UNIVERSITE GALATASARAY

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES
DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE

DESCARTES COMME HERITIER D’ARISTOTE DANS
LE CONTEXTE DES PREUVES DE DIEU

THESE DE DOCTORAT

Thsan Hayri BATUR

Directeur de Recherche : Maitre de Conf. S. Atakan ALTINORS

JANVIER, 2023



il
PREFACE

Tout d'abord, je tiens a exprimer toute ma gratitude a Dog. Dr. S. Atakan Altindrs
d’avoir sans hésitation accepté d’étre directeur de mes recherches et de son soutien
constant dans la période de rédaction de ma these. Je voudrais remercier Dog. Dr. Ferda
Keskin et Dr. Ogr. Uyesi T. Necati Ilgicioglu, d’avoir accepté d'étre membres de comité
de suivi de thése et d’avoir apporté des suggestions considérables sur ma these. Je
voudrais remercier également Prof. Dr. Ozkan Gozel et Dr. Ogr. Uyesi Ering
Aslanboga, d’avoir sans hésitation accepté d’étre membres du jury. Je tiens également
a remercier le professeur Tiirker Armaner, directeur de mon département, qui s'est
assuré que j'avais tout ce dont j'avais besoin pour mener a bien mes recherches avec
beaucoup de patience. Je voudrais exprimer une fois de plus ma gratitude au professeur
Melih Basaran pour ses efforts considérables, que je ne pourrai jamais nier. Enfin, il
serait inconcevable pour moi de ne pas remercier tout particuliecrement ma chére

épouse Ece, qui m'a apporté un soutien indéfectible a toutes les étapes.



il

TABLE DES MATIERES

PREFACE

TABLE DES MATIERES
RESUME

ABSTRACT

OZET
INTRODUCTION

PARTIE 1.
LA PREUVE EN GENERAL

1.1. Apercu du probleme
1.2. Apercu étymologique
1.3. De I’arbitraire a la preuve

PARTIE 2. ]
LA CONCEPTION ARISTOTELICIENNE DE LA PREUVE

2.1

2.2

23

24

Portée du sujet

Aristote face a I’interdiction parménidienne de la genése

2.2.1. Description du probléme

2.2.2. Tentatives de contournement par Anaxagore et Empédocle
2.2.3. Contribution des atomistes

2.2.4. Perte d’intérét envers la phusis

2.2.5. Réaction d’ Aristote

Conception aristotélicienne de la genése

2.3.1. Connaissance divine

2.3.2. Genesis par opposition a metabole

2.3.3. Metabole en termes d ousia

2.3.4. Metabole du point de vue des Catégories
2.3.5. Kinesis du point de vue des Catégories

2.3.6. Metabole par rapport a metabole

2.3.7. Metabole par rapport & hupokeimenon

2.3.8. Metabole par rapport a kinesis

2.3.9. Proposition fausse comme condition du me on

Premier moteur immobile

2.4.1. Le Premier moteur immobile, est-ce Dieu ?

2.4.2. Le Premier moteur immobile, est-ce un ou plusieurs ?
2.4.3. Le Premier moteur immobile comme une sorte de Dieu
2.4.4. Argument pour I’existence du premier moteur immobile

ii

1ii
vi
X1

Xvi

10

10
19
33

54

55

58
58
62
65
71
73

75
75
78
83
96
98
100
108
111
123

128
128
131
133
136



v

PARTIE 3.
DESCARTES COMME LOINTAIN HERITIER D’ARISTOTE

3.1. Apercu général du 17¢ siecle

3.2. Exigences Théologiques d’une Preuve Philosophique
3.2.1. Besoin provenant des saintes Ecritures
3.2.2. Imposition du contexte historique
3.2.3. Attitude prudente envers I’autorité ecclésiastique
3.2.4. Défense raisonnable des vérités de foi contre les athées

3.3. Question de Méthode
3.3.1. Recherche d’une méthode mathématique
3.3.2. Signes indiquant le Cogito
3.3.3. Limites et unité de la connaissance
3.3.4. Mathesis universalis
3.3.5. Sommaire des principes qui émanent des « Régles »
3.3.6. Rodle du doute
3.3.7. Natures composées
3.3.8. Discours de la méthode

3.4. Le Doute et sa Dissipation
3.4.1. Doute cartésien a la différence des sceptiques antiques
3.4.2. Dieu soumis au doute
3.4.3. Mauvais génie
3.4.4. Essence du «je »
3.4.5. Quelque chose d’autre que moi-méme
3.4.6. Perfection provenant de la cause

3.5. Reconstruction de la vérité
3.5.1. Inconvénients des formations antérieures
3.5.2. Rejet de toutes les données
3.5.3. Perceptions claires et distinctes
3.5.4. Nouvelles reégles proposées
3.5.5. Premicére vérité claire

3.6. Considérations apriori
3.6.1. Nécessité d’une preuve apriori
3.6.2. Argument de Perfection
3.6.3. Preuve ontologique
3.6.4. Création continue et preuve cosmologique
3.6.5. Assurance morale et véracité divine
3.6.6. Nouvel argument possible mais non proposée par Descartes

3.7. Théorie cartésienne des idées
3.7.1. Regroupement des idées
3.7.2. Idées innées
3.7.3. Idée d’infini et idée de Dieu
3.7.4. Spéculations pour esquiver I’idée d’un Dieu transcendant
3.7.5. Argument de Dieu comme idée innée

138

139

145
145
150
152
153

155
155
157
162
164
166
167
170
172

174
174
178
181
185
187
190

192
192
193
195
209
212

222
222
224
230
241
244
247

250
250
254
255
260
270



3.8. Existence du monde sensible

3.8.1.
3.8.2.
3.8.3.
3.84.
3.8.5.
3.8.6.
3.8.7.

Besoin d’une preuve en faveur de la maticre

Condition de possibilité de la matiere

Facultés pour connaitre la matiére

Preuve de la matiere

Existence de mon propre corps

Distinction de 1’ame et du corps

Preuve d’une substance différente de la « res cogitans »

3.9. Explication de I’erreur et possibilité de la connaissance empirique

3.9.1.
3.9.2.
3.9.3.
3.94.
3.9.5.
3.9.6.
3.9.7.
3.9.8.
3.9.9.
3.9.10.

Cause de I’erreur

Dieu souverainement irresponsable et exempt de toute erreur
Erreur conciliable avec la bonté de Dieu

Libre arbitre comme principale dignité de I’homme

Dieu garant de toute vérité

Dieu garant de toute autre chose

Raisons pour douter et pour supprimer le doute

Rejet de la cause finale

Faillibilité des perceptions sensibles

Données fiables

CONCLUSION

BIBLIOGRAPHIE

BIOGRAPHIE

272
272
274
276
280
284
286
287

294
294
303
308
314
317
324
330
334
336
339

347

370

374



Vi

RESUME

Comme I’indique le titre de notre theése, dans cette étude, nous avons examiné
I'évolution de 1'idée de preuve a travers I'histoire de la philosophie et les preuves de
Dieu d’Aristote et de Descartes. Conformément a cet objectif, nous avons discuté du
progrés du concept de preuve dans la pensée humaine, depuis la période pré-
philosophique jusqu'au début de la Modernité. Tout en examinant ce processus

évolutif, nous nous sommes concentrés en particulier sur la contribution d'Aristote.

Dans I'étape suivante, nous avons examiné comment la question de la preuve a

été traitée par Descartes et appliquée a la question de Dieu.

Il est possible de relire l'histoire de la pensée en mettant au centre divers
¢léments. Nous pourrions obtenir une idée plus ou moins correcte, plus ou moins
englobante, en observant les débats autour d'un certain concept a travers les ages, en
analysant comment ce concept a été traité par les penseurs, en recherchant la
contribution de certains courants au concept en question, et en prenant en considération
comment le domaine non philosophique a affecté ce développement, au cours de

I'histoire.

Sans aucun doute, toute recherche laissera des pieéces manquantes. Une autre
recherche qui prétend combler ces lacunes peut étre partiellement couronnée de succes,
mais certains aspects du probléme resteront intacts a chaque fois. Probablement, le

concept de "Dieu" dans I'histoire de la philosophie est un tel sujet.

Dans notre thése, nous avons tenté de montrer la relation entre les systémes de
pensée de la philosophie occidentale de 1'Antiquité au XVII® siécle, et le phénomene
de I’organisation religieuse autour de Dieu ou du concept de Dieu. Certes, considérées
dans leur forme la plus générale, la philosophie et la religion sont deux champs de
pensée et de recherche distincts, car ils différent par leur méthode et leur contenu.
Cependant, il y a des mati¢res que la philosophie partage avec la religion, ou,

autrement dit, des points de vue par lesquels ces deux disciplines convergent. Méme,



vii

ne serait-il pas faux de dire qu'elles sont en constante interaction 1’une avec ’autre.
Comme nous pouvons le voir, l'histoire de la pensée a connu maints débats qui ont eu
des implications a la fois philosophiques et religieuses, a savoir du mysticisme aux
apologies, des discussions de premiere cause au sujet de la consubstantialité, du
probléme de libre arbitre a la question de destin, de dizaines de problématiques n’ont

cess¢ d’occuper l'ordre du jour a la fois pour les théologiens et pour les philosophes.

Le concept de Dieu en est certainement I'un des meilleurs exemples. D'une part,
c'est un concept qui est parfaitement d’ordre religieux étant 1'élément fondateur de
presque toutes les religions et discussions théologiques. Mais d'autre part, c'est aussi
un concept philosophique parfois accepté ou parfois rejeté, puisqu’il est 1'élément
principal du débat théisme-athéisme, que presque tous les philosophes traitent comme
un sujet de discussion majeur, ou auquel ils se référent de proche ou de loin, qui s'est

poursuivie jusqu'a aujourd'hui et n'a pas encore été définitivement résolu.

Assurément, ce n'est pas une attitude raisonnable de mettre des distinctions
nettes parmi les différentes étapes de I'évolution de la pensée humaine a travers les
ages et d’en négliger la continuité. Sans doute conviendrait-il de considérer les
courants de pensée dans une relation d'interaction et de continuité avec les courants
qui les précedent et les suivent, voire avec d'autres courants simultanés. Pourtant, il
existe des caractéristiques qui déterminent le caractére des époques sur lesquels les

historiens de la philosophie s'accordent de maniere générale.

D’une telle perspective, la pensée du XVII® si¢cle constitue un tournant
important dans 1'histoire de la philosophie a bien des égards. Il s’agit 1a d’une période
qui, vu d’un angle rétrospectif, a su systématiser 1'héritage de la Renaissance en
paralléle avec les développements scientifiques ; et qui, avec son aspect tourné vers
l'avenir, représente les fondements de la Modernité et des Lumicres qui sont sans doute
parmi les éléments les plus constitutifs du monde dans lequel nous vivons. Comme
nous venons de le mentionner, elle symbolise, d'une part, la sortie des schémas de
pensée religieux du Moyen Age et le triomphe de la méthode scientifique fondée sur
le doute ; et, d’autre part, c'est une époque ou le concept de Dieu a été reconsidéré,
pour étre placé dans le champ de la connaissance, ou encore, s’il faut I’exprimer

autrement, le champ de la connaissance s’est tellement ¢élargi qu’il a fini par envahir



viii
le territoire de la connaissance.

Sur la base du tableau que nous avons essay¢ de tracer ci-dessus, nous voyons
qu'il y a deux tournants dans I'histoire de la philosophie qui se ressemblent par divers
aspects et les contributions de deux acteurs importants qui peuvent étre considérés
comme les architectes de ces tournants. Le premier d'entre eux est Aristote, pionnier
de la rupture apparente dans I'Antiquité, et le second est Descartes, pionnier de la

transformation au XVII® siécle.

Partant de ce constat, dans notre thése, nous avons tenté de relier les démarches

de ces deux philosophes, qui ont vécu a deux époques différentes, au sujet de la preuve.

Notre objectif en écrivant cette thése est de déterminer en quoi Aristote différe
de I'héritage philosophique avant lui, et de comparer avec cela, comment Descartes a
¢galement hérité de 1'héritage philosophique de son temps, avec une attitude similaire

a celle d'Aristote.

A la suite de cette étude, nous avons visé a montrer que les deux philosophes
mentionnés ont réussi la transformation radicale qu'ils ont initiée autour du concept de

preuve.

Dans notre thése, ou nous soutiendrons que la principale contribution d'Aristote
et de Descartes a l'histoire de la pensée est l'effort pour assurer la certitude de la
connaissance en mettant l'accent sur la preuve dans la voie d'accéder a la connaissance
de la vérité, un autre point commun des deux philosophes que nous tenterons de
révéler, c'est que tous les deux critiquent les inférences philosophiques de leurs

prédécesseurs comme étant arbitraires et sans fondement.

Encore un autre but de notre thése est de montrer qu'un autre point commun qui
oblige a considérer Aristote et Descartes ensemble, est l'effort des deux philosophes
pour purifier la philosophie des éléments religieux et mythologiques et de la replacer

sur une base rationnelle.

C'est aussi 1'un des objectifs de notre thése de montrer qu'un autre point commun



X

qui peut étre identifié¢ a la fois chez Aristote et Descartes est un effort pour élever le
concept de Dieu d'une question de conscience et de croyance a un niveau démontrable

de connaissance.

En plus de ceux mentionnés ci-dessus, un autre point sur lequel nous avons voulu
attirer l'attention dans notre thése est qu'Aristote et Descartes ne sont pas seulement
des penseurs qui utilisent le concept de preuve dans leurs propres travaux et
l'appliquent a la question de Dieu, mais qu’aussi tous deux ont essayé¢ d'établir les
régles d'acces a la certitude de la connaissance et ils ont laissé derriére eux des travaux

sur la méthode a utiliser a cette fin.

Enfin, c'est aussi parmi les objectifs de notre thése de mettre en évidence les
contributions des deux penseurs a la formation de l'infrastructure mentale nécessaire
au développement des sciences, grace au changement radical qu'ils ont tous deux initié

en philosophie.

Conformément a ces objectifs, dans notre thése, nous nous sommes attaché
d'abord a interroger les fondements du concept de preuve. Nous en avons examiné
divers aspects avant qu'elle ne fasse l'objet d'une littérature scientifique et
philosophique, nous avons essay¢ de révéler ce que signifie la preuve, ses origines

historiques, juridiques, sociales, religieuses, etc.

Dans la prochaine étape, nous avons essayé de créer un certain champ
sémantique en examinant les origines étymologiques du concept de preuve et des
concepts étroitement liés au concept de preuve, tels que le grec, l'arabe, le latin,

l'anglais, le frangais et le turc.

Ensuite, nous avons discuté des racines pré-philosophiques du concept de preuve
dans la structure sociale de la civilisation grecque antique et de son équivalent dans les
récits mythologiques qui ont une place importante dans la formation de la mentalité
grecque antique. A la suite de cet examen, nous avons essayé¢ de révéler la relation
entre 1'étape de « tranmsition du Mythe au Logos », qui est fréquemment évoquée

lorsqu'on parle du monde antique, avec le concept de preuve.



Apres avoir créé toute cette infrastructure, dans le chapitre consacré a Aristote,
nous avons révélé l'approche d'Aristote sur la question de la preuve en général, les
critiques qu’il a fait des penseurs avant lui, quel type d'infrastructure de preuve il a

propos¢ et comment il I'a appliquée a la question de Dieu.

Dans la partie de notre theése consacrée a Descartes, nous avons examiné d'abord
la vision générale du XVII® siécle et nous examinerons pourquoi le paradigme

philosophique actuel contraint Descartes a un nouveau discours fondé sur la preuve.

Apres cela, nous avons examiné comment Descartes a cherché une méthode pour
sortir du paradigme philosophique actuel, et nous avons abordé pas a pas tout le
processus de reconstruction de la vérité, et nous avons essayé de révéler quelle place

occupe la preuve dans ce processus.

Enfin, nous avons attiré l'attention sur la fagon dont Descartes applique le

concept de preuve lorsqu'il traite de la question de Dieu.

Dans toutes ces étapes, nous avons essayé de montrer les similitudes entre
Descartes et Aristote sous divers aspects tels que certains traits saillants de la période
dans laquelle ils ont vécu ; l'importance centrale qu'ils attachent a la notion de preuve ;
la nature de la transformation qu'ils ont opérée au cours de I'histoire de la philosophie
par rapport a celles qui les ont précédés ; leurs efforts pour séculariser le concept de
Dieu en appliquant la preuve a la question de Dieu dans une tentative de faire de Dieu
une question de connaissance plutét qu'une question de croyance ; leurs efforts pour
théoriser la connaissance de l'observation et de I'expérimentation ; leur désir de fonder
la connaissance de la vérit¢ qu'ils tentent d'obtenir sur des données précises et
incontestables ; leur tentative de séparer le langage philosophique et les modéles
d'argumentation qu'ils utilisent des éléments religieux et mythologiques et de les placer

sur une base rationnelle.



Xi

ABSTRACT

As the title of our thesis indicates, in this study we have examined the evolution
of the idea of proof through the history of philosophy and Aristotle’s and Descartes'
Proofs of God. In accordance with this objective, we have discussed the progress of
the concept of proof in human thought, from the pre-philosophical period to the
beginning of Modernity. While examining this evolutionary process, we have focused

in particular on the contribution of Aristotle.

In the next step, we have examined how the question of proof was treated by

Descartes and applied to the question of God.

It is possible to reread the history of thought by putting various elements at the
center. We could obtain a more or less correct, more or less encompassing idea, by
observing the debates around a certain concept through the ages, by analyzing how
this concept has been treated by thinkers, by researching the contribution of certain
currents to the concept in question, and taking into consideration how the non-

philosophical field has affected this development, throughout history.

Undoubtedly, any search will leave missing pieces. Another search that claims
to fill these gaps may be partially successful, but some aspects of the problem will
remain untouched each time. Probably, the concept of "God" in the history of

philosophy is such a topic.

In our thesis, we have tried to show the relationship between the systems of
thought of Western philosophy from antiquity to the seventeenth century, and the
phenomenon of religious organization around God or the concept of God. Certainly,
considered in their most general form, philosophy and religion are two distinct fields
of thought and research, because they differ in their method and content. However,
there are matters that philosophy shares with religion, or, in other words, points of
view by which these two disciplines converge. Even, would it not be wrong to say that
they are in constant interaction with each other. As we can see, the history of thought
has known many debates which have had both philosophical and religious

implications, namely from mysticism to apologies, from first cause discussions about



xii

consubstantiality, the problem of free arbiter of the question of destiny, dozens of

issues have constantly occupied the agenda for both theologians and philosophers.

The concept of God is certainly one of the best examples. On the one hand, it is
a concept that is perfectly religious, being the founding element of almost all religions
and theological discussions. But on the other hand, it is also a sometimes accepted or
sometimes rejected philosophical concept, since it is the main element of the theism-
atheism debate, which almost all philosophers treat as a major topic of discussion, or
to which they turn. near or far, which has continued until today and has not yet been

definitively resolved.

Surely it is not a reasonable attitude to draw sharp distinctions among the
different stages of the evolution of human thought through the ages and to neglect their
continuity. No doubt it would be appropriate to consider the currents of thought in a
relation of interaction and continuity with the currents which precede and follow them,
even with other simultaneous currents. Yet there are characteristics that determine the
character of epochs on which historians of philosophy generally agree. From such a
perspective, seventeenth-century thought constitutes an important turning point in the
history of philosophy in many respects. This is a period which, seen from a
retrospective angle, knew how to systematize the heritage of the Renaissance in
parallel with scientific developments; and which, with its forward-looking aspect,
represents the foundations of Modernity and the Enlightenment which are undoubtedly
among the most constitutive elements of the world in which we live. As we have just
mentioned, it symbolizes, on the one hand, the departure from the religious thought
patterns of the Middle Ages and the triumph of the scientific method based on doubt;
and, on the other hand, it is a time when the concept of God was reconsidered, to be
placed in the field of knowledge, or again, if it is necessary to express it otherwise, the

field of knowledge is so widened that it ended up invading the territory of knowledge.

Based on the picture we have tried to draw above; we see that there are two
turning points in the history of philosophy which resemble each other in various
aspects and the contributions of two important players who can be considered the
architects of these turns. The first of them is Aristotle, a pioneer of apparent rupture in

antiquity, and the second is Descartes, a pioneer of transformation in the 17th century.



Xiii

Based on this observation, in our thesis, we have tried to link the approaches of

these two philosophers, who lived in two different periods, on the subject of proof.

Our objective in writing this thesis is to determine how Aristotle differs from the
philosophical heritage before him, and to compare with this, how Descartes also
inherited the philosophical heritage of his time, with an attitude similar to that of

Aristotle.

Following this study, we aimed to show that the two philosophers mentioned

succeeded in the radical transformation they initiated around the concept of proof.

In our thesis, where we will argue that the main contribution of Aristotle and
Descartes to the history of thought is the effort to ensure the certainty of knowledge
by emphasizing proof in the way of accessing knowledge of the truth, another common
point of the two philosophers that we will try to reveal is that both criticize the
philosophical inferences of their predecessors as being arbitrary and without

foundation.

Yet another aim of our thesis is to show that another common point that obliges
us to consider Aristotle and Descartes together is the effort of the two philosophers to
purify philosophy of religious and mythological elements and to place it on a rational

basis.

It is also one of the purposes of our thesis to show that another commonality that
can be identified in both Aristotle and Descartes is an effort to elevate the concept of

God from a matter of consciousness and belief to a demonstrable level of knowledge.

In addition to those mentioned above, another point to which we wanted to draw
attention in our thesis is that Aristotle and Descartes are not only thinkers who use the
concept of proof in their own works and apply it to the question of God, but also that
both tried to establish the rules of access to the certainty of knowledge and they left
behind them works on the method to be used for this purpose.



Xiv

Finally, it is also among the objectives of our thesis to highlight the contributions
of the two thinkers to the formation of the mental infrastructure necessary for the
development of the sciences, thanks to the radical change that they both initiated in
philosophy.

In accordance with these objectives, in our thesis, we first endeavored to
question the foundations of the concept of proof. We have examined various aspects
of it before it became the subject of scientific and philosophical literature, we have
tried to reveal what the evidence means, its historical, legal, social, religious origins,

etc.

In the next step, we tried to create a certain semantic field by examining the
etymological origins of the concept of proof and concepts closely related to the concept

of proof, such as Greek, Arabic, Latin, English, French and Turkish.

Then, we discussed the pre-philosophical roots of the concept of proof in the
social structure of the ancient Greek civilization and its equivalent in the mythological
stories which have an important place in the formation of the ancient Greek mentality.
Following this examination, we have tried to reveal the relationship between the stage
of "transition from Myth to Logos", which is frequently evoked when speaking of the

ancient world, with the concept of proof.

After having created all this infrastructure, in the chapter dedicated to Aristotle,
we revealed the approach of Aristotle on the question of proof in general, the criticisms
he made of the thinkers before him, what type of infrastructure of proof he offered and
how he applied it to the question of God.

In the part of our thesis devoted to Descartes, we first examined the general
vision of the seventeenth century and we will examine why the current philosophical

paradigm constrains Descartes to a new discourse based on evidence.

After that, we examined how Descartes looked for a method to get out of the
current philosophical paradigm, and we approached the whole process of
reconstructing the truth step by step, and we tried to reveal what place the proof

occupies in this process.



XV

Finally, we have drawn attention to how Descartes applies the concept of proof

when dealing with the question of God.

In all these stages we have tried to show the similarities between Descartes and
Aristotle in various aspects such as some salient features of the period in which they
lived; the central importance they attach to the notion of proof; the nature of the
transformation they have brought about in the course of the history of philosophy in
relation to those which preceded them; their efforts to secularize the concept of God
by applying the evidence to the question of God in an attempt to make God a matter
of knowledge rather than a matter of belief; their efforts to theorize knowledge from
observation and experiment; their desire to base the knowledge of the truth that they
are trying to obtain on precise and indisputable data; their attempt to separate the
philosophical language and patterns of argument they use from religious and

mythological elements and place them on a rational basis.



Xvi

OZET

Tezimizin bashiginda belirtildigi {lizere, bu ¢alismamizda ispat fikrinin felsefe
tarihi boyunca tekamiiliinii, Aristoteles’in ve Descartes'in Tanr1 ispatlarini inceledik.
Bu amag¢ dogrultusunda, felsefe Oncesi donemden baslayarak, Modernite'nin
baslangicina kadar gegen siirecte ispat kavraminin insan diislincesindeki serencamini
ele aldik. Bu evrim siirecini incelerken, Ozellikle Aristoteles'in katkisi iizerinde

durduk.

Bir sonraki agamada ise ispat konusunun Descartes tarafindan nasil ele alindigini

ve Tanr1 meselesine uygulandigini inceledik.

Diislince tarihini c¢esitli 6geleri one ¢ikararak okumak miimkiindiir. Caglar
boyunca belli bir kavram etrafindaki tartismalari, o kavramin cesitli diistiniirler
tarafindan nasil ele alindigini, hangi akimlarin s6z konusu kavrama ne tiir katkilarda
bulundugunu, hatta felsefe dis1 alanlarin bu gelisim {izerine nasil etki ettigini tarihin
akist icinde gozlemleyerek, gegmisten giiniimiize az ya da ¢ok kusatici bir fikir elde
edebiliriz. Elbette bu tiir bir arastirma eksik yanlar birakacaktir. O eksikleri
tamamlama iddiasinda olan bir baska arastirma belki iddiasinda kismen basarili
olacaktir, ancak yine de her defasinda meselenin ele alinmadik taraflar1 kalacaktir.

Muhtemelen, felsefe tarihi i¢inde “Tanr1” konusu da boyle bir konudur.

Yukaridaki kisa 6zet, Antik Cag’dan 17. yiizyila dek Bat1 felsefesindeki diisiince
sistemleri ile Tanr1 ve Tanr1 kavrami etrafinda Orgilitlenmis din olgusu arasindaki
iligkiyi sergilemeye calisiyordu. Kuskusuz en genel sekliyle ele alindiginda, felsefe ile
din iki ayn diislince ve arastirma alanidir, zira usul ve igerik bakimindan farkliliklar
gosterirler. Ancak dinin felsefeyle, keza felsefenin de dinle ortaklagtigi konular,
yakinlagtig1 bakis agilari, paylastigi ilgi alanlar1 yok degildir. Hatta birbirleriyle siirekli
bir etkilesim i¢inde olduklarini sdylemek dahi fazla ileri gitmek olmaz. Yukaridaki kisa
Ozette de gordiigiimiiz gibi, tarihin Oyle donemleri gelmistir ki, mistisizmden
apolojiye, ilk neden tartismalarindan ¢ift-tozliliilk meselesine, 6zgiirliikk konusundan
tiimeller bahsine dek bir¢ok konunun hem felsefi hem de dini icerimleri olmustur ve

ayni konular hem ilahiyat¢ilarin hem de felsefecilerin glindemini mesgul etmistir.



xvii

Muhakkak Tanri tartigmasi da buna verilebilecek en iyi 6rneklerden biridir. Bir
yaniyla, neredeyse tiim dinlerin ve teolojik tartismalarin kurucu 6gesi olmasi itibariyle
dini alana giren bir kavramdir. Ancak 6te yandan, neredeyse tiim filozoflarin agirlikli
bir bahis konusu olarak ele aldiklar1 veya kiyisindan kosesinden degindikleri, kah
kabul kah reddettikleri, giiniimiize degin siiren ve nihal bir ¢dzlime kavusmamis

goriinen teizm-ateizm tartigmasinin temel unsuru olmakligiyla da felsefi bir kavramdir.

Elbette insan diisiincesinin ¢aglar i¢indeki evrimini keskin hatlarla ayirmak ve
stirekliligi gozden kagirmak saglikli bir tutum degildir. Kuskusuz, diislince akimlarinin
kendilerinden onceki ve sonraki akimlarla, hatta eszamanli bagka akimlarla bir
etkilesim ve devamlilik iligkisi i¢inde diisiiniilmesi uygun olacaktir. Yine de ana
hatlariyla caglarin karakterini belirleyen 6zellikler, felsefe tarihgilerinin yaygin olarak
izerinde ittifak ettikleri donemler ve cigirlar vardir. Boyle bir genel bir perspektiften
bakildiginda 17. yiizyil diislincesi, bir¢ok bakimdan felsefe tarihinin 6nemli bir
donemecini olusturur. Gegmise doniik yaniyla Ronesans diislincesinin bir nevi
evrimini temsil eden ve Ronesans’tan devraldigi mirast bilimsel gelismelere paralel
olarak sistemlestiren; gelecege doniik yaniyla ise icinde yasadigimiz diinyanin en
belirleyici unsurlarindan Modernite’nin ve Aydinlanma’nin temellerini atan bir
donemdir. Az evvel degindigimiz gibi, bir yaniyla Ortacag’in dini igerikli diislince
kaliplarindan ¢ikis1 ve siipheye dayali bilimsel yontemin galebe calisini temsil eder;
diger yaniyla ise baslica filozoflar1 eliyle Tanr1 kavraminin yeni bastan ele alindigi,

inang¢ alanindan bilgi alanina ¢ekildigi bir donemdir.

Yukarida cizmeye calistigimiz tablodan hareketle, felsefe tarihinde cesitli
yonleriyle birbirini andiran iki doniim noktasi bulundugunu ve bu doéniim noktalarinin
mimari sayilabilecek iki onemli aktoriin katkilarini goriiyoruz. Bunlardan birincisi
Antik Cag’daki belirgin kopusun Onciisii olan Aristoteles, ikincisi ise 17. ytizyildaki
doniisiime Onciiliik eden Descartes’tir. Bu gozlemden hareketle, tezimizde,
birbirlerinden farkli donemlerde yasamis bu iki filozofun ispat konusuna

yaklagimlarini birbirleriyle iliskilendirmeye tesebbiis edecegiz.

Bu tezi yazmaktaki amacimiz, Aristoteles’in kendi yasadigi ddonemde,

kendisinden onceki felsefi mirasa nazaran nasil bir farklilik ortaya koydugunu tespit



xviii

etmek, ve bununla mukayeseli bir sekilde Descartes’in da yine kendi yasamis oldugu
donemde, Aristoteles’inkine benzer bir tavirla, devralmis bulundugu felsefi mirasa

nazaran nasil bir farklilik ortaya koydugunu goéstermek olacaktir.

Bu ¢alismanin neticesinde, ad1 gegen her iki filozofun da, onciiliik ettikleri kokli

doniistimii ispat kavrami etrafinda sagladiklarii gostermeyi amagliyoruz.

Hem Aristoteles’in, hem de Descartes’in diislince tarihine sunduklar1 baslica
katkinin, hakikatin bilgisine ulasma yolunda ispat1 6ne ¢ikararak, bilginin kesinligini
temin etme ¢abas1 oldugunu 6ne siirecegimiz tezimizde, ayni zamanda her iki filozofun
bir diger ortak noktasinin, her iki filozofun da kendilerinden 6nceki felsefi ¢ikarimlari

keyfi ve dayanaktan yoksun olmakla elestirdiklerini ortaya koyacagiz.

Aristoteles ve Descartes’t beraber ele almayi gerekli kilan bir bagka ortak
noktanin ise her iki filozofun da felsefeyi dini ve mitolojik unsurlardan arindirip,
rasyonel temele oturtma gayreti oldugu gostermek yine tezimizin bir diger amacini

olusturacaktir.

Keza hem Aristoteles’te hem de Descartes’ta tespit edilebilecek bir diger
ortakligin, Tanr1 kavramimi bir vicdan ve inan¢ meselesi olmaktan ¢ikarip,
ispatlanabilir bir bilgi seviyesine yiikseltme c¢abasi oldugunu goéstermek de yine

tezimizin amaglar1 arasinda yer almaktadir.

Yukarida sayilanlarin yani sira tezimizde dikkat cekmek istedigimiz bir diger
husus ise gerek Aristoteles’in, gerekse Descartes’in yalnizca ispat kavramini kendi
eserlerinde kullanan ve Tanr1 meselesine uygulayan birer diislinlir olmakla kalmayip,
bunun yani sira her ikisinin de geriye, kesin bilgiye ulagsmanin kurallarina ve bunun

icin kullanilmas1 gereken yonteme dair eserler birakmis olduklar: hususudur.
En nihayet, her iki disiiniiriin felsefede agtiklar1 ¢igir sayesinde bilimlerin
geligebilmesi icin gerekli olan zihinsel altyapmin olugmasi yoniinde sunduklar

katkilar1 6ne ¢ikarmak da yine tezimizin hedefleri arasindadir.

Bu amaglar dogrultusunda tezimizde oOncelikle ispat kavramimin temellerini



Xix

sorgulamay1 hedefliyoruz. Bilimsel ve felsefi literatiiriin konusu olmazdan evvel
ispatin ne anlama geldigini, tarihsel kdkenlerini, hukuki, sosyal, dini vs. yonlerini ele

alacagiz.

Bir sonraki adimda ise, Yunanca, Arapca, Latince, Ingilizce, Fransizca, Tiirkce
gibi ispat kavraminin ve ispat kavramiyla yakin iliski i¢inde bulunan kavramlarin
cesitli dillerdeki etimolojik kokenlerine bakarak, belli bir anlamsal alan olusturmaya

calisacagiz.

Bunu takiben, ispat kavraminin felsefe ©ncesi koklerini Antik Yunan
medeniyetinin toplumsal yapisinda ve Antik Yunan zihin yapisinin olusumunda 6nemli
bir yer tutan mitolojik anlatimlardaki karsiligini ele alacagiz. Bu incelemenin neticesi
olarak ise, antik diinyadan bahsedilirken siklikla dile getirilen ‘Mythos tan Logos’a

gecis’ agsamasinin ispat kavramiyla iliskisini ortaya koymaya calisacagiz.

Tiim bu altyapiy1 olusturduktan sonra tezimizin Aristoteles’le ilgili kisminda
Aristoteles’in genel anlamda ispat meselesine yaklagimini, kendisinden onceki
diistiniirlere yonelik elestirilerini, nasil bir ispat altyapist ortaya koydugunu ve bunu

Tanr1 meselesine nasil uyguladigini ortaya koyacagiz.

Tezimizin Descartes ile ilgili bdliimiinde ise Oncelikle 17. ylizyilin genel
goriiniimiine bakip, neden mevcut felsefi paradigmanin Descartes’1 ispata dayali yeni

bir sdyleme mecbur kildigini arastiracagiz.

Bunun ardindan Descartes’in mevcut felsefi paradigmadan ¢ikis i¢in nasil bir
yontem arayisimna girdigini inceleyerek, asama asama tiim hakikati yeniden insa
stirecini ele alacagiz ve bu siiregte ispatin nasil bir yer tuttugunu ortaya koymaya ¢aba

gosterecegiz.

Son olarak da Descartes’in ispat kavramin1 Tanr1 meselesini ele alirken nasil

uyguladigina dikkat ¢cekecegiz.



INTRODUCTION

L'une des principales questions qui occupe I'histoire de la philosophie depuis des

siécles est sans aucun doute la question des « preuves de Dieu ».

Lorsque nous regardons l'univers intellectuel des périodes précédant 1'émergence
de la philosophie en tant que discipline, nous voyons souvent divers mythes,
mythologies et symbolismes remplis de symboles divins. Depuis les ages archaiques,
I’homme a vu la terre et le ciel comme deux entités séparées, il en a fait 1'objet de
divers contes, et il a créé¢ différentes astrologies dans différentes géographies a la suite
d'enquétes et d'observations qui ont duré des siécles. Nous savons que la connaissance
du zodiaque et les astro-mythologies qui en découlent interagissent avec de
nombreuses croyances religieuses différentes. En fait, certains chercheurs affirment
que maints ¢léments archaiques ont été préservés lors de la transition des religions

polythéistes aux religions monothéistes.

Bien que la philosophie se positionne dans une certaine autonomie par rapport
au champ religieux, elle a toujours été en interaction avec les discours religieux tant a
sa naissance qu'au cours des ages. Le sujet du commencement de l'univers a été

problématisé depuis les premiers philosophes.

En résumé, méme si elle se positionne en dehors de la religion dans son
orientation de base et dans sa méthode, la philosophie n'a jamais été complétement
indépendante de la religion et des débats concernant le champ religieux, a la fois en
raison de la proximité des champs d'investigation et de l'intérét a I’origine, et du fait

qu'elles ont été en interaction pendant des siécles.

Dans la période précédant le triomphe du christianisme en Occident, comme on
vient de le dire, les philosophes avaient proposé diverses conceptions de Dieu. Avec le
christianisme, nous constatons que cette recherche dans la philosophie occidentale a
pris fin, au moins pour un temps. Ce travail philosophique céde place a un effort pour
expliquer les dogmes chrétiens, a une remise en question de la relation esprit-foi, et a

une systématisation des fondements philosophiques du christianisme a travers le



Moyen Age. Cependant, l'attitude des philosophes scolastiques tardifs, en particulier
dans les discussions sur le nominalisme, a conduit a la nécessité de séparer la
connaissance de l'expérience de la connaissance de Dieu ce qui a entrainé une approche

philosophique contradictoire aux tentatives de réconciliation entre la foi et la raison.

La rencontre de ce milieu philosophique avec une conjoncture ou l'autorité de
I'Eglise s'affaiblit & la suite de divers événements politiques et sociaux conduira a la
Renaissance en Europe. Avec la Renaissance, la culture et la philosophie de I'Antiquité,
longtemps ignorées en Europe, seront reconsidérées et compilées, la philosophie
cessera d'étre une activité exercée uniquement par le clergé, et en un sens, elle
deviendra indépendante de la religion en fonction des thémes qu’elle aborde.
Reconsidérer 'Antiquité en retournant a ses sources originelles apportera une diversité
tant dans l'art que dans la philosophie, & la différence du Moyen Age, et éloignera le

monde de la pensée de la dépendance de la religion et de I'Eglise.

La libération partielle de la pensée du joug de la religion et la tendance a se
focaliser plutdt sur l'expérience qui a commencé a partir de la période scolastique
tardive, créent un terrain propice au développement de la science. En particulier, des

progres remarquables sont réalisés en astronomie, en mathématiques et en physique.

En ce qui concerne la philosophie du XVII® siécle, on constate un certain
¢loignement par rapport a la Renaissance. Les progres des sciences naturelles ont accru
la confiance dans les mathématiques et la physique et renforcé l'idée que la structure
de la nature peut étre systématisée. L'acceptation des mathématiques comme méthode
épistémologique s'accompagne d'un effort pour exprimer les lois de la nature par des
concepts. Cela a donné naissance au rationalisme en tant que mouvement

philosophique.

La nouvelle compréhension de la physique, qui a commencé avec les
découvertes de Copernic, Tycho Brahe, Galilée, Kepler, en particulier en astronomie
et qui a été completement resystématisée avec Newton, a provoqué une transformation
radicale des connaissances sur l'univers que 1’on possédait jusqu'alors. Cependant,
cette transformation a rendu indispensable la recherche d'une nouvelle méthode, non

seulement sur la connaissance de l'univers lui-méme, mais aussi sur la maniére



d'obtenir la connaissance correcte.

Si I'on prend un peu de recul, la tendance a donner du poids a l'expérience a
commencé avec la Scolastique tardive ; et ce fut la Renaissance qui, par la suite, a
pavée la voie d’une science basée sur I'expérience et l'observation. Mais
l'enseignement de Copernic et de ses successeurs a non seulement détruit la vision du
monde de I'Eglise et la physique aristotélicienne, mais a également montré que la
méthode basée sur l'expérience et 'observation ne saurait étre enticrement fiable. Avec
Copernic, il a été prouvé que les connaissances obtenues par les sens peuvent ne pas
étre correctes, étant donné que les informations sensorielles nous avaient apporté une
compréhension de l'univers géocentrique. Or, l'innovation apportée par Copernic
prédisait une conception d'univers héliocentrique. Ainsi, I'opinion selon laquelle la
recherche des lois de la nature devait étre menée non seulement par 1'expérimentation
et 1'observation, mais en les fondant sur des concepts par l'esprit s’est vite répandu
dans les milieux philosophiques. Les découvertes de Copernic, Galilée et Newton ont
confirmé que les lois de la nature que nous construisons par l'esprit n'acceptent point
la distinction sublunaire et supralunaire, et qu'elles devraient étre valables pour
n'importe quel point de l'univers. Par exemple, la loi de la gravitation de Newton
prétendait étre valable non seulement pour la terre mais aussi pour n'importe quel point
de I'univers. La nouvelle conception de I'univers n'était plus centrée sur le monde ou
sur ’homme et suggérait que 1'univers entier était dominé par la méme loi. L'adoption
de la méthode mathématique, d'autre part, a exigé 1'évaluation de données mesurables
et calculables, indépendamment des données sensorielles ou intuitives, pour

comprendre la relation entre les objets.

Galilée a établi la régle selon laquelle les données intelligibles et les données
expérimentales devaient étre réunies. Selon la méthode scientifique développée par
Galilée, tout d'abord, il fallait traiter le phénomene naturel, qui fait 1'objet de
recherches, en termes de quantités mesurables, pour formuler les interactions des
valeurs numériques incluses dans le calcul les uns avec les autres, et ¢’était seulement
apres cette étape, qu’il fallait recourir a I'expérience. Cette méthode avait deux apports
importants : I'un d'eux était la formulation mathématique de 1'événement en question
en examinant le sujet de la recherche en le décomposant en petites parties et en

déterminant les relations de ces petites parties entre elles ; la seconde était le recours a



l'expérience qui prenait la deuxieéme place aprés la fiction mathématique de
'événement, c'est-a-dire, en un sens, l'expérience était projetée a une étape suivante,

apres la construction mentale.

Bien sir, cette transformation radicale du monde de la science se refléterait aussi
dans la philosophie. La croyance qu'une conception globale de 1'univers pouvait étre
réalisée par des formulations mathématiques a révélé I'harmonie entre la nature et
l'esprit. Comprendre le fait que la nature est rationnelle et peut étre comprise par la
raison a donn¢ naissance au rationalisme du XVII¢ siécle. L'opinion selon laquelle les
principes de 1'esprit humain et les principes qui déterminent l'univers entier sont les
mémes, a validé le jugement selon lequel I'homme peut comprendre l'univers

completement, sur la base des principes qu'il trouve dans son esprit.

L'idée que la structure de l'univers pouvait étre mise en concepts définis par
l'esprit a également ébranlé la certitude de la distinction croyance-connaissance qui a
émergé avec la fin de la scolastique. Restant en dehors du champ de I'expérience, la
connaissance de Dieu se définissait dans le domaine de la croyance, surtout chez des
philosophes comme Duns Scot, Guillaume d'Ockham et Roger Bacon, qui avaient
établi la connaissance a base de I’expérience. Selon ceux-la, Dieu ne saurait étre connu

que par la conscience, puisqu’il ne faisait pas partie de la connaissance.

Cependant, la philosophie rationaliste, qui s’est développée au cours du XVII®
siecle, est encline a considérer que des sujets métaphysiques tels que Dieu et 'esprit
peuvent également étre connus par l'esprit. Par conséquent, Descartes, Spinoza et
Leibniz, les trois philosophes dont les noms sont le plus souvent cités comme
fondateurs du rationalisme dans la philosophie du XVII¢ si¢cle, ont abordé cette
question, et chacun d'eux a traité la question de l'existence de Dieu séparément et y
apportant des preuves. En d'autres termes, I'émergence du rationalisme du XVII° si¢cle
en tant que mouvement philosophique, sous l'influence des développements
scientifiques, a remis a I'ordre du jour la question des preuves de Dieu, qui était depuis

un temps en arriere-plan dans I'histoire de la philosophie.

Alors qu'il y avait un écart progressif de l'influence de I'Eglise avec la

Renaissance, et que la philosophie dirigeait son attention vers des sujets non religieux



et formait le fondement intellectuel de la science empirique, peut-€tre paradoxalement,
I’effet des progres de 'astronomie et de la mécanique sur la philosophie, a ramené le
concept de Dieu sur la scéne philosophique, confiné jusqu’alors dans le domaine de la
croyance depuis des si¢cles, pour en faire un objet de connaissance. En d'autres termes,
I'école scientifique qui s’étend de Copernic a la Galilée, d'une part, a porté un coup dur
a l'autorité de I'Eglise en détruisant la vision du monde institutionnalisée, mais d'autre
part, elle a amené le concept de Dieu sur le terrain d’intelligibilité par le biais de

concepts existant dans I'esprit humain.

Il est possible de relire l'histoire de la pensée en mettant au centre divers
¢léments. Nous pourrions obtenir une idée plus ou moins correcte, plus ou moins
englobante, en observant les débats autour d'un certain concept a travers les ages, en
analysant comment ce concept a été traité par les penseurs, en recherchant la
contribution de certains courants au concept en question, et en prenant en considération
comment le domaine non philosophique a affecté ce développement, au cours de

I'histoire.

Sans aucun doute, toute recherche laissera des pieéces manquantes. Une autre
recherche qui prétend combler ces lacunes peut étre partiellement couronnée de succes,
mais certains aspects du probléme resteront intacts a chaque fois. Probablement, le

concept de « Dieu » dans I'histoire de la philosophie est un tel sujet.

Certes, considérées dans leur forme la plus générale, la philosophie et la religion
sont deux champs de pensée et de recherche distincts, car elles different par leur
méthode et leur contenu. Cependant, il y a des matiéres que la philosophie partage
avec la religion, ou, autrement dit, des points de vue par lesquels ces deux disciplines
convergent. Méme, ne serait-il pas faux de dire qu'elles sont en constante interaction
I’une avec I’autre. Comme nous pouvons le voir dans le bref apercu ci-dessus, 'histoire
de la pensée a connu maints débats qui ont eu des implications a la fois philosophiques
et religieuses, a savoir du mysticisme aux apologies, des discussions de premiére cause
au sujet de la consubstantialité, du probleme de libre arbitre a la question de destin, de
dizaines de problématiques n’ont cess¢ d’occuper l'ordre du jour a la fois pour les

théologiens et pour les philosophes.



Le concept de Dieu en est certainement I'un des meilleurs exemples. D'une part,
c'est un concept qui est parfaitement d’ordre religieux étant 1'élément fondateur de
presque toutes les religions et discussions théologiques. Mais d'autre part, c'est aussi
un concept philosophique parfois accepté ou parfois rejeté, puisqu’il est 1'élément
principal du débat théisme-athéisme, que presque tous les philosophes traitent comme
un sujet de discussion majeur, ou auquel ils se référent de proche ou de loin, qui s'est

poursuivie jusqu'a aujourd'hui et n'a pas encore été définitivement résolu.

Assurément, ce n'est pas une attitude raisonnable de mettre des distinctions
nettes parmi les différentes étapes de 1'évolution de la pensée humaine a travers les
ages et d’en négliger la continuité. Sans doute conviendrait-il de considérer les
courants de pensée dans une relation d'interaction et de continuité avec les courants

qui les précédent et les suivent, voire avec d'autres courants simultanés.

Pourtant, il existe des caractéristiques qui déterminent le caractére des époques
sur lesquels les historiens de la philosophie s'accordent de maniére générale. D’une
telle perspective, la pensée du XVII® siécle constitue un tournant important dans
I'histoire de la philosophie a bien des égards. Il s’agit 1a d’une période qui, vu d’un
angle rétrospectif, a su systématiser 1'héritage de la Renaissance en parallele avec les
développements scientifiques ; et qui, avec son aspect tourné vers l'avenir, représente
les fondements de la Modernité et des Lumiéres qui sont sans doute parmi les éléments
les plus constitutifs du monde dans lequel nous vivons. Comme nous venons de le
mentionner, elle symbolise, d'une part, la sortie des schémas de pensée religieux du
Moyen Age et le triomphe de la méthode scientifique fondée sur le doute ; et, d’autre
part, c'est une époque ou le concept de Dieu a été reconsidéré, pour étre placé dans le
champ de la connaissance, ou encore, s’il faut I’exprimer autrement, le champ de la
connaissance s’est tellement élargi qu’il a fini par envahir le territoire de la

connaissance.

Sur la base du tableau que nous avons essay¢ de tracer ci-dessus, nous voyons
qu'il y a deux tournants dans l'histoire de la philosophie qui se ressemblent par divers
aspects et les contributions de deux acteurs importants qui peuvent étre considérés
comme les architectes de ces tournants. Le premier d'entre eux est Aristote, pionnier

de la rupture apparente dans I'Antiquité, et le second est Descartes, pionnier de la



transformation au XVII® siécle.

Partant de ce constat, dans notre thése, nous tenterons de relier les démarches de

ces deux philosophes, qui ont vécu a deux époques différentes, au sujet de la preuve.

Notre objectif en écrivant cette thése est de déterminer en quoi Aristote différe
de I'héritage philosophique avant lui, et de comparer avec cela, comment Descartes a
¢galement regu I'héritage philosophique de son temps, avec une attitude similaire a

celle d'Aristote.

A la suite de cette étude, nous visons a montrer que les deux philosophes
mentionnés ont réussi la transformation radicale qu'ils ont initiée autour du concept de

preuve.

Dans notre thése, ou nous soutiendrons que la principale contribution d'Aristote
et de Descartes a l'histoire de la pensée est l'effort pour assurer la certitude de la
connaissance en mettant l'accent sur la preuve dans la voie d'accéder a la connaissance
de la vérité, un autre point commun des deux philosophes que nous tenterons de
révéler, c'est que tous les deux critiquent les inférences philosophiques de leurs

prédécesseurs comme étant arbitraires et sans fondement.

Encore un autre but de notre thése sera de montrer qu'un autre point commun qui
oblige a considérer Aristote et Descartes ensemble, est l'effort des deux philosophes
pour purifier la philosophie des éléments religieux et mythologiques et de la replacer

sur une base rationnelle.

C'est aussi 1'un des objectifs de notre thése de montrer qu'un autre point commun
qui peut étre identifié¢ a la fois chez Aristote et Descartes est un effort pour élever le
concept de Dieu d'une question de conscience et de croyance a un niveau démontrable

de connaissance.

En plus de ceux mentionnés ci-dessus, un autre point sur lequel nous voudrions
attirer l'attention dans notre thése est qu'Aristote et Descartes ne sont pas seulement

des penseurs qui utilisent le concept de preuve dans leurs propres travaux et



l'appliquent a la question de Dieu, mais qu’aussi tous deux ont essayé¢ d'établir les
régles d'acces a la certitude de la connaissance et ils ont laissé derriére eux des travaux

sur la méthode a utiliser a cette fin.

Enfin, c'est aussi parmi les objectifs de notre thése de mettre en évidence les
contributions des deux penseurs a la formation de l'infrastructure mentale nécessaire
au développement des sciences, grace au changement radical qu'ils ont tous deux initié

en philosophie.

Conformément a ces objectifs, dans notre thése, nous nous attacherons d'abord
a interroger les fondements du concept de preuve. Nous en examinerons divers aspects
avant qu'elle ne fasse l'objet d'une littérature scientifique et philosophique, nous
essaierons de révéler ce que signifie la preuve, ses origines historiques, juridiques,

sociales, religieuses, etc.

Dans la prochaine étape, nous essaierons de créer un certain champ sémantique
en examinant les origines étymologiques du concept de preuve et des concepts
étroitement liés au concept de preuve, tels que le grec, l'arabe, le latin, I'anglais, le

francais et le turc.

Ensuite, nous discuterons des racines pré-philosophiques du concept de preuve
dans la structure sociale de la civilisation grecque antique et de son équivalent dans les
récits mythologiques qui ont une place importante dans la formation de la mentalité
grecque antique. A la suite de cet examen, nous essaierons de révéler la relation entre
I'étape de « transition du Mythe au Logos », qui est fréquemment évoquée lorsqu'on
parle du monde antique, avec le concept de preuve. Nous allons en méme temps mettre
en cause la justification de cette distinction-méme étant donné qu’elle représente un
point de vue trop classique, mais souvent contesté et problématisé a bien des é¢gards

depuis un certain temps.

Aprées avoir créé toute cette infrastructure, nous révélerons l'approche d'Aristote
sur la question de la preuve en général, les critiques qu’il a fait des penseurs avant lui,
quel type d'infrastructure de preuve il a proposé et comment il 1'a appliquée a la

question de Dieu.



10

Dans la partie de notre thése consacrée a Descartes, nous examinerons d'abord
la vision générale du XVII® siécle et nous examinerons pourquoi le paradigme

philosophique actuel contraint Descartes a un nouveau discours fondé sur la preuve.

Apres cela, nous examinerons comment Descartes a cherché une méthode pour
sortir du paradigme philosophique actuel, et nous aborderons pas a pas tout le
processus de reconstruction de la vérité, et nous essaierons de révéler quelle place

occupe la preuve dans ce processus.

Enfin, nous attirerons 1'attention sur la fagon dont Descartes applique le concept

de preuve lorsqu'il traite de la question de Dieu.

Dans toutes ces étapes, nous essaierons de montrer les similitudes entre
Descartes et Aristote sous divers aspects tels que certains traits saillants de la période
dans laquelle ils ont vécu; I'importance centrale qu'ils attachent a la notion de preuve ;
la nature de la transformation qu'ils ont opérée au cours de I'histoire de la philosophie
par rapport a celles qui les ont précédés ; leurs efforts pour séculariser le concept de
Dieu en appliquant la preuve a la question de Dieu dans une tentative de faire de Dieu
une question de connaissance plutdét qu'une question de croyance ; leurs efforts pour
théoriser la connaissance de I'observation et de I'expérimentation ; leur désir de fonder
la connaissance de la vérit¢ qu'ils tentent d'obtenir sur des données précises et
incontestables ; leur tentative de séparer le langage philosophique et les modéles
d'argumentation qu'ils utilisent des éléments religieux et mythologiques et de les placer

sur une base rationnelle.



11

PARTIE 1 : LA PREUVE EN GENERAL

1.1. Aperc¢u du probléme

Au sens le plus large, la preuve est la méthode utilisée pour proposer une idée,
une affirmation, pour la soutenir ou pour démontrer sa véracité. A cet égard, ce que
nous entendons par preuve est une tentative intellectuelle d'établir la justification de
cette conclusion, différente du résultat auquel nous voulons parvenir a travers elle, et
de justifier le résultat en question. Par conséquent, cela vient essentiellement d'un

besoin de persuasion.

La volonté de prouver la véracité d'une affirmation a 'autre partie peut découler
d'un besoin rhétorique ; ou dans un sens policier ou juridique, du besoin d'obtenir des
informations précises sur un crime commis ; ou encore, en termes mathématiques, la
preuve peut également étre utilisée pour montrer la validit¢é d'un théoréme ou

l'exactitude d'une opération arithmétique.

L'aspect commun a chacune des situations énumérées ci-dessus est le désir d'étre

sur de l'exactitude d'une affirmation ou d'assurer le destinataire.

Dans la vie quotidienne, la preuve est tellement associée a la vérité qu'il est
généralement considéré comme un comportement naturel de prendre pour vrai au
premier coup, I’affirmation de toute personne dotée de pleines facultés mentales, a
moins qu'elle ne soit trés jeune ou trés agée, ivre, ou visiblement sous I'emprise de
drogues, endormie ou en état de délire a cause d'une maladie quelconque. En effet, a
l'exception de quelques codes culturels exceptionnels, il n'existe probablement pas de

société dans laquelle la fausse représentation soit la bienvenue.

L'exactitude de l'affirmation ou de I'énoncé avancé n'est pas seulement une
condition épistémologique, mais a aussi une connotation éthique. Beaucoup de langues
ont fait la distinction entre les fausses déclarations involontaires et les faussetés
délibérées, et ont des mots différents pour chacune des deux cas. Cette logique du

langage qui sépare le mensonge du faux, assimile parfois la vérité a la justice. Par



12

exemple, le mot frangais « juste » qui s’utilise pour décrire une proposition vraie, peut
aussi signifier le concept d’équitable. Alors qu’une affirmation fausse est souvent
attribuée a la négligence et a l'insouciance ; le mensonge correspondrait la plupart des
fois a une dépravation morale aux yeux de la société, et au crime de tromperie face a

la loi.

Bien sir, la question a aussi des dimensions politiques, religieuses et
philosophiques. Depuis I'Antiquité, les hommes politiques ont toujours utilisé un
langage persuasif dans leurs rapports avec la société, ce qui laisse planer des doutes
sur son authenticité. De méme, les religions étant essenticllement fondées sur

l'adoption de leurs propres vérités, elles n'hésitent pas a se falsifier les unes les autres.

D'autre part, le concept de « Foi » qui remplace souvent le concept de
connaissance certaine dans le domaine religieux, est étroitement 1ié au concept de «

streté » ou au sentiment d’étre « assuré ».

Pour ce qui en est de la philosophie, d’autre part, nous constatons que les
philosophes se sont mis d'accord sur trés peu de questions pendant des milliers
d'années, détruisant souvent les systemes de leurs prédécesseurs et construisant de

nouvelles structures intellectuelles a leurs places.

En fin de compte, depuis que les étres humains ont commencé a développer une
capacité d'expression, ils ont proposé différentes interprétations de ce qui se passe
autour d'eux, des choses quotidiennes a la signification de la vie, et chacun a essay¢ de

trouver des partisans pour sa propre interprétation.

Le concept de mensonge, que nous avons décrit plus haut comme légalement et
moralement répréhensible, commence a perdre de sa clarté lorsque les opinions
politiques, les croyances religieuses, les interprétations philosophiques, les

compréhensions esthétiques et méme les conflits d'intéréts personnels entrent en jeu.

A ce stade, nous nous ¢loignons du monde de vérités certaines ou des mensonges
flagrants ; et entrons dans un domaine ou le bien et le mal ne peuvent plus étre séparés

par des lignes nettes, ou leurs limites deviennent floues et ont méme parfois un large



13

éventail d'intersections.

Aucune proposition unique, qu'elle soit politique, philosophique ou religieuse,
ne peut étre considérée comme incluant toutes les idéologies. Chacun d'eux a une
histoire complexe, un riche héritage culturel, un mode de vie, un ensemble de
croyances acceptées, des intéréts concurrents et des impacts psychologiques. Si l'on
considére comme un paradigme au sens kuhnien tout cet ensemble de facteurs qui
peuvent s'articuler autour d'une idéologie, il n'est pas simple de démontrer la vérité ou
la fausseté du paradigme dominant d’une époque donnée, surtout lorsqu'il s'agit de
persuader quelqu'un qui tient I'opinion contraire. Puisqu'il est souvent impossible de
déterminer 1’exactitude des affirmations faites ou des principes motivant les

paradigmes, les désaccords entre les gens ne disparaitront probablement jamais.

Méme s'il ne peut jamais étre pleinement atteint comme un idéal accessible étape
par étape, serait-il tout de méme possible de vérifier ou de nier les concepts qui
constituent la base de I'opinion publique, en les retragant aussi loin que possible a leurs

principes arri€re, en tant que propositions individuelles.

Dans des domaines tels que la géométrie, I'arithmétique et la logique, dans
lesquels il est généralement simple de faire la distinction entre le vrai et le faux, la

preuve vise a exposer la seule vérité incontestable.

Dans les sciences positives, en revanche, la preuve se concentre principalement
sur l'obtention d'une grande précision, plutét que sur I'élimination des objections
logiques. Par exemple, bien que la médecine dise que certains symptomes indiquent
certains maux, elle ne rejette pas catégoriquement les cas hors de ce cadre ; ou encore,
en météorologie, on s'attend a ce que telles ou telles conditions créent tel ou tel temps,
mais il n'y a pas de nécessité logique. Dans ce cas, la preuve en sciences n’est rien de

plus que I'expression d'une statistique forte.

De méme, en droit, puisqu'aucun cas ne peut échouer en principe, une décision
sera finalement prise, mais l'objectif est d'obtenir le maximum de réalité praticable, et
non pas la vérité irréfutable. Dans d'autres domaines, tels que la politique, la

philosophie et l'art, le pouvoir de la preuve finit par diminuer due aux obstacles



14

insurmontables tels que les différences d'idéologie, d'interprétation et de goft.

Changer de paradigme peut étre difficile, voire impossible, et méme des preuves
basées sur l'observation ou a la fois sur 1'observation et l'expérimentation peuvent
parfois échouer. Malgr¢ le fait que cela puisse sembler invraisemblable dans le monde

moderne, les croyants de la terre plate ne cessent d’exister.

Cependant, méme si une personne qui croit que le monde est plat peut étre
attribuée a tout, de l'ignorance a l'entétement, cette idée ne serait directement pergue
comme un signe de folie ou d’une perturbation pathologique des facultés mentales.
Parce que le fait que le monde soit plat ou rond n'est pas une inférence logique
nécessaire, mais une détermination basée sur des données empiriques, et le fait d'étre
d'accord ou non avec cette détermination n'est pas directement li¢ aux principes de
fonctionnement de I'esprit. Mais quelqu'un qui prétend que deux fois deux font moins
neuf et demi, par exemple, sera probablement détenu dans I'établissement de santé
mentale le plus proche s'il le dit sérieusement. Les vérités mathématiques,
contrairement aux données empiriques, sont basées sur des inférences nécessaires,
donc les affirmations au contraire remettent directement en question la santé mentale

de celui qui ose les faire.

En réalité, les preuves peuvent étre appliquées a tous les aspects de la vie ;
cependant, si l'on suit la distinction d'Aristote, alors que la preuve la plus forte et la
réalité la plus précise peuvent étre atteintes dans le domaine théorétique, la force de la
preuve et la précision de la réalité doivent progressivement diminuer dans les domaines

poétique et pratique.

La résistance a la réalité positive n'est pas seulement répandue parmi la
population en général, comme dans le cas des partisans de la terre plate, mais aussi
parmi les scientifiques. Ce sujet est traité dans « La structure des révolutions
scientifiqgues » de Thomas S. Kuhn (Chicago, 1962). C'est pourquoi le progres
scientifique n'est pas toujours linéaire et évolutif, mais plutét discontinu, intermittent
et révolutionnaire. Lorsque les défenseurs d'un paradigme scientifique particulier
rencontrent des affirmations contraires a l'acceptation générale de la tradition a

laquelle ils appartiennent, si bien que ces affirmations soient fondées, ils continuent a



15

défendre leurs positions, plutdt que de se laisser convaincre par de nouvelles preuves

et de changer d'avis, jusqu'a ce que les jeunes générations acceptent le paradigme.

Kuhn avait constat¢é que méme dans les milieux scientifiques, ou l'idée
fondamentale est de tirer des conclusions basées sur des données positives
d'observations et d'expériences, il existe une attitude d'opposition a un fait et
d'obstination dans son opinion. Par conséquent, il est inévitable que des préjugés
substantiels constituent une barriere impénétrable a la collecte de preuves solides dans
les domaines religieux, politiques et philosophiques dépendant d'évaluations abstraites

et d'interprétations souvent arbitraires.

Cependant, comme cela a été dit au début, la preuve est utilisée pour établir
chaque nouveau paradigme dans la science, pour la persuasion idéologique dans les
discours politiques, pour la justification légale dans les salles d'audience, pour la
découverte d'une vérit¢ ou la levée d'une objection dans une argumentation
philosophique, ou pour dissiper les préjugés dans les discussions. En d'autres termes,
la preuve est utilisée pour avoir s'assurer d’une vérité ou pour en assurer les autres. A
mesure que la force de persuasion de la preuve diminue, son pouvoir d'éliminer
l'objection s'affaiblit également. Alors que la logique et les mathématiques peuvent
conduire & des conclusions définitives, les arguments avancés dans le contexte du

particulier ne peuvent viser qu’a affaiblir, plutot qu'a invalider 'objection.

Kuhn attire l'attention sur la différence entre la préférence théorique et les
preuves logiques ou mathématiques. Dans le premier cas, il n'y a pas de critére objectif,
pas d’« arithmétique impartiale, processus de prise de décision systématique qui,
lorsqu'il est correctement appliqué, conduira a la méme conclusion pour chaque
individu' ». Dans le second cas, par contre, les lois de la déduction sont déja acceptées
depuis le début. La détermination de la théorie qui constitue le paradigme n'est pas la
responsabilité d'un seul individu. Ici, une communauté d'experts dans une certaine

branche de la science présente un comportement commun.

Le processus de persuasion entre cependant en jeu lorsqu'une certaine valeur

' Thomas Kuhn, La structure des révolutions scientifiques, Epilogue 1969, 5. Exemples,
Incommensurabilité et Révolutions, 2006, Red Spring.



16

commune conventionnelle est contestée par certains membres de la communauté :

« Le processus dont nous parlons est le processus de persuasion, mais nous
sommes confrontés a un probléme plus profond que cela. Deux personnes qui
percoivent différemment le méme événement, mais qui utilisent quand méme
des mots pour similaires pour décrire leur expérience, doivent utiliser les mots
différemment. En d'autres termes, ils parlent d'un point de vue qui, selon moi, ne
peut étre commensurable. Ces deux personnes ne pourraient espérer parler

ensemble, encore moins étre convaincantes ».

La situation serait tout a fait différente lorsqu'il y a désaccord sur des questions

logiques ou mathématiques :

« En cas de désaccord sur la conclusion tirée, les parties du débat peuvent
retracer une a une chaque étape franchie et reconsidérer chacune en fonction de
régles préétablies. A la fin de ce processus, l'une des parties doit admettre qu'elle
a commis une erreur et qu'elle a enfreint une régle préalablement acceptée. Apres
cette étape, il ne peut plus rien faire et la preuve de l'autre partie I'emporte donc

».2

Pour qu'un syllogisme utilis¢ dans la preuve logique soit convaincant, sa forme
doit étre correcte et ses prémisses doivent étre étayées par des preuves. L'expérience
ordinaire peut avoir un effet persuasif dans la vie quotidienne. Une expérience
tangible, cependant, se rapporte toujours a une vérité spécifique. En revanche, le

raisonnement de type preuve est censé étre universel et objectif.

La recherche de la vérité ou de la vérité depuis les temps anciens dans l'histoire
de la philosophie a suscité un débat subjectivité-objectivité. Nous pouvons illustrer la
distinction entre les sophistes et Socrate quant a savoir si la vérité dépend d'une opinion
subjective ou si elle réside dans la connaissance de ce que sont les choses elles-mémes,
indépendamment de toute conviction. La discussion en question a créé une divergence
d'opinion quant a savoir si les concepts devaient étre considérés d'une manicre

relativiste qui pouvait varier d'une personne a l'autre, ou s'il était nécessaire de mettre

2 Idem.



17

des définitions inclusives, alors Socrate a atteint des définitions qui ont di étre
acceptées comme condition de possibilité de la science. Ainsi, un universel pourrait se
former sur les définitions, ce qui ouvrirait la voie a toute preuve absolue, c'est-a-dire a

un syllogisme parfait, qui doit étre valable pour toute situation.

Les religions et les mythes sont probablement aussi anciens que 'histoire connue
de I'humanité. Cependant, la vérité dans ces domaines n'est pas positive, c'est-a-dire
prouvée. Il y a probablement des cas ou une certaine expérience mystique serait plus
convaincante pour telle personne que n'importe quelle preuve rationnelle, mais de tels
cas individuels ne sont pas universalisables et ne peuvent donc pas étre élevés au
niveau d’une validité en dehors de la personne en question. Dans la structure générale
des religions, il y a une sorte d'explication de l'existence et une liste de régles a suivre
dans le monde. Souvent, cette loi est communiquée aux autres membres de la
communauté par l'intermédiaire d'un sorcier, devin, chaman, prétre, etc., qui ont un
contact direct avec la source de la loi, c'est-a-dire qui ont la capacité et l'autorité
d'établir la connexion mystique. Il n'y a aucune preuve dans ce type de communication.
De méme, pour les mythes, on peut parler d'un transfert, d'une accumulation, d'un reflet
de 1'é¢tat d'esprit général d'une société, mais il serait sans doute inapproprié¢ d'employer

le mot positif pour l'idée issue des religions et des mythes archaiques.

C'est le point qui sépare 1'activité de pensée que nous appelons philosophie, des
religions et des mythes qui l'ont précédée. Contrairement a ceux-ci, la philosophie a
été¢ lancée par quelques penseurs ioniens qui ont tenté d'expliquer la formation de
l'univers par des raisons matérielles, sans recourir a des éléments religieux. En d'autres
termes, la philosophie est la substitution d'affirmations non prouvées a des affirmations

prouvées.

Le fait que Thales a développé les premiers arguments mathématiques, son statut
en tant que mathématicien, peuvent étre lu dans le contexte que nous avons décrit.
Largement considéré comme le premier philosophe, Thales a transformé 1'astrologie,
ou la pratique qui consistait a dériver des contes de fées a partir de la position des
¢toiles, en astronomie en la combinant avec les mathématiques et en calculant 1'éclipse
solaire. Il est méme allé jusqu'a commercialiser ce savoir. Dans ce cas, au lieu de se

concentrer sur l'opportunisme individuel, il faudrait considérer comment la theoria



18

devient historiquement poiesis et la poiesis devient historiquement praxis au sens

aristotélicien.

En d'autres termes, essayer d’atteindre des résultats mesurables a partir de vérités
prouvables, plutot que de jeter des idées au hasard, a ét¢ le premier mouvement qui a

conduit a la naissance de la philosophie.

La difficulté d'arriver a une preuve définitive, en dehors de disciplines telles que
les mathématiques, la logique et la géométrie, n'élimine ni la passion de rechercher la
vérité chez les gens, ni le désir d'attirer des partisans a leur propre opinion. La curiosité
d'un nourrisson pour ce qui se passe autour de lui est une preuve d'observation que
l'instinct humain de savoir et de comprendre commence dés la petite enfance. Les
experts en pédagogie disent que des capacités telles que comprendre les relations entre
les événements, raisonner et tirer des conclusions devraient étre formées a l'dge

préscolaire.’ :

« La preuve et le raisonnement mathématiques sont des concepts qui englobent
ces domaines [éducation et formation]. La preuve et le raisonnement sont des
compétences que les humains possedent instinctivement. Mais le développement

de ces capacités dépend des stratégies a adopter. » *

Ainsi émerge un autre aspect du concept de preuve : I'éducation. Donner une
éducation avec une stratégie basée sur la preuve des le plus jeune age améliorera la
capacit¢ de raisonnement de l'enfant, tandis que l'application d'un systéme
pédagogique dans le sens inverse, c'est-a-dire un systéme pédagogique basé sur la
mémorisation, atténuera la capacité de raisonnement de I'enfant, ce qui les ameénera a
grandir en tant qu'individus qui ne peuvent pas suivre les liens de cause a effet entre

les événements.

En revanche, de nombreuses matieres, dont les mathématiques, ne peuvent déja
étre maitrisées que par une formation pédagogique, indépendante d'une évaluation

basée sur le développement global de l'enfant. Une personne qui ne comprend pas la

3:..... MdC Dr. Kemal Altiparmak, Pr. Dr. Turgut Ozis, Une étude sur la preuve mathématique et le
développement du raisonnement mathématique, Ege Egitim Dergisi, 2005 (6), 1 : 25-37
* idem.



19

table de multiplication sera incapable d'exécuter des calculs intégraux, car la
multiplication ne peut étre effectuée sans comprendre la logique de I'addition. En
d'autres termes, il est intrinséque a I'apprentissage de partir des connaissances les plus

simples et les plus fondamentales pour en tirer des informations complémentaires.

En conclusion, la preuve est un terme qui apparait implicitement au début de la
philosophie. Evidemment, les Ioniens n'évoquaient pas nommément le concept de
preuve, mais leur tache consistait a passer d'une cosmogonie mythologique sans
preuve a une image logiquement défendable du monde. Par conséquent, ils ont fait le
premier pas vers la pensée positive. Le chemin qu'ils ont ouvert a été¢ parcouru en un
laps de temps relativement court, et la révolution de la pensée basée sur les définitions
de Socrate s'est accomplie. Néanmoins, ce sera I'honneur d'Aristote de présenter a
I'histoire de la philosophie une théorie indépendante de la preuve qui transcendera tout
le Moyen Age aprés lui, pénétrera le christianisme, qui a pris dés le début une position

trés distante, voire hostile, envers la pensée grecque, et fagonnent les débats scolaires.

Apres Aristote, Descartes doit étre considéré comme le développement le plus
significatif dans le domaine de la preuve. Car, comme Aristote, il a pétri la maticre qui
lui venait, mais en ne restant pas dans ce cadre, il a profondément modifi¢ son
environnement cognitif. Descartes s'est débarrassé du caractére mystique intense de la
période précédente créée par le christianisme, a essayé de mettre la théologie sur une
base rationnelle, pour cela il a d'abord cherché la méthode pour saisir la précision en
mathématiques et la géométrie en philosophie, a recherché une connaissance exempte
d'erreur, et dans ce sens, ignorant toute réalité conventionnelle et marchant sur des

preuves, le pas a été reconstruit a partir de zéro.

Avant de discuter de la projection par Descartes de la transformation d'Aristote
dans le contexte de la preuve, il convient de jeter les bases. Pour ce faire, il est
nécessaire de clarifier la terminologie en examinant 1'étymologie du mot preuve et
d'autres mots ayant des significations similaires. Ensuite, examiner comment et dans
quels contextes le concept de preuve est utilisé en droit, domaine ou le concept de
preuve est le plus important et ou il est utilisé avant la philosophie, servira de base a
la troisieme et derniére étape de déterminer a quels types de questions philosophiques

le concept de charge de la preuve dérivé du droit peut conduire.



20

1.2. : Apercu étymologique’

Divers mots de sens proche, que ce soit en turc ou dans des langues
occidentales comme I'anglais et le frangais, ont été utilisés pour exprimer le sens
voulu par le mot preuve. Il serait utile d'en passer brievement en revue quelques-

uncs.

Tout d'abord, concentrons-nous sur le mot « preuve » que nous utilisons en
turc. L'origine du mot « preuve », adapté a la phonétique turque, est /ishdt/ (<) et
vient de la racine arabe /subiit/ (<s5). /Subiit/ signifie rester immobile, ne pas bouger,
c'est-a-dire étre « fixe » /sdbit/ (<V). En fait, le mot /subiiti/ signifie vrai, correct et
positif. Le mot « persévérance » /sebat/ (<) est utilisé pour exprimer le concept de
ne pas abandonner sa parole et sa décision comme une extension des concepts de
rester immobile, de ne pas bouger, d'étre immobile et de se tenir fermement sur le
sol. Le mot utilisé dans le sens de « prouvé », c'est-a-dire sur lequel des preuves ont
été présentées, ou « fixé » /tesbit/ (<), est /misbat/ (<), et il est principalement

utilisé comme 1'équivalent du concept de « positif » dans les langues occidentales. Le
mot /tesbit/ (<), qui signifie « placer fermement, rendre immobile », comprend
¢galement le sens de voir et montrer une situation d'une maniére qui ne laisse aucune

place au doute. Egalement dérivé de la méme racine, /tesebbiit/ (<) signifie «

persévérance », c'est-a-dire patience et endurance.

Cette analyse étymologique révele que prouver une idée ou une affirmation, c'est
la transmettre de telle maniére qu'elle ne puisse pas €tre facilement délogée ; établir

une base solide pour l'assertion en question, lui fournir un support et une base.
L'adjectif « positivus », vient de « positio », « positionis », qui est dérivé du
verbe latin « poner », qui signifie "mettre quelque chose a un endroit, le laisser, le

positionner ou poser, est I'origine du mot « positif ».

Le verbe « poner », a évolué a partir de sa signification originale de laisser

5 Dans la rédaction de ce chapitre, les définitions des mots francais et les références des textes
historiques se trouvent dans le dictionnaire en ligne du « Centre National de Ressources Textuelles et
Lexicales » (www.cnrtl.fr ).



21

quelque chose quelque part, pour inclure également l'insertion d'un concept dans un
systéme, ainsi que sa définition ou son établissement. Dans cet usage, un jugement

positif signifie que les faits sont présentés d'une manicre qui exclut toute ambiguité :

« Je reviens encore sur ce que j'ai dit de la volonté qui me parait plus clair et

plus positif que ce qui concerne la foi » (G. Marcel, Journal, 1919, p.184)

De la méme maniére qu'il existe une relation entre « poner » et « position » ; les

mots du turc moderne /koymak/ et /konum/ affichent visiblement le méme rapport ;
aussi bien que /tesbit/ (<3, 1a forme verbale du nom, et /ishar/ (<215)) présentent

¢galement un fondement sémantique similaire.

En philosophie, le terme « positif » est parfois utilisé pour désigner I'antithése de
notions telles que « rationnel » et « théorique ». Des expressions telles que « une
connaissance positive » et «un principe positif » indiquent que l'information
susmentionnée est dérivée de l'observation et de I’expérience. Dans ce contexte,
l'expression « sciences positives » a été employée comme antonyme de notions telles
que « sciences humaines » et « sciences sociales » et comme synonyme de « sciences

dures » et de « sciences précises ».

Néanmoins, il n'est pas rare que le méme terme soit employé dans des domaines
de recherche non positifs, tels que le droit et la politique. Cette fois, il se réfere a
I'opposé d'une « définition négative » basée sur I'opposition ou 'absence de quelque

chose d'autre : « droits positifs », « liberté positive », « discrimination positive », etc.

La théorie proposée par Auguste Comte, qui pronait une philosophie basée
uniquement sur les sciences positives, esquissait les trois phases fondamentales de la
cognition humaine, les « trois états » : « I'état théologique ou fictif, 1'état métaphysique

ou abstrait, et 1 « état (age) positif ».

Positif, qui symbolise le troisiéme stade de l'intellect humain tel que décrit par
Comte, est devenu un terme pour le rejet de 1'étude ou de I'investigation du concept de
causes premicres, écartant ainsi la spéculation métaphysique et se concentrant sur le

lien entre les phénomenes. En fait, I'ancien nom turc de ce mouvement était « ishdtiyye



22

».

Dans l'arriere-plan sémantique du mot preuve, le sens de « créer une base pour
une affirmation ou pour la vérité d'une affirmation », c'est-a-dire le concept d’étre la
base de la vérité, est similaire au concept d’ « hypokeimenon », qui nous est familier

avec de la philosophie grecque.

Le terme « hypokeimenon », est aussi le mot grec pour désigner les concepts de
« placé sous », « soumis », « fondation », « fondement », « support », « soutien », «
sol », etc. Il sera plus tard traduit en latin par subjectum, substratum et substantia. 11
peut également étre li¢ a l'idée d'ousia et doit étre pris en considération avec
sumbebekos. Plus tard, des termes tels que substance et sujet ont été utilisés en

philosophie pour correspondre a ces significations.

Aristote définit 1'hypokeimenon comme la chose qui demeure inchangée dans le
phénomene du changement, c'est-a-dire le fondement de la genese, dans son analyse
de la « genesis » en Physique®. Dans la Métaphysique, d’autre part, 1'hypokeimenon est
défini comme ce a quoi d'autres choses sont attribuées mais auquel rien d'autre n'est

attribué, c'est-a-dire le support ultime’.

L'hypokeimenon, ou subiectum, de 1’affirmation est la base ou le fondement de
I’affirmation lorsque les concepts de preuve et d'hypokeimenon sont pris en compte
ensemble comme indiqué précédemment. Ceci est vrai en termes de « fondement de la
veérité », le support sous-jacent et la chose qui reste inchangée dans le changement,
c'est-a-dire ce qui ne bouge pas et reste solide en dessous. Par conséquent, il semble
que ce soit le « subiectum » de l'affirmation, le « sujet» ou, en vieux turc, son
«mevzii ». D’ou le terme actuel qui correspond au concept de « sujet» en turc
moderne serait « mevzii », non pas dans le sens de I’auteur d’une action, ou dans le
sens d’une personne soumise a une autorité souveraine, mais dans le sens de « matiere

» d’une discussion, voulant dire étymologiquement « ce qui a été mis, placé ».

¢ Aristote, Physique, 190a-b
7 Aristote, Métaphysique, 1028b-1029a



23

Nous rencontrons une conclusion comparable pour renforcer l'affirmation
susmentionnée basée sur la structure étymologique du verbe anglais « to understand
». Le concept de « se tenir en dessous » est référencé par le mot « understand », tout
comme dans le cas de I'hypokeimenon. Le fait que le fixe, c'est-a-dire la preuve, soit
compris (understood) en méme temps, établissant un lien entre preuve et
compréhension, donnera une idée de la raison pour laquelle le verbe « comprendre »
est exprimé en référence au concept de « se tenir en dessous » en anglais : le concept
que nous appelons « compréhension » a été associé¢ en anglais a voir ce qui est en
dessous, descendre au sol, pénétrer la substance et remarquer l'immuable sous la

variable.

Le dictionnaire Hatzfeld & Darmester, définit le mot frangais « évidence » par «
clarté qui rend quelque chose visible » en premier lieu ; et dans un sens secondaire,
comme « clarté que présente la verité a [’esprit ». 11 dérive de la racine « evidens »

liée au latin « video » (voir)?.

Dans les écrits de Descartes, le mot peut étre interprété a la fois comme un nom
et comme un adjectif. On peut observer que le substantif « évidence » est employé en

relation avec 1'idée de compréhension et a proximité du sens de la certitude :

« Dans les choses que je crois comprendre avec le plus d’évidence et de

certitude [...] » (Descartes, Méditations Métaphysiques, 5).

Dans l'utilisation du mot comme adjectif « évident,e », la clarté et la facilité de

compréhension sont au premier plan :

« C’est une chose tres évidente qu’il doit y avoir pour le moins autant de réalité

dans la cause que dans son effet » (Descartes, Méditations Métaphysiques, 3).

« Mettre en évidence » correspond parfaitement au sens de « rendre manifeste »
dans l'usage courant. Des usages tels que « faire avancer délibérément », « faire

remarquer », « augmenter la visibilité », « privilégier », « exposer aux regards »

8 Hatzfeld, Adolphe ; Darmester, Arsene; Dictionnaire général de la langue frangaise, Librairie Ch.
Delagrave, Paris



24

confirment l'affirmation d'Aristote sur la preuve en philosophie selon laquelle « /a

preuve, c'est rendre visible » :

« Elle-méme, en dirigeant l'arrangement de son salon, elle avait mis en évidence

ces délicieuses babioles que produit Paris » (Balzac, Cousine Bette, 1846, p. 208).

Le méme mot est également utilisé par les responsables de I'application des lois

pour désigner la révélation sans équivoque de la vérité ou la preuve d'un crime :

« Oh ! madame, il y a une preuve aveuglante, la ressemblance extraordinaire de
l'enfant... Puis, les dates sont la, tout s'accorde et prouve les faits jusqu'a la

derniere évidence » (Zola, Argent,1891, p. 153).

Dans l'usage philosophique, notamment dans le contexte de Descartes, le mot
¢évidence est utilis¢é comme caractére qui entraine immédiatement l'assentiment de

l'esprit a partir d'un raisonnement par rapport au concept d'idée claire et distincte :

« Boutroux disait a Bourget que ce principe d'évidence qu'a posé Descartes
venait de ce qu'il était profondément croyant et qu'il jugeait que Dieu ne peut

pas nous tromper » (Barres, Cahiers, t. 14, 1923, p. 197).

« Passons maintenant a l’évidence ; selon la force du mot, elle consiste dans une
vue claire de la verité d'un principe ou d'une proposition » (Lamennais,

Indifférence, t. 1, 1817-23, p. 115).

« Locke a parfaitement vu ailleurs que l'évidence de démonstration est fondée
sur l'évidence d'intuition. Il a méme dit qu'entre ces deux genres d'évidence, non
seulement 'évidence d'intuition est antérieure a l'autre, mais qu'elle lui est
superieure, qu'elle est le plus haut degré de la connaissance. » Cousin, Hist.

philos. XVIII¢s., t. 2, 1829, p. 476.

Le mot « preuve » vient de la racine latine « proba » qui signifie essayer, tester,
évaluer quelque chose ou lui faire subir une expérience afin de mesurer sa résistance.

Le mot « prova » survit encore en turc contemporain comme « répétition » d'une



25

représentation théatrale ou musicale. Le mot latin « proba » est entré en francais non
comme l'expérience elle-méme, mais comme le résultat de cette expérience. Les
termes francais « éprouver / épreuve » conservent le sens originel de « soumission a

l'expérience ».

Le dictionnaire Hatzfeld & Darmesteter définit « preuve » comme « ce qui sert

d'établir qu'une chose est vraie »°.

Dans son ouvrage « L’Avare », Moliere utilise le mot « preuve » comme indiqué
au premier paragraphe de ce chapitre, c’est-a-dire en relation avec le sens de

persuasion :

« Vous convaincre, par mille et mille preuves, de [’honnétete de mes feux [...] »

(Moliére, L’ Avare, I).

Encore une fois, le méme dictionnaire définit l'utilisation du mot en

mathématiques comme : « opération par laquelle on vérifie | 'exactitude d’'un calcul ».

Le mot « vérifier » ici est aussi remarquable en ce qu'il signifie 1'établissement
et la construction de la réalité. En d'autres termes, avec l'interprétation que 1'on peut
tirer de I'étymologie, la preuve de quelque chose signifie établir la vérité de cette chose

d'une maniére certaine.

A l'instar de « évidence », « preuve » a un usage li¢ aux concepts de voir et de
montrer, comme dans l'expression frangaise « faire preuve ». Il est possible de répéter
la phrase « L'enfant a fait preuve de courage » de deux fagons : « il a montré du courage

» ou « il a prouvé son courage ». On retrouve cet usage aussi chez Montaigne :

« donner preuve de sa bonté et de sa vertu » (Montaigne, Essais, 11, VIII, éd. P.

Villey et V. L. Saulnier, p. 386).

Il est remarquable que les concepts de prouver et de montrer soient utilisés si

° Hatzfeld, Adolphe ; Darmester, Arsene; Dictionnaire général de la langue frangaise, Librairie Ch.
Delagrave, Paris



26

étroitement, car I'évidence n'est pas ce qui constitue une vérité, c'est ce qui rend visible
une vérité qui est déja 1a, c'est ce qui la montre. Ce n'est donc pas un hasard si de

nombreux mots signifiant preuve sont associés au concept de montrer.

Lorsque le terme « preuve » est défini comme un fait, un témoin (preuve
testimoniale) ou un jugement qui sert a révéler que quelque chose est vrai et
authentique sans contre-argument crédible, il peut faire référence aussi bien a un
contexte policier ou juridique [« La preuve peut étre faite par écrit (acte authentique
ou sous seing privé), par témoins, par aveu, par serment ou par présSomption »
« preuve par présomption », « preuve préconstituée » etc.] (Lemeunier, 1969), qu'a

des contextes philosophiques et théologiques :

« Le calviniste Viret, nous l'avons dit, donnait des preuves philosophiques de

l'existence de Dieu » (Théol. cath. t. 4, 11920, p. 764).

Un autre domaine important d'utilisation du mot preuve est celui des

mathématiques :

« Pour faire la preuve d'une division, on multiplie le diviseur par le quotient et
l'on ajoute le reste ; on doit retrouver le dividende » (R. Chezel, A. Rougeaux,

L'Arithm. au cours élém., Paris, Belin, 1949, p. 176).

D'autre part, la « probabilité » est une autre idée liée au mot « preuve ».
Probabilis, qui signifie « vraisemblable, plausible, louable, estimable » en latin, ne
fait pas référence a une vérité actuelle, mais a ce qui a apparence de vérité. A cet égard,

il renvoie a l'inverse du sens de certitude que contient le mot preuve :

«Je ne me contente pas du probable, [...], je cherche le sur» (Pascal,

Provinciales, 5¢ lettre, 20 mars ds (Euvres, éd. L. Latuma, 1963, p.389).

Le sens de « rendre croyable » découle des significations du latin probare qui
signifie tester, vérifier, éprouver, puisqu’une chose devient croyable une fois qu’elle a
passé I’épreuve, lorsque son exactitude a été prouvée, etc. L’application de ce concept

de « croyable » au futur au lieu du présent contient une référence a ce que 1’on pourrrait



27

appeler une « conjecture raisonnable ». En effet, il serait tout a fait possible de lire le

mot « probabilité » comme « croyable pour le futur » :

« L'arrivée des Allemands y était chaque jour plus probable » (De Gaulle,

Meém. guerre, 1954, p.154).

Bien sir, le domaine dans lequel le mot prend le sens le plus technique est sans
aucun doute celui des mathématiques. Il est méme possible de parler d'une science des
probabilités basée sur des fondements mathématiques : la statistique. En
mathématiques, ce mot peut étre utilisé pour exprimer n'importe quelle chose avec un
taux de réalisation allant de 0% a 100% : « Tout ce a quoi est assignée une probabilité

mathématique » (Aur.-Weil 1981).

Sur la base de ses diverses significations, qui incluent raisonnable, croyable et

possible, Lalande définit « probable » comme suit :

« Qui peut étre approuvé (et non prouve), qui n'a rien d'absurde ou de contraire
a [l'autorité » (André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la

philosophie).

En d'autres termes, le probable ne renvoie pas a une certitude, mais il acquiert
l'identité d'un terme théologique et philosophique qui se fonde sur une causalité
sérieuse et peut donc étre utilis€ pour des convictions adoptables. Comme dans la
citation de Pascal ci-dessus, cependant, elle peut avoir des connotations péjoratives,
tantot en termes d'incapacité a fournir des certitudes et tantdt en termes d'incapacité a

communiquer la confiance nécessaire pour faire preuve de clarté ou de détermination :

« [La pensée] n'est plus tolérée que sous la forme incolore d'opinion probable,
p p q p p

pour ne pas dire d'avis respectueux » (Proudhon, Révol. soc., 1852, p.2).

Contrairement a d'autres catégories de preuves, « l'argument » fait souvent
référence aux preuves qui peuvent étre obtenues par raisonnement. Voici comment

Pascal utilise I'expression dans un passage :



28

« Tout ce que les uns ont pu dire pour montrer la grandeur (de I’homme) n’a
servi que d’un argument aux autres pour conclure la misére » (Pascal, Pensées,

VIIL 3).

Le mot dérive du verbe latin « arguere », qui signifiait initialement condamner,
blamer ou accuser, puis ¢€largi pour signifier examiner, sonder, enquéter, etc. «
Argumentum » signifie examen, rejet, réfutation, examen en latin. Un terme similaire
est le concept grec de « élenkhos » (§leyyoc). Signifiant examen, minutie, enquéte,
réfutation, négociation, « élenkhos » est dérivé de « élenkho » voulant dire embarras,

critique, réfutation, persuasion etc.'?

Nous retrouvons ce concept dans la version grecque de l'ouvrage d'Aristote « Sur
les réfutations des Sophistes », le cinquiéme livre de la série Organon : « Xogiotixoi

"EAevyor ».

L'utilisation du « raisonnement pour établir ou réfuter une proposition » comme

theme d'une ceuvre littéraire du XVlIe siccle est illustrée par le poéme suivant:

« Quant est de moy, je ne veulx chanter hymne Que de mon Roy : ses gestes

reluysans Me fourniront d'argumens suffisans » (Marot, Epistres, 50 ds Hug.).

Lorsque nous utilisons le mot argument en philosophie, nous parlons de
syllogisme, une sorte de raisonnement établi selon un certain schéma, dans le cadre de
régles généralement définies ; et des termes tels que argument a priori, argument

vicieux, argument a posteriori doivent toujours étre considérés dans ce contexte :

« 1l [Socrate] est dans le faux lorsqu'il repousse le seul genre d'arguments et
de preuves ou plutot d'inductions, que la raison puisse employer pour faire la
critique de nos sensations, et pour infirmer la validité des jugements qu'elles
nous suggerent» (Cournot, Essai sur les fondements de nos

connaissances, 1851, p. 557).

10 Peters, Francis E.; Dictionnaire des termes philosophiques de la Gréce antique, article « elenchos »
(trad. Hakki Hunler), Paradigma Yay. 2004



29

Evidemment, le mot argument n'a pas nécessairement la méme rigueur lorsqu'il est
utilisé en dehors de la philosophie. Dans l'usage courant, il pourrait étre considéré

comme une tactique persuasive en plus d'une preuve logique :

« 1l ne reste plus maintenant que la ldcheté gouvernementale a vaincre, et
comme elle ne trouve plus d'autres arguments que les coups de baton des
argousins de l'empire sur des prisonniers sans défense, je compte qu'il en sera

bientot fait justice. » (Clémenceau, Vers la réparation, 1899, p. 270).

Enfin, « démonstration » est dérivé du verbe latin « monstrare », qui signifie «
rendre visible » ou « afficher », semblable a « évidence » ou « preuve ». La forme

verbale est fréquemment employée pour exposer quelque chose a I'examen des autres :

« C'était un soir, chez l'armurier Costecalde. Tartarin de Tarascon était en
train de démontrer a quelques amateurs le maniement du fusil a aiguille, alors

dans toute sa nouveauté » (A. Daudet, Tartarin de Tarascon,1872, p. 29).

Néanmoins, une version légérement étendue du méme concept est fréquemment

rencontrée en tant qu'enseignement, lecture ou conférence :

« Elle [miss Hurst] était ma maitresse d'anglais. Tous les jours je passais une

heure dans sa cellule. Elle démontrait avec clarté et patience ». (Sand, Histoire

de ma vie, t. 3, 1855, p. 143).

Le méme concept peut servir de point culminant a une enquéte sur un sujet

inintelligible :

« L'infini ne se démontre pas, il se cherche » (Sand, Hist. vie, t. 4, 1855, p.

240).

On pourrait prétendre que la « démonstration » est plus étroitement liée a «
l'argument » en philosophie, car elle met l'accent sur la réalit¢ déduite d'autres
affirmations précédemment acceptées, c'est-a-dire sur la « vérité déductive », plutot

que sur la « preuve matérielle » ; faisant donc allusion a une « conclusion nécessaire



30

» .

« Démontrer, c'est appuyer une vérité sur un principe antérieur » (J. Simon,

Relig. natur., 1856, p. 17).

Les démonstrations dialectiques, en revanche, peuvent étre comprises a tort

comme un récit fictif ;

« Le raisonnement peut toujours démontrer ce qu'il veut ; il n'y faut qu'une

adroite dialectique » (Huyghe, Dialog. avec visible, 1955, p. 325).

Cependant, lorsqu'il est employé dans un contexte théologique, il devient évident

qu'il fait allusion a un état d'esprit qui est I'antithese de la foi :

« C'est la loi de Jésus lui-méme, monsieur. 1l ne démontre pas, il ne raisonne

pas ; il dit : « Croyez en moi. » (Martin du G., J. Barois, 1913, p. 550).

L'idée de démonstration se retrouve 1a ou philosophie et théologie se recoupent :

« Le seul fait de la conception de Dieu par la raison, l'idée seule de Dieu, la
seule possibilité de l'existence de Dieu implique la certitude et la nécessité de
l'existence de Dieu. Telle est a peu pres la démonstration célébre de l'existence
de Dieu a priori, c'est-a-dire indépendamment de toute expérience » (Cousin,

Hist. de la philos. du XVIII®s., t. 2, 1829, p. 533).

Tout comme la preuve, la démonstration trouve une utilisation en mathématiques

ainsi qu'en philosophie, car c'est un mot qui met en évidence la connexion logique :

« quiconque est un peu versé dans les mathématiques distingue, parmi les
différentes démonstrations qu'on peut donner d'un méme théoréme, toutes
irréprochables au point de vue des regles de la logique et rigoureusement
concluantes, celle qui donne la vraie raison du théoreme démontré » (Cournot,

Essai sur les fondements de nos connaissances, 1851, p. 28).



31

Dans un de ses ouvrages, Balzac, a son tour, confronte mathématiques et théologie

a travers le concept de démonstration :

« Je donnerais bien cent sous au mathématicien qui me démontrerait par une

équation algébrique l'existence de l'enfer » (Balzac, Peau chagr., 1831, p. 64).

Le contenu du concept de « démonstration » dans le monde de la croyance, selon
Ernest Renan, peut étre trés différent de son usage en philosophie et en

mathématiques :

« Le savant qui a trouvé un théoréme n'a pas besoin de mourir pour attester la
verité de ce théoreme. Il donne sa démonstration, et cela suffit. Au contraire,
des qu'il s'agit de croyances, le grand signe et la plus efficace démonstration
est de mourir pour elles » (Renan, Hist. des orig. du Christianisme, L'Eglise

chrétienne, 1879, p. 317).

Descartes utilise le mot a la fois comme nom et comme verbe :

«lIll n’y a que seuls les mathématiciens qui ont pu trouver quelques
démonstrations, c’est-a-dire quelques raisons certaines et évidentes »

(Descartes, Discours de la Méthode, 2).

« Ne supposer aucun autre principe que celui dont je viens de me servir pour
démontrer [’existence de Dieu et de [’'dme» (Descartes, Discours de la

Méthode, 5).

Pour résumer, a base des analyses étymologiques que nous avons présentées plus
haut concernant le mot preuve et ses proches parents dans diverses langues ; nous
pourrions dire que la preuve sert & donner de la solidité a une affirmation, a poser ses
fondements, a constituer une base, a donner de la crédibilité, a voir et a montrer d'une
maniére qui léve le doute, a obtenir et a comprendre la part immuable de celle-ci, c'est-
a-dire sa substance. On peut donc placer le concept de preuve quelque part parmi les
notions comme clarifier, apporter des certitudes, persuader, réfuter, négocier, établir la

vérité, se forger une opinion par le raisonnement, etc.



32

Comme le montre l'inventaire précédent, les concepts liés a la preuve ont été
utilisés dans diverses disciplines, y compris les mathématiques, les sciences, la
littérature, le droit et la philosophie, ainsi que dans la vie quotidienne. Bien sir, la
pertinence philosophique est ce qui compte pour nous. Essentiellement, lorsque nous
examinons le développement historique de I'idée, nous constatons que I'idée de preuve
a été introduite pour la premiere fois en philosophie avant d'étre introduite dans les
mathématiques, la physique, etc. Rien ne prouve que Thales avait créé une théorie
unique de la preuve, malgré le fait qu'on peut en déduire qu'il a utilisé la preuve en
mathématiques. En termes de géométrie et de mathématiques, c'est précisément ce qu'a
fait Euclide. Il a proposé et établi de nombreux théoréemes dérivés d'axiomes, en
particulier dans son ouvrage Les Eléments. Bien que ses dates de naissance et de décés
ne soient pas claires, on sait qu'il a vécu 50 a 60 ans apres Aristote, donc méme si ce
travail massif place Euclide a la téte de I'histoire des mathématiques, cela ne lui donne
pas un caractére de pionnier dans la preuve. Dans une telle situation, il est concevable
d'affirmer que l'application de la pensée philosophique aux preuves remonte a une
époque antérieure aux mathématiques si I'on accepte Euclide comme point de départ
pour l'utilisation de la preuve en mathématiques et Aristote pour son application en

philosophie.

D'autre part, méme si nous acceptons Aristote comme le fondateur principal du
fondement théorique de la preuve en philosophie, il est toujours difficile de dire que la
discipline pionnicre de la preuve est la philosophie, car l'art de I'¢éloquence a prospéré
a Athénes pendant avant Aristote, et les étudiants qui souhaitaient progresser dans cet
art fréquentaient les écoles établies par des professeurs renommés pour suivre des
années d'éducation. Les jeunes avaient la possibilité de faire de la politique et de
s'élever dans le domaine gouvernemental grace a I'éducation qu'ils recevaient dans ces
institutions qui formaient des orateurs (rhéteurs). La persuasion était au centre de la
politique et de I’art oratoire, et I'exigence pour cela était, d'une part, de concrétiser les
affirmations avancées sur la base de certains faits et, d'autre part, de contredire les
revendications opposées sur la base sur certains supports. En d'autres termes, la
tentative de fournir des preuves a l'appui des affirmations et de réfuter les contre-

preuves n'était pas une innovation philosophique, mais plutdt une tradition juridique.



33

Non seulement cette tradition a influencé le développement de la philosophie, mais
elle est également devenue l'une des principales préoccupations de la philosophie
socratique. En réalité, les racines historiques, politiques et contextuelles de la querelle
avec les sophistes, que nous voyons fréquemment dans les dialogues de Socrate, sont

plus faciles a comprendre a la lumicre de cette perspective.

A cet égard, au lieu de limiter le sujet a la philosophie lors de l'examen des origines
du concept de preuve, il serait avantageux d'examiner les racines historiques ou la
philosophie a rencontré ce concept pour la premiere fois, comment elle a traité cet

héritage et quels effets le sujet de preuve en droit peut avoir eu sur la philosophie.

Lorsque nous étudierons les racines pré-philosophiques de la question, nous
commencerons par la législation. Néanmoins, il ne fait aucun doute qu'au moins
certains des principes utilisés par le systéme juridique ancien, qui peuvent é&tre
considérés comme fondamentaux, sont issus a la fois de structures coutumieres et de
systémes juridiques remontant 8 Hammourabi et a des origines mythologiques. Afin
de déterminer ou l'antiquité grecque, antérieure a Aristote, a puisé le concept de
preuve, il conviendrait d'étudier le lien qui peut se nouer entre la mythologie et le droit

avant de passer au droit.

1.3.: De P’arbitraire a la preuve

En parlant d'une période tres particuliere de 'histoire appelée Civilisation grecque
antique, il est impossible de ne pas mentionner la mythologie, 1'é1ément principal qui
a donné son esprit a cette période. Il ne fait aucun doute qu'il existe de trés bonnes
raisons pour lesquelles cette période de I'histoire est considérée comme si spéciale et

si importante.

Cette période a vu I'émergence de la philosophie, qui doit étre considérée comme

l'une des composantes les plus influentes du monde contemporain de la pensée.

Le concept de démocratie, qui est l'une des idéologies politiques les plus



34

importantes de I'ére moderne, et les systémes qui I'accompagnent ont également été

¢tablis au cours de cette période.

D'autre part, les fondations de la science, qui peuvent étre considérées comme
l'aspect le plus distinctif du monde moderne, ont également été posées au cours de
cette période, non seulement en termes d'inventions techniques, de recherches
botaniques et zoologiques, d'é¢tudes d'astronomie et de découvertes géographiques,
mais aussi en termes de développement de l'infrastructure logique de la pensée

scientifique.

Avec l'acquisition de I'écriture des Phéniciens, une vaste culture orale et écrite s'est
développée, la mythologie et la tragédie ont été utilisées pour alimenter la littérature.
Avec l'avénement d'un systéme politique de type Etat-cité, plusieurs disciplines

artistiques, de l'architecture a la sculpture, ont connu un essor sans précédent.

Tous ces développements ont été hérités par Rome, qui vivra ses périodes brillantes
aprés la civilisation grecque, puis, avec le mouvement de retour aux racines
préchrétiennes a la Renaissance, ils ont formé I'essence du monde occidental

d'aujourd'hui.

Alors qu'il y a eu des sauts importants dans la politique, la science, l'art et la
philosophie qui affecteront des milliers d'années, d'autre part, les principes du
commerce qui continueront d'étre efficaces jusqu'a aujourd'hui, les méthodes
d'échange d'argent ont ét¢ déterminées et les des questions telles que les emprunts et
les intéréts ont été soumises a une sorte de controle et de législation et ont été

enregistrées et réglementées depuis.

Il est inconcevable qu'un tel cadre n'ait pas produit un héritage oral et écrit. Dans
ce cas, il faudrait d'abord savoir quel type de logos a été transmis du muthos, qui

représente les fondements intellectuels et I'esprit de la civilisation grecque en général.

Tout d'abord, il convient de noter que les deux principales sources de la mythologie
grecque sont les poetes Homere ("'Opunpoc) et Hésiode (Hoiodog) qui ont vécu au VIII®

siecle av. J.-C. Les ceuvres de ces deux poetes ont ete les principales influences qui ont



35

porté la culture grecque au-dela des ages, maintenu vivante la conscience grecque,
assuré la transmission entre les générations, formé les fondements de la religion
grecque, déterminé les normes morales de la société grecque, bref, constitué ce qu'on

peut appeler 'esprit grec.

Il convient également de noter que les concepts de mesure, de destin, de justice et
de prophétie ont toujours été utilisés dans des contextes proches de la mythologie
grecque. Les lois de la génération et de la corruption régissent le fonctionnement de
l'univers avant l'apparition de I'humanité sur terre. L'univers est gouverné par ces
principes, qui commandent, préchent et maintiennent 'ordre et la proportion. Selon
cette loi, toutes sortes de conflits sont finalement réconciliés. Puisque tout agit
conformément a la loi, c'est-a-dire la mesure, le destin et les causes, l'univers est dans
un flux prévisible et non aléatoire. A cet égard, la divination est une compétence qui
peut étre enseignée. A tout moment, le législateur sera au courant de la poursuite de
khronos. Celui qui connait le secret de la loi pourra également maitriser l'art de la
divination. Tout cela est inhérent au fonctionnement de la justice. Avec la justice, la
mesure qui transforme le chaos en cosmos, il est possible de prévoir l'avenir dans la

chaine des causes.

Dans son ouvrage « La crise des sciences européennes et la phénoménologie
transcendantale », Husserl mentionne que l'histoire grecque a commencé par une
attitude théorétique aristotélicienne. Le passage du mythos (udBog) au logos (Loyog)
s'est fait avec la theoria (Bewpin) selon Husserl. Ce que I'on entend par Theoria, c'est
I'amour de la vérité, 'amour de la sagesse, c'est-a-dire la philo-sophie, qui est l'acte
intellectuel le plus fondamental de 1'étre humain. L'honneur d'en arriver la revenait
d'abord aux Grecs, car ils avaient réussi a institutionnaliser cette activité au niveau des

occupations isolées et a la transmettre de génération en génération :

« Ce sont des hommes qui, non pas isolément, mais les uns avec les autres, donc
dans un travail communautaire inter-personnel, désirent et produisent la théoria et
rien que la théoria, dont le développement et le constant perfectionnement, lorsque
s’¢largit le cercle des co-travailleurs, et que se succédeérent les générations de
chercheurs, finit par étre regue dans la volonté avec le sens d’une tache infinie et

totalement commune. L’attitude théorétique a chez les Grecs, son origine



36

historique. »!!

Husserl affirme que cette attitude théorique n'est possible qu'en abandonnant une
cosmogonie mythique. Theoria nait lorsque le logos entre dans le domaine de la
sainteté, c'est-a-dire dans le domaine des rituels et des croyances. Puisque la theoria
ne peut étre associ¢e a l'utile, elle s'explique par le thauma (Badua), la curiosité de
I'humain pour ce qui se passe autour de lui, son effort pour établir le lien entre le ciel

et la terre, et le sentiment d'émerveillement qu'il éprouve dans cet effort.

En fait, il est a noter que méme Kant, dans la célébre ligne qui orne sa pierre
tombale, évoque le ciel et les sentiments d'admiration et de vénération dans le méme

contexte :

« Deux choses remplissent le cceur d'une admiration et d'une vénération toujours
nouvelles et toujours croissantes, a mesure que la réflexion s'y attache et s'y
applique : le ciel étoilé au-dessus de moi et la loi morale en moi. Ces deux choses,
je les vois devant moi, et je les rattache immédiatement a la conscience de mon

existence. »12

Avec la Theoria, on est passé au stade de voir le sacré et le divin dans leur
propre vérité simple, plutdt que des questions telles que comment adorer et comment
approcher le divin. L'étymologie du mot, qui dérive en fait des racines 0g6g et Opd.,

fait aussi sentir cette distinction : theos/thea — horao, signifiant « voir Dieu ».

Comme le souligne Karl Sarafidis dans son article en ligne intitulé « Le passage
du mythos au logos en Gréce » 13, le mythe révéle des principes, montre ce qui est
priorisé dans la vérité, expose ce qui a le pouvoir de créer et permet de suivre les liens,

les parentés et affinités.

Le passage du mythos au logos signifie essentiellement le début de la philosophie,

mais c'est aussi un fait qu'il est tres difficile de faire une distinction nette entre les deux.

"1 Edmund Husserl, La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale, [Die
Krisis der européischen Wissenschaften und die transzendentale Phénomenologie] pp 359 — 360
12 Emmanuel Kant, Critique de la raison pratique [Kritik der praktischen Vernuntt].

13 Enseignant-chercheur Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, Collége Universitaire Frangais de
Moscou (MGU Lomonossov), Archives Husserl de Paris.



37

Par exemple, il ne serait pas faux de dire que les membres de I'école de Milet, qui
auraient fait le geste d'initier la philosophie en exprimant & nouveau la mati¢re en
termes de maticre et en parlant phusis sans ajouter d'éléments religieux et divins, ont
été critiqués par Aristote pour ne pas étre assez logique ou peut-&tre considéré comme

une sorte de logos mythique.

D'un autre c6té, on peut affirmer qu'il existe un mythe logique parmi les épopées

exprimées par Homere et Hésiode.

En fait, les deux termes utilisés pour exprimer des contextes historiquement
contradictoires signifient « mot ». Le fragment de Parménide, par exemple, contient
l'utilisation du mot Mythos dans le sens de « parole parlée ». La Déesse, qui prend le
philosophe devant elle et lui parle, lui dit d'écouter ses paroles par l'expression : «
udOov dxovoog » 4. Encore une fois, la phrase dans laquelle il est déclaré par la Déesse
qu'il n'y a qu'une seule fagon d'en parler et que ce n'est rien d'autre que 1’étre est, est la
suivante : « Agimeton d¢ Eotv » 1 (Il n'est plus qu'une voie pour le discours, c'est que

I'étre soit).

En termes de présentation d'une conception cosmique tautologique parfaite, le
dialogue de Parménide, dans lequel le logos est peut-Etre le plus mis en évidence et le
principe d'identité est révélé pour la premicre fois avec autant de clarté, c'est-a-dire la
ou se trouve peut-&tre le fondement philosophique le plus solide, il est extrémement
remarquable que ce soit aussi le plus mythique des textes philosophiques, ce qui

démontre la difficulté de la distinction mythos-logos.

Le fait que Parménide ait montré la Déesse comme motif de sa pensée aurait
¢galement eu une influence sur Socrate, puisqu'il n'hésite pas a déclarer dans le
dialogue de Théétete que sa mere et lui ont appris l'art de la « sage-femme », c'est-a-

dire, le travail de donner naissance et de révéler la vérité, de la « Déesse ».

«[...] mais pour le métier de sage-femme, ma mere et moi nous l'avons regu de

14 Le Poéme de Parménide, 1I [32]
15 Le Poéme de Parménide, VIII



38

la déesse. »!6

Le poéme procede avec un style d'expression trés épique et symbolique, et la
constatation que la pensée doit suivre un chemin (650¢), c'est-a-dire la question de la
méthode, apparait pour la premicre fois dans ce texte. Le fait que le poéme représente
la transition du mythos au logos avec une tautologie et une analyse logique parfaites
n'est pas le seul résultat qui peut étre atteint a partir du contenu, mais il y a aussi une

transition structurelle du mythique a la logique tout au long du texte :

«[...] 1l ne s’agit plus de raconter la venue a I’étre de I’étant, mais il s’agit d’une
tentative d’écouter la parole a partir de son lieu : I’étre-vrai (la tradition
philosophique verra a I’inverse dans la proposition le lieu de la vérité). L’étre, le
vrai, devient principe qui commande a la pensée et lui adresse une

recommandation. »!’

La réalité exprimée par la Déesse ne présente en effet aucun aspect trés secret, en
fait, cela ressemble a une tautologie simple et commune. Cependant, pour écouter ce
mot (mythe), il fallait parcourir des routes difficiles et se rendre aux portes de la nuit
et du jour. La ou l'on parle d'identité, I'expression « portes de la nuit et du jour »
désigne sans aucun doute 1'unité des contraires. Comme l'a dit la Déesse, c'est parce
que la plupart des gens ne peuvent pas atteindre ce stade, ne peuvent pas prendre le
secret qui semble simple, s'écarter du chemin menant a I'unité des contraires (650¢), et
ne peuvent pas relier phusis et aletheia. Le fait que l'expression aletheia (4A70¢g1a), qui
veut dire vérité, signifie la disparition de l'oubli (lethe / An0n), c'est-a-dire se souvenir
de ce qui est déja connu mais oublié, peut également étre lu comme un précurseur de

la théorie de la connaissance de Platon.

Cette notion de « chemin » (030G), qui revient souvent, est trés importante. Ce que
la Déesse répéte souvent dans le poeéme, c'est que la pensée doit suivre un « chemin ».
D'autre part, la déesse de la justice Dike est aussi la déesse de la coutume, de la
tradition, puisque le mot « dike » (dikm) signifie voie, procédure, coutume. Lorsque le

mot se dérobe de son sens particulier et s'applique a une société, il acquiert le sens de

16 Platon, le Théététe, 210c
17 Karl Sarafidis, ibid.



39

voies, de méthodes, de traditions, c'est-a-dire de méthode (petd 666¢) nécessaire pour

assurer la continuation de cette société.

Le fait que la justice, représentée par Dike dans la mythologie, soit pensée comme
le moyen d'assurer la continuité d'une société, montre une fois de plus la difficulté de

séparer mythos et logos 1'un de l'autre avec des lignes nettes.

En fait, Heidegger attirera également l'attention sur cela : le « Chemin » signifie la
méthode d'aller 1a ou tout finira par arriver, a savoir le telos, la destination. En ce sens,

la destination est un destin (destin / poipa) '8.

Comme mentionné précédemment, il est possible de dire que le mouvement qui a
lancé la philosophie a en fait émergé avec une prise distance par rapport au mythe. En
ce sens, lorsqu'une comparaison est faite, le mythos est utilis¢ pour représenter
l'univers narratif épique et symbolique, tandis que le logos est utilisé pour représenter

le discours rationnel et analytique.

Bien que ce contraste se fasse sentir distinctement chez Platon, une attitude telle
que la dérivation du logos a partir du mythe lui-méme peut étre remarquée, comme
dans l'exemple de Parménide ci-dessus. Cela se manifeste souvent lorsque Platon fait

dire aux mythes ce qu'il ne peut pas dire dans un discours logique linéaire.

Par exemple, dés le début du dialogue de Phédon, dans lequel la scéne de la mort
de Socrate est représentée, un contraste clair entre mythos et logos se dégage. D'une
part, il y a la décision irrévocable du tribunal ; le logos a rendu son jugement apres
avoir entendu des témoignages, des réclamations et des défenses; d'autre part,

l'exécution du jugement est entravée par le mythe :

« PHEDON

C’est un hasard, Echécrate, qui en a été la cause. Il s’est trouvé que la veille du
jugement, on avait couronné la poupe du vaisseau que les Athéniens envoient
a Délos.

ECHECRATE

18 Martin Heidegger, La Parole d’ Anaximandre



40

Qu’est-ce donc que ce vaisseau ?

PHEDON

C’est, au dire des Athéniens, le vaisseau sur lequel Thésée partit autrefois,
emmenant en Créte les sept gargons et les sept jeunes filles qu’il sauva en se
sauvant lui-méme. On raconte que les Athéniens avaient fait veeu a Apollon, si
ces jeunes gens étaient sauvés, de députer chaque année a Délos une théorie.
C’est justement cette théorie qu’ils ont toujours envoyée depuis lors, et qu’ils
envoient encore aujourd’hui chaque année au dieu. Or dés que le pelerinage
commence, il y a chez eux une loi qui veut que la ville soit pure pendant ce
temps et que le bourreau n’exécute personne avant que le navire parte pour
Délos et soit revenu a Atheénes. Or ceci demande parfois beaucoup de temps,
quand il arrive que les vents arrétent la navigation. La théorie commence
lorsque le prétre d’Apollon a couronné la poupe du vaisseau, ce qui eut lieu, je
le répete, la veille du proces. Voila pourquoi Socrate resta longtemps dans sa

prison entre son proces et sa mort. »'?

Socrate lui-méme ne s'interdit pas de se référer aux mythes dans la narration. Alors
qu'il voulait comparer la douleur qu'il ressentait de sa jambe enchainée et le confort
qu'il ressentait lorsque la chaine se détachait, il ne pouvait pas trouver de mythe pour
renforcer ses paroles, et méme se mettre a la place d'4isopos et inventer une histoire

de la bouche de ce dernier :

« Quant a Socrate, il se mit sur son séant dans son lit, puis, repliant sa jambe,
il se la frotta avec sa main et, tout en frottant, nous dit : « Quelle chose étrange,
mes amis, parait étre ce qu’on appelle le plaisir ! et quel singulier rapport il a
naturellement avec ce qui passe pour €tre son contraire, la douleur ! Ils refusent
de se rencontrer ensemble chez ’homme ; mais qu’on poursuive 1’un et qu’on
’attrape, on est presque toujours contraint d’attraper I’autre aussi, comme si,
en dépit de leur dualité, ils étaient attachés a une seule téte. Je crois, poursuivit-
il, que si Esope avait remarqué cela, il en aurait composé une fable, ou il aurait
dit que Dieu, voulant réconcilier ces deux ennemis et n’y pouvant réussir, leur

attacha la téte au méme point, et que c’est la raison pour laquelle, 1a ou I’un se

19 Platon, Le Phédon, 58 b, ¢



41

présente, I’autre y vient a sa suite. C’est, je crois, ce qui m’arrive 2 moi aussi,
puisqu’apres la douleur que la chalne me causait a la jambe, je sens venir le

plaisir qui la suit. »?°

Cette attitude de Socrate, qui a envoyé ce qu'il voulait dire a l'incertitude de
'anonymat, de la bouche d'un conteur, dont on n’a aucune preuve historique suffisante
pour savoir s'il a vécu ou non, mais qui est largement accepté comme l'inventeur du
genre de fable, n’est en fait pas trés nouveau. Nous rencontrons une approche similaire
dans le Timée. L'histoire que 1'on veut raconter est emportée dans les profondeurs du
passé de manicére si indirecte qu'il devient impossible de suivre le bout de la corde et
se transforme en une légende invérifiable qui vient des ténébres d'un passé incertain

jusqu'au présent jour par générations.

Dans le dialogue de Timée, Critias, qui fait partie des amis de conversation de
Socrate, mentionne qu'il veut raconter une histoire intéressante. Quand il avait dix ans,
il a entendu cette histoire de son grand-pére de quatre-vingt-dix ans, également nommé
Critias, et le grand-pére Critias 1’a entendu de son propre grand-pére Dropides. La
personne qui raconte l'histoire a Dropides est Solon, le plus sage des sept sages. La
transmission de I'histoire a Solon a été réalisée par les anciens sages qu'il a rencontrés

en Egypte.

Alors que Critias raconte cette séquence rétrospective, la réaction de Socrate, qui
s'impatiente et veut passer a I'histoire au plus vite, confirme la distinction que nous

essayons de faire entre mythos et logos :

« C'est bien dit. Mais qu'est-ce donc que cette chose que ton aieul racontait,
d'apres Solon, non pas comme un conte fait a plaisir, mais comme un événement

véritable ? »?!

Placant l'image d'un conte de fées basé sur des faits douteux et arbitraires d'une
part, et I'image d'un événement réel et vécu d'autre part, Socrate semble déterminé a

établir une distinction nette entre les deux.

20 Tbid, 60 b,c.
2! Platon, Le Timée, 21 a.



42

On peut penser qu'il y a un arriére-plan symbolique dans la transmission de la
légende de I'Atlantide depuis Solon, dans le 7imée, car comme on le sait, Solon n'est
pas seulement un sage, mais aussi un homme d'Etat législateur. En d'autres termes,
placer la loi, qui est représentée en la personne de Solon, a la charniére entre mythos
et logos, peut étre pensé comme un choix délibéré en termes de technique narrative

dans le déroulement du dialogue.

Dans d'autres dialogues de Socrate, nous ne voyons pas beaucoup d'accent sur
des questions telles que la phusis et la cosmogonie. Son domaine d'intérét était
principalement les questions morales. En fait, dans I'historiographie de la philosophie,
depuis Aristote, ce point apparait comme le signe principal qui distingue Socrate de

ses prédécesseurs :

« D’un autre c6té, Socrate, dont les préoccupations portaient sur les choses

morales, et nullement sur la nature dans son ensemble [...] »?*

Nous voyons une attitude plus dure envers le mythos dans le dialogue
d'Euthyphron. 11 s'agit d'une conversation dans laquelle le systéme judiciaire se déroule
dans son décor. Socrate, qui a été poursuivi, et Euthyphron, qui était venu poursuivre
son pere pour avoir tué quelqu'un, se rencontrent devant le palais de justice. Choqué
par l'accusation de meurtre d'Eutyphron contre son propre pere, Socrate déclare que la

sagesse de faire la distinction entre le bien et le mal n'est pas pour les gens ordinaires :

« D'homicide ! Par Hercule ! Voila une accusation au-dessus de la portée du
vulgaire, qui jamais n'en sentira la justice : un homme ordinaire ne serait pas
en état de la soutenir. Pour cela, il faut un homme déja fort avancé en

sagesse. »?3

Cette distinction entre les roturiers et les sages deviendra significative quelques

paragraphes plus tard, car Socrate aura bientdt un désaccord avec Eutyphron et dira a

22 Aristote, La Métaphysique, A, 6, 987 b.
23 Platon, Eutyphron, 4 b.



43

celui-ci, qui tente de défendre sa justice avec un soutien mythologique, que seuls les

roturiers croient de telles choses et que les sages ne devraient pas les écouter.

En d'autres termes, nous constatons que la distinction entre muthos et logos
dans les phrases de Socrate se transforme en une distinction entre les roturiers et les
sages. Socrate, étonn¢ de la confiance sinceére d'Eutyphron dans les fictions
mythologiques, explique qu'il y a une distinction entre ce que les poctes ont raconté,
ce que les artistes ont représenté, et la vérité elle-méme, a savoir entre muthos et logos.
Ce sont des pratiques devenues cérémonielles, entrées dans les traditions, qui ont leur
place dans la vie de la société, et qui se répetent de manicre coutumiere, mais il ne faut

pas se baser sur elles pour porter des jugements sur le bien et le mal :

« Tu crois sérieusement qu'entre les dieux il y a des querelles, des haines, des
combats, et tout ce que les poctes et les peintres nous représentent dans leurs
poésies et dans leurs tableaux, ce qu'on étale partout dans nos temples, et dont
on bigarre ce voile mystérieux qu'on porte en procession a 1'Acropolis, pendant
les grandes Panathénées ? Euthyphron, devons-nous recevoir toutes ces choses

comme des vérités ? »2*

La vérité que Socrate veut qu'Eutyphron révele n'est pas d’ordre mythologique.
Méme en discutant de la conformité religieuse, Socrate fera du concept de conformité

lui-méme le centre de son enquéte, et non de la religion.

C'est peut-Etre la définition la plus basique de la distinction muthos — logos. Au
lieu de porter des jugements concrets sur des exemples symboliques et des situations
particulieres, Socrate recommande d'enquéter sur le terrain sur lequel portera le
jugement. Le mythos nous offre la possibilité de la premiére de ces deux attitudes, et

le logos la possibilité de la seconde :

« SOCRATE : Souviens-toi donc, je te prie, que ce que je t'ai demandé, ce n'est
pas que tu m'enseignasses une ou deux choses saintes parmi un grand nombre
d'autres qui le sont aussi : je t'ai prié de m'exposer 1'idée de la sainteté en elle-

méme Car tu m'as dit toi-méme, qu'il y a un seul et méme caractere qui fait que

24 1bid, 6 c.



44

les choses saintes sont saintes, comme il y en a un qui fait que 1'impiété est
toujours impiété : ne t'en souviens-tu pas ?

EUTHYPHRON : Oui, je m'en souviens.

SOCRATE : Enseigne-moi donc quelle est cette idée, quel est ce caractere, afin
que 'ayant toujours devant les yeux, et m'en servant comme du vrai modele, je
sois en état d'assurer, sur tout ce que je te verrai faire, a toi ou aux autres, que

ce qui lui ressemble est saint, et que ce qui ne lui ressemble pas est impie. »*

Dans le Phedre, on voit aussi l'attitude critique de Socrate envers les mythes.
Cependant, cette fois, au lieu de se tenir a I'écart du commun des mortels, il conseillera
d'écouter les histoires mythologiques autant que n'importe qui d'autre, et de ne pas trop
s'y attarder. Il va méme jusqu'a dire qu'il considére le traitement de ces questions
comme une perte de temps. Il dit que ce ne serait pas un probléme de ne pas croire les
histoires de la mythologie et que, si on le souhaite, des explications plus mondaines
pourraient étre données pour celles-ci, mais qu'un tel effort serait sans fin, et qu'au lieu
de traiter de telles questions, il s'occupe a essayer de suivre le conseil de I'oracle du
temple de Delphes, selon lequel, au lieu de penser aux monstres mythologiques, il

devrait se demander s'il est lui-méme un étre plus mauvais qu'eux :

« PHEDRE : Je ne me le remets pas bien. Mais dis-moi de grice, crois-tu donc

a cette aventure fabuleuse ?

SOCRATE : [...]

Pour moi, mon cher Phédre, je trouve ces explications trés ingénieuses; mais
j'avoue qu'elles demandent trop de travail, de raffinement, et qu'elles mettent un
homme dans une assez triste position ; car alors il faut qu'il se résigne aussi a
expliquer de la méme manicre les Hippocentaures, ensuite la Chimeére; et je vois
arriver les Pégases, les Gorgones, une foule innombrable d'autres monstres plus
effrayants les uns que les autres, qui, si on leur refuse sa foi, et si I'on veut les
ramener a la vraisemblance, exigent des subtilités presque aussi bizarres qu'eux-
mémes, et une grande perte de temps. Je n'ai point tant de loisir. Pourquoi ? c'est
que j'en suis encore a accomplir le précepte de 1'oracle de Delphes, Connais-toi

toi-méme ; et quand on en est 14, je trouve bien plaisant qu'on ait du temps de

2 Ibid, 6 e.



45

reste pour les choses étrangeres. Je renonce donc a I'étude de toutes ces histoires ;
et me bornant a croire ce que croit le vulgaire, comme je te le disais tout a 1'heure,
je m'occupe non de ces choses indifférentes, mais de moi-méme : je tche de
déméler si je suis en effet un monstre plus compliqué et plus furieux que Typhon
lui-méme, ou un étre plus doux et plus simple qui porte 'empreinte d'une nature

noble et divine. »2°

Dans la République, on observe non seulement une perspective critique, mais
aussi une affirmation explicite que les mythes sont faux. De plus, Socrate conteste non
seulement le role de la mythologie dans I'éducation, mais il dépeint également les
poetes comme des personnes qui sement la discorde dans la société et soutient que la
prévalence des contes de fées devrait étre réduite. En traitant de 'éducation des enfants
dans le deuxieme livre de la République, une distinction est faite entre les mots justes
et les mots fabriqués, lors d’une discussion sur I'éducation de la rhétorique ; et Socrate
affirme que bien que les mythes incluent un petit élément de réalité, la grande majorité

d'entre eux sont des contrevérités :

« Quoi ! tu ne sais pas que les premiers discours qu'on tient aux enfants sont
des fables ! Elles ont du vrai, mais en général le mensonge y domine. On amuse

les enfants avec ces fables avant de les envoyer au gymnase. »?’

Comme les enfants ont tendance a croire tout ce qu'ils entendent a un jeune age,
ils devront étre protégés des méfaits des contes de fées. Pour cela, il faut prendre des
précautions, notamment l'interdiction des mythes, car 1'esprit d'un enfant, qui se forme
facilement des son plus jeune age, ne doit pas étre rempli des doxa (évavtiog 60&ag)

contraires a la vérité, au lieu des vérités qu'il faut leur donner :

« Il faut donc nous occuper d'abord de ceux qui composent des fables, choisir
leurs bonnes piéces et rejeter les autres. Nous engagerons les nourrices et les
meéres a raconter aux enfants les fables dont on aura fait choix, et a s'en servir
pour former leurs ames avec encore plus de soin qu'elles n'en mettent & former

leurs corps. Quant aux fables dont elles les amusent aujourd'hui, il faut en

26 Platon, Phédre, 229 ¢ — 230 a.
27 Platon, La République, 11, 377 a.



46

rejeter le plus grand nombre. »%®

Socrate ne cible pas seulement les contes racontés aux enfants ici, mais s'attaque
en fait a toute la mentalit¢ mythologique, les contes auxquels les adultes croient,
déforment également la vérité, ils ne sont pas différents des contes pour enfants et font
un mauvais exemple. Dans ce cas, il serait utile de jeter la plupart des contes inventés

par les poetes, a commencer par Hésiode et Homere :

« Celles d'Hésiode, d' Homere et des autres poctes ; car toutes les fables
qu'ils ont débitées et qu'ils débitent encore aux hommes sont remplies de

mensonges.

Quelles fables encore, et qu'y blames-tu ?

J'y blame ce qui mérite avant et par-dessus tout d'étre blamé, des

mensonges d'un assez mauvais caractére. »>°

Quand Adimante se demande pourquoi Socrate est si farouchement contre les

mythes, Socrate rappelle sa discussion avec Eutyphron :

« D'abord il a imaginé sur les plus grands des dieux le plus grand et le plus
monstrueux mensonge , celui qui raconte qu'Uranus a fait ce que lui attribue
Hésiode, et comment Cronus s'en vengea, Quand la conduite de Cronus et la
manicre dont il fut traité a son tour par son fils seraient vraies, encore faudrait-
il, a mon avis, éviter de les raconter ainsi a des personnes dépourvues de raison,
a des enfants ; il vaudrait mieux les ensevelir dans un profond silence, ou s'il
est nécessaire d'en parler, le faire avec tout I'appareil des mysteres, devant un
trés petit nombre d'auditeurs, apres leur avoir fait immoler, non pas un porc,
mais quelque victime précieuse et rare, afin de rendre encore plus petit le

nombre des initiés.

Sans doute, car de pareils récits sont dangereux.

28 Ibid, 377 c.
2 Ibid, 377 d.



47

Aussi, mon cher Adimante, seront-ils interdits dans notre Etat. Il n'y sera pas
permis de dire & un enfant qu'en commettant les plus grands crimes il ne fait
rien d'extraordinaire, et qu'en tirant la plus cruelle vengeance des mauvais
traitements qu'il aura regus de son pére, il ne fait qu'une chose dont les premiers

et les plus grands des dieux lui ont donné l'exemple. »*°

Au fur et a mesure que la conversation se développe, le ton de désapprobation
de Socrate devient de plus en plus véhément. Il soutient qu'enseigner aux gardiens de
la République que les dieux tendent des picges et s'engagent dans des combats
donnerait un exemple négatif et qu'il devrait leur étre interdit de les connaitre. Pour
cette raison, il faut empécher les poetes d'écrire des poemes inappropriés, et il faut
interdire aux personnes agées de raconter de telles histoires aux jeunes. La cible de
Socrate n'est pas seulement Hésiode ; ni Homere ni Eschyle ne peuvent échapper a la

dure opposition aux contes de fées :

« On ne doit donc pas admettre sur l'autorité d'Homere, ou de tout autre pocte,

une erreur, au sujet des dieux, aussi absurde que celle-ci :

.... Sur le seuil du palais de Jupiter

Sont placés deux tonneaux remplis I'un de biens, I'autre de maux.

Ni que celui pour qui Jupiter puise dans 1'un et dans 1'autre,

Eprouve tantét du mal et tantot du bien ;

Mais que celui pour lequel il ne puise que du mauvais coté,

La faim dévorante le poursuit sur la terre féconde.

Et ailleurs :

Jupiter est le distributeur des biens et des maux.

3 Ibid, 377 e — 380 a.



48

Nous ne permettrons pas non plus de dire comme Eschyle, en présence des

jeunes gens :

Quand Dieu veut la ruine d'une famille,

I1 fait naitre I'occasion de la punir ».3!

Tous ces exemples suggerent qu'il existe une distinction claire entre muthos et
logos dans la philosophie de Platon. Comme indiqué précédemment, la philosophie a
¢été fondée sur une distinction muthos-logos a partir de Thales, mais il était encore
possible de trouver des aspects mythologiques dans les écrits de philosophes anciens
tels qu'Anaxagore et Parménide, et jusqu'a Platon, un tel discours accusateur n'était pas

tenu contre le muthos.

D'autre part, bien que Platon soit le philosophe qui exprime le plus clairement
la distinction muthos-logos, on ne peut passer sans dire qu'il a également inclus a de

nombreuses reprises des éléments mythiques dans ses ceuvres.

En fait, Platon non seulement fait parler de temps en temps les mythes pour
exprimer sa pensée, mais n'hésite pas non plus a reconnaitre l'influence homérique

dans la culture grecque :

« Ainsi, mon cher Glaucon, lorsque tu rencontreras des admirateurs d’Homere
disant que ce pocte a formé la Grece, qu’il mérite qu’on lise sans cesse ses
ouvrages pour apprendre a gouverner, a bien conduire les affaires humaines et
pour régler sa vie entiére a 1’aide de cette poésie ; il faudra avoir toutes sortes
d’égards et de considération pour ceux qui tiennent ce langage, comme ayant
tout le mérite possible, et leur accorder qu’Homere est le plus grand des poctes
et le premier des poétes tragiques ; mais en méme temps souviens-toi qu’il ne
faut admettre dans notre république d’autres ouvrages de poésie que les hymnes

a I’honneur des dieux et les ¢loges des grands hommes. Mais du moment que

31 1bid, 379 d - 380 a



49

tu y recevras la muse voluptueuse, soit épique, soit lyrique, le plaisir et la
douleur régneront dans ton Etat a la place de la loi et de cette raison qui a été

reconnue dans tous les temps comme le meilleur guide en toutes choses. »*2

Comme on peut le comprendre a partir du passage, si Platon reconnait la
grandeur d'Homere, en revanche, il y a un aspect juridique a sa critique. Dés que la
mythologie ne se limitera plus a un éloge funebre ou a la commémoration des dieux et
des personnages importants, elle commencera a remplacer la loi, la société s'¢loignera

de I'obéissance aux régles et sera entrainée apres les sentiments de douleur et de plaisir.

On peut d’ailleurs rechercher si Platon a adopté cette attitude dure et prohibitive
envers le muthos, d'un autre philosophe avant lui. Tout en critiquant Platon, Aristote
déclare qu'il avait ét¢ influencé par Héraclite en raison de son amitié¢ avec Cratyle : «
Deés sa jeunesse, Platon, étant devenu d’abord ami de Cratyle et familier avec les
opinions d’Héraclite [...] »**. On peut donc se demander si les déclarations dures de
Platon contre Homere et Hésiode peuvent étre attribuées a un sentiment hérité
d'Héraclite, considérant que les opinions d'Héraclite, articulées dans son style unique,

peuvent étre considérées comme violentes :

« Homeére devrait étre banni des concours et fouetté, et pareillement

Archiloque »**

Héraclite, qui conseille de ne pas respecter les poctes au style sarcastique,
reconnaitra en revanche la sagesse d'Homeére mais rappellera qu'il n'est pas exempt

d'erreur :

« Les hommes se trompent pour la connaissance des choses évidentes, comme
Homere qui fut le plus sage des Grecs. Des enfants, qui faisaient la chasse a
leur vermine, 1’ont trompé en disant : Ce que nous voyons et prenons, nous le

laissons ; ce que nous ne voyons ni ne prenons, nous l’emportons »*

32 Platon, La République, X, 606 € — 607 a.

33 Aristote, La Métaphysique, A, 6, 987 a 31.

34 Héraclite, Fragment 42, Diogéne Laérce, IX, 1.

35 Héraclite, Fragment 56, Hyppolite, Réfutation de toutes les hérésies, IX, 9, 5.



50

Héraclite, cependant, pense que méme ce niveau d'adoration pour Hésiode est
excessif et il déplore l'impact que quelqu'un qui ne pouvait méme pas faire les

distinctions les plus simples a eu sur les Grecs :

« La foule a pour maitre Hésiode ; elle prend pour le plus grand savant celui

qui ne sait pas ce qu’est le jour ou la nuit ; car ¢’est une méme chose »3°

Fait intéressant, le dur assaut de la philosophie contre Homeére ne ralentit pas
méme avec Nietzsche. Nietzsche, qui pense que les Européens modernes ne peuvent
toujours pas se débarrasser de l'influence d'Homere, reprochera & Homeére d'avoir
donné a Dieu le droit et 'autorité d'opprimer si volontairement les gens, tout en

évaluant la morale protestante a travers Luther et Calvin :

« Oh, les dieux se croyaient les amis des paysages cruels ! comme cette ancienne
pensée impreégne encore I'homme européen ! Consultez simplement Calvin et
Luther. Il est certain que les Grecs ne connaissaient pas de supplément plus doux
a offrir a leur Dieu que la joie de la persécution en plus de leur bonheur. A votre
avis, quels yeux Homere faisait-il regarder avec mépris a ses dieux le sort des
hommes ? Quelle était la signification ultime derriére les guerres de Troie et

autres terreurs tragiques similaires ? »*7

Si nous revenons a la philosophie antique, le traitement de la question par
Aristote est moins réactif que celui de Platon. De plus, lorsqu'on examine les réactions
des philosophes pré-aristotéliciens aux mythes ou aux faiseurs de mythes, on observe
plutét une révolte contre le contenu par opposition & une objection ou un rejet
catégorique a la méthodologie. Socrate rejette les mythes au motif que leur contenu est
désagréable, qu'ils peuvent entraver 1'éducation des jeunes générations et qu'il est faux
de dépeindre les dieux comme des étres querelleurs qui trompent les humains sans

CCSSE.

A vrai dire, ce ne sont pas du tout les préoccupations ou les concernes

d'Aristote.

36 Héraclite, Fragment 57, Hyppolite, Réfutation de toutes les hérésies, X, 10, 2.
37 Nietzsche, Friedrich, Généalogie de la morale, I1.



51

Aristote, qui dit que ce qui a poussé les premiers penseurs a la philosophie, c'était
le sentiment d'égarement. Selon Aristote, éprouver un étonnement devant difficultés a
décrire un phénomene, c'est avouer son ignorance. De ce point de vue, il rassemble les
mots philosophos et philomuthos et dit qu'un lien peut étre établi entre les mythes et la
philosophie, car il y a de nombreux éléments dans les mythes qui provoqueront le
sentiment d'émerveillement, ils ameneront les gens a réaliser leur ignorance et ainsi

les amener a rechercher la connaissance :

« Or apercevoir une difficulté et s’étonner, c’est reconnaitre sa propre
ignorance (c’est pourquoi méme I’amour des mythes — gidduvfog- est, en
quelque maniére, amour de la Sagesse — gildoopog-, car le mythe est un

assemblage de merveilleux). »*3

Encore une fois, dans le livre Lambda du méme ouvrage, alors qu'Aristote tente
de prouver l'unité et l'immatérialité du premier créateur, il parle d'un savoir qui se dit
depuis I'Antiquité et a atteint les ages suivants a travers les mythes, c'est-a-dire la
premiére substance étant dieu. Le but des mythes, selon Aristote, est de s'assurer que
les gens agissent conformément a la loi et dans I'intérét public. En réalité, la phrase de
ce paragraphe suggere qu'Aristote attribue au mythe une plus grande permanence que

les divers arts et la philosophie :

« Une tradition, transmise de I’antiquité la plus reculée, sous forme de mythe,
aux ages suivants, nous apprend que les premieres substances sont des dieux,
et que le divin embrasse la nature entiere. Tout le reste de cette tradition a été
ajouté plus tard, sous une forme mythique, en vue de persuader les « masses »
et pour servir les lois et I’intérét commun : ainsi, on donne aux dieux la forme
humaine, ou on les représente semblables a certains animaux, et on y ajoute
toutes sortes de précisions de ce genre. Si I’on sépare du récit son fondement
initial et qu’on le considére seul, a savoir la croyance que toutes les substances
premiéres sont des dieux, alors on pensera que c’est la une assertion vraiment
divine. Alors que, selon toute vraisemblance, les divers arts et la Philosophie

ont été, a plusieurs reprises, développés aussi loin que possible et chaque fois

38 Aristote, La Métaphysique, 982 b 16 —19.



52

perdus, ces opinions sont, pour ainsi dire, des reliques de la sagesse antique
conservées jusqu’a notre temps. Telles sont donc les réserves sous lesquelles

nous acceptons la tradition de nos péres et de nos anciens devanciers. »*°

Bien que 1'approche d'Aristote envers les mythes dans les passages ci-dessus
semble étre plus indulgente que celle de Platon, il tente en fait d'expliquer un
phénoméne social d'un point de vue « sociologique » (aussi approprié que ce terme

puisse étre pour I'époque).

Pourtant, en vérité, il ne valorise manifestement pas vraiment les mythes en

termes de contenu. Nous pouvons prétendre ceci sur la base de deux données :

Premicrement, contrairement a Platon, qui a tenu un discours beaucoup plus
discursif a de nombreuses reprises, Aristote n'inclut pas les mythes dans sa propre

formulation philosophique.

Le second est son commentaire dans Métaphysique B lorsqu'il discute de la
question de savoir si les principes des étres soumis a la corruption et des étres non
soumis a la corruption sont les mémes. Les théologiens, qui vécurent a la méme époque
qu'Hésiode, attribuent l'immortalité & la consommation de nectar et d'ambroisie.
Aristote, d'autre part, y fait référence avec un ton sarcastique et fait les phrases

suivantes :

« Sic’est en vue du plaisir, en effet, que les immortels touchent a ces breuvages,
le nectar et I’ambroisie ne sont en rien causes de leur existence ; et si ¢’est en
vue de maintenir leur étre, comment seraient-ils éternels, tout en ayant besoin
de nourriture ? Mais les subtilités de la Fable ne valent pas la peine qu’on les
soumette a un examen sérieux. Renseignons-nous plutot aupres de ceux qui

raisonnent par démonstration [...] »*

L'attitude d'Aristote montre ici non seulement son approche des mythes, mais

3 1bid, 1074 b 1 - 15.
40 Ibid, 1000 a, 15 — 23.



53

annonce aussi la fin d'une époque et l'ouverture d'une nouvelle, tant au niveau des
principes de fonctionnement de l'esprit humain que des fondements du discours

philosophique.

Considéré en termes de cours de développement suivi par la philosophie
antique, il sera possible de dire que la transition du mythe au logos a eu lieu a un certain
moment historique, non pas comme un événement unique, mais comme un processus
qui a duré environ trois siecles. Si le début de la philosophie, I'émergence de 1'école de
Milet, marque le début de cette période de transition, les philosophes de Thalés a
Aristote sont loin de symboliser une rupture totale d’avec le mythe en termes de style

et de contenu.

Aristote, au contraire, mettra un terme a toutes les approches faisant un clin
d'ceil au domaine du non-logos, en n'incluant pas d'éléments mythologiques dans sa
philosophie, en considérant les mythes comme un phénomeéne purement sociologique,
et en exprimant clairement que la philosophie fondée sur les mythes ne vaut méme pas

la peine d'étre pris au sérieux.

De plus, ce faisant, il oppose trés clairement le mythe a la démonstration : «

Renseignons-nous plutot aupres de ceux qui raisonnent par démonstration ».

Ainsi, ce qui a été exprimé jusqu’ici comme le passage du mythe au logos, peut,
en d'autres termes, étre exprimé comme le passage du mythe a la démonstration, ou

encore, comme le passage de I’arbitraire a la preuve.



54

PARTIE 2. LA CONCEPTION ARISTOTELICIENNE DE LA PREUVE



55

2.1. Portée du sujet

Il peut étre utile de commencer par une déclaration sur le sous-titre. Si I'on se
souvient que des philosophes tels que Platon et Aristote vivaient au IV® siécle avant J.-
C., on verra qu'une forte tradition monothéiste n'avait pas encore dominé cette époque.
C’est un temps ou le judaisme est reconnu mais a peu d'influence. Quatre cents ans
s'écouleront avant que le christianisme n'émerge, huit cents avant qu'il ne conquicre
Rome, mille avant qu'il ne se répande dans le nord de I'Europe sous l'influence de
Rome, et encore mille ans avant qu'une nouvelle religion monothéiste, 1'islam,
n'émerge au Moyen-Orient. Il ne faut donc pas s'attendre a trouver une preuve de Dieu
chez les Anciens de la méme manicére que chez certains philosophes chrétiens ou

musulmans, dans la lignée de la tradition monothéiste.

Bien que les mythes contiennent parfois des réponses sur la fagon dont la vie est
née, la question de la genese a progressivement perdu sa teinte mythique et est devenue
le centre d'une étude rationnelle depuis I'avénement de la philosophie, de nombreuses
explications surnaturelles laissant la place a des fondements naturels et matériels.
Alors que Platon et Aristote partageaient un certain terrain d'entente avec leurs
prédécesseurs, il y avait aussi d'importants domaines de désaccord. La différence la
plus flagrante est que le probleme de la phusis a été relégué au second plan par
Socrate et que le potentiel d'abstraction a travers les définitions a été exposé ; plus tard,

Aristote développera cette possibilité en une théorie de la preuve a part enticre.

A cet égard, l'implication du titre « Preuve de Dieu chez Aristote » n'est pas
qu'Aristote a présenté des preuves a la fagon de Descartes. Ce chapitre examine le
patrimoine philosophique dont Aristote a hérité, en particulier dans le contexte de la
genese, y compris les présocratiques et Platon, comment il a traité ce passé et ce qu'il
a laissé aux philosophes ultérieurs. Cela nous permettra de voir comment Aristote a
écarté certains ¢léments de la philosophie antique tout en en consolidant et en
systématisant d'autres ; nous pourrons ainsi déduire comment ce systéme a fonctionné
jusqu'a l'avenement de la philosophie moderne ; et nous comprendrons pourquoi sa

philosophie a été si efficace.

Méme si nous laissons de co6té le probléme de la preuve, la question de Dieu a



56

toujours a voir avec la fagon dont le cosmos est venu a I'existence, ce qui s'appelle la
« genese ». Toute cosmologie doit répondre a la question de Dieu en expliquant le

cosmos, et cette explication sera directe ou indirecte.

L'existence ou la non-existence de Dieu n'est pas la seule question en jeu lorsque
l'on discute du sens de la question de Dieu. Que vous croyiez ou non en Dieu, qu'il soit
un ou plusieurs, qu'il soit mortel ou immortel, qu'il ait une volonté, qu'il soit la source
du bien ou du mal, qu'il détermine le destin, qu'il crée avec un but, qu'il crée a partir
de rien ou qu'il utilise quelque chose qui existe déja, toutes ces questions doivent étre

abordées dans ce cadre.

Par conséquent, il faut dire tout de suite que le sujet de Dieu est couvert, sinon
plus, a la fois par la théologie et la philosophie. Nous utilisons le mot plus parce qu'il
est parfaitement possible pour une philosophie d'ignorer complétement le probleéme de
Dieu et de se concentrer sur d'autres domaines. Il serait cependant assez difficile
d'appliquer le méme raisonnement aux études religieuses. Notre objectif dans cette
recherche, cependant, est plutot sur les dimensions philosophiques que théologiques

du sujet en question.

Pour réitérer, nous ne sommes pas concernés par les cadres religieux ou
théologiques, tels que les anges ou la révélation, le chemin vers le ciel, les ordres divins
et les interdictions, ou méme la foi et la conscience. Nous sommes plus intéressés par

les preuves présentées a I'appui de sa justification rationnelle et de son existence.

Ayant lui-méme établi une barricre entre la philosophie et la théologie et
caractérisé leur ceuvre comme une sorte de conte de fées, Aristote accepterait en fait

cette distinction :

« D’apres certains, les anciens cosmologistes aussi, bien antérieurs a la
génération actuelle, et qui furent les premiers a traiter des dieux, se seraient
figuré la Nature de la méme manicre. Effectivement, ils donnent 1’Océan et
Téthys comme auteurs de la génération du Monde, et ils disent que le serment

des Dieux se fait par I’eau, a laquelle les poétes donnent le nom de Styx : ce qu’il



57

y a de plus ancien est, en effet, ce qu’il y a de plus respectable. »*!

L'expression « traiter des Dieux », ou « parler des Dieux », dans ce passage est
représentée par le terme « Bgoloyelv » dans le texte grec, ou « Bgoddyol » pour ceux
qui s'en occupent. Evidemment, les « théologiens » auxquels Aristote fait ici allusion
ne sont pas de futurs chercheurs de la discipline, tant au sein de I'Eglise que sur le
terrain académique. Lorsqu'on les compare a des sections similaires de Platon, il est
évident que ces déclarations s'adressent a des poetes comme Homeére et Hésiode, qui
offrent des explications de type fable sur I'origine de I'univers. Tout en fournissant une
description de l'univers de la pensée devant lui, on peut donc dire qu'Aristote tente de

maintenir les références mythologiques hors de la méthodologie philosophique.

Pour Aristote, des explications comme celles d’Homere, d’Hésiode et d’Orphée
sont ¢évidemment sans valeur. Son approche n'est pas de fonder I'existence elle-méme
ou son émergence sur des explications mythologiques, mais plutét d’y fournir des
justifications intellectuelles. Par conséquent, afin de nous concentrer sur la partie
pertinente du débat sur Dieu et l'origine, nous examinerons le développement de
l'acceptation de Dieu ou de la cause premiére par la philosophie, évaluerons la forme

des preuves et déterminerons quel type de matériau elle offre pour la Modernitg.

En effet, I'héritage intellectuel de 1'Antiquité pourrait étre défini plutét comme
philosophique qu'une atmosphére mythologique. Prés de deux mille ans plus tard, alors
que le Moyen Age, caractérisé par un état d'esprit plus religieux que rationnel,
s'estompait, la modernité a commencé a adopter un ton philosophique plutét que
mystique en raison des progrés scientifiques. Aristote et Descartes, chacun a leur
époque, ont été des penseurs essentiels au milieu de ces changements de paradigme,

poussant a la grandeur de la pensée rationnelle.

41 Aristote, La Métaphysique, A, 3, 983 b 27-35



58
2.2. Aristote face a ’'interdiction parménidienne de la genése

Quand on pense a I'héritage philosophique dont Aristote a hérité, on s'apercoit

qu'il y a un grand défi a relever : Parménide et l'interdit de genése qu'il a introduit.

Pour commencer, Parménide est un penseur trop important pour étre négligé.
Puisqu'il est peu probable qu'Aristote n'ait pas absorbé 'influence de Parménide ou de
Xénophane, autre personnage majeur qui a déterminé le systéme de pensée de

Parménide, le travail philosophique a faire ne consistait pas a rejeter ces philosophes.

2.2.1. Description du probléme

La vision de Xénophane est opposée a presque toutes les normes établies et
théories de pointe de son temps. Puisque Xénophane méprise le fait que le peuple grec
ait ét¢ endoctriné dans son enfance avec les contes d'Homére, la remise en question de
la vision du monde qui émane de ces mythes constitue le centre de gravité majeur de

sa pensée :

«[...] tous, dés l'origine, ont appris d'Homére*? ».

Xénophane rejette clairement l'anthropomorphisme et le polythéisme chez
Homere. Il prétend que la représentation d'Homeére des actions des dieux est

offensante.

« Homeére et Hésiode ont attribué aux dieux toutes les choses qui sont une honte
et une honte parmi les mortels, les vols et les adulteres et les tromperies les uns

des autres. »*3

42 Diels, Hermann, Xénophane, frag. 10 : €€ dpyfic ka®’ “Ounpov énei pepadnKoct Tovteg

43 Diels, Hermann, Xénophane, frag. 11 :

‘Homer and Hesiod have ascribed to the gods all things that are a shame and a disgrace among
mortals, stealings and adulteries and deceivings of one another’.

nmavta Beoio’ avébnkav “Ounpog 6° "Hoioddg e,
dooa ap’ avBpdmototy Oveidea Kol yoyog Eotiv,
KAETTEWY potyede 1€ Kol GAANAOVG AmATEVELY.



59

Sa réaction au polythéisme et a I'anthropomorphisme conduit Xénophane a la
vision d'un Dieu unique et non humain, ce qui va a contre-courant des croyances
communément répandues a 1'époque. Comme on peut le comprendre a partir des
fragments 23, 24, 25 et 26 ainsi que des citations de Laérce, ce Dieu décrit par
Xénophane s'apparente a une sphere parfaitement immobile et consiste en une pensée

pure.

Aristote, d'autre part, peut étre 1i¢ a Xénophane en ce qu'ils systématisent tous
deux un Dieu unique et akineton, et non seulement en ce qu’ils rejettent la vision du

monde anthropomorphique.

Par exemple, il écrit ce qui suit sur les raisons pour lesquelles il est d'accord

avec Xénophane dans la Poétique (Ilepi momrikiic) :

« Outre cela, si I'on reproche le manque de vérité, on répondra qu'on a voulu
rendre les objets tels qu'ils devraient étre. C'est ainsi que Sophocle disait que
lui-méme représentait les hommes tels qu'ils doivent étre, et Euripide tels qu'ils
sont. Voila comment il faut réfuter cette critique.

Si l'on dit qu'ils ne sont représentés d'aucune des deux fagons, c'est ainsi
(dira-t-on) que les voit I'opinion commune ; par exemple, ce qui se dit sur les
dieux. Car il ne serait peut-&tre pas mieux parler de telle fagon, ni possible de

dire la vérité, mais on en parle un peu au hasard, comme dit Xénophane. »**

Cependant, il faut dire que la principale influence de Xénophane sur Aristote
¢tait I'image de Dieu inactif. Bien qu'il existe de grandes différences entre la vision
du monde de Xénophane en général et sa compréhension de Dieu, et celle d'Aristote,
et bien qu'Aristote en particulier ait di lutter avec les idées qui sont venues avec
I'école Eléate pour rendre la kinesis et la genesis possibles ; Le concept d'Aristote du
premier moteur immobile remonte a la compréhension de Xénophane d'un Dieu

unique et akineton.

Parménide, I'éminent penseur de 1'école d'Elée établie par Xénophane, a

4 Aristote, la Poétique, 1461 a



60

étendu le monisme de Xénophane au point ou rien d'autre que 'un immobile ne

ourrait jamais exister, naitre, cesser d'exister, changer ou bouger.
9

Selon Parménide, il n'est pas possible d'assigner un commencement, un point
de départ, une naissance (yévva) a l'existence. A de nombreux endroits du texte,

Parménide introduit des mesures logiquement contraignantes.

En fait, lorsque 1'expérience n'est plus une source fiable et que seule une
fabrication basée sur 'esprit est créditée, la suprématie de la logique doit étre inférée.
Autrement dit, si notre expérience sensorielle du domaine de la génération et de la
corruption contredit nos hypotheses logiques ; la premicre doit étre considérée

comme fausse et la seconde comme vraie.

Attribuer un point de départ a I'existence devient un dilemme logique et
s'obstrue, puisque la présence de quoi que ce soit d'ou 1'étre procede implique que cet
objet soit lui-méme l'existence, et nous nous trouvons face a un raisonnement ad
infinitum. Ou si cette chose n'est pas étre, alors nous sommes obligés de reconnaitre

que l'existence dérive de la non-existence, ce qui serait encore une énigme logique.

La venue a la présence depuis autre chose implique a la fois le passage de la
non-existence a I'étre, ce qui est impossible selon le principe « ['étre est / le non-étre
n'est pas », et méme si nous le supposons, le passage de la non-existence a l'existence
doit aussi supposer un mouvement graduel du petit au grand, ce qui est également
impossible, car dans quelle direction va-t-elle grandir, qui n'a rien d'autre qu'elle-méme
? Pour grandir, pour s'étendre, il faut un lieu (fopos/khora) extérieur a la chose elle-
méme, cest-a-dire un autre étre extérieur a I'Etre. Cette derniére prémisse doit

¢galement étre rejetée car elle crée une impasse logique.

Cette question peut étre considérée comme le plus grand héritage de
Parménide, car le principe selon lequel rien ne peut venir de rien, exprimé comme ex
nihilo nihil fit (003&v €€ 000evoC), était si convaincant pour les philosophes qui 1'ont
suivi que personne n'a osé l'affronter directement, mais d'autre part, ils devaient trouver
un moyen de traiter ce principe de Parménide de fagcon a découvrir une formule pour

préserver 'apparente multiplicité.



61

Voici la regle inviolable de l'apreés-Parménide, un passage qui mériterait peut-

étre d'étre documenté dans les annales de la philosophie comme la loi Parménide ou

l'interdiction parménidienne :

obligé

« D’ou et dans quel sens aurait-il grandi (a0&n6év) ? De ce qui n’est pas (ék
un €6vtog) ? Je ne te permets

ni de dire (pdoBar) ni de le penser (voeiv) ; car c’est inexprimable (ov yap
@atov) et inintelligible (003 vontov)

que ce qui est ne soit pas (§otv Onmg ovk €ott). Quelle nécessité (ypcog) 1’ et

plus tot ou plus tard a naitre en commencant de rien (tod uNdevog

ap&apevov) ?

Il faut qu’il soit tout a fait (mGumav) ou ne soit pas. »*°

Parménide rejette non seulement la naissance a partir de rien, mais aussi

I'émergence d'un nouvel existant a partir de 1'existant, et le déclin ultérieur de

l'existant, il interdit donc explicitement toute genesis et phthora de la philosophie :

AnOMC).

« Et la force de la raison ne te laissera pas non plus, de ce qui est,
faire naitre quelque autre chose. Ainsi ni la genése ni la destruction (oVte
vevéaBat o0t dAALGOaL)

ne lui sont permises par la Justice (Aikn) »*

« sans commencement (dvapyov), sans fin (dravctov), puisque la genese et
la destruction (yéveoig kai OAeBpog)
ont été, bannies au loin. Chassées par la certitude de la vérité (miotig

»47

L'étre n'est pas non plus divisible, car puisqu’il est méme partout, il n'y a rien

qui puisse menacer sa continuité, sa complétude, son intégrité, il est en état de

4 Parménide, VIII 7 - 11
46 Parménide, VIII 12 - 14
47 Parménide, VIII 27, 28



62

plénitude, c'est-a-dire qu'il n'a pas de place pour se diviser. Il est lui-méme (tavToV),

en soi (&v tawtd), se tient avec lui-méme (kad' E0vTo TE KETTOAL).

La Déesse nous a peut-€tre montré le chemin de la vérité, mais cela semble
étre une route sans issue ni issue, presque une impasse. Lorsque la kinesis, la genesis
et le metabole sont entiérement rejetés, la possibilit¢ d'expliquer la multiplicité
apparente disparait ; il devient donc nécessaire de rester ancré dans le monisme absolu
et d'ignorer toutes sortes de données basées sur 'aisthesis. De méme, 1'idée que tout
est illusion semble essentiellement mettre fin a la philosophie, ne lui laissant rien sur

quoi philosopher.

2.2.2. Tentatives de contournement par Anaxagore et Empédocle

Ainsi, a part ceux qui ont suivi les traces de Parménide, comme Zénon d'Elée
et Mélissos, les philosophes ultérieurs ont été obligés d'abandonner le chemin de la

vérité tel que décrit par Parménide pour continuer a philosopher.

Néanmoins, puisqu'il était impossible de faire comme si Parménide n'avait
jamais existé, ils devaient inventer une genése qui garantisse la survie de la philosophie
tout en respectant, au moins partiellement, les restrictions de Parménide, car apres lui,
il était devenu impossible de dériver I'étre du non-étre, donc un code de triche pour la

pléthore de choses était nécessaire.

En d'autres termes, la genése au sens absolu devrait étre mise de coté
conformément au principe ex nihilo nihil ; néanmoins, une genése au sens indirect
s'imposait, sous la forme d'une théorie des métaboles qui permettrait d'en dériver de

nouveaux a partir de ceux déja existants.

Les déclarations suivantes d'Anaxagore, contemporain de Parménide mais

plus jeune que lui, révelent cette attitude prudente :

« Les Hellénes ne jugent pas bien du devenir (yivecBor) et du périr

(dmoéAAvoBan) ; car aucune chose ne devient ni ne périt, mais elle se méle



63

(ovppioyetal) ou se sépare (dwaxpiverar) de choses qui sont. Ainsi on dirait a
bon droit « se composer» (coppicyecBot) au lieu de « devenir » et « se

décomposer » (doxpivesBar) au lieu de « périr » ». 4

Ainsi, bien que la génération au sens propre ne soit plus possible apres
Parménide, une genése relative s'est ouverte a partir de la stoikheia a travers des
concepts tels que composition et décomposition, c'est-a-dire que la possibilité de la

philosophie a été rétablie.

Empédocle manifeste une attitude comparable a celle d'Anaxagore. Deux
caractéristiques sont partagées par Anaxagore et Empédocle. Premiérement, les deux
penseurs ont mis en évidence la notion d'éléments, jusque-la traitée de manicre lache
en philosophie, et deuxiemement, ils ont fait allusion a un principe externe immatériel
qui faciliterait la transition de ces quatre éléments d'un état désordonné a un état
d'harmonie réguliere. Selon Anaxagore, ce principe externe est unique, et c'est 'esprit,
ou le noiis, qui gouverne la composition et la décomposition ; en revanche, Empédocle
étend ce principe en deux : 'amour qui rassemble les composants, tandis que la haine

les sépare :

« Tantot I’ Amour (@A) réunit tout en un

Et tant6t la haine (veikog) divise tout en deux »*°

Outre les similitudes que partagent Anaxagore et Empédocle, qui peuvent se
résumer au fait qu'ils ont développé une théorie de la genése basée sur les stoicheia et
qu'ils ont transféré son pouvoir régulateur a un principe abstrait extérieur au systéme,

il faut en ajouter un troisieme : ils sont tous deux sous l'influence de Parménide.

Cette conséquence apparait comme une conformité au principe ex nihilo nihil
de Parménide. D'un c6té, ils cherchaient une méthode pour maintenir la philosophie
apreés Parménide, tandis que de l'autre, ils se méfiaient d'expliquer l'existence comme
une conséquence de la non-existence. C'est-a-dire que 1'existence n’émergeait pas du

néant, dans leurs systémes. Il n'y avait pas de création ou d'émergence a partir de rien.

48 Tannery, P. Pour I’Histoire de La Science Helléne de Thalés a Empédocle, Anaxagore, frag. 17
4 Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Empédocle



64

Le ou les pouvoirs divins responsables de la création et de la décadence n’étaient pas
la cause d'une création a partir de rien, mais plutdt de I'unité et de la dissolution de la

matiere premicre qui avait toujours été présente.

Il est possible de soutenir que les tentatives d'adhérer aux restrictions
parménidiennes ont retracé la pensée philosophique a une époque antérieure a

Parménide.

La raison en est que la transformation qui s'est opérée avec Parménide pourrait
étre considérée comme une sorte de suicide de la philosophie, c'est-a-dire plutot que
de promettre une suite avec un style ou un contenu complétement différent par rapport
a ses prédécesseurs ; en détruisant la génération et le mouvement, il avait aussi détruit

le fondement méme de la philosophie.

Ainsi, la condition du progres aprés Parménide était, paradoxalement, de
régresser, c'est-a-dire de faire revivre une sorte de pensée milésienne, ce qui était a peu
pres ce que faisaient des penseurs comme Anaxagore et Empédocle. Au final, ce qui
nous est resté de ces deux derniers philosophes cités, c'est une explication de 1'univers
basée sur les mouvements d'un arché matériel, tout comme dans le modéle de Milet,

comme le resserrement/relachement ou la fusion/dissociation.

Cependant, les phusikoi post-parménidiens different par rapport a la pensée de
Milet en ceci que, dans l'univers ordonné¢ formé a la suite de la fusion et de la
désintégration d'une ou de plusieurs matieres, ou du resserrement et du relichement,
les Milésiens avaient vu le principe de ces unifications, a savoir le mouvement, dans
la matiere encore. Dans la pensée milésienne, le kinesis n'avait pas d'origine distincte
; la matiére possédait déja cette qualité par son essence inhérente. Ni Thalés, par
exemple, n'avait ressenti le besoin de dériver le principe du mouvement de 1'eau d'une

autre source, ni Héraclite celui du feu.

Ce n'était plus concevable aprés Parménide, et surtout aprés Zénon, car le
kinesis était strictement proscrit. Il y avait donc deux méthodes pour échapper a
l'interdiction : premiérement, en modifiant la législation, et deuxiémement, en

contournant la loi.



65

C'est exactement ce qu'ont fait Anaxagore et Empédocle. La condition pour
rendre la Genése possible, quoique d'ordre secondaire, devait étre de faire place au
kinesis, car méme pour pouvoir parler de 'alloiosis des stoicheia, il fallait encore une
sorte de kinesis. En conséquence, des concepts tels que mixis (MEL), krasis (kpdoig),
qui décrivent le rapprochement et le mélange les uns avec les autres ; ou des concepts
comme apocrysis (AmoOKp1oig), lusis (AOo1C), qui expriment la séparation, la division,

la dissolution, dépendaient essentiellement du kinesis.

Puisqu'il était impossible de faire comme si Parménide n'avait pas existé, les
philosophes post-parménidiens ne pouvaient plus profiter du confort de considérer le
kinesis comme inhérent a la nature méme de la matiére, comme les
Milésiens d’autrefois. Par conséquent, il était nécessaire de localiser le principe du
kinesis en dehors des éléments. C'est pourquoi il fallait un principe autre que les
stoicheia, notamment vodg si 1'on devait parler pour Anaxagore, @iAia et veikog si I'on
devait parler pour Empédocle ; et pour la méme raison, il n'était plus soutenable de

déclarer qu'ils étaient les successeurs directs de 1'école de Milet.

Nous avons déclaré précédemment que la philosophie post-parménidienne
nécessitait un plan frauduleux pour permettre une genese de second ordre et avons
¢galement souligné que les enseignements d'Anaxagore et d'Empédocle différent de
ceux des Milésiens, qui considéraient le kinesis comme inhérent aux objets, en ce qu'ils

excluent le kinoun du systéme.

C'est-a-dire que pour se conformer a la loi de Parménide contre la genése, il
fallait se contenter de 1'alloiosis au sein des stoikheia ; pourtant, un kinoun externe était

nécessaire pour donner le kinesis requis.

2.2.3. Contribution des atomistes

Néanmoins, méme s'ils vivaient a 1'ére post-parménidienne, il y en avait

d'autres qui ne partageaient pas cette perspective et continuaient a considérer le kinesis

comme une propriété innée de la matiere : a savoir les atomistes.



66

La vision du monde éléatique, d’un coté, qui écarte le kinesis, le réduit a
l'illusion, rejette la non-existence, et frole méme l'immatérialisme ; et la vision du
monde atomiste, de I’autre coté, qui attribue le mouvement éternel a 1'étre, qu'elle
prétend constituer 'essence de la matiére, qui considere le vide comme aussi nécessaire
que la maticre, et qui peut étre considérée comme purement matérialiste, peuvent
sembler, a premiére vue, en contradiction totale entre elles. Or de fagon étonnante, le

second est essentiellement une continuation ou un dérivé du premier.

Il est difficile de ne pas remarquer l'influence intense de la pensée de Parménide
dans les vues de Démocrite sur la formation de l'univers. Comme nous l'avons
mentionné précédemment, l'univers de Parménide, qui a premicre vue suggere une
stase absolue, et le systtme de Démocrite, qui est basé¢ sur un mouvement et un
changement constants, peuvent sembler contradictoires. Mais en y regardant de plus
pres, on se rendra compte qu'en fait, I'atome de Démocrite est presque la méme chose

que I’Un de Parménide.

Tout d'abord, il convient d'observer que les principes directeurs philosophiques

respectifs de Parménide et Démocrite sont identiques :

« Mndév te €k 10D pr| 6vtog yivesHor unde €ic to un dv ebeipesdon »*° (Rien

ne vient du non-étre ; rien ne se résout dans le non-étre).

Pour l'essentiel, Démocrite reste donc fidele a la loi que Parménide a apportée
a la philosophie et imposée. Or la genese, que l'on voit absolument interdite chez
Parménide, est infinie chez Démocrite, puisqu'il existe une infinité de cosmos,

constitués d'atomes et espacés entre eux, soumis a la genése et a la corruption :

« dmeipovg Te glvar kKOGpovg Kai yevntodg kai pOaptovg »°! (il y a une infinité

de mondes sujets a production et a destruction).

Deuxiemement, selon Démocrite, tout sauf les atomes et l'espace est une

50 Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Démocrite
5! Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Démocrite



67

illusion, tout comme Parménide croyait que tout sauf 'Un était une illusion :

« 1 &' GAAa mhvta vevopicOot [80EGlecOat] »°? (tout le reste n'a d'existence

que dans l'opinion).

A la différence que Démocrite exige la présence des atomes et du vide
pour expliquer l'univers, alors que Parménide rejette I'inexistence en dehors de

I'Un :

« apydic etvor TV SV dTopovg kai kevov »3 (les principes de toutes

choses sont les atomes et le vide).

Bref, Démocrite avait mis au point une manicre totalement nouvelle de
contourner les régles de Parménide. Anaxagore et Empédocle, ses prédécesseurs,
n'avaient pas violé l'interdiction de Parménide, mais l'avaient plutét adoucie.
Démocrite, d'autre part, a réalisé une manceuvre philosophique qui pourrait presque
étre qualifiée de retour aux Milésiens et il 1'a fait non pas en éludant l'interdiction de

Parménide, mais en incorporant Parménide lui-méme.

Pour ce faire, il a accepté 1'Un tel qu'il est, mais 1'a dupliqué indéfiniment et 1'a
surnommé « atome ». L'interdiction de genesis s'appliquait a I'Un, c'est-a-dire a
I'Atome. Démocrite a rigoureusement adhéré a cette norme. Il n'y avait pas de genese
dans l'atome parce que, dans sa complétude, il ne pouvait pas y avoir de vide nécessaire
a la genese. L'interdit de Parménide n'était donc pas violé. Cependant, en admettant le

kenon en dehors de I'Un, il permettait rendait possible le kinesis des atomes.

En résumé, on peut dire grosso modo que depuis les Milésiens, la tradition pré-
parménidienne tendait a attribuer de la matiére a I'origine. Le principe de kinesis de
cette matic¢re étant contenu en elle-méme, aucune force extéricure n'était nécessaire.
Du fait des interdits apportés par Parménide, la gencse était devenue liée a une
transformation de second ordre, c'est-a-dire a des déplacements entre les stoikheia.

Cependant, puisque les interdictions de Parménide incluaient également le kinesis, le

2 Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Démocrite
33 Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Démocrite



68

principe de kinesis des stoikheia devait étre importé de 1'extérieur du systéme.

Bien qu'il soit sans doute le représentant le plus éminent de la tradition
démocritique, les contributions d'Epicure (Emikovpoc) a la théorie atomiste, qui s'en
est séparé de temps a autre, ne peuvent étre ignorées. Tout comme chez les Ioniens,
sous-jacent a la variable, c'est-a-dire de ce qui est soumis au metabole, quelque chose
devait rester inchangé chez Epicure aussi, a savoir I'atome. En d'autres termes, les
changements des objets en termes de qualité et de forme s'expliquaient par le
mouvement des atomes. Puisque le changement est continu, le mouvement atomique

['était aussi.

Cependant, les atomes seuls ne pouvaient contenir qu'un sous-ensemble des
qualités de la matiére observable, qui se composait uniquement de masse, de taille et
de forme. En dehors de cela, la couleur, I'odeur, le son, la température et la froideur
des atomes n'étaient pas en cause, car ils étaient tous sujets au metabole. Les atomes,
en revanche, étaient la cause sous-jacente de tous les types de métaboles en termes de
leur kinesis, mais ils étaient exempts du metabole lui-méme. Ainsi, alors que toutes les
qualités provenaient du mouvement, de la forme et de I'arrangement des atomes, les

atomes eux-mémes ne possédaient aucune propriété :

«Outre cela, il faut croire que les atomes ne contribuent aux qualités
(mo1dtnra) des choses que nous voyons (patvopévmv) que la figure (oynuatog),
la pesanteur (Bépovg), la grandeur (peyéBovg), et ce qui fait nécessairement
partie de la figure (8§ dvaykng oynuatog), parce que toute qualité est sujette au
changement (ndoa petafaidrer), au lieu que les atomes sont immuables (&topot
o0dgv petafarrovowv). En effet, il faut que dans toutes les dissolutions
(doAvoeot) des assemblages de maticre (cvykpicemv) il reste (bmopéverv)
quelque chose de solide (otepedv) qui ne puisse se dissoudre (dddAvtov) et qui
produise les changements (tdg petaforag), non pas en anéantissant quelque
chose (ovk €ig O un 0v) ou en faisant quelque chose de rien (momocetat ovd' £k
o0 u 6vtog), mais par des transpositions (kotd petabéoeig) dans la plupart,
et par des additions (mpocddovg) et des retranchements (dpodovc) dans
quelques autres. Il est donc nécessaire que les parties des corps qui ne sont

point sujettes a transposition soient incorruptibles (d@Bapta), aussi bien que



69

celles dont la nature n'est point sujette a changement, mais qui ont une masse

(6yxoug) et une figure (oynuotiopovg) qui leur sont propres. »>

Lorsque le texte précédent, qui peut étre considéré comme un résumé
de la perspective d'Epicure sur l'atome, est analysé, on voit clairement que toute
la théorie est construite sur la protection de l'existence contre le me on. Comme
indiqué précédemment, il doit y avoir une entit¢ immuable connue sous le nom
d'atome afin que la transformation de toutes les autres entités les unes dans les

autres ne nécessite pas un long voyage de retour vers la non-existence.

Autrement dit, si nous inversons l'existence et la transformation de I'existence
en arriere, un arrét final est nécessaire avant d'atteindre la non-existence, et cet

arrét final est 'atome :

«[...] il faut quf...] il reste quelque chose de solide qui ne puisse se
dissoudre et qui produise des changements non pas en anéantissant

quelque chose ou en faisant quelque chose de rien [...] »°.

Il est possible d'étre témoin de cette attitude d'Epicure, qui démontre clairement
sa volont¢ de se conformer a l'interdit de Parménide, tout comme Leucippe et
Démocrite, en d'autres endroits. Il doit y avoir une limite a la division dans la nature,
donc a ce point limite il ne doit plus y avoir que de substances solides et indivisibles.
Il est en ce sens essentiel de rejeter une dispersion a l'infini, faute de quoi un

détachement sans fin réduirait les objets a l'inexistence :

« Ainsi, non seulement on doit rejeter cette divisibilité a l'infini (gig dmepov)
qui s'étend jusqu'aux plus petites parties des corps, ce qui va a tout exténuer,
et, en comprenant tous les assemblages de maticre, a réduire a rien (gig 10 un

dv) les choses qui existent. »°°

Tous les efforts des théoriciens post-parménidiens de la genése ont été

dirigés vers le dépassement de l'interdiction de Parménide. Pour ce faire, nous avons

54 Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Epicure, 54
5 Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Epicure, 55
6 Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Epicure, 56



70

vu que chez Anaxagore, le pouvoir qui régule l'unification et la séparation, a savoir
le noiis, est exclu du systeme, également appelé stoikheia ; et dans le cas d'Empédocle,
bien qu'il soit encore hors de la stoikheia, ce principe semble s’appuyer sur non pas un

mais deux concepts abstraits opposés.

On peut observer que cette perspective s'est déplacée en ce qui concerne les
atomistes, qui ne font plus référence a aucun concept abstrait extérieur au systéme.
Suivant les conseils de Parménide, Leucippe et Démocrite ont repensé l'interdiction
d'un point de vue purement matérialiste, en utilisant celui de Parménide comme

exemple.

Cependant, si cette interprétation novatrice faite par Leucippe et Démocrite
semble a bien des égards ne pas dépasser les limites fixées par Parménide, elle néglige
une question par rapport a Anaxagore et Empédocle : la source du kinesis. Dans la
mesure ou l'enseignement de Démocrite nous parvient, nous savions que les atomes
étaient dans un mouvement sans fin, mais il n'y avait aucune analyse quant a 1'origine
de ce mouvement. La philosophie d'Epicure, bien siir, a comblé cette lacune avec les
apports de Lucreéce, qui vivra longtemps apres lui. Cette fois, la puissance qui a
déclenché le mouvement n'était plus importée de I'extérieur du systéme, mais devenait

un attribut de 'atome.

On peut dire que depuis Anaxagore, la philosophie naturelle s'est efforcée de
concilier le strict monisme de Parménide avec la multiplicité du réel. L'attitude d'obéir
a l'interdit apporté par Parménide, c'est-a-dire I'adhésion au principe que rien ne peut
venir de rien, devait ramener toutes sortes de métaboles a un passé éternel. Ainsi, il ne
serait jamais possible de parler de genése dans un sens absolu, et toute transformation
impliquerait que les entités qui étaient déja la depuis le tout début se recombinent et
se déconstruisent dans une nouvelle séquence et a un degré différent a chaque fois.

Cela signifiait que tout contenait une trace de tout.



71

2.2.4. Perte d'intérét envers la phusis

Mais la fusion et la désintégration des choses qui existent depuis I'éternité
devaient avoir un principe régulateur. On peut dire regarder les courants
philosophiques de tous ces penseurs dont on a dressé un bilan comme un héritage

philosophique laissé a Platon d'abord puis a Aristote.

Par exemple, il est possible de voir le concept de noiis, qui est le principe
initiateur qu'Anaxagore laisse délibérément a I'extérieur du systéme ; comme une
esquisse préliminaire du concept d'Aristote du prote kinoun, qui avait besoin d'un
initiateur externe pour fournir le kinesis, puisqu'une telle « force initiatrice externe »

apparait d'abord chez Anaxagore.

Dr’ailleurs, les conceptions de khora / hupodokhe d'une part et de Demiurge
d'autre part, que Platon mentionnait dans le dialogue de Timée, paraissent compatibles

avec les concepts d'Anaxagore de meigma et de notis.

Platon caractérisera le domaine des idées comme I'existence réelle dans le
dialogue Timée, qui est le seul ouvrage dans lequel il aborde des sujets tels que phusis
et la genesis. Suite logique de cet état d'esprit, le probléeme de la genese passe

maintenant au second plan car il devient insignifiant dans le domaine de /'aisthesis.

Du point de vue de Parménide, nous pourrions affirmer que Platon était
partiellement d'accord avec la restriction sur la genése. Premicrement, il faut
reconnaitre que 1'époque a laquelle vivait Platon n'était plus celle des intellectuels
ioniens, et qu'en plus d'un intérét décroissant pour la philosophie de la phusis, la
question de la morale prenait actuellement de l'importance. L'une des principales
raisons en était la prolifération des écoles philosophiques et 1'établissement de la
tradition sophistique a Athénes, et peut-étre une autre était les contraintes qu’avait

imposées Parménide.

Il n'y avait pratiquement plus rien a faire dans la philosophie naturelle apres
Parménide, a I'exception de quelques penseurs qui ont tenté de proposer des remedes

temporaires. D'autre part, bien que nous ayons ¢tudié les philosophes post-



72

parménidiens dans leurs réponses au probleme de la genese, ce n'était pas leur seule
préoccupation ; chacun d'eux avait un corpus substantiel de questions morales, bien

que ces travaux n'aient pas survécu.

En conclusion, lorsque nous nous référons a 1'age de Platon, nous indiquons
une époque ou l'intérét des philosophes pour la phusis s'est affaibli ou du moins a perdu
sa priorité par rapport a d'autres domaines d'études. A cet égard, il n'est guére
surprenant que Socrate n'ait pas maintenu son intérét de jeunesse pour le sujet de la

phusis.

En fait, il est concevable de dire que Platon se conforme aux limitations de
Parménide dans un sens général. En tant que concept du monde sensible, la genése ne
peut avoir qu'une importance secondaire, et il n'est permis de discuter de la genese
qu'en termes de doxa, et non d'épistéme, car 'épistéme ne peut s'appliquer qu'aux eidos,
qui sont des étres réels, et, sans commencement ni fin, il n'est pas possible de parler de

la genesis ou de la phthora de 1'eidos.

Comme on peut le voir dans la phrase précédente, si 1'on adopte une vision
large de la philosophie de Platon, il y a d'une part les eidos, qui n'ont ni commencement
ni fin, et d'autre part le monde sensible soumis a genése et phthora. Dans la mesure ou
Parménide a interdit d'attribuer la genese aux étres, et comme les eidos sont « T0 Ov

aeti », Platon n'attribue pas non plus la genése aux étres.

Dans ce cas, il y a genese chez Platon, s’il faut le dire, mais surtout elle
n'occupe pas une place clé dans sa philosophie ; il semble plutdt étre relégué a l'arriére-
plan. D'autre part, on peut parler non pas d'une genése des étres, mais d'une genése au
second degré d'objets sensibles, qui, par leur statut d'étre, sont considérés comme de
simples ombres. En d'autres termes, il est possible de discerner une approche qui
rappelle quelque peu Anaxagore dans la théorie platonicienne, a savoir une alloiosis
en termes de choses matérielles, et une vérité transcendante régissant celle-ci en

arriére-plan.

Le désir d'établir la relation entre cette réalité transcendante et le domaine de

la genese a été le principal moteur de la formulation par Platon de la théorie de la



73

metexis.

Platon respecte l'injonction de Parménide et n'affirme pas que Dieu a créé
l'univers a partir de rien. Le Dieu (ou la figure divine) représenté dans le Timée n'est
pas celui qui crée a partir de rien, mais plutot celui qui ordonne le chaos, car I'ordre est

supérieur au chaos, et parce que Dieu est bon, il a choisi 'ordre au-dessus le chaos.

2.2.5. Réaction d’Aristote

Ici, quand Aristote regardait la philosophie qui I'a précéd¢, il voyait le paysage
que nous avons essay¢ de décrire en grandes lignes ci-dessus. D'un c6té, la philosophie
de I'époque ionienne, qu'Aristote louchait ouvertement ; d'une part, le monisme de
Parménide et de ses disciples, qui annule la genese, c'est-a-dire restreint le champ de
la philosophie ; d'une part, les efforts des penseurs post-parménidiens pour trouver des
solutions a cette interdiction restrictive de la genése ; et enfin I'école platonicienne, qui

semble avoir renoncé a chercher une solution au probléme de la phusis.

Dans cette perspective, la fiction philosophique qu'Aristote a tissée autour de
la question de la genese, et la question de Dieu, qui peut étre vue comme une
composante de celle-ci, peut étre considérée comme une tentative de libérer la

philosophie de l'encombrement dans lequel elle se trouvait emprisonnée :

« En effet, les premiers qui firent de la philosophie, en cherchant la vérité et la
nature des étant s’écartérent du droit chemin comme pousses sur une autre voix
par leur inexpérience, disant qu’aucun des étant n’advient ni ne disparait, du
fait qu’il est nécessaire que ce qui advient advienne soit d’un étant soit d’un
non-étant, et que c’est impossible de 1’un ou de 1’autre. En effet, ils disent que
I’étant ne peut advenir puisqu’il est déja et que du non-étant rien ne peut
advenir ; car il faut que quelque chose soit sous-jacent. Et, développant ainsi
les conséquences de ceci, ils disent aussi que le multiple n’existe pas mais

seulement 1’étant lui-méme. »°’

57 Aristote, Physique, 191a 25 - 31



74

Comme on peut le voir, Aristote lui-méme exprime un malaise face au déni de
la génération et de la destruction et percoit cette position comme une forme de «
deéviation ». Pour libérer la philosophie de cette déviation, il établit deux distinctions
qui servent de piliers a son systéme de pensée : premi¢rement la distinction « par soi
/ par accident » et en deuxiéme lieu, la distinction « en acte / en puissance ». Ces
distinctions formeront 1'épine dorsale de ses propositions sur des questions telles que
la génération, le changement et le mouvement, et la théorie du moteur immobile qu'il
en développera. Ainsi, par exemple, le prix a payer pour ne pas discerner entre le réel

et le potentiel serait de tomber dans les « absurdités » a la Parménide :

« Il y a des philosophes, les Mégariques par exemple, qui prétendent qu’il
n’y a puissance que lorsqu’il y a acte, et que lorsqu’il n’y a pas acte, il n’y a
pas puissance : ainsi celui qui ne construit pas n’a pas la puissance de
construire, mais seulement celui qui construit, au moment ou il construit. Et
ainsi de suite. Il n’est pas difficile d’apercevoir les conséquences absurdes de

cette conception.

[...] L’argumentation des Mégariques en arrive donc a anéantir mouvement et
devenir : I’étre debout sera toujours debout, et 1’étre assis sera toujours assis :
il ne pourra se lever, s’il est assis, puisque ce qui n’a pas la puissance de se
lever sera dans I’impossibilit¢ de se lever. Si ces conséquences sont
inadmissibles, il est manifeste que puissance et acte sont des choses différentes.
Or le raisonnement des Mégariques identifie puissance et acte ; en quoi faisant,
ce n’est pas une mince chose qu’ils cherchent a ruiner ! Conclusion : quelque
chose peut avoir la puissance d’étre, et cependant n’étre pas, avoir la puissance

de n’étre pas, et étre. »?
9

58 Aristote, Métaphysique, 1046 b 30 — 1047 a 20



75

2.3. Conception aristotélicienne de la genése

2.3.1 Connaissance divine

Trouver 1'unité derriére la multitude et rechercher 1'ordre derricre le chaos étaient
des thémes incontestables partagés par les premiers philosophes. Avec Socrate, nous
pouvons observer comment la diversité est unifiée sous une méme définition. Aristote
fait une distinction entre prescrire des médicaments a des individus particuliers et

comprendre quels médicaments sont efficaces pour quelles maladies :

« L'art nait, lorsque, d'une multitude de notions expérimentales, se dégage un

seul jugement universel, applicable a tous les cas semblables ».>

Séparant ainsi la connaissance des particuliers de la connaissance de 1'universel,
qui inclut les particuliers, Aristote affirme que la connaissance de tout est incorporée
dans l'universel le plus élevé, de sorte qu'un individu sage qui posseéde cet universel

possédera potentiellement toutes les connaissances :

« [...] la connaissance de toutes choses appartient nécessairement a celui qui
posséde au plus haut degré la science de I’universel, car il connait, d une certaine

maniére, tous les cas particuliers qui tombent sous 1’universel. »%°

Cependant, ce type de connaissance supérieure est le plus difficile a comprendre
pour une personne car il est le plus €éloigné du sensoriel. Au fur et a mesure que la
connaissance passe de concepts sensoriels et compliqués a des principes abstraits, le
niveau de précision augmente. De plus, le caractére instructif d'une information est
proportionné au caractére raisonnable de cette connaissance, car enseigner quelque

chose, c'est en expliquer les justifications.

9 Aristote, La Métaphysique, A, 1,981 a 3
60 Aristote, La Métaphysique, A, 1, 982 a 21



76

Aristote, qui fait de telles distinctions entre les formes de connaissance, affirme
que le type de connaissance le plus €levé est celui qui est connu uniquement dans le
but de connaitre ; ce type de connaissance est la connaissance des principes

fondamentaux et des causes :

« [...] en effet, celui qui préfére connaitre pour connaitre choisira avant tout la
science par excellence, et telle est la science du supréme connaissable ; or, le
supréme connaissable, ce sont les premiers principes et les premicres causes, car
c’est grace aux principes et a partir des principes que tout le reste est connu, et

non pas inversement, les principes, par les autres choses qui en dépendent. »°!

Aristote affirme ensuite que la connaissance des principes et des causes est le
plus haut niveau de connaissance et que toutes les autres informations doivent étre
inférieures a ce niveau. Il soutient également que ce niveau de connaissance supérieur
inclut la compréhension de la raison pour laquelle les choses existent. Parce que
l'objectif global de la nature est le « bien » de la nature, qui est le « bien le plus élevé

», le but de chaque objet individuel est le « bien » de cette chose particuliere.

Ces revues aristotéliciennes du début de Meétaphysique peuvent aussi étre
interprétées comme une référence aux travaux des premiers penseurs. Il commence a
discuter des philosophes passés apreés avoir caractérisé le plus haut niveau de
connaissance de cette manicre, et suit immédiatement ces définitions avec des
¢valuations de qui est sage et de ce qui est sagesse. Il affirme que plutét que les
avantages pratiques de la connaissance, c'est le désir d'acquérir la connaissance elle-
méme, c'est-a-dire les sentiments d'émerveillement et d'étonnement, qui a amené les

individus a se poser ces questions :
« Ainsi donc, si ce fut bien pour échapper a I’ignorance que les premiers
philosophes se livrérent a la philosophie, ¢’est qu’évidemment ils poursuivaient

le savoir en vue de la seule connaissance et non pour une fin utilitaire »%2

Cette connaissance de premier ordre est a la fois divine dans son contenu et,

61 Aristote, La Métaphysique, A, 1,981 a32-982b4
62 Aristote, La Métaphysique, A, 1,982 b 19



77

selon Aristote, seul Dieu peut la posséder :
« Or la science dont nous parlons est seule a présenter, en fait, ce double
caractére : d’une part, dans I’opinion courante, Dieu est une cause de toutes
choses et un principe, et, d’autre part, une telle science, Dieu seul, ou du moins

Dieu principalement, peut la posséder. »%

Aristote, qui décrit ainsi cette connaissance supréme et divine comme la
connaissance des premiers et des causes (« puisque nous disons que nous connaissons
chaque chose, seulement quand nous pensons connaitre sa premiére cause %),
s'attache a montrer comment les premiers philosophes abordaient ce sujet, aprés avoir
donné un bref résumé de la théorie des quatre causes, qu'il avait précédemment

évoquée dans la Physique :

« [...] rappelons cependant ici les opinions de ceux qui, avant nous, se sont
engagés dans 1’étude des étres, et qui ont philosophé sur la vérité, car il est
¢vident qu’eux aussi parlent de certains principes et de certaines causes. Cette

revue sera profitable pour notre recherche actuelle [...] »%°

63 Aristote, La Métaphysique, A, 2,983 a 8
6 Aristote, La Métaphysique, A, 3, 983 a 22
65 Aristote, La Métaphysique, A, 3,983 b 1



78

2.3.2. Genesis par opposition a Metabole

En examinant les enseignements des anciens, nous pouvons soit acquérir de
nouvelles informations sur les causes, soit renforcer notre compréhension actuelle.
L'objection d'Aristote a ce stade est que les anciens philosophes auxquels il a fait
référence ne voyaient aucune cause autre que la maticre et cherchaient a la fois le début
et la fin dans la matiere. Les anciens philosophes considéraient telle ou telle substance
comme l'essence des choses ; ainsi, ils ont négligé la question de la genése et de la

corruption en réduisant l'existence a une matiere éternelle, sans origine ni fin :

« C’est de cette fagon que les philosophes dont nous parlons assurent qu’aucune
des autres choses ne nait ni ne se corrompt, car il doit y avoir une réalité
quelconque, soit une, soit multiple, d’ou tout le reste est engendré, mais qui elle-

méme est conservée. »°°

Aristote explique les erreurs des premiers philosophes sur le théme de la genése
et de la corruption via Socrate par une illustration quelque peu sarcastique. Si Socrate,
dont on dit qu’il est laid, se révele beau ou décide de devenir musicien, cela ne
correspondra a aucune genese chez Socrate, et il ne subira aucune corruption lorsqu'il
perdra ces traits, car ce qui fait que Socrate est Socrate ne changera pas selon qu'il est
beau ou laid ou musicien. En fait, nous voyons un exemple similaire dans

Métaphysique Z 4 :

« Etre toi, en effet, ce n’est pas étre musicien, car ce n’est pas par toi que tu es

musicien ; ta quiddité est donc ce que tu es par toi. »®’

En tout état de cause, Socrate restera Socrate ; il n'y aura pas de genése absolue
ou de corruption, et seule « /'hexis » de Socrate changera. Acceptant que la matiére soit
éternelle, les premiers philosophes ont supprimé la genése de cette manicre et ont

considéré les formes de l'univers comme les transformations de ces « hexis ».

6 Aristote, La Métaphysique, A, 3,983 b 16
67 Aristote, La Métaphysique, Z, 4, 1029 b 15



79

Bien que le mot Aexis (£€15) utilisé par Aristote dans ce passage ait été traduit
plus tard par Aabitus en latin, il ne faut pas le considérer comme une « habitude » au
sens d'ethos (§0og). De méme qu'Aristote utilise le concept de stérésis (otépnoic) au
sens d'une sorte de manque, de privation, par rapport a I'absence absolue, au néant, et
au non-étre parménidien ; ce qu'on entend par hexis, qui lui correspond, ce n'est pas
I'étre au sens absolu, mais un état d'étre, une forme d'étre. Les qualités physiques de
Socrate, qu'il s'agisse de sa beauté ou de son talent musical, n'ont rien a voir avec son
existence méme, mais plutdt avec la maniere dont il vit. Ici, il faut séparer le concept
d'hexis de celui de diathese (dudbeoic) (disposition) ou de pathos (mdBog)
(affection/passion), qui sont également des concepts proches. Les conditions
temporaires comme avoir chaud, froid, étre malade ou en bonne santé relévent de la
diathése, tandis que la simple exposition reléve de la catégorie du pathétique ; aucune
de ces conditions n'étant des changements d'état permanents. Cependant, bien que
I'hexis ne signifie pas l'existence absolue, il décrit un état plus permanent que ce
dernier, et tous ces termes doivent étre vus ensemble dans le récit des qualités

(poiotetes) d'Aristote (TO1OTNTEC).

« J'appelle qualité (mowdtra) ce qui fait qu'on dit des étres qu'ils sont de telle
facon. Qualité, du reste, est un mot a plusieurs sens. Ainsi la capacité (£€1g) et la
disposition (5160ec1c) forment une premiére espéce (eidoc) de qualité. La
capacité différe de la disposition en ce qu'elle est beaucoup plus durable,
beaucoup plus stable ; les sciences (émotijpon) et les vertus (dpetai) sont dans
le méme cas. La science, en effet, parait une des choses les plus stables, les plus
inébranlables pour peu qu'on la possede, sauf le cas de maladie ou telle autre
circonstance analogue qui détermine en nous un grand changement. Et dans
l'ordre des vertus, la justice, par exemple, la sagesse ou toute autre vertu pareille,
semblent quelque chose qui n'est ni facilement variable ni changeant. Les
dispositions, au contraire, sont les qualités qui changent sans peine et se
modifient rapidement. Ainsi la chaleur, le froid, la santé, la maladie et toutes
choses pareilles. L'homme est dans un certain état selon ces dispositions
diverses, et il peut changer subitement, de chaud devenant froid, passant de la
santé a la maladie, et ainsi du reste. Mais si quelqu'une de ces dispositions méme

est, par sa longue durée, devenue en quelque sorte naturelle, irrémédiable ou tout



80

a fait immuable, alors on peut I'appeler une véritable capacité. Car il est clair que
ce qui est plus durable et de changement plus difficile, doit étre nommé

capacité. »%8

Des déclarations similaires peuvent étre trouvées dans la Métaphysique
d'Aristote concernant le concept d’hexis, qui peut étre décrit comme cette manicre

d'étre ou mode d'étre :

« En un autre sens, I’état (£€1g) se dit d’une disposition (d160eo1g), situation
bonne ou mauvaise d’un €tre, ou par soi, ou par rapport a un autre : par exemple
la santé est un état, car c’est une disposition de cette sorte. Enfin, état s’applique
aune partie d’une telle disposition ; c’est pourquoi I’excellence des parties d’ une

chose est aussi un état. »%°

Le concept de pathos (prédicat, attribut) est ensuite développé immédiatement
aprés le passage. Le pathos, terme li€ a la catégorie de paskhein (ndoyev) qui signifie
étre exposé, subir, étre subjugué, étre soumis, Etre soumis, €tre passif, etc., est
couramment utilisé pour caractériser ousia (ovcia) ou sumbebekos (copupepnrkog) par
opposition a hupokeimenon (bnokeipevov). Comme nous l'avons vu, le pathos est une
forme de poietes (moiotng), avec hexis et diathesis, bien qu'il existe certaines

distinctions entre eux.

Dans les Catégories, Aristote établit une relation claire entre hupokeimenon
(sujet) et pathos (attribut). Le sujet et les caractéristiques qui lui sont assignés doivent
étre vus séparément, selon Aristote. Ce qui est « attaché » a un hupokeimenon, c'est-a-
dire « ce qu'on en dit », comme dirait Aristote, n'est pas dans cet hupokeimenon. D'un
autre coté, il peut y avoir des choses qui peuvent étre trouvées dans un hupokeimenon
et ne peuvent étre chargées a aucun autre hupokeimenon (ce qui ne peut pas étre dit de
ce sujet). Le fait que quelque chose se trouve dans un certain hypokeimenon signifie

qu'il ne peut pas avoir une existence séparée de cet hypokeimenon.

« Les choses peuvent se dire d'un sujet sans étre cependant dans aucun sujet : par

68 Aristote, Catégories, 8b, 25
8 Aristote, La Métaphysique, A 20, 1022 b, 10 - 15



81

exemple, 'homme se dit d'un sujet, lequel est un homme quelconque, et I'homme
n'est cependant dans aucun sujet. D'autres choses peuvent étre dans un sujet et
ne se dire cependant d'aucun sujet ; et je dis d'une chose qu'elle est dans un sujet,
lorsque, sans y étre comme partie de ce sujet dans lequel elle est, elle ne saurait

toutefois exister indépendamment de lui.»"

Ce qu'Aristote entend ici par 1'expression « se dire d'un sujet » (ka0 dmokepéEVoL
Tvdg Aéyetar) est clairement lié au fait d'étre un prédicat. L'expression « Etre dans un
sujet » (€v vmokeWéEve 0& ovdevi €oTv) ne désigne pas un hupokeimenon lui-méme,
mais un sumbebekos sans existence indépendante, qui peut se manifester dans un autre

sujet.

Dans un autre passage des Catégories, Aristote déclare que les catégories
d'activité/action (moielv) et de passivité/passion (mdoyetv) conviennent aux deux

contraires (gvdvtia), augmentation (10 pdAlov) et diminution (1o ftTov) :

« L'action (not€iv) et la passion (mdoyewv) admettent les contraires (evavtia) et le
plus et le moins. Echauffer en effet, est le contraire de refroidir ; étre chaud,
d'étre froid ; étre content, d'étre chagrin ; ainsi I'action et la passion regoivent les
contraires. Elles recoivent également le plus et le moins : on peut échauffer plus
ou moins, étre chaud plus ou moins, étre plus ou moins chagrin. Ainsi donc,

l'action et la passion sont susceptibles de plus et de moins. »’!

En effet, Aristote met l'accent sur le concept d'altération (aAroimonc) en donnant
la définition du pathos. Dans le premier sens, le pathos est 1'état de ce qui est sujet a

l'alloiosis :

«[...] la qualité (moldtng) suivant laquelle un étre peut étre altéré (dAAorodoOar)

»72

70 Aristote, Catégories, 1a, 20 - 26
"L Aristote, Catégories, 11b, 2 - 6
2 Aristote, La Métaphysique, A 21, 1022 b, 15



82

Conformément au texte, des états tels qu'étre blanc ou noir, lourd ou léger, doux
ou amer peuvent servir d'exemples de pathos, car ce sont les états auxquels les choses
sont exposées. Pathos peut également étre utilisé pour la forme actualisée (£vépyeia)
de ces attributs (mow0tng) et changements (GAAoudcelg). Ainsi, si nous revenons au
concept de £Eig ci-dessus, une distinction est faite entre le pathos, qui n'est qu'une
disposition/tendance (hexis) dans I'état de force/puissance, et le pathos qui est devenu

la réalité actuelle.

D'autre part, tout comme le mot francgais passion, le grec paskhein est associé au
concept de souffrance. A cet égard, Aristote attire également 'attention sur le contenu
négatif des changements et mouvements (AALOIOGELS KOl KIVi|GELG) mentionnés ici,

c'est-a-dire leurs significations telles que calamité, désastre, trouble.

« On entend aussi par 1a, particulierement, les altérations et les mouvements
nuisibles, et surtout les dommages facheux. Enfin, on appelle affections de

grandes et cruelles infortunes. »”3

Pour résumer, bien que pathos désigne le changement, la transformation ou le
désastre que peut subir un objet ou une personne dans le langage courant, dans la
terminologie d'Aristote, cette expression désigne 1'alloiosis retrouvée comme dunamis

dans un hupokeimenon, voire 1'état d'energeia de cette alloiosis.

3 Aristote, La Métaphysique, A 19, 1022 b, 18 - 20



&3

2.3.3. Meétabole en termes d'Ousia

Dans le livre XII de la Métaphysique, ou Aristote discute de la substance (ovcia),
il réexamine a la fois ses propres idées et les évaluations des philosophes antérieurs

sur ce sujet.

Rappelant qu'il avait précédemment décrit la connaissance la plus élevée comme
la connaissance des principes et des causes, Aristote explique cette fois cette
expression plus largement : les principes (apyoi) et les causes (oitio) mentionnés sont
les principes et les causes de l'ousia, il faut donc tourner notre regard (Bempia) sur

ousia.

A ce stade, Aristote construit une phrase qui peut avoir des sens différents selon

les différentes traductions du texte :

« Kai yap €l &g 6hov 11 10 mdv, 1) ovcio TpdTov pépov: »™4 .

Il n'est pas clair si l'expression « t0 wdv » dans cette phrase fait référence a I'unité

de l'univers ou a tout ce qui présente une intégrité.

Les traductions de J. Tricot (1991) « Et, en effet, si ['Univers est comme un tout,
la substance en est la partie premiere » et d'Alexis Pierron & Charles Zevort (1840)
« Si l'on considere 'univers comme un ensemble de parties, l'essence en est la partie
premiere » s’accordent sur le fait qu'Aristote signifiait « /'univers » par le mot « 10 mdv

».

Dans sa traduction de 1879, cependant, J. Barthélémy-Saint-Hilaire aborde la
question différemment et conclut que, conformément a 1’interprétation de Alexandre

d'Aphrodise, « T0 wav » désigne un tout composé :

« Si, en effet, I'on considere une chose quelconque formant un tout, la premiere

partie dans ce tout est la substance ».

4 Aristote, La Métaphysique, A 1, 1069 a 19



84

Selon cette deuxieéme interprétation, t0 mdv signifie la totalité constituée de la

maticre (VAn) et de la forme (popon).

Autrement dit, selon la premiére compréhension, Aristote considérait 1'ousia
comme la premicre des parties constituant I'unité de l'univers, et selon la seconde
compréhension, comme la morphe dans la substance unifiée (cuvorlwv ovcia), c'est-a-
dire comme la premicre partie du tout (mpdtov pépog), étant donné que morphe

contient plus de vérité que hule.

« Il en résulte que si la forme est antérieure a la maticre, et si elle a plus de réalité
qu’elle, elle sera aussi, pour la méme raison, antérieure au composé de la matiere

et de la forme. »”°

Apres avoir établi la préséance de ousia au sens d'univers ou de sunolon, il

déclare que cette fois c'est la premiére dans la « succession » :

« [...] et s’il n’est un que par 'unité de consécution, méme ainsi la substance
tient encore le premier rang ; ce n’est qu’aprés que vient la qualité, puis la

quantité. »7
Examinons a nouveau les autres traductions de cette expression. La phrase
faisant référence a la question de la « priorité par ordre » est la suivante dans la

traduction d'Alexis Pierron & Charles Zevort (1840) :

« si[I’on considere ['univers] comme une succession, alors l'essence a le premier

rang ; apres elle vient la qualité, puis la quantité ».

Dans la traduction de J. Barthélémy-Saint-Hilaire (1879), la méme phrase est

interprétée comme suit :

«et si I'on considere 'ordre de succession, c'est la substance encore qui est la

75 Aristote, La Métaphysique, Z 3, 1029 a 5
76 Aristote, La Métaphysique, A 1, 1069 a 21



&5

premicre, quand on se place a cet autre point de vue ».

Précisons encore une fois qu'il s'agit ici d'une expression difficile a comprendre.
En regardant le reste de la phrase, il semble raisonnable de supposer que l'ordre
mentionné est l'ordre des catégories d'Aristote. En d'autres termes, si nous le
concrétisons de cette manicre, (a) c’est ousia qui prédomine dans la formation de
l'univers, ou (b), c'est la forme qui prévaut dans la substance composée, faite de forme

et de matiére.

Aussi, si on regarde l'ordre des catégories, 1'ousia vient en premier, car les
catégories de qualité¢ (mowdv) et de quantité (mocov) n'existent méme pas pleinement
(amA®dq), elles sont tout au plus au niveau de la qualification (mowdtnteg) et le
mouvement (kwnoelg). Par exemple, il y a autant de vérité dans les catégories de
qualité et de quantité par rapport a l'ousia que lorsque 'on dit d’une chose qu’elle n’est
« pas blanche » ou « pas plate ». Cependant, nous affirmons tout de méme que la

qualité et la quantité existent, car le non-blanc existe ¢galement.

D'autre part, il se peut que le mot ordre (£pe&ng) ici renvoie a autre chose que
l'ordre des catégories. Méme s'il est question d'une hiérarchie entre une vision intégrale
de l'univers ; et une autre vision de I'univers, comme celle de Speusippe, dans laquelle
les composants ne sont pas complétement interconnectés et donc pas totalement
intégrale ; 'ousia continuera de rester a la premicre place dans chacune des deux
conceptions d'univers’’. Aristote illustre et critique cette image de l'univers dans le

chapitre ou il cite Speusippe :

« Quant aux philosophes qui prétendent que le nombre mathématique est la
premicre entité, et qui admettent ainsi une succession indéfinie de substances, et
des principes différents pour chaque substance, ils font de la substance de
I’Univers une série d’épisodes sans lien entre eux (car, dans ce systéme, une

substance n’exerce aucune influence sur une autre, par son existence ou sa non-

"7 Traduction de J. Tricot, note de bas de page pour 1069 a 20 : « Cette explication, commune & Ps.-
Alex. et a Bonitz. est rejetée par Ross, I, 349, qui ne voit que dans ces deux conceptions du Tout un
contraste entre la vision de l'univers comme une véritable unité, dans laquelle la substance est
l'éléement principal, et la vision de celui-ci comme formant une série vaguement connectée, auquel cas
la substance est en tout cas le premier nombre.



86

existence), et ils nous gratifient d’une multitude de principes. »®

Il est inadmissible pour Aristote de ramener la conception du cosmos a plus d'un
arche, car des étant alors seraient analogues a une armée dont les soldats ne savent pas
de qui ils prendront les commandes. Aristote explique cela avec une citation de

I'liade :

« Le commandement de plusieurs n’est pas bon : qu’il n’y ait qu’un seul

chef! »”.

Voici un résumé du sujet mentionné ici et notre propre proposition : toutes deux
constatations d'Aristote concernant I’ousia (Ilepi tijc ovaiog 1 Oewpio- TV yap 0berdv
ol dpyol xai to aitio {nrovveor. Kai yop €l ¢ 6Aov 11 10 v, 1 oboia TpdTOV UEPOS
Kol &l Q) pelii, KAV oBTws mpdToV 1} obola, elta TO WOV, gita TO TOGOV.) qui Se
trouvent au début de la Métaphysique A peuvent étre interprétées de deux manieres
distinctes. L'expression « &l ®g 6Aov Tt TO mav » peut étre comprise a la fois comme «
si l'univers est un tout », ou encore elle peut étre lue comme « si fous ensemble ils
repreésentent une totalite quand ils se rassemblent ». Les traductions et les
commentaires ne montrent aucun consensus a cet égard. En d'autres termes, Aristote
essaie soit de dire que le premier de tout dans l'univers entier est ousia, soit il suggere
la primauté de morphe dans sunolon ousia, qui est composé de morphe et de hule, qui,

lorsqu'ils sont combinés, forment un tout.

Quand on regarde la suite de cette phrase, dont on ne sait pas comment il faut la
comprendre, on voit que cette fois on prétend que ousia est premier en termes de
séquence (épe&iic) (succession, consécution, succession, série, suite, enchalnement,
ordre, évolution etc.). Il est également difficile de savoir si l'ordre discuté ici fait

référence a la régularité de 'univers ou a la mise en ordre des catégories.

Puisque nous devons lire la deuxiéme affirmation comme une progression de la
premiere, nous devons lire la deuxieme phrase d'une maniére cohérente avec le sens

que nous attribuons au mot pan dans la premiere phrase.

8 Aristote, La Métaphysique, A 10, 1075 a 37
7 Tliade, 11, 204.



87

Avec cette approche, lorsque nous lisons deux phrases I'une apres 1'autre, nous

devrions conclure soit I’'une, soit I’autre des deux propositions suivantes :

a) « Si l'univers est un entier, alors l'ousia est sa premiére composante. Si,
contrairement a ce qu'affirmait Speusippe, l'univers refléte une collection de picces

séparées, alors 'ousia doit venir en premier. »

ou:

b) Si la substance composée est un tout, alors par rapport a Aule, I'un de
ses composants, morphe, vient en premier. Si l'on considére 'ordre des catégories, il

faut & nouveau placer l'ousia en premier.

La suite du texte révele laquelle de ces deux interprétations possibles est
préférée. Aristote développe le deuxiéme argument précédent en soulignant la

prééminence de l'ousia.

« J’ajoute qu’aucune de ces catégories autres que la substance n’est séparée. »*°

Ici, en effet, ce qui a été dit plus haut pour les catégories poion et poson s'étend
a toutes les autres catégories sauf ousia. Aucune des autres catégories autres que ousia
n'est existence au sens haplos, mais des poietes. En d'autres termes, puisqu'ils sont
composés d'attributs, ils n'existent pas par eux-mémes, mais sont maintenus en

existence par le hupokeimenon dans lequel ils se trouvent.

Puisqu'il y a une conclusion concernant les catégories dans le développement du
sujet, les deux premicres phrases doivent étre interprétées comme faisant référence a
la sunolon ousia et au classement des catégories ; et non a l'univers et a l'ordre de

['univers.

80 Aristote, La Métaphysique, A 1, 1069 a 24



88

En fait, au fur et a mesure que le récit se déroule, de nouvelles découvertes
semblent étayer ce point de vue. Opposant la perspective de ses contemporains, c’est-

a-dire les platoniciens, a celle des anciens, Aristote les critique toutes les deux :

« Il faut ajouter que, a part la substance, rien de tout le reste n'est séparé ; et les
théories des anciens philosophes nous le font bien voir, puisqu'ils recherchaient
les principes de la substance, ses ¢léments et ses causes. De nos jours, les
philosophes [les Platoniciens] prennent plus particulierement les universaux
pour des substances ; car ce sont des termes universels que les genres, qu'ils
regardent surtout comme des principes et des substances, parce que leurs
doctrines sont purement logiques. Les anciens, au contraire, adoptaient de
préférence pour principes les substances particuliéres, le feu, la terre, par

exemple, sans s'occuper de trouver un corps commun. »%!

Aristote reproche ici implicitement aux platoniciens d'étre de « purs logiciens »,
c'est-a-dire qu'ils négligent 1'ousia elle-méme en raison de leur souci des définitions.
Les anciens philosophes, par contre, ne pouvaient pas trouver de définitions communes
car ils étaient trop préoccupés par les phénomenes singuliers, ils portaient leur
attention sur tel ou tel objet plutot que de penser a ce qu'est I'objet, donc ils manquaient
devoir ’ousia et apportaient des explications telles que le feu, I'air, I'eau, dans toutes
les choses singuli¢res (éxaota). Ils ne pouvaient pas constater le commun, ils ne

pouvaient pas décrire un « corps commun » (KOtvoév cdUA).

Si nous récapitulons les découvertes préliminaires d'Aristote avant d'essayer

d'expliquer l'ousia dans la métaphysique A, il a essentiellement soutenu ce qui suit :

1. La forme prime sur la substance composée.
2. Parmi les catégories, 1'ousia est prioritaire puisque les autres catégories

sont constamment liées a un autre étre, alors que 'ousia ne 1'est pas.

81 Aristote, La Métaphysique, A 1, 1069 a 25 - 30



&9

3. En raison d'une lecture inexacte de Socrate, comme indiqué ci-dessus,
les platoniciens ont élevé les définitions au niveau de l'ousia, créant une sorte de jeu
logique entre eux et ignorant I'aspect sensible de 1'ousia.

4. A l'opposé, les présocratiques mettaient trop 'accent sur tel ou tel corps
(air, eau, feu, etc.) comme ousia. Faute d'avoir pu établir des méta-concepts (de
katholou) pour couvrir telle ou telle chose, ils ont commis 1'erreur de limiter l'ousia a

la matiére.

Aprés avoir construit ce cadre fondamental sur I’ ousia, nous pouvons maintenant
explorer les analyses plus spécifiques d'Aristote sur ce sujet et ses critiques des anciens

penseurs sur cette question.

Bien qu'Aristote déclare qu'il divise 'ousia en trois, il la divise en fait en deux,
l'une de ces divisions étant plus tard subdivisée en deux, pour un total de trois : la
premigre est la substance sensible (0icOnt1| ovoia), et 'autre est la substance immobile
(axivntog). L'ousia sensible est a nouveau divisée en deux : éternelle (didiog) et

corruptible/destructible/périssable (pBaptdg).

Les stoikheia de ’aisthete ousia, qui est aidios, doit étre évalué selon qu'il s'agit
de hen ou de polla, c’est-a-dire selon qu’il est un ou multiple. Les plantes ou les
animaux peuvent étre donnés en exemple pour la partie finie (phthartos) de la
substance sensible (aisthete ousia). Tous les aisthetos, qu'ils soient aidios ou phthartos,
entrent dans la catégorie des choses sujettes a la kinésis, ce qui signifie qu'elles sont

sujet de la physique parce qu'elles sont sujettes a la kinésis.

De l'autre c6té se trouve la partie akinetos de 'ousia. Ici, nous avons les eidos et
les mathematikos, ou les especes. Cette section n'est pas couverte par la physique car
elle n'est pas affectée par kinesis. Bien que le texte ne mentionne pas de quelle science
il s'agit, il est clair qu'il s'agit de la « science que nous recherchons » (§moTUNg TH¢

ntovpévg), c'est-a-dire la premiere philosophie, mentionnée dans Métaphysique A 2.

Jusqu'a présent, 1'explication a présent¢ la distinction entre sensible et intelligible
dans son sens le plus large. D'une certaine manicre, Aristote a anticipé la distinction

res extensa - res cogitans de Descartes en considérant sensibles et intelligibles sous



90

deux titres distincts d’ousia. Aprés avoir souligné cette distinction fondamentale,
Aristote réitére sa critique fréquente de Platon en déclarant, sans mentionner un
individu précis, que certains attribuent une existence indépendante, séparée, auto
existante (elvar yowpiotv) a ces akinetos. Encore une fois, se référant a Platon, il
déclare que certains séparent 'eidos et le mathematikos, qui relévent de 1'akinetos, I'un
de l'autre ; et, tout en se référant aux Pythagoriciens et éventuellement & Xénocrate,

que certains ne séparent pas ces deux, mais les rassemblent sous une seule phusis.

Nous pouvons résumer ce récit apparemment déroutant comme suit :

Ousia :

1) Aisthetos (sujet de physique)
(aidios / phthartos)

2) Akinetos (eidos / mathématikos) (Sujet de métaphysique)
Platon : les eidos et les mathematikos sont séparés
Xénocrate : les eidos et les mathematikos sont séparés en termes de phusis

Speusippe : il n'y a pas d'eidos ; seuls les mathématikos existent

C'est 1a qu'Aristote, qui divise l'ousia en deux groupes tels que aisthetos et
akinetos, commence son analyse de l'aisthetos ousia. Dans la suite de ce sujet, non
seulement il fournira de nombreuses indications sur sa vision des philosophes qui 1'ont
précédé, mais il fournira également des informations détaillées sur sa vision du
metabole (petafoln) (changement d'état, transformation) en tant corrélatif du
probléme d'alloiosis évoqué précédemment, et sa perception du concept de genesis a

travers les notions de metabole et de genos.

Tout d'abord, la partie de l'ousia qui est aisthetos, c'est-a-dire qui reléve du
domaine de la physique, est donc sujette & kinesis, puisqu'elle n'est pas akinetos. Etant
donné que la kinesis (movement) inclut nécessairement le metabole (changement),

alors aisthetos (sensible) serait également soumis au metabole.



91

Puisqu'on ne peut pas parler de changement dans ce qui reste inchangé, un
contraire est nécessaire pour que le metabole se produise. Par exemple, un changement
dans le chaud nécessite la présence du froid, et un changement dans le froid nécessite
la présence du chaud. Semblable a la fagon dont le metabole peut étre décrit comme
allant du blanc au non-blanc ou du non-blanc au blanc ; il n'y a évidemment pas de

metabole dans de tels cas ou le chaud reste chaud et le blanc reste blanc.

En d'autres termes, pour que le metabole se produise, « quelque chose » qui n'est
pas 1'hypokeimenon lui-méme mais plutdét quelque chose d'extérieur a celui-ci est
nécessaire, et cette chose autre que 1’ hupokeimenon et qui fait que le metabole devient
possible, s’appellerait dans la terminologie aristotélicienne un antikeimenon

(avtikeyévav) (I’objet, I’opposé, littéralement ce qui est jeté en face).

Si cette chose ne contient pas de contraste comme dans le contraste froid-chaud
ou noir-blanc, par exemple, si nous parlons d'un changement de chaud a chaud ou de
gris a noir, alors au lieu d'antikeimenon nous pouvons inclure un niveau intermédiaire :
le moyen (peta&d). Cependant, il y a un hic si nous généralisons que le métabole peut
étre trouvé parmi les antikeimenon : alors que l'antikeimenon décrit le passage, disons,
de la chaleur au froid ou de l'obscurité a la lumiére, le metaxu décrit les transitions qui

se produisent entre les deux.

On retrouve la définition du concept de metaxu évoquée ici en Physique®®. Le
metabole en termes de sumbebekos (katd cvopPePfnkoc) peut appartenir a n'importe
quelle catégorie. Pourtant un metabole qui ne se réalise pas en termes de sumbebekos,
c'est-a-dire un metabole en soi (ko®' aOTO), ou un métabole en termes d'un des
morceaux du hupokeimenon (kot' GALo) 3* ne peut avoir lieu que dans l'objet, ¢’est-a -
dire dans ce qui est vue en face (dvtipaocig) (pdoic: apparence, d’ou eaive, aivopat,
phénoméne, etc), dans le metaxu (ueta&v) et dans les enantion (evavtiov). Le metabole
se produit dans les enantion puisqu’un contraste entre l'origine et la destination est
nécessaire pour le metabole. De méme, il se produit dans les metaxu car la distance

d'un enantion qui se trouve a une extrémité a l'autre est nécessairement metaxu.

82 Aristote, Physique, V, 1224 b

8 Bien que l'expression « xot' &A\Ao » dans le texte signifie « relativement a une autre chose »,
Physique V L'explication au tout début de (224 a 20) montre que cette expression signifie «
relativement a une de ses parties ».



92

En d'autres termes, il n'est pas possible de passer du chaud au froid ou du noir

au blanc sans passer par des étapes intermédiaires :

« Le changement peut avoir lieu en partant de I'intermédiaire, parce que le moyen
terme est une sorte de contraire ; car le changement s'applique a ce milieu,
comme étant contraire a 1'un et a I'autre extréme. Le milieu est, en quelque sorte,
les deux extrémes a la fois ; et voila comment on peut dire que le milieu est un
contraire relativement aux extrémes, et que les extrémes sont des contraires
relativement a lui. Par exemple, la note médiale est grave par rapport a la haute ;
et aigué, par rapport a la basse ; le gris est blanc par rapport au noir, et noir par

rapport au blanc. »**

Cependant, on ne peut pas dire que le metabole soit parmi tous les antikeimenon
car, par exemple, il n'y a pas de transition du chaud au blanc. Il faut donc dire que le
metabole ne doit pas étre parmi toutes sortes d'antikeimenon, mais plus spécifiquement
parmi les enantion. Autrement dit, le métabole ne peut se produire que parmi ceux qui

partagent le méme genos (yévog) ®°.

Nous trouvons diverses informations et exemples de genos dans différents

ouvrages, mais une description compléte est donnée dans les Topiques :

« Un genre, c'est ce qui s'attribue en regard de ce qu'elles sont a nombre de choses
différentes dans leur espece. Disons que s'attribue en ce que la chose est tout ce
qui convient comme réponse quand on nous demande ce qu'est le propos. Ainsi,
pour I'homme, si on nous demande ce qu'il est, il convient de dire qu'il est un
animal. Cela a trait au genre aussi de demander si une chose, en regard d'une
autre, est dans le méme genre ou dans un autre. Car une demande de cette nature
tombe encore sous la méme méthode que le genre. En effet, une fois qu'on aura
discuté que I'animal soit le genre de 'homme, et semblablement aussi du beeuf,

on se trouvera a avoir discuté aussi que ce soit dans le méme genre. Et quand on

8 Aristote, Physique, V, 1, 224 b.
85 Aristote, La Métaphysique, A 1, 2



93

aura montré que c'est le genre de I'un, mais que ce n'est pas le genre de l'autre,

on aura aussi discuté que ces choses ne soient pas dans le méme genre. »

Le sujet du genos est évoqué une fois de plus dans le livre Métaphysique A sous
la mention de stoikheion. Etant donné que les stoikheion sont singuliers et
minuscules et peuvent étre trouvés dans de nombreuses choses, des concepts tels que
petitesse, simplicité et indivisibilité peuvent étre considérés comme une extension de
la signification du mot. Dans ce cas, il est possible de dire que les universaux les plus
¢levés sont des stoikheion, car chacun d'eux est solitaire, simple et capable d'exprimer
de nombreux concepts. C'est pourquoi, par exemple, nous décrivons I’un comme

'arkhe des nombres et le point comme l'arkhe de la ligne. De la méme fagon :

« Les genres ainsi désignés sont universels et indivisibles (adwaipetog) (car ils
sont indéfinissables) ; aussi certains philosophes prétendent-ils que les genres
sont des éléments, et mémes plus que la différence (3idpopd), parce que le genre
est plus universel. La ou il y a différence, en effet, le genre suit, mais laou il y a

genre, il n’y a pas toujours différence. »®’

Donnant la description du genos que nous avions cité plus haut dans le premier
livre des Topiques, Aristote donne un exemple similaire a I'exemple de la phrase dans
laquelle il souligne que le métabole du chaud au blanc ne peut exister, c'est-a-dire
l'erreur résultant de la comparaison de ceux qui ne relévent pas du méme genos, cette

fois dans le troisiéme livre des Topiques :

« [...] on peut soutenir que le temps ne se meut pas ou qu'il n'est pas du
mouvement, aprés qu'on a compté toutes les espéces du mouvement. En effet, si
aucune d'elles n'est au temps, il est évident qu'il ne se meut pas et qu'il n'est pas
un mouvement. Et de méme, on peut soutenir que 1'ame n'est pas un nombre,
apres qu'on a divisé tout nombre en paire ou impair : car si I'dme n'est ni paire ni

impaire, il est clair qu'elle n'est pas un nombre. »%8
9

Un exemple comparable se trouve dans le quatrieme livre du méme ouvrage :

8 Aristote, Topiques, I, 102a
87 Aristote, La Métaphysique, A 3, 1014 b
88 Aristote, Topiques, 111, 120 b



94

« Ainsi, le beau et le blanc recoivent le plus, et cependant 'un n'est pas le genre

de l'autre. »¥°

Il peut étre inapproprié¢ de comparer deux ¢léments qui appartiennent a des genos
distincts, et il est concevable de donner un exemple de deux choses apparemment

dissemblables qui sont identiques en termes de genos, ou partagent un terme commun :

« Et parmi ces questions, quelques-unes sont identiques seulement en genre, et
ce sont celles qui ne différent entre elles que parce qu'elles sont relatives a
d'autres choses, ou parce que les faits se passent autrement. Par exemple,
pourquoi y a-t-il de 1'écho, ou pourquoi l'image parait-elle dans le miroir, ou
pourquoi l'arc-en-ciel se produit-il ? Toutes ces questions en effet ne sont
génériquement qu'une méme question, puisque tous ces phénomenes ne sont que

des effets de réfraction ; mais elles différent en espéces. »”°

Par conséquent, si nous comprenons les genos comme des conceptions qui ne
peuvent pas relever d'un universel plus inclusif qu'eux-mémes, tout comme les
catégories sont le genos de I'étre, alors nous identifions la reégle du metabole comme
passage d'un enation a un autre sous le méme katholou. D'autre part, la possibilité
d'une telle transition nécessite la présence d'un sujet qui fera la transition, c'est-a-dire
qui recevra le changement. Metabole désigne donc la captation des poietes par une

ousia (ou hupokeimenon).

Puisque le metabole est d'un enantion a l'autre, il doit y avoir quelque chose qui
reste inchangé avant et apres le metabole. En d'autres termes, si nous ne prétendons
pas que le metabole fait qu'un hupokeimenon cesse d’exister, nous devons soutenir
que le hupokeimenon reste le méme (Omopévet) avant et apres le metabole. D'autre part,
nous ne pouvons pas parler de la persistance d'une identité compléte avant et apres le
metabole, donc quelque chose doit avoir disparu apres (o0y vTopével) par rapport a

avant, et cette chose qui a disparu est une ancienne enantion par rapport a une nouvelle.

8 Aristote, Topiques, IV, 128 b
9 Aristote, Derniéres Analytiques, 11, 100 b



95

Pour résumer ce qui a été dit sur le metabole jusqu'a présent :

e Le metabole n'est possible que dans une ousia qui est aisthetos (pas dans celle

qui est akinetos, car le metabole inclut nécessairement la kinesis).

e Le metabole ne se produit pas entre les antikeimenons de toutes sortes, mais

uniquement entre les enantions qui relévent du méme genos.

oll doit y avoir un hupokeimenon qui permet la transitivité et accepte le

changement entre les enantions.

o L'hupokeimenon persiste dans le cas du metabole, mais l'enantion qui a été

laissée derriére cesse d’exister.

e [l y a donc ici un troisieéme (tpitov) en dehors des enantions, qui est hule (OAn).

La Physique®! fournit également 1'explication de la raison pour laquelle ce triton
est hule et non morphe. Apres tout, le metabole est une kinesis, et par kinesis nous
entendons :

-un moteur principal (kwvodv TpdTov),

- quelque chose qui bouge (11 T0 KvovuEVOV),

- un temps dans lequel le mouvement a lieu (yp6voc),

- et puisque tout mouvement doit étre d'un point a un autre, le début de la kinesis,

un point de départ, et la fin de la kinesis, une destination.

L’expression premier moteur ici ne se référe pas au premier moteur de 'univers,
mais plutét a la force qui donne le mouvement, ou la cause du mouvement. En
particulier, il faut distinguer ces trois, a savoir le moteur, le point de départ du
mouvement et la destination. Par exemple, si nous considérons le refroidissement d'un
morceau de bois chaud, la chaleur sera le point de départ et la froideur sera la
destination. Dans ce type de kinesis, c'est-a-dire le metabole du chaud au froid, c'est le
hule, et non le morphe, du bois qui recoit la chaleur ou le froid, car le morphe,

semblable au fopos ou au poson, ne se réchauffe ni ne se refroidit :

ol Aristote, Physique, V, 1224 a, b



96

« On voit enfin que le mouvement n'est pas dans la forme (1] kivnoig 0Ok v T@®
€ider), et qu'il est dans le corps qui est mu (v T® Kwovpéve), c'est-a-dire le

mobile en acte (kivitd kat' Evépysiav) »°2.

2.3.4. Metabole du point de vue des Catégories

Apres ces conclusions, Aristote divise les metabole, ou plutot les catégories

auxquelles appartiennent les enantion qui fournissent le métabole, en quatre :

¢ Ousia : Essence / substance / quiddité (« selon quoi ? ») (katd 1o Ti)
e Poion : Qualité (« selon quel genre ? ») (Katd tO mOTOV)
e Poson : Quantité (« selon combien ? ») (Kot 10 TOGOV)

e Pou : Lieu (« selon ou ? ») (katd 10 TOD)

Le metabole inclus dans la premiére partie, qui correspond aux enantia couvertes
par la classification « selon quoi ? » (10 t1)** , sont du type genesis et phtora. C’est-a-
dire, un changement dans la nature de quelque chose est une genése, ou un

commencement a partir de rien.

Le métabole entre des enantia qui peuvent étre considérés sous la rubrique («
selon quel genre ? » (10 moiov) sont des alloiosis (altérations), a savoir, des
transformations en quelque chose d'autre. Comme expliqué précédemment, cela est

associé au pathos, c'est-a-dire recevoir, accepter un trait.
Le métabole parmi les enantia, qui entrent dans le troisiéme champ d'application,
qui peut étre discuté sous le titre de « selon combien ? » (10 m6GOV), est 'augmentation

abénoic) et la diminution (pbicig) en termes de quantité.

Quatriemement il s’agit du métabole entre les enantia de la sorte « selon ou ? »

%2 Aristote, Physique, V, 1224 b
%3 Etant donné qu'Aristote utilise le mot ousia pour désigner la méme catégorie dans d'autres sections,
il n'y a aucun mal a remplacer le mot utilisé pour exprimer la catégorie fo ti par ousia.



97

(t0 mod) , qui sont des phora en termes de topos (popa d¢ 1 Kot TOMOV), ¢’est-a-dire

renvoient 2 un mouvement ou un déplacement.

Ainsi, les possibilités pour le métabole sont données de cette manicre, c'est-a-
dire que tout changement n'est possible qu'entre les enantia qui relévent de 1'une de
ces catégories exposées ci-dessus. En effet, cette idée a été soulignée dans d'autres

passages plus tot, par exemple :

« Mais il n'y a pas de mouvement possible en dehors des choses (Tt Tpéypota) ;
car le changement ne peut avoir lieu que dans les catégories de 1’Etre (katét tog
100 dvtog katnyopiog) ; et il n'y a rien de commun entre elles, pas plus que le
changement n'a lieu dans une seule et méme catégorie (kowov &' éni TobTOV

o034V éotiv 6 008 &v il KaTnyopiq). »**

On peut rencontrer des expressions presque identiques dans la Physique. Le fait
que la kinesis soit mentionnée ici ne rompt pas le lien de la question avec la genése,
comme nous l'avons dit plus haut, les deux doivent étre considérées en relation. La
question de savoir si la genesis est ou non finalement une kinesis, et donc soumise aux
possibilités et aux impossibilités de la kinesis, en dehors de ses propres contraintes
particulieres, sera discutée plus en détail plus tard. D'autre part, s'il n'y a pas de kinesis
en dehors des choses (pragmas), alors le metabole n'est pas non plus possible (006

Kivno1g ovdE petaforn) :

« Mais il n'existe point de mouvement en dehors des choses (td Tpaypota) ; car
I'étre qui change (10 perafaiiov) doit toujours changer, soit dans sa substance
C s, : N : s .
(xat' ovciav), soit dans sa quantité (woioc), soit dans sa qualité (md6c0g), soit de
lieu (16mog). Or, il n'y a rien de commun entre tous ces termes, nous le répétons,
qui ne soit pas aussi ou quantité, ou qualité, ou quelqu'une des autres catégories.
Par conséquent, il ne peut y avoir ni mouvement, ni changement (003¢ kivnoig
000¢ peTafoAn)), pour quoi que ce soit qui ne serait point les catégories qui

viennent d'étre énumérées, puisqu'il n'existe pas d'autre étre que ceux-1a. »”>

% Aristote, La Métaphysique, K, 9, 1065 b.
% Aristote, Physique 111, 1, 200 b, 201 a



98

On peut résumer les fondations posées jusqu'ici comme suit :

e Ousia est divisée en deux : aisthetos et akinetos

¢ Ousia, qui est aisthetos, est sujette a la kinesis, donc au metabole.

e Ousia, qui est akinetos (par définition) n'est pas sujette a la kinesis, ni au
metabole.

e Le metabole est possible entre enantia sous le méme genos.

e En termes d'étre les genos les plus élevés de 1'étre, nous pouvons les appeler
des catégories.

e Les enantia ne se trouvent que dans un hupokeimenon.

e Les enantia sont soumises a metabole sous quatre catégories . ousia, poion,

poson, topos.

2.3.5. Kinesis du point de vue des Catégories

Ayant ainsi identifi¢ les quatre catégories dans lesquelles le metabole est
possible, Aristote s'interroge également en fonction de quelles catégories la kinesis est

possible, afin de clarifier la distinction entre metabole et kinesis :

« Les catégories de 1'étre (koatnyopion) sont l'essence (ovoiq), la qualité
(modvtr), le lieu (tomw), l'action (moieiv) et la passion (mhoyew), la relation
(mpdg 1), la quantité (mood), etc. ; le mouvement présente donc nécessairement
trois cas : mouvement dans la qualité, mouvement dans la quantité, mouvement

dans le lieu. »°

Alors qu'Aristote énumere ici sept des dix catégories, il semble qu'il n'ait pas eu
besoin de mentionner les trois catégories restantes, a savoir les catégories de temps
(mote), de lieu (keioban) et de possession (£xewv), puisqu'il ne les associait pas déja a la
kinesis. Parmi celles mentionnées, les catégories ousia, poiein, paskhein et pros ti ne
contiennent pas de kinesis au sens propre, mais elles peuvent les contenir en tant que

kata sumbebekos.

Comme nous l'avons mentionné précédemment sous les rubriques « Metabole

% Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 a



99

en termes d'Ousia » et « Metabole en termes de catégories », Aristote considérait le
metabole possible dans quatre catégories, mais nous voyons maintenant qu'il a réduit
ce nombre a trois, poussant le metabole en termes d’ousia ou en termes de « fo ti »

hors de cette portée. Il I'explique brievement ainsi :

« Il n'y a pas de mouvement relativement a 1'essence (kat' ovciav), parce qu'il

n'y a rien qui soit le contraire de 1'essence®’ (10 un0&v eivar ovciq vavriov). »°8

En fait, cette question, c'est-a-dire pourquoi ousia ne peut pas avoir son
contraire, est expliquée dans les Catégories®. Chaque ousia appartient finalement a un
objet réel (t0d¢e t1). Il ne peut donc pas avoir d'opposé. Ainsi, par exemple, il ne peut
jamais y avoir une chose telle que I'opposé d'un homme ou d'un cheval (10 unogv

adTalig évavtiov eivar).

Par contre, cette situation, a savoir l'absence d'enantion, n'est pas seulement
valable pour 'ousia, on peut en dire autant de la quantité (poson). Par exemple, peu
(6Myw) peut étre 1'opposé de beaucoup (moAv) ou petit (Lkpd) grand (péya), mais si
on l'adapte aux mesures contemporaines, l'inverse de trois meétres ou de cing
kilogrammes ou, par exemple, du nombre dix n’existe pas. Aristote n'a pas attribué¢ de

kinesis a ousia, l'une des deux catégories sans enantion, mais il I'a attribuée a poson.

Tout comme aucun metabole ne peut étre 1ié¢ a 'ousia, il en est de méme pour
pros ti aussi, car lorsque 1'un des deux ¢1éments de la catégorie pros ti (relation) change,
l'autre perd sa validit¢é méme s'il ne change pas. Par exemple, si nous partons des
concepts de droite et de gauche, méme si celui de droite ne change pas du tout, sa
position d'étre a droite changera a la suite du changement de celui de gauche. Par
conséquent, les pros ti ne peuvent pas étre liés a un metabole indépendant. Comme
dans le cas de l'ousia, seul un metabole de type kata sumbebekos peut étre attribué a
cette catégorie. Voici comment la situation est décrite dans le texte : « dote kot

oLuPePnkog N Kivnoig avTdV ».

7 Traduction alternative : « I n'y en a pas pour la substance, parce qu'il n'y a rien de contraire a la
substance. »

%8 Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 a

9 Aristote, Les Catégories, V, 3b



100

Une fois que kinesis est ainsi rejeté pour ousia et pros ti, il en sera de méme pour
les catégories restantes, poiein et paskhein. Nous ne pouvons pas parler de la kinesis
d'un poiountos (agent) ou d'un paskhunthos (patient), car dans ces cas nous tombons
dans des incohérences telles que le mouvement du mouvement, 1'occurrence de
l'occurrence ou le changement de changement, c'est-a-dire que nous ouvrons la porte

aux séries infinies :

« Il n'y a pas davantage de mouvement dans les catégories de I'action et de la
souffrance (000¢ molodVTOC Kai mwhoyovtoc), ni dans le moteur et le mobile / (ou
« le mi ») (1] ktvodvtog kai ktvovpévov), parce qu'il n'y a pas de mouvement de
mouvement (Kivoemg Kivnoig), ni génération de génération (yevécemg YEVEDLS)

; en un mot, il n'y a pas changement de changement (puetaBoAfic petaBfoir). »'%0

2.3.6. Metabole par rapport a Metabole

Nous pouvons résumer ce qui a été dit ci-dessus comme suit. Aristote remet en
cause la condition de possibilité de la kinesis car il veut la positionner a sa juste place.
A cette fin, il étudie les catégories dans lesquelles la kinesis est réalisable et arrive a la

conclusion suivante :

e pote (temps)
e keisthai (position)

e ekhein (possessif)

Ces trois catégories ci-dessus n'ont rien a voir avec la kinesis de toute fagon,

donc ils ne peuvent pas étre le lieu de la kinesis.

Quant a la relation des quatre catégories suivantes avec kinesis, il faudrait dire

qu’il s’agit d’une relation kata sumbebekos :

100 Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 a



101

e ousia
e pros ti
® poiein

e paskhein

Reste donc a dire que la kinesis n’est possible que sous ces trois catégories :

® poietes
® poson

® pou

Voici comment Aristote explique pourquoi il ne peut y avoir de kinesis dans
poiein et paskhein : 1l n'est pas possible de prétendre qu'il y a du mouvement dans ces
catégories, et méme dans le moteur et le mi, car dire cela serait revendiquer le
mouvement du mouvement, ce qui est impossible. Il n'y a pas de mouvement du
mouvement ou de formation de la formation, car dans le sens le plus général il n'y a

pas de changement du changement.

Voila comment nous pouvons exprimer ce qui a été dit jusqu'ici avec un tableau :

CATEGORIES KINESIS RAISON

Pote (le temps) aucune

Keisthai (la position) aucune

Ekhein (la aucune

possession)

Ousia (l'essence) kata Il n’y a pas d’enantion
sumbebekos

Pros ti (1a relation) kata Chacun des termes gagne de
sumbebekos | validité en fonction de ’autre

Poiein (I'action) kata Changement du changement
sumbebekos | pas possible

Paskhein (la passion) kata Changement du changement




102

sumbebekos | pas possible
Poietes (la qualité) Oui
Poson (la quantité) Oui
Pou (le lieu) Oui

Suite a cette disposition décisive, Aristote propose quatre preuves différentes de
la raison pour laquelle le metabole du metabole, c'est-a-dire le changement du

changement, est impossible.

La premiére preuve :

Si la kinesis de la kinesis était possible, elle prendrait deux formes : soit a

l'intérieur d'un méme genos ou d'une méme catégorie ; ou dans des genos séparés.

Considérons un metabole dans la méme catégorie. Nous avons compté trois
catégories qui rendaient le metabole possible, ce sont poiein, poson et pou. Ici, lorsque
'hupokeimenon est exposé a un metabole dans le méme genos, par exemple, est-ce la
kinesis elle-méme, qui est exposée a des conditions telles que le réchauffement-
refroidissement, le déplacement ou la diminution-augmentation; ou serait-ce

'hupokeimenon ?

Essentiellement, tout metabole ne peut se produire que dans un hupokeimenon,
mais comme le metabole lui-méme ne peut pas étre un hupokeimenon, il ne peut pas 'y

avoir de metabole d'un metabole.
Ainsi, puisque la kinesis est un metabole, la kinesis ne peut pas avoir de kinesis.

En fait, cette question a déja été discutée, dés le début de 'analyse de la kinesis

dans la Métaphysique :

« Mais il n'y a pas de mouvement possible en dehors des choses (mwapd ta
mpdryporo) ; car le changement ne peut avoir lieu que dans les catégories de 1’Etre

(xotd Tag Tod dvtog Katnyopiag) ; et il n'y a rien de commun entre elles, pas plus



103

que le changement n'a lieu dans une seule et méme catégorie.!%! »102

Comme on peut le comprendre a partir du passage, la kinesis pour Aristote est
un sumbebekos, donc une existence autre que dans I’hupokeimenon ne peut étre
attribuée. En fin de compte, pour Aristote, la kinesis est un metabole, et chaque

metabole est contenu dans un hupokeimenon, n’étant pas lui-méme un hupokeimenon.

Si la kinesis de la kinesis était possible, une autre option serait d'étre entre des
genos séparés, ce qui signifie que nous devrions parler d'un metabole dun

hupokeimenon sous un genos vers un hupokeimenon sous un autre genos.

Par exemple, supposons qu'il y ait une transition d'un hupokeimenon malade a
un hupokeimenon convalescent. Sous I'hypothése de kinesis de kinesis, il faudrait que
le metabole soit de 'une des deux manieres : le premier serait le metabole d'étre en
bonne santé a tomber malade, et le second serait un metabole sur le chemin du retour

a la santé aprés avoir été¢ malade pour pouvoir parler du metabole de ce metabole.

En fin de compte, chaque kinesis est un metabole de quelque chose vers quelque
chose (ITdoa yap kivnolg €€ dAhov €ig GAAo €oti petaPoArn), et donc nécessite un
hupokeimenon. Par conséquent, par mouvement, nous n'entendons pas sa conclusion,
son état achevé ou sa forme finale, mais plutdt une orientation, un mouvement vers
lui, une direction. Aller de quelque chose a quelque chose s'appelle mouvement, mais

I'état a destination n'est plus mouvement.

Ceci est également vrai pour la genesis et la phthora, c'est-a-dire qu'il faut parler
d'un métabole de quelque chose a quelque chose (de ceci a cela) également en termes
de genesis et de phthora, a la différence que quand on dit kinesis on parle d'un métabole
entre enantions, En se référant a la genése ou a la phthora, cependant, I'opposition doit

étre énoncée sur les antikeimenons, et non sur les enantions. Cela signifie que le

191 Traduction alternative : « Parmi les étres, les uns sont en acte seulement, les autres seulement en
puissance, d'autres en puissance et en acte tout a la fois ; il y a enfin I'étre proprement dit, I'étre sous le
rapport de la quantité, et sous le rapport des autres catégories. Quant au mouvement, il n'existe pas en
dehors des choses : c'est toujours relativement a quelqu'un des points de vue de 1'étre qui s'opére le
changement. Et le changement différe non-seulement selon les différentes catégories, mais encore
dans la méme catégorie. »

102 Aristote, La Métaphysique, K, 9, 1065 b.



104

processus que nous appelons métabole de métabole n'est possible qu'en tant que kata
sumbebekos, par exemple, la transition du souvenir a l'oubli peut étre considérée
comme dans l'exemple de la maladie et de la santé. L’ hupokeimenon, porteur de 1'oubli
ou de la maladie, est sujet au métabole sur le chemin du retour vers la mémoire ou la

santé.

En fin de compte chaque kinése de quelque chose a quelque chose métabole est
(ITaoca yap kivnoig €€ dAAov gig GALo €oti petafoAr)), donc hupokeimenon a besoin.
Pour cette raison, un mouvement n'est pas la fin de ce mouvement, sa forme finie, sa
forme compléte, mais un mouvement vers lui, une direction. Aller de quelque chose a

quelque chose s'appelle mouvement, mais 1'état a destination n'est plus mouvement.

La seconde preuve :

Conformément au point précédent, si nous faisons allusion a une genese de la
genese ou a un métabole de métabole, nous décrivons un cycle sans fin dont nous
devons reconnaitre qu'il ne finira jamais (€ig dnelpov). De plus, dans ce cas, ce qui a
été dit pour l'un des couples en question s'appliquerait également a l'autre (Avaykn on
Kol TNV TpoTépav, €l 1] VoTEPA), car ce qui est avant pour 1'un sera apres pour 'autre.
En d'autres termes, si nous parlons de métabole de premier et de second ordre lorsque
nous disons métabole de métabole, il ne nous est pas possible de savoir lequel appeler
premier et lequel second, car le métabole que nous appelons le premier sera le second
par rapport a celui qui le précede, et celui que nous appelons le second sera le premier

par rapport a celui qui le suit :

« Si le changement postérieur a lieu, de toute nécessité celui qui est antérieur a
lieu lui-méme dans cette supposition. Admettons, par exemple, que le devenir,
absolument parlant (amAf] yéveoig), devenait dans une certaine circonstance ;
alors aussi cela devenait, qui devenait absolument parlant. Par conséquent, ce
qui devenait absolument parlant (0 yryvépevov ani®dq), n'existait point encore ;

ce qui existe, c'est ce qui devient quelque chose, ou ce qui déja est devenu



105

quelque chose. Or, cela méme qui devenait, absolument parlant, devenait aussi
dans une certaine circonstance, devenait quelque chose ; pourquoi donc

n'existait-il point encore 2193 »104

Or, il n'y a pas de premier dans la série infinie (o0k &€oTt Tt TpdTOV), il ne peut
donc pas y avoir de second qui puisse étre relié a ce premier, un troisiéme qui puisse
lui étre relié, etc. Par conséquent, il n'est pas possible que quoi que ce soit émerge,

bouge ou change dans une série sans le premier. Ainsi parler de la genese de la genése,

c'est ne parler de rien.

La troisiéme preuve :

Si nous devons accepter la kinésis de la kinésis, nous devons accepter que la
méme chose est a la fois dans les mouvements d'opposition et en méme temps inactive
pendant le mouvement. En tant que tel, cela est impossible en termes de contraste et

d'absurdité qu'il contient.

Par contre, il faut dire la méme chose pour genesis et phthora. Ce qui est soumis
a la génération doit aussi 1’étre a la corruption. Mais si on parle de la genesis de la
genesis, alors la genesis de celle-ci (genesis de la genesis) devra elle aussi disparaitre,
c'est-a-dire subir la phthora. Sinon, il faudrait parler de la genesis de la genesis de la
genesis. Mais ce raisonnement contient une telle contradiction que genesis et phthora
sont opposés 'une a 'autre et ne peuvent pas étre dans la méme chose en méme temps.
Donc quelque chose qui passe de l'inexistence a l'existence (I’engendré / ce qui se
produit / ce qui devient / ce qui vient de naitre) (10 yryvouevov) disparaitrait au moment

méme ou il entrerait a 1’existence.

Il n'est pas possible que ce qui est venu a l'existence cesse d'exister méme

103 Traduction alternative : « Mais ce serait se perdre dans 'infini s'il y avait changement de
changement, production de production. Quand un mouvement ultérieur a lieu, il faut nécessairement
que le mouvement antérieur ait eu lieu aussi. Par exemple, si une production absolue a eu lieu de
quelque fagon que ce soit, I'étre qui devient d'une manicre absolue s'est produit ; et par conséquent, si
I'étre qui devient d'une maniére absolue n'était pas encore, il était du moins quelque chose qui se
produisait, ou qui était antérieurement produit. Or, si ce dernier €tre venait a se produire, c'est que ce
qui se produisait alors existait déja auparavant. »

104 Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 a, b



106

pendant une fraction de seconde avant qu'il ne soit venu a l'existence, car ce qui n'est
pas encore venu a l'existence ne peut pas périr, et pour périr, il doit d'abord étre venu
dans l'existence; il ne peut pas non plus retourner a la non-existence une fois qu'il est
venu a l'existence, car une fois venu a l'existence, il sort de 1’état de genesis et n'est
plus un gignomenon (devenir) (yryvopevov), et il est désormais un gegonos (un fait)
(yeyovdc) des le moment ou il est venu a l'existence. Autrement dit, s'il retourne dans
le néant apres avoir recu I’existence, c'est donc le gegonos, et non le gignomenon, qui
retourne dans la non-existence, sa relation avec la genése ayant été coupée. Dans ce
cas, le gignomenon devrait disparaitre dés que le processus de genése est terminé, c'est-

a-dire revenir a l'inexistence des qu'il entre dans l'existence, ce qui est absurde :

« On sait encore que c'est la méme chose qui a un certain mouvement, qui peut
avoir le mouvement contraire et méme le repos ; et encore la génération et la
destruction. Par conséquent ce qui devient, au moment méme ou il devient, périt
aussi en devenant ; car ce n'est ni avant méme qu'il ne devienne, qu'il peut périr,

ni aussitot aprés puisque ce qui périt doit préalablement exister. »!%

La quatriéme preuve :

De méme que nous disons que ce qui est sujet a 1'alloiosis (10 dAAOI®TOV) est
soit un corps, soit une ame (cdpa §j yoyn), de méme il doit y avoir un matériau (9VAn)
pour ce qui est sujet a la genése (t0 yryvopevov). Donc, si on parle de la kinesis de la
kinesis, 1'orientation de cette hule devra également étre vers la kinesis. 1l faut donc dire
qu'une hule dans l'état de kinesis va a nouveau vers un kinesis, ce qui serait
contradictoire. En définitive, ce que nous appelons kinesis, c'est le passage d'un
hupokeimenon de tel ou tel a tel état, mais si I'on parle de la kinesis de la kinesis, il faut
que ce soit elle-méme, c'est-a-dire la kinesis, vers laquelle la kinesis est dirigée.
Cependant, de méme que le but de I'apprentissage (na6noic) n'est pas I'apprentissage
mais l'épistéme a atteindre, de méme le but de la kinésis ne peut étre la kinésis, ni le

but de la geneése ne peut étre la genése :

« Il faut, de plus, qu'il y ait une matiére pour ce qui se produit et pour ce qui

105 Aristote, Physique V, 3,226 a



107

change. Quelle sera donc cette mati¢re ? Et de méme que ce qui s'altére est, ou
un corps, ou une ame, de méme la chose qui se produit ici sera-t-elle un
mouvement ou une production ? Quel est le point ou tend le mouvement ? Car il
faut que le mouvement de telle chose, partant de tel point pour se diriger vers tel

autre point, soit quelque chose et ne soit pas le mouvement. »!%

Le résultat est que puisque le metabole ne peut pas avoir de metabole, la kinesis
de la kinesis n'est pas non plus possible, il nous est donc possible de voir le metabole
uniquement dans poion, poson et pou (Kotd TO TOWV Kol TOGOV koi tOmoV), car

'opposition (évavtimoig) n’est possible que dans chacune de ces catégories.

106 Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 b.



108

2.3.7. Metabole par rapport a hupokeimenon

Sur ces bases, Aristote analyse quatre types de metabole possibles en termes
d'hupokeimenon'®’. En d'autres termes, la liste ci-dessus est incompléte a cet égard, le

résultat de cette analyse devrait étre ajouté a la fin de la liste.

Aristote, qui divise le metabole en quatre en termes d'enantion, semble d'abord
le diviser en quatre en termes d'hupokeimenon aussi, puis en accepte trois et en rejette

un. Son raisonnement a ce sujet se déroule comme suit :

Tout metabole (du mot grec peta - fdAho signifiant apporter au-dela), comme
son nom l'indique, signifie le passage d'un état a un autre (de ceci a cela) (£x Twvog €ig
11). On peut déduire de ce récit que le metabole met nécessairement 1'accent sur une
situation d'antériorité-postériorité. Parce que le passage de quelque chose d'un état a
un autre indique I'état précédent et I'état suivant. Puisque le sujet du metabole est un

hupokeimenon'%, alors nous avons quatre options :

le metabole se produira soit : d'un hupokeimenon a un autre hupokeimenon a
nouveau ; soit d'un hupokeimenon a un non-hupokeimenon ; soit dun non
hupokeimenon a un hupokeimenon; ou, enfin, d'un non-hupokeimenon a un autre non-

hupokeimenon.

Nous pouvons le paraphraser ainsi :

e D'un sujet vers un sujet (&£ dmokeéEVOL €ic VTTOKEIPEVOV)

Par exemple, que laid devienne beau

¢ D'un sujet vers un non-sujet (€€ VTOKEWEVOV €1g U1| VTOKEIUEVOV)

Par exemple, que laid devienne non-laid

107 Aristote, Physique V, 2, 225a

108 Aristote a également déclaré ce qu'il comprenait de hupokeimenon dans ce contexte avec la phrase
suivante : « J'entends d'ailleurs par sujet (bmoxeipevov) ce qui est indiqué par I'affirmation
(xatdopaoig). » (Aristote, Physique V, 11, 225 a)



109

¢ D'un non-sujet vers un sujet (€k U1 DTOKEWEVOL €1 DTOKEILEVOV)

Par exemple, que le non-laid devienne laid

¢ D'un non-sujet vers un non-sujet (€& p VTOKEWEVOL €ig 1] DTOKEILEVOV)

Par exemple, que le non-laid devienne un autre non-laid

Le dernier de ces quatre metaboles sera rejeté, puisqu’il n'est pas possible de
parler d'un vrai metabole de me hupokeimenon & me hupokeimenon. Auparavant, la
régle du metabole était fixée en termes d'enantion, alors que cette dernicre option n'est
pas en mesure d'exprimer une quelconque antithése (dvtifeoic), car il n'y a ni enantion
ni apparence opposée / négation (dndeacig). Nous devons donc supprimer la dernicre

option de la liste, laissant trois possibilités.

Eliminant ainsi la quatriéme option, Aristote poursuit son raisonnement jusqu'a

ce qu'il ne reste que la premiere option.

La troisieéme option, c'est-a-dire un metabole du non-sujet au sujet, est en fait un
metabole du non-étre a I'étre, donc c'est en fait la genese. S'il s'agit d'un passage de
quelque chose qui n'était rien a quelque chose qui est, c'est la genesis haplos (yéveoig
amA®dc), c'est-a-dire la genése au sens absolu, car elle marque le passage de
l'inexistence a l'existence. Ici on ne peut pas dire que quelque chose est devenu ceci ou
cela, mais seulement qu'il est, ou qu'il est né de 1'absence. Mais, par exemple, le non-
blanc étant blanc (ék ur Agvkod €ig Agvukov) n'est pas une genese en termes absolus,
mais une genese en termes de poion, c'est-a-dire que puisque ce qui surgit est de la

blancheur, c'est la genése de la blancheur dont il s’agit.

Quant a un metabole du type de la deuxieéme option, on devrait dire qu’il s’agit
de phthora. De méme, s'il s'agit ici de I'annihilation absolue (ék tfig 00ciag €ig TO un
givar), alors c'est haplos phthora. Cependant, si nous parlons de la négation d'une
qualité, telle que la chose blanche n’est plus blanche (&vtikeévny dnoépactv), alors
nous parlons d'une phthora dans un sens partiel, pas absolu, comme on 1’a dit pour la

genese.

Le metabole dans la premiére option est metabole au sens de pathos, c'est-a-dire



110

qu'il est li¢ a 1'acceptation de poietes par un hypokeimenon.

A ce stade, il faudra s'interroger sur la relation entre metabole et kinesis. Le
metabole est en tout cas 1ié a la kinesis, puisqu'il s'agit d'un passage de ceci a cela (8«
Tvog €ic Tt), c'est-a-dire un passage, une orientation d'un enantion ou metaksu a un
autre. Par conséquent, il est nécessaire de chercher des réponses aux questions de
savoir si chaque metabole est kinesis ou chaque kinesis est metabole, car si nous
répondons oui a ces deux questions, c'est-a-dire si nous disons chaque kinesis est
metabole et chaque metabole est kinesis, alors nous devons conclure que la kinesis et
le metabole sont une seule et méme chose. Si nous pouvons dire qu'il n'y a pas de
différence entre eux, nous devrions dire qu'ils peuvent étre utilisés de manicre

interchangeable dans tous les cas.

En fait, la question de savoir si le metabole et la kinesis sont les mémes ou pas,
est une question a laquelle Aristote a déja répondu, « pour le moment ». Commentant
la question du topos et du khronos dans Physique IV, Aristote dit que khronos n'est pas
une kinesis, de plus, il ne fait aucune différence (pour l'instant) entre la kinesis et la

genesis, donc khronos ne peut pas étre dans une genesis :

« Mais comme le temps semble étre avant tout, un mouvement et un changement
d'une certaine espéce, c'est 1la ce qu'il faut étudier. Le mouvement et le
changement de chaque chose est ou exclusivement dans la chose qui change, ou
bien dans le lieu ou se trouve la chose qui change et se meut. Mais le temps est
¢gal et par tout et pour tout, sans exception. Ajoutons que tout changement, tout
mouvement est ou plus rapide ou plus lent ; mais le temps n'est ni 'un ni 'autre.
Le lent et le rapide se déterminent par le temps écoulé ; rapide, c'est ce qui fait
un grand mouvement en peu de temps ; lent, c'est ce qui fait un faible mouvement
en beaucoup de temps. Mais le temps ne se mesure et ne se détermine pas par le
temps, ni en quantité ni en qualité. Ceci suffit pour faire voir clairement que le
temps n'est pas un mouvement. D'ailleurs nous ne mettons pour le moment

aucune différence entre ces deux mots de Mouvement ou de Changement. »!%

109 Aristote, Physique IV, 218 b.



111

Quand Aristote dit dans le passage ci-dessus que le khronos est d’une certaine
espece kinesis et métabole, il veut en fait y apporter une restriction. Car si on ne
restreignait pas le khronos a une sorte de kinesis ou de métabole mais qu'on le voyait
comme lui-méme, on commettrait l'erreur des « certains » (probablement Platon et

Pythagoriciens) critiqués juste au-dessus du passage :

« Les uns ont prétendu que le temps est le mouvement de 1'univers (10D diov

kivnow) ; les autres en ont fait la sphére méme du monde (c@aipav avtiv) »!1°.

D'apres le témoignage d'Aristote, ceux qui tenaient cette opinion, c'est-a-dire
ceux qui pensaient que le khronos et la sphére céleste elle-méme (10D 6Aov caipa)
ne faisaient qu'un, raisonnaient comme suit : « foutes choses, sans aucune exception,
sont dans le temps, et qu'elles sont toutes aussi dans la sphere universelle ». Aristote

dit qu'il trouve cette affirmation trop naive et qu'il n'a méme pas besoin de 'examiner.
q p q p

Afin de nous assurer qu'il n'y a pas de différence entre kinesis et metabole en
analysant si le khronos est une kinesis ou non, nous devons examiner si chaque

metabole est kinesis et si chaque kinesis est un metabole.

2.3.8. Metabole par rapport a kinesis

Apres avoir dit que metabole et kinesis ne peuvent étre distingués 1'un de I'autre
dans Physique IV, Aristote consacre la Physique V a la question du metabole, et revient
¢galement sur le méme sujet dans Métaphysique K. Alors qu'il disait qu'il ne faisait
pas de distinction entre metabole et kinesis en Physique 1V, il disait que cette similitude
n’était que temporaire. Il est impossible de déterminer a partir du texte si I'expression
« en termes de temps » fait référence aux jours et aux nuits dans le contexte de 1'étude
de khronos, ou si elle signifie simplement « temporaire » et n'est applicable que pour
le livre ou la section en question. Cependant, il est possible de dire que la théorie de la
kinesis est au centre de I’ceuvre appelé la Physique, et que toutes les parties restantes
sont formées et fagconnées autour de ce sujet central. Voici ce qu’Aristote en dit en

quelques mots :

119 Aristote, Physique IV, 218 b.



112

Le metabole est possible de trois manieres. Tout d'abord, on peut parler d'un
changement dans la fagon de marcher d'un musicien. En d'autres termes, le travail de
musicien n'a rien a voir avec la marche ; pour étre musicien, il faut faire de la musique.
Cependant, cette personne peut aussi bien marcher que faire de la musique. Cela
n'empéche ni ne contribue a ce qu'il devienne musicien. Ainsi, la marche n'est qu'une
condition secondaire en termes de musicalité, il y a donc ici un metabole kata

sumbebekos (katd cuppepnkog).

En dehors de cela, nous pouvons également parler d’un metabole partiel, ce qui
signifie un changement dans I'une des parties qui composent l'intégrité¢ de quelque
chose. Par exemple, lorsque nous disons que 1'ceil d'un homme qui a mal a I'eeil a guéri,
nous disons « ['homme est guéri ». Le changement a eu lieu a travers une partie d'un
tout, ce qui signifie kata meros (katd pépog). Puisque nous avons étendu le metabole
a la totalité a travers une partie, nous pouvons en quelque sorte parler de metabole
haplos, ou nous pouvons voir ce type de metabole comme une sorte de kata

sumbebekos en termes de kata meros.

Enfin, on peut dire que quelque chose peut agir en fonction de son propre
mouvement et dans son ensemble (a0td kveicBor mpdtov), non comme un kata
sumbebekos comme dans le premier exemple, c'est-a-dire sans dépendre d'autre chose,
ni comme un kata meros comme dans le deuxiéme exemple. Nous l'appelons mobile
en soi (aTo Kivntov) parce qu'il est en lui-méme et pour lui-méme, indépendant des

parties (meros) ou des qualités (poietes) de la kinesis qu'il contient.

Pour tous les types de déplacement il faut mentionner un autre mobile en soi
(o010 KvynTov). Par exemple, on parle d'une différenciation dans le cas de 1'alloiosis,
c'est-a-dire dans le cas d'un métabole d’hupokeimenon a hupokeimenon, comme

lorsque le patient est guéri ou que quelque chose de froid se réchauffe.

Nous trouvons plus de détails sur ce qui est décrit ici dans les Catégories : par
tous les types de mouvement, nous entendons génération et corruption, augmentation
et diminution, métamorphose et déplacement. On peut se demander si l'altération

(métamorphose) (alloiosis) est un mouvement distinct ou pas, mais aprés une courte



113

évaluation, il s’avére que chacun, y compris la métamorphose, est un mouvement

distinct :

« § 1. On distingue six especes (€i01) de mouvement : naissance (yéveoiq),
destruction (@Bopd), accroissement (adEnoig), décroissement (pelwoig),

modification (dALoiwoic), déplacement dans le lieu (kotd TOmOV).

§ 2. Evidemment tous ces mouvements différent entre eux : la naissance n'est
pas la destruction ; 1'accroissement n'est pas le décroissement, non plus que le

déplacement, et ainsi du reste.

§ 3. Quant a la modification, on peut demander s'il n'est pas toujours nécessaire

que ce qui est modifié le soit selon un des autres mouvements.

§ 4. Mais cette supposition n'est pas juste (ovk aAn0ég). Dans toutes nos
sensations (mwévta & mdOn), ou du moins dans la plupart, il arrive que nous
sommes modifiés sans qu'aucun autre mouvement ne vienne nous affecter. 11
n'est pas nécessaire, en effet, que ce qui est mil (Kivobpevov) par une sensation
(xotd maBog) s'accroisse ou diminue, ni qu’il n’éprouve aucun des autres
mouvements. Ainsi donc la modification est bien réellement un mouvement
d'espece différente (£1épa) de toutes les autres. Si elle n'était qu'un mouvement
de méme nature, il faudrait que sur-le-champ la chose modifiée s'accriit ou

diminuat, ou éprouvat un des autres mouvements ; or, il n'en est rien. »!!!

En fin de compte, 1'alloiosis signifie une kinesis en termes de pathos, c'est-a-dire
qu'elle reléve du poion. Ainsi, alors qu'il est sujet a metabole en termes de poietes, il
n'y a pas de metabole en termes de fopos ou de poson. A cet égard, 1'alloiosis est un
mouvement en soi (kath'auto), comme les autres énumérés ci-dessus (genesis, phthora,

auksesis, meiosis (phthisis), phora).

En revanche, tout mouvement exige nécessairement un premier moteur (Kwvodv
np®dtov). Ce qu'Aristote entend ici par premier moteur, ce n'est pas le premier moteur

de l'univers, mais le principe, c'est-a-dire la cause du mouvement, indépendamment de

1 Aristote, Les Catégories, 16



114

ses conséquences. Pour que le mouvement se produise, il faut qu’il y ait, outre le
moteur, quelque chose qui acceptera le mouvement (kivodpevov), un temps dans lequel
cette chose se déplacera (dv @ ¥povm), et une trajectoire que nous pouvons appeler de
cette chose-ci a cette chose-la (££ o0 kai &ig 8), c'est-a-dire un point de départ et une

destination, ou en d'autres termes, son felos.

Le kinoun mentionné ici, c'est-a-dire le premier en termes de kinesis et celui
ayant son propre mouvement (§ott 6¢ 11 0 kaf' abTO TpdTOV KIveltar), ce mobile en soi
(a0T’O Kvnn kveiton), subira les mémes trois distinctions faites metabole. C'est-a-dire
qu'il peut étre secondaire (kata sumbebekos), partiel (kata meros) ou primordialement

en soi (kof' avTd TPATOV).

« Soient, par exemple, le bois, le chaud et le froid. De ces trois termes, 1'un
désigne l'objet, I'autre désigne I'état ou il tend, et le dernier 1'état d'ou il part. C'est
¢videmment dans le bois qu'est le mouvement, et non point dans sa forme ; car
la forme ne donne ni ne regoit le mouvement, non plus que le lieu ou la quantité
ne le regoivent ni ne le donnent. Mais il y a 1a un moteur, un mobile et un état
vers lequel le mobile est mu ; or, c'est I'état vers lequel tend le mouvement qui
décide du nom donné au changement bien plutdt que 1'état d'ou le mouvement
est parti!!?. Voila comment la destruction des choses est leur changement en non-
étre, bien que la chose détruite ne puisse changer qu'en venant de I’Etre ; et la
génération est un changement vers 1'étre, bien que ce soit du non-étre qu'elle

parte. »!'!3

Avec l'exemple du morceau de bois qui se chauffe ici, le point d'Aristote est le
suivant : passer du froid au chaud est une kinesis du point de vue du bois (1] o1 kivnoig
ofjAov 81t &v t@® EOA®). En fait, puisque la kinesis en question est une alloiosis sans
phora, c'est un metabole. La froideur et la chaleur sont les points de départ et d'arrivée
du morceau de bois, c'est-a-dire son eidos. La kinesis (ou metabole en termes d'

alloiosis) n'est pas ici dans 1'eidos (ovx &v 1@ €10¢t).

112 Traduction alternative : « C’est en effet plutdt d’aprés ce vers quoi que d’aprés ce a partir de quoi
la chose est mue qu’on nomme le changement ; ¢’est pourquoi la corruption aussi est un mouvement
vers le non-étant, pourtant ce qui se corrompt change aussi a partir d’un étant ; et la génération change
vers un €tant, pourtant aussi a partir d’un non-étant. »

113 Aristote, Physique V, 1224 b.



115

Pierre Pellegrin explique ce probléme comme suit dans une note de bas de page

de sa traduction de Physique :

« €10m et maOn désignent des déterminations formelles, les unes essentielles, les
autres accidentelles : I’ame, qui est €ido¢ du vivant, la chaleur, qui est mé0og du

bois, ne subissent pas de changement. »!'!*

L'exemple donné dans la Métaphysique sur le méme sujet est similaire :

« Les formes (€10n), les modifications (wé0On), les lieux (t6moc), qui sont la fin
du mouvement des étres qui se meuvent, sont immobiles (dkivntd) : ainsi la
science (émotun), la chaleur (Beppoc). Ce n'est pas la chaleur (Beppdg) qui

est un mouvement, c'est I'échauffement (0éppavoig). »!13

Un kinoumenon en état de kinesis tend vers les eidos, pathos et topos. Mais ce
vers quoi on se dirige est immobile. Apres tout, la raison pour laquelle thermotes ou
episteme sont congus comme akineton est que les pathos ne sont pas des kinesis, au
contraire, ils doivent étre comptés comme des eremia (repos), puisqu'ils sont la
destination de la kinesis, a savoir le telos. En d'autres termes, bien que toujours dans
la catégorie des poion, il serait plus juste de les voir comme des hexis, car ils peuvent
étre considérés comme des états permanents résultant d'un metabole, au lieu de les voir
comme consistant en pathos, c'est-a-dire, une simple exposition. Par conséquent, la
kinesis du morceau de bois chauffé est le chauffage, pas la température. La température
est 1'état de la piece de bois chauffée. De méme, dans quelque chose qui devient blanc,
la kinesis n'est pas la blancheur, mais le blanchissement. La différence est que lorsque
nous disons blancheur, nous parlons d'un état achevé, et lorsque nous disons
blanchissement, nous parlons d'une action en cours, incompléte. Dans le cas du
blanchissement, il n'y a plus d'état qui continue, tandis que dans le cas de la blancheur

il n'y a plus d'action.

La situation est similaire pour 1'épistéme, la mathesis est une kinesis, 1'épistéme

114 Aristote, Physique V, 1, 224 b, note de bas de page,, trad. Pierre Pellegrin, GF Flammarion, édition
revue 2002
115 Aristote, La Métaphysique, K, 11, 1067 b



116

est le point d'eremia (repos) que l'esprit atteint a la fin de ce processus. Sinon, si I'on
imagine que ce vers quoi la kinesis est dirigée n'est pas akineton, il faudrait en conclure
que ce n'est pas la kinesis elle-méme, puisque le metabole est dirigé vers la kinesis. Le
pathos de la blancheur lui-méme ne peut donc pas étre une kinesis, c'est I'état vers
lequel se dirige la kinesis, a savoir 'hexis. Dans la Physique, ce sujet est débattu comme

suit :

« Quant aux formes, aux affections et au lieu vers lequel se meuvent toutes les
choses qui se meuvent, ils sont immobiles, comme, par exemple, la science ou
la chaleur. Toutefois on peut se poser cette question : Si les affections des choses
sont des mouvements, et si la blancheur est une affection, il pourrait donc y avoir
un changement qui tendrait au mouvement. A cela il faut peut-&tre répondre que
ce n'est pas la blancheur elle-méme qui est un mouvement, mais que c'est le

blanchissement. »!'1©

Poursuivant son affirmation selon laquelle la genesis ne peut pas étre une kinesis

17 ¢’est-a-dire du non-étre, Aristote affirmera qu'il

puisque genesis contenant du me on
en va de méme pour la phthora''®, car 1'opposé de kinesis doit étre & nouveau kinesis
ou eremia, alors que phthora est I'opposé de genesis, pas de kinesis, donc 1'opposé de
me kinesis ne serait pas kinesis, ce serait encore me kinesis, donc ni la genesis ni la
phthora ne peuvent étre appelées kinesis. Cependant, cela n’est que vrai pour la haplos

kinesis, son analyse de kata sumbebekos est différente.

« Ce n'est qu'accidentellement (kotd copPepnrog), sans nul doute, que le non-

étre devient ; il est vrai de dire cependant que le non-Etre est le fond de ce qui

119

devient, dans le sens propre de cette expression'!®. De méme pour le repos'?’.

»121

116 Aristote, Physique V, 1,224 b

117 « Par suite, et si cela est vrai, il devient impossible aussi de dire que la génération soit un
mouvement, puisque c'est le Non-Etre qui s'engendre et devient » (Mét. 1067 b)

118 « La destruction n'est pas davantage un mouvement ; car le contraire d'un mouvement, c'est un
autre mouvement ou le repos, tandis que la destruction est le contraire de la génération. » (Mét. 1067
b)
19« drdpyer 1O pr| Ov kotd ToD Yryvouévov amAde »

120 Traduction alternative : « Mais si le plus souvent le Non-Etre ne devient qu'accidentellement, il
n'en est pas moins exact de dire que le Non-Etre s'applique & ce qui devient d'une maniére absolue. On
peut faire les mémes observations concernant le repos du Non-Etre. »

121 Aristote, La Métaphysique, K, 11, 1067 b



117

Plus loin dans le passage, en utilisant un exemple similaire a 1'exemple de
blancheur ci-dessus, il indique lequel des types de métaboles contient réellement de la

kinesis :

« Puisque tout mouvement est un changement ; puisque, des trois changements
que nous avons énumérés, le changement par la production et le changement par
la destruction (katd yéveow koai @Bopav) ne sont pas des mouvements, bien
qu'elles soient le passage du contraire au contraire (kat' dvtipacw), il n'y a, de
toute nécessité, qu'un seul changement véritable, c'est celui du sujet en un sujet
(8§ vmoxewévov eic vmokeipevov). Les sujets sont, ou contraires, ou
intermédiaires (fj évavtio fj peta&d). La privation (otépnoic) est le contraire du
sujet ; et quelquefois c'est une expression affirmative (kataedocet) qui désigne la

privation, comme dans ces exemples : nu, édenté, noir. »'?2

Les exemples varient de temps en temps, mais I'emphase est la méme : on peut
dire que le mot "nu" (youvog) a une kataphasis (affirmation), de sorte que dans la
structure du mot il n'y a aucune référence a la version niée d'une autre conception,
cependant, il se référe toujours a une stérésis (manque) en termes de sens qu'il contient,
car il n'est pas possible de penser le concept de nu sans considérer le concept de « vétu
». Dans le concept de noir (uélag), il n'y a pas de référence a son contraire, cependant
il n'y a pas non plus de stérésis, car « édenté » est possible en enlevant les dents, et «
nu » est possible en enlevant les vétements, mais pour « noir », supprimer la blancheur
ne suffit pas. Bien que le noir (uéhag) soit une enantion pour le blanc (Agvkog), cela
n'est pas spécifi¢ dans son concept. Cependant, la situation est différente dans le
concept de « édenté », encore une fois l'accent est mis sur un état de stérésis, mais cela
ressort déja de la formation du mot : il est clair que le mot « édenté » (vwddg) vient de

« dent » (0500¢).

En fin de compte, chaque kinesis est un metabole, mais tous les metabole ne sont
pas des kinesis. Apres ces déterminations, Aristote déclare que tous les types de

metabole ne peuvent pas étre considérés comme des /haplos et que certains d'entre eux

122 Aristote, La Métaphysique, K, 11, 1067 b



118

sont subordonnés, a savoir des kata sumbebekos, et que les metabole qui ne sont pas
des kata sumbebekos ne sont possibles que parmi les enantions et les metaxu. La
section de la Métaphysique traitant de ce sujet est presque applicable a la discussion

complete sur la kinesis et est presque identique au passage de la Physique :

« Ainsi, l'objet qui est soumis au changement change en passant d'un sujet a un
sujet, de ce qui n'est pas sujet a ce qui n'est pas sujet non plus, de ce qui n'est pas
sujet & ce qui est sujet, et enfin de ce qui est sujet a ce qui n'est pas sujet. Le sujet
que je veux indiquer ici, c'est ce qui est exprimé par 'affirmation. Il en résulte
qu'il n'y a nécessairement que trois changements possibles, parce qu'il ne peut
pas y avoir changement de ce qui n'est pas sujet a ce qui n'est pas sujet ; car alors
il n'y a 13, ni contraire, ni contradiction, puisqu'il n'y a pas lieu a une opposition
quelconque. Le changement de ce qui n'est pas sujet en un sujet contradictoire
est une génération absolue, si le changement est absolu ; partielle, si le
changement est partiel. Le changement d'un sujet en ce qui n'est pas sujet, est
une destruction absolue, si le changement est absolu ; partielle, si le changement

est partiel. »!2

Si nous devons nous rappeler la dernieére chose que nous avons dite a propos du
metabole en termes de hupokeimenon, nous avons dit que nous pouvons diviser le
metabole en quatre en termes de hupokeimenon, le dernier d'entre eux (de me
hupokeimenon a me hupokeimenon) ne peut pas étre compté comme un metabole car
il ne contient pas d'enantion, il peut donc y avoir trois types de metabole. Le premier
d'entre eux, de hupokeimenon a hupokeimenon, était metabole en termes de pathos ; le
second, c'est-a-dire de hupokeimenon a me hupokeimenon, était phthora, car c'était un
passage de l'existence a la non-existence; et la troisieme, c'est-a-dire de me
hupokeimenon a hupokeimenon, était une genesis puisqu'elle était un passage du non-
étre a I'étre. C'était la position dans laquelle nous nous trouvions avant d'examiner si

chaque metabole est ou non une kinesis.

A ce stade, Aristote passe en revue les deuxiéme et troisiéme type de metabole.
Nous avions dit que 'une d'elles était genesis parce qu'elle va de la non-existence a

l'existence, et l'autre était phthora parce qu'elle va de I'existence a la non-existence.

123 Aristote, La Métaphysique, K 11, 1067 b



119

Dans les deux cas, l'inclusion de I'absence (un 6v) dans le processus nécessite
une réévaluation du point de vue de la kinesis, car le « mouvement de l'inexistant »
semble contradictoire. L'absence d'un des deux enantion ou metaxu nécessaires pour
fournir la condition de possibilité du metabole, oblige a reformuler le principe « de
ceci a cela » en « du néant a cela » dans le cas d'une genesis ; et comme « de ceci au
néant », dans le cas d’une phthora. Pour examiner si cela est possible, Aristote ouvre

d'abord le concept de « me on » :

« Le non-étre peut s'entendre d'ailleurs de plusieurs fagons. Mais il ne peut y
avoir de mouvement ni pour le non-étre qui est exprimé par composition ou par
division (kotd ovvBeowv 1} dwaipeswv), ni pour ce qui est en simple puissance
(koTd dOvapy), c'est-a-dire I'opposé de 1'étre qui existe réellement et absolument

en acte (GmA®C kat' gvépysiav). » !

Ici, l'expression « par composition (kata sunthesin) ou par division (kata
diairesin) » désigne l'union ou la séparation du prédicat et du sujet, si l'on suit
l'interprétation de Simplicius, c'est-a-dire qu’il s’agit d’un me on en termes d ' « erreur
». Lorsque nous combinons un poietes avec un hupokeimenon n'ayant rien en commun,
ou lorsque nous séparons un poietes dun hupokeimenon qui devraient étre combinés,
nous commettons une « erreur », et cette fausse affirmation ou négation tombe dans la
catégorie du me on. Par exemple, lorsque nous disons « unicorne », suivant l'exemple
de Simplicius'?®, nous attribuons un attribut a un hupokeimenon qui n'en a pas, faisant

ainsi une sunthesis erronée.

La proposition erronée par diairesis est tout le contraire. Par exemple, quand on
parle de « Socrate qui n'est pas philosophe », on enléve un attribut d'un hupokeimenon
qui aurait di lui appartenir, et I'erreur se reproduit. Apres tout, il n'y a pas de « licorne
», puisque le cheval n'a pas de cornes, cette proposition entre donc dans la catégorie
de me on. Et dans l'autre exemple, puisque Socrate est philosophe, il n'y a pas de
Socrate non-philosophe, et encore une fois la proposition tombe dans la catégorie de

me on. La condition de l'erreur est donc que le lien entre le sujet et le prédicat d'une

124 Aristote, Physique V, 225a
125 Simplicius, On Aristotle, Physics 5, translated by James O. Urmson (1997), Cornell University
Press



120

proposition soit mal établi. Cette erreur peut étre commise en combinant ou en
séparant, et tous les deux cas se réferent a me on. Nous développerons ce sujet dans la

sous-section suivante.

Dans les me on de type kata sunthesin ou kata diairein, c'est-a-dire en cas
d'attribution erronée, on ne peut pas parler de kinesis directe, mais on peut accepter
une kinesis indirecte (kata sumbebekos). Par exemple, lorsque nous disons « pas bon
», le me agathon lui-méme ne bouge pas, car la chose qui n'est pas ne peut pas bouger,
mais il bouge avec 'homme qui n'est « pas bon », c'est-a-dire qu'il a une kinesis en tant

que kata sumbebekos.

Un autre type de me on (a I'exception des kata sunthesin et des kata diairein) est
le kata dunamin, comme indiqué dans le texte. Cela n'indique pas une erreur de
prédication, comme dans les autres cas, mais plutdt la possibilité que quelque chose
d'inexistant se produise, c'est-a-dire quelque chose qui a le potentiel d'étre mais n'a pas
encore été. Par conséquent, c'est I'exact opposé de kat'energeia, c'est-a-dire un étre
auquel aucun attribut n'est attribué autre que son existence. Il ne peut y avoir donc
aucune référence de kinesis dans ce type de me on, car pour agir, il faut d'abord « étre

».

Donc, dans le metabole qui est la genése, c'est-a-dire de « me hupokeimenon en
hupokeimenon », on ne peut pas parler de kinesis, car ce qui est en train d'étre, c'est le

néant (yiyvetat yap 1o un dv) et le néant n'a pas de mouvement, et donc pas d'inertie

(Mpepic).

Une autre aporie quant a la kinesis du me on surgit a cause du topos : tout ce qui
bouge bouge dans un topos, donc quand on attribue une kinesis au me on, on doit aussi

lui attribuer la catégorie pou.

Ce qui a été dit jusqu'a présent sur la genesis couvrira également la phthora,
puisqu'un metabole « de hupokeimenon a me hupokeimenon » contiendrait encore du
me on, et donc ce qui a été dit des impossibilités de la kinesis de me on et méme

d'inertie et s'appliquera aussi a la phthora.



121

Par conséquent, chaque kinesis doit étre considérée comme une sorte de
metabole, au moins en termes de la catégorie de pou, puisque comme nous 1'avons
mentionné précédemment en expliquant les catégories auxquelles appartient le
metabole, chaque kinesis contient un type de phora, correspondant ainsi & un metabole

en termes de fopos.

Cependant, tous les metabole ne peuvent pas étre comptés au rang des kinesis,
étant donné que, parmi les trois types de metabole, ceux liés a la genesis et ceux liés a
la phthora ne sont pas des kinesis, mais sont des metabole en termes d'antiphasis

(simples oppositions contradictoires) (kat' dvtipacy).

Dans ces circonstances, il ne reste qu'un seul type de metabole que l'on puisse
véritablement considérer comme kinesis, c’est le metabole « de hupokeimenon a

hupokeimenon » (8§ VTOKEWEVOL €ig VTOKEIUEVOV).

Ces deux hupokeimenon, qui sont inclus dans le metabole du genre qui exprime
la kinesis au sens réel, sont soit des enantion comme le blanc qui tourne au noir ; ou

un stade intermédiaire, le metaxu (fj évavtia §j petatd).

Aprés avoir fait ces constatations, nous pouvons maintenant faire le complément
nécessaire a la liste que nous avions donnée incompléte juste avant d'entrer dans
l'analyse des metabole pour 1'hupokeimenon et que nous avions dit pouvoir remplir

apres cette analyse :

» L'Ousia est divisé en deux : aisthetos et akinetos ;

* L'Ousia qui est Aisthetos appartient a la kinesis, et donc elle est sujette au
metabole ;

* L'Ousia qui est Akinetos n'est pas sujet a la kinesis, et donc il n'est pas sujet au
metabole ;

* Le Metabole n’est possible qu’entre les enantion qui se trouvent sous le méme
genos ;

* Nous pouvons appeler ceux-ci des « catégories » vu qu’ils les plus haut genos
de l'existence ;

* Les Enantion ne se trouvent que dans un hupokeimenon ;



122

* Les Enantion sont soumis au metabole sous quatre catégories : ousia, poion,
poson, topos ;

* La catégorie Ousia comprend la genesis et la phthora ;

* La catégorie Poion comprend l'alloiosis (donc l'alloiosis est une variante du
metabole) ;

* La catégorie Poson comprend l'augmentation (adénoig) et la diminution
(pbicig) ;

* La catégorie Pou comprend la kinesis ;

« Il existe trois types de metabole ;

* « de Hupokeimenon a me hupokeimenon » : contient de la phthora, pas de
kinesis ;

* « de me Hupokeimenon a hupokeimenon » : inclut la genesis, pas de kinesis ;

* « de Hupokeimenon a hupokeimenon » : c'est le seul qui contient la kinesis.

Ainsi, si nous terminons le sujet, nous pouvons donner les réponses suivantes
aux questions de kinesis, de metabole et de genesis que nous avons posées ci-dessus :

126

» Chaque kinesis est un metabole'~°, pourtant chaque metabole n’est pas une

kinesis'?" ;
e Chaque genesis est un metabole ' | pourtant chaque metabole n’est pas une

genesis '%.

Aristote, qui a fait une analyse de khronos dans Physique IV en l'associant a la

kinesis, donne la définition de la kinesis dans Physique III de 1a maniére suivante :

«[...] laréalisation (évteAéyeia) de I'étre qui était en puissance (dvvapuet dvtog),

selon ce qu'est cet étre (1] TolodtOV), c'est le mouvement (kivnoic dotv). »!'3°

En analysant le khronos dans Physique IV, Aristote déclare que, « pour le

moment », il ne ferait pas de distinction entre la kinesis qu'il avait précédemment

126 Au moins en termes de fopos.

127 Dy fait qu’ils contiennent du me on.

128 Dy fait qu’ils sont “&x tvog €ig 11" (de ceci a cela).

129 Dy fait qu’ils sont “&€ dmokelpévov gig drokeipevov” (du sujet au sujet).
130 Aristote, Physique 111, 201a



123

établie et le metabole'3!

. Cependant, dans son analyse de mefabole en termes de
hupokeimenon, nous voyons qu'il existe un résultat contraire & cette proposition, A
savoir : les metabole contenant du me on, c'est-a-dire des metabole de type genesis ou
phthora, ne contiennent pas de kinesis. Cela signifie que les concepts de metabole et
de kinesis, qu'Aristote assimilait dans son analyse de chronos sous la condition que
cette assimilation soit « pour le moment », divergent sur ce point. Nous sommes donc
maintenant en mesure de dire : chaque kinesis est un metabole, mais chaque metabole

n’est pas une kinesis. Bien que la kinesis et le metabole ne différent pas en termes de

khronos, ils différent en termes d’hupokeimenon contenant du me on.

2.3.9. Proposition fausse comme condition du Me On

Comme il le fait dans Topiques et Ethique a Nicomaque, Aristote divise
I'épistéme en trois tels que pratique, poétique et théorique dans son classement de
sciences dans son livre Meétaphysique E, et divise ce dernier en trois tels que

mathématiques, physique et théologie.

Selon cette classification, la science physique est la science de la morphe, qui est
sujette a la kinesis et ne peut étre séparée de la hule. D'autre part, il n'est pas certain
que la science des mathématiques soit la science de la morphe séparée de la hule. Au
moins certaines branches des mathématiques traitent les entités akineton comme des
khoriston. Des dispositions plus précises sur ce sujet, laiss¢ ambigu dans le livre E,
figurent dans les livres M et N : certaines branches des mathématiques, telles que
l'optique ou l'astronomie, ne sont pas sujettes a la kinesis mais traitent des choses qui

se trouvent dans la hule.

Par conséquent, s'il existe quelque chose d'immobile, d'éternel et d'hétérogene
en soi, il doit y avoir une branche de la science autre que la physique et les
mathématiques qui inclut la connaissance de cette chose. Aristote appelle cette science
théologie ou premiere philosophie et la place au rang le plus élevé parmi toutes les

branches du savoir :

131 Aristote, Physique IV, 218 b.



124

« Mais s'il y a une substance immobile (ovcia dxkivntog), c'est cette substance
qui est antérieure aux autres, et la science premiere est la philosophie (p1iocoeia
npmtn). Cette science, a titre de science premiére, est aussi la science universelle
(kaBolov), et c'est a elle qu'il appartiendra d'étudier 1'étre en tant qu'étre (mepi

10D 8vtog 1) dv), l'essence, et les propriétés de 1'étre en tant qu'étre. »'3?

Le plus haut niveau de connaissance, c'est-a-dire la théologie ou la premicre
philosophie, doit traiter de Dieu, car s'il existe une chose telle que Dieu, selon Aristote,
cela reléve de ce domaine de la science. Par conséquent, l'activité principale de la

philosophie est de se demander si Dieu existe et quelle est sa nature :

« En effet, si Dieu existe quelque part (£l mov 10 Ociov Omdpyet), c'est dans cette
nature (immobile et indépendante) qu'il faut le reconnaitre (€v i) ToldTN PVOEL
vrapyer). Et d'ailleurs, la science par excellence doit avoir pour objet 1'étre par
excellence. Les sciences théorétiques sont a la téte des autres sciences ; mais

celle dont nous parlons est a la téte des sciences théorétiques. »!3

C'est ainsi qu'Aristote, qui a déterminé le domaine de la premiere philosophie,
c'est-a-dire la métaphysique, comme il 1'appellera plus tard, classe ensuite l'existence
en elle-méme et tente de déterminer lesquelles d'entre elles sont sujets de la
métaphysique et lesquelles ne peuvent 1'étre. Tout en rendant compte de types d'étre
tels que I'étre en tant qu’accident (katd copPePfnkdc), en tant que vérité (10 g AANBEQ),
en termes de catégories (t0 oynuato T Kotnyopiag), en tant que potentiel ou actuel
(t0 duvapetl kai évepyeiq) ; Aristote place le néant qui nait de I'hypothése erronée (10

un Ov o¢ 10 yeddog) comme l'opposé de 1'étre comme vérité.
Parmi celles répertoriées, l'existence en tant qu'accident est vouée a aller a
l'infini/indéfini (&nepa ybp é€otiv), elle ne fera donc pas l'objet d'une étude

scientifique :

« [...] l'accident n'a, en quelque sorte, qu'une existence nominale (Gomep yap

132 Aristote, La Métaphysique, E 1, 1026 a
133 Aristote, La Métaphysique, E 1, 1026 a



125
dvopd Tt uovov 10 copfefnkog Eotv) » i3

A ce stade, Aristote fait référence au désaccord de Platon avec les sophistes,
disant qu'il a trouvé Platon juste parce que les preuves avancées par les sophistes
concernent essentiellement des accidents, et il déclare qu'il y a peu de différence entre
le kata sumbebekos et le me on, et que ces concepts sont liés. Autrement dit, de ce point
de vue, les arguments des sophistes sont, en quelque sorte, « inexistants ». Le point
commun entre un accident et un non-étre est que, tous deux n'étant pas ousia, ils n'ont

ni genesis ni phthora.

Aristote analyse le me on dans le contexte de la kinesis, comme nous l'avons

mentionné dessus, et parle de trois types différents de me on.

L'un d'eux est I'état d'étre uniquement en tant que potentiel / kata dunamin. Le
mouvement ne peut étre attribué a ce type de me on, qu'il convient de positionner en
opposition a 1'état d'étre uniquement en tant qu'actuel, c'est-a-dire « fo haplos on ». 11
faudrait donc dire que ce type de me on est akineton, car du point de vue de la kinesis,
d'une part, il indique un processus en cours et non un achévement, mais d'autre part, il
va nécessiter un sujet pour agir. Dans le cas du kata dunamin, on ne peut pas non plus
parler de kinesis, car il n'y a pas d’hupokeimenon qui activera ou portera la kinesis,
pourtant il faut noter que c'est la condition de la genesis. Car la genesis signifie
'émergence d'une possibilité, mais la kinesis ne peut pas étre trouvée dans une

possibilité qui n'a pas encore surgi.

«[...]1l en est de méme de 1'étre en puissance (0 kot dOvouv) [il ne peut se
mouvoir], de I'ére opposé a I'étre proprement dit (10 ©® OGmMA®S SEviL

avtikeipevov). »133

Un autre type de me on peut étre considéré comme une déficience pouvant étre

attribuée a un hypokeimenon existant. Aristote l'affirme comme une qualité négative :

« Toutefois, il peut y avoir mouvement accidentel de ce qui n'est pas blanc, ou

de ce qui n'est pas bon (un Aevkov 1| un ayaBov) : le non-blanc peut étre un

134 Aristote, La Métaphysique, E 2, 1026 b
135 Aristote, La Métaphysique, K 11, 1067 b



126

homme. »!'3¢

On peut parler d'une kinesis qui est kata sumbebekos pour un me on au sens de
cette qualité négative, puisque dans ce cas particulier il y a un hypokeimenon qui est

porteur du me on.

Un troisieme type de me on est la fausse proposition. Ceci, comme nous l'avons
dit précédemment, se produit d'une maniere qui contredit la vérité, c'est-a-dire, par
opposition a I’alethes, combinant sujet et prédicat quand ils devraient étre séparés, ou
les séparant quand ils devraient étre unis, et il n'y a pas de kinesis dans ce me on non
plus, parce que, comme dans les exemples que nous avons donnés précédemment, il
n'y a pas de beau Socrate, et il n'y a pas de Licorne, donc il n'est pas possible de parler

de la kinesis de l'inexistant :

« Si le non-étre (10 urn 6v) se prend dans plusieurs acceptions, et si I'étre qui
consiste dans la convenance ou la disconvenance (10 katd cuvlecty §j dtaipecv)

de l'attribut avec le sujet ne peut se mouvoir. »!37

Aristote, qui a justifié¢ les critiques de Platon sur les sophistes, de mélanger
l'accidentel avec l'essentiel et d'établir un argument sur ces inférences erronées,
considérera Platon comme ayant tort en termes de confusion dans le concept de me on,
dans Métaphysique N. Selon Aristote, les platoniciens ont commis une erreur grave en
essayant d'échapper au concept restrictif d'Un des Eléates, et en confondant o on et
me on, ils ont identifié¢ 1'Un avec 1'Etre, et la dyade indéfinie, qui est une étape

intermédiaire dans le passage de l'unite a la multiplicité, a une sorte de Neant.

« Ces opinions erronées ont une foule de causes : principale, c'est qu'on posa
la question a la maniére des anciens. On crut que tous les étres se réduiraient a
un seul étre, a 1'étre en soi, si I'on ne levait pas une difficulté, si I'on n'allait
point au-devant de I'argumentation de Parménide :

« Il est impossible, disait Parménide, qu'il y ait nulle part des non-étres. »

II fallait donc, pensait-on, prouver l'existence du non-étre : alors les étres

136 Aristote, La Métaphysique, K 11, 1067 b
137 Aristote, La Métaphysique, K 11, 1067 b



127

proviendraient de I'étre et de quelque autre chose, et la pluralité¢ serait

expliquée. »!'3®

Sur cette constatation, il avance sa théorie du me on, qu'il avait expliquée
auparavant, et énumere les types de me on ; et avance sa theése de me on kata dunamin

pour se libérer du joug de Parménide sans commettre 'erreur des platoniciens :

« Quelle est donc ici la cause de la pluralité ? Il faut bien alors poser avec nous

le principe de 1'étre en puissance (dvvdypet 6v), d'ou dérivent tous les étres. »!¥

En résumé, on peut dire que la conceptualisation du me on occupe une place bien
particulicre dans la terminologie d'Aristote. Aristote, qui a introduit des concepts tels
que me on en termes de catégories, me on en termes de proposition fausse, me on en
termes de proposition négative et me on en tant que potentiel, a examiné cette théorie
a la fois par rapport a la question de la kinesis, 1'a proposée comme condition de la
genesis, et a également donné une nouvelle direction a l'effort de Platon de se
débarrasser de Parménide. En dehors de tout cela, il a également développé une théorie
de la steresis sur le concept de me on, mais nous n'aborderons pas cela pour le moment

car le flux du sujet ne nous oblige pas a le faire.

138 Aristote, La Métaphysique, N 2, 1089 a
139 Aristote, La Métaphysique, N 2, 1089 b



128

2.4. Premier moteur immobile

2.4.1. Le « Premier moteur immobile », est-ce Dieu ?

En effet, Aristote n'utilise le mot Dieu que peu de fois, trés exceptionnellement.
Par conséquent, tout en poursuivant la compréhension d'Aristote de Dieu - s'il y en a
une - nous devons d'abord examiner s'il accepte quelque chose appelé Dieu (ou quelque
chose de similaire), et s'il le fait, ce qu'il considére comme Dieu (ou quelque chose de
similaire), ou il le positionne dans son systeme d'univers, et comment il établit son

existence.

I1 est évident que le concept d'Aristote du premier moteur, qui ne bouge pas,
est étroitement li¢ au concept de Dieu ou a plusieurs de ses composants. Cependant, il
reste discutable si Aristote voulait dire Dieu spécifiquement par le Premier Moteur

O et Joseph Owens!#!, le concept

Immobile. Selon certains, comme Jean Paulus'4
renvoie a « l'ame immanente de la sphére la plus externe ». Cependant, d'autres
spécialistes de I'histoire de la philosophie, tels que Michael J. Buckley!'#?, s'opposent a
cette idée, affirmant que le Premier Moteur Immobile n'agit ni accidentellement ni
essentiellement, ni n'a de grandeur, et ne peut donc pas étre!** une sorte d'esprit

universel.

L'analyse d'Aristote dans la Physique, lorsqu'il explique l'immatérialit¢ du

Premier Moteur Immobile, confirme cette objection :

« Que ce premier moteur est nécessairement sans parties et n’a aucune grandeur,
disons-le maintenant, en posant d’abord quelques distinctions concernant des

points préalables. »!44

Le premier moteur immobile d'Aristote tire son immatérialit¢ du fait que

quelque chose de fini ne peut pas provoquer de mouvement pendant une période de

140 Paulus, Jean, ‘La Théorie du Premier Moteur chez Aristote’, Revue de Philosophie 33 (1933), pp.
259-294, pp. 394-424.

141 Owens, Joseph, ‘The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics’, 2nd Ed. Toronto, Canada,
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1963, pp. 438-439

142 Buckley, Michael J., ‘Motion and Motion’s God’, Princeton University Press, 2016, p. 72

143 (the unmoved mover cannot be) ‘a world soul for it is moved neither accidentally nor essentially
nor is it in any way possessive or magnitude’.

144 Aristote, Physique, 266a 10



temps infinie :

129

« Rien n’est donc susceptible d’étre mil par quelque chose de fini selon
un mouvement infini. Que donc il ne soit pas possible que le fini meuve

quelque chose en un temps infini, ¢’est manifeste. »!'43

Alors qu'Aristote discute du concept de l'infini dans les sections précédentes

du méme ouvrage, il conclut, aprés de longues analyses, qu'une existence réelle de

grandeur infinie n'est pas possible :

»

146

« Et, dans I’absolu, s’il est impossible qu’il existe un lieu infini et si
tout corps est dans un lieu, il est impossible qu’il existe un corps infini.
Maintenant, assurément, ce qui est quelque part occupe un lieu, et ce
qui occupe un lieu est quelque part. Si donc il n’est pas possible non
plus que I’infini soit un quantifié -car il serait un quantifi¢ déterminé,
par exemple de deux coudées ou de trois coudées ; car ce sont de telles
choses que signifie la quantité-, et de méme aussi le fait d’occuper un
certain lieu c’est d’étre quelque part, c’est-a-dire soit en haut, soit en
bas, soit dans une autre quelconque des six directions ; or chacune d’elle
est une certaine limite.

Qu’en acte il n’y a pas donc de corps infini, ¢’est manifeste d’apres cela.

Par conséquent, puisque le Premier Moteur Immobile est immatériel, il n'a pas

non plus de grandeur. De plus, il n'est pas possible qu'une chose finie ait une force

infinie. Cependant, un mouvement infini nécessite une puissance infinie. Par

conséquent, le Premier Moteur Immobile ne peut pas non plus étre fini. Ainsi,

puisqu'une chose matérielle ne peut pas €tre éternelle, nous avons une autre découverte

que le Premier Moteur Immobile est immatériel.

D'autre part, I'objection susmentionnée que le Premier Moteur Immobile n'était

pas Dieu se référait aux esprits des spheres célestes. Un aspect de cette approche qui

145 Aristote, Physique, 266a 20-25
146 Aristote, Physique, 206a 1-10



130

peut sembler problématique est que l'argument d'Aristote dans la Physique pour le
Premier Moteur Immobile n'a essentiellement rien a voir avec l'esprit des spheres

célestes.

En fait, une telle interprétation peut également étre considérée comme contraire
a la progression de I'argumentation d'Aristote dans Physique VIII, ou il traite en détail
le sujet du mouvement. Tout le raisonnement ici est que, pas a pas, toutes sortes de
mouvements ont besoin d'un moteur ; et que la s€équence de choses qui se meuvent les
unes les autres doit étre mue par quelque chose qui se meut soi-méme ; et qu'au tout
début, le mouvement des choses qui se meuvent par elles-mémes doit provenir d'un
moteur qui n'est pas lui-méme en mouvement en premier lieu. Or, I'dme de la sphere
céleste n'est pas en dehors de la série automotrice, car elle est elle-méme une chose
automotrice. L'ame de la sphére céleste la plus externe, comme toutes les autres choses
qui se meuvent par elles-mémes, a un mouvement accidentel. Cependant, dans la
définition d'Aristote, le premier moteur ne devrait pas avoir de mouvement du tout,

méme s'il est accidentel.

Pour étre honnéte, il est aussi possible de tomber sur des passages en Physique
qui peuvent étre utilisés comme base pour l'objection que le Premier Moteur Immobile

n'est pas Dieu. Par exemple :

« Posons donc, si I’on veut, qu’il est possible que certaines choses puissent
parfois exister et parfois ne pas exister sans génération ni corruption (en effet
il est peut-€tre nécessaire, si quelque chose qui n’a pas de parties tantdt existe
tantot n’existe pas, que ce soit sans changement que toute chose de ce genre
tantot existe et tantdt n’existe pas). Et que parmi les principes qui sont
immobiles mais aussi moteurs, certains tantdts existent tantot n’existent pas,

posons que ¢’est possible. »'47

Il est vrai que ce passage d'Aristote se référe a la fois aux moteurs immobiles et non
éternels, mais Ross prétend que les ames des étres vivants sont visées ici. C'est-a-dire
qu'il est difficile d'imaginer que le Premier Moteur Immobile soit également inclus a

la série des choses périssables a laquelle il est fait référence ici.

147 Aristote, Physique, 258b 16 —258b 21



131

En revanche, il ne faut pas oublier que ce que fait ici Aristote consiste a poser une
hypothé¢se. En effet, dans la suite du raisonnement, il s'avére que 1'hypothese avancée
ici vise en fait a prouver le contraire de ce qu’est le Premier Moteur Immobile, qui

n'est sujet a aucune sorte de changement et qui est éternel :

« Il est dés lors évident que méme si certains principes immobiles mais
aussi moteurs, et beaucoup parmi les choses se mouvant elles-mémes,
sont détruits une myriade de fois, alors que d’autres sont engendrés, et
que tel moteur non mii meuve cette chose, et tel autre cette autre chose,
il n’en existe pas moins quelque chose qui enveloppe tout cela, et cela
est distinct de chacune de ces choses, qui est cause du fait que les unes
sont et les autres ne sont pas, et cause du changement continu. Et cette
réalité est cause du mouvement de ces moteurs, et eux sont causes des
mouvements des autres choses. Si donc le mouvement est éternel, il y
aura aussi un premier moteur premier éternel s’il est unique ; et s’il y

en a plusieurs, il y aura plusieurs moteurs éternels. »!4®

2.4.2. Le « Premier moteur immobile », est-ce un ou plusieurs ?

11 est difficile de savoir a ce stade si le Premier Moteur Immobile est un, ou s'il
est possible qu’il y en ait plus d'un. Dans 1'étape prochaine, a la suite de ces évaluations,
Aristote fournit des preuves selon lesquelles le Premier Moteur Immobile devrait étre

un, par opposition a multiple.

Tout d'abord, le fait que Premier Moteur Immobile soit multiple n'est ni nuisible
ni bénéfique en termes de la fonction qui lui est attribuée dans 'argument. Si l'existence
d'un seul Premier Moteur Immobile est suffisante, il est alors préférable par prudence
supposer qu'il n'y en a qu'un seul. A ce stade, Aristote cherche a étayer son approche

en citant Homeére :

« Quant aux philosophes qui prétendent que le nombre mathématique est la

148 Aristote, Physique, 258b 30 —259a 10



132

premicre entité, et qui admettent ainsi une succession indéfinie de substances,
et des principes différents pour chaque substance, ils font de la substance de
I’Univers une série d’épisodes sans lien entre eux (car, dans ce systéme, une
substance n’exerce aucune influence sur une autre, par son existence ou sa non-
existence), et ils nous gratifient une multitude de principes. Mais les étres ne
veulent pas étre mal gouvernes :

Le commandement de plusieurs n’est pas bon : qu’il n’y ait qu’un seul

chef 1149 »150

Cependant, en dehors de ce raisonnement, 'Unité du Premier Moteur Immobile

est requise pour une autre raison : la continuité du mouvement :

« On a en effet montré qu’il est nécessaire que le mouvement existe toujours.
Mais s’il existe toujours, il est nécessaire qu’il soit continu, alors que le
successif n’est pas continu. Mais, assurément, s’il est continu et unique ; alors
est un le mouvement dans lequel une chose unique est mii par un moteur
unique ; si, en effet, ¢c’est un moteur pas un autre qui meut, le mouvement total

se sera pas continu, mais successif. »'>!

Si nous suivons I'évolution de sa pensée a travers ce qui est écrit dans Physique, Du
Ciel et Métaphysique, nous pouvons conclure qu'Aristote a d'abord établi 1'existence
d'un grand nombre de Moteurs Immobiles, les a classés selon la hiérarchie de
l'existence, et en a finalement placé un, a savoir le premier, a une position supérieure
aux autres, car les Moteurs Immobiles doivent tous étre de méme forme, et ils ne
NN D )
peuvent étre individués puisqu'ils ne sont pas porteurs de hule. Par conséquent, dans
le cadre cosmologique d'Aristote, il est essentiel que tous les Moteurs Immobiles

reposent finalement sur un Premier Moteur Immobile :

« Et qu’il n’y ait qu’un seul Ciel, ¢’est une chose manifeste. S’il existait, en
effet, plusieurs Ciels comme il existe plusieurs hommes, le principe moteur de
chaque Ciel serait formellement un et numériquement multiple. Mais tout ce

qui est numériquement multiple renferme de la matiére, car une seule et méme

149 Homeére, Iliade, 11, 204.
150 Aristote, Métaphysique, 1076 a 1
151 Aristote, Physique, 259a 15 — 259a 20



133

définition, par exemple celle de I’homme, s’applique a des étres multiples,
tandis que Socrate est un. Mais la premiére quiddité, elle, n’a pas de matiere,
car elle est entéléchie. Donc le premier Moteur immobile est un, a la fois
formellement et numériquement, et, par conséquent aussi, ce qui est en
mouvement éternellement et d’'une maniére continue est seulement un. Donc il

n’y a qu’un Ciel. »'%?

2.4.3. Le « Premier moteur immobile » comme une sorte de Dieu

Sur la base de ce qui a été dit ci-dessus, il est possible d'arriver aux conclusions
suivantes : Aristote ne dit nulle part en Physique que le Premier Moteur Immobile est
Dieu (Theos). Cependant, les traits qu'il a attribués en le décrivant dressent sous nos
yeux un portrait de la maniére suivante : un étre éternel, libre de toute sorte de
changement, en revanche, n'est pas inclus dans I'univers lui-méme car il est sans corps
et immatériel, mais permet le mouvement des sphéres qui composent les cieux. A en
juger par ce qui a été dit jusqu'ici, il ne serait pas faux de soutenir qu'Aristote, en
parlant du Premier Moteur Immobile, a créé¢ un cadre conceptuel proche de Dieu,

méme s'il ne 'a pas explicitement déclaré comme Dieu.

Pourtant, le philosophe, qui traite aussi du méme sujet dans la Métaphysique,
lui attribuera la bonté, la vie, le plaisir, l'intelligence, la pensée, la perfection, I'éternité,
etc. apres avoir établi le Premier Moteur Immobile comme un étre nécessaire, et cette

fois il indiquera clairement que cet étre est Dieu :

« Mais puisqu’il y a un étre qui meut, tout en étant lui-méme immobile, existant
y )

en acte, cet étre ne peut étre, en aucune fagon, autrement qu’il n’est [...]

Le premier Moteur est donc est donc un étre nécessaire, et, en tant que

nécessaire, son &tre est le Bien [...]

A un tel Principe sont suspendus le Ciel et la nature. Et ce principe est une vie,

152 Aristote, Métaphysique, 1074 a 31 — 38.



savoir

134

comparable a la plus parfaite qu’il nous soit donné, a nous, de vivre pour un
bref moment. Il est toujours, en effet, lui, cette-vie-1a (ce qui, pour nous, est

impossible), puisque son acte est aussi jouissance. [...]

Or la Pensée, celle qui est par soi, est la pensée de ce qui est meilleur par soi,
et la Pensée souveraine est celle du Bien souverain. L’intelligence se pense elle-

méme en saisissant I’intelligible [...]

Aussi ’actualité plutot que la puissance est-elle 1’élément divin que
I’intelligence semble renfermer, et 1’acte de contemplation est la béatitude

parfaite et souveraine.

Si donc cet état de joie que nous ne possédons qu’a certains moments, Dieu 1’a

toujours, cela est admirable [...]

Et la vie aussi appartient a Dieu, car I’acte de I’intelligence est vie, et Dieu est
cet acte méme ; et 1’acte subsistant en soi de Dieu est une vie parfaite et
¢ternelle. Aussi appelons-nous Dieu un vivant éternel parfait ; la vie et la durée
continue et éternelle appartiennent donc a Dieu, car c’est cela méme qui est

Dieu. »!33

Apres les passages donnés ci-dessus dans Meétaphysique A, la discussion de

si Aristote veut dire Dieu par le Premier Moteur Immobile disparait

nécessairement, puisque l'auteur lui-méme identifie ce principe avec Dieu. En fait,

l'interprétation de Ross, qui lit le sujet des sphéeres célestes a travers Du Ciel (Ilepi

ovpavod), n'est pas différente de celle-ci :

« The movement of the first heaven is due to the action of God, operating as an

object of love and desire [...]">*

But the proper motions of the sun, moon, and planets involve spheres rotating

in directions different from that of the first heaven, and this movement he

153 Aristote, Métaphysique, A, 7, 1072b
154 « Le mouvement du premier ciel est dii a I'action de Dieu, agissant comme un objet d'amour et de

désir. »



135

explains by the action not of God but of a separate motive agent for each sphere

— the ‘intelligences’ of the schoolmen. [...]'5?

The intelligences must be inferior to the prime mover, but their actual relation
to God is quite obscure, as is also their mode of operation on the spheres. As
they are incorporeal beings, presumably they too act not as physical agents but

as objects of desire!>®, »!%7

I1 ne faut cependant pas négliger le fait que la conception d'Aristote de Dieu, le
dieu de la tradition abrahamique, et les dieux de la mythologie sont, bien entendu, des

conceptions tout a fait distinctes.

D'abord et avant tout, le Premier Moteur Immobile n'est pas le créateur de l'univers.
Contrairement aux traditions abrahamiques ou mythologiques, il convient de noter
qu'il n'y a pas de reflet religieux du dieu d'Aristote. Ce dieu n'est pas un dieu qui donne
des ordres et interdit, récompense ou punit en conséquence, et il n'a aucun intérét a

¢établir des normes morales ou a gouverner le monde.

Au fond, tout cela est hors de propos quand on I'aborde du point de vue de la
question des preuves de Dieu. Car la question que nous considérons comme les preuves
de Dieu, notamment dans le contexte de Descartes, reléve d'une approche ontologique
plutdt que théologique. En d'autres termes, le seul objectif est de démontrer I'existence
de Dieu. Les sujets religieux tels que les commandements de Dieu, les anges, le ciel et

l'enfer sont complétement sans rapport avec la question des preuves de Dieu.

Quant a Descartes, il est certain que Descartes voulait dire autre chose lorsqu'il
parlait de Dieu que le Premier Moteur Immobile d'Aristote. En fin de compte,

Descartes, comme il I'a déclaré a plusieurs reprises, était personnellement un chrétien
9

155 « Mais les mouvements propres du soleil, de la lune et des planétes impliquent des sphéres tournant
dans des directions différentes de celles du premier ciel, et ce mouvement, il l'explique par I'action
non pas de Dieu mais d'un agent moteur séparé pour chaque sphére - les « intelligences » des écoliers.
[...]»

156 « Les intelligences doivent étre inférieures au premier moteur, mais leur relation réelle avec Dieu
est assez obscure, de méme que leur mode d'opération sur les sphéres. Comme ce sont des étres
incorporels, il est probable qu'eux aussi n'agissent pas comme des agents physiques mais comme des
objets de désir. »

157 Ross, David, Aristotle, 5th ed., London, Methuen, 1949



136

croyant (ou du moins il doit apparaitre ainsi par prudence, compte tenu des
caractéristiques de son temps), et I'image formée dans sa téte quand il parle de Dieu
¢tait sans aucun doute le dieu du christianisme. Cependant, Dieu, qui fait l'objet des

preuves de Descartes, n'est que le premier maillon d'une chaine de causes.

La conclusion a tirer des preuves n'est nullement pas comment nous devrions
adorer Dieu, ce que nous devrions faire de cette vie mondaine et de 1'au-dela, etc., mais
simplement si Dieu existe en tant que nécessité logique et en tant que connaissance

certaine, ce qui est visiblement le seul but de Descartes.

La position de Descartes est remarquablement similaire a celle d'Aristote vue

sous cet angle.

2.4.4. Argument pour ’existence du Premier Moteur Immobile

Les vues d'Aristote sur le Premier Moteur Immobile ne sont pas restées les
mémes du début a la fin, mais ont évolué au fil du temps. Guthrie divise cela en trois
phases principales. Dans la premiere étape, Aristote décrit les corps célestes comme
des moteurs se déplacant avec leurs propres ames ; tandis que dans la deuxiéme étape,
il prétend que 1'éther de la sphére extérieure tourne avec un mouvement naturel, et la
théorie de I'ame commence a perdre son importance a ce stade ; enfin, il introduit la
théorie du Premier Moteur Immobile comme source de tout mouvement'>8, Easterling,
d'autre part, souligne que bien qu'Aristote ait identifié le concept de Dieu comme le

but ultime a ses débuts, il ne I'a pas associé a 1'idée d'un moteur immobile!>°.

Les premicres idées d'Aristote sur les corps célestes se trouvent dans son
ouvrage sur la philosophie. Malheureusement, 1'ceuvre n'a pas survécu, mais lorsque
nous examinons les citations données par Cicéron dans son livre De Natura Deorum,

nous voyons qu'Aristote attribuait des esprits aux étoiles. Dans la suite du passage, il

158 Guthrie, W. K. C. ‘Development of Aristotle’s Theology’, Classical Quarterly 27, 1933, pp. 162 -
171
159 Basterling, H. J. ‘The Unmoved Mover in early Aristotle’, Phronesis 21, 1976, 252 - 265



137

est expliqué que les corps célestes agissent de leur propre volonté.

Dans Du Ciel, en revanche, on voit que le concept d'éther, en tant que
cinquieme €lément, entre en jeu aux cotés de la terre, de I'eau, du feu et de I'air. Selon
cela, 'éther serait le matériau a partir duquel les étoiles sont formées et il y a un
mouvement circulaire dans sa nature. Aristote critique Anaxagore et dit qu'il 1'a
confondu avec le feu, 1a ou il a abordé le sujet de 1'éther pour la premiére fois!6?,
Aristote, qui montre I’aither comme un principe de mouvement en lui-méme, prétend
que le sens du mot vient du grec aei thein, signifiant « toujours courir ». Cependant,
dans les parties suivantes de 'ouvrage, des références aux esprits des étoiles continuent

d'étre faites comme source de leurs mouvements naturels.

Il faut donc se référer plutot a la Physique et a la Métaphysique ou les preuves
d’Aristote sur le Premier Moteur Immobile apparaissent dans leur intégralité. En
utilisant le résumé de William Lane Craig!®!, nous pouvons donner une version
schématisée des preuves de Dieu, ou de Premier Moteur Immobile qui se trouvent dans

la Physique et dans la Métaphysique en un seul flux comme suit :

1. Iy a du mouvement dans le monde
Le mouvement est éternel

Tout ce qui est en mouvement est mi par quelque chose en acte

i

Les objets en mouvement sont soit mus par eux-mémes, soit mus par un

autre

5. La série de choses mues par un autre doit se terminer soit par un moteur
autonome, soit par un moteur immobile

6. Ceux qui se meuvent par eux-mémes sont réduits a des moteurs immobiles

7. 1l doit y avoir un premier moteur immobile qui est la cause du mouvement

éternel

160 Aristote, Du Ciel, 270 b 25
161 Craig, William Lane, ‘The Cosmological Argument from Plato to Leibniz’, The Macmillan Press,
1980, pp. 37 - 39



138

PARTIE 3 :
DESCARTES COMME LOINTAIN HERITIER D'ARISTOTE



139

3.1. Apercu général du 17¢ siécle

Afin de s'éloigner des perspectives religieuses du Moyen Age, I'héritage de
I'Antiquité, qui avait été évité pendant des siccles dans la pensée de I'Europe
occidentale, a été réévalué a la Renaissance. L'effort de s'inspirer du passé pour la
construction du nouveau ne se limite pas a la sphére de la philosophie, mais se
manifeste également dans d'autres disciplines, comme l'art et I'architecture. Dans cette
procédure, une quantité importante de traductions a été effectuée, les modifications du
Moyen Age apportées a I'héritage antique ont été supprimées et des tentatives ont été
faites pour localiser les textes originaux. Bien que ces efforts aient créé
I'environnement intellectuel du XVII¢ si¢cle dans son ensemble, la pensée de la
Renaissance était incapable de produire des ceuvres trés originales et n'a pas subi de

transition significative.

Lorsqu'on examine la philosophie du XVII® si¢cle dans son ensemble, on
observe un effort pour nettoyer le gachis intellectuel dont elle a hérité. Des tentatives
ont été faites pour normaliser les connaissances de 1'époque de la Renaissance au XVII°
siécle. Par conséquent, la poursuite d'une technique pour atteindre une connaissance

solide a ét¢ 1'une des caractéristiques déterminantes des penseurs de 1'époque.

Cette recherche a également produit des résultats contradictoires. Bien qu'elle
puisse étre considérée comme une continuation de la philosophie de la Renaissance,
qui est née en réaction a la structure intellectuelle éloignée de la diversité religieuse du
Moyen Age, la recherche d'une méthode pour accéder a l'information solide que nous
venons de mentionner a apporté la philosophie de I'époque moderne a un certain degré
d'uniformité. Malgré I'émergence d'écoles telles que Descartes, Hobbes, Spinoza et
Leibniz, il est impossible de conclure que la diversité philosophique de la Renaissance
a maintenu sa position au XVII¢ siecle. Malgré leurs différences a certains égards, ces
¢coles ont un aspect général d'harmonie dans leurs contours. En d'autres termes, bien
que la philosophie de la Renaissance, qui a adopté la structure multicolore de la
philosophie antique en opposition a la monotonie du Moyen Age, ait préparé 1'age
moderne en un sens, la philosophie de I'dge moderne a pris une atmosphere rappelant

le Moyen Age en termes de sa cohérence d'ensemble.



140

Cette similitude que I'on peut établir entre la philosophie de I'époque moderne et
la philosophie du Moyen Age est, bien entendu, de toute autre nature. Alors que le
facteur principal constituant 1'isolement de la philosophie médiévale consistait en des
valeurs religieuses, la principale raison de la cohérence interne de la philosophie
moderne était de prendre la physique mathématique comme mode¢le épistémologique
décisif. En d'autres termes, cette approche, que l'on peut appeler le rationalisme, a
retiré la principale méthode d'acceés a la connaissance de la vérité de la spéculation

basée sur la religion, et 1'a remplacée par la méthode mathématique/géométrique.
g p p que/g q

En examinant les développements historiques non philosophiques de la période,
en particulier dans le domaine de la science, il n'est pas difficile de conclure qu'il ne

s'agissait pas d'une simple coincidence.

Copernic, l'un des scientifiques les plus influents de la phase finale de la
Renaissance, en particulier du XVle siecle, était lui-méme un responsable religieux, et
ses découvertes dans le domaine de l'astronomie ont presque bouleversé la base de

connaissances antérieures.

Les données que Copernic a présentées a la communauté scientifique ont
initialement conduit a la conclusion que les informations obtenues par les sens n'étaient
pas fiables, car une vision de l'astronomie basée sur nos sens dictait que la terre était
stationnaire et que toutes les autres étoiles, les corps célestes et le soleil tournait autour
de nous. Cependant, les données de Copernic indiquaient le contraire. De toute
évidence, la prise en compte de cette situation difficile a la fois en science et en
philosophie a conduit a la remise en question des connaissances observationnelles. La
connaissance sensorielle ne pouvait plus étre considérée comme fiable, car elle n'était
plus une connaissance de la vérité, mais plutdt une connaissance de la fagon dont la
vérité nous apparaissait, c'est-a-dire qu'elle était subjective. Selon les nouvelles
preuves, la planéte n'est pas le centre de I'univers. Ensuite, la science et la philosophie

ont dii concevoir une nouvelle stratégie pour surmonter la subjectivité de la nature.

Une autre conséquence de la révolution copernicienne a porté un coup a la vision

du monde de 1'Eglise, car l'astronomie géocentrique de I'époque avait renforcé l'idée



141

que la terre était au centre du cosmos et que 1'étre humain était au centre du monde. En
d'autres termes, l'univers tout entier était en fait réduit a une décoration pour l'existence
humaine, et I'histoire commencait avec Adam et se terminait avec la fin du monde. Les
connaissances de Copernic étaient suffisantes pour briser ces notions, car elles ont eu
un effet profond sur Giordano Bruno, qui peut étre considéré comme son
contemporain, ainsi que sur de nombreux philosophes de la Renaissance, et une base

solide a été établie pour contrer les vues de 1'Eglise.

Les implications destructrices des découvertes astronomiques de Copernic ne se
limitaient pas aux croyances de 1'Eglise. La physique d'Aristote était également
déficiente. La distinction entre les planétes sublunaires et superlunaires avec des
essences et des modes de mouvement uniques avait disparu, car la terre était considérée

comme un corps céleste identique au reste.

Les découvertes de Galilée, 1'un des scientifiques de la prochaine génération
apres Copernic, ont a la fois confirmé Copernic et compleétement invalidé la vision du
monde d'Aristote. Dans la physique d'Aristote, on préchait qu'il y avait des
mouvements lisses et circulaires dans le monde supralunaire, sans début ni fin, au
contraire, le mouvement sur terre était linéaire, non circulaire, et qu'il commengait par
la répulsion et s'arrétait spontanément au bout d'un moment. Galilée, d'autre part, a
découvert la loi de l'inertie, qui peut étre considérée comme la base de la physique
moderne. En conséquence, tant qu'ils n'étaient pas exposés a une force extérieure, il ne
pouvait y avoir aucun changement dans les états de mouvement et les directions des
objets. C'est-a-dire qu'il n'y a pas de mouvements circulaires sans commencement ni
fin ; et aucun mouvement ni sur terre ni dans le ciel ne pourrait s'arréter de soi-méme
apres un certain laps de temps, et continuerait dans la méme direction pour toujours a

moins qu'il ne rencontre une force opposée.

Galilée a su fonder avec succes son investigation scientifique sur une certaine
méthodologie. Conformément a cette méthode de « physique mathématique », qui sera
transférée a la philosophie dans les périodes ultérieures et servira de fondement au
rationalisme, il fallait d'abord considérer le phénomene naturel a étudier en termes de
grandeurs mesurables, puis formuler 1'expression numérique de la relation entre ces

grandeurs. Comme on peut le voir, la démarche de Galilée n'impliquait pas



142

d'expérimentation jusqu'a cette étape. La méthode scientifique reposait sur la
détermination de la corrélation entre les données numériques disponibles. Apres ce
point, Galilée a ajouté l'expérimentation et a conseillé de 'utiliser pour choisir entre
plusieurs possibilités. En d'autres termes, la premicre étape de I'é¢tude de tout
événement naturel consiste a le décomposer en ses éléments constitutifs ; c'est ce qu'on
appelle l'analyse. La deuxieéme étape consiste a déterminer les corrélations entre les
données issues de l'analyse ; c'est ce qu'on appelle la synthése. En revanche,
l'expérience servirait de test pour déterminer lequel des modeles mathématiques issus
de 'analyse et de la synthése fournirait I'explication la plus acceptable. La modification

de cet ordre entrainerait un risque d'erreur.

De toute évidence, toutes ces avancées scientifiques avaient préparé Newton.
Newton aurait la particularité d'articuler la loi de la gravitation, contrairement a
l'affirmation de Galilée selon laquelle la chute d'une pierre lancée en l'air n'est pas
causée par l'arrét spontané du mouvement, mais par diverses forces telles que le
frottement, etc. Selon cette théorie, la chute de la pierre lancée en l'air et le mouvement
des planétes ne sont pas des phénomenes naturels distincts qui peuvent étre expliqués
par diverses lois, mais plutdt des manifestations distinctes d'une méme loi naturelle.
Selon la loi de la gravitation de Newton, l'attraction entre toutes les choses, de la plus
petite a la plus grande, était proportionnelle a leurs masses et inversement
proportionnelle au carré de leur distance. En d'autres termes, puisque la masse de la
terre est nettement supérieure a celle de la pierre, la terre attirait la pierre a elle-méme.
La méme formule pourrait étre appliquée a toutes les planétes. Une seule formule

pourrait expliquer a la fois le développement des orbites et la chute de la pierre.

A la suite de nouvelles percées, le changement de la méthode duale de la
physique aristotélicienne en une vision du monde moniste a eu des effets immédiats
sur la philosophie. Cela se refléte dans la métaphysique panthéiste de Giordano Bruno.
Le cosmos tout entier est gouverné par un seul esprit, et tous les étres partagent le
méme esprit ; tout mouvement dérive de la puissance du méme esprit. Le panthéisme
de Bruno a transformé l'existence matérielle de l'univers en une structure vivante.
Cependant, le concept d'unité, issu du concept d'univers proposé par les scientifiques
qui ont marqué 1'époque, tels que Copernic, Galilée et Newton, n'était pas basé sur

l'idée que l'univers partageait une dme, mais plutdt sur la notion que la méme loi



143

naturelle s'appliquait partout dans l'univers. Tout dans l'univers ne différait que
qualitativement, donc les différences entre les objets pouvaient étre quantifiées et

mesurées.

Cette nouvelle approche scientifique, née principalement au XVle siécle et
poursuivie par Isaac Newton, a conduit a la conviction que la structure de la nature
peut étre comprise en termes de principes mathématiques. En d'autres termes, la
précision des mathématiques peut désormais étre représentée en physique grace a
l'utilisation de la technique mathématique dans la recherche sur la nature, et les
connaissances acquises grace a cette méthode sont plus fiables que les données
sensorielles. En d'autres termes, les connaissances certaines sont obtenues par

l'intellect plutdt que par l'expérimentation.

Ces avancées scientifiques ont posé des questions similaires a la philosophie.
Puisque nous pouvons atteindre des certitudes sur la nature par l'esprit, la nature et la
raison coexistaient en harmonie. Cependant, la nature possédait une structure
corporelle, alors que l'esprit n'en avait pas. Ainsi, par 'harmonie de la nature et de la
raison, le monde corporel et le monde mental ou spirituel immatériel étaient désignés,
et les deux correspondaient. Ainsi, bien que l'esprit et la maticre aient des essences
distinctes, Dieu avait imprégné 1'un et 'autre des mémes principes. Cette conformité
¢tait réalisable lorsque la procédure appropriée était utilisée. Cela signifiait que
I'homme pouvait comprendre I'ensemble du cosmos, a commencer par l'esprit, qui était
logé dans son ame. Les gens peuvent étre capables de comprendre non seulement des
faits naturels, mais aussi des concepts métaphysiques tels que le bien/le mal, le
juste/I’injuste, le beau/le laid, Dieu et l'esprit, s'ils employaient correctement leur

entendement.

C'était la contribution la plus significative de la science de la Renaissance a la
philosophie : tout comme I'essor des sciences naturelles sur la base des mathématiques
a démontré que la raison pouvait résoudre la structure de la nature en restant en elle-
méme, la méme méthode pouvait maintenant étre appliquée a la métaphysique pour
conceptualiser la totalité de la réalité. C'est ainsi que la base de la rationalité de 1'Age
moderne a ¢été¢ établie. En plus du probléme de méthode en philosophie, la

méthodologie consistant & décomposer le sujet en ses éléments, puis a rétablir les



144

relations entre ces ¢léments dans la pensée et a parvenir a une connaissance claire et
définie a ¢levé les concepts de substance et de cause a une place prépondérante. Le
processus de dissection de tout sujet philosophique en ses éléments constitutifs a
finalement conduit a une tentative d'identification des principes finaux qui pourraient
étre séparés, et bien que cela rende le concept de substance significatif, les relations
entre les substances sont également considérées comme des causes. Lorsque nous
identifions avec précision les substances et les causes, les connaissances que nous

obtenons deviennent évidentes.



145

3.2. Exigences théologiques d'une preuve philosophique

3.2.1. Besoin provenant des Saintes Ecritures

L'une des principales raisons qui ont poussé Descartes a chercher a prouver Dieu
était son désir d'éliminer la possibilité que les faits qu'il connaissait déja par la foi

puissent étre décrits comme un cycle logique aux yeux des incroyants.

11 suffit de croire en ce qui est écrit dans les Ecritures!®? sur ces deux sujets, et
cette croyance est un don de Dieu lui-méme. Dieu non seulement nous informe de
l'existence d'autres choses, mais imprime également dans nos cceurs la foi dont nous
avons besoin pour croire en son existence. En effet, la révélation divine est la plus
certaine de toutes les connaissances possibles, mais la certitude de cette croyance en
la révélation ne se révele pas par la contemplation mentale mais par un attachement

volontaire :

« Cela ne nous empéche pas néanmoins de croire que ce qui a été objet de
révélation divine est plus certaine que n’importe quelle connaissance : la croyance
qu’on lui témoigne, portant dans tous les cas sur des choses cachées, n’est pas un acte

de I’esprit, mais de la volonté. »'%3

Par conséquent, il n'y a aucun moyen d'inculquer des vérités religieuses aux
incroyants qui ne peuvent pas révéler volontairement cette grace divine dotée dans leur
cceur. Il est également impossible de les persuader des vertus morales, car puisque la
vie que nous menons récompense les vices plutdt que les vertus, celui qui ne craint pas
Dieu et n'attend pas 'au-dela n'a aucune raison de préférer la justice a l'utilité. C'est-a-
dire que le moyen d'établir une moralité basée sur des valeurs objectives, et non sur
l'intérét personnel, doit passer par le fait de faire croire les non-croyants en Dieu et a

la vie apres la mort.

162 Ancien Testament et Nouveau Testament
163R¢gles pour la direction de 'esprit, Descartes, René, Régle 111



146

Dans ce cas, pour convaincre les incroyants, l'existence de Dieu et l'immortalité
de I'ame doivent étre renforcées par des preuves philosophiques, en dehors des données
théologiques, car il ne sera pas possible d'éclairer une personne qui ne croit pas a la

religion dans la lumicre des données et informations fondées sur la religion :

« Si elle (la croyance) a des fondements dans 1’entendement, ils pourront et
devront entre tous étre découverts par ’'une ou I’autre des voies déja indiquées!®*

[...] »®

Le croyant n'a pas besoin de cela parce qu'il croit en l'existence de Dieu telle
qu'elle est écrite dans les Saintes Ecritures. La nécessité de croire aux Saintes Ecritures
est qu'elles viennent de Dieu. Mais quand nous rencontrons un incroyant, il trouvera
une circularité dans cette déclaration, car par Dieu nous affirmons les Ecritures, et par

les Ecritures nous affirmons Dieu. Cela nous améne a une circularité a éviter :

« [...] il faut croire qu’il y a un Dieu, parce qu’il est ainsi enseigné dans les
Saintes Ecritures, et d’autre part [...] il faut croire les Saintes Ecritures, parce qu’elles
viennent de Dieu [...]: on ne saurait néanmoins proposer cela aux Infidéles, qui
pourraient s’imaginer que I’on commettrait en ceci la faute que les Logiciens nomment

un Cercle. »'0¢

Le treizieme chapitre du Livre de la Sagesse dans I'Ancien Testament traite et,
en un sens, examine les thémes de l'incrédulité et de 1'idolatrie. Certains d'entre eux
ont pris le feu, le vent, l'air, les étoiles, etc. pour Dieu, le créateur du cosmos, et ont
confondu le véritable souverain de cette beauté avec la beauté de la nature, qu'ils
admiraient. Cependant, en observant les effets, ils auraient dii étre capables de
discerner 'ampleur, la beauté et la puissance de la cause, car la beauté de la créature
révele la beauté du Créateur. La Bible enseigne que ceux qui sont tombés dans
l'incrédulité de cette maniére, aussi « insensés » qu'ils soient, ont un c6té qui peut étre
justifié, a savoir que pendant qu'ils cherchaient vraiment Dieu, ils ont été tellement
captivés et emportés par la beauté¢ de ce qu'ils ont vu qu'ils ont perdu la foi. Ils ont

poursuivi ce qui a été et ont oublié qui I'a fait étre. Bien qu'ils puissent étre excusés a

164 I *intuition et la déduction
165 Régles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, Régle 111
166 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Epitre, §1



147

cet égard, ces individus ne seront pas pardonnés ; ils paieront le prix pour avoir ignoré
leur Seigneur, malgré le fait qu'ils étaient assez intelligents pour obtenir les

connaissances mondaines dont ils ont besoin :

« 3. Si, charmés de leur beauté, ils ont pris ces créatures pour des dieux, qu'ils
sachent combien le Maitre l'emporte sur elles ; car c'est I'Auteur méme de la
beauté qui les a faites.

4. Et s'ils en admiraient la puissance et les effets, qu'ils en concluent combien
est plus puissant celui qui les a faites.

5. Car la grandeur et la beauté des créatures font connaitre par analogie Celui
qui en est le Créateur.

6. Ceux-ci pourtant encourent un moindre reproche ; car ils s'égarent peut-Etre
en cherchant Dieu et en voulant le trouver.

7. Occupés de ses ceuvres, ils en font I'objet de leurs recherches, et s'en
rapportent a I'apparence, tant ce qu'ils voient est beau !

8. D'autre part, ils ne sont pas non plus excusables ;

9. car, s'ils ont acquis assez de science pour arriver a connaitre le monde,

comment n'en ont-ils pas connu plus facilement le Maitre ? »'67

Dans le reste du livre, les mécréants représentés ci-dessus sont opposés aux
paiens, et c'est contre ce groupe qu'ils sont favorisés. Ceux qui comptent sur des statues
artisanales de pierre, de bois ou d'autres matériaux pour les aider dans diverses

situations sont les plus misérables.

« 10. Mais ils sont bien malheureux, et ils mettent leur espérance en des objets
sans vie, ceux qui ont appelé Dieu des ouvrages de la main des hommes, de 1'or
et de 'argent travaillés avec art, des figures d'animaux ou une pierre inutile,

ouvrage d'une main antique.

[...]

167 Ancien Testament, Livre de la Sagesse, chapitre 13



148

17. Cependant il le prie au sujet de ses biens, de ses mariages et de ses enfants,
et il ne rougit pas de parler a ce qui n'a point d'ame. Il demande la santé a ce
qui est sans force,

18. la vie a ce qui est mort, le secours a ce qui ne peut rendre aucun service, un

heureux voyage a ce qui ne peut se servir de ses pieds. »!68

Ces plaintes dans I'Ancien Testament visent le fait que les humains ont la raison
mais ne l'utilisent pas pour trouver Dieu. Par conséquent, la conclusion qui peut étre
tirée est qu'll peut étre découvert par la logique. En réalité, outre le fait que 1'effort
pour atteindre Dieu par la raison est vulnérable aux objections pour des raisons
théologiques et autres, I'"Ancien Testament lui-méme suggere que ceux qui n'utilisent
pas leur intelligence pour trouver Dieu seront soumis a une terrible peine. En fait, le
méme passage décrit deux voies distinctes vers la connaissance de Dieu : la premicre
consiste a découvrir l'existence de Dieu basée sur le bien visible, tandis que la seconde
est a la découverte de l'artiste basée sur ses ceuvres. Dieu fournit des preuves
raisonnables a priori et a posteriori de son existence dans 1'Ancien Testament, selon
Maimonide, un spécialiste de la Torah qui considére que la bonté peut aller de pair

avec l'existence.

« 1. Insensés par nature tous les hommes qui ont ignoré Dieu, et qui n'ont pas su,
par les biens visibles, voir Celui qui est, ni, par la considération de ses ceuvres,

reconnaitre 'Ouvrier. »!%°

Il serait erroné de supposer que le mot visible dans le passage se rapporte aux
choses des sens, parce que dans la Lettre aux Romains du Nouveau Testament, des
opinions vérifiant ce qui précede sont exprimées et il est dit que la perfection de Dieu
a été « visible a l'esprit » depuis le début du temps. Par conséquent, exactement comme
dans la citation précédente du Livre de la Sagesse, la fureur et la colére de Dieu sont
prédites contre les incroyants, et il est dit qu'ils ne seront pas pardonnés. Selon le texte
du Nouveau Testament, ne pas connaitre Dieu n'est pas seulement un probléme
épistémologique, mais aussi un probléme éthique, car cacher une vérité claire et

connaissable serait la tenir captive :

168 Ancien Testament, Livre de la Sagesse, chapitre 13
169 Ancien Testament, Livre de la Sagesse, chapitre 13



149

« 18. En effet, la colére de Dieu éclate du haut du ciel contre toute impiété et
toute injustice des hommes, qui, par leur injustice, retiennent la vérité captive ;
19. car ce qui se peut connaitre de Dieu, est manifeste parmi eux : Dieu le leur
a manifesté.

20. En effet ses perfections invisibles, son éternelle puissance et sa divinité
sont, depuis la création du monde, rendues visibles a l'intelligence par le moyen
de ses ceuvres. Ils sont donc inexcusables,

21. puisque, ayant connu Dieu, ils ne 1'ont pas glorifi¢é comme Dieu et ne lui
ont pas rendu graces ; mais ils sont devenus vains dans leurs pensées, et leur
cceur sans intelligence s'est enveloppé de ténébres.

22. Se vantant d'étre sages, ils sont devenus fous ;

23. et ils ont échangé la majesté du Dieu incorruptible pour des images

représentant 'homme corruptible [...] »

Il est utile de préter attention a I'expression « retenir la vérité captive » utilisée
ici. La vérité qui peut étre connue au sujet de Dieu est a nouveau rendue « visible a
l'intelligence » par Dieu, mais est retenue captive dans le cceur de ceux qui le renient.
Donc, pour libérer la connaissance de 1'esclavage, il suffira de regarder en nous-
mémes, ou du moins c'est ainsi que Descartes a interprété ces lignes. Méme a partir de
ce point, Descartes entreprend la tiche de prouver Dieu et prétend que le degré de
certitude dans la preuve qu'il trouvera sera supérieur au niveau de certitude trouvé dans

notre connaissance des choses du monde :

« [...] 1l est dit qu’ils sont inexcusables ; et encore au méme endroit par ces
paroles, ce qui est connu de Dieu est manifeste dans eux, il semble que nous
soyons avertis, que tout ce qui se peut savoir de Dieu peut étre montré par des
raisons qu’il n’est pas besoin de chercher ailleurs que dans nous-mémes, et que
notre esprit seul est capable de nous fournir. C’est pourquoi j’ai pensé qu’il ne
serait point hors de propos, que je fisse voir ici par quels moyens cela se peut
faire, et quelle voie il faut tenir, pour arriver a la connaissance de Dieu avec plus

de facilité et de certitude, que nous ne connaissons les choses de ce monde. »!"°

170 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Epitre, §2



150

3.2.2. Imposition du contexte historique

Alors que Descartes se considére responsable de prouver Dieu, d'une part, il
fonde cette tache sur la Bible, comme on I'a vu plus haut, et d'autre part se référe au V¢

concile du Latran convoqué par le pape Léon X.

Pour refléter 1'atmosphere de 1'époque, il est utile de mentionner bri¢vement le

concile du Latran.

Lorsque la politique italienne de la France oppose le Pape Julius II et Louis XII,
roi de France, le roi convoque le concile de Pise a la fin de 1511 afin de destituer le
pape. A la suite de protestations publiques, le Conseil a été contraint de se déplacer
d'abord a Milan, puis a Asti, puis a Lyon. Le Pape Julius II, d'autre part, ne laisse pas
cette tentative sans réponse, qui créera de l'incertitude et de la discorde au sein de
I'Eglise, et décide de convoquer le Concile de Latran 3 Rome dans quelques mois,
mais il ne vit pas assez longtemps pour voir le résultat de l'initiative qu’il a

commenceée.

Le Concile, que Julius a convoqué a Rome en 1512, a procédé sous la direction
de Léon X en 1513 et a tenu 12 sessions. En 1513, les Péres de I'Eglise présents au
Concile de Pise soutiennent le Latran, évitant ainsi toute atteinte a l'autorité de I'Eglise
et de la Papauté. Au Concile, outre les questions politiques et la hiérarchie interne de
I'Eglise, les idées de Martin Luther ont également été discutées, la question de
l'imprimerie qui était parmi les questions les plus importantes de I'époque a également
été examinée, I'imprimerie a été reconnue comme un don de Dieu, mais toutes sortes
de documents a imprimer étaient jugés soumis a l'autorisation du pape ou des évéques
ou des tribunaux d'inquisition, et l'excommunication ¢tait prévue pour le

comportement contraire.

Compte tenu du peu de temps qui s'est écoulé depuis la conquéte d'Istanbul et la
poursuite de l'expansion ottomane, il ne devrait pas étre difficile de comprendre
pourquoi il y avait une peur croissante des Turcs en Europe a 1'époque. Presque tous
les papes qui étaient arrivés au pouvoir au cours des soixante ans entre 1453 et le
concile de Latran avaient plaidé pour une guerre contre les Turcs, mais ces appels ont

été largement infructueux. Lors de la huitiéme réunion du concile de Latran, tous les



151

monarques et princes chrétiens ont été invités a se préparer a une guerre sainte contre
les Turcs. Cependant, on ne peut pas prétendre que cet appel de 1513 a jeté les bases
d'un triomphe militaire, car peu de temps apres, en 1526, les armées européennes
subiraient la défaite de Mohacs contre les Ottomans, ouvrant la voie aux Turcs pour

assiéger Vienne.

Lors de la huitiéme séance, outre le théme de la répulsion des Turcs, diverses
questions métaphysiques et, en particulier, les perspectives de ceux qui doutent de
I'immortalité de 1'dme ont de nouveau été abordées. Pietro Pomponazzi, professeur de
philosophie a 1'Université de Padoue, a affirmé que I'identité et 1'immortalité de 1'ame
ne pouvaient étre démontrées rationnellement et étaient donc des questions de foi. Le
concile a condamné ces vues, a déclaré que la philosophie ne pouvait étre indépendante

de la religion et a exhorté les penseurs chrétiens a s'y opposer.

Descartes prétend qu'il a entrepris de fournir la preuve de 'existence de Dieu et

de I'immortalité de I'ame en réponse a ce défi :

« Et pour ce qui regarde I’ame, quoique plusieurs aient cru qu’il n’est pas aisé¢
d’en connaitre la nature, et que quelques-uns aient méme osé dire que les raisons
humaines nous persuadaient qu’elle mourait avec le corps, et qu’il n’y avait que
la seule foi qui nous enseignat le contraire, néanmoins, d’autant que le concile
de Latran, tenu sous Léon X, en la session 8, les condamne, et qu’il ordonne
expressément aux philosophes chrétiens de répondre a leurs arguments et
d’employer toutes les forces de leur esprit pour faire connaitre la vérité, j’ai bien

osé entreprendre dans cet écrit. »!7!

La période pendant laquelle Descartes a vécu et travaillé est d'environ cent ans
apres le Concile cité. Cependant, il ne faut pas oublier que la question de l'imprimerie
a fait I'objet de longs débats et que Martin Luther a été excommunié pour ses opinions
visant l'autorité de 1'Eglise, et a eu un retentissement formidable notamment en
Allemagne en traduisant la Bible en allemand et créant une grande fissure dans le
catholicisme en préchant le protestantisme. Tous ces événements provoquerent une

tension croissante, et peu apres la mort de Martin Luther, un Index fut promulgué par

17! Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Epitre, §3



152

le Concile de Trente (1545-1563) tenu a Bologne, dans le prolongement de la décision
du Concile de Latran, qui imposait l'obligation que les ouvrages imprimés soient sous

le contrdle de I'Eglise.

Ce catalogue, dont le titre complet est Index Librorum Prohibitorum, contenait
une liste de livres interdits. La censure par I'Eglise des ceuvres contestées n'a pas été
de courte durée, comme on pourrait le supposer, et s'est poursuivie jusqu'a la
publication d'un communiqué du Vatican en 1966. En d'autres termes, ces tensions
¢taient courantes a 1'époque ou Descartes a écrit, et il était coliteux d'exprimer des
opinions différentes de celles de 1'Eglise. Les idées avancées par Descartes, qui
remettaient en question la présence de Dieu a travers le prisme du doute systématique,
donnaient la priorité aux arguments rationnels au-dessus de la foi et critiquaient le
thomisme, qui pourrait étre considéré comme la doctrine officielle de I'Eglise a cette

époque, contenaient un certain nombre de défis audacieux pour la période.

Derriére l'effort de fonder d'une manicre ou d'une autre, les choses dont il parle,
sur la Bible et 'autorité du Concile, il y a donc une forte probabilité qu'il tente d'éviter

la censure et le risque de persécution par I'Eglise.

3.2.3. Attitude prudente envers l'autorité ecclésiastique

Descartes est en réalité extrémement prudent quant a la réaction de I'Eglise. Dans
l'avant-propos de ses Méditations, lorsqu'il décrit pourquoi il a écrit le livre, il note
qu'il avait également discuté de Dieu et de I'dme humaine dans son ouvrage antérieur,
le Discours. Il explique cependant qu'il a l'intention d'utiliser les commentaires qu'il
recoit pour développer davantage le concept a l'avenir. Dans un ouvrage publié en
frangais, c'est-a-dire une langue que les « ames faibles » peuvent comprendre, il
souligne que dans le Discours, il n'aborde le sujet que superficiellement, pas en
profondeur, car ce serait oser remettre en cause l'existence de Dieu et exhorter les gens
ordinaires a suivre cette voie périlleuse. Il ménerait donc une enquéte plus approfondie
dans un ouvrage a part qui n'est pas destiné au grand public, mais plutot a I'Eglise et

aux universitaires, donc rédigé en latin :



153

« Jai déja touché ces deux questions de Dieu et de I’Ame humaine dans le
Discours francais [...] non pas a dessein d’en traiter a fond, mais seulement
comme en passant [...] je n’ai pas cru qu’il fit utile de le montrer en francais
et dans un discours qui plt étre lu de tout le monde, de peur que les faibles
esprits ne crussent qu’il leur fiit permis de tenter cette voie. »!7?

« Maintenant, apres avoir suffisamment reconnu les sentiments des hommes,
j’entreprends derechef de traiter de Dieu et de I’ame humaine, et ensemble de
jeter les fondements de la philosophie premiére ; mais sans en attendre aucune

louange du vulgaire, ni espérer que mon livre soit vu de plusieurs. »!'73

Une lettre adressée aux « doyens et doctes trés sages et extrémement ouverts
d'esprit de la Sainte Faculté¢ de Théologie de Paris » est également jointe a la page de
titre des Méditations. Lue avec attention, cette lettre ressemble a une pétition écrite
pour échapper a la censure. Alors que Descartes explique en détail pourquoi il juge
important de composer une telle ceuvre, il ne cesse de solliciter ses interlocuteurs pour
défendre et sauvegarder 1'ceuvre en question. Il ajoute également que la Faculté est la

plus haute autorité en matiére de foi et de philosophie apres les « Saints Conciles » :

« C’est pourquoi, Messieurs, quelque force que puissent avoir mes raisons, parce
qu’elles appartiennent a la Philosophie, je n’espére pas qu’elles fassent un grand
effort sur les esprits, si vous ne les prenez en votre protection. [...] non seulement
en ce qui regarde la Foi, apres les sacrés Conciles, on n’a jamais tant déféré au
jugement d’aucune autre Compagnie, mais aussi en ce qui regarde 1’humaine

philosophie [...] »!7

3.2.4. Défense raisonnable des vérités de foi contre les athées

Ceux qui étaient incapables de reconnaitre la présence de Dieu et que I'ame est
une réalité différente du corps, d'autre part, ont déclaré que personne n'avait été¢ en
mesure de fournir des preuves convaincantes sur ces questions jusqu'a ce point.

Descartes n'était pas d'accord et considérait que bon nombre des idées présentées par

172 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Préface, §1
173 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Préface, §9
174 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Epitre, §5



154

les chercheurs jusque-la sur les deux sujets en question pouvaient représenter des
preuves ; cependant, il soutient que la question doit étre revisitée d'un point de vue
philosophique. Lorsque les informations les plus crédibles disponibles sur ce sujet
seront sélectionnées et présentées de maniere claire et précise, avec le plus grand soin,
des preuves seront réunies que personne ne pourra contester a l'avenir. Descartes
considérait qu'il était de sa responsabilit¢ de démontrer que la méme technique
s'applique a la théologie, car il avait précédemment proposé une méthode applicable a

toutes les autres sciences et servant de clé pour résoudre tous les problémes!”>.

Ce faisant, cependant, il ne pense pas qu'il soit nécessaire de passer en revue
toutes les preuves imaginables, en adhérant au concept de sélection des plus fortes et
en se concentrant uniquement sur elles. Il traite et prépare a I'emploi uniquement ceux
qui sont exceptionnellement clairs et précis. En fait, il en est si certain qu'il affirme

qu'aucune meilleure preuve ne sera plus jamais découverte :

«[...] seulement j’ai traité les premieres et principales d’une telle maniére, que
j’ose bien les proposer pour de trés évidentes et trés certaines démonstrations. Et
je dirai de plus qu’elles sont telles, que je ne pense pas qu’il y ait aucune voie

par ou ’esprit humain en puisse jamais découvrir de meilleures [...] »'7¢

Si Descartes est confiant dans la justesse de son raisonnement, il avoue
s'inquiéter de la capacité de ses arguments a étre compris par quiconque. Une grande
partie des informations qui ont survécu, par exemple des géometres, sont évidemment
concluantes, mais ne sont saisies que par un petit nombre de personnes, parfois en
raison de leur longueur, et parfois parce qu'elles demandent a tout notre esprit de se
concentrer pour bien comprendre. Descartes affirme que les arguments qu'il propose
sont plus avancés que les preuves de la géométrie en termes de précision et de clarté,
mais il affirme également que ses idées ne plaisent pas a la majorité car elles sont un

peu longues et nécessitent un esprit dépourvu d'idées précongues.

De plus, il existe un deuxiéme ¢lément de la comparaison entre géométrie et

175 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Epitre, §3
176 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Epitre, §4



155

philosophie qui pourrait étre considéré au détriment de cette derniére : la géométrie est
basée sur des données éprouvées a chaque phase. Cependant, ceux qui manquent de
connaissances exhaustives sur un certain sujet et souhaitent dissimuler leur ignorance,
acceptent certaines informations sans remettre en cause leur fausseté. Bien que ces
individus aient le défaut de confondre le mal avec le bien, ils n'ont pas I'habitude de
nier la vérité. Au lieu de se consacrer a la recherche de la vérité, cependant, certains
philosophes prétentieux n'ont rien de mieux a faire que de tenter avec arrogance de
réfuter les vérités les plus claires et les plus fondamentales. Aprés ces preuves
philosophiques mathématiquement exactes, ces personnes odieuses, qui se trouvent
étre majoritairement athées, ne seront plus en mesure d'exprimer le moindre doute

concernant la présence de Dieu et la séparation de 1'ame du corps, selon Descartes.

«[...]les Athées qui sont pour I’ordinaire plus arrogants que doctes et judicieux,
se dépouilleront de leur esprit de contradiction, ou que peut-étre ils soutiendront
eux-mémes les raisons qu’ils verront étre regues par toutes les personnes d’esprit
pour des démonstrations, de peur qu’ils ne paraissent n’en avoir pas
I’intelligence : et enfin tous les autres se rendront aisément a tant de
témoignages, et il n’y aura plus personne qui ose douter de 1’existence de Dieu,

et de la distinction réelle et véritable de I’Ame humaine d’avec le corps. »'7’

3.3. Question de méthode

3.3.1. Recherche d’une méthode mathématique

Avant de tenter d'évaluer I'approche de René Descartes pour établir 1'existence
de Dieu, il est crucial de découvrir I'enquéte de base du philosophe afin de comprendre
la signification d'une telle démonstration dans 1'orientation philosophique globale de

Descartes.

La question de savoir comment adapter la méthode mathématique a la

philosophie afin d'atteindre une certitude inébranlable et des vérités incontestables est

177 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Epitre, §5



156

une question fondamentale qui a ét¢ soulignée presque tout au long du XVII® siécle
pour les raisons expliquées plus haut. Presque tous les philosophes de 1'époque ont
donné des travaux sur la méthode ou ont li¢ leurs travaux dans différents domaines de
la philosophie avec la méthode mathématique. Le philosophe qui a traité cette question

pour la premicre fois et peut-étre le plus largement était Descartes.

Les premiers exemples de l'approche de Descartes au sujet de la méthode,
publiés en 1684, Regulae Ad Directionem Ingenii (Régles pour la direction de 1'esprit).

La premicre regle énoncée dans cet ouvrage est la suivante :

« Les ¢études doivent avoir pour but de donner a 1’esprit une direction qui lui
permette de porter des jugements solides et vrais sur tout ce qui se présente a

lui »'78 .

Selon Descartes, comme on peut le voir a partir de la premicre régle qui forme
¢galement la phrase d'introduction de l'ouvrage, le but principal de toute recherche
devrait étre de s'assurer que l'esprit atteint la certitude dans chaque sujet. Dans
l'explication de la premiére régle, on voit le noyau d'une distinction que le philosophe
détaillera dans les travaux qu'il écrira dans les périodes ultérieures et qui constitue
peut-&tre une des pierres angulaires de sa philosophie. La distinction en question est la

distinction entre la matiére et I'esprit.

Descartes reproche a ses prédécesseurs de ne pas avoir su faire cette distinction.
Selon le philosophe, les penseurs antérieurs, partant du fait que les activités corporelles
¢taient traitées séparément les unes des autres, traitaient également les activités
mentales en les séparant les unes des autres de la méme maniere, et ainsi ils se
trompaient sur le fait qu'il y avait des distinctions claires entre les branches des

sciences.

Cependant, cette distinction, qui peut étre considérée légitime lorsqu'il s'agit
d'activités corporelles, ne s'applique pas a la connaissance intellectuelle. Il n'est peut-

étre pas possible de s'attendre a ce que des mains laboureuses jouent d'instruments de

178 Regles pour la direction de 'esprit, Descartes, René, p. 1, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad : J.
Sirven



157

musique, mais ce n'est pas le cas pour les sciences. Bien que le sujet de chaque branche
de la science soit différent, ce sont toutes des manifestations de 1'Universelle Sagesse
dans différents domaines, c'est-a-dire qu'elles sont une seule et méme chose au total.
A cet égard, il n'y a pas de différence entre l'anthropologie et la botanique, entre
l'astronomie et la métallurgie. Ainsi, au lieu de traiter les sciences une par une, chacune
d'entre elles devrait étre évaluée en rapport avec cette Universelle Sagesse. Toutes les
branches de la science sont tellement interconnectées qu'il est plus facile d'apprendre

toutes en méme temps que d'en séparer une et d'essayer de I'apprendre seule.

Le but de I'étude scientifique ne doit donc pas étre de résoudre tel ou tel probléme

scolastique, mais d'élargir la lumiére naturelle de l'esprit.

3.3.2. Signes indiquant le Cogito

Dans les Regulae, on assiste a 'amorce de principes qui constitueront les piliers
fondamentaux de la philosophie de Descartes dans les années a venir et qui seront

approfondis dans ses écrits ultérieurs.

Par exemple, a partir du résumé donné ci-dessus concernant la premicre régle, il
est possible de saisir I'essentiel des vues de Descartes sur le dualisme entre ame et
corps. En dehors de la critique qu’il fait de ces prédécesseurs, entre autres des
scolastiques ; nous pouvons ¢galement déduire de cette premicre régle que les vérités
de 'esprit constituent un tout unique et la connaissance qui peut étre obtenue de chaque
domaine différent de I'univers n'est pas différente de la manifestation de cette grande
vérité dans différents domaines ; que donc tous les domaines de la connaissance
reflétent une grande harmonie ; et dés que l'esprit humain saisira cette grande vérité, il

éclairera toutes les sciences une a une.

Dans la seconde régle des Regulae, Descartes nous conseille de ne nous occuper

l'esprit que de ce qu'il peut saisir avec certitude et sans équivoque :

« Les objets dont il faut nous occuper sont ceux-la seuls que nos esprits



158

paraissent suffire & connaitre d’une maniére certaine et indubitable »!”° .

Cette deuxiéme regle peut également étre considérée comme un exemple
important de la recherche cartésienne d'une méthode pour atteindre certaines

connaissances.

Poursuivant son langage critique envers les scolastiques dans la partie
explicative de la régle, Descartes accuse ses prédécesseurs de s'attarder sur des
questions philosophiques qui ont des faces sombres et ne sont pas pleinement avérées,
d'attribuer des certitudes a de nombreux jugements qui devraient étre considérés
comme douteux, de se contredire sur des spéculations probabilistes, de sous-estimer
l'effort nécessaire pour établir une base solide pour la réflexion, de se plonger dans des
problémes trop complexes et de proposer des solutions basées sur des suppositions, et
d'employer des jeux d'esprit trés sophistiqués pour le faire, et en outre, a la suite de
tout cela, non seulement de n'avoir rien ajouté de nouveau a la pile de connaissances,

mais aussi d'augmenter les doutes existants.

Sa suggestion contre toute cette confusion est de trouver un moyen de se
débarrasser de cette cacophonie absurde qui voile la vérité et de la contempler dans sa
propre simplicité. La méthode qu'il prévoit a cet effet sera de se réfugier dans
l'arithmétique et la géométrie, qu'il prétend exemptes de toutes sortes d'inexactitudes

et d'incertitudes.

Selon Descartes, la connaissance a deux sources, l'une est l'expérience et 1'autre
est la déduction. Cependant, étant donné que la premiere d'entre elles peut souvent étre
trompeuse, elle ne peut étre considérée comme le bon moyen d'accéder a la

connaissance. Alors que la deuxiéme source ne peut jamais se tromper.

Les erreurs de jugement possibles ne sont pas basées sur de mauvaises
conclusions, mais soit sur une compréhension incompléte des données expérimentales,
soit sur des affirmations non fondées. La raison pour laquelle I'arithmétique et la

géométrie contiennent une plus grande précision que toutes les autres branches de la

179 Regles pour la direction de 'esprit, Descartes, René, p. 4, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad : J.
Sirven



159

science, c'est que les sujets de ces disciplines sont si purs et si simples qu'aucune
expérience ne peut les rendre douteux. Les conclusions tirées non pas de données
empiriques, mais purement de la raison, sont extrémement claires et faciles, car elles
ne laissent aucune place a l'erreur. Dans ce cas, prendre la méthode qui fournit la
précision en arithmétique et en géométrie et l'appliquer a d'autres branches de la

science sera le meilleur moyen a s’adhérer sur le chemin de la vérité.

Dans cette deuxieme regle, il est possible de voir les noyaux des étapes
ultérieures de la philosophie cartésienne. La deuxiéme régle nous fournit la dualité des
données d'expérience et des données intelligibles, comme conséquence naturelle de la
dualité corps-esprit incluse dans 1'explication de la premicre regle. Généraliser les
données d'expérience comme trompeuses et attribuer la clarté et la certitude aux
données de raison font partie de ces noyaux dont nous avons parlé plus haut.
L'importation de méthodes mathématiques/géométriques dans la philosophie, d'autre

part, décrit non seulement la philosophie de Descartes mais aussi 'esprit de 1'époque.

Dans la troisiéme régle, nous voyons que l'intuition s'ajoute a la déduction. Il
faut utiliser l'intuition et la déduction, c'est-a-dire ces deux voies que l'on peut
considérer comme exemptes d'erreur, pour ne pas se contenter de la certitude d'une
connaissance claire et simple et ne pas tomber dans les erreurs des anciens qui se

perdaient dans le monde des suppositions sombres et des possibilités incertaines.

Descartes ressentira le besoin de définir le concept d'intuition afin d'éviter toute
confusion a ce stade. Ce qu’il en entend n'est pas la vague confiance que nous
ressentons envers les données sensorielles. Ce ne sont pas non plus les dispositions
trompeuses de I'imagination qui est sujette a 1’erreur. L'intuition, a laquelle Descartes
fait référence ici, est un concept créé par un esprit pur et prudent avec la plus grande
facilité et clarté, ne laissant aucune place au doute. Ce concept découle de la pure
lumieére de la raison et, en raison de sa plus grande simplicité, offre un niveau de
précision supérieur a la déduction.

Par exemple, toute personne utilisant cette intuition mentale pourra se rendre
compte qu'elle est présente, qu'elle pense, qu'un triangle ne peut avoir que trois cotés.

L'intuition est une connaissance certaine qui s'impose a l'esprit de facon directe.



160

La déduction, d'autre part, est la conclusion nécessaire de quelque chose de
connu avec certitude. Alors que la connaissance provenant de 1'intuition est définie et
claire, la connaissance déductive n'est pas claire bien qu'elle soit précise. Nous

dérivons des connaissances déductives a partir de principes corrects.

Descartes décrit la distinction entre intuition et déduction par l'analogie d'une
chaine : si I'on considere la pensée comme une chaine, il faut avancer de maniére
continue et ininterrompue pour relier le premier maillon au dernier. Il se peut que
l'intuition ne puisse pas passer du maillon initial au dernier maillon d'une longue chaine
en une seule étape tout en remarquant simultanément les maillons intermédiaires.
Cependant, passer par les anneaux de manicre séquentielle et se souvenir des anneaux

que nous avons laissés derriere y suffira.

En d'autres termes, la différence entre l'intuition intellectuelle et la déduction
précise est que la déduction implique un mouvement séquentiel, une succession,
n'exige pas une réelle clarté comme dans l'intuition, mais doit plutot sa certitude a la
mémoire. Enfin, on peut dire que I'on peut connaitre des propositions qui sont les
conséquences immédiates de principes initiaux, soit par intuition, soit par déduction.
Mais il ne nous est possible de connaitre les principes initiaux eux-mémes que par
intuition. On ne peut connaitre les conséquences lointaines de ces principes que par

déduction.

Cette regle Descartes donne également des indications sur l'avenir. La
proposition selon laquelle n'importe qui peut connaitre sa propre existence et sa propre
pensée par l'intuition mentale évoque, pour ainsi dire, une proclamation précoce du

cogito ergo sum.

« Ainsi, chacun peut voir par intuition intellectuelle qu'il existe, qu'il pense [...]

»180

D'autre part, 'exemple qu'il est possible de savoir, par exemple, qu'un triangle a

trois cOtés par intuition, renvoie non seulement a Descartes lui-méme, mais aussi au

180 Regles pour la direction de 'esprit, Descartes, René, p. 10-11, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad
: J. Sirven



161

concept d’analytique a priori qui apparaitra chez Emmanuel Kant, un important
représentant futur de la philosophie. En effet, le nom d' « intelligence pure » donné par
Descartes-méme a l'esprit qui forme l'intuition, rappelle aussi a premiére vue le

concept kantien de « reinige vernunfi ».

A la fin de la partie ou il explique la troisiéme régle, Descartes mentionne une
autre source de connaissance, en dehors et au-dessus des deux sources directes et
indirectes de la connaissance, telles que l'intuition et la déduction : c’est la révélation.
Selon Descartes, notre croyance dans les certitudes de 1'intuition et de la déduction ne
doit pas nous empécher de croire que la révélation porte une certitude supérieure a
toute sorte de connaissance. La foi en la révélation est un acte de volonté, pas d'esprit.
Cependant, cette action volontaire a un fondement rationnel et doit s'appuyer sur l'une
des deux maniéres précitées d'acquérir certaines connaissances. Cependant, une telle
justification ne signifie pas que tout le secret de la révélation puisse étre englobé par
la raison. Croire a la révélation est un acte de volonté, mais c'est au-dela des limites de
la raison. La raison de ceci sera expliquée dans un autre ouvrage qu'il écrira des années

plus tard, les Principes de la philosophie :

« Tellement que s’il nous fait grace de nous révéler, ou bien a quelques autres,
des choses qui surpassent la portée ordinaire de notre esprit, telles que sont les
mysteres de 1’Incarnation et de la Trinité, nous ne ferons point difficulté de les
croire, encore que nous ne les entendions peut-étre pas bien clairement. Car nous
ne devons point trouver étrange qu’il y ait en sa nature, qui est immense, et en

ce qu’il a fait, beaucoup de choses qui surpassent la capacité de notre esprit. » '8!

C'est la partie de la pensée cartésienne qui se rapporte le plus aux preuves de
Dieu. La nécessité que toutes les vérités de foi soient fondées sur la raison, méme en
ce qui concerne l'existence de Dieu ou la réalité de la révélation divine, est une
nécessité qui découle de ce qui précéde. Cependant, a ce stade, ¢’est surtout la question

de la méthode, qui est peut-étre la recherche principale de Descartes, qui entre en jeu.

81Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 25



162

3.3.3. Limites et unité de la connaissance

L'é¢quipement de base a posséder, que ce soit pour des justifications du type
précité ou pour toute sorte de recherche de vérité, est la méthode. Pour Descartes, se
lancer dans une recherche sans méthode de la vérité, c'est comme marcher dans les
rues et dans les places de la ville a la recherche d'un trésor, et regarder si quelqu'un 1'a
laissé tomber. Trouver un trésor de cette fagon est difficile, voire impossible. De plus,
la personne qui trouve le trésor de cette manicre est considérée comme l'ayant trouvé
non pas parce qu'il a du talent, mais parce qu'il a de la chance. Selon Descartes, il vaut
mieux ne pas partir a la recherche de la vérité sans méthode, car les pensées complexes
obscurcissent la lumicre naturelle de l'esprit et aveuglent l'esprit. Descartes va plus loin
sur ce point et soutient que les personnes appartenant a la classe sociale qui peut étre
considérée comme ignorante, peuvent souvent porter des jugements plus judicieux que

ceux qui prétendent étre des universitaires.

Dans la compréhension de Descartes, la méthode est un ensemble de regles
précises et faciles qui n'induiront jamais en erreur une personne, peu importe qui la
pratique, et qui l'aideront a augmenter ses connaissances progressivement et
continuellement sans se préoccuper 1'esprit par des efforts inutiles. La bonne méthode
est une telle fagon d'acquérir des connaissances qu'apres avoir séparé catégoriquement
les connaissances qui peuvent étre obtenues de celles qui ne peuvent pas I'étre, il ne
reste plus rien que 1’on ne puisse pas connaitre en 1’utilisant. C’est donc par la bonne
méthode que tout ce qui peut étre connu devient connaissable par 'esprit humain. S'il
y a quelque chose que nous ne savons pas bien qui soit dans les limites de la

connaissance, alors soit nous n'avons pas réalisé le chemin qui nous conduirait a cette
b

connaissance, soit nous avons commis une erreur dans la pratique.

Comme il a été dit précédemment, puisqu'il n'est pas possible d'accéder a des
connaissances précises autres que l'intuition intellectuelle ou la déduction, la méthode
que nous cherchons en vue d’atteindre toutes sortes de connaissances doit nous fournir
les conditions d'utilisation de ces deux. D'autre part, la méthode en question ne peut
pas nous dire comment nous pouvons faire ces deux opérations, que nous appelons
intuition intellectuelle et déduction, parce que ces deux sont les premicéres et les plus
simples des facultés mentales. En d'autres termes, la méthode ne doit pas porter sur la

manicre dont notre esprit peut remplir ces fonctions, mais sur la maniére dont nous



163

devons utiliser ces facultés qu'il possede déja face a différents problemes. Car, si les
facultés d'intuition et de déduction ne précédaient pas a toutes les autres fonctions

mentales, il ne lui serait pas possible de comprendre le mode d'emploi de la méthode.

A partir de ce moment, nous assistons au réglement de comptes de Descartes
avec les philosophes avant lui, en particulier les scolastiques. Les méthodes utilisées
par les dialecticiens médiévaux, d'autre part, ne peuvent pas aller au-dela d'étre un
obstacle, et encore moins étre utiles a ce stade, car aucun ajout n'étant possible a la
lumicre naturelle que l'esprit a déja par lui-méme, les efforts dans ce sens ne servent
au contraire qu'a éteindre cette lumiére. L'utilité de la méthode envisagée par Descartes
est si grande que toute activité intellectuelle, culturelle ou littéraire sans elle ferait plus

de mal que de bien.

Méme si les plus notables des penseurs et chercheurs des temps anciens n'ont
pas littéralement développé ou proposé cette méthode, ils s'y sont tournés avec un
instinct naturel. Le travail de ces personnes, bien que souvent basé sur des recherches
qui manquaient de méthode, contenait en germe quelques idées utiles et portait
quelques fruits de lui-méme. A titre d'exemple, il est possible de donner des ¢tudes de
mathématiques et de géométrie de I'Antiquité a nos jours. Ceux qui étaient engagés
dans la science de la géométrie dans le monde antique avaient développé une sorte de
méthode d'analyse, bien qu'ils ne pussent pas continuer complétement, pour faire face

aux problémes qu'ils rencontraient.

Descartes donne un exemple de cette situation de son époque : une méthode
arithmétique qui émergea et se généralisa a cette époque sous le nom d'algébre adaptait
aux nombres ce que les anciens faisaient avec les figures. Les découvertes des anciens
en géométrie et des contemporains de Descartes en mathématiques étaient les fruits
spontanés de la méthode précitée. Cela signifie que cette méthode, qui a fourni des
résultats en arithmétique et en géométrie, serait la clé pour atteindre une connaissance

compléte et parfaite lorsqu'elle serait appliquée a d'autres disciplines.

Pour Descartes, de différentes branches de la connaissance n'étaient

essentiellement que des vétements différents sur la méthode dont il parlait :



164

«[...] quiconque considérera mon idée avec attention s’apercevra facilement que
je ne pense ici a rien moins qu’aux Mathématiques ordinaires et que j’expose

une autre discipline dont elles sont le vétement plutdt que les parties ».!8?

Le fait que toutes les autres branches de la science traitées par cette méthode
soient comme un vétement porté sur le corps principal n'était pas dii a un désir de
préserver et de garder cette connaissance de la méthode secréte du public, comme dans
le cas d'une science occulte, accessible uniquement aux initiés, mais c'était plutot da a
l'effort de le déguiser et de I'adapter afin qu'il puisse €tre appliqué a tous les domaines

du travail mental.

Descartes, tout en établissant le rapport entre philosophie et mathématiques, ne
cache pas qu'il s'est inspiré de l'intérét des penseurs antiques pour cette science. Les
anciens stipulaient la connaissance des mathématiques lors du choix des jeunes qu'ils
prendraient comme éléves pour enseigner la philosophie. Ainsi, les mathématiques
n’étaient pour eux, parait-il, qu'un exercice qui prépare l'esprit a apprendre des
sciences plus importantes et peuvent étre considérées comme beaucoup plus faciles
qu'elles. Descartes déduit de cette détermination que ce que les anciens entendaient
des mathématiques était un domaine de recherche trés en retard par rapport a la science
du XVII¢ siecle. En fait, quand on voit comment les gens vivant dans les temps anciens
¢taient fascinés et excités par des inventions qui pourraient étre considérées comme
tres simples pour I'époque de Descartes, il devient clair a quel point les connaissances
de ces gens étaient incomplétes. Alors que certaines des découvertes enregistrées
comme de grands progres dans I'histoire semblaient extrémement simples a 1'époque
de Descartes, elles avaient été accueillies avec une grande admiration par les masses

ignorantes de leur temps et traitées comme des miracles.

3.3.4. La Mathesis Universalis

Descartes se concentre ensuite sur les fondements des mathématiques en général,
qui englobent a la fois l'arithmétique et la géométrie, et examine la relation des

mathématiques non seulement avec l'arithmétique et la géométrie, mais aussi avec

182 Regles pour la direction de 'esprit, Descartes, René, p. 16-17, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad
: J. Sirven



165

l'astronomie, la musique, 'optique, la mécanique et de nombreuses autres disciplines.

Le résultat final sera :

« En y réfléchissant avec plus d’attention, il me parut enfin clair de rapporter a
la Mathématique tout ce en quoi seulement on examine 1’ordre et la mesure, sans
avoir égard si c’est dans des nombres, des figures, des astres, des sons, ou

n’importe quel autre objet, qu’une pareille mesure soit a chercher ».!?

Ceci est connu sous le nom de mathesis universalis car elle permet aux autres
domaines de la science d'obtenir leurs conclusions respectives. La mathesis universalis
est supérieure a toutes les autres branches du savoir qui peuvent étre considérées
séparément puisqu'elle englobe l'intégralit¢é du contenu de chaque domaine et la
substance des autres sciences. D'autre part, tous les obstacles qui peuvent étre
découverts dans la mathesis universalis existeront déja dans chacune des disciplines

distinctes, et chaque discipline aura ses propres défis uniques.

Puisque la mathesis universalis est la mere de toutes les sciences et est plus facile
a comprendre que toutes les autres, pourquoi la majorité des gens préferent-ils étudier
d'autres domaines scientifiques dans lesquels les mathématiques sont également
utilisées, mais ont peu d'intérét a étudier les mathématiques elles-mémes ? Selon
Descartes, 'explication de cette question est la propension humaine a abandonner
rapidement ce qu'elle percoit comme facile et simple au profit de difficultés plus dures

et complexes.

Le conseil de Descartes a ce stade est de montrer la vertu de réaliser sa propre
insuffisance et de ne jamais passer au niveau suivant a moins de commencer son
voyage a la recherche de connaissances avec les choses les plus simples et les plus
faciles et de les consommer a fond. Tenter d'étudier les sciences supérieures avant
d'avoir acquis une compréhension globale de la mathesis universalis devrait étre

considéré comme une forme de naissance prématurée.

183 Regles pour la direction de 'esprit, Descartes, René, p. 20-21, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad
: J. Sirven



166

3.3.5. Sommaire des principes qui émanent des « Regulce »

Si nous résumons ce qui a été dit ci-dessus, nous donnerons presque tous les
indices de la philosophie de Descartes, qu'il développera en détaillant dans ses travaux
ultérieurs, comme suit :

eLe but de la philosophie devrait étre d'atteindre la connaissance avec une
certitude inébranlable.

e Pour cela, la méthode des mathématiques doit étre prise comme base.

e La matiere et l'esprit sont deux domaines distincts de la réalité, indépendants
l'un de l'autre.

eBien que les manifestations du monde intellectuel soient des disciplines
distinctes, elles renvoient toutes a une seule Universelle Sagesse.

¢ Aucune connaissance ne peut faire 1'objet de la philosophie si ce n'est celle qui
a été prouvée avec une certitude mathématique.

e Les connaissances basées sur l'expérience ne sont pas fiables.

¢ Nous ne pouvons nous fier qu'a la déduction et a l'intuition.

e L'intuition nous donne la garantie de notre existence par la certitude que nous
pensons.

¢ En dehors de ces deux, la révélation peut étre considérée comme une source de
connaissance basée sur la foi. Cependant, cette troisieme doit encore étre basée sur des
preuves rationnelles.

¢ Dieu a doté l'esprit humain de quelques graines innées de vérité.

e Le processus d'acquisition de connaissances doit étre orienté vers 1'obtention
de connaissances plus complexes, en partant des vérités les plus simples.

e La recherche ne peut se faire sans prioriser la méthode.

eLa tache premicre de la philosophie sera donc de formuler la méthode

mathématique et de l'appliquer ensuite a toutes les autres disciplines.

Descartes, qui a établi les principes énumérés ci-dessus dans les quatre premieres
régles des Regulae, commence a donner des indications sur la méthode qu'il a

mentionnée apres cette étape.

Afin d'atteindre une vérité, tout d'abord, il sera nécessaire de mettre les

problémes vers lesquels nous dirigerons nos esprits, dans un certain ordre et



167

succession. Il s'agit de simplifier des propositions qui paraissent compliquées et
obscures a premiere vue, et de s'élever & une tout autre connaissance fondée sur
l'intuition que nous aurons de l'objet de pensée le plus simple qui puisse étre atteint de
cette maniere. Selon Descartes, cette régle est comme la pelote de fil dont Thésée se
sert pour retrouver son chemin hors du labyrinthe, c'est-a-dire que le chercheur ne doit
pas la lacher méme un instant. Si ce principe important est négligé, on risquerait de
tomber inévitablement dans la catégorie des astrologues qui, n’ayant aucune formation
physique sur les corps célestes, sont confrontés au danger de tirer certains résultats des

mouvements des mémes corps célestes.

Descartes développera le concept de simplicité dans les régles qui suivent. Méme
a partir de la sixiéme régle, il est possible de rencontrer des liens qui peuvent étre
revendiqués comme constituant le noyau de la doctrine leibnizienne des monades.
Dans la douziéme regle, tout en expliquant la nature des choses simples et composées
et comment elles peuvent étre distinguées les unes des autres, Descartes déclare que
nous pouvons diviser en deux les relations entre les choses simples comme nécessaires

ou contingentes.

Si le concept d'une chose simple contient le concept d'une autre chose simple de
telle manieére que nous ne pouvons pas différencier laquelle est laquelle, alors la
relation entre ces choses simples est nécessaire. Descartes catégorise la relation entre
« forme et espace » ou « mouvement et temps » comme tel, puisqu'il est impossible
d'imaginer une forme sans espace ou un mouvement sans temps. Encore une fois,
puisque « sept » ne peut étre pensé indépendamment de « trois et quatre » selon

Descartes, un lien nécessaire existe ici aussi.

3.3.6. Role du doute

Immédiatement apres ces déterminations, Descartes fait sentir non seulement des
indices sur le lien existentiel que le doute établira a partir de lui-méme, a la fois dans
le Discours et dans les Méditations Métaphysiques, mais il fournit également, peut-
étre pour la premicre fois, par une référence a Socrate, une esquisse de la fagon dont
l'existence de Dieu peut étre démontrée par la confirmation de la propre existence de

soi-méme :



168

«[...]siSocrate dit qu’il doute de tout, il s’ensuit nécessairement qu’il comprend
au moins qu’il doute ; de méme, qu’il sait qu’il peut y avoir quelque chose de
vrai ou de faux, etc., car ces conséquences sont liées nécessairement a la nature

du doute. »'34

Comme on peut le voir dans la citation ci-dessus, l'existence d'un sujet qui doute
et d'un objet extérieur a douter dans le contenu du « doute » se révele en termes de

relations nécessaires.

Apres avoir expliqué ce qu'est une relation contingente en utilisant les exemples
d'un corps qui est soit mort soit vivant, d'un homme qui est soit nu soit vétu, Descartes
aborde un autre type de relation entre des choses simples, c'est-a-dire des relations qui
sont nécessaires, mais que l'on pense a tort étre contingentes ; et utilise 1'existence de
Dieu et celle de 1'ame comme exemples de cette derniére. Néanmoins, il va sans dire
que cette relation nécessaire est unidirectionnelle, ce qui signifie qu'elle ne peut pas

agir en sens inverse.

«Il'y aencore un grand nombre de choses qui sont souvent liées entre elles d’une
manicre nécessaire et que la plupart rangent parmi les contingentes, en ne
remarquant pas la relation qui existe entre elles, par exemple cette proposition :
je suis donc Dieu est; de méme : je comprends, donc j’ai une intelligence
distincte du corps, etc. Enfin, on doit noter que les converses de la plupart des
propositions nécessaires sont contingentes : ainsi, quoique du fait que j’existe je
tire la conclusion certaine que Dieu existe, il ne m’est pas pourtant permis, en

partant du fait que Dieu existe, d’affirmer que moi aussi j’existe. »!8°

I y a deux raisons pour lesquelles la relation unidirectionnelle doit
nécessairement aller de moi vers Dieu et non dans le sens opposé, c'est-a-dire de Dieu

Vers moi.

134 Regles pour la direction de 'esprit, Descartes, René, p. 66-67, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad
: J. Sirven
185 Regles pour la direction de 'esprit, Descartes, René, p. 67-68, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad
: J. Sirven



169

La premicre raison est qu'il n'y a pas une telle exigence logique, ce qui signifie
que m'avoir créé n'est pas inclus dans la définition de Dieu. La seconde raison est la

déficience impliquée par la notion de doute.

Une autre raison pour laquelle le doute occupe une place privilégiée dans le
processus d'acquisition des connaissances est le fait que nous avons traversé I'enfance
avant d'étre en age de réfléchir sur des questions philosophiques. Pendant cette
période, les gens ne peuvent pas utiliser pleinement leur esprit et ils pensent
principalement sur la base de données sensorielles. Comme cela conduit naturellement
a des jugements hatifs, il est extrémement difficile de distinguer dans quelle mesure
les idées que nous portons jusqu'a nos jours proviennent de préjugés d'enfance. Pour
cette raison, au moins une fois dans sa vie, il faut se débarrasser de toutes les pensées

et les aborder toutes avec méfiance pour une fois :

« Que pour examiner la vérité, il est besoin, une fois en sa vie, de mettre toutes

choses en doute autant qu’il se peut. »'86

En raison de ce scepticisme qui doit s'appliquer a tout, & moins que nous ne
percevions une assurance absolue en quelque chose, c'est-a-dire que s'il y a la moindre
question, nous devrions croire qu'elle est fausse. Ainsi, si nous découvrons au moins

quelques vérités incontestables, nous pouvons étre certains de leur véracité :

«[...] afin que [...] nous fassions état qu’elles sont aussi trés certaines et les plus

aisées qu’il est possible de connaitre. »'37

Descartes expliquera qu'il considére souvent le doute comme une incompétence
et une subordination, car le doute est un manque de certitude dans la connaissance.
Aux yeux de Descartes, un argument qui conduirait méme a la preuve de I'existence

de Dieu, a partir de 1'état de doute, est extrémement clair et distinct :

« Et lorsque je considére que je doute, c’est-a-dire que je suis une chose

incomplete et dépendante, I’idée d’un étre complet et indépendant, c’est-a-dire

136 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 1
187 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 2



170

de Dieu, se présente a mon esprit avec tant de distinction et de clarté ; et de cela
seul que cette idée se trouve en moi, ou bien que je suis ou existe, je conclus si
évidemment I’existence de Dieu, et que la mienne dépend enti¢rement de lui en
tous les moments de ma vie, que je ne pense pas que 1’esprit humain puisse rien

connaitre avec plus d’évidence et de certitude. »!*8

Descartes ne s'interdit pas de conseiller que cette attitude ne soit pas étendue au-
dela de son usage comme méthode épistémologique et que le doute ne soit pas élevé
au rang de principe de vie, bien qu’il joue un rdle crucial et central dans sa philosophie
pour obtenir des connaissances correctes en ¢liminant les fausses. Le doute doit étre
utilisé uniquement comme un outil pour contempler la vérité, et il ne doit pas €tre

impliqué dans la gestion de sa vie.

En raison de la nature des activités quotidiennes, nous sommes fréquemment
amenés a agir sans certitude absolue, mais avec des convictions que nous croyons
proches de la vérité. Sinon, si nous devions ¢liminer toutes les incertitudes dans toutes
les maticres que nous rencontrons dans notre vie quotidienne, nous nous retrouverions
avec une charge que nous ne pourrions pas supporter, méme si nous €tions uniquement
occupés de cette question, et la validité du sujet serait perdue, avant de pouvoir
¢liminer l'incertitude. Par conséquent, la meilleure chose a faire pour nous dans nos
activités quotidiennes est de prendre une décision basée sur un point de vue particulier

et de nous y tenir jusqu'au bout :

« [...] et lorsqu’il s’en rencontre plusieurs de telles [occasions d’agir] sur un
méme sujet, encore que nous n’apercevions peut-&tre pas davantage de
vraisemblance aux unes qu’aux autres, si 1’action ne souffre aucun délai, la
raison veut que nous en choisissions une, et qu’apres I’avoir choisie nous la

suivions constamment, de méme que si nous ’avions jugée trés certaine. »'%

3.3.7. Natures composées

Nous avons indiqué précédemment que Descartes a exprimé ses vues sur la

138 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §2
139 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 3



171

révélation a la conclusion de la troisieme régle, qu'il la considérait comme un moyen

de connaissance, mais qu'elle devait étre ancrée par la raison, et qu'il s'était engagé a
9

justifier sa position dans le futur.

Lorsque nous arrivons a la douzieme régle, qui, avec son explication, est la plus
longue des Regulae, nous rencontrons une longue description de la maniére dont se

produit la connaissance des natures composées.

Par exemple, la connaissance du triangle comprend des concepts tels que 1'angle,
la ligne, le trois, la forme et 1'espace, entre autres. Soit nous apprenons les structures

que nous appelons des composés par expérience, soit en les construisant nous-mémes.

Aucune expérience ne peut tromper l'esprit si I'esprit a une intuition définie sur
l'objet qui y est représenté, et & moins qu'il ne soit induit en erreur en croyant que les
images lui sont fidélement présentées par I'imagination, c'est-a-dire a moins qu'il ne
croie que les sensations représentent exactement la réalité des choses, c'est-a-dire que

les objets extérieurs sont tels qu'ils nous apparaissent dans la réalité.

L'erreur se produit sur la base de ce qui est indiqué ici. Une personne sensée,
cependant, se proteége de telles idées fausses, car elle ne se comportera pas comme un
ictére qui croit que tout est jaune parce qu'il voit tout jaune, et il ne dira pas que son
imagination est alimentée d'informations précises par les perceptions et les sens du
monde extérieur. Par conséquent, si nous construisons ce que nous croyons,

I'inexactitude devient inévitable.

Alors, comment obtenons-nous des connaissances sur les composés ? A ce stade,

Descartes compte trois voies : I’impulsion, la conjecture et la déduction.

Descartes utilise le terme d'impulsion pour décrire une condition de foi qui n'a
aucun fondement rationnel. De plus, I'impulsion a ses propres types. Une force divine
peut avoir inspir¢ la connaissance de la foi. Cependant, ni la philosophie ni la science

ne peuvent expliquer cette circonstance.



172

D'autre part, nous ne faisons que spéculer lorsque nous supposons l'existence
d'une substance appelée éther au-dessus de 1'air, qui est plus pure et subtile que l'air,
sur la base des observations selon lesquelles 1'eau est plus éloignée du centre de la terre

que le sol et a une structure plus fine et que 'air a des caractéristiques similaires a l'eau.

Ce style de raisonnement, que Descartes appelle conjecture, ne sera pas trompeur
tant qu'il ne promet pas d'étre exact, et sa valeur informationnelle ne peut étre mesurée

qu'au niveau de la probabilité, mais cela n'ajoutera rien a notre connaissance totale.

Puisque le premier type de composition n'est plus le sujet de la philosophie
comme nous l'avons décrit ci-dessus, et que le second type de composition ne peut étre
¢levé au niveau de la précision, la déduction reste la seule méthode de composition

pour laquelle nous pouvons étre certains.

De nombreuses conclusions erronées peuvent étre tirées des faits fournis, car la
déduction n'est pas résistante a tous les types d'erreurs. Cependant, si nous choisissons
la bonne approche et exercons la prudence appropriée, nous pouvons ¢viter de
commettre ces erreurs. Le critére est qu'il ne faut jamais connecter deux choses sans

savoir par intuition que la connexion est absolument nécessaire.

Cela signifie que, sur la base des principes que Descartes a présentés jusqu'ici,
c'est le seul moyen légitime pour nous de dériver des connaissances, d'abord par
intuition sur des choses simples, puis par déduction pour étendre ces choses simples a
des composés ; et si nous ne recevons pas de révélations directement de Dieu, alors les
vérités de la foi sont également l€gitimement soumises aux critéres de justification

rationnelle.

3.3.8. Discours de la méthode

Apres avoir établi ces résultats dans les Regulae, nous pouvons examiner plus
en détail les vues de Descartes dans le Discours de la Méthode. Parce que ce livre-ci

et les Méditations contiennent des sections qui se rapportent directement au sujet de



173

notre theése, a savoir la question des preuves de Dieu.

Premierement, il faut reconnaitre que le Discours de la Méthode n'est pas
seulement le premier ouvrage de langue frangaise écrit par Descartes, mais aussi le
premier ouvrage philosophique de langue francaise. En écrivant le Discours de la
Meéthode en frangais, l'auteur, qui a publié des ouvrages pouvant étre considérés
comme extrémement révolutionnaires par leur contenu, a maintenu cette position

révolutionnaire.

Le terme révolutionnaire est utilisé ici pour exprimer une rupture radicale avec
la tradition philosophique antérieure. Jusque-1a, la langue commune utilisée dans les
milieux scientifiques et philosophiques était le latin. Cependant, Descartes était une
personne qui critiquait les opinions et les attitudes communes dans les cercles
intellectuels de son époque, et comme Regulae I'a déclaré a plusieurs reprises dans de
nombreux endroits, il a souvent préféré la spontanéité des gens ordinaires a l'attitude

arrogante de l'intelligentsia.

Le public qu'il souhaitait atteindre dans le Discours de la Méthode n'était pas des
experts en philosophie et en théologie, mais plutot ceux en qui il avait le plus confiance
pour leur bon sens, il a donc choisi d'écrire en frangais, que les masses pouvaient

comprendre, plutdt qu'en latin, qui était réservé a I'élite.

Cependant, nous verrons dans les Méditations que cette inclination a reculé en
faveur du latin. Cela sera abordé lorsque nous examinerons les Méditations. En
revanche, il est a noter que le Discours a été traduit en latin et que la traduction a été

revue par Descartes lui-méme sept ans apres sa publication en francais.



174

3.4. Le Doute et sa Dissipation

3.4.1. Douter de tout une fois pour toutes a la différence des

sceptiques antiques

Puisque l'un des principaux objectifs de Descartes était de supprimer les
objections des athées et d'exposer les sceptiques a une certitude qui ne pourra plus
jamais étre niée, il adopterait une méthode de doute qui s'appliquerait a tout, y compris

l'existence de Dieu, comme feraient les athées.

Néanmoins, il est essentiel de noter comment le doute de Descartes différe des
autres variétés de doute dans ce cas. Premiérement, il ne faut pas associer le doute
cartésien au doute athée car, selon Descartes, les athées ne doutaient que de Dieu et de
l'immortalité¢ de I'dme car cela ne fonctionnait pas pour eux. Cela a été noté dans la
section ou nous avons démontré qu'il encourt la charge de la preuve sur la base de
versets bibliques. Descartes, tout en critiquant les athées, a chati¢ le scepticisme de
ceux qui n'avaient aucun mal a savoir ce qui fonctionne pour eux dans le monde mais
devenaient extrémement douteux quand il s'agissait de Dieu. Le doute méthodique
propos¢ par Descartes différe du scepticisme égoiste des athées, au moins en termes

de consistance.

L'attitude des anciens sceptiques et celle de Descartes se distinguent également
d'un point de vue différent. Les anciens sceptiques formaient une sorte de position
d'évitement du jugement ou de suspension du jugement, déclarant que toute conclusion
philosophique qui pouvait étre établie pouvait étre contestée par au moins un jugement
oppos¢ de poids égal, donc sa certitude n'était jamais hors de question. A propos de
Pyrrhon, considéré comme l'inventeur du scepticisme, Diogéne Laérce, historien

philosophe, fera la remarque suivante :

« Il philosophe en suivant le principe de la suspension »!%°

car

190 Diogene Laéree, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, IX, 62



175

« aucune chose n'est plus ceci que cela ».!%!

Cela peut étre considéré comme un scandale pour Descartes, dont le but n'était
pas de régresser vers une position impossible d'incertitude, mais de découvrir des
vérités indestructibles et inébranlables dont on ne peut pas dire qu'elles soient fausses.
Le but des sceptiques, cependant, était d'obtenir au moins une consolation spirituelle
en reconnaissant que toutes les affirmations étaient tous de force égale, car aucune des
affirmations contradictoires ne pouvait fournir la clarté qui nous permettrait de choisir

l'un par rapport a l'autre.

« La suspension est 1’état de la pensée ou nous ne nions ni n’affirmons rien.

Quiétude, c’est la tranquillité et la sérénité de I’ame. »!°?

L'objectif de [l'utilisation du doute systématique par Descartes n'était pas
d'atteindre la tranquillit¢ d'esprit dans un monde épistémologique dominé par
I'ambiguité, mais de débarrasser nos pensées de tous les biais et informations

trompeuses afin d'obtenir ces certitudes.

La méfiance de Descartes n'était ni pathologique ni irrationnelle, un fait qu'il est
peut-étre inutile de mentionner. En réalité, des décennies plus tard, Michel Foucault
affirmera dans « Histoire de la Folie » que la folie qui n'a pas été retirée de la société
tout au long du Moyen Age a confronté un « Grand Renfermement » avec I'avénement

de la Modernité.

Ces trois sortes de doute different du doute de Descartes en ce qu'il est temporaire
et ciblé. L'objectif est d'acquérir une plus grande certitude que celle que nous
possédons actuellement, qui servira de fondement a notre compréhension. Une fois
cette confiance atteinte, le doute sera ¢liminé. L'avantage de cette stratégie est qu'elle
nous permettra de nous débarrasser de toutes sortes d'idées précongues, elle libérera
notre esprit de 'habitude de traiter les faits a partir des sens, et lorsque nous atteindrons

la vérité, il n'y aura aucun signe de doute.

1 Diogéne Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, 1X, 61
192 Sextus Empiricus, Esquisses pyrrhoniennes, I, 10



176

Examinons-les un par un :

a. Préjugés

Lorsqu'une personne atteint un certain age de maturité, si elle n'essaye pas de
reconstruire toutes ses idées, au moins une fois dans sa vie, a partir de zéro, elle ne
pourra pas passer a un état de libre pensée en rejetant les idées précongues qui se sont
installées dans son esprit dés l'enfance. Ce sujet a été étudié sous le titre « Role du

doute ».

De toute évidence, la premiére étape de cette tentative de reconstruction a partir
de rien devrait étre de démolir entiérement la structure actuelle. Pour éradiquer les
convictions acquises, il n'est pas indispensable de démontrer qu'elles sont absolument
fausses, car un tel fardeau serait interminable. Toute information contenant le moindre
doute doit étre considérée comme entiérement incorrecte, sans se demander si elle

contient plus ou moins un grain de vérité.

Puisqu'il est impossible de traiter chaque ¢élément d'information
individuellement, il sera plus efficace de commencer la démolition de bas en haut.
Toute incertitude sera éradiquée par un rejet sévere des fondamentaux, ou des principes
qui sous-tendent le processus d'acquisition des connaissances. Toutes les informations
que nous avons accumulées depuis l'enfance, enseignées dans les écoles, reconnues
comme les enseignements des anciens, fondées sur 'autorité familiale, écrites dans les
livres et méme dans les textes sacrés, ainsi que les préjugés qui se sont logés dans nos

pensées, s'évanouiront d'un seul coup.

b. Données sensibles

Presque toutes les informations que nous obtenons sont obtenues par les sens.
Par conséquent, si nous devons douter de quelque chose, nous devons commencer par
remettre en question cette connaissance basée sur les sens, car nous savons que nos
sens peuvent parfois nous tromper. Il est prudent de ne jamais faire confiance a ce ou

a celui qui nous a une fois trahis.

Cependant, lorsque nous nous référons a de fausses données sensorielles, nous



177

devons y inclure non seulement les faits qui atteignent vaguement nos sens et dont

nous ne pouvons pas étre certains, mais aussi ceux qui semblent tout a fait exacts.

Cela inclut toutes les informations personnelles que nous possédons de nous-
mémes. Semblable a la fagon dont un fou croit qu'il est un roi, nous pouvons croire
que nous sommes différents de ce que nous sommes réellement. Sans preuve
substantielle pour nous distinguer du fou de I'exemple, nous ne devrions pas placer
notre conscience corporelle dans la catégorie des informations dont nous sommes
certains, mais plutdt dans la catégorie des informations qui portent de I’incertitude,

donc a rejeter.

D'autre part, tout comme nous nous retrouvons dans des réves pendant le
sommeil, nous devons réaliser que rien ne peut garantir que le moment ou nous nous
trouvons lorsque nous sommes éveillés n'est pas une version plus grande d'un réve ;
par conséquent, aucune information que nous croyons étre au-dela de tout doute n'est,

en fait, absolument certaine.

« [...] de toutes les choses qui sont tombées sous nos sens ou que nous avons
jamais imaginées, il y en a quelques-unes qui soient véritablement dans le
monde, tant a cause que nous savons par expérience que nos sens nous ont
trompés en plusieurs rencontres, et qu’il y aurait de I’imprudence de nous trop
fier a ceux qui nous ont trompés, quand méme que ce n’aurait été¢ qu’une fois,
comme aussi, a cause que nous songeons presque toujours en dormant, et que
pour lors il nous semble que nous sentons vivement et que nous imaginons
clairement une infinité de choses qui ne sont point ailleurs, et que lorsqu’on est
ainsi résolu a douter de tout, il ne reste plus de marque par ou on puisse savoir

si les pensées qui viennent en songe sont plutdt fausses que les autres. »!'%3

c. Vérités indubitables

Aprées avoir supprimé toutes les informations personnelles glanées par nos biais

et nos sens, analysons le matériel basé¢ sur la recherche qui ne peut étre considéré

193 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 4



178

comme personnel et qui releve d'un domaine scientifique.

A T'heure actuelle, il ne nous sera pas possible d'accepter comme exactes les
connaissances produites par la physique, 1'astronomie, la médecine ou toute autre
branche de la science, car toutes ces sciences sont basées sur 1'étude de substances
composées, c'est-a-dire de choses corporelles, et doit donc étre considérée comme

hautement suspecte.

Cependant, les faits issus de disciplines élémentaires telles que l'arithmétique et
la géométrie peuvent nous conduire a la vérité. De plus, les vérités découvertes dans
ces disciplines n'ont pas besoin de correspondre a quoi que ce soit de nature tangible.
Par conséquent, il n'y a pas lieu de débattre de l'authenticité et de la certitude de telles

déclarations sans ambiguité.

Cette position de Descartes, selon laquelle la vérité ne peut pas étre découverte
dans le monde des substances composées ou celles qui habitent l'espace, ou le monde
de la res extensa tel que décrit dans la terminologie cartésienne, mais dans le monde
des substances simples, c'est-a-dire la res cogitens ; semble ouvrir la voie a une vision
mystique du monde. Paradoxalement, cependant, il ne serait pas faux d'affirmer que
1'héritage philosophique de Descartes se nourrit non pas de mysticisme, mais plutot de

scientisme.

3.4.2. Dieu soumis au doute

Dans les huit premiers paragraphes de la Premiere Méditation, que nous avons
soulignés ci-dessus, Descartes donne des indications sur ce qu'il faut accepter comme
incertain et ce qu'il faut accepter comme certain. Il déplace la lentille du doute des
simples vérités quotidiennes vers les hypothéses fondamentales philosophiques et
théologiques. En d'autres termes, il entre dans la zone dangereuse, pour ainsi dire, ou
il risque d'entrer en conflit avec l'autorité de 'Eglise, et commence & se demander si

l'existence de Dieu peut aussi étre remise en question.

Descartes, qui prétend qu'en tant que chrétien dévoué, il a eu le concept d'un

créateur tout-puissant dans sa téte depuis I'enfance et qu'il croit que son existence vient



179

de ce Dieu, cherche des preuves que Dieu ne crée rien de physique, mais inspire plutot
les ames a ressentir de cette maniére. En d'autres termes, il ne doute pas de la présence
de Dieu en ce moment ; il se demande plutdt si la création existe dans la dimension de

la matiére.

« Or qui me peut avoir assuré que ce Dieu n’ait point fait qu’il n’y ait aucune
terre, aucun ciel, aucun corps étendu, aucune figure, aucune grandeur, aucun
lieu, et que néanmoins j’aie les sentiments de toutes ces choses, et que tout cela

ne me semble point exister autrement que je le vois ? »1%*

C'est la premiére fois que Dieu est interrogé dans les Méditations, par opposition
au Discours. Puisque Dieu est tout-puissant, méme si je reconnais a la fois Lui et moi-
méme comme étant, cela ne garantit pas mon existence corporelle ; Je pourrais tres
bien vivre comme une simple créature de pensée. Ma perception de 1'ensemble du
cosmos matériel, y compris ma propre existence physique, peut étre constamment
erronée par Dieu. N'est-il pas vrai que les individus se trompent souvent méme sur les
choses dont ils sont certains ? Lorsque j'exécute les opérations mathématiques les plus
simples, j'ai aussi I'impression d'étre certain, mais je peux me tromper. Par exemple,
méme si je suis a peu pres certain que deux plus deux font quatre, il est possible que

Dieu me fasse toujours faire une erreur.

Selon Descartes, tromper délibérément et continuellement ses serviteurs releve
du pouvoir de Dieu, mais pas de sa gloire. En d'autres termes, Dieu, qui est bon en lui-
méme, ne peut pas constamment nous tromper, car si tel était le cas, cela constituerait
une imperfection, ce qui violerait la définition fondamentale de Dieu. Par conséquent,

nous pouvons donc facilement dissiper ce doute initial sur Dieu.

Méme si nous excluons la possibilité que Dieu nous trompe continuellement,
Descartes est d'avis que la majesté de Dieu n'est pas diminuée s'il nous permet parfois

de nous tromper :

« Toutefois, si cela répugnerait a sa bont¢, de m’avoir fait tel que je me trompasse

toujours, cela semblerait aussi lui étre aucunement contraire de permettre que je me

194 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Premiére, §9



180

trompe quelquefois, et néanmoins je ne puis douter qu’il ne le permette. »!%>

Néanmoins, certaines personnes peuvent ne pas aimer 1'idée d'étre enticrement
ou partiellement induits en erreur par Dieu. Certains préféreront peut-&tre nier
l'existence d'un Dieu aussi fort plutdét que d'accepter la création d'un cosmos qui
dépasse notre compréhension et est totalement enveloppé de doute en raison de

l'existence d'un Dieu trompeur tout-puissant.

Cependant, certaines personnes peuvent ne pas aimer l'idée d'étre complétement
ou partiellement induites en erreur par Dieu. Pour cette raison, certains peuvent
préférer nier 'existence d'un Dieu aussi puissant, plutdt que d'accepter la conception
d'un univers qui dépasse le pouvoir de notre compréhension et est complétement
enfoui dans l'incertitude a cause d'un Dieu omnipotent et trompeur. Plutot que de s'y
opposer directement, Descartes propose d'écouter un instant ce raisonnement de
l'athéisme et de compter tout ce qui est connu et dit sur Dieu comme une fable afin de

s'assurer si ce raisonnement est cohérent avec lui-méme.

Lorsque nous ne situons pas Dieu au commencement de l'existence, nous
devrons fournir une explication alternative. Les hypothéses alternatives sur la facon

dont nous sommes arrivés a notre état actuel sont classées sous les rubriques suivantes :

e Soit une sorte de destin a fait de nous ce que nous sommes,
¢ Ou encore nous sommes arrives a ce jour a la suite de coincidences.

¢ Ou nous existons en raison de la poursuite de la succession des événements.

Que nous acceptions une origine divine ou l'une des alternatives énumérées ci-
dessus, il y a une chose sur laquelle nous devons tous étre d'accord : faire des erreurs

ou étre incorrect est un défaut en termes de perfection.

Dans ce cas, quelle que soit la cause autre que Dieu, nous pouvons présenter

comme l'explication de I’existence ; plus cette cause est éloignée de concepts tels que

195 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Premiére, §9



181

pouvoir/volonté/infaillibilité¢/perfection, etc. qui sont nécessairement inclus dans le
concept de Dieu, plus il devient probable qu'en tant qu'étres dérivant d'un début

imparfait, nous serons dans un état constant d’illusion.

En d'autres termes, lorsque nous désapprouvons notre création imparfaite et
¢liminons Dieu comme premier maillon de la chaine de causalité parce que nous
méprisons notre nature, qui est susceptible d'étre partiellement ou entierement fausse
a l'occasion, nous sommes paradoxalement obligés d'accepter une existence qui est

encore plus défectueuse.

Descartes fait valoir ce point, mais ajoute qu'il n'est pas nécessaire de répondre

davantage a de tels arguments athées :

« Auxquelles raisons je n'ai certes rien a répondre »!%¢ .

Descartes trouve utile de continuer la gymnastique mentale qu'il a commencée
un instant pour que nous puissions penser comme des athées, car il affirme qu'il n'y a
rien dont il ne puisse plus douter de ce qu'il avait accepté comme vrai jusqu'a ce jour,
et il assure le lecteur que ces mots pour les besoins de l'argumentation ne sont pas de
la rhétorique. Il va maintenant subir une période d'époché semblable aux anciennes

septiques :

«[...] non par aucune inconsidération ou légéreté, mais pour des raisons tres fortes, et miirement
considérées : de sorte qu’il est nécessaire que j’arréte et suspende désormais mon jugement sur
ces pensées, et que je ne leur donne pas plus de créance, que je ferais a des choses qui me

paraitraient évidemment fausses, si je désire trouver quelque chose de constant, et d’assuré dans

les sciences »' 97 .

3.4.3. Mauvais génie

A ce stade, on assiste a une contribution extrémement originale de Descartes a

la philosophie : le mauvais génie.

196 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Premiére, §10
197 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Premiére, §10



182

Descartes, qui avait précédemment écarté la possibilité de la tromperie de Dieu
avec la véracité divine dans le Discours et n'attribuait pas a Dieu une imperfection
dans les premiers paragraphes de la Premiére Méditation, recommence a nouveau avec
les hypotheses de 1'athéisme vers la fin de la Premiére Méditation et porte la possibilité
qu'il n'y ait pas de Dieu un peu plus loin. Il imagine un génie méchant qui, a l'image
de Dieu, est tout-puissant mais utilise toutes ses capacités pour tromper les autres. Ce
pouvoir trompeur opére de telle maniére que les couleurs, les sons, les odeurs, les
formes et les images, bref, toutes les données du monde matériel que nous considérons
comme des choses extérieures, deviennent virtuellement un piege perceptif tendu par

ce terrible démon maléfique.

En conséquence, parce que le chemin vers la vérité a disparu, nous avons
amplement raison de suspendre tout jugement : sous I'hypothése que nos esprits ont
été trompés par le démon maléfique, il est désormais légitime de douter méme de notre

propre existence corporelle :

« Je supposerai donc qu’il y a, non point un vrai Dieu, qui est la souveraine source de vérité,
mais un certain mauvais génie, non moins rusé¢ et trompeur que puissant, qui a employ¢ toute

son industrie a me tromper. »198

L"intérét philosophique de I'hypothése du démon est que, en conséquence d'une
approche holistique du scepticisme, nous ne croyons plus a rien, protégeant ainsi notre

esprit contre toutes les illusions imaginables.

Si bien que, dans la suite de cette réflexion, c'est-a-dire & mesure que nous
procédons avec [’acceptation que deés que nous rencontrerons le moindre doute,
l'information sera considérée comme complétement fausse, deux possibilités s'offrent
devant nous : soit a un certain point nous rencontrerons une certitude qui ne peut plus
étre mise en doute ; ou, si nous ne rencontrons pas une telle certitude, nous céderons

au moins a la certitude qu'il n'y a pas de certitude.

Jusqu'a présent, il était permis de remettre en question les informations obtenues

198 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Premiére, §12



183

a partir de données sensorielles. Cependant, il devait y avoir une certitude dans les faits
dérivés des données d'une science a fondements mathématiques, c'est-a-dire dont
I'objet n'avait aucune part dans les sens. Néanmoins, si Dieu nous induit
continuellement en erreur ou si une puissance supérieure malveillante nous cache
constamment la vérité, alors méme les données mathématiques n'auront aucune

garantie :

« Nous douterons aussi de toutes les autres choses qui nous ont semblé autrefois trés certaines,

méme des démonstrations mathématiques et de ses principes, encore que d’eux-mémes ils soient
assez manifestes, [...] Dieu qui nous a créés, peut faire tout ce qui lui plait, et que nous ne savons
pas encore s’il a voulu nous faire tels que nous soyons toujours trompés, méme aux choses que
nous pensons mieux connaitre ; car puisqu’il a bien permis que nous nous trompions quelquefois,
ainsi qu’il a été¢ déja remarqué, pourquoi ne pourrait-il pas permettre que nous nous trompions

toujours ? e

Descartes compare le désir de trouver un support qui ne contredira pas cette
hypothése et qui, malgré cette hypothése, conservera toujours sa vérité et son
indubitabilité, au support dont Archiméde avait besoin pour déplacer le monde. Il
fonde cette hypothéese sur I'idée qu'il n'y a pas de garantie divine de vérité et que nos

esprits sont constamment confus par un démon malveillant.

Descartes comprend qu'il ne peut pas, a tout le moins, rejeter son existence
comme quoi que ce soit qui produise toutes ces hypothéses, méme si le temps, 1'espace,
la matérialité et toutes les sensations s'évanouissent. Méme si cet étre n'est pas soutenu
par un corps et ne génere pas ces pensées de lui-méme, mais les regoit plutdt d'une
autre entité, son existence en tant que quelque chose apparait néanmoins comme une

certitude :

« Mais donc a tout le moins ne suis-je point quelque chose ? [...] Mais je me
suis persuadé qu’il n’y avait rien du tout dans le monde, qu’il n’y avait aucun
ciel, aucune terre, aucuns esprits ni aucuns corps ; ne me suis-je donc pas aussi
persuadé que je n’étais point ? Non certes ; j’étais sans doute, si je me suis

persuadé, ou seulement si j’ai pensé quelque chose. »?%°

199 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 5
200 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxiéme, §4



184

Laquelle des deux options susmentionnées se concrétisera devient alors claire :

Dés lors qu'une premiere certitude a été atteinte, la présomption qu'aucune
certitude d'aucune sorte ne peut étre atteinte s'effondre. Puisque c'est moi qui suis
trompé, méme s'il y a une entité qui me trompe toujours, au moins mon existence en
tant que partie trompée est garantie. Peu importe comment le démon trompeur essaie
de me tromper, il n'y a qu'une chose qu'il ne peut pas réussir : me convaincre que je ne
suis pas du tout, auquel cas je ne pourrais me tromper. Par conséquent, méme si je me

trompe, j'existerai toujours en tant que tel.

Ici, un fait fondamental est révélé : contrairement a toutes les autres pensées, le
concept d'existence ne peut étre trompé. L'esprit, qui peut se tromper dans toute autre

pensée, existe des qu'il pense exister, donc la pensée est un étre qui s’impose soi-méme

«[...] cette proposition Je suis, j existe, est nécessairement vraie, toutes les fois

que je la prononce ou que je la congois en mon esprit. »*°!

3.4.4. Essence du «je »

Si Descartes établit ainsi la certitude de sa propre existence, il n'est pas encore
parvenu a une certitude sur le contenu de cette existence. En d'autres termes, il sait
maintenant qu'il existe, mais ne peut déclarer aucune certitude sur la nature de cette
existence. Dées lors, afin de ne pas contredire l'attitude prudente qu'il a maintenue

depuis le début, il juge utile de rester dans 1'épocheé de ce qu'il est a ce stade.

Cependant, comme indiqué précédemment, le but de Descartes n'est pas de rester
éternellement dans un doute insurmontable, mais de suspendre momentanément tous
les jugements douteux et d'atteindre une certitude absolue. Il intégrera également ce

principe dans qui il est. Pour ce faire, il s'efforce de réévaluer les connaissances

201 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxiéme, §4



185

antérieures qu'il avait sur lui-méme et de déterminer lesquelles d'entre elles périront et

lesquelles survivront a la méthode du doute :

« C’est pourquoi je considérerai derechef ce que je croyais étre avant que
jentrasse dans ces dernicres pensées; et de mes anciennes opinions je
retrancherai tout ce qui peut étre combattu par les raisons que j’ai alléguées, en
sorte qu’il ne demeure précisément rien que ce qui est enticrement certain et

indubitable. »2%2

La conception initiale de Descartes de son essence est qu'il est un étre humain.
Cependant, ce concept doit étre €largi, car la question de ce qu'est « I’humain » est
maintenant en train d'émerger. La réponse un animal intelligent ne suffira pas a
résoudre la question, car il faut maintenant rendre compte des concepts d'esprit et
d'animal. Comme revenir en arriére en donnant de telles définitions n'apportera aucun
résultat, il se décrit d'abord comme une machine faite de chair et de sang, ayant un

visage, des mains et des bras.

Cependant, cette description peut trés bien inclure, par exemple, un cadavre.
Afin de révéler la différence, il faudra restreindre la définition et en plus de ce qui
précede, il dit qu'il y a un étre qui marche, pense, sent, a faim, parle, etc. C'est-a-dire,
comme genus proximum, il partage un corps avec le cadavre, et en tant que differentia
specifica, c'est une ame. Néanmoins, jusqu'a présent, aucune conclusion n'a encore été

tirée sur ce qu'est le corps ou I'ame.

Alors, tout d'abord, apparait le besoin d'une définition de ce qu'il appelle le corps.

Descartes donne cette définition comme suit :

« [...] par le corps, j’entends tout ce qui peut étre terminé par quelque figure ;
qui peut étre compris en quelque lieu, et remplir un espace en telle sorte que tout
autre corps en soit exclu ; qui peut étre senti, ou par 1’attouchement, ou par la

vue, ou par I’ouie, ou par le golt, ou par I’odorat [...] ».2%

202 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxiéme, §6
203 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxiéme, §6



186

Malgré le fait que cette description soit applicable a n'importe quel corps, il s'agit
simplement d'une description du cadavre, ou du genus proximum. Pour I'homme, c'est
insuffisant étant donné qu'on ne peut pas se considérer simplement comme étant ces
attributs. Méme le pur et simple fait qu'il pense est laissé inexpliqué par cette
description centrée sur le corps. En d'autres termes, ’homme serait incapable de
préparer cette description, qui est le résultat de son propre esprit. Par conséquent, il

sera nécessaire de décrire son dme, le deuxieme aspect de son sens actuel de soi :

«[...] qui peut étre mi en plusieurs fagons, non par lui-méme, mais par quelque
chose d’étranger duquel il soit touché et dont il re¢oive I’impression. Car d’avoir
en soi la puissance de se mouvoir, de sentir et de penser, je ne croyais
aucunement que 1’on dit attribuer ces avantages a la nature corporelle ; au
contraire, je m’étonnais plutdét de voir que de semblables facultés se

rencontraient en certains corps. »*%*

Apres avoir ainsi donné les définitions du corps et de I'dme, Descartes se
demande si ces définitions peuvent étre valables pour lui-méme également. Face a une
entit¢ malveillante qui ne cesse de tromper, ces descriptions ne semblent apporter
aucune certitude. Aucun des éléments donnés concernant la description du corps, basée
sur l'occupation de I'espace et la perceptibilité par les sensations, ne pourra résister a

dans l'incertitude apportée par le démon maléfique.

Certains des points donnés pour la description de 1'ame sont également liés a
l'existence corporelle. Par exemple, des caractéristiques telles que la marche et la
nutrition ne peuvent étre considérées indépendamment du corps. Comme nous n'avons
pas encore pu confirmer le corps, ces caractéristiques ne suffisent pas a prouver que
nous sommes un étre possédant une dme pour le moment. D'autre part, bien que la
sensation soit donnée comme une propriété de I'ame, il est possible de ressentir sans le
corps, comme dans I'exemple du réve. Mais il y a aussi « un acte de penser » contenu

de la définition de 'ame, qui ne peut étre imaginé comme ne m'appartenant pas.
9

Ainsi, bien que Descartes rejette toute sa connaissance antérieure de ce qu’il est,

la pensée lui résiste. Méme s'il pense que la pensée ne lui appartient pas, puisque ce

204 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxiéme, §6



187

sera une pensée, il n'en est pas moins inséparable de la pensée et la certitude que cette
circonstance se rapporte a lui-méme lui appartient. Ainsi, je suis, j'existe revient au
point de précision. Mais cette certitude a aussi une dimension temporelle. Alors,
combien de temps faudra-t-il pour exister ? Descartes répond a cette question « tant
que je pense ». Si bien qu'il continuera d'exister tant qu'il continuera a penser, ou pour

le dire a I'inverse, il cessera d'exister dés qu'il cessera de penser :

«[...] etje trouve ici que la pensée est un attribut qui m'appartient : elle seule ne
peut étre détachée de moi. Je suis, j'existe : cela est certain ; mais combien de temps ?

A savoir autant de temps que je pince [...] »*%

Ainsi, alors qu'au stade précédent je réalisais que je n'existais qu'a partir de
maintenant, il n'existe plus en tant que parties biologiques qui composent mon étre
corporel, ou en tant qu'une sorte d'air mince, de vapeur, de souffle, de vent, etc., en
tant que les anciens pensaient a I'dme, mais seulement comme une chose pensante. Le
fait que je suis est également confirmé. Il est maintenant temps de comprendre ce qu'est
la "chose pensante". Penser signifie douter, envisager, accepter, rejeter, imaginer et
ressentir. Alors que Descartes se demande si toutes ces caractéristiques existent en lui-
méme, il se rend compte que la contemplation qu'il a faite les inclut depuis le tout
début. C'est donc vraiment quelque chose qui pense inclure tout cela. Bien que son
imagination le meéne a des choses qui ne sont pas dans la réalité, le fait que 1'objet de
ses réves soit irréel ne change rien au fait qu'il réve. Méme si les données telles que la
lumiére, le son, l'odorat, le toucher, etc., obtenues par les sensations, sont
complétement fausses, le fait qu'il ait une sensation indépendamment de cela n'est pas
affecté. En fait, le fait qu'il soit dans un état constant de sommeil ou qu'il soit

constamment trompé par Dieu ou un démon malveillant ne peut rien y changer.

3.4.5. Quelque chose d'autre que moi-méme

La discussion sur le fait d'étre trompé par Dieu ou toute autre force maléfique

souléve un autre probléme : le probléme d'avoir autre chose que « moi-méme ».

205Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxiéme, §7



188

Descartes voulait ignorer toute réalité corporelle car il croyait qu'il était possible
que les informations regues par les sens soient inexactes. Méme avec une certitude
mathématique, il avait démontré que ses idées pouvaient étre fausses malgré toutes les
preuves qui paraissaient les étayer, selon qu'elles étaient le produit d'un Dieu trompeur
ou d'un démon malveillant. Il a établi qu'il ne pouvait pas douter de sa propre existence
méme dans cette circonstance comme la premiere vérité inébranlable. Il en vint alors
a la réalisation qu'il existait en termes de chose pensante, ce qui était la deuxiéme
certitude inébranlable. Cependant, il était toujours incapable de déterminer s'il y avait
autre chose que lui. L'existence d'une entité autre que lui-méme, le fait que ce quelque
chose d'autre soit Dieu, et enfin la question de savoir si Dieu, s'il existait, pouvait étre
trompeur, tout cela a joué un role dans le potentiel de la représentation trompeuse de

Dieu. La Troisieme Méditation de Descartes est 1a ou il résout ce probléme.

La question de savoir s'il y a autre chose que Dieu en dehors de Lui sera le sujet
de la prochaine, la Quatrieme Méditation, que nous examinerons sous le titre « Dieu
comme garant de toute autre chose » ci-dessous. Ce sont les sujets qui ont été
effectivement abordés dans le Discours. Mais Descartes, qui au début des Méditations
promettait de construire de toutes pieces un univers de réalité en se purgeant de toutes
les pensées qu'il avait jusqu'alors, doit reconsidérer cette question par souci de

cohérence :

« Et certes, puisque je n’ai aucune raison de croire qu’il y ait quelque Dieu qui
soit trompeur, et méme que je n’ai pas encore considéré celles qui prouvent qu’il
y a un Dieu, la raison de douter qui dépend seulement de cette opinion est bien
légere, et pour ainsi dire métaphysique. Mais afin de la pouvoir tout a fait oter,
je dois examiner s’il y a un Dieu, sitdt que I’occasion se présentera ; et si je
trouve qu’il y en ait un, je dois aussi examiner s’il peut étre trompeur ; car, sans
la connaissance de ces deux vérités, je ne vois pas que je puisse jamais étre

certain d’aucune chose. »2%°

Descartes reconnait que sa croyance antérieure qu'il y a quelque chose en dehors

de lui avait été acquise avec un courage aveugle et un manque de jugement ferme et

208Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §5



189

réfléchi une fois qu'il a entrepris de rechercher s'il y avait quelque chose en dehors de
lui. A la lumicre de cela, il recommence a se demander si les concepts qu'il a

contiennent des entités ayant une existence indépendante de la sienne.

Ce faisant, il évalue si ses pensées de ce qu'il croit étre extérieur a lui sont d'égale
force, et conclut que ses idées de substances sont plus robustes que ses idées de modes
ou d'accidents. Cet aspect supplémentaire est la réalité objective puisque celles-ci, les
idées sur les substances, sont des représentations d'un étre ou d'une perfection d'un

ordre supérieur ou d'une plus grande perfection que les autres.

Pour pousser ce dernier point un peu plus loin, de toutes ses idées sur les
substances, la réalité la plus objective se trouve dans l'idée de Dieu, puisque 1'idée de
Dieu inclut par définition la suprématie, I'éternité, la constance, l'omniscience,

'omnipotence, et avoir tout créé a part soi-méme.

Cette question doit étre abordée en termes de concept de lumiere naturelle, que

Descartes voyait nécessaire pour finaliser un jugement.

Il convient de rappeler que dans les travaux antérieurs, notamment dans les
Regulae, trois choses étaient données comme garantie de vérité, a savoir la révélation,

'intuition intellectuelle et 1a déduction.

La composante de révélation d’ailleurs, ne peut étre réalisée qu'a travers le
processus de croyance en la révélation, a moins que nous ne soyons nous-mémes des
prophétes révélés, et elle doit étre susceptible de la rationalisation que Descartes tente

de faire.

Donc déduction et intuition seuls demeurent. La déduction, d'autre part, requiert
un universel pour sa premiére prémisse, mais au point des vérités primaires, les

universaux de départ n'ont pas encore été produits.

En fait, méme lors de I'établissement de la certitude de notre propre existence,
Descartes a délibérément sauté la majeure Tout ce qui pense est, on s'en souvient, et

est arrivé a la conclusion je suis, en partant directement de la mineure je pense, puisque



190

a ce moment-1a, il n'y a pas de base de données disponible a partir de laquelle la

majeure susmentionnée puisse €tre obtenue.

Par conséquent, l'intuition demeure la seule base appropriée pour atteindre les
vérités fondamentales. Une fois un tel fondement de vérité établi, il ne peut plus étre
tenté par d'autres types de vérité, ni ne serait-il possible de reconnaitre une source
d'information plus fiable. C'est ce que Descartes voulait dire par le terme « [umiere

naturelle ».

« Car je ne saurais rien révoquer en doute de ce que la lumicre naturelle me fait
voir étre vrai, ainsi qu’elle m’a tant6t fait voir, que de ce que je doutais, je
pouvais conclure que j’étais. Et je n’ai en moi aucune autre faculté, ou puissance,
pour distinguer le vrai du faux, qui me puisse enseigner que ce que cette lumicre

me montre comme vrai ne I’est pas, et & qui je me puisse tant fier qu’a elle. »2%7

3.4.6. Perfection provenant de la cause

Tout ce qui est présent dans un résultat doit étre attribué a sa cause ; sinon, il

serait incapable de transmettre ce qui lui manque a ce qui en découle.

En d'autres termes, il est également établi par la lumiere naturelle susmentionnée
que le degré de réalité ou de perfection trouvé dans tout résultat doit étre au moins égal
au degré de réalité ou de perfection trouvé dans la cause efficiente, car sinon la réalité
résultante aurait d0 provenir d'une autre chose que la cause, que, dans ce cas-1a, nous
aurions di appeler cause, ou nous aurions dii admettre qu'il pourrait y avoir des
conséquences injustifiées, qui rendraient instantanément toute activité pensive

completement futile.

Car finalement, penser signifie expliquer n'importe quel événement et en donner
les raisons ; donc admettre que les faits ne dépendent pas des causes, c'est désactiver

le logos. C'est-a-dire qu'il doit y avoir une explication pour chaque cas détectable.

207Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §12



191

Quand on arrive a cette conviction intuitive, les deux déductions inséparables

qui s'ensuivent sont inévitables :

e [L'étre ne dérive pas du non-étre

e  Plus de perfection ne dérive pas de moins de perfection

Lorsque ces deux déductions sont prises en compte, il est clair que I'existence

est une perfection car la premiére est un corollaire de la seconde.

«[...] par exemple, la pierre qui n’a point encore été, non seulement ne peut pas
maintenant commencer d’étre, si elle n’est produite par une chose qui posséde
en soi formellement, ou éminemment, tout ce qui entre en la composition de la
pierre, c’est-a-dire qui contienne en soi les mémes choses, ou d’autres plus
excellentes que celles qui sont dans la pierre ; et la chaleur ne peut étre produite
dans un sujet qui en était auparavant privé, si ce n’est par une chose qui soit d’un
ordre, d’un degré ou d’un genre au moins aussi parfait que la chaleur, et ainsi

des autres. »2%8

La certitude suivante est atteinte a partir des analogies de pierre et de chaleur
données : si nous avons une idée de pierre ou de chaleur, cette idée doit avoir une

cause, et la réalité dans cette cause ne peut étre moindre que dans la pierre ou la chaleur

« Mais encore, outre cela, I'idée de la chaleur ou de la pierre, ne peut pas étre en
moi, si elle n'y a été mise par quelque cause, qui contient en soi pour le moins

autant de réalité que j’en congois dans la chaleur ou dans la pierre. »*%

Comme on 1'a dit précédemment, s'il y a quelque chose dans une idée qui n'est
pas dans sa cause, il sera évident que c'est un effet sans cause, ou qu'il n'est le résultat

de rien.

208Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §17
209Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §17



192

D'un autre c6té, on pourrait soutenir que l'origine d'une idée n'est pas une réalité
objective, mais plutdt une autre idée. Dans ce scénario, cependant, il sera nécessaire
de s'appuyer a nouveau sur une cause premiere, sinon cette explication se poursuivrait

indéfiniment, la rendant vide de sens.

Le point initial que nous désignerons comme cause premiere des idées doit €tre

une idée qui contient la pleine vérité ou perfection.

Aprés ce raisonnement, nous sommes de nouveau assurés par la lumicre
naturelle : la perfection de nos idées peut tout au plus étre inférieure a celle des causes
dont elles sont engendrées, c'est-a-dire dont elles sont le résultat, mais elles ne peuvent

jamais inclure un niveau supérieur de perfection.



193

3.5. Reconstruction de la vérité

3.5.1. Inconvénients des formations antérieures

Apres avoir établi la 1égitimité de la nécessité de la méthode dans le paragraphe
précédent, Descartes décrit sa propre aventure personnelle. Il explique que 1'éducation
qu'il a regue a I'école était remplie d'informations fausses et inutiles, que
l'apprentissage des langues anciennes ne fait pas un bon orateur ou pocte, que la
connaissance de la mythologie rend plausibles des événements irréels, et que méme la
connaissance de l'histoire est nécessairement incompléte. L'application correcte des
mathématiques n'est pas enseignée, la morale se limite a quelques résultats isolés et la
philosophie est incapable d'atteindre ne serait-ce qu'un seul fait incontesté. En raison
du fait que les sciences restantes sont basées sur la philosophie, il est impossible

d'obtenir des informations solides sur celles-ci.

Bien que ces vues exprimées dans la premiére section du Discours puissent étre
lues comme une autobiographie dans une certaine mesure, elles peuvent également
étre considérées comme le fondement de l'effort de Descartes pour éliminer les
vestiges du passé et reconstruire une vérité compléte a partir de son propre esprit, qu'il

tentera également dans les Méditations.

Dans la deuxiéme section, intitulée « Principales Reégles de la Méthode »,
l'auteur conclut que les ceuvres créées par une seule personne sont plus parfaites et

harmonieuses que celles créées par plusieurs personnes :

« Ainsi voit-on que les batiments qu’un seul architecte a entrepris et achevés ont
coutume d’étre plus beaux et mieux ordonnés, que ceux que plusieurs ont taché
de raccommoder en faisant servir de vieilles murailles qui avaient été baties a
d’autres fins. Ainsi ces anciennes cités qui, n’ayant été au commencement que
des bourgades, sont devenues par succession de temps de grandes villes, sont
ordinairement si mal composées, au prix de ces places qu’un ingénieur trace a sa
fantaisie dans une plaine, [...] qu’on dirait plutét que c’est la fortune que la

volonté de quelques hommes usant de raison, qui les a ainsi disposées. »*1°

210 Discours de la Méthode, Descartes, René, Deuxiéme Partie



194

Tout comme dans les ceuvres d'art ou d'architecture, un meilleur résultat ne peut
étre obtenu en continuant l'autre 1a ou l'un s'est arrété, il en va de méme pour la

philosophie et les autres sciences :

« Et ainsi les sciences des livres s’étant composées et grossies peu a peu des
opinions de plusieurs diverses personnes, ne sont point si approchantes de la
vérité que les simples raisonnements que peut faire naturellement un homme de

bon sens touchant les choses qui se présentent. »?!!

Pour développer une nouvelle structure dans la science, il serait plus
appropri¢ de faire abstraction de celles qui existent, de faire abstraction de ce qui a été
enseigné jusque-la dans les écoles et de repartir de zéro, tout comme il serait plus facile
de créer une nouvelle sculpture a partir d'un matériau non coupé. Ce nouveau départ

devrait étre le début du doute méthodique :

« Etbien qu’elle (la logique) contienne, en effet, beaucoup de préceptes trés vrais
et trés bons, il y en a toutefois tant d’autres, mélés parmi, qui sont ou nuisibles
ou superflus, qu’il est presque aussi malaisé de les en séparer, que de tirer une
Diane ou une Minerve hors d’un bloc de marbre qui n’est point encore ébauché.

»212

3.5.2. Rejet de toutes les données

Elle doit commencer par écarter les données sensorielles, car elles sont parfois
trompeuses. Cette réflexion conduira inévitablement le sceptique a remettre en
question tout l'univers physique qui l'entoure. Si nous ne tenons pas compte des
données sensorielles, alors notre corps, qui nous transmet ces données, sera également

a portée de doute.

Viennent ensuite les données mathématiques, car les paralogismes et la
géométrie sont parfois impliqués. Il pense que si d'autres peuvent faire de telles

erreurs, il est tout aussi sujet a l'erreur que tout le monde, et il devrait aborder les

211 Discours de la Méthode, Descartes, René, Deuxiéme Partie
212 Discours de la Méthode, Descartes, René, Deuxiéme Partie



195

données mathématiques avec scepticisme. Par conséquent, tout ce qu'il a
précédemment accepté comme "preuve", il les acceptera également comme faux.
D'autre part, tout comme le réve que nous vivons pendant le sommeil n'a pas
d'équivalent dans la réalité, nous avons aussi des réves qui ne correspondent pas a la
réalité, tout comme nous le faisons lorsque nous sommes dans un état de réve. Il est
donc raisonnable de questionner non seulement les données sensorielles mais aussi les
données cognitives. Mais alors que nous pouvons douter de nos pensées, la vérité
méme que nous pensons ne laisse aucune place au doute. Ces idées seront développées
plus loin par l'auteur plus loin dans les Méditations. Ainsi, nous arrivons a une

premiére vérité indiscutable, et voici ce que nous pensons :

« Mais aussitot apres, j’ai pris garde que, pendant que je voulais ainsi penser que
tout était faux, il fallait nécessairement que moi, qui le pensais, fusse quelque
chose. Et remarquant cette vérité : je pense, donc je suis, était si ferme et si
assurée, que toutes les plus extravagantes suppositions des sceptiques n’étaient
pas capables de 1’ébranler, je jugeai que je pouvais la recevoir, sans scrupule,

pour le premier principe de la philosophie que je cherchais ».2!3

Cette connexion entre la cognition et l'assurance de l'existence servira de
fondement principal a Descartes pour toute la philosophie et méme 1'existence du
monde physique. Descartes, selon la majorité des historiens de la philosophie, est
crédité d'avoir inauguré la modernité philosophique, qui peut étre considérée comme

le début de la rupture définitive avec la pensée médiévale.

Bien que Descartes affirme dans sa premicére attitude qu'il vise a examiner toutes
les données intellectuelles aussi bien que les données sensorielles et imaginales, la
connaissance du monde de la pensée sera plus certaine que la connaissance du monde
corporel, I'existence de Dieu étant la plus certaine. Ceci est expliqué comme suit dans

les Méditations :

«Je me suis tellement accoutumé ces jours passés a détacher mon esprit des sens,
et j’ai si exactement remarqué qu’il y a fort peu de choses que I’on connaisse

avec certitude touchant les choses corporelles, qu’il y en a beaucoup plus qui

213 Discours de la Méthode, Descartes, René, Quatriéme Partie



196

nous sont connues touchant I’esprit humain, et beaucoup plus encore de Dieu
méme, que maintenant je détournerai sans aucune difficulté ma pensée de la
considération des choses sensibles ou imaginables, pour la porter a celles qui,

étant dégagées de toute matiére, sont purement intelligibles ».2!4

3.5.3. Perceptions claires et distinctes

La philosophie de Descartes se caractérise par son approche la plus
fondamentale, qui consiste a établir une nouvelle structure de la science en
reconstruisant les précédentes. Cet effort vise a garantir que seules des informations
claires et distinctes restent. Tout d'abord, il est essentiel d'expliquer ce que 1'on entend

par des termes distincts et clairs.

Tout d'abord, nous avons tendance a porter des jugements basés sur des
informations partielles sur des choses dont nous ne pouvons pas étre certains ou que
nous n'avons pas explorées a fond, en fonction de notre enfance, de notre éducation ou
de nos connaissances antérieures. Il y a méme des gens qui, pour une fois dans leur

vie, manquent de conscience pour porter un jugement juste.

La connaissance qui s'offre a l'esprit attentif, s'exhibe, se démontre et se révele a
la réflexion est une connaissance explicite. Cependant, il y a une condition selon
laquelle les informations sur lesquelles nous pouvons porter des jugements avec une
précision sans équivoque doivent non seulement étre claires, mais doivent également
étre distinctes. La connaissance sélective, en revanche, est une forme de connaissance
tellement différente et distincte, contrairement a la connaissance explicite, qu'elle n'a
pas d'autre contenu que I'étre tel qu'il se présente a un esprit qui peut l'analyser

correctement.

Il n'y a pas de relation bidirectionnelle entre les informations explicites et
sélectives. Une information peut étre claire ou non, mais elle ne peut pas étre distincte
sans étre claire. Descartes utilise 'exemple de la douleur pour illustrer ce point : pour

une personne qui ressent une sensation de briilure, la sensation de douleur qui frappe

214 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §1



197

son esprit est assez précise, mais elle n'est pas toujours apparente car une personne
peut se méprendre sur la cause de la douleur. C'est-a-dire qu'il ressent extrémement

clairement 1'angoisse, mais son raisonnement sur sa source est confus.

Comme décrit dans la section précédente, en particulier dans nos années
d'enfance, notre ame ou notre esprit a ét¢ tellement obscurci sous 1'influence de notre
corps qu'aucune connaissance distincte n'a été établie, méme si nous réalisons
clairement de nombreuses choses. Encore une fois, parce que l'esprit n'a pas eu le
temps de réfléchir sur les choses qui ont précédé, nos souvenirs ont été¢ remplis de
préjugés et d'idées fausses au cours de ces années, et dans les années qui ont suivi, la
majorité d'entre nous n'a rien fait pour éliminer ces préjugés. Cependant, sans éliminer
ces préjuges, il nous est impossible de traiter et d'analyser les choses qui nous viennent
a l'esprit de maniere appropriée. Par conséquent, nous devons maintenant procéder a
un recensement de tous les concepts simples qui composent nos pensées et exposer les
significations implicites et explicites de chacun. Sur cette base, il sera clair ou nous

sommes le plus susceptibles de faire des erreurs.

L'intégralité de nos connaissances peut étre classée en deux grandes catégories :
celles qui ont une existence plus ou moins grande, et celles qui n'existent que dans

notre esprit.

Nous avons d'abord des concepts généraux de ceux qui ont une certaine
existence, qui peuvent étre étendus a l'ensemble. Les exemples incluent des questions
concernant la substance, le temps, 1'ordre et le nombre. En plus de cela, nous avons
¢galement des informations sur les détails, et grace a cette connaissance, il est possible
de distinguer les choses les unes des autres. De plus, la distinction la plus fondamentale
que nous puissions établir entre toutes les choses créées est que certaines sont
essentiellement intellectuelles, c'est-a-dire composées de matiere pensante, tandis que
d'autres sont corporelles. Ainsi, tout ce qui est associé¢ a la compréhension et au désir,
c'est-a-dire au domaine de la compréhension et de la gestion, appartient a la substance
que nous pouvons appeler la pensée ; la taille, c'est-a-dire étendue en largeur, longueur
et hauteur, la forme, le mouvement, la position, les parties qui composent le tout
corporel, et toutes les autres propriétés que nous pouvons associer a l'objet

appartiennent a la substance que nous pouvons appeler l'objet ou le corps.



198

Ainsi, lorsque Descartes différencie la substance pensante et la substance
étendue par des lignes spécifiques, il met 1'accent sur l'existence d'autres entités qui ne
peuvent étre réduites a aucune de ces deux, mais peuvent étre décrites par leur quasi

coexistence :

«[...] tels sont les appétits de boire, de manger, et les émotions ou les passions
de I’ame, qui ne dépendent pas de la pensée seule, comme 1’émotion a la colére,
a la joie, a la tristesse, a ’amour, etc. ; tels sont tous les sentiments, comme la
lumiére, les couleurs, les sons, les odeurs, le golt, la chaleur, la dureté, et toutes

les autres qualités qui ne tombent que sous le sens de ’attouchement. »2!3

Cette déclaration de Descartes contient des allusions a la théorie des sensations
d'Aristote. Descartes, qui divise les choses en pensée et en matiére, discute également
de notre connaissance des vérités et les place dans la catégorie res cogitens. Par
exemple, on ne peut pas affirmer que des propositions telles que rien ne peut provenir
de rien, quelque chose ne peut pas exister et disparaitre en méme temps, et ce qui s'est
passé ne peut pas se produire sont basées sur un élément existant ou ont une structure
matérielle. Semblable a I'expression de ces vérités, la compréhension métaphysique
fondamentale selon laquelle il est impossible que quelque chose n'existe pas est
¢galement un concept fréquent dans la pensée humaine. Méme si des exemples de tels
concepts communs peuvent étre multipliés, Descartes ne les exige pas car, d'abord,
lorsqu'un fondement est établi pour eux, il est impossible pour la pensée d'aller au-dela
de ces hypothéses fondamentales et nos préjugés acquis ne peuvent souvent occulter

CCs COl’lCCptS communs.

Les conceptions communes évoquées ici par Descartes sont également
exprimées par Aristote, précisément comme le concept de « koine aisthesis » évoqué
précédemment. Par exemple, I'un d'eux, la devise « ce qui n'aurait pas pu arriver », est
un principe décrit dans I'Ethique a Nicomaque, bien qu'il ait été effectivement cité par
Aristote du poete Agathon ; c'est-a-dire que son origine remonte a une tragédie des

temps anciens :

215 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 48



199

« Mais rien ne peut étre « décidé » de ce qui est passé : on ne se « décide » pas
a avoir pris part au sac de Troie ! C’est qu’on ne délibére pas non plus sur le
passé, mais bien sur le futur, sur ce qui peut arriver ou ne pas arriver ; or, le

passé ne peut pas ne pas avoir été. Aussi Agathon a-t-il bien dit :

Cette seule chose a Dieu lui-méme est refusée,

Faire que n’ait pas été ce qui a été fait »*!°

Dans I'une de ses publications, le philosophe Jean Salem enquéte sur l'origine de
la phrase susmentionnée et attire 'attention sur le fait que des themes trés comparables
apparaissent dans la littérature et la philosophie grecques en plus d'Agathon?!’.
Théognis, Simonide, Pindare, Sophocle et méme Platon traitaient de l'irréversibilité du

passé avant Aristote.

Salem note que Descartes mentionne la certitude de l'irrévocabilité du passé dans
deux ouvrages supplémentaires en dehors des Principes de la philosophie®'®. La
premiére d'entre elles se trouve dans les Réponses aux Secondes Objections, et 1'autre

dans une lettre 3 Morus?!®, datée du 5 février 1649.

Dans Secondes objections aux méditations métaphysiques, divers théologiens et
philosophes??® disent qu'ils ne trouvent pas convaincant le critére de certitude
déterminé par Descartes comme « une perception claire et distincte de ce que je
connais »**!. Premiérement, une personne qui ne croit pas en Dieu comprendra que la
somme des angles intérieurs d'un triangle est égale a deux angles droits, mais il pourra
toujours ne pas croire en Dieu??. De plus, Descartes nie que Dieu puisse étre trompeur,
mais les points de vue divergent a ce sujet. En réalité, 1'histoire des religions et des
prophétes est pleine d'exemples de Dieu trompant Ses serviteurs. A cet égard, le

traitement de I'humanité par Dieu peut étre comparé a celui d'un médecin envers ses

216 Aristote, Ethique a Nicomaque, VI, 2, 1139 b 10 -11

217 Salem, Jean, Cing Variations sur la Sagesse, le Plaisir et la Mort, ch. V

218 Salem, Jean, Cing Variations sur la Sagesse, le Plaisir et la Mort, ch. V

219 Morus : le philosophe Henri More, 1614-1687, représentant de 1'école dite des « platoniciens de
Cambridge ».

220 Bien que le sous-titre des Secondes Objections soit « Recueillies par le R. P. Mersenne de la
bouche de divers théologiens et philosophes », J. Salem note qu'elles ont été rédigées a 'origine par le
Révérend Mersenne lui-méme.

221 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §2

222 Descartes, René, Secondes Objections, Troisiéme Lieu.



200

patients ou d'un parent envers ses enfants. Evidemment, si Dieu le juge nécessaire, il
peut mentir et duper ses esclaves a leur profit, car si c'était I'inverse, c'est-a-dire si Dieu
révélait la pure vérité dans toute sa nudité, ni nos yeux ni nos ames aurait la patience

de s'en apercevoir??? :

« Et d’ou avez-vous appris que, touchant les choses que vous pensez connaitre
clairement et distinctement, il est certain que vous n’étes jamais trompé, et que
vous ne le pouvez étre ? Car combien de fois avons-nous vu que des personnes
se sont trompées en des choses qu’elles pensaient voir plus clairement que le
soleil ! Et partant, ce principe d’une claire et distincte connaissance doit étre
expliqué si clairement et si distinctement, que personne désormais, qui ait 1’esprit
raisonnable, ne puisse étre dégu dans les choses qu’il croira savoir clairement et
distinctement ; autrement nous ne voyons point encore que nous puissions

répondre avec certitude de la vérité d’aucune chose. »***

Descartes répond a la premicre de ces objections en disant qu'il ne nie pas que
quelqu'un qui ne croit pas en Dieu puisse avoir une connaissance claire du triangle.
Cependant, il affirme toujours que cela ne peut pas étre une connaissance certaine et
vraie (une vraie et certaine science), car la vraie connaissance est une connaissance
qui ne peut étre mise en doute. Les informations contenant méme la plus petite quantité
d'incertitude ne peuvent pas €tre considérées comme vraies et certaines. Une personne
qui ne croit pas en Dieu ne sera jamais certaine de la véracité de ses informations,
méme sur les sujets les plus évidents, car ses connaissances ne sont pas soutenues par

une garantie divine :

«[...] et puisqu’on suppose que celui-la est un athée, il ne peut pas étre certain
de n’étre point décu dans les choses qui lui semblent étre trés évidentes |...]
encore que ce doute ne lui vienne point en la pensée, il lui peut néanmoins venir,
s’il I’examine, ou s’il lui est proposé par un autre ; et jamais il ne sera hors du

danger de I’avoir, si premiérement il ne reconnait un Dieu. »??°

La réponse de Descartes a la seconde des objections précédentes est que dés

223 Descartes, René, Secondes Objections, Quatriéme Lieu.
224Descartes, René, Secondes Objections, Quatriéme Licu.
225Descartes, René, Réponses aux Secondes Objections



201

l'instant ou nous croyons avoir clairement pensé une vérité, nous sommes
naturellement amenés a l'accepter. Si nous ne pouvons pas avoir le moindre doute sur
tout ce que nous croyons de cette maniére, alors nous pouvons étre certains que notre
croyance est vraie. Nous pouvons nous demander si nous avons certaines vérités entre
nos mains auxquelles nous pouvons nous accrocher avec foi, mais si de telles
vérités existent et que nous ne pouvons méme pas en douter, nous devons les accepter

comme certaines :

« Car nous supposons une croyance ou une persuasion si ferme, qu’elle ne puisse
étre Otée ; laquelle par conséquent est en tout la méme chose qu’une tres parfaite
certitude. Mais on peut bien douter si 1’on a quelque certitude de cette nature, ou

quelque persuasion ferme et immuable. »226

A ce stade, Descartes se lance dans I'enquéte pour savoir s'il existe des vérités
indiscutables dont nous ne pouvons pas douter méme si nous le voulions. Il ne peut
s'agir de vérités que les données sensorielles peuvent expliquer. Par exemple, lorsqu'un
ictérique regarde un sol neigeux et voit du jaune, il ne le verra pas moins clairement et
distinctement que nous ne voyons du blanc. Cela implique que les données sensorielles
ne peuvent pas fournir d'informations indiscutables. Mais il existe d'autres types de
vérités qui, lorsque nous les considérons, nous ne pouvons méme pas imaginer qu'elles

pourraient ne pas étre vraies :

« Or, entre ces choses, il y en a de si claires et tout ensemble de si simples, qu’il
nous est impossible de penser a elles, que nous ne les croyons étre vraies : par
exemple, que j’existe lorsque je pense, que les choses qui ont une fois été faites
ne peuvent pas n’avoir point été faites, et autres choses semblables, dont il est

manifeste que I’on a une parfaite certitude. »*2’

Comme on peut le voir, pour Descartes, le pass¢ étant le passé et son
immuabilité, ou le fait que ce qui s'est passé n'aurait pas pu ne pas se produire, est une

affirmation avec la certitude de je pense donc je suis.

226Descartes, René, Réponses aux Secondes Objections
227 Descartes, René, Réponses aux Secondes Objections



202

« Ainsi le cas du cogito ne serait-il point unique... : I’impossibilité pour Dieu
méme de modifier le passé serait pour nous, d’emblée, I’objet d’une parfaite et

absolue certitude. »2%8

Outre les passages précités d'Agathon dans 1'Ethique a Nicomaque, Descartes a
¢galement souligné l'inviolabilité du passé dans sa Lettre a Morus, que Jean Salem

jugeait fondée sur des temps encore plus anciens.

Dans cette lettre datée du 5 février 1649, Descartes, selon l'interprétation de
Salem, va plus loin et affirme que Dieu ne peut pas modifier le passé, non seulement
de notre point de vue, mais comme une impossibilité en soi. Descartes associe tres
clairement 1'absence d'espace a l'incapacité de Dieu a amender le passé. En d'autres
termes, la question est en fait basée sur les discussions sur I'atomisme d'une certaine

maniére.

Semblable a Descartes, Morus nie l'existence du vide. Contrairement a
Descartes, il démontre un point de vue panthéiste en affirmant que I'espace est une

vérité incréée :

« Dieu est étendu a sa manicre et remplit intimement tout I’univers et chacune

de ses parties. »?%°

La prémisse du débat entre Morus et Descartes était de savoir si Dieu pouvait
tirer ce qui est dans un vase et empécher les deux cotés du vase de se rejoindre.

Descartes croyait que c'était impossible :

« Oter tout corps d’un certain vase, et persister a imaginer qu’il y demeure une
certaine étendue —étendue que nous ne concevons pas autrement que nous
concevions auparavant le corps qui y était contenu- cela implique contradiction.

»230

228 Salem, Jean, Cinq Variations sur la Sagesse, le Plaisir et la Mort, ch. V

229 More, Henri, Lettre a Descartes, 11 décembre 1648

230 Descartes, René, Lettre 8 Morus, 5 février 1649 ; dans (Buvres philosophiques (éd. F. Alquié),
Paris, Garnier, 1963-1973 : t. I11, p. 881



203

Lorsque la substance dans le vase était €puisée, soit une nouvelle substance était
ajoutée, soit les bords du vase collaient ensemble. Selon Descartes, méme Dieu était
incapable de réaliser le contraire. Cependant, en le déclarant, il laissait place a la

prudence :

« Je sais que mon intelligence est finie, et que le pouvoir de Dieu est infini, ainsi
je n’y prétends pas mettre de bornes ; mais je me contente d’examiner ce que je
puis concevoir ou non, et je me garde bien de porter aucun jugement contraire a
cette conception : ¢’est pourquoi j’assure hardiment que Dieu peut faire tout ce
que je congois possible, sans avoir la témérité¢ de dire qu’il ne peut pas faire ce
qui répugne a ma manicere de concevoir: je dis seulement, cela implique

contradiction ».23!

Descartes, qui a approfondi la question des atomes dans la suite de sa
communication avec Morus, affirme qu'il voit une contradiction du type qu'il a décrit
dans les citations susmentionnées dans l'argument selon lequel les atomes sont

indivisibles une fois qu'ils sont considérés comme des étres étendus :

«[...] on ne doit jamais dire d’aucune chose qu’elle est impossible a Dieu ; [...]
je n’ose pas méme dire que Dieu ne peut pas faire une montagne sans vallée, ou
qu’un et deux ne fassent pas trois ; mais je dis seulement qu’il m’a donné un
esprit de telle nature que je ne saurais concevoir une montagne sans vallée, ou
que I’agrégé d’un et de deux ne fassent pas trois, etc. Et je dis seulement, que de

telles choses impliquent contradiction en ma conception. »?*2

Descartes, qui a approfondi le sujet des atomes dans la suite de sa
correspondance avec Morus, déclare qu'il a vu une contradiction du genre qu'il a
mentionné dans les citations ci-dessus en revendiquant leur indivisibilité¢ apres qu'ils

ont été acceptés comme des étres étendus :

«[...] car nous ne pouvons pas comprendre que Dieu ait pu, en formant de tels

231 Descartes, René, Lettre 8 Morus, 5 février 1649
232 Descartes, René, Lettre 2 Arnauld, 29 juillet 1648 ; dans (Buvres philosophiques (éd. F. Alquié),
Paris, Garnier, 1963-1973 : t. II1, p. 865



204

atomes insécables, se priver de la faculté de les diviser... Aussi More n’a-t-il
nullement le droit de mettre sur le méme plan les impossibilités qu’on a dites
(touchant le vide, ou les atomes) et la proposition selon laquelle ce qui est fait

ne saurait ne pas I’étre. »*3

A ce point de la lettre, Descartes réaffirme la thése que le passé est inaccessible
a l'intervention. Cependant, la seule explication pour percevoir quoi que ce soit en
dehors du controle de Dieu n'est pas que cela contredit la disposition mentale que Dieu
nous a donnée. Bien que Descartes aime a étre prudent sur de telles questions, comme
on le voit dans la lettre a Arnauld, il n'hésite pas a donner une autre explication de

l'impossibilité de quelque chose aux yeux de Dieu :

«[...] nous ne prenons pas pour marque d’impuissance quand quelqu’un ne peut
pas faire ce que nous ne comprenons pas €tre possible, mais seulement lorsqu’il
ne peut pas faire quelque chose que nous comprenons clairement étre possible.

»234

Cependant, cette affirmation n'est pas applicable pour toutes les impossibilités
énumérées ci-dessus. On peut imaginer la scission de I'atome ou le remplissage d'une
zone vide avec une autre substance. Autrement dit, cela ne veut pas dire que Dieu ne
peut pas se le permettre, car cela limiterait son pouvoir. Selon Descartes, il est vrai
qu'ils sont impossibles, mais le degré d'impossibilité n'est pas nécessairement au-dela
de la capacité de Dieu, mais plutét une impossibilit¢ dans la logique que Dieu m'a
donnée qui semble contradictoire & mon esprit. En d'autres termes, Dieu peut ne pas
étre lié par les normes de raisonnement auxquelles il m'a soumis, afin que ce que je
juge impossible lui soit possible. Cependant, il est impossible de modifier le passé de
quelque maniére que ce soit. C'est au-dela de la puissance de Dieu non seulement parce
que j'ai une intuition dans cette direction ou parce que cela m'apparait contradictoire,

mais parce que cela implique une impossibilité absolue :

« Mais nous ne concevons pas de la méme maniére qu’il puisse se faire que ce

qui a été fait ne le soit pas ; au contraire, nous concevons bien clairement que

233 Descartes, René, Lettre 8 Morus, 5 février 1649
234 Descartes, René, Lettre 8 Morus, 5 février 1649



205

cela est impossible, et qu’ainsi il n’y a aucun défaut de puissance en Dieu de ce

qu’il ne le fait pas ».2%

Par conséquent, le fait que Dieu ne puisse pas effacer le passé n'indique pas qu'il
n'a pas la capacité de le faire ; cela indique plutdt que ce qui est revendiqué est
impossible et qu'aucune force, y compris Dieu, ne peut étre considérée comme

impuissante parce qu'elle ne peut pas rendre possible I'impossible.

En fait, ces types de propositions, que Descartes classait parmi les perceptions
claires et distinctes en les nommant « concepts communs », font partie des thémes
majeurs qui remontent aux temps pré-philosophiques et qui ont été présents dans la
poésie, la tragédie et mythologie depuis les éres archaiques de I'histoire humaine, peut-

étre méme I'ére pré-logos.

Selon Descartes, ces idées philosophiques, ¢galement appelées concepts
communs, sont des vérités extrémement claires et distinctes pour la grande majorité
des gens. Néanmoins, certaines d'entre elles peuvent ne pas sembler mériter 1'étiquette
de « concept commun » aux yeux de certains individus, qui peuvent ne pas considérer
ces idées comme prouvées et sans équivoque. Ce n'est pas le cas des personnes qui ont
pu libérer leur entendement du joug des préjugés, méme si ces concepts sont bien clairs
et visibles ; pendant de nombreuses années, ils ont été un observateur passif de leurs

propres convictions erronées :

« Non pas que je crois que la facult¢ de connaitre qui est en quelques hommes
s’étende plus loin que celle qui est communément en tous, mais ¢’est plutdt qu’il
y en a lesquels ont imprimés de longue main des opinions en leur créance qui,
¢tant contraires a quelques-unes de ces vérités, empéchent qu’ils ne les puissent
apercevoir, bien qu’elles soient fort manifestes a ceux qui ne sont point ainsi

préoccupés ».23

En fait, a ce stade, l'importance de la méthode apparait une fois de plus. La

méthode proposée par Descartes sauvera nos esprits de 1'effet suffocant des préjugés

235 Descartes, René, Lettre 8 Morus, 5 février 1649
236 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 50



206

et rendra visibles les vérités qui devraient étre valables pour tous.

Abordant a nouveau la question des perceptions claires dans les Méditations,
Descartes a procédé avec beaucoup de prudence avant de passer a 1'étape d'enquéter
sur l'existence des choses extérieures et matérielles, d'abord enquétant sur la source de
l'erreur au cours de la Quatrieme Méditation. 11 a déterminé ce qu'il fallait faire, ou
plutot ce qu'il ne fallait pas faire, pour éviter l'erreur et atteindre la vérité. Puis il
découvre que Dieu est le garant de tout. Une fois ces deux concepts fondamentaux, a
savoir la méthode pour éviter I'erreur et la croyance que Dieu est le garant de la vérité
restante, ont été établis, il est temps de dissiper tous les nuages d'incertitude et de

déterminer si une certaine connaissance des choses matérielles peut étre atteinte.

Cependant, il y a une étape apres celle-ci qui doit étre complétée afin d'assurer
l'infaillibilit¢ du deuxiéme principe indiqué précédemment. Parce que si une
dimension de ce que nous appelons les choses extérieures ou I'existence corporelle est
la réalité matérielle, alors une autre dimension est la position qu'elles occupent dans
ma conscience. En d'autres termes, avant de passer a I'étre extérieur, Descartes veut les
examiner tels qu'ils sont dans son esprit et déterminer lesquels sont distincts et lesquels

se confondent?’.

A la fin du titre précédent sur la certitude de Dieu de la vérité, la conception de
Descartes de l'actualité des idées claires et distinctes a été soulignée. Un examen
attentif des choses matérielles de ces conceptions donnera des indices sur la mesure

dans laquelle le doute sur I'existence extérieure peut étre levé.

Premic¢rement, il est nécessaire de définir les termes de chose extérieure et
d'existence corporelle. La mati¢re fait référence a l'entité mesurable qui a des
dimensions de longueur, de largeur et de profondeur, et que je peux visualiser dans

mon esprit.

Deuxiémement, nous pouvons créer divers aspects de cette dispersion
quantitative dans notre esprit, c'est-a-dire que nous pouvons diviser la dispersion, et a

chaque partie résultant de cette distinction nous pouvons aussi attribuer toutes sortes

237 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §12



207

de grandeurs, de formes, d'états et de mouvements.

Enfin, nous pouvons relier chacun de ces mouvements au temps écoulé, c'est-a-

dire a la durée.

De plus, pour obtenir une connaissance spécifique des choses extérieures, nous
n'avons pas a les considérer comme un tout en termes généraux. Lorsque nous
examinons attentivement la question, nous pouvons envisager d'innombrables
propriétés de nombres, de formes, de mouvements, etc. La vérité de ceux-ci se
manifeste si clairement et slirement, et correspond si bien a la nature de notre
compréhension que lorsque nous commencgons a explorer ces caractéristiques, nous
n'avons pas l'impression d'apprendre quelque chose de nouveau, mais plutdét comme si
nous nous souvenions depuis le début de ce que nous savions déja. Donc en fait, méme
si nous n'avons pas encore dirigé nos pensées vers eux, c'est presque comme si nous

remarquions juste ce qui est déja présent dans notre ame?3%,

La question qui mérite d'étre examinée ici est la suivante : pouvons-nous ou ne
pouvons-nous pas considérer la myriade d'idées que nous trouvons dans notre propre
esprit a propos de beaucoup de choses comme du néant ? Ou, pour le dire autrement,
bien qu'il nous appartienne enti¢rement de penser ou de ne pas penser a ces idées, ces
choses ont-elles une existence extérieure autre que d'étre contenues ou non dans notre

pensée ?

Selon Descartes, méme s'ils n'ont pas d'existence extérieure, ils sont réels par
nature et ont une immuabilité. Descartes explique cela avec l'exemple d'un triangle.
Par exemple, lorsque nous imaginons un triangle, le fait que ce triangle dans notre
esprit ait une certaine nature, forme, forme et essence ne disparaitra pas, méme si une
telle forme n'existe nulle part dans le monde sauf nos pensées, et méme s’il n'a jamais
existé dans le passé. La vérité sur le triangle dans mon esprit résistera indépendamment
de l'existence extérieure. Cette essence est une essence immuable et éternelle, et je

n'aurais pas pu l'inventer car le triangle n'est jamais soumis a mon esprit.

Nous pouvons trouver de nombreuses preuves des diverses propriétés de ce

238 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §3, §4



208

triangle imaginaire, telles que la somme de ses angles intérieurs est égale a la somme
de deux angles droits. Que nous le voulions ou non, ces traits deviennent maintenant
des traits que nous savons trés clairement, dont nous sommes sirs qu'ils se trouvent
dans ce triangle. En fait, méme si nous pensons a ce sujet pour la premicre fois, ou
méme si nous n'avons jamais imaginé un triangle auparavant dans nos vies, ces

certitudes sur la nature du triangle ne changeront jamais.

Sur cette base, il est tout a fait 1égitime de dire que les caractéristiques du triangle

ne peuvent pas étre des choses que j'ai inventées dans mon esprit>°.

L'argument de Descartes concernant le triangle est comparable au passage du
Ménon de Platon dans lequel Socrate ordonne a son esclave de résoudre un probléme
de géométrie. La aussi, un résultat connexe, a savoir la théorie de la réminiscence, a

¢galement été dérivé d'un exemple trés similaire :

« Socrate : Qu'en penses-tu, Ménon ? A-t-il jamais répondu avec une conviction

qui n'était pas la sienne ?

Ménon : Non, c'était toutes leurs propres croyances.

Socrate : Mais, comme nous l'avons admis il y a quelques instants, il ne savait
rien.

Ménon : VRAL

Socrate : Mais ces croyances ¢étaient en lui quelque part, n'est-ce pas ?

Ménon : Oui.

Socrate : Dans ce cas, une personne qui ne sait pas peut avoir de vraies

croyances sur un sujet qu'elle ne connait pas, n'est-ce pas ?

Ménon : Vraisemblablement.

Socrate : Actuellement, ces croyances sont de nature onirique, puisqu'elles

viennent d'étre éveillées. Mais si les mémes questions lui sont posées a diverses

reprises et de différentes maniéres, vous constaterez qu'il finira par avoir autant

de connaissances complétes et ponctuelles sur le méme sujet que n'importe qui

d'autre.

Ménon : Je suppose. »*40

239 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §5
240 Platon, Menon, 85 b8 — 85 d3



209

Comme on peut le comprendre clairement & partir de la citation de Ménon, la
théorie des idées innées de Descartes et la théorie associée de la mémoire ressemblent
étroitement a celles de Platon. Bien que ce souvenir puisse étre vague au début et ait
besoin d'étre renforcé par la suite par des moyens appropriés, l'idée du triangle qui
nous est venue a l'esprit par les sens est certainement quelque chose a remettre en
question, puisque nous « nous souvenons » de ces vérités. Ceux qui disent cela
attribueront la formation de 1'idée d'un triangle dans notre esprit au fait que nous avons
vu des formes triangulaires ou triangulaires. Cependant, cette idée n'est pas correcte,
car je peux créer dans mon esprit d'innombrables autres formes autres que des
triangles, qui ne ressemblent pas du tout a des triangles, et il peut s'agir de formes qui
n'ont jamais fait appel & mes sens dans le passé. Comme je I'ai déterminé a propos du
triangle, il est concevable pour moi d'identifier d'autres aspects d'autres formes que je

peux créer et qui sont certains de ne pas provenir des sens.

A ce stade de son raisonnement, Descartes jette les bases d'une des propositions

peut-étre les plus originales qu'on lui attribue dans 1'histoire de la philosophie :

« Partant de l'impossibilité de dire que I'idée de triangle formée dans notre esprit
consiste en néant, il est certain que les choses vraies ne peuvent pas étre néant :
les vérités ont une existence. Comme cela a été largement expliqué ci-dessus, ce
que nous savons clairement et distinctement est également vrai. Autrement dit,

ce que nous savons clairement existe 24! ».

En examinant la correspondance de Descartes, nous avons vu qu'il pouvait
mettre certaines annotations sur la certitude d'établir des vérités. Quand Descartes
disait qu'une chose est absolument vraie, il disait en fait qu'il en était ainsi selon la
disposition de son esprit, qu'elle pouvait étre différente aux yeux de Dieu, mais que la
nécessité de concevoir cette vérité avec cette certitude était aussi sujette aux regles de
fonctionnement de l'esprit que Dieu lui a données. De méme, dans le cas contraire,
c'est-a-dire quand il a dit que quelque chose est absolument faux, il disait aussi que
c'était comme c¢a en accord avec sa disposition mentale, et que cela pouvait étre

différent aux yeux de Dieu. Ici aussi, nous assistons a une approche prudente similaire

241 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §6



210

« Et quoique je ne I’eusse pas démontré, toutefois la nature de mon esprit est
telle, que je ne me saurais empécher de les [les choses que je connais clairement
et distinctement] estimer vraies, pendant que je les congois clairement et

distinctement. »242

A ce stade, Descartes revient au stade ou il se trouvait avant le doute et déclare
que ce qu'il dit est valable méme s'il respecte les données provenant des objets des
sens. Méme si nous ne doutons pas de tout, méme si nous sommes attachés aux sens,
il nous reste encore a considérer des formes et des nombres que nous pouvons
concevoir clairement et distinctement, c'est-a-dire des choses relatives a la géométrie

et a l'arithmétique, d'apres 1'énoncé des vérités les plus fixes.

3.5.4. Nouvelles regles proposées

Puisque I'enjeu principal dans Discours est de trouver la bonne méthode pour la
bonne gestion de l'esprit, et puisque la méthode la plus proche de ce que nous
recherchons est complexe en logique, géométrie et algebre, il faut extraire celles qui
sont utiles de la régles et pratiques dans ces trois disciplines, inutiles, complexes ou
inutiles. En supprimant les uns et en les simplifiant, Descartes détermine les quatre

reégles suivantes comme principes de base de la méthode recherchée :

« Le premier était de ne recevoir aucune chose pour vraie, que je ne la connusse
évidemment étre telle : c’est-a-dire d’éviter soigneusement la précipitation et
la prévention ; et de ne comprendre rien de plus en mes jugements, que ce qui
se présenterait si clairement et si distinctement & mon esprit, que je n’eusse
aucune occasion de le mettre en doute.

Le second, de diviser chacune des difficultés que j’examinerais, en autant de
parcelles qu’il se pourrait et qu’il serait requis pour les mieux résoudre.

Le troisiéme, de conduire par ordre mes pensées, en commencant par les objets

les plus simples et les plus aisés a connaitre, pour monter peu a peu, comme

242 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §6



211

par degrés, jusqu’a la connaissance des plus composés ; et supposant méme de
I’ordre entre ceux qui ne se préceédent point naturellement les uns les autres.
Et le dernier, de faire partout des dénombrements si entiers, et des revues si

générales, que je fusse assuré de ne rien omettre. »*43

Les régles de méthode évoquées ici sont étroitement liées a la question des
preuves de Dieu, qui est au cceur de notre these, car I'effort de Descartes pour « acquérir
certaines connaissances », son intention de « soumettre les vérités de la foi a la raison
», et laméthode qu'il a di développer conformément a ces objectifs, a également révélé
l'existence de Dieu et a formé la base de la nécessité de 1'étayer par des preuves
rationnelles. Descartes s'est rendu compte que la quéte d'une certitude inébranlable
doit finalement arriver a l'idée d'un Dieu mathématiquement prouvé comme point de
départ. En effet, comme nous le verrons plus loin, la partie peut-étre la plus importante
du « Discours de la Méthode » est intitulée « Raisons par demandés sur prouver
l'existence de Dieu et de I'ame humaine, qui sont les fondements de la métaphysique
». Mais avant d'en arriver 1a, nous devrions revoir les régles énumérées ci-dessus en

fonction de leur pertinence par rapport a notre sujet.

La premicre régle, aussi appelée « Reégle d'évidence », donne le criteére de la
vérité : la vraie connaissance est la certitude qui ne fait aucun doute, c'est-a-dire la
connaissance prouvée. En effet, nous avons vu précédemment que le mot « évidence
» vient de la racine « vidéo/voir » et signifie « preuve ». Il n'y a pas de place pour le
doute dans ce qui est Evident. Descartes définit le terme « évidence », qu'il utilise,
comme une intuition intellectuelle découlant d'une idée claire et distincte. Le fait qu'un
concept soit « clair », tous les éléments qui y sont présents peuvent étre remarqués ;
étre « distinct » signifie qu'il peut étre clairement séparé de tous les autres concepts. «
Intuition », d'autre part, fait référence a une caractéristique intellectuelle plutot que
sensorielle, comme expliqué en détail dans les Regulae, et provient de la lumiére
naturelle de I'esprit. Il n'y a pas de place pour I'erreur ici, puisque les éléments nus, que
nous appelons les plus petits composants, peuvent étre compris par l'intuition
intellectuelle. La source de I'erreur est le préjugé et les jugements hatifs. Cela est di a
la nature limitée et passive de I'esprit et a la nature limitée et active de la volonté. Les

jugements que nous portons sur la base d'informations prouvées par des preuves

243 Discours de la Méthode, Descartes, René, Deuxiéme Partie



212

rationnelles sont infaillibles. Si Descartes révele sa croyance en la raison avec cette
reégle, il €branle aussi le trone de la doctrine aristotélicienne, devenue presque le critére
de vérité de la tradition scolastique, a laquelle il s'oppose, et ouvre un nouvel espace

de liberté pour la philosophie.

La deuxiéme régle est connue sous le nom de « régle de l'analyse » et elle est
basée sur la séparation d'une idée complexe en ses composants, c'est-a-dire ses
¢léments simples. Les concepts complexes doivent étre ramenés aux éléments simples
qui les composent, et gagner ainsi en clarté et en distinction. Contrairement a une
méthode de décomposition que I'on peut appliquer aux choses matérielles, il s'agit de

ramener l'inconnu a ses principes initiaux, c'est-a-dire au connu.

Dans la troisieéme régle, la phase d'analyse est suivie de la phase de synthese.
C'est un effort pour retrouver le composite, a partir des simples obtenus a 1'étape
précédente. En termes de sources d'information, aprés un retour a "l'intuition
intellectuelle" dans I'étape d'analyse, l'aide de la "déduction" est utilisée dans 1'étape

de synthese.

La quatrieme et dernicre regle, également connue sous le nom de «
dénombrement » ou d’ « énumération », a la qualité d'étre prudente quant a la
vérification du résultat obtenu. Puisque 1'objectif sous-jacent est d'aller a I'essentiel,

une dernicre révision s'impose afin qu'aucun détail ne soit omis du ceeur du sujet.

Comme Descartes lui-méme I'a dit a maintes reprises, l'ensemble de regles qu'il
propose n'est en réalité rien d'autre que l'adaptation de la méthode mathématique a la
philosophie. En conséquence, nous pourrons atteindre le résultat final aprés avoir
d'abord décomposé le probléme que nous considérons dans ses plus petits composants,

puis le synthétiser.

Comme il sera expliqué plus loin dans la sixiéme section, Descartes partagera

¢galement son expérience dans le processus d'accés a la connaissance. Cependant, ceci
| . . .

n'est valable que pour quelques cas exceptionnels, et la méthode a prendre comme base

sera la méthode mathématique.



213

Dans la troisieme section du Discours, Descartes traite de la morale temporelle,
ou morale provisoire. Cependant, parce que cette regle a des caractéristiques tres
personnelles et culturelles et n'a aucun rapport avec notre sujet, nous n'en discuterons

pas.

3.5.5. Premicére vérité claire

Descartes présente un résumé de sa compréhension de la métaphysique dans la
quatriéme partie du Discours. Se basant sur le fait que les compréhensions de la
science et de la philosophie avant lui n'étaient pas fondées, il met tout sous le prisme
du doute jusqu'a ce qu'il atteigne une certitude qui ne laissera aucune place au doute

afin de se débarrasser de tout le résidu intellectuel de le passé.

L'auteur commence cette partie en parlant d'un voyage de pensée intérieure qu'il
a fait aux Pays-Bas. Dans ce cheminement de pensée, Descartes, en se référant a la
devise de la morale provisoire qu'il a donnée dans la troisiéme partie du Discours,
constate que les principes dont on n'est souvent pas tout a fait stirs sont mis en pratique,

notamment dans les domaines de la morale :

« Ma seconde maxime était d’étre le plus ferme et le plus résolu en mes actions
que je pourrais, et de ne suivre pas moins constamment les opinions les plus
douteuses, lorsque je m’y serais une fois déterminé, que si elles eussent été tres

assurées. »2*

Conformément a cette deuxieme reégle de morale temporelle, il est préférable
qu'une décision que nous prenons sur la base de la probabilité plutdt que de la certitude,
ou peut-étre méme au hasard, soit prise plutdt que pas prise du tout, car dans le cours
rapide de la vie il y a il n'y a pas de place pour le retard, et toute décision vaut mieux
que l'indécision et la persévérance dans la mise en ceuvre. Mais si nous voulons
rechercher la vérité inébranlable, nous ne pouvons pas prendre comme point de départ

quelque chose dont nous ne soyons pas tout a fait sirs :

244 Discours de la Méthode, Descartes, René, Troisiéme Partie



214

« [...] mais parce qu’alors je désirais vaquer seulement a la recherche de la
vérité, je pensai qu’il fallait que je rejetasse, comme absolument faux, tout ce en
quoi je pourrais imaginer le moindre doute, afin de voir s’il ne resterait point,

aprés cela, quelque chose en ma créance, qui fit entiérement indubitable. »**°

Dans la continuité naturelle du raisonnement ci-dessus, Descartes s'interroge sur

ce qu'il est. Lorsqu'il se méfie de toute réalité matérielle, il pense involontairement

qu'il n'a pas de corps a lui, ni de reste du monde, ni méme d'endroit ou se trouver,

malgré tout, il ne peut pas imaginer qu'il n'existe pas, et sur au contraire, plus il pense
g peutp g q p p p

a l'existence d'autres choses, plus cette conscience de la chose pensante devient plus

forte. Il s'avere qu'il y a une limite au refus de toutes les données par scepticisme :

« Pendant que nous rejetons en cette sorte tout ce dont nous pouvons douter, et
que nous feignons méme qu’il est faux, nous supposons facilement qu’il n’y a
point de Dieu, ni de ciel, ni de terre, et que nous n’avons point de corps ; mais
nous ne saurions supposer de méme que nous ne sommes point pendant que nous
doutons de La vérité de toutes ces choses ; car nous avons tant de répugnance a
concevoir que ce qui pense n’est pas véritablement au méme temps qu’il pense,
que, nonobstant toutes les plus extravagantes suppositions, nous ne saurions
nous empécher croire que cette conclusion : Je pense, donc je suis, ne soit vraie,
et par conséquent la premicre et la plus certaine qui se présente a celui qui

conduit ses pensées par ordre. »*4¢

A ce stade de la pensée, un individu sera certain de sa propre existence

indépendamment de la présence de tous les autres objets. Mais s'il n'y a pas de « je

pense », méme si tout le reste continue d'exister, il n'y a plus de raison de croire a sa

propre existence parce qu'il n'y a plus de sujet pour y penser. Comme indiqué plus loin

dans les Méditations, mon étre en tant que chose pensante, ou plus généralement 1'ame

humaine, n'a rien de commun avec la nature corporelle :
9

« Et certes, I’idée que j’ai de I’esprit humain, en tant qu’il est une chose qui

pense, et non étendue en longueur, largeur et profondeur, et qui ne participe a

245 Discours de la Méthode, Descartes, René, Quatriéme Partie
246 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 7



215

rien de ce qui appartient au corps, est incomparablement plus distincte que 1’idée

d’aucune chose corporelle. »**7

A partir de ce point de départ, Descartes établit sa propre existence de «
substance ». C'est une substance telle qu'elle consiste a contempler I'essence ou la
nature. C'est-a-dire qu'il n'a besoin ni d'espace ni de quoi que ce soit de nature

corporelle pour exister :

«[...] je connus de 1a que j’étais une substance dont toute 1’essence ou la nature
n’est que de penser, et qui, pour étre, n’a besoin d’aucun lieu, ni ne dépend
d’aucune chose matérielle. En sorte que ce moi, c’est-a-dire I’ame par laquelle
je suis ce que je suis, est enticrement distincte du corps, et méme qu’elle est plus
aisée a connaitre que lui, et qu’encore qu’il ne fiit point, elle ne laisserait pas

d’étre tout ce qu’elle est. »*4®

Il n'y a pas de meilleur moyen de comprendre la nature de I'ame et de réaliser
qu'il s'agit d'une substance complétement séparée du corps. A partir du moment ou
nous commengons a examiner ce que nous sommes pour nous-mémes, cette veérité
deviendra évidente lorsque nous nous serons établis en tant que pensée et déterminé
qu'il ne peut y avoir rien qui ait une existence réelle en dehors de notre pensée : nous
n'avons pas besoin d'extension, de forme, d'emplacement ou de 1'une des qualités
similaires qui peuvent étre attribuées au corps pour exister. Notre connaissance d'étre

une pensée est certaine, et la connaissance que nous avons d'étre un corps est douteuse

« [...] nous sommes par cela seul que nous pensons ; et par conséquent que la
notion que nous avons de notre ame ou de notre pensée précede celle que nous
avons du corps, et qu’elle est plus certaine, vu que nous doutons encore qu’il y
ait au monde aucun corps, et que nous savons certainement que nous

pensons. »**¥

Le terme « substance » a été utilisé tout au long de I'histoire de la philosophie,

247 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §2
248 Discours de la Méthode, Descartes, René, Quatriéme Partie
249 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 8



216

des anciens aux scolastiques. Cependant, cette fois, le mot est utilisé dans un nouveau
sens. « Substance » est défini par Descartes comme « je en tant que créature pensante
». Ce « moi » ou « la pensée elle-méme » agit comme une base d'étre, un « sous-jacent
» ou « hupokeimenon » pour toutes les idées individuelles que nous sommes capables

d'avoir.

La connaissance que nous avons de penser précede la connaissance que nous
avons d'avoir le corps. Etre en tant que pensée est incomparablement plus spécifique
et défini qu'étre en tant que corps. Méme sans le corps, la pensée ne perd pas son étre
quelle qu'elle soit. Nous réalisons notre existence en tant que pensée, non par
raisonnement, par réflexion, par déduction, mais par une lumiére naturelle présente
dans notre ame. Sans avoir besoin d'aucune inférence rationnelle, nous ne pouvons
savoir qu'avec cette lumiére naturelle dans nos ames que ni une qualité ni une
caractéristique appartenant a la non-existence ne peut étre mise en cause. Par
conséquent, partout ou nous remarquons une qualité ou une caractéristique, il doit y
avoir quelque chose ou une substance a laquelle elles sont attachées. Encore une fois,
la méme lumiére naturelle nous montre indiscutablement que plus nous connaissons
de propriétés ou de qualités d'un étre, c'est-a-dire d'une substance, mieux nous

connaissons cette chose.

Nous avons évoqué plus en détail le concept de /umiere naturelle de Descartes
sous le titre de « Quelque chose d'autre que moi-méme ». Pour l'instant, cependant, il
convient de mentionner que cette théorie de la lumiére naturelle occupe une place
extraordinairement centrale dans la philosophie de Descartes et est la principale source
de connaissances définitives. La déduction n'est nécessaire que pour les objets de

savoir que la lumiére naturelle ne peut concevoir immédiatement.

Lorsque la faculté de connaitre donnée par Dieu, ou ce que nous appelons la
lumicre naturelle, remarque clairement et distinctement un objet de connaissance, il
n'est pas possible que cet objet de connaissance ne soit pas correct. Si Dieu nous a
donné cette connaissance de telle maniére que nous ne pouvons pas distinguer le bien
du mal méme lorsque nous l'utilisons correctement, alors nous avons le droit de douter
que Dieu soit trompeur. Cette seule évaluation suffit a nous sortir du doute

hyperbolique que Dieu nous a créés de telle manieére que nous apprécierons toujours



217

notre erreur. Encore une fois, cette évaluation sera utile pour toutes nos autres raisons
de douter. Ainsi, surtout, les vérités mathématiques ne seront plus douteuses, car elles
sont extrémement stables et claires. De plus, tant que nous pouvons distinguer des
concepts clairs et distincts sur les choses que nous percevons avec nos sens des
concepts obscurs et obscurs, nous pouvons obtenir des vérités dont nous pouvons étre

stirs qu'elles sont vraies.

D'un autre c6té, nous ne pouvons pas connaitre la qualité de quoi que ce soit
d'autre autant que nous savons de notre propre pensée, car quoi que nous sachions,
cette chose que nous connaissons finira par prendre place dans notre pensée et en

deviendra une qualité :

« Par exemple, si je me persuade qu’il y a une terre a cause que je la touche ou
que je la vois : de cela méme, par une raison encore plus forte, je dois étre
persuadé que ma pensée est ou existe, a cause qu’il se peut faire que je pense
toucher la terre, encore qu’il n’y ait peut-€tre aucune terre au monde ; et qu’il
n’est pas possible que moi, ¢’est-a-dire mon ame, ne soit rien pendant qu’elle a
cette pensée ; nous pouvons conclure le méme de toutes les autres choses qui
nous viennent en la pensée, a savoir, que nous, qui les pensons, existons, encore

qu’elles soient peut-étre fausses ou qu’elles n’aient aucune existence. »>>°

Selon Descartes, les philosophes qui ne savent pas ordonner leurs pensées et

utiliser la bonne méthode ne pourraient pas arriver a cette conclusion :

« Ceux qui n’ont pas philosophé par ordre ont eu d’autres opinions sur ce sujet

[...]»>!

Descartes distingue 1'ame et le corps avec les concepts suivants : I'ame est la
chose qui pense, et le corps est ce qui a de la hauteur, de la largeur et de la profondeur.
Les philosophes qui se sont trompés a cet €égard n'ont pas remis en question l'existence
du monde matériel, mais I'ont pris comme une certitude. Lorsqu'il y avait un besoin de

certitude métaphysique sur eux-mémes, ils préféraient croire ce qu'ils voyaient de leurs

250 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 11
251 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 12



218

yeux, touchaient de leurs mains, c'est-a-dire leur corps, au lieu de s'envisager comme
une simple pensée, et en attribuant la capacité de se sentir a tort a leurs corps, ils ont

manqué la nature de leurs ames.

Il est utile d'examiner s'il y a un saut logique dans la poursuite de la finalisation
de la pensée et le passage direct a la certitude d'étre. Derriere la phrase « Si je pense,
je dois exister en tant que chose pensante », il doit y avoir I'acceptation « fout ce qui
pense est ». Cependant, on voit que le doute, qui devait tout recouvrir dans I'étape
précédente, ne s'applique pas a cette acceptation. Alors que toutes les maximes
morales, méme toute existence matérielle et toutes les propositions mathématiques,
sont sacrifiées au doute, la prémisse universelle, qui devrait €tre « tout ce qui pense est
» dans notre inférence de la conclusion particuliére « je pense donc je suis », bien que

non déclaré publiquement, ne souffre pas du méme doute.

Notons cependant que Descartes ne pose pas « je pense donc je suis » comme
conclusion, mais comme principe de départ de toute métaphysique. C'est-a-dire qu'il
ne met pas une prémisse universelle avant cette proposition. C'est ce que nous voulons
dire quand nous disons saut logique au-dessus. Selon Descartes, on ne déduit pas d'un
syllogisme que la pensée nécessite l'existence. Au contraire, la réalisation de la pensée,
non par la force d'un quelconque raisonnement, c’est une connaissance qui vient de
I’intérieur et qui s’impose soi-méme sur 1’entendement de fagon tellement puissante et
évidente que celui-ci le découvre instantanément et spontanément, en un seul
mouvement de la pensée. La chose pensante, du moment ou elle se remarque,
comprend trés ouvertement et indubitablement en sa propre réalité, le fait que si elle
n’était point, il ne serait pas possible qu’elle pense, ce qui revient a dire « rien qui n’est

point, ne peut penser », ’inverse de la proposition « fout ce qui pense est ».

Il ne s'agit donc pas ici d'un particulier qui a été extrait de 1'universel, mais d'un
premier point de départ, d'un premier particulier, a partir duquel toutes sortes
d'universels peuvent remonter a lui-méme et a partir desquels d'autres universels
peuvent se former. En d'autres termes, comme nous l'avons vu dans la section ou nous
évoquions les Regulae précédemment, la source de cette premicre connaissance n'est
pas la déduction mais l'intuition intellectuelle. En d'autres termes, il n'y a pas d'autre

proposition qui précede la proposition « je pense, donc je suis », donc il n'y a pas



219

d'opération de l'entendement qui inclut la définition de la pensée et de 1'étre et établit
un syllogisme a partir de ces définitions. Le sujet traité est une vérité intuitive qui
émerge spontanément avec le processus de pensée lui-méme. Dans les termes de

Descartes, c'est a la fois une idée claire et distincte et une idée innée.

Aprées avoir établi « je pense, donc je suis » comme premiere vérité, une autre
question qui doit étre interrogée est ce que 1'on entend par « je suis ». Comme on peut
le voir au premier coup d'eeil, il manque un attribut a cette petite formule, composée
d'un sujet et d'un verbe conjugué. En d'autres termes, on peut dire que je suis n'est
connecté nulle part, il reste en I'air. L'expression je suis, qui est considérée comme un
énoncé existentiel lorsqu'elle est utilisée sans aucun attribut, est suivie de ces
questions « je suis quoi ? » ou « j'existe en tant que quoi ? » Le raisonnement fait par
Descartes aboutit de fagon naturelle a la réponse : « Je jouis d 'une existence exclusive

en tant qu’'un étre de pensée ».

Descartes n'a plus besoin d'un corps pour garantir le passage direct de l'idée a
l'existence, car sa propre existence physique est en cause. Le « je suis » n’exprime ici
qu’une existence au niveau de la conscience de soi-méme. Toutefois, Descartes
envisage sa propre existence non pas comme une imagination d’un autre sujet ou
comme une chimeére, mais en tant qu’une substance pensante. Dans ce cas, le corps et
'ame apparaissent comme deux structures différentes, essentiellement séparées 1'une
de l'autre et sans lesquelles il est possible de se connaitre. En fait, la priorité est la
pensée, car la pensée peut se réaliser sans le corps, mais l'inverse n'est pas possible,
c'est-a-dire qu'il n'y a pas de conscience de soi dans un étre matériel sans pensée.
Quand Descartes distingue I'ame et la matiére, ou la chose pensante (res cogitens) et
la chose étendue (res extensa), il relie les deux par deux idées claires et distinctes
completement séparées. Il n'est pas possible d'associer des passions et des idées qui
relévent du domaine des premiers avec des figures et des mouvements qui relévent du
domaine des seconds. La connaissance que nous avons de I’esprit est immédiate,
pourtant les corps ne se présentent a nous qu’a travers une médiation. Dans le cas de
’esprit, la chose connue et le sujet connaissant sont une et méme chose. Pourtant dans
le cas de la matiere, il n’est jamais question de la connaitre de facon claire et distincte

et en elle-méme mais que par les impressions que nos sens laissent sur notre ame.



220

Le lien entre la pensée et 1'existence souléve inévitablement la question, "alors
qu'est-ce que la pensée ?" Le premier calcul que doit faire un philosophe qui fonde sa
métaphysique sur le rapport entre la pensée et I'existence est, bien entendu, ce qu'est
la pensée. Au cours de son explication, Descartes réduit non seulement la cognition a
la compréhension, mais incorpore également I'émotion dans un certain cadre a l'acte
de pensée. C'est-a-dire que lorsque je suis confronté a une sensation corporelle, ce qui
se passe réellement n'est pas la relation d'affect direct que j'ai établie avec l'influence
externe qui provoque cette sensation, car je ne sais méme pas s'il existe encore une
telle chose externe, mais il est I'information en moi qui permet a ce sentiment de se
produire, la capacité d'étre réduit a cette information. En d'autres termes, les sentiments

sont aussi des produits de la pensée :

« Par le mot de penser, j’entends tout ce qui se fait en nous de telle sorte que
nous [’apercevons immédiatement par nous-mémes; c’est pourquoi non
seulement entendre, vouloir, imaginer, mais aussi sentir, est la méme chose ici
que penser. Car si je dis que je vois ou que je marche, et que j’infere de 1a que je
suis ; si j’entends parler de I’action qui se fait avec mes yeux ou avec mes
jambes, cette conclusion n’est pas tellement infaillible, que je n’aie quelque sujet
d’en douter, a cause qu’il se peut faire que je pense voir et marcher, encore que
je n’ouvre point les yeux et que je ne bouge de ma place ; car cela m’arrive
quelque fois en dormant, et le méme pourrait peut-&tre arriver si je n’avais point
de corps ; au lieu que si j’entends parler seulement de 1’action de ma pensée ou
du sentiment, c’est-a-dire de la connaissance qui est en moi, qui fait qu’il me
semble que je vois ou que je marche, cette méme conclusion est si absolument
vraie que je n’en puis douter, a cause qu’elle se rapporte a I’ame, qui seule a la

faculté de sentir ou bien de penser en quelque autre fagon que ce soit. »*>

Donc ce n’est point les choses extérieures qui nous sont connues au sens absolu
du terme, mais 1’effet qu’elles ont en nous. Ceci une fois mis, il devient alors légitime
de douter de I’existence du monde extérieur, étant donné que nous n’avons jamais
d’intuition directe de celui-ci. Les impressions qui viennent s’ imposer a notre ame ont
beau poser difficulté a s’expliquer lorsqu’on nie radicalement la chose étendue ; que

le monde sensible soit différent de ce que nous le croyons étre s’avére tellement

252 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 9



221

probable que le doute qui I’entoure trouve un fondement solide.

Puisqu'il s'agit ici d'une substance pensante immatérielle, il est difficile
d'admettre I'existence d'un monde extérieur autre que le notre, a partir d'une conscience
solitaire. Descartes 1'expliquera plus tard, mais la condition de possibilité du passage
de I'existence solitaire a une acceptation du monde extérieur, s'il y en a une, doit étre
la compatibilité entre les deux. En d'autres termes, si nous allons construire un monde
de pensée indépendant de la matiére et un monde de la matiére indépendant de la
pensée, la fagon dont nous pouvons connaitre le second a travers le premier est qu'il y

a une harmonie entre les deux et que la pensée a un acces au monde extérieur.

Les idées mentionnées ci-dessus continuent un héritage hérit¢ de Parménide et
Plotin en termes d'étre « une pensée qui se pense », que le concept d'harmonie
préétablie de Leibniz en termes d'harmonie corps-esprit, et que I'étre s'identifie
presque a la perceptibilité en le considérant représentant. Il ne serait pas faux de dire

qu'il y a préparé Berkeley.

Descartes, qui a d'abord établi sa propre existence en tant que « moi pensant »
puis qu'il pensait, entame des ce stade un questionnement sur l'existence de Dieu. Alors
que toutes les certitudes que nous pensions avoir ont été détruites une a une par la
brutalité¢ du doute méthodique, la seule chose qui réussira a se libérer de cette force
destructrice sera notre propre existence, que nous pourrons reproduire par la pensée.
Le doute nous donne les premicres certitudes en ce qu'il est un mode de pensée et
requiert a ce titre un moi-penseur. C'est-a-dire qu'il est fermement établi que le doute
est la chose dans la structure la plus profonde de notre étre, dans la premiere réalité
inébranlable de notre étre. Cependant, avec le méme mouvement de raisonnement, une
autre réalité se fera sentir : douter est un degré de perfection inférieur a savoir.
Autrement dit, mieux vaut savoir que douter. Donc, si l'essence de mon étre, ma plus
basse et premiére certitude, est de douter, cela indique une déficience dans ma
perfection et j'ai un niveau d'existence inférieur a celui d'un autre étre dont 1'essence

est la connaissance.

Il faut voir que l'approche fondamentale du raisonnement de Descartes est le

principe de l'antériorité de la perfection par rapport a l'imperfection. Par conséquent,



222

l'existence de « l'imparfait » ne peut étre soumise qu'a l'existence du « parfait ».
Formellement parlant, il n'y a pas de non-A sans A. C'est-a-dire si moi, en tant qu'étre
qui ne peut fonder sa vérité que sur la qualité du doute, je peux me rendre compte que
mon propre €tre n'est pas parfait (parce que le doute est moins parfait que la
connaissance), c'est-a-dire si je peux avoir une idée de perfection, il doit y avoir un
étre plus parfait que moi, qui m'a donné cette idée. Donc le sujet de ma recherche

devrait étre cette entité.



223

3.6. Considérations a priori

3.6.1. Nécessité d'une preuve a priori

Revenant au texte du Discours, Descartes, soutenant une fois que 1'idée de parfait
ne peut étre une conséquence de 1'imparfait, se demande s'il est possible d'appliquer ce
raisonnement a d'autres choses en dehors de lui, sinon a partir de l'idée de perfection
dans lui-méme et sa propre nature imparfaite. Il se demande s'il n'est valable que
d'atteindre un étre plus parfait que lui-méme. Par exemple, peu importe d'ou viennent
la terre, le ciel et des milliers d'autres, et ils ne sont pas supérieurs au moi-penseur. Car
il y a une certaine perfection dans ma propre nature, et de telles choses, si elles sont
authentiques, doivent dépendre de ma nature, qui a eu une part de perfection. Mais si
des choses comme la terre et le ciel ne sont pas réelles, ce doivent étre des pensées que
j'ai créées a partir de rien. C'est-a-dire que s'il y a une existence des choses en dehors
de moi, je peux tres bien les englober avec ma faculté de penser. Je peux attribuer leur
inexistence au coté défectueux de ma nature, c'est-a-dire que mon essence est de
douter. Par conséquent, de telles choses en dehors de moi n'ont aucun avantage sur
moi. En d'autres termes, je ne peux pas déduire l'existence d'un étre supérieur a moi en

regardant ceux-ci.

Avec ce dernier mouvement, Descartes abolit en fait la possibilité de nombreuses
preuves différentes de Dieu, ou du moins il a statu¢ qu'elles ne sont pas des preuves
avec une certitude absolue. Les preuves de Dieu avancées par Descartes ne sont pas
des preuves a posteriori. Alors que le monde de la pensée était déja familier avec les
preuves basées sur des observations naturelles et matérielles, que ce soit par des
philosophes avant lui ou données dans les Ecritures elles-mémes. Mais il n'est pas
possible que Descartes incline vers un type de preuve cosmologique ou téléologique,
ou celui qui peut étre atteint a la suite de I'argumentation de la diversité et de la
perfection dans la nature. Car une fois que tout est placé dans la parentheése du doute
méthodique, I'existence du monde matériel perdra sa certitude, et il serait
contradictoire d'utiliser I'univers matériel, qui repose sur des données sensibles et dont
l'existence devient douteuse, dans la preuve de Dieu, dont l'existence ne sera pas mise
en doute. Pour cette raison, les preuves de Descartes sont a priori, c'est-a-dire des

preuves basées sur des données indépendantes de I'expérience.



224

Par exemple, les montagnes, les mers, l'existence matérielle en dehors de moi ou
la vie vivante, bref, la nature au sens le plus général, peuvent sembler exiger un pouvoir
créateur bien plus grand que moi ou bien au-dela de mon pouvoir a certains égards.
Cependant, de cette image on ne peut tirer le genre de preuve conceptuelle ou
mathématique recherchée par Descartes, car une fois que tout est mis en doute,
l'existence corporelle en dehors du moi-pensant a soit une existence indépendante de
moi, comme l'indiquent mes données sensorielles, soit est complétement irréel. Tout
d'abord, la seule chose qui puisse entrer en contact avec et comprendre l'existence
corporelle en dehors de mon esprit est ma faculté mentale, bien que limitée. Parce que
si je n'avais pas la faculté mentale, méme si tout le monde extérieur de 1'existence était
réel, il ne me serait pas possible de le percevoir, ni de 1'englober conceptuellement.
D'un autre c6té, si la bonne réponse est la deuxiéme des réponses ci-dessus, c'est-a-
dire que le monde extérieur n'existe pas, alors je crée une image enticre du monde
extérieur dans mon propre esprit, sans aucune référence matérielle. Donc aucune de

ces possibilités ne me conduit nécessairement a 1'idée d'un étre supérieur.

Aun stade ou le monde matériel n'a pas encore établi son existence, un esprit qui
prend conscience de lui-méme en tant qu'objet de pensée autonome doit confirmer qu'il
y a « quelque chose » en dehors de lui-méme et que « cette chose » est Dieu, toujours
par le fonctionnement interne de l'esprit. Dans ce cas, la seule preuve qui peut
confirmer I'existence de Dieu doit étre la preuve qui peut étre obtenue a partir de 1'idée
de Dieu. En effet, 1’¢lévation de I’entendement vers un Dieu créateur posé comme le
premier anneau de la chaine d’existence ne peut se faire que par I’intérieur de la pensée
méme. Bien qu'il n'y ait pas encore d'informations sur l'existence du monde extérieur,
il est hors de question d'atteindre Dieu sur la base de preuves empiriques. Le chemin
de Descartes est en sens inverse : il ne conduira pas des données sensibles a l'existence

de Dieu, mais de Dieu a l'existence des données sensibles.



225

3.6.2. Arguments de Perfection

a. Dieu comme source de l'idée de perfection

Cependant, ce qui a été dit plus haut ne sera pas valable pour I'idée d'un étre plus
parfait que moi. A ce stade, la situation différe, car le plus parfait ne peut étre dérivé
du moins parfait. Si je suis conscient de ma propre imperfection et que je recherche la
perfection sur cette base, il n'est pas possible de montrer le « moi imparfait » comme
cause et le « moi parfait » comme résultat, puisque le principe de causalité veut qu’il
y ait au moins autant de réalité dans la cause que dans son effet. Raisonner dans le sens

opposé, c'est comme dire que quelque chose peut sortir de rien.
pp que quelq p

En définitive, il est possible d'aborder les idées de deux maniéres. Premi¢rement,
ils appartiennent a cet esprit en termes d'étre a 'intérieur d'un esprit, et deuxiémement,
ils appartiennent a cette chose extérieure en termes d'étre une représentation d'une
chose extérieure. Il n'y a pas de différence entre les idées d'une ame ou d'un esprit en
termes d'étre dans cette ame, c'est-a-dire qu'elles sont communes en termes de pensée
dans laquelle elles se produisent. On peut dire qu'il y a une distinction entre eux en
fonction de ce qu'ils représentent, c'est-a-dire de leur contenu. En tant que tel, nous
pouvons dire qu'il y a autant de différence de perfection entre les idées qu'il y en a en
termes de perfection entre les choses que les idées représentent. En d'autres termes, on
peut dire que plus il y a de perfection dans ce qu'une idée représente, plus il y a de

perfection dans cette idée quant a sa cause :

« Car tout ainsi que lorsqu’on nous dit que quelqu’un a I’idée d’une machine ou
il y a beaucoup d’artifice, nous avons raison de nous enquérir comment il a pu
avoir cette idée, a savoir, s’il a vu quelque part une telle machine faite par un
autre, ou s’il a bien appris la science des mécaniques, ou s’il est avantagé d’une
telle vivacité d’esprit que de lui-méme il ait pu I’inventer sans avoir rien vu de
semblable ailleurs, a cause de tout I’artifice qui est représenté dans 1’idée qu’a

cet homme [...] »**3

253 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 17



226

La détermination que ma propre existence n'est pas parfaite m'amene a deux

conclusions :

La premicre d'entre elles est celle-ci : puisque je ne puis étre la source de 1'idée
de perfection, la seule possibilité restante est que cette idée ait été implantée en moi
par une nature parfaite. En fait, cette nature parfaite doit étre telle que tout ce qui est
vaguement dans 1'idée ou I'état central de moi a son plus haut degré de perfection, ce
qui devrait pouvoir rendre compte de l'idée d'infini qui se trouve en moi, en possédant
actuellement dans sa réalité cet infini. Au mieux, cette nature doit étre ce que nous

appelons Dieu, possédant le plus haut degré de toutes les capacités que je n'ai pas.

C'est la premiére preuve que nous avons mentionnée ci-dessus.

A savoir : dés que nous trouvons en nous l'idée d'un Dieu ou d'un étre parfait,
nous devons commencer a chercher la cause de cette idée. Comme dans I'exemple de
la machine donné ci-dessus, j'ai di soit avoir produit cette idée dans mon propre esprit
sans avoir besoin d'un modéle extérieur, soit elle m'a été donnée de l'extérieur. Mais
quand j'examine la question avec suffisamment d'attention, je me rends compte que
l'idée de Dieu contient des perfections si énormes qu'une telle perfection n'aurait pas
pu étre le produit de mon esprit imparfait. La nécessité, alors, que nous ayons regu

cette idée de I'étre parfait, s'impose d'elle-méme.

D'autre part, la lumiere naturelle en moi me dit qu'il nous est impossible de
n'avoir ni idées ni réves de quoi que ce soit @ moins d'avoir un « essentiel » qui englobe
toutes les compétences ainsi représentées dans notre esprit, que ce soit a l'intérieur ou

a l'extérieur.

D'un autre c6té, nous nous identifions non pas comme parfaits, mais comme une
entit¢ imparfaite, loin d'avoir les compétences que nous avons trouvées dans nos
esprits. Nous devons donc accepter qu'ils viennent d'une nature différente en dehors
de nous. Cette nature doit étre une nature trés parfaite, c'est-a-dire Dieu, qui contient

lesdites compétences.

Ayant ainsi déterminé que la source des compétences dans mon esprit n'est pas



227

moi, mais un é&tre parfait qui contient ces compétences, je peux dire que ces
compétences sont en Dieu, du moins jusqu'a ce qu'elles soient représentées en moi
comme une idée, c'est-a-dire jusqu'a un certain moment dans le temps. Mais la question
de savoir si ces compétences résident toujours en Dieu, méme maintenant, est encore
discutable. Cependant, si I'on considére que ces compétences incluent la capacité d'étre

« éternel », on peut facilement en déduire qu'elles continuent d'exister en Dieu :

«[...] mais comme nous savons que nous sommes sujets a beaucoup de défauts,
et que nous ne possédons pas ces extrémes perfections dont nous avons I’idée,
nous devons conclure qu’elles sont en quelque nature qui est différente de la
ndtre, et en effet trés parfaite, c’est-a-dire qui est Dieu, ou du moins qu’elles ont
¢été autrefois en cette chose, et il suit de ce qu’elles étaient infinies qu’elles y sont

encore. »2>4

b. Dieu comme source de toutes les perfections

La deuxiéme conséquence est que puisque je ne suis pas parfait et que je peux
connaitre des perfections que je n'ai pas, alors la seule existence ne peut pas étre celle
du moi solitaire. Ainsi, il devient nécessaire que les perfections imparfaites en moi
viennent de lui, c'est-a-dire a qui je prends tout ce que j'ai, et qu'il y ait un autre étre

supérieur a moi.

A l'inverse, si j'avais une existence autonome indépendante de tout le reste,
j'aurais acquis toutes les compétences que j'ai, méme si elles manquent. Mais méme si
'on suppose que cela est possible, si j'ai eu I'opportunité de me doter de certaines
compétences indépendamment de la source externe, alors la question de savoir
pourquoi j'ai acquis ces compétences sous leur forme déficiente plutdt qu'au plus haut
niveau restera sans réponse. Si j'avais été un étre qui tirait de lui-méme sa perfection,
j'aurais pleinement possédé tout ce que Dieu a que je n'ai pas. Dans ce cas, je me
révélerais comme un étre éternel, éternel, digne de confiance, omniscient et
omnipotent. Puisque je ne suis pas, surgit la présence d'un pouvoir infini, qui est lui-

méme parfait et qui est la source de la perfection imparfaite dans tout le reste.

254 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 18



228

Dérivant I'existence de Dieu du fait que nous ne sommes pas la cause de nous-
mémes, Descartes se demande aussi pourquoi tout le monde n'a pas cette idée. En fait,
tout le monde ne réfléchit pas assez a cette question, a savoir : si nous prenons
l'exemple d'une machine magistralement construite donnée plus haut, celui qui a cette
idée en téte sait d'ou il 1'a tirée. Cependant, lorsque nous trouvons l'idée de Dieu dans
notre esprit, nous ne pouvons pas nous souvenir d'ou et quand cette idée est venue, car
cette idée a toujours été présente en nous, elle ne s'est pas formée plus tard. Trouver la
source de 1'idée de Dieu en nous est possible en repensant et en révisant tout, comme
I'a fait Descartes. De méme, en cherchant la source de notre ame, ou de notre pensée,
qui contient l'idée des pouvoirs infinis de Dieu, nous rencontrons une vérité évidente :
le sujet qui réalise 1'existence de quelque chose de plus parfait que lui-méme ne peut
étre la cause de sa propre existence. Si ce sujet s'était donné l'existence, ou avait été la
cause de sa propre existence, il se serait donné toutes ces compétences qu'il connaissait
ou avait conscience, avec l'étre. Par conséquent, le sujet, qui réalise sa propre existence
et la déficience de sa propre existence, réalise qu'il doit non seulement étre venu une
fois a l'existence, mais aussi qu'il continue a s'accrocher a l'existence de 1'étre, qui a
tout ces compétences au plus haut niveau, a savoir Dieu. En d'autres termes, la raison
de notre incapacité a reconnaitre Dieu a premiére vue est que nous n'abordons pas ce
sujet avec suffisamment de soin, que nous ne nous souvenons pas quand et d'ou I'idée
de Dieu est venue, et que nous ne voyons pas notre propre imparfaite la création

comme signe d'un étre parfait :

« [...] nous ne saurions nous souvenir de méme quand 1’idée que nous avons
d’un Dieu nous a ét¢ communiqué de Dieu, a cause qu’elle a toujours été en nous

»255

De ce point de vue, Descartes dit que 1'effort pour connaitre la nature de Dieu est
limité par la capacité de sa propre nature et détermine que la seule fagon d'y parvenir
est d'examiner les idées qu'il a en termes de perfection. Bien que nous ne puissions pas
savoir exactement tout ce qui est en Dieu, nous ne savons rien d'autre avec la certitude

que nous connaissons les perfections en Lui :

255 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 20



229

« Je ne vois point en cela de difficulté pour ceux qui ont accoutumé leur esprit a
la contemplation de la Divinité, et qui ont pris garde a ses perfections infinies :
car encore que nous ne les comprenions pas, parce que la nature de 1’infini est
telle que des pensées finies ne le sauraient comprendre, nous les concevons
néanmoins plus clairement et plus distinctement que les choses matérielles, a
cause qu’étant plus simples et n’étant point limitées, ce que nous en concevons

est beaucoup moins confus. »>°

D'autre part, aucune autre spéculation ne peut servir a affiner notre esprit autant
que l'effort de contemplation de Dieu mentionné dans la citation ci-dessus, car il n'y a
aucune autre forme d'évaluation qui nous inspire la satisfaction et la confiance autant

que la contemplation de l'illimité dans la perfection.

Ainsi, on se rend compte qu'il n'y a rien en Dieu qui indique une déficience ou
une incompétence, mais qu'il y a des choses qui indiquent la perfection. Par exemple,
l'essence de son €tre propre ne se trouve pas en Dieu, puisque méme le doute qu'il a
préché comme la premicre vérit¢é de sa conscience pointe finalement vers une
déficience. De méme, Dieu est exempt de choses comme 1'incohérence ou la tristesse,
chacune d'entre elles indiquant une déficience. Descartes dit qu'en dehors de ces choses

intelligibles, on ne peut nier qu'il ait des idées sur beaucoup de choses sensibles.

Bien que nous n'ayons pas encore la certitude de l'existence du monde extérieur,
il est certain que nous avons au moins les idées des choses qui nous paraissent
appartenir au monde extérieur, comme dans les réves, indépendamment de leur

existence corporelle. Alors, a ce stade, il faudra se demander s'il y a un corps en Dieu.

Dans les étapes précédentes, il avait été¢ démontré que la nature rationnelle et la
nature matérielle sont deux réalités distinctes. Par conséquent, la coexistence de deux
réalités distinctes entrainera certainement une relation de dépendance dans tous les cas.
En d'autres termes, si nous attribuons plus ou moins la matérialit¢é a Dieu, cela
constituerait un manque dans la perfection de son existence, puisque nous l'aurions
soumis a une dépendance. Cependant, le manque de perfection ne peut pas étre dii aux

qualités de Dieu. Au contraire, tout ce qui existe dans le monde matériel et manque de

256 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 19



230

perfection doit, tout au plus, étre créé et maintenu en existence par la puissance de

Dieu.

Ces dernieres paroles constituent la deuxiéme preuve de l'existence de Dieu.
Bien qu'il s'agisse d'un développement de la premiére preuve dans une direction
différente, elle doit toujours étre traitée comme une preuve indépendante. Ici,
Descartes, partant du postulat qu'il n'y a pas de Dieu, dit que s'il avait assuré par lui-
méme sa propre existence, puisqu'il lui aurait accordé toutes les compétences qu'il
n'avait pas dans 1'état actuel, les carences et les défauts qu'il remarqué en lui-méme
¢taient la preuve de Dieu. Car il est plus difficile de créer la substance que d'en créer
les accidents. Donc, si j'avais le pouvoir de faire le premier, je pourrais aussi faire le

second, qui est plus facile.

Un autre témoignage de la preuve donnée ici est notre vie. Nous avons dit plus
haut que nous devons a Dieu non seulement d'avoir existé une fois, mais que nous
continuons d'exister. Si nous regardons a quoi ressemble le temps, nous réalisons
rapidement que les moments ou il se produit ne peuvent jamais étre ensemble.
Autrement dit, les petits morceaux qui composent le temps ne sont jamais ensemble,
le précédent n'existe pas alors que le précédent est 1a, le suivant n'est pas encore venu.
De 1a, nous comprenons que les moments qui composent le temps sont indépendants
les uns des autres. Notre existence présente ne peut jamais subvenir a notre prochain
moment, a moins qu'elle ne soit maintenue en existence par la cause qui nous a créés

en premier lieu, qui nous a donné I'existence :

«[...] de ce que nous sommes maintenant, il ne s’ensuit pas naturellement que
nous soyons un moment apres, si quelque cause, a savoir la méme qui nous a

produits, ne continue a nous produire, ¢’est-a-dire nous conserve ».2%’

Par conséquent, en pensant a la déficience en nous-mémes, nous devons tenir
compte non seulement du fait que nous ne nous sommes pas donné l'existence en
premier lieu, mais que nous n'aurions pas pu nous recréer autant de fois que I'éternité
de la somme des moments nous avons existé tout au long de notre vie. Cela nous

montre & nouveau qu'il existe une puissance supérieure en dehors de nous-mémes, que

257 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 21



231

la créativité et la création se poursuivent a tout moment, et que toutes ces

caractéristiques peuvent étre en un seul étre, Dieu.

3.6.3. Preuve ontologique

Dés lors, Descartes procéde a la preuve ultime qu'il donnera dans Discours.
Jusqu'ici, nous avons dit a plusieurs reprises que certains raisonnements de Descartes
ressemblent de facon frappante a certains de ceux de saint Augustin. Ce dernier
raisonnement sur l'existence de Dieu, qui sera appelé la preuve ontologique par Kant
dans les siecles suivants, ressemble beaucoup a une preuve faite cette fois par saint
Anselme et non par saint Augustin. Cependant, nous n'entrerons pas dans les détails
de cette similitude a ce stade, mais lorsque nous examinerons le texte des Méditations,

dans lequel Descartes donnera plus en détail cette preuve ontologique.

Nous avons indiqué précédemment que Descartes suivait les méthodes d'acces a
certaines informations, en particulier dans les Regulae, et que la manicre de penser la
plus appropriée était les méthodes utilisées en arithmétique et en géométrie. En fait,
tout en construisant une preuve sur l'idée d'infini, il a emprunté non seulement la
méthode des mathématiques, mais aussi un concept de la terminologie mathématique.
Lorsqu'il se lancera dans la preuve ontologique comme dans Discours, il bénéficiera
cette fois de la terminologie de la géométrie. Donnant des exemples a partir des
preuves faites en géométrie, Descartes affirme que la certitude en elles vient du fait
qu'elles se révelent clairement. Cependant, méme ainsi, il n'y a aucune certitude que
l'objet de la géométrie existe réellement. Par exemple, il est certain que la somme des
angles intérieurs d'un triangle est égale a deux angles droits, ou que tous les points de
la surface d'une sphére sont a la méme distance de son centre, mais de cette
connaissance on ne peut conclure qu'il existe vraiment une chose telle qu'un triangle
ou une sphére dans le monde. Parce qu'il n'y a pas d'existence dans la définition des
objets géométriques que nous appelons triangle ou sphere. C'est-a-dire que leur

définition n'exige pas nécessairement I'existence.

D'autre part, quand nous pensons a l'étre parfait, il ne nous est pas possible
d'imaginer que 1'existence puisse ne pas étre incluse dans sa définition. En d'autres
termes, cela contredira la définition d'un étre parfait qui n'existe pas, car l'existence

fait aussi partie de la perfection.



232

Donc, tout d'abord, nous devons clarifier ce que nous entendons par Dieu. Quand
je dis Dieu, il est éternel, omniscient, tout-puissant, la source de tout bien et de toute
vérité, le créateur de toutes choses, le plus haut degré de toutes les perfections, il
possede tout en lui-méme, ou en d'autres termes, il n'est limité par aucun défaut. On
parle d'une entité. Bien que nous ne connaissions pas toutes les caractéristiques de
Dieu, nous pouvons en savoir autant que la lumiére naturelle en montre, c'est-a-dire
du moins ce qui a été dit. Puisque c'est ce que Dieu veut dire, ce qui reste est la question

de savoir s'il existe un étre avec ces qualités, c'est-a-dire Dieu.

S'il s'agissait du contraire de la prétention, c'est-a-dire si I'on pensait que I'étre
parfait ne pouvait pas avoir d'étre, il faudrait admettre qu'il serait en méme temps une
imperfection ce qui voudrait dire que nous avions introduit l'imperfection dans la

définition de la perfection.

Dans ce cas, il serait contradictoire de parler d'un étre parfait et de prétendre qu'il
n'existe pas. Ainsi l'existence de ce que nous appelons I'étre parfait, c'est-a-dire Dieu,
n'est pas moins certaine, de méme que la somme des angles intérieurs d'un triangle est

¢gale a deux droits.

Comme on le verra, cette derni¢re preuve repose sur le principe d'identité, c'est-
a-dire que quelque chose doit étre identique a sa définition. En d'autres termes, puisque
I'étre parfait est I'étre dans lequel toutes les perfections s'incarnent au niveau le plus

¢levé et que 1'existence en est une, alors 1'étre parfait existe par définition.

Jusqu'ici, nous avons examiné l'argument ontologique tel qu'il apparait dans
Discours. Dans Méditations, en outre, Descartes cherche I'idée que parmi ses idées, il
y a quelque chose qui n'est pas susceptible d'étre le produit de son propre esprit et donc
doit au moins étre autre que lui-méme pour inspirer cette idée a son esprit ; il élimine
les humains, les anges, les objets animés et inanimés, et il n'y a qu'une seule idée de
Dieu qui peut confirmer cette possibilité. Afin de faire cette confirmation, il sera

d'abord nécessaire de clarifier ce que 1'on entend par Dieu.

Descartes détermine que 1'idée de Dieu qu'il trouve dans son esprit concerne une



233

substance qui est éternelle, éternelle, libre de changement, indépendante, omnisciente,
omnipotente, grace a laquelle moi (et bien sir, s'ils existent) d'autres choses viennent

a l'existence.

Cette substance contient des caractéristiques si grandes et supérieures que plus
vous y pensez, moins il est probable que 1'idée dans I'esprit de cette substance ait pu
étre produite par cet esprit lui-méme. Parce que l'idée a la propriété d'étre une
substance infinie en termes de toutes les perfections de son contenu. Pour que notre
propre esprit ait produit cela, il aurait fallu qu'il s'agisse d'une combinaison des
caractéristiques que nous avions déja de nous-mémes, de différentes manieres, comme
toutes les autres idées de notre propre production. Dans I'idée de Dieu, d'autre part, les
deux ¢éléments saillants étaient les caractéristiques d'étre substance et d'étre infini, et
donc, afin de pouvoir produire Dieu a partir de mon propre esprit, il était nécessaire de
pouvoir donner un compte de ces deux. Si nous examinons cela, je peux dire que j'ai
peut-étre tiré la propriété d'étre substance de mon propre esprit, car je suis moi-méme
une substance. Cependant, je n'aurais pas pu produire la propriété d'étre infini de mon
propre esprit, parce que moi-méme je ne suis pas infini. C'est-a-dire que le concept de
Dieu, qui est la combinaison des concepts de substance et d'infini, ne peut pas étre la

production de mon propre esprit.

Donc, de ce qui a été dit jusqu'ici, on peut dire que Dieu a une existence en lui-

méme autre que d'étre ma production mentale.

Bien sir, la prémisse de base sur laquelle cette preuve est basée est que notre
concept de Dieu inclut nécessairement aussi I'existence. La certitude a ce sujet provient
de ce que : l'esprit, qui dans sa solitude se détermine comme chose pensante, mais
continue a douter d'autres choses que d'étre une chose pensante, évalue les différentes
idées et concepts qu'il trouve en lui-méme, alors qu'il est un esprit omniscient,
omnipotent et absolument parfait rencontre 1'idée de 1'existence. En dehors de cette
idée d'existence parfaite, il remarque quelques idées claires et distinctes, mais ne
fournit pas de critéres pour confirmer si les objets de ces idées existent en dehors de
lui ou pour les retirer du niveau de possibilité et amener leur existence a une certitude
inévitable. Cependant, il y a quelque chose de trés différent dans l'idée de Dieu, non

seulement la possibilité, mais aussi la nécessité absolue et I'éternité dans 1'idée de Dieu.



234

Ainsi, de méme qu'on peut nécessairement déduire que la somme des angles du triangle
est égale a deux droites, du fait que la somme de ses angles est contenue dans l'idée du
triangle, que la somme de ses angles est égale a deux angles droits, ainsi I'existence
absolue de Dieu sera déduite du fait que la présence absolue est contenue dans 1'idée

de Dieu :

« [...] de méme, de cela seul qu’elle apercoit que 1’existence nécessaire et
¢ternelle est comprise dans I’idée qu’elle a d’un étre tout parfait elle doit

conclure que cet étre tout parfait est ou existe. »*>8

La situation dont il s'agit ici, c'est-a-dire la nécessité de I'existence de Dieu, basée
sur le fait que l'existence est contenue dans l'idée de Dieu, ne s'applique pas aux
concepts que nous avons d'autres choses. Pour ceux qui sont en dehors de Dieu, ce
n'est pas la nécessité d'étre, mais le potentiel d'exister. Lorsque 1'esprit contemple les
autres choses qu'il trouve concept en lui-méme, il ne trouvera dans aucune d'elles un
contenu qui nécessite absolument l'existence. L'idée de I'étre parfait dans I'esprit ne
peut consister en une fiction ou une illusion, au contraire, 1'idée de Dieu réside dans
l'esprit comme une vérité immuable et inébranlable, et elle ne peut étre congue qu'avec
une existence nécessaire. En d'autres termes, un « Dieu inexistant » ne peut pas étre
considéré par définition, puisque Dieu signifie 1'étre le plus parfait, et puisque
l'existence comporte plus de perfection que l'inexistence, un « Dieu inexistant » sera
moins parfait qu'un « Dieu qui est ». Ainsi le « Dieu inexistant » n'est pas la chose la
plus parfaite, ens perfectissimum. Ainsi, lorsque nous disons « Il n'y a pas de Dieu »,
nous parlons en fait de I'absence de quelque chose qui n'est pas « Dieu, c'est-a-dire le
plus parfait », mais plutot I'absence de « Dieu, c'est-a-dire le plus parfait » chose. En
d'autres termes, en disant « il n'y a pas de Dieu », nous ne disons pas « il n'y a pas d'ens
perfectissimum », nous commettons simplement l'erreur de faire référence a quelque
chose qui n'est pas réellement Dieu par le mot Dieu, puisque l'ens perfectissimum
signifie le plus parfait de ce qui est et n'inclut pas ce qui n'est pas, puisque ce qui est
est plus parfait que ce qui n'est pas. Donc, peu importe ce que nous voulons dire quand
nous disons « il n'y a pas de Dieu », ce n'est pas ce que veut dire le concept d'ens

perfectissimum.

258 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 14



235

Méme si l'existence de Dieu est une certitude si évidente, il y en a encore
beaucoup qui la rejettent. La raison en est que ces personnes, en raison de leurs
préjugés, ne peuvent pas voir la nécessité de 1'existence inhérente au concept de Dieu
comme une évidence évidente. Un esprit libre de préjugés n'aura jamais de peine a se
convaincre de cette vérité. Mais dans toutes les autres choses, nous avons 'habitude
de distinguer 1'essence de la présence, et nous nous sommes souvent fait un plaisir de
nous former des idées sur beaucoup de choses qui n'ont jamais existé et n'existeront
jamais. Ce sont ceux mentionnés ci-dessus qui détournent notre esprit de la
contemplation de 1'étre parfait, car nous sommes habitués a voir l'idée de Dieu comme

l'une des autres choses qui n'inclut pas nécessairement l'existence dans sa définition :

«[...] lorsque nous n’¢levons pas comme il faut notre esprit a la contemplation
de cet étre tout parfait, il se peut faire que nous doutions si 1’idée que nous avons
de lui n’est pas I’'une de celles que nous feignons quand bon nous semble, ou qui
sont possibles, encore que 1’existence ne soit pas nécessairement comprise en

leur nature. »*°

Descartes, qui a identifié¢ la source de 'erreur dans la Quatrieme Méditation, fait
deux promesses dans le sous-titre du contenu de la Cinquieme Meéditation : révéler
I'essence des choses matérielles et re-prouver l'existence de Dieu. En fait, cette
promesse est répétée dans le premier paragraphe. Bien qu'ils puissent sembler sans
rapport a premiere vue, il y a essentiellement un point commun entre les choses

matérielles et Dieu : les deux sont des choses extérieures au moi pensant.

Se retirant, doutant de tout savoir, le cogito se retrouve finalement seul avec sa
propre existence. Dés lors, tout pourrait se réduire aux représentations mentales du
cogito. Par conséquent, afin de pouvoir confirmer I'existence extra-mentale de quoi
que ce soit, nous devions d'abord étre strs qu'il y avait quelque chose en dehors de
notre esprit. Une facon de faire était de se demander si la certitude de ce a quoi nous

attribuons une telle existence était une erreur.

Au début de la Cinguieme Méditation, Descartes a montré une fois de plus que

les concepts clairs et distincts que nous trouvons dans notre esprit doivent aussi avoir

259 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 16



236

une existence en dehors de notre esprit. Dans ce cas, l'infrastructure pour reconstruire
une preuve de l'existence de Dieu était maintenant obtenue. Comme expliqué sous la
rubrique précédente, si nous pouvions extraire 1'idée de quoi que ce soit de notre esprit,
alors quelle que soit notre connaissance claire de quelque chose, cette information doit
appartenir a cette chose sur le plan de la réalité. C'est a partir de cette certitude que

pouvait se former une preuve de 'existence de Dieu.

En fait, ce qui est mentionné ici n'est rien d'autre que le raisonnement que nous
avons évoqué précédemment, a savoir que Descartes aura tendance a prouver Dieu a
partir de sa propre définition, qui sera appelée plus tard preuve ontologique, et dont
nous pouvons trouver la premiére version chez saint Anselme. Ici, l'existence de Dieu

est prouvée par une interprétation spéciale de la relation de 1'essence et de I'existence.

Nous savons depuis les Regulae que 1'un des thémes fondamentaux de Descartes
était d'appliquer la précision de la géométrie et de l'arithmétique a d'autres domaines
de la connaissance humaine. En fait, alors que nous parlions de perceptions claires et
distinctes dans le titre ci-dessus, nous avons une fois de plus souligné que nous
devrions connaitre les vérités exactes tant que nous pouvons clairement et
distinctement envisager des formes et des nombres. A ce stade, Descartes franchit une
étape trés cohérente avec son propre objectif philosophique fondamental et tire les
prémisses de cette preuve de l'existence de Dieu a partir de preuves géométriques et

arithmétiques.

L'idée de Dieu en nous, selon Descartes, n'est ni moins, ni moins, ni plus faible
que les idées que nous trouvons en nous sur n'importe quelle forme ou nombre. Ainsi,
tout comme je peux savoir avec certitude que ce que je peux prouver par une
connaissance claire d'une forme ou d'un nombre quelconque sont des choses qui
appartiennent réellement a la nature de cette forme ou de ce nombre, je devrais pouvoir
connaitre avec non moins de clarté le réel et éternel 'existence de Dieu en dehors de

moi.

En fait, ce qui est dit ici n'est que la suite naturelle de ce qui a été dit des
perceptions claires et distinctes. Descartes utilise le discours des mathématiques en

créant ici les premicres prémisses de sa preuve, et le résumé de ce qu'il a dit est le



237

suivant :

e Toutes les connaissances claires et distinctes sont vraies,

e Tout ce qui est vrai existe,

e J'ai en moi des idées sur les objets de géométrie et d'arithmétique que je peux
prouver clairement,

e Par conséquent, ils sont vrais et ont une existence.

Il est utile de faire ici la détermination suivante : dire par Descartes que les
formes géométriques ont une existence ne signifie pas qu'une telle forme a une
existence matérielle dans le monde de l'expérience, mais que les idées claires en
question appartiennent a la nature de I'objet géométrique a auxquels ils se rapportent

vraiment.

Descartes transpose cet énoncé de vérités mathématiques a la question de Dieu
comme suit :

e Toutes les connaissances claires et distinctes sont vraies,

e Tout ce qui est vrai existe,

e J'ai certaines idées de Dieu dans mon esprit que je peux prouver de fagon claire
et distincte,

e Ces idées appartiennent donc vraiment a la nature de Dieu.

Descartes semble avoir prouvé que seule 1'idée de Dieu qu'il a trouvée dans son
esprit est compatible avec Dieu lui-méme. C'est-a-dire qu'il n'a encore rien dit sur
l'existence de Dieu, car en regardant le syllogisme ci-dessus, il a révélé que seule la
preuve claire d'un triangle doit étre vraie, et a partir de 13, les idées claires sur Dieu
dans mon esprit doit aussi étre vrai. En d'autres termes, ce qui a été dit jusqu'ici semble

indépendant de 'existence réelle du triangle et de Dieu.

En fait, Descartes aussi, méme si toutes les choses qu'il a dites jusqu'ici sont
fausses, bien qu'il se fie encore assez a sa preuve pour dire que ce raisonnement seul
est assez fort pour prouver I'existence de Dieu, encore autant peut conduire certains a
des objections injustes. Il prédit méme que cela peut étre considéré comme une sorte

de non-mot :



238

« Et partant, encore que tout ce que j’ai conclu dans les méditations précédentes,
ne se trouvat point véritable, 1’existence de Dieu doit passer en mon esprit au
moins pour aussi certaine que j’ai estim¢ jusques ici toutes les vérités des
mathématiques qui ne regardent que les nombres et les figures : bien qu’a la
vérité cela ne paraisse pas d’abord entierement manifeste, mais semble avoir

quelque apparence de sophisme. »26°

En fait, il n'est pas d'usage de prouver 1'existence sur la base de la définition. En
définitive, la définition ne nous donne que la nature des choses, mais pas une certitude
quant a leur existence. Ainsi, nos esprits sont habitués a faire la distinction entre
l'essence et I'existence en toutes choses. Nous gardons la méme habitude quand il s'agit
de Dieu, et nous pouvons facilement étre persuadés de considérer 'existence de Dieu
comme indépendante de son essence. Selon Descartes, c'est la raison de notre erreur
en la matiére. En d'autres termes, il nous est tout a fait possible de ne concevoir Dieu
qu'en fonction de sa nature et de penser que Dieu n'existe pas sur le plan de la réalité.

L'objection a la preuve sur la définition vient de la.

Cependant, d'autre part, lorsque nous analysons la question plus attentivement et
en détail, il devient clair qu'il n'est pas possible de soustraire 1'existence de la nature
de Dieu. Cela est aussi évident que le fait que la somme de ses angles intérieurs est
¢gale a deux angles droits ne peut tre soustraite a la nature d'un triangle, ni l'idée d'une
pente a I'idée d'une montagne. La contradiction dans la notion que Dieu, c'est-a-dire
I'étre qui contient la plus haute perfection, n'a pas d'existence n'est pas différente des

exemples précédents.

La encore, 1'objection suivante sera soulevée :

« De méme qu'il n'y a pas de montagne au monde parce que je ne peux pas
imaginer une montagne sans pente, l'existence d'un Dieu ne peut pas étre
considérée comme nécessaire parce que je ne peux pas imaginer Dieu sans étre,
parce que de telles nécessités sont liées a la structure de mon esprit et mon esprit
n'a pas le pouvoir d'épargner pour imposer une quelconque nécessité aux choses

extérieures a lui-méme. Par exemple, imaginer un cheval ailé est trés ancien dans

260 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §7



239

mon esprit, mais cette imagination dans mon esprit ne peut fournir la preuve de

I'existence de chevaux ailés. »

Selon Descartes, la rhétorique principale réside dans de telles objections, car il
prétend que ces conclusions ne peuvent pas provenir de ce qu'il dit. Alors que
Descartes dit qu'il ne peut concevoir une montagne sans pente, il n'y a pas de charge
qui nécessiterait 1'existence d'une montagne ou d'une pente dans la suite de cette
proposition. La seule nécessité dans la proposition de Descartes est que, qu'il y ait une
montagne ou une pente dans le monde, ces deux éléments ne peuvent étre considérés
séparément I'un de l'autre. D'autre part, la nécessité qui vient apres le fait que Dieu ne
peut étre congu sans l'existence est la nécessité que Dieu existe réellement, puisque

l'existence ne peut étre séparée de Dieu.

Cette manifestation de cette vérité n'a rien a voir avec mon esprit, c'est-a-dire
que ce n'est pas une nécessité imposée par mon esprit, mais une nécessité¢ imposée a
mon esprit. La vérité de 1'objet de pensée extérieur a mon esprit, c'est-a-dire I'existence
de Dieu, oblige mon esprit a cette imagination. La preuve en est que, bien qu'il soit
dans la vieillesse de mon entendement de penser a un cheval comme ailé ou sans ailes,
mon esprit n'arrive pas a envisager l'étre avec la plus haute perfection, privé de la plus

haute perfection, c'est-a-dire Dieu sans étre.2°!
9

En d'autres termes, selon Descartes, une personne n'a pas besoin d'avoir une idée
de Dieu au début. Cela est facile a comprendre pour quelqu'un qui, dans diverses
circonstances, n'a jamais dirigé son esprit vers la question de Dieu, et n'a jamais
cherché une existence primordiale. La contradiction devrait étre un critére de base pour
une personne qui utilise le doute méthodique pour purifier son esprit de toutes les
informations erronées et construit une nouvelle pensée sur sa propre existence en
partant de zéro. L'idée de Dieu est comme un trésor caché a l'intérieur de l'esprit
humain, il est possible de ne jamais l'enlever, mais de le laisser ou il est, comme nous

savons que c'est le cas pour beaucoup de gens.

A ce stade, Descartes donne a nouveau des exemples tirés de la géométrie et veut

montrer comment une inférence erronée peut étre possible et comment elle peut étre

261 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §8



240

séparée d'une inférence correcte. Par exemple, nous n'avons pas besoin d'avoir l'idée
que toutes les formes a quatre cotés peuvent étre dessinées a 'intérieur d'un cercle.?%?
Mais une fois que nous avons une telle idée, alors l'idée qu'un trapéze peut aussi étre
tracé a l'intérieur d'un cercle dérivera nécessairement de cette proposition initiale. Mais
ce serait une fausse inférence, car le trapéze ne peut pas étre dessiné a l'intérieur du

cercle.

De méme, nous ne sommes pas obligés d'imaginer des triangles. Mais une fois
que l'on considére une forme composée de droites et a trois angles, on est obligé
d'attribuer tous les traits qui permettront de déduire la conclusion suivante a la forme
que 'on formera mentalement : les trois angles de la forme dans notre imagination ne
peut pas étre supérieure a deux angles droits. En fait, nous n'avons peut-étre pas prété
une attention particulicre a ce détail lorsque 1'idée de triangle est née dans notre esprit,
mais cela ne change toujours rien. Dés que l'idée d'un triangle se sera formée dans
notre esprit, il ne sera plus possible de dire que la somme des angles de ce triangle n'est

pas égale a deux droits.

Mais lorsque nous examinons quelles formes nous pouvons dessiner a l'intérieur
du cercle, il n'y aura aucune obligation que toutes les formes a quatre cotés proviennent
de cette phrase. On pourrait dire aussi : on ne peut prétendre que tous les quadrilatéres
peuvent étre tracés en cercles, & moins de se rappeler quelque chose que 1'on ne peut

considérer clairement et distinctement.

La cohérence sur laquelle Descartes essaie d'attirer 'attention est la suivante : si
une personne entre dans l'imagination d'un étre premier, d'un étre supréme, c'est-a-dire
si elle tire cette idée du trésor de son esprit, alors elle devra attribuer toutes les capacités
a l'étre dans cette imagination. Il n'est pas possible d'énumérer ces compétences une
par une, d'énoncer ce qu'elles sont, ou de se concentrer et de préter attention a chaque
compétence séparément. Cependant, il est hors de question de penser quelque chose
comme I'étre premier et le plus élevé d'ou provient toute existence, et de priver une

telle nature de certaines compétences. Dire cela signifie qu'il y a des compétences qui

262En dessinant n'importe quelle forme géométrique a l'intérieur du cercle, cela signifie que tous les
coins de la forme en question sont dessinés de telle maniére qu'ils touchent le cercle du cercle en un
point. Car si cette condition n'est pas remplie, il est possible de dessiner toutes les formes
géométriques a l'intérieur de toutes les autres formes géométriques sans aucune restriction.



241

ne sont pas dans 1'étre originel a la source de toute existence, mais que d'autres choses
qui ont émergé plus tard peuvent avoir, ce qui est complétement incohérent. En d'autres
termes, l'esprit doit soit ne pas penser a Dieu du tout, soit s'il doit y penser, il doit le

considérer comme doté de toutes sortes de perfections.

Puisqu'il a déja été prouvé que l'existence est un niveau de compétence par
rapport a la non-existence, conformément a la nécessit¢ d'attribuer toutes les
perfections a Dieu, il faudra attribuer la perfection de l'existence. En d'autres termes,
une fois que quelque chose appelé Dieu vient dans nos esprits, cela vient aussi avec
I'idée de Dieu que cela ne peut pas étre juste une conception de mon esprit sans aucune
contrepartie externe. Par conséquent, 1'étre premier et supréme est nécessairement

quelque chose en dehors de moi qui a une existence authentique et en soi.

Comme on peut le voir a partir des exemples de triangle et de quadrilatere ci-
dessus, l'idée que tous les quadrilatéres peuvent étre encerclés n'est pas une idée claire,
donc elle ne s'impose pas a l'esprit et ne refléte pas la vérité. Puisque le carré et le
rectangle peuvent étre encerclés, I'hypothése que la situation sera la méme pour tous
les quadrilateres est évidemment fausse. Cependant, la détermination faite sur les
angles du triangle présente une réalité infaillible pour tous les triangles, et lorsqu'on
'examine, il sera évident que cette réalité n'est pas une production mentale, elle a une
certitude extra-mentale, et que le plus l'esprit peut faire est de révéler cette vérité qui

existe déja en elle-méme.

D'un autre coté, je peux réaliser de bien des manieres que 1'idée de Dieu n'est pas

simplement une conception de mon esprit.

Ce qui suit peut-étre cit¢é comme la principale preuve de cela : Il nous est
impossible de concevoir quoi que ce soit d'autre que Dieu qui doive exister par essence.
Puisque sa nature méme nécessite son existence, alors Dieu ne peut pas étre quelque
chose qui n'a pas de vérité en dehors de ma pensée. Deuxiémement, et pour la méme
raison, il n'est pas possible de concevoir deux ou plusieurs dieux. Dongc, si 1'on parle
d'un Dieu qui est un et qui existe, il faut que ce Dieu ait existé de toute éternité et le

restera pour 1'éternité.



242

Comme on peut le voir a partir de ces exemples, il y a une énorme différence
entre les hypotheses erronées et les véritables idées innées. La premicre et la plus

importante de ces idées vraies est l'idée de Dieu.2%

3.6.4. Création continue et preuve cosmologique

Nous assistons ici @ un nouveau concept : la création divine n'est pas un
événement ponctuel, mais un travail continu et répétitif d'instant en instant. Parce que
les parties du temps sont indépendantes les unes des autres. Autrement dit, exister a un
moment donné ne nécessite pas d'exister & un moment ultérieur. Continuer a exister
dans l'instant suivant a aussi besoin d'une raison. C'est-a-dire que la continuation de
l'existence ne dépend que d'une existence nécessaire, auto-existante, dont la cause est
en elle-méme. Selon cette théorie de la création continue, non seulement Dieu a créé

et laissé, mais incessamment continue d'exister.

Si un peu d'attention est portée a ce qu'est le phénomene appelé temps, il
apparaitra comme une vérité tres claire et distincte que l'existence d'une substance
continue et son besoin de pouvoir créateur continue tout au long des moments qui
composent cette durée. L'acte de maintenir a I'étre ne peut en aucun cas étre considéré
comme essentiellement séparé de l'acte de faire exister. Il n'y a pas la moindre
différence entre faire exister quelque chose pour la premiére fois, qui n'existait pas du
tout, et s'assurer que ce qui €tait présent au moment précédent continue d'exister au
moment suivant, les deux nécessitent exactement le méme pouvoir, puisque les deux
sont actes qui sont exactement les mémes. En réalité, il n'y a pas d'acte séparé¢ de
maintien a l'existence, c'est juste la répétition de l'acte de faire exister instant apres
instant. Le fait que nous considérions ces deux choses comme différentes découle de
notre facon de penser, c'est-a-dire de voir le temps comme un flux intégré sans le
diviser en moments. S'il y a une différence, c'est dans la facon dont nous le voyons,

apres tout, il n'y a pas de différence :

263 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §9



243

«[...] une substance, pour étre conservée dans tous les moments qu’elle dure, a
besoin du méme pouvoir et de la méme action, que serait nécessaire pour la

produire et la créer de tout nouveau, si elle n’était point encore. »*%*

Il convient de noter cependant que la premicre et la deuxiéme preuve de
Descartes, en particulier, établissent le fondement Iégitime qui pourrait conduire a une
preuve a posteriori, tout en étant elles-mémes a priori. Tout d'abord, la premicre et la
seconde preuve peuvent étre considérées comme des reconstructions, a chaque fois
d’une maniere différente, d'idées trés proches, de ce fait elles sont toutes les deux
construites autour des concepts tels que « fini — infini », ou, « parfait - imparfait ».
C'est-a-dire que puisque je suis un étre imparfait, je ne puis produire moi-méme l'idée
de perfection en moi, puisque la perfection dans la cause ne peut étre moindre que le
résultat. Donc cette idée a di €tre placée en moi par I'étre qui est parfait, a savoir Dieu.
Le résultat est que Dieu existe. D'autre part, ce Dieu ne peut étre matériel, car la

dépendance est aussi imparfaite.

Cela posé, les fondements de 1'argument cosmologique commencent lentement
a émerger : ce qui manque de perfection ne peut pas exister par lui-méme, c'est-a-dire
que ce n'est pas une substance indépendante mais un sumbebekos dépendant, c'est ainsi
que tout ce que nous voyons de matériel dans I'univers est. Il faut donc une substance

parfaite, qui soit le premier maillon de la chaine de I'étre.

On verra d'ailleurs une telle preuve chez son contemporain Leibniz, qui viendra

une génération apres lui.

Nous avons dit que Descartes ne se livrait pas a des preuves a posteriori, mais
cherchait nécessairement des preuves a priori au point de départ. Cependant, nous
avons également affirmé qu'une idée de Dieu avancée en termes d'éternité conduirait
nécessairement a un argument cosmologique. Car, comme beaucoup d'autres défauts,
ne pas étre éternel est aussi un manque de perfection, puisqu'il s'agit d'étre dépendant
d'un autre étre avant sa propre existence. Dépendre d'un autre étre pour exister signifie
ne pas étre une substance indépendante, il faut donc une substance parfaite dans la

chaine de l'existence, a laquelle se rattachent les substances imparfaites. De cette

264 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §34



244

maniére, on devrait s'attendre a ce qu'une preuve cosmologique soit présentée.
Descartes invente cette preuve lorsqu'il tente de démontrer I'impossibilité de situations
hypothétiques dans lesquelles il explore la validit¢ des explications de sa propre

existence sans recourir a aucune idée de dieu.

Si la cause de sa propre existence n'est pas Dieu-méme, ce sera autre chose que
Dieu. Néanmoins, cette autre cause d'existence en dehors de Dieu devra avoir une
cause d'existence elle-méme. Par conséquent, cette cause, c'est-a-dire la cause autre
que Dieu qui m'a fait exister, est soit elle-méme, soit autre chose qu'elle-méme. Ce
faisant, je ne fais rien d'autre que repousser d'un degré mon questionnement sur moi-

méme.

Si la cause autre que Dieu est cause d'elle-méme, elle est déja une substance
parfaite, c'est-a-dire Dieu, en ce sens qu'elle est cause d'elle-méme et n'a besoin
d'aucune autre cause. Cela étant, c'est contradictoire en termes d'argumentation, car
nous disons que « Dieu est autre chose que Dieu ». Puisque cela ne peut étre possible,
si la cause de la cause autre que Dieu est elle-méme, cela montre qu'il n'y a pas d'autre

cause que Dieu, mais Dieu lui-méme.

Si nous considérons I'autre possibilité, c'est-a-dire si la cause de la cause autre
que Dieu est autre chose qu'elle-méme, cette fois la cause de cette chose fera l'objet de
la question, et ainsi nous remonterons pas a pas, jusqu’a atteindre Dieu, qui est la cause
premiére. Du point de vue de la Création continue, on a déja évoqué l'impossibilité de
faire reculer indéfiniment cet enchainement de causes, c'est-a-dire qu'il fallait arréter
la régression a une cause premicre. Parce qu'il ne suffisait pas que le pouvoir que nous
recherchions comme raison d'existence n'ait donné I'existence qu'une seule fois, il
fallait qu'il existe tout le temps. Méme si nous reculons d'un pas a chaque fois le
premier lien de causalité et perdons sa trace dans I'éternité, il est évident qu'enterrer le
passé¢ dans l'obscurité ne servira a rien en termes d'explication, étant donné que

survivre est & nouveau une création :

« Puis I’on peut derechef rechercher si cette cause tient son origine et son
existence de soi-méme, ou de quelque autre chose. Car si elle la tient de soi-

méme, il s’ensuit, par les raisons que j’ai ci-devant alléguées, qu’elle-méme doit



245

étre Dieu ; puisqu’ayant la vertu d’étre et d’exister par soi, elle doit aussi avoir
sans doute la puissance de posséder actuellement toutes les perfections dont elle
congoit les idées, c’est-a-dire toutes celles que je congois étre en Dieu. Que si
elle tient son existence de quelque autre cause que de soi, on demandera
derechef, par la méme raison, de cette seconde cause, si elle est par soi, ou par
autrui, jusques a ce que de degrés en degrés on parvienne enfin a une derniere

cause qui se trouvera étre Dieu. »26°

3.6.5. Assurance morale et véracité divine

Si Descartes n'était toujours pas sir de l'existence de Dieu et de 1'dme apres ces
trois preuves distinctes de Dieu qu'il a avancées dans le Discours, il est revenu a la
premicre étape de réflexion, ce qu'il dit avoir fait aux Pays-Bas, et a dit que la certitude
de ses preuves ; il dit que les incroyants sont supérieurs a la certitude de tout ce qu'ils
savent et croient étre vrai. En d'autres termes, Descartes est d'avis que les preuves
solides qu'il apporte sont plus fortes que tout ce dont les personnes habituées a penser
avec les sens sont slires, par exemple 1'existence du monde ou méme de leur propre

COrps.

En faisant cette affirmation, Descartes introduit un nouveau type de certitude,
qu'il appellera « l'assurance morale ». Comme il I'a expliqué plus tot dans le troisiéme
chapitre de Discours, qui comprend des questions morales, nous n'avons en fait pas
besoin de données mathématiquement précises comme nous le cherchons pour prouver
l'existence de nous-mémes ou de Dieu lors de notre travail pratique dans la vie
quotidienne. Pour croire que le monde n'est pas tel qu'il nous semble, nous devons
supposer que presque tout I'environnement qui nous entoure est une scéne mise en
place pour nous tromper. Nous pouvons développer la conviction que tout et tout le
monde ne fait pas partie d'une grande conspiration inconsciente pour nous tromper
comme par convention, et nous pouvons appeler cela la certitude morale. Au contraire,
le cours de la vie pratique ne le permettra pas. Nous n'aurons pas assez de temps pour
chercher des certitudes inébranlables et indiscutables a chaque étape des dizaines de
décisions que nous devons prendre au cours de la journée, et ce n'est pas nécessaire.

Autrement dit, avec une certaine marge d'erreur, nous pouvons étre convaincus que le

265 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §35



246

monde tel qu'il nous apparait est largement correct.

« Par exemple, ceux qui n'ont jamais vu la ville de Rome ne douteront jamais
qu'il existe une ville portant ce nom en Italie ; de plus, il est possible que tous

ceux qui informent de son existence se trompent. »26

Mais méme ainsi, dés que nous rencontrons une certitude métaphysique,
contrairement a notre perception courante, il n'est pas moins absurde de rejeter cette
certitude métaphysique que de rejeter la certitude morale sans raison, car la certitude

métaphysique signifie une certitude dont la contradiction ne se congoit pas.

Par exemple, les pensées qui viennent dans les réves ne sont souvent pas
inférieures en termes de clarté a celles qui viennent pendant 1'éveil. Comment alors
juger que les idées que nous avons a I'état de veille sont plus justes et celles des réves
plus fausses ? Descartes dira qu'il est impossible de sortir de cette aporie sans centrer

I'idée de Dieu.

Descartes accepte la connaissance claire et distincte comme certaine. Cependant,
la condition pour cela est 1'existence de Dieu en tant qu'étre parfait et que tout ce que
nous avons vient de Dieu. Les notions ou idées que nous avons sont aussi des choses
réelles et viennent de Dieu. Ainsi, toutes les fois que ces notions et idées en nous nous
apparaissent trés fortement et fortement distinctement, il est impossible qu'elles soient

fausses :

« [...] toutes nos idées ou notions doivent avoir quelque fondement de vérité ;
car il ne serait pas possible que Dieu, qui est tout parfait et tout véritable, les elit

mises en nous sans cela [...] »2%7

Puisque Dieu est un étre absolument parfait et que toutes nos idées viennent de
lui, les cas ou nous commettons souvent des erreurs sont que les concepts que nous
avons contiennent un certain degré d'ambiguité ou d'ambiguité, c'est-a-dire qu'ils

prennent part au néant. La raison de cette fermeture est que nous ne sommes pas des

266 Discours sur Usil, (Dirvana), Ibrahim Edhem Mes'ud, Line Bookstore, décembre 2005, p. 207,
note de bas de page 89 (orig. Ministére de 1'Education, Istanbul - Imprimerie d'Etat, 1928).
267 Discours de la Méthode, Descartes, René, Quatriéme Partie



247

étres completement parfaits comme Dieu.

Ainsi, Descartes apporte une explication au probléme de l'erreur. Dieu est le
créateur de nos idées claires et distinctes, c'est-a-dire pleinement compatibles avec les
objets qu'elles représentent. Mais Dieu, 1'étre parfait, ne peut étre le créateur de nos
idées, qui n'ont pas d'équivalent exact dans la réalité. Par exemple, on ne peut pas
rattacher l'idée d'un triangle a quatre cotés a 1'étre parfait, car cette idée dépourvue de
sens n'ayant pas d'équivalent dans la réalité, elle prend sa part dans le néant. Il est aussi
absurde d'admettre qu'une déficience ou une erreur en termes de perfection viendra de
l'existence absolue, c'est-a-dire de Dieu, que d'accepter que la perfection ou la vérité

viendra de la non-existence.

C'est pourquoi, aussi claire et distincte que soit notre justice, si nous nous
abstenons de voir Dieu comme la source de la vérité, nous ne trouverons rien qui nous

assure que ces vérités sont vraies.

En d'autres termes, selon Descartes, méme si notre idée de quelque chose est
correcte, nous ne pouvons prétendre a aucune certitude sur ce qui est bien ou mal a

moins de reconnaitre qu'il existe une garantie divine derriére la clarté.

Le point a noter ici n'est pas que Descartes dit que nous ne pouvons pas trouver
la vérité sans accepter Dieu, mais qu'il n'y a aucune garantie de la vérité du résultat
que nous trouvons. En d'autres termes, tant que nous n'appuyons pas la vérité sur Dieu,
comme dans l'exemple du réve, méme si nous avons une perception tres claire et
distincte en nous-mémes, nous ne pouvons pas garantir que cette compréhension
coincide pleinement avec la vérité correspondante. Cependant, sur la base de
l'assurance divine, nous pouvons étre slirs que notre pensée éveillée correspond a une
réalité supérieure a celle d'un réve. Cependant, il faut accepter a l'avance que le fait
qu'une idée soit venue dans un réve n'indique pas qu'elle était fausse, et qu'elle soit
venue pendant 1'éveil n'indique pas qu'elle est correcte. C'est-a-dire que le critére ici
n'est pas seulement le sommeil ou 1'état de veille, mais un jugement basé sur une
évidence rationnelle, et non sur les sens ou I'imagination. En fait, un mathématicien
peut trouver une nouvelle preuve dans son réve, et nous pouvons penser que le soleil

que nous voyons éveillé est de la méme taille qu'il nous apparait. Pour faire une



248

analogie générale sur les réves, on peut dire que la réalité qu'ils nous présentent est

tout comme la réalité présentée par nos sens.

L'assurance de l'existence de Dieu rend donc le doute inutile. Une fois que
Descartes a levé le doute méthodique en échange de la confirmation de l'existence de
Dieu et du placement de 'assurance de Dieu derricre des idées claires, il en vient a
accepter que les sens et 1'imagination, aussi trompeurs soient-ils, doivent aussi avoir
une fonction, car sinon Dieu ne nous aurait pas donné cette faculté. Il ne peut pas
expliquer ce qu'il a fait. Cependant Descartes abordera cette nécessité dans le Discours,

et traitera la question en détail dans la Méditation 6.

On peut se demander s'il y a une tautologie dans ce raisonnement fait par
Descartes basé sur la réalité des idées claires et distinctes ci-dessus. Car, il y a une
circularité, qui consiste a prouver l'existence de Dieu a partir de la réalité des idées
claires et distinctes, et la réalité des idées claires et distinctes a partir de 1'existence de
Dieu. Cependant, il rejettera cette objection. Dans le premier moment de clarté, nous
agissons avec une intuition qui n'est pas basée sur l'assurance divine. Descartes n'est
pas incohérent sur cette question, qu'il inclut abondamment dans les Regulae. Notre
premiére intuition nous permet de trouver ma propre présence. Sur cela, nous
construisons 1'idée de Dieu. Il n'y a donc pas de circularité ici, car la clarté qui nous
permet d'étre certains de notre propre existence n'est pas quelque chose dont nous nous
appuyons sur l'assurance divine. L'émergence de Dieu a partir du concept de
perfection, la réalisation de vérités mathématiques simples sont de telles intuitions.
D'autre part, comme l'affirme Aristote dans Organon, 1'opération de soustraction des
particuliers aux universaux, a savoir la déduction, donne une coupe nette, mais il faut

obtenir cet universel au stade précédent, qui est l'intuition.



249

3.7. Théorie Cartésienne des Idées

3.7.1. Regroupement des idées

Enfin, a partir de cette certitude acquise, nous pouvons passer a la déduction
suivante, qui sera la réponse a notre question de départ, a savoir, y a-t-il autre chose
que moi : oui, il y a quelqu'un d'autre que moi, car en tant que pensée chose que j'ai
des idées, et ces idées doivent avoir une raison. C'est pourquoi, quoi que ce soit, c'est

autre chose que moi.

Descartes, qui n'a jusqu'au dernier point que la certitude de sa propre existence,
le sauve ainsi du doute méthodique s'il existe une autre existence que lui. Or,

l'existence d'un ego et 'existence d'autre chose que le soi est certaine.

Ayant écarté pour un temps ces deux certitudes, les certitudes de moi et de
quelque chose d'autre que moi, Descartes, incertain de leur certitude, se met a examiner

d'autres idées qu'il a. Lorsque nous les classons, en gros les phrases suivantes émergent

e [dée de dieu

e [dées sur diverses choses corporelles et inanimées
e Idées sur les anges

e [dées sur les étres vivants

¢ Des idées sur d’autres personnes.

Le raisonnement de Descartes a leur sujet est le suivant :

Les trois derniéres d'entre elles, a savoir les idées sur les anges, les étres vivants
et les autres humains, ne sont pas concluantes lorsqu'elles sont placées sous le prisme
du doute, car elles peuvent étre le produit d'une combinaison de 1'idée de Dieu et des
idées de I'inanimé. A tel point que si nous laissons la possibilité qu'il n'y ait aucun étre
humain ou toute autre chose vivante ou ange dans le monde autre que moi, je les ai
peut-&tre conceptualisés moi-méme en rassemblant mes idées sur Dieu et les objets

inanimés de différentes maniéres.



250

Ce qui reste sont les deux premiéres phrases, les idées sur Dieu et I'inanimé. Si
nous allons examiner I'inanimé, il est nécessaire de les évaluer en les divisant en deux,
car nous pouvons accepter quelques idées comme des idées claires et distinctes, et nous
devrons compter le reste comme des idées sombres et floues. Commengons par

examiner le premier groupe :

Des idées claires et distinctes sur les objets inanimés sont :
e Taille ou étendue en termes de largeur, longueur, hauteur ;
e La forme formée par les extrémités de cet espace ;

e Position des objets les uns par rapport aux autres ;

¢ Changement ou mouvement de position ;

¢ Substance, temps, nombre.

La substance, le temps et le nombre sont les idées que je peux produire de moi-
méme, de ces idées claires sur l'inanimé. Encore une fois, partant de 1'exemple de la
pierre, je dois le comparer avec mon propre cas pour voir s'il y a un point commun
dans la substance. Bien qu'a I'heure actuelle de ma méditation je ne sois pas un étre
étendu mais une pensée ; et encore une fois, bien que la pierre ne soit pas une entité
pensante contre moi et soit composée d'espace, je peux comprendre que la pierre est
une substance tout comme moi, car elle continue d'exister par elle-méme, tout comme
moi. Ainsi, j'applique peut-étre a la pierre 1'idée d'étre une substance que j'ai recueillie
de moi-méme en termes d'étre présent en soi. Autrement dit, bien qu'il y ait une
substance parmi les idées claires sur I'inanimé, le fait qu'elle soit claire n'assure pas

que cette idée se soit formée en dehors de moi.

Il en va de méme pour l'idée de temps, car puisque je me souviens du pass¢ de
ma propre existence et que je constate mon existence trés présente, j'ai peut-étre trouvé
l'idée de temps en combinant les deux. En d'autres termes, 'idée de temps clair peut

aussi étre une idée que j'ai tirée de moi-méme.
De méme, j'ai peut-&tre transféré I'idée de nombre que j'ai sur les objets inanimés
par rapport a moi-méme, puisque mes différentes pensées m'ont rendu claire la notion

de nombre.

En regardant les autres idées évidentes, a savoir les idées d'espace, de forme, de



251

position et de mouvement, je ne peux pas dire qu'elles viennent formellement de moi,
puisque je ne me suis pas encore déterminé en termes de corps, pour le moment je ne
me définis que comme une chose pensante. En tant que simple res cogitans, je ne peux
tirer de moi-méme des informations sur la res extensa. Cependant, le fait est que
l'espace, la forme, le mouvement et la position ne sont pas des substances, mais des
accidents qui accompagnent les substances. En d'autres termes, des substances nous
apparaissent sous les vétements de ces symptomes listés. Puisque je suis moi-méme
une substance, je peux supposer que ces symptomes sont également présents en moi
par définition. Par conséquent, j'ai peut-étre dérivé les idées d'espace, de forme, de
mouvement et de lieu du concept de substance, tout comme dans les exemples de

substance, de temps et de nombre.

La conclusion de cette derniere ligne de raisonnement est qu'aucun des concepts
clairs et distincts que j'ai des corps inanimés ne doit provenir de I'extérieur. Nous
avions établi l'existence de quelque chose d'extérieur a moi comme source de mes
idées. Cependant, parmi les idées que nous avons examinées jusqu'a présent, aucune
n'est certaine de provenir d'une source externe, et nous les avons peut-étre toutes
générées par nous-mémes. Nous avons vu que les idées sur les anges, les créatures et
les autres humains peuvent déja étre produites directement par moi-méme, sans source
extérieure, comme une synthése d'idées sur Dieu et les corps. Ce qui restait était Dieu
et des objets inanimés. Il s'est avéré que toutes les idées claires incluses dans ces
derniéres ont également été produites par moi-méme. Considérons maintenant le

second groupe.

Les idées floues et sombres sur 1'inanimé sont des idées des sens, telles que la
lumiére, les couleurs, les sons, les odeurs, les gotits, la chaleur, la froideur et d'autres

propriétés détectables par contact. Il y a deux possibilités pour ceux-ci :

e [Is représentent une réalité ;

e [Is ne sont qu'apparents, c'est-a-dire le produit de I'imagination.

La premicre possibilité signifie que nos idées sont des idées sur des choses
réelles, c'est-a-dire qu'elles ont une contrepartie dans le monde de la réalité, tandis que

la seconde possibilité montre que nos idées sont des idées sur des choses qui ne sont



252

pas des choses.

Méme si ces idées troubles et sombres représentent une réalité telle qu'énoncée
dans la premiere possibilité, le niveau de réalité qu'elles me présentent est si bas que
si I'on part de I'exemple du froid et du chaud, je ne peux pas prédire lequel peut étre
défini comme l'absence de l'autre. En d'autres termes, Je ne peux méme pas prédire
lesquels d'entre eux sont dénombrables comme des étres et lesquels sont dénombrables
comme des absences. Donc, méme si les idées floues que j'ai sur l'inanimé sont des
représentations de la réalité, ce sont des représentations extrémement mauvaises, donc
je peux l'attribuer a mes propres imperfections et insuffisances, c'est-a-dire que méme

si elles sont vraies, ce sont mes idées parce qu'elles sont flous.

Descartes avait déja dit que l'erreur littérale et formelle ne peut étre trouvée que
dans les jugements, mais il révele qu'a ce stade du raisonnement, il peut également y
avoir une sorte d'erreur matérielle. La fausseté matérielle dans les idées signifie
représenter le néant comme quelque chose, c'est-a-dire étre I'idée de quelque chose qui
n'est pas. La présence de telles idées dans l'esprit est due a une nature imparfaite, c'est-
a-dire qu'elle n'est pas parfaite. Puisque je ne suis pas parfait non plus, j'ai une nature

imparfaite, il serait légitime que je cherche en moi la source de mes idées fausses :

«[...] I'idée qui me le représente comme quelque chose de réel et de positif, ne
sera pas mal a propos étre fausse et ainsi des autres semblables idées ; auxquelles
certes il n’est pas nécessaire que j’attribue d’autre auteur que moi-méme. Car, si
elles sont fausses, c’est-a-dire si elles représentent des choses qui ne sont point,
la lumiére naturelle me fait connaitre qu’elles ne sont en moi, que parce qu’il

manque quelque chose a ma nature, et qu’elle n’est pas toute parfaite. »*6®

Ainsi, il semble que mes idées sombres et floues sur les objets inanimés, qu'elles
soient correctes ou non, sont des idées qui viennent de moi. Tout a I'heure, nous avions
prouvé que mes idées claires et distinctes sur I'inanimé sont des idées que je puis tirer
de moi-méme. En d'autres termes, il s'ensuit que mes idées sur l'inanimé peuvent
provenir de moi, tout comme les idées sur les €tres vivants, les humains et les anges

que nous avons étudiées auparavant, du moins il n'est pas impossible qu'elles le soient.

268 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §19



253

3.7.2. Idées innées

Ici, aprés avoir donné un apergu des progres des sciences et du développement
des inventions au cours de l'histoire, Descartes commence a donner des indices sur le
concept d'idées innées, qui formera a nouveau l'une des pierres angulaires de sa

philosophie a I'avenir.

Peu importe la faiblesse des connaissances de ceux qui ont vécu dans les ages
passés et la simplicité des inventions qu'ils ont développées sur la base de ces
connaissances, la nature a semé des graines de vérité dans I'esprit des gens. Cependant,
les informations erronées que nous rencontrons dans la vie quotidienne, ce qui est

enseigné dans les écoles et ce qui est enseigné dans les classes étouffent cette vérité.

L'idée selon laquelle « l'ignorance vaut mieux que la fausse connaissance », qui
est apparue a diverses reprises depuis le début du texte Regulae, est basée sur cette
approche de Descartes. On comprend maintenant que Descartes, s'appuyant sur ces «
germes de veérité », disait qu'il est préférable de ne pas s'intéresser du tout a une
question, plutot que d'étre armé d'informations confuses. Ces graines, ou cette lumiére
de la raison, sont si puissantes qu'elles ont permis méme a une société de gens aussi
simples et ignorants que ceux de 1'Antiquité de privilégier la vertu sur le plaisir et

I'honnéteté sur I'utilité, sans méme savoir pourquoi.?®’

Descartes, blame les scolastiques, pour l'interruption des réalisations des anciens
en mathématiques dans les périodes ultérieures, sans trop savoir, qui pourraient
atteindre certaines vérités basées sur la lumiére naturelle de 1'esprit, c'est-a-dire les
graines de vérité accordées a I'humain esprit par nature. Selon lui, ceux qui sont venus
apres les anciens, et méme les Alexandrins comme Pappus et Diophante, ont aboli les
mathématiques par une sorte de tromperie. Selon Descartes, les penseurs médiévaux
craignaient que les mathématiques étant extrémement faciles et compréhensibles, elles
ne se répandent rapidement dans le public et qu'ils ne perdent le monopole du savoir

qu'ils voulaient leur appartenir. Ils ont arrété, non seulement ajoutant quelque chose de

269 11 est possible que cette vision ait inspiré Rousseau quelque 150 ans plus tard.



254

nouveau a leurs connaissances, mais aussi obscurcissant ce qui €tait déja 1a :

«[...] Outre que j’ai remarqué que les philosophes, en tichant d’expliquer par
les regles de leur logique des choses qui sont manifestes d’elles-mémes, n’ont
rien fait que les obscurcir ; et lorsque j’ai dit que cette proposition : Je pense,
donc je suis, est la premiere et la plus certaine qui se présente a celui qui conduit
ses pensées par ordre, je n’ai pas pour cela ni¢ qu’il ne falliit savoir auparavant
ce que c’est que pensée, certitude, existence, et que pour penser il faut étre, et
autres choses semblables ; mais, a cause que ce sont 1a des notions si simples
que d’elles-mémes elles ne nous font avoir la connaissance d’aucune chose qui

existe, je n’ai pas jugé qu’elles dussent étre mises ici en compte. »27°

3.7.3. Idée d'infini et idée de Dieu

En classant toutes les idées que j'ai, nous avons dit que les idées des anges, des
humains et des autres étres vivants sont constituées d'une combinaison d'idées de Dieu
et de I'inanimé, donc celles-ci pourraient étre les fabrications de mon esprit. Or, apres
avoir examiné toutes les possibilités concernant I'inanimé, nous avons montré que ces
idées, claires ou floues, peuvent encore m'appartenir dans les deux cas. Il ne reste donc
qu'une seule possibilité que nous n'avons pas encore explorée, et c'est l'idée de Dieu.
Lorsque nous examinons 1'idée de Dieu, s'il arrive a la conclusion qu'elle est aussi un
produit de notre propre esprit, cela voudra dire que parmi les idées que nous avons, il
n'y en a pas nécessairement une qui ne m'appartienne pas, c'est-a-dire, qui impose
l'existence d'un autre que moi, c'est-a-dire que l'existence d'un autre cessera d'étre
nécessaire. Si, au contraire, nous tombons sur une idée que je n'aurais jamais pu
produire par moi-méme, autre que ce que j'ai par moi-méme, ou des idées que je peux
obtenir en combinant ce que j'ai déja, nous confirmerons inévitablement 1'existence

d'autre chose que moi.

Or, pour Descartes, il n'est pas possible que l'idée de Dieu ait une contrepartie

270 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 10



255

dans la réalité, c'est-a-dire qu'elle soit une idée qu'il a créée a partir de rien, car c'est
une idée tellement claire et distincte qu'elle n'a pas plus de vérité qu’elle, et contient
plus de vérité objective que toute autre idée. Et cela ne peut en aucun cas étre considéré
comme une mauvaise idée. Méme si I'on pense qu'il n'y a pas d'étre supréme, parfait
et éternel lui-méme, il n'est pas possible de nier 1'existence de I'idée que je me fais d'un
étre supréme, parfait et infini. Le fait que cette idée est tres claire et distincte est évident
du fait que toutes les vérités que je pense clairement et distinctement dans mon esprit

sont déja pleinement présentes dans 1'idée de Dieu.

La preuve ci-dessus était basée sur les idées de substance et d'éternité. Descartes,
qui définit le concept de Dieu comme la combinaison des deux, détermine que l'idée
de substance peut lui appartenir, mais puisque l'idée de 1'infini ne peut étre sa propre
production mentale, il faut que ce soit quelqu'un d'autre qui pose 1'idée de 1'infini dans
son esprit. Auparavant, tout en questionnant la relation de cause a effet, il a déterminé
qu'il devrait y avoir au moins autant de réalit¢ dans la cause que dans 1'effet. Dans ce
cas, la raison de 1'idée d'infini doit étre un étre lui-méme infini, c'est-a-dire que l'autre
dont I'existence est confirmée dans la démonstration doit étre un étre infini, qui, selon

la définition donnée au début, est nul autre que Dieu.

L'élément dominant dans cette preuve est 1'idée de 1'infini. Descartes éprouve le
besoin d'éclairer I'idée d'éternité, prévoyant une objection qui pourrait éventuellement
lui étre adressée. De méme que nous pouvons dériver 1'idée d'infini de son opposé, de
méme que nous pouvons dériver de nombreux autres concepts de notre propre esprit,
pourquoi n'avons-nous pas obtenu l'idée d'infini de son opposé, a savoir la négation du
concept de finitude, comme une continuation de notre conscience de notre propre étre

fini ?

Par exemple, nous pouvons concevoir l'inertie comme 1'absence de mouvement
ou l'obscurité comme I'absence de lumiére. Selon la pensée de Descartes, le cogifo s'est
rendu compte que le concept d'infini qu'il captait dans son esprit devait venir de
l'extérieur, a partir de sa propre finitude. Cependant, le cogito, conscient de sa finitude,

n'aurait-il pas pu concevoir le contraire du fini ?

Descartes remet également cela en question et conclut que ce n'est pas possible,



256

car essentiellement l'infini n'est pas I'opposé de la finitude, mais la finitude est I'opposé
de l'infini. Car il s'agit de savoir lequel des deux opposés est 1'étre principal et lequel
est une négation par rapport a I'autre, mais lequel d'entre eux a le plus de vérité, le plus
de perfection, le plus d'existence. C'est pourquoi nous ne connaissons pas la lumicre
par l'absence d'obscurité, mais par l'absence de lumiére. De méme, nous connaissons
la légereté par manque de poids, l'ignorance par manque de connaissance. Tout
d'abord, la chose qui fait I'objet de la connaissance est l'existence, nous pouvons
connaitre différentes choses en décroissant de cet étre. En d'autres termes, nous
pouvons aller vers la non-existence en réduisant progressivement l'existence, c'est-a-
dire que nous pouvons décrire la non-existence par l'absence d'existence. Cependant,
le contraire, c'est-a-dire que son existence ne peut étre décrite avec l'absence de non-
existence. Dans ce cas, dont la détermination est essentielle entre la finitude ou l'infini,
et qui fait I'objet d'une définition par soustraction a l'autre, sera liée a laquelle on a le
plus d'existence, comme dans d'autres exemples. Dire que nous connaissons l'infini a
partir du fini, c'est prétendre que 1'étre essentiel est fini, et que l'infini vient a notre
imagination en lui soustrayant, ce qui est complétement absurde, car il est au-dela de
l'explication qu'il y ait plus d'étres dans existence infinie que dans l'existence finie. Par
conséquent, il est certain que 1'étre essentiel est infini, c'est-a-dire que nous ne pouvons

décrire le fini qu'en référence a 1'infini.

« Et je ne dois pas imaginer que je ne congois pas I’infini par une véritable idée,
mais seulement par la négation de ce qui est fini, de méme que je comprends le
repos et les ténebres par la négation du mouvement et de la lumicre : puisqu’au
contraire je vois manifestement qu’il se rencontre plus de réalité dans la
substance infinie que dans la substance finie, et partant que j’ai en quelque facon
premicrement en moi la notion de I’infinie, que du fini, c’est-a-dire de Dieu, que

de moi-méme. » 27!

De ce raisonnement, il est non seulement possible de conclure que je n'ai pas
produit l'idée d'infini en moi a partir de 1'idée de finitude, et donc doit provenir de 1'étre
infini lui-méme, mais aussi la certitude qui vient de la conscience de ma propre
existence, que j'ai placée a la premiere place parmi les vérités que j'ai déterminées

jusqu'ici, a savoir mon existence. L'idée d'un Dieu donnant la priorité a la certitude se

27! Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §23



257

pose également. Parce que le fait que je ressens un désir ou un doute en moi correspond
fondamentalement a une déficience en moi, c'est-a-dire que cela signifie que je ne suis
pas parfait. Si je n'avais pas eu l'idée de la perfection des le début, je n'aurais pas pu
réaliser mes propres défauts. Le manque de connaissance qui m'a fait douter a la toute
premicre étape est en fait une carence par rapport a l'exhaustivité, plutdt qu'a
l'exhaustivité. Pour pouvoir douter, je dois d'abord étre conscient de cette carence. J'ai
da penser que quelque chose n'était pas certain pour que j'en doute. Donc, avant que
je ne trouve réellement ma propre vérité a travers le doute, il y a la conscience du
manque qui me conduit a ce doute. Cela aussi doit reposer sur 1'idée d'une plénitude a
un stade rétrograde, puisque, comme il a été¢ démontré ci-dessus, le manque n'est qu'un

manque relatif a la plénitude :

« Car comment serait-il possible que je pusse connaitre que je doute et que je
désire, c’est-a-dire qu’il me manque quelque chose et que je ne suis pas tout
parfait, si je n’avais en moi aucune idée d’un étre plus parfait que le mien, par

comparaison duquel je connaitrais les défauts de ma nature ? »%72

Comme indiqué précédemment, I'idée de Dieu en tant qu'étre supréme, parfait et
éternel est claire. Cependant, ce n'est pas parce que 1'idée de Dieu est claire que je peux
I'embrasser complétement. Il ne m'est pas possible de comprendre pleinement le
concept de 1'infini lui-méme, ni de savoir quel est le nombre infini de perfections en
Dieu, puisque ma propre nature finie et limitée n'est pas apte a englober 1'infini et le

parfait :

«[...] car il est de la nature de I’infini, que ma nature qui est finie et bornée ne

le puisse comprendre. »*7

Mais méme ainsi, tout ce que je connais comme perfection de quelque degré que
ce soit, tout ce que je peux clairement imaginer, et quelles que soient les perfections
infinies qui existent en dehors de ce que je connais, tout est présent absolument et au
plus haut niveau en Dieu. C'est pourquoi mon idée de Dieu est la plus réelle, la plus

claire et la plus distincte de toutes les idées que j'ai en téte.

272 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §23
273 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §27



258

Essayer de comprendre ce qu'est l'infini, selon Descartes, est une erreur qu'il ne
faut jamais commettre. Essayer de comprendre 1'infini avec notre esprit fini ne peut
que nous faire rire. Par exemple, il est inutile de se demander si la moitié d'une droite
infinie est infinie, ou si un nombre infini est pair ou impair. Ceux qui pensent pouvoir

gérer de telles difficultés sont au mieux ceux qui pensent que leur esprit est infini.

Pour aborder ces questions, Descartes introduit une distinction entre 1'infini et
l'indéfini dans ses Principes de la philosophie?’ . Par conséquent, lorsque nous
imaginons l'illimité dans certaines choses, il serait plus approprié de les appeler
indéfinies plutdt qu'infinies. Par exemple, parce que nous ne pouvons pas imaginer un
espace si grand qu'on ne puisse imaginer plus grand, nous devons juger non pas
l'infinité de 1'espace des choses possibles, mais son indéfinité. Il devrait en étre de
méme pour les infinitésimaux. Par exemple, nous devrions dire que le nombre de
parties que l'on peut obtenir en divisant des choses qualitatives est indéfini, puisque
nous ne pouvons pas diviser un corps en parties si petites qu'il est impossible de le
diviser en parties plus petites. De méme, « quel devrait étre le nombre maximum
d'étoiles pour que Dieu ne puisse pas en créer davantage ? » Lorsque nous recevons
une question comme celle-ci, la réponse que nous donnerons est que le nombre

d'étoiles n'est pas défini.

Ce faisant, nous consacrons le concept d'éternité uniquement aux choses liées a
Dieu. La raison pour laquelle nous appelons Dieu infini n'est pas seulement parce que
nous ne remarquons aucune limite en lui, mais aussi parce que nous sommes certains
qu'il ne peut y avoir de limite en lui. La situation n'est pas la méme pour les choses

llustrées ci-dessus ou similaires :

« Pour ce qui est des autres choses, nous savons qu’elles ne sont pas ainsi
absolument parfaites, parce qu’encore que nous y remarquions quelque fois des
propriétés qui nous semblent n’avoir point de limites, nous ne laissons pas de
connaitre que cela procéde du défaut de notre entendement, en non point de leur

nature. »27°

274 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 26
275 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 27



259

3.7.4. Spéculations pour esquiver I'idée d'un Dieu transcendant

Descartes, conformément a la méthode qu'il avait précédemment préchée, va
faire une preuve de la preuve de Dieu, qu'il avangait a partir de 1'idée de 1'infini. Pour
cette raison, il met sa théorie a 1'épreuve et se concentre sur la possibilité que son idée
de Dieu soit fausse. Pour que cela se produise, les traits qu'il attribue a Dieu doivent
se situer ailleurs qu'en Dieu. Considérant chacune des options possibles une par une,
Descartes écrit un scénario impie pour chaque situation distincte et évalue si ces

scénarios fournissent la réalité souhaitée.

a. Premier scénario : moi-méme comme Dieu potentiel

Descartes est d'avis qu'il n'y a pas besoin de tels scénarios, et lorsqu'ils sont vus
a la [umieére naturelle, on verra facilement que des scénarios impies ne sont pas
possibles. Cependant, sa capacité a concentrer son attention est limitée, son esprit est
attaqué par des données sensorielles et il oublie parfois pourquoi il a besoin de 1'idée
d'un étre plus parfait que lui. C'est pourquoi, avec de tels scénarios, il doit se rappeler

pourquoi l'idée de Dieu est nécessaire et fournir les informations qu'il a obtenues :

«[...]je ne vois rien [...] qui ne soit trés aisé a connaitre par la lumiére naturelle
[...] mais [...] mon esprit, se trouvant obscurci et comme aveuglé par les images

des choses sensibles [...] »*7°

Il prend en considération si ce Dieu que j'ai prouvé est moi-méme, méme si j'ai
auparavant prouvé Dieu sur la base de ses perfections, a nouveau en partant de moi.
Méme si toutes les perfections que j'attribue a Dieu n'ont pas encore émergé en termes
de verbes, si elles sont au moins en moi en termes de force, alors je suis plus que ce

que je pense étre, et dans ce cas les conditions du scénario ont été remplies.

« [...] peut étre [...] que toutes les perfections que j’attribue a la nature d’un

276 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §29



260

Dieu, sont en quelque fagon en moi en puissance [...] »*"’

Examinons de plus prés ce scénario :

Depuis que j'ai reconstruit toutes mes connaissances en les mettant a I'épreuve
du doute, je me rends compte que j'ai des connaissances de plus en plus précises. J'ai
donc une nature propice a l'accroissement de mes connaissances. L'augmentation de
mes connaissances indique que je me suis élevé en termes de perfection. Il n'y a aucune
raison pour que ce processus d'augmentation se termine, c'est-a-dire que puisque la
connaissance est infinie et que j'ai une nature propice a augmenter ma connaissance,

je peux augmenter ma connaissance continuellement et infiniment.

« [...] ma connaissance s’augmente et se perfectionne peu a peu, et je ne vois
rien qui la puisse empécher de s’augmenter de plus en plus jusques a I’infini

[...]»78

Cela signifie que le niveau de perfection que j'ai augmentera continuellement et
sans fin. Au fur et a mesure que ma connaissance et mon niveau de perfection
augmentent a l'infini, il n'y aura pas d'obstacle a ma facon d'acquérir les autres
perfections présentes dans la nature divine, car la connaissance sans fin signifie la
connaissance de Dieu, et donc aussi la connaissance d'avoir toutes les perfections. La
nature favorable que j'ai pour atteindre les perfections gravera aussi dans mon esprit

les idées de ces perfections.

Sur la base de ce raisonnement, il m'est possible de me voir comme un Dieu

potentiel, capable d'avoir les attributs de Dieu.

Mais lorsque je revisite le probleme et que je l'examine de plus prés pour

m'assurer également de ce probléme potentiel de Dieu, je me heurte a des dilemmes.

e Méme si j'accepte que mes connaissances et mon niveau de perfection puissent
augmenter de jour en jour et devenir égaux a ceux de Dieu, c'est-a-dire que je sois un

Dieu potentiel, les qualités que je posséderai ainsi ne s'approchent méme pas de 1'idée

277 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §28
278 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §28



261

dans ma l'esprit de ce que Dieu est réellement. Dans I'idée de Dieu dans mon esprit, il
n'y a rien qui soit simplement puissant, tout en Dieu est la réalité réelle.

e D'autre part, I'augmentation progressive de mes connaissances n'est pas une
perfection mais un manque de perfection, c'est-a-dire un défaut, car Dieu doit étre un
étre qui sait tout des le début, et non un apprenant lent.

eAussi, méme si mes connaissances s'élargissent et grandissent
progressivement, elles n'atteindront jamais 1'infini, car je n'atteindrai jamais un niveau
de connaissance que je n'ai plus rien a savoir. En d'autres termes, tout comme je ne
peux pas atteindre un nombre infini avec une opération d'addition, je ne peux pas
atteindre 1'infini de facto en mettant les parties les unes sur les autres, car tout comme
plus d'un est toujours possible dans l'exemple du nombre, plus sera toujours étre
possible dans 1'exemple de la connaissance. Cependant, ce n'est pas le cas pour la
connaissance de Dieu, puisque la connaissance de Dieu est pratiquement infinie, il n'y
a aucune connaissance qu'll puisse apprendre ou acquérir par la suite. S'il 1'était, on ne
pourrait pas parler d'une complétude absolue, d'une perfection.

eEnfin, il conviendrait de soulever l'objection suivante selon laquelle
potentiellement I'existence n'est essentiellement rien. Rien ne sort de rien. L'étre
objectif d'une idée ne vient donc jamais d'un étre potentiel, mais seulement d'un étre

réel et actuel absolu.

b. Deuxieme scénario : un moi qui existe sans Dieu

Face a ces objections, la possibilit¢é de moi-méme en tant que Dieu potentiel
disparait. Il est alors temps de considérer 'autre scénario, a savoir la possibilité qu'un
Dieu n'existe pas du tout. Si j'avais 1'idée de Dieu dans mon esprit, n'existerais-je pas

encore si Dieu n'existait pas ?

Pour répondre a cette question, il faut d'abord rappeler la facilité¢ avec laquelle
l'idée de Dieu nous donne. Selon la définition que nous avons faite auparavant, il a été
déterminé que toutes les perfections en tout sauf lui-méme sont concentrées en Dieu
au plus haut niveau, donc 1'existence est en lui-méme au plus haut niveau et mon
existence dépend de lui comme toutes les perfections en moi. La commodité de cette
définition était qu'elle me fournissait une base d'étre, c'est-a-dire que j'étais capable de

répondre a la question de savoir d'ou venait mon étre. Par conséquent, afin de valider



262

le scénario d'existence sans Dieu, il faudra d'abord trouver une réponse a cette
question, a savoir, sur quoi sera basée mon existence si nous acceptons qu'il n'y a pas

de Dieu :

«[...] encas qu’il n’y elt point de Dieu. Et je me demande, de qui aurais-je mon

existence ? »%7?

Les réponses possibles sont :

¢ de moi-méme,

¢ De ma famille ou d'un autre étre moins parfait que Dieu,
¢ Pour plus d’une raison,

¢ D'un autre étre plus parfait que Dieu.

Nous pouvons ¢liminer la derniére possibilit¢ immédiatement, car elle va a
'encontre de la définition. Tout comme il ne peut y avoir d'autre étre plus parfait que
Dieu, méme s'il y avait un étre plus parfait que I'étre le plus parfait que nous puissions
imaginer, nous devrions l'appeler Dieu cette fois, donc mon existence viendrait

toujours de Dieu.

Dans ce cas, nous devons examiner les options restantes une par une, en

commengant par la possibilité qu'il ait pris mon existence « a moi-méme ».

b1. Impossibilité que j'aie recu mon étre de moi-méme

Descartes prend un a un les scénarios d'existence autre que Dieu et les réfute tous

avec plus d'une objection. Les arguments qui peuvent étre avancés selon lesquels je ne

peux pas étre le créateur de ma propre existence sont les suivants :

Premiére objection : Le fait que je me sois donné I'existence exige d'abord que

je sois un étre complétement indépendant. Cela doit aussi signifier que je ne peux
manquer de rien, car moi, qui me suis créé de rien, j'aurais pourvu a moi-méme toutes

les perfections dont je trouvais les idées dans mon esprit, de maniere claire ou

279 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §30



263

indistincte. Puisqu'il n'y a pas de perfection en dehors de moi, je ne pourrais douter de
rien, puisque le doute signifie un manque de connaissance, c'est-a-dire une perfection
basse, et je ne pourrais rien désirer, puisque le désir est aussi le résultat d'une carence
de toute fagon. D'un autre coté, si ces choses s'étaient produites en moi, cela voudrait
dire que je suis moi-méme Dieu. Ce serait un développement supplémentaire du
scénario selon lequel je suis un Dieu potentiel, qui a été falsifié ci-dessus, c'est-a-dire
un scénario dans lequel je suis le Dieu réel, pas le potentiel. Pourtant, je suis un étre
conscient de mes manques, qui doute et désire, c'est-a-dire que je ne peux pas avoir

donné ma propre existence.

Deuxi¢me opposition : Il est beaucoup plus facile d'obtenir ce que je n'ai pas déja
que d'obtenir ce que j'ai en premier lieu. Par exemple, l'information que je n'ai pas en
ce moment n'est pour moi qu'un accident, qui est une chose pensante dans son essence.
Alors que faire sortir cette substance, qui est ce que je suis, de la non-existence a
l'existence par moi-méme doit étre beaucoup plus difficile que d'attacher plus tard
sumbebekos a cette substance. A tel point que si j'avais pu me créer a partir de rien,
j'aurais pu acquérir facilement des connaissances que je n'avais pas comme un pouvoir
qui pouvait surmonter cette difficulté. Un moi qui pourrait faire le plus difficile ferait
aussi le beaucoup plus facile et ne me priverait pas des connaissances qui me
manquaient. En fait, non seulement pour la connaissance que je n'ai pas, mais aussi
pour toutes les perfections que j'envisage dans I'idée de Dieu, il en serait de méme pour
toutes, et je me serais doté de toutes les perfections au plus haut degré. Puisque cette
possibilité nous conduit a la proposition erronée « Je=Dieu » ci-dessus, nous la

falsifions ¢galement.

Troisiéme objection : Nous avons dit que pour désactiver Dieu, nous devons étre

capables de rendre compte de 'origine de ma propre existence avec un scénario impie.
Une autre fagon de faire cela, en dehors de celles énumérées ci-dessus, est le scénario
selon lequel ma propre existence n'a pas été créée plus tard a un certain stade du temps,
que j'ai toujours existé depuis 1'éternité, et donc je n'aurais besoin d'aucun créateur qui
a précédé mon existence. Car l'existence éternelle n'a pas besoin d'un créateur autre
qu'elle-méme. Cependant, 1'idée de l'existence éternelle est finalement identifié¢e avec
l'idée de Dieu, et le fait que mon existence vient de 1'éternité nous ameéne au point de

«Je = Dieu », comme dans les hypotheses ci-dessus. Puisque ce dernier s'est avéré



264

faux, mon existence ne peut pas étre éternelle.

Quatriéme objection : Une autre réfutation d'origine éternelle peut étre formulée
g p

ainsi : si nous devions diviser ma vie entiere en moments, un nombre infini de
particules infinitésimales, ou périodes de temps, émergeraient, et chacun de ces
moments devrait étre en relation avec les autres. . Cependant, le fait que j'ai existé a
l'instant précédent ne garantit pas que j'existerai a l'instant suivant. En d'autres termes,
. 01 , . .
peu importe comment j'explique le développement vers une existence autre que Dieu,
ce qui n'a pas été possible jusqu'a présent, venir a l'existence n'assure pas la survie.
Ainsi, tout comme lorsque je suis venu a I'existence, nous devons étre recréés a chaque
instant, ou notre création doit étre préservée afin de continuer a exister. Par conséquent,
méme si nous pensons qu'avec l'idée d'existence éternelle, nous avons éliminé le
besoin d'un « Dieu qui a créé », le besoin d'un « Dieu qui maintient l'existence » n'aura

pas disparu :

« [...] de ce qu’un peu auparavant j’ai été, il ne s’ensuit pas que je doive
maintenant étre, si ce n’est qu’en ce moment quelque cause me produise et me

crée, pour ainsi dire derechef, ¢’est-a-dire me conserve. »*%°

Cette objection est une continuation naturelle de la théorie de la création
continue de Descartes, que nous avons déja mentionnée. Dans l'examen que nous
avons fait sous ce titre, il n'y a pas de différence dans I'essence de l'action et la
puissance créatrice qu'elle requiert, entre recréer l'inexistant et faire en sorte que ce qui
était présent dans l'instant précédent continue d'exister dans 1'instant suivant, et que ces
deux sont une seule et méme chose, comme s'ils existaient entre les deux. Nous avons
déterminé que la différence apparente n'est qu'une différence apparente provenant du
défaut dans notre facon de traiter la question, et que l'acte divin que nous appelons la
préservation de 1'existence ne peut étre rien d'autre que la répétition de 'acte de faire
exister pour la premicre fois. Par conséquent, I'objection de Descartes a ce stade est
tout a fait cohérente avec sa propre philosophie, car 1'élimination du besoin d'un
créateur par la prétention a l'existence éternelle n'est que le premier maillon d'une
chaine constituée d'un nombre infini de maillons, c'est-a-dire que seul le premier

maillon de mon processus d'existence constitué d'instants sans fin. Il suffira d'expliquer

280 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §33



265

le moment. Les maillons de la chaine, c'est-a-dire les moments qui composent le temps,
sont indépendants les uns des autres, et aucun maillon ne nécessite 1'existence du
suivant. La prétention d'avoir une existence éternelle indépendante de Dieu est donc

sans fondement.

Cinquiéme objection : Cette derniére objection est en fait une continuation de la

quatriéme plutdt qu'une objection qui peut en étre séparée. Dans l'objection précédente,
I'éternité de mon existence ne peut expliquer que le premier des cercles de création
sans fin, que les autres continueront d'avoir besoin de Dieu comme conservateur dans
l'existence, et puisqu'il n'y a pas de différence entre l'acte de maintenir l'existence et
I’acte de faire exister, le Dieu conservateur dans 1'existence est aussi le Dieu porteur.
Nous avons déja déterminé que la théorie de 1'existence éternelle ne peut pas remplacer
l'idée de Dieu.

A ce stade, si nous voulons insister sur la théorie de l'existence éternelle, nous
pouvons apporter la correction suivante : « Ma possession de ['existence éternelle
comprend non seulement le moment de ma premiere venue a l'existence, mais aussi
tous les moments ou je suis maintenu dans l'existence ». 1l est possible de s'opposer a
cette proposition sur plusieurs points. Tout d'abord, dans la théorie de l'existence
éternelle, il n'y a pas de moment de la premiere venue a I'existence, car il n'y a pas de
moment qui puisse €tre appelé le premier moment, il est possible d'aller avant chaque
moment qui peut étre attribué au premier. Cependant, on peut dire que I'expression «
premier moment » ici est dite pour les besoins de I'argument, et 'idée de I'existence
éternelle nous libére de 1'idée de Dieu dont nous avons besoin au moment de la
premicre création. Cependant, méme ainsi, une théorie de I'existence éternelle
couvrant « fous les moments d'éclipse » ne peut pas étre cohérente, puisque cette
affirmation implique que « moi, qui est conscient de ma propre existence a partir de
maintenant », a le pouvoir de reconstruire ma propre existence dans le l'instant d'apres.
Descartes dit que s'il avait un tel pouvoir, la connaissance de ce pouvoir

l'accompagnerait certainement :

« Il faut donc seulement ici que je m’interroge moi-méme, pour savoir si je
posséde quelque pouvoir et quelque vertu qui soit capable de faire en sorte que
moi, qui suis maintenant, sois encore a ’avenir : car, puisque je ne suis rien

qu’une chose qui pense (ou du moins puisqu’il ne s’agit encore jusques ici



266

précisément que de cette partie-1a de moi-méme), si une telle puissance résidait
en moi, certes je devrais a tout le moins le penser et en avoir connaissance ; mais
jen’en ressens aucune dans moi, et par la je connais évidemment que je dépends

de quelque étre différent de moi. »?8!

b2. Impossibilité que j'aie recu mon étre d'un autre étre moins parfait que

Dieu

En supposant que mon existence ne venait pas de Dieu, nous avons d'abord
¢liminé 'option d'une puissance supérieure a Dieu. Nous avons €galement éliminé la
proposition selon laquelle mon existence venait de moi, sur la base de nombreuses
objections différentes et 1égitimes, comme expliqué ci-dessus. Il reste donc a envisager
la possibilité que je doive mon existence a mes parents, ou a un autre étre autre que

Dieu et inférieur a Dieu.

Premiére objection : Méme si nous devions supposer que mes parents ont donné

naissance a ma naissance et que ce que je sais d'eux est tout a fait exact, ils ne peuvent
pas étre considérés comme la raison pour laquelle moi en tant que pensée ne s'est ni
développé ni maintenu dans I'étre. Je en tant que pensée, ou, pour le dire autrement,
mon dme, qui est ce que je me vois étre, est emprisonnée dans un corps. Ce que mes
parents ont fait, c'est de réunir les substances constitutives au sein de ce corps.
Cependant, pour le moment je me décris comme une dme plutét que comme un corps,
donc pour que mes parents soient la raison de mon existence, ils auraient di étre

efficaces dans la formation de mon ame, pas de mon corps, qui est hors du question.
Ce seul raisonnement nous ramene a la preuve de Dieu que nous avons exposée
plus haut, a savoir que j'existe en tant qu'ame et non en tant que corps, et que j'ai une

idée de 1'étre parfait est tres clairement la preuve que Dieu existe.

Deuxiéme objection : Dans les évaluations précédentes, nous nous sommes

concentrés sur la relation de cause a effet et nous étions certains que la réalité dans la

cause ne peut étre moindre que dans 1'effet :

281 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §34



267

« Car comme j’ai déja dit auparavant, c’est une chose trés évidente qu’il doit y

avoir au moins autant de réalité dans la cause que dans son effet. »*8?

En fait, cette découverte nous a fourni une construction de preuve. La méme
nécessité, c'est-a-dire la conclusion que l'effet ne peut étre supérieur a la cause,
contredit 1'option selon laquelle je dois mon existence a ma famille ou a un autre étre
inférieur a Dieu. C'est-a-dire que puisque j'ai l'idée de Dieu comme une chose
pensante, quelle que soit la raison a laquelle je puisse attribuer mon existence, elle doit
toujours étre une chose pensante et avoir 1'idée de Dieu. Puisque lorsque nous disons
l'idée de Dieu, nous entendons le niveau le plus élevé de toutes les perfections, il est
impératif que ma cause d'existence contienne les idées de toutes ces perfections
inhérentes a I'idée de Dieu, sans quoi il me serait impossible de les avoir comme un

résultat de cette cause.

b3. Impossibilité que j'aie recu mon étre de plus d'une cause

En cherchant des causes autres que Dieu, on peut dire qu'il n'y a pas de cause
unique qui a fait exister le moi, tout ce qui est inhérent a la structure du moi ne vient
pas d'une cause unique, certaines d'entre elles viennent d'une certaine raison, tandis
que d'autres viennent d'une autre cause, c'est pourquoi, en examinant les causes

possibles, nous ne pouvons donner a aucune d'entre elles une raison d'étre autonome :

« On ne peut pas feindre aussi que peut-€tre plusieurs causes ont ensemble

concouru en partie a ma production »?83

Il est vrai que cette proposition aurait sauvé 1'argument, c'est-a-dire que si j'étais
né d'une combinaison de causes différentes, j'aurais pris mes idées de certains des
attributs que j'attribue a Dieu a I'une de ces causes, et d'autres a une autre. Ainsi,
chacune de ces perfections serait dans son état propre dans un coin de l'univers, mais

elles ne se seraient pas réunies pour former un seul Dieu. De cette fagon, il me serait

282 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §35
283 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §36



268

extrémement facile de trouver une raison d'existence impie, car j'aurais atteint une
explication qui pourrait les inclure toutes sans omettre aucune des caractéristiques

divines, mais d'un autre c6té, je n'aurais pas forcé d'accepter l'idée de Dieu.

Cependant, cela est ¢galement impossible a cause de l'une des perfections les
plus fondamentales contenues dans l'idée de Dieu. C'est-a-dire que le fait que toutes
les perfections trouvées dans l'idée de Dieu existent dans une réalité unifiée, intégrée,
unique, non distribuée dans l'univers, est également inhérent a l'idée de Dieu elle-
méme. En d'autres termes, la définition de Dieu comprend déja étre ce en quoi toutes
les perfections sont rassemblées. Il n'est pas possible que cette définition, a savoir le
principe d'unité, d'intégrité et d'indivisibilité des perfections, ne soit qu'une idée fausse
dans mon esprit, car quiconque placé toutes les autres vérités divines dans mon esprit
doivent avoir ét¢ implantées par le méme sujet. Sinon, si le sujet qui a placé les
perfections divines dans mon esprit ne m'avait pas dit quelles étaient ces perfections
une a une et ne m'avait pas permis de les connaitre toutes ensemble, je n'aurais pas

compris qu'elles appartenaient a une seule vérité unifiée et indivisible.



269

3.7.5. Argument de Dieu comme idée innée

Les preuves de Dieu données par Descartes ne sont pas des preuves a posteriori
mais des preuves a priori, comme nous l'avons dit plus haut, c'est-a-dire qu'elles partent
de I'idée de Dieu lui-méme, et non de I'expérience des données du monde extérieur. Le
point commun a toutes, qu'il s'agisse de la preuve cosmologique donnée ci-dessus, de
la preuve ontologique ou de celles dérivées des idées d'éternité et de perfection, c'est

qu'elles arrivent a la vérité a partir de 1'idée.

Dans ce cas, il serait utile de s'interroger a nouveau sur l'origine de 1'idée de Dieu.
Nous nous sommes déja assurés que cela ne vient pas des sens. Encore une fois, en ce
qui concerne les données sensorielles, on peut dire qu'elles correspondent souvent a
une attente en moi. Cependant, une situation similaire n'est pas en cause concernant
l'idée de Dieu, c'est-a-dire qu'elle ne répondait & aucune de mes attentes. De méme, il
n'est pas en mon pouvoir d'ajouter ou de soustraire quoi que ce soit a 1'idée de Dieu,
donc je ne peux pas dire que c'est une fiction que j'ai créée dans mon esprit. Si cela ne
vient pas des sens, si ce n'est pas une fiction de mon propre esprit, alors la seule option
qui reste apres avoir éliminé toutes ces possibilités est que I'idée de Dieu a été donnée
a mon esprit par Dieu lui-méme et au moment ou il a créé moi, c'est-a-dire que c'est

une idée innée, tout comme 1'idée que je me fais de moi-méme.

Il n'est pas surprenant que Dieu ait gravé sa propre idée dans mon esprit, tout
comme un artiste qui met son sceau sur son ceuvre, Dieu a laissé sa marque dans mon
esprit. La parent¢ de mon idée de moi-méme et de mon idée de Dieu n'est pas
simplement qu'elles sont toutes les deux une idée innée. En dehors de cela, les deux
sont des vérités que j'ai remarquées pour la premiere fois lorsque j'ai sondé mon esprit.
Les deux sont du méme genre, c'est-a-dire des pensées claires. Descartes attribue cela
au fait que Dieu a créé 'homme a son image. Si bien que, puisque I'homme a une
certaine ressemblance avec Dieu par la création, I'idée qu'il a de lui-méme dans son
propre esprit inclut aussi 1'idée de Dieu, en proportion de la ressemblance entre lui et
Dieu. En d'autres termes, 1'idée de soi inclut en fait I'idée de Dieu. Pour tenir compte

de ses propres mots, Descartes 1'explique ainsi :



270

«[...] lorsque je fais réflexion sur moi, non seulement je connais que je suis une
chose imparfaite, incompléte et dépendante d’autrui, qui tend et qui aspire sans
cesse a quelque chose de meilleur et de plus grand que je ne suis, mais je connais
aussi en méme temps, que celui duquel je dépends posséde en soi toutes ces
grandes choses auxquelles j’aspire et dont je trouve en moi les idées, non pas
indéfiniment et seulement en puissance, mais qu’il jouit en effet, actuellement et

infiniment ; et ainsi qu’il est Dieu. »%*

Cet argument, que Descartes utilise pour prouver Dieu, est basé sur I'hypothése
que si Dieu n'a pas d'existence réelle, il ne peut y avoir d'idée de Dieu dans le je. Méme
si cette idée de Dieu, qui est innée dans mon esprit, comprend toutes les perfections,
bien sir, il ne m'est pas possible de les comprendre pleinement. Mais de tout ce que je
peux savoir avec certitude sur lui, qu'il est parfait et complet vient en premier.
Puisqu'étre trompeur est aussi considéré comme un défaut, c'est aussi parmi les
données que nous pouvons infailliblement révéler sur Dieu que Dieu ne peut pas étre

trompeur.

Ce raisonnement est en fait la suite naturelle de la Théorie cartésienne des idées
décrite jusqu'ici. On peut résumer ce raisonnement, qui peut étre considéré comme un
parent de l'argument de perfection et peut-€tre une sorte d'introspection, comme suit :

e L'idée de Dieu ne s'acquiert pas, elle doit étre placée en moi par Dieu.

e Par conséquent, si Dieu n'existait pas réellement, 1'idée de Dieu n'aurait pas pu
surgir en moi.

e J'ai une idée de Dieu en moi.

e Donc Dieu existe vraiment.

284 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisiéme, §39



271

3.8. Existence du Monde Sensible

3.8.1. Besoin d'une preuve en faveur de la matiére

Nous avons montré que Descartes, qui a d'abord établi sa propre existence, a
ensuite prouvé l'existence de Dieu en utilisant plus d'une méthode. Dieu, dont
l'existence était prouvée a la fois par 1'idée d'éternité et par sa propre définition, était
aussi pour Descartes la garantie de la justesse des idées claires et distinctes. Par

conséquent, I'existence de vérités claires et distinctement percues était ainsi assurée.

Ainsi, l'existence du je en tant qu'étre pensant, de Dieu en tant que garant de
toutes les vérités, et des objets de pensée auxquels appartiennent les perceptions claires
avait été constatée. Cependant, il manque encore quelque chose : les choses
corporelles, qui sont les objets de nos perceptions sensorielles, ont-elles une existence

réelle ?

Descartes n'a jamais répondu a la question de la réalité des choses matérielles
depuis ses premiers travaux, et chaque fois qu'il rencontre ce probléme, il le reporte a
un examen ultérieur. En tout cas, le scepticisme méthodologique de Descartes est basé
sur le rejet des objets des sens des le début. Le monde de la matiére fut la premicre
victime de cette méthode du doute, qui conduira peu a peu a tout nier, au moins une
fois, pour rechercher une premiere vérité dont on ne pourrait douter plus tard. Cela a

¢été suivi par d'autres vérités de pensée.

Bien siir, on peut se demander ici : a quel point Descartes était-il sincére en
sacrifiant tout, y compris les vérités de la pensée, au doute, a commencer par la matiére
? Afin de répondre plus en détail a cette question, il convient de la traiter sous un autre
titre. Cependant, comme il 1'a déclaré dans le Synopsis®® au tout début des Méditations,
il n'est pas vraiment essentiel de prouver des choses comme que le monde extérieur a
nous est réel et que nous, en tant qu'étres humains, sommes des €tres incarnés. Depuis,

une personne sensée n'aurait méme jamais douté de telles choses.

285 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Abrégé des Six Méditations Suivantes, §7



272

Il faut avouer que ce que Descartes dit ici parait étrange a premicre vue. A tel
point qu'un lecteur qui entre directement dans le texte principal sans lire le Synopsis
peut méme se sentir trompé lorsqu'il se retourne et lit ces lignes aprés avoir suivi

mentalement le théme du soupcon de Descartes tout au long du texte.

Il semble que l'auteur des Méditations, qui dit que le moindre doute doit étre
accepté comme complétement faux, n'est pas la méme personne que l'auteur de
Synopsis, qui dit que la réalité du monde matériel est si évidente qu'elle n'a pas besoin

de preuve, et qu'il n'est méme pas sage d'en douter.

Cependant, l'article intitulé Synopsis est le résumé des Méditations, et ces deux
points de vue sont de la plume du méme philosophe. En fait, il n'y a pas d'incohérence
entre ces affirmations, qui ne devrait pas échapper a l'attention du lecteur attentif, car
l'objectif de Descartes des le début était de construire les connaissances qu'il possédait

déja sur des bases solides.

En d'autres termes, Descartes n'est pas apreés de nouvelles connaissances, mais
comment s'assurer des fondements de ses connaissances existantes. En fait, le but de
prouver l'existence de choses corporelles est principalement de séparer les
connaissances sur les choses matérielles et les choses intellectuelles, plutoét que de
satisfaire sa curiosité de savoir s'il existe ou non un monde extérieur. Et une fois qu'on
a fait ¢a, c'est pour montrer que la connaissance qu'on peut avoir de l'existence de Dieu
et de l'esprit est plus forte que la connaissance qu'on peut avoir des choses matérielles.

En d'autres termes, on peut dire que le but de Descartes est de réfuter l'athéisme :

« Enfin j’y apporte toutes les raisons desquelles on peut conclure I’existence des
choses matérielles : non que je les juge fort utiles pour prouver ce qu’elles
prouvent, a savoir, qu’il y a un monde, que les hommes ont des corps, et autres
choses semblables qui n’ont jamais été mises en doute par aucun homme de bon
sens ; mais parce qu’en les considérant de prés 1I’on vient a connaitre qu’elles ne
sont pas si fermes ni si évidentes que celles qui nous conduisent a la
connaissance de Dieu et de notre ame, en sorte que celles-ci sont les plus
certaines et les plus évidentes qui puissent tomber en la connaissance de 1’esprit

humain, et ¢’est tout ce que j’ai eu dessein de prouver dans ces six Méditations



273

[...]»*86

Lors de 1'¢limination du doute, Descartes a opéré cette fois le processus en sens
inverse, ¢tablissant d'abord I'existence d'objets de pensée. Autrement dit, d'une certaine
manigre, il a été le premier a confirmer son dernier doute, et il a laissé le soin au dernier
de confirmer son premier doute. Méme lorsqu'il était stir de sa propre existence, il avait
souligné a plusieurs reprises que cette certitude n'incluait pas la corporéité, mais qu'elle
¢tait 1'existence en tant que chose pensante. En fait, partant de Regulae, il a dit que les
informations les plus faciles a connaitre avec certitude, et donc les plus fiables, sont
les vérités mathématiques, et il a affirmé que dans les domaines autres que
l'arithmétique et la géométrie, la certitude non plus ne peut exister ou si c'est le cas, il
ne peut étre établi que conformément a la méthode mathématique. En fait, il y est
parvenu avec la méthode qu'il a utilisée notamment dans Discours et appliquée dans

ses autres ceuvres, ce n'est qu'ainsi qu'il a réussi a rester cohérent avec lui-méme.

3.8.2. Condition de possibilité de la matiére

Il n'est pas difficile de comprendre pourquoi il en est ainsi, c'est-a-dire pourquoi
la preuve de l'existence matérielle est laissée a la fin dans les termes de la philosophie
de Descartes. En effet, du point de vue de la pensée de Descartes, 'information sur la
maticre est I'information qui ne nous parvient que par la perception sensorielle, et de
ce fait, elle est la plus difficile a croire et la plus susceptible de contenir des erreurs.
C'est pourquoi, si l'existence extra-mentale de la matiére doit étre étudiée, les
recherches préalables doivent étre suffisamment détaillées et toutes les données

nécessaires doivent étre collectées.

Descartes, qui a promis a plusieurs reprises tout au long des Méditations une
enquéte sur l'existence des choses matérielles, laissera son accomplissement au dernier

jour, la Sixieme Méditation®®’

286 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Abrégé des Six Méditations Suivantes, §7
287 « Méditation Sixiéme : De I'existence des choses matérielles et de la distinction réelle entre 'Ame et
le corps de I'homme »



274

« Il ne me reste plus maintenant qu’a examiner s’il y a des choses matérielles

[...] »*38

Essentiellement, dans la Méditation précédente?®®, Descartes a de nouveau
abordé les choses matérielles, se demandant s'il pouvait parvenir a une quelconque
certitude sur la nature de la mati¢re tout en dissipant progressivement le doute dans
lequel il était entré pour rechercher la vérité. Cependant, ce questionnement ne put
progresser jusqu'a la preuve de l'existence de la matiere, car il se rendit compte qu'il
devait d'abord établir la possibilité de l'existence de la matiére et se tourna vers cet

effort :

« Mais avant que j’examine s’il y a de telles choses qui existent hors de moi, je
dois considérer leurs idées, en tant qu’elles sont en ma pensée, et voir quelles

sont celles qui sont distinctes et quelles sont celles qui sont confuses. »%%°

Descartes, qui, dans la Cinquieme Méditation, a détaillé la preuve ontologique
qu'il avait entreprise précédemment et assuré la véracité de la vérité reflétée par des
idées claires et distinctes, sous la garantie de Dieu, a démontré que la vraie
connaissance ne dépend que de la reconnaissance de l'existence de Dieu. Puisqu'il n'y
a plus aucun doute sur I'existence de Dieu grace a la preuve ontologique, il a annoncé
que d'autres connaissances, y compris les choses corporelles, peuvent désormais étre

construites sur cette base :

« Et a présent que je le [Dieu] connais, j’ai le moyen d’acquérir une science
parfaite touchant une infinité de choses, non seulement de celles qui sont en lui,
mais aussi de celles qui appartiennent a la nature corporelle, en tant qu’elle peut
servir d’objet aux démonstrations des géométres, lesquels n’ont point d’égard a

son existence. »2°!

Ainsi, bien que Descartes n'ait pas encore prouvé l'existence de la maticre, il en

a établi la possibilité, c'est-a-dire qu'il sait que les choses matérielles sont possibles,

288 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §1

289 « Méditation Cinquiéme : De I'essence des choses matérielles ; et derechef de Dieu, qu'il existe »
290 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §2

21 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §15



275

bien qu'il ne soit pas sir de leur existence, et la maniére de les concevoir clairement
serait considérer les choses matérielles comme objets d'arguments géométriques. Ici
encore on voit que Descartes n'a pas dévié de la voie qu'il a suivie depuis les Regulae
: 1l recourt & nouveau a la preuve géométrique pour déterminer l'existence de la

matiere. Il répete ce besoin dans l'introduction méme de la Sixieme Méditation :

« [...] en tant qu’on les considére comme 1’objet des démonstrations de
géométrie, vu que de cette facon je les concgois fort clairement et fort

distinctement. »2°2

Descartes, qui posait sur la base l'acceptation de 1'existence de Dieu comme
possibilité de toutes sortes de sciences, agira également sur la méme base dans
I'établissement de 1'existence de la matiére. La maticre est possible parce que puisque
Dieu a le pouvoir infini de créer, il ne fait aucun doute qu'il a créé ce dont nous avons
la perception. Autrement dit, ce n'est pas parce que nous avons du mal a envisager
quelque chose ou a trouver des contradictions qu'il est impossible que Dieu l'ait créé.
Cependant, pour élever cette possibilité au niveau de la certitude, il est nécessaire
d'établir des dispositions claires, et cela ne peut étre obtenu que par une méthode

mathématique, comme cela a été montré précédemment.

3.8.3. Facultés pour connaitre la matiere

a. Imagination

Comme il a été dit précédemment, le moyen de considérer les choses matérielles
est la facult¢ d'imagination. Dans ce cas, il faut s'arréter sur ce qu'est la faculté
d'imagination. A bien y regarder, on verra que l'imagination n'est essentiellement rien
d'autre que l'application de la faculté de connaitre au corps. La faculté de connaitre

trouve le corps intérieurement présent en soi, c'est-a-dire que le corps existe.

292 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §une



276

Pour préciser ce qui vient d'étre dit ici, il faut tout d'abord considérer la différence
entre l'imagination et l'intellection pure ou la conception (conceptualisation).

Descartes expliquera cette différence avec des exemples tirés de la géométrie :

« Par exemple, lorsque j’imagine un triangle, je ne le congois pas seulement
comme une figure composée et comprise de trois lignes, mais outre cela je
considere ces trois lignes comme présentes par la force et 1’application intérieure

de mon esprit ; et ¢’est proprement ce que j’appelle imaginer. »*%3

Descartes veut dire que l'imagination, c'est-a-dire le pouvoir de I'imagination,
n'est pas seulement un raisonnement, mais aussi une sorte de visualisation. Le meilleur
exemple en est la comparaison du triangle et du chiliogone. Tout comme nous pensons
a une forme a trois c6tés lorsque nous disons triangle, nous comprenons qu'une forme
a mille cotés est mentionnée lorsque l'on dit chiliogone. Mais quand il s'agit d'imaginer
le chiliogone, contrairement au triangle, le travail devient difficile, on ne peut pas le

visualiser, on ne peut pas le voir avec les yeux de mon esprit, comme disait Descartes.

C'est ce que l'on entend par faire usage de 1'imagination tout en pensant aux
choses matérielles. En d'autres termes, nous avons 1'habitude de le visualiser comme
une image. Lorsque nous essayons d'imaginer le chiliogone, il semble prendre vie dans
notre esprit comme une vague représentation de forme, selon la méme coutume. Mais
il faut avouer que cette image qui apparait dans nos esprits n'est pas un vrai chiliogone.
Le moyen d'en étre slir est assez simple : si nous mettons le chiliogone de coté et
pensons plutot a la forme a mille et un co6tés, la forme qui apparait dans notre esprit ne
sera pas différente. En d'autres termes, quel que soit le nombre de c6tés du polygone
que nous essaierons de créer dans notre esprit, la représentation que nous pourrons en
avoir ne nous permettra en aucun cas de distinguer visuellement le chiliogone des

autres polygones.

Dans le cas de formes géométriques plus simples comme les triangles ou les
pentagones, nous n'avons pas besoin d'imagination pour les imaginer. En fait, nous
n'avons pas besoin d'imagination pour imaginer chiliogone. Nous n'avons pas besoin

de recourir a l'aide de 1'imagination lorsqu'il s'agit d'imaginer, c'est-a-dire d'utiliser la
g q g g

293 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §2



277

faculté rationnelle pour comprendre ce qu'est quelque chose. Mais lorsqu'il s'agit de
visualiser le triangle ou le pentagone, nous devrons diriger notre attention sur chacun
des cotés pour ce faire. Ainsi, la différence entre le triangle et le chiliogone est dans
l'imagination, pas dans l'imagination. L'imagination est une caractéristique

complétement différente de I'ame et complétement différente de I'imagination :

«Je remarque outre cela que cette vertu d’imaginer qui est en moi, en tant qu’elle

différe de la puissance de concevoir [...] »**

Descartes remarque encore une chose : la faculté d'imagination, en plus d'étre
différente de la puissance d'imagination, n'est nullement nécessaire a notre nature ou a
notre nature. En d'autres termes, ce n'est pas une faculté nécessaire dans l'essence de
notre ame. Nous ne serions pas différents de ce que nous sommes maintenant, méme

si nous n'avions jamais eu d'imagination :

« [...] car, encore que je ne I’eusse point, il est sans doute que je demeurerais
toujours le méme que je suis maintenant : d’ou il semble que I’on puisse conclure

qu’elle dépend de quelque chose qui différe de mon esprit. »*°

Nous arrivons ici @ un point extrémement intéressant : il y a une faculté trés

spéciale que nous remarquons dans notre dme, mais elle n'appartient pas a notre ame.

Ce fait conduira Descartes a la pensée suivante : si j'ai un corps et que ce corps
est combiné ou adjacent & mon ame, et si je peux imaginer ce corps quand je veux,

c'est peut-Etre grace a la faculté appelée imagination.

L'imagination est essentiellement 1'idée que 'esprit, qui envisage, tourne sur lui-
méme et considere 1'une des idées qu'il a, et c'est en cela qu'elle différe de 1'intellection
pure. Imaginer quelque chose signifie créer une image de cette chose qui sera

compatible avec 1'idée qu'elle crée spontanément ou obtenue par des sensations.

L'importance de cette détermination pour Descartes est celle-ci : la réalisation

294 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §4
295 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §4



278

du processus mental appelé ainsi imagination ne dépend que de I'existence réelle des
objets. Cependant, grace a cette inférence, il n'est pas possible d'atteindre la certitude
que les objets existent définitivement, on peut seulement dire qu'ils existent
probablement, ce qui signifie rester au niveau de la conjecture. Autrement dit, si les
seules données dont nous disposons sont cette idée distincte dans notre imagination, il
ne sera pas possible de rassembler une preuve qui assurera et établira nécessairement
la certitude de toute existence matérielle. Bien qu'il soit traité avec un examen
minutieux, on ne peut pas dire au-dela que l'existence corporelle est dans la sphere du

possible.

b. Sensation

Grace a la faculté d'imagination, tout d'abord, nous représentons des choses qui
peuvent faire I'objet de géométrie, c'est-a-dire des objets avec de la matiére dans notre
esprit. Cependant, lorsque nous parlons du monde matériel, nous rencontrons de
nombreuses réalités pour lesquelles le sens du toucher est insuffisant pour décrire, par
exemple les sons, les odeurs, les couleurs, les gofits, etc. Nous utilisons encore notre
imagination lorsque nous les représentons dans notre esprit, mais notre imagination
d'eux n'est pas aussi distincte que notre imagination d'objets. Nous pouvons distinguer
de telles choses beaucoup mieux par les sens que par l'imagination. En effet, leur

cheminement vers l'imaginaire passe aussi par les sens et la mémoire.

Ainsi, Descartes décide de faire un effort pour rechercher ce qu'est la faculté de
sentir, c'est-a-dire de percevoir a travers les sensations. Il n'est pas difficile de
comprendre pourquoi il est nécessaire, afin de comprendre si les objets matériels
existent ou non, ce serait la méthode de recherche la plus précise pour interroger les
moyens qui nous transmettent des informations a leur sujet et pour déterminer ou ce

véhicule nous emmeéne réellement ;

«[...] il est a propos que j’examine en méme temps ce que c’est que sentir, et

que je voie si de ces idées que je regois en mon esprit par cette facon de penser,



279

que j’appelle sentir, je puis tirer quelque preuve certaine de I’existence des

choses corporelles. »?%

Descartes propose ici une solution en trois étapes. Pour déterminer ce qu'est la
faculté de sentir, il faudra d'abord se rappeler quelles sont les choses que nous avons
acquises par les sens et acceptées comme vraies, et dans un second temps, apres avoir
examiné les raisons d'en douter, il faudra étre nécessaire d'évaluer lesquels d'entre eux

peuvent étre fiables.?’

La premicere prise de conscience sensorielle est la découverte des membres un
par un, et enfin la réalisation d'étre un étre incarné comme la somme d'eux. En termes
de perception sensorielle, ce corps est un tout qui rejoint partiellement ou
compleétement ce que nous appelons soi. Dans le prolongement de cette sensation, nous
sentons que notre corps n'est pas seul dans l'espace, mais parmi de nombreux autres
objets qui I'entourent. Plus tard, nous réalisons que de ces autres corps un sentiment
de contentement ou de mécontentement peut venir dans notre corps. Ces plaisanteries
nous donnent une sorte de plaisir ou un sentiment de plaisir, tandis que les
mécontentements nous donnent une sorte de douleur. Outre le plaisir et la douleur, la
faim, la soif, de tels appétits et passions comme la joie, la joie, la tristesse, la colére

font également partie de nos sentiments.

S'il est possible de résumer ainsi ce qui est ressenti intérieurement, il y a aussi
ceux qui sont ressentis extérieurement. Outre des éléments tels que I'extension spatiale,
les formes, le mouvement, nous remarquons de nombreuses autres qualités telles que
les couleurs, les gotts et les sons, ainsi que des données tactiles telles que la dureté, la
douceur, la lumiére, la chaleur, le froid. Grace a la diversité de ces qualités, nous

pouvons distinguer la terre, le ciel et toutes les autres choses.

3.8.4. Preuve de la matiére

296 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §5
297 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §6



280

C'est ici que Descartes, partant de la nature des données sensibles, saisit la clé
d'une preuve que le monde représenté par les sens a une existence en dehors de notre

pensée.

Les qualités mentionnées ici, a savoir les propriétés de la matiére, se présentent
comme des idées a notre pensée. Donc, ce que nous ressentons sans intermédiaire n'est
en fait que ces idées. Bien sir, notre évaluation selon laquelle les objets qui sont a
l'origine de ces idées sont des choses qui sont complétement en dehors de notre pensée

n'est pas fausse non plus :

« Et certes, considérant les idées de toutes ces qualités qui se présentaient & ma
pensée, et lesquelles seules je sentais proprement et immédiatement ; ce n’était
pas sans raison que je croyais sentir des choses entiérement différentes de ma

pensée ; a savoir des corps d’ou procédaient ces idées. »*%%

Si notre intuition qu'il existe aussi un monde de choses en dehors de notre monde
de pensée ne nous trompe pas, alors le moyen de prouver la réalité du monde extérieur
surgirait spontanément : prouver que les données présentées par la faculté de sentir ne
sont pas produites en l'esprit. Descartes en est siir : tant que les idées des données sur
les qualités matérielles se présentent a l'esprit, c'est-a-dire lorsque, par exemple, une
idée de chaleur ou une idée d'odeur apparait a l'esprit, ces idées ne demandent pas notre
consentement. C'est-a-dire que nous ne pouvons pas sentir un objet qui ne se présente

pas a l'un de nos organes sensoriels, méme si nous le voulons.

Par exemple, lorsque nous voulons voir la cathédrale de Rome alors que nous
sommes a Istanbul, nous ne pouvons pas le faire car la cathédrale ne se présente pas
devant nos yeux a ce moment-la. Ou méme s'il est devant moi, je ne peux gofter le
café sur ma table que si je le bois. Tant que la sensation elle-méme ne se produit pas,
il ne m'est pas possible de saisir 1'idée de cette sensation méme si je force mon esprit.
Si j'ai déja vu la cathédrale, il est possible de la faire revivre dans mon esprit grace a
ma mémoire, ou si je ne l'ai pas vue, a partir des histoires ; ou parce que je connais le
gotit du café, il m'est possible de deviner avec précision le gotit du café sur ma table,

mais rien de tout cela n'est une donnée sensorielle. En revanche, il ne m'est pas possible

298 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §8



281

de produire volontairement des données sensorielles avec un processus mental.

D'autre part, l'inverse de ce qui a été décrit ci-dessus n'est pas non plus possible.
En d'autres termes, si je ne veux pas ressentir un objet sensoriel qui affecte mes organes
sensoriels, il ne m'est pas possible de ne pas le ressentir. Par exemple, ne pas sentir la
chaleur en touchant le poéle ou sentir le froid en touchant la glace, ne pas voir la
lumiére ou ne pas entendre la trompette jouer a co6té de moi, ne pas sentir I'odeur que

je ne veux pas n'est pas de mise mes mains :

«[...] elles (les idées des qualités des choses matérielles) se présentaient a elles
(ma pensée), sans que mon consentement y fiit requis, en sorte que je ne pouvais
sentir aucun objet, quelque volonté que j’en eusse, s’il ne se trouvait présent a
I’organe d’un de mes sens ; et il n’était nullement en mon pouvoir de ne le pas

sentir, lorsqu’il s’y trouvait présent. »2%°
b y

Ce fait, c'est-a-dire le fait que les données sensorielles envoient des idées a mon
esprit contre ma volonté, est une indication claire que le phénomene appelé sensation
n'est pas une fonction indépendante de mon esprit. Par conséquent, les informations
obtenues par les sensations ne peuvent pas étre purement une construction mentale.

Autrement dit, il y a une vérité corporelle qui correspond aux sensations.

Si nous formalisons 1'argument résumé ci-dessus, nous obtenons une structure

composée de deux prémisses et d'une phrase de conclusion :

¢ Nous percevons le monde extérieur a travers les sens,
e Les données sensorielles ne peuvent pas étre une production purement mentale,

e Alors, le monde extérieur a une réalité en dehors de I'esprit.

Aprées avoir ainsi résumé l'argument, examinons comment Descartes 1'appuie.

Premiere prémisse : Selon Descartes, que les choses matérielles existent ou non,

si elles existent, la seule fagon dont nous pouvons les percevoir est a travers les sens.

En fait, ce dont il doutait dés le début était de savoir si les données des sens étaient

299 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §8



282

réelles ou non, il n'a jamais douté que les choses corporelles soient obtenues par les
sens. Le doute de Descartes sur la réalité matérielle était de savoir si les idées que nous
pensions venir par les sens étaient simplement des conceptions mentales. Donc, si ce
que nous considérons comme un sens n'est qu'un jeu de notre esprit, alors il y aurait
une base pour affirmer qu'il n'y a pas de réalité matérielle autre que la pensée, mais s'il
existe une telle réalité, la facon de la percevoir devait toujours étre les sens. Parce que
nous pouvons juger par le raisonnement que quelque chose doit étre chaud ou froid,
mais ce jugement n'aura pas l'effet de la chaleur ou du froid sur nos facultés
sensorielles. De ce point de vue, il est possible de dire que nous ne pouvons avoir

aucune perception des choses non-pensées, sauf les idées que nous avons par les sens

« Desquelles choses n’ayant aucune connaissance, sinon celle que me donnaient

ces mémes idées (recues par les sens) [...] »*

Puisque ce que Descartes essaie de prouver, c'est I'existence du monde extérieur,
et puisque les sens sont les seuls messagers qui nous donnent des informations sur le
monde extérieur, que le monde extérieur soit réel ou non signifie si I'information qui
passe par les sens est authentique ou non. S'il peut étre prouvé que l'information
provenant des sens est une information fiable, c'est-a-dire qu'elle représente réellement
le monde extérieur, alors il s'avérera que la source des perceptions n'est pas l'esprit, et

cela nous fournira suffisamment de données confirmer le monde extérieur.

Deuxiéme prémisse : Soutenant cette affirmation, c'est-a-dire la thése selon

laquelle nous ne pouvons percevoir le monde matériel qu'avec les sens, s'il existe,
Descartes se souvient que jusqu'a ce qu'il ait retiré les sens de sa vie en raison d'un
doute méthodique, il utilisait les sens ; plutdt que 'esprit. Et il a fait deux déclarations
qui font une proposition a l'appui concernant la deuxiéme prémisse de la preuve ci-
dessus, a savoir que les données sensorielles ne peuvent pas étre produites dans 1'esprit.
La premicre d'entre elles est que les idées que nous formons dans notre propre esprit
ne sont jamais aussi évidentes que les données sensorielles. Que nous la retirions de
notre mémoire ou que nous la produisions momentanément dans notre esprit, aucune

idée que nous pouvons former dans notre pensée ne peut étre aussi nette ou aussi claire

300 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §9



283

que les idées venant des sens. Encore une fois, si nous prenons l'exemple du chaud et
du froid, quelle que soit la profondeur de notre réflexion, il n'est pas possible de
comprendre a quoi ressemble la chaleur sans contact réel avec la chaleur, et nous ne
pouvons pas avoir la sensation d'étre en contact avec la chaleur en nous rappelant un
contact antérieur au moment que nous avons vécu. Deuxiémement, lorsque nous
passons en revue les idées dans notre esprit ou que nous avons, nous devons réaliser
que méme les idées qui sont notre propre production mentale sont en fait la
recombinaison et la reproduction des données provenant des sens piéce par piéce et de
différentes manicres. Autrement dit, nous n'avons pas d'idées qui ne soient fondées sur

aucune donnée de sens :

« [...] je n’avais aucune idée dans mon esprit, qui n’elit passé auparavant par

mes sens. »3°0!

Conclusion : Puisque, comme on peut le voir d'aprés la deuxiéme prémisse, nous
ne pouvons pas avoir produit nous-mémes dans notre esprit les idées obtenues par les
sens, alors la seule explication de leur existence dans notre esprit est qu'elles
proviennent de quelque part en dehors de notre propre pensée et ressemblent a ce que

nous appelons les causes des données de détection :

«[...] 1l semblait qu’elles ne pouvaient procéder de mon esprit ; de fagon qu’il

était nécessaire qu’elles fussent causées en moi par quelques autres choses. »32

Bien sir, il ne s'ensuit pas que les données sensorielles sont complétement
réelles, quoi qu'elles représentent, mais la conclusion que les données sensorielles ne
sont pas produites dans I'esprit suffit a prouver I'existence de la dimension de réalité

étendue.

3.8.5. Existence de mon propre corps

Une fois que Descartes a prouvé l'existence du monde extra-pensé, il reste a

Descartes une chose a faire : prouver son existence corporelle en dehors de son

301 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §10
302 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §9



284

existence spirituelle.

Pour Descartes, qui a renoncé une a une a toutes ses réalités par le doute, la
premicére réalité¢ dont il s'est rendu compte qu'on ne pouvait pas douter de lui était sa
propre existence. Cette existence était une existence en tant que pensée, et jusqu'a
présent il n'avait affirmé aucune certitude quant a sa dimension corporelle. Cependant,
maintenant qu'il a confirmé une existence matérielle en dehors de sa pensée, c'est
devenu une priorité qu'il convient de traiter en premier lieu a ce stade, en se demandant

s'il a lui-mé&me une part de cette existence matérielle.

Parmi les vérités qui ont été établies jusqu'ici figurent I'existence du je en tant
que chose-pensée, 1'existence de Dieu, l'existence d'autres choses-pensées autres que
le soi, et enfin 1'existence de choses matérielles autres que les choses-pourtant. Afin
d'établir le lien entre 1'existence du je, qui est sans doute la premiére des vérités, et

l'existence de la maticre, qui est la derniere, Descartes fera le raisonnement suivant :

Nous avons déja dit que 1'idée des choses matérielles nous vient a travers les
sensations. Nous avons également établi que l'objet des sensations a une existence non-
pensée. Nous percevons le corps, que nous pensons &tre notre propre corps, encore une
fois a travers les sens. Mais notre sens de notre propre corps indique une perception
extrémement exceptionnelle car contrairement a la fagon dont nous percevons toutes
les autres informations du monde extérieur, nous ressentons la conscience de notre
corps de l'intérieur, avec une connexion beaucoup plus profonde que tout autre corps.
Il s'agit d'une telle connexion intérieure que s'il nous est possible de nous détacher, de
nous séparer et de nous ¢loigner de tous les autres corps, nous n'avons pas une telle

disposition sur notre propre corps.

Une autre indication que notre propre corps est une exception par rapport a toute
autre existence matérielle est que tous nos appétits et émotions sont ressentis dans et
pour ce corps. De méme, nous ressentons les sensations de plaisir et de douleur non

pas dans un autre corps, mais dans le corps que nous pensons étre le notre.

Lorsque tout cela est considéré avec l'argument ci-dessus, c'est-a-dire le

raisonnement prouvant l'existence de la matiere, on conclut que si nous confirmons la



285

réalit¢ du monde extérieur basée sur le fait que les données sensorielles ne sont pas
produites dans l'esprit, le 1'existence de notre propre corps, qui est le domaine le plus

fort des données sensorielles, sera confirmée a fortiori.

3.8.6. Distinction de I'ame et du corps

Aprées avoir d'abord appliqué le critére de clarté et de distinction au monde de la
pensée, il semble légitime pour Descartes de faire un raisonnement similaire a propos
du monde de l'expérience. Il découvre qu'il a deux idées distinctes sur sa propre
existence, indépendantes 1'une de 'autre. La premicére est I'idée de 1'ame, et la seconde

est 'idée du corps.

Nous avons beaucoup ¢laboré sur 1'idée de I'ame auparavant. Ce que Descartes
appelle un je consiste dans la qualité d'étre une chose pensante. En d'autres termes, le
cogito est un hypokeimenon, qui n'est rien d'autre que la contemplation de toute
l'essence ou de la nature. Savoir avec certitude qu'il existe est la principale garantie de
cet hypokeimenon, et c'est une des premicres réalités a remarquer que rien n'appartient

nécessairement a la nature ou a la nature du cogifo qu'étre une chose pensante.

L'idée du corps, par contre, appartient a une tout autre réalité du monde extérieur,
en dehors de cette chose pensante, comme il a été démontré plus haut. Cette réalité se
fait sentir sur les organes des sens et est représentée comme des idées envoyées a
l'esprit par les organes des sens. D'autre part, cette réalit¢é du monde extérieur ne se
manifeste pas comme une seule unité couvrant l'univers entier. En fait, les biens sont
donnés sous différentes formes, sous différentes formes en raison de leur nature. Méme
si cela s'est produit sous la volonté absolue de Dieu, la perception de la différence entre
les choses par le sujet percevant est indépendante de savoir par quelle puissance et
pour quelle raison la différence a été créée. En d'autres termes, la perception des
organes des sens va dans cette direction, que la cause de la séparation des choses soit

connue ou non :

«[...]1l suffit que je puisse concevoir clairement et distinctement une chose sans

une autre, pour &tre certain que 1’une est distincte ou différente de 1’autre, parce



286

qu’elles peuvent étre posées séparément, au moins par la toute-puissance de
Dieu ; et il n’importe pas par quelle puissance cette séparation se fasse, pour

m’obliger a les juger différentes. »**

La premiére manifestation de la réalit¢ du monde extérieur est notre propre
corps, que nous ressentons le plus intérieurement, le plus clairement et le plus

directement, et qui est le lieu et le fondement de toutes les affections.

Descartes pose aussi le critére de la clarté et de la distinction a propos de la
substance matérielle et corporelle, comme il I'a fait a propos de la substance mentale.
L'idée évidente que j'ai de moi-méme en termes d'étre simplement une chose pensante,
c'est que je suis quelque chose sans extension spatiale. D'autre part, I'idée claire que
j'ai de moi-méme en tant que chose spatialement étendue, c'est que j'ai une mati¢re non

pensante, un corps corporel.

La conclusion suivante se dégage de cette détermination : ce que nous percevons
comme nous-mémes directement, clairement et distinctement, en d'autres termes, notre
ame, qui est ce que nous sommes par elle-méme, est étroitement unie au corps, qui est
la réalité extérieure qu'elle réalise tres fortement de l'intérieur, et il est adjacent d'une
manicre presque cohérente et intégrée. Cependant, méme ainsi, ces deux, a savoir 1'ame
et le corps, sont dans le statut de deux réalités complétement séparées, et de plus,
l'existence de 1'ame n'est pas soumise au corps. C'est-a-dire que 1'ame peut tres bien

survivre sans le corps :

« [...] il est certain que moi, c’est-a-dire mon ame [...] est entiérement et

véritablement distincte de mon corps, et qu’elle peut étre ou exister sans lui. »3%*

3.8.7. Preuve d'une substance différente de la « res cogitans »

Descartes renforce cette détermination en examinant les facultés d'imagination

et de sentiment. Contrairement aux facultés d'imagination dans I'dme, ces deux facultés

303 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §17
304 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §17



287

(imagination et sentiment) sont des caractéristiques qu'une personne réalise en elle-
méme, mais différent de lui-méme en termes de nature. Essentiellement, la capacité

d'imaginer et de ressentir est liée au corps, tandis que 1'imagination est liée a 1'ame.

L'explication que les facultés de réver et de sentir sont différentes de ce qu'on
appelle le moi est qu'il peut y avoir moi sans ces deux, mais ces deux ne peuvent pas
étre sans moi. Autrement dit, nous pouvons utiliser notre imagination sans les facultés
d'imagination et de sentiment. Essentiellement, ce que nous appelons le soi, c'est-a-
dire le « cogito », consiste en une imagination, et notre imagination n'a rien a voir avec
l'imagination ou le sentiment. D'autre part, les facultés d'imagination et de sentiment
ne peuvent trouver leur existence que dans une substance intelligente, puisque la
fonction de la faculté sensorielle est d'accepter les données sensorielles, et la tache de

l'imagination est de représenter ces données dans 1'esprit a travers idées.

Les facultés d'imagination et de sentiment se situent au niveau des sumbebekos

de I'hypokeimenon d'imagination :

«[...] elles sont distinctes de moi, comme les figures, les mouvements, et les
autres modes ou accidents des corps, le sont des corps mémes qui les soutiennent.

»305

Bien que nous ayons dit plus haut que l'imagination et le sentiment sont liés au
corps, cela doit également étre prouvé. Pour reprendre les mots de Descartes, ces deux
facultés, imaginer et sentir, sont en réalité les aspects passif et actif d'une fonction qui
se prolonge 1'une l'autre, mais qui ensemble forment un tout. La faculté de sentir a la
fonction passive de recevoir et d'accepter les idées des choses extérieures, tandis que
la faculté d'imaginer remplit la fonction active de produire ces idées. L'imagination ne
contribue pas a la production de cette idée. On peut méme dire que 1'imagination ne
travaille pas seulement indépendamment de 1'imagination, mais aussi contre le désir

d'imagination, comme nous l'avons vu.

Ainsi, nous saurons avec certitude que la faculté¢ que nous appelons imaginaire

ne peut appartenir a la substance a laquelle j'appartiens, en aucun cas je suis.

305 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §18



288

De 1a, il ressort la preuve suivante :

e La substance a laquelle appartient le je est la substance pensante (res cogitans).
o Si I'imagination n'appartient pas a la substance a laquelle j'appartiens, alors elle
doit appartenir a une autre substance.

e Ensuite, il y a une autre substance en plus de res cogitans.

Descartes avance ainsi une autre preuve de l'existence d'une autre substance en
dehors des simples idées de pensée. Cependant, a ce stade, bien qu'il ait été révelé que
I'imagination est d'une substance différente de je ; il n'est pas clair quelle est cette

substance. Descartes parvient a cette clarté en raisonnant :

L'imagination est la faculté active qui produit I'idée, et elle appartient a une autre
substance. C'est-a-dire que les idées produites dans I'imagination proviennent d'une
autre substance. Dans ce cas, les idées produites dans l'imagination ou existent sous

forme dans cette autre substance, ou elles existent réellement au niveau le plus élevé.

Lorsque nous nous demandons ou I'imagination peut étre, les options qui peuvent
se présenter seront les suivantes :

e Soit la nature corporelle existe et elle existe dans l'imaginaire,

¢ Soit il y a un niveau intermédiaire supérieur au corps et inférieur a Dieu et il
est 1a,

¢ Ou c'est en Dieu lui-méme.3%

L'examen des trois possibilités conduit a ce qui suit : puisque Dieu ne trompe
pas, il n'est pas possible pour Dieu de m'envoyer directement ces données sensorielles
potentiellement trompeuses, car cela signifierait que Dieu lui-méme m'a envoy¢ les

mauvaises choses :

D'autre part, il ne lui est pas possible de m'envoyer des données sensorielles par

306 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §19



289

l'intermédiaire d'un étre créé intermédiaire qui contient la vérité de ces idées non
seulement dans la forme mais aussi dans le sens le plus vrai. Ce faisant, il ne
s'empécherait pas de tromper, car il ne m'avait doté d'aucune faculté pour que je puisse
comprendre que ces données provenaient de cet étre intermédiaire, et au contraire, pour
étre doté de la disposition de croire que les données sensorielles provenant de choses

corporelles auraient détruit la fiabilité de Dieu :

e Les données sensorielles sont trompeuses,

¢ Dieu ne trompe pas,

e Alors les données sensorielles ne peuvent pas provenir de Dieu (ou de tout autre
étre divin intermédiaire).

Il ne reste donc qu'une seule option, et c'est d'accepter l'existence d'une chose

telle que la nature corporelle.??’

Une autre facult¢ que nous avons observée en nous-mémes, qui nécessite
d'accepter I'existence d'une substance corporelle, est la capacité de bouger ou de se
déplacer. Ce qui est semblable a I'imagination et au sentiment, c'est qu'il n'a rien a voir
avec la fonction de 1'imagination, et d'autre part, il ne peut étre congu sans étre attaché
a la substance intelligente. En fait, a partir du moment ou nous acceptons l'essence de
l'existence comme imagination, nous devons dire que ce qui ne peut étre congu n'existe
pas. C'est-a-dire que si le mouvement ne peut étre congu sans substance intelligente,
on peut dire qu'il n'y a pas de mouvement sans cogito, puisqu'il est impossible que

l'inimaginable existe, comme nous l'avons dit plus haut pour I'imaginer et le sentir.

En revanche, lorsqu'on examine le concept clair de ce que l'on appelle
mouvement, on s'apercoit que ce concept comporte nécessairement un espace, une
extension. Nous devons donc dire que, encore une fois, tout comme pour les facultés
d'imagination et de sentiment, si les facultés de mouvement ou de déplacement sont
réelles, c'est-a-dire si de telles choses existent réellement, alors elles doivent &tre

subordonnées a la substance corporelle et non a la substance intelligente.3%

Nous avons mentionné plus haut que 1'ame et le corps sont évalués dans deux

307 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §20
308 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §19



290

statuts distincts. Cependant, tout en s'interrogeant sur la relation entre I'ame et le corps,
et comment la soi-disant erreur peut résulter de cette relation, et comment cette
situation peut étre considérée conjointement avec la bonté de Dieu, Descartes

proposera une autre nouvelle preuve de 'dme -corps distinction.

Alors que Descartes cherche les raisons qui rendent l'erreur possible, il

commence par s'interroger sur le type de relation que 1'ame et le corps établissent.

Ce qu'il appelle le composé, comme expliqué ci-dessus, est une union tres
spéciale de 1'ame avec le corps, I'état de pouvoir ressentir le corps de l'intérieur. En
fait, I'exemple du capitaine de navire a ét¢ donné pour illustrer cela. En ressentant le
corps, I'ame le percoit de l'intérieur, presque de maniére intégrée, et non comme un
observateur extérieur. Par exemple, si je ressens mon pied, mon bras et ma téte au
méme niveau de proximité, de l'intérieur de la méme manicre, alors I'dme est entrelacée
avec le corps dans son ensemble, I'ensemble de I'dme s'est étendu a I'ensemble du

COrps.

Néanmoins, cette pensée est déficiente a certains égards : que se passe-t-il si je
perds I'un de mes membres ? Par exemple, si je perds mon pied pour une raison
quelconque, je ne pourrai pas prétendre que je continue a sentir la partie manquante de

mon corps ou qu'il manque quelque chose a mon ame :

« Et quoique tout I’esprit semble étre uni a tout le corps, toutefois un pied, ou un
bras, ou quelqu’autre partie étant séparée de mon corps, il est certain que pour

cela il n’y aura rien de retranché de mon esprit. » 3%
y

Il est impossible de ne pas étre d'accord avec cette détermination de Descartes,
car il n'est pas possible d'arriver a une conclusion différente lorsqu'elle est considérée
a l'envers. Par exemple, il serait tout a fait ridicule de prétendre qu'a mesure que nos
cheveux ou nos ongles poussent, ou que notre corps grossit et s'amincit, notre esprit

grandit et rétrécit en proportion.

Alors Descartes fait ici la détermination suivante : Une des caractéristiques du

309 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme



291

corps est qu'il est divisible. En fait, cette caractéristique ne devrait pas étre limitée au
corps humain, mais devrait étre étendue a toutes les structures matérielles, car il est
possible que mon corps soit divisé en parties, ainsi que toutes les structures matérielles

soient divisées en parties :

« Mais c’est tout le contraire dans les choses corporelles ou étendues : car il n’y
en a pas une que je ne mette aisément en pi¢ces par ma pensée, que mon esprit
ne divise fort facilement en plusieurs parties, et par conséquent que je ne

connaisse étre divisible. »31°

En fait, ce n'est pas une connaissance tres fraiche en termes de philosophie, car
cette idée de divisibilité occupait l'esprit des atomistes comme des Eléens. A la
différence que les atomistes devaient mettre fin a la divisibilité a un point extréme en
la placant sur la condition du vide, et ils terminaient cette chaine de division, allant du
grand au petit, dans un « a-fomos » qui ne pouvait plus étre divisé. Zénon d'Elée, en
revanche, en est venu a rejeter 1'existence matérielle par des paradoxes qui attirent
l'attention sur les dilemmes logiques révélés par la divisibilité¢ infinie. A cet égard,
concernant le monde de l'expérience, que Parménide décrit comme le monde des
conjectures (doxa) inspirées par la Déesse, il n'est pas impossible de trouver une

similitude entre le questionnement de Descartes sur « Est-ce juste un réve ? ».

Dans ce cas, puisque la marque du monde matériel est la divisibilité, il convient
de rechercher si la méme propriété peut étre appliquée a l'esprit. La pensée de

Descartes a ce sujet est telle qu'elle ne laisse guére de place a la spéculation :

«[...] Pesprit est entierement indivisible. Car en effet, lorsque je considére mon
esprit, ¢’est-a-dire moi-méme en tant que je suis seulement une chose qui pense,
je n’y puis distinguer aucunes parties, mais je me congois comme une chose
seule, et entiere. [...] Et les facultés de vouloir, de sentir, de concevoir, etc., ne
peuvent pas proprement €tre dites ses parties : car le méme esprit s’emploie tout

entier a vouloir, et aussi tout entier a sentir, & concevoir, etc. »*!!

310 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §33
311 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §33



292

L'ame a différentes fonctions, mais il serait faux de les représenter comme des
parties de I'ame. Ce n'est pas le type de divisibilité dans la matiére. Puisqu'il n'est pas
comme la matiere qui s'est répandue sur un certain espace et a une certaine extension,

l'esprit maintient son intégrité tout en remplissant différentes fonctions.

Ainsi, une distinction supplémentaire apparait entre I'ame et le corps, qui n'a pas
été si clairement énoncée auparavant, que les structures des deux sont
fondamentalement différentes : 1'ame est dans chaque cas une unité¢, une unité
indivisible. La matiére, au contraire, est divisible a 1'infini dans tous les cas.

C'est un nouvel élément de preuve qui peut étre avancé concernant la séparation

ame-corps.



293

3.9. Explication de l'erreur et possibilité de la connaissance empirique

3.9.1. Cause de l'erreur

Pour résumer ce qui a été dit sur l'erreur jusqu'a présent, Descartes a d'abord
déterminé que Dieu ne peut pas tromper. Alors que Dieu ne trompait pas délibérément,
il ne pouvait y avoir une telle chose comme une faculté d'erreur donnée par Dieu, car
l'erreur n'était pas une présence mais une déficience. Le fait que je prenais part a Dieu,
I'étre parfait et sans défaut, m'empéchait de me tromper complétement, mais en n'étant
pas Dieu moi-méme, je pouvais aussi étre considéré comme participant au néant. A cet
¢gard, ma capacité a faire la distinction entre le bien et le mal n'était pas infinie, et
j'étais également sujet a l'erreur, alors quoi exactement ? Je pourrais me tromper en
termes de n'étre ni une non-existence compléte. La raison pour laquelle j'avais tort
n'était pas seulement parce que mon discernement n'était pas infini, mais aussi parce

que la somme de mes connaissances n'était pas infinie, ce qui conduisait a I'erreur.

Si nous pensons aux attributs de Dieu, 1'un des principaux est qu'll est véritable
et est la source de toutes sortes de lumicre. En tant que tel, il ne peut pas nous tromper,
c'est-a-dire qu'il n'est pas la cause directe de nos erreurs. Les gens peuvent considérer
la capacité de tromper les autres comme un signe d'intelligence, mais la volonté de
tromper ne peut jamais &tre motivée par autre chose que le mal, la peur ou la faiblesse,

et ne peut donc étre attribuée a Dieu.

Alors que Dieu lui-méme ne trompe pas, nous le faisons. En fait, c'est assez
¢tonnant. Car nul ne peut manifester une volonté de se tromper. Ce n'est donc pas
comme si quelqu'un voulait intentionnellement se tromper. Cependant, il convient ici
de garder a I'esprit la distinction suivante : c'est une chose de vouloir se tromper, c'en

est une autre de consentir aux convictions qui nous font parfois nous tromper :

« Car encore qu’il n’y ait personne qui veuille expressément se méprendre, il ne

s’en trouve presque pas un qui ne veuille donner son consentement a des choses

qu’il ne connait pas distinctement [...] »3!?

312 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 42



294

L'erreur ne vient pas du fait de vouloir faire des erreurs, au contraire, elle survient
souvent lors de la recherche de la vérité, car ceux qui ne connaissent pas le bon chemin
et l'ordre de la recherche de la vérité causent la confusion dans leur esprit et se trompent
parce qu'ils précipitent leurs jugements et accepter des choses dont ils ne sont pas sirs
comme vraies dans des domaines dont ils n'ont pas assez de connaissances. La question

de l'erreur est donc finalement une question de méthode.

Si nous voulons trouver la cause de 1'erreur et la corriger, nous devons d'abord
réaliser deux choses : la cause de nos erreurs est notre volonté plutot que notre esprit ;
et encore une fois, nos fautes ne sont pas causées par des substances qui ont besoin du
soutien réel de Dieu pour naitre ou pour s'accrocher a I'étre. A cet égard, bien qu'elles
puissent étre considérées comme des fautes ou des incompétences de notre point de
vue, elles ne sont qu'une absence ou une négation du point de vue de Dieu, puisque
Dieu ne nous a pas donné tout ce qu'il peut donner, car il n'est pas possible de parler

d'une obligation de donner.

Outre la détermination que Dieu ne peut pas tromper, il est utile de se rappeler
qu'il est également exempt d'erreur. Tout d'abord, Dieu n'a pas d'existence corporelle
et n'acquiert pas de connaissance par ses sens comme nous le faisons. Nous pouvons

établir ces deux vérités comme suit :

Tout d'abord, méme si nous pouvons dire que certaines des choses au sein de
notre connaissance du monde sont limitées et imparfaites d'une certaine maniére, nous
pouvons toujours remarquer qu'il y a une certaine perfection en elles. Cependant,
aucun de ceux-ci ne pourrait étre Dieu lui-méme, car 1'existence corporelle est basée
sur l'espace, et tout ce qui est étendu peut-Etre désassemblé. Cette caractéristique d'étre
divisible, d'autre part, indique un manque de compétence, un défaut, dont nous

pouvons étre stirs que Dieu n'est pas corporel.

D'autre part, bien que le fait d'avoir des sens crée un avantage pour les gens, ce
que nous appelons le sens est finalement possible avec des influences externes, c'est-
a-dire qu'il apporte une dépendance externe. Sur la base de cette détermination, nous

confirmons que la connaissance de Dieu ne peut pas étre sensorielle.



295

Apres s'étre ainsi assuré que Dieu n'a pas d'existence incarnée et, par suite, ne
connait pas par la connaissance sensorielle, nous devons encore abandonner un fait :
Dieu comprend et veut. En d'autres termes, il y a un esprit divin et une volonté divine,
et Il ne peut étre que pour ceux qui existent, et il ne peut y avoir ni compréhension ni
volonté pour ce qui n'existe pas. La volonté de Dieu est de faire, c'est-a-dire que ce

qu'll veut arrive, donc Il ne peut pas avoir voulu ce qui n'est pas :

«[...] il entend, veut, et fait tout, c’est-a-dire toutes les choses qui sont en effet ;

car il ne veut point la malice du péché, parce qu’elle n’est rien. »*!?

Aprées avoir fait toutes ces constatations, Descartes attire l'attention sur une
contradiction dont il a encore du mal a sortir : si je me suis trompé, Dieu m'a créé
incompletement en tant qu'étre complet. Cependant, ce que Dieu m'a donné ne devrait
pas manquer, car il ne devrait y avoir aucun défaut dans le travail d'un maitre parfait.
Puisque cela ne pouvait pas arriver, il ne restait qu'une seule possibilité, et c'était la
déduction que Dieu ne m'a pas créé incomplet ou imparfait, qu'en faisant partie de la
perfection totale dans 1'univers, je suis aussi parfait en participant a cette perfection. ,
et pourtant avoir tort pourrait en fait étre en ma faveur en termes de ma propre nature.
La raison pour laquelle il en était ainsi a été laissée en suspens sous I'hypothése que
nous ne pouvons pas connaitre pleinement la disposition de Dieu sur l'univers dans son
ensemble, son but ultime en termes de conséquences de sa création du bien total et les

intentions derriére sa sagesse.

Apres la création de ces présupposés, Descartes se penche de plus prés sur le

probléme de I'erreur et tente de comprendre pourquoi elle prend naissance.

Tout d'abord, 'erreur est le seul indice de mon manque, de mon défaut, de mon
imperfection, c'est-a-dire, en quelque sorte, que je ne suis pas Dieu. Dong, si je ne
faisais pas d'erreurs, je ne manquerais de compétence en rien, et cela voudrait dire que

je suis Dieu. Donc, ce que j'appelle l'erreur est en fait la différence entre moi et Dieu :

« [...] me regardant de plus pres, et considérant quelles sont mes erreurs

313 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 23



296

(lesquelles seules témoignent qu’il y en moi de I’imperfection) [...] »*!4

En recherchant les causes de l'erreur, Descartes s'apergoit qu'il peut toutes les
réduire a deux sources : ce sont la faculté de connaitre, ou la faculté de choisir avec
'entendement, ou le libre arbitre. En d'autres termes, toutes les facons de penser que
nous observons en nous-mémes peuvent étre réduites a deux types généraux : 1'un est
la perception par l'esprit, et I'autre est la prise de décision par la volonté. Toutes les
activités intellectuelles apparemment différentes, telles que ressentir, imaginer ou
méme imaginer, sont essenticllement des formes de réalisation différentes. En
revanche, désirer, hair, étre siir, rejeter, douter, etc., ce sont des formes différentes de

volonté, c'est-a-dire de volonté.

Pour porter un jugement sur n'importe quelle matiere, I'union de ces deux est
nécessaire, la volonté seule ne peut décider. Il n'est pas possible qu'une prise de
conscience qui ne se produit pas dans 'esprit conduise a une quelconque détermination
dans la volonté. Cependant, il n'est pas nécessaire que les informations dans I'esprit
soient claires pour la formation d'une décision dans le testament, car c'est le motif de

l'apparition de l'erreur, comme cela sera expliqué en détail un peu plus tard :

« J’avoue que nous ne saurions juger de rien, si notre entendement n’y intervient,
parce qu’il n’y a pas d’apparence que notre volonté se détermine sur ce que notre
entendement n’apergoit en aucune fagon ; mais notre volonté est absolument
nécessaire, afin que nous donnions notre consentement a ce que nous avons
aucunement apercu, et qu’il n’est pas nécessaire pour faire un jugement tel quel
que nous ayons une connaissance enti¢re et parfaite ; de 1a vient que bien souvent
nous donnons notre consentement a des choses dont nous n’avons jamais eu

qu’une connaissance fort confuse. »3!3

Descartes considére les deux individuellement :
Entendement : Quand on regarde attentivement, on voit qu'il n'est pas question
A . lesprit. L ite 4 affi .
d'étre conscient ou de se tromper dans l'esprit. L'erreur consiste a affirmer ou a rejeter

quelque chose, mais ce n'est pas la perception qui le fait. Ce qu'il fait, c'est simplement

314 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatri¢me, §9
315 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 34



297

me présenter des idées de choses que j'affirmerai ou rejetterai. Considéré sous cet

aspect, il sera révélé que I’entendement n'est pas ouverte a l'erreur.

« Car par I’entendement seul je n’assure ni ne nie aucune chose, mais je congois
seulement les idées des choses, que je puis assurer ou nier. Or en le considérant
ainsi précisément, on peut dire qu’il ne se trouve jamais en lui aucune erreur,

pourvu qu’on prenne le mot erreur en sa propre signification. »3!6

En d'autres termes, la compréhension est déja désactivée au moment de l'erreur,
lorsque I'erreur s'est produite, elle avait déja fait son travail et s'était écartée. Il ne peut
donc pas étre responsable de l'erreur. Mon association de la compréhension avec
l'erreur est due au fait que la compréhension est une capacité de savoir et que ma
connaissance fait défaut. Cependant, le manque de connaissances en moi est dii au fait
qu'il existe un nombre infini de choses dans le monde et que je n'ai d'idées que sur
certaines d'entre elles dans mon esprit. Autrement dit, a I'exception d'une partie de la
chose infinie dans le monde, il n'y a aucune idée dans ma compréhension du reste.
Qu'il en soit ainsi ne signifie pas que mon esprit doit étre privé d'une compétence
inhérente, cela signifie simplement que ces idées ne sont pas dans mon esprit. [l n'y a
rien dans la nature de mon esprit qui exige qu'il ait des idées de I'étre infini dans
I'univers, de sorte que je puisse prétendre que Dieu m'a doté d'une perfection

imparfaite. En effet, la définition de l'esprit n'est pas de connaitre 1'infini :

«[...]il n’y a aucune raison qui puisse prouver que Dieu ait dii me donner une
plus grande et plus ample faculté de connaitre, que celle qu’il m’a donnée

[...]»"

Si l'on reprend l'exemple du maitre ci-dessus, aucun maitre n'est obligé de
montrer toutes les compétences de son art dans une seule ceuvre. Certaines ceuvres
reflétent certaines des compétences du maitre, tandis que d'autres ceuvres refleétent
d'autres compétences. Par conséquent, on ne peut pas dire que Dieu doit m'avoir donné
plus qu'autant de connaissance qu'Il m'a donné. Etant donné que le seul défaut que j'ai

identifi¢ dans mon esprit est de ne pas avoir une connaissance infinie, et puisque ce

316 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatri¢me, §9
317 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatri¢me, §9



298

n'est pas une caractéristique qu'il devrait avoir de par sa nature, nous pouvons dire qu'il

n'y a pas de défaut ou de défaut dans la nature de I'esprit.

Nous avons blamé l'esprit dés le début comme 1'une des deux sources d'erreur,
mais maintenant nous voyons qu'il n'y a en fait aucune erreur dans I'esprit, donc 'erreur
ne provient pas de l'esprit. En fait, I'attitude de Descartes déja dans Regulae et Discours
le confirme : lorsque I'esprit est conduit dans la bonne voie, il ne se trompe jamais et

peut atteindre la vérité incontestablement certaine.

Volonté : Tout comme dans la connaissance, Descartes dit qu'il ne peut pas se
plaindre du fait que Dieu n'a pas donné une volonté plus grande et plus parfaite, mais
cette fois sa raison est différente : il n'y a pas de déficience dans la volonté, comme
dans la connaissance. Dieu a donné une si grande volonté que rien ne peut la
restreindre, la contenir ou la fermer. En fait, parmi tout ce que Dieu a donné, il n'y a
rien de plus grand et de plus parfait que la volonté. Si bien que lorsque je regarde de
pres, je vois que la volonté en Dieu n'est pas plus grande que la mienne, dans un sens
absolu et seulement en termes de volonté, ou pour le dire inversement, la volonté en
moi est aussi grande que celle de Dieu. C'est-a-dire qu'il ne m'a pas donné moins de

volonté qu'il n'en a.

Ce que Descartes entend par volonté au sens absolu est ceci : le concept de
volonté est finalement li¢ au concept de liberté par définition et consiste en un choix
de faire ou de ne pas faire quelque chose. Seulement sous cet aspect, c'est-a-dire en
termes de liberté de faire quelque chose ou non, la volonté qui n'est pas combinée avec
le pouvoir et la connaissance est, par définition, la méme chez I'homme ou en Dieu,

parce que Dieu l'a donnée a 'homme.

Par exemple, la faculté¢ d'imagination, c'est-a-dire la compréhension, que je
trouve en moi, est si faible et limitée par rapport & ma volonté que ma volonté est

énorme et peut-étre méme infinie dans cette comparaison.

« Je ne puis pas aussi me plaindre que Dieu ne m’a pas donné un libre arbitre,

ou une volonté assez ample et parfaite, puisqu’en effet je I’expérimente si vague



299

et si étendue, qu’elle n’est renfermée dans aucunes bornes. »3'8

D'ici seulement je puis trouver la représentation de Dieu dans mon esprit, car je
découvre tres clairement que cette faculté infinie ne peut appartenir qu'a la nature
divine. Non seulement la faculté d'imagination, mais aussi la mémoire, 1'imagination
ou toute autre, il n'y a aucun pouvoir ou capacité que je puisse reconnaitre en moi, sauf
que sa réponse en moi est extrémement faible et limitée, et sa réponse en Dieu est
énorme et sans fin. La seule exception a cela est la volonté : la volonté que je réalise
en moi est si grande et omniprésente que dans aucune autre caractéristique que je peux

trouver une ressemblance divine en moi simplement en la regardant :

« [...] en sorte que c’est elle principalement qui me fait connaitre que je porte

I’image et la ressemblance de Dieu. »*!°

Descartes, qui non seulement établit une proximité entre lui et Dieu sur 'infinité
absolue de la volonté, mais aussi s'assimile a Dieu, apportera une part de réserve a
cette question. La volonté de I'homme est égale a celle de Dieu, seulement en ce qu'elle
est infinie, mais la volonté divine est incomparablement plus grande que celle de

I'homme pour deux raisons.

Premic¢rement, la volonté divine est combinée avec une connaissance infinie et

un pouvoir infini, ce qui la rend plus robuste et efficace.

Deuxi¢mement, puisque la volonté divine s'étend sur un nombre infini de choses,

elle est plus grande en objet que celle de 'homme.

Selon Descartes, qui décrit la volonté comme un choix de faire ou de ne pas faire
quelque chose, ou d'affirmer ou de rejeter quelque chose, ou de continuer quelque
chose ou d'y renoncer, I'infini vient ici du fait que lorsque l'intellect présente un choix
a la volonté, il n'utilisera pas ce choix dans telle ou telle direction. Il ne peut y avoir

aucune force extérieure pour imposer la volonté. C'est la plus grande des libertés.

318 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatri¢me, §9
319 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatri¢me, §9



300

Cependant, Descartes éclaire ici un point souvent confus : la liberté ne signifie
pas décider sans inclination pour l'une des options. Plutot que cette liberté, on ne peut
l'appeler que I'apathie, l'inactivité, l'indifférence. Au contraire, plus la volonté tendra

vers l'un des contraires, plus elle choisira librement.

L'inclination de la volonté est double : ou bien elle sait que le bien et le droit sont
la, ou bien Dieu I'a inspiré de l'intérieur a la pensée. Le premier d'entre eux est la
connaissance naturelle, l'autre est la grace, et les deux sont des facteurs qui augmentent

la liberté plutot que de la diminuer.

L'état que l'on peut appeler inactivité ou indifférence, en revanche, signifie
garder une distance égale entre les options et ne pas avoir de raison de préférer I'une a
l'autre, ce qui ne peut étre considéré que comme le degré le plus bas de la liberté, parce

que cela signifie que I'esprit ne prédomine pas dans une certaine direction.

«[...] lorsque je ne suis point emporté vers un coté plutdét que vers un autre par
le poids d’aucune raison, [cette indifférence] est le plus bas degré de la liberté.

»320

Ay regarder de plus pres, ne pas avoir de raison de choisir signifie ne pas savoir
clairement ce qui est bien et juste. En d'autres termes, cela n'indique pas une
compétence de libre arbitre, mais plutdt un manque de connaissances. Car si cette
information avait été¢ donnée a la volonté par l'esprit, elle n'aurait aucune difficulté a
décider quelle décision elle doit prendre, et elle serait entierement libre sans étre

indifférente.

De tout cela, nous voyons que la puissance de la volonté, c'est-a-dire la volonté,
ne peut pas étre tenue pour responsable des erreurs en elle-méme, car elle est si grande

et si parfaite qu'elle est égale a celle de Dieu en son genre.

Nous avons vu aussi que la compréhension ou I'imagination ne sont pas la cause
de l'erreur. Puisqu'il est donné par Dieu, et tout ce que je comprends ou sais, je

comprends et sais avec cette capacité, et puisque Dieu ne veut pas me tromper, quoi

320Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §9



301

que j'envisage, je fais comme il se doit.

Aprées avoir posé toutes ces bases comme ceci, la source de l'erreur ressemble a

cecl :

« De plus, I’entendement ne s’étend qu’a ce peu d’objets qui se présentent a lui,
et sa connaissance et toujours fort limitée : au lieu que la volonté en quelque sens
peut sembler infinie, parce que nous n’apercevons rien qui puisse étre 1’objet de
quelque autre volonté, méme de cette immense qui est en Dieu, a quoi la notre
ne puisse aussi s’étendre ; ce qui est cause que nous la portons ordinairement au-
dela de ce que nous connaissons clairement et distinctement ; et lorsque nous en
abusons de la sorte, ce n’est pas merveille s’il nous arrive de nous méprendre.

»321

La volonté est tellement plus grande et plus forte que la compréhension que je
ne suis pas capable de garder ma volonté telle qu'elle devrait étre, seulement dans les
limites de ma réalisation, et je la répands dans une région que je n'ai pas prise. Puisque
je ne suis pas conscient du bien et du droit de ce dont je n'ai aucune connaissance,
lorsque ma volonté entre dans cette région, elle se comporte spontanément
indifférente, c'est-a-dire qu'elle utilise le plus bas échelon de la liberté et peut donc
facilement étre confondue, choisissant le mal au lieu du bien, du mal au lieu du bien.
Cependant, si nous nous limitons a ne juger que de ce que nous remarquons clairement
et distinctement, nous ne pourrons jamais choisir le mal plutot que le bien, car puisque
Dieu ne trompe absolument pas, ni le pouvoir de connaissance ni le pouvoir de volonté

qu'll nous a donnés ne peuvent commettre d'erreurs s'ils sont utilisés correctement.

Il est tres certain que chaque fois que nous décidons de choses pour lesquelles
nous n'avons pas les informations correctes, nous rencontrons l'une des deux
possibilités suivantes : soit nous nous trompons, soit nous ne pouvons pas en étre sirs
méme si nous trouvons la vérité par hasard. En fait, cette deuxiéme possibilité est
moins courante que la premicre, car notre esprit nous fait naturellement sentir que nous
ne devons pas porter de jugement sur des choses dont nous ne sommes pas sirs.

Cependant, nous n'hésitons souvent pas a porter un jugement sur le sujet dont nous

321Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 35



302

avons une connaissance incompléte, comme si nous avions fait suffisamment de
recherches et recueilli autant d'informations que nécessaire, avec la confiance de savoir

déja beaucoup de choses.

Voici la source de l'erreur et du péché :

« Lorsque nous apercevons quelque chose, nous ne sommes point en danger de
nous méprendre si nous n’en jugeons en aucune fagon ; et quand méme nous en
jugerions, pourvu que nous ne donnions notre consentement qu’a ce que nous
connaissons clairement et distinctement devoir étre compris en ce dont nous
jugeons, nous ne saurions non plus faillir ; mais ce qui fait que nous nous
trompons ordinairement est que nous jugeons bien souvent, encore que nous

n’ayons pas une connaissance bien exacte de ce dont nous jugeons. »>%2

3.9.2. Dieu souverainement irresponsable et exempt de toute erreur

La promesse de Descartes au début de la Quatrieme Méditation est de déterminer
s'il y a quelque chose dans le monde autre que lui-méme et Dieu. Cependant, au lieu
d'aborder directement cette recherche, elle passe par 1a ou le bien et le mal prennent
naissance. Nous avons mentionné cette premicre étape dans le titre ci-dessus. Une fois
qu'il a identifi¢ la source de l'erreur, dans un deuxiéme temps, il détaille pourquoi Dieu

ne peut pas étre associé au mal.

Une fois qu'il a été confirmé que ce qui peut étre congu clairement dans 1'esprit,
sans aucune force extérieure, ne peut étre que vrai, et qu'il est absolument exempt de
faux, cette idée évidente se manifeste d'une manicre qui crée une inclination a la
volonté, réduisant ainsi l'indifférence/l'indécision, ce qui augmente la liberté. Cela

découle a nouveau du raisonnement ci-dessus :

«[...]je me suis porté a croire avec d’autant plus de liberté, que je me suis trouvé

avec moins d’indifférence. »323

322 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 33
323 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §11&me



303

En plus de la certitude de ma propre existence, qui a été¢ établie comme la
premicre vérité, il est également déterminé par le doute que cet étre est un €tre en tant
qu'étre une chose pensante. D'autre part, en plus du fait d'étre une chose pensante, il y
a aussi une représentation d'idées de nature corporelle dans 1'ame. En fait, la promesse
au début de la Quatrieme Méditation concerne 1'établissement de la réalité de cette
nature corporelle. Cependant, le voile de suspicion qui nous oblige a suspendre cette
nature corporelle dés le début n'est pas encore levé. Il n'y a aucune certitude quant a
savoir si cette nature corporelle est différente de la nature pensante, ou si elles sont la

méme chose :

«[...] ce qui fait que je doute si cette nature qui pense, qui est en moi, ou plutdt
par laquelle je suis ce que je suis, est différente de cette nature corporelle, ou

bien si toutes deux ne sont qu’une méme chose. »***

Lorsqu'il est nécessaire de prendre une décision sur cette question, c'est-a-dire
de répondre a la question de savoir si la nature pensante et la nature corporelle sont la
méme chose ou des choses différentes, nous nous rendons compte que nous n'avons
aucune raison contraignante pour confirmer laquelle des deux ces deux choix. En
d'autres termes, si nous l'exprimons dans les termes du titre ci-dessus, nous sommes

indifférents/indécis au point d'acceptation ou de rejet.

Cette indifférence/indécision qui survient dans la phase de prise de décision de
la volonté n'est pas seulement liée a des questions pour lesquelles la compréhension
ne fournit aucune information ou est incompléte, mais doit généralement Etre
considérée comme valable pour tout ce que l'esprit ne peut pas comprendre avec une
parfaite évidence. Car, si probables soient les prédictions qui incitent a tel ou tel
jugement, elles ne sont finalement pas des certitudes mais de simples conjectures, et
par conséquent la raison de statuer dans le sens opposé ne sera jamais complétement

¢éliminée.

Comme indiqué précédemment, la volonté n'est pas en soi la source de I'erreur.
Quand quelque chose ne peut pas étre congu avec suffisamment de clarté et de

distinction, il est préférable d'éviter de porter un jugement a son sujet, afin d'éviter au

324 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §11&me



304

moins l'erreur. Mais quand on essaie d'affirmer ou de rejeter cette chose, le libre arbitre

n'est pas utilisé comme il se doit, il est abusé :

«[...] sije me détermine a la nier, ou assurer, alors je ne me sers plus comme je

dois de mon libre arbitre. »32°

Il est évident qu'une erreur est commise lorsque quelque chose qui n'est pas vrai
est affirmé. Cependant, méme si le verdict est correct, puisque laisser l'affaire au
hasard ne changera pas, cela est considéré comme un abus de libre arbitre. En d'autres
termes, le bon ou le mauvais usage de la volonté doit étre recherché non dans
l'exactitude du jugement, mais dans la solidit¢ du fondement sur lequel il s'appuie ; de
sorte que la saine connaissance de I'entendement doit toujours précéder la décision de

la volonté, certitude manifestée par la lumicre naturelle.

Ici, les conditions qui créent 'erreur sont le produit de la « privation » (steresis)
qui se produit a la suite de cet abus du libre arbitre. Cette privation se manifeste par

mon acte, non par le pouvoir que Dieu m'a accordé.

Donc, a ce stade, je dois me demander si je peux tenir Dieu, qui m'a créé avec
cette disposition, responsable du fait que je sois un étre sujet a I'erreur. Car bien que
nous voyions la privation comme dépendante de mon acte, je pouvais devenir un étre
exempt d'erreur, avec le changement de certaines conditions qui étaient bien au pouvoir
de Dieu. Voici les conditions que Dieu aurait pu changer pour me rendre sans erreur

s'll 'avait voulu :

e M'armer d'un meilleur esprit ou d'une lumiere naturelle plus forte,
¢ Ne pas me donner une volonté supérieure a mon entendement,

e M’empécher de prendre de mauvaises décisions par ma volonté.

Aprées avoir posé le fait que I'horizon de l'entendement est étroit et celui de la
volonté est infini comme source de l'erreur, c'est-a-dire de la disproportion entre

l'entendement et la volonté, il faudra naturellement éliminer 1l'incompatibilité pour

325 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §12



305

¢liminer I'erreur. Si Dieu l'avait voulu, Il n'aurait jamais pu créer cette discorde. Pour
cela, il lui suffisait d'avoir créé I'entendement aussi grand que la volonté ou la volonté
aussi petite que I'entendement. Mais méme s'il ne 'avait pas fait, il aurait quand méme
pu interférer avec le cours des événements et m'empécher de faire 'erreur, au lieu de

laisser faire et de me regarder faire une erreur.

Descartes examinera une a une ces trois options, et en conséquence, il jugera que

ces objections sont infondées.

Tout d'abord, il est absurde de se plaindre que Dieu ne donne pas un esprit plus
fort et plus de connaissances, car c'est par définition l'impossibilité d'un esprit fini de
concevoir un domaine infini, aussi grand soit-il. Par conséquent, il est inutile de blamer

Dieu pour nos erreurs :

« Or, quoique Dieu ne nous ait pas donné un entendement tout-connaissant, nous
ne devons pas croire pour cela qu’il soit I’auteur de nos erreurs, parce que tout
entendement créé est fini, et qu’il est de la nature de I’entendement fini de n’étre

pas tout-connaissant. »2°

D'une certaine manicre, méme si le pouvoir de I'esprit est plusieurs fois supérieur
a ce qui est donné, les informations qui ne rentrent pas dans sa portée seront toujours
infinies. Donc, a moins que 1'esprit ne soit infini, I'inconnu sera toujours infini. Cela
signifie que peu importe la grandeur de l'esprit donné par Dieu, cette plainte ne
disparaitrait jamais, jusqu'a ce qu'elle soit éternelle. Bien qu'on se demande pourquoi
Il ne donne pas un pouvoir mental infini, c'est encore une fois par définition du mental
créé qu'il est fini. Le contraire reviendrait a accuser Dieu de ne pas avoir créé d'autres
dieux, et cette plainte est également infondée, puisque l'existence de plus d'un Dieu

serait également contraire a la définition :

« [...] puisqu’en effet il est du propre d’un entendement fini de ne pas

comprendre une infinité de choses, et du propre d’un entendement créé¢ d’étre

fini [...] »%’

326 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 36
327 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §13



306

Dans ce cas, mon devoir n'est pas de déplorer pourquoi Dieu m'a refusé les
perfections qu'il ne m'a pas données, et de me plaindre injustement, mais d'étre
reconnaissant de ce qu'il m'a donné autant qu'il m'a donné quand Je n'ai rien fait pour

les mériter :

« C’est pourquoi nous devons le remercier des biens qu’il nous a faits, et non
point nous plaindre de ce qu’il ne nous a pas avantagés de ceux que nous

connaissons qui nous manquent et qu’il aurait peut-étre pu nous départir. »*28

Tout comme cette premicre objection, il serait imprudent de se plaindre de ce
qu'll m'a donné une volonté supérieure a mon entendement, puisque la volonté n'a
qu'un seul contenu, et que, comme nous l'avons indiqué, c'est le choix entre affirmer
quelque chose ou le rejeter. N'ayant qu'un seul contenu, le testament doit en tout état
de cause constituer un tout indivisible. Ce ne peut étre de le déchirer, de le diviser en
parties, d'en donner et de ne pas en donner. La volonté est soit infinie, soit inexistante.
De plus, plus la volonté qui m'a été¢ donnée est grande, plus cela doit augmenter ma

gratitude envers Dieu, pas ma rébellion :

« [...] il semble que sa nature est telle qu’on ne lui saurait rien Oter sans la
détruire ; et certes, plus elle se trouve étre grande, et plus j’ai a remercier la bonté

de celui qui me I’a donnée. »*%°

Ainsi, la deuxiéme objection est également vaine.

En réponse a la derniére objection, il n'y a aucune raison de se plaindre que Dieu
ne m'empéche pas ou, en d'autres termes, ne participe pas a I'accomplissement d'actes
nés de cette volonté, c'est-a-dire a la formation de jugements erronés, parce que ces
actes sont parfaitement bons et complétement justes en termes d'étre soumis a Dieu.
De plus, avoir une nature qui peut accomplir ces actions, méme si elles sont mauvaises,

a une plus grande part de perfection que d'avoir une nature qui ne le peut pas.

328 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 38
329 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §13



307

La cause naturelle de l'erreur et du péché n'apparait donc qu'a la suite de la
privation. Dans la privation, il n'y a pas d'implication de Dieu, car le manque de
quelque chose n'est pas un étre. Dieu n'est responsable que de ceux qui existent, parce
qu'il leur a donné I'existence. Le manque lui-méme ou l'absence de quelque chose ne
peut pas étre considéré comme une existence réelle, c'est contre cette définition. Selon
les termes des scolastiques, rien de ce qui peut étre attribué a Dieu ne peut étre appelé
non-existence, mais seule 'existence ou l'occurrence de quelque chose, ou la négation

de quelque chose qui existe, peut étre attribuée a Dieu.

Ainsi, on ne peut considérer comme une faute de Dieu qu'il m'ait donné la liberté
de juger sur des matiéres sur lesquelles mon entendement ne pouvait pas former une
connaissance claire et distincte, mais si j'utilise cette faculté¢ de jugement dans des
maticres obscures et complexes et avec trop d'audace, ce n'est pas en Dieu, mais en

Lui. Cela indique une faute dans mon utilisation de la capacité donnée par Lui.

3.9.3. Erreur conciliable avec 1a bonté de Dieu

Aprées avoir admis que le systtme nerveux peut se tromper dans certains cas
exceptionnels, Descartes attire 1'attention sur une caractéristique de la construction du
systéme : en effet, tout le systéme est congu pour se protéger contre les dangers ou

dommages extérieurs :

« Ainsi, par exemple, lorsque les nerfs qui sont dans le pied sont remués
fortement, et plus qu’a I’ordinaire, leur mouvement, passant par la moelle de
I’épine du dos jusqu’au cerveau, fait une impression a 1’esprit qui lui fait sentir
quelque chose, a savoir de la douleur, comme étant dans le pied, par laquelle
I’esprit est averti et excité a faire son possible pour en chasser la cause, comme

trés dangereuse et nuisible au pied. »*°

Comme dit précédemment, chaque mouvement qui atteint le cerveau via les
nerfs ne provoque qu'une seule sensation. En d'autres termes, une donnée envoyée de

nos nerfs a la partie du cerveau qui affecte 1'ame conduit a chaque fois a la méme

330 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §37



308

perception. S'il s'agit bien d'une donnée indiquant une blessure au pied, I'esprit donnera
immédiatement l'ordre de retirer le pied et de I'éloigner du danger. Si d'une manicre ou
d'une autre le systéme nerveux a été induit en erreur, c'est-a-dire si une fausse donnée
a atteint le cerveau, bien qu'il n'y ait pas de danger réel, l'esprit recevra toujours le
méme effet et donnera le méme ordre. Bien que la tromperie puisse étre mentionnée
ici, la chose la plus bénéfique pour nous est sans aucun doute l'auto-préservation du

corps de tous les sentiments possibles.

En effet, toutes nos sensations transmises au cerveau par le systéme nerveux sont
évaluées par l'esprit quant a la nécessité de prendre des mesures pour protéger notre
santé. La situation que nous appelons erreur est lorsqu'il n'y a pas de situation qui
nécessite une action urgente, I'esprit appelle a une action urgente en raison de données

Incorrectes.

Le fait que tout notre systéme soit con¢u pour protéger au maximum notre corps

vient dé¢ja de la puissance et de la bonté de Dieu.

L'exemple du patient avec cedéme donné précédemment peut également éEtre
¢valué¢ dans ce cadre. Dans des conditions normales, la sécheresse de la gorge est
transmise au cerveau par les nerfs et une sensation de soif se produit dans I'ame, car
dans cet exemple, il est nécessaire de boire de I'eau pour la santé de notre corps. Dans
'exemple des patients oedémateux, on voit que la sécheresse de la gorge est rarement
ressentie lorsque l'eau potable causera des dommages plutot que des avantages. Se tirer
les pieds quand on ressent une douleur au pied ou boire de 1'eau quand on a la gorge
séche sera bénéfique dans la plupart des cas, mais dans certains cas exceptionnels il
est possible d'en souffrir. Cependant, le contraire ne pouvait pas étre préférable. C'est-
a-dire qu'au lieu de nuire principalement et de rarement bénéficier de nos sentiments,
en raison de la bonté du Dieu supréme, nos sentiments nous montrent souvent la vérité,

mais ils peuvent exceptionnellement nous faire errer et étre blessés.

Ici, la bonté de Dieu ne se manifeste pas dans le bénéfice permanent et I'absence
de mal, mais dans le fait que le bénéfice est majoritaire et le mal minoritaire. Parce que

l'inexactitude compléte ne peut pas exister pour un étre incarné de toute fagon :



309

«D’ou il est entierement manifeste que, nonobstant la souveraine bonté¢ de Dieu,
la nature de I’homme, en tant qu’il est composé de I’esprit et du corps, ne peut

qu’elle ne soit quelque fois fautive et trompeuse. »*3!

Descartes, qui a réussi a jeter les bases pour réconcilier la bonté de Dieu avec
l'existence de l'erreur, va plus loin et dit que Dieu permet rarement l'existence de

l'erreur, mais propose également un moyen de I'éliminer :

« Et certes, cette considération me sert beaucoup non seulement pour reconnaitre
toutes les erreurs auxquelles ma nature est sujette, mais aussi pour les éviter ou

pour les corriger plus facilement [...] »*3

Connaitre la source de 1'erreur indique le moyen de l'éviter. Les sens de ce qui
est bénéfique et nocif pour le corps, comme il I'a dit plus haut, indiquent le bien plutot
que le mal. D'autre part, trop souvent, les données du monde de I'expérience font appel
a plus d'un de nos sens. Ainsi, la premiere fagon d'éviter 1'erreur, qui reste au niveau

sensoriel, est de confirmer au maximum tout examen avec nos différents sens.

Outre la confirmation des données sensorielles avec d'autres données
sensorielles, une autre méthode devrait étre la comparaison des informations actuelles
avec les informations passées. Associer toute perception qui frappe la faculté
sensorielle a des situations similaires dans le passé évitera bien des erreurs. Le fait que
la mémoire nécessaire pour ce faire ait ét¢ conférée a I'homme doit également étre

considéré comme un don de Dieu.

Une autre méthode serait d'activer ma perception, ce qui me permet de prendre
conscience de mes erreurs, tout en évaluant les données perceptives que j'ai acquises
par les sens. Au lieu de manipuler les données sensorielles nues, il n'y a plus aucune
raison de soupgonner la fausseté des informations obtenues a la suite du filtrage de la

compréhension.

Comme on peut le voir, Descartes considere une seule donnée d'un seul sens

331 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §40
332 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §42



310

comme la matiére la plus brute du processus d'acquisition des connaissances. Méme
dans ce cas, la plupart des informations sont correctes, tandis que les informations
erronées restent exceptionnelles. Cependant, la plupart des informations qui nous
parviennent par nos sens appartiennent a des choses que nous percevons avec plus d'un
sens, c'est-a-dire parce que le sens du tissage est souvent accompagné d'au moins un
ou parfois plus d'un des sens de la vue, 1'ouie ou I'odorat, la probabilité que plusieurs
sens se trompent en méme temps sera relativement faible. En revanche, il est possible
d'étre sir de l'erreur en soumettant toutes sortes de données a une comparaison
historique dans la mémoire et enfin en les faisant passer par un test de vraisemblance.
Car, si Dieu, qui ne trompe pas, a fourni une certaine opportunité a l'erreur, Il doit aussi

avoir fourni une opportunité pour 1'élimination de cette erreur :

« Et je ne dois en aucune fagon douter de la vérité¢ de ces choses-1a, si, apres
avoir appelé tous mes sens, ma mémoire et mon entendement pour les examiner,
il ne m’est rien rapporté par aucun d’eux, qui ait de la répugnance avec ce qui
m’est rapporté par les autres. Car de ce que Dieu n’est point trompeur, il suit

nécessairement que je ne suis point en cela trompé. »*3

Ayant ainsi surmont¢ 1'illusion par les perceptions sensorielles, il reste I'analogie
du réve exprimée tant dans le Discours de la Méthode qu'au début des Méditations. La
question ici est un peu plus compliquée, car ce n'est pas la cohérence des données du
monde de l'expérience, mais un point de départ plus radical, a savoir si ce que nous
pensons du monde de l'expérience est vraiment comme ¢a. Pour rappel, la métaphore

du réve de Descartes était le sujet dont il avait du mal a sortir :

« Que me pourra-t-on donc objecter davantage ? Que peut-étre je dors [...], ou
bien que toutes les pensées que j’ai maintenant ne sont pas plus vraies que les

réveries que nous imaginons étant endormies ? »*3*

Cependant, aprés que Descartes ait proposé la méthode ci-dessus pour tester
. . , elles. il fai
l'authenticité des données sensorielles, il se rend compte que nous pouvons faire une

vérification similaire pour déterminer si nous sommes dans un réve ou dans la réalité.

333 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §42
334 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §15



311

Ainsi, la discussion de savoir si le monde de la réalit¢ matérielle dans lequel nous
vivons est un réve commence a sembler exagérée, voire ridicule, pour Descartes, car

la solution au probléme est apparue :

« Et je dois rejeter tous les doutes de ces jours passés, comme hyperboliques et
ridicules, particuliérement cette incertitude si générale touchant le sommeil, que

je ne pouvais pas distinguer de la veille [...] »*3°

Bien qu'il semble impossible de distinguer la réalité¢ des réves en termes de
perceptions sensorielles, relier ces perceptions entre elles a travers notre mémoire
servira de clé au rétablissement de la réalité, selon Descartes. Il n'est pas possible de
relier les réves les uns aux autres ou au reste de notre vie de maniére cohérente, mais
nous le pouvons lorsque nous sommes éveillés. Par exemple, dans un réve, quelqu'un
peut apparaitre soudainement puis disparaitre. Cependant, nous ne rencontrons jamais
une telle chose lorsque nous sommes éveillés. Si quelqu'un est apparu, il doit étre venu
de quelque part, s'il a disparu, il doit étre allé quelque part. Donc, si je peux établir
clairement le lien entre les phénomenes de la réalité que je pergois avec mes sens et
ma vie, c'est-a-dire si je peux reconnaitre d'ou vient un passant, ou il va, si je peux
expliquer des questions telles comme ou je suis, pourquoi je suis 1a, d'une manicre
cohérente avec l'avant et I'aprés de cette réalité. Je peux dire avec certitude que ce n'est

pas un réve, mais une réalité matérielle.

Cette formule nous dit que si je peux aligner les perceptions sensorielles sur un
plan synchronique et anachronique pour former un ensemble cohérent de connexions,
je peux étre siir que ce n'est pas un réve. Cette formule ne me fera probablement pas
réaliser que je réve pendant que je réve, mais elle s'assurera que je suis éveillé quand

je suis éveillé.

Ainsi, des solutions sont fournies a la fois a la tromperie des sens et au dilemme

réve-réel.

Ces déclarations de Descartes selon lesquelles l'erreur peut étre éliminée ne

doivent pas étre considérées comme offrant aux étres humains un élixir magique

335 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §42



312

d'infaillibilité ou comme si elles associaient 'hnomme a l'infaillibilité de Dieu, car
Descartes admet que la nature humaine est ouverte a l'erreur quoi qu'il arrive. En fait,
il compléte les Méditations, qu'il a consacrées presque entierement a la source de

l'erreur et a la maniere d'obtenir des informations correctes, par la phrase suivante :

« Mais parce que la nécessité des affaires nous oblige souvent a nous déterminer,
avant que nous ayons eu le loisir de les examiner si soigneusement, il faut avouer
que la vie de ’homme est sujette a faillir fort souvent dans les choses
particulicres ; et enfin il faut reconnaitre ’infirmité et la faiblesse de notre

nature. »>3°

C'est-a-dire que Descartes place 'homme entre le niveau de ne pas pouvoir se
débarrasser de l'erreur et le niveau d'inexactitude. Si bien que 'homme n'est pas destiné
a se tromper constamment, ni toujours capable d'attraper l'infaillibilité. Si celle-ci était
possible, c'est-a-dire si 'homme pouvait constamment atteindre l'infaillibilité, cela
équivaudrait déja a une prétention a la divinité. Au contraire, bien qu'il ne puisse jamais

sortir de I'erreur, cette fois la conclusion que Dieu trompait ne pouvait étre évitée.

La solution proposée par Descartes a cette difficulté, en plus d'apparaitre assez
convaincante, permet aussi aux gens de prendre leur destin en main en les sauvant d'un
déterminisme aveugle et quoi qu'il fasse, il méne une attitude prudente pour garder sa
modestie face a la nécessité de se soumettre au pouvoir supréme et divin d'une autorité

supérieure a lui.

Une personne peut orienter son esprit vers une pensée correcte en suivant les
principes que Descartes appelle "régles pour I'administration de I'esprit" et en suivant
les étapes qu'il appelle "méthodes". En revanche, il peut se protéger de la tromperie
des perceptions sensorielles grace aux suggestions données ci-dessus. A la suite de
tout cela, il est possible pour une personne d'atteindre une pensée correcte et des
informations correctes, et grace a ces méthodes, elle peut se libérer des erreurs.
Cependant, il n'est pas possible d'appliquer ces méthodes a chaque instant de la vie
quotidienne, car le rythme de vie ne le permettra pas. Par conséquent, atteindre la vérité

est soumis a ses propres efforts et a sa propre volonté. En revanche, peu importe a quel

336 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §43



313

point il veut suivre la vérité, il doit accepter d'avance et humblement qu'il ne pourra

pas y parvenir dans 'absolu et qu'il doit rester dans les limites tracées par sa nature.

3.9.4. Libre arbitre comme principale dignité de I'homme

Comme preuve que la volonté est infiniment libre, il a ét¢ démontré qu'il peut
utiliser le choix de consentir ou non en toute matiére de la manicre qu'il souhaite.

Cependant, un autre ¢lément de preuve sur la méme question peut étre présentg.

A une étape de la méditation, que nous avons commencée en doutant de tout,
nous avons suppos¢ que méme le pouvoir qui nous a créés pourrait vouloir nous induire
en erreur de diverses manieres et utiliserait toutes les compétences a sa disposition.
Méme dans ce moment de doute, quand nous pensions que le pouvoir créateur nous
avait induits en erreur, nous avons réussi a nous empécher de croire en quelque chose
que nous ne connaissions pas tout a fait. De plus, ce qui apparaissait comme la vérité
claire dont nous ne pouvions douter, méme lorsque nous essayions de suspendre un
jugement que nous avions appliqué a un tel extréme, c'est-a-dire notre propre volonté,
apparaissait comme une certitude plus forte que toute connaissance que nous pouvions
avoir. Cela signifie que notre liberté de volonté est si forte qu'il n'y a aucune force a

laquelle nous ne puissions résister avec elle.

Descartes ne voit méme pas le lien du destin comme une barri¢re contre le libre
arbitre. Cependant, il n'en vient pas a la conclusion de rejeter le destin basé sur le
pouvoir infini du libre arbitre. Dans une approche assez intéressante, Descartes

considere la volonté a la fois libre et contraignante.

A savoir : nous devons accepter a I'avance les vérités selon lesquelles notre
propre pensée est limitée et que la toute-puissance de Dieu est illimitée. Dieu, avec
Son pouvoir absolu, non seulement sait ce qui a été et sera d'éternité en éternité, mais

a aussi voulu ce qui était et sera.

Notre esprit limité est assez compétent pour connaitre clairement ce pouvoir en



314

Dieu ; il est trop incompétent pour saisir I'immensité de sa puissance. D'autre part, il
serait injuste d'étre sceptique quant aux connaissances que nous percevons
intérieurement et que nous avons de nous-mémes par l'expérience. On ne comprend
donc pas comment elle a pu laisser la volonté humaine complétement libre d'une part,
et rendre sa destinée contraignante d'autre part, car ce que nous entendons par la nature

de Dieu, c'est qu'elle est en fait incompréhensible.

De plus, nous sommes si siirs de notre propre liberté et de notre affranchissement
des conditions extérieures que nous n'avons pas de connaissance plus certaine que cela,

et la toute-puissance de Dieu ne devrait pas nous empécher d'y croire.

Lorsque nous résumons ce qui a été dit sous les deux dernicres rubriques ci-
dessus, la disproportion entre notre compréhension et notre volonté est considérée
comme la cause de l'erreur. Apres tout, Dieu est la cause de tout ce qui arrive, donc
Dieu est la cause de tout en nous. En d'autres termes, la disproportion en question vient
en réalité de Dieu. En y pensant de cette fagon, il peut y avoir une tendance a blamer
Dieu pour l'erreur, bien qu'indirectement, car la cause de nos erreurs est finalement le
décalage entre les facultés que Dieu nous a conférées. Si Dieu nous avait donné une
compréhension ou une volonté proportionnelle, nous ne serions pas capables de faire
des erreurs. Descartes n'acceptera pas cette objection, qui semble Iégitime a premicre

vue.

« Que nos erreurs sont des défauts de notre fagon d’agir, mais non point de notre
nature ; et que les fautes des sujets peuvent souvent étre attribuées aux autres
maitres, mais non point a Dieu. Il est bien vrai que toutes les fois que nous
faillons, il y a du défaut en notre facon d’agir ou en ['usage de notre liberté ;
mais il n’y a point pour cela de défaut en notre nature, a cause qu’elle est toujours

la méme quoique nos jugements soient vrais ou faux. »**’

Sous la rubrique ci-dessus, nous avons examiné ce que Dieu aurait fait s'il voulait
nous rendre exempts d'erreurs. Afin d'égaliser les forces de 'esprit et de la volonté, soit
l'esprit devait €tre infini, soit la volonté devait €tre finie. La premiére possibilité a été

exclue principalement parce que 1'esprit créé ne pouvait pas étre infini, et méme ainsi,

337 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 38



315

cela signifierait l'assimilation a Dieu, ce qui serait contraire a l'unit¢ de Dieu. La
deuxiéme possibilité paraissait impossible compte tenu de I'indivisibilité du testament.

Ainsi, nous étions censés étre reconnaissants, et non rebelles, pour la volonté éternelle.

D'autre part, comme expliqué plus haut dans le théme de la privation, par
exemple, lorsqu'une personne est capable d'empécher un mal, son absence peut amener
cette personne a étre condamnée et blamée, mais une telle accusation n'est pas valable

aux yeux de Dieu :

«[...] le pouvoir que les hommes ont les uns sur les autres est institué¢ afin qu’ils
empéchent de mal faire ceux qui leur sont inférieurs, et que la toute-puissance

que Dieu a sur I’univers est trés absolue et trés libre. »38

Cependant, en identifiant tout cela, nous n'avons pas déterminé quel avantage la
volonté infinie est pour moi. L'infinité de la volonté, cependant, n'est pas seulement
une malheureuse nécessité de choisir entre l'affirmation ou le rejet comme un tout

unique et insécable et réductible.

Selon Descartes, l'infinité de la volonté est aussi la plus grande bénédiction qui
nous soit donnée. C'est seulement parce que nous avons une volonté infinie que nous
avons I'honneur d'étre dignes de la louange de Dieu. Bien sir, l'autre c6té dangereux

de cela est que nous sommes également ouverts a la condamnation de Dieu :

« Que la principale perfection de ’homme est d’avoir un libre arbitre, et que

¢’est ce qui le rend digne de louange ou de blame. »**

Le fait que la volonté soit de nature extrémement large n'est pas un exces qui
nous pousse d'erreur en erreur, pas une malédiction donnée par Dieu, mais un avantage
qui nous permet d'agir par nos propres moyens, c'est-a-dire le fondement de notre
liberté. Grace a la grandeur de notre volonté, nous sommes seuls propriétaires et
maitres de nos actions, et c'est pour cela que notre bien faire a une valeur, quelque

chose d'admirable. Sinon, nous serions indiscernables des robots :

338 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 38
339 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 37



316

« [...] tout ainsi qu’on ne donne point aux machines qu’on voit se mouvoir en
plusieurs fagons diverses, aussi justement qu’on saurait désirer, des louanges qui
se rapportent véritablement a elles, parce que ces machines ne représentent
aucune action qu’elles ne doivent faire par le moyen de leurs ressorts, et qu’on
en donne a I’ouvrier qui les a faites, parce qu’il a eu le pouvoir et la volonté de

les composer avec tant d’artifice [...] »**°

Parmi les choses que Dieu devrait faire pour nous rendre exempts d'erreurs, il y
avait une troisiéme option en plus des deux options que nous avons mentionnées ci-
dessus, qui était I'option que Dieu applique une force extérieure pour nous empécher
de le faire méme si nous avons tendance a faire mauvaises décisions dues a la
disproportion de notre esprit et de notre volonté. Nous avons désactivé cela en
considérant qu'étre dans une nature irréprochable est inférieur a étre dans une nature
irréprochable en termes de perfection. Quand nous regardons la méme question du
point de vue de l'augmentation de notre mérite a louer en termes de liberté, on
comprendra plus clairement ce que Descartes veut dire. Lorsque nous choisissons le
bien parmi les torts, le fait que nous ayons fait ce choix grace a la détermination de
notre propre volonté, au lieu d'une contrainte extérieure, apparait comme un autre
honneur que le libre arbitre fournit, en plus de nous sauver de la mécanicité. C'est
pourquoi nous nous ¢levons au potentiel d'étre dignes de la louange de Dieu, que les

décisions que nous prenons soient bonnes ou mauvaises.

En résumé, tout 'honneur que les étres humains ont vient de leur libre arbitre.

3.9.5. Dieu garant de toute vérité

Nous devons accepter qu'une fois que nous reconnaissons que Dieu est
omnipotent, Il aura également le pouvoir et l'intelligence de me tromper. Mais étre

capable de faire quelque chose est une chose, vouloir faire cette chose en est une autre.

340 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 37



317

Il n'est pas possible de penser que la capacité de tromper est déficiente de Dieu, et il
n'est pas possible d'attribuer le désir de tromper a Dieu. Comme mentionné
précédemment, « Quelque a choisi d'autre que moi », la tromperie et la malhonnéteté
devraient tout au plus étre vues comme une faiblesse et un mal, ce qui serait un manque
de compétence pour Dieu, ce qui est hors de question. En fait, c'est pourquoi Descartes,
tout en abordant la question de savoir s'il peut encore trouver la certitude au cas ou il
serait constamment trompé¢, apres s'étre demandé s'il avait d'abord été trompé par Dieu,
a l'étape suivante, il a remis cette tromperie a une autre puissance supérieure, un

mauvais génie dont la seule tache est de tromper constamment.

Descartes, regardant les jugements qu'il a rendus a ce stade de son
questionnement, détermine qu'il a la capacité de porter un jugement. Comme tout le
reste, il doit avoir sa source uniquement en Dieu. Cette faculté de jugement est un
pouvoir infaillible lorsqu'elle est bien utilisée, comme nous 1'avons vu auparavant dans

les Regulae, les Discours et les Méditations.

Ainsi, avec ce pouvoir qui m'a été accordé par Dieu et qui ne peut étre confondu,
je devrais toujours porter des jugements corrects. En fait, je peux dire que je ne me
suis jamais trompé quand j'ai tourné mon pouvoir de jugement vers Dieu. Cependant,
lorsque je tourne mon esprit vers des choses autres que Dieu, mon expérience indique
le contraire et je constate que je suis ouvert a d'innombrables erreurs et erreurs. La
raison en est la suivante : dans les choses autres que Dieu, il n'y a pas un étre supréme
et parfait, mais un manque, une absence, dans la mesure ou il s'éloigne du sublime et
de la perfection. La non-existence absolue signifie étre infiniment loin de toutes les

perfections.

Quand je tourne mon regard vers Dieu, je vois l'existence absolue, et quand je
me détourne de Dieu, je vois l'absence absolue, je réalise que je suis entre les deux. En
termes d'étre la création d'un étre supréme, d'une part, tout en prenant une part d'une
nature qui me rend impossible 1'erreur ; d'autre part, je manque sans cesse de participer
a l'absence ou a l'inexistence, c'est-a-dire de ne pas étre moi-méme cet &tre supréme.

11 est donc possible que je me trompe, malgré la nature non illusoire de Dieu.

Ainsi, nous comprenons que l'erreur n'est pas une entité réelle qui peut étre



318

directement reliée a Dieu, mais un manque, une déficience. Autrement dit, je n'ai pas
tort parce que Dieu m'a donné un trait qui me permet de me tromper, mais simplement
parce que je n'ai pas la capacité infinie de distinguer le bien du mal. Donc, comme dit
dans le paragraphe précédent, je me trompe parce que je ne suis pas Dieu. Cependant,

je n'ai pas tout a fait tort, puisque j'ai toujours une part de Dieu.

Descartes n'est pas complétement satisfait des idées ci-dessus qu'il a avancées
sur la source du bien et du mal, car il affirme que le mal n'est pas seulement dii au
manque de perfection qui ne lui a pas été donné, c'est-a-dire a sa capacité a distinguer
directement le tort qu'il a n'est pas infini, mais aussi di au manque de certaines

informations qu'il n'a pas ou qu'il n'a pas.

Quelle que soit la connaissance que nous devons considérer, elle doit avoir sa
base ultime dans la certitude en Dieu. Quelle que soit la preuve dont nous nous servons,
le point principal sur lequel nous reviendrons est que nous ne pouvons étre convaincus
de la vérité que de ce que nous pouvons concevoir clairement et distinctement, et le

garant ou le garant de cette vérité est Dieu.

Parmi les vérités claires et distinctes, bien que certaines d'entre elles soient
¢évidentes dans 1'esprit de chacun, cela peut ne pas étre vrai de toutes. Il y a de telles
vérités qu'elles se révelent a ceux qui ne se dévoilent pas au premier coup d'ceil, mais
qui considérent seulement la question qui les préoccupe plus étroitement que les autres.
Pourtant ces vérités, qui, une fois découvertes, ne se révelent pas au premier coup

d'ceil, ne peuvent étre considérées comme moins certaines que d'autres.

Le point sur lequel Descartes veut attirer 'attention ici est qu'une vérité étant
claire ne signifie pas qu'elle est évidente a premiere vue. Il explique cela avec un
exemple tiré de la géométrie. Lorsque nous regardons un triangle rectangle, nous
détectons certaines vérités. Par exemple, on remarque immédiatement que le plus
grand des trois angles est un angle droit. C'est une réalité claire et distincte et
extrémement facile a repérer. En effet, quel que soit le triangle, la somme de ses trois
angles doit étre égale a deux droits. Par conséquent, lorsque I'un des angles est droit,
les deux angles restants seront obtenus en divisant un angle droit par une certaine

proportion, donc dans tous les cas le plus grand angle sera celui avec l'angle droit. Une



319

autre vérité que nous réaliserons lorsque nous examinerons le triangle rectangle est
que le c6té opposé a l'angle droit, connu sous le nom de théoréme de Pythagore, est
¢gal a la somme des carrés des deux autres cOtés droits. Ce dernier n'est pas aussi
facilement discernable que le premier et nécessite une explication plus indirecte.
Cependant, une fois ce fait prouvé, nous sommes également slrs des informations
exprimées ici sur le triangle rectangle. En d'autres termes, nous ne pouvons pas dire
que la vérité plus facilement discernable contient plus de certitude, ou que la vérité
moins discernable contient moins de certitude. Indépendamment de ce qui est le plus
reconnaissable, les deux informations sont tout aussi claires et toutes deux aussi

précises :

« Comme, par exemple, en tout triangle rectangle, encore qu’il ne paraisse pas
d’abord si facilement que le carré de la base est égal au carré des deux autres
cotés, comme il est évident que cette base est opposée au plus grand angle,
néanmoins, depuis que cela a été une fois reconnu, on est autant persuadé de la

vérité de I'un que de ’autre. »**!

Bien siir, nous avons aussi des idées tres claires sur le pari de Dieu, mais elles ne
sont pas du genre a se révéler au premier coup d'ceil, comme dans I'exemple du triangle
ci-dessus. La raison de la difficulté ici n'est pas l'idée de Dieu lui-méme, mais le fait
que nos esprits sont sous le joug de certains préjugés. Si nous n'avions jamais été
affligés par des données provenant constamment d'objets sensoriels, nous verrions
stirement qu'il n'y a rien que nous puissions connaitre et reconnaitre plus facilement
que Dieu, et nous compterions l'idée de Dieu parmi les idées claires qui se trahissent
au premier coup d'ceil. Aprés tout, quoi de plus clair et de plus distinct que de penser
que Dieu, ou, en d'autres termes, le seul étre supréme et parfait qui ait une existence

nécessaire et éternelle dans son idée 2342

Bien que j'aie eu tant de mal a imaginer la vérité de Dieu a cause des préjugés et
des mauvaises pensées qui se sont glissées dans mon esprit depuis I'enfance, une fois

que nous avons établi cette vérité maintenant, nous pouvons étre sirs qu'il n'y a rien

341 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §11¢&me
342 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §11¢&me



320

de plus certain dans le monde que cela. Au contraire, la vérité de toutes les autres
choses est si absolument dépendante et subordonnée a cette vérité primordiale, a savoir
l'existence de Dieu, que nous ne pouvons rien savoir d'autre parfaitement sans la

connaissance de l'existence de Dieu.

Aprées avoir exprimé ces vues, extrémement cohérentes avec l'ensemble de sa
propre pensée, Descartes tente, comme il le fait toujours, d'en faire une preuve inverse,
et se demande d'abord si ce qu'il dit est possible malgré les faiblesses de sa propre

nature, puis prend la route de la préemption contre les objections qui peuvent lui venir.

C'est un trait de notre nature de croire a la vérité de ce que nous comprenons si
clairement et si distinctement, comme cela a été dit et démontré maintes fois
auparavant. Cependant, il y a une autre caractéristique de notre nature, c'est que nous
ne pouvons pas garder notre esprit concentré sur le méme objet de pensée. Autrement
dit, nous comprenons quelque chose avec une preuve une fois et I'acceptons comme
vrai. Cependant, aprés un certain temps, nous oublions les raisons qui nous ont obligés
a accepter cette chose comme vraie, méme si nous nous souvenons que j'attribuais la
vérité a cette chose. Dans une telle situation, d'autres raisons apparaissent devant notre

esprit et elles peuvent facilement nous faire changer d'avis.

Dieu est le garant de telles situations. Si nous n'étions pas siirs de l'existence de

Dieu, toutes nos connaissances ne seraient que des convictions vagues et instables.

Descartes 'expliquera encore avec un exemple tiré de la géométrie. Si nous
reprenons l'exemple du triangle que nous venons d'évoquer, lorsque nous regardons la
structure de tout triangle, nous voyons que la somme de ses trois angles est égale a
deux angles droits. Pour celui qui dirige notre esprit vers les preuves de cette réalité, il
est impossible de ne pas y croire ou de croire le contraire. Personne ne peut regarder
le triangle et faire une déclaration qui le contredit. Cependant, la situation peut étre

différente pour quelqu'un qui ne connait pas ou ne croit pas en l'existence de Dieu.

Une personne qui accepte la vérité sur le triangle lorsqu'elle tourne son esprit
vers la preuve peut encore douter de la vérité de cette proposition, méme si elle se

souvient qu'elle a une fois clairement compris la question lorsqu'elle détourne son



321

esprit de la preuve. Car il ne pourra pas s'empécher de penser :

« Comme je me souviens que j'avais considéré que beaucoup de choses étaient
justes et définitivement auparavant, et que j'en suis venu plus tard a la conclusion
qu'elles étaient fausses pour d'autres raisons, alors la nature m'a doté d'une nature
faillible en me créant, de sorte que je peux facilement me tromper méme en ce

que je crois comprendre le plus clairement et le plus précisément. »*43 .

Cependant, une personne qui accepte l'existence de Dieu une fois, avec cette
acceptation, décide également que toutes les autres choses sont soumises a Dieu, que
Dieu ne peut pas étre trompeur, et donc il n'est pas possible que les choses qu'il

envisage clairement et distinctement soient faux.

La personne qui croit en Dieu et le voit comme la source et le garant de toute
vérité est maintenant stire d'avoir une fois compris clairement et distinctement, sans
avoir a rétablir a chaque fois les raisons pour lesquelles, quand, comment et pourquoi
il a jugé 'exactitude de toutes les connaissances qu'il avait ; il ne s'appuiera sur aucune

raison contraire qui rendrait & nouveau l'information suspecte.

Ainsi, seulement apres avoir été assurés de I'exactitude et de la certitude de la
connaissance que nous possédons, nous pouvons maintenant répandre cette
connaissance vraie et certaine en 1'étendant a toutes les autres choses dont nous nous
souvenons avoir prouvé une fois. Ils peuvent porter sur des preuves géométriques ou

sur tous les autres sujets.

L'une des objections qui peuvent surgir a ce stade est que notre nature est sujette
a l'erreur. En fait, bien que cette objection ait été fondamentalement justifiée, nous
avons prouvé que nos jugements, dont nous connaissions clairement les raisons, ne

pouvaient étre erronés.

Une autre objection possible serait que beaucoup d'autres choses que je pensais
auparavant vraies et certaines se sont avérées fausses par la suite. Bien qu'il y ait une

certaine précision dans cette objection, elle est erronée en ce sens que, mis a part le

343 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §14



322

fait de ne pas avoir d'informations claires et distinctes sur l'une des choses que
j'attribuais autrefois comme étant correctes, je n'avais pas un tel critére d'exactitude a
ce moment-la. C'est pourquoi je portais des jugements avec des opinions que je pensais

fortes a 1'époque, mais qui ne semblaient plus fortes.

Encore une autre objection possible peut étre soulevée concernant I'état d'étre
endormi, que nous avons fait avant. Alors c'est : peut-étre que je dors, ou les pensées
que j'ai en ce moment ne contiennent pas plus de vérité que les réves qui remplissent

mon imagination pendant que je dors.

Descartes ne verrait pas d'inconvénient a accepter cette objection également, car

il penserait ainsi :

« Mais quand bien méme je dormirais, tout ce qui se présente & mon esprit avec

évidence, est absolument véritable. »34*

En d'autres termes, c'est un tel critére pour qu'une idée soit claire et distincte, et
il y a une telle garantie divine derricre cela que méme le fait qu'une telle idée soit venue

pendant que je dormais ne perdra rien de son exactitude.

Ainsi, nous réalisons et acceptons tres clairement que toute connaissance dépend
principalement de la connaissance correcte de Dieu. Si bien que, s'il nous est
impossible de connaitre parfaitement autre chose sans connaitre Dieu, puisque nous
connaissons Dieu, nous ouvrons la possibilité d'avoir une connaissance compléte
d'innombrables choses. Cela s'applique non seulement aux choses concernant ou en
Dieu, mais aussi aux choses de nature matérielle qui peuvent étre prouvées
géométriquement, c'est-a-dire qui peuvent étre utilisées comme matériau pour une

preuve claire :

« Et ainsi je reconnais tres clairement que la certitude et la vérité de toute science
dépend de la seule connaissance du vrai Dieu: en sorte qu’avant que je le
connusse, je ne pouvais savoir parfaitement aucune autre chose. Et a présent que

je le connais, j’ai le moyen d’acquérir une science parfaite touchant une infinité

344 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §15



323

de choses, non seulement de celles qui sont en lui, mais aussi des choses qui
appartiennent a la nature corporelle, en tant qu’elle peut servir d’objet aux

démonstrations des géométres, lesquels n’ont point d’égard a son existence. »**+

3.9.6. Dieu garant de toute autre chose

Descartes, qui affirme 1'existence de Dieu de diverses manicres a partir de sa
propre existence, détermine la priorité de 1'idée de Dieu non seulement en termes de
hiérarchie des étres, mais aussi en termes de priorité logique, bien qu'il se soit d'abord
appuyé¢ sur sa propre existence en fonction de l'ordre de formation de ses pensées.
C'est-a-dire que la simple réalisation de son existence constitue une preuve si claire de
l'existence de Dieu qu'il n'y a rien que 1'esprit humain puisse savoir avec un plus haut

degré de certitude :

«[...] de cela seul que cette idée se trouve en moi, ou bien que je suis ou
J’existe, moi qui possede cette idée, je conclus évidemment 1’existence de
Dieu, et que la mienne dépend enticrement de lui en tous les moments de ma
vie, que je ne pense pas que I’esprit humain puisse rien connaitre avec plus

d’évidence et de certitude. »34°

Apres avoir compris l'existence de Dieu et qu'il est responsable de tout ce qui est
ou arrivera, nous devons passer de la connaissance que nous avons de la nature de Dieu
a la connaissance des choses qu'il a créées, et nous devons acquérir cette connaissance
avec le genre de connaissance parfaite qui est naturellement enracinée dans nos ames,
c'est-a-dire en basant les résultats sur les causes. De plus, selon Descartes, une fois que
nous savons que Dieu existe, afin d'obtenir la connaissance des autres créatures, nous
devons d'abord nous rappeler que notre propre esprit est fini et que la puissance de

Dieu est infinie :

« [...] nous nous souviendrons toutes les fois que nous voudrons examiner la

3% Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquiéme, §15
346 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §2



324

nature de quelque chose, que Dieu, qui en est ’auteur est infini, et que nous

sommes entiérement finis. »>*7

Sous le titre de « Quelque a choisi d'autre que moi-méme » ci-dessus, nous avons
discuté s'il y a un étre autre que nous-mémes, et s'il y en a, si c'est Dieu. Cependant,
nous avons laissé cela a plus tard pour voir s'il y avait d'autres étres autres que nous-

mémes et autres que Dieu.

Rappelons-nous d'ou nous venons dans tout le systéme de pensée de Descartes
que nous avons examingé jusqu'ici : nous avons ignor¢ toutes les données sensorielles,
toutes les données imaginaires et méme toutes les données de pensée, mis en doute
toutes les informations que nous avions et les avons acceptées comme tort, et nous

nous sommes retrouvés dans un univers d'incertitude ou il n'y avait aucune certitude :

« Par exemple, examinant ces jours passés si quelque chose existait dans le
monde, et connaissant que, de cela seul que j’examinais cette question, il suivait

trés évidemment que j’existais moi-méme [...] »*48

Mais ce que nous avons trouvé au milieu de cette incertitude, notre propre réalité,
nous a servi de guide, et nous sommes arrivés a Dieu a partir de notre propre existence.
Voila ou nous en sommes maintenant dans notre univers de réflexion. C'est-a-dire que
nous sommes siirs de notre propre existence, nous sommes sirs de 1'existence de Dieu,
mais nous n'avons pas encore d'autre certitude que cela. En d'autres termes, nous ne
pouvons faire aucune déclaration définitive sur la réalit¢ des étres physiques ou
mentaux en dehors de nous-mémes. Cependant, comme le montre la citation ci-dessus,
la plus grande certitude que nous ayons est notre connaissance claire de l'existence de

Dieu.

Maintenant Descartes va faire un pas de plus et chercher un moyen d'atteindre

autre chose que Dieu, a partir de cette certitude :

« Et déja il me semble que je découvre un chemin qui nous conduira de cette

347 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 24
348 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §11



325

contemplation du vrai Dieu (dans lequel tous les trésors de la science et de la

sagesse sont renfermés) a la connaissance des autres choses de I’univers. »*#°

Puisque les premiéres certitudes sont déterminées comme étant l'existence de
Dieu et de soi, s'il existe un moyen de sortir de cette solitude vers l'existence d'autres
choses, ce moyen sera obtenu a partir de ces deux certitudes. Cependant, ce qui a
conduit le je a cette solitude des le début était un doute, c'est-a-dire 'hypothese que le
nombre infini d'idées et d'imaginations qui apparaissaient dans mon esprit pouvait
n'étre qu'une erreur. Je me considérais comme seul, non pas parce que je n'avais aucune
idée dans mon esprit de 1'existence d'autres choses, mais parce que je ne pouvais pas
faire confiance a ces idées. C'est pourquoi, pour sortir de la solitude, il devient
nécessaire de déterminer d'abord comment cette insécurité¢ peut étre surmontée et
comment l'esprit peut étre sauvé de l'erreur. A cette fin, Descartes commence d'abord
par enquéter sur la source de I'erreur, comme indiqué dans le titre ci-dessus. Une fois
que les raisons pour lesquelles l'esprit tombe dans l'erreur ont été identifiées, la
possibilité d'étre str de l'erreur sera explorée, et si un tel moyen est trouvé, on verra si

ce moyen peut fournir une certitude quant a l'existence d'autres choses.

Tout d'abord, I'erreur est un défaut, une déficience, c'est-a-dire un manque de
perfection, ne pas étre parfait. Cela signifie que si j'étais dans une création
irréprochable et non dans ma création actuelle, je serais a un niveau de perfection plus
¢levé que je ne le suis actuellement. Si nous notons cet écart comme une donnée, nous
devons également nous rappeler que Dieu n'aurait pas pu créer une ceuvre mauvaise et
incomplete, tout comme l'exemple du maitre donné précédemment, car la déficience
de l',euvre qui en résulte signifie une déficience de 1'ingéniosité du maitre. Ici, la
contradiction qui semblait exister a premiére vue a disparu grace a la découverte que
ce qui semblait étre un défaut ne pouvait en fait étre un défaut en termes de constitution
d'une partie de cette perfection lorsqu'on le considére du point de vue de I'ensemble de

['univers :

« Mais je ne puis pour cela nier, que ce ne soit en quelque fagon une plus grande

perfection dans tout I’Univers, de ce que quelques-unes de ses parties ne sont

3% Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Quatriéme Méditation, §2



326

pas exemptes de défauts, que si elles étaient toutes ensembles. »*>°

A tel point que lorsque je m'imagine seul comme s'il n'y avait personne d'autre
au monde, je réalise ma nature imparfaite. Cependant, puisqu'il est hors de question
que Dieu ait créé imparfaitement, pour que ma nature imparfaite corresponde a une
perfection, il faut que je fasse partie d'une somme plus vaste formée d'autres choses
que moi et présentant une plénitude et une perfection dans son intégralité. Cela
nécessite la présence d'autres choses que moi qui constitueront ce total, et donc signifie

que je ne peux pas étre seul.

D'un autre coté, il y a encore un besoin de clarté quant aux choses autres que je

qui sont réelles et lesquelles ne le sont pas.

Si je me trompais, je n'aurais pas de difficulté en la matiére car je serais slr que
ce que je juge existe existe, et que ce que je juge inexistant n'existe pas. Le fait que j'ai

eu tort me rend peu sir des jugements que je porte sur les choses extérieures.

Cependant, comme cela vient d'étre souligné, si Dieu l'avait voulu, Il aurait pu
me libérer de l'erreur. Cependant, nous avons déterminé que l'erreur est liée a
l'utilisation de la volonté et que la volonté est liée a la liberté. Alors, est-il possible que
nous ne soyons pas exempts d'erreur parce que Dieu a voulu nous libérer, nous donner
la liberté de faire des erreurs en utilisant notre volonté ? Tout en questionnant cela,
Descartes se rend compte qu'il n'aurait pas été difficile a Dieu de pourvoir et de

préserver la liberté d'une part et de me créer exempt d'erreur d'autre part :

«[...]1l était aisé a Dieu de faire en sorte que je ne me trompasse jamais, quoique

je demeurasse libre, et d’une connaissance bornée [...] »*>!

Nous avons déja dit que la source de l'erreur est que l'esprit et la volonté ne sont
pas proportionnels 1'un a l'autre. Ainsi, Il pourrait me rendre libre et sans erreur avec
l'une ou l'autre de ces deux choses trés simplement: soit cela fournirait des

informations claires et distinctes a mon esprit sur toutes les questions que j'avais a

350 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §15
351 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §15



327

trancher, soit cela graverait dans ma mémoire le nécessité de ne juger de rien que je ne
puisse concevoir clairement et distinctement. Ainsi, soit cela renforcerait 1'esprit au
niveau de la volonté, soit cela restreindrait la volonté au niveau de la volonté, et dans

les deux cas, aucune réduction de ma liberté ne se serait produite.

S'l s'agit d'un entendement proportionné a la volonté, la premiere des deux
conditions d'infaillibilité¢ indiquées ci-dessus, c'est-a-dire la capacité d'avoir une
connaissance claire de toutes les matiéres pour lesquelles j'ai a décider, ne m'a pas été
donnée par Dieu. Cependant, Il a donné la seconde, c'est-a-dire la capacité de s'abstenir

de jugement sur des questions dont je ne pouvais pas clairement comprendre la vérité :

« Mais quand celui qui nous a créés serait tout-puissant, et quand méme il
prendrait plaisir & nous tromper, nous ne laissons pas d’éprouver en nous une
liberté qui est telle que, toutes les fois qu’il nous plait, nous pouvons nous
abstenir de recevoir en notre croyance les choses que nous ne connaissons pas

bien, et ainsi nous empécher d’étre jamais trompés. »>>2

Alors maintenant, je réalise que mon hypothese selon laquelle Dieu ne m'a pas
accord¢ la capacité d'étre libre de l'erreur et libre de I'erreur en méme temps est fausse.
Dieu m'a réellement honoré de cette gloire. Cependant, comme je ne peux pas garder
mon esprit fixé sur une certaine pensée pendant longtemps - parce que la faiblesse de
mon esprit comprend le fait de ne pas pouvoir former des idées claires sur chaque sujet,
mais de ne pas pouvoir se concentrer avec la méme force tout le temps - Je ne me
souviens pas vers quoi je dois diriger ma volonté et vers quoi je ne dois pas la diriger.
C'est pour cette raison que je provoque l'erreur en appliquant ma volonté a des choses

qui dépassent le pouvoir de connaissance de mon esprit :

« [...] je remarque cette faiblesse en ma nature, que je ne puis attacher

continuellement mon esprit & une méme pensée [...] »*3

Nous revenons alors a la question de la méthode. Il y a une méthode que je dois

suivre afin d'utiliser cette grande faculté d'inexactitude que Dieu m'a réellement

352 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 6
353 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §15



328

conférée - et nous avons dit que l'inexactitude m'élévera au niveau de Dieu -
pleinement et correctement. Si je peux acquérir une habitude en me rappelant d'une
maniére qui est nécessaire et utiliser ce principe chaque fois que nécessaire, je peux
¢liminer 1'inadéquation entre 1'esprit et la volonté, qui est la source de l'erreur, en
gardant la volonté dans les limites de la compréhension et en faisant moi-méme sans

erreur dans le cercle de la compréhension.

Ainsi, en reconnaissant la voie que Dieu a tracée devant moi pour étre exempt
d'erreur et en utilisant la bonne méthode, je pourrai réaliser ma caractéristique d'étre
une création parfaite de Dieu. Dans ce cas, la différence entre moi et Dieu ne sera pas
en termes de volonté, mais en termes de notre conscience, qui est limitée en moi et
infinie en Dieu. Cependant, dans les données claires et distinctes fournies par ma

compréhension, il n'y aura aucune différence :

« [...] c’est en cela que consiste la plus grande et principale perfection de

I’homme [...] »*>*

Dans ce cas, j'aurais tort de me plaindre que Dieu ne m'ait pas créé comme la
plus parfaite des créatures, comme la plus parfaite des créatures, parce qu'il m'a

vraiment créé ainsi en me gardant ouverte la porte de l'infaillibilité :

« Et je n’ai aucun droit de me plaindre, si Dieu, m’ayant mis au monde, n’a pas

voulu me mettre au rang des choses les plus nobles et les plus parfaites [...] »*>

Afin de faire une dernicre preuve de la pensée que nous avons apportée jusqu'ici,
il est utile de s'interroger sur ce qui suit : la seule source d'erreur est-elle de ne pas
pouvoir proportionner correctement l'esprit et la volonté, ou y a-t-il une autre source

d'erreur ?

Descartes est clair 1a-dessus, on ne peut pas dire qu'il y ait une autre source
d'erreur. En effet, quand je maintiens ma volonté dans les limites de 1'esprit, il ne

méconnait jamais les choses claires et distinctes que lui présente le discernement :

354 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §15
355 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §15



329

«[...] toutes les fois que je retiens tellement ma volonté dans les bornes de ma

connaissance [...], il ne se peut faire que je me trompe [...] »*>¢

Cela signifie que toutes les représentations représentent clairement une existence
réelle et matérielle. En tant que tels, il est évident qu'ils ne peuvent tirer leur existence
de la non-existence. C'est-a-dire que I'existence de telles choses vient nécessairement
de Dieu. L'Etre Supréme ne peut jamais étre la source d'un mal. Par conséquent, des

visions claires et distinctes sont réelles.

3.9.7. Raisons pour douter et pour supprimer le doute

Cependant, Descartes ne posera pas les choses de cette maniére et s'effacera. La
recherche de la vérité doit en quelque sorte concilier la vérité corporelle avec le doute
qu'elle s'est appliqué a tout depuis le tout début, car sinon elle négligera un principe
qu'elle s'est fixé elle-méme apreés une certaine étape. En effet, nous avons dit
précédemment que la Faculté de sentir sous le titre de Faculté de sentir sera soumise
a un examen en trois étapes. La premiere étape était le souvenir de ce que nous avions
acquis par les sens et accepté comme vrai, et les exigences de cette étape ont été
remplies étape par étape. Dans un deuxiéme temps, Descartes a promis d'aborder les

raisons d'en douter. Enfin, il considérerait lequel de ces ¢léments pourrait étre fiable.

Descartes, qui voit son propre corps comme le premier et le plus proche exemple
de cette certitude apres avoir confirmé 1'existence du monde matériel non pensé,
ressent le besoin de faire une confirmation a ce stade. Apres tout, il n'a pas seulement
réalisé son propre corps, il a vécu face a face avec le fait que c'est un corps qui lui
appartient depuis longtemps, méme depuis le premier instant ou il a ouvert les yeux
sur la vie. Maintenant, a la suite de diverses évaluations, ce fait a été rétabli. Mais que

s'était-il passé€ pour qu'a un certain stade de sa pensée il ait ressenti le besoin de douter

356 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §15



330

de ce corps, et comment ce besoin avait-il disparu ensuite ?

Descartes 1'expliquera pour trois raisons. La premiére de ces raisons est la
tromperie des sens. Lorsqu'il a examiné attentivement les sensations du monde

extérieur, il se souvient qu'il a détecté de nombreuses erreurs :

« Car j’ai observé plusieurs fois que des tours, qui de loin m’avaient semblé
rondes, me paraissaient de prés étre carrées, et que des colosses, ¢levés sur les
plus hauts sommets de ces tours, me paraissaient de petites statues a les regarder

d’enbas [...] »¥7

De plus, de telles erreurs ne sont pas seulement valables pour les sens externes,
une situation similaire est également valable pour les sens internes, méme le sens de
la douleur, qui devrait étre considéré comme le plus sinceére des sens, peut induire les
gens en erreur. Descartes cite en exemple la situation qualifiée de « douleurs
fantomes » dans la littérature médicale. Dans certains cas médicaux qui ont perdu un
membre de leur corps, les patients peuvent ressentir une douleur dans le membre
absent. Par exemple, un ancien combattant qui a perdu ses jambes a la guerre peut
souffrir de douleurs aux jambes, alors qu'il n'a pas de jambe a blesser. Ainsi, Descartes
déclare que toute sa confiance dans les sens a été ébranlée, car méme la sensation de

douleur la plus sévére et la plus indubitable peut étre trompeuse :

« Mais par apres plusieurs expériences ont peu a peu ruiné toute la créance que

j’avais ajoutée aux sens. »>>8

Pour Descartes, la premiére raison de douter des sens est 'illusion des sens, et la
deuxiéme raison est le manque de certitude de ne pas étre dans un réve alors qu'il se

croit éveillé ;

« [...] je n’ai jamais rien cru sentir étant éveillé, que je ne puisse quelquefois

croire aussi sentir quand je dors. »*%°

357 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §13
358 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §13
359 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §14



331

Toute la question dans 1'établissement de la réalit¢ du monde extérieur était de
savoir si les données provenant des sens étaient le produit de notre propre pensée.
Cependant, le sujet du réve apportait une perspective différente a cette question, car il
était certain que les choses que nous pensions ressentir dans le réve étaient le produit
de notre esprit et n'avaient d'autre source que nos pensées. Nous pourrions bien étendre
le méme raisonnement aux moments ol nous pensions étre éveillés, car puisque nous
pensions étre éveillés lorsque nous dormions et ne savions pas que ce que nous voyions
¢étaient des réves, il n'y avait aucune raison apparente de faire confiance a ce sentiment
lorsque nous pensait que nous étions éveillés. Eh bien, toute notre vie, et le monde
extérieur que nous percevons au cours de cette vie, pourraient étre le réve d'un grand

sommeil :

« [...] je ne voyais pas pourquoi je devais plutdt avoir cette créance touchant

celles (les choses) qu’il me semble que je sens étant éveillé. »>%°

Une troisiéme raison de douter et de se méfier des perceptions était qu'il ne
pouvait y avoir aucune garantie que notre nature n'était pas arrangée de manicre a ce
que nous nous trompions constamment. Alors peut-étre que nos esprits ont été
construits si naturellement que nous aurions toujours tort. Il n'y avait aucune donnée

pour savoir que ce n'était pas le cas.

En résumé, les raisons qui ont amené Descartes a douter des données issues de

sa faculté de sentir dés le début pourraient étre regroupées sous trois rubriques :

e Les sens sont trompeurs
e Peut-€tre que nous révons

e Peut-étre que nous trompons toujours a cause de notre nature.

Apres avoir énuméré ces raisons une par une, Descartes revient a nouveau sur la
preuve qu'il a utilisée pour confirmer la réalit¢ du monde extérieur et attaque son
propre argument avec un deus ex machina, tout comme il I'a fait dans I'exemple du

démon maléfique auparavant. L'outil logique qu'il utilise cette fois n'est pas un démon

360 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §14



332

maléfique, mais une « faculté non découverte » :

« Et quoique les idées que je regois par les sens ne dépendent pas de ma volonté,
je ne pensais pas que 1’on dit pour cela conclure qu’elles procédaient de choses
différentes de moi, puisque peut-étre il se peut rencontrer en moi quelque faculté
(bien qu’elle m’ait été jusques ici inconnue), qui en soit la cause, et qui les

produise. »*¢!

On s'en souvient, I'existence du monde extérieur s'expliquait par notre incapacité
a dominer volontairement nos sens. Tout comme nous ne pouvions pas former 1'idée
d'une sensation inexistante dans notre esprit, nous ne pouvions pas garantir qu'une
sensation ne se produirait pas. Notre faculté de sentir était donc indépendante de notre
esprit. Cependant, avec le tour de magie ci-dessus, Descartes pose la condition que
cette indépendance ne prouve pas l'existence du monde extérieur, car méme si notre
esprit ne domine pas nos sens d'une maniere dont nous sommes conscients, nous
pouvons toujours gouverner d'une faculté cachée qui n'est pas extérieure a notre pensée

mais dont nous ignorons |'existence.

Cependant, il y a un obstacle commun que toutes ces objections possibles ne
peuvent toujours pas surmonter : Dieu. Dans la pensée de Descartes, il est impossible
de développer des arguments qui contredisent la proposition selon laquelle Dieu - s'il
existe - ne peut étre trompeur. En fait, toutes ces objections sont liées au fait que la

raison de notre existence n'est pas connue :

« Mais maintenant que je commence a me mieux connaitre moi-méme et a
découvrir plus clairement I’auteur de mon origine, je ne pense pas a la vérité que
je doive témérairement admettre toutes les choses que les sens semblent nous
enseigner, mais je ne pense pas aussi que je les doive toutes généralement

révoquer en doute. »*6

Descartes semble maintenant avoir trouvé un juste milieu entre tout accepter

comme vrai et ne rien accepter comme vrai. C'est-a-dire qu'il peut y avoir « certaines »

361 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §15
362 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §16



333

choses qui sont a la fois suspectes en termes de provenance des sens et toujours
acceptées comme vraies. Mais a ce stade, il est nécessaire de passer a la troisiéme étape
de lI'examen de la faculté de sentir, c'est-a-dire d'établir le critére de laquelle des

données sensorielles peut étre fiable et de laquelle on ne peut pas se fier.

Pour rappeler brievement, Descartes a envisagé I'¢tude de la faculté de sentir
comme une entreprise en trois étapes. Le premier était de déterminer quelles étaient
les données sensorielles, le second était pourquoi nous devrions les suspecter, et le

troisieme était de savoir lesquelles d'entre elles pouvaient étre fiables.

3.9.8. Rejet de la cause finale

D'un autre coté, quand la nature de Dieu est examinée, il devient clair qu'il ne
peut y avoir de défauts dans ce qu'll m'a donné. Quelle que soit la faculté qui me vient
de Dieu, elle doit étre parfaite en son genre, car I'ceuvre refléte son propriétaire. Tout
comme un batiment fait par un maitre reflétera la perfection du maitre, le défaut dans

le batiment est également attribué au maitre.

« [...] plus I’artisan est expert, plus les ouvrages qui sortent de ses mains sont

parfaits et accomplis [...] »*%3

Dans ce cas, nous ne pouvons pas imaginer que le créateur supréme de tout ait
laissé des pieces manquantes ou défectueuses en me créant. Cela ne peut pas étre un
travail difficile pour Dieu de m'avoir doté d'une nature infaillible quand Il m'a créé.
Nous devons également considérer que Dieu voudra toujours le meilleur. Quand on
met tout cela ensemble, la conclusion suivante émerge : il vaut mieux pour moi avoir
une nature faillible de temps en temps, que d'en avoir une qui ne faillit jamais, donc la
volonté de Dieu s'est manifestée dans ce sens :

«[...] m’est-il donc plus avantageux de faillir, que de ne point faillir ? »3%4

363 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatri¢me, §6
364 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatri¢me, §6



334

Sur la base de cette détermination, Descartes se propose d'enquéter sur les
raisons pour lesquelles Dieu aurait pu créer I'homme comme faillible. Ce faisant, il
examinera bien sir un par un quelle est I'erreur et ce qui I'a causée. Cependant, a I'étape
précédente de cet examen, il déclare que puisque la question de la sagesse dans la
création de Dieu sera finalement une enquéte sur les intentions de Dieu, il faudra

¢galement prendre en compte si nous pouvons nous le permettre.

Aprées tout, nous sommes témoins de beaucoup de choses dans le monde de
l'expérience dont nous ne comprenons pas pourquoi Dieu a créé. Je sais que j'ai une
nature faible et limitée par la connaissance de moi-méme que j'ai de moi-méme, mais
je sais aussi que Dieu est immense, infini et totalement incompréhensible. C'est donc
une tache au-dela de 1'esprit humain limité de comprendre pleinement ce que Dieu fait
et pourquoi. En d'autres termes, il y a un nombre infini de choses au pouvoir de Dieu

qui ne tombent pas dans 1'horizon de mon esprit.

Sous le titre « Idée d'infini », nous avons affirmé que 1'idée d'infini ne rentrerait
pas dans notre imaginaire, et que méme essayer de la comprendre serait une erreur. De
la méme maniére, nous pouvons rechercher ce que Dieu a fait, non pas pourquoi, mais
ce qu'il a fait. Autrement dit, nous ne pouvons pas nous attarder en vain a enquéter sur
les intentions de Dieu lors de la création du monde, car nous ne devrions pas nous
valoriser suffisamment pour penser que Dieu partagera avec nous son objectif dans la
création. Cependant, nous devrions voir Dieu comme le créateur de toutes choses et
essayer de découvrir comment les choses que nous remarquons a travers nos sens,

grace a la faculté de raisonnement qu'll a placée en nous :

« [...] nous tacherons seulement de trouver par la faculté de raisonner qu’il a
mise en nous, comment celles [les choses] que nous apercevons par 1’entremise
de nos sens ont pu étre produites ; et nous serons assures, par ceux [ses conseils]
de ses attributs dont il a voulu que nous ayons quelque connaissance, que ce que
nous aurons une fois apergu clairement et distinctement appartenir a la nature

des choses, a la perfection d’étre vrai. »*%°

365 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 28



335

Pour tout ce qui a été dit, il faut dire que la coutume des philosophes de tirer les
causes des fins ou des fins ne correspond a rien dans la nature, puisque 'affirmation

de pénétrer les desseins de Dieu n'est rien d'autre que de I'arrogance.

Dans la pensée de Descartes, il n'y a pas de place pour une cause finale, et il

trouve une expression dans ses propres mots comme suit :

« [...] cette seule raison est suffisante pour me persuader que tout ce genre de
causes qu’on a coutume de tirer de la fin, n’est d’aucun usage dans les choses
Physiques [...] »*%

«[...] nous rejetterons entierement de notre philosophie la recherche des causes

finales [...] »*¢’

3.9.9. Faillibilité des perceptions sensibles

Pour étre rappelé un peu en arriere, Descartes n'en est pas venu a ce point a la
recherche d'une nouvelle preuve de la distinction ame-matiére, le but de Descartes était
de déterminer le type de relation entre 1'ame et le corps, et d'essayer de comprendre

comment cette relation aurait pu aboutir a une erreur.

Comment une structure dont le trait distinctif est la divisibilité se rapporte-t-elle

a une structure dont le trait distinctif est 'indivisibilité ?

Descartes se rend compte ici que le corps tout entier n'est pas le destinataire de
I'ame. Dans sa relation avec le corps, 1'ame s'occupe non seulement du corps entier,
mais seulement du cerveau, et méme seulement d'une petite partie du cerveau, c'est-a-

dire la partie ou se déroulent les facultés du sens commun :

« Je remarque aussi que 1’esprit ne regoit pas immédiatement I’impression de

toutes les parties du corps, mais seulement du cerveau, ou peut-étre méme d’une

366 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatriéme, §sept
367 Descartes, René, Principes de la philosophie, 1, 28



336

de ses plus petites parties, a savoir de celle ou s’exerce cette faculté qu’ils

appellent le sens commun [...] »¢8

Le reste du corps est tissé par un réseau de nerfs qui ressemblent a des cordes
tendues, et les extrémités de ces fils sont reliées a ce centre du cerveau. De cette fagon,
tout stimulus venant aux cordes est transmis au cerveau et transmis a I'dme a travers le
cerveau. Il y a un mouvement provoqué par chaque stimulus qui arrive aux
terminaisons nerveuses, et chacun de ces mouvements ne délivre qu'une seule
sensation au cerveau. Ainsi, nous pouvons transmettre du froid, du chaud, du dur, du
mou et bien d'autres choses a notre cerveau sous forme de sensations différentes par
nos nerfs.

Bien s, il est possible de dire que cette description est assez erronée par rapport
aux connaissances en neurologie et en anatomie disponibles aujourd'hui. En réalité, les
nerfs ne sont pas comme des cordes tendues, ni leurs principes de fonctionnement
réductibles a une mécanique push-pull. Cependant, & une époque ou le systéme
nerveux n'est pas connu et ou les signaux ¢€lectriques n'ont pas encore été définis, on
peut considérer comme une autre réalisation des Méditations qu'il décrit la relation
corps-cerveau avec une analogie qui peut étre considérée comme assez précise dans le

cadre des possibilités de ce jour.

Immédiatement aprés avoir décrit cette biomécanique, Descartes revient a la
géométrie, qui est son domaine principal, et explique comment le systéme nerveux
peut étre trompé en présentant un autre exemple caractéristique de la pensée

conventionnelle :

Soit les points A B C D marqués sur une corde tendue. Lorsque nous tenons cette
corde au point D et appliquons une force de traction, nous mettrons également le point
A en mouvement. Lorsque nous effectuons la méme opération en maintenant I'un des
autres points intermédiaires sans toucher le point D, le point A agira comme s'il était
tiré du point D. En d'autres termes, que 1'on applique la force de traction en la tenant
depuis le point D ou si on 'applique en la tenant depuis le point C, il n'y aura pas de

différence au niveau du point A, il sera tiré avec la méme force tous les temps.

368 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §34



337

Les nerfs sont comme ¢a. Par exemple, lorsqu'un nerf se terminant dans le pied
est activé par un facteur externe, le mouvement en question parcourra le chemin entre
le pied et le cerveau jusqu'a ce qu'il atteigne le cerveau, c'est-a-dire qu'il atteindra le
cerveau en passant par la jambe, hanche, dos et cou. Comme dans l'exemple de la
corde, si nous pouvons appliquer le méme stimulus non pas au nerf se terminant par le
pied, mais a un autre point sur le trajet du méme nerf, le mouvement qui atteindra le
cerveau sera également le méme que le mouvement du pied. Car il a déja été dit que

chaque coup correspond a une seule action.

Donc, si nous pouvons appliquer le mouvement qui doit aller du pied au cerveau,
a un autre point intermédiaire, le cerveau percevra les données qu'il regoit comme si
elles venaient du pied, et non comme si elles venaient du genou ou retour, par exemple.
Car, comme on le voit dans 1'exemple de la corde A B C D, la force gravitationnelle
partant de D et atteignant A ne changera pas si elle est appliquée a un autre point du

parcours.

Encore une fois, comme il a été dit précédemment, I'ame ne s'occupe pas du
corps tout entier, mais seulement d'un centre dans le cerveau. En d'autres termes, il
recoit et définit les données transmises par les nerfs au centre du sens commun dans le
cerveau. Pour expliquer a partir de l'exemple de la corde, I'dme traite les données
venant au point A. Puisque l'autre extrémité du point A est le point D, I'dme évaluera
naturellement une donnée venant a8 A comme si elle venait de D. Cependant, la chaine
L'exemple a montré qu'il est possible de créer un faux effet sur le point A, comme s'il
venait de D. Puisque 1I'dme ne peut pas connaitre tout le corps, elle ne pourra pas
comprendre s'il y a mouvement en D, elle ne fera que étre en mesure de juger avec les

données venant a A.

Lorsque nous étendons cet exemple donné sur le pied a toutes les autres
perceptions que nous avons obtenues par nos sens, il est évident que des erreurs

peuvent se produire dans les données sensorielles.



338

3.9.10. Données fiables

Le critére que Descartes utilisait pour évaluer les données de pensée, a 1'étape
précédant I'examen des données sensorielles, était la qualité d'étre clair et distinct. Le
méme critére va maintenant étre appliqué par le philosophe, cette fois aux données
sensorielles. Il a déja été prouvé que les choses clairement et distinctement congues
ont été créées par Dieu conformément a notre vision. Le fait que nous concevions
clairement et distinctement une chose sans une autre suffisait a nous assurer qu'elle
¢tait séparée et différente des autres choses, c'est-a-dire a l'appeler un hypokeimenon

en sol.

D'autre part, reconnaitre l'existence des choses corporelles ne signifie pas
qu'elles sont telles que nous les percevons ; car ce que nous appelons cette perception
sensorielle est a bien des égards trés sombre et trés confus. Cependant, du moins faut-
il admettre qu'il existe réellement entre les corps ce que j'ai clairement congu, c'est-a-

dire tout ce qui reléve de la sphere de la géométrie spéculative en général.

Le premier titre de la distinction fondamentale de Descartes sur les corps est du
type mentionné ci-dessus, c'est-a-dire ceux dont nous avons une vision claire et

distincte et dont nous pouvons étre siirs qu'ils existent réellement.

D'autre part, il y a une double distinction. Certains d'entre eux sont des objets
qui n'existent qu'en particulier, méme si nous avons une vision claire. Le fait que le
soleil soit de telle taille et de telle forme peut servir d'exemple a cette situation. Un
autre groupe qui peut étre inclus dans ce deuxieme titre est celui des choses qui ne sont

pas assez claires, par exemple la lumiére, le son, la douleur, etc.

Nous avons dit qu'il faut juger que les choses du premier titre, c'est-a-dire les
choses qui ont une vision claire, existent vraiment. L'existence de choses particulic¢res
ou pas assez claires est douteuse et ne peut étre évaluée avec certitude. Cependant, il
y a toujours la possibilité d'avoir une certaine connaissance de ces choses, parce que
Dieu, qui a donné la possibilit¢ de l'erreur, a certainement donné l'occasion de la
correction, car elle ne peut pas étre simplement trompeuse. Descartes traite ici le

rincipe de 'immaturité de Dieu un peu différemment des usages antérieurs. A tel point
p p p g p



339

que méme des données imprécises doivent contenir une certaine possibilité de vérité,
grace au principe que Dieu ne trompe pas, car Dieu, qui ne trompe nullement, il est
impossible qu'll ne nous ait pas donné la capacité¢ de corriger ces erreurs s'ils

provoquent des condamnations erronées.>®

Ainsi, Descartes admet qu'il y a une certaine part de vérité dans tout le monde
des corps, qu'il divise en différents groupes. S'il y a de la vérité¢ dans quelque chose,
bien sir, c'est permanent avec une substance intelligente qui recevra cette vérité, c'est-
a-dire qui apprendra de cette vérité. En d'autres termes, le monde des corps ou physis
matérielle enseigne quelque chose a l'dme. Comment nous percevrons cet
enseignement, ou la vérité dans la nature, et quelles données nous accepterons comme

fiables est une autre question qui doit étre soigneusement examinée.

Sinous devions développer la distinction de Descartes sur les objets ou la nature,
nous pouvons dire que l'utilisation générale du mot « nature » est pour les entités qu'il
a déterminées comme sujet de la géométrie spéculative. La nature en termes généraux
comprend les choses créées par Dieu (physis), leur disposition (faxis), I'harmonie et la
hiérarchie (cosmos) entre elles. A cet égard, il désigne un ensemble canonique et il est
possible de tirer des conclusions de cette régularité. Par conséquent, des visions claires
de cette nature peuvent étre obtenues. En tant que tel, nous pouvons réellement détecter
leur existence.

L'exemple le plus fort de choses particuliéres que 1'on puisse donner est notre
propre nature, qui est la plus évidente et la chose que nous apprenons le plus en

ressentant. Notre propre nature est la somme totale de ce que Dieu nous a donné.

Comme il a été prouvé auparavant, la chose certaine que nous apprenons de cette
nature sont les faits tels que que nous avons un corps, que ce corps est pouss¢ par la
douleur et le plaisir, qu'il est dérangé par la douleur, qu'il a besoin de manger et de
boire face aux sensations de faim et de soif. Nous les ressentons si intimement que

nous ne pouvons douter qu'il y ait en eux un certain degré de vérité.>’

Descartes explique ce qu'il veut dire par sentir a l'intérieur, de pres, avec

369 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §21
370 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §23



340

l'exemple d'un navire et d'un capitaine. Notre habitation dans notre corps n'est pas le
genre de capitaine dans un navire. Lorsque le navire est endommagé, le capitaine
observe les dommages de ses propres yeux ou les détecte en fonction des résultats. De
méme, si nous n'étions qu'une chose pensante, notre corps la saisirait avec notre
conscience lorsqu'elle serait blessée, et lorsque le besoin de nourriture et de boisson
surviendrait dans le corps, la connaissance de cela se produirait dans l'esprit.
Cependant, ce n'est pas le cas. En regardant la fagon dont nous acquérons de telles
sensations, nous nous rendons compte que ce que nous appelons soi et notre corps sont

adjacents, entremélés, presque mélangés pour former un tout unique.

Dans ce cas, les émotions telles que la faim, la soif, la douleur, etc. ne peuvent
appartenir qu'a l'imagination, ni n'appartenir qu'au corps sans se présenter a la
substance intelligente. En fait, ce que nous appelons nos sentiments consiste en
quelques pensées fermées qui résultent de 1'union ou d'une sorte de fusion de 1'ame et

du corps.?”!

Ainsi, Descartes, dans ses Méditations, qu'il a commencé par négliger
enticrement le corps, a d'abord confirmé l'existence de la matiére pensante et,
s'appuyant sur la finitude de celle-ci, a conclu en affirmant 'existence de Dieu, pour
en venir progressivement a accepter 1’existence du monde matériel. Enfin, aprés avoir
prouvé que l'esprit et la matiére sont deux substances distinctes, il procede a voir 1'état
entrelacé de ces deux comme une troisiéme substance, bien qu'ils soient des substances
distinctes. En fait, il ne parle pas d'une substance tierce, mais d'une « unité composée

» fondée sur I'unité de 1'ame et du corps®’? :

«[...] je prends ici la nature en une signification plus resserrée, que lorsque je
I’appelle un assemblage ou une complexion de toutes les choses que Dieu m’a
données ; vu que cet assemblage ou complexion comprend beaucoup de choses
qui n’appartiennent qu’a I’esprit seul [...] que je connais par la lumiére naturelle,
sans 1’aide du corps, et qu’il en comprend aussi plusieurs autres qui
n’appartiennent qu’au corps seul, et ne sont point ici non plus contenues sous le

nom de nature [...], mais seulement des choses que Dieu m’a données, comme

371 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §24
372 Cette unité composée est comparable a la Sunolon Ousia d’ Aristote.



341

étant composé de I’esprit et du corps. »*7*

Une deuxieme vérité fiable que nous apprenons de la nature en dehors de notre
incarnation est que notre corps est entouré¢ de nombreuses autres structures matérielles
en plus de lui-méme. En d'autres termes, notre propre corps, qui a une réalité

matérielle, se trouve dans un environnement qui a aussi une réalité matérielle.

En examinant l'effet des informations provenant de nos sens sur notre corps, nous
atteignons une autre vérité : il y a certaines choses dans l'environnement matériel
entourant notre corps que nous suivons et certaines choses que nous évitons. Certaines
de nos perceptions sensorielles nous plaisent, tandis que d'autres sont inconfortables.
En d'autres termes, un trait de la totalité composé du corps et de I'ame est susceptible
de recevoir des commodités et des incommodités des autres structures matérielles qui

I'entourent.

Du fait que nous sommes exposés a certains effets de la structure matérielle
environnante, c'est-a-dire que nous ressentons diverses couleurs, odeurs, gofits, sons,
chaleur et dureté, il est nécessaire de tirer la conclusion que ces perceptions
sensorielles ont des contreparties dans les objets d'ou proviennent ces diverses
perceptions sensorielles, et ces réponses correspondent a ces sens. Ils peuvent ne pas
étre similaires a leurs perceptions. Ainsi, par exemple, une substance chaude peut ne

pas avoir quelque chose de similaire a l'idée de chaleur dans mon esprit.

Sur la base de cette derniere déclaration, nous comprenons également comment
des informations non fiables peuvent étre mélangées a des données fiables. Tout
comme il est certain qu'il y a des vérités dans certains de ce que la nature enseigne, il
y a aussi des erreurs dans certains d'entre eux. Ici, au lieu de désigner la nature comme
la cause de l'erreur, nous pouvons également avoir besoin de blamer notre coutume de
porter des jugements sur diverses choses, parfois involontairement, parfois sans trop y

penser :

« Mais il y a plusieurs autres choses qu’il me semble que la nature m’ait

enseignées, lesquelles toutefois je n’ai pas véritablement recues d’elle, mais qui

373 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §27



342

se sont introduites en mon esprit par une certaine coutume que j’ai de juger
inconsidérément les choses ; et ainsi il peut aisément arriver qu’elles contiennent

quelque fausseté. »*74

Selon Descartes, de telles informations incluent des illusions visuelles, comme
lorsque nous pensons qu'une tour ou une €toile éloignée est exactement telle qu'elle
apparait a nos yeux, a nos idées fausses selon lesquelles I'espace qui n'affecte pas les

sens est vide.

A ce stade, on voit que la question de la méthode, a laquelle Descartes a été
sensible des le début, reprend de I'importance. En dehors de ce que la nature nous a
appris, il y a aussi des choses qu'elle n'enseigne pas. Comme indiqué ci-dessus, la
totalité composée nous apprend a rester a 1'écart des choses qui causent de la douleur
et a nous tourner vers les choses qui procurent du plaisir, mais elle ne nous apprend
pas a nous protéger des idées fausses. Autrement dit, ce n'est pas un don divin de savoir

acquérir les bonnes connaissances en éliminant les erreurs a 1'aide de la méthode.

La connaissance que nous ne devons pas porter de jugements ou tirer des
conclusions sur des choses extérieures a nous, a moins que nous ne les examinions
soigneusement et minutieusement avec notre ame, n'est en aucun cas une connaissance
qui vient de la nature. La raison en est que connaitre la vérité dans de telles choses est

la tache de I'ame seule, pas de la combinaison corps-esprit :

« Or cette nature m’apprend bien a fuir les choses qui causent en moi le sentiment
de la douleur, et 4 me porter vers celles qui me communiquent quelque sentiment
de plaisir ; mais je ne vois point qu’outre cela elle m’apprenne que de ces
diverses perceptions des sens nous devions jamais rien conclure touchant les
choses qui sont en dehors de nous, sans que I’esprit les ait soigneusement et

mirement examinées. »° />

Descartes s'aide ici de quelques exemples : par exemple, bien que 1'étoile dans

le ciel n'éclaire pas nos yeux autant que la torche voisine, nous savons encore depuis

374 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §26
375 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §27



343

l'enfance que I'étoile est plus grosse que la torche. Cependant, cette connaissance de
l'enfance ne repose sur aucune base rationnelle, et nous n'avons pas de faculté naturelle
qui nous informe que I'étoile est plus grande. De méme, lorsque nous nous approchons
du feu, nous ressentons de la chaleur, mais il n'y a rien comme la douleur que nous
ressentons lorsque notre main est brillée dans le feu?’®. De méme, puisqu'il n'y a rien
d'attirant pour nos sens dans les espaces vides, nous pouvons supposer qu'il n'y a pas
d'existence corporelle dans de tels endroits. Comme on peut le voir a partir de tous ces
exemples, nous nous trompons en fait par nos sens. La réalité n'est souvent pas ce qui
nous est présenté par nos perceptions. En d'autres termes, nous corrompons et

confondons I'ordre de la nature avec nos perceptions.

Descartes, qui se demande pourquoi les expériences sensorielles sont placées en
nous, fournit 'explication suivante : La raison pour laquelle nous avons des émotions
est que ces émotions envoient a notre intellect la connaissance de ce qui est bénéfique
et de ce qui nuit a « I'unité composée ». De plus, ce que nous appelons I'esprit est aussi

une composante de ce composé :

«[...] ces sentiments ou perceptions des sens n’ayant été mises en moi que pour
signifier a mon esprit quelles choses sont convenables ou nuisibles au composé

dont il est partie [...] »*77

Puisque nos perceptions sensorielles nous sont suffisamment claires et distinctes,
nous pensons connaitre directement a travers elles la nature et la nature des choses
extérieures a nous, et nous utilisons ces données sensorielles comme s'il s'agissait de
régles tres précises. Cependant, la réalité n'est pas comme ¢a. Comme on peut le voir
dans les exemples ci-dessus, les sens nous transmettent en fait des informations trés
sombres et confuses tout au plus. Pour cette raison, il peut y avoir des erreurs dans nos
jugements basés sur ces données. Qu'il s'agisse de ce que la nature nous dit de «
poursuivre » ou de « fuir » ou de nos sentiments intérieurs, nous pouvons souvent faire

des erreurs.

Pour Descartes, la principale question a résoudre ici est de savoir comment

376 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §28
377 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixiéme, §29



344

concilier l'arbitraire d'étre trompé directement par notre propre nature avec la bonté

supréme de Dieu.

Si la raison pour laquelle nous avons des perceptions sensorielles est de
déterminer ce qui est bénéfique et ce qui est nocif, comme il a été dit ci-dessus, alors
comment pouvons-nous étre trompés par le gotit d'une viande contenant du poison et
la manger ? Descartes est d'avis qu'il peut offrir une solution a ce probléme de son
propre point de vue. Autrement dit, dans le cas de manger de la viande contenant du
poison, il serait inappropri¢ de blamer la nature, car dans ce cas, tout ce que la nature
fait est de nous faire désirer une viande au golt agréable. Puisque notre nature ne
connait pas le poison, elle ne nous a pas fait désirer le poison. La conclusion que 1'on
peut en tirer n'est pas que notre nature nous fait désirer les mauvaises choses, mais que
nous n'avons pas une connaissance compléte de tout dans l'univers. En fait, selon
Descartes, il n'y a pas lieu de s'étonner la-dedans, car les étres humains ayant une

nature finie ne seront qu'a un niveau limité de compétence.

Cependant, il est possible de tomber sur d'autres exemples dont on ne peut pas
se débarrasser aussi facilement. Il existe des situations possibles dans lesquelles nous
sommes directement conduits a l'erreur par notre nature. Par exemple, dans certains
états pathologiques, il est trés courant que les patients rejettent les choses qui leur
seront bénéfiques et désirent des choses nuisibles. Contre de tels cas, le raisonnement
suivant peut étre fait pour nous empécher de blamer la nature : de telles erreurs ne
proviennent pas d'une nature qui fonctionne bien, mais d'une nature corrompue.
Autrement dit, la cause de l'erreur n'est pas notre nature elle-méme, mais sa corruption.
Cependant, lorsqu'on considere 1'idée de la grace divine au centre, on voit que cette
objection ne suffit pas a sauver la situation, car le malade est autant serviteur de Dieu
que I'homme sain, et autant il est indigne de Dieu pour tromper 'homme sain, il en est

de méme pour I'homme malade.

En d'autres termes, alors que nous pouvons toujours trouver des raisons pour
expliquer l'erreur, notre travail devient difficile lorsque nous essayons de relier ces
raisons a la grace divine. Nous ne pouvons pas considérer l'exemple d'un patient qui
veut quelque chose qui va lui faire du mal comme l'exemple d'une montre cassée. Bien

stir, il est possible de parler d'un défaut de fabrication de I'horloge qui indique I'heure



345

erronée, mais dans le cas du patient qui considére que ce qui lui est nocif est bénéfique,
on ne parle pas seulement d'une machine en panne, mais aussi d'une &me unie au corps,
c'est-a-dire ce que nous appelons l'intégrité composée. Pour expliquer une erreur ou
'ame et le corps sont mélés, il faut montrer comment elle n'est pas contraire a la grace
divine. Ensuite, Descartes cherchera une réponse a la question suivante dans la Sixieme
Meéditation : Si Dieu ne trompe pas, comment ne peut-il pas empécher I'homme d'étre

induit en erreur ?

La recherche d'une réponse a cette question ramenera Descartes a son
questionnement initial. Re-détection de la séparation de lI'dme et du corps et une
nouvelle preuve de cela, re-détection de la faillibilité des perceptions sensorielles, re-
détermination de l'existence du monde extérieur malgré la faillibilité¢ des perceptions
sensorielles, la voie d'une protection maximale contre délire, et enfin, comment sortir
du « doute ridicule et exageéré », En d'autres termes, certaines questions fondamentales
des Méditations, comme comment distinguer le réve de la réalité, se poseront toujours

a la recherche d'une réponse a la question de la possibilité d'erreur.



346

CONCLUSION

Dans notre these intitulée « Descartes comme héritier d’Aristote dans le contexte
des preuves de Dieu », nous avons examiné la place, l'importance, les origines, les
domaines d'usage et les effets transformateurs du concept de preuve dans la pensée
humaine, a partir des périodes précédant l'histoire de la philosophie. Nous nous
sommes surtout concentrés sur l'application du concept par deux philosophes

éminents, a savoir Aristote et Descartes.

Nous avons sélectionné ces deux penseurs pour une raison : ils ont tous deux
changé¢ 1'orientation et le discours de la philosophie au cours de leur époque, se sont
¢loignés des theémes mystiques et ont fourni un cadre philosophique destiné a fournir

les bases de la recherche scientifique.

Ce faisant, les deux philosophes ont mis en lumiere le concept de preuve, non
seulement en ['utilisant comme méthode dans leurs propres travaux, mais également
en fournissant des travaux sur les caractéristiques d'une méthode philosophique

pouvant servir de fondement aux avancées scientifiques.

En d'autres termes, ils ont tous deux problématisé la question de la méthode elle-

méme en plus de fonder leur philosophie sur une approche particulicre.

Aristote est un philosophe qui a vécu dans les premiers siecles du
développement de la philosophie. Cependant, on ne peut pas affirmer que les
humains ne se sont pas engagés dans une activité ou une production intellectuelle
avant I'émergence de la philosophie. Dans une telle circonstance, il est essentiel de

répondre a la question de savoir en quoi ce processus cognitif différe des autres.

Apres avoir dégagé les grandes lignes de la problématique et abordé¢ le champ
sémantique du concept de preuve a la suite d'une enquéte étymologique dans la
premigére partie de notre thése, nous avons tenté de dégager en quoi les premiers
philosophes se distinguaient des pratiques de pensée qui les précédaient et, dans le

prochain tournant historique, comment Aristote différait de ces philosophes.



347

Pour cela, nous avons commencé par essayer de donner une définition de la
preuve. Ce faisant, nous avons étudié les origines étymologiques de mots tels que
preuve, argument, démonstration, évidence dans différentes langues, et nous avons

recherché a quels autres idées le concept est lié et ce qu'il évoque.

La notion de preuve selon les résultats que nous avons obtenus apporte
différentes connotations réparties dans un large éventail telles que : justice, justesse,
exactitude, vérité, vérifier, foi, régularité, certitude, rigueur, positivité, constatation,
¢tablissement, affirmation, montrer, voir, clarté, visibilité, éprouver, probable,

crédibilité, raisonnable, réfutation, doute, etc.

Aprées ces premicres constatations, nous avons voulu remonter a I'émergence de
la philosophie et examiner les conditions de séparation ou d’indépendance de la

philosophie par rapport aux autres types de pensée.

Nous en sommes arrivés a la conclusion que la société grecque, qui a été le
fondateur de 1'une des rares civilisations les plus développées au monde, considérée a
son époque et dans ses conditions, et bien siir au reste du monde, avait un héritage de
des connaissances et des pensées qui pourraient étre considérées comme assez
sophistiquées pour 1'époque. Cependant, la facon de penser, que nous appelons
philosophie, présentait certaines différences avec les structures qui étaient le produit
de la pensée antérieure. La plus importante d'entre elles était peut-&tre de rester a 1'écart
des explications mythologiques et de s'appuyer sur les données du monde matériel tout

en apportant des explications sur la formation de l'univers et I'essence de 1'existence.

Autrement dit, la conclusion a laquelle nous sommes parvenus ici est sans
équivoque que la pensée humaine a suivi une voie évolutive : le processus qui a
commencé avec les premiers philosophes était marqué par 1'effort de détacher les
explications cosmiques de leurs fondements mythologiques et de les reconstruire sur
un terrain matériel, et la position d'Aristote consistant a tirer des jugements basés sur

la preuve avait été une contribution substantielle a ce processus.

Dans ce contexte, nous observons deux aspects cruciaux du concept de preuve :



348

Premierement, les preuves, quel que soit leur contenu, sont vues comme un
outil pour éliminer l'arbitraire du jugement a former et lui fournir une base concreéte.
Plus les idées établies sont incorporées dans un discours philosophique, plus sa force
de persuasion est grande et moins il contient de composants mythologiques, ou

d'explications de style deus ex machina, comme dirait Aristote.

Autrement dit, dans la réflexion amorcée avec Thalés, on voit qu'au lieu de lier
la génération et la corruption aux puissances divines, on est plutdt enclin a expliquer
la nature en restant dans la nature. De cela, nous arrivons a la conclusion que I'élément
distinctif qui a lancé la pensée philosophique était essentiellement de renoncer autant
que possible aux éléments religieux et mythologiques dans les explications sur le
monde pour les reconstruire sur le terrain matériel et ainsi de s'¢loigner de 'arbitraire
et pour les rendre solides. En d'autres termes, ce qui fait de la philosophie la
philosophie, c'est qu'elle se fonde en réalité sur la « preuve », ou du moins sur cet

effort.

La tradition situe l'origine de la philosophie a 1'école milésienne. Le trait qui
distingue la pensée qui a commencé avec Thales, Anaximandre et Anaximene de la
pensée des périodes précédentes est que ces premiers philosophes de la phusis ont
cherché a réduire la multiplicité de l'univers a une unicité, a la relier a une ou parfois
plusieurs causes premieres, et, ce faisant, au lieu de s'appuyer sur des explications a
contenu symbolique, astrologique, mythique ou religieux, ils ont proposé un principe

matériel réduit a un enchainement de causes.

Plus la différence est profonde entre ces premiers philosophes et la pensée astro-
mythologique qui les a précédés, plus la ligne séparant Socrate de ses prédécesseurs
est nette, selon Aristote. La caractéristique qui distingue Socrate de la tradition qui 1'a
précédé était qu'il évitait les explications arbitraires, essayait de justifier ce qu'il disait
et introduisait pour la premicre fois le concept de définition dans le discours
philosophique. Pour Aristote, cela est si important que la possibilité de toutes sortes de

connaissances a émergé¢ grace a la déduction et a la définition.

Philosopher a travers des définitions signifie, tout d'abord, mettre la pensée dans



349

un certain schéma et une certaine discipline, c'est-a-dire se tenir a 1'écart des
affirmations arbitraires, sans fondement et vides de sens. D'autre part, les définitions

nous fournissent 'universel.

Aristote critique les successeurs de Socrate, tantét en nommant Platon lui-méme,
tant6t en utilisant I’expression plus générale de « platoniciens », qui, en s'écartant des
définitions de Socrate, et en attribuant une entit¢ indépendante, qu'ils appelaient « idee
», a I'universel atteint par les définitions. Cependant, dans tous les cas, que ce soit dans
les définitions de Socrate, les idées de Platon ou les universaux d'Aristote, la question
principale est d'atteindre 1'unité dans la multiplicité, c'est-a-dire d'identifier des points

communs dans les particuliers et de fonder des jugements en fonction d'eux.

Socrate a lI'honneur d'étre le premier a introduire la pensée basée sur des
définitions dans la philosophie. Cependant, le mérite d'énumérer les principes de ces
définitions, de les adapter a des situations diverses et de développer une méthodologie
a part entiere de ce point de vue, devrait sans aucun doute revenir a Aristote comme

point de référence hautement décisif et contraignant pour la philosophie qui I’a suivi.

Ainsi, tout comme nous voyons le 6° siécle avant notre ére comme une « dge
axiale » et considérons l'apport de Milet comme le motif d'une transformation radicale
; et de méme que 1'on qualifie la période d'avant Socrate de « présocratique » puisque
ce dernier a créé une période nouvelle en se séparant des philosophes naturels ; il serait
injuste de passer sous silence la contribution d'Aristote au progres de la philosophie,
qui est l'artisan d'une transformation au moins aussi importante que celles énumérées
ci-dessus, en rien inférieure a ses prédécesseurs, tout en comptant les grands moments
de la pensée humaine. Il ne fait aucun doute qu'Aristote est probablement le philosophe
le plus influent de tous les temps, ayant fait une énorme différence entre ses
prédécesseurs et ses séquelles, ses ceuvres éclairant I'humanité pendant des millénaires

et sa découverte des principes sous-jacents au fonctionnement de I'esprit humain.

Cependant, bien sir, il n'est pas possible de dire que cette transformation d’un
discours plein de motifs mythiques a un raisonnement purement déductif, a été vécue
de manicre brusque. Dans le processus amorcé avec Thalés, le terrain de la pensée a

certes été déplacé de l'arbitraire a la preuve, mais il serait trop ambitieux de dire qu'il



350

y a eu une rupture définitive avec l'attitude mythologique dans les premiers siccles de

la philosophie.

Il est possible de trouver une certaine quantité de mythos, d'arbitraire et de
schémas de pensée insuffisamment fondés dans le raisonnement de tous les
philosophes, des présocratiques a Platon. Les théories des philosophes de la nature,
pour autant qu'on puisse s'en tirer du plus immédiat, consistent en des observations

simples et quotidiennes.

Pour illustrer ceci, Parménide, qui est sans doute 1’'un des penseurs les plus
influents de I'Antiquité, fonde tout son systéme sur ce qu'une déesse lui a dit. Mais son
disciple, Zénon d'Elée, par exemple, fonde cette thése sur des dilemmes logiques. En
résumé, la philosophie grecque antique a sans aucun doute fait des progres significatifs
sur la voie du raisonnement fondé sur preuves par rapport a la pensée des périodes
précédentes. Cependant, comme nous venons de le dire, nous ne pouvons considérer

le passage du mythos au logos des premiers siecles comme un processus achevé.

La suite de notre thése montre que ce processus dans la philosophie antique a
atteint son apogée avec Aristote. Presque toutes les critiques adressées par Aristote aux
philosophes avant lui étaient que ces philosophes incluaient des ¢léments arbitraires et
des affirmations qui n'étaient pas fondées sur des preuves dans leur raisonnement.
Aristote attachait tellement d'importance a cette question qu'il ne recourait presque
jamais aux ¢léments mythologiques et religieux dans son flux de raisonnement dans
ses propres travaux et non seulement il fondait ses conclusions sur des preuves
philosophiques, mais il a écrit également un corpus sur la théorie de la preuve et a
expliqué comment la preuve philosophique doit étre faite et quelle doit étre cette base.
Il a guidé les générations suivantes dans la direction d’établir des jugements sains et

fiables.

A tel point que ce corpus qu'Aristote a écrit sur la facon dont la preuve doit étre

construite a formé la base de la science de la logique.

En dehors de ces caractéristiques, Aristote a également traité du sujet de Dieu en

relation avec la formation de 'univers et les principes du mouvement, mais il s’est



351

penché sur ce sujet non pas a I’aide des propositions religieuses, mais en se basant sur

des preuves rationnelles.

Bien sir, I'importance d'Aristote pour I'histoire de la philosophie n’a pas besoin
d’explication. Il serait absurde de se référer a quelques exemples de ses nombreuses
contributions en mettant [’accent juste sur certains concepts parmi ses ceuvres.
Cependant, 1'héritage peut-&tre le plus précieux en termes d'influence sur les ages

suivants est qu'il a fait de la question de la preuve un sujet essentiel de la philosophie.

A tel point qu'il est devenu presque une nécessité d'avoir le contenu de cette
« boite a outils », non seulement pour tous les penseurs qui sont venus apres lui, mais

aussi pour quiconque portera un jugement sur n'importe quel sujet.

Contrairement aux philosophes avant lui, Aristote a révélé les principes et les
lois fondamentales de 1'esprit humain indépendamment du contenu si bien que le
corpus, fruit de cet effort, a créé une discipline a lui tout seul : la logique. Bien que la
Deuxieme Analytique, qui est 1'un des cinq ouvrages qui composent ce corpus, ait été
écrite pour approfondir la question de la preuve, on constate que la question de la
preuve est soulignée a différentes reprises tant dans d'autres parties de I'Organon que

dans d’autres ouvrages de l'auteur.

En fait, on peut dire que les vues d'Aristote, qui a I'honneur d'étre peut-étre le
philosophe le plus influent des 2500 ans d'histoire de la philosophie, ont été falsifiées
dans presque tous les themes dont il a traité au cours des siccles. Les recherches de
scientifiques tels que Kepler et Galilée ont détruit les pensées d'Aristote sur la physique
et donc sur l'astronomie. Ses apports sur des disciplines tels que la botanique et la
zoologie sont loin d'étre une référence dans le monde scientifique d'aujourd'hui. En
particulier, la métaphysique, qui a été adaptée a la religion chrétienne par saint Thomas
d'Aquin et est devenue la vision officielle de I'Eglise, a di laisser sa place & des
interprétations théologiques complétement différentes aprés un certain temps au cours
de I'histoire. Ce qu'il dit sur la politique peut étre considéré comme trop inacceptable
pour étre exprimé face aux valeurs prédominantes d'aujourd’hui, surtout compte tenu
de ses opinions sur les femmes, 1'esclavage, la nécessité de parler grec et méme sur les

peuples non grecs.



352

Pour résumer, on peut dire qu'Aristote, au cours des siecles, ou plutdt au cours
des millénaires, a été philosophiquement vaincu, si le terme est correct, presque dans
tous les champs de bataille dans lesquels il s’est aventuré. Cependant, cette défaite n'a
pas été si facile, on dirait que le monde de pensée a dii combattre ses idées pendant

plus de deux mille ans pour ramener Aristote a terre.

D'autre part, d'un point de vue poppérien, on peut dire que possibilité de
falsification de ce qu'un philosophe dit, bien que ceci semble paradoxale, indique en
réalité la justesse de la méthode qu'il a utilisée, c'est-a-dire le fait qu'il a dit choses «
falsifiables ». Car la condition pour que les propositions non falsifiables soient

vérifiables n'est pas non plus remplie, toujours d'un point de vue poppérien.

Le fait qu’Aristote a maintenu sa pertinence pendant vingt-trois siécles, malgré
le fait que ses opinions sur un certain nombre de sujets sont incompatibles avec les
données modernes, ne peut pas s’expliquer par son style d'écriture facile a lire, plein
d'esprit ou divertissant. Au contraire, on pourrait méme affirmer qu’il a un style est
assez monotone, sec, quelque peu contraignant et des fois ennuyeux. Cependant, tout
en faisant cette détermination, il est utile de garder a I'esprit quelque chose qui a été
mentionné ci-dessus. Peut-étre que le plus grand mérite d'Aristote dans I'histoire de la
pensée n'est pas le fait que les idées qu'il a exprimées dans ses ceuvres aient pu résister
pendant des millénaires, car la plupart d'entre elles ont été falsifiées. On ne peut pas
dire qu'elle donne du plaisir a lire en termes de style littéraire, car bien que les textes
soient assez rigoureux et le style d'expression imposant, ce ne sont pas des textes qui
font appel a un golit poétique. Dans ce cas, le principal mérite qui rend Aristote Aristote
est la justesse de sa fagon de penser, c'est-a-dire la méthode déductive, plutot que le

contenu ou le style. Cela signifie en soi une théorie de la preuve.

En fin de compte, la philosophie est une poursuite intellectuelle, c’est-a-dire
purement fondée sur la pensée, dont I'objet peut changer a chaque fois. Cependant, le
point commun entre différentes réflexions qui n'ont rien a voir les unes avec les autres
concerne principalement la méthode plutét que le contenu. A cet égard, les régles de
la pensée correcte et des jugements corrects sont comme un « outil » qui peut étre

appliqué a n'importe quel contenu et est indépendant du contenu.



353

C'est ici qu'il faut voir l'insistance d'Aristote sur le concept de preuve. Comment
¢tablir la relation entre I'abondance et 1'unité¢ est déja un ¢élément fondateur de la
philosophie depuis les Milésiens. Le travail du philosophe est de faire sortir cette
relation de l'arbitraire et de I'amener au niveau des jugements obligatoires. En fait,
c'est exactement ce qu'Aristote entend par preuve. En fait, selon Aristote, le défaut des
philosophes avant lui est de ne pas connaitre I'dnalytique, c'est-a-dire les regles et

principes de base de la preuve, car la base de toute connaissance est la preuve.

C'est 1a peut-étre le principal mérite d'Aristote est d'inscrire la question de la
preuve a l'ordre du jour pour la philosophie, de renforcer le processus d'acquisition de
la connaissance, quelle que soit la prétention a faire valoir. Il a d'abord stipulé le
fondement, donné les régles pour établir ce fondement, et a ainsi fermé les portes de
I'histoire de la pensée aux affirmations infondées. Cette attitude n'était pas seulement
contraignante sur le plan philosophique, mais a sans aucun doute ouvert la voie au

développement scientifique.

Celui qu’il faut appeler philosophe est celui qui étudie « la nature de toute
substance et les principes de la pensée syllogistique », comme le dit Aristote dans la
Meétaphysique I'. Par conséquent, le philosophe est en méme temps celui qui posseéde
les connaissances les plus compétentes dans n'importe quel domaine. La fagon d'avoir
des connaissances compétentes dans un domaine quelconque, en revanche, signifierait
¢tablir les fondements de la question de la maniére la plus solide possible. A partir de
la, la connaissance de 1'étre en tant qu'étre s'établira de la maniére la plus ferme. Ou,
selon Aristote, « le Principe le plus ferme c'est celui au sujet duquel il est impossible

de se tromper ».

C'est a ce point qu'émerge une similitude étonnante entre la pensée d'Aristote et
celle de Descartes. Car, si I'on regarde les passages ou Descartes doute de son propre
savoir et explique comment il recourt au doute méthodique pour lever ce doute, on

rencontrera des phrases presque similaires.

Comme nous 1'avons mentionné précédemment dans la partie de notre these sur

Descartes, nous avons essayé de montrer que celui-ci a joué un roéle transformateur



354

dans I'évolution de l'histoire de la philosophie a son époque, tout comme dans
l'exemple d'Aristote, qui a vécu environ deux mille ans auparavant, par rapport a la

période qui 'a précédé.

Pour ce faire, nous avons examiné les principales dynamiques sociales,
culturelles, scientifiques, religieuses et philosophiques du temps de Descartes. A la
suite de cette analyse, nous avons attiré l'attention sur les similitudes entre
I’atmosphere intellectuel auquel appartenait Aristote et le climat culturel général dans

lequel Descartes avait vécu.

Semblable a l'exemple d'Aristote, ’environnement avant Descartes était
¢galement caractérisé¢ par la fin d'une époque aux aspects religieux intenses. Tout
comme dans I’exemple d’Aristote, cette transition n'a pas eu lieu brusquement, mais
s'est étalée sur plusieurs siecles. Cependant, a I'époque de Descartes, sous l'influence
des développements politiques et des découvertes géographiques, des progres rapides
ont été réalisés dans le monde de la science et le paradigme a radicalement changé
dans de nombreux domaines, de l'astronomie a la physique. Descartes s'est efforcé
d'empécher la philosophie de prendre du retard sur la science dans un tel milieu

intellectuel.

Tout en essayant de comprendre la mission entreprise par Descartes dans un
processus de développements scientifiques allant de la Galilée a Newton, nous avons
¢galement voulu interroger l'attitude de 1'autorité religieuse de 1'époque, et nous avons
évoqué l'effort de Descartes pour légitimer sa recherche philosophique sur une base

religieuse.

Dans une deuxiéme étape, nous avons examiné comment Descartes a placé la
question de la méthode au début de la phase de formation de son propre systéme de
pensée et nous avons retracé comment il a commencé a poser les pierres angulaires de

sa métaphysique dans son ouvrage Régles pour la Direction de I’Esprit.

Ici, nous avons vu que, a l'instar de I'attitude d'Aristote qui plagait la question de
la preuve au centre de son systéme, Descartes mettait la question de la méthode a la

base de la recherche de la vérité, et a partir de 1a, il émettait un idéal de connaissance



355

qu'il appellerait la Mathesis Universalis.

En conséquence, la recherche philosophique devait viser, aux yeux de Descartes,
a atteindre des vérités inébranlables, et en ce sens, elle devait s'appuyer sur la méthode

des mathématiques, a savoir la déduction.

Descartes a effectivement accepté la foi comme source de connaissance, mais il

I'a conditionnée a la conformité avec 1'évidence rationnelle.

Dans la revue des ouvrages intitulés Discours de la Méthode et Méditations
Meétaphysiques, nous avons abordé¢ les parties relatives aux preuves de Dieu. Dans ces

travaux, nous avons examiné comment Descartes traitait le sujet du doute méthodique.

Sur le chemin d'atteindre a une certaine connaissance, Descartes a suggéré que
nous doutions d'abord de toutes nos connaissances et que nous reconstruisions toute la
vérité. Ce faisant, nous devrions douter de tout au moins une fois, y compris notre
propre existence et I'existence de Dieu. A ce stade, c'est-a-dire au moment ol notre
propre existence et 'existence de Dieu sont mises sous le prisme du doute et ou la

vérité sera reconstruite, nous voyons Descartes tenter une preuve de Dieu.

Il est possible de comparer ceci a l'attitude d'Aristote d'une certaine manicre, car
apres avoir vidé l'intérieur de l'esprit de toute information, nous devrons passer a
travers un filtre de preuve chaque information que nous accepterons a nouveau dans

notre esprit.

Dans une prochaine étape, nous avons essay¢ de détailler comment Descartes a
men¢ le processus de reconstruction de la vérité mentionné ci-dessus et comment il a

appliqué le concept de preuve a la question de Dieu.

Descartes, comme Aristote, rejette la tradition de pensée qui lui a été donnée et
s'efforce de réinventer tout son systeme. Cependant, a ce stade, il ira plus loin
qu'Aristote dans sa quéte pour construire la réalité a partir de zéro en examinant chaque
notion en profondeur dés le départ. Bien qu'Aristote ait fait une analyse complete de

l'aisthesis et trait¢é de nombreux concepts depuis le début, de la génération a la



356

corruption, de l'actuel au potentiel, du mouvement au changement, il n'est jamais allé
aussi loin jusqu'a ignorer les données sensorielles. Il a méme accusé Parménide et les
partisans de I’école d’Elee de ne pas tenir compte des faits sensoriels. Descartes, quant
a lui, questionne non seulement I'héritage philosophique dont il hérite, mais aussi les

données sensorielles dont il dispose et méme les faits mathématiques.

Ainsi, Descartes, qui cherche a établir les premicres réalités absolues, établit
d'abord sa propre existence en tant qu'étre pensant, et dans les étapes suivantes, il tente
de démontrer de diverses manicres l'existence de Dieu, l'immortalit¢ de 1'ame,

l'existence de la maticre, l'existence d'autres esprits, etc.

En d'autres termes, il éléve la méthode de preuve au point ou il soupgonne
d'abord l'existence enti¢re, y compris la sienne, puis reconstruit progressivement

l'existence enticre a l'aide de preuves.

Il est possible de tirer les conclusions suivantes de notre thése dans son

ensemble :

Aristote et Descartes ont tous deux développé une métaphysique originale en
prenant le concept de preuve au centre, tous deux ont joué un réle transformateur
similaire dans le développement philosophique de leur époque et ont été les pionniers
de la purification du discours philosophique des ¢léments religieux et mythologiques

dans une large mesure, ouvrant ainsi la voie aux avancées scientifiques.

Non seulement ils ont utilisé la preuve dans leur propre systématique, mais ils
ont également théorisé sur le concept de méthodologie, laissant derricre eux des
travaux sur le sujet et ont tenté de générer une foi raisonnable en appliquant la preuve

au sujet de Dieu.
Sur la base de la similitude que nous pouvons établir entre eux dans ces aspects,
Descartes peut étre considéré comme un parent éloigné d'Aristote, bien qu'il differe

grandement dans le contenu de sa philosophie.

Nous avons indiqué que l'un des critéres déterminants qui nous permet de



357

considérer Aristote et Descartes comme liés a certains égards est la détermination que
l'effort pour nettoyer le discours philosophique dans une certaine mesure du mythe et

le placer sur un fondement rationnel est assez clair dans les deux cas.

Cependant, il serait utile de détailler cette affirmation. Bien siir, nous utilisons
I’expression « passage du mythos au logos », non pas dans un sens absolu, mais avec

une certaine marge de prudence.

Tout d'abord, nous devons souligner que lorsque nous examinons a la fois
Aristote et Descartes au niveau du discours philosophique, nous voyons que les deux
font peu ou pas de référence aux croyances mystiques ou aux acceptations religieuses

répandues des époques dans lesquelles ils ont vécu.

Il est a noter qu'aucun des deux philosophes en question n'a jamais utilisé de
dogmes religieux, de doctrines ou d'autres principes similaires pour étayer leurs
positions ou affirmations philosophiques, et qu'ils n’ont jamais profité d'analogies
mythiques dans leurs arguments. Au lieu de cela, ils ont tenté de justifier toutes leurs
opinions et affirmations par déduction, a tel point qu'ils ont déplacé la question de
l'existence de Dieu du domaine de croyance et l'ont traitée au niveau de preuves

complétement rationnelles.

A cet égard, il est possible de dire qu'Aristote et Descartes ont tenu un discours
similaire en fonction de leurs époques respectives, et nous pouvons soutenir que ce
point de vue, comme mentionné ci-dessus, est une mentalité de relocalisation d'un
discours philosophique basé sur des ¢éléments mythologiques ou religieux, sur des

bases rationnelles, au moins au niveau du discours.

De nombreux philosophes a travers I'histoire ont eu des opinions divergentes sur
la question de savoir s'il est juste d'établir une démarcation nette entre les phases de la
pensée humaine telles que le mythe et le logos. Les philosophes ultérieurs de grandes
écoles telles que 1'école de Francfort et le postmodernisme du XX°¢ siécle se sont en
effet opposés a l'interprétation d'une période particuliere du développement de la

philosophie en utilisant de telles notions globales.



358

De notre co6té, nous avons choisi de procéder en reconnaissant que chaque
mythos fait référence a un /logos, et que chaque logos contient une part de mythos. Bien
que nous ayons affirmé dans la sous-section de notre thése intitulée « De l'arbitraire a
la preuve » que le passage au logos était un processus qui s'est étendu sur au moins
trois siecles dans 1'Antiquité et a atteint son apogée avec Aristote, nous avons essayé

d'éviter d'affirmer qu'il s’agissait d’une ceuvre achevée.

Aristote n'était pas le seul philosophe de 1'Antiquité a mal parler des mythes ;
d'autres, dont Héraclite et Platon, parlent de mythes aux expressions extrémement
négatives, et ce qu'ils essaient de faire, c'est d'essayer de décrire I'existence en restant
le plus possible dans la nature, au lieu d'utiliser les interprétations de la genese fournies
par les mythes. Cependant, tout en faisant cela, ils ont souvent appelé des récits

mythologiques a l'aide.

Aristote, qui nous présente une histoire de la philosophie qui l'a précédé, se
lamente davantage sur les philosophes qui ne peuvent purger les composantes
mythiques de leurs systémes que sur les mythes eux-mémes. Il explique clairement
qu'il ne prend pas les mythes eux-mémes au sérieux et les considere plutdét comme un

phénomeéne sociologique.

Méme si les premiers philosophes ont ouvert une nouvelle ére dans I'histoire de
la pensée humaine en développant une pensée fondée sur la preuve par opposition aux
religions qui les ont précédés, la philosophie a évolué si rapidement au cours de ses
deux premiers siecles qu'au quatriéme siécle avant notre ere, Aristote a estimé qu'il
avait le droit de ridiculiser ses prédécesseurs comme des gens qui parlaient sans preuve

et sans fondement.

C’est par exemple le cas pour le Nois d'Anaxagore qu’Aristote déclare qu'il
trouve injustifié et arbitraire, méme s'il croit qu'Anaxagore est le seul penseur qui
semble rationnel par rapport au non-sens de ses ancétres. La tradition de Pythagore
recoit également sa part des critiques d'Aristote. Le défaut des pythagoriciens, pour
Aristote, était qu'ils faisaient des ajouts arbitraires chaque fois qu'ils découvraient une
lacune dans leur systéme. Encore, les affirmations des présocratiques n’était pas bien

fondées non plus aux yeux d'Aristote qui les trouve fréquemment basées sur des



359

observations erronées ou simples, des faits bruts mal traités, des inférences arbitraires,

certaines analogies et parfois des aspects religieux et mythologiques.

Il déclarera que parmi les philosophes de la nature, il considére le plus
Anaxagore et n'hésitera pas a admettre qu'il ne prend pas au sérieux les penseurs
antérieurs. Il prétendra méme que son maitre Platon a commis des erreurs parce qu'il
n'a pas pu s'évader avec ces anciens philosophes grecs et qu'il était toujours sous

'emprise d'Héraclite, de Pythagore et de Cratyle.

En a peine deux siecles, la cognition humaine était pratiquement passée du
domaine des horoscopes a celui ou les affirmations illogiques - méme celles fondées
sur une fiction plausible - n'étaient plus acceptées. Le patrimoine dont héritérent les
prédécesseurs d'Aristote fut un temps ou 1'on respectait les magiciens tribaux, un temps
ou l'on pouvait prédire I'avenir au vol des oiseaux, et ou tel ou tel animal était sacrifié
a tel ou tel dieux pour guérir telle ou telle maladie ; et ce qu'Aristote a laissé, c'est un
corpus dans lequel on tente d'expliquer le monde par la science, de la botanique a la
zoologie, de la physique a l'astronomie, de 1'é¢thique a la rhétorique, avec un

raisonnement éprouvé et déductif.

Non seulement Aristote a employé cette méthode dans ses propres lecons ou
ouvrages, mais il a également médité sur la méthode elle-méme et écrit des livres
remarquables sur le sujet. Dans ce contexte, il est nécessaire de lire le corpus sur la
logique. En fait, en consacrant l'intégralité de la Seconde Analytique a la question de
la preuve, il révele non seulement la premicre théorie épistémologique la plus compléte
de I'histoire de la philosophie, mais aborde également le probléme de la preuve dans
le contexte de la persuasion dans sa Métaphysique et d'autres ouvrages, en plus de la

Rhétorique.

Lorsque nous considérerons la position de Descartes, les fondements de notre
comparaison avec Aristote apparaitront plus clairement. Descartes a vécu a une époque
qui a immédiatement suivi la Renaissance, donc si nous voulons le considérer comme
un philosophe de la rupture, nous devons garder a 'esprit certaines des caractéristiques

déterminantes de la Renaissance et de la fin du Moyen Age.



360

D'importantes découvertes géographiques, astronomiques et scientifiques ont été
réalisées au siccle avant Descartes, comme indiqué dans les sections de notre these
détaillant le caractére général de la période. A la lumiére de ces évolutions, un tout
nouveau monde se dessinait, et le climat de la pensée, qui s'appuyait sur la tradition et
peinait a se débarrasser du joug de I'Eglise, ne pouvait suivre les avancées dans le

domaine des sciences.

En outre, ce que Descartes voulait faire, ce n'était pas seulement produire une
philosophie classique qui pourrait en quelque sorte réussir a contenir quelques
développements scientifiques, mais plus que cela. Il voulait adapter a la philosophie la
méthode qui était a la base des développements scientifiques qui progressaient a un

rythme vertigineux.

Les développements scientifiques de 1'époque avaient révélé la parfaite harmonie
de I'esprit et de la nature. En d'autres termes, une fiction parfaite qui pourrait étre créée
dans l'esprit correspondrait exactement a sa contrepartie dans la nature. Les
développements en physique mathématique et en astronomie en particulier le
confirmaient. De méme, une construction mentale parfaite des vérités métaphysiques

conduirait a des vérités infaillibles et inébranlables.

Cependant, 1'Eglise présentait un obstacle majeur. Descartes croyait pouvoir
modérer la réaction de I'Eglise en démontrant comment la méthode scientifique - qui
avait auparavant été utilisée pour démontrer que la Terre n'était pas au centre du
cosmos et attirait ainsi la colére de 1'Eglise - pouvait également étre appliquée a

I'établissement des vérités de la foi.

Il va sans dire qu'il devait traiter les autorités de I'Eglise avec le plus grand
respect tout au long de cet effort. Descartes a exprimé cette position prudente non
seulement au niveau du discours, mais a également agi comme s'il avait tenté de
prouver l'existence de Dieu et I'immortalité de 1'ame a la demande de la papauté, et a

cherché a fonder ces efforts sur le Concile de Latran.

Nous avons essay¢é de présenter nos constatations sur ces sujets dans la section

« Exigences Théologiques d'une Preuve Philosophique ».



361

Ainsi, Descartes, qui a tenté de rester a 1'écart de la zone dangereuse, a construit
tout son discours philosophique sur un discours complétement profane aprés s'étre
assuré. Bien qu'il se présente comme un fervent chrétien et prétende avoir écrit ses
ceuvres pour servir la papauté, quand on le regarde au niveau du discours, on y voit

une approche extrémement déductive.

Dans les sections ou il tente de prouver I'existence de Dieu, dans les passages ou
il traite de I'immortalité de 'ame, et dans les passages ou il discute des vérités de foi,
il n'apporte pas de preuves tirées des Saintes Ecritures, ni ne tente pour expliquer tout
phénomene basé sur la révélation, ni n'agit-il sur une base spirituelle, ni n'attribue-t-il

la création et la corruption aux puissances divines.

Nous ne le voyons pas faire appel au mysticisme, chercher 1'aide d'explications
surnaturelles, puiser sa force dans des légendes anciennes ou recourir a des arguments

de style ex machina lorsqu'il rencontre des difficultés.

Au contraire, il a une attitude discursive qui évite constamment les
interprétations religieuses ou mythologiques, ne s'écarte jamais de la déduction méme
lorsqu'il parle de sujets tels que Dieu et 1'ame, et recherche toujours des preuves
concretes. En d'autres termes, on peut dire qu'au sein de sa propre philosophie,
Descartes a traité le concept de Dieu sur une base totalement rationnelle, le retirant

effectivement du terrain théologique.

A cet égard, Descartes et Aristote partagent des similitudes frappantes. Les deux
penseurs ont examiné des sujets religieux ou divins sur une base trés rationnelle, non
pas comme une question de foi mais comme une question d'argumentation, malgré le

fait qu'ils ont créé des ceuvres philosophiques d'époques et de contextes distincts.

Encore une fois, on peut dire que les deux philosophes, en s'isolant des
dynamiques religieuses, philosophiques et sociales de 1'époque dans laquelle ils
vivaient, ont développé un discours basé sur la démonstration et la déduction contre
l'arbitraire, dans le but d'atteindre des vérités infaillibles, et par conséquent, ils ont

contribu¢ a un changement de paradigme.



362

De méme, la compréhension de Dieu, que les deux philosophes mettent en avant
conformément a l'effort d'épuration et de rationalisation du discours philosophique du
mythos, est une figure qui semble n'avoir d'autre fonction que d'occuper le premier
maillon de la chaine de la causalité¢ et de la métaphysique comme une nécessité
logique, comparée a la compréhension de Dieu a la fois de la mythologie et de la

religion institutionnelle.

Dans les deux systémes, Dieu est inclus dans le corps philosophique dans une
rationalit¢ qui peut étre considérée comme mécanique, réduite a l'esprit, mais
positionnée a I'écart de la domination du monde matériel. En d'autres termes, un Dieu
ainsi purifié¢ du mythe n'est plus un Dieu soumis a 1'obéissance, adoré, qui impose des
ordres et des interdictions, envoie des prophétes, récompense et punit, et reégle les

affaires du monde.

Tout en soulignant le chevauchement entre les visions d'Aristote et de Descartes
sur Dieu, il convient également de rappeler les divergences substantielles entre elles.
Avant toute chose, il ne faut pas négliger qu'une force historique majeure, le

christianisme, est entrée en scéne entre ces deux philosophes.

Bien que nous soutenions que ces deux philosophes représentent des tournants
importants sur le chemin du mythe au logos, et que nous établissions un lien fort entre
eux en termes de concepts et preuves de Dieu, nous ne pouvons ignorer que la
conception d'Aristote de Dieu, qui siege au sommet des cieux et donne leur
mouvement, est analogue aux dieux mythologiques ; alors que, d'autre part, le dieu de
Descartes, qui désire le bien, sait tout, est exempt de tromperie, possede un
entendement infinie et une volonté illimitée, est encore comparable au Dieu chrétien,

bien qu'établi a une distance le plus loin possible du mythe.

Drailleurs, les initiatives philosophiques d'Aristote et de Descartes ne semblent
pas avoir produit les résultats désirés en peu de temps si I'on considére le cours que la
philosophie a suivi dans le processus historique apres eux. Il est important de garder

cela a I'esprit lorsque 1'on discute de 1'affinité intellectuelle entre Aristote et Descartes.



363

Apres Aristote, la philosophie grecque s'est orientée vers un mysticisme moral
ascétique d'inspiration orientale, plutot que sur les fondements rationnels posés par

Aristote.

C'était le résultat du milieu cosmopolite né des conquétes orientales d’ Alexandre

le Grand ; qui, paradoxalement, était autrefois 1'éléve d'Aristote.

Les expéditions d'Alexandre, qui ont donné lieu a un échange culturel et ont
permis aux ¢léments mystiques des traditions égyptiennes, indiennes et persanes
d'imprégner la culture grecque, ont abouti a une approche mystique de la philosophie
jusqu'a ce que, dans les siecles qui ont suivi, elle soit tombée sous l'influence d'un autre

cadre moyen-oriental, a savoir le christianisme.

Le destin semble avoir li¢ une fois de plus Descartes et Aristote a cet égard, car
en ce qui concerne le sort de la quéte d’une preuve de Dieu aussi certaine que celles
en mathématiques, on dirait que I’apport de Descartes n’a pas toujours été favorable
envers ses propres fins. Lui voulait prouver par-la 1’existence de Dieu avec une
certitude inattaquable, pourtant cette ambition de faire des mathématiques la base la
plus solide de toute démonstration, a fini, chez certains, par devenir une croyance
exagérée non pas en Dieu, mais au contraire aux mathématiques et aux sciences
naturelles qui imitent son modéle. Donc nourrir la confiance envers les mathématiques
a eu pour conséquence d’utiliser cette discipline au service de la négation et non de

I’affirmation de Dieu.

Moliére, par exemple, contemporain de Descartes, avait utilisé de la bouche de
Don Juan, la certitude des données mathématiques pour soutenir sa position athée. Le
valet, Sganarelle, interroge son maitre avec étonnement lorsqu’il se rend compte que
c’est un mécréant, et Don Juan lui répond en disant qu’il est un croyant, non pas au
sens courant du terme, mais comme un adorateur des mathématiques : « Je crois que

deux et deux sont quatre, Sganarelle, et que quatre et quatre sont huit ».

On pourrait dire que I’idée de la certitude mathématique a servi a un but qui
n’était point celui du philosophe. Il serait peut-étre 1égitime de dire que sa démarche a

fonctionné contre son gré, dans le sens inverse qu’il aurait souhaité, pour aider au



364

développement de 1’athéisme, puisque la certitude mathématique qui I’éblouissait tant,
avait également enchanté d’autres penseurs et hommes de lettres, en leur procurant un
fondement indestructible, tout comme celui que Descartes cherchait pour baser sa
philosophie dessus, et ces autres penseurs ont fait de ces vérités mathématiques un
usage tout a fait différent, en renversant la logique, dirait-on, pour faire un objet de foi

indépendant de toute référence divine, de cette méme base inébranlable.

Il est vrai que I’emploi du terme « foi » n’est pas tres 1égitime dans le domaine
de la science et on devrait préférer plutot celui de « confiance ». Toutefois, le
développement des sciences expérimentales sur la base de la mathématique
cartésienne, surtout a partir du 19°siecle, fut un événement tellement impressionnant
qu’il I’a remporté sur toutes les autres formes de connaissance et de croyance
formatrices d’opinion, qui existaient jusqu’alors, telles que la religion, les traditions,
les superstitions etc. Cette gloire de la science a eu un effet si séduisant sur les
intellectuels de I’époque qu’elle a fini par se munir d’un aspect idéologique qu’on

appellerait le « scientisme ».

On pourrait dire que les procédés appliqués en science étaient désormais
proposés non pas uniquement dans leurs domaines de recherche spécifiques mais pour
réorganiser, sous tous ses aspects, la vie de la société ou de I’humanité en général, y

compris le domaine des valeurs.

La philosophie d’Auguste Comte n’était pas trés ¢loignée de ces pensées.
Fondateur du positivisme, il avait avancé la loi des trois états, selon laquelle 1’esprit
humain passait par 1’age théologique et par I’age métaphysique pour arriver finalement
a I’age positif qui était dominé par les seules vérités trouvables dans les sciences. 1l
¢tait méme allé jusqu’a fonder une nouvelle religion sans Dieu basée sur ces principes.
Donc le réserve de ne pas utiliser le terme de foi reste sans fondement du moment ou
le scientisme devient idéologie ou méme lorsqu’il s’agit d’une religion qui s’enracine

dans cette idéologie.

Pour en conclure, voila ce que nous avons essayé¢ de faire en résumé dans notre
travail intitulé « Descartes comme héritier d'Aristote dans le contexte des preuves de

Dieu » :



365

Dans un premier temps, nous avons identifi¢ le concept de fonction
transformatrice de la preuve en histoire et démontré qu'il s'agit d'une des
caractéristiques essentielles qui distinguent la philosophie des autres disciplines

intellectuelles.

Puis, bien qu'ayant vécu presque deux mille ans a part, nous avons espér

démontrer qu'il existe des similitudes entre Aristote et Descartes.

Pour ce faire, nous avons d'abord examiné Aristote au regard de son bagage
philosophique et recensé les difficultés philosophiques qu'il a rencontrées. Dans 1'étape
suivante, nous avons attiré l'attention sur la fagon dont il a surmonté cette difficulté
philosophique, quel type de théorie il a développé en faisant cela, quel type de discours
il a utilisé et surtout quel discours il a évité. En plus de cela, nous avons essayé de
comprendre quel type de concept de Dieu Aristote avait, et avec lui, nous avons
souligné sa contribution a la philosophie en termes de théorie de la preuve et essayé

de montrer le role transformateur qu'il a joué en termes d'histoire de la philosophie.

Ensuite, nous avons effectué une analyse comparable sur Descartes. Avant cela,
nous avons tenté de comprendre la principale motivation de Descartes pour développer
la philosophie en examinant d'abord la dynamique fondamentale de 1'ére historique
dans laquelle il a vécu. Nous avons examiné le type d'effort philosophique que les
circonstances historiques ont contraint Descartes a faire avant d'analyser pourquoi,
comme Aristote, il s'est concentré sur le probléme de la méthode. Descartes a utilisé
plus tard l'approche qu'il a préconisée dans sa propre philosophie, comme en

témoignent ses écrits.

Nous nous sommes efforcés de mettre en évidence les paralleles entre Aristote
et Descartes dans divers domaines, notamment le contexte historique, le contenu
philosophique, la méthodologie intellectuelle, le concept de Dieu, la preuve,
I'empreinte qu'ils ont laissée sur la philosophie et les rdles transformateurs qu'ils ont

joués.

Notre modeste effort dans le domaine d'étude que nous nous sommes choisi ne



366

peut, bien entendu, prétendre couvrir toutes les lacunes de ce domaine, ni aucune
recherche sur une matiére quelconque ne peut prétendre I'épuiser pleinement. A cet
égard, nous nous attendons naturellement a ce que notre travail soit au moins quelque
peu utile a quiconque choisit de poursuivre ses études dans ce domaine. Ce sera sans
aucun doute notre plus grand espoir que 1'analyse comparative que nous avons menée
en examinant de pres les vues d'Aristote et de Descartes sur la preuve, sera reconnue

comme une contribution précieuse a la littérature.

En profitant de 1'exposé de la premicre partie de notre thése, un chercheur qui
souhaiterait se concentrer sur la notion de preuve pourra suivre a la fois la trajectoire
du concept dans I'histoire de la philosophie, 1'extension étymologique du mot, et son

importance transformationnelle.

Au fur et a mesure que le concept de preuve gagne en importance et est adopté
comme méthode, voici quelques-uns des sujets abordés dans cette section qui peuvent
intéresser les personnes qui étudient I'histoire ou la logique : comment la preuve
affecte le discours philosophique ; I'importance des arguments fondés sur des preuves
pour distinguer la pensée pré-philosophique et philosophique ; sa contribution a
I'émergence de la logique comme discipline ; si cela sert de base au changement a la
transition du mythos au logos ; remettant méme en cause la valeur et la justification

d'une telle différenciation conceptuelle

De méme, un chercheur intéressé par la philosophie antique pourra également
examiner notre thése et au moins s'inspirer du probléme philosophique qu'Aristote a
tenté de résoudre ; comment la question de la genése, qui était devenue un nceud
gordien jusqu'a I'époque d'Aristote, a été résolue ; comment Aristote a traité les
concepts de genese, de mouvement, de changement, de substance, etc. avec un savoir-
faire raffiné ; et comment, sur cette infrastructure, il a développé une théorie de la

preuve dans laquelle il a placé Dieu au sommet d'une hiérarchie céleste.

Un chercheur qui s'intéresse a la premiere modernité philosophique, d'autre
part, peut également tirer des enseignements utiles de notre these. 11 s'agit notamment
de découvrir la tentative faite par la philosophie dans le contexte historique et

intellectuel général du XVII® siécle pour éviter de s'engager dans un discours religieux



367

; de voir comment la philosophie a réussi a survivre les tensions qui ont émergé au
cours d'une période de découvertes scientifiques successives ; de retrouver avec
Descartes I'harmonie qu’il y a entre 1'esprit et la nature, ce qui était aussi 'un des sujets
dominants de I'époque ; et la croyance rationnelle qui s'est développée en conséquence
; de témoigner la quéte pour incorporer des méthodes mathématiques dans la
philosophie ; et comprendre comment la construction mentale permettait I'erreur, entre

autres.

Cependant, comme nous 1'avons noté au début de ce sujet, aucune étude ne peut
étre qualifiée d'exhaustive ou d'irréprochable, et les études dans des domaines
connexes ajoutent a I'ensemble des connaissances en comblant les lacunes les unes des
autres. A cet égard, nous pourrions ajouter quelques éléments que nous suggérerions
humblement aux chercheurs qui pourraient vouloir travailler sur des sujets similaires

a l'avenir ;

Les équivalents mathématiques et juridiques du concept de preuve peuvent
¢galement étre explorés dans le contexte de l'histoire. Cependant, la validité de la
différence mythos-logos elle-méme peut faire 1'objet d'une these, et il est également
possible d'examiner les cofits potentiels d'une action trop prudente en faisant une telle
distinction. En fait, pour ceux qui s'intéressent a la technologie, avec I'avancement des
langages de codage informatique et des langages de symboles logiques, méme les
programmes d'intelligence artificielle peuvent étre examinés sémiologiquement a cet

¢égard et donner des résultats trés intrigants.

Il y a stirement de nombreuses contributions nécessaires pour l'analyse de la
perspective d'Aristote sur la question. Par exemple, aborder le probléme du /ogos en
termes d'ousia fournira sans aucun doute des informations importantes. D'autre part,
la prise en compte de Prote Kinoun en termes de Noiis comblera également une lacune
importante que notre étude laissait ouverte. De méme, la preuve de Prote Kinoun, dont
nous venons de parler brievement dans notre thése, méritera en réalité un examen

beaucoup plus approfondi des écrits d'Aristote.

En ce qui concerne la section Descartes, se concentrer sur le probléme de la

déduction plus en profondeur sera une areéne profitable pour un chercheur qui pourrait



368

vouloir approfondir le sujet. Le sujet bénéficiera également énormément d'une

comparaison des universaux d'Aristote et de la théorie des idées de Descartes.

De plus, un chercheur qui souhaite mener une analyse logique sera d'une grande
utilit¢ dans le domaine s'il prend en compte a la fois les preuves de Descartes et

d'Aristote en termes d'argumentation formelle.

D'autre part, quelqu'un qui choisit d'aborder la question d'un point de vue
théologique ajoutera sans aucun doute de manicre significative au corps de la
littérature s'il souléve les questions théologico-religieuses entourant 1'idée de Dieu, qui

fait I'objet de la preuve et est par conséquent tirée a un terrain logique.



369

BIBLIOGRAPHIE

A) OUVRAGES PRINCIPAUX

ARISTOTE, Catégories, trad. J. Tricot, Editions Les Echos du Maquis, 2014
ARISTOTE, Constitution d’Athenes, trad. G. Matthieu, Les Belles Lettres, 1922
ARISTOTE, Seconds Analytiques, J. Tricot, Editions Les Echos du Maquis, 2014

ARISTOTE, Ethique & Nicomagque, trad. J. Tricot, Editions Les Echos du Maquis,
2014

ARISTOTE, Métaphysique, trad. J. Tricot, Librairie Philosophique J. Vrin, 2000
ARISTOTE, Politique, trad. J. B. Saint Hilaire, Dumont, 1848

ARISTOTE, Physique, trad. Pierre Pellegrin, GF Flammarion, 2e édition revue, 2002
ARISTOTE, Topiques, trad. J. B. Saint Hilaire, Librairie de Ladrange

DESCARTES René, Discours de la Méthode, Librairie Hatier, 1944

DESCARTES René, Méditations métaphysiques, Presses Universitaires de France,
1956

DESCARTES, René, Principes de la philosophie, trad. Abbé Picot Librairie
Philosophique J. Vrin, 1950

DESCARTES René, Régles pour la direction de I'esprit, Librairie Philosophique J.
Vrin, trad : J. Sirven, 1996

DIOGENE Laérce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Le Livre de
Poche, 1999

PLATON, Apologie de Socrate, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon (Euvres
Completes, Bibliotheque de la Pléiade, 1943

PLATON, Le Cratyle, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon (Euvres
Complétes, Bibliothéque de la Pléiade, 1943

PLATON, Le Phédon, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon (Euvres
Compléetes, Bibliotheque de la Pléiade, 1943

PLATON, La République, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon (Euvres
Complétes, Bibliotheéque de la Pléiade, 1943

PLATON, Le Timée, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon (Euvres Complétes,
Bibliothéque de la Pléiade, 1943



370

PLATON, Eutyphron, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon (Euvres
Compléetes, Bibliotheque de la Pléiade, 1943

PLATON, Phedre, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon (Euvres Complétes,
Bibliothéque de la Pléiade, 1943

PLATON, le Théétete, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon (Euvres
Compléetes, Bibliotheque de la Pléiade, 1943

SIMPLICIUS, Sur Aristote, Physique 5, traduit par James O. Urmson (1997), Cornell
University Press

B) OUVRAGE SPECIFIQUES

AGUETTANT Louis, La Musique de Piano : des origines a Ravel, Paris, Albin Michel,
1954

ANDRE-SALVINI Béatrice Le Code de Hammourabi, Paris, Réunion des musées
nationaux, coll. « Solo », 2008

ALTIPARMAK Kemal, Dr; OZIS Turgut, Pr. Dr, Une étude sur la preuve
mathématique et le développement du raisonnement mathématique, Ege Egitim
Dergisi, 2005 (6), 1 : 25-37

BILIK Ronald, « Stammen P.Oxy. XI 1364 + LII 3647 et XV 1797 aus der 'AAn0<cia
des Antiphon”, Vol 13 (1998): TYCHE - Contributions a l'histoire ancienne,
papyrologie et épigraphie.

CHARPIN Dominique, Hammurabi de Babylone, Paris, Presses universitaires de
France, 2003

DAREMBERG et SAGLIO, Dictionnaire des antiquités grecques et romaines
DUMEZIL Georges, La Courtisane et les seigneurs colorés : et autres essais : vingt-
cing esquisses de mythologie, Ultra Ponticos fluctus, « Le brutal et le borgne »,
Gallimard, coll. "Quarto", 1982.

FINET André, Le Code de Hammurabi, Editions du Cerf, Paris, 1973

FLACELIERE Robert, La vie quotidienne en Grece au siecle de Périclés, Hachette,
1971

FORNARA Charles W., BADIAN E., SHERK Robert K.
Archaic Times to the End of the Peloponnesian War, Cambridge University Press.



371

GAGARIN Michael (Université du Texas), Antiphon the Athenien, Oratory, Law, and
Justice in the Age of the Sophists, University of Texas Press, 2002.

HATZFELD, Adolphe; DARMESTER, Arsene; Dictionnaire général de la langue
francaise, Librairie Ch. Delagrave, Paris

KING Leonard William, Le Code d'Hammourabi, 2012

KUHN Thomas, La structure des révolutions scientifiques, Epilogue 1969, 5.
Exemples, Incommensurabilité et Révolutions, 2006, Red Spring.

LEVYSTONE David, "Antiphon: Indifférence de la Nature, Misére des Lois
Humaines", Phoenix Journal, Classical Association of Canada / Société canadienne
des études classiques, Issue: 3-4, Volume: 68, pp 258-290, 2014

MURAS Stéphane, Manuel de Polémique, p.579, Editions du Relief, Paris, 2013.

PENDRICK Gerard J., Antiphon le sophiste. Les fragments, édités avec introduction,
traduction et commentaire, Cambridge Classical Texts and Commentaries, 2002.

PETERS, Francis, E; Glossaire des termes de la philosophie grecque antique, trans.
Tres bien Hunler, Arche article : "principe ultime indémontrable"

ROTH Marthe, Collections de droit de Mésopotamie et d'Asie Mineure , Atlanta,
Scholars Press, coll. « SBL Ecrits du monde antique », 1997

SALEM Jean, Cinq Variations sur la Sagesse, le Plaisir et la Mort

SCHEIL Jean Vincent, La loi de Hammourabi (vers 2000 v. J.-C.), Ernest Leroux,
Paris, 1904

SEUX Marie-Joseph Lois de I'’Ancien Orient , Paris, Le Cerf, coll. « Cahiers Evangile
», 1986

THOMPSON George, Etudes sur la société grecque antique - Les premiers
philosophes

C) OUVRAGES ELECTRONIQUES
« Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales » ( www.cnrtl.fr )

Dictionnaire grec en ligne de 1'Université de Chicago (http://logeion.uchicago.edu)

ARISTOTE, http://www.archive.org/details/4767273

PLATON, http://www.perseus.tufts.edu/cache/perscoll Greco-Roman.html







373

BIOGRAPHIE

Ihsan Hayri BATUR




374

TEZ ONAY SAYFASI

Universite : T.C. GALATASARAY UNIVERSITESI

Enstitii : SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU

Hazirlayamin Adi Soyadi : Thsan Hayri BATUR
Tez Bashgr : DESCARTES COMME HERITIER D’ARISTOTE DANS LE
CONTEXTE DES PREUVES DE DIEU ' .
(TANRI ISPATLARI BAGLAMINDA ARISTOTELES’IN MIRASCISI OLARAK
DESCARTES)

Savunma Tarihi : 23/01/2023

Damismam : Dog. Dr. S. Atakan ALTINORS

JURI UYELERI

Dog. Dr. S. Atakan ALTINORS

(Danigsman)

Prof. Dr. Ozkan GOZEL
(Medeniyet Universitesi)

Dog. Dr. Ferda KESKIN
(Bilgi Universitesi)

Dr. Ogr. Uyesi T. Necati ILGICIOGLU
(Galatasaray Universitesi)

Dr. Ogr. Uyesi Ering ASLANBOGA
(Galatasaray Universitesi)

Enstiti Midiira
Prof. Dr. Ulun AKTURAN



