
 
 

UNIVERSITE GALATASARAY 
INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 

DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE 
 

 

 

 

DESCARTES COMME HERITIER D’ARISTOTE DANS 
LE CONTEXTE DES PREUVES DE DIEU 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

THESE DE DOCTORAT 
 
 
 
 
 
 

İhsan Hayri BATUR 
 
 
 
 
 
 

Directeur de Recherche : Maître de Conf. S. Atakan ALTINÖRS 
 

 
 
 
 

 

 
JANVIER, 2023 

 



ii 
 

PREFACE 
 
 
Tout d'abord, je tiens à exprimer toute ma gratitude à Doç. Dr. S. Atakan Altınörs 

d’avoir sans hésitation accepté d’être directeur de mes recherches et de son soutien 

constant dans la période de rédaction de ma thèse. Je voudrais remercier Doç. Dr. Ferda 

Keskin et Dr. Öğr. Üyesi T. Necati Ilgıcıoğlu, d’avoir accepté d'être membres de comité 

de suivi de thèse et d’avoir apporté des suggestions considérables sur ma thèse. Je 

voudrais remercier également Prof. Dr. Özkan Gözel et Dr. Öğr. Üyesi Erinç 

Aslanboğa, d’avoir sans hésitation accepté d’être membres du jury. Je tiens également 

à remercier le professeur Türker Armaner, directeur de mon département, qui s'est 

assuré que j'avais tout ce dont j'avais besoin pour mener à bien mes recherches avec 

beaucoup de patience. Je voudrais exprimer une fois de plus ma gratitude au professeur 

Melih Başaran pour ses efforts considérables, que je ne pourrai jamais nier. Enfin, il 

serait inconcevable pour moi de ne pas remercier tout particulièrement ma chère 

épouse Ece, qui m'a apporté un soutien indéfectible à toutes les étapes. 



iii 
 

TABLE DES MATIERES 
 
 
PREFACE          ii 

TABLE DES MATIERES        iii 

RÉSUMÉ           vi 

ABSTRACT          xi 

ÖZET           xvi 

INTRODUCTION         1 
 
PARTIE 1.  
LA PREUVE EN GÉNÉRAL       10 
 
1.1. Aperçu du problème        10 
1.2. Aperçu étymologique         19 
1.3. De l’arbitraire à la preuve       33 

PARTIE 2. 
LA CONCEPTION ARISTOTÉLICIENNE DE LA PREUVE   54 
 
2.1 Portée du sujet         55  

 
2.2 Aristote face à l’interdiction parménidienne de la genèse   58 

2.2.1. Description du problème       58 
2.2.2. Tentatives de contournement par Anaxagore et Empédocle  62 
2.2.3. Contribution des atomistes      65 
2.2.4. Perte d’intérêt envers la phusis      71 
2.2.5. Réaction d’Aristote       73 
 

2.3 Conception aristotélicienne de la genèse     75 
2.3.1. Connaissance divine       75 
2.3.2. Genesis par opposition à metabole     78 
2.3.3. Metabole en termes d’ousia      83 
2.3.4. Metabole du point de vue des Catégories    96 
2.3.5. Kinesis du point de vue des Catégories     98 
2.3.6. Metabole par rapport à metabole      100 
2.3.7. Metabole par rapport à hupokeimenon     108 
2.3.8. Metabole par rapport à kinesis      111 
2.3.9. Proposition fausse comme condition du me on    123 
 

2.4 Premier moteur immobile       128 
2.4.1. Le Premier moteur immobile, est-ce Dieu ?    128 
2.4.2. Le Premier moteur immobile, est-ce un ou plusieurs ?   131 
2.4.3. Le Premier moteur immobile comme une sorte de Dieu   133 
2.4.4. Argument pour l’existence du premier moteur immobile  136 
 
 
 

 



iv 
 

PARTIE 3. 
DESCARTES COMME LOINTAIN HÉRITIER D’ARISTOTE   138 
 
3.1. Aperçu général du 17e siècle       139 

 
3.2. Exigences Théologiques d’une Preuve Philosophique    145 

3.2.1. Besoin provenant des saintes Écritures      145 
3.2.2. Imposition du contexte historique      150 
3.2.3. Attitude prudente envers l’autorité ecclésiastique   152  
3.2.4. Défense raisonnable des vérités de foi contre les athées   153 

 
3.3. Question de Méthode         155 

3.3.1. Recherche d’une méthode mathématique     155 
3.3.2. Signes indiquant le Cogito      157 
3.3.3. Limites et unité de la connaissance      162 
3.3.4. Mathesis universalis        164 
3.3.5. Sommaire des principes qui émanent des « Règles »    166 
3.3.6. Rôle du doute         167 
3.3.7. Natures composées        170 
3.3.8. Discours de la méthode        172 

 
3.4. Le Doute et sa Dissipation        174 

3.4.1. Doute cartésien à la différence des sceptiques antiques   174 
3.4.2. Dieu soumis au doute        178 
3.4.3. Mauvais génie         181 
3.4.4. Essence du « je »         185 
3.4.5. Quelque chose d’autre que moi-même      187 
3.4.6. Perfection provenant de la cause       190 

 
3.5. Reconstruction de la vérité        192 

3.5.1. Inconvénients des formations antérieures     192 
3.5.2. Rejet de toutes les données       193 
3.5.3. Perceptions claires et distinctes       195 
3.5.4. Nouvelles règles proposées       209 
3.5.5. Première vérité claire        212 

 
3.6. Considérations apriori           222 

3.6.1. Nécessité d’une preuve apriori       222 
3.6.2. Argument de Perfection        224 
3.6.3. Preuve ontologique        230 
3.6.4. Création continue et preuve cosmologique    241 
3.6.5. Assurance morale et véracité divine     244 
3.6.6. Nouvel argument possible mais non proposée par Descartes   247 

 
3.7. Théorie cartésienne des idées        250 

3.7.1. Regroupement des idées        250 
3.7.2. Idées innées         254 
3.7.3. Idée d’infini et idée de Dieu       255 
3.7.4. Spéculations pour esquiver l’idée d’un Dieu transcendant   260 
3.7.5. Argument de Dieu comme idée innée      270 

 



v 
 

3.8. Existence du monde sensible       272 
3.8.1. Besoin d’une preuve en faveur de la matière    272 
3.8.2. Condition de possibilité de la matière     274 
3.8.3. Facultés pour connaître la matière      276 
3.8.4. Preuve de la matière       280 
3.8.5. Existence de mon propre corps      284 
3.8.6. Distinction de l’âme et du corps      286 
3.8.7. Preuve d’une substance différente de la « res cogitans »   287 

 
3.9. Explication de l’erreur et possibilité de la connaissance empirique  294 

3.9.1. Cause de l’erreur        294 
3.9.2. Dieu souverainement irresponsable et exempt de toute erreur  303 
3.9.3. Erreur conciliable avec la bonté de Dieu     308 
3.9.4. Libre arbitre comme principale dignité de l’homme   314 
3.9.5. Dieu garant de toute vérité      317 
3.9.6. Dieu garant de toute autre chose      324 
3.9.7. Raisons pour douter et pour supprimer le doute    330 
3.9.8. Rejet de la cause finale       334 
3.9.9. Faillibilité des perceptions sensibles     336 
3.9.10. Données fiables        339 

CONCLUSION         347 
 
BIBLIOGRAPHIE        370 
 
BIOGRAPHIE         374 

 
 

 

 

  



vi 
 

 

 
 

RÉSUMÉ 
 
 
 Comme l’indique le titre de notre thèse, dans cette étude, nous avons examiné 

l'évolution de l'idée de preuve à travers l'histoire de la philosophie et les preuves de 

Dieu d’Aristote et de Descartes. Conformément à cet objectif, nous avons discuté du 

progrès du concept de preuve dans la pensée humaine, depuis la période pré-

philosophique jusqu'au début de la Modernité. Tout en examinant ce processus 

évolutif, nous nous sommes concentrés en particulier sur la contribution d'Aristote. 

  

Dans l'étape suivante, nous avons examiné comment la question de la preuve a 

été traitée par Descartes et appliquée à la question de Dieu. 

 

Il est possible de relire l'histoire de la pensée en mettant au centre divers 

éléments. Nous pourrions obtenir une idée plus ou moins correcte, plus ou moins 

englobante, en observant les débats autour d'un certain concept à travers les âges, en 

analysant comment ce concept a été traité par les penseurs, en recherchant la 

contribution de certains courants au concept en question, et en prenant en considération 

comment le domaine non philosophique a affecté ce développement, au cours de 

l'histoire. 

 

Sans aucun doute, toute recherche laissera des pièces manquantes. Une autre 

recherche qui prétend combler ces lacunes peut être partiellement couronnée de succès, 

mais certains aspects du problème resteront intacts à chaque fois. Probablement, le 

concept de "Dieu" dans l'histoire de la philosophie est un tel sujet. 

 

Dans notre thèse, nous avons tenté de montrer la relation entre les systèmes de 

pensée de la philosophie occidentale de l'Antiquité au XVIIe siècle, et le phénomène 

de l’organisation religieuse autour de Dieu ou du concept de Dieu. Certes, considérées 

dans leur forme la plus générale, la philosophie et la religion sont deux champs de 

pensée et de recherche distincts, car ils diffèrent par leur méthode et leur contenu. 

Cependant, il y a des matières que la philosophie partage avec la religion, ou, 

autrement dit, des points de vue par lesquels ces deux disciplines convergent. Même, 



vii 
 

ne serait-il pas faux de dire qu'elles sont en constante interaction l’une avec l’autre. 

Comme nous pouvons le voir, l'histoire de la pensée a connu maints débats qui ont eu 

des implications à la fois philosophiques et religieuses, à savoir du mysticisme aux 

apologies, des discussions de première cause au sujet de la consubstantialité, du 

problème de libre arbitre à la question de destin, de dizaines de problématiques n’ont 

cessé d’occuper l'ordre du jour à la fois pour les théologiens et pour les philosophes. 

 

Le concept de Dieu en est certainement l'un des meilleurs exemples. D'une part, 

c'est un concept qui est parfaitement d’ordre religieux étant l'élément fondateur de 

presque toutes les religions et discussions théologiques. Mais d'autre part, c'est aussi 

un concept philosophique parfois accepté ou parfois rejeté, puisqu’il est l'élément 

principal du débat théisme-athéisme, que presque tous les philosophes traitent comme 

un sujet de discussion majeur, ou auquel ils se réfèrent de proche ou de loin, qui s'est 

poursuivie jusqu'à aujourd'hui et n'a pas encore été définitivement résolu. 

 

Assurément, ce n'est pas une attitude raisonnable de mettre des distinctions 

nettes parmi les différentes étapes de l'évolution de la pensée humaine à travers les 

âges et d’en négliger la continuité. Sans doute conviendrait-il de considérer les 

courants de pensée dans une relation d'interaction et de continuité avec les courants 

qui les précèdent et les suivent, voire avec d'autres courants simultanés. Pourtant, il 

existe des caractéristiques qui déterminent le caractère des époques sur lesquels les 

historiens de la philosophie s'accordent de manière générale. 

 

D’une telle perspective, la pensée du XVIIe siècle constitue un tournant 

important dans l'histoire de la philosophie à bien des égards. Il s’agit là d’une période 

qui, vu d’un angle rétrospectif, a su systématiser l'héritage de la Renaissance en 

parallèle avec les développements scientifiques ; et qui, avec son aspect tourné vers 

l'avenir, représente les fondements de la Modernité et des Lumières qui sont sans doute 

parmi les éléments les plus constitutifs du monde dans lequel nous vivons. Comme 

nous venons de le mentionner, elle symbolise, d'une part, la sortie des schémas de 

pensée religieux du Moyen Âge et le triomphe de la méthode scientifique fondée sur 

le doute ; et, d’autre part, c'est une époque où le concept de Dieu a été reconsidéré, 

pour être placé dans le champ de la connaissance, ou encore, s’il faut l’exprimer 

autrement, le champ de la connaissance s’est tellement élargi qu’il a fini par envahir 



viii 
 

le territoire de la connaissance. 

 

Sur la base du tableau que nous avons essayé de tracer ci-dessus, nous voyons 

qu'il y a deux tournants dans l'histoire de la philosophie qui se ressemblent par divers 

aspects et les contributions de deux acteurs importants qui peuvent être considérés 

comme les architectes de ces tournants. Le premier d'entre eux est Aristote, pionnier 

de la rupture apparente dans l'Antiquité, et le second est Descartes, pionnier de la 

transformation au XVIIe siècle. 

 

Partant de ce constat, dans notre thèse, nous avons tenté de relier les démarches 

de ces deux philosophes, qui ont vécu à deux époques différentes, au sujet de la preuve. 

 

Notre objectif en écrivant cette thèse est de déterminer en quoi Aristote diffère 

de l'héritage philosophique avant lui, et de comparer avec cela, comment Descartes a 

également hérité de l'héritage philosophique de son temps, avec une attitude similaire 

à celle d'Aristote. 

 

À la suite de cette étude, nous avons visé à montrer que les deux philosophes 

mentionnés ont réussi la transformation radicale qu'ils ont initiée autour du concept de 

preuve. 

 

Dans notre thèse, où nous soutiendrons que la principale contribution d'Aristote 

et de Descartes à l'histoire de la pensée est l'effort pour assurer la certitude de la 

connaissance en mettant l'accent sur la preuve dans la voie d'accéder à la connaissance 

de la vérité, un autre point commun des deux philosophes que nous tenterons de 

révéler, c'est que tous les deux critiquent les inférences philosophiques de leurs 

prédécesseurs comme étant arbitraires et sans fondement. 

 

Encore un autre but de notre thèse est de montrer qu'un autre point commun qui 

oblige à considérer Aristote et Descartes ensemble, est l'effort des deux philosophes 

pour purifier la philosophie des éléments religieux et mythologiques et de la replacer 

sur une base rationnelle. 

 

C'est aussi l'un des objectifs de notre thèse de montrer qu'un autre point commun 



ix 
 

qui peut être identifié à la fois chez Aristote et Descartes est un effort pour élever le 

concept de Dieu d'une question de conscience et de croyance à un niveau démontrable 

de connaissance. 

 

En plus de ceux mentionnés ci-dessus, un autre point sur lequel nous avons voulu 

attirer l'attention dans notre thèse est qu'Aristote et Descartes ne sont pas seulement 

des penseurs qui utilisent le concept de preuve dans leurs propres travaux et 

l'appliquent à la question de Dieu, mais qu’aussi tous deux ont essayé d'établir les 

règles d'accès à la certitude de la connaissance et ils ont laissé derrière eux des travaux 

sur la méthode à utiliser à cette fin. 

 

Enfin, c'est aussi parmi les objectifs de notre thèse de mettre en évidence les 

contributions des deux penseurs à la formation de l'infrastructure mentale nécessaire 

au développement des sciences, grâce au changement radical qu'ils ont tous deux initié 

en philosophie. 

 

Conformément à ces objectifs, dans notre thèse, nous nous sommes attaché 

d'abord à interroger les fondements du concept de preuve. Nous en avons examiné 

divers aspects avant qu'elle ne fasse l'objet d'une littérature scientifique et 

philosophique, nous avons essayé de révéler ce que signifie la preuve, ses origines 

historiques, juridiques, sociales, religieuses, etc. 

 

Dans la prochaine étape, nous avons essayé de créer un certain champ 

sémantique en examinant les origines étymologiques du concept de preuve et des 

concepts étroitement liés au concept de preuve, tels que le grec, l'arabe, le latin, 

l'anglais, le français et le turc. 

 

Ensuite, nous avons discuté des racines pré-philosophiques du concept de preuve 

dans la structure sociale de la civilisation grecque antique et de son équivalent dans les 

récits mythologiques qui ont une place importante dans la formation de la mentalité 

grecque antique. À la suite de cet examen, nous avons essayé de révéler la relation 

entre l'étape de « transition du Mythe au Logos », qui est fréquemment évoquée 

lorsqu'on parle du monde antique, avec le concept de preuve. 

 



x 
 

 

Après avoir créé toute cette infrastructure, dans le chapitre consacré à Aristote, 

nous avons révélé l'approche d'Aristote sur la question de la preuve en général, les 

critiques qu’il a fait des penseurs avant lui, quel type d'infrastructure de preuve il a 

proposé et comment il l'a appliquée à la question de Dieu. 

 

Dans la partie de notre thèse consacrée à Descartes, nous avons examiné d'abord 

la vision générale du XVIIe siècle et nous examinerons pourquoi le paradigme 

philosophique actuel contraint Descartes à un nouveau discours fondé sur la preuve. 

 

Après cela, nous avons examiné comment Descartes a cherché une méthode pour 

sortir du paradigme philosophique actuel, et nous avons abordé pas à pas tout le 

processus de reconstruction de la vérité, et nous avons essayé de révéler quelle place 

occupe la preuve dans ce processus. 

 

Enfin, nous avons attiré l'attention sur la façon dont Descartes applique le 

concept de preuve lorsqu'il traite de la question de Dieu. 

 

Dans toutes ces étapes, nous avons essayé de montrer les similitudes entre 

Descartes et Aristote sous divers aspects tels que certains traits saillants de la période 

dans laquelle ils ont vécu ; l'importance centrale qu'ils attachent à la notion de preuve ; 

la nature de la transformation qu'ils ont opérée au cours de l'histoire de la philosophie 

par rapport à celles qui les ont précédés ; leurs efforts pour séculariser le concept de 

Dieu en appliquant la preuve à la question de Dieu dans une tentative de faire de Dieu 

une question de connaissance plutôt qu'une question de croyance ; leurs efforts pour 

théoriser la connaissance de l'observation et de l'expérimentation ; leur désir de fonder 

la connaissance de la vérité qu'ils tentent d'obtenir sur des données précises et 

incontestables ; leur tentative de séparer le langage philosophique et les modèles 

d'argumentation qu'ils utilisent des éléments religieux et mythologiques et de les placer 

sur une base rationnelle. 

  



xi 
 

ABSTRACT 

 

As the title of our thesis indicates, in this study we have examined the evolution 

of the idea of proof through the history of philosophy and Aristotle’s and Descartes' 

Proofs of God. In accordance with this objective, we have discussed the progress of 

the concept of proof in human thought, from the pre-philosophical period to the 

beginning of Modernity. While examining this evolutionary process, we have focused 

in particular on the contribution of Aristotle. 

 

In the next step, we have examined how the question of proof was treated by 

Descartes and applied to the question of God. 

 

It is possible to reread the history of thought by putting various elements at the 

center. We could obtain a more or less correct, more or less encompassing idea, by 

observing the debates around a certain concept through the ages, by analyzing how 

this concept has been treated by thinkers, by researching the contribution of certain 

currents to the concept in question, and taking into consideration how the non-

philosophical field has affected this development, throughout history. 

 

Undoubtedly, any search will leave missing pieces. Another search that claims 

to fill these gaps may be partially successful, but some aspects of the problem will 

remain untouched each time. Probably, the concept of "God" in the history of 

philosophy is such a topic. 

 

In our thesis, we have tried to show the relationship between the systems of 

thought of Western philosophy from antiquity to the seventeenth century, and the 

phenomenon of religious organization around God or the concept of God. Certainly, 

considered in their most general form, philosophy and religion are two distinct fields 

of thought and research, because they differ in their method and content. However, 

there are matters that philosophy shares with religion, or, in other words, points of 

view by which these two disciplines converge. Even, would it not be wrong to say that 

they are in constant interaction with each other. As we can see, the history of thought 

has known many debates which have had both philosophical and religious 

implications, namely from mysticism to apologies, from first cause discussions about 



xii 
 

consubstantiality, the problem of free arbiter of the question of destiny, dozens of 

issues have constantly occupied the agenda for both theologians and philosophers. 

 

The concept of God is certainly one of the best examples. On the one hand, it is 

a concept that is perfectly religious, being the founding element of almost all religions 

and theological discussions. But on the other hand, it is also a sometimes accepted or 

sometimes rejected philosophical concept, since it is the main element of the theism-

atheism debate, which almost all philosophers treat as a major topic of discussion, or 

to which they turn. near or far, which has continued until today and has not yet been 

definitively resolved. 

 

Surely it is not a reasonable attitude to draw sharp distinctions among the 

different stages of the evolution of human thought through the ages and to neglect their 

continuity. No doubt it would be appropriate to consider the currents of thought in a 

relation of interaction and continuity with the currents which precede and follow them, 

even with other simultaneous currents. Yet there are characteristics that determine the 

character of epochs on which historians of philosophy generally agree. From such a 

perspective, seventeenth-century thought constitutes an important turning point in the 

history of philosophy in many respects. This is a period which, seen from a 

retrospective angle, knew how to systematize the heritage of the Renaissance in 

parallel with scientific developments; and which, with its forward-looking aspect, 

represents the foundations of Modernity and the Enlightenment which are undoubtedly 

among the most constitutive elements of the world in which we live. As we have just 

mentioned, it symbolizes, on the one hand, the departure from the religious thought 

patterns of the Middle Ages and the triumph of the scientific method based on doubt; 

and, on the other hand, it is a time when the concept of God was reconsidered, to be 

placed in the field of knowledge, or again, if it is necessary to express it otherwise, the 

field of knowledge is so widened that it ended up invading the territory of knowledge. 

 

Based on the picture we have tried to draw above; we see that there are two 

turning points in the history of philosophy which resemble each other in various 

aspects and the contributions of two important players who can be considered the 

architects of these turns. The first of them is Aristotle, a pioneer of apparent rupture in 

antiquity, and the second is Descartes, a pioneer of transformation in the 17th century. 



xiii 
 

 

Based on this observation, in our thesis, we have tried to link the approaches of 

these two philosophers, who lived in two different periods, on the subject of proof. 

 

Our objective in writing this thesis is to determine how Aristotle differs from the 

philosophical heritage before him, and to compare with this, how Descartes also 

inherited the philosophical heritage of his time, with an attitude similar to that of 

Aristotle. 

 

Following this study, we aimed to show that the two philosophers mentioned 

succeeded in the radical transformation they initiated around the concept of proof. 

 

In our thesis, where we will argue that the main contribution of Aristotle and 

Descartes to the history of thought is the effort to ensure the certainty of knowledge 

by emphasizing proof in the way of accessing knowledge of the truth, another common 

point of the two philosophers that we will try to reveal is that both criticize the 

philosophical inferences of their predecessors as being arbitrary and without 

foundation. 

 

Yet another aim of our thesis is to show that another common point that obliges 

us to consider Aristotle and Descartes together is the effort of the two philosophers to 

purify philosophy of religious and mythological elements and to place it on a rational 

basis. 

 

It is also one of the purposes of our thesis to show that another commonality that 

can be identified in both Aristotle and Descartes is an effort to elevate the concept of 

God from a matter of consciousness and belief to a demonstrable level of knowledge. 

 

In addition to those mentioned above, another point to which we wanted to draw 

attention in our thesis is that Aristotle and Descartes are not only thinkers who use the 

concept of proof in their own works and apply it to the question of God, but also that 

both tried to establish the rules of access to the certainty of knowledge and they left 

behind them works on the method to be used for this purpose. 

 



xiv 
 

Finally, it is also among the objectives of our thesis to highlight the contributions 

of the two thinkers to the formation of the mental infrastructure necessary for the 

development of the sciences, thanks to the radical change that they both initiated in 

philosophy. 

In accordance with these objectives, in our thesis, we first endeavored to 

question the foundations of the concept of proof. We have examined various aspects 

of it before it became the subject of scientific and philosophical literature, we have 

tried to reveal what the evidence means, its historical, legal, social, religious origins, 

etc. 

 

In the next step, we tried to create a certain semantic field by examining the 

etymological origins of the concept of proof and concepts closely related to the concept 

of proof, such as Greek, Arabic, Latin, English, French and Turkish. 

 

Then, we discussed the pre-philosophical roots of the concept of proof in the 

social structure of the ancient Greek civilization and its equivalent in the mythological 

stories which have an important place in the formation of the ancient Greek mentality. 

Following this examination, we have tried to reveal the relationship between the stage 

of "transition from Myth to Logos", which is frequently evoked when speaking of the 

ancient world, with the concept of proof. 

 

After having created all this infrastructure, in the chapter dedicated to Aristotle, 

we revealed the approach of Aristotle on the question of proof in general, the criticisms 

he made of the thinkers before him, what type of infrastructure of proof he offered and 

how he applied it to the question of God. 

 

In the part of our thesis devoted to Descartes, we first examined the general 

vision of the seventeenth century and we will examine why the current philosophical 

paradigm constrains Descartes to a new discourse based on evidence. 

 

After that, we examined how Descartes looked for a method to get out of the 

current philosophical paradigm, and we approached the whole process of 

reconstructing the truth step by step, and we tried to reveal what place the proof 

occupies in this process. 



xv 
 

 

Finally, we have drawn attention to how Descartes applies the concept of proof 

when dealing with the question of God. 

 

In all these stages we have tried to show the similarities between Descartes and 

Aristotle in various aspects such as some salient features of the period in which they 

lived; the central importance they attach to the notion of proof; the nature of the 

transformation they have brought about in the course of the history of philosophy in 

relation to those which preceded them; their efforts to secularize the concept of God 

by applying the evidence to the question of God in an attempt to make God a matter 

of knowledge rather than a matter of belief; their efforts to theorize knowledge from 

observation and experiment; their desire to base the knowledge of the truth that they 

are trying to obtain on precise and indisputable data; their attempt to separate the 

philosophical language and patterns of argument they use from religious and 

mythological elements and place them on a rational basis. 

  



xvi 
 

ÖZET 

 

 

Tez|m|z|n başlığında bel|rt|ld|ğ| üzere, bu çalışmamızda |spat f|kr|n|n felsefe 

tar|h| boyunca tekamülünü, Ar|stoteles’|n ve Descartes'ın Tanrı |spatlarını |nceled|k. 

Bu amaç doğrultusunda, felsefe önces| dönemden başlayarak, Modern|te'n|n 

başlangıcına kadar geçen süreçte |spat kavramının |nsan düşünces|ndek| serencamını 

ele aldık. Bu evr|m sürec|n| |ncelerken, özell|kle Ar|stoteles'|n katkısı üzer|nde 

durduk. 

 

B|r sonrak| aşamada |se |spat konusunun Descartes tarafından nasıl ele alındığını 

ve Tanrı meseles|ne uygulandığını |nceled|k. 

 

Düşünce tar|h|n| çeş|tl| öğeler| öne çıkararak okumak mümkündür. Çağlar 

boyunca bell| b|r kavram etrafındak| tartışmaları, o kavramın çeş|tl| düşünürler 

tarafından nasıl ele alındığını, hang| akımların söz konusu kavrama ne tür katkılarda 

bulunduğunu, hatta felsefe dışı alanların bu gel|ş|m üzer|ne nasıl etk| ett|ğ|n| tar|h|n 

akışı |ç|nde gözlemleyerek, geçm|şten günümüze az ya da çok kuşatıcı b|r f|k|r elde 

edeb|l|r|z. Elbette bu tür b|r araştırma eks|k yanlar bırakacaktır. O eks|kler| 

tamamlama |dd|asında olan b|r başka araştırma belk| |dd|asında kısmen başarılı 

olacaktır, ancak y|ne de her defasında meselen|n ele alınmadık tarafları kalacaktır. 

Muhtemelen, felsefe tar|h| |ç|nde “Tanrı” konusu da böyle b|r konudur. 

 

Yukarıdak| kısa özet, Ant|k Çağ’dan 17. yüzyıla dek Batı felsefes|ndek| düşünce 

s|stemler| |le Tanrı ve Tanrı kavramı etrafında örgütlenm|ş d|n olgusu arasındak| 

|l|şk|y| serg|lemeye çalışıyordu. Kuşkusuz en genel şekl|yle ele alındığında, felsefe |le 

d|n |k| ayrı düşünce ve araştırma alanıdır, z|ra usul ve |çer|k bakımından farklılıklar 

göster|rler. Ancak d|n|n felsefeyle, keza felsefen|n de d|nle ortaklaştığı konular, 

yakınlaştığı bakış açıları, paylaştığı |lg| alanları yok değ|ld|r. Hatta b|rb|rler|yle sürekl| 

b|r etk|leş|m |ç|nde olduklarını söylemek dah| fazla |ler| g|tmek olmaz. Yukarıdak| kısa 

özette de gördüğümüz g|b|, tar|h|n öyle dönemler| gelm|şt|r k|, m|st|s|zmden 

apoloj|ye, |lk neden tartışmalarından ç|ft-tözlülük meseles|ne, özgürlük konusundan 

tümeller bahs|ne dek b|rçok konunun hem felsef| hem de d|n| |çer|mler| olmuştur ve 

aynı konular hem |lâh|yatçıların hem de felsefec|ler|n gündem|n| meşgul etm|şt|r. 



xvii 
 

 

Muhakkak Tanrı tartışması da buna ver|leb|lecek en |y| örneklerden b|r|d|r. B|r 

yanıyla, neredeyse tüm d|nler|n ve teoloj|k tartışmaların kurucu öğes| olması |t|bar|yle 

d|n| alana g|ren b|r kavramdır. Ancak öte yandan, neredeyse tüm f|lozofların ağırlıklı 

b|r bah|s konusu olarak ele aldıkları veya kıyısından köşes|nden değ|nd|kler|, kâh 

kabul kâh reddett|kler|, günümüze değ|n süren ve n|haî b|r çözüme kavuşmamış 

görünen te|zm-ate|zm tartışmasının temel unsuru olmaklığıyla da felsef| b|r kavramdır. 

 

Elbette |nsan düşünces|n|n çağlar |ç|ndek| evr|m|n| kesk|n hatlarla ayırmak ve 

sürekl|l|ğ| gözden kaçırmak sağlıklı b|r tutum değ|ld|r. Kuşkusuz, düşünce akımlarının 

kend|ler|nden öncek| ve sonrak| akımlarla, hatta eşzamanlı başka akımlarla b|r 

etk|leş|m ve devamlılık |l|şk|s| |ç|nde düşünülmes| uygun olacaktır. Y|ne de ana 

hatlarıyla çağların karakter|n| bel|rleyen özell|kler, felsefe tar|hç|ler|n|n yaygın olarak 

üzer|nde |tt|fak ett|kler| dönemler ve çığırlar vardır. Böyle b|r genel b|r perspekt|ften 

bakıldığında 17. yüzyıl düşünces|, b|rçok bakımdan felsefe tar|h|n|n öneml| b|r 

dönemec|n| oluşturur. Geçm|şe dönük yanıyla Rönesans düşünces|n|n b|r nev| 

evr|m|n| tems|l eden ve Rönesans’tan devraldığı m|rası b|l|msel gel|şmelere paralel 

olarak s|stemleşt|ren; geleceğe dönük yanıyla |se |ç|nde yaşadığımız dünyanın en 

bel|rley|c| unsurlarından Modern|te’n|n ve Aydınlanma’nın temeller|n| atan b|r 

dönemd|r. Az evvel değ|nd|ğ|m|z g|b|, b|r yanıyla Ortaçağ’ın d|n| |çer|kl| düşünce 

kalıplarından çıkışı ve şüpheye dayalı b|l|msel yöntem|n galebe çalışını tems|l eder; 

d|ğer yanıyla |se başlıca f|lozofları el|yle Tanrı kavramının yen| baştan ele alındığı, 

|nanç alanından b|lg| alanına çek|ld|ğ| b|r dönemd|r. 

 

Yukarıda ç|zmeye çalıştığımız tablodan hareketle, felsefe tar|h|nde çeş|tl| 

yönler|yle b|rb|r|n| andıran |k| dönüm noktası bulunduğunu ve bu dönüm noktalarının 

m|marı sayılab|lecek |k| öneml| aktörün katkılarını görüyoruz. Bunlardan b|r|nc|s| 

Ant|k Çağ’dak| bel|rg|n kopuşun öncüsü olan Ar|stoteles, |k|nc|s| |se 17. yüzyıldak| 

dönüşüme öncülük eden Descartes’tır. Bu gözlemden hareketle, tez|m|zde, 

b|rb|rler|nden farklı dönemlerde yaşamış bu |k| f|lozofun |spat konusuna 

yaklaşımlarını b|rb|rler|yle |l|şk|lend|rmeye teşebbüs edeceğ|z. 

 

Bu tez| yazmaktak| amacımız, Ar|stoteles’|n kend| yaşadığı dönemde, 

kend|s|nden öncek| felsef| m|rasa nazaran nasıl b|r farklılık ortaya koyduğunu tesp|t 



xviii 
 

etmek, ve bununla mukayesel| b|r şek|lde Descartes’ın da y|ne kend| yaşamış olduğu 

dönemde, Ar|stoteles’|nk|ne benzer b|r tavırla, devralmış bulunduğu felsef| m|rasa 

nazaran nasıl b|r farklılık ortaya koyduğunu göstermek olacaktır. 

 

Bu çalışmanın net|ces|nde, adı geçen her |k| f|lozofun da, öncülük ett|kler| köklü 

dönüşümü |spat kavramı etrafında sağladıklarını göstermey| amaçlıyoruz.  

 

Hem Ar|stoteles’|n, hem de Descartes’ın düşünce tar|h|ne sundukları başlıca 

katkının, hak|kat|n b|lg|s|ne ulaşma yolunda |spatı öne çıkararak, b|lg|n|n kes|nl|ğ|n| 

tem|n etme çabası olduğunu öne süreceğ|m|z tez|m|zde, aynı zamanda her |k| f|lozofun 

b|r d|ğer ortak noktasının, her |k| f|lozofun da kend|ler|nden öncek| felsef| çıkarımları 

keyf| ve dayanaktan yoksun olmakla eleşt|rd|kler|n| ortaya koyacağız. 

 

Ar|stoteles ve Descartes’ı beraber ele almayı gerekl| kılan b|r başka ortak 

noktanın |se her |k| f|lozofun da felsefey| d|n| ve m|toloj|k unsurlardan arındırıp, 

rasyonel temele oturtma gayret| olduğu göstermek y|ne tez|m|z|n b|r d|ğer amacını 

oluşturacaktır. 

 

Keza hem Ar|stoteles’te hem de Descartes’ta tesp|t ed|leb|lecek b|r d|ğer 

ortaklığın, Tanrı kavramını b|r v|cdan ve |nanç meseles| olmaktan çıkarıp, 

|spatlanab|l|r b|r b|lg| sev|yes|ne yükseltme çabası olduğunu göstermek de y|ne 

tez|m|z|n amaçları arasında yer almaktadır. 

 

Yukarıda sayılanların yanı sıra tez|m|zde d|kkat çekmek |sted|ğ|m|z b|r d|ğer 

husus |se gerek Ar|stoteles’|n, gerekse Descartes’ın yalnızca |spat kavramını kend| 

eserler|nde kullanan ve Tanrı meseles|ne uygulayan b|rer düşünür olmakla kalmayıp, 

bunun yanı sıra her |k|s|n|n de ger|ye, kes|n b|lg|ye ulaşmanın kurallarına ve bunun 

|ç|n kullanılması gereken yönteme da|r eserler bırakmış oldukları hususudur. 

 

En n|hayet, her |k| düşünürün felsefede açtıkları çığır sayes|nde b|l|mler|n 

gel|şeb|lmes| |ç|n gerekl| olan z|h|nsel altyapının oluşması yönünde sundukları 

katkıları öne çıkarmak da y|ne tez|m|z|n hedefler| arasındadır. 

 

Bu amaçlar doğrultusunda tez|m|zde öncel|kle |spat kavramının temeller|n| 



xix 
 

sorgulamayı hedefl|yoruz. B|l|msel ve felsef| l|teratürün konusu olmazdan evvel 

|spatın ne anlama geld|ğ|n|, tar|hsel kökenler|n|, hukuk|, sosyal, d|n| vs. yönler|n| ele 

alacağız. 

 

B|r sonrak| adımda |se, Yunanca, Arapça, Lat|nce, İng|l|zce, Fransızca, Türkçe 

g|b| |spat kavramının ve |spat kavramıyla yakın |l|şk| |ç|nde bulunan kavramların 

çeş|tl| d|llerdek| et|moloj|k kökenler|ne bakarak, bell| b|r anlamsal alan oluşturmaya 

çalışacağız. 

 

Bunu tak|ben, |spat kavramının felsefe önces| kökler|n| Ant|k Yunan 

meden|yet|n|n toplumsal yapısında ve Ant|k Yunan z|h|n yapısının oluşumunda öneml| 

b|r yer tutan m|toloj|k anlatımlardak| karşılığını ele alacağız. Bu |ncelemen|n net|ces| 

olarak |se, ant|k dünyadan bahsed|l|rken sıklıkla d|le get|r|len ‘Mythos’tan Logos’a 

geçBş’ aşamasının |spat kavramıyla |l|şk|s|n| ortaya koymaya çalışacağız. 

 

Tüm bu altyapıyı oluşturduktan sonra tez|m|z|n Ar|stoteles’le |lg|l| kısmında 

Ar|stoteles’|n genel anlamda |spat meseles|ne yaklaşımını, kend|s|nden öncek| 

düşünürlere yönel|k eleşt|r|ler|n|, nasıl b|r |spat altyapısı ortaya koyduğunu ve bunu 

Tanrı meseles|ne nasıl uyguladığını ortaya koyacağız. 

 

Tez|m|z|n Descartes |le |lg|l| bölümünde |se öncel|kle 17. yüzyılın genel 

görünümüne bakıp, neden mevcut felsef| parad|gmanın Descartes’ı |spata dayalı yen| 

b|r söyleme mecbur kıldığını araştıracağız. 

 

Bunun ardından Descartes’ın mevcut felsef| parad|gmadan çıkış |ç|n nasıl b|r 

yöntem arayışına g|rd|ğ|n| |nceleyerek, aşama aşama tüm hak|kat| yen|den |nşa 

sürec|n| ele alacağız ve bu süreçte |spatın nasıl b|r yer tuttuğunu ortaya koymaya çaba 

göstereceğ|z. 

 

Son olarak da Descartes’ın |spat kavramını Tanrı meseles|n| ele alırken nasıl 

uyguladığına d|kkat çekeceğ|z. 

  



2 

 

 
INTRODUCTION 

 

 

L'une des principales questions qui occupe l'histoire de la philosophie depuis des 

siècles est sans aucun doute la question des « preuves de Dieu ». 

 

Lorsque nous regardons l'univers intellectuel des périodes précédant l'émergence 

de la philosophie en tant que discipline, nous voyons souvent divers mythes, 

mythologies et symbolismes remplis de symboles divins. Depuis les âges archaïques, 

l’homme a vu la terre et le ciel comme deux entités séparées, il en a fait l'objet de 

divers contes, et il a créé différentes astrologies dans différentes géographies à la suite 

d'enquêtes et d'observations qui ont duré des siècles. Nous savons que la connaissance 

du zodiaque et les astro-mythologies qui en découlent interagissent avec de 

nombreuses croyances religieuses différentes. En fait, certains chercheurs affirment 

que maints éléments archaïques ont été préservés lors de la transition des religions 

polythéistes aux religions monothéistes. 

 

Bien que la philosophie se positionne dans une certaine autonomie par rapport 

au champ religieux, elle a toujours été en interaction avec les discours religieux tant à 

sa naissance qu'au cours des âges. Le sujet du commencement de l'univers a été 

problématisé depuis les premiers philosophes. 

 

En résumé, même si elle se positionne en dehors de la religion dans son 

orientation de base et dans sa méthode, la philosophie n'a jamais été complètement 

indépendante de la religion et des débats concernant le champ religieux, à la fois en 

raison de la proximité des champs d'investigation et de l'intérêt à l’origine, et du fait 

qu'elles ont été en interaction pendant des siècles. 

 

Dans la période précédant le triomphe du christianisme en Occident, comme on 

vient de le dire, les philosophes avaient proposé diverses conceptions de Dieu. Avec le 

christianisme, nous constatons que cette recherche dans la philosophie occidentale a 

pris fin, au moins pour un temps. Ce travail philosophique cède place à un effort pour 

expliquer les dogmes chrétiens, à une remise en question de la relation esprit-foi, et à 

une systématisation des fondements philosophiques du christianisme à travers le 



3 

 

Moyen Âge. Cependant, l'attitude des philosophes scolastiques tardifs, en particulier 

dans les discussions sur le nominalisme, a conduit à la nécessité de séparer la 

connaissance de l'expérience de la connaissance de Dieu ce qui a entraîné une approche 

philosophique contradictoire aux tentatives de réconciliation entre la foi et la raison.  

 

La rencontre de ce milieu philosophique avec une conjoncture où l'autorité de 

l'Église s'affaiblit à la suite de divers événements politiques et sociaux conduira à la 

Renaissance en Europe. Avec la Renaissance, la culture et la philosophie de l'Antiquité, 

longtemps ignorées en Europe, seront reconsidérées et compilées, la philosophie 

cessera d'être une activité exercée uniquement par le clergé, et en un sens, elle 

deviendra indépendante de la religion en fonction des thèmes qu’elle aborde. 

Reconsidérer l'Antiquité en retournant à ses sources originelles apportera une diversité 

tant dans l'art que dans la philosophie, à la différence du Moyen Âge, et éloignera le 

monde de la pensée de la dépendance de la religion et de l'Église. 

 

La libération partielle de la pensée du joug de la religion et la tendance à se 

focaliser plutôt sur l'expérience qui a commencé à partir de la période scolastique 

tardive, créent un terrain propice au développement de la science. En particulier, des 

progrès remarquables sont réalisés en astronomie, en mathématiques et en physique. 

 

En ce qui concerne la philosophie du XVIIe siècle, on constate un certain 

éloignement par rapport à la Renaissance. Les progrès des sciences naturelles ont accru 

la confiance dans les mathématiques et la physique et renforcé l'idée que la structure 

de la nature peut être systématisée. L'acceptation des mathématiques comme méthode 

épistémologique s'accompagne d'un effort pour exprimer les lois de la nature par des 

concepts. Cela a donné naissance au rationalisme en tant que mouvement 

philosophique. 

 

La nouvelle compréhension de la physique, qui a commencé avec les 

découvertes de Copernic, Tycho Brahe, Galilée, Kepler, en particulier en astronomie 

et qui a été complètement resystématisée avec Newton, a provoqué une transformation 

radicale des connaissances sur l'univers que l’on possédait jusqu'alors. Cependant, 

cette transformation a rendu indispensable la recherche d'une nouvelle méthode, non 

seulement sur la connaissance de l'univers lui-même, mais aussi sur la manière 



4 

 

d'obtenir la connaissance correcte. 

 

Si l'on prend un peu de recul, la tendance à donner du poids à l'expérience a 

commencé avec la Scolastique tardive ; et ce fut la Renaissance qui, par la suite, a 

pavée la voie d’une science basée sur l'expérience et l'observation. Mais 

l'enseignement de Copernic et de ses successeurs a non seulement détruit la vision du 

monde de l'Église et la physique aristotélicienne, mais a également montré que la 

méthode basée sur l'expérience et l'observation ne saurait être entièrement fiable. Avec 

Copernic, il a été prouvé que les connaissances obtenues par les sens peuvent ne pas 

être correctes, étant donné que les informations sensorielles nous avaient apporté une 

compréhension de l'univers géocentrique. Or, l'innovation apportée par Copernic 

prédisait une conception d'univers héliocentrique. Ainsi, l'opinion selon laquelle la 

recherche des lois de la nature devait être menée non seulement par l'expérimentation 

et l'observation, mais en les fondant sur des concepts par l'esprit s’est vite répandu 

dans les milieux philosophiques. Les découvertes de Copernic, Galilée et Newton ont 

confirmé que les lois de la nature que nous construisons par l'esprit n'acceptent point 

la distinction sublunaire et supralunaire, et qu'elles devraient être valables pour 

n'importe quel point de l'univers. Par exemple, la loi de la gravitation de Newton 

prétendait être valable non seulement pour la terre mais aussi pour n'importe quel point 

de l'univers. La nouvelle conception de l'univers n'était plus centrée sur le monde ou 

sur l’homme et suggérait que l'univers entier était dominé par la même loi. L'adoption 

de la méthode mathématique, d'autre part, a exigé l'évaluation de données mesurables 

et calculables, indépendamment des données sensorielles ou intuitives, pour 

comprendre la relation entre les objets. 

 

Galilée a établi la règle selon laquelle les données intelligibles et les données 

expérimentales devaient être réunies. Selon la méthode scientifique développée par 

Galilée, tout d'abord, il fallait traiter le phénomène naturel, qui fait l'objet de 

recherches, en termes de quantités mesurables, pour formuler les interactions des 

valeurs numériques incluses dans le calcul les uns avec les autres, et c’était seulement 

après cette étape, qu’il fallait recourir à l'expérience. Cette méthode avait deux apports 

importants : l'un d'eux était la formulation mathématique de l'événement en question 

en examinant le sujet de la recherche en le décomposant en petites parties et en 

déterminant les relations de ces petites parties entre elles ; la seconde était le recours à 



5 

 

l'expérience qui prenait la deuxième place après la fiction mathématique de 

l'événement, c'est-à-dire, en un sens, l'expérience était projetée à une étape suivante, 

après la construction mentale. 

 

Bien sûr, cette transformation radicale du monde de la science se refléterait aussi 

dans la philosophie. La croyance qu'une conception globale de l'univers pouvait être 

réalisée par des formulations mathématiques a révélé l'harmonie entre la nature et 

l'esprit. Comprendre le fait que la nature est rationnelle et peut être comprise par la 

raison a donné naissance au rationalisme du XVIIe siècle. L'opinion selon laquelle les 

principes de l'esprit humain et les principes qui déterminent l'univers entier sont les 

mêmes, a validé le jugement selon lequel l'homme peut comprendre l'univers 

complètement, sur la base des principes qu'il trouve dans son esprit. 

 

L'idée que la structure de l'univers pouvait être mise en concepts définis par 

l'esprit a également ébranlé la certitude de la distinction croyance-connaissance qui a 

émergé avec la fin de la scolastique. Restant en dehors du champ de l'expérience, la 

connaissance de Dieu se définissait dans le domaine de la croyance, surtout chez des 

philosophes comme Duns Scot, Guillaume d'Ockham et Roger Bacon, qui avaient 

établi la connaissance à base de l’expérience. Selon ceux-là, Dieu ne saurait être connu 

que par la conscience, puisqu’il ne faisait pas partie de la connaissance. 

 

Cependant, la philosophie rationaliste, qui s’est développée au cours du XVIIe 

siècle, est encline à considérer que des sujets métaphysiques tels que Dieu et l'esprit 

peuvent également être connus par l'esprit. Par conséquent, Descartes, Spinoza et 

Leibniz, les trois philosophes dont les noms sont le plus souvent cités comme 

fondateurs du rationalisme dans la philosophie du XVIIe siècle, ont abordé cette 

question, et chacun d'eux a traité la question de l'existence de Dieu séparément et y 

apportant des preuves. En d'autres termes, l'émergence du rationalisme du XVIIe siècle 

en tant que mouvement philosophique, sous l'influence des développements 

scientifiques, a remis à l'ordre du jour la question des preuves de Dieu, qui était depuis 

un temps en arrière-plan dans l'histoire de la philosophie. 

 

Alors qu'il y avait un écart progressif de l'influence de l'Église avec la 

Renaissance, et que la philosophie dirigeait son attention vers des sujets non religieux 



6 

 

et formait le fondement intellectuel de la science empirique, peut-être paradoxalement, 

l’effet des progrès de l'astronomie et de la mécanique sur la philosophie, a ramené le 

concept de Dieu sur la scène philosophique, confiné jusqu’alors dans le domaine de la 

croyance depuis des siècles, pour en faire un objet de connaissance. En d'autres termes, 

l'école scientifique qui s’étend de Copernic à la Galilée, d'une part, a porté un coup dur 

à l'autorité de l'Église en détruisant la vision du monde institutionnalisée, mais d'autre 

part, elle a amené le concept de Dieu sur le terrain d’intelligibilité par le biais de 

concepts existant dans l'esprit humain. 

 

Il est possible de relire l'histoire de la pensée en mettant au centre divers 

éléments. Nous pourrions obtenir une idée plus ou moins correcte, plus ou moins 

englobante, en observant les débats autour d'un certain concept à travers les âges, en 

analysant comment ce concept a été traité par les penseurs, en recherchant la 

contribution de certains courants au concept en question, et en prenant en considération 

comment le domaine non philosophique a affecté ce développement, au cours de 

l'histoire. 

 

Sans aucun doute, toute recherche laissera des pièces manquantes. Une autre 

recherche qui prétend combler ces lacunes peut être partiellement couronnée de succès, 

mais certains aspects du problème resteront intacts à chaque fois. Probablement, le 

concept de « Dieu » dans l'histoire de la philosophie est un tel sujet. 

 

Certes, considérées dans leur forme la plus générale, la philosophie et la religion 

sont deux champs de pensée et de recherche distincts, car elles diffèrent par leur 

méthode et leur contenu. Cependant, il y a des matières que la philosophie partage 

avec la religion, ou, autrement dit, des points de vue par lesquels ces deux disciplines 

convergent. Même, ne serait-il pas faux de dire qu'elles sont en constante interaction 

l’une avec l’autre. Comme nous pouvons le voir dans le bref aperçu ci-dessus, l'histoire 

de la pensée a connu maints débats qui ont eu des implications à la fois philosophiques 

et religieuses, à savoir du mysticisme aux apologies, des discussions de première cause 

au sujet de la consubstantialité, du problème de libre arbitre à la question de destin, de 

dizaines de problématiques n’ont cessé d’occuper l'ordre du jour à la fois pour les 

théologiens et pour les philosophes. 

 



7 

 

Le concept de Dieu en est certainement l'un des meilleurs exemples. D'une part, 

c'est un concept qui est parfaitement d’ordre religieux étant l'élément fondateur de 

presque toutes les religions et discussions théologiques. Mais d'autre part, c'est aussi 

un concept philosophique parfois accepté ou parfois rejeté, puisqu’il est l'élément 

principal du débat théisme-athéisme, que presque tous les philosophes traitent comme 

un sujet de discussion majeur, ou auquel ils se réfèrent de proche ou de loin, qui s'est 

poursuivie jusqu'à aujourd'hui et n'a pas encore été définitivement résolu. 

 

Assurément, ce n'est pas une attitude raisonnable de mettre des distinctions 

nettes parmi les différentes étapes de l'évolution de la pensée humaine à travers les 

âges et d’en négliger la continuité. Sans doute conviendrait-il de considérer les 

courants de pensée dans une relation d'interaction et de continuité avec les courants 

qui les précèdent et les suivent, voire avec d'autres courants simultanés. 

 

Pourtant, il existe des caractéristiques qui déterminent le caractère des époques 

sur lesquels les historiens de la philosophie s'accordent de manière générale. D’une 

telle perspective, la pensée du XVIIe siècle constitue un tournant important dans 

l'histoire de la philosophie à bien des égards. Il s’agit là d’une période qui, vu d’un 

angle rétrospectif, a su systématiser l'héritage de la Renaissance en parallèle avec les 

développements scientifiques ; et qui, avec son aspect tourné vers l'avenir, représente 

les fondements de la Modernité et des Lumières qui sont sans doute parmi les éléments 

les plus constitutifs du monde dans lequel nous vivons. Comme nous venons de le 

mentionner, elle symbolise, d'une part, la sortie des schémas de pensée religieux du 

Moyen Âge et le triomphe de la méthode scientifique fondée sur le doute ; et, d’autre 

part, c'est une époque où le concept de Dieu a été reconsidéré, pour être placé dans le 

champ de la connaissance, ou encore, s’il faut l’exprimer autrement, le champ de la 

connaissance s’est tellement élargi qu’il a fini par envahir le territoire de la 

connaissance. 

 

Sur la base du tableau que nous avons essayé de tracer ci-dessus, nous voyons 

qu'il y a deux tournants dans l'histoire de la philosophie qui se ressemblent par divers 

aspects et les contributions de deux acteurs importants qui peuvent être considérés 

comme les architectes de ces tournants. Le premier d'entre eux est Aristote, pionnier 

de la rupture apparente dans l'Antiquité, et le second est Descartes, pionnier de la 



8 

 

transformation au XVIIe siècle. 

 

Partant de ce constat, dans notre thèse, nous tenterons de relier les démarches de 

ces deux philosophes, qui ont vécu à deux époques différentes, au sujet de la preuve. 

 

Notre objectif en écrivant cette thèse est de déterminer en quoi Aristote diffère 

de l'héritage philosophique avant lui, et de comparer avec cela, comment Descartes a 

également reçu l'héritage philosophique de son temps, avec une attitude similaire à 

celle d'Aristote. 

 

À la suite de cette étude, nous visons à montrer que les deux philosophes 

mentionnés ont réussi la transformation radicale qu'ils ont initiée autour du concept de 

preuve. 

 

Dans notre thèse, où nous soutiendrons que la principale contribution d'Aristote 

et de Descartes à l'histoire de la pensée est l'effort pour assurer la certitude de la 

connaissance en mettant l'accent sur la preuve dans la voie d'accéder à la connaissance 

de la vérité, un autre point commun des deux philosophes que nous tenterons de 

révéler, c'est que tous les deux critiquent les inférences philosophiques de leurs 

prédécesseurs comme étant arbitraires et sans fondement. 

 

Encore un autre but de notre thèse sera de montrer qu'un autre point commun qui 

oblige à considérer Aristote et Descartes ensemble, est l'effort des deux philosophes 

pour purifier la philosophie des éléments religieux et mythologiques et de la replacer 

sur une base rationnelle. 

 

C'est aussi l'un des objectifs de notre thèse de montrer qu'un autre point commun 

qui peut être identifié à la fois chez Aristote et Descartes est un effort pour élever le 

concept de Dieu d'une question de conscience et de croyance à un niveau démontrable 

de connaissance. 

 

En plus de ceux mentionnés ci-dessus, un autre point sur lequel nous voudrions 

attirer l'attention dans notre thèse est qu'Aristote et Descartes ne sont pas seulement 

des penseurs qui utilisent le concept de preuve dans leurs propres travaux et 



9 

 

l'appliquent à la question de Dieu, mais qu’aussi tous deux ont essayé d'établir les 

règles d'accès à la certitude de la connaissance et ils ont laissé derrière eux des travaux 

sur la méthode à utiliser à cette fin. 

 

Enfin, c'est aussi parmi les objectifs de notre thèse de mettre en évidence les 

contributions des deux penseurs à la formation de l'infrastructure mentale nécessaire 

au développement des sciences, grâce au changement radical qu'ils ont tous deux initié 

en philosophie. 

 

Conformément à ces objectifs, dans notre thèse, nous nous attacherons d'abord 

à interroger les fondements du concept de preuve. Nous en examinerons divers aspects 

avant qu'elle ne fasse l'objet d'une littérature scientifique et philosophique, nous 

essaierons de révéler ce que signifie la preuve, ses origines historiques, juridiques, 

sociales, religieuses, etc. 

 

Dans la prochaine étape, nous essaierons de créer un certain champ sémantique 

en examinant les origines étymologiques du concept de preuve et des concepts 

étroitement liés au concept de preuve, tels que le grec, l'arabe, le latin, l'anglais, le 

français et le turc. 

 

Ensuite, nous discuterons des racines pré-philosophiques du concept de preuve 

dans la structure sociale de la civilisation grecque antique et de son équivalent dans les 

récits mythologiques qui ont une place importante dans la formation de la mentalité 

grecque antique. À la suite de cet examen, nous essaierons de révéler la relation entre 

l'étape de « transition du Mythe au Logos », qui est fréquemment évoquée lorsqu'on 

parle du monde antique, avec le concept de preuve. Nous allons en même temps mettre 

en cause la justification de cette distinction-même étant donné qu’elle représente un 

point de vue trop classique, mais souvent contesté et problématisé à bien des égards 

depuis un certain temps. 

 

Après avoir créé toute cette infrastructure, nous révélerons l'approche d'Aristote 

sur la question de la preuve en général, les critiques qu’il a fait des penseurs avant lui, 

quel type d'infrastructure de preuve il a proposé et comment il l'a appliquée à la 

question de Dieu. 



10 

 

 

Dans la partie de notre thèse consacrée à Descartes, nous examinerons d'abord 

la vision générale du XVIIe siècle et nous examinerons pourquoi le paradigme 

philosophique actuel contraint Descartes à un nouveau discours fondé sur la preuve. 

 

Après cela, nous examinerons comment Descartes a cherché une méthode pour 

sortir du paradigme philosophique actuel, et nous aborderons pas à pas tout le 

processus de reconstruction de la vérité, et nous essaierons de révéler quelle place 

occupe la preuve dans ce processus. 

 

Enfin, nous attirerons l'attention sur la façon dont Descartes applique le concept 

de preuve lorsqu'il traite de la question de Dieu. 

 

Dans toutes ces étapes, nous essaierons de montrer les similitudes entre 

Descartes et Aristote sous divers aspects tels que certains traits saillants de la période 

dans laquelle ils ont vécu; l'importance centrale qu'ils attachent à la notion de preuve ; 

la nature de la transformation qu'ils ont opérée au cours de l'histoire de la philosophie 

par rapport à celles qui les ont précédés ; leurs efforts pour séculariser le concept de 

Dieu en appliquant la preuve à la question de Dieu dans une tentative de faire de Dieu 

une question de connaissance plutôt qu'une question de croyance ; leurs efforts pour 

théoriser la connaissance de l'observation et de l'expérimentation ; leur désir de fonder 

la connaissance de la vérité qu'ils tentent d'obtenir sur des données précises et 

incontestables ; leur tentative de séparer le langage philosophique et les modèles 

d'argumentation qu'ils utilisent des éléments religieux et mythologiques et de les placer 

sur une base rationnelle. 

  



11 

 

 

PARTIE 1 : LA PREUVE EN GÉNÉRAL 

 

1.1. Aperçu du problème 

 

Au sens le plus large, la preuve est la méthode utilisée pour proposer une idée, 

une affirmation, pour la soutenir ou pour démontrer sa véracité. À cet égard, ce que 

nous entendons par preuve est une tentative intellectuelle d'établir la justification de 

cette conclusion, différente du résultat auquel nous voulons parvenir à travers elle, et 

de justifier le résultat en question. Par conséquent, cela vient essentiellement d'un 

besoin de persuasion. 

 

La volonté de prouver la véracité d'une affirmation à l'autre partie peut découler 

d'un besoin rhétorique ; ou dans un sens policier ou juridique, du besoin d'obtenir des 

informations précises sur un crime commis ; ou encore, en termes mathématiques, la 

preuve peut également être utilisée pour montrer la validité d'un théorème ou 

l'exactitude d'une opération arithmétique. 

 

L'aspect commun à chacune des situations énumérées ci-dessus est le désir d'être 

sûr de l'exactitude d'une affirmation ou d'assurer le destinataire. 

 

Dans la vie quotidienne, la preuve est tellement associée à la vérité qu'il est 

généralement considéré comme un comportement naturel de prendre pour vrai au 

premier coup, l’affirmation de toute personne dotée de pleines facultés mentales, à 

moins qu'elle ne soit très jeune ou très âgée, ivre, ou visiblement sous l'emprise de 

drogues, endormie ou en état de délire à cause d'une maladie quelconque. En effet, à 

l'exception de quelques codes culturels exceptionnels, il n'existe probablement pas de 

société dans laquelle la fausse représentation soit la bienvenue. 

 

L'exactitude de l'affirmation ou de l'énoncé avancé n'est pas seulement une 

condition épistémologique, mais a aussi une connotation éthique. Beaucoup de langues 

ont fait la distinction entre les fausses déclarations involontaires et les faussetés 

délibérées, et ont des mots différents pour chacune des deux cas. Cette logique du 

langage qui sépare le mensonge du faux, assimile parfois la vérité à la justice. Par 



12 

 

exemple, le mot français « juste » qui s’utilise pour décrire une proposition vraie, peut 

aussi signifier le concept d’équitable. Alors qu’une affirmation fausse est souvent 

attribuée à la négligence et à l'insouciance ; le mensonge correspondrait la plupart des 

fois à une dépravation morale aux yeux de la société, et au crime de tromperie face à 

la loi. 

 

Bien sûr, la question a aussi des dimensions politiques, religieuses et 

philosophiques. Depuis l'Antiquité, les hommes politiques ont toujours utilisé un 

langage persuasif dans leurs rapports avec la société, ce qui laisse planer des doutes 

sur son authenticité. De même, les religions étant essentiellement fondées sur 

l'adoption de leurs propres vérités, elles n'hésitent pas à se falsifier les unes les autres. 

 

D'autre part, le concept de « Foi » qui remplace souvent le concept de 

connaissance certaine dans le domaine religieux, est étroitement lié au concept de « 

sûreté » ou au sentiment d’être « assuré ». 

 

Pour ce qui en est de la philosophie, d’autre part, nous constatons que les 

philosophes se sont mis d'accord sur très peu de questions pendant des milliers 

d'années, détruisant souvent les systèmes de leurs prédécesseurs et construisant de 

nouvelles structures intellectuelles à leurs places. 

 

En fin de compte, depuis que les êtres humains ont commencé à développer une 

capacité d'expression, ils ont proposé différentes interprétations de ce qui se passe 

autour d'eux, des choses quotidiennes à la signification de la vie, et chacun a essayé de 

trouver des partisans pour sa propre interprétation. 

 

Le concept de mensonge, que nous avons décrit plus haut comme légalement et 

moralement répréhensible, commence à perdre de sa clarté lorsque les opinions 

politiques, les croyances religieuses, les interprétations philosophiques, les 

compréhensions esthétiques et même les conflits d'intérêts personnels entrent en jeu.  

 

À ce stade, nous nous éloignons du monde de vérités certaines ou des mensonges 

flagrants ; et entrons dans un domaine où le bien et le mal ne peuvent plus être séparés 

par des lignes nettes, où leurs limites deviennent floues et ont même parfois un large 



13 

 

éventail d'intersections. 

 

Aucune proposition unique, qu'elle soit politique, philosophique ou religieuse, 

ne peut être considérée comme incluant toutes les idéologies. Chacun d'eux a une 

histoire complexe, un riche héritage culturel, un mode de vie, un ensemble de 

croyances acceptées, des intérêts concurrents et des impacts psychologiques. Si l'on 

considère comme un paradigme au sens kuhnien tout cet ensemble de facteurs qui 

peuvent s'articuler autour d'une idéologie, il n'est pas simple de démontrer la vérité ou 

la fausseté du paradigme dominant d’une époque donnée, surtout lorsqu'il s'agit de 

persuader quelqu'un qui tient l'opinion contraire. Puisqu'il est souvent impossible de 

déterminer l’exactitude des affirmations faites ou des principes motivant les 

paradigmes, les désaccords entre les gens ne disparaîtront probablement jamais. 

 

Même s'il ne peut jamais être pleinement atteint comme un idéal accessible étape 

par étape, serait-il tout de même possible de vérifier ou de nier les concepts qui 

constituent la base de l'opinion publique, en les retraçant aussi loin que possible à leurs 

principes arrière, en tant que propositions individuelles. 

 

Dans des domaines tels que la géométrie, l'arithmétique et la logique, dans 

lesquels il est généralement simple de faire la distinction entre le vrai et le faux, la 

preuve vise à exposer la seule vérité incontestable. 

 

Dans les sciences positives, en revanche, la preuve se concentre principalement 

sur l'obtention d'une grande précision, plutôt que sur l'élimination des objections 

logiques. Par exemple, bien que la médecine dise que certains symptômes indiquent 

certains maux, elle ne rejette pas catégoriquement les cas hors de ce cadre ; ou encore, 

en météorologie, on s'attend à ce que telles ou telles conditions créent tel ou tel temps, 

mais il n'y a pas de nécessité logique. Dans ce cas, la preuve en sciences n’est rien de 

plus que l'expression d'une statistique forte. 

 

De même, en droit, puisqu'aucun cas ne peut échouer en principe, une décision 

sera finalement prise, mais l'objectif est d'obtenir le maximum de réalité praticable, et 

non pas la vérité irréfutable. Dans d'autres domaines, tels que la politique, la 

philosophie et l'art, le pouvoir de la preuve finit par diminuer due aux obstacles 



14 

 

insurmontables tels que les différences d'idéologie, d'interprétation et de goût. 

 

Changer de paradigme peut être difficile, voire impossible, et même des preuves 

basées sur l'observation ou à la fois sur l'observation et l'expérimentation peuvent 

parfois échouer. Malgré le fait que cela puisse sembler invraisemblable dans le monde 

moderne, les croyants de la terre plate ne cessent d’exister. 

 

Cependant, même si une personne qui croit que le monde est plat peut être 

attribuée à tout, de l'ignorance à l'entêtement, cette idée ne serait directement perçue 

comme un signe de folie ou d’une perturbation pathologique des facultés mentales. 

Parce que le fait que le monde soit plat ou rond n'est pas une inférence logique 

nécessaire, mais une détermination basée sur des données empiriques, et le fait d'être 

d'accord ou non avec cette détermination n'est pas directement lié aux principes de 

fonctionnement de l'esprit. Mais quelqu'un qui prétend que deux fois deux font moins 

neuf et demi, par exemple, sera probablement détenu dans l'établissement de santé 

mentale le plus proche s'il le dit sérieusement. Les vérités mathématiques, 

contrairement aux données empiriques, sont basées sur des inférences nécessaires, 

donc les affirmations au contraire remettent directement en question la santé mentale 

de celui qui ose les faire. 

 

En réalité, les preuves peuvent être appliquées à tous les aspects de la vie ; 

cependant, si l'on suit la distinction d'Aristote, alors que la preuve la plus forte et la 

réalité la plus précise peuvent être atteintes dans le domaine théorétique, la force de la 

preuve et la précision de la réalité doivent progressivement diminuer dans les domaines 

poétique et pratique. 

 

La résistance à la réalité positive n'est pas seulement répandue parmi la 

population en général, comme dans le cas des partisans de la terre plate, mais aussi 

parmi les scientifiques. Ce sujet est traité dans « La structure des révolutions 

scientifiques » de Thomas S. Kuhn (Chicago, 1962). C'est pourquoi le progrès 

scientifique n'est pas toujours linéaire et évolutif, mais plutôt discontinu, intermittent 

et révolutionnaire. Lorsque les défenseurs d'un paradigme scientifique particulier 

rencontrent des affirmations contraires à l'acceptation générale de la tradition à 

laquelle ils appartiennent, si bien que ces affirmations soient fondées, ils continuent à 



15 

 

défendre leurs positions, plutôt que de se laisser convaincre par de nouvelles preuves 

et de changer d'avis, jusqu'à ce que les jeunes générations acceptent le paradigme. 

 

Kuhn avait constaté que même dans les milieux scientifiques, où l'idée 

fondamentale est de tirer des conclusions basées sur des données positives 

d'observations et d'expériences, il existe une attitude d'opposition à un fait et 

d'obstination dans son opinion. Par conséquent, il est inévitable que des préjugés 

substantiels constituent une barrière impénétrable à la collecte de preuves solides dans 

les domaines religieux, politiques et philosophiques dépendant d'évaluations abstraites 

et d'interprétations souvent arbitraires. 

 

Cependant, comme cela a été dit au début, la preuve est utilisée pour établir 

chaque nouveau paradigme dans la science, pour la persuasion idéologique dans les 

discours politiques, pour la justification légale dans les salles d'audience, pour la 

découverte d'une vérité ou la levée d'une objection dans une argumentation 

philosophique, ou pour dissiper les préjugés dans les discussions. En d'autres termes, 

la preuve est utilisée pour avoir s'assurer d’une vérité ou pour en assurer les autres. À 

mesure que la force de persuasion de la preuve diminue, son pouvoir d'éliminer 

l'objection s'affaiblit également. Alors que la logique et les mathématiques peuvent 

conduire à des conclusions définitives, les arguments avancés dans le contexte du 

particulier ne peuvent viser qu’à affaiblir, plutôt qu'à invalider l'objection. 

 

Kuhn attire l'attention sur la différence entre la préférence théorique et les 

preuves logiques ou mathématiques. Dans le premier cas, il n'y a pas de critère objectif, 

pas d’« arithmétique impartiale, processus de prise de décision systématique qui, 

lorsqu'il est correctement appliqué, conduira à la même conclusion pour chaque 

individu1 ».   Dans le second cas, par contre, les lois de la déduction sont déjà acceptées 

depuis le début. La détermination de la théorie qui constitue le paradigme n'est pas la 

responsabilité d'un seul individu. Ici, une communauté d'experts dans une certaine 

branche de la science présente un comportement commun. 

 

Le processus de persuasion entre cependant en jeu lorsqu'une certaine valeur 

 
1 Thomas Kuhn, La structure des révolutions scientifiques, Épilogue 1969, 5. Exemples, 
Incommensurabilité et Révolutions, 2006, Red Spring. 



16 

 

commune conventionnelle est contestée par certains membres de la communauté : 

 

« Le processus dont nous parlons est le processus de persuasion, mais nous 

sommes confrontés à un problème plus profond que cela. Deux personnes qui 

perçoivent différemment le même événement, mais qui utilisent quand même 

des mots pour similaires pour décrire leur expérience, doivent utiliser les mots 

différemment. En d'autres termes, ils parlent d'un point de vue qui, selon moi, ne 

peut être commensurable. Ces deux personnes ne pourraient espérer parler 

ensemble, encore moins être convaincantes ». 

 

La situation serait tout à fait différente lorsqu'il y a désaccord sur des questions 

logiques ou mathématiques : 

 

« En cas de désaccord sur la conclusion tirée, les parties du débat peuvent 

retracer une à une chaque étape franchie et reconsidérer chacune en fonction de 

règles préétablies. À la fin de ce processus, l'une des parties doit admettre qu'elle 

a commis une erreur et qu'elle a enfreint une règle préalablement acceptée. Après 

cette étape, il ne peut plus rien faire et la preuve de l'autre partie l'emporte donc 

».2 

 

Pour qu'un syllogisme utilisé dans la preuve logique soit convaincant, sa forme 

doit être correcte et ses prémisses doivent être étayées par des preuves. L'expérience 

ordinaire peut avoir un effet persuasif dans la vie quotidienne. Une expérience 

tangible, cependant, se rapporte toujours à une vérité spécifique. En revanche, le 

raisonnement de type preuve est censé être universel et objectif.  

 

La recherche de la vérité ou de la vérité depuis les temps anciens dans l'histoire 

de la philosophie a suscité un débat subjectivité-objectivité. Nous pouvons illustrer la 

distinction entre les sophistes et Socrate quant à savoir si la vérité dépend d'une opinion 

subjective ou si elle réside dans la connaissance de ce que sont les choses elles-mêmes, 

indépendamment de toute conviction. La discussion en question a créé une divergence 

d'opinion quant à savoir si les concepts devaient être considérés d'une manière 

relativiste qui pouvait varier d'une personne à l'autre, ou s'il était nécessaire de mettre 

 
2 Idem. 



17 

 

des définitions inclusives, alors Socrate a atteint des définitions qui ont dû être 

acceptées comme condition de possibilité de la science. Ainsi, un universel pourrait se 

former sur les définitions, ce qui ouvrirait la voie à toute preuve absolue, c'est-à-dire à 

un syllogisme parfait, qui doit être valable pour toute situation. 

 

Les religions et les mythes sont probablement aussi anciens que l'histoire connue 

de l'humanité. Cependant, la vérité dans ces domaines n'est pas positive, c'est-à-dire 

prouvée. Il y a probablement des cas où une certaine expérience mystique serait plus 

convaincante pour telle personne que n'importe quelle preuve rationnelle, mais de tels 

cas individuels ne sont pas universalisables et ne peuvent donc pas être élevés au 

niveau d’une validité en dehors de la personne en question. Dans la structure générale 

des religions, il y a une sorte d'explication de l'existence et une liste de règles à suivre 

dans le monde. Souvent, cette loi est communiquée aux autres membres de la 

communauté par l'intermédiaire d'un sorcier, devin, chaman, prêtre, etc., qui ont un 

contact direct avec la source de la loi, c'est-à-dire qui ont la capacité et l'autorité 

d'établir la connexion mystique. Il n'y a aucune preuve dans ce type de communication. 

De même, pour les mythes, on peut parler d'un transfert, d'une accumulation, d'un reflet 

de l'état d'esprit général d'une société, mais il serait sans doute inapproprié d'employer 

le mot positif pour l'idée issue des religions et des mythes archaïques. 

 

C'est le point qui sépare l'activité de pensée que nous appelons philosophie, des 

religions et des mythes qui l'ont précédée. Contrairement à ceux-ci, la philosophie a 

été lancée par quelques penseurs ioniens qui ont tenté d'expliquer la formation de 

l'univers par des raisons matérielles, sans recourir à des éléments religieux. En d'autres 

termes, la philosophie est la substitution d'affirmations non prouvées à des affirmations 

prouvées. 

 

Le fait que Thales a développé les premiers arguments mathématiques, son statut 

en tant que mathématicien, peuvent être lu dans le contexte que nous avons décrit. 

Largement considéré comme le premier philosophe, Thales a transformé l'astrologie, 

ou la pratique qui consistait à dériver des contes de fées à partir de la position des 

étoiles, en astronomie en la combinant avec les mathématiques et en calculant l'éclipse 

solaire. Il est même allé jusqu'à commercialiser ce savoir. Dans ce cas, au lieu de se 

concentrer sur l'opportunisme individuel, il faudrait considérer comment la theoria 



18 

 

devient historiquement poiesis et la poiesis devient historiquement praxis au sens 

aristotélicien. 

 

En d'autres termes, essayer d’atteindre des résultats mesurables à partir de vérités 

prouvables, plutôt que de jeter des idées au hasard, a été le premier mouvement qui a 

conduit à la naissance de la philosophie. 

 

La difficulté d'arriver à une preuve définitive, en dehors de disciplines telles que 

les mathématiques, la logique et la géométrie, n'élimine ni la passion de rechercher la 

vérité chez les gens, ni le désir d'attirer des partisans à leur propre opinion. La curiosité 

d'un nourrisson pour ce qui se passe autour de lui est une preuve d'observation que 

l'instinct humain de savoir et de comprendre commence dès la petite enfance. Les 

experts en pédagogie disent que des capacités telles que comprendre les relations entre 

les événements, raisonner et tirer des conclusions devraient être formées à l'âge 

préscolaire.3 : 

 

« La preuve et le raisonnement mathématiques sont des concepts qui englobent 

ces domaines [éducation et formation]. La preuve et le raisonnement sont des 

compétences que les humains possèdent instinctivement. Mais le développement 

de ces capacités dépend des stratégies à adopter. » 4 

 

Ainsi émerge un autre aspect du concept de preuve : l'éducation. Donner une 

éducation avec une stratégie basée sur la preuve dès le plus jeune âge améliorera la 

capacité de raisonnement de l'enfant, tandis que l'application d'un système 

pédagogique dans le sens inverse, c'est-à-dire un système pédagogique basé sur la 

mémorisation, atténuera la capacité de raisonnement de l'enfant, ce qui les amènera à 

grandir en tant qu'individus qui ne peuvent pas suivre les liens de cause à effet entre 

les événements. 

 

En revanche, de nombreuses matières, dont les mathématiques, ne peuvent déjà 

être maîtrisées que par une formation pédagogique, indépendante d'une évaluation 

basée sur le développement global de l'enfant. Une personne qui ne comprend pas la 

 
3: ….. MdC Dr. Kemal Altiparmak, Pr. Dr. Turgut Öziş, Une étude sur la preuve mathématique et le 
développement du raisonnement mathématique, Ege Eğitim Dergisi, 2005 (6), 1 : 25-37 
4 idem. 



19 

 

table de multiplication sera incapable d'exécuter des calculs intégraux, car la 

multiplication ne peut être effectuée sans comprendre la logique de l'addition. En 

d'autres termes, il est intrinsèque à l'apprentissage de partir des connaissances les plus 

simples et les plus fondamentales pour en tirer des informations complémentaires. 

 

En conclusion, la preuve est un terme qui apparaît implicitement au début de la 

philosophie. Évidemment, les Ioniens n'évoquaient pas nommément le concept de 

preuve, mais leur tâche consistait à passer d'une cosmogonie mythologique sans 

preuve à une image logiquement défendable du monde. Par conséquent, ils ont fait le 

premier pas vers la pensée positive. Le chemin qu'ils ont ouvert a été parcouru en un 

laps de temps relativement court, et la révolution de la pensée basée sur les définitions 

de Socrate s'est accomplie. Néanmoins, ce sera l'honneur d'Aristote de présenter à 

l'histoire de la philosophie une théorie indépendante de la preuve qui transcendera tout 

le Moyen Âge après lui, pénétrera le christianisme, qui a pris dès le début une position 

très distante, voire hostile, envers la pensée grecque, et façonnent les débats scolaires. 

 

Après Aristote, Descartes doit être considéré comme le développement le plus 

significatif dans le domaine de la preuve. Car, comme Aristote, il a pétri la matière qui 

lui venait, mais en ne restant pas dans ce cadre, il a profondément modifié son 

environnement cognitif. Descartes s'est débarrassé du caractère mystique intense de la 

période précédente créée par le christianisme, a essayé de mettre la théologie sur une 

base rationnelle, pour cela il a d'abord cherché la méthode pour saisir la précision en 

mathématiques et la géométrie en philosophie, a recherché une connaissance exempte 

d'erreur, et dans ce sens, ignorant toute réalité conventionnelle et marchant sur des 

preuves, le pas a été reconstruit à partir de zéro. 

 

Avant de discuter de la projection par Descartes de la transformation d'Aristote 

dans le contexte de la preuve, il convient de jeter les bases. Pour ce faire, il est 

nécessaire de clarifier la terminologie en examinant l'étymologie du mot preuve et 

d'autres mots ayant des significations similaires. Ensuite, examiner comment et dans 

quels contextes le concept de preuve est utilisé en droit, domaine où le concept de 

preuve est le plus important et où il est utilisé avant la philosophie, servira de base à 

la troisième et dernière étape de déterminer à quels types de questions philosophiques 

le concept de charge de la preuve dérivé du droit peut conduire. 



20 

 

1.2. :  Aperçu étymologique5 

 

Divers mots de sens proche, que ce soit en turc ou dans des langues 

occidentales comme l'anglais et le français, ont été utilisés pour exprimer le sens 

voulu par le mot preuve. Il serait utile d'en passer brièvement en revue quelques-

unes. 

 

Tout d'abord, concentrons-nous sur le mot « preuve » que nous utilisons en 

turc. L'origine du mot « preuve », adapté à la phonétique turque, est /isbât/ ( تابثا ) et 

vient de la racine arabe /subût/ ( توبث ). /Subût/ signifie rester immobile, ne pas bouger, 

c'est-à-dire être « fixe » /sâbit/ ( تباث ). En fait, le mot /subûti/ signifie vrai, correct et 

positif. Le mot « persévérance » /sebât/ ( تابث ) est utilisé pour exprimer le concept de 

ne pas abandonner sa parole et sa décision comme une extension des concepts de 

rester immobile, de ne pas bouger, d'être immobile et de se tenir fermement sur le 

sol. Le mot utilisé dans le sens de « prouvé », c'est-à-dire sur lequel des preuves ont 

été présentées, ou « fixé » /tesbit/ ( تیبثت ), est /mûsbat/ ( تبثم ), et il est principalement 

utilisé comme l'équivalent du concept de « positif » dans les langues occidentales. Le 

mot /tesbit/ ( تیبثت ), qui signifie « placer fermement, rendre immobile », comprend 

également le sens de voir et montrer une situation d'une manière qui ne laisse aucune 

place au doute. Également dérivé de la même racine, /tesebbût/ ( تبثت ) signifie « 

persévérance », c'est-à-dire patience et endurance. 

 

Cette analyse étymologique révèle que prouver une idée ou une affirmation, c'est 

la transmettre de telle manière qu'elle ne puisse pas être facilement délogée ; établir 

une base solide pour l'assertion en question, lui fournir un support et une base. 

 

L'adjectif « positivus », vient de « positio », « positionis », qui est dérivé du 

verbe latin « poner », qui signifie "mettre quelque chose à un endroit, le laisser, le 

positionner ou poser, est l'origine du mot « positif ». 

 

Le verbe « poner », a évolué à partir de sa signification originale de laisser 

 
5 Dans la rédaction de ce chapitre, les définitions des mots français et les références des textes 
historiques se trouvent dans le dictionnaire en ligne du « Centre National de Ressources Textuelles et 
Lexicales » ( www.cnrtl.fr ). 



21 

 

quelque chose quelque part, pour inclure également l'insertion d'un concept dans un 

système, ainsi que sa définition ou son établissement. Dans cet usage, un jugement 

positif signifie que les faits sont présentés d'une manière qui exclut toute ambiguïté : 

 

« Je reviens encore sur ce que j'ai dit de la volonté qui me paraît plus clair et 

plus positif que ce qui concerne la foi » (G. Marcel, Journal,1919, p.184) 

 

De la même manière qu'il existe une relation entre « poner » et « position » ; les 

mots du turc moderne /koymak/ et /konum/ affichent visiblement le même rapport ; 

aussi bien que /tesbBt/ ( تیبثت ), la forme verbale du nom, et /Bsbât/ ( تابثا ) présentent 

également un fondement sémantique similaire. 

 

En philosophie, le terme « positif » est parfois utilisé pour désigner l'antithèse de 

notions telles que « rationnel » et « théorique ». Des expressions telles que « une 

connaissance positive » et « un principe positif » indiquent que l'information 

susmentionnée est dérivée de l'observation et de l’expérience. Dans ce contexte, 

l'expression « sciences positives » a été employée comme antonyme de notions telles 

que « sciences humaines » et « sciences sociales » et comme synonyme de « sciences 

dures » et de « sciences précises ». 

 

Néanmoins, il n'est pas rare que le même terme soit employé dans des domaines 

de recherche non positifs, tels que le droit et la politique. Cette fois, il se réfère à 

l'opposé d'une « définition négative » basée sur l'opposition ou l'absence de quelque 

chose d'autre : « droits positifs », « liberté positive », « discrimination positive », etc. 

 

La théorie proposée par Auguste Comte, qui prônait une philosophie basée 

uniquement sur les sciences positives, esquissait les trois phases fondamentales de la 

cognition humaine, les « trois états » : « l'état théologique ou fictif, l'état métaphysique 

ou abstrait, et l « état (âge) positif ». 

 

Positif, qui symbolise le troisième stade de l'intellect humain tel que décrit par 

Comte, est devenu un terme pour le rejet de l'étude ou de l'investigation du concept de 

causes premières, écartant ainsi la spéculation métaphysique et se concentrant sur le 

lien entre les phénomènes. En fait, l'ancien nom turc de ce mouvement était « isbâtiyye 



22 

 

». 

 

Dans l'arrière-plan sémantique du mot preuve, le sens de « créer une base pour 

une affirmation ou pour la vérité d'une affirmation », c'est-à-dire le concept d’être la 

base de la vérité, est similaire au concept d’ « hypokeimenon », qui nous est familier 

avec de la philosophie grecque. 

 

Le terme « hypokeimenon », est aussi le mot grec pour désigner les concepts de 

« placé sous », « soumis », « fondation », « fondement », « support », « soutien », « 

sol », etc. Il sera plus tard traduit en latin par subjectum, substratum et substantia. Il 

peut également être lié à l'idée d'ousia et doit être pris en considération avec 

sumbebekos. Plus tard, des termes tels que substance et sujet ont été utilisés en 

philosophie pour correspondre à ces significations. 

 

Aristote définit l'hypokeimenon comme la chose qui demeure inchangée dans le 

phénomène du changement, c'est-à-dire le fondement de la genèse, dans son analyse 

de la « genesis » en Physique6. Dans la Métaphysique, d’autre part, l'hypokeimenon est 

défini comme ce à quoi d'autres choses sont attribuées mais auquel rien d'autre n'est 

attribué, c'est-à-dire le support ultime7. 

 

L'hypokeimenon, ou subiectum, de l’affirmation est la base ou le fondement de 

l’affirmation lorsque les concepts de preuve et d'hypokeimenon sont pris en compte 

ensemble comme indiqué précédemment. Ceci est vrai en termes de « fondement de la 

vérité », le support sous-jacent et la chose qui reste inchangée dans le changement, 

c'est-à-dire ce qui ne bouge pas et reste solide en dessous. Par conséquent, il semble 

que ce soit le « subiectum » de l'affirmation, le « sujet » ou, en vieux turc, son 

« mevzû ». D’où le terme actuel qui correspond au concept de « sujet » en turc 

moderne serait « mevzû », non pas dans le sens de l’auteur d’une action, ou dans le 

sens d’une personne soumise à une autorité souveraine, mais dans le sens de « matière 

» d’une discussion, voulant dire étymologiquement « ce qui a été mis, placé ». 

 

 

 
6 Aristote, Physique, 190a-b 
7 Aristote, Métaphysique, 1028b-1029a 



23 

 

Nous rencontrons une conclusion comparable pour renforcer l'affirmation 

susmentionnée basée sur la structure étymologique du verbe anglais « to understand 

». Le concept de « se tenir en dessous » est référencé par le mot « understand », tout 

comme dans le cas de l'hypokeimenon. Le fait que le fixe, c'est-à-dire la preuve, soit 

compris (understood) en même temps, établissant un lien entre preuve et 

compréhension, donnera une idée de la raison pour laquelle le verbe « comprendre » 

est exprimé en référence au concept de « se tenir en dessous » en anglais : le concept 

que nous appelons « compréhension » a été associé en anglais à voir ce qui est en 

dessous, descendre au sol, pénétrer la substance et remarquer l'immuable sous la 

variable. 

 

Le dictionnaire Hatzfeld & Darmester, définit le mot français « évidence » par « 

clarté qui rend quelque chose visible » en premier lieu ; et dans un sens secondaire, 

comme « clarté que présente la vérité à l’esprit ». Il dérive de la racine « evidens » 

liée au latin « video » (voir)8. 

 

Dans les écrits de Descartes, le mot peut être interprété à la fois comme un nom 

et comme un adjectif. On peut observer que le substantif « évidence » est employé en 

relation avec l'idée de compréhension et à proximité du sens de la certitude : 

 

« Dans les choses que je crois comprendre avec le plus d’évidence et de 

certitude […] » (Descartes, Méditations Métaphysiques, 5). 

 

Dans l'utilisation du mot comme adjectif « évident,e », la clarté et la facilité de 

compréhension sont au premier plan : 

 

« C’est une chose très évidente qu’il doit y avoir pour le moins autant de réalité 

dans la cause que dans son effet » (Descartes, Méditations Métaphysiques, 3). 

 

« Mettre en évidence » correspond parfaitement au sens de « rendre manifeste » 

dans l'usage courant. Des usages tels que « faire avancer délibérément », « faire 

remarquer », « augmenter la visibilité », « privilégier », « exposer aux regards » 

 
8 Hatzfeld, Adolphe ; Darmester, Arsene; Dictionnaire général de la langue française, Librairie Ch. 
Delagrave, Paris 



24 

 

confirment l'affirmation d'Aristote sur la preuve en philosophie selon laquelle « la 

preuve, c'est rendre visible » :  

 

« Elle-même, en dirigeant l'arrangement de son salon, elle avait mis en évidence 

ces délicieuses babioles que produit Paris » (Balzac, Cousine Bette, 1846, p. 208).  

 

Le même mot est également utilisé par les responsables de l'application des lois 

pour désigner la révélation sans équivoque de la vérité ou la preuve d'un crime :  

 

« Oh ! madame, il y a une preuve aveuglante, la ressemblance extraordinaire de 

l'enfant... Puis, les dates sont là, tout s'accorde et prouve les faits jusqu'à la 

dernière évidence » (Zola, Argent,1891, p. 153). 

 

Dans l'usage philosophique, notamment dans le contexte de Descartes, le mot 

évidence est utilisé comme caractère qui entraîne immédiatement l'assentiment de 

l'esprit à partir d'un raisonnement par rapport au concept d'idée claire et distincte : 

 

« Boutroux disait à Bourget que ce principe d'évidence qu'a posé Descartes 

venait de ce qu'il était profondément croyant et qu'il jugeait que Dieu ne peut 

pas nous tromper » (Barrès, Cahiers, t. 14, 1923, p. 197). 

 

« Passons maintenant à l’évidence ; selon la force du mot, elle consiste dans une 

vue claire de la vérité d'un principe ou d'une proposition » (Lamennais, 

Indifférence, t. 1, 1817-23, p. 115). 

 

« Locke a parfaitement vu ailleurs que l'évidence de démonstration est fondée 

sur l'évidence d'intuition. Il a même dit qu'entre ces deux genres d'évidence, non 

seulement l'évidence d'intuition est antérieure à l'autre, mais qu'elle lui est 

supérieure, qu'elle est le plus haut degré de la connaissance. » Cousin, Hist. 

philos. XVIIIe s., t. 2, 1829, p. 476. 

 

 
Le mot « preuve » vient de la racine latine « proba » qui signifie essayer, tester, 

évaluer quelque chose ou lui faire subir une expérience afin de mesurer sa résistance. 

Le mot « prova » survit encore en turc contemporain comme « répétition » d'une 



25 

 

représentation théâtrale ou musicale. Le mot latin « proba » est entré en français non 

comme l'expérience elle-même, mais comme le résultat de cette expérience. Les 

termes français « éprouver / épreuve » conservent le sens originel de « soumission à 

l'expérience ». 

 

Le dictionnaire Hatzfeld & Darmesteter définit « preuve » comme « ce qui sert 

d'établir qu'une chose est vraie »9.  

 

Dans son ouvrage « L’Avare », Molière utilise le mot « preuve » comme indiqué 

au premier paragraphe de ce chapitre, c’est-à-dire en relation avec le sens de 

persuasion : 

 

« Vous convaincre, par mille et mille preuves, de l’honnêteté de mes feux […] » 

(Mol|ère, L’Avare, I). 

 

Encore une fois, le même dictionnaire définit l'utilisation du mot en 

mathématiques comme : « opération par laquelle on vérifie l’exactitude d’un calcul ». 

 

Le mot « vérifier » ici est aussi remarquable en ce qu'il signifie l'établissement 

et la construction de la réalité. En d'autres termes, avec l'interprétation que l'on peut 

tirer de l'étymologie, la preuve de quelque chose signifie établir la vérité de cette chose 

d'une manière certaine. 

 

À l'instar de « évidence », « preuve » a un usage lié aux concepts de voir et de 

montrer, comme dans l'expression française « faire preuve ». Il est possible de répéter 

la phrase « L'enfant a fait preuve de courage » de deux façons : « il a montré du courage 

» ou « il a prouvé son courage ». On retrouve cet usage aussi chez Montaigne : 

 

« donner preuve de sa bonté et de sa vertu » (Monta|gne, EssaBs, II, VIII, éd. P. 

V|lley et V. L. Sauln|er, p. 386). 

 

Il est remarquable que les concepts de prouver et de montrer soient utilisés si 

 
9 Hatzfeld, Adolphe ; Darmester, Arsene; Dictionnaire général de la langue française, Librairie Ch. 
Delagrave, Paris 



26 

 

étroitement, car l'évidence n'est pas ce qui constitue une vérité, c'est ce qui rend visible 

une vérité qui est déjà là, c'est ce qui la montre. Ce n'est donc pas un hasard si de 

nombreux mots signifiant preuve sont associés au concept de montrer. 

 

Lorsque le terme « preuve » est défini comme un fait, un témoin (preuve 

testimoniale) ou un jugement qui sert à révéler que quelque chose est vrai et 

authentique sans contre-argument crédible, il peut faire référence aussi bien à un 

contexte policier ou juridique [« La preuve peut être faite par écrit (acte authentique 

ou sous seing privé), par témoins, par aveu, par serment ou par présomption » 

« preuve par présomption », « preuve préconstituée » etc.]  (Lemeunier, 1969), qu'à 

des contextes philosophiques et théologiques : 

 

« Le calviniste Viret, nous l'avons dit, donnait des preuves philosophiques de 

l'existence de Dieu » (Théol. cath. t. 4, 11920, p. 764). 

 

Un autre domaine important d'utilisation du mot preuve est celui des 

mathématiques : 

 

« Pour faire la preuve d'une division, on multiplie le diviseur par le quotient et 

l'on ajoute le reste ; on doit retrouver le dividende » (R. Chezel, A. Rougeaux, 

L'Arithm. au cours élém., Paris, Belin, 1949, p. 176). 

 

D'autre part, la « probabilité » est une autre idée liée au mot « preuve ». 

Probabilis, qui signifie « vraisemblable, plausible, louable, estimable » en latin, ne 

fait pas référence à une vérité actuelle, mais à ce qui a apparence de vérité. A cet égard, 

il renvoie à l'inverse du sens de certitude que contient le mot preuve : 

 

« Je ne me contente pas du probable, [...], je cherche le sûr » (Pascal, 

Provinciales, 5e lettre, 20 mars ds Œuvres, éd. L. Lafuma, 1963, p.389). 

 

Le sens de « rendre croyable » découle des significations du latin probare qui 

signifie tester, vérifier, éprouver, puisqu’une chose devient croyable une fois qu’elle a 

passé l’épreuve, lorsque son exactitude a été prouvée, etc. L’application de ce concept 

de « croyable » au futur au lieu du présent contient une référence à ce que l’on pourrrait 



27 

 

appeler une « conjecture raisonnable ». En effet, il serait tout à fait possible de lire le 

mot « probabilité » comme « croyable pour le futur » : 

 

« L'arrivée des Allemands y était chaque jour plus probable » (De Gaulle, 

Mém. guerre, 1954, p.154). 

 

Bien sûr, le domaine dans lequel le mot prend le sens le plus technique est sans 

aucun doute celui des mathématiques. Il est même possible de parler d'une science des 

probabilités basée sur des fondements mathématiques : la statistique. En 

mathématiques, ce mot peut être utilisé pour exprimer n'importe quelle chose avec un 

taux de réalisation allant de 0% à 100% : « Tout ce à quoi est assignée une probabilité 

mathématique » (Aur.-Weil 1981). 

 

Sur la base de ses diverses significations, qui incluent raisonnable, croyable et 

possible, Lalande définit « probable » comme suit : 

 

« Qui peut être approuvé (et non prouvé), qui n'a rien d'absurde ou de contraire 

à l'autorité » (André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la 

philosophie). 

 

En d'autres termes, le probable ne renvoie pas à une certitude, mais il acquiert 

l'identité d'un terme théologique et philosophique qui se fonde sur une causalité 

sérieuse et peut donc être utilisé pour des convictions adoptables. Comme dans la 

citation de Pascal ci-dessus, cependant, elle peut avoir des connotations péjoratives, 

tantôt en termes d'incapacité à fournir des certitudes et tantôt en termes d'incapacité à 

communiquer la confiance nécessaire pour faire preuve de clarté ou de détermination : 

 

« [La pensée] n'est plus tolérée que sous la forme incolore d'opinion probable, 

pour ne pas dire d'avis respectueux » (Proudhon, Révol. soc., 1852, p.2). 

 

Contrairement à d'autres catégories de preuves, « l'argument » fait souvent 

référence aux preuves qui peuvent être obtenues par raisonnement. Voici comment 

Pascal utilise l'expression dans un passage : 

 



28 

 

« Tout ce que les uns ont pu dire pour montrer la grandeur (de l’homme) n’a 

servi que d’un argument aux autres pour conclure la misère » (Pascal, Pensées, 

VIII, 3). 

 

Le mot dérive du verbe latin « arguere », qui signifiait initialement condamner, 

blâmer ou accuser, puis élargi pour signifier examiner, sonder, enquêter, etc. « 

Argumentum » signifie examen, rejet, réfutation, examen en latin. Un terme similaire 

est le concept grec de « élenkhos » (ἔλεγχος). Signifiant examen, minutie, enquête, 

réfutation, négociation, « élenkhos »  est dérivé de « élenkhô » voulant dire embarras, 

critique, réfutation, persuasion etc.10  

 

Nous retrouvons ce concept dans la version grecque de l'ouvrage d'Aristote « Sur 

les réfutations des Sophistes », le cinquième livre de la série Organon : « Σοφιστικοὶ 

Ἔλενχοι ». 

 

L'utilisation du « raisonnement pour établir ou réfuter une proposition » comme 

thème d'une œuvre littéraire du XVIe siècle est illustrée par le poème suivant: 

 

« Quant est de moy, je ne veulx chanter hymne Que de mon Roy : ses gestes 

reluysans Me fourniront d'argumens suffisans » (Marot, Epistres, 50 ds Hug.). 

 

Lorsque nous utilisons le mot argument en philosophie, nous parlons de 

syllogisme, une sorte de raisonnement établi selon un certain schéma, dans le cadre de 

règles généralement définies ; et des termes tels que argument à priori, argument 

vicieux, argument a posteriori doivent toujours être considérés dans ce contexte : 

 

« Il [Socrate] est dans le faux lorsqu'il repousse le seul genre d'arguments et 

de preuves ou plutôt d'inductions, que la raison puisse employer pour faire la 

critique de nos sensations, et pour infirmer la validité des jugements qu'elles 

nous suggèrent » (Cournot, Essai sur les fondements de nos 

connaissances,1851, p. 557). 

 

 
10 Peters, Francis E.; Dictionnaire des termes philosophiques de la Grèce antique, article « elenchos » 
(trad. Hakki Hunler), Paradigma Yay. 2004 



29 

 

Évidemment, le mot argument n'a pas nécessairement la même rigueur lorsqu'il est 

utilisé en dehors de la philosophie. Dans l'usage courant, il pourrait être considéré 

comme une tactique persuasive en plus d'une preuve logique : 

 

« Il ne reste plus maintenant que la lâcheté gouvernementale à vaincre, et 

comme elle ne trouve plus d'autres arguments que les coups de bâton des 

argousins de l'empire sur des prisonniers sans défense, je compte qu'il en sera 

bientôt fait justice. » (Clémenceau, Vers la réparation,1899, p. 270). 

 

Enfin, « démonstration » est dérivé du verbe latin « monstrare », qui signifie « 

rendre visible » ou « afficher », semblable à « évidence » ou « preuve ». La forme 

verbale est fréquemment employée pour exposer quelque chose à l'examen des autres : 

 

« C'était un soir, chez l'armurier Costecalde. Tartarin de Tarascon était en 

train de démontrer à quelques amateurs le maniement du fusil à aiguille, alors 

dans toute sa nouveauté » (A. Daudet, Tartarin de Tarascon,1872, p. 29). 

 

Néanmoins, une version légèrement étendue du même concept est fréquemment 

rencontrée en tant qu'enseignement, lecture ou conférence : 

 

« Elle [miss Hurst] était ma maîtresse d'anglais. Tous les jours je passais une 

heure dans sa cellule. Elle démontrait avec clarté et patience ». (Sand, Histoire 

de ma vie, t. 3, 1855, p. 143). 

 

Le même concept peut servir de point culminant à une enquête sur un sujet 

inintelligible : 

 

« L'infini ne se démontre pas, il se cherche » (Sand, Hist. vie, t. 4, 1855, p. 

240). 

 

On pourrait prétendre que la « démonstration » est plus étroitement liée à « 

l'argument » en philosophie, car elle met l'accent sur la réalité déduite d'autres 

affirmations précédemment acceptées, c'est-à-dire sur la « vérité déductive », plutôt 

que sur la « preuve matérielle » ; faisant donc allusion à une « conclusion nécessaire 



30 

 

» : 

 

« Démontrer, c'est appuyer une vérité sur un principe antérieur » (J. Simon, 

Relig. natur., 1856, p. 17). 

 

Les démonstrations dialectiques, en revanche, peuvent être comprises à tort 

comme un récit fictif : 

 

« Le raisonnement peut toujours démontrer ce qu'il veut ; il n'y faut qu'une 

adroite dialectique » (Huyghe, Dialog. avec visible, 1955, p. 325). 

 

Cependant, lorsqu'il est employé dans un contexte théologique, il devient évident 

qu'il fait allusion à un état d'esprit qui est l'antithèse de la foi : 

 

« C'est la loi de Jésus lui-même, monsieur. Il ne démontre pas, il ne raisonne 

pas ; il dit : « Croyez en moi. » (Martin du G., J. Barois, 1913, p. 550). 

 

L'idée de démonstration se retrouve là où philosophie et théologie se recoupent : 

 

« Le seul fait de la conception de Dieu par la raison, l'idée seule de Dieu, la 

seule possibilité de l'existence de Dieu implique la certitude et la nécessité de 

l'existence de Dieu. Telle est à peu près la démonstration célèbre de l'existence 

de Dieu a priori, c'est-à-dire indépendamment de toute expérience » (Cousin, 

Hist. de la philos. du XVIIIes., t. 2, 1829, p. 533).  

 

Tout comme la preuve, la démonstration trouve une utilisation en mathématiques 

ainsi qu'en philosophie, car c'est un mot qui met en évidence la connexion logique : 

 

« quiconque est un peu versé dans les mathématiques distingue, parmi les 

différentes démonstrations qu'on peut donner d'un même théorème, toutes 

irréprochables au point de vue des règles de la logique et rigoureusement 

concluantes, celle qui donne la vraie raison du théorème démontré » (Cournot, 

Essai sur les fondements de nos connaissances, 1851, p. 28). 

 



31 

 

Dans un de ses ouvrages, Balzac, à son tour, confronte mathématiques et théologie 

à travers le concept de démonstration : 

 

« Je donnerais bien cent sous au mathématicien qui me démontrerait par une 

équation algébrique l'existence de l'enfer » (Balzac, Peau chagr., 1831, p. 64). 

 

Le contenu du concept de « démonstration » dans le monde de la croyance, selon 

Ernest Renan, peut être très différent de son usage en philosophie et en 

mathématiques : 

 

« Le savant qui a trouvé un théorème n'a pas besoin de mourir pour attester la 

vérité de ce théorème. Il donne sa démonstration, et cela suffit. Au contraire, 

dès qu'il s'agit de croyances, le grand signe et la plus efficace démonstration 

est de mourir pour elles » (Renan, Hist. des orig. du Christianisme, L'Église 

chrétienne, 1879, p. 317). 

 

Descartes utilise le mot à la fois comme nom et comme verbe : 

 

« Il n’y a que seuls les mathématiciens qui ont pu trouver quelques 

démonstrations, c’est-à-dire quelques raisons certaines et évidentes » 

(Descartes, Discours de la Méthode, 2).  

 

« Ne supposer aucun autre principe que celui dont je viens de me servir pour 

démontrer l’existence de Dieu et de l’âme » (Descartes, Discours de la 

Méthode, 5). 

 

Pour résumer, à base des analyses étymologiques que nous avons présentées plus 

haut concernant le mot preuve et ses proches parents dans diverses langues ; nous 

pourrions dire que la preuve sert à donner de la solidité à une affirmation, à poser ses 

fondements, à constituer une base, à donner de la crédibilité, à voir et à montrer d'une 

manière qui lève le doute, à obtenir et à comprendre la part immuable de celle-ci, c'est-

à-dire sa substance. On peut donc placer le concept de preuve quelque part parmi les 

notions comme clarifier, apporter des certitudes, persuader, réfuter, négocier, établir la 

vérité, se forger une opinion par le raisonnement, etc. 



32 

 

 

Comme le montre l'inventaire précédent, les concepts liés à la preuve ont été 

utilisés dans diverses disciplines, y compris les mathématiques, les sciences, la 

littérature, le droit et la philosophie, ainsi que dans la vie quotidienne. Bien sûr, la 

pertinence philosophique est ce qui compte pour nous. Essentiellement, lorsque nous 

examinons le développement historique de l'idée, nous constatons que l'idée de preuve 

a été introduite pour la première fois en philosophie avant d'être introduite dans les 

mathématiques, la physique, etc. Rien ne prouve que Thales avait créé une théorie 

unique de la preuve, malgré le fait qu'on peut en déduire qu'il a utilisé la preuve en 

mathématiques. En termes de géométrie et de mathématiques, c'est précisément ce qu'a 

fait Euclide. Il a proposé et établi de nombreux théorèmes dérivés d'axiomes, en 

particulier dans son ouvrage Les Éléments. Bien que ses dates de naissance et de décès 

ne soient pas claires, on sait qu'il a vécu 50 à 60 ans après Aristote, donc même si ce 

travail massif place Euclide à la tête de l'histoire des mathématiques, cela ne lui donne 

pas un caractère de pionnier dans la preuve. Dans une telle situation, il est concevable 

d'affirmer que l'application de la pensée philosophique aux preuves remonte à une 

époque antérieure aux mathématiques si l'on accepte Euclide comme point de départ 

pour l'utilisation de la preuve en mathématiques et Aristote pour son application en 

philosophie. 

 

D'autre part, même si nous acceptons Aristote comme le fondateur principal du 

fondement théorique de la preuve en philosophie, il est toujours difficile de dire que la 

discipline pionnière de la preuve est la philosophie, car l'art de l'éloquence a prospéré 

à Athènes pendant avant Aristote, et les étudiants qui souhaitaient progresser dans cet 

art fréquentaient les écoles établies par des professeurs renommés pour suivre des 

années d'éducation. Les jeunes avaient la possibilité de faire de la politique et de 

s'élever dans le domaine gouvernemental grâce à l'éducation qu'ils recevaient dans ces 

institutions qui formaient des orateurs (rhéteurs). La persuasion était au centre de la 

politique et de l’art oratoire, et l'exigence pour cela était, d'une part, de concrétiser les 

affirmations avancées sur la base de certains faits et, d'autre part, de contredire les 

revendications opposées sur la base sur certains supports. En d'autres termes, la 

tentative de fournir des preuves à l'appui des affirmations et de réfuter les contre-

preuves n'était pas une innovation philosophique, mais plutôt une tradition juridique. 

 



33 

 

Non seulement cette tradition a influencé le développement de la philosophie, mais 

elle est également devenue l'une des principales préoccupations de la philosophie 

socratique. En réalité, les racines historiques, politiques et contextuelles de la querelle 

avec les sophistes, que nous voyons fréquemment dans les dialogues de Socrate, sont 

plus faciles à comprendre à la lumière de cette perspective. 

 

À cet égard, au lieu de limiter le sujet à la philosophie lors de l'examen des origines 

du concept de preuve, il serait avantageux d'examiner les racines historiques où la 

philosophie a rencontré ce concept pour la première fois, comment elle a traité cet 

héritage et quels effets le sujet de preuve en droit peut avoir eu sur la philosophie. 

 

Lorsque nous étudierons les racines pré-philosophiques de la question, nous 

commencerons par la législation. Néanmoins, il ne fait aucun doute qu'au moins 

certains des principes utilisés par le système juridique ancien, qui peuvent être 

considérés comme fondamentaux, sont issus à la fois de structures coutumières et de 

systèmes juridiques remontant à Hammourabi et à des origines mythologiques. Afin 

de déterminer où l'antiquité grecque, antérieure à Aristote, a puisé le concept de 

preuve, il conviendrait d'étudier le lien qui peut se nouer entre la mythologie et le droit 

avant de passer au droit. 

 

 

 

1.3.:  De l’arbitraire à la preuve 

 

En parlant d'une période très particulière de l'histoire appelée Civilisation grecque 

antique, il est impossible de ne pas mentionner la mythologie, l'élément principal qui 

a donné son esprit à cette période. Il ne fait aucun doute qu'il existe de très bonnes 

raisons pour lesquelles cette période de l'histoire est considérée comme si spéciale et 

si importante. 

 

Cette période a vu l'émergence de la philosophie, qui doit être considérée comme 

l'une des composantes les plus influentes du monde contemporain de la pensée. 

 

Le concept de démocratie, qui est l'une des idéologies politiques les plus 



34 

 

importantes de l'ère moderne, et les systèmes qui l'accompagnent ont également été 

établis au cours de cette période. 

 

D'autre part, les fondations de la science, qui peuvent être considérées comme 

l'aspect le plus distinctif du monde moderne, ont également été posées au cours de 

cette période, non seulement en termes d'inventions techniques, de recherches 

botaniques et zoologiques, d'études d'astronomie et de découvertes géographiques, 

mais aussi en termes de développement de l'infrastructure logique de la pensée 

scientifique. 

 

Avec l'acquisition de l'écriture des Phéniciens, une vaste culture orale et écrite s'est 

développée, la mythologie et la tragédie ont été utilisées pour alimenter la littérature. 

Avec l'avènement d'un système politique de type État-cité, plusieurs disciplines 

artistiques, de l'architecture à la sculpture, ont connu un essor sans précédent. 

 

Tous ces développements ont été hérités par Rome, qui vivra ses périodes brillantes 

après la civilisation grecque, puis, avec le mouvement de retour aux racines 

préchrétiennes à la Renaissance, ils ont formé l'essence du monde occidental 

d'aujourd'hui. 

 

Alors qu'il y a eu des sauts importants dans la politique, la science, l'art et la 

philosophie qui affecteront des milliers d'années, d'autre part, les principes du 

commerce qui continueront d'être efficaces jusqu'à aujourd'hui, les méthodes 

d'échange d'argent ont été déterminées et les des questions telles que les emprunts et 

les intérêts ont été soumises à une sorte de contrôle et de législation et ont été 

enregistrées et réglementées depuis. 

 

Il est inconcevable qu'un tel cadre n'ait pas produit un héritage oral et écrit. Dans 

ce cas, il faudrait d'abord savoir quel type de logos a été transmis du muthos, qui 

représente les fondements intellectuels et l'esprit de la civilisation grecque en général. 

 

Tout d'abord, il convient de noter que les deux principales sources de la mythologie 

grecque sont les poètes Homère (Ὅμηρος) et Hésiode (Ἡσίοδος) qui ont vécu au VIIIe 

siècle av. J.-C. Les œuvres de ces deux poètes ont ete les principales influences qui ont 



35 

 

porté la culture grecque au-delà des âges, maintenu vivante la conscience grecque, 

assuré la transmission entre les générations, formé les fondements de la religion 

grecque, déterminé les normes morales de la société grecque, bref, constitué ce qu'on 

peut appeler l'esprit grec. 

 

Il convient également de noter que les concepts de mesure, de destin, de justice et 

de prophétie ont toujours été utilisés dans des contextes proches de la mythologie 

grecque. Les lois de la génération et de la corruption régissent le fonctionnement de 

l'univers avant l'apparition de l'humanité sur terre. L'univers est gouverné par ces 

principes, qui commandent, prêchent et maintiennent l'ordre et la proportion. Selon 

cette loi, toutes sortes de conflits sont finalement réconciliés. Puisque tout agit 

conformément à la loi, c'est-à-dire la mesure, le destin et les causes, l'univers est dans 

un flux prévisible et non aléatoire. À cet égard, la divination est une compétence qui 

peut être enseignée. À tout moment, le législateur sera au courant de la poursuite de 

khronos. Celui qui connaît le secret de la loi pourra également maîtriser l'art de la 

divination. Tout cela est inhérent au fonctionnement de la justice. Avec la justice, la 

mesure qui transforme le chaos en cosmos, il est possible de prévoir l'avenir dans la 

chaîne des causes. 

 

Dans son ouvrage « La crise des sciences européennes et la phénoménologie 

transcendantale », Husserl mentionne que l'histoire grecque a commencé par une 

attitude théorétique aristotélicienne. Le passage du mythos (μῦθος) au logos (λογος) 

s'est fait avec la theoria (θεωρία) selon Husserl. Ce que l'on entend par Theoria, c'est 

l'amour de la vérité, l'amour de la sagesse, c'est-à-dire la philo-sophie, qui est l'acte 

intellectuel le plus fondamental de l'être humain. L'honneur d'en arriver là revenait 

d'abord aux Grecs, car ils avaient réussi à institutionnaliser cette activité au niveau des 

occupations isolées et à la transmettre de génération en génération : 

 

« Ce sont des hommes qui, non pas isolément, mais les uns avec les autres, donc 

dans un travail communautaire inter-personnel, désirent et produisent la théoria et 

rien que la théoria, dont le développement et le constant perfectionnement, lorsque 

s’élargit le cercle des co-travailleurs, et que se succédèrent les générations de 

chercheurs, finit par être reçue dans la volonté avec le sens d’une tâche infinie et 

totalement commune. L’attitude théorétique a chez les Grecs, son origine 



36 

 

historique. »11 

 

Husserl affirme que cette attitude théorique n'est possible qu'en abandonnant une 

cosmogonie mythique. Theoria naît lorsque le logos entre dans le domaine de la 

sainteté, c'est-à-dire dans le domaine des rituels et des croyances. Puisque la theoria 

ne peut être associée à l'utile, elle s'explique par le thauma (θαῦμα), la curiosité de 

l'humain pour ce qui se passe autour de lui, son effort pour établir le lien entre le ciel 

et la terre, et le sentiment d'émerveillement qu'il éprouve dans cet effort. 

 

En fait, il est à noter que même Kant, dans la célèbre ligne qui orne sa pierre 

tombale, évoque le ciel et les sentiments d'admiration et de vénération dans le même 

contexte : 

 

« Deux choses remplissent le cœur d'une admiration et d'une vénération toujours 

nouvelles et toujours croissantes, à mesure que la réflexion s'y attache et s'y 

applique : le ciel étoilé au-dessus de moi et la loi morale en moi. Ces deux choses, 

je les vois devant moi, et je les rattache immédiatement à la conscience de mon 

existence. »12 

 

 Avec la Theoria, on est passé au stade de voir le sacré et le divin dans leur 

propre vérité simple, plutôt que des questions telles que comment adorer et comment 

approcher le divin. L'étymologie du mot, qui dérive en fait des racines θεός et ὁράω, 

fait aussi sentir cette distinction : theos/thea – horaô, signifiant « voir Dieu ». 

 

Comme le souligne Karl Sarafidis dans son article en ligne intitulé « Le passage 

du mythos au logos en Grèce » 13, le mythe révèle des principes, montre ce qui est 

priorisé dans la vérité, expose ce qui a le pouvoir de créer et permet de suivre les liens, 

les parentés et affinités. 

 

Le passage du mythos au logos signifie essentiellement le début de la philosophie, 

mais c'est aussi un fait qu'il est très difficile de faire une distinction nette entre les deux. 

 
11 Edmund Husserl, La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcendantale, [Die 
Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie]  pp 359 – 360 
12 Emmanuel Kant, Critique de la raison pratique [Kritik der praktischen Vernunft]. 
13 Enseignant-chercheur Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, Collège Universitaire Français de 
Moscou (MGU Lomonossov), Archives Husserl de Paris. 



37 

 

 

Par exemple, il ne serait pas faux de dire que les membres de l'école de Milet, qui 

auraient fait le geste d'initier la philosophie en exprimant à nouveau la matière en 

termes de matière et en parlant phusis sans ajouter d'éléments religieux et divins, ont 

été critiqués par Aristote pour ne pas être assez logique ou peut-être considéré comme 

une sorte de logos mythique. 

 

D'un autre côté, on peut affirmer qu'il existe un mythe logique parmi les épopées 

exprimées par Homère et Hésiode. 

 

En fait, les deux termes utilisés pour exprimer des contextes historiquement 

contradictoires signifient « mot ». Le fragment de Parménide, par exemple, contient 

l'utilisation du mot Mythos dans le sens de « parole parlée ». La Déesse, qui prend le 

philosophe devant elle et lui parle, lui dit d'écouter ses paroles par l'expression : « 

μῦθον ἀκούσας » 14. Encore une fois, la phrase dans laquelle il est déclaré par la Déesse 

qu'il n'y a qu'une seule façon d'en parler et que ce n'est rien d'autre que l’être est, est la 

suivante : « λείπεται ὡς ἔστιν » 15 (Il n'est plus qu'une voie pour le discours, c'est que 

l'être soit). 

 

En termes de présentation d'une conception cosmique tautologique parfaite, le 

dialogue de Parménide, dans lequel le logos est peut-être le plus mis en évidence et le 

principe d'identité est révélé pour la première fois avec autant de clarté, c'est-à-dire là 

où se trouve peut-être le fondement philosophique le plus solide, il est extrêmement 

remarquable que ce soit aussi le plus mythique des textes philosophiques, ce qui 

démontre la difficulté de la distinction mythos-logos. 

 

Le fait que Parménide ait montré la Déesse comme motif de sa pensée aurait 

également eu une influence sur Socrate, puisqu'il n'hésite pas à déclarer dans le 

dialogue de Théétète que sa mère et lui ont appris l'art de la « sage-femme », c'est-à-

dire, le travail de donner naissance et de révéler la vérité, de la « Déesse ». 

 

« […] mais pour le métier de sage-femme, ma mère et moi nous l'avons reçu de 

 
14 Le Poème de Parménide, II [32] 
15 Le Poème de Parménide, VIII  



38 

 

la déesse. »16 

 

Le poème procède avec un style d'expression très épique et symbolique, et la 

constatation que la pensée doit suivre un chemin (ὁδός), c'est-à-dire la question de la 

méthode, apparaît pour la première fois dans ce texte. Le fait que le poème représente 

la transition du mythos au logos avec une tautologie et une analyse logique parfaites 

n'est pas le seul résultat qui peut être atteint à partir du contenu, mais il y a aussi une 

transition structurelle du mythique à la logique tout au long du texte : 

 

« […] il ne s’agit plus de raconter la venue à l’être de l’étant, mais il s’agit d’une 

tentative d’écouter la parole à partir de son lieu : l’être-vrai (la tradition 

philosophique verra à l’inverse dans la proposition le lieu de la vérité). L’être, le 

vrai, devient principe qui commande à la pensée et lui adresse une 

recommandation. »17 

 

La réalité exprimée par la Déesse ne présente en effet aucun aspect très secret, en 

fait, cela ressemble à une tautologie simple et commune. Cependant, pour écouter ce 

mot (mythe), il fallait parcourir des routes difficiles et se rendre aux portes de la nuit 

et du jour. Là où l'on parle d'identité, l'expression « portes de la nuit et du jour » 

désigne sans aucun doute l'unité des contraires. Comme l'a dit la Déesse, c'est parce 

que la plupart des gens ne peuvent pas atteindre ce stade, ne peuvent pas prendre le 

secret qui semble simple, s'écarter du chemin menant à l'unité des contraires (ὁδός), et 

ne peuvent pas relier phusis et aletheia. Le fait que l'expression aletheia (ἀλήθεια), qui 

veut dire vérité, signifie la disparition de l'oubli (lethe / λήθη), c'est-à-dire se souvenir 

de ce qui est déjà connu mais oublié, peut également être lu comme un précurseur de 

la théorie de la connaissance de Platon. 

 

Cette notion de « chemin » (ὁδός), qui revient souvent, est très importante. Ce que 

la Déesse répète souvent dans le poème, c'est que la pensée doit suivre un « chemin ». 

D'autre part, la déesse de la justice Dike est aussi la déesse de la coutume, de la 

tradition, puisque le mot « dike » (δίκη) signifie voie, procédure, coutume. Lorsque le 

mot se dérobe de son sens particulier et s'applique à une société, il acquiert le sens de 

 
16 Platon, le Théétète, 210c 
17 Karl Sarafidis, ibid. 



39 

 

voies, de méthodes, de traditions, c'est-à-dire de méthode (μετά ὁδός) nécessaire pour 

assurer la continuation de cette société. 

 

Le fait que la justice, représentée par Dike dans la mythologie, soit pensée comme 

le moyen d'assurer la continuité d'une société, montre une fois de plus la difficulté de 

séparer mythos et logos l'un de l'autre avec des lignes nettes. 

 

En fait, Heidegger attirera également l'attention sur cela : le « Chemin » signifie la 

méthode d'aller là où tout finira par arriver, à savoir le telos, la destination. En ce sens, 

la destination est un destin (destin / μοῖρα) 18. 

 

Comme mentionné précédemment, il est possible de dire que le mouvement qui a 

lancé la philosophie a en fait émergé avec une prise distance par rapport au mythe. En 

ce sens, lorsqu'une comparaison est faite, le mythos est utilisé pour représenter 

l'univers narratif épique et symbolique, tandis que le logos est utilisé pour représenter 

le discours rationnel et analytique. 

 

Bien que ce contraste se fasse sentir distinctement chez Platon, une attitude telle 

que la dérivation du logos à partir du mythe lui-même peut être remarquée, comme 

dans l'exemple de Parménide ci-dessus. Cela se manifeste souvent lorsque Platon fait 

dire aux mythes ce qu'il ne peut pas dire dans un discours logique linéaire. 

 

Par exemple, dès le début du dialogue de Phédon, dans lequel la scène de la mort 

de Socrate est représentée, un contraste clair entre mythos et logos se dégage. D'une 

part, il y a la décision irrévocable du tribunal ; le logos a rendu son jugement après 

avoir entendu des témoignages, des réclamations et des défenses ; d'autre part, 

l'exécution du jugement est entravée par le mythe : 

 

« PHÉDON 

C’est un hasard, Échécrate, qui en a été la cause. Il s’est trouvé que la veille du 

jugement, on avait couronné la poupe du vaisseau que les Athéniens envoient 

à Délos. 

ÉCHÉCRATE 

 
18 Martin Heidegger, La Parole d’Anaximandre 



40 

 

Qu’est-ce donc que ce vaisseau ? 

PHÉDON 

C’est, au dire des Athéniens, le vaisseau sur lequel Thésée partit autrefois, 

emmenant en Crète les sept garçons et les sept jeunes filles qu’il sauva en se 

sauvant lui-même. On raconte que les Athéniens avaient fait vœu à Apollon, si 

ces jeunes gens étaient sauvés, de députer chaque année à Délos une théorie. 

C’est justement cette théorie qu’ils ont toujours envoyée depuis lors, et qu’ils 

envoient encore aujourd’hui chaque année au dieu. Or dès que le pèlerinage 

commence, il y a chez eux une loi qui veut que la ville soit pure pendant ce 

temps et que le bourreau n’exécute personne avant que le navire parte pour 

Délos et soit revenu à Athènes. Or ceci demande parfois beaucoup de temps, 

quand il arrive que les vents arrêtent la navigation. La théorie commence 

lorsque le prêtre d’Apollon a couronné la poupe du vaisseau, ce qui eut lieu, je 

le répète, la veille du procès. Voilà pourquoi Socrate resta longtemps dans sa 

prison entre son procès et sa mort. »19 

 

 

Socrate lui-même ne s'interdit pas de se référer aux mythes dans la narration. Alors 

qu'il voulait comparer la douleur qu'il ressentait de sa jambe enchaînée et le confort 

qu'il ressentait lorsque la chaîne se détachait, il ne pouvait pas trouver de mythe pour 

renforcer ses paroles, et même se mettre à la place d'Aisopos et inventer une histoire 

de la bouche de ce dernier : 

 

« Quant à Socrate, il se mit sur son séant dans son lit, puis, repliant sa jambe, 

il se la frotta avec sa main et, tout en frottant, nous dit : « Quelle chose étrange, 

mes amis, paraît être ce qu’on appelle le plaisir ! et quel singulier rapport il a 

naturellement avec ce qui passe pour être son contraire, la douleur ! Ils refusent 

de se rencontrer ensemble chez l’homme ; mais qu’on poursuive l’un et qu’on 

l’attrape, on est presque toujours contraint d’attraper l’autre aussi, comme si, 

en dépit de leur dualité, ils étaient attachés à une seule tête. Je crois, poursuivit-

il, que si Ésope avait remarqué cela, il en aurait composé une fable, où il aurait 

dit que Dieu, voulant réconcilier ces deux ennemis et n’y pouvant réussir, leur 

attacha la tête au même point, et que c’est la raison pour laquelle, là où l’un se 

 
19 Platon, Le Phédon, 58 b, c 



41 

 

présente, l’autre y vient à sa suite. C’est, je crois, ce qui m’arrive à moi aussi, 

puisqu’après la douleur que la chaîne me causait à la jambe, je sens venir le 

plaisir qui la suit. »20 

 

Cette attitude de Socrate, qui a envoyé ce qu'il voulait dire à l'incertitude de 

l'anonymat, de la bouche d'un conteur, dont on n’a aucune preuve historique suffisante 

pour savoir s'il a vécu ou non, mais qui est largement accepté comme l'inventeur du 

genre de fable, n’est en fait pas très nouveau. Nous rencontrons une approche similaire 

dans le Timée. L'histoire que l'on veut raconter est emportée dans les profondeurs du 

passé de manière si indirecte qu'il devient impossible de suivre le bout de la corde et 

se transforme en une légende invérifiable qui vient des ténèbres d'un passé incertain 

jusqu'au présent jour par générations. 

 

Dans le dialogue de Timée, Critias, qui fait partie des amis de conversation de 

Socrate, mentionne qu'il veut raconter une histoire intéressante. Quand il avait dix ans, 

il a entendu cette histoire de son grand-père de quatre-vingt-dix ans, également nommé 

Critias, et le grand-père Critias l’a entendu de son propre grand-père Dropides. La 

personne qui raconte l'histoire à Dropides est Solon, le plus sage des sept sages. La 

transmission de l'histoire à Solon a été réalisée par les anciens sages qu'il a rencontrés 

en Égypte. 

 

Alors que Critias raconte cette séquence rétrospective, la réaction de Socrate, qui 

s'impatiente et veut passer à l'histoire au plus vite, confirme la distinction que nous 

essayons de faire entre mythos et logos : 

 

« C'est bien dit. Mais qu'est-ce donc que cette chose que ton aïeul racontait, 

d'après Solon, non pas comme un conte fait à plaisir, mais comme un événement 

véritable ? »21 

 

Plaçant l'image d'un conte de fées basé sur des faits douteux et arbitraires d'une 

part, et l'image d'un événement réel et vécu d'autre part, Socrate semble déterminé à 

établir une distinction nette entre les deux. 

 
20 Ibid, 60 b,c. 
21 Platon, Le Timée, 21 a. 



42 

 

 

On peut penser qu'il y a un arrière-plan symbolique dans la transmission de la 

légende de l'Atlantide depuis Solon, dans le Timée, car comme on le sait, Solon n'est 

pas seulement un sage, mais aussi un homme d'État législateur. En d'autres termes, 

placer la loi, qui est représentée en la personne de Solon, à la charnière entre mythos 

et logos, peut être pensé comme un choix délibéré en termes de technique narrative 

dans le déroulement du dialogue. 

 

Dans d'autres dialogues de Socrate, nous ne voyons pas beaucoup d'accent sur 

des questions telles que la phusis et la cosmogonie. Son domaine d'intérêt était 

principalement les questions morales. En fait, dans l'historiographie de la philosophie, 

depuis Aristote, ce point apparaît comme le signe principal qui distingue Socrate de 

ses prédécesseurs : 

  

« D’un autre côté, Socrate, dont les préoccupations portaient sur les choses 

morales, et nullement sur la nature dans son ensemble […] »22 

 

 

Nous voyons une attitude plus dure envers le mythos dans le dialogue 

d'Euthyphron. Il s'agit d'une conversation dans laquelle le système judiciaire se déroule 

dans son décor. Socrate, qui a été poursuivi, et Euthyphron, qui était venu poursuivre 

son père pour avoir tué quelqu'un, se rencontrent devant le palais de justice. Choqué 

par l'accusation de meurtre d'Eutyphron contre son propre père, Socrate déclare que la 

sagesse de faire la distinction entre le bien et le mal n'est pas pour les gens ordinaires : 

 

« D'homicide ! Par Hercule ! Voilà une accusation au-dessus de la portée du 

vulgaire, qui jamais n'en sentira la justice : un homme ordinaire ne serait pas 

en état de la soutenir. Pour cela, il faut un homme déjà fort avancé en 

sagesse. »23 

 

Cette distinction entre les roturiers et les sages deviendra significative quelques 

paragraphes plus tard, car Socrate aura bientôt un désaccord avec Eutyphron et dira à 

 
22 Aristote, La Métaphysique, A, 6, 987 b. 
23 Platon, Eutyphron, 4 b. 



43 

 

celui-ci, qui tente de défendre sa justice avec un soutien mythologique, que seuls les 

roturiers croient de telles choses et que les sages ne devraient pas les écouter. 

 

En d'autres termes, nous constatons que la distinction entre muthos et logos 

dans les phrases de Socrate se transforme en une distinction entre les roturiers et les 

sages. Socrate, étonné de la confiance sincère d'Eutyphron dans les fictions 

mythologiques, explique qu'il y a une distinction entre ce que les poètes ont raconté, 

ce que les artistes ont représenté, et la vérité elle-même, à savoir entre muthos et logos. 

Ce sont des pratiques devenues cérémonielles, entrées dans les traditions, qui ont leur 

place dans la vie de la société, et qui se répètent de manière coutumière, mais il ne faut 

pas se baser sur elles pour porter des jugements sur le bien et le mal : 

 

« Tu crois sérieusement qu'entre les dieux il y a des querelles, des haines, des 

combats, et tout ce que les poètes et les peintres nous représentent dans leurs 

poésies et dans leurs tableaux, ce qu'on étale partout dans nos temples, et dont 

on bigarre ce voile mystérieux qu'on porte en procession à l'Acropolis, pendant 

les grandes Panathénées ? Euthyphron, devons-nous recevoir toutes ces choses 

comme des vérités ? »24 

 

La vérité que Socrate veut qu'Eutyphron révèle n'est pas d’ordre mythologique. 

Même en discutant de la conformité religieuse, Socrate fera du concept de conformité 

lui-même le centre de son enquête, et non de la religion. 

 

C'est peut-être la définition la plus basique de la distinction muthos – logos. Au 

lieu de porter des jugements concrets sur des exemples symboliques et des situations 

particulières, Socrate recommande d'enquêter sur le terrain sur lequel portera le 

jugement. Le mythos nous offre la possibilité de la première de ces deux attitudes, et 

le logos la possibilité de la seconde : 

 

« SOCRATE : Souviens-toi donc, je te prie, que ce que je t'ai demandé, ce n'est 

pas que tu m'enseignasses une ou deux choses saintes parmi un grand nombre 

d'autres qui le sont aussi : je t'ai prié de m'exposer l'idée de la sainteté en elle-

même Car tu m'as dit toi-même, qu'il y a un seul et même caractère qui fait que 

 
24 Ibid, 6 c. 



44 

 

les choses saintes sont saintes, comme il y en a un qui fait que l'impiété est 

toujours impiété : ne t'en souviens-tu pas ? 

EUTHYPHRON : Oui, je m'en souviens. 

SOCRATE : Enseigne-moi donc quelle est cette idée, quel est ce caractère, afin 

que l'ayant toujours devant les yeux, et m'en servant comme du vrai modèle, je 

sois en état d'assurer, sur tout ce que je te verrai faire, à toi ou aux autres, que 

ce qui lui ressemble est saint, et que ce qui ne lui ressemble pas est impie. »25 

 

Dans le Phèdre, on voit aussi l'attitude critique de Socrate envers les mythes. 

Cependant, cette fois, au lieu de se tenir à l'écart du commun des mortels, il conseillera 

d'écouter les histoires mythologiques autant que n'importe qui d'autre, et de ne pas trop 

s'y attarder. Il va même jusqu'à dire qu'il considère le traitement de ces questions 

comme une perte de temps. Il dit que ce ne serait pas un problème de ne pas croire les 

histoires de la mythologie et que, si on le souhaite, des explications plus mondaines 

pourraient être données pour celles-ci, mais qu'un tel effort serait sans fin, et qu'au lieu 

de traiter de telles questions, il s'occupe à essayer de suivre le conseil de l'oracle du 

temple de Delphes, selon lequel, au lieu de penser aux monstres mythologiques, il 

devrait se demander s'il est lui-même un être plus mauvais qu'eux : 

 

« PHÈDRE : Je ne me le remets pas bien. Mais dis-moi de grâce, crois-tu donc 

à cette aventure fabuleuse ? 

 

SOCRATE : […] 

 Pour moi, mon cher Phèdre, je trouve ces explications très ingénieuses; mais 

j'avoue qu'elles demandent trop de travail, de raffinement, et qu'elles mettent un 

homme dans une assez triste position ; car alors il faut qu'il se résigne aussi à 

expliquer de la même manière les Hippocentaures, ensuite la Chimère; et je vois 

arriver les Pégases, les Gorgones, une foule innombrable d'autres monstres plus 

effrayants les uns que les autres, qui, si on leur refuse sa foi, et si l'on veut les 

ramener à la vraisemblance, exigent des subtilités presque aussi bizarres qu'eux-

mêmes, et une grande perte de temps. Je n'ai point tant de loisir. Pourquoi ? c'est 

que j'en suis encore à accomplir le précepte de l'oracle de Delphes, Connais-toi 

toi-même ; et quand on en est là, je trouve bien plaisant qu'on ait du temps de 

 
25 Ibid, 6 e. 



45 

 

reste pour les choses étrangères. Je renonce donc à l'étude de toutes ces histoires ; 

et me bornant à croire ce que croit le vulgaire, comme je te le disais tout à l'heure, 

je m'occupe non de ces choses indifférentes, mais de moi-même : je tâche de 

démêler si je suis en effet un monstre plus compliqué et plus furieux que Typhon 

lui-même, ou un être plus doux et plus simple qui porte l'empreinte d'une nature 

noble et divine. »26 

 

Dans la République, on observe non seulement une perspective critique, mais 

aussi une affirmation explicite que les mythes sont faux. De plus, Socrate conteste non 

seulement le rôle de la mythologie dans l'éducation, mais il dépeint également les 

poètes comme des personnes qui sèment la discorde dans la société et soutient que la 

prévalence des contes de fées devrait être réduite. En traitant de l'éducation des enfants 

dans le deuxième livre de la République, une distinction est faite entre les mots justes 

et les mots fabriqués, lors d’une discussion sur l'éducation de la rhétorique ; et Socrate 

affirme que bien que les mythes incluent un petit élément de réalité, la grande majorité 

d'entre eux sont des contrevérités : 

 

« Quoi ! tu ne sais pas que les premiers discours qu'on tient aux enfants sont 

des fables ! Elles ont du vrai, mais en général le mensonge y domine. On amuse 

les enfants avec ces fables avant de les envoyer au gymnase. »27 

 

Comme les enfants ont tendance à croire tout ce qu'ils entendent à un jeune âge, 

ils devront être protégés des méfaits des contes de fées. Pour cela, il faut prendre des 

précautions, notamment l'interdiction des mythes, car l'esprit d'un enfant, qui se forme 

facilement dès son plus jeune âge, ne doit pas être rempli des doxa (ἐναντίας δόξας) 

contraires à la vérité, au lieu des vérités qu'il faut leur donner : 

 

« Il faut donc nous occuper d'abord de ceux qui composent des fables, choisir 

leurs bonnes pièces et rejeter les autres. Nous engagerons les nourrices et les 

mères à raconter aux enfants les fables dont on aura fait choix, et à s'en servir 

pour former leurs âmes avec encore plus de soin qu'elles n'en mettent à former 

leurs corps. Quant aux fables dont elles les amusent aujourd'hui, il faut en 

 
26 Platon, Phèdre, 229 c – 230 a. 
27 Platon, La République, II, 377 a. 



46 

 

rejeter le plus grand nombre. »28 

 

Socrate ne cible pas seulement les contes racontés aux enfants ici, mais s'attaque 

en fait à toute la mentalité mythologique, les contes auxquels les adultes croient, 

déforment également la vérité, ils ne sont pas différents des contes pour enfants et font 

un mauvais exemple. Dans ce cas, il serait utile de jeter la plupart des contes inventés 

par les poètes, à commencer par Hésiode et Homère : 

 

« Celles d'Hésiode, d'Homère et des autres poètes ; car toutes les fables 

qu'ils ont débitées et qu'ils débitent encore aux hommes sont remplies de 

mensonges. 

 

Quelles fables encore, et qu'y blâmes-tu ? 

 

J'y blâme ce qui mérite avant et par-dessus tout d'être blâmé, des 

mensonges d'un assez mauvais caractère. »29 

 

Quand Adimante se demande pourquoi Socrate est si farouchement contre les 

mythes, Socrate rappelle sa discussion avec Eutyphron : 

 

« D'abord il a imaginé sur les plus grands des dieux le plus grand et le plus 

monstrueux mensonge , celui qui raconte qu'Uranus a fait ce que lui attribue 

Hésiode, et comment Cronus s'en vengea, Quand la conduite de Cronus et la 

manière dont il fut traité à son tour par son fils seraient vraies, encore faudrait-

il, à mon avis, éviter de les raconter ainsi à des personnes dépourvues de raison, 

à des enfants ; il vaudrait mieux les ensevelir dans un profond silence, ou s'il 

est nécessaire d'en parler, le faire avec tout l'appareil des mystères, devant un 

très petit nombre d'auditeurs, après leur avoir fait immoler, non pas un porc, 

mais quelque victime précieuse et rare, afin de rendre encore plus petit le 

nombre des initiés. 

 

Sans doute, car de pareils récits sont dangereux. 

 
28 Ibid, 377 c. 
29 Ibid, 377 d. 



47 

 

 

Aussi, mon cher Adimante, seront-ils interdits dans notre État. Il n'y sera pas 

permis de dire à un enfant qu'en commettant les plus grands crimes il ne fait 

rien d'extraordinaire, et qu'en tirant la plus cruelle vengeance des mauvais 

traitements qu'il aura reçus de son père, il ne fait qu'une chose dont les premiers 

et les plus grands des dieux lui ont donné l'exemple. »30 

 

Au fur et à mesure que la conversation se développe, le ton de désapprobation 

de Socrate devient de plus en plus véhément. Il soutient qu'enseigner aux gardiens de 

la République que les dieux tendent des pièges et s'engagent dans des combats 

donnerait un exemple négatif et qu'il devrait leur être interdit de les connaître. Pour 

cette raison, il faut empêcher les poètes d'écrire des poèmes inappropriés, et il faut 

interdire aux personnes âgées de raconter de telles histoires aux jeunes. La cible de 

Socrate n'est pas seulement Hésiode ; ni Homère ni Eschyle ne peuvent échapper à la 

dure opposition aux contes de fées : 

 

« On ne doit donc pas admettre sur l'autorité d'Homère, ou de tout autre poète, 

une erreur, au sujet des dieux, aussi absurde que celle-ci : 

 

.... Sur le seuil du palais de Jupiter 

Sont placés deux tonneaux remplis l'un de biens, l'autre de maux. 

 

Ni que celui pour qui Jupiter puise dans l'un et dans l'autre, 

 

Éprouve tantôt du mal et tantôt du bien ; 

 

Mais que celui pour lequel il ne puise que du mauvais côté, 

 

La faim dévorante le poursuit sur la terre féconde. 

 

Et ailleurs : 

 

Jupiter est le distributeur des biens et des maux. 

 
30 Ibid, 377 e – 380 a. 



48 

 

 

[…] 

 

Nous ne permettrons pas non plus de dire comme Eschyle, en présence des 

jeunes gens : 

 

Quand Dieu veut la ruine d'une famille, 

Il fait naître l'occasion de la punir ».31 

 

Tous ces exemples suggèrent qu'il existe une distinction claire entre muthos et 

logos dans la philosophie de Platon. Comme indiqué précédemment, la philosophie a 

été fondée sur une distinction muthos-logos à partir de Thalès, mais il était encore 

possible de trouver des aspects mythologiques dans les écrits de philosophes anciens 

tels qu'Anaxagore et Parménide, et jusqu'à Platon, un tel discours accusateur n'était pas 

tenu contre le muthos. 

 

D'autre part, bien que Platon soit le philosophe qui exprime le plus clairement 

la distinction muthos-logos, on ne peut passer sans dire qu'il a également inclus à de 

nombreuses reprises des éléments mythiques dans ses œuvres. 

 

En fait, Platon non seulement fait parler de temps en temps les mythes pour 

exprimer sa pensée, mais n'hésite pas non plus à reconnaître l'influence homérique 

dans la culture grecque : 

 

« Ainsi, mon cher Glaucon, lorsque tu rencontreras des admirateurs d’Homère 

disant que ce poète a formé la Grèce, qu’il mérite qu’on lise sans cesse ses 

ouvrages pour apprendre à gouverner, à bien conduire les affaires humaines et 

pour régler sa vie entière à l’aide de cette poésie ; il faudra avoir toutes sortes 

d’égards et de considération pour ceux qui tiennent ce langage, comme ayant 

tout le mérite possible, et leur accorder qu’Homère est le plus grand des poètes 

et le premier des poètes tragiques ; mais en même temps souviens-toi qu’il ne 

faut admettre dans notre république d’autres ouvrages de poésie que les hymnes 

à l’honneur des dieux et les éloges des grands hommes. Mais du moment que 

 
31 Ibid, 379 d – 380 a 



49 

 

tu y recevras la muse voluptueuse, soit épique, soit lyrique, le plaisir et la 

douleur régneront dans ton État à la place de la loi et de cette raison qui a été 

reconnue dans tous les temps comme le meilleur guide en toutes choses. »32 

 

Comme on peut le comprendre à partir du passage, si Platon reconnaît la 

grandeur d'Homère, en revanche, il y a un aspect juridique à sa critique. Dès que la 

mythologie ne se limitera plus à un éloge funèbre ou à la commémoration des dieux et 

des personnages importants, elle commencera à remplacer la loi, la société s'éloignera 

de l'obéissance aux règles et sera entraînée après les sentiments de douleur et de plaisir. 

 

On peut d’ailleurs rechercher si Platon a adopté cette attitude dure et prohibitive 

envers le muthos, d'un autre philosophe avant lui. Tout en critiquant Platon, Aristote 

déclare qu'il avait été influencé par Héraclite en raison de son amitié avec Cratyle : « 

Dès sa jeunesse, Platon, étant devenu d’abord ami de Cratyle et familier avec les 

opinions d’Héraclite […] »33. On peut donc se demander si les déclarations dures de 

Platon contre Homère et Hésiode peuvent être attribuées à un sentiment hérité 

d'Héraclite, considérant que les opinions d'Héraclite, articulées dans son style unique, 

peuvent être considérées comme violentes : 

 

« Homère devrait être banni des concours et fouetté, et pareillement 

Archiloque »34 

 

Héraclite, qui conseille de ne pas respecter les poètes au style sarcastique, 

reconnaîtra en revanche la sagesse d'Homère mais rappellera qu'il n'est pas exempt 

d'erreur : 

 

« Les hommes se trompent pour la connaissance des choses évidentes, comme 

Homère qui fut le plus sage des Grecs. Des enfants, qui faisaient la chasse à 

leur vermine, l’ont trompé en disant : Ce que nous voyons et prenons, nous le 

laissons ; ce que nous ne voyons ni ne prenons, nous l’emportons »35 

 

 
32 Platon, La République, X, 606 e – 607 a. 
33 Aristote, La Métaphysique, A, 6, 987 a 31. 
34 Héraclite, Fragment 42, Diogène Laërce, IX, 1. 
35 Héraclite, Fragment 56, Hyppolite, Réfutation de toutes les hérésies, IX, 9, 5. 



50 

 

Héraclite, cependant, pense que même ce niveau d'adoration pour Hésiode est 

excessif et il déplore l'impact que quelqu'un qui ne pouvait même pas faire les 

distinctions les plus simples a eu sur les Grecs : 

 

« La foule a pour maître Hésiode ; elle prend pour le plus grand savant celui 

qui ne sait pas ce qu’est le jour ou la nuit ; car c’est une même chose »36 

 

Fait intéressant, le dur assaut de la philosophie contre Homère ne ralentit pas 

même avec Nietzsche. Nietzsche, qui pense que les Européens modernes ne peuvent 

toujours pas se débarrasser de l'influence d'Homère, reprochera à Homère d'avoir 

donné à Dieu le droit et l'autorité d'opprimer si volontairement les gens, tout en 

évaluant la morale protestante à travers Luther et Calvin : 

 

« Oh, les dieux se croyaient les amis des paysages cruels ! comme cette ancienne 

pensée imprègne encore l'homme européen ! Consultez simplement Calvin et 

Luther. Il est certain que les Grecs ne connaissaient pas de supplément plus doux 

à offrir à leur Dieu que la joie de la persécution en plus de leur bonheur. A votre 

avis, quels yeux Homère faisait-il regarder avec mépris à ses dieux le sort des 

hommes ? Quelle était la signification ultime derrière les guerres de Troie et 

autres terreurs tragiques similaires ? »37 

 

Si nous revenons à la philosophie antique, le traitement de la question par 

Aristote est moins réactif que celui de Platon.  De plus, lorsqu'on examine les réactions 

des philosophes pré-aristotéliciens aux mythes ou aux faiseurs de mythes, on observe 

plutôt une révolte contre le contenu par opposition à une objection ou un rejet 

catégorique à la méthodologie. Socrate rejette les mythes au motif que leur contenu est 

désagréable, qu'ils peuvent entraver l'éducation des jeunes générations et qu'il est faux 

de dépeindre les dieux comme des êtres querelleurs qui trompent les humains sans 

cesse. 

 

 A vrai dire, ce ne sont pas du tout les préoccupations ou les concernes 

d'Aristote. 

 
36 Héraclite, Fragment 57, Hyppolite, Réfutation de toutes les hérésies, IX, 10, 2. 
37 Nietzsche, Friedrich, Généalogie de la morale, II. 



51 

 

 

Aristote, qui dit que ce qui a poussé les premiers penseurs à la philosophie, c'était 

le sentiment d'égarement. Selon Aristote, éprouver un étonnement devant difficultés à 

décrire un phénomène, c'est avouer son ignorance. De ce point de vue, il rassemble les 

mots philosophos et philomuthos et dit qu'un lien peut être établi entre les mythes et la 

philosophie, car il y a de nombreux éléments dans les mythes qui provoqueront le 

sentiment d'émerveillement, ils amèneront les gens à réaliser leur ignorance et ainsi 

les amener à rechercher la connaissance : 

 

« Or apercevoir une difficulté et s’étonner, c’est reconnaître sa propre 

ignorance (c’est pourquoi même l’amour des mythes – φιλόμυθος- est, en 

quelque manière, amour de la Sagesse – φιλόσοφος-, car le mythe est un 

assemblage de merveilleux). »38 

 

Encore une fois, dans le livre Lambda du même ouvrage, alors qu'Aristote tente 

de prouver l'unité et l'immatérialité du premier créateur, il parle d'un savoir qui se dit 

depuis l'Antiquité et a atteint les âges suivants à travers les mythes, c'est-à-dire la 

première substance étant dieu. Le but des mythes, selon Aristote, est de s'assurer que 

les gens agissent conformément à la loi et dans l'intérêt public. En réalité, la phrase de 

ce paragraphe suggère qu'Aristote attribue au mythe une plus grande permanence que 

les divers arts et la philosophie : 

 

« Une tradition, transmise de l’antiquité la plus reculée, sous forme de mythe, 

aux âges suivants, nous apprend que les premières substances sont des dieux, 

et que le divin embrasse la nature entière. Tout le reste de cette tradition a été 

ajouté plus tard, sous une forme mythique, en vue de persuader les « masses » 

et pour servir les lois et l’intérêt commun : ainsi, on donne aux dieux la forme 

humaine, ou on les représente semblables à certains animaux, et on y ajoute 

toutes sortes de précisions de ce genre. Si l’on sépare du récit son fondement 

initial et qu’on le considère seul, à savoir la croyance que toutes les substances 

premières sont des dieux, alors on pensera que c’est là une assertion vraiment 

divine. Alors que, selon toute vraisemblance, les divers arts et la Philosophie 

ont été, à plusieurs reprises, développés aussi loin que possible et chaque fois 

 
38 Aristote, La Métaphysique, 982 b 16 – 19. 



52 

 

perdus, ces opinions sont, pour ainsi dire, des reliques de la sagesse antique 

conservées jusqu’à notre temps. Telles sont donc les réserves sous lesquelles 

nous acceptons la tradition de nos pères et de nos anciens devanciers. »39 

 

Bien que l'approche d'Aristote envers les mythes dans les passages ci-dessus 

semble être plus indulgente que celle de Platon, il tente en fait d'expliquer un 

phénomène social d'un point de vue « sociologique » (aussi approprié que ce terme 

puisse être pour l'époque). 

 

Pourtant, en vérité, il ne valorise manifestement pas vraiment les mythes en 

termes de contenu. Nous pouvons prétendre ceci sur la base de deux données : 

 

Premièrement, contrairement à Platon, qui a tenu un discours beaucoup plus 

dur contre les mythes, mais n'a pas hésité à inclure les mythes dans son flux de pensée 

discursif à de nombreuses reprises, Aristote n'inclut pas les mythes dans sa propre 

formulation philosophique. 

 

Le second est son commentaire dans Métaphysique B lorsqu'il discute de la 

question de savoir si les principes des êtres soumis à la corruption et des êtres non 

soumis à la corruption sont les mêmes. Les théologiens, qui vécurent à la même époque 

qu'Hésiode, attribuent l'immortalité à la consommation de nectar et d'ambroisie. 

Aristote, d'autre part, y fait référence avec un ton sarcastique et fait les phrases 

suivantes : 

 

« Si c’est en vue du plaisir, en effet, que les immortels touchent à ces breuvages, 

le nectar et l’ambroisie ne sont en rien causes de leur existence ; et si c’est en 

vue de maintenir leur être, comment seraient-ils éternels, tout en ayant besoin 

de nourriture ? Mais les subtilités de la Fable ne valent pas la peine qu’on les 

soumette à un examen sérieux. Renseignons-nous plutôt auprès de ceux qui 

raisonnent par démonstration […] »40 

 

L'attitude d'Aristote montre ici non seulement son approche des mythes, mais 

 
39 Ibid, 1074 b 1 – 15. 
40 Ibid, 1000 a, 15 – 23. 



53 

 

annonce aussi la fin d'une époque et l'ouverture d'une nouvelle, tant au niveau des 

principes de fonctionnement de l'esprit humain que des fondements du discours 

philosophique. 

 

Considéré en termes de cours de développement suivi par la philosophie 

antique, il sera possible de dire que la transition du mythe au logos a eu lieu à un certain 

moment historique, non pas comme un événement unique, mais comme un processus 

qui a duré environ trois siècles. Si le début de la philosophie, l'émergence de l'école de 

Milet, marque le début de cette période de transition, les philosophes de Thalès à 

Aristote sont loin de symboliser une rupture totale d’avec le mythe en termes de style 

et de contenu. 

 

Aristote, au contraire, mettra un terme à toutes les approches faisant un clin 

d'œil au domaine du non-logos, en n'incluant pas d'éléments mythologiques dans sa 

philosophie, en considérant les mythes comme un phénomène purement sociologique, 

et en exprimant clairement que la philosophie fondée sur les mythes ne vaut même pas 

la peine d'être pris au sérieux. 

 

De plus, ce faisant, il oppose très clairement le mythe à la démonstration : « 

Renseignons-nous plutôt auprès de ceux qui raisonnent par démonstration ». 

 

Ainsi, ce qui a été exprimé jusqu’ici comme le passage du mythe au logos, peut, 

en d'autres termes, être exprimé comme le passage du mythe à la démonstration, ou 

encore, comme le passage de l’arbitraire à la preuve. 

 

 

 

 

 

 

 

  

  



54 

 

 

 

PARTIE 2.  LA CONCEPTION ARISTOTÉLICIENNE DE LA PREUVE 

 

 



55 

 

2.1. Portée du sujet 

 

Il peut être utile de commencer par une déclaration sur le sous-titre. Si l'on se 

souvient que des philosophes tels que Platon et Aristote vivaient au IVe siècle avant J.-

C., on verra qu'une forte tradition monothéiste n'avait pas encore dominé cette époque. 

C’est un temps où le judaïsme est reconnu mais a peu d'influence. Quatre cents ans 

s'écouleront avant que le christianisme n'émerge, huit cents avant qu'il ne conquière 

Rome, mille avant qu'il ne se répande dans le nord de l'Europe sous l'influence de 

Rome, et encore mille ans avant qu'une nouvelle religion monothéiste, l'islam, 

n'émerge au Moyen-Orient. Il ne faut donc pas s'attendre à trouver une preuve de Dieu 

chez les Anciens de la même manière que chez certains philosophes chrétiens ou 

musulmans, dans la lignée de la tradition monothéiste. 

 

Bien que les mythes contiennent parfois des réponses sur la façon dont la vie est 

née, la question de la genèse a progressivement perdu sa teinte mythique et est devenue 

le centre d'une étude rationnelle depuis l'avènement de la philosophie, de nombreuses 

explications surnaturelles laissant la place à des fondements naturels et matériels. 

Alors que Platon et Aristote partageaient un certain terrain d'entente avec leurs 

prédécesseurs, il y avait aussi d'importants domaines de désaccord. La différence la 

plus flagrante est que le problème de la phusis a été relégué au second plan par 

Socrate et que le potentiel d'abstraction à travers les définitions a été exposé ; plus tard, 

Aristote développera cette possibilité en une théorie de la preuve à part entière. 

 

À cet égard, l'implication du titre « Preuve de Dieu chez Aristote » n'est pas 

qu'Aristote a présenté des preuves à la façon de Descartes. Ce chapitre examine le 

patrimoine philosophique dont Aristote a hérité, en particulier dans le contexte de la 

genèse, y compris les présocratiques et Platon, comment il a traité ce passé et ce qu'il 

a laissé aux philosophes ultérieurs. Cela nous permettra de voir comment Aristote a 

écarté certains éléments de la philosophie antique tout en en consolidant et en 

systématisant d'autres ; nous pourrons ainsi déduire comment ce système a fonctionné 

jusqu'à l'avènement de la philosophie moderne ; et nous comprendrons pourquoi sa 

philosophie a été si efficace. 

 

Même si nous laissons de côté le problème de la preuve, la question de Dieu a 



56 

 

toujours à voir avec la façon dont le cosmos est venu à l'existence, ce qui s'appelle la 

« genèse ». Toute cosmologie doit répondre à la question de Dieu en expliquant le 

cosmos, et cette explication sera directe ou indirecte. 

 

L'existence ou la non-existence de Dieu n'est pas la seule question en jeu lorsque 

l'on discute du sens de la question de Dieu. Que vous croyiez ou non en Dieu, qu'il soit 

un ou plusieurs, qu'il soit mortel ou immortel, qu'il ait une volonté, qu'il soit la source 

du bien ou du mal, qu'il détermine le destin, qu'il crée avec un but, qu'il crée à partir 

de rien ou qu'il utilise quelque chose qui existe déjà, toutes ces questions doivent être 

abordées dans ce cadre. 

 

Par conséquent, il faut dire tout de suite que le sujet de Dieu est couvert, sinon 

plus, à la fois par la théologie et la philosophie. Nous utilisons le mot plus parce qu'il 

est parfaitement possible pour une philosophie d'ignorer complètement le problème de 

Dieu et de se concentrer sur d'autres domaines. Il serait cependant assez difficile 

d'appliquer le même raisonnement aux études religieuses. Notre objectif dans cette 

recherche, cependant, est plutôt sur les dimensions philosophiques que théologiques 

du sujet en question. 

 

Pour réitérer, nous ne sommes pas concernés par les cadres religieux ou 

théologiques, tels que les anges ou la révélation, le chemin vers le ciel, les ordres divins 

et les interdictions, ou même la foi et la conscience. Nous sommes plus intéressés par 

les preuves présentées à l'appui de sa justification rationnelle et de son existence. 

 

Ayant lui-même établi une barrière entre la philosophie et la théologie et 

caractérisé leur œuvre comme une sorte de conte de fées, Aristote accepterait en fait 

cette distinction : 

 
« D’après certains, les anciens cosmologistes aussi, bien antérieurs à la 

génération actuelle, et qui furent les premiers à traiter des dieux, se seraient 

figuré la Nature de la même manière. Effectivement, ils donnent l’Océan et 

Téthys comme auteurs de la génération du Monde, et ils disent que le serment 

des Dieux se fait par l’eau, à laquelle les poètes donnent le nom de Styx : ce qu’il 



57 

 

y a de plus ancien est, en effet, ce qu’il y a de plus respectable. »41 

 

L'expression « traiter des Dieux », ou « parler des Dieux », dans ce passage est 

représentée par le terme « θεoλογεῖν » dans le texte grec, ou « θεολόγοι » pour ceux 

qui s'en occupent. Évidemment, les « théologiens » auxquels Aristote fait ici allusion 

ne sont pas de futurs chercheurs de la discipline, tant au sein de l'Église que sur le 

terrain académique. Lorsqu'on les compare à des sections similaires de Platon, il est 

évident que ces déclarations s'adressent à des poètes comme Homère et Hésiode, qui 

offrent des explications de type fable sur l'origine de l'univers. Tout en fournissant une 

description de l'univers de la pensée devant lui, on peut donc dire qu'Aristote tente de 

maintenir les références mythologiques hors de la méthodologie philosophique. 

 

Pour Aristote, des explications comme celles d’Homère, d’Hésiode et d’Orphée 

sont évidemment sans valeur. Son approche n'est pas de fonder l'existence elle-même 

ou son émergence sur des explications mythologiques, mais plutôt d’y fournir des 

justifications intellectuelles. Par conséquent, afin de nous concentrer sur la partie 

pertinente du débat sur Dieu et l'origine, nous examinerons le développement de 

l'acceptation de Dieu ou de la cause première par la philosophie, évaluerons la forme 

des preuves et déterminerons quel type de matériau elle offre pour la Modernité. 

 

En effet, l'héritage intellectuel de l'Antiquité pourrait être défini plutôt comme 

philosophique qu'une atmosphère mythologique. Près de deux mille ans plus tard, alors 

que le Moyen Âge, caractérisé par un état d'esprit plus religieux que rationnel, 

s'estompait, la modernité a commencé à adopter un ton philosophique plutôt que 

mystique en raison des progrès scientifiques. Aristote et Descartes, chacun à leur 

époque, ont été des penseurs essentiels au milieu de ces changements de paradigme, 

poussant à la grandeur de la pensée rationnelle. 

 

 

 

 

 

 

 
41 Aristote, La Métaphysique, A, 3, 983 b 27-35 



58 

 

2.2.  Aristote face à l’interdiction parménidienne de la genèse 
 

Quand on pense à l'héritage philosophique dont Aristote a hérité, on s'aperçoit 

qu'il y a un grand défi à relever : Parménide et l'interdit de genèse qu'il a introduit. 

 

Pour commencer, Parménide est un penseur trop important pour être négligé. 

Puisqu'il est peu probable qu'Aristote n'ait pas absorbé l'influence de Parménide ou de 

Xénophane, autre personnage majeur qui a déterminé le système de pensée de 

Parménide, le travail philosophique à faire ne consistait pas à rejeter ces philosophes. 

 

 

2.2.1. Description du problème 

 

La vision de Xénophane est opposée à presque toutes les normes établies et 

théories de pointe de son temps. Puisque Xénophane méprise le fait que le peuple grec 

ait été endoctriné dans son enfance avec les contes d'Homère, la remise en question de 

la vision du monde qui émane de ces mythes constitue le centre de gravité majeur de 

sa pensée : 

 

« […] tous, dès l'origine, ont appris d'Homère42 ». 

 

Xénophane rejette clairement l'anthropomorphisme et le polythéisme chez 

Homère. Il prétend que la représentation d'Homère des actions des dieux est 

offensante. 

 

« Homère et Hésiode ont attribué aux dieux toutes les choses qui sont une honte 

et une honte parmi les mortels, les vols et les adultères et les tromperies les uns 

des autres. »43 

 

 
42 Diels, Hermann, Xénophane, frag. 10 : ἐξ ἀρχῆς καθ᾿ ῞Ομηρον ἐπεὶ μεμαθήκασι πάντες 
43 Diels, Hermann, Xénophane, frag. 11 : 
‘Homer and Hesiod have ascribed to the gods all things that are a shame and a disgrace among 
mortals, stealings and adulteries and deceivings of one another’. 
 
πάντα θεοῖσ᾿ ἀνέθηκαν ῞Ομηρός θ᾿ ῾Ησίοδός τε, 
ὅσσα παρ᾿ ἀνθρώποισιν ὀνείδεα καὶ ψόγος ἐστίν, 
κλέπτειν μοιχεύειν τε καὶ ἀλλήλους ἀπατεύειν. 
 



59 

 

 

Sa réaction au polythéisme et à l'anthropomorphisme conduit Xénophane à la 

vision d'un Dieu unique et non humain, ce qui va à contre-courant des croyances 

communément répandues à l'époque. Comme on peut le comprendre à partir des 

fragments 23, 24, 25 et 26 ainsi que des citations de Laërce, ce Dieu décrit par 

Xénophane s'apparente à une sphère parfaitement immobile et consiste en une pensée 

pure. 

 

Aristote, d'autre part, peut être lié à Xénophane en ce qu'ils systématisent tous 

deux un Dieu unique et akineton, et non seulement en ce qu’ils rejettent la vision du 

monde anthropomorphique. 

 

Par exemple, il écrit ce qui suit sur les raisons pour lesquelles il est d'accord 

avec Xénophane dans la Poétique (Περὶ ποιητικῆς) : 

 

 « Outre cela, si l'on reproche le manque de vérité, on répondra qu'on a voulu 

rendre les objets tels qu'ils devraient être. C'est ainsi que Sophocle disait que 

lui-même représentait les hommes tels qu'ils doivent être, et Euripide tels qu'ils 

sont. Voilà comment il faut réfuter cette critique. 

 Si l'on dit qu'ils ne sont représentés d'aucune des deux façons, c'est ainsi 

(dira-t-on) que les voit l'opinion commune ; par exemple, ce qui se dit sur les 

dieux. Car il ne serait peut-être pas mieux parler de telle façon, ni possible de 

dire la vérité, mais on en parle un peu au hasard, comme dit Xénophane. »44 

 

 Cependant, il faut dire que la principale influence de Xénophane sur Aristote 

était l'image de Dieu inactif. Bien qu'il existe de grandes différences entre la vision 

du monde de Xénophane en général et sa compréhension de Dieu, et celle d'Aristote, 

et bien qu'Aristote en particulier ait dû lutter avec les idées qui sont venues avec 

l'école Éléate pour rendre la kinesis et la genesis possibles ; Le concept d'Aristote du 

premier moteur immobile remonte à la compréhension de Xénophane d'un Dieu 

unique et akineton. 

 

 Parménide, l'éminent penseur de l'école d'Elée établie par Xénophane, a 

 
44 Aristote, la Poétique, 1461 a 



60 

 

étendu le monisme de Xénophane au point où rien d'autre que l'un immobile ne 

pourrait jamais exister, naître, cesser d'exister, changer ou bouger. 

 

 Selon Parménide, il n'est pas possible d'assigner un commencement, un point 

de départ, une naissance (γέvνα) à l'existence. À de nombreux endroits du texte, 

Parménide introduit des mesures logiquement contraignantes. 

 

En fait, lorsque l'expérience n'est plus une source fiable et que seule une 

fabrication basée sur l'esprit est créditée, la suprématie de la logique doit être inférée. 

Autrement dit, si notre expérience sensorielle du domaine de la génération et de la 

corruption contredit nos hypothèses logiques ; la première doit être considérée 

comme fausse et la seconde comme vraie. 

 

Attribuer un point de départ à l'existence devient un dilemme logique et 

s'obstrue, puisque la présence de quoi que ce soit d'où l'être procède implique que cet 

objet soit lui-même l'existence, et nous nous trouvons face à un raisonnement ad 

infinitum. Ou si cette chose n'est pas être, alors nous sommes obligés de reconnaître 

que l'existence dérive de la non-existence, ce qui serait encore une énigme logique. 

 

La venue à la présence depuis autre chose implique à la fois le passage de la 

non-existence à l'être, ce qui est impossible selon le principe « l'être est / le non-être 

n'est pas », et même si nous le supposons, le passage de la non-existence à l'existence 

doit aussi supposer un mouvement graduel du petit au grand, ce qui est également 

impossible, car dans quelle direction va-t-elle grandir, qui n'a rien d'autre qu'elle-même 

? Pour grandir, pour s'étendre, il faut un lieu (topos/khora) extérieur à la chose elle-

même, c'est-à-dire un autre être extérieur à l'Être. Cette dernière prémisse doit 

également être rejetée car elle crée une impasse logique.  

 

Cette question peut être considérée comme le plus grand héritage de 

Parménide, car le principe selon lequel rien ne peut venir de rien, exprimé comme ex 

nihilo nihil fit (oὐδὲv ἕξ οὐδεvός), était si convaincant pour les philosophes qui l'ont 

suivi que personne n'a osé l'affronter directement, mais d'autre part, ils devaient trouver 

un moyen de traiter ce principe de Parménide de façon à découvrir une formule pour 

préserver l'apparente multiplicité. 



61 

 

 

Voici la règle inviolable de l'après-Parménide, un passage qui mériterait peut-

être d'être documenté dans les annales de la philosophie comme la loi Parménide ou 

l'interdiction parménidienne : 

 

« D’où et dans quel sens aurait-il grandi (αὐξηθέν) ? De ce qui n’est pas (ἐκ 

μὴ ἐόντος) ? Je ne te permets 

ni de dire (φάσθαι) ni de le penser (νοεῖν) ; car c’est inexprimable (οὐ γὰρ 

φατὸν) et inintelligible (οὐδὲ νοητόν) 

 que ce qui est ne soit pas (ἔστιν ὅπως οὐκ ἔστι). Quelle nécessité (χρέος) l’eût 

obligé 

 plus tôt ou plus tard à naître en commençant de rien (τοῦ μηδενὸς 

ἀρξάμενον) ? 

 Il faut qu’il soit tout à fait (πάμπαν) ou ne soit pas. »45 

 

Parménide rejette non seulement la naissance à partir de rien, mais aussi 

l'émergence d'un nouvel existant à partir de l'existant, et le déclin ultérieur de 

l'existant, il interdit donc explicitement toute genesis et phthora de la philosophie : 

 

 « Et la force de la raison ne te laissera pas non plus, de ce qui est, 

faire naître quelque autre chose. Ainsi ni la genèse ni la destruction (οὔτε 

γενέσθαι οὔτ' ὄλλυσθαι) 

 ne lui sont permises par la Justice (Δίκη) »46 

 

« sans commencement (ἄναρχον), sans fin (ἄπαυστον), puisque la genèse et 

la destruction (γένεσις καὶ ὄλεθρος) 

 ont été, bannies au loin. Chassées par la certitude de la vérité (πίστις 

ἀληθής). »47 

 

 L'être n'est pas non plus divisible, car puisqu’il est même partout, il n'y a rien 

qui puisse menacer sa continuité, sa complétude, son intégrité, il est en état de 

 
45 Parménide, VIII  7 - 11 
46 Parménide, VIII 12 - 14 
47 Parménide, VIII 27, 28 



62 

 

plénitude, c'est-à-dire qu'il n'a pas de place pour se diviser. Il est lui-même (ταὐτόv), 

en soi (ἐv ταὐτῷ), se tient avec lui-même (καθ' ἑαυτό τε κεῖται). 

 

 La Déesse nous a peut-être montré le chemin de la vérité, mais cela semble 

être une route sans issue ni issue, presque une impasse. Lorsque la kinesis, la genesis 

et le metabole sont entièrement rejetés, la possibilité d'expliquer la multiplicité 

apparente disparaît ; il devient donc nécessaire de rester ancré dans le monisme absolu 

et d'ignorer toutes sortes de données basées sur l'aisthesis. De même, l'idée que tout 

est illusion semble essentiellement mettre fin à la philosophie, ne lui laissant rien sur 

quoi philosopher. 

 

 

2.2.2.  Tentatives de contournement par Anaxagore et Empédocle 

 

 Ainsi, à part ceux qui ont suivi les traces de Parménide, comme Zénon d'Elée 

et Mélissos, les philosophes ultérieurs ont été obligés d'abandonner le chemin de la 

vérité tel que décrit par Parménide pour continuer à philosopher. 

 

 Néanmoins, puisqu'il était impossible de faire comme si Parménide n'avait 

jamais existé, ils devaient inventer une genèse qui garantisse la survie de la philosophie 

tout en respectant, au moins partiellement, les restrictions de Parménide, car après lui, 

il était devenu impossible de dériver l'être du non-être, donc un code de triche pour la 

pléthore de choses était nécessaire. 

 

 En d'autres termes, la genèse au sens absolu devrait être mise de côté 

conformément au principe ex nihilo nihil ; néanmoins, une genèse au sens indirect 

s'imposait, sous la forme d'une théorie des métaboles qui permettrait d'en dériver de 

nouveaux à partir de ceux déjà existants. 

 

 Les déclarations suivantes d'Anaxagore, contemporain de Parménide mais 

plus jeune que lui, révèlent cette attitude prudente : 

 

 « Les Hellènes ne jugent pas bien du devenir (γίνεσθαι) et du périr 

(ἀπόλλυσθαι) ; car aucune chose ne devient ni ne périt, mais elle se mêle 



63 

 

(συμμίσγεταί) ou se sépare (διακρίνεται) de choses qui sont. Ainsi on dirait à 

bon droit « se composer » (συμμίσγεσθαι) au lieu de « devenir » et « se 

décomposer » (διακρίνεσθαι) au lieu de « périr » ».48 

 

Ainsi, bien que la génération au sens propre ne soit plus possible après 

Parménide, une genèse relative s'est ouverte à partir de la stoikheia à travers des 

concepts tels que composition et décomposition, c'est-à-dire que la possibilité de la 

philosophie a été rétablie. 

 

Empédocle manifeste une attitude comparable à celle d'Anaxagore. Deux 

caractéristiques sont partagées par Anaxagore et Empédocle. Premièrement, les deux 

penseurs ont mis en évidence la notion d'éléments, jusque-là traitée de manière lâche 

en philosophie, et deuxièmement, ils ont fait allusion à un principe externe immatériel 

qui faciliterait la transition de ces quatre éléments d'un état désordonné à un état 

d'harmonie régulière. Selon Anaxagore, ce principe externe est unique, et c'est l'esprit, 

ou le noûs, qui gouverne la composition et la décomposition ; en revanche, Empédocle 

étend ce principe en deux : l'amour qui rassemble les composants, tandis que la haine 

les sépare : 

 

 « Tantôt l’Amour (φιλία) réunit tout en un 

 Et tantôt la haine (νεῖκος) divise tout en deux »49 

 

Outre les similitudes que partagent Anaxagore et Empédocle, qui peuvent se 

résumer au fait qu'ils ont développé une théorie de la genèse basée sur les stoicheia et 

qu'ils ont transféré son pouvoir régulateur à un principe abstrait extérieur au système, 

il faut en ajouter un troisième : ils sont tous deux sous l'influence de Parménide. 

 

Cette conséquence apparaît comme une conformité au principe ex nihilo nihil 

de Parménide. D'un côté, ils cherchaient une méthode pour maintenir la philosophie 

après Parménide, tandis que de l'autre, ils se méfiaient d'expliquer l'existence comme 

une conséquence de la non-existence. C'est-à-dire que l'existence n’émergeait pas du 

néant, dans leurs systèmes. Il n'y avait pas de création ou d'émergence à partir de rien. 

 
48 Tannery, P. Pour l’Histoire de La Science Hellène de Thalès à Empédocle, Anaxagore, frag. 17 
49 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Empédocle 



64 

 

Le ou les pouvoirs divins responsables de la création et de la décadence n’étaient pas 

la cause d'une création à partir de rien, mais plutôt de l'unité et de la dissolution de la 

matière première qui avait toujours été présente. 

 

Il est possible de soutenir que les tentatives d'adhérer aux restrictions 

parménidiennes ont retracé la pensée philosophique à une époque antérieure à 

Parménide. 

 

La raison en est que la transformation qui s'est opérée avec Parménide pourrait 

être considérée comme une sorte de suicide de la philosophie, c'est-à-dire plutôt que 

de promettre une suite avec un style ou un contenu complètement différent par rapport 

à ses prédécesseurs ; en détruisant la génération et le mouvement, il avait aussi détruit 

le fondement même de la philosophie. 

 

Ainsi, la condition du progrès après Parménide était, paradoxalement, de 

régresser, c'est-à-dire de faire revivre une sorte de pensée milésienne, ce qui était à peu 

près ce que faisaient des penseurs comme Anaxagore et Empédocle. Au final, ce qui 

nous est resté de ces deux derniers philosophes cités, c'est une explication de l'univers 

basée sur les mouvements d'un archè matériel, tout comme dans le modèle de Milet, 

comme le resserrement/relâchement ou la fusion/dissociation. 

 

Cependant, les phusikoi post-parménidiens diffèrent par rapport à la pensée de 

Milet en ceci que, dans l'univers ordonné formé à la suite de la fusion et de la 

désintégration d'une ou de plusieurs matières, ou du resserrement et du relâchement, 

les Milésiens avaient vu le principe de ces unifications, à savoir le mouvement, dans 

la matière encore. Dans la pensée milésienne, le kinesis n'avait pas d'origine distincte 

; la matière possédait déjà cette qualité par son essence inhérente. Ni Thalès, par 

exemple, n'avait ressenti le besoin de dériver le principe du mouvement de l'eau d'une 

autre source, ni Héraclite celui du feu. 

  

Ce n'était plus concevable après Parménide, et surtout après Zénon, car le 

kinesis était strictement proscrit. Il y avait donc deux méthodes pour échapper à 

l'interdiction : premièrement, en modifiant la législation, et deuxièmement, en 

contournant la loi. 



65 

 

 

C'est exactement ce qu'ont fait Anaxagore et Empédocle. La condition pour 

rendre la Genèse possible, quoique d'ordre secondaire, devait être de faire place au 

kinesis, car même pour pouvoir parler de l'alloiosis des stoicheia, il fallait encore une 

sorte de kinesis. En conséquence, des concepts tels que mixis (μίξις), krasis (κρᾶσις), 

qui décrivent le rapprochement et le mélange les uns avec les autres ; ou des concepts 

comme apocrysis (ἀπόκρισις), lusis (λύσις), qui expriment la séparation, la division, 

la dissolution, dépendaient essentiellement du kinesis. 

 

Puisqu'il était impossible de faire comme si Parménide n'avait pas existé, les 

philosophes post-parménidiens ne pouvaient plus profiter du confort de considérer le 

kinesis comme inhérent à la nature même de la matière, comme les 

Milésiens d’autrefois. Par conséquent, il était nécessaire de localiser le principe du 

kinesis en dehors des éléments. C'est pourquoi il fallait un principe autre que les 

stoicheia, notamment νoῦς si l'on devait parler pour Anaxagore, φιλία et νεῖκoς si l'on 

devait parler pour Empédocle ; et pour la même raison, il n'était plus soutenable de 

déclarer qu'ils étaient les successeurs directs de l'école de Milet. 

 

Nous avons déclaré précédemment que la philosophie post-parménidienne 

nécessitait un plan frauduleux pour permettre une genèse de second ordre et avons 

également souligné que les enseignements d'Anaxagore et d'Empédocle diffèrent de 

ceux des Milésiens, qui considéraient le kinesis comme inhérent aux objets, en ce qu'ils 

excluent le kinoun du système. 

 

C'est-à-dire que pour se conformer à la loi de Parménide contre la genèse, il 

fallait se contenter de l'alloiosis au sein des stoikheia ; pourtant, un kinoun externe était 

nécessaire pour donner le kinesis requis. 

 

 

2.2.3. Contribution des atomistes 

 

Néanmoins, même s'ils vivaient à l'ère post-parménidienne, il y en avait 

d'autres qui ne partageaient pas cette perspective et continuaient à considérer le kinesis 

comme une propriété innée de la matière : à savoir les atomistes. 



66 

 

 

La vision du monde éléatique, d’un côté, qui écarte le kinesis, le réduit à 

l'illusion, rejette la non-existence, et frôle même l'immatérialisme ; et la vision du 

monde atomiste, de l’autre côté, qui attribue le mouvement éternel à l'être, qu'elle 

prétend constituer l'essence de la matière, qui considère le vide comme aussi nécessaire 

que la matière, et qui peut être considérée comme purement matérialiste, peuvent 

sembler, à première vue, en contradiction totale entre elles. Or de façon étonnante, le 

second est essentiellement une continuation ou un dérivé du premier. 

 

Il est difficile de ne pas remarquer l'influence intense de la pensée de Parménide 

dans les vues de Démocrite sur la formation de l'univers. Comme nous l'avons 

mentionné précédemment, l'univers de Parménide, qui à première vue suggère une 

stase absolue, et le système de Démocrite, qui est basé sur un mouvement et un 

changement constants, peuvent sembler contradictoires. Mais en y regardant de plus 

près, on se rendra compte qu'en fait, l'atome de Démocrite est presque la même chose 

que l’Un de Parménide. 

 

Tout d'abord, il convient d'observer que les principes directeurs philosophiques 

respectifs de Parménide et Démocrite sont identiques : 

 

« Μηδέν τε ἐκ τοῦ μὴ ὄντος γίνεσθαι μηδὲ εἰς τὸ μὴ ὂν φθείρεσθαι »50 (Rien 

ne vient du non-être ; rien ne se résout dans le non-être). 

 

Pour l'essentiel, Démocrite reste donc fidèle à la loi que Parménide a apportée 

à la philosophie et imposée. Or la genèse, que l'on voit absolument interdite chez 

Parménide, est infinie chez Démocrite, puisqu'il existe une infinité de cosmos, 

constitués d'atomes et espacés entre eux, soumis à la genèse et à la corruption : 

 

« ἀπείρους τε εἶναι κόσμους καὶ γενητοὺς καὶ φθαρτούς »51 (il y a une infinité 

de mondes sujets à production et à destruction). 

 

Deuxièmement, selon Démocrite, tout sauf les atomes et l'espace est une 

 
50 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Démocrite 
51 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Démocrite 



67 

 

illusion, tout comme Parménide croyait que tout sauf l'Un était une illusion : 

 

« τὰ δ' ἄλλα πάντα νενομίσθαι [δοξάζεσθαι] »52 (tout le reste n'a d'existence 

que dans l'opinion). 

 

A la différence que Démocrite exige la présence des atomes et du vide 

pour expliquer l'univers, alors que Parménide rejette l'inexistence en dehors de 

l'Un : 

 

« ἀρχὰς εἶναι τῶν ὅλων ἀτόμους καὶ κενόν »53 (les principes de toutes 

choses sont les atomes et le vide). 

 

Bref, Démocrite avait mis au point une manière totalement nouvelle de 

contourner les règles de Parménide. Anaxagore et Empédocle, ses prédécesseurs, 

n'avaient pas violé l'interdiction de Parménide, mais l'avaient plutôt adoucie. 

Démocrite, d'autre part, a réalisé une manœuvre philosophique qui pourrait presque 

être qualifiée de retour aux Milésiens et il l'a fait non pas en éludant l'interdiction de 

Parménide, mais en incorporant Parménide lui-même. 

 

Pour ce faire, il a accepté l'Un tel qu'il est, mais l'a dupliqué indéfiniment et l'a 

surnommé « atome ». L'interdiction de genesis s'appliquait à l'Un, c'est-à-dire à 

l'Atome. Démocrite a rigoureusement adhéré à cette norme. Il n'y avait pas de genèse 

dans l'atome parce que, dans sa complétude, il ne pouvait pas y avoir de vide nécessaire 

à la genèse. L'interdit de Parménide n'était donc pas violé. Cependant, en admettant le 

kenon en dehors de l'Un, il permettait rendait possible le kinesis des atomes. 

 

En résumé, on peut dire grosso modo que depuis les Milésiens, la tradition pré-

parménidienne tendait à attribuer de la matière à l'origine. Le principe de kinesis de 

cette matière étant contenu en elle-même, aucune force extérieure n'était nécessaire. 

Du fait des interdits apportés par Parménide, la genèse était devenue liée à une 

transformation de second ordre, c'est-à-dire à des déplacements entre les stoikheia. 

Cependant, puisque les interdictions de Parménide incluaient également le kinesis, le 

 
52 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Démocrite 
53 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Démocrite 



68 

 

principe de kinesis des stoikheia devait être importé de l'extérieur du système. 

 

Bien qu'il soit sans doute le représentant le plus éminent de la tradition 

démocritique, les contributions d'Épicure (Έπίκoυρος) à la théorie atomiste, qui s'en 

est séparé de temps à autre, ne peuvent être ignorées. Tout comme chez les Ioniens, 

sous-jacent à la variable, c'est-à-dire de ce qui est soumis au metabole, quelque chose 

devait rester inchangé chez Épicure aussi, à savoir l'atome. En d'autres termes, les 

changements des objets en termes de qualité et de forme s'expliquaient par le 

mouvement des atomes. Puisque le changement est continu, le mouvement atomique 

l'était aussi. 

 

Cependant, les atomes seuls ne pouvaient contenir qu'un sous-ensemble des 

qualités de la matière observable, qui se composait uniquement de masse, de taille et 

de forme. En dehors de cela, la couleur, l'odeur, le son, la température et la froideur 

des atomes n'étaient pas en cause, car ils étaient tous sujets au metabole. Les atomes, 

en revanche, étaient la cause sous-jacente de tous les types de métaboles en termes de 

leur kinesis, mais ils étaient exempts du metabole lui-même. Ainsi, alors que toutes les 

qualités provenaient du mouvement, de la forme et de l'arrangement des atomes, les 

atomes eux-mêmes ne possédaient aucune propriété : 

 

« Outre cela, il faut croire que les atomes ne contribuent aux qualités 

(ποιότητα) des choses que nous voyons (φαινομένων) que la figure (σχήματος), 

la pesanteur (βάρους), la grandeur (μεγέθους), et ce qui fait nécessairement 

partie de la figure (ἐξ ἀνάγκης σχήματος), parce que toute qualité est sujette au 

changement (πᾶσα μεταβάλλει), au lieu que les atomes sont immuables (ἄτομοι 

οὐδὲν μεταβάλλουσιν). En effet, il faut que dans toutes les dissolutions 

(διαλύσεσι) des assemblages de matière (συγκρίσεων) il reste (ὑπομένειν) 

quelque chose de solide (στερεὸν) qui ne puisse se dissoudre (ἀδιάλυτον) et qui 

produise les changements (τὰς μεταβολὰς), non pas en anéantissant quelque 

chose (οὐκ εἰς τὸ μὴ ὂν) ou en faisant quelque chose de rien (ποιήσεται οὐδ' ἐκ 

τοῦ μὴ ὄντος), mais par des transpositions (κατὰ μεταθέσεις) dans la plupart, 

et par des additions (προσόδους) et des retranchements (ἀφόδους) dans 

quelques autres. Il est donc nécessaire que les parties des corps qui ne sont 

point sujettes à transposition soient incorruptibles (ἄφθαρτα), aussi bien que 



69 

 

celles dont la nature n'est point sujette à changement, mais qui ont une masse 

(ὄγκους) et une figure (σχηματισμοὺς) qui leur sont propres. »54 

 

 Lorsque le texte précédent, qui peut être considéré comme un résumé 

de la perspective d'Épicure sur l'atome, est analysé, on voit clairement que toute 

la théorie est construite sur la protection de l'existence contre le me on. Comme 

indiqué précédemment, il doit y avoir une entité immuable connue sous le nom 

d'atome afin que la transformation de toutes les autres entités les unes dans les 

autres ne nécessite pas un long voyage de retour vers la non-existence. 

 

Autrement dit, si nous inversons l'existence et la transformation de l'existence 

en arrière, un arrêt final est nécessaire avant d'atteindre la non-existence, et cet 

arrêt final est l'atome : 

 

« […] il faut qu[…]’il reste quelque chose de solide qui ne puisse se 

dissoudre et qui produise des changements non pas en anéantissant 

quelque chose ou en faisant quelque chose de rien […] »55. 

 

Il est possible d'être témoin de cette attitude d'Épicure, qui démontre clairement 

sa volonté de se conformer à l'interdit de Parménide, tout comme Leucippe et 

Démocrite, en d'autres endroits. Il doit y avoir une limite à la division dans la nature, 

donc à ce point limite il ne doit plus y avoir que de substances solides et indivisibles. 

Il est en ce sens essentiel de rejeter une dispersion à l'infini, faute de quoi un 

détachement sans fin réduirait les objets à l'inexistence : 

 

« Ainsi, non seulement on doit rejeter cette divisibilité à l'infini (εἰς ἄπειρον) 

qui s'étend jusqu'aux plus petites parties des corps, ce qui va à tout exténuer, 

et, en comprenant tous les assemblages de matière, à réduire à rien (εἰς τὸ μὴ 

ὂν) les choses qui existent. »56 

 

 Tous les efforts des théoriciens post-parménidiens de la genèse ont été 

dirigés vers le dépassement de l'interdiction de Parménide. Pour ce faire, nous avons 

 
54 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Épicure, 54 
55 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Épicure, 55 
56 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Épicure, 56 



70 

 

vu que chez Anaxagore, le pouvoir qui régule l'unification et la séparation, à savoir 

le noûs, est exclu du système, également appelé stoikheia ; et dans le cas d'Empédocle, 

bien qu'il soit encore hors de la stoikheia, ce principe semble s’appuyer sur non pas un 

mais deux concepts abstraits opposés. 

 

 On peut observer que cette perspective s'est déplacée en ce qui concerne les 

atomistes, qui ne font plus référence à aucun concept abstrait extérieur au système. 

Suivant les conseils de Parménide, Leucippe et Démocrite ont repensé l'interdiction 

d'un point de vue purement matérialiste, en utilisant celui de Parménide comme 

exemple. 

 

 Cependant, si cette interprétation novatrice faite par Leucippe et Démocrite 

semble à bien des égards ne pas dépasser les limites fixées par Parménide, elle néglige 

une question par rapport à Anaxagore et Empédocle : la source du kinesis. Dans la 

mesure où l'enseignement de Démocrite nous parvient, nous savions que les atomes 

étaient dans un mouvement sans fin, mais il n'y avait aucune analyse quant à l'origine 

de ce mouvement. La philosophie d'Épicure, bien sûr, a comblé cette lacune avec les 

apports de Lucrèce, qui vivra longtemps après lui. Cette fois, la puissance qui a 

déclenché le mouvement n'était plus importée de l'extérieur du système, mais devenait 

un attribut de l'atome. 

 

 On peut dire que depuis Anaxagore, la philosophie naturelle s'est efforcée de 

concilier le strict monisme de Parménide avec la multiplicité du réel. L'attitude d'obéir 

à l'interdit apporté par Parménide, c'est-à-dire l'adhésion au principe que rien ne peut 

venir de rien, devait ramener toutes sortes de métaboles à un passé éternel. Ainsi, il ne 

serait jamais possible de parler de genèse dans un sens absolu, et toute transformation 

impliquerait que les entités qui étaient déjà là depuis le tout début se recombinent et 

se déconstruisent dans une nouvelle séquence et à un degré différent à chaque fois. 

Cela signifiait que tout contenait une trace de tout. 

 

 

 

 

  



71 

 

2.2.4.  Perte d'intérêt envers la phusis 

 

 Mais la fusion et la désintégration des choses qui existent depuis l'éternité 

devaient avoir un principe régulateur. On peut dire regarder les courants 

philosophiques de tous ces penseurs dont on a dressé un bilan comme un héritage 

philosophique laissé à Platon d'abord puis à Aristote. 

 

 Par exemple, il est possible de voir le concept de noûs, qui est le principe 

initiateur qu'Anaxagore laisse délibérément à l'extérieur du système ; comme une 

esquisse préliminaire du concept d'Aristote du prote kinoun, qui avait besoin d'un 

initiateur externe pour fournir le kinesis, puisqu'une telle « force initiatrice externe » 

apparaît d'abord chez Anaxagore. 

 

 D’ailleurs, les conceptions de khora / hupodokhe d'une part et de Demiurge 

d'autre part, que Platon mentionnait dans le dialogue de Timée, paraissent compatibles 

avec les concepts d'Anaxagore de meigma et de noûs. 

 

 Platon caractérisera le domaine des idées comme l'existence réelle dans le 

dialogue Timée, qui est le seul ouvrage dans lequel il aborde des sujets tels que phusis 

et la genesis. Suite logique de cet état d'esprit, le problème de la genèse passe 

maintenant au second plan car il devient insignifiant dans le domaine de l'aisthesis. 

 

 Du point de vue de Parménide, nous pourrions affirmer que Platon était 

partiellement d'accord avec la restriction sur la genèse. Premièrement, il faut 

reconnaître que l'époque à laquelle vivait Platon n'était plus celle des intellectuels 

ioniens, et qu'en plus d'un intérêt décroissant pour la philosophie de la phusis, la 

question de la morale prenait actuellement de l'importance. L'une des principales 

raisons en était la prolifération des écoles philosophiques et l'établissement de la 

tradition sophistique à Athènes, et peut-être une autre était les contraintes qu’avait 

imposées Parménide. 

 

 Il n'y avait pratiquement plus rien à faire dans la philosophie naturelle après 

Parménide, à l'exception de quelques penseurs qui ont tenté de proposer des remèdes 

temporaires. D'autre part, bien que nous ayons étudié les philosophes post-



72 

 

parménidiens dans leurs réponses au problème de la genèse, ce n'était pas leur seule 

préoccupation ; chacun d'eux avait un corpus substantiel de questions morales, bien 

que ces travaux n'aient pas survécu. 

 

 En conclusion, lorsque nous nous référons à l'âge de Platon, nous indiquons 

une époque où l'intérêt des philosophes pour la phusis s'est affaibli ou du moins a perdu 

sa priorité par rapport à d'autres domaines d'études. À cet égard, il n'est guère 

surprenant que Socrate n'ait pas maintenu son intérêt de jeunesse pour le sujet de la 

phusis. 

 

 En fait, il est concevable de dire que Platon se conforme aux limitations de 

Parménide dans un sens général. En tant que concept du monde sensible, la genèse ne 

peut avoir qu'une importance secondaire, et il n'est permis de discuter de la genèse 

qu'en termes de doxa, et non d'épistémè, car l'épistémè ne peut s'appliquer qu'aux eidos, 

qui sont des êtres réels, et, sans commencement ni fin, il n'est pas possible de parler de 

la genesis ou de la phthora de l'eidos. 

 

 Comme on peut le voir dans la phrase précédente, si l'on adopte une vision 

large de la philosophie de Platon, il y a d'une part les eidos, qui n'ont ni commencement 

ni fin, et d'autre part le monde sensible soumis à genèse et phthora. Dans la mesure où 

Parménide a interdit d'attribuer la genèse aux êtres, et comme les eidos sont « τὸ ὂv 

ἀεί », Platon n'attribue pas non plus la genèse aux êtres. 

 

Dans ce cas, il y a genèse chez Platon, s’il faut le dire, mais surtout elle 

n'occupe pas une place clé dans sa philosophie ; il semble plutôt être relégué à l'arrière-

plan. D'autre part, on peut parler non pas d'une genèse des êtres, mais d'une genèse au 

second degré d'objets sensibles, qui, par leur statut d'être, sont considérés comme de 

simples ombres. En d'autres termes, il est possible de discerner une approche qui 

rappelle quelque peu Anaxagore dans la théorie platonicienne, à savoir une alloiosis 

en termes de choses matérielles, et une vérité transcendante régissant celle-ci en 

arrière-plan. 

 

Le désir d'établir la relation entre cette réalité transcendante et le domaine de 

la genèse a été le principal moteur de la formulation par Platon de la théorie de la 



73 

 

metexis. 

 

Platon respecte l'injonction de Parménide et n'affirme pas que Dieu a créé 

l'univers à partir de rien. Le Dieu (ou la figure divine) représenté dans le Timée n'est 

pas celui qui crée à partir de rien, mais plutôt celui qui ordonne le chaos, car l'ordre est 

supérieur au chaos, et parce que Dieu est bon, il a choisi l'ordre au-dessus le chaos. 

 

 

2.2.5. Réaction d’Aristote  

 

Ici, quand Aristote regardait la philosophie qui l'a précédé, il voyait le paysage 

que nous avons essayé de décrire en grandes lignes ci-dessus. D'un côté, la philosophie 

de l'époque ionienne, qu'Aristote louchait ouvertement ; d'une part, le monisme de 

Parménide et de ses disciples, qui annule la genèse, c'est-à-dire restreint le champ de 

la philosophie ; d'une part, les efforts des penseurs post-parménidiens pour trouver des 

solutions à cette interdiction restrictive de la genèse ; et enfin l'école platonicienne, qui 

semble avoir renoncé à chercher une solution au problème de la phusis. 

 

Dans cette perspective, la fiction philosophique qu'Aristote a tissée autour de 

la question de la genèse, et la question de Dieu, qui peut être vue comme une 

composante de celle-ci, peut être considérée comme une tentative de libérer la 

philosophie de l'encombrement dans lequel elle se trouvait emprisonnée : 

 

« En effet, les premiers qui firent de la philosophie, en cherchant la vérité et la 

nature des étant s’écartèrent du droit chemin comme pousses sur une autre voix 

par leur inexpérience, disant qu’aucun des étant n’advient ni ne disparaît, du 

fait qu’il est nécessaire que ce qui advient advienne soit d’un étant soit d’un 

non-étant, et que c’est impossible de l’un ou de l’autre. En effet, ils disent que 

l’étant ne peut advenir puisqu’il est déjà et que du non-étant rien ne peut 

advenir ; car il faut que quelque chose soit sous-jacent. Et, développant ainsi 

les conséquences de ceci, ils disent aussi que le multiple n’existe pas mais 

seulement l’étant lui-même. »57 

 

 
57 Aristote, Physique, 191a 25 - 31 



74 

 

 Comme on peut le voir, Aristote lui-même exprime un malaise face au déni de 

la génération et de la destruction et perçoit cette position comme une forme de « 

déviation ». Pour libérer la philosophie de cette déviation, il établit deux distinctions 

qui servent de piliers à son système de pensée : premièrement la distinction « par soi 

/ par accident » et en deuxième lieu, la distinction « en acte / en puissance ». Ces 

distinctions formeront l'épine dorsale de ses propositions sur des questions telles que 

la génération, le changement et le mouvement, et la théorie du moteur immobile qu'il 

en développera. Ainsi, par exemple, le prix à payer pour ne pas discerner entre le réel 

et le potentiel serait de tomber dans les « absurdités » à la Parménide : 

 

 « Il y a des philosophes, les Mégariques par exemple, qui prétendent qu’il 

n’y a puissance que lorsqu’il y a acte, et que lorsqu’il n’y a pas acte, il n’y a 

pas puissance : ainsi celui qui ne construit pas n’a pas la puissance de 

construire, mais seulement celui qui construit, au moment où il construit. Et 

ainsi de suite. Il n’est pas difficile d’apercevoir les conséquences absurdes de 

cette conception. 

 

[…] L’argumentation des Mégariques en arrive donc à anéantir mouvement et 

devenir : l’être debout sera toujours debout, et l’être assis sera toujours assis : 

il ne pourra se lever, s’il est assis, puisque ce qui n’a pas la puissance de se 

lever sera dans l’impossibilité de se lever. Si ces conséquences sont 

inadmissibles, il est manifeste que puissance et acte sont des choses différentes. 

Or le raisonnement des Mégariques identifie puissance et acte ; en quoi faisant, 

ce n’est pas une mince chose qu’ils cherchent à ruiner ! Conclusion : quelque 

chose peut avoir la puissance d’être, et cependant n’être pas, avoir la puissance 

de n’être pas, et être. »58 

 

 

 

  

 
58 Aristote, Métaphysique, 1046 b 30 – 1047 a 20 



75 

 

 

 

 

2.3. Conception aristotélicienne de la genèse 

 
 

2.3.1 Connaissance divine 

 

Trouver l'unité derrière la multitude et rechercher l'ordre derrière le chaos étaient 

des thèmes incontestables partagés par les premiers philosophes. Avec Socrate, nous 

pouvons observer comment la diversité est unifiée sous une même définition. Aristote 

fait une distinction entre prescrire des médicaments à des individus particuliers et 

comprendre quels médicaments sont efficaces pour quelles maladies : 

 

« L'art naît, lorsque, d'une multitude de notions expérimentales, se dégage un 

seul jugement universel, applicable à tous les cas semblables ».59 

 

Séparant ainsi la connaissance des particuliers de la connaissance de l'universel, 

qui inclut les particuliers, Aristote affirme que la connaissance de tout est incorporée 

dans l'universel le plus élevé, de sorte qu'un individu sage qui possède cet universel 

possédera potentiellement toutes les connaissances : 

 

« […] la connaissance de toutes choses appartient nécessairement à celui qui 

possède au plus haut degré la science de l’universel, car il connaît, d’une certaine 

manière, tous les cas particuliers qui tombent sous l’universel. »60 

 

Cependant, ce type de connaissance supérieure est le plus difficile à comprendre 

pour une personne car il est le plus éloigné du sensoriel. Au fur et à mesure que la 

connaissance passe de concepts sensoriels et compliqués à des principes abstraits, le 

niveau de précision augmente. De plus, le caractère instructif d'une information est 

proportionné au caractère raisonnable de cette connaissance, car enseigner quelque 

chose, c'est en expliquer les justifications. 

 

 
59 Aristote, La Métaphysique, A, 1, 981 a 3 
60 Aristote, La Métaphysique, A, 1, 982 a 21 



76 

 

Aristote, qui fait de telles distinctions entre les formes de connaissance, affirme 

que le type de connaissance le plus élevé est celui qui est connu uniquement dans le 

but de connaître ; ce type de connaissance est la connaissance des principes 

fondamentaux et des causes : 

 

« […] en effet, celui qui préfère connaître pour connaître choisira avant tout la 

science par excellence, et telle est la science du suprême connaissable ; or, le 

suprême connaissable, ce sont les premiers principes et les premières causes, car 

c’est grâce aux principes et à partir des principes que tout le reste est connu, et 

non pas inversement, les principes, par les autres choses qui en dépendent. »61 

 

Aristote affirme ensuite que la connaissance des principes et des causes est le 

plus haut niveau de connaissance et que toutes les autres informations doivent être 

inférieures à ce niveau. Il soutient également que ce niveau de connaissance supérieur 

inclut la compréhension de la raison pour laquelle les choses existent. Parce que 

l'objectif global de la nature est le « bien » de la nature, qui est le « bien le plus élevé 

», le but de chaque objet individuel est le « bien » de cette chose particulière. 

 

Ces revues aristotéliciennes du début de Métaphysique peuvent aussi être 

interprétées comme une référence aux travaux des premiers penseurs. Il commence à 

discuter des philosophes passés après avoir caractérisé le plus haut niveau de 

connaissance de cette manière, et suit immédiatement ces définitions avec des 

évaluations de qui est sage et de ce qui est sagesse. Il affirme que plutôt que les 

avantages pratiques de la connaissance, c'est le désir d'acquérir la connaissance elle-

même, c'est-à-dire les sentiments d'émerveillement et d'étonnement, qui a amené les 

individus à se poser ces questions : 

 

« Ainsi donc, si ce fut bien pour échapper à l’ignorance que les premiers 

philosophes se livrèrent à la philosophie, c’est qu’évidemment ils poursuivaient 

le savoir en vue de la seule connaissance et non pour une fin utilitaire »62 

 

Cette connaissance de premier ordre est à la fois divine dans son contenu et, 

 
61 Aristote, La Métaphysique, A, 1, 981 a 32 - 982 b 4 
62 Aristote, La Métaphysique, A, 1, 982 b 19 



77 

 

selon Aristote, seul Dieu peut la posséder : 

« Or la science dont nous parlons est seule à présenter, en fait, ce double 

caractère : d’une part, dans l’opinion courante, Dieu est une cause de toutes 

choses et un principe, et, d’autre part, une telle science, Dieu seul, ou du moins 

Dieu principalement, peut la posséder. »63 

 

Aristote, qui décrit ainsi cette connaissance suprême et divine comme la 

connaissance des premiers et des causes (« puisque nous disons que nous connaissons 

chaque chose, seulement quand nous pensons connaître sa première cause 64»), 

s'attache à montrer comment les premiers philosophes abordaient ce sujet, après avoir 

donné un bref résumé de la théorie des quatre causes, qu'il avait précédemment 

évoquée dans la Physique : 

 

« […] rappelons cependant ici les opinions de ceux qui, avant nous, se sont 

engagés dans l’étude des êtres, et qui ont philosophé sur la vérité, car il est 

évident qu’eux aussi parlent de certains principes et de certaines causes. Cette 

revue sera profitable pour notre recherche actuelle […] »65 

 

  

 
63 Aristote, La Métaphysique, A, 2, 983 a 8 
64 Aristote, La Métaphysique, A, 3, 983 a 22 
65 Aristote, La Métaphysique, A, 3, 983 b 1 



78 

 

 

2.3.2. Genesis par opposition à Metabole 

 

En examinant les enseignements des anciens, nous pouvons soit acquérir de 

nouvelles informations sur les causes, soit renforcer notre compréhension actuelle. 

L'objection d'Aristote à ce stade est que les anciens philosophes auxquels il a fait 

référence ne voyaient aucune cause autre que la matière et cherchaient à la fois le début 

et la fin dans la matière. Les anciens philosophes considéraient telle ou telle substance 

comme l'essence des choses ; ainsi, ils ont négligé la question de la genèse et de la 

corruption en réduisant l'existence à une matière éternelle, sans origine ni fin : 

 

« C’est de cette façon que les philosophes dont nous parlons assurent qu’aucune 

des autres choses ne naît ni ne se corrompt, car il doit y avoir une réalité 

quelconque, soit une, soit multiple, d’où tout le reste est engendré, mais qui elle-

même est conservée. »66 

 

Aristote explique les erreurs des premiers philosophes sur le thème de la genèse 

et de la corruption via Socrate par une illustration quelque peu sarcastique. Si Socrate, 

dont on dit qu’il est laid, se révèle beau ou décide de devenir musicien, cela ne 

correspondra à aucune genèse chez Socrate, et il ne subira aucune corruption lorsqu'il 

perdra ces traits, car ce qui fait que Socrate est Socrate ne changera pas selon qu'il est 

beau ou laid ou musicien. En fait, nous voyons un exemple similaire dans 

Métaphysique Z 4 : 

 

« Être toi, en effet, ce n’est pas être musicien, car ce n’est pas par toi que tu es 

musicien ; ta quiddité est donc ce que tu es par toi. »67 

 

En tout état de cause, Socrate restera Socrate ; il n'y aura pas de genèse absolue 

ou de corruption, et seule « l'hexis » de Socrate changera. Acceptant que la matière soit 

éternelle, les premiers philosophes ont supprimé la genèse de cette manière et ont 

considéré les formes de l'univers comme les transformations de ces « hexis ». 

 

 
66 Aristote, La Métaphysique, A, 3, 983 b 16 
67 Aristote, La Métaphysique, Z, 4, 1029 b 15 



79 

 

Bien que le mot hexis (ἕξις) utilisé par Aristote dans ce passage ait été traduit 

plus tard par habitus en latin, il ne faut pas le considérer comme une « habitude » au 

sens d'ethos (ἦθος). De même qu'Aristote utilise le concept de stérésis (στέρησις) au 

sens d'une sorte de manque, de privation, par rapport à l'absence absolue, au néant, et 

au non-être parménidien ; ce qu'on entend par hexis, qui lui correspond, ce n'est pas 

l'être au sens absolu, mais un état d'être, une forme d'être. Les qualités physiques de 

Socrate, qu'il s'agisse de sa beauté ou de son talent musical, n'ont rien à voir avec son 

existence même, mais plutôt avec la manière dont il vit. Ici, il faut séparer le concept 

d'hexis de celui de diathèse (διάθεσις) (disposition) ou de pathos (πάθος) 

(affection/passion), qui sont également des concepts proches. Les conditions 

temporaires comme avoir chaud, froid, être malade ou en bonne santé relèvent de la 

diathèse, tandis que la simple exposition relève de la catégorie du pathétique ; aucune 

de ces conditions n'étant des changements d'état permanents. Cependant, bien que 

l'hexis ne signifie pas l'existence absolue, il décrit un état plus permanent que ce 

dernier, et tous ces termes doivent être vus ensemble dans le récit des qualités 

(poiotetes) d'Aristote (πoιότητες). 

 

 

« J'appelle qualité (ποιότητα) ce qui fait qu'on dit des êtres qu'ils sont de telle 

façon. Qualité, du reste, est un mot à plusieurs sens. Ainsi la capacité (ἕξις) et la 

disposition (διάθεσις) forment une première espèce (εἶδος) de qualité. La 

capacité diffère de la disposition en ce qu'elle est beaucoup plus durable, 

beaucoup plus stable ; les sciences (ἐπιστῆμαι) et les vertus (ἀρεταί) sont dans 

le même cas. La science, en effet, paraît une des choses les plus stables, les plus 

inébranlables pour peu qu'on la possède, sauf le cas de maladie ou telle autre 

circonstance analogue qui détermine en nous un grand changement. Et dans 

l'ordre des vertus, la justice, par exemple, la sagesse ou toute autre vertu pareille, 

semblent quelque chose qui n'est ni facilement variable ni changeant. Les 

dispositions, au contraire, sont les qualités qui changent sans peine et se 

modifient rapidement. Ainsi la chaleur, le froid, la santé, la maladie et toutes 

choses pareilles. L'homme est dans un certain état selon ces dispositions 

diverses, et il peut changer subitement, de chaud devenant froid, passant de la 

santé à la maladie, et ainsi du reste. Mais si quelqu'une de ces dispositions même 

est, par sa longue durée, devenue en quelque sorte naturelle, irrémédiable ou tout 



80 

 

à fait immuable, alors on peut l'appeler une véritable capacité. Car il est clair que 

ce qui est plus durable et de changement plus difficile, doit être nommé 

capacité.  »68 

 

Des déclarations similaires peuvent être trouvées dans la Métaphysique 

d'Aristote concernant le concept d’hexis, qui peut être décrit comme cette manière 

d'être ou mode d'être : 

 

« En un autre sens, l’état (ἕξις) se dit d’une disposition (διάθεσις), situation 

bonne ou mauvaise d’un être, ou par soi, ou par rapport à un autre : par exemple 

la santé est un état, car c’est une disposition de cette sorte. Enfin, état s’applique 

à une partie d’une telle disposition ; c’est pourquoi l’excellence des parties d’une 

chose est aussi un état. »69 

 

Le concept de pathos (prédicat, attribut) est ensuite développé immédiatement 

après le passage. Le pathos, terme lié à la catégorie de paskhein (πάσχειν) qui signifie 

être exposé, subir, être subjugué, être soumis, être soumis, être passif, etc., est 

couramment utilisé pour caractériser ousBa (οὐσία) ou sumbebekos (συμβεβηκός) par 

opposition à hupokeBmenon (ὑποκείμενον). Comme nous l'avons vu, le pathos est une 

forme de poietes (ποιότης), avec hexis et dBathesBs, bien qu'il existe certaines 

distinctions entre eux. 

 

Dans les Catégories, Aristote établit une relation claire entre hupokeimenon 

(sujet) et pathos (attribut). Le sujet et les caractéristiques qui lui sont assignés doivent 

être vus séparément, selon Aristote. Ce qui est « attaché » à un hupokeimenon, c'est-à-

dire « ce qu'on en dit », comme dirait Aristote, n'est pas dans cet hupokeimenon. D'un 

autre côté, il peut y avoir des choses qui peuvent être trouvées dans un hupokeimenon 

et ne peuvent être chargées à aucun autre hupokeimenon (ce qui ne peut pas être dit de 

ce sujet). Le fait que quelque chose se trouve dans un certain hypokeimenon signifie 

qu'il ne peut pas avoir une existence séparée de cet hypokeimenon. 

 

« Les choses peuvent se dire d'un sujet sans être cependant dans aucun sujet : par 

 
68 Aristote, Catégories, 8b, 25 
69 Aristote, La Métaphysique, Δ 20, 1022 b, 10 - 15 



81 

 

exemple, l'homme se dit d'un sujet, lequel est un homme quelconque, et l'homme 

n'est cependant dans aucun sujet. D'autres choses peuvent être dans un sujet et 

ne se dire cependant d'aucun sujet ; et je dis d'une chose qu'elle est dans un sujet, 

lorsque, sans y être comme partie de ce sujet dans lequel elle est, elle ne saurait 

toutefois exister indépendamment de lui.»70 

 

Ce qu'Aristote entend ici par l'expression « se dire d'un sujet » (καθ´ ὑποκειμένου 

τινὸς λέγεται) est clairement lié au fait d'être un prédicat. L'expression « Être dans un 

sujet » (ἐν ὑποκειμένῳ δὲ οὐδενί ἐστιν) ne désigne pas un hupokeimenon lui-même, 

mais un sumbebekos sans existence indépendante, qui peut se manifester dans un autre 

sujet. 

 

Dans un autre passage des Catégories, Aristote déclare que les catégories 

d'activité/action (ποιεῖν) et de passivité/passion (πάσχειν) conviennent aux deux 

contraires (ενάντια), augmentation (τὸ μᾶλλον) et diminution (τὸ ἧττον) : 

 

« L'action (ποιεῖν) et la passion (πάσχειν) admettent les contraires (ενάντια) et le 

plus et le moins. Échauffer en effet, est le contraire de refroidir ; être chaud, 

d'être froid ; être content, d'être chagrin ; ainsi l'action et la passion reçoivent les 

contraires. Elles reçoivent également le plus et le moins : on peut échauffer plus 

ou moins, être chaud plus ou moins, être plus ou moins chagrin. Ainsi donc, 

l'action et la passion sont susceptibles de plus et de moins. »71 

 

En effet, Aristote met l'accent sur le concept d'altération (αλλοίωσης) en donnant 

la définition du pathos. Dans le premier sens, le pathos est l'état de ce qui est sujet à 

l'alloiosis : 

 

 

 

« […] la qualité (ποιότης) suivant laquelle un être peut être altéré (ἀλλοιοῦσθαι) 

»72 

 

 
70 Aristote, Catégories, 1a, 20 - 26 
71 Aristote, Catégories, 11b, 2 - 6 
72 Aristote, La Métaphysique, Δ 21, 1022 b, 15 



82 

 

Conformément au texte, des états tels qu'être blanc ou noir, lourd ou léger, doux 

ou amer peuvent servir d'exemples de pathos, car ce sont les états auxquels les choses 

sont exposées. Pathos peut également être utilisé pour la forme actualisée (ἐνέργεια) 

de ces attributs (ποιότης) et changements (ἀλλοιώσεις). Ainsi, si nous revenons au 

concept de ἕξις ci-dessus, une distinction est faite entre le pathos, qui n'est qu'une 

disposition/tendance (hexis) dans l'état de force/puissance, et le pathos qui est devenu 

la réalité actuelle. 

 

D'autre part, tout comme le mot français passion, le grec paskhein est associé au 

concept de souffrance. À cet égard, Aristote attire également l'attention sur le contenu 

négatif des changements et mouvements (ἀλλοιώσεις καὶ κιvήσεις) mentionnés ici, 

c'est-à-dire leurs significations telles que calamité, désastre, trouble. 

 

« On entend aussi par là, particulièrement, les altérations et les mouvements 

nuisibles, et surtout les dommages fâcheux. Enfin, on appelle affections de 

grandes et cruelles infortunes. »73 

 

Pour résumer, bien que pathos désigne le changement, la transformation ou le 

désastre que peut subir un objet ou une personne dans le langage courant, dans la 

terminologie d'Aristote, cette expression désigne l'alloiosis retrouvée comme dunamis 

dans un hupokeimenon, voire l'état d'energeia de cette alloiosis. 

 

 

 

  

 
73 Aristote, La Métaphysique, Δ 19, 1022 b, 18 - 20 



83 

 

 

2.3.3. Métabole en termes d'Ousia 

 

Dans le livre XII de la Métaphysique, où Aristote discute de la substance (οὐσία), 

il réexamine à la fois ses propres idées et les évaluations des philosophes antérieurs 

sur ce sujet. 

 

Rappelant qu'il avait précédemment décrit la connaissance la plus élevée comme 

la connaissance des principes et des causes, Aristote explique cette fois cette 

expression plus largement : les principes (ἀρχαὶ) et les causes (αἴτια) mentionnés sont 

les principes et les causes de l'ousia, il faut donc tourner notre regard (θεωρία) sur 

ousia. 

 

A ce stade, Aristote construit une phrase qui peut avoir des sens différents selon 

les différentes traductions du texte :  

 

« Καὶ γὰρ εἰ ὡς ὅλον τι τὸ πᾶν, ἡ οὐσία πρῶτον μέρον· »74 . 

 

Il n'est pas clair si l'expression « τὸ πᾶν » dans cette phrase fait référence à l'unité 

de l'univers ou à tout ce qui présente une intégrité. 

 

Les traductions de J. Tricot (1991) « Et, en effet, sB l’UnBvers est comme un tout, 

la substance en est la partBe premBère » et d'Alexis Pierron & Charles Zevort (1840) 

« Si l'on considère l'univers comme un ensemble de parties, l'essence en est la partie 

première » s’accordent sur le fait qu'Aristote signifiait « l'univers » par le mot « τὸ πᾶν 

». 

 

Dans sa traduction de 1879, cependant, J. Barthélémy-Saint-Hilaire aborde la 

question différemment et conclut que, conformément à l’interprétation de Alexandre 

d'Aphrodise, « τὸ πᾶν » désigne un tout composé : 

 

« Si, en effet, l'on considère une chose quelconque formant un tout, la première 

partie dans ce tout est la substance ». 

 
74 Aristote, La Métaphysique, Λ 1, 1069 a 19 



84 

 

 

Selon cette deuxième interprétation, τὸ πᾶν signifie la totalité constituée de la 

matière (ὕλη) et de la forme (μορφή). 

 

Autrement dit, selon la première compréhension, Aristote considérait l'ousia 

comme la première des parties constituant l'unité de l'univers, et selon la seconde 

compréhension, comme la morphe dans la substance unifiée (συνόλων οὐσία), c'est-à-

dire comme la première partie du tout (πρῶτον μέρος), étant donné que morphe 

contient plus de vérité que hule. 

 

« Il en résulte que si la forme est antérieure à la matière, et si elle a plus de réalité 

qu’elle, elle sera aussi, pour la même raison, antérieure au composé de la matière 

et de la forme. »75 

 

Après avoir établi la préséance de ousia au sens d'univers ou de sunolon, il 

déclare que cette fois c'est la première dans la « succession » : 

 

« […] et s’il n’est un que par l’unité de consécution, même ainsi la substance 

tient encore le premier rang ; ce n’est qu’après que vient la qualité, puis la 

quantité. »76 

 

Examinons à nouveau les autres traductions de cette expression. La phrase 

faisant référence à la question de la « priorité par ordre » est la suivante dans la 

traduction d'Alexis Pierron & Charles Zevort (1840) : 

 

« si [l’on considère l’univers] comme une succession, alors l'essence a le premier 

rang ; après elle vient la qualité, puis la quantité ». 

 

Dans la traduction de J. Barthélémy-Saint-Hilaire (1879), la même phrase est 

interprétée comme suit : 

 

« et si l'on considère l'ordre de succession, c'est la substance encore qui est la 

 
75 Aristote, La Métaphysique, Z 3, 1029 a 5 
76 Aristote, La Métaphysique, Λ 1, 1069 a 21 



85 

 

première, quand on se place à cet autre point de vue ». 

 

Précisons encore une fois qu'il s'agit ici d'une expression difficile à comprendre. 

En regardant le reste de la phrase, il semble raisonnable de supposer que l'ordre 

mentionné est l'ordre des catégories d'Aristote. En d'autres termes, si nous le 

concrétisons de cette manière, (a) c’est ousia qui prédomine dans la formation de 

l'univers, ou (b), c'est la forme qui prévaut dans la substance composée, faite de forme 

et de matière. 

 

Aussi, si on regarde l'ordre des catégories, l'ousia vient en premier, car les 

catégories de qualité (ποιόν) et de quantité (ποσόν) n'existent même pas pleinement 

(ἁπλῶς), elles sont tout au plus au niveau de la qualification (ποιότητες) et le 

mouvement (κινήσεις). Par exemple, il y a autant de vérité dans les catégories de 

qualité et de quantité par rapport à l'ousia que lorsque l'on dit d’une chose qu’elle n’est 

« pas blanche » ou « pas plate ». Cependant, nous affirmons tout de même que la 

qualité et la quantité existent, car le non-blanc existe également. 

 

D'autre part, il se peut que le mot ordre (ἐφεξής) ici renvoie à autre chose que 

l'ordre des catégories. Même s'il est question d'une hiérarchie entre une vision intégrale 

de l'univers ; et une autre vision de l'univers, comme celle de Speusippe, dans laquelle 

les composants ne sont pas complètement interconnectés et donc pas totalement 

intégrale ; l'ousia continuera de rester à la première place dans chacune des deux 

conceptions d'univers77. Aristote illustre et critique cette image de l'univers dans le 

chapitre où il cite Speusippe : 

 

« Quant aux philosophes qui prétendent que le nombre mathématique est la 

première entité, et qui admettent ainsi une succession indéfinie de substances, et 

des principes différents pour chaque substance, ils font de la substance de 

l’Univers une série d’épisodes sans lien entre eux (car, dans ce système, une 

substance n’exerce aucune influence sur une autre, par son existence ou sa non-

 
77 Traduction de J. Tricot, note de bas de page pour 1069 a 20 : « Cette explication, commune à Ps.- 
Alex. et à Bonitz. est rejetée par Ross, II, 349, qui ne voit que dans ces deux conceptions du Tout un 
contraste entre la vision de l'univers comme une véritable unité, dans laquelle la substance est 
l'élément principal, et la vision de celui-ci comme formant une série vaguement connectée, auquel cas 
la substance est en tout cas le premier nombre. 



86 

 

existence), et ils nous gratifient d’une multitude de principes. »78 

 

Il est inadmissible pour Aristote de ramener la conception du cosmos à plus d'un 

archè, car des étant alors seraient analogues à une armée dont les soldats ne savent pas 

de qui ils prendront les commandes. Aristote explique cela avec une citation de 

l'Iliade : 

 

  « Le commandement de plusieurs n’est pas bon : qu’il n’y ait qu’un seul 

chef! »79. 

 

Voici un résumé du sujet mentionné ici et notre propre proposition : toutes deux 

constatations d'Aristote concernant l’ousia (Περὶ τῆς οὐσίας ἡ θεωρία· τῶν γὰρ οὐσιῶν 

αἱ ἀρχαὶ καὶ τὰ αἴτια ζητοῦνται. Καὶ γὰρ εἰ ὡς ὅλον τι τὸ πᾶν, ἡ οὐσία πρῶτον μέρος· 

καὶ εἰ τῷ ἐφεξῆς, κἂν οὕτως πρῶτον ἡ οὐσία, εἶτα τὸ ποιόν, εἶτα τὸ ποσόν.) qui se 

trouvent au début de la Métaphysique Λ peuvent être interprétées de deux manières 

distinctes. L'expression « εἰ ὡς ὅλον τι τὸ πᾶν » peut être comprise à la fois comme « 

si l'univers est un tout », ou encore elle peut être lue comme « si tous ensemble ils 

représentent une totalité quand ils se rassemblent ». Les traductions et les 

commentaires ne montrent aucun consensus à cet égard. En d'autres termes, Aristote 

essaie soit de dire que le premier de tout dans l'univers entier est ousia, soit il suggère 

la primauté de morphe dans sunolon ousia, qui est composé de morphe et de hule, qui, 

lorsqu'ils sont combinés, forment un tout. 

 

Quand on regarde la suite de cette phrase, dont on ne sait pas comment il faut la 

comprendre, on voit que cette fois on prétend que ousia est premier en termes de 

séquence (ἐφεξῆς) (succession, consécution, succession, série, suite, enchaînement, 

ordre, évolution etc.). Il est également difficile de savoir si l'ordre discuté ici fait 

référence à la régularité de l'univers ou à la mise en ordre des catégories. 

 

Puisque nous devons lire la deuxième affirmation comme une progression de la 

première, nous devons lire la deuxième phrase d'une manière cohérente avec le sens 

que nous attribuons au mot pan dans la première phrase. 

 
78 Aristote, La Métaphysique, Λ 10, 1075 a 37 
79 Iliade, II, 204. 



87 

 

 

Avec cette approche, lorsque nous lisons deux phrases l'une après l'autre, nous 

devrions conclure soit l’une, soit l’autre des deux propositions suivantes : 

 

 

 

a) « Si l'univers est un entier, alors l'ousia est sa première composante. Si, 

contrairement à ce qu'affirmait Speusippe, l'univers reflète une collection de pièces 

séparées, alors l'ousia doit venir en premier. » 

 

ou : 

 

b) Si la substance composée est un tout, alors par rapport à hule, l'un de 

ses composants, morphe, vient en premier. Si l'on considère l'ordre des catégories, il 

faut à nouveau placer l'ousia en premier. 

 

La suite du texte révèle laquelle de ces deux interprétations possibles est 

préférée. Aristote développe le deuxième argument précédent en soulignant la 

prééminence de l'ousia. 

 

« J’ajoute qu’aucune de ces catégories autres que la substance n’est séparée. »80 

 

Ici, en effet, ce qui a été dit plus haut pour les catégories poion et poson s'étend 

à toutes les autres catégories sauf ousia. Aucune des autres catégories autres que ousia 

n'est existence au sens haplos, mais des poietes. En d'autres termes, puisqu'ils sont 

composés d'attributs, ils n'existent pas par eux-mêmes, mais sont maintenus en 

existence par le hupokeimenon dans lequel ils se trouvent. 

 

Puisqu'il y a une conclusion concernant les catégories dans le développement du 

sujet, les deux premières phrases doivent être interprétées comme faisant référence à 

la sunolon ousia et au classement des catégories ; et non à l'univers et à l'ordre de 

l'univers. 

 

 
80 Aristote, La Métaphysique, Λ 1, 1069 a 24 



88 

 

En fait, au fur et à mesure que le récit se déroule, de nouvelles découvertes 

semblent étayer ce point de vue. Opposant la perspective de ses contemporains, c’est-

à-dire les platoniciens, à celle des anciens, Aristote les critique toutes les deux : 

 

« Il faut ajouter que, à part la substance, rien de tout le reste n'est séparé ; et les 

théories des anciens philosophes nous le font bien voir, puisqu'ils recherchaient 

les principes de la substance, ses éléments et ses causes. De nos jours, les 

philosophes [les Platoniciens] prennent plus particulièrement les universaux 

pour des substances ; car ce sont des termes universels que les genres, qu'ils 

regardent surtout comme des principes et des substances, parce que leurs 

doctrines sont purement logiques. Les anciens, au contraire, adoptaient de 

préférence pour principes les substances particulières, le feu, la terre, par 

exemple, sans s'occuper de trouver un corps commun.  »81 

 

Aristote reproche ici implicitement aux platoniciens d'être de « purs logiciens », 

c'est-à-dire qu'ils négligent l'ousia elle-même en raison de leur souci des définitions. 

Les anciens philosophes, par contre, ne pouvaient pas trouver de définitions communes 

car ils étaient trop préoccupés par les phénomènes singuliers, ils portaient leur 

attention sur tel ou tel objet plutôt que de penser à ce qu'est l'objet, donc ils manquaient 

devoir l’ousia et apportaient des explications telles que le feu, l'air, l'eau, dans toutes 

les choses singulières (ἕκαστα). Ils ne pouvaient pas constater le commun, ils ne 

pouvaient pas décrire un « corps commun » (κοινόν σῶμα). 

 

 

 

Si nous récapitulons les découvertes préliminaires d'Aristote avant d'essayer 

d'expliquer l'ousia dans la métaphysique Λ, il a essentiellement soutenu ce qui suit : 

 

1. La forme prime sur la substance composée. 

2. Parmi les catégories, l'ousia est prioritaire puisque les autres catégories 

sont constamment liées à un autre être, alors que l'ousia ne l'est pas. 

 
81 Aristote, La Métaphysique, Λ 1, 1069 a 25 - 30 



89 

 

3. En raison d'une lecture inexacte de Socrate, comme indiqué ci-dessus, 

les platoniciens ont élevé les définitions au niveau de l'ousia, créant une sorte de jeu 

logique entre eux et ignorant l'aspect sensible de l'ousia. 

4. A l'opposé, les présocratiques mettaient trop l'accent sur tel ou tel corps 

(air, eau, feu, etc.) comme ousia. Faute d'avoir pu établir des méta-concepts (de 

katholou) pour couvrir telle ou telle chose, ils ont commis l'erreur de limiter l'ousia à 

la matière. 

 

Après avoir construit ce cadre fondamental sur l’ousia, nous pouvons maintenant 

explorer les analyses plus spécifiques d'Aristote sur ce sujet et ses critiques des anciens 

penseurs sur cette question. 

 

Bien qu'Aristote déclare qu'il divise l'ousia en trois, il la divise en fait en deux, 

l'une de ces divisions étant plus tard subdivisée en deux, pour un total de trois : la 

première est la substance sensible (αἰσθητὴ οὐσία), et l'autre est la substance immobile 

(ἀκίνητος). L'ousia sensible est à nouveau divisée en deux : éternelle (ἀίδιος) et 

corruptible/destructible/périssable (φθαρτός). 

 

Les stoikheia de l’aisthete ousia, qui est aidios, doit être évalué selon qu'il s'agit 

de hen ou de polla, c’est-à-dire selon qu’il est un ou multiple. Les plantes ou les 

animaux peuvent être donnés en exemple pour la partie finie (phthartos) de la 

substance sensible (aisthete ousia). Tous les aisthetos, qu'ils soient aidios ou phthartos, 

entrent dans la catégorie des choses sujettes à la kinésis, ce qui signifie qu'elles sont 

sujet de la physique parce qu'elles sont sujettes à la kinésis. 

 

De l'autre côté se trouve la partie akinetos de l'ousia. Ici, nous avons les eidos et 

les mathematikos, ou les espèces. Cette section n'est pas couverte par la physique car 

elle n'est pas affectée par kinesis. Bien que le texte ne mentionne pas de quelle science 

il s'agit, il est clair qu'il s'agit de la « science que nous recherchons » (ἐπιστήμης τῆς 

ζητουμένης), c'est-à-dire la première philosophie, mentionnée dans Métaphysique A 2. 

 

Jusqu'à présent, l'explication a présenté la distinction entre sensible et intelligible 

dans son sens le plus large. D'une certaine manière, Aristote a anticipé la distinction 

res extensa - res cogitans de Descartes en considérant sensibles et intelligibles sous 



90 

 

deux titres distincts d’ousia. Après avoir souligné cette distinction fondamentale, 

Aristote réitère sa critique fréquente de Platon en déclarant, sans mentionner un 

individu précis, que certains attribuent une existence indépendante, séparée, auto 

existante (εἶναι χωριστήν) à ces akinetos. Encore une fois, se référant à Platon, il 

déclare que certains séparent l'eidos et le mathematikos, qui relèvent de l'akinetos, l'un 

de l'autre ; et, tout en se référant aux Pythagoriciens et éventuellement à Xénocrate, 

que certains ne séparent pas ces deux, mais les rassemblent sous une seule phusis. 

 

Nous pouvons résumer ce récit apparemment déroutant comme suit : 

 

Ous<a : 

 

1) ABsthetos (sujet de physique) 

(aidios / phthartos)  

  

2) AkBnetos  (eidos / mathématikos) (Sujet de métaphysique) 

Platon : les eidos et les mathematBkos sont séparés 

Xénocrate : les eidos et les mathematBkos sont séparés en termes de phusis  

Speusippe : il n'y a pas d'eidos ; seuls les mathématikos existent 

 

 

C'est là qu'Aristote, qui divise l'ousia en deux groupes tels que aisthetos et 

akinetos, commence son analyse de l'aisthetos ousia. Dans la suite de ce sujet, non 

seulement il fournira de nombreuses indications sur sa vision des philosophes qui l'ont 

précédé, mais il fournira également des informations détaillées sur sa vision du 

metabole (μεταβολὴ) (changement d'état, transformation) en tant corrélatif du 

problème d'alloiosis évoqué précédemment, et sa perception du concept de genesis à 

travers les notions de metabole et de genos. 

 

Tout d'abord, la partie de l'ousia qui est aisthetos, c'est-à-dire qui relève du 

domaine de la physique, est donc sujette à kinesis, puisqu'elle n'est pas akinetos. Étant 

donné que la kinesis (movement) inclut nécessairement le metabole (changement), 

alors aisthetos (sensible) serait également soumis au metabole. 

 



91 

 

Puisqu'on ne peut pas parler de changement dans ce qui reste inchangé, un 

contraire est nécessaire pour que le metabole se produise. Par exemple, un changement 

dans le chaud nécessite la présence du froid, et un changement dans le froid nécessite 

la présence du chaud. Semblable à la façon dont le metabole peut être décrit comme 

allant du blanc au non-blanc ou du non-blanc au blanc ; il n'y a évidemment pas de 

metabole dans de tels cas où le chaud reste chaud et le blanc reste blanc. 

 

En d'autres termes, pour que le metabole se produise, « quelque chose » qui n'est 

pas l'hypokeimenon lui-même mais plutôt quelque chose d'extérieur à celui-ci est 

nécessaire, et cette chose autre que l’hupokeimenon et qui fait que le metabole devient 

possible, s’appellerait dans la terminologie aristotélicienne un antBkeBmenon 

(ἀντικειμένων) (l’objet, l’opposé, littéralement ce qui est jeté en face). 

 

Si cette chose ne contient pas de contraste comme dans le contraste froid-chaud 

ou noir-blanc, par exemple, si nous parlons d'un changement de chaud à chaud ou de 

gris à noir, alors au lieu d'antikeimenon nous pouvons inclure un niveau intermédiaire : 

le moyen (μεταξύ). Cependant, il y a un hic si nous généralisons que le métabole peut 

être trouvé parmi les antikeimenon : alors que l'antikeimenon décrit le passage, disons, 

de la chaleur au froid ou de l'obscurité à la lumière, le metaxu décrit les transitions qui 

se produisent entre les deux. 

 

On retrouve la définition du concept de metaxu évoquée ici en Physique82. Le 

metabole en termes de sumbebekos (κατὰ συμβεβηκὸς) peut appartenir à n'importe 

quelle catégorie. Pourtant un metabole qui ne se réalise pas en termes de sumbebekos, 

c'est-à-dire un metabole en soi (καθ' αὑτὸ), ou un métabole en termes d'un des 

morceaux du hupokeimenon (κατ' ἄλλο) 83 ne peut avoir lieu que dans l'objet, c’est-à -

dire dans ce qui est vue en face (ἀντίφασις) (φάσις: apparence, d’où φαίνω, φαίνομαι, 

phénomène, etc), dans le metaxu (μεταξὺ)  et dans les enantion (εναντίον). Le metabole 

se produit dans les enantion puisqu’un contraste entre l'origine et la destination est 

nécessaire pour le metabole. De même, il se produit dans les metaxu car la distance 

d'un enantion qui se trouve à une extrémité à l'autre est nécessairement metaxu. 

 
82 Aristote, Physique, V, 1 224 b 
83 Bien que l'expression « κατ' ἄλλο » dans le texte signifie « relativement à une autre chose », 
Physique V L'explication au tout début de (224 a 20) montre que cette expression signifie « 
relativement à une de ses parties ». 



92 

 

 

En d'autres termes, il n'est pas possible de passer du chaud au froid ou du noir 

au blanc sans passer par des étapes intermédiaires : 

 

« Le changement peut avoir lieu en partant de l'intermédiaire, parce que le moyen 

terme est une sorte de contraire ; car le changement s'applique à ce milieu, 

comme étant contraire à l'un et à l'autre extrême. Le milieu est, en quelque sorte, 

les deux extrêmes à la fois ; et voilà comment on peut dire que le milieu est un 

contraire relativement aux extrêmes, et que les extrêmes sont des contraires 

relativement à lui. Par exemple, la note médiale est grave par rapport à la haute ; 

et aiguë, par rapport à la basse ; le gris est blanc par rapport au noir, et noir par 

rapport au blanc.  »84 

 

 

Cependant, on ne peut pas dire que le metabole soit parmi tous les antikeimenon 

car, par exemple, il n'y a pas de transition du chaud au blanc. Il faut donc dire que le 

metabole ne doit pas être parmi toutes sortes d'antikeimenon, mais plus spécifiquement 

parmi les enantion. Autrement dit, le métabole ne peut se produire que parmi ceux qui 

partagent le même genos (γένoς) 85. 

 

Nous trouvons diverses informations et exemples de genos dans différents 

ouvrages, mais une description complète est donnée dans les Topiques : 

 

« Un genre, c'est ce qui s'attribue en regard de ce qu'elles sont à nombre de choses 

différentes dans leur espèce. Disons que s'attribue en ce que la chose est tout ce 

qui convient comme réponse quand on nous demande ce qu'est le propos. Ainsi, 

pour l'homme, si on nous demande ce qu'il est, il convient de dire qu'il est un 

animal. Cela a trait au genre aussi de demander si une chose, en regard d'une 

autre, est dans le même genre ou dans un autre. Car une demande de cette nature 

tombe encore sous la même méthode que le genre. En effet, une fois qu'on aura 

discuté que l'animal soit le genre de l'homme, et semblablement aussi du bœuf, 

on se trouvera à avoir discuté aussi que ce soit dans le même genre. Et quand on 

 
84 Aristote, Physique, V, 1, 224 b. 
85 Aristote, La Métaphysique, Λ 1, 2 



93 

 

aura montré que c'est le genre de l'un, mais que ce n'est pas le genre de l'autre, 

on aura aussi discuté que ces choses ne soient pas dans le même genre. »86 

 

Le sujet du genos est évoqué une fois de plus dans le livre Métaphysique Δ sous 

la mention de stoikheion. Étant donné que les stoikheion sont singuliers et 

minuscules et peuvent être trouvés dans de nombreuses choses, des concepts tels que 

petitesse, simplicité et indivisibilité peuvent être considérés comme une extension de 

la signification du mot. Dans ce cas, il est possible de dire que les universaux les plus 

élevés sont des stoikheion, car chacun d'eux est solitaire, simple et capable d'exprimer 

de nombreux concepts. C'est pourquoi, par exemple, nous décrivons l’un comme 

l'arkhe des nombres et le point comme l'arkhe de la ligne. De la même façon : 

 

« Les genres ainsi désignés sont universels et indivisibles (αδιαίρετος) (car ils 

sont indéfinissables) ; aussi certains philosophes prétendent-ils que les genres 

sont des éléments, et mêmes plus que la différence (δῐᾰφορᾱ́), parce que le genre 

est plus universel. Là où il y a différence, en effet, le genre suit, mais là où il y a 

genre, il n’y a pas toujours différence. »87 

 

Donnant la description du genos que nous avions cité plus haut dans le premier 

livre des Topiques, Aristote donne un exemple similaire à l'exemple de la phrase dans 

laquelle il souligne que le métabole du chaud au blanc ne peut exister, c'est-à-dire 

l'erreur résultant de la comparaison de ceux qui ne relèvent pas du même genos, cette 

fois dans le troisième livre des Topiques : 

 

« [...] on peut soutenir que le temps ne se meut pas ou qu'il n'est pas du 

mouvement, après qu'on a compté toutes les espèces du mouvement. En effet, si 

aucune d'elles n'est au temps, il est évident qu'il ne se meut pas et qu'il n'est pas 

un mouvement. Et de même, on peut soutenir que l'âme n'est pas un nombre, 

après qu'on a divisé tout nombre en paire ou impair : car si l'âme n'est ni paire ni 

impaire, il est clair qu'elle n'est pas un nombre. »88  

 

Un exemple comparable se trouve dans le quatrième livre du même ouvrage : 

 
86 Aristote, Topiques, I, 102a 
87 Aristote, La Métaphysique, Δ 3, 1014 b 
88 Aristote, Topiques, III, 120 b 



94 

 

 

« Ainsi, le beau et le blanc reçoivent le plus, et cependant l'un n'est pas le genre 

de l'autre. »89 

 

Il peut être inapproprié de comparer deux éléments qui appartiennent à des genos 

distincts, et il est concevable de donner un exemple de deux choses apparemment 

dissemblables qui sont identiques en termes de genos, ou partagent un terme commun : 

 

« Et parmi ces questions, quelques-unes sont identiques seulement en genre, et 

ce sont celles qui ne diffèrent entre elles que parce qu'elles sont relatives à 

d'autres choses, ou parce que les faits se passent autrement. Par exemple, 

pourquoi y a-t-il de l'écho, ou pourquoi l'image paraît-elle dans le miroir, ou 

pourquoi l'arc-en-ciel se produit-il ? Toutes ces questions en effet ne sont 

génériquement qu'une même question, puisque tous ces phénomènes ne sont que 

des effets de réfraction ; mais elles différent en espèces. »90 

 

Par conséquent, si nous comprenons les genos comme des conceptions qui ne 

peuvent pas relever d'un universel plus inclusif qu'eux-mêmes, tout comme les 

catégories sont le genos de l'être, alors nous identifions la règle du metabole comme 

passage d'un enation à un autre sous le même katholou. D'autre part, la possibilité 

d'une telle transition nécessite la présence d'un sujet qui fera la transition, c'est-à-dire 

qui recevra le changement. Metabole désigne donc la captation des poietes par une 

ousia (ou hupokeimenon). 

 

Puisque le metabole est d'un enantion à l'autre, il doit y avoir quelque chose qui 

reste inchangé avant et après le metabole. En d'autres termes, si nous ne prétendons 

pas que le metabole fait qu’un hupokeimenon cesse d’exister, nous devons soutenir 

que le hupokeimenon reste le même (ὑπομέvει) avant et après le metabole. D'autre part, 

nous ne pouvons pas parler de la persistance d'une identité complète avant et après le 

metabole, donc quelque chose doit avoir disparu après (οὐχ ὑπομέvει) par rapport à 

avant, et cette chose qui a disparu est une ancienne enantion par rapport à une nouvelle. 

 

 
89 Aristote, Topiques, IV, 128 b 
90 Aristote, Dernières Analytiques, II, 100 b 



95 

 

Pour résumer ce qui a été dit sur le metabole jusqu'à présent : 

 

• Le metabole n'est possible que dans une ousia qui est aisthetos (pas dans celle 

qui est akinetos, car le metabole inclut nécessairement la kinesis). 

 

• Le metabole ne se produit pas entre les antikeimenons de toutes sortes, mais 

uniquement entre les enantions qui relèvent du même genos. 

 
• Il doit y avoir un hupokeimenon qui permet la transitivité et accepte le 

changement entre les enantions. 

 
• L'hupokeimenon persiste dans le cas du metabole, mais l'enantion qui a été 

laissée derrière cesse d’exister. 

 
• Il y a donc ici un troisième (τρίτον) en dehors des enantions, qui est hule (ὕλη). 

 

 

La Physique91 fournit également l'explication de la raison pour laquelle ce triton 

est hule et non morphe. Après tout, le metabole est une kinesis, et par kinesis nous 

entendons : 

-un moteur principal (κινοῦν πρῶτον), 

- quelque chose qui bouge (τι τὸ κινούμενον), 

- un temps dans lequel le mouvement a lieu (χρόνoς), 

- et puisque tout mouvement doit être d'un point à un autre, le début de la kinesis, 

un point de départ, et la fin de la kinesis, une destination. 

 

L’expression premier moteur ici ne se réfère pas au premier moteur de l'univers, 

mais plutôt à la force qui donne le mouvement, ou la cause du mouvement. En 

particulier, il faut distinguer ces trois, à savoir le moteur, le point de départ du 

mouvement et la destination. Par exemple, si nous considérons le refroidissement d'un 

morceau de bois chaud, la chaleur sera le point de départ et la froideur sera la 

destination. Dans ce type de kinesis, c'est-à-dire le metabole du chaud au froid, c'est le 

hule, et non le morphe, du bois qui reçoit la chaleur ou le froid, car le morphe, 

semblable au topos ou au poson, ne se réchauffe ni ne se refroidit : 

 
91 Aristote, Physique, V, 1224 a, b 



96 

 

 

« On voit enfin que le mouvement n'est pas dans la forme (ἡ κίνησις οὐκ ἐν τῷ 

εἴδει), et qu'il est dans le corps qui est mu (ἐν τῷ κινουμένῳ), c'est-à-dire le 

mobile en acte (κινητῷ κατ' ἐνέργειαν) »92. 

 

 
 

2.3.4. Metabole du point de vue des Catégories 

 

Après ces conclusions, Aristote divise les metabole, ou plutôt les catégories 

auxquelles appartiennent les enantion qui fournissent le métabole, en quatre :  

 

• Ousia : Essence / substance / quiddité (« selon quoi ? ») (κατὰ τὸ τί) 

• Poion : Qualité (« selon quel genre ? ») (κατὰ τὸ ποῖον) 

• Poson : Quantité (« selon combien ? ») (κατὰ τὸ πόσον) 

• Pou : Lieu (« selon où ? ») (κατὰ τὸ ποῦ) 

 

Le metabole inclus dans la première partie, qui correspond aux enantia couvertes 

par la classification « selon quoi ? » (τὸ τί)93 , sont du type genesis et phtora. C’est-a-

dire, un changement dans la nature de quelque chose est une genèse, ou un 

commencement à partir de rien. 

 

Le métabole entre des enantia qui peuvent être considérés sous la rubrique (« 

selon quel genre ? » (τὸ ποῖον) sont des alloBosBs (altérations), à savoir, des 

transformations en quelque chose d'autre. Comme expliqué précédemment, cela est 

associé au pathos, c'est-à-dire recevoir, accepter un trait. 

 

Le métabole parmi les enantia, qui entrent dans le troisième champ d'application, 

qui peut être discuté sous le titre de « selon combien ? » (τὸ πόσον), est l'augmentation 

αὔξησις) et la diminution (φθίσις) en termes de quantité. 

 

Quatrièmement il s’agit du métabole entre les enantia de la sorte « selon où ? » 

 
92 Aristote, Physique, V, 1 224 b 
93 Étant donné qu'Aristote utilise le mot ousia pour désigner la même catégorie dans d'autres sections, 
il n'y a aucun mal à remplacer le mot utilisé pour exprimer la catégorie to ti par ousia. 



97 

 

(τὸ ποῦ) , qui sont des phora en termes de topos (φορὰ δὲ ἡ κατὰ τόπον), c’est-à-dire 

renvoient à un mouvement ou un déplacement. 

 

Ainsi, les possibilités pour le métabole sont données de cette manière, c'est-à-

dire que tout changement n'est possible qu'entre les enantia qui relèvent de l'une de 

ces catégories exposées ci-dessus. En effet, cette idée a été soulignée dans d'autres 

passages plus tôt, par exemple : 

 

« Mais il n'y a pas de mouvement possible en dehors des choses (τὰ πράγματα) ; 

car le changement ne peut avoir lieu que dans les catégories de l’Être (κατὰ τὰς 

τοῦ ὄντος κατηγορίας) ; et il n'y a rien de commun entre elles, pas plus que le 

changement n'a lieu dans une seule et même catégorie (κοινὸν δ' ἐπὶ τούτων 

οὐδέν ἐστιν ὃ οὐδ' ἐν μιᾷ κατηγορίᾳ). »94 

 

On peut rencontrer des expressions presque identiques dans la Physique. Le fait 

que la kinesis soit mentionnée ici ne rompt pas le lien de la question avec la genèse, 

comme nous l'avons dit plus haut, les deux doivent être considérées en relation. La 

question de savoir si la genesis est ou non finalement une kinesis, et donc soumise aux 

possibilités et aux impossibilités de la kinesis, en dehors de ses propres contraintes 

particulières, sera discutée plus en détail plus tard. D'autre part, s'il n'y a pas de kinesis 

en dehors des choses (pragmas), alors le metabole n'est pas non plus possible (οὐδὲ 

κίνησις οὐδὲ μεταβολὴ) : 

 

« Mais il n'existe point de mouvement en dehors des choses (τὰ πράγματα) ; car 

l'être qui change (τὸ μεταβάλλον) doit toujours changer, soit dans sa substance 

(κατ' οὐσίαν), soit dans sa quantité (ποῖος), soit dans sa qualité (πόσος), soit de 

lieu (τόπος). Or, il n'y a rien de commun entre tous ces termes, nous le répétons, 

qui ne soit pas aussi ou quantité, ou qualité, ou quelqu'une des autres catégories. 

Par conséquent, il ne peut y avoir ni mouvement, ni changement (οὐδὲ κίνησις 

οὐδὲ μεταβολὴ), pour quoi que ce soit qui ne serait point les catégories qui 

viennent d'être énumérées, puisqu'il n'existe pas d'autre être que ceux-là. »95 

 

 
94 Aristote, La Métaphysique, K, 9, 1065 b. 
95 Aristote, Physique III, 1, 200 b, 201 a 



98 

 

On peut résumer les fondations posées jusqu'ici comme suit : 

• Ousia est divisée en deux : aisthetos et akinetos 

• Ousia, qui est aisthetos, est sujette à la kinesis, donc au metabole. 

• Ousia, qui est akinetos (par définition) n'est pas sujette à la kinesis, ni au 

metabole. 

• Le metabole est possible entre enantia sous le même genos. 

• En termes d'être les genos les plus élevés de l'être, nous pouvons les appeler 

des catégories. 

• Les enantia ne se trouvent que dans un hupokeimenon. 

• Les enantia sont soumises à metabole sous quatre catégories : ousia, poion, 

poson, topos. 

 
 

2.3.5. Kinesis du point de vue des Catégories 

  

Ayant ainsi identifié les quatre catégories dans lesquelles le metabole est 

possible, Aristote s'interroge également en fonction de quelles catégories la kinesis est 

possible, afin de clarifier la distinction entre metabole et kinesis : 

 

« Les catégories de l'être (κατηγορίαι) sont l'essence (οὐσίᾳ), la qualité 

(ποιότητι), le lieu (τόπῳ), l'action (ποιεῖν) et la passion (πάσχειν), la relation 

(πρός τι), la quantité (ποσῷ), etc. ; le mouvement présente donc nécessairement 

trois cas : mouvement dans la qualité, mouvement dans la quantité, mouvement 

dans le lieu.  »96 

 

Alors qu'Aristote énumère ici sept des dix catégories, il semble qu'il n'ait pas eu 

besoin de mentionner les trois catégories restantes, à savoir les catégories de temps 

(πότε), de lieu (κεῖσθαι) et de possession (ἔχειν), puisqu'il ne les associait pas déjà à la 

kinesis. Parmi celles mentionnées, les catégories ousia, poiein, paskhein et pros ti ne 

contiennent pas de kinesis au sens propre, mais elles peuvent les contenir en tant que 

kata sumbebekos. 

 

Comme nous l'avons mentionné précédemment sous les rubriques « Metabole 

 
96 Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 a 



99 

 

en termes d'Ousia » et « Metabole en termes de catégories », Aristote considérait le 

metabole possible dans quatre catégories, mais nous voyons maintenant qu'il a réduit 

ce nombre à trois, poussant le metabole en termes d’ousia ou en termes de « to ti » 

hors de cette portée. Il l'explique brièvement ainsi : 

 

« Il n'y a pas de mouvement relativement à l'essence (κατ' οὐσίαν), parce qu'il 

n'y a rien qui soit le contraire de l'essence97 (τὸ μηθὲν εἶναι οὐσίᾳ ἐναντίον). »98 

 

En fait, cette question, c'est-à-dire pourquoi ousia ne peut pas avoir son 

contraire, est expliquée dans les Catégories99. Chaque ousia appartient finalement à un 

objet réel (τόδε τι). Il ne peut donc pas avoir d'opposé. Ainsi, par exemple, il ne peut 

jamais y avoir une chose telle que l'opposé d'un homme ou d'un cheval (τὸ μηδὲν 

αὐταῖς ἐναντίον εἶναι). 

 

Par contre, cette situation, à savoir l'absence d'enantion, n'est pas seulement 

valable pour l'ousia, on peut en dire autant de la quantité (poson). Par exemple, peu 

(ὀλίγῳ) peut être l'opposé de beaucoup (πολὺ) ou petit (μικρῷ) grand (μέγα), mais si 

on l'adapte aux mesures contemporaines, l'inverse de trois mètres ou de cinq 

kilogrammes ou, par exemple, du nombre dix n’existe pas. Aristote n'a pas attribué de 

kinesis à ousia, l'une des deux catégories sans enantion, mais il l'a attribuée à poson. 

 

Tout comme aucun metabole ne peut être lié à l'ousia, il en est de même pour 

pros ti aussi, car lorsque l'un des deux éléments de la catégorie pros ti (relation) change, 

l'autre perd sa validité même s'il ne change pas. Par exemple, si nous partons des 

concepts de droite et de gauche, même si celui de droite ne change pas du tout, sa 

position d'être à droite changera à la suite du changement de celui de gauche. Par 

conséquent, les pros ti ne peuvent pas être liés à un metabole indépendant. Comme 

dans le cas de l'ousia, seul un metabole de type kata sumbebekos peut être attribué à 

cette catégorie. Voici comment la situation est décrite dans le texte : « ὥστε κατὰ 

συμβεβηκὸς ἡ κίνησις αὐτῶν ». 

 

 
97 Traduction alternative : « Il n'y en a pas pour la substance, parce qu'il n'y a rien de contraire à la 
substance. » 
98 Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 a 
99 Aristote, Les Catégories, V, 3b 



100 

 

Une fois que kinesis est ainsi rejeté pour ousia et pros ti, il en sera de même pour 

les catégories restantes, poiein et paskhein. Nous ne pouvons pas parler de la kinesis 

d'un poiountos (agent) ou d'un paskhunthos (patient), car dans ces cas nous tombons 

dans des incohérences telles que le mouvement du mouvement, l'occurrence de 

l'occurrence ou le changement de changement, c'est-à-dire que nous ouvrons la porte 

aux séries infinies : 

 

« Il n'y a pas davantage de mouvement dans les catégories de l'action et de la 

souffrance (οὐδὲ ποιοῦντος καὶ πάσχοντος), ni dans le moteur et le mobile / (ou 

« le mû ») (ἢ κινοῦντος καὶ κινουμένου), parce qu'il n'y a pas de mouvement de 

mouvement (κινήσεως κίνησις), ni génération de génération (γενέσεως γένεσις) 

; en un mot, il n'y a pas changement de changement (μεταβολῆς μεταβολή). »100 

  

  

 
 

2.3.6.  Metabole par rapport à Metabole 

 

Nous pouvons résumer ce qui a été dit ci-dessus comme suit. Aristote remet en 

cause la condition de possibilité de la kinesis car il veut la positionner à sa juste place. 

À cette fin, il étudie les catégories dans lesquelles la kinesis est réalisable et arrive à la 

conclusion suivante : 

 

• pote (temps) 

• keisthai (position) 

• ekhein (possessif) 

 

Ces trois catégories ci-dessus n'ont rien à voir avec la kinesis de toute façon, 

donc ils ne peuvent pas être le lieu de la kinesis. 

 

Quant à la relation des quatre catégories suivantes avec kinesis, il faudrait dire 

qu’il s’agit d’une relation kata sumbebekos : 

 

 
100 Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 a 



101 

 

• ousia 

• pros ti 

• poiein 

• paskhein 

 

Reste donc à dire que la kinesis n’est possible que sous ces trois catégories : 

 

• poietes 

• poson 

• pou 

 

 

Voici comment Aristote explique pourquoi il ne peut y avoir de kinesis dans 

poiein et paskhein : Il n'est pas possible de prétendre qu'il y a du mouvement dans ces 

catégories, et même dans le moteur et le mû, car dire cela serait revendiquer le 

mouvement du mouvement, ce qui est impossible. Il n'y a pas de mouvement du 

mouvement ou de formation de la formation, car dans le sens le plus général il n'y a 

pas de changement du changement. 

 

 

Voilà comment nous pouvons exprimer ce qui a été dit jusqu'ici avec un tableau : 

 

CATÉGORIES KINESIS RAISON 

Pote (le temps) aucune  

KeBsthaB (la pos|t|on) aucune  

EkheBn (la 

possess|on)  

aucune  

OusBa (l'essence) kata 

sumbebekos 

Il n’y a pas d’enantBon 

Pros tB (la relation) kata 

sumbebekos 

Chacun des termes gagne de 

validité en fonction de l’autre 

PoBeBn (l'action) kata 

sumbebekos 

Changement du changement 

pas possible 

PaskheBn (la pass|on) kata Changement du changement 



102 

 

sumbebekos pas possible 

PoBetes (la qualité) Oui  

Poson (la quantité) Oui  

Pou (le l|eu) Oui  

 

 

Suite à cette disposition décisive, Aristote propose quatre preuves différentes de 

la raison pour laquelle le metabole du metabole, c'est-à-dire le changement du 

changement, est impossible. 

 

La première preuve : 

 

Si la kinesis de la kinesis était possible, elle prendrait deux formes : soit à 

l'intérieur d'un même genos ou d'une même catégorie ; ou dans des genos séparés. 

 

Considérons un metabole dans la même catégorie. Nous avons compté trois 

catégories qui rendaient le metabole possible, ce sont poiein, poson et pou. Ici, lorsque 

l'hupokeimenon est exposé à un metabole dans le même genos, par exemple, est-ce la 

kinesis elle-même, qui est exposée à des conditions telles que le réchauffement-

refroidissement, le déplacement ou la diminution-augmentation ; ou serait-ce 

l'hupokeimenon ? 

 

Essentiellement, tout metabole ne peut se produire que dans un hupokeimenon, 

mais comme le metabole lui-même ne peut pas être un hupokeimenon, il ne peut pas y 

avoir de metabole d'un metabole. 

 

Ainsi, puisque la kinesis est un metabole, la kinesis ne peut pas avoir de kinesis. 

 

En fait, cette question a déjà été discutée, dès le début de l'analyse de la kinesis 

dans la Métaphysique : 

 

« Mais il n'y a pas de mouvement possible en dehors des choses (παρὰ τὰ 

πράγματα) ; car le changement ne peut avoir lieu que dans les catégories de l’Être 

(κατὰ τὰς τοῦ ὄντος κατηγορίας) ; et il n'y a rien de commun entre elles, pas plus 



103 

 

que le changement n'a lieu dans une seule et même catégorie.101 »102 

 

Comme on peut le comprendre à partir du passage, la kinesis pour Aristote est 

un sumbebekos, donc une existence autre que dans l’hupokeimenon ne peut être 

attribuée. En fin de compte, pour Aristote, la kinesis est un metabole, et chaque 

metabole est contenu dans un hupokeimenon, n’étant pas lui-même un hupokeimenon. 

 

 Si la kinesis de la kinesis était possible, une autre option serait d'être entre des 

genos séparés, ce qui signifie que nous devrions parler d'un metabole d'un 

hupokeimenon sous un genos vers un hupokeimenon sous un autre genos. 

 

Par exemple, supposons qu'il y ait une transition d'un hupokeimenon malade à 

un hupokeimenon convalescent. Sous l'hypothèse de kinesis de kinesis, il faudrait que 

le metabole soit de l’une des deux manières : le premier serait le metabole d'être en 

bonne santé à tomber malade, et le second serait un metabole sur le chemin du retour 

à la santé après avoir été malade pour pouvoir parler du metabole de ce metabole. 

 

En fin de compte, chaque kinesis est un metabole de quelque chose vers quelque 

chose (Πᾶσα γὰρ κίνησις ἐξ ἄλλου εἰς ἄλλο ἐστὶ μεταβολή), et donc nécessite un 

hupokeimenon. Par conséquent, par mouvement, nous n'entendons pas sa conclusion, 

son état achevé ou sa forme finale, mais plutôt une orientation, un mouvement vers 

lui, une direction. Aller de quelque chose à quelque chose s'appelle mouvement, mais 

l'état à destination n'est plus mouvement. 

 

Ceci est également vrai pour la genesis et la phthora, c'est-à-dire qu'il faut parler 

d'un métabole de quelque chose à quelque chose (de ceci à cela) également en termes 

de genesis et de phthora, à la différence que quand on dit kinesis on parle d'un métabole 

entre enantions, En se référant à la genèse ou à la phthora, cependant, l'opposition doit 

être énoncée sur les antikeimenons, et non sur les enantions. Cela signifie que le 

 
101 Traduction alternative : « Parmi les êtres, les uns sont en acte seulement, les autres seulement en 
puissance, d'autres en puissance et en acte tout à la fois ; il y a enfin l'être proprement dit, l'être sous le 
rapport de la quantité, et sous le rapport des autres catégories. Quant au mouvement, il n'existe pas en 
dehors des choses : c'est toujours relativement à quelqu'un des points de vue de l'être qui s'opère le 
changement. Et le changement diffère non-seulement selon les différentes catégories, mais encore 
dans la même catégorie. » 
102Aristote, La Métaphysique, K, 9, 1065 b. 



104 

 

processus que nous appelons métabole de métabole n'est possible qu'en tant que kata 

sumbebekos, par exemple, la transition du souvenir à l'oubli peut être considérée 

comme dans l'exemple de la maladie et de la santé. L’hupokeimenon, porteur de l'oubli 

ou de la maladie, est sujet au métabole sur le chemin du retour vers la mémoire ou la 

santé. 

 

En fin de compte chaque kinèse de quelque chose à quelque chose métabole est 

(Πᾶσα γὰρ κίνησις ἐξ ἄλλου εἰς ἄλλο ἐστὶ μεταβολή), donc hupokeimenon a besoin. 

Pour cette raison, un mouvement n'est pas la fin de ce mouvement, sa forme finie, sa 

forme complète, mais un mouvement vers lui, une direction. Aller de quelque chose à 

quelque chose s'appelle mouvement, mais l'état à destination n'est plus mouvement. 

 

 

 

 

La seconde preuve : 

 

Conformément au point précédent, si nous faisons allusion à une genèse de la 

genèse ou à un métabole de métabole, nous décrivons un cycle sans fin dont nous 

devons reconnaître qu'il ne finira jamais (εἰς ἄπειρον). De plus, dans ce cas, ce qui a 

été dit pour l'un des couples en question s'appliquerait également à l'autre (Ἀνάγκη δὴ 

καὶ τὴν προτέραν, εἰ ἡ ὑστέρα), car ce qui est avant pour l'un sera après pour l'autre. 

En d'autres termes, si nous parlons de métabole de premier et de second ordre lorsque 

nous disons métabole de métabole, il ne nous est pas possible de savoir lequel appeler 

premier et lequel second, car le métabole que nous appelons le premier sera le second 

par rapport à celui qui le précède, et celui que nous appelons le second sera le premier 

par rapport à celui qui le suit : 

 

« Si le changement postérieur a lieu, de toute nécessité celui qui est antérieur a 

lieu lui-même dans cette supposition. Admettons, par exemple, que le devenir, 

absolument parlant (ἁπλῆ γένεσις), devenait dans une certaine circonstance ; 

alors aussi cela devenait, qui devenait absolument parlant. Par conséquent, ce 

qui devenait absolument parlant (τὸ γιγνόμενον ἁπλῶς), n'existait point encore ; 

ce qui existe, c'est ce qui devient quelque chose, ou ce qui déjà est devenu 



105 

 

quelque chose. Or, cela même qui devenait, absolument parlant, devenait aussi 

dans une certaine circonstance, devenait quelque chose ; pourquoi donc 

n'existait-il point encore ?103 »104 

 

Or, il n'y a pas de premier dans la série infinie (οὐκ ἔστι τι πρῶτον), il ne peut 

donc pas y avoir de second qui puisse être relié à ce premier, un troisième qui puisse 

lui être relié, etc. Par conséquent, il n'est pas possible que quoi que ce soit émerge, 

bouge ou change dans une série sans le premier. Ainsi parler de la genèse de la genèse, 

c'est ne parler de rien. 

 

 

La troisième preuve : 

 

Si nous devons accepter la kinésis de la kinésis, nous devons accepter que la 

même chose est à la fois dans les mouvements d'opposition et en même temps inactive 

pendant le mouvement. En tant que tel, cela est impossible en termes de contraste et 

d'absurdité qu'il contient. 

 

Par contre, il faut dire la même chose pour genesis et phthora. Ce qui est soumis 

à la génération doit aussi l’être à la corruption. Mais si on parle de la genesis de la 

genesis, alors la genesis de celle-ci (genesis de la genesis) devra elle aussi disparaître, 

c'est-à-dire subir la phthora. Sinon, il faudrait parler de la genesis de la genesis de la 

genesis. Mais ce raisonnement contient une telle contradiction que genesis et phthora 

sont opposés l'une à l'autre et ne peuvent pas être dans la même chose en même temps. 

Donc quelque chose qui passe de l'inexistence à l'existence (l’engendré / ce qu| se 

produ|t / ce qu| dev|ent / ce qu| v|ent de naître) (τὸ γιγνόμενον) disparaîtrait au moment 

même où il entrerait à l’existence. 

 

Il n'est pas possible que ce qui est venu à l'existence cesse d'exister même 

 
103 Traduction alternative : « Mais ce serait se perdre dans l'infini s'il y avait changement de 
changement, production de production. Quand un mouvement ultérieur a lieu, il faut nécessairement 
que le mouvement antérieur ait eu lieu aussi. Par exemple, si une production absolue a eu lieu de 
quelque façon que ce soit, l'être qui devient d'une manière absolue s'est produit ; et par conséquent, si 
l'être qui devient d'une manière absolue n'était pas encore, il était du moins quelque chose qui se 
produisait, ou qui était antérieurement produit. Or, si ce dernier être venait à se produire, c'est que ce 
qui se produisait alors existait déjà auparavant. » 
104Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 a, b 



106 

 

pendant une fraction de seconde avant qu'il ne soit venu à l'existence, car ce qui n'est 

pas encore venu à l'existence ne peut pas périr, et pour périr, il doit d'abord être venu 

dans l'existence; il ne peut pas non plus retourner à la non-existence une fois qu'il est 

venu à l'existence, car une fois venu à l'existence, il sort de l’état de genesis et n'est 

plus un gBgnomenon (devenir) (γιγνόμενον), et il est désormais un gegonos (un fait) 

(γεγονός) dès le moment où il est venu à l'existence. Autrement dit, s'il retourne dans 

le néant après avoir reçu l’existence, c'est donc le gegonos, et non le gignomenon, qui 

retourne dans la non-existence, sa relation avec la genèse ayant été coupée. Dans ce 

cas, le gignomenon devrait disparaître dès que le processus de genèse est terminé, c'est-

à-dire revenir à l'inexistence dès qu'il entre dans l'existence, ce qui est absurde : 

 

« On sait encore que c'est la même chose qui a un certain mouvement, qui peut 

avoir le mouvement contraire et même le repos ; et encore la génération et la 

destruction. Par conséquent ce qui devient, au moment même où il devient, périt 

aussi en devenant ; car ce n'est ni avant même qu'il ne devienne, qu'il peut périr, 

ni aussitôt après puisque ce qui périt doit préalablement exister. »105 

 

 

La quatrième preuve : 

 

De même que nous disons que ce qui est sujet à l'alloiosis (τὸ ἀλλοιωτὸν) est 

soit un corps, soit une âme (σῶμα ἢ ψυχή), de même il doit y avoir un matériau (ὕλη) 

pour ce qui est sujet à la genèse (τὸ γιγνόμενον). Donc, si on parle de la kinesis de la 

kinesis, l'orientation de cette hule devra également être vers la kinesis. Il faut donc dire 

qu'une hule dans l'état de kinesis va à nouveau vers un kinesis, ce qui serait 

contradictoire. En définitive, ce que nous appelons kinesis, c'est le passage d'un 

hupokeimenon de tel ou tel à tel état, mais si l'on parle de la kinesis de la kinesis, il faut 

que ce soit elle-même, c'est-à-dire la kinesis, vers laquelle la kinesis est dirigée. 

Cependant, de même que le but de l'apprentissage (μάθησις) n'est pas l'apprentissage 

mais l'épistémè à atteindre, de même le but de la kinésis ne peut être la kinésis, ni le 

but de la genèse ne peut être la genèse : 

 

« Il faut, de plus, qu'il y ait une matière pour ce qui se produit et pour ce qui 

 
105 Aristote, Physique V, 3, 226 a 



107 

 

change. Quelle sera donc cette matière ? Et de même que ce qui s'altère est, ou 

un corps, ou une âme, de même la chose qui se produit ici sera-t-elle un 

mouvement ou une production ? Quel est le point où tend le mouvement ? Car il 

faut que le mouvement de telle chose, partant de tel point pour se diriger vers tel 

autre point, soit quelque chose et ne soit pas le mouvement. »106 

 

Le résultat est que puisque le metabole ne peut pas avoir de metabole, la kinesis 

de la kinesis n'est pas non plus possible, il nous est donc possible de voir le metabole 

uniquement dans poion, poson et pou (κατὰ τὸ ποιὸν καὶ ποσὸν καὶ τόπον), car 

l'opposition (ἐναντίωσις) n’est possible que dans chacune de ces catégories. 

 

 

  

 
106 Aristote, La Métaphysique, K, 12, 1068 b. 



108 

 

 

2.3.7. Metabole par rapport à hupokeimenon  

 

Sur ces bases, Aristote analyse quatre types de metabole possibles en termes 

d'hupokeimenon107. En d'autres termes, la liste ci-dessus est incomplète à cet égard, le 

résultat de cette analyse devrait être ajouté à la fin de la liste. 

 

Aristote, qui divise le metabole en quatre en termes d'enantion, semble d'abord 

le diviser en quatre en termes d'hupokeimenon aussi, puis en accepte trois et en rejette 

un. Son raisonnement à ce sujet se déroule comme suit : 

 

Tout metabole (du mot grec μετα - βάλλω signifiant apporter au-delà), comme 

son nom l'indique, signifie le passage d'un état à un autre (de ceci à cela) (ἔκ τινος εἴς 

τι). On peut déduire de ce récit que le metabole met nécessairement l'accent sur une 

situation d'antériorité-postériorité. Parce que le passage de quelque chose d'un état à 

un autre indique l'état précédent et l'état suivant. Puisque le sujet du metabole est un 

hupokeimenon108, alors nous avons quatre options :  

 

le metabole se produira soit : d'un hupokeimenon à un autre hupokeimenon à 

nouveau ; soit d'un hupokeimenon à un non-hupokeimenon ; soit d'un non 

hupokeimenon à un hupokeimenon; ou, enfin, d'un non-hupokeimenon à un autre non-

hupokeimenon. 

 

Nous pouvons le paraphraser ainsi : 

 

• D'un sujet vers un sujet (ἐξ ὑποκειμένου εἰς ὑποκείμενον) 

Par exemple, que laid devienne beau 

 

• D'un sujet vers un non-sujet (ἐξ ὑποκειμένου εἰς μὴ ὑποκείμενον) 

Par exemple, que laid devienne non-laid  

 
107 Aristote, Physique V, 2, 225a 
108 Aristote a également déclaré ce qu'il comprenait de hupokeimenon dans ce contexte avec la phrase 
suivante : « J'entends d'ailleurs par sujet (ὑποκείμενον) ce qui est indiqué par l'affirmation 
(κατάφασις). » (Aristote, Physique V, II, 225 a) 
 



109 

 

• D'un non-sujet vers un sujet (ἐκ μὴ ὑποκειμένου εἰς ὑποκείμενον) 

Par exemple, que le non-laid devienne laid 

 

• D'un non-sujet vers un non-sujet (ἐξ μὴ ὑποκειμένου εἰς μὴ ὑποκείμενον) 

Par exemple, que le non-laid devienne un autre non-laid 

 

Le dernier de ces quatre metaboles sera rejeté, puisqu’il n'est pas possible de 

parler d'un vrai metabole de me hupokeimenon à me hupokeimenon. Auparavant, la 

règle du metabole était fixée en termes d'enantion, alors que cette dernière option n'est 

pas en mesure d'exprimer une quelconque antithèse (ἀντίθεσις), car il n'y a ni enantion 

ni apparence opposée / négation (ἀπόφασις). Nous devons donc supprimer la dernière 

option de la liste, laissant trois possibilités. 

 

Éliminant ainsi la quatrième option, Aristote poursuit son raisonnement jusqu'à 

ce qu'il ne reste que la première option. 

 

La troisième option, c'est-à-dire un metabole du non-sujet au sujet, est en fait un 

metabole du non-être à l'être, donc c'est en fait la genèse. S'il s'agit d'un passage de 

quelque chose qui n'était rien à quelque chose qui est, c'est la genesis haplos (γένεσις 

ἁπλῶς), c'est-à-dire la genèse au sens absolu, car elle marque le passage de 

l'inexistence à l'existence. Ici on ne peut pas dire que quelque chose est devenu ceci ou 

cela, mais seulement qu'il est, ou qu'il est né de l'absence. Mais, par exemple, le non-

blanc étant blanc (ἐκ μὴ λευκοῦ εἰς λευκὸν) n'est pas une genèse en termes absolus, 

mais une genèse en termes de poion, c'est-à-dire que puisque ce qui surgit est de la 

blancheur, c'est la genèse de la blancheur dont il s’agit. 

 

Quant à un metabole du type de la deuxième option, on devrait dire qu’il s’agit 

de phthora. De même, s'il s'agit ici de l'annihilation absolue (ἐκ τῆς οὐσίας εἰς τὸ μὴ 

εἶναι), alors c'est haplos phthora. Cependant, si nous parlons de la négation d'une 

qualité, telle que la chose blanche n’est plus blanche (ἀντικειμένην ἀπόφασιν), alors 

nous parlons d'une phthora dans un sens partiel, pas absolu, comme on l’a dit pour la 

genèse. 

 

Le metabole dans la première option est metabole au sens de pathos, c'est-à-dire 



110 

 

qu'il est lié à l'acceptation de poietes par un hypokeimenon. 

 

A ce stade, il faudra s'interroger sur la relation entre metabole et kinesis. Le 

metabole est en tout cas lié à la kinesis, puisqu'il s'agit d'un passage de ceci à cela (ἔκ 

τινος εἴς τι), c'est-à-dire un passage, une orientation d'un enantion ou metaksu à un 

autre. Par conséquent, il est nécessaire de chercher des réponses aux questions de 

savoir si chaque metabole est kinesis ou chaque kinesis est metabole, car si nous 

répondons oui à ces deux questions, c'est-à-dire si nous disons chaque kinesis est 

metabole et chaque metabole est kinesis, alors nous devons conclure que la kinesis et 

le metabole sont une seule et même chose. Si nous pouvons dire qu'il n'y a pas de 

différence entre eux, nous devrions dire qu'ils peuvent être utilisés de manière 

interchangeable dans tous les cas. 

 

En fait, la question de savoir si le metabole et la kinesis sont les mêmes ou pas, 

est une question à laquelle Aristote a déjà répondu, « pour le moment ». Commentant 

la question du topos et du khronos dans Physique IV, Aristote dit que khronos n'est pas 

une kinesis, de plus, il ne fait aucune différence (pour l'instant) entre la kinesis et la 

genesis, donc khronos ne peut pas être dans une genesis : 

 

 

« Mais comme le temps semble être avant tout, un mouvement et un changement 

d'une certaine espèce, c'est là ce qu'il faut étudier. Le mouvement et le 

changement de chaque chose est ou exclusivement dans la chose qui change, ou 

bien dans le lieu où se trouve la chose qui change et se meut. Mais le temps est 

égal et par tout et pour tout, sans exception. Ajoutons que tout changement, tout 

mouvement est ou plus rapide ou plus lent ; mais le temps n'est ni l'un ni l'autre. 

Le lent et le rapide se déterminent par le temps écoulé ; rapide, c'est ce qui fait 

un grand mouvement en peu de temps ; lent, c'est ce qui fait un faible mouvement 

en beaucoup de temps. Mais le temps ne se mesure et ne se détermine pas par le 

temps, ni en quantité ni en qualité. Ceci suffit pour faire voir clairement que le 

temps n'est pas un mouvement. D'ailleurs nous ne mettons pour le moment 

aucune différence entre ces deux mots de Mouvement ou de Changement. »109 

  

 
109 Aristote, Physique IV, 218 b. 



111 

 

Quand Aristote dit dans le passage ci-dessus que le khronos est d’une certa|ne 

espèce kinesis et métabole, il veut en fait y apporter une restriction. Car si on ne 

restreignait pas le khronos à une sorte de kinesis ou de métabole mais qu'on le voyait 

comme lui-même, on commettrait l'erreur des « certains » (probablement Platon et 

Pythagoriciens) critiqués juste au-dessus du passage : 

 

« Les uns ont prétendu que le temps est le mouvement de l'univers (τοῦ ὅλου 

κίνησιν) ; les autres en ont fait la sphère même du monde (σφαῖραν αὐτήν) »110. 

 

D'après le témoignage d'Aristote, ceux qui tenaient cette opinion, c'est-à-dire 

ceux qui pensaient que le khronos et la sphère céleste elle-même (τοῦ ὅλου σφαῖρα) 

ne faisaient qu'un, raisonnaient comme suit : « toutes choses, sans aucune exceptBon, 

sont dans le temps, et qu'elles sont toutes aussB dans la sphère unBverselle ». Aristote 

dit qu'il trouve cette affirmation trop naïve et qu'il n'a même pas besoin de l'examiner. 

 

Afin de nous assurer qu'il n'y a pas de différence entre kinesis et metabole en 

analysant si le khronos est une kinesis ou non, nous devons examiner si chaque 

metabole est kinesis et si chaque kinesis est un metabole. 

 

 

2.3.8. Metabole par rapport à kinesis  

 

Après avoir dit que metabole et kinesis ne peuvent être distingués l'un de l'autre 

dans Physique IV, Aristote consacre la Physique V à la question du metabole, et revient 

également sur le même sujet dans Métaphysique K. Alors qu'il disait qu'il ne faisait 

pas de distinction entre metabole et kinesis en Physique IV, il disait que cette similitude 

n’était que temporaire. Il est impossible de déterminer à partir du texte si l'expression 

« en termes de temps » fait référence aux jours et aux nuits dans le contexte de l'étude 

de khronos, ou si elle signifie simplement « temporaire » et n'est applicable que pour 

le livre ou la section en question. Cependant, il est possible de dire que la théorie de la 

kinesis est au centre de l’œuvre appelé la Physique, et que toutes les parties restantes 

sont formées et façonnées autour de ce sujet central. Voici ce qu’Aristote en dit en 

quelques mots : 

 
110Aristote, Physique IV, 218 b. 



112 

 

 

Le metabole est possible de trois manières. Tout d'abord, on peut parler d'un 

changement dans la façon de marcher d'un musicien. En d'autres termes, le travail de 

musicien n'a rien à voir avec la marche ; pour être musicien, il faut faire de la musique. 

Cependant, cette personne peut aussi bien marcher que faire de la musique. Cela 

n'empêche ni ne contribue à ce qu'il devienne musicien. Ainsi, la marche n'est qu'une 

condition secondaire en termes de musicalité, il y a donc ici un metabole kata 

sumbebekos (κατὰ συμβεβηκός). 

 

En dehors de cela, nous pouvons également parler d’un metabole partiel, ce qui 

signifie un changement dans l'une des parties qui composent l'intégrité de quelque 

chose. Par exemple, lorsque nous disons que l'œil d'un homme qui a mal à l'œil a guéri, 

nous disons « l'homme est guéri ». Le changement a eu lieu à travers une partie d'un 

tout, ce qui signifie kata meros (κατὰ μέρος). Puisque nous avons étendu le metabole 

à la totalité à travers une partie, nous pouvons en quelque sorte parler de metabole 

haplos, ou nous pouvons voir ce type de metabole comme une sorte de kata 

sumbebekos en termes de kata meros. 

 

Enfin, on peut dire que quelque chose peut agir en fonction de son propre 

mouvement et dans son ensemble (αὐτὸ κινεῖσθαι πρῶτον), non comme un kata 

sumbebekos comme dans le premier exemple, c'est-à-dire sans dépendre d'autre chose, 

ni comme un kata meros comme dans le deuxième exemple. Nous l'appelons mobile 

en soi (αὑτὸ κινητόν) parce qu'il est en lui-même et pour lui-même, indépendant des 

parties (meros) ou des qualités (poietes) de la kinesis qu'il contient. 

 

Pour tous les types de déplacement il faut mentionner un autre mobile en soi 

(αὑτὸ κινητόν). Par exemple, on parle d'une différenciation dans le cas de l'alloiosis, 

c'est-à-dire dans le cas d'un métabole d’hupokeimenon à hupokeimenon, comme 

lorsque le patient est guéri ou que quelque chose de froid se réchauffe. 

 

Nous trouvons plus de détails sur ce qui est décrit ici dans les Catégories : par 

tous les types de mouvement, nous entendons génération et corruption, augmentation 

et diminution, métamorphose et déplacement. On peut se demander si l'altération 

(métamorphose) (alloiosis) est un mouvement distinct ou pas, mais après une courte 



113 

 

évaluation, il s’avère que chacun, y compris la métamorphose, est un mouvement 

distinct : 

 

« § 1. On distingue six espèces (εἴδη) de mouvement : naissance (γένεσις), 

destruction (φθορά), accroissement (αὔξησις), décroissement (μείωσις), 

modification (ἀλλοίωσις), déplacement dans le lieu (κατὰ τόπον). 

 

§ 2. Évidemment tous ces mouvements diffèrent entre eux : la naissance n'est 

pas la destruction ; l'accroissement n'est pas le décroissement, non plus que le 

déplacement, et ainsi du reste. 

 

§ 3. Quant à la modification, on peut demander s'il n'est pas toujours nécessaire 

que ce qui est modifié le soit selon un des autres mouvements. 

 

§ 4. Mais cette supposition n'est pas juste (οὐκ ἀληθές). Dans toutes nos 

sensations (πάντα τὰ πάθη), ou du moins dans la plupart, il arrive que nous 

sommes modifiés sans qu'aucun autre mouvement ne vienne nous affecter. II 

n'est pas nécessaire, en effet, que ce qui est mû (κινούμενον) par une sensation 

(κατὰ πάθος) s'accroisse ou diminue, ni qu’il n’éprouve aucun des autres 

mouvements. Ainsi donc la modification est bien réellement un mouvement 

d'espèce différente (ἑτέρα) de toutes les autres. Si elle n'était qu'un mouvement 

de même nature, il faudrait que sur-le-champ la chose modifiée s'accrût ou 

diminuât, ou éprouvât un des autres mouvements ; or, il n'en est rien. »111 

 

En fin de compte, l'alloiosis signifie une kinesis en termes de pathos, c'est-à-dire 

qu'elle relève du poion. Ainsi, alors qu'il est sujet à metabole en termes de poietes, il 

n'y a pas de metabole en termes de topos ou de poson. A cet égard, l'alloiosis est un 

mouvement en soi (kath'auto), comme les autres énumérés ci-dessus (genesis, phthora, 

auksesis, meiosis (phthisis), phora). 

 

En revanche, tout mouvement exige nécessairement un premier moteur (κινοῦν 

πρῶτον). Ce qu'Aristote entend ici par premier moteur, ce n'est pas le premier moteur 

de l'univers, mais le principe, c'est-à-dire la cause du mouvement, indépendamment de 

 
111Aristote, Les Catégories, 16 



114 

 

ses conséquences. Pour que le mouvement se produise, il faut qu’il y ait, outre le 

moteur, quelque chose qui acceptera le mouvement (κινούμενον), un temps dans lequel 

cette chose se déplacera (ἐν ᾧ χρόνῳ), et une trajectoire que nous pouvons appeler de 

cette chose-ci à cette chose-là (ἐξ οὗ καὶ εἰς ὅ), c'est-à-dire un point de départ et une 

destination, ou en d'autres termes, son telos. 

 

Le kinoun mentionné ici, c'est-à-dire le premier en termes de kinesis et celui 

ayant son propre mouvement (ἔστι δέ τι ὃ καθ' αὑτὸ πρῶτον κινεῖται), ce mobile en soi 

(αὑτὌ κινηη κινεῖται), subira les mêmes trois distinctions faites metabole. C'est-à-dire 

qu'il peut être secondaire (kata sumbebekos), partiel (kata meros) ou primordialement 

en soi (καθ' αὑτὸ πρῶτον). 

 

« Soient, par exemple, le bois, le chaud et le froid. De ces trois termes, l'un 

désigne l'objet, l'autre désigne l'état où il tend, et le dernier l'état d'où il part. C'est 

évidemment dans le bois qu'est le mouvement, et non point dans sa forme ; car 

la forme ne donne ni ne reçoit le mouvement, non plus que le lieu ou la quantité 

ne le reçoivent ni ne le donnent. Mais il y a là un moteur, un mobile et un état 

vers lequel le mobile est mu ; or, c'est l'état vers lequel tend le mouvement qui 

décide du nom donné au changement bien plutôt que l'état d'où le mouvement 

est parti112. Voilà comment la destruction des choses est leur changement en non-

être, bien que la chose détruite ne puisse changer qu'en venant de l’Être ; et la 

génération est un changement vers l'être, bien que ce soit du non-être qu'elle 

parte.  »113 

 

Avec l'exemple du morceau de bois qui se chauffe ici, le point d'Aristote est le 

suivant : passer du froid au chaud est une kinesis du point de vue du bois (ἡ δὴ κίνησις 

δῆλον ὅτι ἐν τῷ ξύλῳ). En fait, puisque la kinesis en question est une alloiosis sans 

phora, c'est un metabole. La froideur et la chaleur sont les points de départ et d'arrivée 

du morceau de bois, c'est-à-dire son eidos. La kinesis (ou metabole en termes d' 

alloiosis) n'est pas ici dans l'eidos (οὐκ ἐν τῷ εἴδει). 

 

 
112 Traduction alternative : « C’est en effet plutôt d’après ce vers quoi que d’après ce à partir de quoi 
la chose est mue qu’on nomme le changement ; c’est pourquoi la corruption aussi est un mouvement 
vers le non-étant, pourtant ce qui se corrompt change aussi à partir d’un étant ; et la génération change 
vers un étant, pourtant aussi à partir d’un non-étant. » 
113 Aristote, Physique V, 1224 b. 



115 

 

 

Pierre Pellegrin explique ce problème comme suit dans une note de bas de page 

de sa traduction de Physique : 

 

« εἴδη et πάθη désignent des déterminations formelles, les unes essentielles, les 

autres accidentelles : l’âme, qui est εἶδος du vivant, la chaleur, qui est πάθος du 

bois, ne subissent pas de changement. »114 

 

L'exemple donné dans la Métaphysique sur le même sujet est similaire : 

 

« Les formes (εἴδη), les modifications (πάθη), les lieux (τόπος), qui sont la fin 

du mouvement des êtres qui se meuvent, sont immobiles (ἀκίνητά) : ainsi la 

science (ἐπιστήμη), la chaleur (θερμότης). Ce n'est pas la chaleur (θερμότης) qui 

est un mouvement, c'est l'échauffement (θέρμανσις). »115 

 

Un kinoumenon en état de kinesis tend vers les eidos, pathos et topos. Mais ce 

vers quoi on se dirige est immobile. Après tout, la raison pour laquelle thermotes ou 

episteme sont conçus comme akineton est que les pathos ne sont pas des kinesis, au 

contraire, ils doivent être comptés comme des eremia (repos), puisqu'ils sont la 

destination de la kinesis, à savoir le telos. En d'autres termes, bien que toujours dans 

la catégorie des poion, il serait plus juste de les voir comme des hexis, car ils peuvent 

être considérés comme des états permanents résultant d'un metabole, au lieu de les voir 

comme consistant en pathos, c'est-à-dire, une simple exposition. Par conséquent, la 

kinesis du morceau de bois chauffé est le chauffage, pas la température. La température 

est l'état de la pièce de bois chauffée. De même, dans quelque chose qui devient blanc, 

la kinesis n'est pas la blancheur, mais le blanchissement. La différence est que lorsque 

nous disons blancheur, nous parlons d'un état achevé, et lorsque nous disons 

blanchissement, nous parlons d'une action en cours, incomplète. Dans le cas du 

blanchissement, il n'y a plus d'état qui continue, tandis que dans le cas de la blancheur 

il n'y a plus d'action. 

 

La situation est similaire pour l'épistémè, la mathesis est une kinesis, l'épistémè 

 
114 Aristote, Physique V, 1, 224 b, note de bas de page,, trad. Pierre Pellegrin, GF Flammarion, édition 
revue 2002 
115 Aristote, La Métaphysique, K, 11, 1067 b 



116 

 

est le point d'eremia (repos) que l'esprit atteint à la fin de ce processus. Sinon, si l'on 

imagine que ce vers quoi la kinesis est dirigée n'est pas akineton, il faudrait en conclure 

que ce n'est pas la kinesis elle-même, puisque le metabole est dirigé vers la kinesis. Le 

pathos de la blancheur lui-même ne peut donc pas être une kinesis, c'est l'état vers 

lequel se dirige la kinesis, à savoir l'hexis. Dans la Physique, ce sujet est débattu comme 

suit : 

 

« Quant aux formes, aux affections et au lieu vers lequel se meuvent toutes les 

choses qui se meuvent, ils sont immobiles, comme, par exemple, la science ou 

la chaleur. Toutefois on peut se poser cette question : Si les affections des choses 

sont des mouvements, et si la blancheur est une affection, il pourrait donc y avoir 

un changement qui tendrait au mouvement. A cela il faut peut-être répondre que 

ce n'est pas la blancheur elle-même qui est un mouvement, mais que c'est le 

blanchissement.  »116 

 

Poursuivant son affirmation selon laquelle la genesis ne peut pas être une kinesis 

puisque genesis contenant du me on117, c’est-à-dire du non-être, Aristote affirmera qu'il 

en va de même pour la phthora118, car l'opposé de kinesis doit être à nouveau kinesis 

ou eremia, alors que phthora est l'opposé de genesis, pas de kinesis, donc l'opposé de 

me kinesis ne serait pas kinesis, ce serait encore me kinesis, donc ni la genesis ni la 

phthora ne peuvent être appelées kinesis. Cependant, cela n’est que vrai pour la haplos 

kinesis, son analyse de kata sumbebekos est différente. 

 

« Ce n'est qu'accidentellement (κατὰ συμβεβηκὸς), sans nul doute, que le non-

être devient ; il est vrai de dire cependant que le non-être est le fond de ce qui 

devient, dans le sens propre de cette expression119. De même pour le repos120. 

»121 

 
116 Aristote, Physique V, 1, 224 b 
117 « Par suite, et si cela est vrai, il devient impossible aussi de dire que la génération soit un 
mouvement, puisque c'est le Non-Être qui s'engendre et devient » (Mét. 1067 b) 
118 « La destruction n'est pas davantage un mouvement ; car le contraire d'un mouvement, c'est un 
autre mouvement ou le repos, tandis que la destruction est le contraire de la génération. » (Mét. 1067 
b) 
119  « ὑπάρχει τὸ μὴ ὂν κατὰ τοῦ γιγνομένου ἁπλῶς » 
120  Traduction alternative : « Mais si le plus souvent le Non-Être ne devient qu'accidentellement, il 
n'en est pas moins exact de dire que le Non-Être s'applique à ce qui devient d'une manière absolue. On 
peut faire les mêmes observations concernant le repos du Non-Être. » 
121 Aristote, La Métaphysique, K, 11, 1067 b 



117 

 

 

 

Plus loin dans le passage, en utilisant un exemple similaire à l'exemple de 

blancheur ci-dessus, il indique lequel des types de métaboles contient réellement de la 

kinesis : 

 

« Puisque tout mouvement est un changement ; puisque, des trois changements 

que nous avons énumérés, le changement par la production et le changement par 

la destruction (κατὰ γένεσιν καὶ φθορὰν) ne sont pas des mouvements, bien 

qu'elles soient le passage du contraire au contraire (κατ' ἀντίφασιν), il n'y a, de 

toute nécessité, qu'un seul changement véritable, c'est celui du sujet en un sujet 

(ἐξ ὑποκειμένου εἰς ὑποκείμενον). Les sujets sont, ou contraires, ou 

intermédiaires (ἢ ἐναντία ἢ μεταξύ). La privation (στέρησις) est le contraire du 

sujet ; et quelquefois c'est une expression affirmative (καταφάσει) qui désigne la 

privation, comme dans ces exemples : nu, édenté, noir. »122 

 

Les exemples varient de temps en temps, mais l'emphase est la même : on peut 

dire que le mot "nu" (γυμνός) a une kataphasis (affirmation), de sorte que dans la 

structure du mot il n'y a aucune référence à la version niée d'une autre conception, 

cependant, il se réfère toujours à une stérésis (manque) en termes de sens qu'il contient, 

car il n'est pas possible de penser le concept de nu sans considérer le concept de « vêtu 

». Dans le concept de noir (μέλας), il n'y a pas de référence à son contraire, cependant 

il n'y a pas non plus de stérésis, car « édenté » est possible en enlevant les dents, et « 

nu » est possible en enlevant les vêtements, mais pour « noir », supprimer la blancheur 

ne suffit pas. Bien que le noir (μέλας) soit une enantion pour le blanc (λευκός), cela 

n'est pas spécifié dans son concept. Cependant, la situation est différente dans le 

concept de « édenté », encore une fois l'accent est mis sur un état de stérésis, mais cela 

ressort déjà de la formation du mot : il est clair que le mot « édenté » (νωδός) vient de 

« dent » (ὀδούς). 

 

En fin de compte, chaque kinesis est un metabole, mais tous les metabole ne sont 

pas des kinesis. Après ces déterminations, Aristote déclare que tous les types de 

metabole ne peuvent pas être considérés comme des haplos et que certains d'entre eux 

 
122 Aristote, La Métaphysique, K, 11, 1067 b 



118 

 

sont subordonnés, à savoir des kata sumbebekos, et que les metabole qui ne sont pas 

des kata sumbebekos ne sont possibles que parmi les enantions et les metaxu. La 

section de la Métaphysique traitant de ce sujet est presque applicable à la discussion 

complète sur la kinesis et est presque identique au passage de la Physique : 

 

« Ainsi, l'objet qui est soumis au changement change en passant d'un sujet à un 

sujet, de ce qui n'est pas sujet à ce qui n'est pas sujet non plus, de ce qui n'est pas 

sujet à ce qui est sujet, et enfin de ce qui est sujet à ce qui n'est pas sujet. Le sujet 

que je veux indiquer ici, c'est ce qui est exprimé par l'affirmation. Il en résulte 

qu'il n'y a nécessairement que trois changements possibles, parce qu'il ne peut 

pas y avoir changement de ce qui n'est pas sujet à ce qui n'est pas sujet ; car alors 

il n'y a là, ni contraire, ni contradiction, puisqu'il n'y a pas lieu à une opposition 

quelconque. Le changement de ce qui n'est pas sujet en un sujet contradictoire 

est une génération absolue, si le changement est absolu ; partielle, si le 

changement est partiel. Le changement d'un sujet en ce qui n'est pas sujet, est 

une destruction absolue, si le changement est absolu ; partielle, si le changement 

est partiel. »123 

 

Si nous devons nous rappeler la dernière chose que nous avons dite à propos du 

metabole en termes de hupokeimenon, nous avons dit que nous pouvons diviser le 

metabole en quatre en termes de hupokeimenon, le dernier d'entre eux (de me 

hupokeimenon à me hupokeimenon) ne peut pas être compté comme un metabole car 

il ne contient pas d'enantion, il peut donc y avoir trois types de metabole. Le premier 

d'entre eux, de hupokeimenon à hupokeimenon, était metabole en termes de pathos ; le 

second, c'est-à-dire de hupokeimenon à me hupokeimenon, était phthora, car c'était un 

passage de l'existence à la non-existence ; et la troisième, c'est-à-dire de me 

hupokeimenon à hupokeimenon, était une genesis puisqu'elle était un passage du non-

être à l'être. C'était la position dans laquelle nous nous trouvions avant d'examiner si 

chaque metabole est ou non une kinesis. 

 

À ce stade, Aristote passe en revue les deuxième et troisième type de metabole. 

Nous avions dit que l'une d'elles était genesis parce qu'elle va de la non-existence à 

l'existence, et l'autre était phthora parce qu'elle va de l'existence à la non-existence. 

 
123 Aristote, La Métaphysique, K 11, 1067 b 



119 

 

 

Dans les deux cas, l'inclusion de l'absence (μὴ ὂν) dans le processus nécessite 

une réévaluation du point de vue de la kinesis, car le « mouvement de l'inexistant » 

semble contradictoire. L'absence d'un des deux enantion ou metaxu nécessaires pour 

fournir la condition de possibilité du metabole, oblige à reformuler le principe « de 

ceci à cela » en « du néant à cela » dans le cas d'une genesis ; et comme « de ceci au 

néant », dans le cas d’une phthora. Pour examiner si cela est possible, Aristote ouvre 

d'abord le concept de « me on » : 

 

« Le non-être peut s'entendre d'ailleurs de plusieurs façons. Mais il ne peut y 

avoir de mouvement ni pour le non-être qui est exprimé par composition ou par 

division (κατὰ σύνθεσιν ἢ διαίρεσιν), ni pour ce qui est en simple puissance 

(κατὰ δύναμιν), c'est-à-dire l'opposé de l'être qui existe réellement et absolument 

en acte (ἁπλῶς κατ' ἐνέργειαν). »124 

 

Ici, l'expression « par composition (kata sunthesin) ou par division (kata 

diairesin) » désigne l'union ou la séparation du prédicat et du sujet, si l'on suit 

l'interprétation de Simplicius, c'est-à-dire qu’il s’agit d’un me on en termes d ' « erreur 

». Lorsque nous combinons un poietes avec un hupokeimenon n'ayant rien en commun, 

ou lorsque nous séparons un poietes d'un hupokeimenon qui devraient être combinés, 

nous commettons une « erreur », et cette fausse affirmation ou négation tombe dans la 

catégorie du me on. Par exemple, lorsque nous disons « unicorne », suivant l'exemple 

de Simplicius125, nous attribuons un attribut à un hupokeimenon qui n'en a pas, faisant 

ainsi une sunthesBs erronée. 

 

La proposition erronée par diairesis est tout le contraire. Par exemple, quand on 

parle de « Socrate qui n'est pas philosophe », on enlève un attribut d'un hupokeimenon 

qui aurait dû lui appartenir, et l'erreur se reproduit. Après tout, il n'y a pas de « licorne 

», puisque le cheval n'a pas de cornes, cette proposition entre donc dans la catégorie 

de me on. Et dans l'autre exemple, puisque Socrate est philosophe, il n'y a pas de 

Socrate non-philosophe, et encore une fois la proposition tombe dans la catégorie de 

me on. La condition de l'erreur est donc que le lien entre le sujet et le prédicat d'une 

 
124 Aristote, Physique V, 225a 
125 Simplicius, On Aristotle, Physics 5, translated by James O. Urmson (1997), Cornell University 
Press 



120 

 

proposition soit mal établi. Cette erreur peut être commise en combinant ou en 

séparant, et tous les deux cas se réfèrent à me on. Nous développerons ce sujet dans la 

sous-section suivante. 

 

Dans les me on de type kata sunthesin ou kata diairein, c'est-à-dire en cas 

d'attribution erronée, on ne peut pas parler de kinesis directe, mais on peut accepter 

une kinesis indirecte (kata sumbebekos). Par exemple, lorsque nous disons « pas bon 

», le me agathon lui-même ne bouge pas, car la chose qui n'est pas ne peut pas bouger, 

mais il bouge avec l'homme qui n'est « pas bon », c'est-à-dire qu'il a une kinesis en tant 

que kata sumbebekos. 

 

Un autre type de me on (à l'exception des kata sunthesin et des kata diairein) est 

le kata dunamin, comme indiqué dans le texte. Cela n'indique pas une erreur de 

prédication, comme dans les autres cas, mais plutôt la possibilité que quelque chose 

d'inexistant se produise, c'est-à-dire quelque chose qui a le potentiel d'être mais n'a pas 

encore été. Par conséquent, c'est l'exact opposé de kat'energeia, c'est-à-dire un être 

auquel aucun attribut n'est attribué autre que son existence. Il ne peut y avoir donc 

aucune référence de kinesis dans ce type de me on, car pour agir, il faut d'abord « être 

». 

 

Donc, dans le metabole qui est la genèse, c'est-à-dire de « me hupokeimenon en 

hupokeimenon », on ne peut pas parler de kinesis, car ce qui est en train d'être, c'est le 

néant (γίγνεται γὰρ τὸ μὴ ὄν) et le néant n'a pas de mouvement, et donc pas d'inertie 

(ἠρεμία). 

 

Une autre aporie quant à la kinesis du me on surgit à cause du topos : tout ce qui 

bouge bouge dans un topos, donc quand on attribue une kinesis au me on, on doit aussi 

lui attribuer la catégorie pou. 

 

Ce qui a été dit jusqu'à présent sur la genesis couvrira également la phthora, 

puisqu'un metabole « de hupokeimenon à me hupokeimenon » contiendrait encore du 

me on, et donc ce qui a été dit des impossibilités de la kinesis de me on et même 

d'inertie et s'appliquera aussi à la phthora. 

 



121 

 

Par conséquent, chaque kinesis doit être considérée comme une sorte de 

metabole, au moins en termes de la catégorie de pou, puisque comme nous l'avons 

mentionné précédemment en expliquant les catégories auxquelles appartient le 

metabole, chaque kinesis contient un type de phora, correspondant ainsi à un metabole 

en termes de topos. 

 

Cependant, tous les metabole ne peuvent pas être comptés au rang des kinesis, 

étant donné que, parmi les trois types de metabole, ceux liés à la genesis et ceux liés à 

la phthora ne sont pas des kinesis, mais sont des metabole en termes d'antiphasis 

(simples oppositions contradictoires) (κατ' ἀντίφασιν). 

 

Dans ces circonstances, il ne reste qu'un seul type de metabole que l'on puisse 

véritablement considérer comme kinesis, c’est le metabole « de hupokeimenon à  

hupokeimenon » (ἐξ ὑποκειμένου εἰς ὑποκείμενον). 

 

Ces deux hupokeimenon, qui sont inclus dans le metabole du genre qui exprime 

la kinesis au sens réel, sont soit des enantion comme le blanc qui tourne au noir ; ou 

un stade intermédiaire, le metaxu (ἢ ἐναντία ἢ μεταξύ). 

 

Après avoir fait ces constatations, nous pouvons maintenant faire le complément 

nécessaire à la liste que nous avions donnée incomplète juste avant d'entrer dans 

l'analyse des metabole pour l'hupokeimenon et que nous avions dit pouvoir remplir 

après cette analyse : 

 

• L'Ousia est divisé en deux : aisthetos et akinetos ; 

• L'Ousia qui est Aisthetos appartient à la kinesis, et donc elle est sujette au 

metabole ; 

• L'Ousia qui est Akinetos n'est pas sujet à la kinesis, et donc il n'est pas sujet au 

metabole ; 

• Le Metabole n’est possible qu’entre les enantion qui se trouvent sous le même 

genos ; 

• Nous pouvons appeler ceux-ci des « catégories » vu qu’ils les plus haut genos 

de l'existence ; 

• Les Enantion ne se trouvent que dans un hupokeimenon ; 



122 

 

• Les Enantion sont soumis au metabole sous quatre catégories : ousia, poion, 

poson, topos ; 

• La catégorie Ousia comprend la genesis et la phthora ; 

• La catégorie Poion comprend l'alloiosis (donc l'alloiosis est une variante du 

metabole) ; 

• La catégorie Poson comprend l'augmentation (αὔξησις) et la diminution 

(φθίσις) ; 

• La catégorie Pou comprend la kinesis ; 

• Il existe trois types de metabole ; 

• « de Hupokeimenon à me hupokeimenon » : contient de la phthora, pas de 

kinesis ; 

• « de me Hupokeimenon à hupokeimenon » : inclut la genesis, pas de kinesis ; 

• « de Hupokeimenon à hupokeimenon » : c'est le seul qui contient la kinesis. 

 

 

Ainsi, si nous terminons le sujet, nous pouvons donner les réponses suivantes 

aux questions de kinesis, de metabole et de genesis que nous avons posées ci-dessus : 

 

• Chaque kinesis est un metabole126, pourtant chaque metabole n’est pas une 

kinesis127 ; 

• Chaque genesBs est un metabole 128 , pourtant chaque metabole n’est pas une 

genesBs 129. 

 

Aristote, qui a fait une analyse de khronos dans Physique IV en l'associant à la 

kinesis, donne la définition de la kinesis dans Physique III de la manière suivante : 

 

« […] la réalisation (ἐντελέχεια) de l'être qui était en puissance (δυνάμει ὄντος), 

selon ce qu'est cet être (ᾗ τοιοῦτον), c'est le mouvement (κίνησίς ἐστιν).  »130 

 

En analysant le khronos dans Physique IV, Aristote déclare que, « pour le 

moment », il ne ferait pas de distinction entre la kinesis qu'il avait précédemment 

 
126 Au moins en termes de topos. 
127 Du fait qu’ils contiennent du me on. 
128 Du fait qu’ils sont “ἔκ τινος εἴς τι” (de ceci à cela). 
129 Du fait qu’ils sont “ἐξ ὑποκειμένου εἰς ὑποκείμενον” (du sujet au sujet). 
130 Aristote, Physique III, 201a 



123 

 

établie et le metabole131. Cependant, dans son analyse de metabole en termes de 

hupokeimenon, nous voyons qu'il existe un résultat contraire à cette proposition, À 

savoir : les metabole contenant du me on, c'est-à-dire des metabole de type genesis ou 

phthora, ne contiennent pas de kinesis. Cela signifie que les concepts de metabole et 

de kinesis, qu'Aristote assimilait dans son analyse de chronos sous la condition que 

cette assimilation soit « pour le moment », divergent sur ce point. Nous sommes donc 

maintenant en mesure de dire : chaque kinesis est un metabole, mais chaque metabole 

n’est pas une kinesis. Bien que la kinesis et le metabole ne diffèrent pas en termes de 

khronos, ils diffèrent en termes d’hupokeimenon contenant du me on. 

 

 
 

2.3.9.  Proposition fausse comme condition du Me On 

 

Comme il le fait dans Topiques et Éthique à Nicomaque, Aristote divise 

l'épistémè en trois tels que pratique, poétique et théorique dans son classement de 

sciences dans son livre Métaphysique E, et divise ce dernier en trois tels que 

mathématiques, physique et théologie. 

 

Selon cette classification, la science physique est la science de la morphe, qui est 

sujette à la kinesis et ne peut être séparée de la hule. D'autre part, il n'est pas certain 

que la science des mathématiques soit la science de la morphe séparée de la hule. Au 

moins certaines branches des mathématiques traitent les entités akineton comme des 

khoriston. Des dispositions plus précises sur ce sujet, laissé ambigu dans le livre E, 

figurent dans les livres M et N : certaines branches des mathématiques, telles que 

l'optique ou l'astronomie, ne sont pas sujettes à la kinesis mais traitent des choses qui 

se trouvent dans la hule. 

 

Par conséquent, s'il existe quelque chose d'immobile, d'éternel et d'hétérogène 

en soi, il doit y avoir une branche de la science autre que la physique et les 

mathématiques qui inclut la connaissance de cette chose. Aristote appelle cette science 

théologie ou première philosophie et la place au rang le plus élevé parmi toutes les 

branches du savoir : 

 
131 Aristote, Physique IV, 218 b. 



124 

 

 

« Mais s'il y a une substance immobile (οὐσία ἀκίνητος), c'est cette substance 

qui est antérieure aux autres, et la science première est la philosophie (φιλοσοφία 

πρώτη). Cette science, à titre de science première, est aussi la science universelle 

(καθόλου), et c'est à elle qu'il appartiendra d'étudier l'être en tant qu'être (περὶ 

τοῦ ὄντος ᾗ ὂν), l'essence, et les propriétés de l'être en tant qu'être. »132 

 

Le plus haut niveau de connaissance, c'est-à-dire la théologie ou la première 

philosophie, doit traiter de Dieu, car s'il existe une chose telle que Dieu, selon Aristote, 

cela relève de ce domaine de la science. Par conséquent, l'activité principale de la 

philosophie est de se demander si Dieu existe et quelle est sa nature : 

 

« En effet, si Dieu existe quelque part (εἴ που τὸ θεῖον ὑπάρχει), c'est dans cette 

nature (immobile et indépendante) qu'il faut le reconnaître (ἐν τῇ τοιαύτῃ φύσει 

ὑπάρχει). Et d'ailleurs, la science par excellence doit avoir pour objet l'être par 

excellence. Les sciences théorétiques sont à la tête des autres sciences ; mais 

celle dont nous parlons est à la tête des sciences théorétiques. »133 

 

C'est ainsi qu'Aristote, qui a déterminé le domaine de la première philosophie, 

c'est-à-dire la métaphysique, comme il l'appellera plus tard, classe ensuite l'existence 

en elle-même et tente de déterminer lesquelles d'entre elles sont sujets de la 

métaphysique et lesquelles ne peuvent l'être. Tout en rendant compte de types d'être 

tels que l'être en tant qu’accident (κατὰ συμβεβηκός), en tant que vérité (τὸ ὡς ἀληθές), 

en termes de catégories (τὰ σχήματα τῆς κατηγορίας), en tant que potentiel ou actuel 

(τὸ δυνάμει καὶ ἐνεργείᾳ) ; Aristote place le néant qui naît de l'hypothèse erronée (τὸ 

μὴ ὂν ὡς τὸ ψεῦδος) comme l'opposé de l'être comme vérité. 

 

Parmi celles répertoriées, l'existence en tant qu'accident est vouée à aller à 

l'infini/indéfini (ἄπειρα γάρ ἐστιν), elle ne fera donc pas l'objet d'une étude 

scientifique : 

 

« […] l'accident n'a, en quelque sorte, qu'une existence nominale (ὥσπερ γὰρ 

 
132 Aristote, La Métaphysique, E 1, 1026 a 
133 Aristote, La Métaphysique, E 1, 1026 a 



125 

 

ὄνομά τι μόνον τὸ συμβεβηκός ἐστιν) »134 

 
À ce stade, Aristote fait référence au désaccord de Platon avec les sophistes, 

disant qu'il a trouvé Platon juste parce que les preuves avancées par les sophistes 

concernent essentiellement des accidents, et il déclare qu'il y a peu de différence entre 

le kata sumbebekos et le me on, et que ces concepts sont liés. Autrement dit, de ce point 

de vue, les arguments des sophistes sont, en quelque sorte, « inexistants ». Le point 

commun entre un accident et un non-être est que, tous deux n'étant pas ousia, ils n'ont 

ni genesis ni phthora. 

 

Aristote analyse le me on dans le contexte de la kinesis, comme nous l'avons 

mentionné dessus, et parle de trois types différents de me on. 

 

L'un d'eux est l'état d'être uniquement en tant que potentiel / kata dunamin. Le 

mouvement ne peut être attribué à ce type de me on, qu'il convient de positionner en 

opposition à l'état d'être uniquement en tant qu'actuel, c'est-à-dire « to haplos on ». Il 

faudrait donc dire que ce type de me on est akineton, car du point de vue de la kinesis, 

d'une part, il indique un processus en cours et non un achèvement, mais d'autre part, il 

va nécessiter un sujet pour agir. Dans le cas du kata dunamin, on ne peut pas non plus 

parler de kinesis, car il n'y a pas d’hupokeimenon qui activera ou portera la kinesis, 

pourtant il faut noter que c'est la condition de la genesis. Car la genesis signifie 

l'émergence d'une possibilité, mais la kinesis ne peut pas être trouvée dans une 

possibilité qui n'a pas encore surgi. 

 

« […] il en est de même de l'être en puissance (τὸ κατὰ δύναμιν) [il ne peut se 

mouvoir], de l'être opposé à l'être proprement dit (τὸ τῷ ἁπλῶς ὄντι 

ἀντικείμενον). »135 

 

Un autre type de me on peut être considéré comme une déficience pouvant être 

attribuée à un hypokeimenon existant. Aristote l'affirme comme une qualité négative : 

 

« Toutefois, il peut y avoir mouvement accidentel de ce qui n'est pas blanc, ou 

de ce qui n'est pas bon (μὴ λευκὸν ἢ μὴ ἀγαθὸν) : le non-blanc peut être un 

 
134 Aristote, La Métaphysique, E 2, 1026 b 
135 Aristote, La Métaphysique, K 11, 1067 b 



126 

 

homme. »136 

 

On peut parler d'une kinesis qui est kata sumbebekos pour un me on au sens de 

cette qualité négative, puisque dans ce cas particulier il y a un hypokeimenon qui est 

porteur du me on. 

 

Un troisième type de me on est la fausse proposition. Ceci, comme nous l'avons 

dit précédemment, se produit d'une manière qui contredit la vérité, c'est-à-dire, par 

opposition à l’alethes, combinant sujet et prédicat quand ils devraient être séparés, ou 

les séparant quand ils devraient être unis, et il n'y a pas de kinesis dans ce me on non 

plus, parce que, comme dans les exemples que nous avons donnés précédemment, il 

n'y a pas de beau Socrate, et il n'y a pas de Licorne, donc il n'est pas possible de parler 

de la kinesis de l'inexistant : 

 

« Si le non-être (τὸ μὴ ὂν) se prend dans plusieurs acceptions, et si l'être qui 

consiste dans la convenance ou la disconvenance (τὸ κατὰ σύνθεσιν ἢ διαίρεσιν) 

de l'attribut avec le sujet ne peut se mouvoir.  »137 

 

Aristote, qui a justifié les critiques de Platon sur les sophistes, de mélanger 

l'accidentel avec l'essentiel et d'établir un argument sur ces inférences erronées, 

considérera Platon comme ayant tort en termes de confusion dans le concept de me on, 

dans Métaphysique N. Selon Aristote, les platoniciens ont commis une erreur grave en 

essayant d'échapper au concept restrictif d'Un des Éléates, et en confondant to on et 

me on, ils ont identifié l'Un avec l'Être, et la dyade indéfinie, qui est une étape 

intermédiaire dans le passage de l'unité à la multiplicité, à une sorte de Néant.  

 

« Ces opinions erronées ont une foule de causes : principale, c'est qu'on posa 

la question à la manière des anciens. On crut que tous les êtres se réduiraient à 

un seul être, à l'être en soi, si l'on ne levait pas une difficulté, si l'on n'allait 

point au-devant de l'argumentation de Parménide : 

« II est impossible, disait Parménide, qu'il y ait nulle part des non-êtres. » 

II fallait donc, pensait-on, prouver l'existence du non-être : alors les êtres 

 
136 Aristote, La Métaphysique, K 11, 1067 b 
137 Aristote, La Métaphysique, K 11, 1067 b 



127 

 

proviendraient de l'être et de quelque autre chose, et la pluralité serait 

expliquée. »138 

 

Sur cette constatation, il avance sa théorie du me on, qu'il avait expliquée 

auparavant, et énumère les types de me on ; et avance sa thèse de me on kata dunamin 

pour se libérer du joug de Parménide sans commettre l'erreur des platoniciens : 

 

« Quelle est donc ici la cause de la pluralité ? Il faut bien alors poser avec nous 

le principe de l'être en puissance (δυνάμει ὂν), d'où dérivent tous les êtres. »139 

 

En résumé, on peut dire que la conceptualisation du me on occupe une place bien 

particulière dans la terminologie d'Aristote. Aristote, qui a introduit des concepts tels 

que me on en termes de catégories, me on en termes de proposition fausse, me on en 

termes de proposition négative et me on en tant que potentiel, a examiné cette théorie 

à la fois par rapport à la question de la kinesis, l'a proposée comme condition de la 

genesis, et a également donné une nouvelle direction à l'effort de Platon de se 

débarrasser de Parménide. En dehors de tout cela, il a également développé une théorie 

de la steresis sur le concept de me on, mais nous n'aborderons pas cela pour le moment 

car le flux du sujet ne nous oblige pas à le faire. 

 

 

  

 
138 Aristote, La Métaphysique, N 2, 1089 a 
139 Aristote, La Métaphysique, N 2, 1089 b 



128 

 

2.4. Premier moteur immobile 
 

2.4.1. Le « Premier moteur immobile », est-ce Dieu ? 
 

En effet, Aristote n'utilise le mot Dieu que peu de fois, très exceptionnellement. 

Par conséquent, tout en poursuivant la compréhension d'Aristote de Dieu - s'il y en a 

une - nous devons d'abord examiner s'il accepte quelque chose appelé Dieu (ou quelque 

chose de similaire), et s'il le fait, ce qu'il considère comme Dieu (ou quelque chose de 

similaire), où il le positionne dans son système d'univers, et comment il établit son 

existence. 

 

Il est évident que le concept d'Aristote du premier moteur, qui ne bouge pas, 

est étroitement lié au concept de Dieu ou à plusieurs de ses composants. Cependant, il 

reste discutable si Aristote voulait dire Dieu spécifiquement par le Premier Moteur 

Immobile. Selon certains, comme Jean Paulus140 et Joseph Owens141, le concept 

renvoie à « l'âme immanente de la sphère la plus externe ». Cependant, d'autres 

spécialistes de l'histoire de la philosophie, tels que Michael J. Buckley142, s'opposent à 

cette idée, affirmant que le Premier Moteur Immobile n'agit ni accidentellement ni 

essentiellement, ni n'a de grandeur, et ne peut donc pas être143  une sorte d'esprit 

universel. 

 

L'analyse d'Aristote dans la Physique, lorsqu'il explique l'immatérialité du 

Premier Moteur Immobile, confirme cette objection : 

 

« Que ce premier moteur est nécessairement sans parties et n’a aucune grandeur, 

disons-le maintenant, en posant d’abord quelques distinctions concernant des 

points préalables. »144 

 

 Le premier moteur immobile d'Aristote tire son immatérialité du fait que 

quelque chose de fini ne peut pas provoquer de mouvement pendant une période de 

 
140 Paulus, Jean, ‘La Théorie du Premier Moteur chez Aristote’, Revue de Philosophie 33 (1933), pp. 
259-294, pp. 394-424. 
141 Owens, Joseph, ‘The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics’, 2nd Ed. Toronto, Canada, 
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1963, pp. 438-439 
142 Buckley, Michael J., ‘Motion and Motion’s God’, Princeton University Press, 2016, p. 72 
143 (the unmoved mover cannot be) ‘a world soul for it is moved neither accidentally nor essentially 
nor is it in any way possessive or magnitude’. 
144 Aristote, Physique, 266a 10 



129 

 

temps infinie : 

 

« Rien n’est donc susceptible d’être mû par quelque chose de fini selon 

un mouvement infini. Que donc il ne soit pas possible que le fini meuve 

quelque chose en un temps infini, c’est manifeste. »145 

 

 Alors qu'Aristote discute du concept de l'infini dans les sections précédentes 

du même ouvrage, il conclut, après de longues analyses, qu'une existence réelle de 

grandeur infinie n'est pas possible : 

 

« Et, dans l’absolu, s’il est impossible qu’il existe un lieu infini et si 

tout corps est dans un lieu, il est impossible qu’il existe un corps infini. 

Maintenant, assurément, ce qui est quelque part occupe un lieu, et ce 

qui occupe un lieu est quelque part. Si donc il n’est pas possible non 

plus que l’infini soit un quantifié -car il serait un quantifié déterminé, 

par exemple de deux coudées ou de trois coudées ; car ce sont de telles 

choses que signifie la quantité-, et de même aussi le fait d’occuper un 

certain lieu c’est d’être quelque part, c’est-à-dire soit en haut, soit en 

bas, soit dans une autre quelconque des six directions ; or chacune d’elle 

est une certaine limite. 

Qu’en acte il n’y a pas donc de corps infini, c’est manifeste d’après cela. 

»146 

 

 Par conséquent, puisque le Premier Moteur Immobile est immatériel, il n'a pas 

non plus de grandeur. De plus, il n'est pas possible qu'une chose finie ait une force 

infinie. Cependant, un mouvement infini nécessite une puissance infinie. Par 

conséquent, le Premier Moteur Immobile ne peut pas non plus être fini. Ainsi, 

puisqu'une chose matérielle ne peut pas être éternelle, nous avons une autre découverte 

que le Premier Moteur Immobile est immatériel. 

 

 D'autre part, l'objection susmentionnée que le Premier Moteur Immobile n'était 

pas Dieu se référait aux esprits des sphères célestes. Un aspect de cette approche qui 

 
145 Aristote, Physique, 266a 20-25 
146 Aristote, Physique, 206a 1-10 



130 

 

peut sembler problématique est que l'argument d'Aristote dans la Physique pour le 

Premier Moteur Immobile n'a essentiellement rien à voir avec l'esprit des sphères 

célestes. 

 

En fait, une telle interprétation peut également être considérée comme contraire 

à la progression de l'argumentation d'Aristote dans Physique VIII, où il traite en détail 

le sujet du mouvement. Tout le raisonnement ici est que, pas à pas, toutes sortes de 

mouvements ont besoin d'un moteur ; et que la séquence de choses qui se meuvent les 

unes les autres doit être mue par quelque chose qui se meut soi-même ; et qu'au tout 

début, le mouvement des choses qui se meuvent par elles-mêmes doit provenir d'un 

moteur qui n'est pas lui-même en mouvement en premier lieu. Or, l'âme de la sphère 

céleste n'est pas en dehors de la série automotrice, car elle est elle-même une chose 

automotrice. L'âme de la sphère céleste la plus externe, comme toutes les autres choses 

qui se meuvent par elles-mêmes, a un mouvement accidentel. Cependant, dans la 

définition d'Aristote, le premier moteur ne devrait pas avoir de mouvement du tout, 

même s'il est accidentel. 

 

Pour être honnête, il est aussi possible de tomber sur des passages en Physique 

qui peuvent être utilisés comme base pour l'objection que le Premier Moteur Immobile 

n'est pas Dieu. Par exemple : 

 

« Posons donc, si l’on veut, qu’il est possible que certaines choses puissent 

parfois exister et parfois ne pas exister sans génération ni corruption (en effet 

il est peut-être nécessaire, si quelque chose qui n’a pas de parties tantôt existe 

tantôt n’existe pas, que ce soit sans changement que toute chose de ce genre 

tantôt existe et tantôt n’existe pas). Et que parmi les principes qui sont 

immobiles mais aussi moteurs, certains tantôts existent tantôt n’existent pas, 

posons que c’est possible. »147 

 

Il est vrai que ce passage d'Aristote se réfère à la fois aux moteurs immobiles et non 

éternels, mais Ross prétend que les âmes des êtres vivants sont visées ici. C'est-à-dire 

qu'il est difficile d'imaginer que le Premier Moteur Immobile soit également inclus à 

la série des choses périssables à laquelle il est fait référence ici. 

 
147 Aristote, Physique, 258b 16 – 258b 21 



131 

 

 

En revanche, il ne faut pas oublier que ce que fait ici Aristote consiste à poser une 

hypothèse. En effet, dans la suite du raisonnement, il s'avère que l'hypothèse avancée 

ici vise en fait à prouver le contraire de ce qu’est le Premier Moteur Immobile, qui 

n'est sujet à aucune sorte de changement et qui est éternel : 

 

« Il est dès lors évident que même si certains principes immobiles mais 

aussi moteurs, et beaucoup parmi les choses se mouvant elles-mêmes, 

sont détruits une myriade de fois, alors que d’autres sont engendrés, et 

que tel moteur non mû meuve cette chose, et tel autre cette autre chose, 

il n’en existe pas moins quelque chose qui enveloppe tout cela, et cela 

est distinct de chacune de ces choses, qui est cause du fait que les unes 

sont et les autres ne sont pas, et cause du changement continu. Et cette 

réalité est cause du mouvement de ces moteurs, et eux sont causes des 

mouvements des autres choses. Si donc le mouvement est éternel, il y 

aura aussi un premier moteur premier éternel s’il est unique ; et s’il y 

en a plusieurs, il y aura plusieurs moteurs éternels. »148 

 

 

2.4.2. Le « Premier moteur immobile », est-ce un ou plusieurs ? 
 

Il est difficile de savoir à ce stade si le Premier Moteur Immobile est un, ou s'il 

est possible qu’il y en ait plus d'un. Dans l'étape prochaine, à la suite de ces évaluations, 

Aristote fournit des preuves selon lesquelles le Premier Moteur Immobile devrait être 

un, par opposition à multiple. 

 

Tout d'abord, le fait que Premier Moteur Immobile soit multiple n'est ni nuisible 

ni bénéfique en termes de la fonction qui lui est attribuée dans l'argument. Si l'existence 

d'un seul Premier Moteur Immobile est suffisante, il est alors préférable par prudence 

supposer qu'il n'y en a qu'un seul. À ce stade, Aristote cherche à étayer son approche 

en citant Homère : 

 

« Quant aux philosophes qui prétendent que le nombre mathématique est la 

 
148 Aristote, Physique, 258b 30 – 259a 10 



132 

 

première entité, et qui admettent ainsi une succession indéfinie de substances, 

et des principes différents pour chaque substance, ils font de la substance de 

l’Univers une série d’épisodes sans lien entre eux (car, dans ce système, une 

substance n’exerce aucune influence sur une autre, par son existence ou sa non-

existence), et ils nous gratifient une multitude de principes. Mais les êtres ne 

veulent pas être mal gouvernes : 

    Le commandement de plusieurs n’est pas bon : qu’il n’y ait qu’un seul 

chef !149 »150 

 

Cependant, en dehors de ce raisonnement, l'Unité du Premier Moteur Immobile 

est requise pour une autre raison : la continuité du mouvement : 

 

« On a en effet montré qu’il est nécessaire que le mouvement existe toujours. 

Mais s’il existe toujours, il est nécessaire qu’il soit continu, alors que le 

successif n’est pas continu. Mais, assurément, s’il est continu et unique ; alors 

est un le mouvement dans lequel une chose unique est mû par un moteur 

unique ; si, en effet, c’est un moteur pas un autre qui meut, le mouvement total 

se sera pas continu, mais successif. »151 

 

Si nous suivons l'évolution de sa pensée à travers ce qui est écrit dans Physique, Du 

Ciel et Métaphysique, nous pouvons conclure qu'Aristote a d'abord établi l'existence 

d'un grand nombre de Moteurs Immobiles, les a classés selon la hiérarchie de 

l'existence, et en a finalement placé un, à savoir le premier, a une position supérieure 

aux autres, car les Moteurs Immobiles doivent tous être de même forme, et ils ne 

peuvent être individués puisqu'ils ne sont pas porteurs de hule. Par conséquent, dans 

le cadre cosmologique d'Aristote, il est essentiel que tous les Moteurs Immobiles 

reposent finalement sur un Premier Moteur Immobile : 

 

 « Et qu’il n’y ait qu’un seul Ciel, c’est une chose manifeste. S’il existait, en 

effet, plusieurs Ciels comme il existe plusieurs hommes, le principe moteur de 

chaque Ciel serait formellement un et numériquement multiple. Mais tout ce 

qui est numériquement multiple renferme de la matière, car une seule et même 

 
149 Homère, Iliade, II, 204. 
150 Aristote, Métaphysique, 1076 a 1 
151 Aristote, Physique, 259a 15 – 259a 20 



133 

 

définition, par exemple celle de l’homme, s’applique à des êtres multiples, 

tandis que Socrate est un. Mais la première quiddité, elle, n’a pas de matière, 

car elle est entéléchie. Donc le premier Moteur immobile est un, à la fois 

formellement et numériquement, et, par conséquent aussi, ce qui est en 

mouvement éternellement et d’une manière continue est seulement un. Donc il 

n’y a qu’un Ciel. »152 

 

 

 

2.4.3. Le « Premier moteur immobile » comme une sorte de Dieu  

 

Sur la base de ce qui a été dit ci-dessus, il est possible d'arriver aux conclusions 

suivantes : Aristote ne dit nulle part en Physique que le Premier Moteur Immobile est 

Dieu (Theos). Cependant, les traits qu'il a attribués en le décrivant dressent sous nos 

yeux un portrait de la manière suivante : un être éternel, libre de toute sorte de 

changement, en revanche, n'est pas inclus dans l'univers lui-même car il est sans corps 

et immatériel, mais permet le mouvement des sphères qui composent les cieux. À en 

juger par ce qui a été dit jusqu'ici, il ne serait pas faux de soutenir qu'Aristote, en 

parlant du Premier Moteur Immobile, a créé un cadre conceptuel proche de Dieu, 

même s'il ne l'a pas explicitement déclaré comme Dieu. 

 

Pourtant, le philosophe, qui traite aussi du même sujet dans la Métaphysique, 

lui attribuera la bonté, la vie, le plaisir, l'intelligence, la pensée, la perfection, l'éternité, 

etc. après avoir établi le Premier Moteur Immobile comme un être nécessaire, et cette 

fois il indiquera clairement que cet être est Dieu : 

 

« Mais puisqu’il y a un être qui meut, tout en étant lui-même immobile, existant 

en acte, cet être ne peut être, en aucune façon, autrement qu’il n’est […]  

 

Le premier Moteur est donc est donc un être nécessaire, et, en tant que 

nécessaire, son être est le Bien […]  

 

A un tel Principe sont suspendus le Ciel et la nature. Et ce principe est une vie, 

 
152 Aristote, Métaphysique, 1074 a 31 – 38. 



134 

 

comparable à la plus parfaite qu’il nous soit donné, à nous, de vivre pour un 

bref moment. Il est toujours, en effet, lui, cette-vie-là (ce qui, pour nous, est 

impossible), puisque son acte est aussi jouissance. […] 

 

Or la Pensée, celle qui est par soi, est la pensée de ce qui est meilleur par soi, 

et la Pensée souveraine est celle du Bien souverain. L’intelligence se pense elle-

même en saisissant l’intelligible […] 

 

Aussi l’actualité plutôt que la puissance est-elle l’élément divin que 

l’intelligence semble renfermer, et l’acte de contemplation est la béatitude 

parfaite et souveraine. 

 

Si donc cet état de joie que nous ne possédons qu’à certains moments, Dieu l’a 

toujours, cela est admirable […] 

 

Et la vie aussi appartient à Dieu, car l’acte de l’intelligence est vie, et Dieu est 

cet acte même ; et l’acte subsistant en soi de Dieu est une vie parfaite et 

éternelle. Aussi appelons-nous Dieu un vivant éternel parfait ; la vie et la durée 

continue et éternelle appartiennent donc à Dieu, car c’est cela même qui est 

Dieu. »153 

 

Après les passages donnés ci-dessus dans Métaphysique Λ, la discussion de 

savoir si Aristote veut dire Dieu par le Premier Moteur Immobile disparaît 

nécessairement, puisque l'auteur lui-même identifie ce principe avec Dieu. En fait, 

l'interprétation de Ross, qui lit le sujet des sphères célestes à travers Du Ciel (Περὶ 

οὐρανοῦ), n'est pas différente de celle-ci : 

 

« The movement of the first heaven is due to the action of God, operating as an 

object of love and desire […]154 

 

But the proper motions of the sun, moon, and planets involve spheres rotating 

in directions different from that of the first heaven, and this movement he 

 
153 Aristote, Métaphysique, Λ, 7, 1072b  
154 « Le mouvement du premier ciel est dû à l'action de Dieu, agissant comme un objet d'amour et de 
désir. » 



135 

 

explains by the action not of God but of a separate motive agent for each sphere 

– the ‘intelligences’ of the schoolmen. […]155 

 

The intelligences must be inferior to the prime mover, but their actual relation 

to God is quite obscure, as is also their mode of operation on the spheres. As 

they are incorporeal beings, presumably they too act not as physical agents but 

as objects of desire156. »157 

 

Il ne faut cependant pas négliger le fait que la conception d'Aristote de Dieu, le 

dieu de la tradition abrahamique, et les dieux de la mythologie sont, bien entendu, des 

conceptions tout à fait distinctes. 

 

D'abord et avant tout, le Premier Moteur Immobile n'est pas le créateur de l'univers. 

Contrairement aux traditions abrahamiques ou mythologiques, il convient de noter 

qu'il n'y a pas de reflet religieux du dieu d'Aristote. Ce dieu n'est pas un dieu qui donne 

des ordres et interdit, récompense ou punit en conséquence, et il n'a aucun intérêt à 

établir des normes morales ou à gouverner le monde. 

 

 Au fond, tout cela est hors de propos quand on l'aborde du point de vue de la 

question des preuves de Dieu. Car la question que nous considérons comme les preuves 

de Dieu, notamment dans le contexte de Descartes, relève d'une approche ontologique 

plutôt que théologique. En d'autres termes, le seul objectif est de démontrer l'existence 

de Dieu. Les sujets religieux tels que les commandements de Dieu, les anges, le ciel et 

l'enfer sont complètement sans rapport avec la question des preuves de Dieu. 

 

 Quant à Descartes, il est certain que Descartes voulait dire autre chose lorsqu'il 

parlait de Dieu que le Premier Moteur Immobile d'Aristote. En fin de compte, 

Descartes, comme il l'a déclaré à plusieurs reprises, était personnellement un chrétien 

 
155 « Mais les mouvements propres du soleil, de la lune et des planètes impliquent des sphères tournant 
dans des directions différentes de celles du premier ciel, et ce mouvement, il l'explique par l'action 
non pas de Dieu mais d'un agent moteur séparé pour chaque sphère - les « intelligences » des écoliers. 
[…] » 
156 « Les intelligences doivent être inférieures au premier moteur, mais leur relation réelle avec Dieu 
est assez obscure, de même que leur mode d'opération sur les sphères. Comme ce sont des êtres 
incorporels, il est probable qu'eux aussi n'agissent pas comme des agents physiques mais comme des 
objets de désir. » 
157 Ross, David, Aristotle, 5th ed., London, Methuen, 1949  



136 

 

croyant (ou du moins il doit apparaître ainsi par prudence, compte tenu des 

caractéristiques de son temps), et l'image formée dans sa tête quand il parle de Dieu 

était sans aucun doute le dieu du christianisme. Cependant, Dieu, qui fait l'objet des 

preuves de Descartes, n'est que le premier maillon d'une chaîne de causes. 

 

 La conclusion à tirer des preuves n'est nullement pas comment nous devrions 

adorer Dieu, ce que nous devrions faire de cette vie mondaine et de l'au-delà, etc., mais 

simplement si Dieu existe en tant que nécessité logique et en tant que connaissance 

certaine, ce qui est visiblement le seul but de Descartes. 

 

La position de Descartes est remarquablement similaire à celle d'Aristote vue 

sous cet angle. 

 

 

 

 

2.4.4. Argument pour l’existence du Premier Moteur Immobile 

 

Les vues d'Aristote sur le Premier Moteur Immobile ne sont pas restées les 

mêmes du début à la fin, mais ont évolué au fil du temps. Guthrie divise cela en trois 

phases principales. Dans la première étape, Aristote décrit les corps célestes comme 

des moteurs se déplaçant avec leurs propres âmes ; tandis que dans la deuxième étape, 

il prétend que l'éther de la sphère extérieure tourne avec un mouvement naturel, et la 

théorie de l'âme commence à perdre son importance à ce stade ; enfin, il introduit la 

théorie du Premier Moteur Immobile comme source de tout mouvement158. Easterling, 

d'autre part, souligne que bien qu'Aristote ait identifié le concept de Dieu comme le 

but ultime à ses débuts, il ne l'a pas associé à l'idée d'un moteur immobile159. 

 

Les premières idées d'Aristote sur les corps célestes se trouvent dans son 

ouvrage sur la philosophie. Malheureusement, l'œuvre n'a pas survécu, mais lorsque 

nous examinons les citations données par Cicéron dans son livre De Natura Deorum, 

nous voyons qu'Aristote attribuait des esprits aux étoiles. Dans la suite du passage, il 

 
158 Guthrie, W. K. C. ‘Development of Aristotle’s Theology’, Classical Quarterly 27, 1933, pp. 162 - 
171 
159 Easterling, H. J. ‘The Unmoved Mover in early Aristotle’, Phronesis 21, 1976, 252 - 265 



137 

 

est expliqué que les corps célestes agissent de leur propre volonté. 

 

Dans Du Ciel, en revanche, on voit que le concept d'éther, en tant que 

cinquième élément, entre en jeu aux côtés de la terre, de l'eau, du feu et de l'air. Selon 

cela, l'éther serait le matériau à partir duquel les étoiles sont formées et il y a un 

mouvement circulaire dans sa nature. Aristote critique Anaxagore et dit qu'il l'a 

confondu avec le feu, là où il a abordé le sujet de l'éther pour la première fois160. 

Aristote, qui montre l’aither comme un principe de mouvement en lui-même, prétend 

que le sens du mot vient du grec aei thein, signifiant « toujours courir ». Cependant, 

dans les parties suivantes de l'ouvrage, des références aux esprits des étoiles continuent 

d'être faites comme source de leurs mouvements naturels. 

 

Il faut donc se référer plutôt à la Physique et à la Métaphysique ou les preuves 

d’Aristote sur le Premier Moteur Immobile apparaissent dans leur intégralité. En 

utilisant le résumé de William Lane Craig161, nous pouvons donner une version 

schématisée des preuves de Dieu, ou de Premier Moteur Immobile qui se trouvent dans 

la Physique et dans la Métaphysique en un seul flux comme suit : 

 

 

1. Il y a du mouvement dans le monde 

2. Le mouvement est éternel 

3. Tout ce qui est en mouvement est mû par quelque chose en acte 

4. Les objets en mouvement sont soit mus par eux-mêmes, soit mus par un 

autre 

5. La série de choses mues par un autre doit se terminer soit par un moteur 

autonome, soit par un moteur immobile 

6. Ceux qui se meuvent par eux-mêmes sont réduits à des moteurs immobiles 

7. Il doit y avoir un premier moteur immobile qui est la cause du mouvement 

éternel 

 

  

 
160 Aristote, Du Ciel, 270 b 25 
161 Craig, William Lane, ‘The Cosmological Argument from Plato to Leibniz’, The Macmillan Press, 
1980, pp. 37 - 39 



138 

 

 

PARTIE 3 : 
DESCARTES COMME LOINTAIN HERITIER D'ARISTOTE 

 

  



139 

 

 
3.1. Aperçu général du 17e siècle 

 

Afin de s'éloigner des perspectives religieuses du Moyen Âge, l'héritage de 

l'Antiquité, qui avait été évité pendant des siècles dans la pensée de l'Europe 

occidentale, a été réévalué à la Renaissance. L'effort de s'inspirer du passé pour la 

construction du nouveau ne se limite pas à la sphère de la philosophie, mais se 

manifeste également dans d'autres disciplines, comme l'art et l'architecture. Dans cette 

procédure, une quantité importante de traductions a été effectuée, les modifications du 

Moyen Âge apportées à l'héritage antique ont été supprimées et des tentatives ont été 

faites pour localiser les textes originaux. Bien que ces efforts aient créé 

l'environnement intellectuel du XVIIe siècle dans son ensemble, la pensée de la 

Renaissance était incapable de produire des œuvres très originales et n'a pas subi de 

transition significative. 

 

Lorsqu'on examine la philosophie du XVIIe siècle dans son ensemble, on 

observe un effort pour nettoyer le gâchis intellectuel dont elle a hérité. Des tentatives 

ont été faites pour normaliser les connaissances de l'époque de la Renaissance au XVIIe 

siècle. Par conséquent, la poursuite d'une technique pour atteindre une connaissance 

solide a été l'une des caractéristiques déterminantes des penseurs de l'époque. 

 

Cette recherche a également produit des résultats contradictoires. Bien qu'elle 

puisse être considérée comme une continuation de la philosophie de la Renaissance, 

qui est née en réaction à la structure intellectuelle éloignée de la diversité religieuse du 

Moyen Âge, la recherche d'une méthode pour accéder à l'information solide que nous 

venons de mentionner a apporté la philosophie de l'époque moderne à un certain degré 

d'uniformité. Malgré l'émergence d'écoles telles que Descartes, Hobbes, Spinoza et 

Leibniz, il est impossible de conclure que la diversité philosophique de la Renaissance 

a maintenu sa position au XVIIe siècle. Malgré leurs différences à certains égards, ces 

écoles ont un aspect général d'harmonie dans leurs contours. En d'autres termes, bien 

que la philosophie de la Renaissance, qui a adopté la structure multicolore de la 

philosophie antique en opposition à la monotonie du Moyen Âge, ait préparé l'âge 

moderne en un sens, la philosophie de l'âge moderne a pris une atmosphère rappelant 

le Moyen Âge en termes de sa cohérence d'ensemble. 



140 

 

 

Cette similitude que l'on peut établir entre la philosophie de l'époque moderne et 

la philosophie du Moyen Âge est, bien entendu, de toute autre nature. Alors que le 

facteur principal constituant l'isolement de la philosophie médiévale consistait en des 

valeurs religieuses, la principale raison de la cohérence interne de la philosophie 

moderne était de prendre la physique mathématique comme modèle épistémologique 

décisif. En d'autres termes, cette approche, que l'on peut appeler le rationalisme, a 

retiré la principale méthode d'accès à la connaissance de la vérité de la spéculation 

basée sur la religion, et l'a remplacée par la méthode mathématique/géométrique. 

 

En examinant les développements historiques non philosophiques de la période, 

en particulier dans le domaine de la science, il n'est pas difficile de conclure qu'il ne 

s'agissait pas d'une simple coïncidence. 

 

Copernic, l'un des scientifiques les plus influents de la phase finale de la 

Renaissance, en particulier du XVIe siècle, était lui-même un responsable religieux, et 

ses découvertes dans le domaine de l'astronomie ont presque bouleversé la base de 

connaissances antérieures. 

 

Les données que Copernic a présentées à la communauté scientifique ont 

initialement conduit à la conclusion que les informations obtenues par les sens n'étaient 

pas fiables, car une vision de l'astronomie basée sur nos sens dictait que la terre était 

stationnaire et que toutes les autres étoiles, les corps célestes et le soleil tournait autour 

de nous. Cependant, les données de Copernic indiquaient le contraire. De toute 

évidence, la prise en compte de cette situation difficile à la fois en science et en 

philosophie a conduit à la remise en question des connaissances observationnelles. La 

connaissance sensorielle ne pouvait plus être considérée comme fiable, car elle n'était 

plus une connaissance de la vérité, mais plutôt une connaissance de la façon dont la 

vérité nous apparaissait, c'est-à-dire qu'elle était subjective. Selon les nouvelles 

preuves, la planète n'est pas le centre de l'univers. Ensuite, la science et la philosophie 

ont dû concevoir une nouvelle stratégie pour surmonter la subjectivité de la nature. 

 

Une autre conséquence de la révolution copernicienne a porté un coup à la vision 

du monde de l'Église, car l'astronomie géocentrique de l'époque avait renforcé l'idée 



141 

 

que la terre était au centre du cosmos et que l'être humain était au centre du monde. En 

d'autres termes, l'univers tout entier était en fait réduit à une décoration pour l'existence 

humaine, et l'histoire commençait avec Adam et se terminait avec la fin du monde. Les 

connaissances de Copernic étaient suffisantes pour briser ces notions, car elles ont eu 

un effet profond sur Giordano Bruno, qui peut être considéré comme son 

contemporain, ainsi que sur de nombreux philosophes de la Renaissance, et une base 

solide a été établie pour contrer les vues de l'Église. 

 

Les implications destructrices des découvertes astronomiques de Copernic ne se 

limitaient pas aux croyances de l'Église. La physique d'Aristote était également 

déficiente. La distinction entre les planètes sublunaires et superlunaires avec des 

essences et des modes de mouvement uniques avait disparu, car la terre était considérée 

comme un corps céleste identique au reste. 

 

Les découvertes de Galilée, l'un des scientifiques de la prochaine génération 

après Copernic, ont à la fois confirmé Copernic et complètement invalidé la vision du 

monde d'Aristote. Dans la physique d'Aristote, on prêchait qu'il y avait des 

mouvements lisses et circulaires dans le monde supralunaire, sans début ni fin, au 

contraire, le mouvement sur terre était linéaire, non circulaire, et qu'il commençait par 

la répulsion et s'arrêtait spontanément au bout d'un moment. Galilée, d'autre part, a 

découvert la loi de l'inertie, qui peut être considérée comme la base de la physique 

moderne. En conséquence, tant qu'ils n'étaient pas exposés à une force extérieure, il ne 

pouvait y avoir aucun changement dans les états de mouvement et les directions des 

objets. C'est-à-dire qu'il n'y a pas de mouvements circulaires sans commencement ni 

fin ; et aucun mouvement ni sur terre ni dans le ciel ne pourrait s'arrêter de soi-même 

après un certain laps de temps, et continuerait dans la même direction pour toujours à 

moins qu'il ne rencontre une force opposée. 

 

Galilée a su fonder avec succès son investigation scientifique sur une certaine 

méthodologie. Conformément à cette méthode de « physique mathématique », qui sera 

transférée à la philosophie dans les périodes ultérieures et servira de fondement au 

rationalisme, il fallait d'abord considérer le phénomène naturel à étudier en termes de 

grandeurs mesurables, puis formuler l'expression numérique de la relation entre ces 

grandeurs. Comme on peut le voir, la démarche de Galilée n'impliquait pas 



142 

 

d'expérimentation jusqu'à cette étape. La méthode scientifique reposait sur la 

détermination de la corrélation entre les données numériques disponibles. Après ce 

point, Galilée a ajouté l'expérimentation et a conseillé de l'utiliser pour choisir entre 

plusieurs possibilités. En d'autres termes, la première étape de l'étude de tout 

événement naturel consiste à le décomposer en ses éléments constitutifs ; c'est ce qu'on 

appelle l'analyse. La deuxième étape consiste à déterminer les corrélations entre les 

données issues de l'analyse ; c'est ce qu'on appelle la synthèse. En revanche, 

l'expérience servirait de test pour déterminer lequel des modèles mathématiques issus 

de l'analyse et de la synthèse fournirait l'explication la plus acceptable. La modification 

de cet ordre entraînerait un risque d'erreur. 

 

De toute évidence, toutes ces avancées scientifiques avaient préparé Newton. 

Newton aurait la particularité d'articuler la loi de la gravitation, contrairement à 

l'affirmation de Galilée selon laquelle la chute d'une pierre lancée en l'air n'est pas 

causée par l'arrêt spontané du mouvement, mais par diverses forces telles que le 

frottement, etc. Selon cette théorie, la chute de la pierre lancée en l'air et le mouvement 

des planètes ne sont pas des phénomènes naturels distincts qui peuvent être expliqués 

par diverses lois, mais plutôt des manifestations distinctes d'une même loi naturelle. 

Selon la loi de la gravitation de Newton, l'attraction entre toutes les choses, de la plus 

petite à la plus grande, était proportionnelle à leurs masses et inversement 

proportionnelle au carré de leur distance. En d'autres termes, puisque la masse de la 

terre est nettement supérieure à celle de la pierre, la terre attirait la pierre à elle-même. 

La même formule pourrait être appliquée à toutes les planètes. Une seule formule 

pourrait expliquer à la fois le développement des orbites et la chute de la pierre. 

 

À la suite de nouvelles percées, le changement de la méthode duale de la 

physique aristotélicienne en une vision du monde moniste a eu des effets immédiats 

sur la philosophie. Cela se reflète dans la métaphysique panthéiste de Giordano Bruno. 

Le cosmos tout entier est gouverné par un seul esprit, et tous les êtres partagent le 

même esprit ; tout mouvement dérive de la puissance du même esprit. Le panthéisme 

de Bruno a transformé l'existence matérielle de l'univers en une structure vivante. 

Cependant, le concept d'unité, issu du concept d'univers proposé par les scientifiques 

qui ont marqué l'époque, tels que Copernic, Galilée et Newton, n'était pas basé sur 

l'idée que l'univers partageait une âme, mais plutôt sur la notion que la même loi 



143 

 

naturelle s'appliquait partout dans l'univers. Tout dans l'univers ne différait que 

qualitativement, donc les différences entre les objets pouvaient être quantifiées et 

mesurées. 

 

Cette nouvelle approche scientifique, née principalement au XVIe siècle et 

poursuivie par Isaac Newton, a conduit à la conviction que la structure de la nature 

peut être comprise en termes de principes mathématiques. En d'autres termes, la 

précision des mathématiques peut désormais être représentée en physique grâce à 

l'utilisation de la technique mathématique dans la recherche sur la nature, et les 

connaissances acquises grâce à cette méthode sont plus fiables que les données 

sensorielles. En d'autres termes, les connaissances certaines sont obtenues par 

l'intellect plutôt que par l'expérimentation. 

 

Ces avancées scientifiques ont posé des questions similaires à la philosophie. 

Puisque nous pouvons atteindre des certitudes sur la nature par l'esprit, la nature et la 

raison coexistaient en harmonie. Cependant, la nature possédait une structure 

corporelle, alors que l'esprit n'en avait pas. Ainsi, par l'harmonie de la nature et de la 

raison, le monde corporel et le monde mental ou spirituel immatériel étaient désignés, 

et les deux correspondaient. Ainsi, bien que l'esprit et la matière aient des essences 

distinctes, Dieu avait imprégné l'un et l'autre des mêmes principes. Cette conformité 

était réalisable lorsque la procédure appropriée était utilisée. Cela signifiait que 

l'homme pouvait comprendre l'ensemble du cosmos, à commencer par l'esprit, qui était 

logé dans son âme. Les gens peuvent être capables de comprendre non seulement des 

faits naturels, mais aussi des concepts métaphysiques tels que le bien/le mal, le 

juste/l’injuste, le beau/le laid, Dieu et l'esprit, s'ils employaient correctement leur 

entendement. 

 

C'était la contribution la plus significative de la science de la Renaissance à la 

philosophie : tout comme l'essor des sciences naturelles sur la base des mathématiques 

a démontré que la raison pouvait résoudre la structure de la nature en restant en elle-

même, la même méthode pouvait maintenant être appliquée à la métaphysique pour 

conceptualiser la totalité de la réalité. C'est ainsi que la base de la rationalité de l'Âge 

moderne a été établie. En plus du problème de méthode en philosophie, la 

méthodologie consistant à décomposer le sujet en ses éléments, puis à rétablir les 



144 

 

relations entre ces éléments dans la pensée et à parvenir à une connaissance claire et 

définie a élevé les concepts de substance et de cause à une place prépondérante. Le 

processus de dissection de tout sujet philosophique en ses éléments constitutifs a 

finalement conduit à une tentative d'identification des principes finaux qui pourraient 

être séparés, et bien que cela rende le concept de substance significatif, les relations 

entre les substances sont également considérées comme des causes. Lorsque nous 

identifions avec précision les substances et les causes, les connaissances que nous 

obtenons deviennent évidentes. 

 

  



145 

 

 

3.2. Exigences théologiques d'une preuve philosophique 

 

3.2.1. Besoin provenant des Saintes Écritures 

L'une des principales raisons qui ont poussé Descartes à chercher à prouver Dieu 

était son désir d'éliminer la possibilité que les faits qu'il connaissait déjà par la foi 

puissent être décrits comme un cycle logique aux yeux des incroyants. 

 

Il suffit de croire en ce qui est écrit dans les Écritures162 sur ces deux sujets, et 

cette croyance est un don de Dieu lui-même. Dieu non seulement nous informe de 

l'existence d'autres choses, mais imprime également dans nos cœurs la foi dont nous 

avons besoin pour croire en son existence. En effet, la révélation divine est la plus 

certaine de toutes les connaissances possibles, mais la certitude de cette croyance en 

la révélation ne se révèle pas par la contemplation mentale mais par un attachement 

volontaire : 

 

« Cela ne nous empêche pas néanmoins de croire que ce qui a été objet de 

révélation divine est plus certaine que n’importe quelle connaissance : la croyance 

qu’on lui témoigne, portant dans tous les cas sur des choses cachées, n’est pas un acte 

de l’esprit, mais de la volonté. »163 

 

Par conséquent, il n'y a aucun moyen d'inculquer des vérités religieuses aux 

incroyants qui ne peuvent pas révéler volontairement cette grâce divine dotée dans leur 

cœur. Il est également impossible de les persuader des vertus morales, car puisque la 

vie que nous menons récompense les vices plutôt que les vertus, celui qui ne craint pas 

Dieu et n'attend pas l'au-delà n'a aucune raison de préférer la justice à l'utilité. C'est-à-

dire que le moyen d'établir une moralité basée sur des valeurs objectives, et non sur 

l'intérêt personnel, doit passer par le fait de faire croire les non-croyants en Dieu et à 

la vie après la mort. 

 

 
162Ancien Testament et Nouveau Testament 
163Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, Règle III 



146 

 

Dans ce cas, pour convaincre les incroyants, l'existence de Dieu et l'immortalité 

de l'âme doivent être renforcées par des preuves philosophiques, en dehors des données 

théologiques, car il ne sera pas possible d'éclairer une personne qui ne croit pas à la 

religion dans la lumière des données et informations fondées sur la religion : 

 

« Si elle (la croyance) a des fondements dans l’entendement, ils pourront et 

devront entre tous être découverts par l’une ou l’autre des voies déjà indiquées164 

[…]  »165 

 

Le croyant n'a pas besoin de cela parce qu'il croit en l'existence de Dieu telle 

qu'elle est écrite dans les Saintes Écritures. La nécessité de croire aux Saintes Écritures 

est qu'elles viennent de Dieu. Mais quand nous rencontrons un incroyant, il trouvera 

une circularité dans cette déclaration, car par Dieu nous affirmons les Écritures, et par 

les Écritures nous affirmons Dieu. Cela nous amène à une circularité à éviter : 

 

« […] il faut croire qu’il y a un Dieu, parce qu’il est ainsi enseigné dans les 

Saintes Écritures, et d’autre part […] il faut croire les Saintes Écritures, parce qu’elles 

viennent de Dieu […] : on ne saurait néanmoins proposer cela aux Infidèles, qui 

pourraient s’imaginer que l’on commettrait en ceci la faute que les Logiciens nomment 

un Cercle. »166 

 

Le treizième chapitre du Livre de la Sagesse dans l'Ancien Testament traite et, 

en un sens, examine les thèmes de l'incrédulité et de l'idolâtrie. Certains d'entre eux 

ont pris le feu, le vent, l'air, les étoiles, etc. pour Dieu, le créateur du cosmos, et ont 

confondu le véritable souverain de cette beauté avec la beauté de la nature, qu'ils 

admiraient. Cependant, en observant les effets, ils auraient dû être capables de 

discerner l'ampleur, la beauté et la puissance de la cause, car la beauté de la créature 

révèle la beauté du Créateur. La Bible enseigne que ceux qui sont tombés dans 

l'incrédulité de cette manière, aussi « insensés » qu'ils soient, ont un côté qui peut être 

justifié, à savoir que pendant qu'ils cherchaient vraiment Dieu, ils ont été tellement 

captivés et emportés par la beauté de ce qu'ils ont vu qu'ils ont perdu la foi. Ils ont 

poursuivi ce qui a été et ont oublié qui l'a fait être. Bien qu'ils puissent être excusés à 

 
164 L’intuition et la déduction 
165 Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, Règle III 
166 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Épitre, §1 



147 

 

cet égard, ces individus ne seront pas pardonnés ; ils paieront le prix pour avoir ignoré 

leur Seigneur, malgré le fait qu'ils étaient assez intelligents pour obtenir les 

connaissances mondaines dont ils ont besoin : 

 

 

 

« 3. Si, charmés de leur beauté, ils ont pris ces créatures pour des dieux, qu'ils 

sachent combien le Maître l'emporte sur elles ; car c'est l'Auteur même de la 

beauté qui les a faites. 

4. Et s'ils en admiraient la puissance et les effets, qu'ils en concluent combien 

est plus puissant celui qui les a faites. 

5. Car la grandeur et la beauté des créatures font connaître par analogie Celui 

qui en est le Créateur. 

6. Ceux-ci pourtant encourent un moindre reproche ; car ils s'égarent peut-être 

en cherchant Dieu et en voulant le trouver. 

7. Occupés de ses œuvres, ils en font l'objet de leurs recherches, et s'en 

rapportent à l'apparence, tant ce qu'ils voient est beau ! 

8. D'autre part, ils ne sont pas non plus excusables ; 

9. car, s'ils ont acquis assez de science pour arriver à connaître le monde, 

comment n'en ont-ils pas connu plus facilement le Maître ? »167 

  

Dans le reste du livre, les mécréants représentés ci-dessus sont opposés aux 

païens, et c'est contre ce groupe qu'ils sont favorisés. Ceux qui comptent sur des statues 

artisanales de pierre, de bois ou d'autres matériaux pour les aider dans diverses 

situations sont les plus misérables. 

 

« 10. Mais ils sont bien malheureux, et ils mettent leur espérance en des objets 

sans vie, ceux qui ont appelé Dieu des ouvrages de la main des hommes, de l'or 

et de l'argent travaillés avec art, des figures d'animaux ou une pierre inutile, 

ouvrage d'une main antique. 

[…] 

 
167Ancien Testament, Livre de la Sagesse, chapitre 13 



148 

 

17. Cependant il le prie au sujet de ses biens, de ses mariages et de ses enfants, 

et il ne rougit pas de parler à ce qui n'a point d'âme. Il demande la santé à ce 

qui est sans force, 

18. la vie à ce qui est mort, le secours à ce qui ne peut rendre aucun service, un 

heureux voyage à ce qui ne peut se servir de ses pieds. »168 

 

Ces plaintes dans l'Ancien Testament visent le fait que les humains ont la raison 

mais ne l'utilisent pas pour trouver Dieu. Par conséquent, la conclusion qui peut être 

tirée est qu'Il peut être découvert par la logique. En réalité, outre le fait que l'effort 

pour atteindre Dieu par la raison est vulnérable aux objections pour des raisons 

théologiques et autres, l'Ancien Testament lui-même suggère que ceux qui n'utilisent 

pas leur intelligence pour trouver Dieu seront soumis à une terrible peine. En fait, le 

même passage décrit deux voies distinctes vers la connaissance de Dieu : la première 

consiste à découvrir l'existence de Dieu basée sur le bien visible, tandis que la seconde 

est à la découverte de l'artiste basée sur ses œuvres. Dieu fournit des preuves 

raisonnables a priori et a posteriori de son existence dans l'Ancien Testament, selon 

Maïmonide, un spécialiste de la Torah qui considère que la bonté peut aller de pair 

avec l'existence. 

 

« 1. Insensés par nature tous les hommes qui ont ignoré Dieu, et qui n'ont pas su, 

par les biens visibles, voir Celui qui est, ni, par la considération de ses œuvres, 

reconnaître l'Ouvrier. »169 

 

Il serait erroné de supposer que le mot visible dans le passage se rapporte aux 

choses des sens, parce que dans la Lettre aux Romains du Nouveau Testament, des 

opinions vérifiant ce qui précède sont exprimées et il est dit que la perfection de Dieu 

a été « visible à l'esprit » depuis le début du temps. Par conséquent, exactement comme 

dans la citation précédente du Livre de la Sagesse, la fureur et la colère de Dieu sont 

prédites contre les incroyants, et il est dit qu'ils ne seront pas pardonnés. Selon le texte 

du Nouveau Testament, ne pas connaître Dieu n'est pas seulement un problème 

épistémologique, mais aussi un problème éthique, car cacher une vérité claire et 

connaissable serait la tenir captive : 

 
168Ancien Testament, Livre de la Sagesse, chapitre 13 
169Ancien Testament, Livre de la Sagesse, chapitre 13 



149 

 

 

« 18. En effet, la colère de Dieu éclate du haut du ciel contre toute impiété et 

toute injustice des hommes, qui, par leur injustice, retiennent la vérité captive ; 

19. car ce qui se peut connaître de Dieu, est manifeste parmi eux : Dieu le leur 

a manifesté. 

20. En effet ses perfections invisibles, son éternelle puissance et sa divinité 

sont, depuis la création du monde, rendues visibles à l'intelligence par le moyen 

de ses œuvres. Ils sont donc inexcusables, 

21. puisque, ayant connu Dieu, ils ne l'ont pas glorifié comme Dieu et ne lui 

ont pas rendu grâces ; mais ils sont devenus vains dans leurs pensées, et leur 

cœur sans intelligence s'est enveloppé de ténèbres. 

22. Se vantant d'être sages, ils sont devenus fous ; 

23. et ils ont échangé la majesté du Dieu incorruptible pour des images 

représentant l'homme corruptible […] » 

 

Il est utile de prêter attention à l'expression « retenir la vérité captive » utilisée 

ici. La vérité qui peut être connue au sujet de Dieu est à nouveau rendue « visible à 

l'intelligence » par Dieu, mais est retenue captive dans le cœur de ceux qui le renient. 

Donc, pour libérer la connaissance de l'esclavage, il suffira de regarder en nous-

mêmes, ou du moins c'est ainsi que Descartes a interprété ces lignes. Même à partir de 

ce point, Descartes entreprend la tâche de prouver Dieu et prétend que le degré de 

certitude dans la preuve qu'il trouvera sera supérieur au niveau de certitude trouvé dans 

notre connaissance des choses du monde : 

 

« […] il est dit qu’ils sont inexcusables ; et encore au même endroit par ces 

paroles, ce qui est connu de Dieu est manifeste dans eux, il semble que nous 

soyons avertis, que tout ce qui se peut savoir de Dieu peut être montré par des 

raisons qu’il n’est pas besoin de chercher ailleurs que dans nous-mêmes, et que 

notre esprit seul est capable de nous fournir. C’est pourquoi j’ai pensé qu’il ne 

serait point hors de propos, que je fisse voir ici par quels moyens cela se peut 

faire, et quelle voie il faut tenir, pour arriver à la connaissance de Dieu avec plus 

de facilité et de certitude, que nous ne connaissons les choses de ce monde. »170 

 

 
170 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Épitre, §2 



150 

 

3.2.2. Imposition du contexte historique 

Alors que Descartes se considère responsable de prouver Dieu, d'une part, il 

fonde cette tâche sur la Bible, comme on l'a vu plus haut, et d'autre part se réfère au Ve 

concile du Latran convoqué par le pape Léon X. 

 

Pour refléter l'atmosphère de l'époque, il est utile de mentionner brièvement le 

concile du Latran. 

 

Lorsque la politique italienne de la France oppose le Pape Julius II et Louis XII, 

roi de France, le roi convoque le concile de Pise à la fin de 1511 afin de destituer le 

pape. À la suite de protestations publiques, le Conseil a été contraint de se déplacer 

d'abord à Milan, puis à Asti, puis à Lyon. Le Pape Julius II, d'autre part, ne laisse pas 

cette tentative sans réponse, qui créera de l'incertitude et de la discorde au sein de 

l'Église, et décide de convoquer le Concile de Latran à Rome dans quelques mois, 

mais il ne vit pas assez longtemps pour voir le résultat de l'initiative qu’il a 

commencée. 

 

Le Concile, que Julius a convoqué à Rome en 1512, a procédé sous la direction 

de Léon X en 1513 et a tenu 12 sessions. En 1513, les Pères de l'Église présents au 

Concile de Pise soutiennent le Latran, évitant ainsi toute atteinte à l'autorité de l'Église 

et de la Papauté. Au Concile, outre les questions politiques et la hiérarchie interne de 

l'Église, les idées de Martin Luther ont également été discutées, la question de 

l'imprimerie qui était parmi les questions les plus importantes de l'époque a également 

été examinée, l'imprimerie a été reconnue comme un don de Dieu, mais toutes sortes 

de documents à imprimer étaient jugés soumis à l'autorisation du pape ou des évêques 

ou des tribunaux d'inquisition, et l'excommunication était prévue pour le 

comportement contraire. 

 

Compte tenu du peu de temps qui s'est écoulé depuis la conquête d'Istanbul et la 

poursuite de l'expansion ottomane, il ne devrait pas être difficile de comprendre 

pourquoi il y avait une peur croissante des Turcs en Europe à l'époque. Presque tous 

les papes qui étaient arrivés au pouvoir au cours des soixante ans entre 1453 et le 

concile de Latran avaient plaidé pour une guerre contre les Turcs, mais ces appels ont 

été largement infructueux. Lors de la huitième réunion du concile de Latran, tous les 



151 

 

monarques et princes chrétiens ont été invités à se préparer à une guerre sainte contre 

les Turcs. Cependant, on ne peut pas prétendre que cet appel de 1513 a jeté les bases 

d'un triomphe militaire, car peu de temps après, en 1526, les armées européennes 

subiraient la défaite de Mohacs contre les Ottomans, ouvrant la voie aux Turcs pour 

assiéger Vienne. 

 

Lors de la huitième séance, outre le thème de la répulsion des Turcs, diverses 

questions métaphysiques et, en particulier, les perspectives de ceux qui doutent de 

l'immortalité de l'âme ont de nouveau été abordées. Pietro Pomponazzi, professeur de 

philosophie à l'Université de Padoue, a affirmé que l'identité et l'immortalité de l'âme 

ne pouvaient être démontrées rationnellement et étaient donc des questions de foi. Le 

concile a condamné ces vues, a déclaré que la philosophie ne pouvait être indépendante 

de la religion et a exhorté les penseurs chrétiens à s'y opposer. 

 

Descartes prétend qu'il a entrepris de fournir la preuve de l'existence de Dieu et 

de l'immortalité de l'âme en réponse à ce défi : 

 

« Et pour ce qui regarde l’âme, quoique plusieurs aient cru qu’il n’est pas aisé 

d’en connaître la nature, et que quelques-uns aient même osé dire que les raisons 

humaines nous persuadaient qu’elle mourait avec le corps, et qu’il n’y avait que 

la seule foi qui nous enseignât le contraire, néanmoins, d’autant que le concile 

de Latran, tenu sous Léon X, en la session 8, les condamne, et qu’il ordonne 

expressément aux philosophes chrétiens de répondre à leurs arguments et 

d’employer toutes les forces de leur esprit pour faire connaître la vérité, j’ai bien 

osé l’entreprendre dans cet écrit. »171 

 

La période pendant laquelle Descartes a vécu et travaillé est d'environ cent ans 

après le Concile cité. Cependant, il ne faut pas oublier que la question de l'imprimerie 

a fait l'objet de longs débats et que Martin Luther a été excommunié pour ses opinions 

visant l'autorité de l'Église, et a eu un retentissement formidable notamment en 

Allemagne en traduisant la Bible en allemand et créant une grande fissure dans le 

catholicisme en prêchant le protestantisme. Tous ces événements provoquèrent une 

tension croissante, et peu après la mort de Martin Luther, un Index fut promulgué par 

 
171 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Épitre, §3 



152 

 

le Concile de Trente (1545-1563) tenu à Bologne, dans le prolongement de la décision 

du Concile de Latran, qui imposait l'obligation que les ouvrages imprimés soient sous 

le contrôle de l'Église. 

 

Ce catalogue, dont le titre complet est Index Librorum Prohibitorum, contenait 

une liste de livres interdits. La censure par l'Église des œuvres contestées n'a pas été 

de courte durée, comme on pourrait le supposer, et s'est poursuivie jusqu'à la 

publication d'un communiqué du Vatican en 1966. En d'autres termes, ces tensions 

étaient courantes à l'époque où Descartes a écrit, et il était coûteux d'exprimer des 

opinions différentes de celles de l'Église. Les idées avancées par Descartes, qui 

remettaient en question la présence de Dieu à travers le prisme du doute systématique, 

donnaient la priorité aux arguments rationnels au-dessus de la foi et critiquaient le 

thomisme, qui pourrait être considéré comme la doctrine officielle de l'Église à cette 

époque, contenaient un certain nombre de défis audacieux pour la période. 

 

Derrière l'effort de fonder d'une manière ou d'une autre, les choses dont il parle, 

sur la Bible et l'autorité du Concile, il y a donc une forte probabilité qu'il tente d'éviter 

la censure et le risque de persécution par l'Église. 

 

 

3.2.3. Attitude prudente envers l'autorité ecclésiastique 

Descartes est en réalité extrêmement prudent quant à la réaction de l'Église. Dans 

l'avant-propos de ses Méditations, lorsqu'il décrit pourquoi il a écrit le livre, il note 

qu'il avait également discuté de Dieu et de l'âme humaine dans son ouvrage antérieur, 

le Discours. Il explique cependant qu'il a l'intention d'utiliser les commentaires qu'il 

reçoit pour développer davantage le concept à l'avenir. Dans un ouvrage publié en 

français, c'est-à-dire une langue que les « âmes faibles » peuvent comprendre, il 

souligne que dans le Discours, il n'aborde le sujet que superficiellement, pas en 

profondeur, car ce serait oser remettre en cause l'existence de Dieu et exhorter les gens 

ordinaires à suivre cette voie périlleuse. Il mènerait donc une enquête plus approfondie 

dans un ouvrage à part qui n'est pas destiné au grand public, mais plutôt à l'Église et 

aux universitaires, donc rédigé en latin : 

 



153 

 

« J’ai déjà touché ces deux questions de Dieu et de l’Âme humaine dans le 

Discours français […] non pas à dessein d’en traiter à fond, mais seulement 

comme en passant […] je n’ai pas cru qu’il fût utile de le montrer en français 

et dans un discours qui pût être lu de tout le monde, de peur que les faibles 

esprits ne crussent qu’il leur fût permis de tenter cette voie. »172 

« Maintenant, après avoir suffisamment reconnu les sentiments des hommes, 

j’entreprends derechef de traiter de Dieu et de l’âme humaine, et ensemble de 

jeter les fondements de la philosophie première ; mais sans en attendre aucune 

louange du vulgaire, ni espérer que mon livre soit vu de plusieurs.  »173 

 

Une lettre adressée aux « doyens et doctes très sages et extrêmement ouverts 

d'esprit de la Sainte Faculté de Théologie de Paris » est également jointe à la page de 

titre des Méditations. Lue avec attention, cette lettre ressemble à une pétition écrite 

pour échapper à la censure. Alors que Descartes explique en détail pourquoi il juge 

important de composer une telle œuvre, il ne cesse de solliciter ses interlocuteurs pour 

défendre et sauvegarder l'œuvre en question. Il ajoute également que la Faculté est la 

plus haute autorité en matière de foi et de philosophie après les « Saints Conciles » : 

 

« C’est pourquoi, Messieurs, quelque force que puissent avoir mes raisons, parce 

qu’elles appartiennent à la Philosophie, je n’espère pas qu’elles fassent un grand 

effort sur les esprits, si vous ne les prenez en votre protection. […] non seulement 

en ce qui regarde la Foi, après les sacrés Conciles, on n’a jamais tant déféré au 

jugement d’aucune autre Compagnie, mais aussi en ce qui regarde l’humaine 

philosophie […] »174 

 

 

3.2.4. Défense raisonnable des vérités de foi contre les athées 

Ceux qui étaient incapables de reconnaître la présence de Dieu et que l'âme est 

une réalité différente du corps, d'autre part, ont déclaré que personne n'avait été en 

mesure de fournir des preuves convaincantes sur ces questions jusqu'à ce point. 

Descartes n'était pas d'accord et considérait que bon nombre des idées présentées par 

 
172 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Préface, §1 
173 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Préface, §9 
174 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Épitre, §5 



154 

 

les chercheurs jusque-là sur les deux sujets en question pouvaient représenter des 

preuves ; cependant, il soutient que la question doit être revisitée d'un point de vue 

philosophique. Lorsque les informations les plus crédibles disponibles sur ce sujet 

seront sélectionnées et présentées de manière claire et précise, avec le plus grand soin, 

des preuves seront réunies que personne ne pourra contester à l'avenir. Descartes 

considérait qu'il était de sa responsabilité de démontrer que la même technique 

s'applique à la théologie, car il avait précédemment proposé une méthode applicable à 

toutes les autres sciences et servant de clé pour résoudre tous les problèmes175. 

 

Ce faisant, cependant, il ne pense pas qu'il soit nécessaire de passer en revue 

toutes les preuves imaginables, en adhérant au concept de sélection des plus fortes et 

en se concentrant uniquement sur elles. Il traite et prépare à l'emploi uniquement ceux 

qui sont exceptionnellement clairs et précis. En fait, il en est si certain qu'il affirme 

qu'aucune meilleure preuve ne sera plus jamais découverte : 

 

 

« […] seulement j’ai traité les premières et principales d’une telle manière, que 

j’ose bien les proposer pour de très évidentes et très certaines démonstrations. Et 

je dirai de plus qu’elles sont telles, que je ne pense pas qu’il y ait aucune voie 

par où l’esprit humain en puisse jamais découvrir de meilleures […] »176 

 

Si Descartes est confiant dans la justesse de son raisonnement, il avoue 

s'inquiéter de la capacité de ses arguments à être compris par quiconque. Une grande 

partie des informations qui ont survécu, par exemple des géomètres, sont évidemment 

concluantes, mais ne sont saisies que par un petit nombre de personnes, parfois en 

raison de leur longueur, et parfois parce qu'elles demandent à tout notre esprit de se 

concentrer pour bien comprendre. Descartes affirme que les arguments qu'il propose 

sont plus avancés que les preuves de la géométrie en termes de précision et de clarté, 

mais il affirme également que ses idées ne plaisent pas à la majorité car elles sont un 

peu longues et nécessitent un esprit dépourvu d'idées préconçues. 

 

De plus, il existe un deuxième élément de la comparaison entre géométrie et 

 
175 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Épitre, §3 
176 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Épitre, §4 



155 

 

philosophie qui pourrait être considéré au détriment de cette dernière : la géométrie est 

basée sur des données éprouvées à chaque phase. Cependant, ceux qui manquent de 

connaissances exhaustives sur un certain sujet et souhaitent dissimuler leur ignorance, 

acceptent certaines informations sans remettre en cause leur fausseté. Bien que ces 

individus aient le défaut de confondre le mal avec le bien, ils n'ont pas l'habitude de 

nier la vérité. Au lieu de se consacrer à la recherche de la vérité, cependant, certains 

philosophes prétentieux n'ont rien de mieux à faire que de tenter avec arrogance de 

réfuter les vérités les plus claires et les plus fondamentales. Après ces preuves 

philosophiques mathématiquement exactes, ces personnes odieuses, qui se trouvent 

être majoritairement athées, ne seront plus en mesure d'exprimer le moindre doute 

concernant la présence de Dieu et la séparation de l'âme du corps, selon Descartes. 

 

« […] les Athées qui sont pour l’ordinaire plus arrogants que doctes et judicieux, 

se dépouilleront de leur esprit de contradiction, ou que peut-être ils soutiendront 

eux-mêmes les raisons qu’ils verront être reçues par toutes les personnes d’esprit 

pour des démonstrations, de peur qu’ils ne paraissent n’en avoir pas 

l’intelligence : et enfin tous les autres se rendront aisément à tant de 

témoignages, et il n’y aura plus personne qui ose douter de l’existence de Dieu, 

et de la distinction réelle et véritable de l’âme humaine d’avec le corps. »177 

 
 
 

 

3.3. Question de méthode 

 

3.3.1. Recherche d’une méthode mathématique 

Avant de tenter d'évaluer l'approche de René Descartes pour établir l'existence 

de Dieu, il est crucial de découvrir l'enquête de base du philosophe afin de comprendre 

la signification d'une telle démonstration dans l'orientation philosophique globale de 

Descartes. 

 

La question de savoir comment adapter la méthode mathématique à la 

philosophie afin d'atteindre une certitude inébranlable et des vérités incontestables est 

 
177 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Épitre, §5 



156 

 

une question fondamentale qui a été soulignée presque tout au long du XVIIe siècle 

pour les raisons expliquées plus haut. Presque tous les philosophes de l'époque ont 

donné des travaux sur la méthode ou ont lié leurs travaux dans différents domaines de 

la philosophie avec la méthode mathématique. Le philosophe qui a traité cette question 

pour la première fois et peut-être le plus largement était Descartes. 

 

Les premiers exemples de l'approche de Descartes au sujet de la méthode, 

publiés en 1684, Regulae Ad Directionem Ingenii (Règles pour la direction de l'esprit). 

La première règle énoncée dans cet ouvrage est la suivante : 

 

« Les études doivent avoir pour but de donner à l’esprit une direction qui lui 

permette de porter des jugements solides et vrais sur tout ce qui se présente à 

lui »178 . 

 

Selon Descartes, comme on peut le voir à partir de la première règle qui forme 

également la phrase d'introduction de l'ouvrage, le but principal de toute recherche 

devrait être de s'assurer que l'esprit atteint la certitude dans chaque sujet. Dans 

l'explication de la première règle, on voit le noyau d'une distinction que le philosophe 

détaillera dans les travaux qu'il écrira dans les périodes ultérieures et qui constitue 

peut-être une des pierres angulaires de sa philosophie. La distinction en question est la 

distinction entre la matière et l'esprit. 

 

Descartes reproche à ses prédécesseurs de ne pas avoir su faire cette distinction. 

Selon le philosophe, les penseurs antérieurs, partant du fait que les activités corporelles 

étaient traitées séparément les unes des autres, traitaient également les activités 

mentales en les séparant les unes des autres de la même manière, et ainsi ils se 

trompaient sur le fait qu'il y avait des distinctions claires entre les branches des 

sciences. 

 

Cependant, cette distinction, qui peut être considérée légitime lorsqu'il s'agit 

d'activités corporelles, ne s'applique pas à la connaissance intellectuelle. Il n'est peut-

être pas possible de s'attendre à ce que des mains laboureuses jouent d'instruments de 

 
178 Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, p. 1, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad : J. 
Sirven 



157 

 

musique, mais ce n'est pas le cas pour les sciences. Bien que le sujet de chaque branche 

de la science soit différent, ce sont toutes des manifestations de l'Universelle Sagesse 

dans différents domaines, c'est-à-dire qu'elles sont une seule et même chose au total. 

A cet égard, il n'y a pas de différence entre l'anthropologie et la botanique, entre 

l'astronomie et la métallurgie. Ainsi, au lieu de traiter les sciences une par une, chacune 

d'entre elles devrait être évaluée en rapport avec cette Universelle Sagesse. Toutes les 

branches de la science sont tellement interconnectées qu'il est plus facile d'apprendre 

toutes en même temps que d'en séparer une et d'essayer de l'apprendre seule. 

 

Le but de l'étude scientifique ne doit donc pas être de résoudre tel ou tel problème 

scolastique, mais d'élargir la lumière naturelle de l'esprit. 

 

 

3.3.2. Signes indiquant le Cogito  

Dans les Regulae, on assiste à l'amorce de principes qui constitueront les piliers 

fondamentaux de la philosophie de Descartes dans les années à venir et qui seront 

approfondis dans ses écrits ultérieurs. 

 

Par exemple, à partir du résumé donné ci-dessus concernant la première règle, il 

est possible de saisir l'essentiel des vues de Descartes sur le dualisme entre âme et 

corps. En dehors de la critique qu’il fait de ces prédécesseurs, entre autres des 

scolastiques ; nous pouvons également déduire de cette première règle que les vérités 

de l'esprit constituent un tout unique et la connaissance qui peut être obtenue de chaque 

domaine différent de l'univers n'est pas différente de la manifestation de cette grande 

vérité dans différents domaines ; que donc tous les domaines de la connaissance 

reflètent une grande harmonie ; et dès que l'esprit humain saisira cette grande vérité, il 

éclairera toutes les sciences une à une.   

 

Dans la seconde règle des Regulae, Descartes nous conseille de ne nous occuper 

l'esprit que de ce qu'il peut saisir avec certitude et sans équivoque : 

 

« Les objets dont il faut nous occuper sont ceux-là seuls que nos esprits 



158 

 

paraissent suffire à connaître d’une manière certaine et indubitable »179 . 

 

Cette deuxième règle peut également être considérée comme un exemple 

important de la recherche cartésienne d'une méthode pour atteindre certaines 

connaissances. 

 

Poursuivant son langage critique envers les scolastiques dans la partie 

explicative de la règle, Descartes accuse ses prédécesseurs de s'attarder sur des 

questions philosophiques qui ont des faces sombres et ne sont pas pleinement avérées, 

d'attribuer des certitudes à de nombreux jugements qui devraient être considérés 

comme douteux, de se contredire sur des spéculations probabilistes, de sous-estimer 

l'effort nécessaire pour établir une base solide pour la réflexion, de se plonger dans des 

problèmes trop complexes et de proposer des solutions basées sur des suppositions, et 

d'employer des jeux d'esprit très sophistiqués pour le faire, et en outre, à la suite de 

tout cela, non seulement de n'avoir rien ajouté de nouveau à la pile de connaissances, 

mais aussi d'augmenter les doutes existants. 

 

Sa suggestion contre toute cette confusion est de trouver un moyen de se 

débarrasser de cette cacophonie absurde qui voile la vérité et de la contempler dans sa 

propre simplicité. La méthode qu'il prévoit à cet effet sera de se réfugier dans 

l'arithmétique et la géométrie, qu'il prétend exemptes de toutes sortes d'inexactitudes 

et d'incertitudes. 

 

Selon Descartes, la connaissance a deux sources, l'une est l'expérience et l'autre 

est la déduction. Cependant, étant donné que la première d'entre elles peut souvent être 

trompeuse, elle ne peut être considérée comme le bon moyen d'accéder à la 

connaissance. Alors que la deuxième source ne peut jamais se tromper. 

 

Les erreurs de jugement possibles ne sont pas basées sur de mauvaises 

conclusions, mais soit sur une compréhension incomplète des données expérimentales, 

soit sur des affirmations non fondées. La raison pour laquelle l'arithmétique et la 

géométrie contiennent une plus grande précision que toutes les autres branches de la 

 
179 Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, p. 4, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad : J. 
Sirven 



159 

 

science, c'est que les sujets de ces disciplines sont si purs et si simples qu'aucune 

expérience ne peut les rendre douteux. Les conclusions tirées non pas de données 

empiriques, mais purement de la raison, sont extrêmement claires et faciles, car elles 

ne laissent aucune place à l'erreur. Dans ce cas, prendre la méthode qui fournit la 

précision en arithmétique et en géométrie et l'appliquer à d'autres branches de la 

science sera le meilleur moyen à s’adhérer sur le chemin de la vérité. 

 

Dans cette deuxième règle, il est possible de voir les noyaux des étapes 

ultérieures de la philosophie cartésienne. La deuxième règle nous fournit la dualité des 

données d'expérience et des données intelligibles, comme conséquence naturelle de la 

dualité corps-esprit incluse dans l'explication de la première règle. Généraliser les 

données d'expérience comme trompeuses et attribuer la clarté et la certitude aux 

données de raison font partie de ces noyaux dont nous avons parlé plus haut. 

L'importation de méthodes mathématiques/géométriques dans la philosophie, d'autre 

part, décrit non seulement la philosophie de Descartes mais aussi l'esprit de l'époque. 

 

Dans la troisième règle, nous voyons que l'intuition s'ajoute à la déduction. Il 

faut utiliser l'intuition et la déduction, c'est-à-dire ces deux voies que l'on peut 

considérer comme exemptes d'erreur, pour ne pas se contenter de la certitude d'une 

connaissance claire et simple et ne pas tomber dans les erreurs des anciens qui se 

perdaient dans le monde des suppositions sombres et des possibilités incertaines. 

 

Descartes ressentira le besoin de définir le concept d'intuition afin d'éviter toute 

confusion à ce stade. Ce qu’il en entend n'est pas la vague confiance que nous 

ressentons envers les données sensorielles. Ce ne sont pas non plus les dispositions 

trompeuses de l'imagination qui est sujette à l’erreur. L'intuition, à laquelle Descartes 

fait référence ici, est un concept créé par un esprit pur et prudent avec la plus grande 

facilité et clarté, ne laissant aucune place au doute. Ce concept découle de la pure 

lumière de la raison et, en raison de sa plus grande simplicité, offre un niveau de 

précision supérieur à la déduction. 

Par exemple, toute personne utilisant cette intuition mentale pourra se rendre 

compte qu'elle est présente, qu'elle pense, qu'un triangle ne peut avoir que trois côtés. 

L'intuition est une connaissance certaine qui s'impose à l'esprit de façon directe. 

 



160 

 

La déduction, d'autre part, est la conclusion nécessaire de quelque chose de 

connu avec certitude. Alors que la connaissance provenant de l'intuition est définie et 

claire, la connaissance déductive n'est pas claire bien qu'elle soit précise. Nous 

dérivons des connaissances déductives à partir de principes corrects. 

 

Descartes décrit la distinction entre intuition et déduction par l'analogie d'une 

chaîne : si l'on considère la pensée comme une chaîne, il faut avancer de manière 

continue et ininterrompue pour relier le premier maillon au dernier. Il se peut que 

l'intuition ne puisse pas passer du maillon initial au dernier maillon d'une longue chaîne 

en une seule étape tout en remarquant simultanément les maillons intermédiaires. 

Cependant, passer par les anneaux de manière séquentielle et se souvenir des anneaux 

que nous avons laissés derrière y suffira. 

 

En d'autres termes, la différence entre l'intuition intellectuelle et la déduction 

précise est que la déduction implique un mouvement séquentiel, une succession, 

n'exige pas une réelle clarté comme dans l'intuition, mais doit plutôt sa certitude à la 

mémoire. Enfin, on peut dire que l'on peut connaître des propositions qui sont les 

conséquences immédiates de principes initiaux, soit par intuition, soit par déduction. 

Mais il ne nous est possible de connaître les principes initiaux eux-mêmes que par 

intuition. On ne peut connaître les conséquences lointaines de ces principes que par 

déduction. 

 

Cette règle Descartes donne également des indications sur l'avenir. La 

proposition selon laquelle n'importe qui peut connaître sa propre existence et sa propre 

pensée par l'intuition mentale évoque, pour ainsi dire, une proclamation précoce du 

cogito ergo sum. 

 

« Ainsi, chacun peut voir par intuition intellectuelle qu'il existe, qu'il pense […] 

»180 

 

D'autre part, l'exemple qu'il est possible de savoir, par exemple, qu'un triangle a 

trois côtés par intuition, renvoie non seulement à Descartes lui-même, mais aussi au 

 
180 Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, p. 10-11, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad 
: J. Sirven 



161 

 

concept d’analytique a priori qui apparaîtra chez Emmanuel Kant, un important 

représentant futur de la philosophie. En effet, le nom d' « intelligence pure » donné par 

Descartes-même à l'esprit qui forme l'intuition, rappelle aussi à première vue le 

concept kantien de « reinige vernunft ». 

 

A la fin de la partie où il explique la troisième règle, Descartes mentionne une 

autre source de connaissance, en dehors et au-dessus des deux sources directes et 

indirectes de la connaissance, telles que l'intuition et la déduction : c’est la révélation. 

Selon Descartes, notre croyance dans les certitudes de l'intuition et de la déduction ne 

doit pas nous empêcher de croire que la révélation porte une certitude supérieure à 

toute sorte de connaissance. La foi en la révélation est un acte de volonté, pas d'esprit. 

Cependant, cette action volontaire a un fondement rationnel et doit s'appuyer sur l'une 

des deux manières précitées d'acquérir certaines connaissances. Cependant, une telle 

justification ne signifie pas que tout le secret de la révélation puisse être englobé par 

la raison. Croire à la révélation est un acte de volonté, mais c'est au-delà des limites de 

la raison. La raison de ceci sera expliquée dans un autre ouvrage qu'il écrira des années 

plus tard, les Principes de la philosophie : 

 

« Tellement que s’il nous fait grâce de nous révéler, ou bien à quelques autres, 

des choses qui surpassent la portée ordinaire de notre esprit, telles que sont les 

mystères de l’Incarnation et de la Trinité, nous ne ferons point difficulté de les 

croire, encore que nous ne les entendions peut-être pas bien clairement. Car nous 

ne devons point trouver étrange qu’il y ait en sa nature, qui est immense, et en 

ce qu’il a fait, beaucoup de choses qui surpassent la capacité de notre esprit. »181 

 

C'est la partie de la pensée cartésienne qui se rapporte le plus aux preuves de 

Dieu. La nécessité que toutes les vérités de foi soient fondées sur la raison, même en 

ce qui concerne l'existence de Dieu ou la réalité de la révélation divine, est une 

nécessité qui découle de ce qui précède. Cependant, à ce stade, c’est surtout la question 

de la méthode, qui est peut-être la recherche principale de Descartes, qui entre en jeu. 

 

 

 
181Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 25 



162 

 

3.3.3. Limites et unité de la connaissance 

L'équipement de base à posséder, que ce soit pour des justifications du type 

précité ou pour toute sorte de recherche de vérité, est la méthode. Pour Descartes, se 

lancer dans une recherche sans méthode de la vérité, c'est comme marcher dans les 

rues et dans les places de la ville à la recherche d'un trésor, et regarder si quelqu'un l'a 

laissé tomber. Trouver un trésor de cette façon est difficile, voire impossible. De plus, 

la personne qui trouve le trésor de cette manière est considérée comme l'ayant trouvé 

non pas parce qu'il a du talent, mais parce qu'il a de la chance. Selon Descartes, il vaut 

mieux ne pas partir à la recherche de la vérité sans méthode, car les pensées complexes 

obscurcissent la lumière naturelle de l'esprit et aveuglent l'esprit. Descartes va plus loin 

sur ce point et soutient que les personnes appartenant à la classe sociale qui peut être 

considérée comme ignorante, peuvent souvent porter des jugements plus judicieux que 

ceux qui prétendent être des universitaires. 

 

Dans la compréhension de Descartes, la méthode est un ensemble de règles 

précises et faciles qui n'induiront jamais en erreur une personne, peu importe qui la 

pratique, et qui l'aideront à augmenter ses connaissances progressivement et 

continuellement sans se préoccuper l'esprit par des efforts inutiles. La bonne méthode 

est une telle façon d'acquérir des connaissances qu'après avoir séparé catégoriquement 

les connaissances qui peuvent être obtenues de celles qui ne peuvent pas l'être, il ne 

reste plus rien que l’on ne puisse pas connaître en l’utilisant. C’est donc par la bonne 

méthode que tout ce qui peut être connu devient connaissable par l'esprit humain. S'il 

y a quelque chose que nous ne savons pas bien qui soit dans les limites de la 

connaissance, alors soit nous n'avons pas réalisé le chemin qui nous conduirait à cette 

connaissance, soit nous avons commis une erreur dans la pratique. 

 

Comme il a été dit précédemment, puisqu'il n'est pas possible d'accéder à des 

connaissances précises autres que l'intuition intellectuelle ou la déduction, la méthode 

que nous cherchons en vue d’atteindre toutes sortes de connaissances doit nous fournir 

les conditions d'utilisation de ces deux. D'autre part, la méthode en question ne peut 

pas nous dire comment nous pouvons faire ces deux opérations, que nous appelons 

intuition intellectuelle et déduction, parce que ces deux sont les premières et les plus 

simples des facultés mentales. En d'autres termes, la méthode ne doit pas porter sur la 

manière dont notre esprit peut remplir ces fonctions, mais sur la manière dont nous 



163 

 

devons utiliser ces facultés qu'il possède déjà face à différents problèmes. Car, si les 

facultés d'intuition et de déduction ne précédaient pas à toutes les autres fonctions 

mentales, il ne lui serait pas possible de comprendre le mode d'emploi de la méthode. 

 

A partir de ce moment, nous assistons au règlement de comptes de Descartes 

avec les philosophes avant lui, en particulier les scolastiques. Les méthodes utilisées 

par les dialecticiens médiévaux, d'autre part, ne peuvent pas aller au-delà d'être un 

obstacle, et encore moins être utiles à ce stade, car aucun ajout n'étant possible à la 

lumière naturelle que l'esprit a déjà par lui-même, les efforts dans ce sens ne servent 

au contraire qu'à éteindre cette lumière. L'utilité de la méthode envisagée par Descartes 

est si grande que toute activité intellectuelle, culturelle ou littéraire sans elle ferait plus 

de mal que de bien. 

 

Même si les plus notables des penseurs et chercheurs des temps anciens n'ont 

pas littéralement développé ou proposé cette méthode, ils s'y sont tournés avec un 

instinct naturel. Le travail de ces personnes, bien que souvent basé sur des recherches 

qui manquaient de méthode, contenait en germe quelques idées utiles et portait 

quelques fruits de lui-même. A titre d'exemple, il est possible de donner des études de 

mathématiques et de géométrie de l'Antiquité à nos jours. Ceux qui étaient engagés 

dans la science de la géométrie dans le monde antique avaient développé une sorte de 

méthode d'analyse, bien qu'ils ne pussent pas continuer complètement, pour faire face 

aux problèmes qu'ils rencontraient. 

 

Descartes donne un exemple de cette situation de son époque : une méthode 

arithmétique qui émergea et se généralisa à cette époque sous le nom d'algèbre adaptait 

aux nombres ce que les anciens faisaient avec les figures. Les découvertes des anciens 

en géométrie et des contemporains de Descartes en mathématiques étaient les fruits 

spontanés de la méthode précitée. Cela signifie que cette méthode, qui a fourni des 

résultats en arithmétique et en géométrie, serait la clé pour atteindre une connaissance 

complète et parfaite lorsqu'elle serait appliquée à d'autres disciplines. 

 

Pour Descartes, de différentes branches de la connaissance n'étaient 

essentiellement que des vêtements différents sur la méthode dont il parlait : 

 



164 

 

« […] quiconque considérera mon idée avec attention s’apercevra facilement que 

je ne pense ici à rien moins qu’aux Mathématiques ordinaires et que j’expose 

une autre discipline dont elles sont le vêtement plutôt que les parties ».182 

 

Le fait que toutes les autres branches de la science traitées par cette méthode 

soient comme un vêtement porté sur le corps principal n'était pas dû à un désir de 

préserver et de garder cette connaissance de la méthode secrète du public, comme dans 

le cas d'une science occulte, accessible uniquement aux initiés, mais c'était plutôt dû à 

l'effort de le déguiser et de l'adapter afin qu'il puisse être appliqué à tous les domaines 

du travail mental. 

 

Descartes, tout en établissant le rapport entre philosophie et mathématiques, ne 

cache pas qu'il s'est inspiré de l'intérêt des penseurs antiques pour cette science. Les 

anciens stipulaient la connaissance des mathématiques lors du choix des jeunes qu'ils 

prendraient comme élèves pour enseigner la philosophie. Ainsi, les mathématiques 

n’étaient pour eux, parait-il, qu’un exercice qui prépare l'esprit à apprendre des 

sciences plus importantes et peuvent être considérées comme beaucoup plus faciles 

qu'elles. Descartes déduit de cette détermination que ce que les anciens entendaient 

des mathématiques était un domaine de recherche très en retard par rapport à la science 

du XVIIe siècle. En fait, quand on voit comment les gens vivant dans les temps anciens 

étaient fascinés et excités par des inventions qui pourraient être considérées comme 

très simples pour l'époque de Descartes, il devient clair à quel point les connaissances 

de ces gens étaient incomplètes. Alors que certaines des découvertes enregistrées 

comme de grands progrès dans l'histoire semblaient extrêmement simples à l'époque 

de Descartes, elles avaient été accueillies avec une grande admiration par les masses 

ignorantes de leur temps et traitées comme des miracles. 

 

 

3.3.4. La Mathesis Universalis 

Descartes se concentre ensuite sur les fondements des mathématiques en général, 

qui englobent à la fois l'arithmétique et la géométrie, et examine la relation des 

mathématiques non seulement avec l'arithmétique et la géométrie, mais aussi avec 

 
182 Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, p. 16-17, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad 
: J. Sirven 



165 

 

l'astronomie, la musique, l'optique, la mécanique et de nombreuses autres disciplines. 

Le résultat final sera : 

 

« En y réfléchissant avec plus d’attention, il me parut enfin clair de rapporter à 

la Mathématique tout ce en quoi seulement on examine l’ordre et la mesure, sans 

avoir égard si c’est dans des nombres, des figures, des astres, des sons, ou 

n’importe quel autre objet, qu’une pareille mesure soit à chercher ».183 

 

Ceci est connu sous le nom de mathesis universalis car elle permet aux autres 

domaines de la science d'obtenir leurs conclusions respectives. La mathesis universalis 

est supérieure à toutes les autres branches du savoir qui peuvent être considérées 

séparément puisqu'elle englobe l'intégralité du contenu de chaque domaine et la 

substance des autres sciences. D'autre part, tous les obstacles qui peuvent être 

découverts dans la mathesis universalis existeront déjà dans chacune des disciplines 

distinctes, et chaque discipline aura ses propres défis uniques. 

 

Puisque la mathesis universalis est la mère de toutes les sciences et est plus facile 

à comprendre que toutes les autres, pourquoi la majorité des gens préfèrent-ils étudier 

d'autres domaines scientifiques dans lesquels les mathématiques sont également 

utilisées, mais ont peu d'intérêt à étudier les mathématiques elles-mêmes ? Selon 

Descartes, l'explication de cette question est la propension humaine à abandonner 

rapidement ce qu'elle perçoit comme facile et simple au profit de difficultés plus dures 

et complexes. 

 

Le conseil de Descartes à ce stade est de montrer la vertu de réaliser sa propre 

insuffisance et de ne jamais passer au niveau suivant à moins de commencer son 

voyage à la recherche de connaissances avec les choses les plus simples et les plus 

faciles et de les consommer à fond. Tenter d'étudier les sciences supérieures avant 

d'avoir acquis une compréhension globale de la mathesis universalis devrait être 

considéré comme une forme de naissance prématurée. 

 

 

 
183 Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, p. 20-21, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad 
: J. Sirven 



166 

 

3.3.5. Sommaire des principes qui émanent des « Regulæ » 

Si nous résumons ce qui a été dit ci-dessus, nous donnerons presque tous les 

indices de la philosophie de Descartes, qu'il développera en détaillant dans ses travaux 

ultérieurs, comme suit : 

• Le but de la philosophie devrait être d'atteindre la connaissance avec une 

certitude inébranlable. 

• Pour cela, la méthode des mathématiques doit être prise comme base. 

• La matière et l'esprit sont deux domaines distincts de la réalité, indépendants 

l'un de l'autre. 

• Bien que les manifestations du monde intellectuel soient des disciplines 

distinctes, elles renvoient toutes à une seule Universelle Sagesse. 

• Aucune connaissance ne peut faire l'objet de la philosophie si ce n'est celle qui 

a été prouvée avec une certitude mathématique. 

• Les connaissances basées sur l'expérience ne sont pas fiables. 

• Nous ne pouvons nous fier qu'à la déduction et à l'intuition. 

• L'intuition nous donne la garantie de notre existence par la certitude que nous 

pensons. 

• En dehors de ces deux, la révélation peut être considérée comme une source de 

connaissance basée sur la foi. Cependant, cette troisième doit encore être basée sur des 

preuves rationnelles. 

• Dieu a doté l'esprit humain de quelques graines innées de vérité. 

• Le processus d'acquisition de connaissances doit être orienté vers l'obtention 

de connaissances plus complexes, en partant des vérités les plus simples. 

• La recherche ne peut se faire sans prioriser la méthode. 

• La tâche première de la philosophie sera donc de formuler la méthode 

mathématique et de l'appliquer ensuite à toutes les autres disciplines. 

 

Descartes, qui a établi les principes énumérés ci-dessus dans les quatre premières 

règles des Regulae, commence à donner des indications sur la méthode qu'il a 

mentionnée après cette étape. 

 

Afin d'atteindre une vérité, tout d'abord, il sera nécessaire de mettre les 

problèmes vers lesquels nous dirigerons nos esprits, dans un certain ordre et 



167 

 

succession. Il s'agit de simplifier des propositions qui paraissent compliquées et 

obscures à première vue, et de s'élever à une tout autre connaissance fondée sur 

l'intuition que nous aurons de l'objet de pensée le plus simple qui puisse être atteint de 

cette manière. Selon Descartes, cette règle est comme la pelote de fil dont Thésée se 

sert pour retrouver son chemin hors du labyrinthe, c'est-à-dire que le chercheur ne doit 

pas la lâcher même un instant. Si ce principe important est négligé, on risquerait de 

tomber inévitablement dans la catégorie des astrologues qui, n’ayant aucune formation 

physique sur les corps célestes, sont confrontés au danger de tirer certains résultats des 

mouvements des mêmes corps célestes. 

 

Descartes développera le concept de simplicité dans les règles qui suivent. Même 

à partir de la sixième règle, il est possible de rencontrer des liens qui peuvent être 

revendiqués comme constituant le noyau de la doctrine leibnizienne des monades. 

Dans la douzième règle, tout en expliquant la nature des choses simples et composées 

et comment elles peuvent être distinguées les unes des autres, Descartes déclare que 

nous pouvons diviser en deux les relations entre les choses simples comme nécessaires 

ou contingentes.  

 

Si le concept d'une chose simple contient le concept d'une autre chose simple de 

telle manière que nous ne pouvons pas différencier laquelle est laquelle, alors la 

relation entre ces choses simples est nécessaire. Descartes catégorise la relation entre 

« forme et espace » ou « mouvement et temps » comme tel, puisqu'il est impossible 

d'imaginer une forme sans espace ou un mouvement sans temps. Encore une fois, 

puisque « sept » ne peut être pensé indépendamment de « trois et quatre » selon 

Descartes, un lien nécessaire existe ici aussi. 

 

 

3.3.6. Rôle du doute 

Immédiatement après ces déterminations, Descartes fait sentir non seulement des 

indices sur le lien existentiel que le doute établira à partir de lui-même, à la fois dans 

le Discours et dans les Méditations Métaphysiques, mais il fournit également, peut-

être pour la première fois, par une référence à Socrate, une esquisse de la façon dont 

l'existence de Dieu peut être démontrée par la confirmation de la propre existence de 

soi-même : 



168 

 

 

« […] si Socrate dit qu’il doute de tout, il s’ensuit nécessairement qu’il comprend 

au moins qu’il doute ; de même, qu’il sait qu’il peut y avoir quelque chose de 

vrai ou de faux, etc., car ces conséquences sont liées nécessairement à la nature 

du doute. »184 

 

Comme on peut le voir dans la citation ci-dessus, l'existence d'un sujet qui doute 

et d'un objet extérieur à douter dans le contenu du « doute » se révèle en termes de 

relations nécessaires.  

 

Après avoir expliqué ce qu'est une relation contingente en utilisant les exemples 

d'un corps qui est soit mort soit vivant, d'un homme qui est soit nu soit vêtu, Descartes 

aborde un autre type de relation entre des choses simples, c'est-à-dire des relations qui 

sont nécessaires, mais que l'on pense à tort être contingentes ; et utilise l'existence de 

Dieu et celle de l'âme comme exemples de cette dernière. Néanmoins, il va sans dire 

que cette relation nécessaire est unidirectionnelle, ce qui signifie qu'elle ne peut pas 

agir en sens inverse. 

 

« Il y a encore un grand nombre de choses qui sont souvent liées entre elles d’une 

manière nécessaire et que la plupart rangent parmi les contingentes, en ne 

remarquant pas la relation qui existe entre elles, par exemple cette proposition : 

je suis donc Dieu est ; de même : je comprends, donc j’ai une intelligence 

distincte du corps, etc. Enfin, on doit noter que les converses de la plupart des 

propositions nécessaires sont contingentes : ainsi, quoique du fait que j’existe je 

tire la conclusion certaine que Dieu existe, il ne m’est pas pourtant permis, en 

partant du fait que Dieu existe, d’affirmer que moi aussi j’existe. »185 

 

Il y a deux raisons pour lesquelles la relation unidirectionnelle doit 

nécessairement aller de moi vers Dieu et non dans le sens opposé, c'est-à-dire de Dieu 

vers moi. 

 

 
184 Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, p. 66-67, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad 
: J. Sirven 
185 Règles pour la direction de l'esprit, Descartes, René, p. 67-68, Librairie Philosophique J. Vrin, Trad 
: J. Sirven 



169 

 

La première raison est qu'il n'y a pas une telle exigence logique, ce qui signifie 

que m'avoir créé n'est pas inclus dans la définition de Dieu. La seconde raison est la 

déficience impliquée par la notion de doute. 

 

Une autre raison pour laquelle le doute occupe une place privilégiée dans le 

processus d'acquisition des connaissances est le fait que nous avons traversé l'enfance 

avant d'être en âge de réfléchir sur des questions philosophiques. Pendant cette 

période, les gens ne peuvent pas utiliser pleinement leur esprit et ils pensent 

principalement sur la base de données sensorielles. Comme cela conduit naturellement 

à des jugements hâtifs, il est extrêmement difficile de distinguer dans quelle mesure 

les idées que nous portons jusqu'à nos jours proviennent de préjugés d'enfance. Pour 

cette raison, au moins une fois dans sa vie, il faut se débarrasser de toutes les pensées 

et les aborder toutes avec méfiance pour une fois : 

 

« Que pour examiner la vérité, il est besoin, une fois en sa vie, de mettre toutes 

choses en doute autant qu’il se peut. »186 

 

En raison de ce scepticisme qui doit s'appliquer à tout, à moins que nous ne 

percevions une assurance absolue en quelque chose, c'est-à-dire que s'il y a la moindre 

question, nous devrions croire qu'elle est fausse. Ainsi, si nous découvrons au moins 

quelques vérités incontestables, nous pouvons être certains de leur véracité : 

 

« […] afin que […] nous fassions état qu’elles sont aussi très certaines et les plus 

aisées qu’il est possible de connaître. »187 

 

Descartes expliquera qu'il considère souvent le doute comme une incompétence 

et une subordination, car le doute est un manque de certitude dans la connaissance. 

Aux yeux de Descartes, un argument qui conduirait même à la preuve de l'existence 

de Dieu, à partir de l'état de doute, est extrêmement clair et distinct : 

 

« Et lorsque je considère que je doute, c’est-à-dire que je suis une chose 

incomplète et dépendante, l’idée d’un être complet et indépendant, c’est-à-dire 

 
186 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 1 
187 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 2 



170 

 

de Dieu, se présente à mon esprit avec tant de distinction et de clarté ; et de cela 

seul que cette idée se trouve en moi, ou bien que je suis ou existe, je conclus si 

évidemment l’existence de Dieu, et que la mienne dépend entièrement de lui en 

tous les moments de ma vie, que je ne pense pas que l’esprit humain puisse rien 

connaître avec plus d’évidence et de certitude.  »188 

 

Descartes ne s'interdit pas de conseiller que cette attitude ne soit pas étendue au-

delà de son usage comme méthode épistémologique et que le doute ne soit pas élevé 

au rang de principe de vie, bien qu’il joue un rôle crucial et central dans sa philosophie 

pour obtenir des connaissances correctes en éliminant les fausses. Le doute doit être 

utilisé uniquement comme un outil pour contempler la vérité, et il ne doit pas être 

impliqué dans la gestion de sa vie.  

 

En raison de la nature des activités quotidiennes, nous sommes fréquemment 

amenés à agir sans certitude absolue, mais avec des convictions que nous croyons 

proches de la vérité. Sinon, si nous devions éliminer toutes les incertitudes dans toutes 

les matières que nous rencontrons dans notre vie quotidienne, nous nous retrouverions 

avec une charge que nous ne pourrions pas supporter, même si nous étions uniquement 

occupés de cette question, et la validité du sujet serait perdue, avant de pouvoir 

éliminer l'incertitude. Par conséquent, la meilleure chose à faire pour nous dans nos 

activités quotidiennes est de prendre une décision basée sur un point de vue particulier 

et de nous y tenir jusqu'au bout : 

 

« […] et lorsqu’il s’en rencontre plusieurs de telles [occasions d’agir] sur un 

même sujet, encore que nous n’apercevions peut-être pas davantage de 

vraisemblance aux unes qu’aux autres, si l’action ne souffre aucun délai, la 

raison veut que nous en choisissions une, et qu’après l’avoir choisie nous la 

suivions constamment, de même que si nous l’avions jugée très certaine. »189 

 

 

3.3.7. Natures composées 

Nous avons indiqué précédemment que Descartes a exprimé ses vues sur la 

 
188 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §2 
189 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 3 



171 

 

révélation à la conclusion de la troisième règle, qu'il la considérait comme un moyen 

de connaissance, mais qu'elle devait être ancrée par la raison, et qu'il s'était engagé à 

justifier sa position dans le futur. 

 

Lorsque nous arrivons à la douzième règle, qui, avec son explication, est la plus 

longue des Regulae, nous rencontrons une longue description de la manière dont se 

produit la connaissance des natures composées. 

 

Par exemple, la connaissance du triangle comprend des concepts tels que l'angle, 

la ligne, le trois, la forme et l'espace, entre autres. Soit nous apprenons les structures 

que nous appelons des composés par expérience, soit en les construisant nous-mêmes. 

 

Aucune expérience ne peut tromper l'esprit si l'esprit a une intuition définie sur 

l'objet qui y est représenté, et à moins qu'il ne soit induit en erreur en croyant que les 

images lui sont fidèlement présentées par l'imagination, c'est-à-dire à moins qu'il ne 

croie que les sensations représentent exactement la réalité des choses, c'est-à-dire que 

les objets extérieurs sont tels qu'ils nous apparaissent dans la réalité. 

 

L'erreur se produit sur la base de ce qui est indiqué ici. Une personne sensée, 

cependant, se protège de telles idées fausses, car elle ne se comportera pas comme un 

ictère qui croit que tout est jaune parce qu'il voit tout jaune, et il ne dira pas que son 

imagination est alimentée d'informations précises par les perceptions et les sens du 

monde extérieur. Par conséquent, si nous construisons ce que nous croyons, 

l'inexactitude devient inévitable. 

 

 

 

Alors, comment obtenons-nous des connaissances sur les composés ? A ce stade, 

Descartes compte trois voies : l’impulsion, la conjecture et la déduction. 

 

Descartes utilise le terme d'impulsion pour décrire une condition de foi qui n'a 

aucun fondement rationnel. De plus, l'impulsion a ses propres types. Une force divine 

peut avoir inspiré la connaissance de la foi. Cependant, ni la philosophie ni la science 

ne peuvent expliquer cette circonstance. 



172 

 

 

D'autre part, nous ne faisons que spéculer lorsque nous supposons l'existence 

d'une substance appelée éther au-dessus de l'air, qui est plus pure et subtile que l'air, 

sur la base des observations selon lesquelles l'eau est plus éloignée du centre de la terre 

que le sol et a une structure plus fine et que l'air a des caractéristiques similaires à l'eau. 

 

Ce style de raisonnement, que Descartes appelle conjecture, ne sera pas trompeur 

tant qu'il ne promet pas d'être exact, et sa valeur informationnelle ne peut être mesurée 

qu'au niveau de la probabilité, mais cela n'ajoutera rien à notre connaissance totale. 

 

Puisque le premier type de composition n'est plus le sujet de la philosophie 

comme nous l'avons décrit ci-dessus, et que le second type de composition ne peut être 

élevé au niveau de la précision, la déduction reste la seule méthode de composition 

pour laquelle nous pouvons être certains. 

 

De nombreuses conclusions erronées peuvent être tirées des faits fournis, car la 

déduction n'est pas résistante à tous les types d'erreurs. Cependant, si nous choisissons 

la bonne approche et exerçons la prudence appropriée, nous pouvons éviter de 

commettre ces erreurs. Le critère est qu'il ne faut jamais connecter deux choses sans 

savoir par intuition que la connexion est absolument nécessaire. 

 

Cela signifie que, sur la base des principes que Descartes a présentés jusqu'ici, 

c'est le seul moyen légitime pour nous de dériver des connaissances, d'abord par 

intuition sur des choses simples, puis par déduction pour étendre ces choses simples à 

des composés ; et si nous ne recevons pas de révélations directement de Dieu, alors les 

vérités de la foi sont également légitimement soumises aux critères de justification 

rationnelle. 

 

 

 

3.3.8. Discours de la méthode 

Après avoir établi ces résultats dans les Regulae, nous pouvons examiner plus 

en détail les vues de Descartes dans le Discours de la Méthode. Parce que ce livre-ci 

et les Méditations contiennent des sections qui se rapportent directement au sujet de 



173 

 

notre thèse, à savoir la question des preuves de Dieu. 

 

Premièrement, il faut reconnaître que le Discours de la Méthode n'est pas 

seulement le premier ouvrage de langue française écrit par Descartes, mais aussi le 

premier ouvrage philosophique de langue française. En écrivant le Discours de la 

Méthode en français, l'auteur, qui a publié des ouvrages pouvant être considérés 

comme extrêmement révolutionnaires par leur contenu, a maintenu cette position 

révolutionnaire. 

 

Le terme révolutionnaire est utilisé ici pour exprimer une rupture radicale avec 

la tradition philosophique antérieure. Jusque-là, la langue commune utilisée dans les 

milieux scientifiques et philosophiques était le latin. Cependant, Descartes était une 

personne qui critiquait les opinions et les attitudes communes dans les cercles 

intellectuels de son époque, et comme Regulae l'a déclaré à plusieurs reprises dans de 

nombreux endroits, il a souvent préféré la spontanéité des gens ordinaires à l'attitude 

arrogante de l'intelligentsia. 

 

Le public qu'il souhaitait atteindre dans le Discours de la Méthode n'était pas des 

experts en philosophie et en théologie, mais plutôt ceux en qui il avait le plus confiance 

pour leur bon sens, il a donc choisi d'écrire en français, que les masses pouvaient 

comprendre, plutôt qu'en latin, qui était réservé à l'élite. 

 

Cependant, nous verrons dans les Méditations que cette inclination a reculé en 

faveur du latin. Cela sera abordé lorsque nous examinerons les Méditations. En 

revanche, il est à noter que le Discours a été traduit en latin et que la traduction a été 

revue par Descartes lui-même sept ans après sa publication en français. 

  



174 

 

3.4. Le Doute et sa Dissipation 

 

3.4.1. Douter de tout une fois pour toutes à la différence des 

sceptiques antiques 

 

Puisque l'un des principaux objectifs de Descartes était de supprimer les 

objections des athées et d'exposer les sceptiques à une certitude qui ne pourra plus 

jamais être niée, il adopterait une méthode de doute qui s'appliquerait à tout, y compris 

l'existence de Dieu, comme feraient les athées. 

 

Néanmoins, il est essentiel de noter comment le doute de Descartes diffère des 

autres variétés de doute dans ce cas. Premièrement, il ne faut pas associer le doute 

cartésien au doute athée car, selon Descartes, les athées ne doutaient que de Dieu et de 

l'immortalité de l'âme car cela ne fonctionnait pas pour eux. Cela a été noté dans la 

section où nous avons démontré qu'il encourt la charge de la preuve sur la base de 

versets bibliques. Descartes, tout en critiquant les athées, a châtié le scepticisme de 

ceux qui n'avaient aucun mal à savoir ce qui fonctionne pour eux dans le monde mais 

devenaient extrêmement douteux quand il s'agissait de Dieu. Le doute méthodique 

proposé par Descartes diffère du scepticisme égoïste des athées, au moins en termes 

de consistance. 

 

L'attitude des anciens sceptiques et celle de Descartes se distinguent également 

d'un point de vue différent. Les anciens sceptiques formaient une sorte de position 

d'évitement du jugement ou de suspension du jugement, déclarant que toute conclusion 

philosophique qui pouvait être établie pouvait être contestée par au moins un jugement 

opposé de poids égal, donc sa certitude n'était jamais hors de question. A propos de 

Pyrrhon, considéré comme l'inventeur du scepticisme, Diogène Laërce, historien 

philosophe, fera la remarque suivante : 

 

 

« Il philosophe en suivant le principe de la suspension »190 

car 

 
190 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, IX, 62 



175 

 

« aucune chose n'est plus ceci que cela ».191 

 

Cela peut être considéré comme un scandale pour Descartes, dont le but n'était 

pas de régresser vers une position impossible d'incertitude, mais de découvrir des 

vérités indestructibles et inébranlables dont on ne peut pas dire qu'elles soient fausses. 

Le but des sceptiques, cependant, était d'obtenir au moins une consolation spirituelle 

en reconnaissant que toutes les affirmations étaient tous de force égale, car aucune des 

affirmations contradictoires ne pouvait fournir la clarté qui nous permettrait de choisir 

l'un par rapport à l'autre. 

 

« La suspension est l’état de la pensée où nous ne nions ni n’affirmons rien. 

Quiétude, c’est la tranquillité et la sérénité de l’âme. »192 

 

L'objectif de l'utilisation du doute systématique par Descartes n'était pas 

d'atteindre la tranquillité d'esprit dans un monde épistémologique dominé par 

l'ambiguïté, mais de débarrasser nos pensées de tous les biais et informations 

trompeuses afin d'obtenir ces certitudes. 

 

La méfiance de Descartes n'était ni pathologique ni irrationnelle, un fait qu'il est 

peut-être inutile de mentionner. En réalité, des décennies plus tard, Michel Foucault 

affirmera dans « Histoire de la Folie » que la folie qui n'a pas été retirée de la société 

tout au long du Moyen Âge a confronté un « Grand Renfermement » avec l'avènement 

de la Modernité. 

 

Ces trois sortes de doute diffèrent du doute de Descartes en ce qu'il est temporaire 

et ciblé. L'objectif est d'acquérir une plus grande certitude que celle que nous 

possédons actuellement, qui servira de fondement à notre compréhension. Une fois 

cette confiance atteinte, le doute sera éliminé. L'avantage de cette stratégie est qu'elle 

nous permettra de nous débarrasser de toutes sortes d'idées préconçues, elle libérera 

notre esprit de l'habitude de traiter les faits à partir des sens, et lorsque nous atteindrons 

la vérité, il n'y aura aucun signe de doute. 

 

 
191 Diogène Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, IX, 61 
192 Sextus Empiricus, Esquisses pyrrhoniennes, I, 10 



176 

 

Examinons-les un par un : 

 

a. Préjugés 

Lorsqu'une personne atteint un certain âge de maturité, si elle n'essaye pas de 

reconstruire toutes ses idées, au moins une fois dans sa vie, à partir de zéro, elle ne 

pourra pas passer à un état de libre pensée en rejetant les idées préconçues qui se sont 

installées dans son esprit dès l'enfance. Ce sujet a été étudié sous le titre « Rôle du 

doute ». 

 

De toute évidence, la première étape de cette tentative de reconstruction à partir 

de rien devrait être de démolir entièrement la structure actuelle. Pour éradiquer les 

convictions acquises, il n'est pas indispensable de démontrer qu'elles sont absolument 

fausses, car un tel fardeau serait interminable. Toute information contenant le moindre 

doute doit être considérée comme entièrement incorrecte, sans se demander si elle 

contient plus ou moins un grain de vérité. 

 

Puisqu'il est impossible de traiter chaque élément d'information 

individuellement, il sera plus efficace de commencer la démolition de bas en haut. 

Toute incertitude sera éradiquée par un rejet sévère des fondamentaux, ou des principes 

qui sous-tendent le processus d'acquisition des connaissances. Toutes les informations 

que nous avons accumulées depuis l'enfance, enseignées dans les écoles, reconnues 

comme les enseignements des anciens, fondées sur l'autorité familiale, écrites dans les 

livres et même dans les textes sacrés, ainsi que les préjugés qui se sont logés dans nos 

pensées, s'évanouiront d'un seul coup. 

 

 

b. Données sensibles 

Presque toutes les informations que nous obtenons sont obtenues par les sens. 

Par conséquent, si nous devons douter de quelque chose, nous devons commencer par 

remettre en question cette connaissance basée sur les sens, car nous savons que nos 

sens peuvent parfois nous tromper. Il est prudent de ne jamais faire confiance à ce ou 

à celui qui nous a une fois trahis. 

 

Cependant, lorsque nous nous référons à de fausses données sensorielles, nous 



177 

 

devons y inclure non seulement les faits qui atteignent vaguement nos sens et dont 

nous ne pouvons pas être certains, mais aussi ceux qui semblent tout à fait exacts. 

 

Cela inclut toutes les informations personnelles que nous possédons de nous-

mêmes. Semblable à la façon dont un fou croit qu'il est un roi, nous pouvons croire 

que nous sommes différents de ce que nous sommes réellement. Sans preuve 

substantielle pour nous distinguer du fou de l'exemple, nous ne devrions pas placer 

notre conscience corporelle dans la catégorie des informations dont nous sommes 

certains, mais plutôt dans la catégorie des informations qui portent de l’incertitude, 

donc à rejeter. 

 

D'autre part, tout comme nous nous retrouvons dans des rêves pendant le 

sommeil, nous devons réaliser que rien ne peut garantir que le moment où nous nous 

trouvons lorsque nous sommes éveillés n'est pas une version plus grande d'un rêve ; 

par conséquent, aucune information que nous croyons être au-delà de tout doute n'est, 

en fait, absolument certaine. 

 

« […] de toutes les choses qui sont tombées sous nos sens ou que nous avons 

jamais imaginées, il y en a quelques-unes qui soient véritablement dans le 

monde, tant à cause que nous savons par expérience que nos sens nous ont 

trompés en plusieurs rencontres, et qu’il y aurait de l’imprudence de nous trop 

fier à ceux qui nous ont trompés, quand même que ce n’aurait été qu’une fois, 

comme aussi, à cause que nous songeons presque toujours en dormant, et que 

pour lors il nous semble que nous sentons vivement et que nous imaginons 

clairement une infinité de choses qui ne sont point ailleurs, et que lorsqu’on est 

ainsi résolu à douter de tout, il ne reste plus de marque par où on puisse savoir 

si les pensées qui viennent en songe sont plutôt fausses que les autres.  »193 

 

 

c. Vérités indubitables 

Après avoir supprimé toutes les informations personnelles glanées par nos biais 

et nos sens, analysons le matériel basé sur la recherche qui ne peut être considéré 

 
 193 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 4 



178 

 

comme personnel et qui relève d'un domaine scientifique. 

 

À l'heure actuelle, il ne nous sera pas possible d'accepter comme exactes les 

connaissances produites par la physique, l'astronomie, la médecine ou toute autre 

branche de la science, car toutes ces sciences sont basées sur l'étude de substances 

composées, c'est-à-dire de choses corporelles, et doit donc être considérée comme 

hautement suspecte. 

 

Cependant, les faits issus de disciplines élémentaires telles que l'arithmétique et 

la géométrie peuvent nous conduire à la vérité. De plus, les vérités découvertes dans 

ces disciplines n'ont pas besoin de correspondre à quoi que ce soit de nature tangible. 

Par conséquent, il n'y a pas lieu de débattre de l'authenticité et de la certitude de telles 

déclarations sans ambiguïté. 

 

Cette position de Descartes, selon laquelle la vérité ne peut pas être découverte 

dans le monde des substances composées ou celles qui habitent l'espace, ou le monde 

de la res extensa tel que décrit dans la terminologie cartésienne, mais dans le monde 

des substances simples, c'est-à-dire la res cogitens ; semble ouvrir la voie à une vision 

mystique du monde. Paradoxalement, cependant, il ne serait pas faux d'affirmer que 

l'héritage philosophique de Descartes se nourrit non pas de mysticisme, mais plutôt de 

scientisme. 

 

 

3.4.2. Dieu soumis au doute 

Dans les huit premiers paragraphes de la Première Méditation, que nous avons 

soulignés ci-dessus, Descartes donne des indications sur ce qu'il faut accepter comme 

incertain et ce qu'il faut accepter comme certain. Il déplace la lentille du doute des 

simples vérités quotidiennes vers les hypothèses fondamentales philosophiques et 

théologiques. En d'autres termes, il entre dans la zone dangereuse, pour ainsi dire, où 

il risque d'entrer en conflit avec l'autorité de l'Église, et commence à se demander si 

l'existence de Dieu peut aussi être remise en question. 

 

Descartes, qui prétend qu'en tant que chrétien dévoué, il a eu le concept d'un 

créateur tout-puissant dans sa tête depuis l'enfance et qu'il croit que son existence vient 



179 

 

de ce Dieu, cherche des preuves que Dieu ne crée rien de physique, mais inspire plutôt 

les âmes à ressentir de cette manière. En d'autres termes, il ne doute pas de la présence 

de Dieu en ce moment ; il se demande plutôt si la création existe dans la dimension de 

la matière. 

 

« Or qui me peut avoir assuré que ce Dieu n’ait point fait qu’il n’y ait aucune 

terre, aucun ciel, aucun corps étendu, aucune figure, aucune grandeur, aucun 

lieu, et que néanmoins j’aie les sentiments de toutes ces choses, et que tout cela 

ne me semble point exister autrement que je le vois ? »194 

 

C'est la première fois que Dieu est interrogé dans les Méditations, par opposition 

au Discours. Puisque Dieu est tout-puissant, même si je reconnais à la fois Lui et moi-

même comme étant, cela ne garantit pas mon existence corporelle ; Je pourrais très 

bien vivre comme une simple créature de pensée. Ma perception de l'ensemble du 

cosmos matériel, y compris ma propre existence physique, peut être constamment 

erronée par Dieu. N'est-il pas vrai que les individus se trompent souvent même sur les 

choses dont ils sont certains ? Lorsque j'exécute les opérations mathématiques les plus 

simples, j'ai aussi l'impression d'être certain, mais je peux me tromper. Par exemple, 

même si je suis à peu près certain que deux plus deux font quatre, il est possible que 

Dieu me fasse toujours faire une erreur. 

 

Selon Descartes, tromper délibérément et continuellement ses serviteurs relève 

du pouvoir de Dieu, mais pas de sa gloire. En d'autres termes, Dieu, qui est bon en lui-

même, ne peut pas constamment nous tromper, car si tel était le cas, cela constituerait 

une imperfection, ce qui violerait la définition fondamentale de Dieu. Par conséquent, 

nous pouvons donc facilement dissiper ce doute initial sur Dieu. 

 

Même si nous excluons la possibilité que Dieu nous trompe continuellement, 

Descartes est d'avis que la majesté de Dieu n'est pas diminuée s'il nous permet parfois 

de nous tromper : 

 

« Toutefois, si cela répugnerait à sa bonté, de m’avoir fait tel que je me trompasse 

toujours, cela semblerait aussi lui être aucunement contraire de permettre que je me 

 
194 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Première, §9 



180 

 

trompe quelquefois, et néanmoins je ne puis douter qu’il ne le permette. »195 

 

Néanmoins, certaines personnes peuvent ne pas aimer l'idée d'être entièrement 

ou partiellement induits en erreur par Dieu. Certains préféreront peut-être nier 

l'existence d'un Dieu aussi fort plutôt que d'accepter la création d'un cosmos qui 

dépasse notre compréhension et est totalement enveloppé de doute en raison de 

l'existence d'un Dieu trompeur tout-puissant. 

 

 

Cependant, certaines personnes peuvent ne pas aimer l'idée d'être complètement 

ou partiellement induites en erreur par Dieu. Pour cette raison, certains peuvent 

préférer nier l'existence d'un Dieu aussi puissant, plutôt que d'accepter la conception 

d'un univers qui dépasse le pouvoir de notre compréhension et est complètement 

enfoui dans l'incertitude à cause d'un Dieu omnipotent et trompeur. Plutôt que de s'y 

opposer directement, Descartes propose d'écouter un instant ce raisonnement de 

l'athéisme et de compter tout ce qui est connu et dit sur Dieu comme une fable afin de 

s'assurer si ce raisonnement est cohérent avec lui-même. 

 

Lorsque nous ne situons pas Dieu au commencement de l'existence, nous 

devrons fournir une explication alternative. Les hypothèses alternatives sur la façon 

dont nous sommes arrivés à notre état actuel sont classées sous les rubriques suivantes : 

 

• Soit une sorte de destin a fait de nous ce que nous sommes, 

• Ou encore nous sommes arrivés à ce jour à la suite de coïncidences. 

• Ou nous existons en raison de la poursuite de la succession des événements. 

 

Que nous acceptions une origine divine ou l'une des alternatives énumérées ci-

dessus, il y a une chose sur laquelle nous devons tous être d'accord : faire des erreurs 

ou être incorrect est un défaut en termes de perfection. 

 

Dans ce cas, quelle que soit la cause autre que Dieu, nous pouvons présenter 

comme l'explication de l’existence ; plus cette cause est éloignée de concepts tels que 

 
195 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Première, §9 



181 

 

pouvoir/volonté/infaillibilité/perfection, etc. qui sont nécessairement inclus dans le 

concept de Dieu, plus il devient probable qu'en tant qu'êtres dérivant d'un début 

imparfait, nous serons dans un état constant d’illusion. 

 

En d'autres termes, lorsque nous désapprouvons notre création imparfaite et 

éliminons Dieu comme premier maillon de la chaîne de causalité parce que nous 

méprisons notre nature, qui est susceptible d'être partiellement ou entièrement fausse 

à l'occasion, nous sommes paradoxalement obligés d'accepter une existence qui est 

encore plus défectueuse. 

 

Descartes fait valoir ce point, mais ajoute qu'il n'est pas nécessaire de répondre 

davantage à de tels arguments athées : 

 

« Auxquelles raisons je n'ai certes rien à répondre »196 . 

 

Descartes trouve utile de continuer la gymnastique mentale qu'il a commencée 

un instant pour que nous puissions penser comme des athées, car il affirme qu'il n'y a 

rien dont il ne puisse plus douter de ce qu'il avait accepté comme vrai jusqu'à ce jour, 

et il assure le lecteur que ces mots pour les besoins de l'argumentation ne sont pas de 

la rhétorique. Il va maintenant subir une période d'époché semblable aux anciennes 

septiques : 

 

« […] non par aucune inconsidération ou légèreté, mais pour des raisons très fortes, et mûrement 

considérées : de sorte qu’il est nécessaire que j’arrête et suspende désormais mon jugement sur 

ces pensées, et que je ne leur donne pas plus de créance, que je ferais à des choses qui me 

paraîtraient évidemment fausses, si je désire trouver quelque chose de constant, et d’assuré dans 

les sciences »197 . 

 

 

3.4.3. Mauvais génie 

A ce stade, on assiste à une contribution extrêmement originale de Descartes à 

la philosophie : le mauvais génie. 

 
196 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Première, §10 
197 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Première, §10 



182 

 

 

Descartes, qui avait précédemment écarté la possibilité de la tromperie de Dieu 

avec la véracité divine dans le Discours et n'attribuait pas à Dieu une imperfection 

dans les premiers paragraphes de la Première Méditation, recommence à nouveau avec 

les hypothèses de l'athéisme vers la fin de la Première Méditation et porte la possibilité 

qu'il n'y ait pas de Dieu un peu plus loin. Il imagine un génie méchant qui, à l'image 

de Dieu, est tout-puissant mais utilise toutes ses capacités pour tromper les autres. Ce 

pouvoir trompeur opère de telle manière que les couleurs, les sons, les odeurs, les 

formes et les images, bref, toutes les données du monde matériel que nous considérons 

comme des choses extérieures, deviennent virtuellement un piège perceptif tendu par 

ce terrible démon maléfique. 

 

En conséquence, parce que le chemin vers la vérité a disparu, nous avons 

amplement raison de suspendre tout jugement : sous l'hypothèse que nos esprits ont 

été trompés par le démon maléfique, il est désormais légitime de douter même de notre 

propre existence corporelle :  

 

« Je supposerai donc qu’il y a, non point un vrai Dieu, qui est la souveraine source de vérité, 

mais un certain mauvais génie, non moins rusé et trompeur que puissant, qui a employé toute 

son industrie à me tromper. »198 

 

L''intérêt philosophique de l'hypothèse du démon est que, en conséquence d'une 

approche holistique du scepticisme, nous ne croyons plus à rien, protégeant ainsi notre 

esprit contre toutes les illusions imaginables. 

 

Si bien que, dans la suite de cette réflexion, c'est-à-dire à mesure que nous 

procédons avec l’acceptation que dès que nous rencontrerons le moindre doute, 

l'information sera considérée comme complètement fausse, deux possibilités s'offrent 

devant nous : soit à un certain point nous rencontrerons une certitude qui ne peut plus 

être mise en doute ; ou, si nous ne rencontrons pas une telle certitude, nous céderons 

au moins à la certitude qu'il n'y a pas de certitude. 

 

Jusqu'à présent, il était permis de remettre en question les informations obtenues 

 
198 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Première, §12 



183 

 

à partir de données sensorielles. Cependant, il devait y avoir une certitude dans les faits 

dérivés des données d'une science à fondements mathématiques, c'est-à-dire dont 

l'objet n'avait aucune part dans les sens. Néanmoins, si Dieu nous induit 

continuellement en erreur ou si une puissance supérieure malveillante nous cache 

constamment la vérité, alors même les données mathématiques n'auront aucune 

garantie : 

 

« Nous douterons aussi de toutes les autres choses qui nous ont semblé autrefois très certaines, 

même des démonstrations mathématiques et de ses principes, encore que d’eux-mêmes ils soient 

assez manifestes, […] Dieu qui nous a créés, peut faire tout ce qui lui plaît, et que nous ne savons 

pas encore s’il a voulu nous faire tels que nous soyons toujours trompés, même aux choses que 

nous pensons mieux connaître ; car puisqu’il a bien permis que nous nous trompions quelquefois, 

ainsi qu’il a été déjà remarqué, pourquoi ne pourrait-il pas permettre que nous nous trompions 

toujours ? »199 

 

Descartes compare le désir de trouver un support qui ne contredira pas cette 

hypothèse et qui, malgré cette hypothèse, conservera toujours sa vérité et son 

indubitabilité, au support dont Archimède avait besoin pour déplacer le monde. Il 

fonde cette hypothèse sur l'idée qu'il n'y a pas de garantie divine de vérité et que nos 

esprits sont constamment confus par un démon malveillant. 

 

Descartes comprend qu'il ne peut pas, à tout le moins, rejeter son existence 

comme quoi que ce soit qui produise toutes ces hypothèses, même si le temps, l'espace, 

la matérialité et toutes les sensations s'évanouissent. Même si cet être n'est pas soutenu 

par un corps et ne génère pas ces pensées de lui-même, mais les reçoit plutôt d'une 

autre entité, son existence en tant que quelque chose apparaît néanmoins comme une 

certitude : 

 

« Mais donc à tout le moins ne suis-je point quelque chose ? […] Mais je me 

suis persuadé qu’il n’y avait rien du tout dans le monde, qu’il n’y avait aucun 

ciel, aucune terre, aucuns esprits ni aucuns corps ; ne me suis-je donc pas aussi 

persuadé que je n’étais point ? Non certes ; j’étais sans doute, si je me suis 

persuadé, ou seulement si j’ai pensé quelque chose.  »200 

 
199 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 5 
200 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxième, §4 



184 

 

 

Laquelle des deux options susmentionnées se concrétisera devient alors claire : 

 

Dès lors qu'une première certitude a été atteinte, la présomption qu'aucune 

certitude d'aucune sorte ne peut être atteinte s'effondre. Puisque c'est moi qui suis 

trompé, même s'il y a une entité qui me trompe toujours, au moins mon existence en 

tant que partie trompée est garantie. Peu importe comment le démon trompeur essaie 

de me tromper, il n'y a qu'une chose qu'il ne peut pas réussir : me convaincre que je ne 

suis pas du tout, auquel cas je ne pourrais me tromper. Par conséquent, même si je me 

trompe, j'existerai toujours en tant que tel. 

 

Ici, un fait fondamental est révélé : contrairement à toutes les autres pensées, le 

concept d'existence ne peut être trompé. L'esprit, qui peut se tromper dans toute autre 

pensée, existe dès qu'il pense exister, donc la pensée est un être qui s’impose soi-même 

: 

 

« […] cette proposition Je suis, j’existe, est nécessairement vraie, toutes les fois 

que je la prononce ou que je la conçois en mon esprit. »201 

 

 

 

3.4.4. Essence du « je » 

Si Descartes établit ainsi la certitude de sa propre existence, il n'est pas encore 

parvenu à une certitude sur le contenu de cette existence. En d'autres termes, il sait 

maintenant qu'il existe, mais ne peut déclarer aucune certitude sur la nature de cette 

existence. Dès lors, afin de ne pas contredire l'attitude prudente qu'il a maintenue 

depuis le début, il juge utile de rester dans l'épochè de ce qu'il est à ce stade. 

 

Cependant, comme indiqué précédemment, le but de Descartes n'est pas de rester 

éternellement dans un doute insurmontable, mais de suspendre momentanément tous 

les jugements douteux et d'atteindre une certitude absolue. Il intégrera également ce 

principe dans qui il est. Pour ce faire, il s'efforce de réévaluer les connaissances 

 
201 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxième, §4 



185 

 

antérieures qu'il avait sur lui-même et de déterminer lesquelles d'entre elles périront et 

lesquelles survivront à la méthode du doute : 

 

« C’est pourquoi je considérerai derechef ce que je croyais être avant que 

j’entrasse dans ces dernières pensées ; et de mes anciennes opinions je 

retrancherai tout ce qui peut être combattu par les raisons que j’ai alléguées, en 

sorte qu’il ne demeure précisément rien que ce qui est entièrement certain et 

indubitable. »202 

 

La conception initiale de Descartes de son essence est qu'il est un être humain. 

Cependant, ce concept doit être élargi, car la question de ce qu'est « l’humain » est 

maintenant en train d'émerger. La réponse un animal intelligent ne suffira pas à 

résoudre la question, car il faut maintenant rendre compte des concepts d'esprit et 

d'animal. Comme revenir en arrière en donnant de telles définitions n'apportera aucun 

résultat, il se décrit d'abord comme une machine faite de chair et de sang, ayant un 

visage, des mains et des bras. 

 

Cependant, cette description peut très bien inclure, par exemple, un cadavre. 

Afin de révéler la différence, il faudra restreindre la définition et en plus de ce qui 

précède, il dit qu'il y a un être qui marche, pense, sent, a faim, parle, etc. C'est-à-dire, 

comme genus proximum, il partage un corps avec le cadavre, et en tant que differentia 

specifica, c'est une âme. Néanmoins, jusqu'à présent, aucune conclusion n'a encore été 

tirée sur ce qu'est le corps ou l'âme. 

 

Alors, tout d'abord, apparaît le besoin d'une définition de ce qu'il appelle le corps. 

Descartes donne cette définition comme suit : 

 

« […] par le corps, j’entends tout ce qui peut être terminé par quelque figure ; 

qui peut être compris en quelque lieu, et remplir un espace en telle sorte que tout 

autre corps en soit exclu ; qui peut être senti, ou par l’attouchement, ou par la 

vue, ou par l’ouïe, ou par le goût, ou par l’odorat […]  ».203 

 

 
202 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxième, §6 
203 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxième, §6 



186 

 

Malgré le fait que cette description soit applicable à n'importe quel corps, il s'agit 

simplement d'une description du cadavre, ou du genus proximum. Pour l'homme, c'est 

insuffisant étant donné qu'on ne peut pas se considérer simplement comme étant ces 

attributs. Même le pur et simple fait qu'il pense est laissé inexpliqué par cette 

description centrée sur le corps. En d'autres termes, l’homme serait incapable de 

préparer cette description, qui est le résultat de son propre esprit. Par conséquent, il 

sera nécessaire de décrire son âme, le deuxième aspect de son sens actuel de soi : 

 

« […] qui peut être mû en plusieurs façons, non par lui-même, mais par quelque 

chose d’étranger duquel il soit touché et dont il reçoive l’impression. Car d’avoir 

en soi la puissance de se mouvoir, de sentir et de penser, je ne croyais 

aucunement que l’on dût attribuer ces avantages à la nature corporelle ; au 

contraire, je m’étonnais plutôt de voir que de semblables facultés se 

rencontraient en certains corps. »204 

 

Après avoir ainsi donné les définitions du corps et de l'âme, Descartes se 

demande si ces définitions peuvent être valables pour lui-même également. Face à une 

entité malveillante qui ne cesse de tromper, ces descriptions ne semblent apporter 

aucune certitude. Aucun des éléments donnés concernant la description du corps, basée 

sur l'occupation de l'espace et la perceptibilité par les sensations, ne pourra résister à 

dans l'incertitude apportée par le démon maléfique. 

 

Certains des points donnés pour la description de l'âme sont également liés à 

l'existence corporelle. Par exemple, des caractéristiques telles que la marche et la 

nutrition ne peuvent être considérées indépendamment du corps. Comme nous n'avons 

pas encore pu confirmer le corps, ces caractéristiques ne suffisent pas à prouver que 

nous sommes un être possédant une âme pour le moment. D'autre part, bien que la 

sensation soit donnée comme une propriété de l'âme, il est possible de ressentir sans le 

corps, comme dans l'exemple du rêve. Mais il y a aussi « un acte de penser » contenu 

de la définition de l'âme, qui ne peut être imaginé comme ne m'appartenant pas. 

 

Ainsi, bien que Descartes rejette toute sa connaissance antérieure de ce qu’il est, 

la pensée lui résiste. Même s'il pense que la pensée ne lui appartient pas, puisque ce 

 
204 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxième, §6 



187 

 

sera une pensée, il n'en est pas moins inséparable de la pensée et la certitude que cette 

circonstance se rapporte à lui-même lui appartient. Ainsi, je suis, j'existe revient au 

point de précision. Mais cette certitude a aussi une dimension temporelle. Alors, 

combien de temps faudra-t-il pour exister ? Descartes répond à cette question « tant 

que je pense ». Si bien qu'il continuera d'exister tant qu'il continuera à penser, ou pour 

le dire à l'inverse, il cessera d'exister dès qu'il cessera de penser : 

 

« […] et je trouve ici que la pensée est un attribut qui m'appartient : elle seule ne 

peut être détachée de moi. Je suis, j'existe : cela est certain ; mais combien de temps ? 

A savoir autant de temps que je pince […] »205 

 

Ainsi, alors qu'au stade précédent je réalisais que je n'existais qu'à partir de 

maintenant, il n'existe plus en tant que parties biologiques qui composent mon être 

corporel, ou en tant qu'une sorte d'air mince, de vapeur, de souffle, de vent, etc., en 

tant que les anciens pensaient à l'âme, mais seulement comme une chose pensante. Le 

fait que je suis est également confirmé. Il est maintenant temps de comprendre ce qu'est 

la "chose pensante". Penser signifie douter, envisager, accepter, rejeter, imaginer et 

ressentir. Alors que Descartes se demande si toutes ces caractéristiques existent en lui-

même, il se rend compte que la contemplation qu'il a faite les inclut depuis le tout 

début. C'est donc vraiment quelque chose qui pense inclure tout cela. Bien que son 

imagination le mène à des choses qui ne sont pas dans la réalité, le fait que l'objet de 

ses rêves soit irréel ne change rien au fait qu'il rêve. Même si les données telles que la 

lumière, le son, l'odorat, le toucher, etc., obtenues par les sensations, sont 

complètement fausses, le fait qu'il ait une sensation indépendamment de cela n'est pas 

affecté. En fait, le fait qu'il soit dans un état constant de sommeil ou qu'il soit 

constamment trompé par Dieu ou un démon malveillant ne peut rien y changer. 

 

 

3.4.5. Quelque chose d'autre que moi-même 

 

La discussion sur le fait d'être trompé par Dieu ou toute autre force maléfique 

soulève un autre problème : le problème d'avoir autre chose que « moi-même ». 

 
205Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Deuxième, §7 



188 

 

 

Descartes voulait ignorer toute réalité corporelle car il croyait qu'il était possible 

que les informations reçues par les sens soient inexactes. Même avec une certitude 

mathématique, il avait démontré que ses idées pouvaient être fausses malgré toutes les 

preuves qui paraissaient les étayer, selon qu'elles étaient le produit d'un Dieu trompeur 

ou d'un démon malveillant. Il a établi qu'il ne pouvait pas douter de sa propre existence 

même dans cette circonstance comme la première vérité inébranlable. Il en vint alors 

à la réalisation qu'il existait en termes de chose pensante, ce qui était la deuxième 

certitude inébranlable. Cependant, il était toujours incapable de déterminer s'il y avait 

autre chose que lui. L'existence d'une entité autre que lui-même, le fait que ce quelque 

chose d'autre soit Dieu, et enfin la question de savoir si Dieu, s'il existait, pouvait être 

trompeur, tout cela a joué un rôle dans le potentiel de la représentation trompeuse de 

Dieu. La Troisième Méditation de Descartes est là où il résout ce problème. 

 

La question de savoir s'il y a autre chose que Dieu en dehors de Lui sera le sujet 

de la prochaine, la Quatrième Méditation, que nous examinerons sous le titre « Dieu 

comme garant de toute autre chose » ci-dessous. Ce sont les sujets qui ont été 

effectivement abordés dans le Discours. Mais Descartes, qui au début des Méditations 

promettait de construire de toutes pièces un univers de réalité en se purgeant de toutes 

les pensées qu'il avait jusqu'alors, doit reconsidérer cette question par souci de 

cohérence : 

 

« Et certes, puisque je n’ai aucune raison de croire qu’il y ait quelque Dieu qui 

soit trompeur, et même que je n’ai pas encore considéré celles qui prouvent qu’il 

y a un Dieu, la raison de douter qui dépend seulement de cette opinion est bien 

légère, et pour ainsi dire métaphysique. Mais afin de la pouvoir tout à fait ôter, 

je dois examiner s’il y a un Dieu, sitôt que l’occasion se présentera ; et si je 

trouve qu’il y en ait un, je dois aussi examiner s’il peut être trompeur ; car, sans 

la connaissance de ces deux vérités, je ne vois pas que je puisse jamais être 

certain d’aucune chose.  »206 

 

Descartes reconnaît que sa croyance antérieure qu'il y a quelque chose en dehors 

de lui avait été acquise avec un courage aveugle et un manque de jugement ferme et 

 
206Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §5 



189 

 

réfléchi une fois qu'il a entrepris de rechercher s'il y avait quelque chose en dehors de 

lui. À la lumière de cela, il recommence à se demander si les concepts qu'il a 

contiennent des entités ayant une existence indépendante de la sienne. 

 

Ce faisant, il évalue si ses pensées de ce qu'il croit être extérieur à lui sont d'égale 

force, et conclut que ses idées de substances sont plus robustes que ses idées de modes 

ou d'accidents. Cet aspect supplémentaire est la réalité objective puisque celles-ci, les 

idées sur les substances, sont des représentations d'un être ou d'une perfection d'un 

ordre supérieur ou d'une plus grande perfection que les autres. 

 

Pour pousser ce dernier point un peu plus loin, de toutes ses idées sur les 

substances, la réalité la plus objective se trouve dans l'idée de Dieu, puisque l'idée de 

Dieu inclut par définition la suprématie, l'éternité, la constance, l'omniscience, 

l'omnipotence, et avoir tout créé à part soi-même. 

 

Cette question doit être abordée en termes de concept de lumière naturelle, que 

Descartes voyait nécessaire pour finaliser un jugement. 

 

Il convient de rappeler que dans les travaux antérieurs, notamment dans les 

Regulae, trois choses étaient données comme garantie de vérité, à savoir la révélation, 

l'intuition intellectuelle et la déduction. 

 

La composante de révélation d’ailleurs, ne peut être réalisée qu'à travers le 

processus de croyance en la révélation, à moins que nous ne soyons nous-mêmes des 

prophètes révélés, et elle doit être susceptible de la rationalisation que Descartes tente 

de faire. 

 

Donc déduction et intuition seuls demeurent. La déduction, d'autre part, requiert 

un universel pour sa première prémisse, mais au point des vérités primaires, les 

universaux de départ n'ont pas encore été produits. 

 

En fait, même lors de l'établissement de la certitude de notre propre existence, 

Descartes a délibérément sauté la majeure Tout ce qui pense est, on s'en souvient, et 

est arrivé à la conclusion je suis, en partant directement de la mineure je pense, puisque 



190 

 

à ce moment-là, il n'y a pas de base de données disponible à partir de laquelle la 

majeure susmentionnée puisse être obtenue. 

 

Par conséquent, l'intuition demeure la seule base appropriée pour atteindre les 

vérités fondamentales. Une fois un tel fondement de vérité établi, il ne peut plus être 

tenté par d'autres types de vérité, ni ne serait-il possible de reconnaître une source 

d'information plus fiable. C'est ce que Descartes voulait dire par le terme « lumière 

naturelle ». 

 

« Car je ne saurais rien révoquer en doute de ce que la lumière naturelle me fait 

voir être vrai, ainsi qu’elle m’a tantôt fait voir, que de ce que je doutais, je 

pouvais conclure que j’étais. Et je n’ai en moi aucune autre faculté, ou puissance, 

pour distinguer le vrai du faux, qui me puisse enseigner que ce que cette lumière 

me montre comme vrai ne l’est pas, et à qui je me puisse tant fier qu’à elle. »207 

 

 

 

3.4.6. Perfection provenant de la cause 

Tout ce qui est présent dans un résultat doit être attribué à sa cause ; sinon, il 

serait incapable de transmettre ce qui lui manque à ce qui en découle. 

 

En d'autres termes, il est également établi par la lumière naturelle susmentionnée 

que le degré de réalité ou de perfection trouvé dans tout résultat doit être au moins égal 

au degré de réalité ou de perfection trouvé dans la cause efficiente, car sinon la réalité 

résultante aurait dû provenir d'une autre chose que la cause, que, dans ce cas-là, nous 

aurions dû appeler cause, ou nous aurions dû admettre qu'il pourrait y avoir des 

conséquences injustifiées, qui rendraient instantanément toute activité pensive 

complètement futile. 

 

Car finalement, penser signifie expliquer n'importe quel événement et en donner 

les raisons ; donc admettre que les faits ne dépendent pas des causes, c'est désactiver 

le logos. C'est-à-dire qu'il doit y avoir une explication pour chaque cas détectable. 

 
207Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §12 



191 

 

 

Quand on arrive à cette conviction intuitive, les deux déductions inséparables 

qui s'ensuivent sont inévitables : 

 

• L'être ne dérive pas du non-être 

•  Plus de perfection ne dérive pas de moins de perfection  

 

Lorsque ces deux déductions sont prises en compte, il est clair que l'existence 

est une perfection car la première est un corollaire de la seconde. 

 

« […] par exemple, la pierre qui n’a point encore été, non seulement ne peut pas 

maintenant commencer d’être, si elle n’est produite par une chose qui possède 

en soi formellement, ou éminemment, tout ce qui entre en la composition de la 

pierre, c’est-à-dire qui contienne en soi les mêmes choses, ou d’autres plus 

excellentes que celles qui sont dans la pierre ; et la chaleur ne peut être produite 

dans un sujet qui en était auparavant privé, si ce n’est par une chose qui soit d’un 

ordre, d’un degré ou d’un genre au moins aussi parfait que la chaleur, et ainsi 

des autres. »208 

 

La certitude suivante est atteinte à partir des analogies de pierre et de chaleur 

données : si nous avons une idée de pierre ou de chaleur, cette idée doit avoir une 

cause, et la réalité dans cette cause ne peut être moindre que dans la pierre ou la chaleur 

: 

 

« Mais encore, outre cela, l'idée de la chaleur ou de la pierre, ne peut pas être en 

moi, si elle n'y a été mise par quelque cause, qui contient en soi pour le moins 

autant de réalité que j’en conçois dans la chaleur ou dans la pierre. »209 

 

Comme on l'a dit précédemment, s'il y a quelque chose dans une idée qui n'est 

pas dans sa cause, il sera évident que c'est un effet sans cause, ou qu'il n'est le résultat 

de rien. 

 
208Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §17 
209Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §17 



192 

 

 

D'un autre côté, on pourrait soutenir que l'origine d'une idée n'est pas une réalité 

objective, mais plutôt une autre idée. Dans ce scénario, cependant, il sera nécessaire 

de s'appuyer à nouveau sur une cause première, sinon cette explication se poursuivrait 

indéfiniment, la rendant vide de sens. 

 

Le point initial que nous désignerons comme cause première des idées doit être 

une idée qui contient la pleine vérité ou perfection. 

 

Après ce raisonnement, nous sommes de nouveau assurés par la lumière 

naturelle : la perfection de nos idées peut tout au plus être inférieure à celle des causes 

dont elles sont engendrées, c'est-à-dire dont elles sont le résultat, mais elles ne peuvent 

jamais inclure un niveau supérieur de perfection. 

 

 

  



193 

 

3.5. Reconstruction de la vérité 

 

3.5.1. Inconvénients des formations antérieures 

Après avoir établi la légitimité de la nécessité de la méthode dans le paragraphe 

précédent, Descartes décrit sa propre aventure personnelle. Il explique que l'éducation 

qu'il a reçue à l'école était remplie d'informations fausses et inutiles, que 

l'apprentissage des langues anciennes ne fait pas un bon orateur ou poète, que la 

connaissance de la mythologie rend plausibles des événements irréels, et que même la 

connaissance de l'histoire est nécessairement incomplète. L'application correcte des 

mathématiques n'est pas enseignée, la morale se limite à quelques résultats isolés et la 

philosophie est incapable d'atteindre ne serait-ce qu'un seul fait incontesté. En raison 

du fait que les sciences restantes sont basées sur la philosophie, il est impossible 

d'obtenir des informations solides sur celles-ci. 

 

Bien que ces vues exprimées dans la première section du Discours puissent être 

lues comme une autobiographie dans une certaine mesure, elles peuvent également 

être considérées comme le fondement de l'effort de Descartes pour éliminer les 

vestiges du passé et reconstruire une vérité complète à partir de son propre esprit, qu'il 

tentera également dans les Méditations. 

 

Dans la deuxième section, intitulée « Principales Règles de la Méthode », 

l'auteur conclut que les œuvres créées par une seule personne sont plus parfaites et 

harmonieuses que celles créées par plusieurs personnes : 

 

« Ainsi voit-on que les bâtiments qu’un seul architecte a entrepris et achevés ont 

coutume d’être plus beaux et mieux ordonnés, que ceux que plusieurs ont tâché 

de raccommoder en faisant servir de vieilles murailles qui avaient été bâties à 

d’autres fins. Ainsi ces anciennes cités qui, n’ayant été au commencement que 

des bourgades, sont devenues par succession de temps de grandes villes, sont 

ordinairement si mal composées, au prix de ces places qu’un ingénieur trace à sa 

fantaisie dans une plaine, […] qu’on dirait plutôt que c’est la fortune que la 

volonté de quelques hommes usant de raison, qui les a ainsi disposées. »210 

 
210 Discours de la Méthode, Descartes, René, Deuxième Partie 



194 

 

  

Tout comme dans les œuvres d'art ou d'architecture, un meilleur résultat ne peut 

être obtenu en continuant l'autre là où l'un s'est arrêté, il en va de même pour la 

philosophie et les autres sciences : 

 

« Et ainsi les sciences des livres s’étant composées et grossies peu à peu des 

opinions de plusieurs diverses personnes, ne sont point si approchantes de la 

vérité que les simples raisonnements que peut faire naturellement un homme de 

bon sens touchant les choses qui se présentent. »211 

 

Pour développer une nouvelle structure dans la science, il serait plus 

approprié de faire abstraction de celles qui existent, de faire abstraction de ce qui a été 

enseigné jusque-là dans les écoles et de repartir de zéro, tout comme il serait plus facile 

de créer une nouvelle sculpture à partir d'un matériau non coupé. Ce nouveau départ 

devrait être le début du doute méthodique : 

 

« Et bien qu’elle (la logique) contienne, en effet, beaucoup de préceptes très vrais 

et très bons, il y en a toutefois tant d’autres, mêlés parmi, qui sont ou nuisibles 

ou superflus, qu’il est presque aussi malaisé de les en séparer, que de tirer une 

Diane ou une Minerve hors d’un bloc de marbre qui n’est point encore ébauché. 

»212 

 

3.5.2. Rejet de toutes les données 

Elle doit commencer par écarter les données sensorielles, car elles sont parfois 

trompeuses. Cette réflexion conduira inévitablement le sceptique à remettre en 

question tout l'univers physique qui l'entoure. Si nous ne tenons pas compte des 

données sensorielles, alors notre corps, qui nous transmet ces données, sera également 

à portée de doute. 

 

Viennent ensuite les données mathématiques, car les paralogismes et la 

géométrie sont parfois impliqués. Il pense que si d'autres peuvent faire de telles 

erreurs, il est tout aussi sujet à l'erreur que tout le monde, et il devrait aborder les 

 
211 Discours de la Méthode, Descartes, René, Deuxième Partie 
212 Discours de la Méthode, Descartes, René, Deuxième Partie 



195 

 

données mathématiques avec scepticisme. Par conséquent, tout ce qu'il a 

précédemment accepté comme "preuve", il les acceptera également comme faux. 

D'autre part, tout comme le rêve que nous vivons pendant le sommeil n'a pas 

d'équivalent dans la réalité, nous avons aussi des rêves qui ne correspondent pas à la 

réalité, tout comme nous le faisons lorsque nous sommes dans un état de rêve. Il est 

donc raisonnable de questionner non seulement les données sensorielles mais aussi les 

données cognitives. Mais alors que nous pouvons douter de nos pensées, la vérité 

même que nous pensons ne laisse aucune place au doute. Ces idées seront développées 

plus loin par l'auteur plus loin dans les Méditations. Ainsi, nous arrivons à une 

première vérité indiscutable, et voici ce que nous pensons : 

 

« Mais aussitôt après, j’ai pris garde que, pendant que je voulais ainsi penser que 

tout était faux, il fallait nécessairement que moi, qui le pensais, fusse quelque 

chose. Et remarquant cette vérité : je pense, donc je suis, était si ferme et si 

assurée, que toutes les plus extravagantes suppositions des sceptiques n’étaient 

pas capables de l’ébranler, je jugeai que je pouvais la recevoir, sans scrupule, 

pour le premier principe de la philosophie que je cherchais ».213 

 

Cette connexion entre la cognition et l'assurance de l'existence servira de 

fondement principal à Descartes pour toute la philosophie et même l'existence du 

monde physique. Descartes, selon la majorité des historiens de la philosophie, est 

crédité d'avoir inauguré la modernité philosophique, qui peut être considérée comme 

le début de la rupture définitive avec la pensée médiévale. 

 

Bien que Descartes affirme dans sa première attitude qu'il vise à examiner toutes 

les données intellectuelles aussi bien que les données sensorielles et imaginales, la 

connaissance du monde de la pensée sera plus certaine que la connaissance du monde 

corporel, l'existence de Dieu étant la plus certaine. Ceci est expliqué comme suit dans 

les Méditations : 

 

« Je me suis tellement accoutumé ces jours passés à détacher mon esprit des sens, 

et j’ai si exactement remarqué qu’il y a fort peu de choses que l’on connaisse 

avec certitude touchant les choses corporelles, qu’il y en a beaucoup plus qui 

 
213 Discours de la Méthode, Descartes, René, Quatrième Partie 



196 

 

nous sont connues touchant l’esprit humain, et beaucoup plus encore de Dieu 

même, que maintenant je détournerai sans aucune difficulté ma pensée de la 

considération des choses sensibles ou imaginables, pour la porter à celles qui, 

étant dégagées de toute matière, sont purement intelligibles ».214 

 

 

3.5.3. Perceptions claires et distinctes 

La philosophie de Descartes se caractérise par son approche la plus 

fondamentale, qui consiste à établir une nouvelle structure de la science en 

reconstruisant les précédentes. Cet effort vise à garantir que seules des informations 

claires et distinctes restent. Tout d'abord, il est essentiel d'expliquer ce que l'on entend 

par des termes distincts et clairs. 

 

Tout d'abord, nous avons tendance à porter des jugements basés sur des 

informations partielles sur des choses dont nous ne pouvons pas être certains ou que 

nous n'avons pas explorées à fond, en fonction de notre enfance, de notre éducation ou 

de nos connaissances antérieures. Il y a même des gens qui, pour une fois dans leur 

vie, manquent de conscience pour porter un jugement juste. 

 

La connaissance qui s'offre à l'esprit attentif, s'exhibe, se démontre et se révèle à 

la réflexion est une connaissance explicite. Cependant, il y a une condition selon 

laquelle les informations sur lesquelles nous pouvons porter des jugements avec une 

précision sans équivoque doivent non seulement être claires, mais doivent également 

être distinctes. La connaissance sélective, en revanche, est une forme de connaissance 

tellement différente et distincte, contrairement à la connaissance explicite, qu'elle n'a 

pas d'autre contenu que l'être tel qu'il se présente à un esprit qui peut l'analyser 

correctement. 

 

Il n'y a pas de relation bidirectionnelle entre les informations explicites et 

sélectives. Une information peut être claire ou non, mais elle ne peut pas être distincte 

sans être claire. Descartes utilise l'exemple de la douleur pour illustrer ce point : pour 

une personne qui ressent une sensation de brûlure, la sensation de douleur qui frappe 

 
214 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §1 



197 

 

son esprit est assez précise, mais elle n'est pas toujours apparente car une personne 

peut se méprendre sur la cause de la douleur. C'est-à-dire qu'il ressent extrêmement 

clairement l'angoisse, mais son raisonnement sur sa source est confus. 

 

Comme décrit dans la section précédente, en particulier dans nos années 

d'enfance, notre âme ou notre esprit a été tellement obscurci sous l'influence de notre 

corps qu'aucune connaissance distincte n'a été établie, même si nous réalisons 

clairement de nombreuses choses. Encore une fois, parce que l'esprit n'a pas eu le 

temps de réfléchir sur les choses qui ont précédé, nos souvenirs ont été remplis de 

préjugés et d'idées fausses au cours de ces années, et dans les années qui ont suivi, la 

majorité d'entre nous n'a rien fait pour éliminer ces préjugés. Cependant, sans éliminer 

ces préjugés, il nous est impossible de traiter et d'analyser les choses qui nous viennent 

à l'esprit de manière appropriée. Par conséquent, nous devons maintenant procéder à 

un recensement de tous les concepts simples qui composent nos pensées et exposer les 

significations implicites et explicites de chacun. Sur cette base, il sera clair où nous 

sommes le plus susceptibles de faire des erreurs. 

 

L'intégralité de nos connaissances peut être classée en deux grandes catégories : 

celles qui ont une existence plus ou moins grande, et celles qui n'existent que dans 

notre esprit. 

 

Nous avons d'abord des concepts généraux de ceux qui ont une certaine 

existence, qui peuvent être étendus à l'ensemble. Les exemples incluent des questions 

concernant la substance, le temps, l'ordre et le nombre. En plus de cela, nous avons 

également des informations sur les détails, et grâce à cette connaissance, il est possible 

de distinguer les choses les unes des autres. De plus, la distinction la plus fondamentale 

que nous puissions établir entre toutes les choses créées est que certaines sont 

essentiellement intellectuelles, c'est-à-dire composées de matière pensante, tandis que 

d'autres sont corporelles. Ainsi, tout ce qui est associé à la compréhension et au désir, 

c'est-à-dire au domaine de la compréhension et de la gestion, appartient à la substance 

que nous pouvons appeler la pensée ; la taille, c'est-à-dire étendue en largeur, longueur 

et hauteur, la forme, le mouvement, la position, les parties qui composent le tout 

corporel, et toutes les autres propriétés que nous pouvons associer à l'objet 

appartiennent à la substance que nous pouvons appeler l'objet ou le corps. 



198 

 

 

Ainsi, lorsque Descartes différencie la substance pensante et la substance 

étendue par des lignes spécifiques, il met l'accent sur l'existence d'autres entités qui ne 

peuvent être réduites à aucune de ces deux, mais peuvent être décrites par leur quasi 

coexistence : 

 

« […] tels sont les appétits de boire, de manger, et les émotions ou les passions 

de l’âme, qui ne dépendent pas de la pensée seule, comme l’émotion à la colère, 

à la joie, à la tristesse, à l’amour, etc. ; tels sont tous les sentiments, comme la 

lumière, les couleurs, les sons, les odeurs, le goût, la chaleur, la dureté, et toutes 

les autres qualités qui ne tombent que sous le sens de l’attouchement. »215 

 

Cette déclaration de Descartes contient des allusions à la théorie des sensations 

d'Aristote. Descartes, qui divise les choses en pensée et en matière, discute également 

de notre connaissance des vérités et les place dans la catégorie res cogitens. Par 

exemple, on ne peut pas affirmer que des propositions telles que rien ne peut provenir 

de rien, quelque chose ne peut pas exister et disparaître en même temps, et ce qui s'est 

passé ne peut pas se produire sont basées sur un élément existant ou ont une structure 

matérielle. Semblable à l'expression de ces vérités, la compréhension métaphysique 

fondamentale selon laquelle il est impossible que quelque chose n'existe pas est 

également un concept fréquent dans la pensée humaine. Même si des exemples de tels 

concepts communs peuvent être multipliés, Descartes ne les exige pas car, d'abord, 

lorsqu'un fondement est établi pour eux, il est impossible pour la pensée d'aller au-delà 

de ces hypothèses fondamentales et nos préjugés acquis ne peuvent souvent occulter 

ces concepts communs. 

 

Les conceptions communes évoquées ici par Descartes sont également 

exprimées par Aristote, précisément comme le concept de « koine aisthesis » évoqué 

précédemment. Par exemple, l'un d'eux, la devise « ce qui n'aurait pas pu arriver », est 

un principe décrit dans l'Ethique à Nicomaque, bien qu'il ait été effectivement cité par 

Aristote du poète Agathon ; c'est-à-dire que son origine remonte à une tragédie des 

temps anciens : 

 

 
215 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 48 



199 

 

« Mais rien ne peut être « décidé » de ce qui est passé : on ne se « décide » pas 

à avoir pris part au sac de Troie ! C’est qu’on ne délibère pas non plus sur le 

passé, mais bien sur le futur, sur ce qui peut arriver ou ne pas arriver ; or, le 

passé ne peut pas ne pas avoir été. Aussi Agathon a-t-il bien dit : 

 

  Cette seule chose à Dieu lui-même est refusée, 

  Faire que n’ait pas été ce qui a été fait »216 

 

Dans l'une de ses publications, le philosophe Jean Salem enquête sur l'origine de 

la phrase susmentionnée et attire l'attention sur le fait que des thèmes très comparables 

apparaissent dans la littérature et la philosophie grecques en plus d'Agathon217. 

Théognis, Simonide, Pindare, Sophocle et même Platon traitaient de l'irréversibilité du 

passé avant Aristote. 

 

Salem note que Descartes mentionne la certitude de l'irrévocabilité du passé dans 

deux ouvrages supplémentaires en dehors des Principes de la philosophie218. La 

première d'entre elles se trouve dans les Réponses aux Secondes Objections, et l'autre 

dans une lettre à Morus219, datée du 5 février 1649. 

 

Dans Secondes objections aux méditations métaphysiques, divers théologiens et 

philosophes220 disent qu'ils ne trouvent pas convaincant le critère de certitude 

déterminé par Descartes comme « une perception claire et distincte de ce que je 

connais »221. Premièrement, une personne qui ne croit pas en Dieu comprendra que la 

somme des angles intérieurs d'un triangle est égale à deux angles droits, mais il pourra 

toujours ne pas croire en Dieu222. De plus, Descartes nie que Dieu puisse être trompeur, 

mais les points de vue divergent à ce sujet. En réalité, l'histoire des religions et des 

prophètes est pleine d'exemples de Dieu trompant Ses serviteurs. À cet égard, le 

traitement de l'humanité par Dieu peut être comparé à celui d'un médecin envers ses 

 
216 Aristote, Ethique à Nicomaque, VI, 2, 1139 b 10 -11 
217 Salem, Jean, Cinq Variations sur la Sagesse, le Plaisir et la Mort, ch. V 
218 Salem, Jean, Cinq Variations sur la Sagesse, le Plaisir et la Mort, ch. V 
219 Morus : le philosophe Henri More, 1614-1687, représentant de l'école dite des « platoniciens de 
Cambridge ». 
220 Bien que le sous-titre des Secondes Objections soit « Recueillies par le R. P. Mersenne de la 
bouche de divers théologiens et philosophes », J. Salem note qu'elles ont été rédigées à l'origine par le 
Révérend Mersenne lui-même. 
221 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §2 
222 Descartes, René, Secondes Objections, Troisième Lieu. 



200 

 

patients ou d'un parent envers ses enfants. Évidemment, si Dieu le juge nécessaire, il 

peut mentir et duper ses esclaves à leur profit, car si c'était l'inverse, c'est-à-dire si Dieu 

révélait la pure vérité dans toute sa nudité, ni nos yeux ni nos âmes aurait la patience 

de s'en apercevoir223 : 

 

« Et d’où avez-vous appris que, touchant les choses que vous pensez connaître 

clairement et distinctement, il est certain que vous n’êtes jamais trompé, et que 

vous ne le pouvez être ? Car combien de fois avons-nous vu que des personnes 

se sont trompées en des choses qu’elles pensaient voir plus clairement que le 

soleil ! Et partant, ce principe d’une claire et distincte connaissance doit être 

expliqué si clairement et si distinctement, que personne désormais, qui ait l’esprit 

raisonnable, ne puisse être déçu dans les choses qu’il croira savoir clairement et 

distinctement ; autrement nous ne voyons point encore que nous puissions 

répondre avec certitude de la vérité d’aucune chose.  »224 

 

Descartes répond à la première de ces objections en disant qu'il ne nie pas que 

quelqu'un qui ne croit pas en Dieu puisse avoir une connaissance claire du triangle. 

Cependant, il affirme toujours que cela ne peut pas être une connaissance certaine et 

vraie (une vraie et certaine science), car la vraie connaissance est une connaissance 

qui ne peut être mise en doute. Les informations contenant même la plus petite quantité 

d'incertitude ne peuvent pas être considérées comme vraies et certaines. Une personne 

qui ne croit pas en Dieu ne sera jamais certaine de la véracité de ses informations, 

même sur les sujets les plus évidents, car ses connaissances ne sont pas soutenues par 

une garantie divine : 

 

« […] et puisqu’on suppose que celui-là est un athée, il ne peut pas être certain 

de n’être point déçu dans les choses qui lui semblent être très évidentes […] 

encore que ce doute ne lui vienne point en la pensée, il lui peut néanmoins venir, 

s’il l’examine, ou s’il lui est proposé par un autre ; et jamais il ne sera hors du 

danger de l’avoir, si premièrement il ne reconnaît un Dieu. »225 

 

La réponse de Descartes à la seconde des objections précédentes est que dès 

 
223 Descartes, René, Secondes Objections, Quatrième Lieu. 
224Descartes, René, Secondes Objections, Quatrième Lieu. 
225Descartes, René, Réponses aux Secondes Objections 



201 

 

l'instant où nous croyons avoir clairement pensé une vérité, nous sommes 

naturellement amenés à l'accepter. Si nous ne pouvons pas avoir le moindre doute sur 

tout ce que nous croyons de cette manière, alors nous pouvons être certains que notre 

croyance est vraie. Nous pouvons nous demander si nous avons certaines vérités entre 

nos mains auxquelles nous pouvons nous accrocher avec foi, mais si de telles 

vérités existent et que nous ne pouvons même pas en douter, nous devons les accepter 

comme certaines : 

 

« Car nous supposons une croyance ou une persuasion si ferme, qu’elle ne puisse 

être ôtée ; laquelle par conséquent est en tout la même chose qu’une très parfaite 

certitude. Mais on peut bien douter si l’on a quelque certitude de cette nature, ou 

quelque persuasion ferme et immuable. »226 

 

À ce stade, Descartes se lance dans l'enquête pour savoir s'il existe des vérités 

indiscutables dont nous ne pouvons pas douter même si nous le voulions. Il ne peut 

s'agir de vérités que les données sensorielles peuvent expliquer. Par exemple, lorsqu'un 

ictérique regarde un sol neigeux et voit du jaune, il ne le verra pas moins clairement et 

distinctement que nous ne voyons du blanc. Cela implique que les données sensorielles 

ne peuvent pas fournir d'informations indiscutables. Mais il existe d'autres types de 

vérités qui, lorsque nous les considérons, nous ne pouvons même pas imaginer qu'elles 

pourraient ne pas être vraies : 

 

« Or, entre ces choses, il y en a de si claires et tout ensemble de si simples, qu’il 

nous est impossible de penser à elles, que nous ne les croyons être vraies : par 

exemple, que j’existe lorsque je pense, que les choses qui ont une fois été faites 

ne peuvent pas n’avoir point été faites, et autres choses semblables, dont il est 

manifeste que l’on a une parfaite certitude. »227 

 

Comme on peut le voir, pour Descartes, le passé étant le passé et son 

immuabilité, ou le fait que ce qui s'est passé n'aurait pas pu ne pas se produire, est une 

affirmation avec la certitude de je pense donc je suis. 

 

 
226Descartes, René, Réponses aux Secondes Objections  
227 Descartes, René, Réponses aux Secondes Objections 



202 

 

« Ainsi le cas du cogito ne serait-il point unique… : l’impossibilité pour Dieu 

même de modifier le passé serait pour nous, d’emblée, l’objet d’une parfaite et 

absolue certitude. »228 

 

Outre les passages précités d'Agathon dans l'Éthique à Nicomaque, Descartes a 

également souligné l'inviolabilité du passé dans sa Lettre à Morus, que Jean Salem 

jugeait fondée sur des temps encore plus anciens. 

 

Dans cette lettre datée du 5 février 1649, Descartes, selon l'interprétation de 

Salem, va plus loin et affirme que Dieu ne peut pas modifier le passé, non seulement 

de notre point de vue, mais comme une impossibilité en soi. Descartes associe très 

clairement l'absence d'espace à l'incapacité de Dieu à amender le passé. En d'autres 

termes, la question est en fait basée sur les discussions sur l'atomisme d'une certaine 

manière. 

 

Semblable à Descartes, Morus nie l'existence du vide. Contrairement à 

Descartes, il démontre un point de vue panthéiste en affirmant que l'espace est une 

vérité incréée : 

 

« Dieu est étendu à sa manière et remplit intimement tout l’univers et chacune 

de ses parties. »229 

 

La prémisse du débat entre Morus et Descartes était de savoir si Dieu pouvait 

tirer ce qui est dans un vase et empêcher les deux côtés du vase de se rejoindre. 

Descartes croyait que c'était impossible : 

 

« Ôter tout corps d’un certain vase, et persister à imaginer qu’il y demeure une 

certaine étendue –étendue que nous ne concevons pas autrement que nous 

concevions auparavant le corps qui y était contenu- cela implique contradiction. 

»230 

 

 
228 Salem, Jean, Cinq Variations sur la Sagesse, le Plaisir et la Mort, ch. V 
229 More, Henri, Lettre à Descartes, 11 décembre 1648 
230 Descartes, René, Lettre à Morus, 5 février 1649 ; dans Œuvres philosophiques (éd. F. Alquié), 
Paris, Garnier, 1963-1973 : t. III, p. 881 



203 

 

Lorsque la substance dans le vase était épuisée, soit une nouvelle substance était 

ajoutée, soit les bords du vase collaient ensemble. Selon Descartes, même Dieu était 

incapable de réaliser le contraire. Cependant, en le déclarant, il laissait place à la 

prudence : 

 

« Je sais que mon intelligence est finie, et que le pouvoir de Dieu est infini, ainsi 

je n’y prétends pas mettre de bornes ; mais je me contente d’examiner ce que je 

puis concevoir ou non, et je me garde bien de porter aucun jugement contraire à 

cette conception : c’est pourquoi j’assure hardiment que Dieu peut faire tout ce 

que je conçois possible, sans avoir la témérité de dire qu’il ne peut pas faire ce 

qui répugne à ma manière de concevoir : je dis seulement, cela implique 

contradiction ».231 

 

Descartes, qui a approfondi la question des atomes dans la suite de sa 

communication avec Morus, affirme qu'il voit une contradiction du type qu'il a décrit 

dans les citations susmentionnées dans l'argument selon lequel les atomes sont 

indivisibles une fois qu'ils sont considérés comme des êtres étendus : 

 

 

« […] on ne doit jamais dire d’aucune chose qu’elle est impossible à Dieu ; […] 

je n’ose pas même dire que Dieu ne peut pas faire une montagne sans vallée, ou 

qu’un et deux ne fassent pas trois ; mais je dis seulement qu’il m’a donné un 

esprit de telle nature que je ne saurais concevoir une montagne sans vallée, ou 

que l’agrégé d’un et de deux ne fassent pas trois, etc. Et je dis seulement, que de 

telles choses impliquent contradiction en ma conception. »232 

 

Descartes, qui a approfondi le sujet des atomes dans la suite de sa 

correspondance avec Morus, déclare qu'il a vu une contradiction du genre qu'il a 

mentionné dans les citations ci-dessus en revendiquant leur indivisibilité après qu'ils 

ont été acceptés comme des êtres étendus : 

 

« […] car nous ne pouvons pas comprendre que Dieu ait pu, en formant de tels 

 
231 Descartes, René, Lettre à Morus, 5 février 1649 
232 Descartes, René, Lettre à Arnauld, 29 juillet 1648 ; dans Œuvres philosophiques (éd. F. Alquié), 
Paris, Garnier, 1963-1973 : t. III, p. 865 



204 

 

atomes insécables, se priver de la faculté de les diviser… Aussi More n’a-t-il 

nullement le droit de mettre sur le même plan les impossibilités qu’on a dites 

(touchant le vide, ou les atomes) et la proposition selon laquelle ce qui est fait 

ne saurait ne pas l’être. »233 

 

A ce point de la lettre, Descartes réaffirme la thèse que le passé est inaccessible 

à l'intervention. Cependant, la seule explication pour percevoir quoi que ce soit en 

dehors du contrôle de Dieu n'est pas que cela contredit la disposition mentale que Dieu 

nous a donnée. Bien que Descartes aime à être prudent sur de telles questions, comme 

on le voit dans la lettre à Arnauld, il n'hésite pas à donner une autre explication de 

l'impossibilité de quelque chose aux yeux de Dieu : 

 

« […] nous ne prenons pas pour marque d’impuissance quand quelqu’un ne peut 

pas faire ce que nous ne comprenons pas être possible, mais seulement lorsqu’il 

ne peut pas faire quelque chose que nous comprenons clairement être possible. 

»234 

 

Cependant, cette affirmation n'est pas applicable pour toutes les impossibilités 

énumérées ci-dessus. On peut imaginer la scission de l'atome ou le remplissage d'une 

zone vide avec une autre substance. Autrement dit, cela ne veut pas dire que Dieu ne 

peut pas se le permettre, car cela limiterait son pouvoir. Selon Descartes, il est vrai 

qu'ils sont impossibles, mais le degré d'impossibilité n'est pas nécessairement au-delà 

de la capacité de Dieu, mais plutôt une impossibilité dans la logique que Dieu m'a 

donnée qui semble contradictoire à mon esprit. En d'autres termes, Dieu peut ne pas 

être lié par les normes de raisonnement auxquelles il m'a soumis, afin que ce que je 

juge impossible lui soit possible. Cependant, il est impossible de modifier le passé de 

quelque manière que ce soit. C'est au-delà de la puissance de Dieu non seulement parce 

que j'ai une intuition dans cette direction ou parce que cela m'apparaît contradictoire, 

mais parce que cela implique une impossibilité absolue : 

 

« Mais nous ne concevons pas de la même manière qu’il puisse se faire que ce 

qui a été fait ne le soit pas ; au contraire, nous concevons bien clairement que 

 
233 Descartes, René, Lettre à Morus, 5 février 1649 
234 Descartes, René, Lettre à Morus, 5 février 1649 



205 

 

cela est impossible, et qu’ainsi il n’y a aucun défaut de puissance en Dieu de ce 

qu’il ne le fait pas ».235 

 

Par conséquent, le fait que Dieu ne puisse pas effacer le passé n'indique pas qu'il 

n'a pas la capacité de le faire ; cela indique plutôt que ce qui est revendiqué est 

impossible et qu'aucune force, y compris Dieu, ne peut être considérée comme 

impuissante parce qu'elle ne peut pas rendre possible l'impossible. 

 

En fait, ces types de propositions, que Descartes classait parmi les perceptions 

claires et distinctes en les nommant « concepts communs », font partie des thèmes 

majeurs qui remontent aux temps pré-philosophiques et qui ont été présents dans la 

poésie, la tragédie et mythologie depuis les ères archaïques de l'histoire humaine, peut-

être même l'ère pré-logos. 

 

Selon Descartes, ces idées philosophiques, également appelées concepts 

communs, sont des vérités extrêmement claires et distinctes pour la grande majorité 

des gens. Néanmoins, certaines d'entre elles peuvent ne pas sembler mériter l'étiquette 

de « concept commun » aux yeux de certains individus, qui peuvent ne pas considérer 

ces idées comme prouvées et sans équivoque. Ce n'est pas le cas des personnes qui ont 

pu libérer leur entendement du joug des préjugés, même si ces concepts sont bien clairs 

et visibles ; pendant de nombreuses années, ils ont été un observateur passif de leurs 

propres convictions erronées : 

 

« Non pas que je crois que la faculté de connaître qui est en quelques hommes 

s’étende plus loin que celle qui est communément en tous, mais c’est plutôt qu’il 

y en a lesquels ont imprimés de longue main des opinions en leur créance qui, 

étant contraires à quelques-unes de ces vérités, empêchent qu’ils ne les puissent 

apercevoir, bien qu’elles soient fort manifestes à ceux qui ne sont point ainsi 

préoccupés ».236 

 

En fait, à ce stade, l'importance de la méthode apparaît une fois de plus. La 

méthode proposée par Descartes sauvera nos esprits de l'effet suffocant des préjugés 

 
235 Descartes, René, Lettre à Morus, 5 février 1649 
236 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 50 



206 

 

et rendra visibles les vérités qui devraient être valables pour tous. 

 

Abordant à nouveau la question des perceptions claires dans les Méditations, 

Descartes a procédé avec beaucoup de prudence avant de passer à l'étape d'enquêter 

sur l'existence des choses extérieures et matérielles, d'abord enquêtant sur la source de 

l'erreur au cours de la Quatrième Méditation. Il a déterminé ce qu'il fallait faire, ou 

plutôt ce qu'il ne fallait pas faire, pour éviter l'erreur et atteindre la vérité. Puis il 

découvre que Dieu est le garant de tout. Une fois ces deux concepts fondamentaux, à 

savoir la méthode pour éviter l'erreur et la croyance que Dieu est le garant de la vérité 

restante, ont été établis, il est temps de dissiper tous les nuages d'incertitude et de 

déterminer si une certaine connaissance des choses matérielles peut être atteinte. 

 

Cependant, il y a une étape après celle-ci qui doit être complétée afin d'assurer 

l'infaillibilité du deuxième principe indiqué précédemment. Parce que si une 

dimension de ce que nous appelons les choses extérieures ou l'existence corporelle est 

la réalité matérielle, alors une autre dimension est la position qu'elles occupent dans 

ma conscience. En d'autres termes, avant de passer à l'être extérieur, Descartes veut les 

examiner tels qu'ils sont dans son esprit et déterminer lesquels sont distincts et lesquels 

se confondent237. 

 

A la fin du titre précédent sur la certitude de Dieu de la vérité, la conception de 

Descartes de l'actualité des idées claires et distinctes a été soulignée. Un examen 

attentif des choses matérielles de ces conceptions donnera des indices sur la mesure 

dans laquelle le doute sur l'existence extérieure peut être levé. 

 

Premièrement, il est nécessaire de définir les termes de chose extérieure et 

d'existence corporelle. La matière fait référence à l'entité mesurable qui a des 

dimensions de longueur, de largeur et de profondeur, et que je peux visualiser dans 

mon esprit. 

 

Deuxièmement, nous pouvons créer divers aspects de cette dispersion 

quantitative dans notre esprit, c'est-à-dire que nous pouvons diviser la dispersion, et à 

chaque partie résultant de cette distinction nous pouvons aussi attribuer toutes sortes 

 
237 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §12 



207 

 

de grandeurs, de formes, d'états et de mouvements. 

 

Enfin, nous pouvons relier chacun de ces mouvements au temps écoulé, c'est-à-

dire à la durée. 

 

De plus, pour obtenir une connaissance spécifique des choses extérieures, nous 

n'avons pas à les considérer comme un tout en termes généraux. Lorsque nous 

examinons attentivement la question, nous pouvons envisager d'innombrables 

propriétés de nombres, de formes, de mouvements, etc. La vérité de ceux-ci se 

manifeste si clairement et sûrement, et correspond si bien à la nature de notre 

compréhension que lorsque nous commençons à explorer ces caractéristiques, nous 

n'avons pas l'impression d'apprendre quelque chose de nouveau, mais plutôt comme si 

nous nous souvenions depuis le début de ce que nous savions déjà. Donc en fait, même 

si nous n'avons pas encore dirigé nos pensées vers eux, c'est presque comme si nous 

remarquions juste ce qui est déjà présent dans notre âme238. 

 

La question qui mérite d'être examinée ici est la suivante : pouvons-nous ou ne 

pouvons-nous pas considérer la myriade d'idées que nous trouvons dans notre propre 

esprit à propos de beaucoup de choses comme du néant ? Ou, pour le dire autrement, 

bien qu'il nous appartienne entièrement de penser ou de ne pas penser à ces idées, ces 

choses ont-elles une existence extérieure autre que d'être contenues ou non dans notre 

pensée ? 

 

Selon Descartes, même s'ils n'ont pas d'existence extérieure, ils sont réels par 

nature et ont une immuabilité. Descartes explique cela avec l'exemple d'un triangle. 

Par exemple, lorsque nous imaginons un triangle, le fait que ce triangle dans notre 

esprit ait une certaine nature, forme, forme et essence ne disparaîtra pas, même si une 

telle forme n'existe nulle part dans le monde sauf nos pensées, et même s’il n'a jamais 

existé dans le passé. La vérité sur le triangle dans mon esprit résistera indépendamment 

de l'existence extérieure. Cette essence est une essence immuable et éternelle, et je 

n'aurais pas pu l'inventer car le triangle n'est jamais soumis à mon esprit. 

 

Nous pouvons trouver de nombreuses preuves des diverses propriétés de ce 

 
238 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §3, §4 



208 

 

triangle imaginaire, telles que la somme de ses angles intérieurs est égale à la somme 

de deux angles droits. Que nous le voulions ou non, ces traits deviennent maintenant 

des traits que nous savons très clairement, dont nous sommes sûrs qu'ils se trouvent 

dans ce triangle. En fait, même si nous pensons à ce sujet pour la première fois, ou 

même si nous n'avons jamais imaginé un triangle auparavant dans nos vies, ces 

certitudes sur la nature du triangle ne changeront jamais. 

 

Sur cette base, il est tout à fait légitime de dire que les caractéristiques du triangle 

ne peuvent pas être des choses que j'ai inventées dans mon esprit239. 

 

L'argument de Descartes concernant le triangle est comparable au passage du 

Ménon de Platon dans lequel Socrate ordonne à son esclave de résoudre un problème 

de géométrie. Là aussi, un résultat connexe, à savoir la théorie de la réminiscence, a 

également été dérivé d'un exemple très similaire : 

 

« Socrate : Qu'en penses-tu, Ménon ? A-t-il jamais répondu avec une conviction 

qui n'était pas la sienne ? 

Ménon : Non, c'était toutes leurs propres croyances. 

Socrate : Mais, comme nous l'avons admis il y a quelques instants, il ne savait 

rien. 

Ménon : VRAI. 

Socrate : Mais ces croyances étaient en lui quelque part, n'est-ce pas ? 

Ménon : Oui. 

Socrate : Dans ce cas, une personne qui ne sait pas peut avoir de vraies 

croyances sur un sujet qu'elle ne connaît pas, n'est-ce pas ? 

Ménon : Vraisemblablement. 

Socrate : Actuellement, ces croyances sont de nature onirique, puisqu'elles 

viennent d'être éveillées. Mais si les mêmes questions lui sont posées à diverses 

reprises et de différentes manières, vous constaterez qu'il finira par avoir autant 

de connaissances complètes et ponctuelles sur le même sujet que n'importe qui 

d'autre. 

Ménon : Je suppose. »240 

 
239 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §5 
240 Platon, Menon, 85 b8 – 85 d3 



209 

 

 

Comme on peut le comprendre clairement à partir de la citation de Ménon, la 

théorie des idées innées de Descartes et la théorie associée de la mémoire ressemblent 

étroitement à celles de Platon. Bien que ce souvenir puisse être vague au début et ait 

besoin d'être renforcé par la suite par des moyens appropriés, l'idée du triangle qui 

nous est venue à l'esprit par les sens est certainement quelque chose à remettre en 

question, puisque nous « nous souvenons » de ces vérités. Ceux qui disent cela 

attribueront la formation de l'idée d'un triangle dans notre esprit au fait que nous avons 

vu des formes triangulaires ou triangulaires. Cependant, cette idée n'est pas correcte, 

car je peux créer dans mon esprit d'innombrables autres formes autres que des 

triangles, qui ne ressemblent pas du tout à des triangles, et il peut s'agir de formes qui 

n'ont jamais fait appel à mes sens dans le passé. Comme je l'ai déterminé à propos du 

triangle, il est concevable pour moi d'identifier d'autres aspects d'autres formes que je 

peux créer et qui sont certains de ne pas provenir des sens. 

 

À ce stade de son raisonnement, Descartes jette les bases d'une des propositions 

peut-être les plus originales qu'on lui attribue dans l'histoire de la philosophie : 

 

« Partant de l'impossibilité de dire que l'idée de triangle formée dans notre esprit 

consiste en néant, il est certain que les choses vraies ne peuvent pas être néant : 

les vérités ont une existence. Comme cela a été largement expliqué ci-dessus, ce 

que nous savons clairement et distinctement est également vrai. Autrement dit, 

ce que nous savons clairement existe 241 ». 

 

En examinant la correspondance de Descartes, nous avons vu qu'il pouvait 

mettre certaines annotations sur la certitude d'établir des vérités. Quand Descartes 

disait qu'une chose est absolument vraie, il disait en fait qu'il en était ainsi selon la 

disposition de son esprit, qu'elle pouvait être différente aux yeux de Dieu, mais que la 

nécessité de concevoir cette vérité avec cette certitude était aussi sujette aux règles de 

fonctionnement de l'esprit que Dieu lui a données. De même, dans le cas contraire, 

c'est-à-dire quand il a dit que quelque chose est absolument faux, il disait aussi que 

c'était comme ça en accord avec sa disposition mentale, et que cela pouvait être 

différent aux yeux de Dieu. Ici aussi, nous assistons à une approche prudente similaire 

 
241 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §6 



210 

 

: 

 

« Et quoique je ne l’eusse pas démontré, toutefois la nature de mon esprit est 

telle, que je ne me saurais empêcher de les [les choses que je connais clairement 

et distinctement] estimer vraies, pendant que je les conçois clairement et 

distinctement. »242 

 

A ce stade, Descartes revient au stade où il se trouvait avant le doute et déclare 

que ce qu'il dit est valable même s'il respecte les données provenant des objets des 

sens. Même si nous ne doutons pas de tout, même si nous sommes attachés aux sens, 

il nous reste encore à considérer des formes et des nombres que nous pouvons 

concevoir clairement et distinctement, c'est-à-dire des choses relatives à la géométrie 

et à l'arithmétique, d'après l'énoncé des vérités les plus fixes. 

 

 

3.5.4. Nouvelles règles proposées 

Puisque l'enjeu principal dans Discours est de trouver la bonne méthode pour la 

bonne gestion de l'esprit, et puisque la méthode la plus proche de ce que nous 

recherchons est complexe en logique, géométrie et algèbre, il faut extraire celles qui 

sont utiles de la règles et pratiques dans ces trois disciplines, inutiles, complexes ou 

inutiles. En supprimant les uns et en les simplifiant, Descartes détermine les quatre 

règles suivantes comme principes de base de la méthode recherchée : 

 

« Le premier était de ne recevoir aucune chose pour vraie, que je ne la connusse 

évidemment être telle : c’est-à-dire d’éviter soigneusement la précipitation et 

la prévention ; et de ne comprendre rien de plus en mes jugements, que ce qui 

se présenterait si clairement et si distinctement à mon esprit, que je n’eusse 

aucune occasion de le mettre en doute. 

Le second, de diviser chacune des difficultés que j’examinerais, en autant de 

parcelles qu’il se pourrait et qu’il serait requis pour les mieux résoudre. 

Le troisième, de conduire par ordre mes pensées, en commençant par les objets 

les plus simples et les plus aisés à connaître, pour monter peu à peu, comme 

 
242 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §6 



211 

 

par degrés, jusqu’à la connaissance des plus composés ; et supposant même de 

l’ordre entre ceux qui ne se précèdent point naturellement les uns les autres. 

Et le dernier, de faire partout des dénombrements si entiers, et des revues si 

générales, que je fusse assuré de ne rien omettre. »243 

 

Les règles de méthode évoquées ici sont étroitement liées à la question des 

preuves de Dieu, qui est au cœur de notre thèse, car l'effort de Descartes pour « acquérir 

certaines connaissances », son intention de « soumettre les vérités de la foi à la raison 

», et la méthode qu'il a dû développer conformément à ces objectifs, a également révélé 

l'existence de Dieu et a formé la base de la nécessité de l'étayer par des preuves 

rationnelles. Descartes s'est rendu compte que la quête d'une certitude inébranlable 

doit finalement arriver à l'idée d'un Dieu mathématiquement prouvé comme point de 

départ. En effet, comme nous le verrons plus loin, la partie peut-être la plus importante 

du « Discours de la Méthode » est intitulée « Raisons par demandés sur prouver 

l'existence de Dieu et de l'âme humaine, qui sont les fondements de la métaphysique 

». Mais avant d'en arriver là, nous devrions revoir les règles énumérées ci-dessus en 

fonction de leur pertinence par rapport à notre sujet. 

 

La première règle, aussi appelée « Règle d'évidence », donne le critère de la 

vérité : la vraie connaissance est la certitude qui ne fait aucun doute, c'est-à-dire la 

connaissance prouvée. En effet, nous avons vu précédemment que le mot « évidence 

» vient de la racine « vidéo/voir » et signifie « preuve ». Il n'y a pas de place pour le 

doute dans ce qui est Évident. Descartes définit le terme « évidence », qu'il utilise, 

comme une intuition intellectuelle découlant d'une idée claire et distincte. Le fait qu'un 

concept soit « clair », tous les éléments qui y sont présents peuvent être remarqués ; 

être « distinct » signifie qu'il peut être clairement séparé de tous les autres concepts. « 

Intuition », d'autre part, fait référence à une caractéristique intellectuelle plutôt que 

sensorielle, comme expliqué en détail dans les Regulae, et provient de la lumière 

naturelle de l'esprit. Il n'y a pas de place pour l'erreur ici, puisque les éléments nus, que 

nous appelons les plus petits composants, peuvent être compris par l'intuition 

intellectuelle. La source de l'erreur est le préjugé et les jugements hâtifs. Cela est dû à 

la nature limitée et passive de l'esprit et à la nature limitée et active de la volonté. Les 

jugements que nous portons sur la base d'informations prouvées par des preuves 

 
243 Discours de la Méthode, Descartes, René, Deuxième Partie 



212 

 

rationnelles sont infaillibles. Si Descartes révèle sa croyance en la raison avec cette 

règle, il ébranle aussi le trône de la doctrine aristotélicienne, devenue presque le critère 

de vérité de la tradition scolastique, à laquelle il s'oppose, et ouvre un nouvel espace 

de liberté pour la philosophie. 

 

La deuxième règle est connue sous le nom de « règle de l'analyse » et elle est 

basée sur la séparation d'une idée complexe en ses composants, c'est-à-dire ses 

éléments simples. Les concepts complexes doivent être ramenés aux éléments simples 

qui les composent, et gagner ainsi en clarté et en distinction. Contrairement à une 

méthode de décomposition que l'on peut appliquer aux choses matérielles, il s'agit de 

ramener l'inconnu à ses principes initiaux, c'est-à-dire au connu. 

 

Dans la troisième règle, la phase d'analyse est suivie de la phase de synthèse. 

C'est un effort pour retrouver le composite, à partir des simples obtenus à l'étape 

précédente. En termes de sources d'information, après un retour à "l'intuition 

intellectuelle" dans l'étape d'analyse, l'aide de la "déduction" est utilisée dans l'étape 

de synthèse. 

 

La quatrième et dernière règle, également connue sous le nom de « 

dénombrement » ou d’ « énumération », a la qualité d'être prudente quant à la 

vérification du résultat obtenu. Puisque l'objectif sous-jacent est d'aller à l'essentiel, 

une dernière révision s'impose afin qu'aucun détail ne soit omis du cœur du sujet. 

 

Comme Descartes lui-même l'a dit à maintes reprises, l'ensemble de règles qu'il 

propose n'est en réalité rien d'autre que l'adaptation de la méthode mathématique à la 

philosophie. En conséquence, nous pourrons atteindre le résultat final après avoir 

d'abord décomposé le problème que nous considérons dans ses plus petits composants, 

puis le synthétiser. 

 

Comme il sera expliqué plus loin dans la sixième section, Descartes partagera 

également son expérience dans le processus d'accès à la connaissance. Cependant, ceci 

n'est valable que pour quelques cas exceptionnels, et la méthode à prendre comme base 

sera la méthode mathématique. 

 



213 

 

Dans la troisième section du Discours, Descartes traite de la morale temporelle, 

ou morale provisoire. Cependant, parce que cette règle a des caractéristiques très 

personnelles et culturelles et n'a aucun rapport avec notre sujet, nous n'en discuterons 

pas. 

 

 

3.5.5. Première vérité claire 

Descartes présente un résumé de sa compréhension de la métaphysique dans la 

quatrième partie du Discours. Se basant sur le fait que les compréhensions de la 

science et de la philosophie avant lui n'étaient pas fondées, il met tout sous le prisme 

du doute jusqu'à ce qu'il atteigne une certitude qui ne laissera aucune place au doute 

afin de se débarrasser de tout le résidu intellectuel de le passé. 

 

L'auteur commence cette partie en parlant d'un voyage de pensée intérieure qu'il 

a fait aux Pays-Bas. Dans ce cheminement de pensée, Descartes, en se référant à la 

devise de la morale provisoire qu'il a donnée dans la troisième partie du Discours, 

constate que les principes dont on n'est souvent pas tout à fait sûrs sont mis en pratique, 

notamment dans les domaines de la morale : 

 

« Ma seconde maxime était d’être le plus ferme et le plus résolu en mes actions 

que je pourrais, et de ne suivre pas moins constamment les opinions les plus 

douteuses, lorsque je m’y serais une fois déterminé, que si elles eussent été très 

assurées. »244 

 

Conformément à cette deuxième règle de morale temporelle, il est préférable 

qu'une décision que nous prenons sur la base de la probabilité plutôt que de la certitude, 

ou peut-être même au hasard, soit prise plutôt que pas prise du tout, car dans le cours 

rapide de la vie il y a il n'y a pas de place pour le retard, et toute décision vaut mieux 

que l'indécision et la persévérance dans la mise en œuvre. Mais si nous voulons 

rechercher la vérité inébranlable, nous ne pouvons pas prendre comme point de départ 

quelque chose dont nous ne soyons pas tout à fait sûrs : 

 

 
244 Discours de la Méthode, Descartes, René, Troisième Partie 



214 

 

« […] mais parce qu’alors je désirais vaquer seulement à la recherche de la 

vérité, je pensai qu’il fallait que je rejetasse, comme absolument faux, tout ce en 

quoi je pourrais imaginer le moindre doute, afin de voir s’il ne resterait point, 

après cela, quelque chose en ma créance, qui fût entièrement indubitable. »245 

 

Dans la continuité naturelle du raisonnement ci-dessus, Descartes s'interroge sur 

ce qu'il est. Lorsqu'il se méfie de toute réalité matérielle, il pense involontairement 

qu'il n'a pas de corps à lui, ni de reste du monde, ni même d'endroit où se trouver, 

malgré tout, il ne peut pas imaginer qu'il n'existe pas, et sur au contraire, plus il pense 

à l'existence d'autres choses, plus cette conscience de la chose pensante devient plus 

forte. Il s'avère qu'il y a une limite au refus de toutes les données par scepticisme : 

 

« Pendant que nous rejetons en cette sorte tout ce dont nous pouvons douter, et 

que nous feignons même qu’il est faux, nous supposons facilement qu’il n’y a 

point de Dieu, ni de ciel, ni de terre, et que nous n’avons point de corps ; mais 

nous ne saurions supposer de même que nous ne sommes point pendant que nous 

doutons de La vérité de toutes ces choses ; car nous avons tant de répugnance à 

concevoir que ce qui pense n’est pas véritablement au même temps qu’il pense, 

que, nonobstant toutes les plus extravagantes suppositions, nous ne saurions 

nous empêcher croire que cette conclusion : Je pense, donc je suis, ne soit vraie, 

et par conséquent la première et la plus certaine qui se présente à celui qui 

conduit ses pensées par ordre. »246 

 

À ce stade de la pensée, un individu sera certain de sa propre existence 

indépendamment de la présence de tous les autres objets. Mais s'il n'y a pas de « je 

pense », même si tout le reste continue d'exister, il n'y a plus de raison de croire à sa 

propre existence parce qu'il n'y a plus de sujet pour y penser. Comme indiqué plus loin 

dans les Méditations, mon être en tant que chose pensante, ou plus généralement l'âme 

humaine, n'a rien de commun avec la nature corporelle : 

 

« Et certes, l’idée que j’ai de l’esprit humain, en tant qu’il est une chose qui 

pense, et non étendue en longueur, largeur et profondeur, et qui ne participe à 

 
245 Discours de la Méthode, Descartes, René, Quatrième Partie 
246 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 7 



215 

 

rien de ce qui appartient au corps, est incomparablement plus distincte que l’idée 

d’aucune chose corporelle. »247 

 

A partir de ce point de départ, Descartes établit sa propre existence de « 

substance ». C'est une substance telle qu'elle consiste à contempler l'essence ou la 

nature. C'est-à-dire qu'il n'a besoin ni d'espace ni de quoi que ce soit de nature 

corporelle pour exister : 

 

« […] je connus de là que j’étais une substance dont toute l’essence ou la nature 

n’est que de penser, et qui, pour être, n’a besoin d’aucun lieu, ni ne dépend 

d’aucune chose matérielle. En sorte que ce moi, c’est-à-dire l’âme par laquelle 

je suis ce que je suis, est entièrement distincte du corps, et même qu’elle est plus 

aisée à connaître que lui, et qu’encore qu’il ne fût point, elle ne laisserait pas 

d’être tout ce qu’elle est.  »248 

 

Il n'y a pas de meilleur moyen de comprendre la nature de l'âme et de réaliser 

qu'il s'agit d'une substance complètement séparée du corps. À partir du moment où 

nous commençons à examiner ce que nous sommes pour nous-mêmes, cette vérité 

deviendra évidente lorsque nous nous serons établis en tant que pensée et déterminé 

qu'il ne peut y avoir rien qui ait une existence réelle en dehors de notre pensée : nous 

n'avons pas besoin d'extension, de forme, d'emplacement ou de l'une des qualités 

similaires qui peuvent être attribuées au corps pour exister. Notre connaissance d'être 

une pensée est certaine, et la connaissance que nous avons d'être un corps est douteuse 

: 

 

« […] nous sommes par cela seul que nous pensons ; et par conséquent que la 

notion que nous avons de notre âme ou de notre pensée précède celle que nous 

avons du corps, et qu’elle est plus certaine, vu que nous doutons encore qu’il y 

ait au monde aucun corps, et que nous savons certainement que nous 

pensons. »249 

 

Le terme « substance » a été utilisé tout au long de l'histoire de la philosophie, 

 
247 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §2 
248 Discours de la Méthode, Descartes, René, Quatrième Partie 
249 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 8 



216 

 

des anciens aux scolastiques. Cependant, cette fois, le mot est utilisé dans un nouveau 

sens. « Substance » est défini par Descartes comme « je en tant que créature pensante 

». Ce « moi » ou « la pensée elle-même » agit comme une base d'être, un « sous-jacent 

» ou « hupokeimenon » pour toutes les idées individuelles que nous sommes capables 

d'avoir. 

 

La connaissance que nous avons de penser précède la connaissance que nous 

avons d'avoir le corps. Être en tant que pensée est incomparablement plus spécifique 

et défini qu'être en tant que corps. Même sans le corps, la pensée ne perd pas son être 

quelle qu'elle soit. Nous réalisons notre existence en tant que pensée, non par 

raisonnement, par réflexion, par déduction, mais par une lumière naturelle présente 

dans notre âme. Sans avoir besoin d'aucune inférence rationnelle, nous ne pouvons 

savoir qu'avec cette lumière naturelle dans nos âmes que ni une qualité ni une 

caractéristique appartenant à la non-existence ne peut être mise en cause. Par 

conséquent, partout où nous remarquons une qualité ou une caractéristique, il doit y 

avoir quelque chose ou une substance à laquelle elles sont attachées. Encore une fois, 

la même lumière naturelle nous montre indiscutablement que plus nous connaissons 

de propriétés ou de qualités d'un être, c'est-à-dire d'une substance, mieux nous 

connaissons cette chose. 

 

Nous avons évoqué plus en détail le concept de lumière naturelle de Descartes 

sous le titre de « Quelque chose d'autre que moi-même ». Pour l'instant, cependant, il 

convient de mentionner que cette théorie de la lumière naturelle occupe une place 

extraordinairement centrale dans la philosophie de Descartes et est la principale source 

de connaissances définitives. La déduction n'est nécessaire que pour les objets de 

savoir que la lumière naturelle ne peut concevoir immédiatement. 

 

Lorsque la faculté de connaître donnée par Dieu, ou ce que nous appelons la 

lumière naturelle, remarque clairement et distinctement un objet de connaissance, il 

n'est pas possible que cet objet de connaissance ne soit pas correct. Si Dieu nous a 

donné cette connaissance de telle manière que nous ne pouvons pas distinguer le bien 

du mal même lorsque nous l'utilisons correctement, alors nous avons le droit de douter 

que Dieu soit trompeur. Cette seule évaluation suffit à nous sortir du doute 

hyperbolique que Dieu nous a créés de telle manière que nous apprécierons toujours 



217 

 

notre erreur. Encore une fois, cette évaluation sera utile pour toutes nos autres raisons 

de douter. Ainsi, surtout, les vérités mathématiques ne seront plus douteuses, car elles 

sont extrêmement stables et claires. De plus, tant que nous pouvons distinguer des 

concepts clairs et distincts sur les choses que nous percevons avec nos sens des 

concepts obscurs et obscurs, nous pouvons obtenir des vérités dont nous pouvons être 

sûrs qu'elles sont vraies. 

 

D'un autre côté, nous ne pouvons pas connaître la qualité de quoi que ce soit 

d'autre autant que nous savons de notre propre pensée, car quoi que nous sachions, 

cette chose que nous connaissons finira par prendre place dans notre pensée et en 

deviendra une qualité : 

 

« Par exemple, si je me persuade qu’il y a une terre à cause que je la touche ou 

que je la vois : de cela même, par une raison encore plus forte, je dois être 

persuadé que ma pensée est ou existe, à cause qu’il se peut faire que je pense 

toucher la terre, encore qu’il n’y ait peut-être aucune terre au monde ; et qu’il 

n’est pas possible que moi, c’est-à-dire mon âme, ne soit rien pendant qu’elle a 

cette pensée ; nous pouvons conclure le même de toutes les autres choses qui 

nous viennent en la pensée, à savoir, que nous, qui les pensons, existons, encore 

qu’elles soient peut-être fausses ou qu’elles n’aient aucune existence. »250 

 

Selon Descartes, les philosophes qui ne savent pas ordonner leurs pensées et 

utiliser la bonne méthode ne pourraient pas arriver à cette conclusion : 

  

« Ceux qui n’ont pas philosophé par ordre ont eu d’autres opinions sur ce sujet 

[…] »251 

 

Descartes distingue l'âme et le corps avec les concepts suivants : l'âme est la 

chose qui pense, et le corps est ce qui a de la hauteur, de la largeur et de la profondeur. 

Les philosophes qui se sont trompés à cet égard n'ont pas remis en question l'existence 

du monde matériel, mais l'ont pris comme une certitude. Lorsqu'il y avait un besoin de 

certitude métaphysique sur eux-mêmes, ils préféraient croire ce qu'ils voyaient de leurs 

 
250 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 11 
251 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 12 



218 

 

yeux, touchaient de leurs mains, c'est-à-dire leur corps, au lieu de s'envisager comme 

une simple pensée, et en attribuant la capacité de se sentir à tort à leurs corps, ils ont 

manqué la nature de leurs âmes. 

 

Il est utile d'examiner s'il y a un saut logique dans la poursuite de la finalisation 

de la pensée et le passage direct à la certitude d'être. Derrière la phrase « Si je pense, 

je dois exister en tant que chose pensante », il doit y avoir l'acceptation « tout ce qui 

pense est ». Cependant, on voit que le doute, qui devait tout recouvrir dans l'étape 

précédente, ne s'applique pas à cette acceptation. Alors que toutes les maximes 

morales, même toute existence matérielle et toutes les propositions mathématiques, 

sont sacrifiées au doute, la prémisse universelle, qui devrait être « tout ce qui pense est 

» dans notre inférence de la conclusion particulière « je pense donc je suis », bien que 

non déclaré publiquement, ne souffre pas du même doute. 

 

Notons cependant que Descartes ne pose pas « je pense donc je suis » comme 

conclusion, mais comme principe de départ de toute métaphysique. C'est-à-dire qu'il 

ne met pas une prémisse universelle avant cette proposition. C'est ce que nous voulons 

dire quand nous disons saut logique au-dessus. Selon Descartes, on ne déduit pas d'un 

syllogisme que la pensée nécessite l'existence. Au contraire, la réalisation de la pensée, 

non par la force d'un quelconque raisonnement, c’est une connaissance qui vient de 

l’intérieur et qui s’impose soi-même sur l’entendement de façon tellement puissante et 

évidente que celui-ci le découvre instantanément et spontanément, en un seul 

mouvement de la pensée. La chose pensante, du moment où elle se remarque, 

comprend très ouvertement et indubitablement en sa propre réalité, le fait que si elle 

n’était point, il ne serait pas possible qu’elle pense, ce qui revient à dire « rien qui n’est 

point, ne peut penser », l’inverse de la proposition « tout ce qui pense est ». 

 

Il ne s'agit donc pas ici d'un particulier qui a été extrait de l'universel, mais d'un 

premier point de départ, d'un premier particulier, à partir duquel toutes sortes 

d'universels peuvent remonter à lui-même et à partir desquels d'autres universels 

peuvent se former. En d'autres termes, comme nous l'avons vu dans la section où nous 

évoquions les Regulae précédemment, la source de cette première connaissance n'est 

pas la déduction mais l'intuition intellectuelle. En d'autres termes, il n'y a pas d'autre 

proposition qui précède la proposition « je pense, donc je suis », donc il n'y a pas 



219 

 

d'opération de l'entendement qui inclut la définition de la pensée et de l'être et établit 

un syllogisme à partir de ces définitions. Le sujet traité est une vérité intuitive qui 

émerge spontanément avec le processus de pensée lui-même. Dans les termes de 

Descartes, c'est à la fois une idée claire et distincte et une idée innée. 

 

Après avoir établi « je pense, donc je suis » comme première vérité, une autre 

question qui doit être interrogée est ce que l'on entend par « je suis ». Comme on peut 

le voir au premier coup d'œil, il manque un attribut à cette petite formule, composée 

d'un sujet et d'un verbe conjugué. En d'autres termes, on peut dire que je suis n'est 

connecté nulle part, il reste en l'air. L'expression je suis, qui est considérée comme un 

énoncé existentiel lorsqu'elle est utilisée sans aucun attribut, est suivie de ces 

questions « je suis quoi ? » ou « j'existe en tant que quoi ? » Le raisonnement fait par 

Descartes aboutit de façon naturelle à la réponse : « Je jouis d’une existence exclusive 

en tant qu’un être de pensée ». 

 

Descartes n'a plus besoin d'un corps pour garantir le passage direct de l'idée à 

l'existence, car sa propre existence physique est en cause. Le « je suis » n’exprime ici 

qu’une existence au niveau de la conscience de soi-même. Toutefois, Descartes 

envisage sa propre existence non pas comme une imagination d’un autre sujet ou 

comme une chimère, mais en tant qu’une substance pensante. Dans ce cas, le corps et 

l'âme apparaissent comme deux structures différentes, essentiellement séparées l'une 

de l'autre et sans lesquelles il est possible de se connaître. En fait, la priorité est la 

pensée, car la pensée peut se réaliser sans le corps, mais l'inverse n'est pas possible, 

c'est-à-dire qu'il n'y a pas de conscience de soi dans un être matériel sans pensée. 

Quand Descartes distingue l'âme et la matière, ou la chose pensante (res cogitens) et 

la chose étendue (res extensa), il relie les deux par deux idées claires et distinctes 

complètement séparées. Il n'est pas possible d'associer des passions et des idées qui 

relèvent du domaine des premiers avec des figures et des mouvements qui relèvent du 

domaine des seconds. La connaissance que nous avons de l’esprit est immédiate, 

pourtant les corps ne se présentent à nous qu’à travers une médiation. Dans le cas de 

l’esprit, la chose connue et le sujet connaissant sont une et même chose. Pourtant dans 

le cas de la matière, il n’est jamais question de la connaître de façon claire et distincte 

et en elle-même mais que par les impressions que nos sens laissent sur notre âme. 

 



220 

 

Le lien entre la pensée et l'existence soulève inévitablement la question, "alors 

qu'est-ce que la pensée ?" Le premier calcul que doit faire un philosophe qui fonde sa 

métaphysique sur le rapport entre la pensée et l'existence est, bien entendu, ce qu'est 

la pensée. Au cours de son explication, Descartes réduit non seulement la cognition à 

la compréhension, mais incorpore également l'émotion dans un certain cadre à l'acte 

de pensée. C'est-à-dire que lorsque je suis confronté à une sensation corporelle, ce qui 

se passe réellement n'est pas la relation d'affect direct que j'ai établie avec l'influence 

externe qui provoque cette sensation, car je ne sais même pas s'il existe encore une 

telle chose externe, mais il est l'information en moi qui permet à ce sentiment de se 

produire, la capacité d'être réduit à cette information. En d'autres termes, les sentiments 

sont aussi des produits de la pensée : 

 

« Par le mot de penser, j’entends tout ce qui se fait en nous de telle sorte que 

nous l’apercevons immédiatement par nous-mêmes ; c’est pourquoi non 

seulement entendre, vouloir, imaginer, mais aussi sentir, est la même chose ici 

que penser. Car si je dis que je vois ou que je marche, et que j’infère de là que je 

suis ; si j’entends parler de l’action qui se fait avec mes yeux ou avec mes 

jambes, cette conclusion n’est pas tellement infaillible, que je n’aie quelque sujet 

d’en douter, à cause qu’il se peut faire que je pense voir et marcher, encore que 

je n’ouvre point les yeux et que je ne bouge de ma place ; car cela m’arrive 

quelque fois en dormant, et le même pourrait peut-être arriver si je n’avais point 

de corps ; au lieu que si j’entends parler seulement de l’action de ma pensée ou 

du sentiment, c’est-à-dire de la connaissance qui est en moi, qui fait qu’il me 

semble que je vois ou que je marche, cette même conclusion est si absolument 

vraie que je n’en puis douter, à cause qu’elle se rapporte à l’âme, qui seule a la 

faculté de sentir ou bien de penser en quelque autre façon que ce soit. »252 

 

Donc ce n’est point les choses extérieures qui nous sont connues au sens absolu 

du terme, mais l’effet qu’elles ont en nous. Ceci une fois mis, il devient alors légitime 

de douter de l’existence du monde extérieur, étant donné que nous n’avons jamais 

d’intuition directe de celui-ci. Les impressions qui viennent s’imposer à notre âme ont 

beau poser difficulté à s’expliquer lorsqu’on nie radicalement la chose étendue ; que 

le monde sensible soit différent de ce que nous le croyons être s’avère tellement 

 
252 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 9 



221 

 

probable que le doute qui l’entoure trouve un fondement solide. 

 

Puisqu'il s'agit ici d'une substance pensante immatérielle, il est difficile 

d'admettre l'existence d'un monde extérieur autre que le nôtre, à partir d'une conscience 

solitaire. Descartes l'expliquera plus tard, mais la condition de possibilité du passage 

de l'existence solitaire à une acceptation du monde extérieur, s'il y en a une, doit être 

la compatibilité entre les deux. En d'autres termes, si nous allons construire un monde 

de pensée indépendant de la matière et un monde de la matière indépendant de la 

pensée, la façon dont nous pouvons connaître le second à travers le premier est qu'il y 

a une harmonie entre les deux et que la pensée a un accès au monde extérieur. 

 

Les idées mentionnées ci-dessus continuent un héritage hérité de Parménide et 

Plotin en termes d'être « une pensée qui se pense », que le concept d'harmonie 

préétablie de Leibniz en termes d'harmonie corps-esprit, et que l'être s'identifie 

presque à la perceptibilité en le considérant représentant. Il ne serait pas faux de dire 

qu'il y a préparé Berkeley. 

 

Descartes, qui a d'abord établi sa propre existence en tant que « moi pensant » 

puis qu'il pensait, entame dès ce stade un questionnement sur l'existence de Dieu. Alors 

que toutes les certitudes que nous pensions avoir ont été détruites une à une par la 

brutalité du doute méthodique, la seule chose qui réussira à se libérer de cette force 

destructrice sera notre propre existence, que nous pourrons reproduire par la pensée. 

Le doute nous donne les premières certitudes en ce qu'il est un mode de pensée et 

requiert à ce titre un moi-penseur. C'est-à-dire qu'il est fermement établi que le doute 

est la chose dans la structure la plus profonde de notre être, dans la première réalité 

inébranlable de notre être. Cependant, avec le même mouvement de raisonnement, une 

autre réalité se fera sentir : douter est un degré de perfection inférieur à savoir. 

Autrement dit, mieux vaut savoir que douter. Donc, si l'essence de mon être, ma plus 

basse et première certitude, est de douter, cela indique une déficience dans ma 

perfection et j'ai un niveau d'existence inférieur à celui d'un autre être dont l'essence 

est la connaissance. 

 

Il faut voir que l'approche fondamentale du raisonnement de Descartes est le 

principe de l'antériorité de la perfection par rapport à l'imperfection. Par conséquent, 



222 

 

l'existence de « l'imparfait » ne peut être soumise qu'à l'existence du « parfait ». 

Formellement parlant, il n'y a pas de non-A sans A. C'est-à-dire si moi, en tant qu'être 

qui ne peut fonder sa vérité que sur la qualité du doute, je peux me rendre compte que 

mon propre être n'est pas parfait (parce que le doute est moins parfait que la 

connaissance), c'est-à-dire si je peux avoir une idée de perfection, il doit y avoir un 

être plus parfait que moi, qui m'a donné cette idée. Donc le sujet de ma recherche 

devrait être cette entité. 

  



223 

 

 

3.6. Considérations a priori 

 

3.6.1. Nécessité d'une preuve a priori 

Revenant au texte du Discours, Descartes, soutenant une fois que l'idée de parfait 

ne peut être une conséquence de l'imparfait, se demande s'il est possible d'appliquer ce 

raisonnement à d'autres choses en dehors de lui, sinon à partir de l'idée de perfection 

dans lui-même et sa propre nature imparfaite. Il se demande s'il n'est valable que 

d'atteindre un être plus parfait que lui-même. Par exemple, peu importe d'où viennent 

la terre, le ciel et des milliers d'autres, et ils ne sont pas supérieurs au moi-penseur. Car 

il y a une certaine perfection dans ma propre nature, et de telles choses, si elles sont 

authentiques, doivent dépendre de ma nature, qui a eu une part de perfection. Mais si 

des choses comme la terre et le ciel ne sont pas réelles, ce doivent être des pensées que 

j'ai créées à partir de rien. C'est-à-dire que s'il y a une existence des choses en dehors 

de moi, je peux très bien les englober avec ma faculté de penser. Je peux attribuer leur 

inexistence au côté défectueux de ma nature, c'est-à-dire que mon essence est de 

douter. Par conséquent, de telles choses en dehors de moi n'ont aucun avantage sur 

moi. En d'autres termes, je ne peux pas déduire l'existence d'un être supérieur à moi en 

regardant ceux-ci. 

 

Avec ce dernier mouvement, Descartes abolit en fait la possibilité de nombreuses 

preuves différentes de Dieu, ou du moins il a statué qu'elles ne sont pas des preuves 

avec une certitude absolue. Les preuves de Dieu avancées par Descartes ne sont pas 

des preuves a posteriori. Alors que le monde de la pensée était déjà familier avec les 

preuves basées sur des observations naturelles et matérielles, que ce soit par des 

philosophes avant lui ou données dans les Écritures elles-mêmes. Mais il n'est pas 

possible que Descartes incline vers un type de preuve cosmologique ou téléologique, 

ou celui qui peut être atteint à la suite de l'argumentation de la diversité et de la 

perfection dans la nature. Car une fois que tout est placé dans la parenthèse du doute 

méthodique, l'existence du monde matériel perdra sa certitude, et il serait 

contradictoire d'utiliser l'univers matériel, qui repose sur des données sensibles et dont 

l'existence devient douteuse, dans la preuve de Dieu, dont l'existence ne sera pas mise 

en doute. Pour cette raison, les preuves de Descartes sont a priori, c'est-à-dire des 

preuves basées sur des données indépendantes de l'expérience. 



224 

 

 

Par exemple, les montagnes, les mers, l'existence matérielle en dehors de moi ou 

la vie vivante, bref, la nature au sens le plus général, peuvent sembler exiger un pouvoir 

créateur bien plus grand que moi ou bien au-delà de mon pouvoir à certains égards. 

Cependant, de cette image on ne peut tirer le genre de preuve conceptuelle ou 

mathématique recherchée par Descartes, car une fois que tout est mis en doute, 

l'existence corporelle en dehors du moi-pensant a soit une existence indépendante de 

moi, comme l'indiquent mes données sensorielles, soit est complètement irréel. Tout 

d'abord, la seule chose qui puisse entrer en contact avec et comprendre l'existence 

corporelle en dehors de mon esprit est ma faculté mentale, bien que limitée. Parce que 

si je n'avais pas la faculté mentale, même si tout le monde extérieur de l'existence était 

réel, il ne me serait pas possible de le percevoir, ni de l'englober conceptuellement. 

D'un autre côté, si la bonne réponse est la deuxième des réponses ci-dessus, c'est-à-

dire que le monde extérieur n'existe pas, alors je crée une image entière du monde 

extérieur dans mon propre esprit, sans aucune référence matérielle. Donc aucune de 

ces possibilités ne me conduit nécessairement à l'idée d'un être supérieur. 

 

A un stade où le monde matériel n'a pas encore établi son existence, un esprit qui 

prend conscience de lui-même en tant qu'objet de pensée autonome doit confirmer qu'il 

y a « quelque chose » en dehors de lui-même et que « cette chose » est Dieu, toujours 

par le fonctionnement interne de l'esprit. Dans ce cas, la seule preuve qui peut 

confirmer l'existence de Dieu doit être la preuve qui peut être obtenue à partir de l'idée 

de Dieu. En effet, l’élévation de l’entendement vers un Dieu créateur posé comme le 

premier anneau de la chaîne d’existence ne peut se faire que par l’intérieur de la pensée 

même. Bien qu'il n'y ait pas encore d'informations sur l'existence du monde extérieur, 

il est hors de question d'atteindre Dieu sur la base de preuves empiriques. Le chemin 

de Descartes est en sens inverse : il ne conduira pas des données sensibles à l'existence 

de Dieu, mais de Dieu à l'existence des données sensibles. 

  



225 

 

 

3.6.2. Arguments de Perfection 

 

a. Dieu comme source de l'idée de perfection 

Cependant, ce qui a été dit plus haut ne sera pas valable pour l'idée d'un être plus 

parfait que moi. À ce stade, la situation diffère, car le plus parfait ne peut être dérivé 

du moins parfait. Si je suis conscient de ma propre imperfection et que je recherche la 

perfection sur cette base, il n'est pas possible de montrer le « moi imparfait » comme 

cause et le « moi parfait » comme résultat, puisque le principe de causalité veut qu’il 

y ait au moins autant de réalité dans la cause que dans son effet. Raisonner dans le sens 

opposé, c'est comme dire que quelque chose peut sortir de rien. 

 

En définitive, il est possible d'aborder les idées de deux manières. Premièrement, 

ils appartiennent à cet esprit en termes d'être à l'intérieur d'un esprit, et deuxièmement, 

ils appartiennent à cette chose extérieure en termes d'être une représentation d'une 

chose extérieure. Il n'y a pas de différence entre les idées d'une âme ou d'un esprit en 

termes d'être dans cette âme, c'est-à-dire qu'elles sont communes en termes de pensée 

dans laquelle elles se produisent. On peut dire qu'il y a une distinction entre eux en 

fonction de ce qu'ils représentent, c'est-à-dire de leur contenu. En tant que tel, nous 

pouvons dire qu'il y a autant de différence de perfection entre les idées qu'il y en a en 

termes de perfection entre les choses que les idées représentent. En d'autres termes, on 

peut dire que plus il y a de perfection dans ce qu'une idée représente, plus il y a de 

perfection dans cette idée quant à sa cause : 

 

« Car tout ainsi que lorsqu’on nous dit que quelqu’un a l’idée d’une machine où 

il y a beaucoup d’artifice, nous avons raison de nous enquérir comment il a pu 

avoir cette idée, à savoir, s’il a vu quelque part une telle machine faite par un 

autre, ou s’il a bien appris la science des mécaniques, ou s’il est avantagé d’une 

telle vivacité d’esprit que de lui-même il ait pu l’inventer sans avoir rien vu de 

semblable ailleurs, à cause de tout l’artifice qui est représenté dans l’idée qu’a 

cet homme […] »253 

 

 
253 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 17 



226 

 

La détermination que ma propre existence n'est pas parfaite m'amène à deux 

conclusions : 

 

La première d'entre elles est celle-ci : puisque je ne puis être la source de l'idée 

de perfection, la seule possibilité restante est que cette idée ait été implantée en moi 

par une nature parfaite. En fait, cette nature parfaite doit être telle que tout ce qui est 

vaguement dans l'idée ou l'état central de moi a son plus haut degré de perfection, ce 

qui devrait pouvoir rendre compte de l'idée d'infini qui se trouve en moi, en possédant 

actuellement dans sa réalité cet infini. Au mieux, cette nature doit être ce que nous 

appelons Dieu, possédant le plus haut degré de toutes les capacités que je n'ai pas. 

 

C'est la première preuve que nous avons mentionnée ci-dessus. 

 

A savoir : dès que nous trouvons en nous l'idée d'un Dieu ou d'un être parfait, 

nous devons commencer à chercher la cause de cette idée. Comme dans l'exemple de 

la machine donné ci-dessus, j'ai dû soit avoir produit cette idée dans mon propre esprit 

sans avoir besoin d'un modèle extérieur, soit elle m'a été donnée de l'extérieur. Mais 

quand j'examine la question avec suffisamment d'attention, je me rends compte que 

l'idée de Dieu contient des perfections si énormes qu'une telle perfection n'aurait pas 

pu être le produit de mon esprit imparfait. La nécessité, alors, que nous ayons reçu 

cette idée de l'être parfait, s'impose d'elle-même. 

 

D'autre part, la lumière naturelle en moi me dit qu'il nous est impossible de 

n'avoir ni idées ni rêves de quoi que ce soit à moins d'avoir un « essentiel » qui englobe 

toutes les compétences ainsi représentées dans notre esprit, que ce soit à l'intérieur ou 

à l'extérieur. 

 

D'un autre côté, nous nous identifions non pas comme parfaits, mais comme une 

entité imparfaite, loin d'avoir les compétences que nous avons trouvées dans nos 

esprits. Nous devons donc accepter qu'ils viennent d'une nature différente en dehors 

de nous. Cette nature doit être une nature très parfaite, c'est-à-dire Dieu, qui contient 

lesdites compétences. 

 

Ayant ainsi déterminé que la source des compétences dans mon esprit n'est pas 



227 

 

moi, mais un être parfait qui contient ces compétences, je peux dire que ces 

compétences sont en Dieu, du moins jusqu'à ce qu'elles soient représentées en moi 

comme une idée, c'est-à-dire jusqu'à un certain moment dans le temps. Mais la question 

de savoir si ces compétences résident toujours en Dieu, même maintenant, est encore 

discutable. Cependant, si l'on considère que ces compétences incluent la capacité d'être 

« éternel », on peut facilement en déduire qu'elles continuent d'exister en Dieu : 

 

« […] mais comme nous savons que nous sommes sujets à beaucoup de défauts, 

et que nous ne possédons pas ces extrêmes perfections dont nous avons l’idée, 

nous devons conclure qu’elles sont en quelque nature qui est différente de la 

nôtre, et en effet très parfaite, c’est-à-dire qui est Dieu, ou du moins qu’elles ont 

été autrefois en cette chose, et il suit de ce qu’elles étaient infinies qu’elles y sont 

encore. »254 

 

 

b. Dieu comme source de toutes les perfections 

La deuxième conséquence est que puisque je ne suis pas parfait et que je peux 

connaître des perfections que je n'ai pas, alors la seule existence ne peut pas être celle 

du moi solitaire. Ainsi, il devient nécessaire que les perfections imparfaites en moi 

viennent de lui, c'est-à-dire à qui je prends tout ce que j'ai, et qu'il y ait un autre être 

supérieur à moi. 

 

A l'inverse, si j'avais une existence autonome indépendante de tout le reste, 

j'aurais acquis toutes les compétences que j'ai, même si elles manquent. Mais même si 

l'on suppose que cela est possible, si j'ai eu l'opportunité de me doter de certaines 

compétences indépendamment de la source externe, alors la question de savoir 

pourquoi j'ai acquis ces compétences sous leur forme déficiente plutôt qu'au plus haut 

niveau restera sans réponse. Si j'avais été un être qui tirait de lui-même sa perfection, 

j'aurais pleinement possédé tout ce que Dieu a que je n'ai pas. Dans ce cas, je me 

révélerais comme un être éternel, éternel, digne de confiance, omniscient et 

omnipotent. Puisque je ne suis pas, surgit la présence d'un pouvoir infini, qui est lui-

même parfait et qui est la source de la perfection imparfaite dans tout le reste. 

 
254 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 18 



228 

 

 

Dérivant l'existence de Dieu du fait que nous ne sommes pas la cause de nous-

mêmes, Descartes se demande aussi pourquoi tout le monde n'a pas cette idée. En fait, 

tout le monde ne réfléchit pas assez à cette question, à savoir : si nous prenons 

l'exemple d'une machine magistralement construite donnée plus haut, celui qui a cette 

idée en tête sait d'où il l'a tirée. Cependant, lorsque nous trouvons l'idée de Dieu dans 

notre esprit, nous ne pouvons pas nous souvenir d'où et quand cette idée est venue, car 

cette idée a toujours été présente en nous, elle ne s'est pas formée plus tard. Trouver la 

source de l'idée de Dieu en nous est possible en repensant et en révisant tout, comme 

l'a fait Descartes. De même, en cherchant la source de notre âme, ou de notre pensée, 

qui contient l'idée des pouvoirs infinis de Dieu, nous rencontrons une vérité évidente : 

le sujet qui réalise l'existence de quelque chose de plus parfait que lui-même ne peut 

être la cause de sa propre existence. Si ce sujet s'était donné l'existence, ou avait été la 

cause de sa propre existence, il se serait donné toutes ces compétences qu'il connaissait 

ou avait conscience, avec l'être. Par conséquent, le sujet, qui réalise sa propre existence 

et la déficience de sa propre existence, réalise qu'il doit non seulement être venu une 

fois à l'existence, mais aussi qu'il continue à s'accrocher à l'existence de l'être, qui a 

tout ces compétences au plus haut niveau, à savoir Dieu. En d'autres termes, la raison 

de notre incapacité à reconnaître Dieu à première vue est que nous n'abordons pas ce 

sujet avec suffisamment de soin, que nous ne nous souvenons pas quand et d'où l'idée 

de Dieu est venue, et que nous ne voyons pas notre propre imparfaite la création 

comme signe d'un être parfait : 

 

« […] nous ne saurions nous souvenir de même quand l’idée que nous avons 

d’un Dieu nous a été communiqué de Dieu, à cause qu’elle a toujours été en nous 

»255 

 

De ce point de vue, Descartes dit que l'effort pour connaître la nature de Dieu est 

limité par la capacité de sa propre nature et détermine que la seule façon d'y parvenir 

est d'examiner les idées qu'il a en termes de perfection. Bien que nous ne puissions pas 

savoir exactement tout ce qui est en Dieu, nous ne savons rien d'autre avec la certitude 

que nous connaissons les perfections en Lui : 

 

 
255 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 20 



229 

 

« Je ne vois point en cela de difficulté pour ceux qui ont accoutumé leur esprit à 

la contemplation de la Divinité, et qui ont pris garde à ses perfections infinies : 

car encore que nous ne les comprenions pas, parce que la nature de l’infini est 

telle que des pensées finies ne le sauraient comprendre, nous les concevons 

néanmoins plus clairement et plus distinctement que les choses matérielles, à 

cause qu’étant plus simples et n’étant point limitées, ce que nous en concevons 

est beaucoup moins confus. »256 

 

D'autre part, aucune autre spéculation ne peut servir à affiner notre esprit autant 

que l'effort de contemplation de Dieu mentionné dans la citation ci-dessus, car il n'y a 

aucune autre forme d'évaluation qui nous inspire la satisfaction et la confiance autant 

que la contemplation de l'illimité dans la perfection. 

 

Ainsi, on se rend compte qu'il n'y a rien en Dieu qui indique une déficience ou 

une incompétence, mais qu'il y a des choses qui indiquent la perfection. Par exemple, 

l'essence de son être propre ne se trouve pas en Dieu, puisque même le doute qu'il a 

prêché comme la première vérité de sa conscience pointe finalement vers une 

déficience. De même, Dieu est exempt de choses comme l'incohérence ou la tristesse, 

chacune d'entre elles indiquant une déficience. Descartes dit qu'en dehors de ces choses 

intelligibles, on ne peut nier qu'il ait des idées sur beaucoup de choses sensibles. 

 

Bien que nous n'ayons pas encore la certitude de l'existence du monde extérieur, 

il est certain que nous avons au moins les idées des choses qui nous paraissent 

appartenir au monde extérieur, comme dans les rêves, indépendamment de leur 

existence corporelle. Alors, à ce stade, il faudra se demander s'il y a un corps en Dieu. 

 

Dans les étapes précédentes, il avait été démontré que la nature rationnelle et la 

nature matérielle sont deux réalités distinctes. Par conséquent, la coexistence de deux 

réalités distinctes entraînera certainement une relation de dépendance dans tous les cas. 

En d'autres termes, si nous attribuons plus ou moins la matérialité à Dieu, cela 

constituerait un manque dans la perfection de son existence, puisque nous l'aurions 

soumis à une dépendance. Cependant, le manque de perfection ne peut pas être dû aux 

qualités de Dieu. Au contraire, tout ce qui existe dans le monde matériel et manque de 

 
256 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 19 



230 

 

perfection doit, tout au plus, être créé et maintenu en existence par la puissance de 

Dieu. 

 

Ces dernières paroles constituent la deuxième preuve de l'existence de Dieu. 

Bien qu'il s'agisse d'un développement de la première preuve dans une direction 

différente, elle doit toujours être traitée comme une preuve indépendante. Ici, 

Descartes, partant du postulat qu'il n'y a pas de Dieu, dit que s'il avait assuré par lui-

même sa propre existence, puisqu'il lui aurait accordé toutes les compétences qu'il 

n'avait pas dans l'état actuel, les carences et les défauts qu'il remarqué en lui-même 

étaient la preuve de Dieu. Car il est plus difficile de créer la substance que d'en créer 

les accidents. Donc, si j'avais le pouvoir de faire le premier, je pourrais aussi faire le 

second, qui est plus facile. 

 

Un autre témoignage de la preuve donnée ici est notre vie. Nous avons dit plus 

haut que nous devons à Dieu non seulement d'avoir existé une fois, mais que nous 

continuons d'exister. Si nous regardons à quoi ressemble le temps, nous réalisons 

rapidement que les moments où il se produit ne peuvent jamais être ensemble. 

Autrement dit, les petits morceaux qui composent le temps ne sont jamais ensemble, 

le précédent n'existe pas alors que le précédent est là, le suivant n'est pas encore venu. 

De là, nous comprenons que les moments qui composent le temps sont indépendants 

les uns des autres. Notre existence présente ne peut jamais subvenir à notre prochain 

moment, à moins qu'elle ne soit maintenue en existence par la cause qui nous a créés 

en premier lieu, qui nous a donné l'existence : 

 

« […] de ce que nous sommes maintenant, il ne s’ensuit pas naturellement que 

nous soyons un moment après, si quelque cause, à savoir la même qui nous a 

produits, ne continue à nous produire, c’est-à-dire nous conserve ».257 

 

Par conséquent, en pensant à la déficience en nous-mêmes, nous devons tenir 

compte non seulement du fait que nous ne nous sommes pas donné l'existence en 

premier lieu, mais que nous n'aurions pas pu nous recréer autant de fois que l'éternité 

de la somme des moments nous avons existé tout au long de notre vie. Cela nous 

montre à nouveau qu'il existe une puissance supérieure en dehors de nous-mêmes, que 

 
257 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 21 



231 

 

la créativité et la création se poursuivent à tout moment, et que toutes ces 

caractéristiques peuvent être en un seul être, Dieu. 

 

3.6.3. Preuve ontologique 

Dès lors, Descartes procède à la preuve ultime qu'il donnera dans Discours. 

Jusqu'ici, nous avons dit à plusieurs reprises que certains raisonnements de Descartes 

ressemblent de façon frappante à certains de ceux de saint Augustin. Ce dernier 

raisonnement sur l'existence de Dieu, qui sera appelé la preuve ontologique par Kant 

dans les siècles suivants, ressemble beaucoup à une preuve faite cette fois par saint 

Anselme et non par saint Augustin. Cependant, nous n'entrerons pas dans les détails 

de cette similitude à ce stade, mais lorsque nous examinerons le texte des Méditations, 

dans lequel Descartes donnera plus en détail cette preuve ontologique. 

 

Nous avons indiqué précédemment que Descartes suivait les méthodes d'accès à 

certaines informations, en particulier dans les Regulae, et que la manière de penser la 

plus appropriée était les méthodes utilisées en arithmétique et en géométrie. En fait, 

tout en construisant une preuve sur l'idée d'infini, il a emprunté non seulement la 

méthode des mathématiques, mais aussi un concept de la terminologie mathématique. 

Lorsqu'il se lancera dans la preuve ontologique comme dans Discours, il bénéficiera 

cette fois de la terminologie de la géométrie. Donnant des exemples à partir des 

preuves faites en géométrie, Descartes affirme que la certitude en elles vient du fait 

qu'elles se révèlent clairement. Cependant, même ainsi, il n'y a aucune certitude que 

l'objet de la géométrie existe réellement. Par exemple, il est certain que la somme des 

angles intérieurs d'un triangle est égale à deux angles droits, ou que tous les points de 

la surface d'une sphère sont à la même distance de son centre, mais de cette 

connaissance on ne peut conclure qu'il existe vraiment une chose telle qu'un triangle 

ou une sphère dans le monde. Parce qu'il n'y a pas d'existence dans la définition des 

objets géométriques que nous appelons triangle ou sphère. C'est-à-dire que leur 

définition n'exige pas nécessairement l'existence. 

 

D'autre part, quand nous pensons à l'être parfait, il ne nous est pas possible 

d'imaginer que l'existence puisse ne pas être incluse dans sa définition. En d'autres 

termes, cela contredira la définition d'un être parfait qui n'existe pas, car l'existence 

fait aussi partie de la perfection. 



232 

 

 

Donc, tout d'abord, nous devons clarifier ce que nous entendons par Dieu. Quand 

je dis Dieu, il est éternel, omniscient, tout-puissant, la source de tout bien et de toute 

vérité, le créateur de toutes choses, le plus haut degré de toutes les perfections, il 

possède tout en lui-même, ou en d'autres termes, il n'est limité par aucun défaut. On 

parle d'une entité. Bien que nous ne connaissions pas toutes les caractéristiques de 

Dieu, nous pouvons en savoir autant que la lumière naturelle en montre, c'est-à-dire 

du moins ce qui a été dit. Puisque c'est ce que Dieu veut dire, ce qui reste est la question 

de savoir s'il existe un être avec ces qualités, c'est-à-dire Dieu. 

 

S'il s'agissait du contraire de la prétention, c'est-à-dire si l'on pensait que l'être 

parfait ne pouvait pas avoir d'être, il faudrait admettre qu'il serait en même temps une 

imperfection ce qui voudrait dire que nous avions introduit l'imperfection dans la 

définition de la perfection. 

 

Dans ce cas, il serait contradictoire de parler d'un être parfait et de prétendre qu'il 

n'existe pas. Ainsi l'existence de ce que nous appelons l'être parfait, c'est-à-dire Dieu, 

n'est pas moins certaine, de même que la somme des angles intérieurs d'un triangle est 

égale à deux droits. 

 

Comme on le verra, cette dernière preuve repose sur le principe d'identité, c'est-

à-dire que quelque chose doit être identique à sa définition. En d'autres termes, puisque 

l'être parfait est l'être dans lequel toutes les perfections s'incarnent au niveau le plus 

élevé et que l'existence en est une, alors l'être parfait existe par définition. 

 

Jusqu'ici, nous avons examiné l'argument ontologique tel qu'il apparaît dans 

Discours. Dans Méditations, en outre, Descartes cherche l'idée que parmi ses idées, il 

y a quelque chose qui n'est pas susceptible d'être le produit de son propre esprit et donc 

doit au moins être autre que lui-même pour inspirer cette idée à son esprit ; il élimine 

les humains, les anges, les objets animés et inanimés, et il n'y a qu'une seule idée de 

Dieu qui peut confirmer cette possibilité. Afin de faire cette confirmation, il sera 

d'abord nécessaire de clarifier ce que l'on entend par Dieu. 

 

Descartes détermine que l'idée de Dieu qu'il trouve dans son esprit concerne une 



233 

 

substance qui est éternelle, éternelle, libre de changement, indépendante, omnisciente, 

omnipotente, grâce à laquelle moi (et bien sûr, s'ils existent) d'autres choses viennent 

à l'existence. 

 

Cette substance contient des caractéristiques si grandes et supérieures que plus 

vous y pensez, moins il est probable que l'idée dans l'esprit de cette substance ait pu 

être produite par cet esprit lui-même. Parce que l'idée a la propriété d'être une 

substance infinie en termes de toutes les perfections de son contenu. Pour que notre 

propre esprit ait produit cela, il aurait fallu qu'il s'agisse d'une combinaison des 

caractéristiques que nous avions déjà de nous-mêmes, de différentes manières, comme 

toutes les autres idées de notre propre production. Dans l'idée de Dieu, d'autre part, les 

deux éléments saillants étaient les caractéristiques d'être substance et d'être infini, et 

donc, afin de pouvoir produire Dieu à partir de mon propre esprit, il était nécessaire de 

pouvoir donner un compte de ces deux. Si nous examinons cela, je peux dire que j'ai 

peut-être tiré la propriété d'être substance de mon propre esprit, car je suis moi-même 

une substance. Cependant, je n'aurais pas pu produire la propriété d'être infini de mon 

propre esprit, parce que moi-même je ne suis pas infini. C'est-à-dire que le concept de 

Dieu, qui est la combinaison des concepts de substance et d'infini, ne peut pas être la 

production de mon propre esprit. 

 

Donc, de ce qui a été dit jusqu'ici, on peut dire que Dieu a une existence en lui-

même autre que d'être ma production mentale. 

 

Bien sûr, la prémisse de base sur laquelle cette preuve est basée est que notre 

concept de Dieu inclut nécessairement aussi l'existence. La certitude à ce sujet provient 

de ce que : l'esprit, qui dans sa solitude se détermine comme chose pensante, mais 

continue à douter d'autres choses que d'être une chose pensante, évalue les différentes 

idées et concepts qu'il trouve en lui-même, alors qu'il est un esprit omniscient, 

omnipotent et absolument parfait rencontre l'idée de l'existence. En dehors de cette 

idée d'existence parfaite, il remarque quelques idées claires et distinctes, mais ne 

fournit pas de critères pour confirmer si les objets de ces idées existent en dehors de 

lui ou pour les retirer du niveau de possibilité et amener leur existence à une certitude 

inévitable. Cependant, il y a quelque chose de très différent dans l'idée de Dieu, non 

seulement la possibilité, mais aussi la nécessité absolue et l'éternité dans l'idée de Dieu. 



234 

 

Ainsi, de même qu'on peut nécessairement déduire que la somme des angles du triangle 

est égale à deux droites, du fait que la somme de ses angles est contenue dans l'idée du 

triangle, que la somme de ses angles est égale à deux angles droits, ainsi l'existence 

absolue de Dieu sera déduite du fait que la présence absolue est contenue dans l'idée 

de Dieu : 

 

« […] de même, de cela seul qu’elle aperçoit que l’existence nécessaire et 

éternelle est comprise dans l’idée qu’elle a d’un être tout parfait elle doit 

conclure que cet être tout parfait est ou existe. »258 

 

La situation dont il s'agit ici, c'est-à-dire la nécessité de l'existence de Dieu, basée 

sur le fait que l'existence est contenue dans l'idée de Dieu, ne s'applique pas aux 

concepts que nous avons d'autres choses. Pour ceux qui sont en dehors de Dieu, ce 

n'est pas la nécessité d'être, mais le potentiel d'exister. Lorsque l'esprit contemple les 

autres choses qu'il trouve concept en lui-même, il ne trouvera dans aucune d'elles un 

contenu qui nécessite absolument l'existence. L'idée de l'être parfait dans l'esprit ne 

peut consister en une fiction ou une illusion, au contraire, l'idée de Dieu réside dans 

l'esprit comme une vérité immuable et inébranlable, et elle ne peut être conçue qu'avec 

une existence nécessaire. En d'autres termes, un « Dieu inexistant » ne peut pas être 

considéré par définition, puisque Dieu signifie l'être le plus parfait, et puisque 

l'existence comporte plus de perfection que l'inexistence, un « Dieu inexistant » sera 

moins parfait qu'un « Dieu qui est ». Ainsi le « Dieu inexistant » n'est pas la chose la 

plus parfaite, ens perfectissimum. Ainsi, lorsque nous disons « Il n'y a pas de Dieu », 

nous parlons en fait de l'absence de quelque chose qui n'est pas « Dieu, c'est-à-dire le 

plus parfait », mais plutôt l'absence de « Dieu, c'est-à-dire le plus parfait » chose. En 

d'autres termes, en disant « il n'y a pas de Dieu », nous ne disons pas « il n'y a pas d'ens 

perfectissimum », nous commettons simplement l'erreur de faire référence à quelque 

chose qui n'est pas réellement Dieu par le mot Dieu, puisque l'ens perfectissimum 

signifie le plus parfait de ce qui est et n'inclut pas ce qui n'est pas, puisque ce qui est 

est plus parfait que ce qui n'est pas. Donc, peu importe ce que nous voulons dire quand 

nous disons « il n'y a pas de Dieu », ce n'est pas ce que veut dire le concept d'ens 

perfectissimum. 

 

 
258 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 14 



235 

 

Même si l'existence de Dieu est une certitude si évidente, il y en a encore 

beaucoup qui la rejettent. La raison en est que ces personnes, en raison de leurs 

préjugés, ne peuvent pas voir la nécessité de l'existence inhérente au concept de Dieu 

comme une évidence évidente. Un esprit libre de préjugés n'aura jamais de peine à se 

convaincre de cette vérité. Mais dans toutes les autres choses, nous avons l'habitude 

de distinguer l'essence de la présence, et nous nous sommes souvent fait un plaisir de 

nous former des idées sur beaucoup de choses qui n'ont jamais existé et n'existeront 

jamais. Ce sont ceux mentionnés ci-dessus qui détournent notre esprit de la 

contemplation de l'être parfait, car nous sommes habitués à voir l'idée de Dieu comme 

l'une des autres choses qui n'inclut pas nécessairement l'existence dans sa définition : 

 

« […] lorsque nous n’élevons pas comme il faut notre esprit à la contemplation 

de cet être tout parfait, il se peut faire que nous doutions si l’idée que nous avons 

de lui n’est pas l’une de celles que nous feignons quand bon nous semble, ou qui 

sont possibles, encore que l’existence ne soit pas nécessairement comprise en 

leur nature. »259 

 

Descartes, qui a identifié la source de l'erreur dans la Quatrième Méditation, fait 

deux promesses dans le sous-titre du contenu de la Cinquième Méditation : révéler 

l'essence des choses matérielles et re-prouver l'existence de Dieu. En fait, cette 

promesse est répétée dans le premier paragraphe. Bien qu'ils puissent sembler sans 

rapport à première vue, il y a essentiellement un point commun entre les choses 

matérielles et Dieu : les deux sont des choses extérieures au moi pensant. 

 

Se retirant, doutant de tout savoir, le cogito se retrouve finalement seul avec sa 

propre existence. Dès lors, tout pourrait se réduire aux représentations mentales du 

cogito. Par conséquent, afin de pouvoir confirmer l'existence extra-mentale de quoi 

que ce soit, nous devions d'abord être sûrs qu'il y avait quelque chose en dehors de 

notre esprit. Une façon de faire était de se demander si la certitude de ce à quoi nous 

attribuons une telle existence était une erreur. 

 

Au début de la Cinquième Méditation, Descartes a montré une fois de plus que 

les concepts clairs et distincts que nous trouvons dans notre esprit doivent aussi avoir 

 
259 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 16 



236 

 

une existence en dehors de notre esprit. Dans ce cas, l'infrastructure pour reconstruire 

une preuve de l'existence de Dieu était maintenant obtenue. Comme expliqué sous la 

rubrique précédente, si nous pouvions extraire l'idée de quoi que ce soit de notre esprit, 

alors quelle que soit notre connaissance claire de quelque chose, cette information doit 

appartenir à cette chose sur le plan de la réalité. C'est à partir de cette certitude que 

pouvait se former une preuve de l'existence de Dieu. 

 

En fait, ce qui est mentionné ici n'est rien d'autre que le raisonnement que nous 

avons évoqué précédemment, à savoir que Descartes aura tendance à prouver Dieu à 

partir de sa propre définition, qui sera appelée plus tard preuve ontologique, et dont 

nous pouvons trouver la première version chez saint Anselme. Ici, l'existence de Dieu 

est prouvée par une interprétation spéciale de la relation de l'essence et de l'existence. 

 

Nous savons depuis les Regulae que l'un des thèmes fondamentaux de Descartes 

était d'appliquer la précision de la géométrie et de l'arithmétique à d'autres domaines 

de la connaissance humaine. En fait, alors que nous parlions de perceptions claires et 

distinctes dans le titre ci-dessus, nous avons une fois de plus souligné que nous 

devrions connaître les vérités exactes tant que nous pouvons clairement et 

distinctement envisager des formes et des nombres. À ce stade, Descartes franchit une 

étape très cohérente avec son propre objectif philosophique fondamental et tire les 

prémisses de cette preuve de l'existence de Dieu à partir de preuves géométriques et 

arithmétiques. 

 

L'idée de Dieu en nous, selon Descartes, n'est ni moins, ni moins, ni plus faible 

que les idées que nous trouvons en nous sur n'importe quelle forme ou nombre. Ainsi, 

tout comme je peux savoir avec certitude que ce que je peux prouver par une 

connaissance claire d'une forme ou d'un nombre quelconque sont des choses qui 

appartiennent réellement à la nature de cette forme ou de ce nombre, je devrais pouvoir 

connaître avec non moins de clarté le réel et éternel l'existence de Dieu en dehors de 

moi. 

 

En fait, ce qui est dit ici n'est que la suite naturelle de ce qui a été dit des 

perceptions claires et distinctes. Descartes utilise le discours des mathématiques en 

créant ici les premières prémisses de sa preuve, et le résumé de ce qu'il a dit est le 



237 

 

suivant : 

 

• Toutes les connaissances claires et distinctes sont vraies, 

• Tout ce qui est vrai existe, 

• J'ai en moi des idées sur les objets de géométrie et d'arithmétique que je peux 

prouver clairement, 

• Par conséquent, ils sont vrais et ont une existence. 

Il est utile de faire ici la détermination suivante : dire par Descartes que les 

formes géométriques ont une existence ne signifie pas qu'une telle forme a une 

existence matérielle dans le monde de l'expérience, mais que les idées claires en 

question appartiennent à la nature de l'objet géométrique à auxquels ils se rapportent 

vraiment. 

 

Descartes transpose cet énoncé de vérités mathématiques à la question de Dieu 

comme suit : 

• Toutes les connaissances claires et distinctes sont vraies, 

• Tout ce qui est vrai existe, 

• J'ai certaines idées de Dieu dans mon esprit que je peux prouver de façon claire 

et distincte, 

• Ces idées appartiennent donc vraiment à la nature de Dieu. 

Descartes semble avoir prouvé que seule l'idée de Dieu qu'il a trouvée dans son 

esprit est compatible avec Dieu lui-même. C'est-à-dire qu'il n'a encore rien dit sur 

l'existence de Dieu, car en regardant le syllogisme ci-dessus, il a révélé que seule la 

preuve claire d'un triangle doit être vraie, et à partir de là, les idées claires sur Dieu 

dans mon esprit doit aussi être vrai. En d'autres termes, ce qui a été dit jusqu'ici semble 

indépendant de l'existence réelle du triangle et de Dieu. 

 

En fait, Descartes aussi, même si toutes les choses qu'il a dites jusqu'ici sont 

fausses, bien qu'il se fie encore assez à sa preuve pour dire que ce raisonnement seul 

est assez fort pour prouver l'existence de Dieu, encore autant peut conduire certains à 

des objections injustes. Il prédit même que cela peut être considéré comme une sorte 

de non-mot : 

 



238 

 

« Et partant, encore que tout ce que j’ai conclu dans les méditations précédentes, 

ne se trouvât point véritable, l’existence de Dieu doit passer en mon esprit au 

moins pour aussi certaine que j’ai estimé jusques ici toutes les vérités des 

mathématiques qui ne regardent que les nombres et les figures : bien qu’à la 

vérité cela ne paraisse pas d’abord entièrement manifeste, mais semble avoir 

quelque apparence de sophisme.  »260 

 

En fait, il n'est pas d'usage de prouver l'existence sur la base de la définition. En 

définitive, la définition ne nous donne que la nature des choses, mais pas une certitude 

quant à leur existence. Ainsi, nos esprits sont habitués à faire la distinction entre 

l'essence et l'existence en toutes choses. Nous gardons la même habitude quand il s'agit 

de Dieu, et nous pouvons facilement être persuadés de considérer l'existence de Dieu 

comme indépendante de son essence. Selon Descartes, c'est la raison de notre erreur 

en la matière. En d'autres termes, il nous est tout à fait possible de ne concevoir Dieu 

qu'en fonction de sa nature et de penser que Dieu n'existe pas sur le plan de la réalité. 

L'objection à la preuve sur la définition vient de là. 

 

Cependant, d'autre part, lorsque nous analysons la question plus attentivement et 

en détail, il devient clair qu'il n'est pas possible de soustraire l'existence de la nature 

de Dieu. Cela est aussi évident que le fait que la somme de ses angles intérieurs est 

égale à deux angles droits ne peut être soustraite à la nature d'un triangle, ni l'idée d'une 

pente à l'idée d'une montagne. La contradiction dans la notion que Dieu, c'est-à-dire 

l'être qui contient la plus haute perfection, n'a pas d'existence n'est pas différente des 

exemples précédents. 

 

Là encore, l'objection suivante sera soulevée : 

 

« De même qu'il n'y a pas de montagne au monde parce que je ne peux pas 

imaginer une montagne sans pente, l'existence d'un Dieu ne peut pas être 

considérée comme nécessaire parce que je ne peux pas imaginer Dieu sans être, 

parce que de telles nécessités sont liées à la structure de mon esprit et mon esprit 

n'a pas le pouvoir d'épargner pour imposer une quelconque nécessité aux choses 

extérieures à lui-même. Par exemple, imaginer un cheval ailé est très ancien dans 

 
260 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §7 



239 

 

mon esprit, mais cette imagination dans mon esprit ne peut fournir la preuve de 

l'existence de chevaux ailés. » 

 

Selon Descartes, la rhétorique principale réside dans de telles objections, car il 

prétend que ces conclusions ne peuvent pas provenir de ce qu'il dit. Alors que 

Descartes dit qu'il ne peut concevoir une montagne sans pente, il n'y a pas de charge 

qui nécessiterait l'existence d'une montagne ou d'une pente dans la suite de cette 

proposition. La seule nécessité dans la proposition de Descartes est que, qu'il y ait une 

montagne ou une pente dans le monde, ces deux éléments ne peuvent être considérés 

séparément l'un de l'autre. D'autre part, la nécessité qui vient après le fait que Dieu ne 

peut être conçu sans l'existence est la nécessité que Dieu existe réellement, puisque 

l'existence ne peut être séparée de Dieu. 

 

Cette manifestation de cette vérité n'a rien à voir avec mon esprit, c'est-à-dire 

que ce n'est pas une nécessité imposée par mon esprit, mais une nécessité imposée à 

mon esprit. La vérité de l'objet de pensée extérieur à mon esprit, c'est-à-dire l'existence 

de Dieu, oblige mon esprit à cette imagination. La preuve en est que, bien qu'il soit 

dans la vieillesse de mon entendement de penser à un cheval comme ailé ou sans ailes, 

mon esprit n'arrive pas à envisager l'être avec la plus haute perfection, privé de la plus 

haute perfection, c'est-à-dire Dieu sans être.261 

 

En d'autres termes, selon Descartes, une personne n'a pas besoin d'avoir une idée 

de Dieu au début. Cela est facile à comprendre pour quelqu'un qui, dans diverses 

circonstances, n'a jamais dirigé son esprit vers la question de Dieu, et n'a jamais 

cherché une existence primordiale. La contradiction devrait être un critère de base pour 

une personne qui utilise le doute méthodique pour purifier son esprit de toutes les 

informations erronées et construit une nouvelle pensée sur sa propre existence en 

partant de zéro. L'idée de Dieu est comme un trésor caché à l'intérieur de l'esprit 

humain, il est possible de ne jamais l'enlever, mais de le laisser où il est, comme nous 

savons que c'est le cas pour beaucoup de gens. 

 

À ce stade, Descartes donne à nouveau des exemples tirés de la géométrie et veut 

montrer comment une inférence erronée peut être possible et comment elle peut être 

 
261 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §8 



240 

 

séparée d'une inférence correcte. Par exemple, nous n'avons pas besoin d'avoir l'idée 

que toutes les formes à quatre côtés peuvent être dessinées à l'intérieur d'un cercle.262 

Mais une fois que nous avons une telle idée, alors l'idée qu'un trapèze peut aussi être 

tracé à l'intérieur d'un cercle dérivera nécessairement de cette proposition initiale. Mais 

ce serait une fausse inférence, car le trapèze ne peut pas être dessiné à l'intérieur du 

cercle. 

 

De même, nous ne sommes pas obligés d'imaginer des triangles. Mais une fois 

que l'on considère une forme composée de droites et à trois angles, on est obligé 

d'attribuer tous les traits qui permettront de déduire la conclusion suivante à la forme 

que l'on formera mentalement : les trois angles de la forme dans notre imagination ne 

peut pas être supérieure à deux angles droits. En fait, nous n'avons peut-être pas prêté 

une attention particulière à ce détail lorsque l'idée de triangle est née dans notre esprit, 

mais cela ne change toujours rien. Dès que l'idée d'un triangle se sera formée dans 

notre esprit, il ne sera plus possible de dire que la somme des angles de ce triangle n'est 

pas égale à deux droits. 

 

Mais lorsque nous examinons quelles formes nous pouvons dessiner à l'intérieur 

du cercle, il n'y aura aucune obligation que toutes les formes à quatre côtés proviennent 

de cette phrase. On pourrait dire aussi : on ne peut prétendre que tous les quadrilatères 

peuvent être tracés en cercles, à moins de se rappeler quelque chose que l'on ne peut 

considérer clairement et distinctement. 

 

La cohérence sur laquelle Descartes essaie d'attirer l'attention est la suivante : si 

une personne entre dans l'imagination d'un être premier, d'un être suprême, c'est-à-dire 

si elle tire cette idée du trésor de son esprit, alors elle devra attribuer toutes les capacités 

à l'être dans cette imagination. Il n'est pas possible d'énumérer ces compétences une 

par une, d'énoncer ce qu'elles sont, ou de se concentrer et de prêter attention à chaque 

compétence séparément. Cependant, il est hors de question de penser quelque chose 

comme l'être premier et le plus élevé d'où provient toute existence, et de priver une 

telle nature de certaines compétences. Dire cela signifie qu'il y a des compétences qui 

 
262En dessinant n'importe quelle forme géométrique à l'intérieur du cercle, cela signifie que tous les 
coins de la forme en question sont dessinés de telle manière qu'ils touchent le cercle du cercle en un 
point. Car si cette condition n'est pas remplie, il est possible de dessiner toutes les formes 
géométriques à l'intérieur de toutes les autres formes géométriques sans aucune restriction. 



241 

 

ne sont pas dans l'être originel à la source de toute existence, mais que d'autres choses 

qui ont émergé plus tard peuvent avoir, ce qui est complètement incohérent. En d'autres 

termes, l'esprit doit soit ne pas penser à Dieu du tout, soit s'il doit y penser, il doit le 

considérer comme doté de toutes sortes de perfections. 

 

Puisqu'il a déjà été prouvé que l'existence est un niveau de compétence par 

rapport à la non-existence, conformément à la nécessité d'attribuer toutes les 

perfections à Dieu, il faudra attribuer la perfection de l'existence. En d'autres termes, 

une fois que quelque chose appelé Dieu vient dans nos esprits, cela vient aussi avec 

l'idée de Dieu que cela ne peut pas être juste une conception de mon esprit sans aucune 

contrepartie externe. Par conséquent, l'être premier et suprême est nécessairement 

quelque chose en dehors de moi qui a une existence authentique et en soi. 

 

Comme on peut le voir à partir des exemples de triangle et de quadrilatère ci-

dessus, l'idée que tous les quadrilatères peuvent être encerclés n'est pas une idée claire, 

donc elle ne s'impose pas à l'esprit et ne reflète pas la vérité. Puisque le carré et le 

rectangle peuvent être encerclés, l'hypothèse que la situation sera la même pour tous 

les quadrilatères est évidemment fausse. Cependant, la détermination faite sur les 

angles du triangle présente une réalité infaillible pour tous les triangles, et lorsqu'on 

l'examine, il sera évident que cette réalité n'est pas une production mentale, elle a une 

certitude extra-mentale, et que le plus l'esprit peut faire est de révéler cette vérité qui 

existe déjà en elle-même. 

 

D'un autre côté, je peux réaliser de bien des manières que l'idée de Dieu n'est pas 

simplement une conception de mon esprit. 

 

Ce qui suit peut-être cité comme la principale preuve de cela : Il nous est 

impossible de concevoir quoi que ce soit d'autre que Dieu qui doive exister par essence. 

Puisque sa nature même nécessite son existence, alors Dieu ne peut pas être quelque 

chose qui n'a pas de vérité en dehors de ma pensée. Deuxièmement, et pour la même 

raison, il n'est pas possible de concevoir deux ou plusieurs dieux. Donc, si l'on parle 

d'un Dieu qui est un et qui existe, il faut que ce Dieu ait existé de toute éternité et le 

restera pour l'éternité. 

 



242 

 

Comme on peut le voir à partir de ces exemples, il y a une énorme différence 

entre les hypothèses erronées et les véritables idées innées. La première et la plus 

importante de ces idées vraies est l'idée de Dieu.263 

 

 

 

3.6.4. Création continue et preuve cosmologique 

 

Nous assistons ici à un nouveau concept : la création divine n'est pas un 

événement ponctuel, mais un travail continu et répétitif d'instant en instant. Parce que 

les parties du temps sont indépendantes les unes des autres. Autrement dit, exister à un 

moment donné ne nécessite pas d'exister à un moment ultérieur. Continuer à exister 

dans l'instant suivant a aussi besoin d'une raison. C'est-à-dire que la continuation de 

l'existence ne dépend que d'une existence nécessaire, auto-existante, dont la cause est 

en elle-même. Selon cette théorie de la création continue, non seulement Dieu a créé 

et laissé, mais incessamment continue d'exister. 

 

Si un peu d'attention est portée à ce qu'est le phénomène appelé temps, il 

apparaîtra comme une vérité très claire et distincte que l'existence d'une substance 

continue et son besoin de pouvoir créateur continue tout au long des moments qui 

composent cette durée. L'acte de maintenir à l'être ne peut en aucun cas être considéré 

comme essentiellement séparé de l'acte de faire exister. Il n'y a pas la moindre 

différence entre faire exister quelque chose pour la première fois, qui n'existait pas du 

tout, et s'assurer que ce qui était présent au moment précédent continue d'exister au 

moment suivant, les deux nécessitent exactement le même pouvoir, puisque les deux 

sont actes qui sont exactement les mêmes. En réalité, il n'y a pas d'acte séparé de 

maintien à l'existence, c'est juste la répétition de l'acte de faire exister instant après 

instant. Le fait que nous considérions ces deux choses comme différentes découle de 

notre façon de penser, c'est-à-dire de voir le temps comme un flux intégré sans le 

diviser en moments. S'il y a une différence, c'est dans la façon dont nous le voyons, 

après tout, il n'y a pas de différence : 

 

 
263 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §9 



243 

 

« […] une substance, pour être conservée dans tous les moments qu’elle dure, a 

besoin du même pouvoir et de la même action, que serait nécessaire pour la 

produire et la créer de tout nouveau, si elle n’était point encore. »264 

 

Il convient de noter cependant que la première et la deuxième preuve de 

Descartes, en particulier, établissent le fondement légitime qui pourrait conduire à une 

preuve a posteriori, tout en étant elles-mêmes a priori. Tout d'abord, la première et la 

seconde preuve peuvent être considérées comme des reconstructions, à chaque fois 

d’une manière différente, d'idées très proches, de ce fait elles sont toutes les deux 

construites autour des concepts tels que « fini – infini », ou, « parfait - imparfait ». 

C'est-à-dire que puisque je suis un être imparfait, je ne puis produire moi-même l'idée 

de perfection en moi, puisque la perfection dans la cause ne peut être moindre que le 

résultat. Donc cette idée a dû être placée en moi par l'être qui est parfait, à savoir Dieu. 

Le résultat est que Dieu existe. D'autre part, ce Dieu ne peut être matériel, car la 

dépendance est aussi imparfaite. 

  

Cela posé, les fondements de l'argument cosmologique commencent lentement 

à émerger : ce qui manque de perfection ne peut pas exister par lui-même, c'est-à-dire 

que ce n'est pas une substance indépendante mais un sumbebekos dépendant, c'est ainsi 

que tout ce que nous voyons de matériel dans l'univers est. Il faut donc une substance 

parfaite, qui soit le premier maillon de la chaîne de l'être. 

 

On verra d'ailleurs une telle preuve chez son contemporain Leibniz, qui viendra 

une génération après lui. 

 

Nous avons dit que Descartes ne se livrait pas à des preuves a posteriori, mais 

cherchait nécessairement des preuves a priori au point de départ. Cependant, nous 

avons également affirmé qu'une idée de Dieu avancée en termes d'éternité conduirait 

nécessairement à un argument cosmologique. Car, comme beaucoup d'autres défauts, 

ne pas être éternel est aussi un manque de perfection, puisqu'il s'agit d'être dépendant 

d'un autre être avant sa propre existence. Dépendre d'un autre être pour exister signifie 

ne pas être une substance indépendante, il faut donc une substance parfaite dans la 

chaîne de l'existence, à laquelle se rattachent les substances imparfaites. De cette 

 
264 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §34 



244 

 

manière, on devrait s'attendre à ce qu'une preuve cosmologique soit présentée. 

Descartes invente cette preuve lorsqu'il tente de démontrer l'impossibilité de situations 

hypothétiques dans lesquelles il explore la validité des explications de sa propre 

existence sans recourir à aucune idée de dieu. 

 

Si la cause de sa propre existence n'est pas Dieu-même, ce sera autre chose que 

Dieu. Néanmoins, cette autre cause d'existence en dehors de Dieu devra avoir une 

cause d'existence elle-même. Par conséquent, cette cause, c'est-à-dire la cause autre 

que Dieu qui m'a fait exister, est soit elle-même, soit autre chose qu'elle-même. Ce 

faisant, je ne fais rien d'autre que repousser d'un degré mon questionnement sur moi-

même. 

 

Si la cause autre que Dieu est cause d'elle-même, elle est déjà une substance 

parfaite, c'est-à-dire Dieu, en ce sens qu'elle est cause d'elle-même et n'a besoin 

d'aucune autre cause. Cela étant, c'est contradictoire en termes d'argumentation, car 

nous disons que « Dieu est autre chose que Dieu ». Puisque cela ne peut être possible, 

si la cause de la cause autre que Dieu est elle-même, cela montre qu'il n'y a pas d'autre 

cause que Dieu, mais Dieu lui-même. 

 

Si nous considérons l'autre possibilité, c'est-à-dire si la cause de la cause autre 

que Dieu est autre chose qu'elle-même, cette fois la cause de cette chose fera l'objet de 

la question, et ainsi nous remonterons pas à pas, jusqu’à atteindre Dieu, qui est la cause 

première. Du point de vue de la Création continue, on a déjà évoqué l'impossibilité de 

faire reculer indéfiniment cet enchaînement de causes, c'est-à-dire qu'il fallait arrêter 

la régression à une cause première. Parce qu'il ne suffisait pas que le pouvoir que nous 

recherchions comme raison d'existence n'ait donné l'existence qu'une seule fois, il 

fallait qu'il existe tout le temps. Même si nous reculons d'un pas à chaque fois le 

premier lien de causalité et perdons sa trace dans l'éternité, il est évident qu'enterrer le 

passé dans l'obscurité ne servira à rien en termes d'explication, étant donné que 

survivre est à nouveau une création : 

 

« Puis l’on peut derechef rechercher si cette cause tient son origine et son 

existence de soi-même, ou de quelque autre chose. Car si elle la tient de soi-

même, il s’ensuit, par les raisons que j’ai ci-devant alléguées, qu’elle-même doit 



245 

 

être Dieu ; puisqu’ayant la vertu d’être et d’exister par soi, elle doit aussi avoir 

sans doute la puissance de posséder actuellement toutes les perfections dont elle 

conçoit les idées, c’est-à-dire toutes celles que je conçois être en Dieu. Que si 

elle tient son existence de quelque autre cause que de soi, on demandera 

derechef, par la même raison, de cette seconde cause, si elle est par soi, ou par 

autrui, jusques à ce que de degrés en degrés on parvienne enfin à une dernière 

cause qui se trouvera être Dieu. »265 

 

3.6.5. Assurance morale et véracité divine 

Si Descartes n'était toujours pas sûr de l'existence de Dieu et de l'âme après ces 

trois preuves distinctes de Dieu qu'il a avancées dans le Discours, il est revenu à la 

première étape de réflexion, ce qu'il dit avoir fait aux Pays-Bas, et a dit que la certitude 

de ses preuves ; il dit que les incroyants sont supérieurs à la certitude de tout ce qu'ils 

savent et croient être vrai. En d'autres termes, Descartes est d'avis que les preuves 

solides qu'il apporte sont plus fortes que tout ce dont les personnes habituées à penser 

avec les sens sont sûres, par exemple l'existence du monde ou même de leur propre 

corps. 

 

En faisant cette affirmation, Descartes introduit un nouveau type de certitude, 

qu'il appellera « l'assurance morale ». Comme il l'a expliqué plus tôt dans le troisième 

chapitre de Discours, qui comprend des questions morales, nous n'avons en fait pas 

besoin de données mathématiquement précises comme nous le cherchons pour prouver 

l'existence de nous-mêmes ou de Dieu lors de notre travail pratique dans la vie 

quotidienne. Pour croire que le monde n'est pas tel qu'il nous semble, nous devons 

supposer que presque tout l'environnement qui nous entoure est une scène mise en 

place pour nous tromper. Nous pouvons développer la conviction que tout et tout le 

monde ne fait pas partie d'une grande conspiration inconsciente pour nous tromper 

comme par convention, et nous pouvons appeler cela la certitude morale. Au contraire, 

le cours de la vie pratique ne le permettra pas. Nous n'aurons pas assez de temps pour 

chercher des certitudes inébranlables et indiscutables à chaque étape des dizaines de 

décisions que nous devons prendre au cours de la journée, et ce n'est pas nécessaire. 

Autrement dit, avec une certaine marge d'erreur, nous pouvons être convaincus que le 

 
265 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §35 



246 

 

monde tel qu'il nous apparaît est largement correct. 

 

« Par exemple, ceux qui n'ont jamais vu la ville de Rome ne douteront jamais 

qu'il existe une ville portant ce nom en Italie ; de plus, il est possible que tous 

ceux qui informent de son existence se trompent. »266 

 

Mais même ainsi, dès que nous rencontrons une certitude métaphysique, 

contrairement à notre perception courante, il n'est pas moins absurde de rejeter cette 

certitude métaphysique que de rejeter la certitude morale sans raison, car la certitude 

métaphysique signifie une certitude dont la contradiction ne se conçoit pas. 

 

Par exemple, les pensées qui viennent dans les rêves ne sont souvent pas 

inférieures en termes de clarté à celles qui viennent pendant l'éveil. Comment alors 

juger que les idées que nous avons à l'état de veille sont plus justes et celles des rêves 

plus fausses ? Descartes dira qu'il est impossible de sortir de cette aporie sans centrer 

l'idée de Dieu. 

 

Descartes accepte la connaissance claire et distincte comme certaine. Cependant, 

la condition pour cela est l'existence de Dieu en tant qu'être parfait et que tout ce que 

nous avons vient de Dieu. Les notions ou idées que nous avons sont aussi des choses 

réelles et viennent de Dieu. Ainsi, toutes les fois que ces notions et idées en nous nous 

apparaissent très fortement et fortement distinctement, il est impossible qu'elles soient 

fausses : 

 

« […] toutes nos idées ou notions doivent avoir quelque fondement de vérité ; 

car il ne serait pas possible que Dieu, qui est tout parfait et tout véritable, les eût 

mises en nous sans cela […]  »267 

 

Puisque Dieu est un être absolument parfait et que toutes nos idées viennent de 

lui, les cas où nous commettons souvent des erreurs sont que les concepts que nous 

avons contiennent un certain degré d'ambiguïté ou d'ambiguïté, c'est-à-dire qu'ils 

prennent part au néant. La raison de cette fermeture est que nous ne sommes pas des 

 
266 Discours sur Usûl, (Dirvana), İbrahim Edhem Mes'ud, Line Bookstore, décembre 2005, p. 207, 
note de bas de page 89 (orig. Ministère de l'Éducation, Istanbul - Imprimerie d'État, 1928). 
267 Discours de la Méthode, Descartes, René, Quatrième Partie 



247 

 

êtres complètement parfaits comme Dieu. 

 

Ainsi, Descartes apporte une explication au problème de l'erreur. Dieu est le 

créateur de nos idées claires et distinctes, c'est-à-dire pleinement compatibles avec les 

objets qu'elles représentent. Mais Dieu, l'être parfait, ne peut être le créateur de nos 

idées, qui n'ont pas d'équivalent exact dans la réalité. Par exemple, on ne peut pas 

rattacher l'idée d'un triangle à quatre côtés à l'être parfait, car cette idée dépourvue de 

sens n'ayant pas d'équivalent dans la réalité, elle prend sa part dans le néant. Il est aussi 

absurde d'admettre qu'une déficience ou une erreur en termes de perfection viendra de 

l'existence absolue, c'est-à-dire de Dieu, que d'accepter que la perfection ou la vérité 

viendra de la non-existence. 

 

C'est pourquoi, aussi claire et distincte que soit notre justice, si nous nous 

abstenons de voir Dieu comme la source de la vérité, nous ne trouverons rien qui nous 

assure que ces vérités sont vraies. 

 

En d'autres termes, selon Descartes, même si notre idée de quelque chose est 

correcte, nous ne pouvons prétendre à aucune certitude sur ce qui est bien ou mal à 

moins de reconnaître qu'il existe une garantie divine derrière la clarté. 

 

Le point à noter ici n'est pas que Descartes dit que nous ne pouvons pas trouver 

la vérité sans accepter Dieu, mais qu'il n'y a aucune garantie de la vérité du résultat 

que nous trouvons. En d'autres termes, tant que nous n'appuyons pas la vérité sur Dieu, 

comme dans l'exemple du rêve, même si nous avons une perception très claire et 

distincte en nous-mêmes, nous ne pouvons pas garantir que cette compréhension 

coïncide pleinement avec la vérité correspondante. Cependant, sur la base de 

l'assurance divine, nous pouvons être sûrs que notre pensée éveillée correspond à une 

réalité supérieure à celle d'un rêve. Cependant, il faut accepter à l'avance que le fait 

qu'une idée soit venue dans un rêve n'indique pas qu'elle était fausse, et qu'elle soit 

venue pendant l'éveil n'indique pas qu'elle est correcte. C'est-à-dire que le critère ici 

n'est pas seulement le sommeil ou l'état de veille, mais un jugement basé sur une 

évidence rationnelle, et non sur les sens ou l'imagination. En fait, un mathématicien 

peut trouver une nouvelle preuve dans son rêve, et nous pouvons penser que le soleil 

que nous voyons éveillé est de la même taille qu'il nous apparaît. Pour faire une 



248 

 

analogie générale sur les rêves, on peut dire que la réalité qu'ils nous présentent est 

tout comme la réalité présentée par nos sens. 

 

L'assurance de l'existence de Dieu rend donc le doute inutile. Une fois que 

Descartes a levé le doute méthodique en échange de la confirmation de l'existence de 

Dieu et du placement de l'assurance de Dieu derrière des idées claires, il en vient à 

accepter que les sens et l'imagination, aussi trompeurs soient-ils, doivent aussi avoir 

une fonction, car sinon Dieu ne nous aurait pas donné cette faculté. Il ne peut pas 

expliquer ce qu'il a fait. Cependant Descartes abordera cette nécessité dans le Discours, 

et traitera la question en détail dans la Méditation 6. 

 

On peut se demander s'il y a une tautologie dans ce raisonnement fait par 

Descartes basé sur la réalité des idées claires et distinctes ci-dessus. Car, il y a une 

circularité, qui consiste à prouver l'existence de Dieu à partir de la réalité des idées 

claires et distinctes, et la réalité des idées claires et distinctes à partir de l'existence de 

Dieu. Cependant, il rejettera cette objection. Dans le premier moment de clarté, nous 

agissons avec une intuition qui n'est pas basée sur l'assurance divine. Descartes n'est 

pas incohérent sur cette question, qu'il inclut abondamment dans les Regulae. Notre 

première intuition nous permet de trouver ma propre présence. Sur cela, nous 

construisons l'idée de Dieu. Il n'y a donc pas de circularité ici, car la clarté qui nous 

permet d'être certains de notre propre existence n'est pas quelque chose dont nous nous 

appuyons sur l'assurance divine. L'émergence de Dieu à partir du concept de 

perfection, la réalisation de vérités mathématiques simples sont de telles intuitions. 

D'autre part, comme l'affirme Aristote dans Organon, l'opération de soustraction des 

particuliers aux universaux, à savoir la déduction, donne une coupe nette, mais il faut 

obtenir cet universel au stade précédent, qui est l'intuition. 

 

 

 

 

  



249 

 

 

3.7. Théorie Cartésienne des Idées 

 

3.7.1. Regroupement des idées 

Enfin, à partir de cette certitude acquise, nous pouvons passer à la déduction 

suivante, qui sera la réponse à notre question de départ, à savoir, y a-t-il autre chose 

que moi : oui, il y a quelqu'un d'autre que moi, car en tant que pensée chose que j'ai 

des idées, et ces idées doivent avoir une raison. C'est pourquoi, quoi que ce soit, c'est 

autre chose que moi. 

 

Descartes, qui n'a jusqu'au dernier point que la certitude de sa propre existence, 

le sauve ainsi du doute méthodique s'il existe une autre existence que lui. Or, 

l'existence d'un ego et l'existence d'autre chose que le soi est certaine. 

 

Ayant écarté pour un temps ces deux certitudes, les certitudes de moi et de 

quelque chose d'autre que moi, Descartes, incertain de leur certitude, se met à examiner 

d'autres idées qu'il a. Lorsque nous les classons, en gros les phrases suivantes émergent 

: 

 

• Idée de dieu 

• Idées sur diverses choses corporelles et inanimées 

• Idées sur les anges 

• Idées sur les êtres vivants  

• Des idées sur d’autres personnes. 

Le raisonnement de Descartes à leur sujet est le suivant : 

Les trois dernières d'entre elles, à savoir les idées sur les anges, les êtres vivants 

et les autres humains, ne sont pas concluantes lorsqu'elles sont placées sous le prisme 

du doute, car elles peuvent être le produit d'une combinaison de l'idée de Dieu et des 

idées de l'inanimé. À tel point que si nous laissons la possibilité qu'il n'y ait aucun être 

humain ou toute autre chose vivante ou ange dans le monde autre que moi, je les ai 

peut-être conceptualisés moi-même en rassemblant mes idées sur Dieu et les objets 

inanimés de différentes manières. 

 



250 

 

Ce qui reste sont les deux premières phrases, les idées sur Dieu et l'inanimé. Si 

nous allons examiner l'inanimé, il est nécessaire de les évaluer en les divisant en deux, 

car nous pouvons accepter quelques idées comme des idées claires et distinctes, et nous 

devrons compter le reste comme des idées sombres et floues. Commençons par 

examiner le premier groupe : 

 

Des idées claires et distinctes sur les objets inanimés sont : 

• Taille ou étendue en termes de largeur, longueur, hauteur ; 

• La forme formée par les extrémités de cet espace ; 

• Position des objets les uns par rapport aux autres ; 

• Changement ou mouvement de position ; 

• Substance, temps, nombre. 

La substance, le temps et le nombre sont les idées que je peux produire de moi-

même, de ces idées claires sur l'inanimé. Encore une fois, partant de l'exemple de la 

pierre, je dois le comparer avec mon propre cas pour voir s'il y a un point commun 

dans la substance. Bien qu'à l'heure actuelle de ma méditation je ne sois pas un être 

étendu mais une pensée ; et encore une fois, bien que la pierre ne soit pas une entité 

pensante contre moi et soit composée d'espace, je peux comprendre que la pierre est 

une substance tout comme moi, car elle continue d'exister par elle-même, tout comme 

moi. Ainsi, j'applique peut-être à la pierre l'idée d'être une substance que j'ai recueillie 

de moi-même en termes d'être présent en soi. Autrement dit, bien qu'il y ait une 

substance parmi les idées claires sur l'inanimé, le fait qu'elle soit claire n'assure pas 

que cette idée se soit formée en dehors de moi. 

 

Il en va de même pour l'idée de temps, car puisque je me souviens du passé de 

ma propre existence et que je constate mon existence très présente, j'ai peut-être trouvé 

l'idée de temps en combinant les deux. En d'autres termes, l'idée de temps clair peut 

aussi être une idée que j'ai tirée de moi-même. 

 

De même, j'ai peut-être transféré l'idée de nombre que j'ai sur les objets inanimés 

par rapport à moi-même, puisque mes différentes pensées m'ont rendu claire la notion 

de nombre. 

 

En regardant les autres idées évidentes, à savoir les idées d'espace, de forme, de 



251 

 

position et de mouvement, je ne peux pas dire qu'elles viennent formellement de moi, 

puisque je ne me suis pas encore déterminé en termes de corps, pour le moment je ne 

me définis que comme une chose pensante. En tant que simple res cogitans, je ne peux 

tirer de moi-même des informations sur la res extensa. Cependant, le fait est que 

l'espace, la forme, le mouvement et la position ne sont pas des substances, mais des 

accidents qui accompagnent les substances. En d'autres termes, des substances nous 

apparaissent sous les vêtements de ces symptômes listés. Puisque je suis moi-même 

une substance, je peux supposer que ces symptômes sont également présents en moi 

par définition. Par conséquent, j'ai peut-être dérivé les idées d'espace, de forme, de 

mouvement et de lieu du concept de substance, tout comme dans les exemples de 

substance, de temps et de nombre. 

 

La conclusion de cette dernière ligne de raisonnement est qu'aucun des concepts 

clairs et distincts que j'ai des corps inanimés ne doit provenir de l'extérieur. Nous 

avions établi l'existence de quelque chose d'extérieur à moi comme source de mes 

idées. Cependant, parmi les idées que nous avons examinées jusqu'à présent, aucune 

n'est certaine de provenir d'une source externe, et nous les avons peut-être toutes 

générées par nous-mêmes. Nous avons vu que les idées sur les anges, les créatures et 

les autres humains peuvent déjà être produites directement par moi-même, sans source 

extérieure, comme une synthèse d'idées sur Dieu et les corps. Ce qui restait était Dieu 

et des objets inanimés. Il s'est avéré que toutes les idées claires incluses dans ces 

dernières ont également été produites par moi-même. Considérons maintenant le 

second groupe. 

 

Les idées floues et sombres sur l'inanimé sont des idées des sens, telles que la 

lumière, les couleurs, les sons, les odeurs, les goûts, la chaleur, la froideur et d'autres 

propriétés détectables par contact. Il y a deux possibilités pour ceux-ci : 

 

• Ils représentent une réalité ; 

• Ils ne sont qu'apparents, c'est-à-dire le produit de l'imagination. 

 

La première possibilité signifie que nos idées sont des idées sur des choses 

réelles, c'est-à-dire qu'elles ont une contrepartie dans le monde de la réalité, tandis que 

la seconde possibilité montre que nos idées sont des idées sur des choses qui ne sont 



252 

 

pas des choses. 

 

Même si ces idées troubles et sombres représentent une réalité telle qu'énoncée 

dans la première possibilité, le niveau de réalité qu'elles me présentent est si bas que 

si l'on part de l'exemple du froid et du chaud, je ne peux pas prédire lequel peut être 

défini comme l'absence de l'autre. En d'autres termes, Je ne peux même pas prédire 

lesquels d'entre eux sont dénombrables comme des êtres et lesquels sont dénombrables 

comme des absences. Donc, même si les idées floues que j'ai sur l'inanimé sont des 

représentations de la réalité, ce sont des représentations extrêmement mauvaises, donc 

je peux l'attribuer à mes propres imperfections et insuffisances, c'est-à-dire que même 

si elles sont vraies, ce sont mes idées parce qu'elles sont flous. 

  

Descartes avait déjà dit que l'erreur littérale et formelle ne peut être trouvée que 

dans les jugements, mais il révèle qu'à ce stade du raisonnement, il peut également y 

avoir une sorte d'erreur matérielle. La fausseté matérielle dans les idées signifie 

représenter le néant comme quelque chose, c'est-à-dire être l'idée de quelque chose qui 

n'est pas. La présence de telles idées dans l'esprit est due à une nature imparfaite, c'est-

à-dire qu'elle n'est pas parfaite. Puisque je ne suis pas parfait non plus, j'ai une nature 

imparfaite, il serait légitime que je cherche en moi la source de mes idées fausses : 

 

« […] l’idée qui me le représente comme quelque chose de réel et de positif, ne 

sera pas mal à propos être fausse et ainsi des autres semblables idées ; auxquelles 

certes il n’est pas nécessaire que j’attribue d’autre auteur que moi-même. Car, si 

elles sont fausses, c’est-à-dire si elles représentent des choses qui ne sont point, 

la lumière naturelle me fait connaître qu’elles ne sont en moi, que parce qu’il 

manque quelque chose à ma nature, et qu’elle n’est pas toute parfaite. »268 

 

Ainsi, il semble que mes idées sombres et floues sur les objets inanimés, qu'elles 

soient correctes ou non, sont des idées qui viennent de moi. Tout à l'heure, nous avions 

prouvé que mes idées claires et distinctes sur l'inanimé sont des idées que je puis tirer 

de moi-même. En d'autres termes, il s'ensuit que mes idées sur l'inanimé peuvent 

provenir de moi, tout comme les idées sur les êtres vivants, les humains et les anges 

que nous avons étudiées auparavant, du moins il n'est pas impossible qu'elles le soient. 

 
268 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §19 



253 

 

 

3.7.2. Idées innées 

 

Ici, après avoir donné un aperçu des progrès des sciences et du développement 

des inventions au cours de l'histoire, Descartes commence à donner des indices sur le 

concept d'idées innées, qui formera à nouveau l'une des pierres angulaires de sa 

philosophie à l'avenir. 

 

Peu importe la faiblesse des connaissances de ceux qui ont vécu dans les âges 

passés et la simplicité des inventions qu'ils ont développées sur la base de ces 

connaissances, la nature a semé des graines de vérité dans l'esprit des gens. Cependant, 

les informations erronées que nous rencontrons dans la vie quotidienne, ce qui est 

enseigné dans les écoles et ce qui est enseigné dans les classes étouffent cette vérité. 

 

L'idée selon laquelle « l'ignorance vaut mieux que la fausse connaissance », qui 

est apparue à diverses reprises depuis le début du texte Regulae, est basée sur cette 

approche de Descartes. On comprend maintenant que Descartes, s'appuyant sur ces « 

germes de vérité », disait qu'il est préférable de ne pas s'intéresser du tout à une 

question, plutôt que d'être armé d'informations confuses. Ces graines, ou cette lumière 

de la raison, sont si puissantes qu'elles ont permis même à une société de gens aussi 

simples et ignorants que ceux de l'Antiquité de privilégier la vertu sur le plaisir et 

l'honnêteté sur l'utilité, sans même savoir pourquoi.269 

 

Descartes, blâme les scolastiques, pour l'interruption des réalisations des anciens 

en mathématiques dans les périodes ultérieures, sans trop savoir, qui pourraient 

atteindre certaines vérités basées sur la lumière naturelle de l'esprit, c'est-à-dire les 

graines de vérité accordées à l'humain esprit par nature. Selon lui, ceux qui sont venus 

après les anciens, et même les Alexandrins comme Pappus et Diophante, ont aboli les 

mathématiques par une sorte de tromperie. Selon Descartes, les penseurs médiévaux 

craignaient que les mathématiques étant extrêmement faciles et compréhensibles, elles 

ne se répandent rapidement dans le public et qu'ils ne perdent le monopole du savoir 

qu'ils voulaient leur appartenir. Ils ont arrêté, non seulement ajoutant quelque chose de 

 
269 Il est possible que cette vision ait inspiré Rousseau quelque 150 ans plus tard. 



254 

 

nouveau à leurs connaissances, mais aussi obscurcissant ce qui était déjà là : 

 

« […] Outre que j’ai remarqué que les philosophes, en tâchant d’expliquer par 

les règles de leur logique des choses qui sont manifestes d’elles-mêmes, n’ont 

rien fait que les obscurcir ; et lorsque j’ai dit que cette proposition : Je pense, 

donc je suis, est la première et la plus certaine qui se présente à celui qui conduit 

ses pensées par ordre, je n’ai pas pour cela nié qu’il ne fallût savoir auparavant 

ce que c’est que pensée, certitude, existence, et que pour penser il faut être, et 

autres choses semblables ; mais, à cause que ce sont là des notions si simples 

que d’elles-mêmes elles ne nous font avoir la connaissance d’aucune chose qui 

existe, je n’ai pas jugé qu’elles dussent être mises ici en compte.  »270 

 

 

 

3.7.3. Idée d'infini et idée de Dieu 

 

En classant toutes les idées que j'ai, nous avons dit que les idées des anges, des 

humains et des autres êtres vivants sont constituées d'une combinaison d'idées de Dieu 

et de l'inanimé, donc celles-ci pourraient être les fabrications de mon esprit. Or, après 

avoir examiné toutes les possibilités concernant l'inanimé, nous avons montré que ces 

idées, claires ou floues, peuvent encore m'appartenir dans les deux cas. Il ne reste donc 

qu'une seule possibilité que nous n'avons pas encore explorée, et c'est l'idée de Dieu. 

Lorsque nous examinons l'idée de Dieu, s'il arrive à la conclusion qu'elle est aussi un 

produit de notre propre esprit, cela voudra dire que parmi les idées que nous avons, il 

n'y en a pas nécessairement une qui ne m'appartienne pas, c'est-à-dire, qui impose 

l'existence d'un autre que moi, c'est-à-dire que l'existence d'un autre cessera d'être 

nécessaire. Si, au contraire, nous tombons sur une idée que je n'aurais jamais pu 

produire par moi-même, autre que ce que j'ai par moi-même, ou des idées que je peux 

obtenir en combinant ce que j'ai déjà, nous confirmerons inévitablement l'existence 

d'autre chose que moi. 

 

Or, pour Descartes, il n'est pas possible que l'idée de Dieu ait une contrepartie 

 
270 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 10 



255 

 

dans la réalité, c'est-à-dire qu'elle soit une idée qu'il a créée à partir de rien, car c'est 

une idée tellement claire et distincte qu'elle n'a pas plus de vérité qu’elle, et contient 

plus de vérité objective que toute autre idée. Et cela ne peut en aucun cas être considéré 

comme une mauvaise idée. Même si l'on pense qu'il n'y a pas d'être suprême, parfait 

et éternel lui-même, il n'est pas possible de nier l'existence de l'idée que je me fais d'un 

être suprême, parfait et infini. Le fait que cette idée est très claire et distincte est évident 

du fait que toutes les vérités que je pense clairement et distinctement dans mon esprit 

sont déjà pleinement présentes dans l'idée de Dieu. 

 

La preuve ci-dessus était basée sur les idées de substance et d'éternité. Descartes, 

qui définit le concept de Dieu comme la combinaison des deux, détermine que l'idée 

de substance peut lui appartenir, mais puisque l'idée de l'infini ne peut être sa propre 

production mentale, il faut que ce soit quelqu'un d'autre qui pose l'idée de l'infini dans 

son esprit. Auparavant, tout en questionnant la relation de cause à effet, il a déterminé 

qu'il devrait y avoir au moins autant de réalité dans la cause que dans l'effet. Dans ce 

cas, la raison de l'idée d'infini doit être un être lui-même infini, c'est-à-dire que l'autre 

dont l'existence est confirmée dans la démonstration doit être un être infini, qui, selon 

la définition donnée au début, est nul autre que Dieu. 

 

L'élément dominant dans cette preuve est l'idée de l'infini. Descartes éprouve le 

besoin d'éclairer l'idée d'éternité, prévoyant une objection qui pourrait éventuellement 

lui être adressée. De même que nous pouvons dériver l'idée d'infini de son opposé, de 

même que nous pouvons dériver de nombreux autres concepts de notre propre esprit, 

pourquoi n'avons-nous pas obtenu l'idée d'infini de son opposé, à savoir la négation du 

concept de finitude, comme une continuation de notre conscience de notre propre être 

fini ? 

 

Par exemple, nous pouvons concevoir l'inertie comme l'absence de mouvement 

ou l'obscurité comme l'absence de lumière. Selon la pensée de Descartes, le cogito s'est 

rendu compte que le concept d'infini qu'il captait dans son esprit devait venir de 

l'extérieur, à partir de sa propre finitude. Cependant, le cogito, conscient de sa finitude, 

n'aurait-il pas pu concevoir le contraire du fini ? 

 

Descartes remet également cela en question et conclut que ce n'est pas possible, 



256 

 

car essentiellement l'infini n'est pas l'opposé de la finitude, mais la finitude est l'opposé 

de l'infini. Car il s'agit de savoir lequel des deux opposés est l'être principal et lequel 

est une négation par rapport à l'autre, mais lequel d'entre eux a le plus de vérité, le plus 

de perfection, le plus d'existence. C'est pourquoi nous ne connaissons pas la lumière 

par l'absence d'obscurité, mais par l'absence de lumière. De même, nous connaissons 

la légèreté par manque de poids, l'ignorance par manque de connaissance. Tout 

d'abord, la chose qui fait l'objet de la connaissance est l'existence, nous pouvons 

connaître différentes choses en décroissant de cet être. En d'autres termes, nous 

pouvons aller vers la non-existence en réduisant progressivement l'existence, c'est-à-

dire que nous pouvons décrire la non-existence par l'absence d'existence. Cependant, 

le contraire, c'est-à-dire que son existence ne peut être décrite avec l'absence de non-

existence. Dans ce cas, dont la détermination est essentielle entre la finitude ou l'infini, 

et qui fait l'objet d'une définition par soustraction à l'autre, sera liée à laquelle on a le 

plus d'existence, comme dans d'autres exemples. Dire que nous connaissons l'infini à 

partir du fini, c'est prétendre que l'être essentiel est fini, et que l'infini vient à notre 

imagination en lui soustrayant, ce qui est complètement absurde, car il est au-delà de 

l'explication qu'il y ait plus d'êtres dans existence infinie que dans l'existence finie. Par 

conséquent, il est certain que l'être essentiel est infini, c'est-à-dire que nous ne pouvons 

décrire le fini qu'en référence à l'infini. 

 

« Et je ne dois pas imaginer que je ne conçois pas l’infini par une véritable idée, 

mais seulement par la négation de ce qui est fini, de même que je comprends le 

repos et les ténèbres par la négation du mouvement et de la lumière : puisqu’au 

contraire je vois manifestement qu’il se rencontre plus de réalité dans la 

substance infinie que dans la substance finie, et partant que j’ai en quelque façon 

premièrement en moi la notion de l’infinie, que du fini, c’est-à-dire de Dieu, que 

de moi-même.  » 271 

 

De ce raisonnement, il est non seulement possible de conclure que je n'ai pas 

produit l'idée d'infini en moi à partir de l'idée de finitude, et donc doit provenir de l'être 

infini lui-même, mais aussi la certitude qui vient de la conscience de ma propre 

existence, que j'ai placée à la première place parmi les vérités que j'ai déterminées 

jusqu'ici, à savoir mon existence. L'idée d'un Dieu donnant la priorité à la certitude se 

 
271 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §23 



257 

 

pose également. Parce que le fait que je ressens un désir ou un doute en moi correspond 

fondamentalement à une déficience en moi, c'est-à-dire que cela signifie que je ne suis 

pas parfait. Si je n'avais pas eu l'idée de la perfection dès le début, je n'aurais pas pu 

réaliser mes propres défauts. Le manque de connaissance qui m'a fait douter à la toute 

première étape est en fait une carence par rapport à l'exhaustivité, plutôt qu'à 

l'exhaustivité. Pour pouvoir douter, je dois d'abord être conscient de cette carence. J'ai 

dû penser que quelque chose n'était pas certain pour que j'en doute. Donc, avant que 

je ne trouve réellement ma propre vérité à travers le doute, il y a la conscience du 

manque qui me conduit à ce doute. Cela aussi doit reposer sur l'idée d'une plénitude à 

un stade rétrograde, puisque, comme il a été démontré ci-dessus, le manque n'est qu'un 

manque relatif à la plénitude : 

 

« Car comment serait-il possible que je pusse connaître que je doute et que je 

désire, c’est-à-dire qu’il me manque quelque chose et que je ne suis pas tout 

parfait, si je n’avais en moi aucune idée d’un être plus parfait que le mien, par 

comparaison duquel je connaîtrais les défauts de ma nature ? »272 

 

Comme indiqué précédemment, l'idée de Dieu en tant qu'être suprême, parfait et 

éternel est claire. Cependant, ce n'est pas parce que l'idée de Dieu est claire que je peux 

l'embrasser complètement. Il ne m'est pas possible de comprendre pleinement le 

concept de l'infini lui-même, ni de savoir quel est le nombre infini de perfections en 

Dieu, puisque ma propre nature finie et limitée n'est pas apte à englober l'infini et le 

parfait : 

 

« […] car il est de la nature de l’infini, que ma nature qui est finie et bornée ne 

le puisse comprendre. »273 

 

Mais même ainsi, tout ce que je connais comme perfection de quelque degré que 

ce soit, tout ce que je peux clairement imaginer, et quelles que soient les perfections 

infinies qui existent en dehors de ce que je connais, tout est présent absolument et au 

plus haut niveau en Dieu. C'est pourquoi mon idée de Dieu est la plus réelle, la plus 

claire et la plus distincte de toutes les idées que j'ai en tête. 

 
272 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §23 
273 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §27 



258 

 

 

Essayer de comprendre ce qu'est l'infini, selon Descartes, est une erreur qu'il ne 

faut jamais commettre. Essayer de comprendre l'infini avec notre esprit fini ne peut 

que nous faire rire. Par exemple, il est inutile de se demander si la moitié d'une droite 

infinie est infinie, ou si un nombre infini est pair ou impair. Ceux qui pensent pouvoir 

gérer de telles difficultés sont au mieux ceux qui pensent que leur esprit est infini. 

 

Pour aborder ces questions, Descartes introduit une distinction entre l'infini et 

l'indéfini dans ses Principes de la philosophie.274 . Par conséquent, lorsque nous 

imaginons l'illimité dans certaines choses, il serait plus approprié de les appeler 

indéfinies plutôt qu'infinies. Par exemple, parce que nous ne pouvons pas imaginer un 

espace si grand qu'on ne puisse imaginer plus grand, nous devons juger non pas 

l'infinité de l'espace des choses possibles, mais son indéfinité. Il devrait en être de 

même pour les infinitésimaux. Par exemple, nous devrions dire que le nombre de 

parties que l'on peut obtenir en divisant des choses qualitatives est indéfini, puisque 

nous ne pouvons pas diviser un corps en parties si petites qu'il est impossible de le 

diviser en parties plus petites. De même, « quel devrait être le nombre maximum 

d'étoiles pour que Dieu ne puisse pas en créer davantage ? » Lorsque nous recevons 

une question comme celle-ci, la réponse que nous donnerons est que le nombre 

d'étoiles n'est pas défini. 

 

Ce faisant, nous consacrons le concept d'éternité uniquement aux choses liées à 

Dieu. La raison pour laquelle nous appelons Dieu infini n'est pas seulement parce que 

nous ne remarquons aucune limite en lui, mais aussi parce que nous sommes certains 

qu'il ne peut y avoir de limite en lui. La situation n'est pas la même pour les choses 

illustrées ci-dessus ou similaires : 

 

« Pour ce qui est des autres choses, nous savons qu’elles ne sont pas ainsi 

absolument parfaites, parce qu’encore que nous y remarquions quelque fois des 

propriétés qui nous semblent n’avoir point de limites, nous ne laissons pas de 

connaître que cela procède du défaut de notre entendement, en non point de leur 

nature. »275 

 
274 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 26 
275 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 27 



259 

 

 

 

 

3.7.4. Spéculations pour esquiver l'idée d'un Dieu transcendant 

Descartes, conformément à la méthode qu'il avait précédemment prêchée, va 

faire une preuve de la preuve de Dieu, qu'il avançait à partir de l'idée de l'infini. Pour 

cette raison, il met sa théorie à l'épreuve et se concentre sur la possibilité que son idée 

de Dieu soit fausse. Pour que cela se produise, les traits qu'il attribue à Dieu doivent 

se situer ailleurs qu'en Dieu. Considérant chacune des options possibles une par une, 

Descartes écrit un scénario impie pour chaque situation distincte et évalue si ces 

scénarios fournissent la réalité souhaitée. 

 

a. Premier scénario : moi-même comme Dieu potentiel 

Descartes est d'avis qu'il n'y a pas besoin de tels scénarios, et lorsqu'ils sont vus 

à la lumière naturelle, on verra facilement que des scénarios impies ne sont pas 

possibles. Cependant, sa capacité à concentrer son attention est limitée, son esprit est 

attaqué par des données sensorielles et il oublie parfois pourquoi il a besoin de l'idée 

d'un être plus parfait que lui. C'est pourquoi, avec de tels scénarios, il doit se rappeler 

pourquoi l'idée de Dieu est nécessaire et fournir les informations qu'il a obtenues : 

 

« […] je ne vois rien […] qui ne soit très aisé à connaître par la lumière naturelle 

[…] mais […] mon esprit, se trouvant obscurci et comme aveuglé par les images 

des choses sensibles […]  »276 

 

Il prend en considération si ce Dieu que j'ai prouvé est moi-même, même si j'ai 

auparavant prouvé Dieu sur la base de ses perfections, à nouveau en partant de moi. 

Même si toutes les perfections que j'attribue à Dieu n'ont pas encore émergé en termes 

de verbes, si elles sont au moins en moi en termes de force, alors je suis plus que ce 

que je pense être, et dans ce cas les conditions du scénario ont été remplies. 

 

« […] peut être […] que toutes les perfections que j’attribue à la nature d’un 

 
276 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §29 



260 

 

Dieu, sont en quelque façon en moi en puissance […] »277 

 

Examinons de plus près ce scénario : 

Depuis que j'ai reconstruit toutes mes connaissances en les mettant à l'épreuve 

du doute, je me rends compte que j'ai des connaissances de plus en plus précises. J'ai 

donc une nature propice à l'accroissement de mes connaissances. L'augmentation de 

mes connaissances indique que je me suis élevé en termes de perfection. Il n'y a aucune 

raison pour que ce processus d'augmentation se termine, c'est-à-dire que puisque la 

connaissance est infinie et que j'ai une nature propice à augmenter ma connaissance, 

je peux augmenter ma connaissance continuellement et infiniment. 

 

« […] ma connaissance s’augmente et se perfectionne peu à peu, et je ne vois 

rien qui la puisse empêcher de s’augmenter de plus en plus jusques à l’infini 

[…] »278 

 

Cela signifie que le niveau de perfection que j'ai augmentera continuellement et 

sans fin. Au fur et à mesure que ma connaissance et mon niveau de perfection 

augmentent à l'infini, il n'y aura pas d'obstacle à ma façon d'acquérir les autres 

perfections présentes dans la nature divine, car la connaissance sans fin signifie la 

connaissance de Dieu, et donc aussi la connaissance d'avoir toutes les perfections. La 

nature favorable que j'ai pour atteindre les perfections gravera aussi dans mon esprit 

les idées de ces perfections. 

 

Sur la base de ce raisonnement, il m'est possible de me voir comme un Dieu 

potentiel, capable d'avoir les attributs de Dieu. 

 

Mais lorsque je revisite le problème et que je l'examine de plus près pour 

m'assurer également de ce problème potentiel de Dieu, je me heurte à des dilemmes. 

 

• Même si j'accepte que mes connaissances et mon niveau de perfection puissent 

augmenter de jour en jour et devenir égaux à ceux de Dieu, c'est-à-dire que je sois un 

Dieu potentiel, les qualités que je posséderai ainsi ne s'approchent même pas de l'idée 

 
277 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §28 
278 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §28 



261 

 

dans ma l'esprit de ce que Dieu est réellement. Dans l'idée de Dieu dans mon esprit, il 

n'y a rien qui soit simplement puissant, tout en Dieu est la réalité réelle. 

• D'autre part, l'augmentation progressive de mes connaissances n'est pas une 

perfection mais un manque de perfection, c'est-à-dire un défaut, car Dieu doit être un 

être qui sait tout dès le début, et non un apprenant lent. 

• Aussi, même si mes connaissances s'élargissent et grandissent 

progressivement, elles n'atteindront jamais l'infini, car je n'atteindrai jamais un niveau 

de connaissance que je n'ai plus rien à savoir. En d'autres termes, tout comme je ne 

peux pas atteindre un nombre infini avec une opération d'addition, je ne peux pas 

atteindre l'infini de facto en mettant les parties les unes sur les autres, car tout comme 

plus d'un est toujours possible dans l'exemple du nombre, plus sera toujours être 

possible dans l'exemple de la connaissance. Cependant, ce n'est pas le cas pour la 

connaissance de Dieu, puisque la connaissance de Dieu est pratiquement infinie, il n'y 

a aucune connaissance qu'Il puisse apprendre ou acquérir par la suite. S'il l'était, on ne 

pourrait pas parler d'une complétude absolue, d'une perfection. 

• Enfin, il conviendrait de soulever l'objection suivante selon laquelle 

potentiellement l'existence n'est essentiellement rien. Rien ne sort de rien. L'être 

objectif d'une idée ne vient donc jamais d'un être potentiel, mais seulement d'un être 

réel et actuel absolu. 

 

b. Deuxième scénario : un moi qui existe sans Dieu 

Face à ces objections, la possibilité de moi-même en tant que Dieu potentiel 

disparaît. Il est alors temps de considérer l'autre scénario, à savoir la possibilité qu'un 

Dieu n'existe pas du tout. Si j'avais l'idée de Dieu dans mon esprit, n'existerais-je pas 

encore si Dieu n'existait pas ? 

 

Pour répondre à cette question, il faut d'abord rappeler la facilité avec laquelle 

l'idée de Dieu nous donne. Selon la définition que nous avons faite auparavant, il a été 

déterminé que toutes les perfections en tout sauf lui-même sont concentrées en Dieu 

au plus haut niveau, donc l'existence est en lui-même au plus haut niveau et mon 

existence dépend de lui comme toutes les perfections en moi. La commodité de cette 

définition était qu'elle me fournissait une base d'être, c'est-à-dire que j'étais capable de 

répondre à la question de savoir d'où venait mon être. Par conséquent, afin de valider 



262 

 

le scénario d'existence sans Dieu, il faudra d'abord trouver une réponse à cette 

question, à savoir, sur quoi sera basée mon existence si nous acceptons qu'il n'y a pas 

de Dieu : 

 

« […] en cas qu’il n’y eût point de Dieu. Et je me demande, de qui aurais-je mon 

existence ?  »279 

 

Les réponses possibles sont : 

• de moi-même, 

• De ma famille ou d'un autre être moins parfait que Dieu, 

• Pour plus d’une raison, 

• D'un autre être plus parfait que Dieu. 

Nous pouvons éliminer la dernière possibilité immédiatement, car elle va à 

l'encontre de la définition. Tout comme il ne peut y avoir d'autre être plus parfait que 

Dieu, même s'il y avait un être plus parfait que l'être le plus parfait que nous puissions 

imaginer, nous devrions l'appeler Dieu cette fois, donc mon existence viendrait 

toujours de Dieu. 

 

Dans ce cas, nous devons examiner les options restantes une par une, en 

commençant par la possibilité qu'il ait pris mon existence « à moi-même ». 

 

 

b1. Impossibilité que j'aie reçu mon être de moi-même 

 

Descartes prend un à un les scénarios d'existence autre que Dieu et les réfute tous 

avec plus d'une objection. Les arguments qui peuvent être avancés selon lesquels je ne 

peux pas être le créateur de ma propre existence sont les suivants : 

 

Première objection : Le fait que je me sois donné l'existence exige d'abord que 

je sois un être complètement indépendant. Cela doit aussi signifier que je ne peux 

manquer de rien, car moi, qui me suis créé de rien, j'aurais pourvu à moi-même toutes 

les perfections dont je trouvais les idées dans mon esprit, de manière claire ou 

 
279 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §30 



263 

 

indistincte. Puisqu'il n'y a pas de perfection en dehors de moi, je ne pourrais douter de 

rien, puisque le doute signifie un manque de connaissance, c'est-à-dire une perfection 

basse, et je ne pourrais rien désirer, puisque le désir est aussi le résultat d'une carence 

de toute façon. D'un autre côté, si ces choses s'étaient produites en moi, cela voudrait 

dire que je suis moi-même Dieu. Ce serait un développement supplémentaire du 

scénario selon lequel je suis un Dieu potentiel, qui a été falsifié ci-dessus, c'est-à-dire 

un scénario dans lequel je suis le Dieu réel, pas le potentiel. Pourtant, je suis un être 

conscient de mes manques, qui doute et désire, c'est-à-dire que je ne peux pas avoir 

donné ma propre existence. 

 

Deuxième opposition : Il est beaucoup plus facile d'obtenir ce que je n'ai pas déjà 

que d'obtenir ce que j'ai en premier lieu. Par exemple, l'information que je n'ai pas en 

ce moment n'est pour moi qu'un accident, qui est une chose pensante dans son essence. 

Alors que faire sortir cette substance, qui est ce que je suis, de la non-existence à 

l'existence par moi-même doit être beaucoup plus difficile que d'attacher plus tard 

sumbebekos à cette substance. A tel point que si j'avais pu me créer à partir de rien, 

j'aurais pu acquérir facilement des connaissances que je n'avais pas comme un pouvoir 

qui pouvait surmonter cette difficulté. Un moi qui pourrait faire le plus difficile ferait 

aussi le beaucoup plus facile et ne me priverait pas des connaissances qui me 

manquaient. En fait, non seulement pour la connaissance que je n'ai pas, mais aussi 

pour toutes les perfections que j'envisage dans l'idée de Dieu, il en serait de même pour 

toutes, et je me serais doté de toutes les perfections au plus haut degré. Puisque cette 

possibilité nous conduit à la proposition erronée « Je=Dieu » ci-dessus, nous la 

falsifions également. 

 

Troisième objection : Nous avons dit que pour désactiver Dieu, nous devons être 

capables de rendre compte de l'origine de ma propre existence avec un scénario impie. 

Une autre façon de faire cela, en dehors de celles énumérées ci-dessus, est le scénario 

selon lequel ma propre existence n'a pas été créée plus tard à un certain stade du temps, 

que j'ai toujours existé depuis l'éternité, et donc je n'aurais besoin d'aucun créateur qui 

a précédé mon existence. Car l'existence éternelle n'a pas besoin d'un créateur autre 

qu'elle-même. Cependant, l'idée de l'existence éternelle est finalement identifiée avec 

l'idée de Dieu, et le fait que mon existence vient de l'éternité nous amène au point de 

« Je = Dieu », comme dans les hypothèses ci-dessus. Puisque ce dernier s'est avéré 



264 

 

faux, mon existence ne peut pas être éternelle. 

 

Quatrième objection : Une autre réfutation d'origine éternelle peut être formulée 

ainsi : si nous devions diviser ma vie entière en moments, un nombre infini de 

particules infinitésimales, ou périodes de temps, émergeraient, et chacun de ces 

moments devrait être en relation avec les autres. . Cependant, le fait que j'ai existé à 

l'instant précédent ne garantit pas que j'existerai à l'instant suivant. En d'autres termes, 

peu importe comment j'explique le développement vers une existence autre que Dieu, 

ce qui n'a pas été possible jusqu'à présent, venir à l'existence n'assure pas la survie. 

Ainsi, tout comme lorsque je suis venu à l'existence, nous devons être recréés à chaque 

instant, ou notre création doit être préservée afin de continuer à exister. Par conséquent, 

même si nous pensons qu'avec l'idée d'existence éternelle, nous avons éliminé le 

besoin d'un « Dieu qui a créé », le besoin d'un « Dieu qui maintient l'existence » n'aura 

pas disparu : 

 

« […] de ce qu’un peu auparavant j’ai été, il ne s’ensuit pas que je doive 

maintenant être, si ce n’est qu’en ce moment quelque cause me produise et me 

crée, pour ainsi dire derechef, c’est-à-dire me conserve. »280 

 

Cette objection est une continuation naturelle de la théorie de la création 

continue de Descartes, que nous avons déjà mentionnée. Dans l'examen que nous 

avons fait sous ce titre, il n'y a pas de différence dans l'essence de l'action et la 

puissance créatrice qu'elle requiert, entre recréer l'inexistant et faire en sorte que ce qui 

était présent dans l'instant précédent continue d'exister dans l'instant suivant, et que ces 

deux sont une seule et même chose, comme s'ils existaient entre les deux. Nous avons 

déterminé que la différence apparente n'est qu'une différence apparente provenant du 

défaut dans notre façon de traiter la question, et que l'acte divin que nous appelons la 

préservation de l'existence ne peut être rien d'autre que la répétition de l'acte de faire 

exister pour la première fois. Par conséquent, l'objection de Descartes à ce stade est 

tout à fait cohérente avec sa propre philosophie, car l'élimination du besoin d'un 

créateur par la prétention à l'existence éternelle n'est que le premier maillon d'une 

chaîne constituée d'un nombre infini de maillons, c'est-à-dire que seul le premier 

maillon de mon processus d'existence constitué d'instants sans fin. Il suffira d'expliquer 

 
280 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §33 



265 

 

le moment. Les maillons de la chaîne, c'est-à-dire les moments qui composent le temps, 

sont indépendants les uns des autres, et aucun maillon ne nécessite l'existence du 

suivant. La prétention d'avoir une existence éternelle indépendante de Dieu est donc 

sans fondement. 

 

Cinquième objection : Cette dernière objection est en fait une continuation de la 

quatrième plutôt qu'une objection qui peut en être séparée. Dans l'objection précédente, 

l'éternité de mon existence ne peut expliquer que le premier des cercles de création 

sans fin, que les autres continueront d'avoir besoin de Dieu comme conservateur dans 

l'existence, et puisqu'il n'y a pas de différence entre l'acte de maintenir l'existence et 

l’acte de faire exister, le Dieu conservateur dans l'existence est aussi le Dieu porteur. 

Nous avons déjà déterminé que la théorie de l'existence éternelle ne peut pas remplacer 

l'idée de Dieu. 

À ce stade, si nous voulons insister sur la théorie de l'existence éternelle, nous 

pouvons apporter la correction suivante : « Ma possession de l'existence éternelle 

comprend non seulement le moment de ma première venue à l'existence, mais aussi 

tous les moments où je suis maintenu dans l'existence ». Il est possible de s'opposer à 

cette proposition sur plusieurs points. Tout d'abord, dans la théorie de l'existence 

éternelle, il n'y a pas de moment de la première venue à l'existence, car il n'y a pas de 

moment qui puisse être appelé le premier moment, il est possible d'aller avant chaque 

moment qui peut être attribué au premier. Cependant, on peut dire que l'expression « 

premier moment » ici est dite pour les besoins de l'argument, et l'idée de l'existence 

éternelle nous libère de l'idée de Dieu dont nous avons besoin au moment de la 

première création. Cependant, même ainsi, une théorie de l'existence éternelle 

couvrant « tous les moments d'éclipse » ne peut pas être cohérente, puisque cette 

affirmation implique que « moi, qui est conscient de ma propre existence à partir de 

maintenant », a le pouvoir de reconstruire ma propre existence dans le l'instant d'après. 

Descartes dit que s'il avait un tel pouvoir, la connaissance de ce pouvoir 

l'accompagnerait certainement : 

 

« Il faut donc seulement ici que je m’interroge moi-même, pour savoir si je 

possède quelque pouvoir et quelque vertu qui soit capable de faire en sorte que 

moi, qui suis maintenant, sois encore à l’avenir : car, puisque je ne suis rien 

qu’une chose qui pense (ou du moins puisqu’il ne s’agit encore jusques ici 



266 

 

précisément que de cette partie-là de moi-même), si une telle puissance résidait 

en moi, certes je devrais à tout le moins le penser et en avoir connaissance ; mais 

je n’en ressens aucune dans moi, et par là je connais évidemment que je dépends 

de quelque être différent de moi. »281 

 

 

b2. Impossibilité que j'aie reçu mon être d'un autre être moins parfait que 

Dieu 

 

En supposant que mon existence ne venait pas de Dieu, nous avons d'abord 

éliminé l'option d'une puissance supérieure à Dieu. Nous avons également éliminé la 

proposition selon laquelle mon existence venait de moi, sur la base de nombreuses 

objections différentes et légitimes, comme expliqué ci-dessus. Il reste donc à envisager 

la possibilité que je doive mon existence à mes parents, ou à un autre être autre que 

Dieu et inférieur à Dieu. 

 

Première objection : Même si nous devions supposer que mes parents ont donné 

naissance à ma naissance et que ce que je sais d'eux est tout à fait exact, ils ne peuvent 

pas être considérés comme la raison pour laquelle moi en tant que pensée ne s'est ni 

développé ni maintenu dans l'être. Je en tant que pensée, ou, pour le dire autrement, 

mon âme, qui est ce que je me vois être, est emprisonnée dans un corps. Ce que mes 

parents ont fait, c'est de réunir les substances constitutives au sein de ce corps. 

Cependant, pour le moment je me décris comme une âme plutôt que comme un corps, 

donc pour que mes parents soient la raison de mon existence, ils auraient dû être 

efficaces dans la formation de mon âme, pas de mon corps, qui est hors du question. 

 

 Ce seul raisonnement nous ramène à la preuve de Dieu que nous avons exposée 

plus haut, à savoir que j'existe en tant qu'âme et non en tant que corps, et que j'ai une 

idée de l'être parfait est très clairement la preuve que Dieu existe. 

 

Deuxième objection : Dans les évaluations précédentes, nous nous sommes 

concentrés sur la relation de cause à effet et nous étions certains que la réalité dans la 

cause ne peut être moindre que dans l'effet : 

 
281 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §34 



267 

 

 

« Car comme j’ai déjà dit auparavant, c’est une chose très évidente qu’il doit y 

avoir au moins autant de réalité dans la cause que dans son effet. »282 

 

En fait, cette découverte nous a fourni une construction de preuve. La même 

nécessité, c'est-à-dire la conclusion que l'effet ne peut être supérieur à la cause, 

contredit l'option selon laquelle je dois mon existence à ma famille ou à un autre être 

inférieur à Dieu. C'est-à-dire que puisque j'ai l'idée de Dieu comme une chose 

pensante, quelle que soit la raison à laquelle je puisse attribuer mon existence, elle doit 

toujours être une chose pensante et avoir l'idée de Dieu. Puisque lorsque nous disons 

l'idée de Dieu, nous entendons le niveau le plus élevé de toutes les perfections, il est 

impératif que ma cause d'existence contienne les idées de toutes ces perfections 

inhérentes à l'idée de Dieu, sans quoi il me serait impossible de les avoir comme un 

résultat de cette cause. 

 

 

b3. Impossibilité que j'aie reçu mon être de plus d'une cause 

 

En cherchant des causes autres que Dieu, on peut dire qu'il n'y a pas de cause 

unique qui a fait exister le moi, tout ce qui est inhérent à la structure du moi ne vient 

pas d'une cause unique, certaines d'entre elles viennent d'une certaine raison, tandis 

que d'autres viennent d'une autre cause, c'est pourquoi, en examinant les causes 

possibles, nous ne pouvons donner à aucune d'entre elles une raison d'être autonome : 

 

« On ne peut pas feindre aussi que peut-être plusieurs causes ont ensemble 

concouru en partie à ma production »283 

  

Il est vrai que cette proposition aurait sauvé l'argument, c'est-à-dire que si j'étais 

né d'une combinaison de causes différentes, j'aurais pris mes idées de certains des 

attributs que j'attribue à Dieu à l'une de ces causes, et d'autres à une autre. Ainsi, 

chacune de ces perfections serait dans son état propre dans un coin de l'univers, mais 

elles ne se seraient pas réunies pour former un seul Dieu. De cette façon, il me serait 

 
282 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §35 
283 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §36 



268 

 

extrêmement facile de trouver une raison d'existence impie, car j'aurais atteint une 

explication qui pourrait les inclure toutes sans omettre aucune des caractéristiques 

divines, mais d'un autre côté, je n'aurais pas forcé d'accepter l'idée de Dieu. 

 

Cependant, cela est également impossible à cause de l'une des perfections les 

plus fondamentales contenues dans l'idée de Dieu. C'est-à-dire que le fait que toutes 

les perfections trouvées dans l'idée de Dieu existent dans une réalité unifiée, intégrée, 

unique, non distribuée dans l'univers, est également inhérent à l'idée de Dieu elle-

même. En d'autres termes, la définition de Dieu comprend déjà être ce en quoi toutes 

les perfections sont rassemblées. Il n'est pas possible que cette définition, à savoir le 

principe d'unité, d'intégrité et d'indivisibilité des perfections, ne soit qu'une idée fausse 

dans mon esprit, car quiconque placé toutes les autres vérités divines dans mon esprit 

doivent avoir été implantées par le même sujet. Sinon, si le sujet qui a placé les 

perfections divines dans mon esprit ne m'avait pas dit quelles étaient ces perfections 

une à une et ne m'avait pas permis de les connaître toutes ensemble, je n'aurais pas 

compris qu'elles appartenaient à une seule vérité unifiée et indivisible. 

  



269 

 

 

 

3.7.5. Argument de Dieu comme idée innée 

 

Les preuves de Dieu données par Descartes ne sont pas des preuves a posteriori 

mais des preuves a priori, comme nous l'avons dit plus haut, c'est-à-dire qu'elles partent 

de l'idée de Dieu lui-même, et non de l'expérience des données du monde extérieur. Le 

point commun à toutes, qu'il s'agisse de la preuve cosmologique donnée ci-dessus, de 

la preuve ontologique ou de celles dérivées des idées d'éternité et de perfection, c'est 

qu'elles arrivent à la vérité à partir de l'idée. 

 

Dans ce cas, il serait utile de s'interroger à nouveau sur l'origine de l'idée de Dieu. 

Nous nous sommes déjà assurés que cela ne vient pas des sens. Encore une fois, en ce 

qui concerne les données sensorielles, on peut dire qu'elles correspondent souvent à 

une attente en moi. Cependant, une situation similaire n'est pas en cause concernant 

l'idée de Dieu, c'est-à-dire qu'elle ne répondait à aucune de mes attentes. De même, il 

n'est pas en mon pouvoir d'ajouter ou de soustraire quoi que ce soit à l'idée de Dieu, 

donc je ne peux pas dire que c'est une fiction que j'ai créée dans mon esprit. Si cela ne 

vient pas des sens, si ce n'est pas une fiction de mon propre esprit, alors la seule option 

qui reste après avoir éliminé toutes ces possibilités est que l'idée de Dieu a été donnée 

à mon esprit par Dieu lui-même et au moment où il a créé moi, c'est-à-dire que c'est 

une idée innée, tout comme l'idée que je me fais de moi-même. 

 

Il n'est pas surprenant que Dieu ait gravé sa propre idée dans mon esprit, tout 

comme un artiste qui met son sceau sur son œuvre, Dieu a laissé sa marque dans mon 

esprit. La parenté de mon idée de moi-même et de mon idée de Dieu n'est pas 

simplement qu'elles sont toutes les deux une idée innée. En dehors de cela, les deux 

sont des vérités que j'ai remarquées pour la première fois lorsque j'ai sondé mon esprit. 

Les deux sont du même genre, c'est-à-dire des pensées claires. Descartes attribue cela 

au fait que Dieu a créé l'homme à son image. Si bien que, puisque l'homme a une 

certaine ressemblance avec Dieu par la création, l'idée qu'il a de lui-même dans son 

propre esprit inclut aussi l'idée de Dieu, en proportion de la ressemblance entre lui et 

Dieu. En d'autres termes, l'idée de soi inclut en fait l'idée de Dieu. Pour tenir compte 

de ses propres mots, Descartes l'explique ainsi : 



270 

 

 

« […] lorsque je fais réflexion sur moi, non seulement je connais que je suis une 

chose imparfaite, incomplète et dépendante d’autrui, qui tend et qui aspire sans 

cesse à quelque chose de meilleur et de plus grand que je ne suis, mais je connais 

aussi en même temps, que celui duquel je dépends possède en soi toutes ces 

grandes choses auxquelles j’aspire et dont je trouve en moi les idées, non pas 

indéfiniment et seulement en puissance, mais qu’il jouit en effet, actuellement et 

infiniment ; et ainsi qu’il est Dieu. »284 

 

Cet argument, que Descartes utilise pour prouver Dieu, est basé sur l'hypothèse 

que si Dieu n'a pas d'existence réelle, il ne peut y avoir d'idée de Dieu dans le je. Même 

si cette idée de Dieu, qui est innée dans mon esprit, comprend toutes les perfections, 

bien sûr, il ne m'est pas possible de les comprendre pleinement. Mais de tout ce que je 

peux savoir avec certitude sur lui, qu'il est parfait et complet vient en premier. 

Puisqu'être trompeur est aussi considéré comme un défaut, c'est aussi parmi les 

données que nous pouvons infailliblement révéler sur Dieu que Dieu ne peut pas être 

trompeur. 

 

Ce raisonnement est en fait la suite naturelle de la Théorie cartésienne des idées 

décrite jusqu'ici. On peut résumer ce raisonnement, qui peut être considéré comme un 

parent de l'argument de perfection et peut-être une sorte d'introspection, comme suit : 

• L'idée de Dieu ne s'acquiert pas, elle doit être placée en moi par Dieu. 

• Par conséquent, si Dieu n'existait pas réellement, l'idée de Dieu n'aurait pas pu 

surgir en moi. 

• J'ai une idée de Dieu en moi. 

• Donc Dieu existe vraiment. 

 
284 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Troisième, §39 



271 

 

3.8. Existence du Monde Sensible 

 

3.8.1. Besoin d'une preuve en faveur de la matière 

 

Nous avons montré que Descartes, qui a d'abord établi sa propre existence, a 

ensuite prouvé l'existence de Dieu en utilisant plus d'une méthode. Dieu, dont 

l'existence était prouvée à la fois par l'idée d'éternité et par sa propre définition, était 

aussi pour Descartes la garantie de la justesse des idées claires et distinctes. Par 

conséquent, l'existence de vérités claires et distinctement perçues était ainsi assurée. 

 

Ainsi, l'existence du je en tant qu'être pensant, de Dieu en tant que garant de 

toutes les vérités, et des objets de pensée auxquels appartiennent les perceptions claires 

avait été constatée. Cependant, il manque encore quelque chose : les choses 

corporelles, qui sont les objets de nos perceptions sensorielles, ont-elles une existence 

réelle ? 

 

Descartes n'a jamais répondu à la question de la réalité des choses matérielles 

depuis ses premiers travaux, et chaque fois qu'il rencontre ce problème, il le reporte à 

un examen ultérieur. En tout cas, le scepticisme méthodologique de Descartes est basé 

sur le rejet des objets des sens dès le début. Le monde de la matière fut la première 

victime de cette méthode du doute, qui conduira peu à peu à tout nier, au moins une 

fois, pour rechercher une première vérité dont on ne pourrait douter plus tard. Cela a 

été suivi par d'autres vérités de pensée. 

 

Bien sûr, on peut se demander ici : à quel point Descartes était-il sincère en 

sacrifiant tout, y compris les vérités de la pensée, au doute, à commencer par la matière 

? Afin de répondre plus en détail à cette question, il convient de la traiter sous un autre 

titre. Cependant, comme il l'a déclaré dans le Synopsis285 au tout début des Méditations, 

il n'est pas vraiment essentiel de prouver des choses comme que le monde extérieur à 

nous est réel et que nous, en tant qu'êtres humains, sommes des êtres incarnés. Depuis, 

une personne sensée n'aurait même jamais douté de telles choses. 

 

 
285 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Abrégé des Six Méditations Suivantes, §7 



272 

 

Il faut avouer que ce que Descartes dit ici paraît étrange à première vue. A tel 

point qu'un lecteur qui entre directement dans le texte principal sans lire le Synopsis 

peut même se sentir trompé lorsqu'il se retourne et lit ces lignes après avoir suivi 

mentalement le thème du soupçon de Descartes tout au long du texte. 

 

Il semble que l'auteur des Méditations, qui dit que le moindre doute doit être 

accepté comme complètement faux, n'est pas la même personne que l'auteur de 

Synopsis, qui dit que la réalité du monde matériel est si évidente qu'elle n'a pas besoin 

de preuve, et qu'il n'est même pas sage d'en douter. 

 

Cependant, l'article intitulé Synopsis est le résumé des Méditations, et ces deux 

points de vue sont de la plume du même philosophe. En fait, il n'y a pas d'incohérence 

entre ces affirmations, qui ne devrait pas échapper à l'attention du lecteur attentif, car 

l'objectif de Descartes dès le début était de construire les connaissances qu'il possédait 

déjà sur des bases solides. 

 

En d'autres termes, Descartes n'est pas après de nouvelles connaissances, mais 

comment s'assurer des fondements de ses connaissances existantes. En fait, le but de 

prouver l'existence de choses corporelles est principalement de séparer les 

connaissances sur les choses matérielles et les choses intellectuelles, plutôt que de 

satisfaire sa curiosité de savoir s'il existe ou non un monde extérieur. Et une fois qu'on 

a fait ça, c'est pour montrer que la connaissance qu'on peut avoir de l'existence de Dieu 

et de l'esprit est plus forte que la connaissance qu'on peut avoir des choses matérielles. 

En d'autres termes, on peut dire que le but de Descartes est de réfuter l'athéisme : 

 

« Enfin j’y apporte toutes les raisons desquelles on peut conclure l’existence des 

choses matérielles : non que je les juge fort utiles pour prouver ce qu’elles 

prouvent, à savoir, qu’il y a un monde, que les hommes ont des corps, et autres 

choses semblables qui n’ont jamais été mises en doute par aucun homme de bon 

sens ; mais parce qu’en les considérant de près l’on vient à connaître qu’elles ne 

sont pas si fermes ni si évidentes que celles qui nous conduisent à la 

connaissance de Dieu et de notre âme, en sorte que celles-ci sont les plus 

certaines et les plus évidentes qui puissent tomber en la connaissance de l’esprit 

humain, et c’est tout ce que j’ai eu dessein de prouver dans ces six Méditations 



273 

 

[…] »286 

 

Lors de l'élimination du doute, Descartes a opéré cette fois le processus en sens 

inverse, établissant d'abord l'existence d'objets de pensée. Autrement dit, d'une certaine 

manière, il a été le premier à confirmer son dernier doute, et il a laissé le soin au dernier 

de confirmer son premier doute. Même lorsqu'il était sûr de sa propre existence, il avait 

souligné à plusieurs reprises que cette certitude n'incluait pas la corporéité, mais qu'elle 

était l'existence en tant que chose pensante. En fait, partant de Regulae, il a dit que les 

informations les plus faciles à connaître avec certitude, et donc les plus fiables, sont 

les vérités mathématiques, et il a affirmé que dans les domaines autres que 

l'arithmétique et la géométrie, la certitude non plus ne peut exister ou si c'est le cas, il 

ne peut être établi que conformément à la méthode mathématique. En fait, il y est 

parvenu avec la méthode qu'il a utilisée notamment dans Discours et appliquée dans 

ses autres œuvres, ce n'est qu'ainsi qu'il a réussi à rester cohérent avec lui-même. 

 

 

 

3.8.2. Condition de possibilité de la matière 

Il n'est pas difficile de comprendre pourquoi il en est ainsi, c'est-à-dire pourquoi 

la preuve de l'existence matérielle est laissée à la fin dans les termes de la philosophie 

de Descartes. En effet, du point de vue de la pensée de Descartes, l'information sur la 

matière est l'information qui ne nous parvient que par la perception sensorielle, et de 

ce fait, elle est la plus difficile à croire et la plus susceptible de contenir des erreurs. 

C'est pourquoi, si l'existence extra-mentale de la matière doit être étudiée, les 

recherches préalables doivent être suffisamment détaillées et toutes les données 

nécessaires doivent être collectées. 

 

Descartes, qui a promis à plusieurs reprises tout au long des Méditations une 

enquête sur l'existence des choses matérielles, laissera son accomplissement au dernier 

jour, la Sixième Méditation287 : 

 

 
286 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Abrégé des Six Méditations Suivantes, §7 
287 « Méditation Sixième : De l'existence des choses matérielles et de la distinction réelle entre l'âme et 
le corps de l'homme » 



274 

 

« Il ne me reste plus maintenant qu’à examiner s’il y a des choses matérielles 

[…] »288 

 

Essentiellement, dans la Méditation précédente289, Descartes a de nouveau 

abordé les choses matérielles, se demandant s'il pouvait parvenir à une quelconque 

certitude sur la nature de la matière tout en dissipant progressivement le doute dans 

lequel il était entré pour rechercher la vérité. Cependant, ce questionnement ne put 

progresser jusqu'à la preuve de l'existence de la matière, car il se rendit compte qu'il 

devait d'abord établir la possibilité de l'existence de la matière et se tourna vers cet 

effort : 

 

« Mais avant que j’examine s’il y a de telles choses qui existent hors de moi, je 

dois considérer leurs idées, en tant qu’elles sont en ma pensée, et voir quelles 

sont celles qui sont distinctes et quelles sont celles qui sont confuses. »290 

 

Descartes, qui, dans la Cinquième Méditation, a détaillé la preuve ontologique 

qu'il avait entreprise précédemment et assuré la véracité de la vérité reflétée par des 

idées claires et distinctes, sous la garantie de Dieu, a démontré que la vraie 

connaissance ne dépend que de la reconnaissance de l'existence de Dieu. Puisqu'il n'y 

a plus aucun doute sur l'existence de Dieu grâce à la preuve ontologique, il a annoncé 

que d'autres connaissances, y compris les choses corporelles, peuvent désormais être 

construites sur cette base : 

 

« Et à présent que je le [Dieu] connais, j’ai le moyen d’acquérir une science 

parfaite touchant une infinité de choses, non seulement de celles qui sont en lui, 

mais aussi de celles qui appartiennent à la nature corporelle, en tant qu’elle peut 

servir d’objet aux démonstrations des géomètres, lesquels n’ont point d’égard à 

son existence. »291 

 

Ainsi, bien que Descartes n'ait pas encore prouvé l'existence de la matière, il en 

a établi la possibilité, c'est-à-dire qu'il sait que les choses matérielles sont possibles, 

 
288 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §1 
289 « Méditation Cinquième : De l'essence des choses matérielles ; et derechef de Dieu, qu'il existe » 
290 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §2 
291 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §15 



275 

 

bien qu'il ne soit pas sûr de leur existence, et la manière de les concevoir clairement 

serait considérer les choses matérielles comme objets d'arguments géométriques. Ici 

encore on voit que Descartes n'a pas dévié de la voie qu'il a suivie depuis les Regulae 

: il recourt à nouveau à la preuve géométrique pour déterminer l'existence de la 

matière. Il répète ce besoin dans l'introduction même de la Sixième Méditation : 

 

« […] en tant qu’on les considère comme l’objet des démonstrations de 

géométrie, vu que de cette façon je les conçois fort clairement et fort 

distinctement. »292 

 

Descartes, qui posait sur la base l'acceptation de l'existence de Dieu comme 

possibilité de toutes sortes de sciences, agira également sur la même base dans 

l'établissement de l'existence de la matière. La matière est possible parce que puisque 

Dieu a le pouvoir infini de créer, il ne fait aucun doute qu'il a créé ce dont nous avons 

la perception. Autrement dit, ce n'est pas parce que nous avons du mal à envisager 

quelque chose ou à trouver des contradictions qu'il est impossible que Dieu l'ait créé. 

Cependant, pour élever cette possibilité au niveau de la certitude, il est nécessaire 

d'établir des dispositions claires, et cela ne peut être obtenu que par une méthode 

mathématique, comme cela a été montré précédemment. 

 

 

 

 

3.8.3. Facultés pour connaître la matière 

 

a. Imagination 

Comme il a été dit précédemment, le moyen de considérer les choses matérielles 

est la faculté d'imagination. Dans ce cas, il faut s'arrêter sur ce qu'est la faculté 

d'imagination. A bien y regarder, on verra que l'imagination n'est essentiellement rien 

d'autre que l'application de la faculté de connaître au corps. La faculté de connaître 

trouve le corps intérieurement présent en soi, c'est-à-dire que le corps existe. 

 

 
292 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §une 



276 

 

Pour préciser ce qui vient d'être dit ici, il faut tout d'abord considérer la différence 

entre l'imagination et l'intellection pure ou la conception (conceptualisation). 

Descartes expliquera cette différence avec des exemples tirés de la géométrie : 

 

« Par exemple, lorsque j’imagine un triangle, je ne le conçois pas seulement 

comme une figure composée et comprise de trois lignes, mais outre cela je 

considère ces trois lignes comme présentes par la force et l’application intérieure 

de mon esprit ; et c’est proprement ce que j’appelle imaginer. »293 

 

Descartes veut dire que l'imagination, c'est-à-dire le pouvoir de l'imagination, 

n'est pas seulement un raisonnement, mais aussi une sorte de visualisation. Le meilleur 

exemple en est la comparaison du triangle et du chiliogone. Tout comme nous pensons 

à une forme à trois côtés lorsque nous disons triangle, nous comprenons qu'une forme 

à mille côtés est mentionnée lorsque l'on dit chiliogone. Mais quand il s'agit d'imaginer 

le chiliogone, contrairement au triangle, le travail devient difficile, on ne peut pas le 

visualiser, on ne peut pas le voir avec les yeux de mon esprit, comme disait Descartes. 

 

C'est ce que l'on entend par faire usage de l'imagination tout en pensant aux 

choses matérielles. En d'autres termes, nous avons l'habitude de le visualiser comme 

une image. Lorsque nous essayons d'imaginer le chiliogone, il semble prendre vie dans 

notre esprit comme une vague représentation de forme, selon la même coutume. Mais 

il faut avouer que cette image qui apparaît dans nos esprits n'est pas un vrai chiliogone. 

Le moyen d'en être sûr est assez simple : si nous mettons le chiliogone de côté et 

pensons plutôt à la forme à mille et un côtés, la forme qui apparaît dans notre esprit ne 

sera pas différente. En d'autres termes, quel que soit le nombre de côtés du polygone 

que nous essaierons de créer dans notre esprit, la représentation que nous pourrons en 

avoir ne nous permettra en aucun cas de distinguer visuellement le chiliogone des 

autres polygones. 

 

Dans le cas de formes géométriques plus simples comme les triangles ou les 

pentagones, nous n'avons pas besoin d'imagination pour les imaginer. En fait, nous 

n'avons pas besoin d'imagination pour imaginer chiliogone. Nous n'avons pas besoin 

de recourir à l'aide de l'imagination lorsqu'il s'agit d'imaginer, c'est-à-dire d'utiliser la 

 
293 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §2 



277 

 

faculté rationnelle pour comprendre ce qu'est quelque chose. Mais lorsqu'il s'agit de 

visualiser le triangle ou le pentagone, nous devrons diriger notre attention sur chacun 

des côtés pour ce faire. Ainsi, la différence entre le triangle et le chiliogone est dans 

l'imagination, pas dans l'imagination. L'imagination est une caractéristique 

complètement différente de l'âme et complètement différente de l'imagination : 

 

« Je remarque outre cela que cette vertu d’imaginer qui est en moi, en tant qu’elle 

diffère de la puissance de concevoir […] »294 

 

Descartes remarque encore une chose : la faculté d'imagination, en plus d'être 

différente de la puissance d'imagination, n'est nullement nécessaire à notre nature ou à 

notre nature. En d'autres termes, ce n'est pas une faculté nécessaire dans l'essence de 

notre âme. Nous ne serions pas différents de ce que nous sommes maintenant, même 

si nous n'avions jamais eu d'imagination : 

 

« […] car, encore que je ne l’eusse point, il est sans doute que je demeurerais 

toujours le même que je suis maintenant : d’où il semble que l’on puisse conclure 

qu’elle dépend de quelque chose qui diffère de mon esprit. »295 

 

Nous arrivons ici à un point extrêmement intéressant : il y a une faculté très 

spéciale que nous remarquons dans notre âme, mais elle n'appartient pas à notre âme. 

 

Ce fait conduira Descartes à la pensée suivante : si j'ai un corps et que ce corps 

est combiné ou adjacent à mon âme, et si je peux imaginer ce corps quand je veux, 

c'est peut-être grâce à la faculté appelée imagination. 

 

L'imagination est essentiellement l'idée que l'esprit, qui envisage, tourne sur lui-

même et considère l'une des idées qu'il a, et c'est en cela qu'elle diffère de l'intellection 

pure. Imaginer quelque chose signifie créer une image de cette chose qui sera 

compatible avec l'idée qu'elle crée spontanément ou obtenue par des sensations. 

 

L'importance de cette détermination pour Descartes est celle-ci : la réalisation 

 
294 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §4 
295 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §4 



278 

 

du processus mental appelé ainsi imagination ne dépend que de l'existence réelle des 

objets. Cependant, grâce à cette inférence, il n'est pas possible d'atteindre la certitude 

que les objets existent définitivement, on peut seulement dire qu'ils existent 

probablement, ce qui signifie rester au niveau de la conjecture. Autrement dit, si les 

seules données dont nous disposons sont cette idée distincte dans notre imagination, il 

ne sera pas possible de rassembler une preuve qui assurera et établira nécessairement 

la certitude de toute existence matérielle. Bien qu'il soit traité avec un examen 

minutieux, on ne peut pas dire au-delà que l'existence corporelle est dans la sphère du 

possible. 

 

 

 

b. Sensation 

Grâce à la faculté d'imagination, tout d'abord, nous représentons des choses qui 

peuvent faire l'objet de géométrie, c'est-à-dire des objets avec de la matière dans notre 

esprit. Cependant, lorsque nous parlons du monde matériel, nous rencontrons de 

nombreuses réalités pour lesquelles le sens du toucher est insuffisant pour décrire, par 

exemple les sons, les odeurs, les couleurs, les goûts, etc. Nous utilisons encore notre 

imagination lorsque nous les représentons dans notre esprit, mais notre imagination 

d'eux n'est pas aussi distincte que notre imagination d'objets. Nous pouvons distinguer 

de telles choses beaucoup mieux par les sens que par l'imagination. En effet, leur 

cheminement vers l'imaginaire passe aussi par les sens et la mémoire. 

 

Ainsi, Descartes décide de faire un effort pour rechercher ce qu'est la faculté de 

sentir, c'est-à-dire de percevoir à travers les sensations. Il n'est pas difficile de 

comprendre pourquoi il est nécessaire, afin de comprendre si les objets matériels 

existent ou non, ce serait la méthode de recherche la plus précise pour interroger les 

moyens qui nous transmettent des informations à leur sujet et pour déterminer où ce 

véhicule nous emmène réellement : 

 

« […] il est à propos que j’examine en même temps ce que c’est que sentir, et 

que je voie si de ces idées que je reçois en mon esprit par cette façon de penser, 



279 

 

que j’appelle sentir, je puis tirer quelque preuve certaine de l’existence des 

choses corporelles. »296 

 

Descartes propose ici une solution en trois étapes. Pour déterminer ce qu'est la 

faculté de sentir, il faudra d'abord se rappeler quelles sont les choses que nous avons 

acquises par les sens et acceptées comme vraies, et dans un second temps, après avoir 

examiné les raisons d'en douter, il faudra être nécessaire d'évaluer lesquels d'entre eux 

peuvent être fiables.297 

 

La première prise de conscience sensorielle est la découverte des membres un 

par un, et enfin la réalisation d'être un être incarné comme la somme d'eux. En termes 

de perception sensorielle, ce corps est un tout qui rejoint partiellement ou 

complètement ce que nous appelons soi. Dans le prolongement de cette sensation, nous 

sentons que notre corps n'est pas seul dans l'espace, mais parmi de nombreux autres 

objets qui l'entourent. Plus tard, nous réalisons que de ces autres corps un sentiment 

de contentement ou de mécontentement peut venir dans notre corps. Ces plaisanteries 

nous donnent une sorte de plaisir ou un sentiment de plaisir, tandis que les 

mécontentements nous donnent une sorte de douleur. Outre le plaisir et la douleur, la 

faim, la soif, de tels appétits et passions comme la joie, la joie, la tristesse, la colère 

font également partie de nos sentiments. 

 

S'il est possible de résumer ainsi ce qui est ressenti intérieurement, il y a aussi 

ceux qui sont ressentis extérieurement. Outre des éléments tels que l'extension spatiale, 

les formes, le mouvement, nous remarquons de nombreuses autres qualités telles que 

les couleurs, les goûts et les sons, ainsi que des données tactiles telles que la dureté, la 

douceur, la lumière, la chaleur, le froid. Grâce à la diversité de ces qualités, nous 

pouvons distinguer la terre, le ciel et toutes les autres choses. 

 
 

 

 

3.8.4. Preuve de la matière 

 
296 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §5 
297 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §6 



280 

 

C'est ici que Descartes, partant de la nature des données sensibles, saisit la clé 

d'une preuve que le monde représenté par les sens a une existence en dehors de notre 

pensée.  

 

Les qualités mentionnées ici, à savoir les propriétés de la matière, se présentent 

comme des idées à notre pensée. Donc, ce que nous ressentons sans intermédiaire n'est 

en fait que ces idées. Bien sûr, notre évaluation selon laquelle les objets qui sont à 

l'origine de ces idées sont des choses qui sont complètement en dehors de notre pensée 

n'est pas fausse non plus : 

 

« Et certes, considérant les idées de toutes ces qualités qui se présentaient à ma 

pensée, et lesquelles seules je sentais proprement et immédiatement ; ce n’était 

pas sans raison que je croyais sentir des choses entièrement différentes de ma 

pensée ; à savoir des corps d’où procédaient ces idées. »298 

 

Si notre intuition qu'il existe aussi un monde de choses en dehors de notre monde 

de pensée ne nous trompe pas, alors le moyen de prouver la réalité du monde extérieur 

surgirait spontanément : prouver que les données présentées par la faculté de sentir ne 

sont pas produites en l'esprit. Descartes en est sûr : tant que les idées des données sur 

les qualités matérielles se présentent à l'esprit, c'est-à-dire lorsque, par exemple, une 

idée de chaleur ou une idée d'odeur apparaît à l'esprit, ces idées ne demandent pas notre 

consentement. C'est-à-dire que nous ne pouvons pas sentir un objet qui ne se présente 

pas à l'un de nos organes sensoriels, même si nous le voulons. 

 

Par exemple, lorsque nous voulons voir la cathédrale de Rome alors que nous 

sommes à Istanbul, nous ne pouvons pas le faire car la cathédrale ne se présente pas 

devant nos yeux à ce moment-là. Ou même s'il est devant moi, je ne peux goûter le 

café sur ma table que si je le bois. Tant que la sensation elle-même ne se produit pas, 

il ne m'est pas possible de saisir l'idée de cette sensation même si je force mon esprit. 

Si j'ai déjà vu la cathédrale, il est possible de la faire revivre dans mon esprit grâce à 

ma mémoire, ou si je ne l'ai pas vue, à partir des histoires ; ou parce que je connais le 

goût du café, il m'est possible de deviner avec précision le goût du café sur ma table, 

mais rien de tout cela n'est une donnée sensorielle. En revanche, il ne m'est pas possible 

 
298 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §8 



281 

 

de produire volontairement des données sensorielles avec un processus mental. 

 

D'autre part, l'inverse de ce qui a été décrit ci-dessus n'est pas non plus possible. 

En d'autres termes, si je ne veux pas ressentir un objet sensoriel qui affecte mes organes 

sensoriels, il ne m'est pas possible de ne pas le ressentir. Par exemple, ne pas sentir la 

chaleur en touchant le poêle ou sentir le froid en touchant la glace, ne pas voir la 

lumière ou ne pas entendre la trompette jouer à côté de moi, ne pas sentir l'odeur que 

je ne veux pas n'est pas de mise mes mains : 

 

« […] elles (les idées des qualités des choses matérielles) se présentaient à elles 

(ma pensée), sans que mon consentement y fût requis, en sorte que je ne pouvais 

sentir aucun objet, quelque volonté que j’en eusse, s’il ne se trouvait présent à 

l’organe d’un de mes sens ; et il n’était nullement en mon pouvoir de ne le pas 

sentir, lorsqu’il s’y trouvait présent. »299 

 

Ce fait, c'est-à-dire le fait que les données sensorielles envoient des idées à mon 

esprit contre ma volonté, est une indication claire que le phénomène appelé sensation 

n'est pas une fonction indépendante de mon esprit. Par conséquent, les informations 

obtenues par les sensations ne peuvent pas être purement une construction mentale. 

Autrement dit, il y a une vérité corporelle qui correspond aux sensations. 

 

Si nous formalisons l'argument résumé ci-dessus, nous obtenons une structure 

composée de deux prémisses et d'une phrase de conclusion : 

 

• Nous percevons le monde extérieur à travers les sens, 

• Les données sensorielles ne peuvent pas être une production purement mentale, 

• Alors, le monde extérieur a une réalité en dehors de l'esprit. 

Après avoir ainsi résumé l'argument, examinons comment Descartes l'appuie. 

 

Première prémisse : Selon Descartes, que les choses matérielles existent ou non, 

si elles existent, la seule façon dont nous pouvons les percevoir est à travers les sens. 

En fait, ce dont il doutait dès le début était de savoir si les données des sens étaient 

 
299 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §8 



282 

 

réelles ou non, il n'a jamais douté que les choses corporelles soient obtenues par les 

sens. Le doute de Descartes sur la réalité matérielle était de savoir si les idées que nous 

pensions venir par les sens étaient simplement des conceptions mentales. Donc, si ce 

que nous considérons comme un sens n'est qu'un jeu de notre esprit, alors il y aurait 

une base pour affirmer qu'il n'y a pas de réalité matérielle autre que la pensée, mais s'il 

existe une telle réalité, la façon de la percevoir devait toujours être les sens. Parce que 

nous pouvons juger par le raisonnement que quelque chose doit être chaud ou froid, 

mais ce jugement n'aura pas l'effet de la chaleur ou du froid sur nos facultés 

sensorielles. De ce point de vue, il est possible de dire que nous ne pouvons avoir 

aucune perception des choses non-pensées, sauf les idées que nous avons par les sens 

: 

 

« Desquelles choses n’ayant aucune connaissance, sinon celle que me donnaient 

ces mêmes idées (reçues par les sens) […] »300 

 

Puisque ce que Descartes essaie de prouver, c'est l'existence du monde extérieur, 

et puisque les sens sont les seuls messagers qui nous donnent des informations sur le 

monde extérieur, que le monde extérieur soit réel ou non signifie si l'information qui 

passe par les sens est authentique ou non. S'il peut être prouvé que l'information 

provenant des sens est une information fiable, c'est-à-dire qu'elle représente réellement 

le monde extérieur, alors il s'avérera que la source des perceptions n'est pas l'esprit, et 

cela nous fournira suffisamment de données confirmer le monde extérieur. 

 

Deuxième prémisse : Soutenant cette affirmation, c'est-à-dire la thèse selon 

laquelle nous ne pouvons percevoir le monde matériel qu'avec les sens, s'il existe, 

Descartes se souvient que jusqu'à ce qu'il ait retiré les sens de sa vie en raison d'un 

doute méthodique, il utilisait les sens ; plutôt que l'esprit. Et il a fait deux déclarations 

qui font une proposition à l'appui concernant la deuxième prémisse de la preuve ci-

dessus, à savoir que les données sensorielles ne peuvent pas être produites dans l'esprit. 

La première d'entre elles est que les idées que nous formons dans notre propre esprit 

ne sont jamais aussi évidentes que les données sensorielles. Que nous la retirions de 

notre mémoire ou que nous la produisions momentanément dans notre esprit, aucune 

idée que nous pouvons former dans notre pensée ne peut être aussi nette ou aussi claire 

 
300 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §9 



283 

 

que les idées venant des sens. Encore une fois, si nous prenons l'exemple du chaud et 

du froid, quelle que soit la profondeur de notre réflexion, il n'est pas possible de 

comprendre à quoi ressemble la chaleur sans contact réel avec la chaleur, et nous ne 

pouvons pas avoir la sensation d'être en contact avec la chaleur en nous rappelant un 

contact antérieur au moment que nous avons vécu. Deuxièmement, lorsque nous 

passons en revue les idées dans notre esprit ou que nous avons, nous devons réaliser 

que même les idées qui sont notre propre production mentale sont en fait la 

recombinaison et la reproduction des données provenant des sens pièce par pièce et de 

différentes manières. Autrement dit, nous n'avons pas d'idées qui ne soient fondées sur 

aucune donnée de sens : 

 

« […] je n’avais aucune idée dans mon esprit, qui n’eût passé auparavant par 

mes sens. »301 

 

Conclusion : Puisque, comme on peut le voir d'après la deuxième prémisse, nous 

ne pouvons pas avoir produit nous-mêmes dans notre esprit les idées obtenues par les 

sens, alors la seule explication de leur existence dans notre esprit est qu'elles 

proviennent de quelque part en dehors de notre propre pensée et ressemblent à ce que 

nous appelons les causes des données de détection : 

 

« […] il semblait qu’elles ne pouvaient procéder de mon esprit ; de façon qu’il 

était nécessaire qu’elles fussent causées en moi par quelques autres choses. »302 

 

Bien sûr, il ne s'ensuit pas que les données sensorielles sont complètement 

réelles, quoi qu'elles représentent, mais la conclusion que les données sensorielles ne 

sont pas produites dans l'esprit suffit à prouver l'existence de la dimension de réalité 

étendue. 

 

 

3.8.5. Existence de mon propre corps 

Une fois que Descartes a prouvé l'existence du monde extra-pensé, il reste à 

Descartes une chose à faire : prouver son existence corporelle en dehors de son 

 
301 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §10 
302 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §9 



284 

 

existence spirituelle. 

 

Pour Descartes, qui a renoncé une à une à toutes ses réalités par le doute, la 

première réalité dont il s'est rendu compte qu'on ne pouvait pas douter de lui était sa 

propre existence. Cette existence était une existence en tant que pensée, et jusqu'à 

présent il n'avait affirmé aucune certitude quant à sa dimension corporelle. Cependant, 

maintenant qu'il a confirmé une existence matérielle en dehors de sa pensée, c'est 

devenu une priorité qu'il convient de traiter en premier lieu à ce stade, en se demandant 

s'il a lui-même une part de cette existence matérielle. 

 

Parmi les vérités qui ont été établies jusqu'ici figurent l'existence du je en tant 

que chose-pensée, l'existence de Dieu, l'existence d'autres choses-pensées autres que 

le soi, et enfin l'existence de choses matérielles autres que les choses-pourtant. Afin 

d'établir le lien entre l'existence du je, qui est sans doute la première des vérités, et 

l'existence de la matière, qui est la dernière, Descartes fera le raisonnement suivant : 

 

Nous avons déjà dit que l'idée des choses matérielles nous vient à travers les 

sensations. Nous avons également établi que l'objet des sensations a une existence non-

pensée. Nous percevons le corps, que nous pensons être notre propre corps, encore une 

fois à travers les sens. Mais notre sens de notre propre corps indique une perception 

extrêmement exceptionnelle car contrairement à la façon dont nous percevons toutes 

les autres informations du monde extérieur, nous ressentons la conscience de notre 

corps de l'intérieur, avec une connexion beaucoup plus profonde que tout autre corps. 

Il s'agit d'une telle connexion intérieure que s'il nous est possible de nous détacher, de 

nous séparer et de nous éloigner de tous les autres corps, nous n'avons pas une telle 

disposition sur notre propre corps. 

 

Une autre indication que notre propre corps est une exception par rapport à toute 

autre existence matérielle est que tous nos appétits et émotions sont ressentis dans et 

pour ce corps. De même, nous ressentons les sensations de plaisir et de douleur non 

pas dans un autre corps, mais dans le corps que nous pensons être le nôtre. 

 

Lorsque tout cela est considéré avec l'argument ci-dessus, c'est-à-dire le 

raisonnement prouvant l'existence de la matière, on conclut que si nous confirmons la 



285 

 

réalité du monde extérieur basée sur le fait que les données sensorielles ne sont pas 

produites dans l'esprit, le l'existence de notre propre corps, qui est le domaine le plus 

fort des données sensorielles, sera confirmée a fortiori. 

 

 

 

3.8.6. Distinction de l'âme et du corps 

Après avoir d'abord appliqué le critère de clarté et de distinction au monde de la 

pensée, il semble légitime pour Descartes de faire un raisonnement similaire à propos 

du monde de l'expérience. Il découvre qu'il a deux idées distinctes sur sa propre 

existence, indépendantes l'une de l'autre. La première est l'idée de l'âme, et la seconde 

est l'idée du corps. 

 

Nous avons beaucoup élaboré sur l'idée de l'âme auparavant. Ce que Descartes 

appelle un je consiste dans la qualité d'être une chose pensante. En d'autres termes, le 

cogito est un hypokeimenon, qui n'est rien d'autre que la contemplation de toute 

l'essence ou de la nature. Savoir avec certitude qu'il existe est la principale garantie de 

cet hypokeimenon, et c'est une des premières réalités à remarquer que rien n'appartient 

nécessairement à la nature ou à la nature du cogito qu'être une chose pensante. 

 

L'idée du corps, par contre, appartient à une tout autre réalité du monde extérieur, 

en dehors de cette chose pensante, comme il a été démontré plus haut. Cette réalité se 

fait sentir sur les organes des sens et est représentée comme des idées envoyées à 

l'esprit par les organes des sens. D'autre part, cette réalité du monde extérieur ne se 

manifeste pas comme une seule unité couvrant l'univers entier. En fait, les biens sont 

donnés sous différentes formes, sous différentes formes en raison de leur nature. Même 

si cela s'est produit sous la volonté absolue de Dieu, la perception de la différence entre 

les choses par le sujet percevant est indépendante de savoir par quelle puissance et 

pour quelle raison la différence a été créée. En d'autres termes, la perception des 

organes des sens va dans cette direction, que la cause de la séparation des choses soit 

connue ou non : 

 

« […] il suffit que je puisse concevoir clairement et distinctement une chose sans 

une autre, pour être certain que l’une est distincte ou différente de l’autre, parce 



286 

 

qu’elles peuvent être posées séparément, au moins par la toute-puissance de 

Dieu ; et il n’importe pas par quelle puissance cette séparation se fasse, pour 

m’obliger à les juger différentes. »303 

 

La première manifestation de la réalité du monde extérieur est notre propre 

corps, que nous ressentons le plus intérieurement, le plus clairement et le plus 

directement, et qui est le lieu et le fondement de toutes les affections. 

 

Descartes pose aussi le critère de la clarté et de la distinction à propos de la 

substance matérielle et corporelle, comme il l'a fait à propos de la substance mentale. 

L'idée évidente que j'ai de moi-même en termes d'être simplement une chose pensante, 

c'est que je suis quelque chose sans extension spatiale. D'autre part, l'idée claire que 

j'ai de moi-même en tant que chose spatialement étendue, c'est que j'ai une matière non 

pensante, un corps corporel. 

 

La conclusion suivante se dégage de cette détermination : ce que nous percevons 

comme nous-mêmes directement, clairement et distinctement, en d'autres termes, notre 

âme, qui est ce que nous sommes par elle-même, est étroitement unie au corps, qui est 

la réalité extérieure qu'elle réalise très fortement de l'intérieur, et il est adjacent d'une 

manière presque cohérente et intégrée. Cependant, même ainsi, ces deux, à savoir l'âme 

et le corps, sont dans le statut de deux réalités complètement séparées, et de plus, 

l'existence de l'âme n'est pas soumise au corps. C'est-à-dire que l'âme peut très bien 

survivre sans le corps : 

 

« […] il est certain que moi, c’est-à-dire mon âme […] est entièrement et 

véritablement distincte de mon corps, et qu’elle peut être ou exister sans lui. »304 

 

 

 

3.8.7. Preuve d'une substance différente de la « res cogitans » 

Descartes renforce cette détermination en examinant les facultés d'imagination 

et de sentiment. Contrairement aux facultés d'imagination dans l'âme, ces deux facultés 

 
303 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §17 
304 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §17 



287 

 

(imagination et sentiment) sont des caractéristiques qu'une personne réalise en elle-

même, mais diffèrent de lui-même en termes de nature. Essentiellement, la capacité 

d'imaginer et de ressentir est liée au corps, tandis que l'imagination est liée à l'âme. 

 

L'explication que les facultés de rêver et de sentir sont différentes de ce qu'on 

appelle le moi est qu'il peut y avoir moi sans ces deux, mais ces deux ne peuvent pas 

être sans moi. Autrement dit, nous pouvons utiliser notre imagination sans les facultés 

d'imagination et de sentiment. Essentiellement, ce que nous appelons le soi, c'est-à-

dire le « cogito », consiste en une imagination, et notre imagination n'a rien à voir avec 

l'imagination ou le sentiment. D'autre part, les facultés d'imagination et de sentiment 

ne peuvent trouver leur existence que dans une substance intelligente, puisque la 

fonction de la faculté sensorielle est d'accepter les données sensorielles, et la tâche de 

l'imagination est de représenter ces données dans l'esprit à travers idées. 

 

Les facultés d'imagination et de sentiment se situent au niveau des sumbebekos 

de l'hypokeimenon d'imagination : 

 

« […] elles sont distinctes de moi, comme les figures, les mouvements, et les 

autres modes ou accidents des corps, le sont des corps mêmes qui les soutiennent. 

»305 

 

Bien que nous ayons dit plus haut que l'imagination et le sentiment sont liés au 

corps, cela doit également être prouvé. Pour reprendre les mots de Descartes, ces deux 

facultés, imaginer et sentir, sont en réalité les aspects passif et actif d'une fonction qui 

se prolonge l'une l'autre, mais qui ensemble forment un tout. La faculté de sentir a la 

fonction passive de recevoir et d'accepter les idées des choses extérieures, tandis que 

la faculté d'imaginer remplit la fonction active de produire ces idées. L'imagination ne 

contribue pas à la production de cette idée. On peut même dire que l'imagination ne 

travaille pas seulement indépendamment de l'imagination, mais aussi contre le désir 

d'imagination, comme nous l'avons vu. 

  

Ainsi, nous saurons avec certitude que la faculté que nous appelons imaginaire 

ne peut appartenir à la substance à laquelle j'appartiens, en aucun cas je suis. 

 
305 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §18 



288 

 

 

 

De là, il ressort la preuve suivante : 

 

• La substance à laquelle appartient le je est la substance pensante (res cogitans). 

• Si l'imagination n'appartient pas à la substance à laquelle j'appartiens, alors elle 

doit appartenir à une autre substance. 

• Ensuite, il y a une autre substance en plus de res cogitans. 

 

Descartes avance ainsi une autre preuve de l'existence d'une autre substance en 

dehors des simples idées de pensée. Cependant, à ce stade, bien qu'il ait été révélé que 

l'imagination est d'une substance différente de je ; il n'est pas clair quelle est cette 

substance. Descartes parvient à cette clarté en raisonnant : 

 

L'imagination est la faculté active qui produit l'idée, et elle appartient à une autre 

substance. C'est-à-dire que les idées produites dans l'imagination proviennent d'une 

autre substance. Dans ce cas, les idées produites dans l'imagination ou existent sous 

forme dans cette autre substance, ou elles existent réellement au niveau le plus élevé. 

 

Lorsque nous nous demandons où l'imagination peut être, les options qui peuvent 

se présenter seront les suivantes : 

• Soit la nature corporelle existe et elle existe dans l'imaginaire, 

• Soit il y a un niveau intermédiaire supérieur au corps et inférieur à Dieu et il 

est là, 

• Ou c'est en Dieu lui-même.306 

 

L'examen des trois possibilités conduit à ce qui suit : puisque Dieu ne trompe 

pas, il n'est pas possible pour Dieu de m'envoyer directement ces données sensorielles 

potentiellement trompeuses, car cela signifierait que Dieu lui-même m'a envoyé les 

mauvaises choses : 

 

D'autre part, il ne lui est pas possible de m'envoyer des données sensorielles par 

 
306 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §19 



289 

 

l'intermédiaire d'un être créé intermédiaire qui contient la vérité de ces idées non 

seulement dans la forme mais aussi dans le sens le plus vrai. Ce faisant, il ne 

s'empêcherait pas de tromper, car il ne m'avait doté d'aucune faculté pour que je puisse 

comprendre que ces données provenaient de cet être intermédiaire, et au contraire, pour 

être doté de la disposition de croire que les données sensorielles provenant de choses 

corporelles auraient détruit la fiabilité de Dieu : 

 

• Les données sensorielles sont trompeuses, 

• Dieu ne trompe pas, 

• Alors les données sensorielles ne peuvent pas provenir de Dieu (ou de tout autre 

être divin intermédiaire). 

Il ne reste donc qu'une seule option, et c'est d'accepter l'existence d'une chose 

telle que la nature corporelle.307 

 

Une autre faculté que nous avons observée en nous-mêmes, qui nécessite 

d'accepter l'existence d'une substance corporelle, est la capacité de bouger ou de se 

déplacer. Ce qui est semblable à l'imagination et au sentiment, c'est qu'il n'a rien à voir 

avec la fonction de l'imagination, et d'autre part, il ne peut être conçu sans être attaché 

à la substance intelligente. En fait, à partir du moment où nous acceptons l'essence de 

l'existence comme imagination, nous devons dire que ce qui ne peut être conçu n'existe 

pas. C'est-à-dire que si le mouvement ne peut être conçu sans substance intelligente, 

on peut dire qu'il n'y a pas de mouvement sans cogito, puisqu'il est impossible que 

l'inimaginable existe, comme nous l'avons dit plus haut pour l'imaginer et le sentir. 

 

En revanche, lorsqu'on examine le concept clair de ce que l'on appelle 

mouvement, on s'aperçoit que ce concept comporte nécessairement un espace, une 

extension. Nous devons donc dire que, encore une fois, tout comme pour les facultés 

d'imagination et de sentiment, si les facultés de mouvement ou de déplacement sont 

réelles, c'est-à-dire si de telles choses existent réellement, alors elles doivent être 

subordonnées à la substance corporelle et non à la substance intelligente.308 

 

Nous avons mentionné plus haut que l'âme et le corps sont évalués dans deux 

 
307 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §20 
308 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §19 



290 

 

statuts distincts. Cependant, tout en s'interrogeant sur la relation entre l'âme et le corps, 

et comment la soi-disant erreur peut résulter de cette relation, et comment cette 

situation peut être considérée conjointement avec la bonté de Dieu, Descartes 

proposera une autre nouvelle preuve de l'âme -corps distinction. 

 

Alors que Descartes cherche les raisons qui rendent l'erreur possible, il 

commence par s'interroger sur le type de relation que l'âme et le corps établissent. 

 

Ce qu'il appelle le composé, comme expliqué ci-dessus, est une union très 

spéciale de l'âme avec le corps, l'état de pouvoir ressentir le corps de l'intérieur. En 

fait, l'exemple du capitaine de navire a été donné pour illustrer cela. En ressentant le 

corps, l'âme le perçoit de l'intérieur, presque de manière intégrée, et non comme un 

observateur extérieur. Par exemple, si je ressens mon pied, mon bras et ma tête au 

même niveau de proximité, de l'intérieur de la même manière, alors l'âme est entrelacée 

avec le corps dans son ensemble, l'ensemble de l'âme s'est étendu à l'ensemble du 

corps. 

 

Néanmoins, cette pensée est déficiente à certains égards : que se passe-t-il si je 

perds l'un de mes membres ? Par exemple, si je perds mon pied pour une raison 

quelconque, je ne pourrai pas prétendre que je continue à sentir la partie manquante de 

mon corps ou qu'il manque quelque chose à mon âme : 

 

« Et quoique tout l’esprit semble être uni à tout le corps, toutefois un pied, ou un 

bras, ou quelqu’autre partie étant séparée de mon corps, il est certain que pour 

cela il n’y aura rien de retranché de mon esprit. » 309 

 

Il est impossible de ne pas être d'accord avec cette détermination de Descartes, 

car il n'est pas possible d'arriver à une conclusion différente lorsqu'elle est considérée 

à l'envers. Par exemple, il serait tout à fait ridicule de prétendre qu'à mesure que nos 

cheveux ou nos ongles poussent, ou que notre corps grossit et s'amincit, notre esprit 

grandit et rétrécit en proportion. 

 

Alors Descartes fait ici la détermination suivante : Une des caractéristiques du 

 
309 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième 



291 

 

corps est qu'il est divisible. En fait, cette caractéristique ne devrait pas être limitée au 

corps humain, mais devrait être étendue à toutes les structures matérielles, car il est 

possible que mon corps soit divisé en parties, ainsi que toutes les structures matérielles 

soient divisées en parties : 

 

« Mais c’est tout le contraire dans les choses corporelles ou étendues : car il n’y 

en a pas une que je ne mette aisément en pièces par ma pensée, que mon esprit 

ne divise fort facilement en plusieurs parties, et par conséquent que je ne 

connaisse être divisible. »310 

 

En fait, ce n'est pas une connaissance très fraîche en termes de philosophie, car 

cette idée de divisibilité occupait l'esprit des atomistes comme des Eléens. A la 

différence que les atomistes devaient mettre fin à la divisibilité à un point extrême en 

la plaçant sur la condition du vide, et ils terminaient cette chaîne de division, allant du 

grand au petit, dans un « a-tomos » qui ne pouvait plus être divisé. Zénon d'Elée, en 

revanche, en est venu à rejeter l'existence matérielle par des paradoxes qui attirent 

l'attention sur les dilemmes logiques révélés par la divisibilité infinie. A cet égard, 

concernant le monde de l'expérience, que Parménide décrit comme le monde des 

conjectures (doxa) inspirées par la Déesse, il n'est pas impossible de trouver une 

similitude entre le questionnement de Descartes sur « Est-ce juste un rêve ? ». 

 

Dans ce cas, puisque la marque du monde matériel est la divisibilité, il convient 

de rechercher si la même propriété peut être appliquée à l'esprit. La pensée de 

Descartes à ce sujet est telle qu'elle ne laisse guère de place à la spéculation : 

 

« […] l’esprit est entièrement indivisible. Car en effet, lorsque je considère mon 

esprit, c’est-à-dire moi-même en tant que je suis seulement une chose qui pense, 

je n’y puis distinguer aucunes parties, mais je me conçois comme une chose 

seule, et entière. […] Et les facultés de vouloir, de sentir, de concevoir, etc., ne 

peuvent pas proprement être dites ses parties : car le même esprit s’emploie tout 

entier à vouloir, et aussi tout entier à sentir, à concevoir, etc. »311 

 

 
310 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §33 
311 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §33 



292 

 

L'âme a différentes fonctions, mais il serait faux de les représenter comme des 

parties de l'âme. Ce n'est pas le type de divisibilité dans la matière. Puisqu'il n'est pas 

comme la matière qui s'est répandue sur un certain espace et a une certaine extension, 

l'esprit maintient son intégrité tout en remplissant différentes fonctions. 

 

Ainsi, une distinction supplémentaire apparaît entre l'âme et le corps, qui n'a pas 

été si clairement énoncée auparavant, que les structures des deux sont 

fondamentalement différentes : l'âme est dans chaque cas une unité, une unité 

indivisible. La matière, au contraire, est divisible à l'infini dans tous les cas. 

C'est un nouvel élément de preuve qui peut être avancé concernant la séparation 

âme-corps. 

 

  



293 

 

3.9. Explication de l'erreur et possibilité de la connaissance empirique 

 

3.9.1. Cause de l'erreur 

 

Pour résumer ce qui a été dit sur l'erreur jusqu'à présent, Descartes a d'abord 

déterminé que Dieu ne peut pas tromper. Alors que Dieu ne trompait pas délibérément, 

il ne pouvait y avoir une telle chose comme une faculté d'erreur donnée par Dieu, car 

l'erreur n'était pas une présence mais une déficience. Le fait que je prenais part à Dieu, 

l'être parfait et sans défaut, m'empêchait de me tromper complètement, mais en n'étant 

pas Dieu moi-même, je pouvais aussi être considéré comme participant au néant. À cet 

égard, ma capacité à faire la distinction entre le bien et le mal n'était pas infinie, et 

j'étais également sujet à l'erreur, alors quoi exactement ? Je pourrais me tromper en 

termes de n'être ni une non-existence complète. La raison pour laquelle j'avais tort 

n'était pas seulement parce que mon discernement n'était pas infini, mais aussi parce 

que la somme de mes connaissances n'était pas infinie, ce qui conduisait à l'erreur. 

 

Si nous pensons aux attributs de Dieu, l'un des principaux est qu'Il est véritable 

et est la source de toutes sortes de lumière. En tant que tel, il ne peut pas nous tromper, 

c'est-à-dire qu'il n'est pas la cause directe de nos erreurs. Les gens peuvent considérer 

la capacité de tromper les autres comme un signe d'intelligence, mais la volonté de 

tromper ne peut jamais être motivée par autre chose que le mal, la peur ou la faiblesse, 

et ne peut donc être attribuée à Dieu. 

 

Alors que Dieu lui-même ne trompe pas, nous le faisons. En fait, c'est assez 

étonnant. Car nul ne peut manifester une volonté de se tromper. Ce n'est donc pas 

comme si quelqu'un voulait intentionnellement se tromper. Cependant, il convient ici 

de garder à l'esprit la distinction suivante : c'est une chose de vouloir se tromper, c'en 

est une autre de consentir aux convictions qui nous font parfois nous tromper : 

 

« Car encore qu’il n’y ait personne qui veuille expressément se méprendre, il ne 

s’en trouve presque pas un qui ne veuille donner son consentement à des choses 

qu’il ne connaît pas distinctement […] »312 

 
312 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 42 



294 

 

 

L'erreur ne vient pas du fait de vouloir faire des erreurs, au contraire, elle survient 

souvent lors de la recherche de la vérité, car ceux qui ne connaissent pas le bon chemin 

et l'ordre de la recherche de la vérité causent la confusion dans leur esprit et se trompent 

parce qu'ils précipitent leurs jugements et accepter des choses dont ils ne sont pas sûrs 

comme vraies dans des domaines dont ils n'ont pas assez de connaissances. La question 

de l'erreur est donc finalement une question de méthode. 

 

Si nous voulons trouver la cause de l'erreur et la corriger, nous devons d'abord 

réaliser deux choses : la cause de nos erreurs est notre volonté plutôt que notre esprit ; 

et encore une fois, nos fautes ne sont pas causées par des substances qui ont besoin du 

soutien réel de Dieu pour naître ou pour s'accrocher à l'être. A cet égard, bien qu'elles 

puissent être considérées comme des fautes ou des incompétences de notre point de 

vue, elles ne sont qu'une absence ou une négation du point de vue de Dieu, puisque 

Dieu ne nous a pas donné tout ce qu'il peut donner, car il n'est pas possible de parler 

d'une obligation de donner. 

 

Outre la détermination que Dieu ne peut pas tromper, il est utile de se rappeler 

qu'il est également exempt d'erreur. Tout d'abord, Dieu n'a pas d'existence corporelle 

et n'acquiert pas de connaissance par ses sens comme nous le faisons. Nous pouvons 

établir ces deux vérités comme suit : 

 

Tout d'abord, même si nous pouvons dire que certaines des choses au sein de 

notre connaissance du monde sont limitées et imparfaites d'une certaine manière, nous 

pouvons toujours remarquer qu'il y a une certaine perfection en elles. Cependant, 

aucun de ceux-ci ne pourrait être Dieu lui-même, car l'existence corporelle est basée 

sur l'espace, et tout ce qui est étendu peut-être désassemblé. Cette caractéristique d'être 

divisible, d'autre part, indique un manque de compétence, un défaut, dont nous 

pouvons être sûrs que Dieu n'est pas corporel. 

 

D'autre part, bien que le fait d'avoir des sens crée un avantage pour les gens, ce 

que nous appelons le sens est finalement possible avec des influences externes, c'est-

à-dire qu'il apporte une dépendance externe. Sur la base de cette détermination, nous 

confirmons que la connaissance de Dieu ne peut pas être sensorielle. 



295 

 

 

Après s'être ainsi assuré que Dieu n'a pas d'existence incarnée et, par suite, ne 

connaît pas par la connaissance sensorielle, nous devons encore abandonner un fait : 

Dieu comprend et veut. En d'autres termes, il y a un esprit divin et une volonté divine, 

et Il ne peut être que pour ceux qui existent, et il ne peut y avoir ni compréhension ni 

volonté pour ce qui n'existe pas. La volonté de Dieu est de faire, c'est-à-dire que ce 

qu'Il veut arrive, donc Il ne peut pas avoir voulu ce qui n'est pas : 

 

« […] il entend, veut, et fait tout, c’est-à-dire toutes les choses qui sont en effet ; 

car il ne veut point la malice du péché, parce qu’elle n’est rien. »313 

 

Après avoir fait toutes ces constatations, Descartes attire l'attention sur une 

contradiction dont il a encore du mal à sortir : si je me suis trompé, Dieu m'a créé 

incomplètement en tant qu'être complet. Cependant, ce que Dieu m'a donné ne devrait 

pas manquer, car il ne devrait y avoir aucun défaut dans le travail d'un maître parfait. 

Puisque cela ne pouvait pas arriver, il ne restait qu'une seule possibilité, et c'était la 

déduction que Dieu ne m'a pas créé incomplet ou imparfait, qu'en faisant partie de la 

perfection totale dans l'univers, je suis aussi parfait en participant à cette perfection. , 

et pourtant avoir tort pourrait en fait être en ma faveur en termes de ma propre nature. 

La raison pour laquelle il en était ainsi a été laissée en suspens sous l'hypothèse que 

nous ne pouvons pas connaître pleinement la disposition de Dieu sur l'univers dans son 

ensemble, son but ultime en termes de conséquences de sa création du bien total et les 

intentions derrière sa sagesse. 

 

Après la création de ces présupposés, Descartes se penche de plus près sur le 

problème de l'erreur et tente de comprendre pourquoi elle prend naissance. 

 

Tout d'abord, l'erreur est le seul indice de mon manque, de mon défaut, de mon 

imperfection, c'est-à-dire, en quelque sorte, que je ne suis pas Dieu. Donc, si je ne 

faisais pas d'erreurs, je ne manquerais de compétence en rien, et cela voudrait dire que 

je suis Dieu. Donc, ce que j'appelle l'erreur est en fait la différence entre moi et Dieu : 

 

« […] me regardant de plus près, et considérant quelles sont mes erreurs 

 
313 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 23 



296 

 

(lesquelles seules témoignent qu’il y en moi de l’imperfection) […] »314 

 

En recherchant les causes de l'erreur, Descartes s'aperçoit qu'il peut toutes les 

réduire à deux sources : ce sont la faculté de connaître, ou la faculté de choisir avec 

l'entendement, ou le libre arbitre. En d'autres termes, toutes les façons de penser que 

nous observons en nous-mêmes peuvent être réduites à deux types généraux : l'un est 

la perception par l'esprit, et l'autre est la prise de décision par la volonté. Toutes les 

activités intellectuelles apparemment différentes, telles que ressentir, imaginer ou 

même imaginer, sont essentiellement des formes de réalisation différentes. En 

revanche, désirer, haïr, être sûr, rejeter, douter, etc., ce sont des formes différentes de 

volonté, c'est-à-dire de volonté. 

 

Pour porter un jugement sur n'importe quelle matière, l'union de ces deux est 

nécessaire, la volonté seule ne peut décider. Il n'est pas possible qu'une prise de 

conscience qui ne se produit pas dans l'esprit conduise à une quelconque détermination 

dans la volonté. Cependant, il n'est pas nécessaire que les informations dans l'esprit 

soient claires pour la formation d'une décision dans le testament, car c'est le motif de 

l'apparition de l'erreur, comme cela sera expliqué en détail un peu plus tard : 

 

« J’avoue que nous ne saurions juger de rien, si notre entendement n’y intervient, 

parce qu’il n’y a pas d’apparence que notre volonté se détermine sur ce que notre 

entendement n’aperçoit en aucune façon ; mais notre volonté est absolument 

nécessaire, afin que nous donnions notre consentement à ce que nous avons 

aucunement aperçu, et qu’il n’est pas nécessaire pour faire un jugement tel quel 

que nous ayons une connaissance entière et parfaite ; de là vient que bien souvent 

nous donnons notre consentement à des choses dont nous n’avons jamais eu 

qu’une connaissance fort confuse. »315 

 

Descartes considère les deux individuellement : 

Entendement : Quand on regarde attentivement, on voit qu'il n'est pas question 

d'être conscient ou de se tromper dans l'esprit. L'erreur consiste à affirmer ou à rejeter 

quelque chose, mais ce n'est pas la perception qui le fait. Ce qu'il fait, c'est simplement 

 
314 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §9 
315 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 34 



297 

 

me présenter des idées de choses que j'affirmerai ou rejetterai. Considéré sous cet 

aspect, il sera révélé que l’entendement n'est pas ouverte à l'erreur. 

 

« Car par l’entendement seul je n’assure ni ne nie aucune chose, mais je conçois 

seulement les idées des choses, que je puis assurer ou nier. Or en le considérant 

ainsi précisément, on peut dire qu’il ne se trouve jamais en lui aucune erreur, 

pourvu qu’on prenne le mot erreur en sa propre signification. »316 

 

En d'autres termes, la compréhension est déjà désactivée au moment de l'erreur, 

lorsque l'erreur s'est produite, elle avait déjà fait son travail et s'était écartée. Il ne peut 

donc pas être responsable de l'erreur. Mon association de la compréhension avec 

l'erreur est due au fait que la compréhension est une capacité de savoir et que ma 

connaissance fait défaut. Cependant, le manque de connaissances en moi est dû au fait 

qu'il existe un nombre infini de choses dans le monde et que je n'ai d'idées que sur 

certaines d'entre elles dans mon esprit. Autrement dit, à l'exception d'une partie de la 

chose infinie dans le monde, il n'y a aucune idée dans ma compréhension du reste. 

Qu'il en soit ainsi ne signifie pas que mon esprit doit être privé d'une compétence 

inhérente, cela signifie simplement que ces idées ne sont pas dans mon esprit. Il n'y a 

rien dans la nature de mon esprit qui exige qu'il ait des idées de l'être infini dans 

l'univers, de sorte que je puisse prétendre que Dieu m'a doté d'une perfection 

imparfaite. En effet, la définition de l'esprit n'est pas de connaître l'infini : 

 

« […] il n’y a aucune raison qui puisse prouver que Dieu ait dû me donner une 

plus grande et plus ample faculté de connaître, que celle qu’il m’a donnée 

[…] »317 

  

Si l'on reprend l'exemple du maître ci-dessus, aucun maître n'est obligé de 

montrer toutes les compétences de son art dans une seule œuvre. Certaines œuvres 

reflètent certaines des compétences du maître, tandis que d'autres œuvres reflètent 

d'autres compétences. Par conséquent, on ne peut pas dire que Dieu doit m'avoir donné 

plus qu'autant de connaissance qu'Il m'a donné. Étant donné que le seul défaut que j'ai 

identifié dans mon esprit est de ne pas avoir une connaissance infinie, et puisque ce 

 
316 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §9 
317 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §9 



298 

 

n'est pas une caractéristique qu'il devrait avoir de par sa nature, nous pouvons dire qu'il 

n'y a pas de défaut ou de défaut dans la nature de l'esprit. 

 

Nous avons blâmé l'esprit dès le début comme l'une des deux sources d'erreur, 

mais maintenant nous voyons qu'il n'y a en fait aucune erreur dans l'esprit, donc l'erreur 

ne provient pas de l'esprit. En fait, l'attitude de Descartes déjà dans Regulae et Discours 

le confirme : lorsque l'esprit est conduit dans la bonne voie, il ne se trompe jamais et 

peut atteindre la vérité incontestablement certaine. 

 

Volonté : Tout comme dans la connaissance, Descartes dit qu'il ne peut pas se 

plaindre du fait que Dieu n'a pas donné une volonté plus grande et plus parfaite, mais 

cette fois sa raison est différente : il n'y a pas de déficience dans la volonté, comme 

dans la connaissance. Dieu a donné une si grande volonté que rien ne peut la 

restreindre, la contenir ou la fermer. En fait, parmi tout ce que Dieu a donné, il n'y a 

rien de plus grand et de plus parfait que la volonté. Si bien que lorsque je regarde de 

près, je vois que la volonté en Dieu n'est pas plus grande que la mienne, dans un sens 

absolu et seulement en termes de volonté, ou pour le dire inversement, la volonté en 

moi est aussi grande que celle de Dieu. C'est-à-dire qu'il ne m'a pas donné moins de 

volonté qu'il n'en a. 

 

Ce que Descartes entend par volonté au sens absolu est ceci : le concept de 

volonté est finalement lié au concept de liberté par définition et consiste en un choix 

de faire ou de ne pas faire quelque chose. Seulement sous cet aspect, c'est-à-dire en 

termes de liberté de faire quelque chose ou non, la volonté qui n'est pas combinée avec 

le pouvoir et la connaissance est, par définition, la même chez l'homme ou en Dieu, 

parce que Dieu l'a donnée à l'homme.  

 

Par exemple, la faculté d'imagination, c'est-à-dire la compréhension, que je 

trouve en moi, est si faible et limitée par rapport à ma volonté que ma volonté est 

énorme et peut-être même infinie dans cette comparaison. 

 

« Je ne puis pas aussi me plaindre que Dieu ne m’a pas donné un libre arbitre, 

ou une volonté assez ample et parfaite, puisqu’en effet je l’expérimente si vague 



299 

 

et si étendue, qu’elle n’est renfermée dans aucunes bornes. »318 

 

D'ici seulement je puis trouver la représentation de Dieu dans mon esprit, car je 

découvre très clairement que cette faculté infinie ne peut appartenir qu'à la nature 

divine. Non seulement la faculté d'imagination, mais aussi la mémoire, l'imagination 

ou toute autre, il n'y a aucun pouvoir ou capacité que je puisse reconnaître en moi, sauf 

que sa réponse en moi est extrêmement faible et limitée, et sa réponse en Dieu est 

énorme et sans fin. La seule exception à cela est la volonté : la volonté que je réalise 

en moi est si grande et omniprésente que dans aucune autre caractéristique que je peux 

trouver une ressemblance divine en moi simplement en la regardant : 

 

« […] en sorte que c’est elle principalement qui me fait connaître que je porte 

l’image et la ressemblance de Dieu. »319 

 

Descartes, qui non seulement établit une proximité entre lui et Dieu sur l'infinité 

absolue de la volonté, mais aussi s'assimile à Dieu, apportera une part de réserve à 

cette question. La volonté de l'homme est égale à celle de Dieu, seulement en ce qu'elle 

est infinie, mais la volonté divine est incomparablement plus grande que celle de 

l'homme pour deux raisons. 

 

Premièrement, la volonté divine est combinée avec une connaissance infinie et 

un pouvoir infini, ce qui la rend plus robuste et efficace. 

 

Deuxièmement, puisque la volonté divine s'étend sur un nombre infini de choses, 

elle est plus grande en objet que celle de l'homme. 

 

Selon Descartes, qui décrit la volonté comme un choix de faire ou de ne pas faire 

quelque chose, ou d'affirmer ou de rejeter quelque chose, ou de continuer quelque 

chose ou d'y renoncer, l'infini vient ici du fait que lorsque l'intellect présente un choix 

à la volonté, il n'utilisera pas ce choix dans telle ou telle direction. Il ne peut y avoir 

aucune force extérieure pour imposer la volonté. C'est la plus grande des libertés. 

 

 
318 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §9 
319 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §9 



300 

 

Cependant, Descartes éclaire ici un point souvent confus : la liberté ne signifie 

pas décider sans inclination pour l'une des options. Plutôt que cette liberté, on ne peut 

l'appeler que l'apathie, l'inactivité, l'indifférence. Au contraire, plus la volonté tendra 

vers l'un des contraires, plus elle choisira librement. 

 

L'inclination de la volonté est double : ou bien elle sait que le bien et le droit sont 

là, ou bien Dieu l'a inspiré de l'intérieur à la pensée. Le premier d'entre eux est la 

connaissance naturelle, l'autre est la grâce, et les deux sont des facteurs qui augmentent 

la liberté plutôt que de la diminuer. 

 

L'état que l'on peut appeler inactivité ou indifférence, en revanche, signifie 

garder une distance égale entre les options et ne pas avoir de raison de préférer l'une à 

l'autre, ce qui ne peut être considéré que comme le degré le plus bas de la liberté, parce 

que cela signifie que l'esprit ne prédomine pas dans une certaine direction. 

 

« […] lorsque je ne suis point emporté vers un côté plutôt que vers un autre par 

le poids d’aucune raison, [cette indifférence] est le plus bas degré de la liberté. 

»320 

 

A y regarder de plus près, ne pas avoir de raison de choisir signifie ne pas savoir 

clairement ce qui est bien et juste. En d'autres termes, cela n'indique pas une 

compétence de libre arbitre, mais plutôt un manque de connaissances. Car si cette 

information avait été donnée à la volonté par l'esprit, elle n'aurait aucune difficulté à 

décider quelle décision elle doit prendre, et elle serait entièrement libre sans être 

indifférente. 

 

De tout cela, nous voyons que la puissance de la volonté, c'est-à-dire la volonté, 

ne peut pas être tenue pour responsable des erreurs en elle-même, car elle est si grande 

et si parfaite qu'elle est égale à celle de Dieu en son genre. 

 

Nous avons vu aussi que la compréhension ou l'imagination ne sont pas la cause 

de l'erreur. Puisqu'il est donné par Dieu, et tout ce que je comprends ou sais, je 

comprends et sais avec cette capacité, et puisque Dieu ne veut pas me tromper, quoi 

 
320Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §9 



301 

 

que j'envisage, je fais comme il se doit. 

 

Après avoir posé toutes ces bases comme ceci, la source de l'erreur ressemble à 

ceci : 

 

« De plus, l’entendement ne s’étend qu’à ce peu d’objets qui se présentent à lui, 

et sa connaissance et toujours fort limitée : au lieu que la volonté en quelque sens 

peut sembler infinie, parce que nous n’apercevons rien qui puisse être l’objet de 

quelque autre volonté, même de cette immense qui est en Dieu, à quoi la nôtre 

ne puisse aussi s’étendre ; ce qui est cause que nous la portons ordinairement au-

delà de ce que nous connaissons clairement et distinctement ; et lorsque nous en 

abusons de la sorte, ce n’est pas merveille s’il nous arrive de nous méprendre. 

»321 

 

La volonté est tellement plus grande et plus forte que la compréhension que je 

ne suis pas capable de garder ma volonté telle qu'elle devrait être, seulement dans les 

limites de ma réalisation, et je la répands dans une région que je n'ai pas prise. Puisque 

je ne suis pas conscient du bien et du droit de ce dont je n'ai aucune connaissance, 

lorsque ma volonté entre dans cette région, elle se comporte spontanément 

indifférente, c'est-à-dire qu'elle utilise le plus bas échelon de la liberté et peut donc 

facilement être confondue, choisissant le mal au lieu du bien, du mal au lieu du bien. 

Cependant, si nous nous limitons à ne juger que de ce que nous remarquons clairement 

et distinctement, nous ne pourrons jamais choisir le mal plutôt que le bien, car puisque 

Dieu ne trompe absolument pas, ni le pouvoir de connaissance ni le pouvoir de volonté 

qu'Il nous a donnés ne peuvent commettre d'erreurs s'ils sont utilisés correctement. 

 

Il est très certain que chaque fois que nous décidons de choses pour lesquelles 

nous n'avons pas les informations correctes, nous rencontrons l'une des deux 

possibilités suivantes : soit nous nous trompons, soit nous ne pouvons pas en être sûrs 

même si nous trouvons la vérité par hasard. En fait, cette deuxième possibilité est 

moins courante que la première, car notre esprit nous fait naturellement sentir que nous 

ne devons pas porter de jugement sur des choses dont nous ne sommes pas sûrs. 

Cependant, nous n'hésitons souvent pas à porter un jugement sur le sujet dont nous 

 
321Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 35 



302 

 

avons une connaissance incomplète, comme si nous avions fait suffisamment de 

recherches et recueilli autant d'informations que nécessaire, avec la confiance de savoir 

déjà beaucoup de choses. 

 

Voici la source de l'erreur et du péché : 

 

« Lorsque nous apercevons quelque chose, nous ne sommes point en danger de 

nous méprendre si nous n’en jugeons en aucune façon ; et quand même nous en 

jugerions, pourvu que nous ne donnions notre consentement qu’à ce que nous 

connaissons clairement et distinctement devoir être compris en ce dont nous 

jugeons, nous ne saurions non plus faillir ; mais ce qui fait que nous nous 

trompons ordinairement est que nous jugeons bien souvent, encore que nous 

n’ayons pas une connaissance bien exacte de ce dont nous jugeons. »322 

 

 

3.9.2. Dieu souverainement irresponsable et exempt de toute erreur 

La promesse de Descartes au début de la Quatrième Méditation est de déterminer 

s'il y a quelque chose dans le monde autre que lui-même et Dieu. Cependant, au lieu 

d'aborder directement cette recherche, elle passe par là où le bien et le mal prennent 

naissance. Nous avons mentionné cette première étape dans le titre ci-dessus. Une fois 

qu'il a identifié la source de l'erreur, dans un deuxième temps, il détaille pourquoi Dieu 

ne peut pas être associé au mal. 

 

Une fois qu'il a été confirmé que ce qui peut être conçu clairement dans l'esprit, 

sans aucune force extérieure, ne peut être que vrai, et qu'il est absolument exempt de 

faux, cette idée évidente se manifeste d'une manière qui crée une inclination à la 

volonté, réduisant ainsi l'indifférence/l'indécision, ce qui augmente la liberté. Cela 

découle à nouveau du raisonnement ci-dessus : 

 

« […] je me suis porté à croire avec d’autant plus de liberté, que je me suis trouvé 

avec moins d’indifférence. »323 

 

 
322 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 33 
323 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §11ème 



303 

 

En plus de la certitude de ma propre existence, qui a été établie comme la 

première vérité, il est également déterminé par le doute que cet être est un être en tant 

qu'être une chose pensante. D'autre part, en plus du fait d'être une chose pensante, il y 

a aussi une représentation d'idées de nature corporelle dans l'âme. En fait, la promesse 

au début de la Quatrième Méditation concerne l'établissement de la réalité de cette 

nature corporelle. Cependant, le voile de suspicion qui nous oblige à suspendre cette 

nature corporelle dès le début n'est pas encore levé. Il n'y a aucune certitude quant à 

savoir si cette nature corporelle est différente de la nature pensante, ou si elles sont la 

même chose : 

 

« […] ce qui fait que je doute si cette nature qui pense, qui est en moi, ou plutôt 

par laquelle je suis ce que je suis, est différente de cette nature corporelle, ou 

bien si toutes deux ne sont qu’une même chose.  »324 

 

Lorsqu'il est nécessaire de prendre une décision sur cette question, c'est-à-dire 

de répondre à la question de savoir si la nature pensante et la nature corporelle sont la 

même chose ou des choses différentes, nous nous rendons compte que nous n'avons 

aucune raison contraignante pour confirmer laquelle des deux ces deux choix. En 

d'autres termes, si nous l'exprimons dans les termes du titre ci-dessus, nous sommes 

indifférents/indécis au point d'acceptation ou de rejet. 

 

Cette indifférence/indécision qui survient dans la phase de prise de décision de 

la volonté n'est pas seulement liée à des questions pour lesquelles la compréhension 

ne fournit aucune information ou est incomplète, mais doit généralement être 

considérée comme valable pour tout ce que l'esprit ne peut pas comprendre avec une 

parfaite évidence. Car, si probables soient les prédictions qui incitent à tel ou tel 

jugement, elles ne sont finalement pas des certitudes mais de simples conjectures, et 

par conséquent la raison de statuer dans le sens opposé ne sera jamais complètement 

éliminée. 

 

Comme indiqué précédemment, la volonté n'est pas en soi la source de l'erreur. 

Quand quelque chose ne peut pas être conçu avec suffisamment de clarté et de 

distinction, il est préférable d'éviter de porter un jugement à son sujet, afin d'éviter au 

 
324 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §11ème 



304 

 

moins l'erreur. Mais quand on essaie d'affirmer ou de rejeter cette chose, le libre arbitre 

n'est pas utilisé comme il se doit, il est abusé : 

 

« […] si je me détermine à la nier, ou assurer, alors je ne me sers plus comme je 

dois de mon libre arbitre. »325 

 

Il est évident qu'une erreur est commise lorsque quelque chose qui n'est pas vrai 

est affirmé. Cependant, même si le verdict est correct, puisque laisser l'affaire au 

hasard ne changera pas, cela est considéré comme un abus de libre arbitre. En d'autres 

termes, le bon ou le mauvais usage de la volonté doit être recherché non dans 

l'exactitude du jugement, mais dans la solidité du fondement sur lequel il s'appuie ; de 

sorte que la saine connaissance de l'entendement doit toujours précéder la décision de 

la volonté, certitude manifestée par la lumière naturelle. 

 

Ici, les conditions qui créent l'erreur sont le produit de la « privation » (steresis) 

qui se produit à la suite de cet abus du libre arbitre. Cette privation se manifeste par 

mon acte, non par le pouvoir que Dieu m'a accordé. 

 

Donc, à ce stade, je dois me demander si je peux tenir Dieu, qui m'a créé avec 

cette disposition, responsable du fait que je sois un être sujet à l'erreur. Car bien que 

nous voyions la privation comme dépendante de mon acte, je pouvais devenir un être 

exempt d'erreur, avec le changement de certaines conditions qui étaient bien au pouvoir 

de Dieu. Voici les conditions que Dieu aurait pu changer pour me rendre sans erreur 

s'il l'avait voulu : 

 

• M'armer d'un meilleur esprit ou d'une lumière naturelle plus forte, 

• Ne pas me donner une volonté supérieure à mon entendement, 

• M’empêcher de prendre de mauvaises décisions par ma volonté. 

 

Après avoir posé le fait que l'horizon de l'entendement est étroit et celui de la 

volonté est infini comme source de l'erreur, c'est-à-dire de la disproportion entre 

l'entendement et la volonté, il faudra naturellement éliminer l'incompatibilité pour 

 
325 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §12 



305 

 

éliminer l'erreur. Si Dieu l'avait voulu, Il n'aurait jamais pu créer cette discorde. Pour 

cela, il lui suffisait d'avoir créé l'entendement aussi grand que la volonté ou la volonté 

aussi petite que l'entendement. Mais même s'il ne l'avait pas fait, il aurait quand même 

pu interférer avec le cours des événements et m'empêcher de faire l'erreur, au lieu de 

laisser faire et de me regarder faire une erreur. 

 

Descartes examinera une à une ces trois options, et en conséquence, il jugera que 

ces objections sont infondées. 

 

Tout d'abord, il est absurde de se plaindre que Dieu ne donne pas un esprit plus 

fort et plus de connaissances, car c'est par définition l'impossibilité d'un esprit fini de 

concevoir un domaine infini, aussi grand soit-il. Par conséquent, il est inutile de blâmer 

Dieu pour nos erreurs : 

 

« Or, quoique Dieu ne nous ait pas donné un entendement tout-connaissant, nous 

ne devons pas croire pour cela qu’il soit l’auteur de nos erreurs, parce que tout 

entendement créé est fini, et qu’il est de la nature de l’entendement fini de n’être 

pas tout-connaissant. »326 

 

D'une certaine manière, même si le pouvoir de l'esprit est plusieurs fois supérieur 

à ce qui est donné, les informations qui ne rentrent pas dans sa portée seront toujours 

infinies. Donc, à moins que l'esprit ne soit infini, l'inconnu sera toujours infini. Cela 

signifie que peu importe la grandeur de l'esprit donné par Dieu, cette plainte ne 

disparaîtrait jamais, jusqu'à ce qu'elle soit éternelle. Bien qu'on se demande pourquoi 

Il ne donne pas un pouvoir mental infini, c'est encore une fois par définition du mental 

créé qu'il est fini. Le contraire reviendrait à accuser Dieu de ne pas avoir créé d'autres 

dieux, et cette plainte est également infondée, puisque l'existence de plus d'un Dieu 

serait également contraire à la définition : 

 

« […] puisqu’en effet il est du propre d’un entendement fini de ne pas 

comprendre une infinité de choses, et du propre d’un entendement créé d’être 

fini […] »327 

 
326 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 36 
327 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §13 



306 

 

 

Dans ce cas, mon devoir n'est pas de déplorer pourquoi Dieu m'a refusé les 

perfections qu'il ne m'a pas données, et de me plaindre injustement, mais d'être 

reconnaissant de ce qu'il m'a donné autant qu'il m'a donné quand Je n'ai rien fait pour 

les mériter : 

 

« C’est pourquoi nous devons le remercier des biens qu’il nous a faits, et non 

point nous plaindre de ce qu’il ne nous a pas avantagés de ceux que nous 

connaissons qui nous manquent et qu’il aurait peut-être pu nous départir. »328 

 

Tout comme cette première objection, il serait imprudent de se plaindre de ce 

qu'Il m'a donné une volonté supérieure à mon entendement, puisque la volonté n'a 

qu'un seul contenu, et que, comme nous l'avons indiqué, c'est le choix entre affirmer 

quelque chose ou le rejeter. N'ayant qu'un seul contenu, le testament doit en tout état 

de cause constituer un tout indivisible. Ce ne peut être de le déchirer, de le diviser en 

parties, d'en donner et de ne pas en donner. La volonté est soit infinie, soit inexistante. 

De plus, plus la volonté qui m'a été donnée est grande, plus cela doit augmenter ma 

gratitude envers Dieu, pas ma rébellion : 

 

« […] il semble que sa nature est telle qu’on ne lui saurait rien ôter sans la 

détruire ; et certes, plus elle se trouve être grande, et plus j’ai à remercier la bonté 

de celui qui me l’a donnée. »329 

 

Ainsi, la deuxième objection est également vaine. 

 

En réponse à la dernière objection, il n'y a aucune raison de se plaindre que Dieu 

ne m'empêche pas ou, en d'autres termes, ne participe pas à l'accomplissement d'actes 

nés de cette volonté, c'est-à-dire à la formation de jugements erronés, parce que ces 

actes sont parfaitement bons et complètement justes en termes d'être soumis à Dieu. 

De plus, avoir une nature qui peut accomplir ces actions, même si elles sont mauvaises, 

a une plus grande part de perfection que d'avoir une nature qui ne le peut pas. 

 

 
328 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 38 
329 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §13 



307 

 

La cause naturelle de l'erreur et du péché n'apparaît donc qu'à la suite de la 

privation. Dans la privation, il n'y a pas d'implication de Dieu, car le manque de 

quelque chose n'est pas un être. Dieu n'est responsable que de ceux qui existent, parce 

qu'il leur a donné l'existence. Le manque lui-même ou l'absence de quelque chose ne 

peut pas être considéré comme une existence réelle, c'est contre cette définition. Selon 

les termes des scolastiques, rien de ce qui peut être attribué à Dieu ne peut être appelé 

non-existence, mais seule l'existence ou l'occurrence de quelque chose, ou la négation 

de quelque chose qui existe, peut être attribuée à Dieu. 

 

Ainsi, on ne peut considérer comme une faute de Dieu qu'il m'ait donné la liberté 

de juger sur des matières sur lesquelles mon entendement ne pouvait pas former une 

connaissance claire et distincte, mais si j'utilise cette faculté de jugement dans des 

matières obscures et complexes et avec trop d'audace, ce n'est pas en Dieu, mais en 

Lui. Cela indique une faute dans mon utilisation de la capacité donnée par Lui. 

 

 

3.9.3. Erreur conciliable avec la bonté de Dieu 

Après avoir admis que le système nerveux peut se tromper dans certains cas 

exceptionnels, Descartes attire l'attention sur une caractéristique de la construction du 

système : en effet, tout le système est conçu pour se protéger contre les dangers ou 

dommages extérieurs : 

 

« Ainsi, par exemple, lorsque les nerfs qui sont dans le pied sont remués 

fortement, et plus qu’à l’ordinaire, leur mouvement, passant par la moelle de 

l’épine du dos jusqu’au cerveau, fait une impression à l’esprit qui lui fait sentir 

quelque chose, à savoir de la douleur, comme étant dans le pied, par laquelle 

l’esprit est averti et excité à faire son possible pour en chasser la cause, comme 

très dangereuse et nuisible au pied. »330 

 

Comme dit précédemment, chaque mouvement qui atteint le cerveau via les 

nerfs ne provoque qu'une seule sensation. En d'autres termes, une donnée envoyée de 

nos nerfs à la partie du cerveau qui affecte l'âme conduit à chaque fois à la même 

 
330 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §37 



308 

 

perception. S'il s'agit bien d'une donnée indiquant une blessure au pied, l'esprit donnera 

immédiatement l'ordre de retirer le pied et de l'éloigner du danger. Si d'une manière ou 

d'une autre le système nerveux a été induit en erreur, c'est-à-dire si une fausse donnée 

a atteint le cerveau, bien qu'il n'y ait pas de danger réel, l'esprit recevra toujours le 

même effet et donnera le même ordre. Bien que la tromperie puisse être mentionnée 

ici, la chose la plus bénéfique pour nous est sans aucun doute l'auto-préservation du 

corps de tous les sentiments possibles. 

 

En effet, toutes nos sensations transmises au cerveau par le système nerveux sont 

évaluées par l'esprit quant à la nécessité de prendre des mesures pour protéger notre 

santé. La situation que nous appelons erreur est lorsqu'il n'y a pas de situation qui 

nécessite une action urgente, l'esprit appelle à une action urgente en raison de données 

incorrectes. 

 

Le fait que tout notre système soit conçu pour protéger au maximum notre corps 

vient déjà de la puissance et de la bonté de Dieu. 

 

L'exemple du patient avec œdème donné précédemment peut également être 

évalué dans ce cadre. Dans des conditions normales, la sécheresse de la gorge est 

transmise au cerveau par les nerfs et une sensation de soif se produit dans l'âme, car 

dans cet exemple, il est nécessaire de boire de l'eau pour la santé de notre corps. Dans 

l'exemple des patients oedémateux, on voit que la sécheresse de la gorge est rarement 

ressentie lorsque l'eau potable causera des dommages plutôt que des avantages. Se tirer 

les pieds quand on ressent une douleur au pied ou boire de l'eau quand on a la gorge 

sèche sera bénéfique dans la plupart des cas, mais dans certains cas exceptionnels il 

est possible d'en souffrir. Cependant, le contraire ne pouvait pas être préférable. C'est-

à-dire qu'au lieu de nuire principalement et de rarement bénéficier de nos sentiments, 

en raison de la bonté du Dieu suprême, nos sentiments nous montrent souvent la vérité, 

mais ils peuvent exceptionnellement nous faire errer et être blessés. 

 

Ici, la bonté de Dieu ne se manifeste pas dans le bénéfice permanent et l'absence 

de mal, mais dans le fait que le bénéfice est majoritaire et le mal minoritaire. Parce que 

l'inexactitude complète ne peut pas exister pour un être incarné de toute façon : 

 



309 

 

« D’où il est entièrement manifeste que, nonobstant la souveraine bonté de Dieu, 

la nature de l’homme, en tant qu’il est composé de l’esprit et du corps, ne peut 

qu’elle ne soit quelque fois fautive et trompeuse. »331 

 

Descartes, qui a réussi à jeter les bases pour réconcilier la bonté de Dieu avec 

l'existence de l'erreur, va plus loin et dit que Dieu permet rarement l'existence de 

l'erreur, mais propose également un moyen de l'éliminer : 

 

« Et certes, cette considération me sert beaucoup non seulement pour reconnaître 

toutes les erreurs auxquelles ma nature est sujette, mais aussi pour les éviter ou 

pour les corriger plus facilement […]  »332 

 

Connaître la source de l'erreur indique le moyen de l'éviter. Les sens de ce qui 

est bénéfique et nocif pour le corps, comme il l'a dit plus haut, indiquent le bien plutôt 

que le mal. D'autre part, trop souvent, les données du monde de l'expérience font appel 

à plus d'un de nos sens. Ainsi, la première façon d'éviter l'erreur, qui reste au niveau 

sensoriel, est de confirmer au maximum tout examen avec nos différents sens. 

 

Outre la confirmation des données sensorielles avec d'autres données 

sensorielles, une autre méthode devrait être la comparaison des informations actuelles 

avec les informations passées. Associer toute perception qui frappe la faculté 

sensorielle à des situations similaires dans le passé évitera bien des erreurs. Le fait que 

la mémoire nécessaire pour ce faire ait été conférée à l'homme doit également être 

considéré comme un don de Dieu. 

 

Une autre méthode serait d'activer ma perception, ce qui me permet de prendre 

conscience de mes erreurs, tout en évaluant les données perceptives que j'ai acquises 

par les sens. Au lieu de manipuler les données sensorielles nues, il n'y a plus aucune 

raison de soupçonner la fausseté des informations obtenues à la suite du filtrage de la 

compréhension. 

 

Comme on peut le voir, Descartes considère une seule donnée d'un seul sens 

 
331 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §40 
332 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §42 



310 

 

comme la matière la plus brute du processus d'acquisition des connaissances. Même 

dans ce cas, la plupart des informations sont correctes, tandis que les informations 

erronées restent exceptionnelles. Cependant, la plupart des informations qui nous 

parviennent par nos sens appartiennent à des choses que nous percevons avec plus d'un 

sens, c'est-à-dire parce que le sens du tissage est souvent accompagné d'au moins un 

ou parfois plus d'un des sens de la vue, l'ouïe ou l'odorat, la probabilité que plusieurs 

sens se trompent en même temps sera relativement faible. En revanche, il est possible 

d'être sûr de l'erreur en soumettant toutes sortes de données à une comparaison 

historique dans la mémoire et enfin en les faisant passer par un test de vraisemblance. 

Car, si Dieu, qui ne trompe pas, a fourni une certaine opportunité à l'erreur, Il doit aussi 

avoir fourni une opportunité pour l'élimination de cette erreur : 

 

« Et je ne dois en aucune façon douter de la vérité de ces choses-là, si, après 

avoir appelé tous mes sens, ma mémoire et mon entendement pour les examiner, 

il ne m’est rien rapporté par aucun d’eux, qui ait de la répugnance avec ce qui 

m’est rapporté par les autres. Car de ce que Dieu n’est point trompeur, il suit 

nécessairement que je ne suis point en cela trompé. »333 

 

Ayant ainsi surmonté l'illusion par les perceptions sensorielles, il reste l'analogie 

du rêve exprimée tant dans le Discours de la Méthode qu'au début des Méditations. La 

question ici est un peu plus compliquée, car ce n'est pas la cohérence des données du 

monde de l'expérience, mais un point de départ plus radical, à savoir si ce que nous 

pensons du monde de l'expérience est vraiment comme ça. Pour rappel, la métaphore 

du rêve de Descartes était le sujet dont il avait du mal à sortir : 

 

« Que me pourra-t-on donc objecter davantage ? Que peut-être je dors […], ou 

bien que toutes les pensées que j’ai maintenant ne sont pas plus vraies que les 

rêveries que nous imaginons étant endormies ? »334 

 

Cependant, après que Descartes ait proposé la méthode ci-dessus pour tester 

l'authenticité des données sensorielles, il se rend compte que nous pouvons faire une 

vérification similaire pour déterminer si nous sommes dans un rêve ou dans la réalité. 

 
333 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §42 
334 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §15 



311 

 

Ainsi, la discussion de savoir si le monde de la réalité matérielle dans lequel nous 

vivons est un rêve commence à sembler exagérée, voire ridicule, pour Descartes, car 

la solution au problème est apparue : 

 

« Et je dois rejeter tous les doutes de ces jours passés, comme hyperboliques et 

ridicules, particulièrement cette incertitude si générale touchant le sommeil, que 

je ne pouvais pas distinguer de la veille […]  »335 

 

Bien qu'il semble impossible de distinguer la réalité des rêves en termes de 

perceptions sensorielles, relier ces perceptions entre elles à travers notre mémoire 

servira de clé au rétablissement de la réalité, selon Descartes. Il n'est pas possible de 

relier les rêves les uns aux autres ou au reste de notre vie de manière cohérente, mais 

nous le pouvons lorsque nous sommes éveillés. Par exemple, dans un rêve, quelqu'un 

peut apparaître soudainement puis disparaître. Cependant, nous ne rencontrons jamais 

une telle chose lorsque nous sommes éveillés. Si quelqu'un est apparu, il doit être venu 

de quelque part, s'il a disparu, il doit être allé quelque part. Donc, si je peux établir 

clairement le lien entre les phénomènes de la réalité que je perçois avec mes sens et 

ma vie, c'est-à-dire si je peux reconnaître d'où vient un passant, où il va, si je peux 

expliquer des questions telles comme où je suis, pourquoi je suis là, d'une manière 

cohérente avec l'avant et l'après de cette réalité. Je peux dire avec certitude que ce n'est 

pas un rêve, mais une réalité matérielle. 

 

Cette formule nous dit que si je peux aligner les perceptions sensorielles sur un 

plan synchronique et anachronique pour former un ensemble cohérent de connexions, 

je peux être sûr que ce n'est pas un rêve. Cette formule ne me fera probablement pas 

réaliser que je rêve pendant que je rêve, mais elle s'assurera que je suis éveillé quand 

je suis éveillé. 

 

Ainsi, des solutions sont fournies à la fois à la tromperie des sens et au dilemme 

rêve-réel. 

 

Ces déclarations de Descartes selon lesquelles l'erreur peut être éliminée ne 

doivent pas être considérées comme offrant aux êtres humains un élixir magique 

 
335 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §42 



312 

 

d'infaillibilité ou comme si elles associaient l'homme à l'infaillibilité de Dieu, car 

Descartes admet que la nature humaine est ouverte à l'erreur quoi qu'il arrive. En fait, 

il complète les Méditations, qu'il a consacrées presque entièrement à la source de 

l'erreur et à la manière d'obtenir des informations correctes, par la phrase suivante : 

 

« Mais parce que la nécessité des affaires nous oblige souvent à nous déterminer, 

avant que nous ayons eu le loisir de les examiner si soigneusement, il faut avouer 

que la vie de l’homme est sujette à faillir fort souvent dans les choses 

particulières ; et enfin il faut reconnaître l’infirmité et la faiblesse de notre 

nature. »336 

 

C'est-à-dire que Descartes place l'homme entre le niveau de ne pas pouvoir se 

débarrasser de l'erreur et le niveau d'inexactitude. Si bien que l'homme n'est pas destiné 

à se tromper constamment, ni toujours capable d'attraper l'infaillibilité. Si celle-ci était 

possible, c'est-à-dire si l'homme pouvait constamment atteindre l'infaillibilité, cela 

équivaudrait déjà à une prétention à la divinité. Au contraire, bien qu'il ne puisse jamais 

sortir de l'erreur, cette fois la conclusion que Dieu trompait ne pouvait être évitée. 

 

La solution proposée par Descartes à cette difficulté, en plus d'apparaître assez 

convaincante, permet aussi aux gens de prendre leur destin en main en les sauvant d'un 

déterminisme aveugle et quoi qu'il fasse, il mène une attitude prudente pour garder sa 

modestie face à la nécessité de se soumettre au pouvoir suprême et divin d'une autorité 

supérieure à lui. 

 

Une personne peut orienter son esprit vers une pensée correcte en suivant les 

principes que Descartes appelle "règles pour l'administration de l'esprit" et en suivant 

les étapes qu'il appelle "méthodes". En revanche, il peut se protéger de la tromperie 

des perceptions sensorielles grâce aux suggestions données ci-dessus. À la suite de 

tout cela, il est possible pour une personne d'atteindre une pensée correcte et des 

informations correctes, et grâce à ces méthodes, elle peut se libérer des erreurs. 

Cependant, il n'est pas possible d'appliquer ces méthodes à chaque instant de la vie 

quotidienne, car le rythme de vie ne le permettra pas. Par conséquent, atteindre la vérité 

est soumis à ses propres efforts et à sa propre volonté. En revanche, peu importe à quel 

 
336 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §43 



313 

 

point il veut suivre la vérité, il doit accepter d'avance et humblement qu'il ne pourra 

pas y parvenir dans l'absolu et qu'il doit rester dans les limites tracées par sa nature. 

 

 

 

3.9.4. Libre arbitre comme principale dignité de l'homme 

 

Comme preuve que la volonté est infiniment libre, il a été démontré qu'il peut 

utiliser le choix de consentir ou non en toute matière de la manière qu'il souhaite. 

Cependant, un autre élément de preuve sur la même question peut être présenté. 

 

À une étape de la méditation, que nous avons commencée en doutant de tout, 

nous avons supposé que même le pouvoir qui nous a créés pourrait vouloir nous induire 

en erreur de diverses manières et utiliserait toutes les compétences à sa disposition. 

Même dans ce moment de doute, quand nous pensions que le pouvoir créateur nous 

avait induits en erreur, nous avons réussi à nous empêcher de croire en quelque chose 

que nous ne connaissions pas tout à fait. De plus, ce qui apparaissait comme la vérité 

claire dont nous ne pouvions douter, même lorsque nous essayions de suspendre un 

jugement que nous avions appliqué à un tel extrême, c'est-à-dire notre propre volonté, 

apparaissait comme une certitude plus forte que toute connaissance que nous pouvions 

avoir. Cela signifie que notre liberté de volonté est si forte qu'il n'y a aucune force à 

laquelle nous ne puissions résister avec elle. 

 

Descartes ne voit même pas le lien du destin comme une barrière contre le libre 

arbitre. Cependant, il n'en vient pas à la conclusion de rejeter le destin basé sur le 

pouvoir infini du libre arbitre. Dans une approche assez intéressante, Descartes 

considère la volonté à la fois libre et contraignante. 

 

À savoir : nous devons accepter à l'avance les vérités selon lesquelles notre 

propre pensée est limitée et que la toute-puissance de Dieu est illimitée. Dieu, avec 

Son pouvoir absolu, non seulement sait ce qui a été et sera d'éternité en éternité, mais 

a aussi voulu ce qui était et sera. 

 

Notre esprit limité est assez compétent pour connaître clairement ce pouvoir en 



314 

 

Dieu ; il est trop incompétent pour saisir l'immensité de sa puissance. D'autre part, il 

serait injuste d'être sceptique quant aux connaissances que nous percevons 

intérieurement et que nous avons de nous-mêmes par l'expérience. On ne comprend 

donc pas comment elle a pu laisser la volonté humaine complètement libre d'une part, 

et rendre sa destinée contraignante d'autre part, car ce que nous entendons par la nature 

de Dieu, c'est qu'elle est en fait incompréhensible. 

 

De plus, nous sommes si sûrs de notre propre liberté et de notre affranchissement 

des conditions extérieures que nous n'avons pas de connaissance plus certaine que cela, 

et la toute-puissance de Dieu ne devrait pas nous empêcher d'y croire. 

 

Lorsque nous résumons ce qui a été dit sous les deux dernières rubriques ci-

dessus, la disproportion entre notre compréhension et notre volonté est considérée 

comme la cause de l'erreur. Après tout, Dieu est la cause de tout ce qui arrive, donc 

Dieu est la cause de tout en nous. En d'autres termes, la disproportion en question vient 

en réalité de Dieu. En y pensant de cette façon, il peut y avoir une tendance à blâmer 

Dieu pour l'erreur, bien qu'indirectement, car la cause de nos erreurs est finalement le 

décalage entre les facultés que Dieu nous a conférées. Si Dieu nous avait donné une 

compréhension ou une volonté proportionnelle, nous ne serions pas capables de faire 

des erreurs. Descartes n'acceptera pas cette objection, qui semble légitime à première 

vue. 

 

« Que nos erreurs sont des défauts de notre façon d’agir, mais non point de notre 

nature ; et que les fautes des sujets peuvent souvent être attribuées aux autres 

maîtres, mais non point à Dieu. Il est bien vrai que toutes les fois que nous 

faillons, il y a du défaut en notre façon d’agir ou en l’usage de notre liberté ; 

mais il n’y a point pour cela de défaut en notre nature, à cause qu’elle est toujours 

la même quoique nos jugements soient vrais ou faux. »337 

 

Sous la rubrique ci-dessus, nous avons examiné ce que Dieu aurait fait s'il voulait 

nous rendre exempts d'erreurs. Afin d'égaliser les forces de l'esprit et de la volonté, soit 

l'esprit devait être infini, soit la volonté devait être finie. La première possibilité a été 

exclue principalement parce que l'esprit créé ne pouvait pas être infini, et même ainsi, 

 
337 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 38 



315 

 

cela signifierait l'assimilation à Dieu, ce qui serait contraire à l'unité de Dieu. La 

deuxième possibilité paraissait impossible compte tenu de l'indivisibilité du testament. 

Ainsi, nous étions censés être reconnaissants, et non rebelles, pour la volonté éternelle. 

 

D'autre part, comme expliqué plus haut dans le thème de la privation, par 

exemple, lorsqu'une personne est capable d'empêcher un mal, son absence peut amener 

cette personne à être condamnée et blâmée, mais une telle accusation n'est pas valable 

aux yeux de Dieu : 

 

« […] le pouvoir que les hommes ont les uns sur les autres est institué afin qu’ils 

empêchent de mal faire ceux qui leur sont inférieurs, et que la toute-puissance 

que Dieu a sur l’univers est très absolue et très libre. »338 

 

Cependant, en identifiant tout cela, nous n'avons pas déterminé quel avantage la 

volonté infinie est pour moi. L'infinité de la volonté, cependant, n'est pas seulement 

une malheureuse nécessité de choisir entre l'affirmation ou le rejet comme un tout 

unique et insécable et réductible. 

 

Selon Descartes, l'infinité de la volonté est aussi la plus grande bénédiction qui 

nous soit donnée. C'est seulement parce que nous avons une volonté infinie que nous 

avons l'honneur d'être dignes de la louange de Dieu. Bien sûr, l'autre côté dangereux 

de cela est que nous sommes également ouverts à la condamnation de Dieu : 

 

« Que la principale perfection de l’homme est d’avoir un libre arbitre, et que 

c’est ce qui le rend digne de louange ou de blâme. »339 

 

Le fait que la volonté soit de nature extrêmement large n'est pas un excès qui 

nous pousse d'erreur en erreur, pas une malédiction donnée par Dieu, mais un avantage 

qui nous permet d'agir par nos propres moyens, c'est-à-dire le fondement de notre 

liberté. Grâce à la grandeur de notre volonté, nous sommes seuls propriétaires et 

maîtres de nos actions, et c'est pour cela que notre bien faire a une valeur, quelque 

chose d'admirable. Sinon, nous serions indiscernables des robots : 

 
338 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 38 
339 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 37 



316 

 

 

« […] tout ainsi qu’on ne donne point aux machines qu’on voit se mouvoir en 

plusieurs façons diverses, aussi justement qu’on saurait désirer, des louanges qui 

se rapportent véritablement à elles, parce que ces machines ne représentent 

aucune action qu’elles ne doivent faire par le moyen de leurs ressorts, et qu’on 

en donne à l’ouvrier qui les a faites, parce qu’il a eu le pouvoir et la volonté de 

les composer avec tant d’artifice […] »340 

 

Parmi les choses que Dieu devrait faire pour nous rendre exempts d'erreurs, il y 

avait une troisième option en plus des deux options que nous avons mentionnées ci-

dessus, qui était l'option que Dieu applique une force extérieure pour nous empêcher 

de le faire même si nous avons tendance à faire mauvaises décisions dues à la 

disproportion de notre esprit et de notre volonté. Nous avons désactivé cela en 

considérant qu'être dans une nature irréprochable est inférieur à être dans une nature 

irréprochable en termes de perfection. Quand nous regardons la même question du 

point de vue de l'augmentation de notre mérite à louer en termes de liberté, on 

comprendra plus clairement ce que Descartes veut dire. Lorsque nous choisissons le 

bien parmi les torts, le fait que nous ayons fait ce choix grâce à la détermination de 

notre propre volonté, au lieu d'une contrainte extérieure, apparaît comme un autre 

honneur que le libre arbitre fournit, en plus de nous sauver de la mécanicité. C'est 

pourquoi nous nous élevons au potentiel d'être dignes de la louange de Dieu, que les 

décisions que nous prenons soient bonnes ou mauvaises. 

 

En résumé, tout l'honneur que les êtres humains ont vient de leur libre arbitre. 

 

 

 

3.9.5. Dieu garant de toute vérité 

 

Nous devons accepter qu'une fois que nous reconnaissons que Dieu est 

omnipotent, Il aura également le pouvoir et l'intelligence de me tromper. Mais être 

capable de faire quelque chose est une chose, vouloir faire cette chose en est une autre. 

 
340 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 37 



317 

 

Il n'est pas possible de penser que la capacité de tromper est déficiente de Dieu, et il 

n'est pas possible d'attribuer le désir de tromper à Dieu. Comme mentionné 

précédemment, « Quelque a choisi d'autre que moi », la tromperie et la malhonnêteté 

devraient tout au plus être vues comme une faiblesse et un mal, ce qui serait un manque 

de compétence pour Dieu, ce qui est hors de question. En fait, c'est pourquoi Descartes, 

tout en abordant la question de savoir s'il peut encore trouver la certitude au cas où il 

serait constamment trompé, après s'être demandé s'il avait d'abord été trompé par Dieu, 

à l'étape suivante, il a remis cette tromperie à une autre puissance supérieure, un 

mauvais génie dont la seule tâche est de tromper constamment. 

 

Descartes, regardant les jugements qu'il a rendus à ce stade de son 

questionnement, détermine qu'il a la capacité de porter un jugement. Comme tout le 

reste, il doit avoir sa source uniquement en Dieu. Cette faculté de jugement est un 

pouvoir infaillible lorsqu'elle est bien utilisée, comme nous l'avons vu auparavant dans 

les Regulae, les Discours et les Méditations. 

 

Ainsi, avec ce pouvoir qui m'a été accordé par Dieu et qui ne peut être confondu, 

je devrais toujours porter des jugements corrects. En fait, je peux dire que je ne me 

suis jamais trompé quand j'ai tourné mon pouvoir de jugement vers Dieu. Cependant, 

lorsque je tourne mon esprit vers des choses autres que Dieu, mon expérience indique 

le contraire et je constate que je suis ouvert à d'innombrables erreurs et erreurs. La 

raison en est la suivante : dans les choses autres que Dieu, il n'y a pas un être suprême 

et parfait, mais un manque, une absence, dans la mesure où il s'éloigne du sublime et 

de la perfection. La non-existence absolue signifie être infiniment loin de toutes les 

perfections. 

 

Quand je tourne mon regard vers Dieu, je vois l'existence absolue, et quand je 

me détourne de Dieu, je vois l'absence absolue, je réalise que je suis entre les deux. En 

termes d'être la création d'un être suprême, d'une part, tout en prenant une part d'une 

nature qui me rend impossible l'erreur ; d'autre part, je manque sans cesse de participer 

à l'absence ou à l'inexistence, c'est-à-dire de ne pas être moi-même cet être suprême. 

Il est donc possible que je me trompe, malgré la nature non illusoire de Dieu. 

 

Ainsi, nous comprenons que l'erreur n'est pas une entité réelle qui peut être 



318 

 

directement reliée à Dieu, mais un manque, une déficience. Autrement dit, je n'ai pas 

tort parce que Dieu m'a donné un trait qui me permet de me tromper, mais simplement 

parce que je n'ai pas la capacité infinie de distinguer le bien du mal. Donc, comme dit 

dans le paragraphe précédent, je me trompe parce que je ne suis pas Dieu. Cependant, 

je n'ai pas tout à fait tort, puisque j'ai toujours une part de Dieu. 

 

Descartes n'est pas complètement satisfait des idées ci-dessus qu'il a avancées 

sur la source du bien et du mal, car il affirme que le mal n'est pas seulement dû au 

manque de perfection qui ne lui a pas été donné, c'est-à-dire à sa capacité à distinguer 

directement le tort qu'il a n'est pas infini, mais aussi dû au manque de certaines 

informations qu'il n'a pas ou qu'il n'a pas. 

 

Quelle que soit la connaissance que nous devons considérer, elle doit avoir sa 

base ultime dans la certitude en Dieu. Quelle que soit la preuve dont nous nous servons, 

le point principal sur lequel nous reviendrons est que nous ne pouvons être convaincus 

de la vérité que de ce que nous pouvons concevoir clairement et distinctement, et le 

garant ou le garant de cette vérité est Dieu. 

 

Parmi les vérités claires et distinctes, bien que certaines d'entre elles soient 

évidentes dans l'esprit de chacun, cela peut ne pas être vrai de toutes. Il y a de telles 

vérités qu'elles se révèlent à ceux qui ne se dévoilent pas au premier coup d'œil, mais 

qui considèrent seulement la question qui les préoccupe plus étroitement que les autres. 

Pourtant ces vérités, qui, une fois découvertes, ne se révèlent pas au premier coup 

d'œil, ne peuvent être considérées comme moins certaines que d'autres. 

 

Le point sur lequel Descartes veut attirer l'attention ici est qu'une vérité étant 

claire ne signifie pas qu'elle est évidente à première vue. Il explique cela avec un 

exemple tiré de la géométrie. Lorsque nous regardons un triangle rectangle, nous 

détectons certaines vérités. Par exemple, on remarque immédiatement que le plus 

grand des trois angles est un angle droit. C'est une réalité claire et distincte et 

extrêmement facile à repérer. En effet, quel que soit le triangle, la somme de ses trois 

angles doit être égale à deux droits. Par conséquent, lorsque l'un des angles est droit, 

les deux angles restants seront obtenus en divisant un angle droit par une certaine 

proportion, donc dans tous les cas le plus grand angle sera celui avec l'angle droit. Une 



319 

 

autre vérité que nous réaliserons lorsque nous examinerons le triangle rectangle est 

que le côté opposé à l'angle droit, connu sous le nom de théorème de Pythagore, est 

égal à la somme des carrés des deux autres côtés droits. Ce dernier n'est pas aussi 

facilement discernable que le premier et nécessite une explication plus indirecte. 

Cependant, une fois ce fait prouvé, nous sommes également sûrs des informations 

exprimées ici sur le triangle rectangle. En d'autres termes, nous ne pouvons pas dire 

que la vérité plus facilement discernable contient plus de certitude, ou que la vérité 

moins discernable contient moins de certitude. Indépendamment de ce qui est le plus 

reconnaissable, les deux informations sont tout aussi claires et toutes deux aussi 

précises : 

 

 

« Comme, par exemple, en tout triangle rectangle, encore qu’il ne paraisse pas 

d’abord si facilement que le carré de la base est égal au carré des deux autres 

côtés, comme il est évident que cette base est opposée au plus grand angle, 

néanmoins, depuis que cela a été une fois reconnu, on est autant persuadé de la 

vérité de l’un que de l’autre. »341 

 

Bien sûr, nous avons aussi des idées très claires sur le pari de Dieu, mais elles ne 

sont pas du genre à se révéler au premier coup d'œil, comme dans l'exemple du triangle 

ci-dessus. La raison de la difficulté ici n'est pas l'idée de Dieu lui-même, mais le fait 

que nos esprits sont sous le joug de certains préjugés. Si nous n'avions jamais été 

affligés par des données provenant constamment d'objets sensoriels, nous verrions 

sûrement qu'il n'y a rien que nous puissions connaître et reconnaître plus facilement 

que Dieu, et nous compterions l'idée de Dieu parmi les idées claires qui se trahissent 

au premier coup d'œil. Après tout, quoi de plus clair et de plus distinct que de penser 

que Dieu, ou, en d'autres termes, le seul être suprême et parfait qui ait une existence 

nécessaire et éternelle dans son idée ?342 

 

Bien que j'aie eu tant de mal à imaginer la vérité de Dieu à cause des préjugés et 

des mauvaises pensées qui se sont glissées dans mon esprit depuis l'enfance, une fois 

que nous avons établi cette vérité maintenant, nous pouvons être sûrs qu'il n'y a rien 

 
341 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §11ème 
342 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §11ème 



320 

 

de plus certain dans le monde que cela. Au contraire, la vérité de toutes les autres 

choses est si absolument dépendante et subordonnée à cette vérité primordiale, à savoir 

l'existence de Dieu, que nous ne pouvons rien savoir d'autre parfaitement sans la 

connaissance de l'existence de Dieu. 

 

Après avoir exprimé ces vues, extrêmement cohérentes avec l'ensemble de sa 

propre pensée, Descartes tente, comme il le fait toujours, d'en faire une preuve inverse, 

et se demande d'abord si ce qu'il dit est possible malgré les faiblesses de sa propre 

nature, puis prend la route de la préemption contre les objections qui peuvent lui venir. 

 

C'est un trait de notre nature de croire à la vérité de ce que nous comprenons si 

clairement et si distinctement, comme cela a été dit et démontré maintes fois 

auparavant. Cependant, il y a une autre caractéristique de notre nature, c'est que nous 

ne pouvons pas garder notre esprit concentré sur le même objet de pensée. Autrement 

dit, nous comprenons quelque chose avec une preuve une fois et l'acceptons comme 

vrai. Cependant, après un certain temps, nous oublions les raisons qui nous ont obligés 

à accepter cette chose comme vraie, même si nous nous souvenons que j'attribuais la 

vérité à cette chose. Dans une telle situation, d'autres raisons apparaissent devant notre 

esprit et elles peuvent facilement nous faire changer d'avis. 

 

Dieu est le garant de telles situations. Si nous n'étions pas sûrs de l'existence de 

Dieu, toutes nos connaissances ne seraient que des convictions vagues et instables. 

 

Descartes l'expliquera encore avec un exemple tiré de la géométrie. Si nous 

reprenons l'exemple du triangle que nous venons d'évoquer, lorsque nous regardons la 

structure de tout triangle, nous voyons que la somme de ses trois angles est égale à 

deux angles droits. Pour celui qui dirige notre esprit vers les preuves de cette réalité, il 

est impossible de ne pas y croire ou de croire le contraire. Personne ne peut regarder 

le triangle et faire une déclaration qui le contredit. Cependant, la situation peut être 

différente pour quelqu'un qui ne connaît pas ou ne croit pas en l'existence de Dieu. 

 

Une personne qui accepte la vérité sur le triangle lorsqu'elle tourne son esprit 

vers la preuve peut encore douter de la vérité de cette proposition, même si elle se 

souvient qu'elle a une fois clairement compris la question lorsqu'elle détourne son 



321 

 

esprit de la preuve. Car il ne pourra pas s'empêcher de penser : 

 

« Comme je me souviens que j'avais considéré que beaucoup de choses étaient 

justes et définitivement auparavant, et que j'en suis venu plus tard à la conclusion 

qu'elles étaient fausses pour d'autres raisons, alors la nature m'a doté d'une nature 

faillible en me créant, de sorte que je peux facilement me tromper même en ce 

que je crois comprendre le plus clairement et le plus précisément. »343 . 

 

Cependant, une personne qui accepte l'existence de Dieu une fois, avec cette 

acceptation, décide également que toutes les autres choses sont soumises à Dieu, que 

Dieu ne peut pas être trompeur, et donc il n'est pas possible que les choses qu'il 

envisage clairement et distinctement soient faux. 

 

La personne qui croit en Dieu et le voit comme la source et le garant de toute 

vérité est maintenant sûre d'avoir une fois compris clairement et distinctement, sans 

avoir à rétablir à chaque fois les raisons pour lesquelles, quand, comment et pourquoi 

il a jugé l'exactitude de toutes les connaissances qu'il avait ; il ne s'appuiera sur aucune 

raison contraire qui rendrait à nouveau l'information suspecte. 

 

Ainsi, seulement après avoir été assurés de l'exactitude et de la certitude de la 

connaissance que nous possédons, nous pouvons maintenant répandre cette 

connaissance vraie et certaine en l'étendant à toutes les autres choses dont nous nous 

souvenons avoir prouvé une fois. Ils peuvent porter sur des preuves géométriques ou 

sur tous les autres sujets. 

 

L'une des objections qui peuvent surgir à ce stade est que notre nature est sujette 

à l'erreur. En fait, bien que cette objection ait été fondamentalement justifiée, nous 

avons prouvé que nos jugements, dont nous connaissions clairement les raisons, ne 

pouvaient être erronés. 

 

Une autre objection possible serait que beaucoup d'autres choses que je pensais 

auparavant vraies et certaines se sont avérées fausses par la suite. Bien qu'il y ait une 

certaine précision dans cette objection, elle est erronée en ce sens que, mis à part le 

 
343 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §14 



322 

 

fait de ne pas avoir d'informations claires et distinctes sur l'une des choses que 

j'attribuais autrefois comme étant correctes, je n'avais pas un tel critère d'exactitude à 

ce moment-là. C'est pourquoi je portais des jugements avec des opinions que je pensais 

fortes à l'époque, mais qui ne semblaient plus fortes. 

 

Encore une autre objection possible peut être soulevée concernant l'état d'être 

endormi, que nous avons fait avant. Alors c'est : peut-être que je dors, ou les pensées 

que j'ai en ce moment ne contiennent pas plus de vérité que les rêves qui remplissent 

mon imagination pendant que je dors. 

 

Descartes ne verrait pas d'inconvénient à accepter cette objection également, car 

il penserait ainsi : 

 

« Mais quand bien même je dormirais, tout ce qui se présente à mon esprit avec 

évidence, est absolument véritable. »344 

 

En d'autres termes, c'est un tel critère pour qu'une idée soit claire et distincte, et 

il y a une telle garantie divine derrière cela que même le fait qu'une telle idée soit venue 

pendant que je dormais ne perdra rien de son exactitude. 

 

Ainsi, nous réalisons et acceptons très clairement que toute connaissance dépend 

principalement de la connaissance correcte de Dieu. Si bien que, s'il nous est 

impossible de connaître parfaitement autre chose sans connaître Dieu, puisque nous 

connaissons Dieu, nous ouvrons la possibilité d'avoir une connaissance complète 

d'innombrables choses. Cela s'applique non seulement aux choses concernant ou en 

Dieu, mais aussi aux choses de nature matérielle qui peuvent être prouvées 

géométriquement, c'est-à-dire qui peuvent être utilisées comme matériau pour une 

preuve claire : 

 

« Et ainsi je reconnais très clairement que la certitude et la vérité de toute science 

dépend de la seule connaissance du vrai Dieu : en sorte qu’avant que je le 

connusse, je ne pouvais savoir parfaitement aucune autre chose. Et à présent que 

je le connais, j’ai le moyen d’acquérir une science parfaite touchant une infinité 

 
344 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §15 



323 

 

de choses, non seulement de celles qui sont en lui, mais aussi des choses qui 

appartiennent à la nature corporelle, en tant qu’elle peut servir d’objet aux 

démonstrations des géomètres, lesquels n’ont point d’égard à son existence. »345 

 

 

 
 

3.9.6. Dieu garant de toute autre chose 

 

Descartes, qui affirme l'existence de Dieu de diverses manières à partir de sa 

propre existence, détermine la priorité de l'idée de Dieu non seulement en termes de 

hiérarchie des êtres, mais aussi en termes de priorité logique, bien qu'il se soit d'abord 

appuyé sur sa propre existence en fonction de l'ordre de formation de ses pensées. 

C'est-à-dire que la simple réalisation de son existence constitue une preuve si claire de 

l'existence de Dieu qu'il n'y a rien que l'esprit humain puisse savoir avec un plus haut 

degré de certitude : 

 

« […] de cela seul que cette idée se trouve en moi, ou bien que je suis ou 

j’existe, moi qui possède cette idée, je conclus évidemment l’existence de 

Dieu, et que la mienne dépend entièrement de lui en tous les moments de ma 

vie, que je ne pense pas que l’esprit humain puisse rien connaître avec plus 

d’évidence et de certitude. »346 

 

Après avoir compris l'existence de Dieu et qu'il est responsable de tout ce qui est 

ou arrivera, nous devons passer de la connaissance que nous avons de la nature de Dieu 

à la connaissance des choses qu'il a créées, et nous devons acquérir cette connaissance 

avec le genre de connaissance parfaite qui est naturellement enracinée dans nos âmes, 

c'est-à-dire en basant les résultats sur les causes. De plus, selon Descartes, une fois que 

nous savons que Dieu existe, afin d'obtenir la connaissance des autres créatures, nous 

devons d'abord nous rappeler que notre propre esprit est fini et que la puissance de 

Dieu est infinie : 

 

« […] nous nous souviendrons toutes les fois que nous voudrons examiner la 

 
345 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Cinquième, §15 
346 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §2 



324 

 

nature de quelque chose, que Dieu, qui en est l’auteur est infini, et que nous 

sommes entièrement finis. »347 

 

Sous le titre de « Quelque a choisi d'autre que moi-même » ci-dessus, nous avons 

discuté s'il y a un être autre que nous-mêmes, et s'il y en a, si c'est Dieu. Cependant, 

nous avons laissé cela à plus tard pour voir s'il y avait d'autres êtres autres que nous-

mêmes et autres que Dieu.  

 

Rappelons-nous d'où nous venons dans tout le système de pensée de Descartes 

que nous avons examiné jusqu'ici : nous avons ignoré toutes les données sensorielles, 

toutes les données imaginaires et même toutes les données de pensée, mis en doute 

toutes les informations que nous avions et les avons acceptées comme tort, et nous 

nous sommes retrouvés dans un univers d'incertitude où il n'y avait aucune certitude : 

 

« Par exemple, examinant ces jours passés si quelque chose existait dans le 

monde, et connaissant que, de cela seul que j’examinais cette question, il suivait 

très évidemment que j’existais moi-même […] »348 

 

Mais ce que nous avons trouvé au milieu de cette incertitude, notre propre réalité, 

nous a servi de guide, et nous sommes arrivés à Dieu à partir de notre propre existence. 

Voilà où nous en sommes maintenant dans notre univers de réflexion. C'est-à-dire que 

nous sommes sûrs de notre propre existence, nous sommes sûrs de l'existence de Dieu, 

mais nous n'avons pas encore d'autre certitude que cela. En d'autres termes, nous ne 

pouvons faire aucune déclaration définitive sur la réalité des êtres physiques ou 

mentaux en dehors de nous-mêmes. Cependant, comme le montre la citation ci-dessus, 

la plus grande certitude que nous ayons est notre connaissance claire de l'existence de 

Dieu. 

 

Maintenant Descartes va faire un pas de plus et chercher un moyen d'atteindre 

autre chose que Dieu, à partir de cette certitude : 

 

« Et déjà il me semble que je découvre un chemin qui nous conduira de cette 

 
347 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 24 
348 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §11 



325 

 

contemplation du vrai Dieu (dans lequel tous les trésors de la science et de la 

sagesse sont renfermés) à la connaissance des autres choses de l’univers. »349 

 

Puisque les premières certitudes sont déterminées comme étant l'existence de 

Dieu et de soi, s'il existe un moyen de sortir de cette solitude vers l'existence d'autres 

choses, ce moyen sera obtenu à partir de ces deux certitudes. Cependant, ce qui a 

conduit le je à cette solitude dès le début était un doute, c'est-à-dire l'hypothèse que le 

nombre infini d'idées et d'imaginations qui apparaissaient dans mon esprit pouvait 

n'être qu'une erreur. Je me considérais comme seul, non pas parce que je n'avais aucune 

idée dans mon esprit de l'existence d'autres choses, mais parce que je ne pouvais pas 

faire confiance à ces idées. C'est pourquoi, pour sortir de la solitude, il devient 

nécessaire de déterminer d'abord comment cette insécurité peut être surmontée et 

comment l'esprit peut être sauvé de l'erreur. À cette fin, Descartes commence d'abord 

par enquêter sur la source de l'erreur, comme indiqué dans le titre ci-dessus. Une fois 

que les raisons pour lesquelles l'esprit tombe dans l'erreur ont été identifiées, la 

possibilité d'être sûr de l'erreur sera explorée, et si un tel moyen est trouvé, on verra si 

ce moyen peut fournir une certitude quant à l'existence d'autres choses. 

 

Tout d'abord, l'erreur est un défaut, une déficience, c'est-à-dire un manque de 

perfection, ne pas être parfait. Cela signifie que si j'étais dans une création 

irréprochable et non dans ma création actuelle, je serais à un niveau de perfection plus 

élevé que je ne le suis actuellement. Si nous notons cet écart comme une donnée, nous 

devons également nous rappeler que Dieu n'aurait pas pu créer une œuvre mauvaise et 

incomplète, tout comme l'exemple du maître donné précédemment, car la déficience 

de l'œuvre qui en résulte signifie une déficience de l'ingéniosité du maître. Ici, la 

contradiction qui semblait exister à première vue a disparu grâce à la découverte que 

ce qui semblait être un défaut ne pouvait en fait être un défaut en termes de constitution 

d'une partie de cette perfection lorsqu'on le considère du point de vue de l'ensemble de 

l'univers : 

 

« Mais je ne puis pour cela nier, que ce ne soit en quelque façon une plus grande 

perfection dans tout l’Univers, de ce que quelques-unes de ses parties ne sont 

 
349 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Quatrième Méditation, §2 



326 

 

pas exemptes de défauts, que si elles étaient toutes ensembles. »350 

 

A tel point que lorsque je m'imagine seul comme s'il n'y avait personne d'autre 

au monde, je réalise ma nature imparfaite. Cependant, puisqu'il est hors de question 

que Dieu ait créé imparfaitement, pour que ma nature imparfaite corresponde à une 

perfection, il faut que je fasse partie d'une somme plus vaste formée d'autres choses 

que moi et présentant une plénitude et une perfection dans son intégralité. Cela 

nécessite la présence d'autres choses que moi qui constitueront ce total, et donc signifie 

que je ne peux pas être seul. 

 

D'un autre côté, il y a encore un besoin de clarté quant aux choses autres que je 

qui sont réelles et lesquelles ne le sont pas. 

 

Si je me trompais, je n'aurais pas de difficulté en la matière car je serais sûr que 

ce que je juge existe existe, et que ce que je juge inexistant n'existe pas. Le fait que j'ai 

eu tort me rend peu sûr des jugements que je porte sur les choses extérieures. 

 

Cependant, comme cela vient d'être souligné, si Dieu l'avait voulu, Il aurait pu 

me libérer de l'erreur. Cependant, nous avons déterminé que l'erreur est liée à 

l'utilisation de la volonté et que la volonté est liée à la liberté. Alors, est-il possible que 

nous ne soyons pas exempts d'erreur parce que Dieu a voulu nous libérer, nous donner 

la liberté de faire des erreurs en utilisant notre volonté ? Tout en questionnant cela, 

Descartes se rend compte qu'il n'aurait pas été difficile à Dieu de pourvoir et de 

préserver la liberté d'une part et de me créer exempt d'erreur d'autre part : 

 

« […] il était aisé à Dieu de faire en sorte que je ne me trompasse jamais, quoique 

je demeurasse libre, et d’une connaissance bornée […] »351 

 

Nous avons déjà dit que la source de l'erreur est que l'esprit et la volonté ne sont 

pas proportionnels l'un à l'autre. Ainsi, Il pourrait me rendre libre et sans erreur avec 

l'une ou l'autre de ces deux choses très simplement : soit cela fournirait des 

informations claires et distinctes à mon esprit sur toutes les questions que j'avais à 

 
350 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §15 
351 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §15 



327 

 

trancher, soit cela graverait dans ma mémoire le nécessité de ne juger de rien que je ne 

puisse concevoir clairement et distinctement. Ainsi, soit cela renforcerait l'esprit au 

niveau de la volonté, soit cela restreindrait la volonté au niveau de la volonté, et dans 

les deux cas, aucune réduction de ma liberté ne se serait produite. 

 

S'il s'agit d'un entendement proportionné à la volonté, la première des deux 

conditions d'infaillibilité indiquées ci-dessus, c'est-à-dire la capacité d'avoir une 

connaissance claire de toutes les matières pour lesquelles j'ai à décider, ne m'a pas été 

donnée par Dieu. Cependant, Il a donné la seconde, c'est-à-dire la capacité de s'abstenir 

de jugement sur des questions dont je ne pouvais pas clairement comprendre la vérité : 

 

« Mais quand celui qui nous a créés serait tout-puissant, et quand même il 

prendrait plaisir à nous tromper, nous ne laissons pas d’éprouver en nous une 

liberté qui est telle que, toutes les fois qu’il nous plaît, nous pouvons nous 

abstenir de recevoir en notre croyance les choses que nous ne connaissons pas 

bien, et ainsi nous empêcher d’être jamais trompés. »352 

 

Alors maintenant, je réalise que mon hypothèse selon laquelle Dieu ne m'a pas 

accordé la capacité d'être libre de l'erreur et libre de l'erreur en même temps est fausse. 

Dieu m'a réellement honoré de cette gloire. Cependant, comme je ne peux pas garder 

mon esprit fixé sur une certaine pensée pendant longtemps - parce que la faiblesse de 

mon esprit comprend le fait de ne pas pouvoir former des idées claires sur chaque sujet, 

mais de ne pas pouvoir se concentrer avec la même force tout le temps - Je ne me 

souviens pas vers quoi je dois diriger ma volonté et vers quoi je ne dois pas la diriger. 

C'est pour cette raison que je provoque l'erreur en appliquant ma volonté à des choses 

qui dépassent le pouvoir de connaissance de mon esprit : 

 

« […] je remarque cette faiblesse en ma nature, que je ne puis attacher 

continuellement mon esprit à une même pensée […] »353 

 

Nous revenons alors à la question de la méthode. Il y a une méthode que je dois 

suivre afin d'utiliser cette grande faculté d'inexactitude que Dieu m'a réellement 

 
352 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 6 
353 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §15 



328 

 

conférée - et nous avons dit que l'inexactitude m'élèvera au niveau de Dieu - 

pleinement et correctement. Si je peux acquérir une habitude en me rappelant d'une 

manière qui est nécessaire et utiliser ce principe chaque fois que nécessaire, je peux 

éliminer l'inadéquation entre l'esprit et la volonté, qui est la source de l'erreur, en 

gardant la volonté dans les limites de la compréhension et en faisant moi-même sans 

erreur dans le cercle de la compréhension. 

 

Ainsi, en reconnaissant la voie que Dieu a tracée devant moi pour être exempt 

d'erreur et en utilisant la bonne méthode, je pourrai réaliser ma caractéristique d'être 

une création parfaite de Dieu. Dans ce cas, la différence entre moi et Dieu ne sera pas 

en termes de volonté, mais en termes de notre conscience, qui est limitée en moi et 

infinie en Dieu. Cependant, dans les données claires et distinctes fournies par ma 

compréhension, il n'y aura aucune différence : 

 

« […] c’est en cela que consiste la plus grande et principale perfection de 

l’homme […] »354 

 

Dans ce cas, j'aurais tort de me plaindre que Dieu ne m'ait pas créé comme la 

plus parfaite des créatures, comme la plus parfaite des créatures, parce qu'il m'a 

vraiment créé ainsi en me gardant ouverte la porte de l'infaillibilité : 

 

« Et je n’ai aucun droit de me plaindre, si Dieu, m’ayant mis au monde, n’a pas 

voulu me mettre au rang des choses les plus nobles et les plus parfaites […] »355 

 

Afin de faire une dernière preuve de la pensée que nous avons apportée jusqu'ici, 

il est utile de s'interroger sur ce qui suit : la seule source d'erreur est-elle de ne pas 

pouvoir proportionner correctement l'esprit et la volonté, ou y a-t-il une autre source 

d'erreur ? 

 

Descartes est clair là-dessus, on ne peut pas dire qu'il y ait une autre source 

d'erreur. En effet, quand je maintiens ma volonté dans les limites de l'esprit, il ne 

méconnaît jamais les choses claires et distinctes que lui présente le discernement : 

 
354 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §15 
355 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §15 



329 

 

 

« […] toutes les fois que je retiens tellement ma volonté dans les bornes de ma 

connaissance […], il ne se peut faire que je me trompe […] »356 

 

Cela signifie que toutes les représentations représentent clairement une existence 

réelle et matérielle. En tant que tels, il est évident qu'ils ne peuvent tirer leur existence 

de la non-existence. C'est-à-dire que l'existence de telles choses vient nécessairement 

de Dieu. L'Être Suprême ne peut jamais être la source d'un mal. Par conséquent, des 

visions claires et distinctes sont réelles. 

 

 

 

 

3.9.7. Raisons pour douter et pour supprimer le doute 

 

Cependant, Descartes ne posera pas les choses de cette manière et s'effacera. La 

recherche de la vérité doit en quelque sorte concilier la vérité corporelle avec le doute 

qu'elle s'est appliqué à tout depuis le tout début, car sinon elle négligera un principe 

qu'elle s'est fixé elle-même après une certaine étape. En effet, nous avons dit 

précédemment que la Faculté de sentir sous le titre de Faculté de sentir sera soumise 

à un examen en trois étapes. La première étape était le souvenir de ce que nous avions 

acquis par les sens et accepté comme vrai, et les exigences de cette étape ont été 

remplies étape par étape. Dans un deuxième temps, Descartes a promis d'aborder les 

raisons d'en douter. Enfin, il considérerait lequel de ces éléments pourrait être fiable. 

 

Descartes, qui voit son propre corps comme le premier et le plus proche exemple 

de cette certitude après avoir confirmé l'existence du monde matériel non pensé, 

ressent le besoin de faire une confirmation à ce stade. Après tout, il n'a pas seulement 

réalisé son propre corps, il a vécu face à face avec le fait que c'est un corps qui lui 

appartient depuis longtemps, même depuis le premier instant où il a ouvert les yeux 

sur la vie. Maintenant, à la suite de diverses évaluations, ce fait a été rétabli. Mais que 

s'était-il passé pour qu'à un certain stade de sa pensée il ait ressenti le besoin de douter 

 
356 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §15 



330 

 

de ce corps, et comment ce besoin avait-il disparu ensuite ? 

 

Descartes l'expliquera pour trois raisons. La première de ces raisons est la 

tromperie des sens. Lorsqu'il a examiné attentivement les sensations du monde 

extérieur, il se souvient qu'il a détecté de nombreuses erreurs : 

 

« Car j’ai observé plusieurs fois que des tours, qui de loin m’avaient semblé 

rondes, me paraissaient de près être carrées, et que des colosses, élevés sur les 

plus hauts sommets de ces tours, me paraissaient de petites statues à les regarder 

d’en bas […] »357 

 

De plus, de telles erreurs ne sont pas seulement valables pour les sens externes, 

une situation similaire est également valable pour les sens internes, même le sens de 

la douleur, qui devrait être considéré comme le plus sincère des sens, peut induire les 

gens en erreur. Descartes cite en exemple la situation qualifiée de « douleurs 

fantômes » dans la littérature médicale. Dans certains cas médicaux qui ont perdu un 

membre de leur corps, les patients peuvent ressentir une douleur dans le membre 

absent. Par exemple, un ancien combattant qui a perdu ses jambes à la guerre peut 

souffrir de douleurs aux jambes, alors qu'il n'a pas de jambe à blesser. Ainsi, Descartes 

déclare que toute sa confiance dans les sens a été ébranlée, car même la sensation de 

douleur la plus sévère et la plus indubitable peut être trompeuse : 

 

« Mais par après plusieurs expériences ont peu à peu ruiné toute la créance que 

j’avais ajoutée aux sens. »358 

 

Pour Descartes, la première raison de douter des sens est l'illusion des sens, et la 

deuxième raison est le manque de certitude de ne pas être dans un rêve alors qu'il se 

croit éveillé : 

 

« […] je n’ai jamais rien cru sentir étant éveillé, que je ne puisse quelquefois 

croire aussi sentir quand je dors. »359 

 

 
357 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §13 
358 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §13 
359 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §14 



331 

 

Toute la question dans l'établissement de la réalité du monde extérieur était de 

savoir si les données provenant des sens étaient le produit de notre propre pensée. 

Cependant, le sujet du rêve apportait une perspective différente à cette question, car il 

était certain que les choses que nous pensions ressentir dans le rêve étaient le produit 

de notre esprit et n'avaient d'autre source que nos pensées. Nous pourrions bien étendre 

le même raisonnement aux moments où nous pensions être éveillés, car puisque nous 

pensions être éveillés lorsque nous dormions et ne savions pas que ce que nous voyions 

étaient des rêves, il n'y avait aucune raison apparente de faire confiance à ce sentiment 

lorsque nous pensait que nous étions éveillés. Eh bien, toute notre vie, et le monde 

extérieur que nous percevons au cours de cette vie, pourraient être le rêve d'un grand 

sommeil : 

 

« […] je ne voyais pas pourquoi je devais plutôt avoir cette créance touchant 

celles (les choses) qu’il me semble que je sens étant éveillé. »360 

 

Une troisième raison de douter et de se méfier des perceptions était qu'il ne 

pouvait y avoir aucune garantie que notre nature n'était pas arrangée de manière à ce 

que nous nous trompions constamment. Alors peut-être que nos esprits ont été 

construits si naturellement que nous aurions toujours tort. Il n'y avait aucune donnée 

pour savoir que ce n'était pas le cas. 

 

En résumé, les raisons qui ont amené Descartes à douter des données issues de 

sa faculté de sentir dès le début pourraient être regroupées sous trois rubriques : 

 

• Les sens sont trompeurs 

• Peut-être que nous rêvons 

• Peut-être que nous trompons toujours à cause de notre nature. 

 

Après avoir énuméré ces raisons une par une, Descartes revient à nouveau sur la 

preuve qu'il a utilisée pour confirmer la réalité du monde extérieur et attaque son 

propre argument avec un deus ex machina, tout comme il l'a fait dans l'exemple du 

démon maléfique auparavant. L'outil logique qu'il utilise cette fois n'est pas un démon 

 
360 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §14 



332 

 

maléfique, mais une « faculté non découverte » : 

 

« Et quoique les idées que je reçois par les sens ne dépendent pas de ma volonté, 

je ne pensais pas que l’on dût pour cela conclure qu’elles procédaient de choses 

différentes de moi, puisque peut-être il se peut rencontrer en moi quelque faculté 

(bien qu’elle m’ait été jusques ici inconnue), qui en soit la cause, et qui les 

produise. »361 

 

On s'en souvient, l'existence du monde extérieur s'expliquait par notre incapacité 

à dominer volontairement nos sens. Tout comme nous ne pouvions pas former l'idée 

d'une sensation inexistante dans notre esprit, nous ne pouvions pas garantir qu'une 

sensation ne se produirait pas. Notre faculté de sentir était donc indépendante de notre 

esprit. Cependant, avec le tour de magie ci-dessus, Descartes pose la condition que 

cette indépendance ne prouve pas l'existence du monde extérieur, car même si notre 

esprit ne domine pas nos sens d'une manière dont nous sommes conscients, nous 

pouvons toujours gouverner d'une faculté cachée qui n'est pas extérieure à notre pensée 

mais dont nous ignorons l'existence. 

 

Cependant, il y a un obstacle commun que toutes ces objections possibles ne 

peuvent toujours pas surmonter : Dieu. Dans la pensée de Descartes, il est impossible 

de développer des arguments qui contredisent la proposition selon laquelle Dieu - s'il 

existe - ne peut être trompeur. En fait, toutes ces objections sont liées au fait que la 

raison de notre existence n'est pas connue : 

 

« Mais maintenant que je commence à me mieux connaître moi-même et à 

découvrir plus clairement l’auteur de mon origine, je ne pense pas à la vérité que 

je doive témérairement admettre toutes les choses que les sens semblent nous 

enseigner, mais je ne pense pas aussi que je les doive toutes généralement 

révoquer en doute. »362 

 

Descartes semble maintenant avoir trouvé un juste milieu entre tout accepter 

comme vrai et ne rien accepter comme vrai. C'est-à-dire qu'il peut y avoir « certaines » 

 
361 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §15 
362 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §16 



333 

 

choses qui sont à la fois suspectes en termes de provenance des sens et toujours 

acceptées comme vraies. Mais à ce stade, il est nécessaire de passer à la troisième étape 

de l'examen de la faculté de sentir, c'est-à-dire d'établir le critère de laquelle des 

données sensorielles peut être fiable et de laquelle on ne peut pas se fier. 

 

Pour rappeler brièvement, Descartes a envisagé l'étude de la faculté de sentir 

comme une entreprise en trois étapes. Le premier était de déterminer quelles étaient 

les données sensorielles, le second était pourquoi nous devrions les suspecter, et le 

troisième était de savoir lesquelles d'entre elles pouvaient être fiables. 

 

 

 

3.9.8. Rejet de la cause finale 

 

D'un autre côté, quand la nature de Dieu est examinée, il devient clair qu'il ne 

peut y avoir de défauts dans ce qu'Il m'a donné. Quelle que soit la faculté qui me vient 

de Dieu, elle doit être parfaite en son genre, car l'œuvre reflète son propriétaire. Tout 

comme un bâtiment fait par un maître reflétera la perfection du maître, le défaut dans 

le bâtiment est également attribué au maître. 

 

« […] plus l’artisan est expert, plus les ouvrages qui sortent de ses mains sont 

parfaits et accomplis […] »363 

 

Dans ce cas, nous ne pouvons pas imaginer que le créateur suprême de tout ait 

laissé des pièces manquantes ou défectueuses en me créant. Cela ne peut pas être un 

travail difficile pour Dieu de m'avoir doté d'une nature infaillible quand Il m'a créé. 

Nous devons également considérer que Dieu voudra toujours le meilleur. Quand on 

met tout cela ensemble, la conclusion suivante émerge : il vaut mieux pour moi avoir 

une nature faillible de temps en temps, que d'en avoir une qui ne faillit jamais, donc la 

volonté de Dieu s'est manifestée dans ce sens : 

 

« […] m’est-il donc plus avantageux de faillir, que de ne point faillir ? »364 

 
363 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §6 
364 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §6 



334 

 

 

Sur la base de cette détermination, Descartes se propose d'enquêter sur les 

raisons pour lesquelles Dieu aurait pu créer l'homme comme faillible. Ce faisant, il 

examinera bien sûr un par un quelle est l'erreur et ce qui l'a causée. Cependant, à l'étape 

précédente de cet examen, il déclare que puisque la question de la sagesse dans la 

création de Dieu sera finalement une enquête sur les intentions de Dieu, il faudra 

également prendre en compte si nous pouvons nous le permettre. 

 

Après tout, nous sommes témoins de beaucoup de choses dans le monde de 

l'expérience dont nous ne comprenons pas pourquoi Dieu a créé. Je sais que j'ai une 

nature faible et limitée par la connaissance de moi-même que j'ai de moi-même, mais 

je sais aussi que Dieu est immense, infini et totalement incompréhensible. C'est donc 

une tâche au-delà de l'esprit humain limité de comprendre pleinement ce que Dieu fait 

et pourquoi. En d'autres termes, il y a un nombre infini de choses au pouvoir de Dieu 

qui ne tombent pas dans l'horizon de mon esprit. 

 

Sous le titre « Idée d'infini », nous avons affirmé que l'idée d'infini ne rentrerait 

pas dans notre imaginaire, et que même essayer de la comprendre serait une erreur. De 

la même manière, nous pouvons rechercher ce que Dieu a fait, non pas pourquoi, mais 

ce qu'il a fait. Autrement dit, nous ne pouvons pas nous attarder en vain à enquêter sur 

les intentions de Dieu lors de la création du monde, car nous ne devrions pas nous 

valoriser suffisamment pour penser que Dieu partagera avec nous son objectif dans la 

création. Cependant, nous devrions voir Dieu comme le créateur de toutes choses et 

essayer de découvrir comment les choses que nous remarquons à travers nos sens, 

grâce à la faculté de raisonnement qu'Il a placée en nous : 

 

« […] nous tâcherons seulement de trouver par la faculté de raisonner qu’il a 

mise en nous, comment celles [les choses] que nous apercevons par l’entremise 

de nos sens ont pu être produites ; et nous serons assurés, par ceux [ses conseils] 

de ses attributs dont il a voulu que nous ayons quelque connaissance, que ce que 

nous aurons une fois aperçu clairement et distinctement appartenir à la nature 

des choses, a la perfection d’être vrai. »365 

 

 
365 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 28 



335 

 

Pour tout ce qui a été dit, il faut dire que la coutume des philosophes de tirer les 

causes des fins ou des fins ne correspond à rien dans la nature, puisque l'affirmation 

de pénétrer les desseins de Dieu n'est rien d'autre que de l'arrogance. 

 

Dans la pensée de Descartes, il n'y a pas de place pour une cause finale, et il 

trouve une expression dans ses propres mots comme suit : 

 

« […] cette seule raison est suffisante pour me persuader que tout ce genre de 

causes qu’on a coutume de tirer de la fin, n’est d’aucun usage dans les choses 

Physiques […] »366 

« […] nous rejetterons entièrement de notre philosophie la recherche des causes 

finales […] »367 

 

 

 

3.9.9. Faillibilité des perceptions sensibles 

 

Pour être rappelé un peu en arrière, Descartes n'en est pas venu à ce point à la 

recherche d'une nouvelle preuve de la distinction âme-matière, le but de Descartes était 

de déterminer le type de relation entre l'âme et le corps, et d'essayer de comprendre 

comment cette relation aurait pu aboutir à une erreur. 

 

Comment une structure dont le trait distinctif est la divisibilité se rapporte-t-elle 

à une structure dont le trait distinctif est l'indivisibilité ? 

 

Descartes se rend compte ici que le corps tout entier n'est pas le destinataire de 

l'âme. Dans sa relation avec le corps, l'âme s'occupe non seulement du corps entier, 

mais seulement du cerveau, et même seulement d'une petite partie du cerveau, c'est-à-

dire la partie où se déroulent les facultés du sens commun : 

 

« Je remarque aussi que l’esprit ne reçoit pas immédiatement l’impression de 

toutes les parties du corps, mais seulement du cerveau, ou peut-être même d’une 

 
366 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Quatrième, §sept 
367 Descartes, René, Principes de la philosophie, I, 28 



336 

 

de ses plus petites parties, à savoir de celle où s’exerce cette faculté qu’ils 

appellent le sens commun […] »368 

 

Le reste du corps est tissé par un réseau de nerfs qui ressemblent à des cordes 

tendues, et les extrémités de ces fils sont reliées à ce centre du cerveau. De cette façon, 

tout stimulus venant aux cordes est transmis au cerveau et transmis à l'âme à travers le 

cerveau. Il y a un mouvement provoqué par chaque stimulus qui arrive aux 

terminaisons nerveuses, et chacun de ces mouvements ne délivre qu'une seule 

sensation au cerveau. Ainsi, nous pouvons transmettre du froid, du chaud, du dur, du 

mou et bien d'autres choses à notre cerveau sous forme de sensations différentes par 

nos nerfs. 

Bien sûr, il est possible de dire que cette description est assez erronée par rapport 

aux connaissances en neurologie et en anatomie disponibles aujourd'hui. En réalité, les 

nerfs ne sont pas comme des cordes tendues, ni leurs principes de fonctionnement 

réductibles à une mécanique push-pull. Cependant, à une époque où le système 

nerveux n'est pas connu et où les signaux électriques n'ont pas encore été définis, on 

peut considérer comme une autre réalisation des Méditations qu'il décrit la relation 

corps-cerveau avec une analogie qui peut être considérée comme assez précise dans le 

cadre des possibilités de ce jour. 

 

Immédiatement après avoir décrit cette biomécanique, Descartes revient à la 

géométrie, qui est son domaine principal, et explique comment le système nerveux 

peut être trompé en présentant un autre exemple caractéristique de la pensée 

conventionnelle : 

 

Soit les points A B C D marqués sur une corde tendue. Lorsque nous tenons cette 

corde au point D et appliquons une force de traction, nous mettrons également le point 

A en mouvement. Lorsque nous effectuons la même opération en maintenant l'un des 

autres points intermédiaires sans toucher le point D, le point A agira comme s'il était 

tiré du point D. En d'autres termes, que l'on applique la force de traction en la tenant 

depuis le point D ou si on l'applique en la tenant depuis le point C, il n'y aura pas de 

différence au niveau du point A, il sera tiré avec la même force tous les temps. 

 

 
368 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §34 



337 

 

Les nerfs sont comme ça. Par exemple, lorsqu'un nerf se terminant dans le pied 

est activé par un facteur externe, le mouvement en question parcourra le chemin entre 

le pied et le cerveau jusqu'à ce qu'il atteigne le cerveau, c'est-à-dire qu'il atteindra le 

cerveau en passant par la jambe, hanche, dos et cou. Comme dans l'exemple de la 

corde, si nous pouvons appliquer le même stimulus non pas au nerf se terminant par le 

pied, mais à un autre point sur le trajet du même nerf, le mouvement qui atteindra le 

cerveau sera également le même que le mouvement du pied. Car il a déjà été dit que 

chaque coup correspond à une seule action. 

 

Donc, si nous pouvons appliquer le mouvement qui doit aller du pied au cerveau, 

à un autre point intermédiaire, le cerveau percevra les données qu'il reçoit comme si 

elles venaient du pied, et non comme si elles venaient du genou ou retour, par exemple. 

Car, comme on le voit dans l'exemple de la corde A B C D, la force gravitationnelle 

partant de D et atteignant A ne changera pas si elle est appliquée à un autre point du 

parcours. 

 

Encore une fois, comme il a été dit précédemment, l'âme ne s'occupe pas du 

corps tout entier, mais seulement d'un centre dans le cerveau. En d'autres termes, il 

reçoit et définit les données transmises par les nerfs au centre du sens commun dans le 

cerveau. Pour expliquer à partir de l'exemple de la corde, l'âme traite les données 

venant au point A. Puisque l'autre extrémité du point A est le point D, l'âme évaluera 

naturellement une donnée venant à A comme si elle venait de D. Cependant, la chaîne 

L'exemple a montré qu'il est possible de créer un faux effet sur le point A, comme s'il 

venait de D. Puisque l'âme ne peut pas connaître tout le corps, elle ne pourra pas 

comprendre s'il y a mouvement en D, elle ne fera que être en mesure de juger avec les 

données venant à A. 

 

Lorsque nous étendons cet exemple donné sur le pied à toutes les autres 

perceptions que nous avons obtenues par nos sens, il est évident que des erreurs 

peuvent se produire dans les données sensorielles. 

 
 
 
 
 
 



338 

 

3.9.10. Données fiables 

 

Le critère que Descartes utilisait pour évaluer les données de pensée, à l'étape 

précédant l'examen des données sensorielles, était la qualité d'être clair et distinct. Le 

même critère va maintenant être appliqué par le philosophe, cette fois aux données 

sensorielles. Il a déjà été prouvé que les choses clairement et distinctement conçues 

ont été créées par Dieu conformément à notre vision. Le fait que nous concevions 

clairement et distinctement une chose sans une autre suffisait à nous assurer qu'elle 

était séparée et différente des autres choses, c'est-à-dire à l'appeler un hypokeimenon 

en soi. 

 

D'autre part, reconnaître l'existence des choses corporelles ne signifie pas 

qu'elles sont telles que nous les percevons ; car ce que nous appelons cette perception 

sensorielle est à bien des égards très sombre et très confus. Cependant, du moins faut-

il admettre qu'il existe réellement entre les corps ce que j'ai clairement conçu, c'est-à-

dire tout ce qui relève de la sphère de la géométrie spéculative en général. 

 

Le premier titre de la distinction fondamentale de Descartes sur les corps est du 

type mentionné ci-dessus, c'est-à-dire ceux dont nous avons une vision claire et 

distincte et dont nous pouvons être sûrs qu'ils existent réellement. 

 

D'autre part, il y a une double distinction. Certains d'entre eux sont des objets 

qui n'existent qu'en particulier, même si nous avons une vision claire. Le fait que le 

soleil soit de telle taille et de telle forme peut servir d'exemple à cette situation. Un 

autre groupe qui peut être inclus dans ce deuxième titre est celui des choses qui ne sont 

pas assez claires, par exemple la lumière, le son, la douleur, etc. 

 

Nous avons dit qu'il faut juger que les choses du premier titre, c'est-à-dire les 

choses qui ont une vision claire, existent vraiment. L'existence de choses particulières 

ou pas assez claires est douteuse et ne peut être évaluée avec certitude. Cependant, il 

y a toujours la possibilité d'avoir une certaine connaissance de ces choses, parce que 

Dieu, qui a donné la possibilité de l'erreur, a certainement donné l'occasion de la 

correction, car elle ne peut pas être simplement trompeuse. Descartes traite ici le 

principe de l'immaturité de Dieu un peu différemment des usages antérieurs. A tel point 



339 

 

que même des données imprécises doivent contenir une certaine possibilité de vérité, 

grâce au principe que Dieu ne trompe pas, car Dieu, qui ne trompe nullement, il est 

impossible qu'Il ne nous ait pas donné la capacité de corriger ces erreurs s'ils 

provoquent des condamnations erronées.369 

 

Ainsi, Descartes admet qu'il y a une certaine part de vérité dans tout le monde 

des corps, qu'il divise en différents groupes. S'il y a de la vérité dans quelque chose, 

bien sûr, c'est permanent avec une substance intelligente qui recevra cette vérité, c'est-

à-dire qui apprendra de cette vérité. En d'autres termes, le monde des corps ou physis 

matérielle enseigne quelque chose à l'âme. Comment nous percevrons cet 

enseignement, ou la vérité dans la nature, et quelles données nous accepterons comme 

fiables est une autre question qui doit être soigneusement examinée. 

 

Si nous devions développer la distinction de Descartes sur les objets ou la nature, 

nous pouvons dire que l'utilisation générale du mot « nature » est pour les entités qu'il 

a déterminées comme sujet de la géométrie spéculative. La nature en termes généraux 

comprend les choses créées par Dieu (physis), leur disposition (taxis), l'harmonie et la 

hiérarchie (cosmos) entre elles. A cet égard, il désigne un ensemble canonique et il est 

possible de tirer des conclusions de cette régularité. Par conséquent, des visions claires 

de cette nature peuvent être obtenues. En tant que tel, nous pouvons réellement détecter 

leur existence. 

L'exemple le plus fort de choses particulières que l'on puisse donner est notre 

propre nature, qui est la plus évidente et la chose que nous apprenons le plus en 

ressentant. Notre propre nature est la somme totale de ce que Dieu nous a donné. 

 

Comme il a été prouvé auparavant, la chose certaine que nous apprenons de cette 

nature sont les faits tels que que nous avons un corps, que ce corps est poussé par la 

douleur et le plaisir, qu'il est dérangé par la douleur, qu'il a besoin de manger et de 

boire face aux sensations de faim et de soif. Nous les ressentons si intimement que 

nous ne pouvons douter qu'il y ait en eux un certain degré de vérité.370 

 

Descartes explique ce qu'il veut dire par sentir à l'intérieur, de près, avec 

 
369 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §21 
370 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §23 



340 

 

l'exemple d'un navire et d'un capitaine. Notre habitation dans notre corps n'est pas le 

genre de capitaine dans un navire. Lorsque le navire est endommagé, le capitaine 

observe les dommages de ses propres yeux ou les détecte en fonction des résultats. De 

même, si nous n'étions qu'une chose pensante, notre corps la saisirait avec notre 

conscience lorsqu'elle serait blessée, et lorsque le besoin de nourriture et de boisson 

surviendrait dans le corps, la connaissance de cela se produirait dans l'esprit. 

Cependant, ce n'est pas le cas. En regardant la façon dont nous acquérons de telles 

sensations, nous nous rendons compte que ce que nous appelons soi et notre corps sont 

adjacents, entremêlés, presque mélangés pour former un tout unique. 

 

Dans ce cas, les émotions telles que la faim, la soif, la douleur, etc. ne peuvent 

appartenir qu'à l'imagination, ni n'appartenir qu'au corps sans se présenter à la 

substance intelligente. En fait, ce que nous appelons nos sentiments consiste en 

quelques pensées fermées qui résultent de l'union ou d'une sorte de fusion de l'âme et 

du corps.371 

 

Ainsi, Descartes, dans ses Méditations, qu'il a commencé par négliger 

entièrement le corps, a d'abord confirmé l'existence de la matière pensante et, 

s'appuyant sur la finitude de celle-ci, a conclu en affirmant l'existence de Dieu, pour 

en venir progressivement à accepter l’existence du monde matériel. Enfin, après avoir 

prouvé que l'esprit et la matière sont deux substances distinctes, il procède à voir l'état 

entrelacé de ces deux comme une troisième substance, bien qu'ils soient des substances 

distinctes. En fait, il ne parle pas d'une substance tierce, mais d'une « unité composée 

» fondée sur l'unité de l'âme et du corps372 :  

 

« […] je prends ici la nature en une signification plus resserrée, que lorsque je 

l’appelle un assemblage ou une complexion de toutes les choses que Dieu m’a 

données ; vu que cet assemblage ou complexion comprend beaucoup de choses 

qui n’appartiennent qu’à l’esprit seul […] que je connais par la lumière naturelle, 

sans l’aide du corps, et qu’il en comprend aussi plusieurs autres qui 

n’appartiennent qu’au corps seul, et ne sont point ici non plus contenues sous le 

nom de nature […], mais seulement des choses que Dieu m’a données, comme 

 
371 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §24 
372 Cette unité composée est comparable à la Sunolon Ousia d’Aristote.  



341 

 

étant composé de l’esprit et du corps. »373 

 

Une deuxième vérité fiable que nous apprenons de la nature en dehors de notre 

incarnation est que notre corps est entouré de nombreuses autres structures matérielles 

en plus de lui-même. En d'autres termes, notre propre corps, qui a une réalité 

matérielle, se trouve dans un environnement qui a aussi une réalité matérielle. 

 

En examinant l'effet des informations provenant de nos sens sur notre corps, nous 

atteignons une autre vérité : il y a certaines choses dans l'environnement matériel 

entourant notre corps que nous suivons et certaines choses que nous évitons. Certaines 

de nos perceptions sensorielles nous plaisent, tandis que d'autres sont inconfortables. 

En d'autres termes, un trait de la totalité composé du corps et de l'âme est susceptible 

de recevoir des commodités et des incommodités des autres structures matérielles qui 

l'entourent. 

 

Du fait que nous sommes exposés à certains effets de la structure matérielle 

environnante, c'est-à-dire que nous ressentons diverses couleurs, odeurs, goûts, sons, 

chaleur et dureté, il est nécessaire de tirer la conclusion que ces perceptions 

sensorielles ont des contreparties dans les objets d'où proviennent ces diverses 

perceptions sensorielles, et ces réponses correspondent à ces sens. Ils peuvent ne pas 

être similaires à leurs perceptions. Ainsi, par exemple, une substance chaude peut ne 

pas avoir quelque chose de similaire à l'idée de chaleur dans mon esprit. 

 

Sur la base de cette dernière déclaration, nous comprenons également comment 

des informations non fiables peuvent être mélangées à des données fiables. Tout 

comme il est certain qu'il y a des vérités dans certains de ce que la nature enseigne, il 

y a aussi des erreurs dans certains d'entre eux. Ici, au lieu de désigner la nature comme 

la cause de l'erreur, nous pouvons également avoir besoin de blâmer notre coutume de 

porter des jugements sur diverses choses, parfois involontairement, parfois sans trop y 

penser : 

 

« Mais il y a plusieurs autres choses qu’il me semble que la nature m’ait 

enseignées, lesquelles toutefois je n’ai pas véritablement reçues d’elle, mais qui 

 
373 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §27 



342 

 

se sont introduites en mon esprit par une certaine coutume que j’ai de juger 

inconsidérément les choses ; et ainsi il peut aisément arriver qu’elles contiennent 

quelque fausseté. »374 

 

Selon Descartes, de telles informations incluent des illusions visuelles, comme 

lorsque nous pensons qu'une tour ou une étoile éloignée est exactement telle qu'elle 

apparaît à nos yeux, à nos idées fausses selon lesquelles l'espace qui n'affecte pas les 

sens est vide. 

 

A ce stade, on voit que la question de la méthode, à laquelle Descartes a été 

sensible dès le début, reprend de l'importance. En dehors de ce que la nature nous a 

appris, il y a aussi des choses qu'elle n'enseigne pas. Comme indiqué ci-dessus, la 

totalité composée nous apprend à rester à l'écart des choses qui causent de la douleur 

et à nous tourner vers les choses qui procurent du plaisir, mais elle ne nous apprend 

pas à nous protéger des idées fausses. Autrement dit, ce n'est pas un don divin de savoir 

acquérir les bonnes connaissances en éliminant les erreurs à l'aide de la méthode. 

 

La connaissance que nous ne devons pas porter de jugements ou tirer des 

conclusions sur des choses extérieures à nous, à moins que nous ne les examinions 

soigneusement et minutieusement avec notre âme, n'est en aucun cas une connaissance 

qui vient de la nature. La raison en est que connaître la vérité dans de telles choses est 

la tâche de l'âme seule, pas de la combinaison corps-esprit : 

 

« Or cette nature m’apprend bien à fuir les choses qui causent en moi le sentiment 

de la douleur, et à me porter vers celles qui me communiquent quelque sentiment 

de plaisir ; mais je ne vois point qu’outre cela elle m’apprenne que de ces 

diverses perceptions des sens nous devions jamais rien conclure touchant les 

choses qui sont en dehors de nous, sans que l’esprit les ait soigneusement et 

mûrement examinées. »375 

 

Descartes s'aide ici de quelques exemples : par exemple, bien que l'étoile dans 

le ciel n'éclaire pas nos yeux autant que la torche voisine, nous savons encore depuis 

 
374 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §26 
375 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §27 



343 

 

l'enfance que l'étoile est plus grosse que la torche. Cependant, cette connaissance de 

l'enfance ne repose sur aucune base rationnelle, et nous n'avons pas de faculté naturelle 

qui nous informe que l'étoile est plus grande. De même, lorsque nous nous approchons 

du feu, nous ressentons de la chaleur, mais il n'y a rien comme la douleur que nous 

ressentons lorsque notre main est brûlée dans le feu376. De même, puisqu'il n'y a rien 

d'attirant pour nos sens dans les espaces vides, nous pouvons supposer qu'il n'y a pas 

d'existence corporelle dans de tels endroits. Comme on peut le voir à partir de tous ces 

exemples, nous nous trompons en fait par nos sens. La réalité n'est souvent pas ce qui 

nous est présenté par nos perceptions. En d'autres termes, nous corrompons et 

confondons l'ordre de la nature avec nos perceptions. 

 

Descartes, qui se demande pourquoi les expériences sensorielles sont placées en 

nous, fournit l'explication suivante : La raison pour laquelle nous avons des émotions 

est que ces émotions envoient à notre intellect la connaissance de ce qui est bénéfique 

et de ce qui nuit à « l'unité composée ». De plus, ce que nous appelons l'esprit est aussi 

une composante de ce composé : 

 

« […] ces sentiments ou perceptions des sens n’ayant été mises en moi que pour 

signifier à mon esprit quelles choses sont convenables ou nuisibles au composé 

dont il est partie […] »377 

 

Puisque nos perceptions sensorielles nous sont suffisamment claires et distinctes, 

nous pensons connaître directement à travers elles la nature et la nature des choses 

extérieures à nous, et nous utilisons ces données sensorielles comme s'il s'agissait de 

règles très précises. Cependant, la réalité n'est pas comme ça. Comme on peut le voir 

dans les exemples ci-dessus, les sens nous transmettent en fait des informations très 

sombres et confuses tout au plus. Pour cette raison, il peut y avoir des erreurs dans nos 

jugements basés sur ces données. Qu'il s'agisse de ce que la nature nous dit de « 

poursuivre » ou de « fuir » ou de nos sentiments intérieurs, nous pouvons souvent faire 

des erreurs. 

 

Pour Descartes, la principale question à résoudre ici est de savoir comment 

 
376 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §28 
377 Descartes, René, Méditations Métaphysiques, Méditation Sixième, §29 



344 

 

concilier l'arbitraire d'être trompé directement par notre propre nature avec la bonté 

suprême de Dieu. 

 

Si la raison pour laquelle nous avons des perceptions sensorielles est de 

déterminer ce qui est bénéfique et ce qui est nocif, comme il a été dit ci-dessus, alors 

comment pouvons-nous être trompés par le goût d'une viande contenant du poison et 

la manger ? Descartes est d'avis qu'il peut offrir une solution à ce problème de son 

propre point de vue. Autrement dit, dans le cas de manger de la viande contenant du 

poison, il serait inapproprié de blâmer la nature, car dans ce cas, tout ce que la nature 

fait est de nous faire désirer une viande au goût agréable. Puisque notre nature ne 

connaît pas le poison, elle ne nous a pas fait désirer le poison. La conclusion que l'on 

peut en tirer n'est pas que notre nature nous fait désirer les mauvaises choses, mais que 

nous n'avons pas une connaissance complète de tout dans l'univers. En fait, selon 

Descartes, il n'y a pas lieu de s'étonner là-dedans, car les êtres humains ayant une 

nature finie ne seront qu'à un niveau limité de compétence. 

 

Cependant, il est possible de tomber sur d'autres exemples dont on ne peut pas 

se débarrasser aussi facilement. Il existe des situations possibles dans lesquelles nous 

sommes directement conduits à l'erreur par notre nature. Par exemple, dans certains 

états pathologiques, il est très courant que les patients rejettent les choses qui leur 

seront bénéfiques et désirent des choses nuisibles. Contre de tels cas, le raisonnement 

suivant peut être fait pour nous empêcher de blâmer la nature : de telles erreurs ne 

proviennent pas d'une nature qui fonctionne bien, mais d'une nature corrompue. 

Autrement dit, la cause de l'erreur n'est pas notre nature elle-même, mais sa corruption. 

Cependant, lorsqu'on considère l'idée de la grâce divine au centre, on voit que cette 

objection ne suffit pas à sauver la situation, car le malade est autant serviteur de Dieu 

que l'homme sain, et autant il est indigne de Dieu pour tromper l'homme sain, il en est 

de même pour l'homme malade. 

 

En d'autres termes, alors que nous pouvons toujours trouver des raisons pour 

expliquer l'erreur, notre travail devient difficile lorsque nous essayons de relier ces 

raisons à la grâce divine. Nous ne pouvons pas considérer l'exemple d'un patient qui 

veut quelque chose qui va lui faire du mal comme l'exemple d'une montre cassée. Bien 

sûr, il est possible de parler d'un défaut de fabrication de l'horloge qui indique l'heure 



345 

 

erronée, mais dans le cas du patient qui considère que ce qui lui est nocif est bénéfique, 

on ne parle pas seulement d'une machine en panne, mais aussi d'une âme unie au corps, 

c'est-à-dire ce que nous appelons l'intégrité composée. Pour expliquer une erreur où 

l'âme et le corps sont mêlés, il faut montrer comment elle n'est pas contraire à la grâce 

divine. Ensuite, Descartes cherchera une réponse à la question suivante dans la Sixième 

Méditation : Si Dieu ne trompe pas, comment ne peut-il pas empêcher l'homme d'être 

induit en erreur ? 

 

La recherche d'une réponse à cette question ramènera Descartes à son 

questionnement initial. Re-détection de la séparation de l'âme et du corps et une 

nouvelle preuve de cela, re-détection de la faillibilité des perceptions sensorielles, re-

détermination de l'existence du monde extérieur malgré la faillibilité des perceptions 

sensorielles, la voie d'une protection maximale contre délire, et enfin, comment sortir 

du « doute ridicule et exagéré », En d'autres termes, certaines questions fondamentales 

des Méditations, comme comment distinguer le rêve de la réalité, se poseront toujours 

à la recherche d'une réponse à la question de la possibilité d'erreur. 

  



346 

 

CONCLUSION 

 

 

Dans notre thèse intitulée « Descartes comme héritier d’Aristote dans le contexte 

des preuves de Dieu », nous avons examiné la place, l'importance, les origines, les 

domaines d'usage et les effets transformateurs du concept de preuve dans la pensée 

humaine, à partir des périodes précédant l'histoire de la philosophie. Nous nous 

sommes surtout concentrés sur l'application du concept par deux philosophes 

éminents, à savoir Aristote et Descartes. 

 

Nous avons sélectionné ces deux penseurs pour une raison : ils ont tous deux 

changé l'orientation et le discours de la philosophie au cours de leur époque, se sont 

éloignés des thèmes mystiques et ont fourni un cadre philosophique destiné à fournir 

les bases de la recherche scientifique. 

 

Ce faisant, les deux philosophes ont mis en lumière le concept de preuve, non 

seulement en l'utilisant comme méthode dans leurs propres travaux, mais également 

en fournissant des travaux sur les caractéristiques d'une méthode philosophique 

pouvant servir de fondement aux avancées scientifiques. 

 

En d'autres termes, ils ont tous deux problématisé la question de la méthode elle-

même en plus de fonder leur philosophie sur une approche particulière. 

 

Aristote est un philosophe qui a vécu dans les premiers siècles du 

développement de la philosophie. Cependant, on ne peut pas affirmer que les 

humains ne se sont pas engagés dans une activité ou une production intellectuelle 

avant l'émergence de la philosophie. Dans une telle circonstance, il est essentiel de 

répondre à la question de savoir en quoi ce processus cognitif diffère des autres. 

 

Après avoir dégagé les grandes lignes de la problématique et abordé le champ 

sémantique du concept de preuve à la suite d'une enquête étymologique dans la 

première partie de notre thèse, nous avons tenté de dégager en quoi les premiers 

philosophes se distinguaient des pratiques de pensée qui les précédaient et, dans le 

prochain tournant historique, comment Aristote différait de ces philosophes. 



347 

 

 

Pour cela, nous avons commencé par essayer de donner une définition de la 

preuve. Ce faisant, nous avons étudié les origines étymologiques de mots tels que 

preuve, argument, démonstration, évidence dans différentes langues, et nous avons 

recherché à quels autres idées le concept est lié et ce qu'il évoque. 

 

La notion de preuve selon les résultats que nous avons obtenus apporte 

différentes connotations réparties dans un large éventail telles que : justice, justesse, 

exactitude, vérité, vérifier, foi, régularité, certitude, rigueur, positivité, constatation, 

établissement, affirmation, montrer, voir, clarté, visibilité, éprouver, probable, 

crédibilité, raisonnable, réfutation, doute, etc. 

 

Après ces premières constatations, nous avons voulu remonter à l'émergence de 

la philosophie et examiner les conditions de séparation ou d’indépendance de la 

philosophie par rapport aux autres types de pensée. 

 

Nous en sommes arrivés à la conclusion que la société grecque, qui a été le 

fondateur de l'une des rares civilisations les plus développées au monde, considérée à 

son époque et dans ses conditions, et bien sûr au reste du monde, avait un héritage de 

des connaissances et des pensées qui pourraient être considérées comme assez 

sophistiquées pour l'époque. Cependant, la façon de penser, que nous appelons 

philosophie, présentait certaines différences avec les structures qui étaient le produit 

de la pensée antérieure. La plus importante d'entre elles était peut-être de rester à l'écart 

des explications mythologiques et de s'appuyer sur les données du monde matériel tout 

en apportant des explications sur la formation de l'univers et l'essence de l'existence. 

 

Autrement dit, la conclusion à laquelle nous sommes parvenus ici est sans 

équivoque que la pensée humaine a suivi une voie évolutive : le processus qui a 

commencé avec les premiers philosophes était marqué par l'effort de détacher les 

explications cosmiques de leurs fondements mythologiques et de les reconstruire sur 

un terrain matériel, et la position d'Aristote consistant à tirer des jugements basés sur 

la preuve avait été une contribution substantielle à ce processus. 

 

Dans ce contexte, nous observons deux aspects cruciaux du concept de preuve : 



348 

 

 

Premièrement, les preuves, quel que soit leur contenu, sont vues comme un 

outil pour éliminer l'arbitraire du jugement à former et lui fournir une base concrète. 

Plus les idées établies sont incorporées dans un discours philosophique, plus sa force 

de persuasion est grande et moins il contient de composants mythologiques, ou 

d'explications de style deus ex machina, comme dirait Aristote. 

 

Autrement dit, dans la réflexion amorcée avec Thalès, on voit qu'au lieu de lier 

la génération et la corruption aux puissances divines, on est plutôt enclin à expliquer 

la nature en restant dans la nature. De cela, nous arrivons à la conclusion que l'élément 

distinctif qui a lancé la pensée philosophique était essentiellement de renoncer autant 

que possible aux éléments religieux et mythologiques dans les explications sur le 

monde pour les reconstruire sur le terrain matériel et ainsi de s'éloigner de l'arbitraire 

et pour les rendre solides. En d'autres termes, ce qui fait de la philosophie la 

philosophie, c'est qu'elle se fonde en réalité sur la « preuve », ou du moins sur cet 

effort. 

 

La tradition situe l'origine de la philosophie à l'école milésienne. Le trait qui 

distingue la pensée qui a commencé avec Thalès, Anaximandre et Anaximène de la 

pensée des périodes précédentes est que ces premiers philosophes de la phusis ont 

cherché à réduire la multiplicité de l'univers à une unicité, à la relier à une ou parfois 

plusieurs causes premières, et, ce faisant, au lieu de s'appuyer sur des explications à 

contenu symbolique, astrologique, mythique ou religieux, ils ont proposé un principe 

matériel réduit à un enchaînement de causes. 

 

Plus la différence est profonde entre ces premiers philosophes et la pensée astro-

mythologique qui les a précédés, plus la ligne séparant Socrate de ses prédécesseurs 

est nette, selon Aristote. La caractéristique qui distingue Socrate de la tradition qui l'a 

précédé était qu'il évitait les explications arbitraires, essayait de justifier ce qu'il disait 

et introduisait pour la première fois le concept de définition dans le discours 

philosophique. Pour Aristote, cela est si important que la possibilité de toutes sortes de 

connaissances a émergé grâce à la déduction et à la définition. 

 

Philosopher à travers des définitions signifie, tout d'abord, mettre la pensée dans 



349 

 

un certain schéma et une certaine discipline, c'est-à-dire se tenir à l'écart des 

affirmations arbitraires, sans fondement et vides de sens. D'autre part, les définitions 

nous fournissent l'universel. 

 

Aristote critique les successeurs de Socrate, tantôt en nommant Platon lui-même, 

tantôt en utilisant l’expression plus générale de « platoniciens », qui, en s'écartant des 

définitions de Socrate, et en attribuant une entité indépendante, qu'ils appelaient « idée 

», à l'universel atteint par les définitions. Cependant, dans tous les cas, que ce soit dans 

les définitions de Socrate, les idées de Platon ou les universaux d'Aristote, la question 

principale est d'atteindre l'unité dans la multiplicité, c'est-à-dire d'identifier des points 

communs dans les particuliers et de fonder des jugements en fonction d'eux. 

 

Socrate a l'honneur d'être le premier à introduire la pensée basée sur des 

définitions dans la philosophie. Cependant, le mérite d'énumérer les principes de ces 

définitions, de les adapter à des situations diverses et de développer une méthodologie 

à part entière de ce point de vue, devrait sans aucun doute revenir à Aristote comme 

point de référence hautement décisif et contraignant pour la philosophie qui l’a suivi. 

 

Ainsi, tout comme nous voyons le 6e siècle avant notre ère comme une « âge 

axiale » et considérons l'apport de Milet comme le motif d'une transformation radicale 

; et de même que l'on qualifie la période d'avant Socrate de « présocratique » puisque 

ce dernier a créé une période nouvelle en se séparant des philosophes naturels ; il serait 

injuste de passer sous silence la contribution d'Aristote au progrès de la philosophie, 

qui est l'artisan d'une transformation au moins aussi importante que celles énumérées 

ci-dessus, en rien inférieure à ses prédécesseurs, tout en comptant les grands moments 

de la pensée humaine. Il ne fait aucun doute qu'Aristote est probablement le philosophe 

le plus influent de tous les temps, ayant fait une énorme différence entre ses 

prédécesseurs et ses séquelles, ses œuvres éclairant l'humanité pendant des millénaires 

et sa découverte des principes sous-jacents au fonctionnement de l'esprit humain. 

 

Cependant, bien sûr, il n'est pas possible de dire que cette transformation d’un 

discours plein de motifs mythiques à un raisonnement purement déductif, a été vécue 

de manière brusque. Dans le processus amorcé avec Thalès, le terrain de la pensée a 

certes été déplacé de l'arbitraire à la preuve, mais il serait trop ambitieux de dire qu'il 



350 

 

y a eu une rupture définitive avec l'attitude mythologique dans les premiers siècles de 

la philosophie. 

 

Il est possible de trouver une certaine quantité de mythos, d'arbitraire et de 

schémas de pensée insuffisamment fondés dans le raisonnement de tous les 

philosophes, des présocratiques à Platon. Les théories des philosophes de la nature, 

pour autant qu'on puisse s'en tirer du plus immédiat, consistent en des observations 

simples et quotidiennes. 

 

Pour illustrer ceci, Parménide, qui est sans doute l’un des penseurs les plus 

influents de l'Antiquité, fonde tout son système sur ce qu'une déesse lui a dit. Mais son 

disciple, Zénon d'Élée, par exemple, fonde cette thèse sur des dilemmes logiques. En 

résumé, la philosophie grecque antique a sans aucun doute fait des progrès significatifs 

sur la voie du raisonnement fondé sur preuves par rapport à la pensée des périodes 

précédentes. Cependant, comme nous venons de le dire, nous ne pouvons considérer 

le passage du mythos au logos des premiers siècles comme un processus achevé. 

 

La suite de notre thèse montre que ce processus dans la philosophie antique a 

atteint son apogée avec Aristote. Presque toutes les critiques adressées par Aristote aux 

philosophes avant lui étaient que ces philosophes incluaient des éléments arbitraires et 

des affirmations qui n'étaient pas fondées sur des preuves dans leur raisonnement. 

Aristote attachait tellement d'importance à cette question qu'il ne recourait presque 

jamais aux éléments mythologiques et religieux dans son flux de raisonnement dans 

ses propres travaux et non seulement il fondait ses conclusions sur des preuves 

philosophiques, mais il a écrit également un corpus sur la théorie de la preuve et a 

expliqué comment la preuve philosophique doit être faite et quelle doit être cette base. 

Il a guidé les générations suivantes dans la direction d’établir des jugements sains et 

fiables. 

 

À tel point que ce corpus qu'Aristote a écrit sur la façon dont la preuve doit être 

construite a formé la base de la science de la logique. 

 

En dehors de ces caractéristiques, Aristote a également traité du sujet de Dieu en 

relation avec la formation de l'univers et les principes du mouvement, mais il s’est 



351 

 

penché sur ce sujet non pas à l’aide des propositions religieuses, mais en se basant sur 

des preuves rationnelles. 

 

Bien sûr, l'importance d'Aristote pour l'histoire de la philosophie n’a pas besoin 

d’explication. Il serait absurde de se référer à quelques exemples de ses nombreuses 

contributions en mettant l’accent juste sur certains concepts parmi ses œuvres. 

Cependant, l'héritage peut-être le plus précieux en termes d'influence sur les âges 

suivants est qu'il a fait de la question de la preuve un sujet essentiel de la philosophie. 

 

A tel point qu'il est devenu presque une nécessité d'avoir le contenu de cette 

« boîte à outils », non seulement pour tous les penseurs qui sont venus après lui, mais 

aussi pour quiconque portera un jugement sur n'importe quel sujet. 

 

Contrairement aux philosophes avant lui, Aristote a révélé les principes et les 

lois fondamentales de l'esprit humain indépendamment du contenu si bien que le 

corpus, fruit de cet effort, a créé une discipline à lui tout seul : la logique. Bien que la 

Deuxième Analytique, qui est l'un des cinq ouvrages qui composent ce corpus, ait été 

écrite pour approfondir la question de la preuve, on constate que la question de la 

preuve est soulignée à différentes reprises tant dans d'autres parties de l'Organon que 

dans d’autres ouvrages de l'auteur. 

 

En fait, on peut dire que les vues d'Aristote, qui a l'honneur d'être peut-être le 

philosophe le plus influent des 2500 ans d'histoire de la philosophie, ont été falsifiées 

dans presque tous les thèmes dont il a traité au cours des siècles. Les recherches de 

scientifiques tels que Kepler et Galilée ont détruit les pensées d'Aristote sur la physique 

et donc sur l'astronomie. Ses apports sur des disciplines tels que la botanique et la 

zoologie sont loin d'être une référence dans le monde scientifique d'aujourd'hui. En 

particulier, la métaphysique, qui a été adaptée à la religion chrétienne par saint Thomas 

d'Aquin et est devenue la vision officielle de l'Église, a dû laisser sa place à des 

interprétations théologiques complètement différentes après un certain temps au cours 

de l'histoire. Ce qu'il dit sur la politique peut être considéré comme trop inacceptable 

pour être exprimé face aux valeurs prédominantes d'aujourd'hui, surtout compte tenu 

de ses opinions sur les femmes, l'esclavage, la nécessité de parler grec et même sur les 

peuples non grecs. 



352 

 

 

Pour résumer, on peut dire qu'Aristote, au cours des siècles, ou plutôt au cours 

des millénaires, a été philosophiquement vaincu, si le terme est correct, presque dans 

tous les champs de bataille dans lesquels il s’est aventuré. Cependant, cette défaite n'a 

pas été si facile, on dirait que le monde de pensée a dû combattre ses idées pendant 

plus de deux mille ans pour ramener Aristote à terre.  

 

D'autre part, d'un point de vue poppérien, on peut dire que possibilité de 

falsification de ce qu'un philosophe dit, bien que ceci semble paradoxale, indique en 

réalité la justesse de la méthode qu'il a utilisée, c'est-à-dire le fait qu'il a dit choses « 

falsifiables ». Car la condition pour que les propositions non falsifiables soient 

vérifiables n'est pas non plus remplie, toujours d'un point de vue poppérien. 

 

Le fait qu’Aristote a maintenu sa pertinence pendant vingt-trois siècles, malgré 

le fait que ses opinions sur un certain nombre de sujets sont incompatibles avec les 

données modernes, ne peut pas s’expliquer par son style d'écriture facile à lire, plein 

d'esprit ou divertissant. Au contraire, on pourrait même affirmer qu’il a un style est 

assez monotone, sec, quelque peu contraignant et des fois ennuyeux. Cependant, tout 

en faisant cette détermination, il est utile de garder à l'esprit quelque chose qui a été 

mentionné ci-dessus. Peut-être que le plus grand mérite d'Aristote dans l'histoire de la 

pensée n'est pas le fait que les idées qu'il a exprimées dans ses œuvres aient pu résister 

pendant des millénaires, car la plupart d'entre elles ont été falsifiées. On ne peut pas 

dire qu'elle donne du plaisir à lire en termes de style littéraire, car bien que les textes 

soient assez rigoureux et le style d'expression imposant, ce ne sont pas des textes qui 

font appel à un goût poétique. Dans ce cas, le principal mérite qui rend Aristote Aristote 

est la justesse de sa façon de penser, c'est-à-dire la méthode déductive, plutôt que le 

contenu ou le style. Cela signifie en soi une théorie de la preuve. 

 

En fin de compte, la philosophie est une poursuite intellectuelle, c’est-à-dire 

purement fondée sur la pensée, dont l'objet peut changer à chaque fois. Cependant, le 

point commun entre différentes réflexions qui n'ont rien à voir les unes avec les autres 

concerne principalement la méthode plutôt que le contenu. À cet égard, les règles de 

la pensée correcte et des jugements corrects sont comme un « outil » qui peut être 

appliqué à n'importe quel contenu et est indépendant du contenu. 



353 

 

 

C'est ici qu'il faut voir l'insistance d'Aristote sur le concept de preuve. Comment 

établir la relation entre l'abondance et l'unité est déjà un élément fondateur de la 

philosophie depuis les Milésiens. Le travail du philosophe est de faire sortir cette 

relation de l'arbitraire et de l'amener au niveau des jugements obligatoires. En fait, 

c'est exactement ce qu'Aristote entend par preuve. En fait, selon Aristote, le défaut des 

philosophes avant lui est de ne pas connaître l'Analytique, c'est-à-dire les règles et 

principes de base de la preuve, car la base de toute connaissance est la preuve. 

 

C'est là peut-être le principal mérite d'Aristote est d'inscrire la question de la 

preuve à l'ordre du jour pour la philosophie, de renforcer le processus d'acquisition de 

la connaissance, quelle que soit la prétention à faire valoir. Il a d'abord stipulé le 

fondement, donné les règles pour établir ce fondement, et a ainsi fermé les portes de 

l'histoire de la pensée aux affirmations infondées. Cette attitude n'était pas seulement 

contraignante sur le plan philosophique, mais a sans aucun doute ouvert la voie au 

développement scientifique. 

 

Celui qu’il faut appeler philosophe est celui qui étudie « la nature de toute 

substance et les principes de la pensée syllogistique », comme le dit Aristote dans la 

Métaphysique Γ. Par conséquent, le philosophe est en même temps celui qui possède 

les connaissances les plus compétentes dans n'importe quel domaine. La façon d'avoir 

des connaissances compétentes dans un domaine quelconque, en revanche, signifierait 

établir les fondements de la question de la manière la plus solide possible. A partir de 

là, la connaissance de l'être en tant qu'être s'établira de la manière la plus ferme. Ou, 

selon Aristote, « le Principe le plus ferme c'est celui au sujet duquel il est impossible 

de se tromper ». 

 

C'est à ce point qu'émerge une similitude étonnante entre la pensée d'Aristote et 

celle de Descartes. Car, si l'on regarde les passages où Descartes doute de son propre 

savoir et explique comment il recourt au doute méthodique pour lever ce doute, on 

rencontrera des phrases presque similaires. 

 

Comme nous l'avons mentionné précédemment dans la partie de notre thèse sur 

Descartes, nous avons essayé de montrer que celui-ci a joué un rôle transformateur 



354 

 

dans l'évolution de l'histoire de la philosophie à son époque, tout comme dans 

l'exemple d'Aristote, qui a vécu environ deux mille ans auparavant, par rapport à la 

période qui l'a précédé. 

 

Pour ce faire, nous avons examiné les principales dynamiques sociales, 

culturelles, scientifiques, religieuses et philosophiques du temps de Descartes. À la 

suite de cette analyse, nous avons attiré l'attention sur les similitudes entre 

l’atmosphère intellectuel auquel appartenait Aristote et le climat culturel général dans 

lequel Descartes avait vécu. 

 

Semblable à l'exemple d'Aristote, l’environnement avant Descartes était 

également caractérisé par la fin d'une époque aux aspects religieux intenses. Tout 

comme dans l’exemple d’Aristote, cette transition n'a pas eu lieu brusquement, mais 

s'est étalée sur plusieurs siècles. Cependant, à l'époque de Descartes, sous l'influence 

des développements politiques et des découvertes géographiques, des progrès rapides 

ont été réalisés dans le monde de la science et le paradigme a radicalement changé 

dans de nombreux domaines, de l'astronomie à la physique. Descartes s'est efforcé 

d'empêcher la philosophie de prendre du retard sur la science dans un tel milieu 

intellectuel. 

 

Tout en essayant de comprendre la mission entreprise par Descartes dans un 

processus de développements scientifiques allant de la Galilée à Newton, nous avons 

également voulu interroger l'attitude de l'autorité religieuse de l'époque, et nous avons 

évoqué l'effort de Descartes pour légitimer sa recherche philosophique sur une base 

religieuse. 

 

Dans une deuxième étape, nous avons examiné comment Descartes a placé la 

question de la méthode au début de la phase de formation de son propre système de 

pensée et nous avons retracé comment il a commencé à poser les pierres angulaires de 

sa métaphysique dans son ouvrage Règles pour la Direction de l’Esprit. 

 

Ici, nous avons vu que, à l'instar de l'attitude d'Aristote qui plaçait la question de 

la preuve au centre de son système, Descartes mettait la question de la méthode à la 

base de la recherche de la vérité, et à partir de là, il émettait un idéal de connaissance 



355 

 

qu'il appellerait la Mathesis Universalis. 

 

En conséquence, la recherche philosophique devait viser, aux yeux de Descartes, 

à atteindre des vérités inébranlables, et en ce sens, elle devait s'appuyer sur la méthode 

des mathématiques, à savoir la déduction. 

 

Descartes a effectivement accepté la foi comme source de connaissance, mais il 

l'a conditionnée à la conformité avec l'évidence rationnelle. 

 

Dans la revue des ouvrages intitulés Discours de la Méthode et Méditations 

Métaphysiques, nous avons abordé les parties relatives aux preuves de Dieu. Dans ces 

travaux, nous avons examiné comment Descartes traitait le sujet du doute méthodique. 

 

Sur le chemin d'atteindre à une certaine connaissance, Descartes a suggéré que 

nous doutions d'abord de toutes nos connaissances et que nous reconstruisions toute la 

vérité. Ce faisant, nous devrions douter de tout au moins une fois, y compris notre 

propre existence et l'existence de Dieu. À ce stade, c'est-à-dire au moment où notre 

propre existence et l'existence de Dieu sont mises sous le prisme du doute et où la 

vérité sera reconstruite, nous voyons Descartes tenter une preuve de Dieu. 

 

Il est possible de comparer ceci à l'attitude d'Aristote d'une certaine manière, car 

après avoir vidé l'intérieur de l'esprit de toute information, nous devrons passer à 

travers un filtre de preuve chaque information que nous accepterons à nouveau dans 

notre esprit. 

 

Dans une prochaine étape, nous avons essayé de détailler comment Descartes a 

mené le processus de reconstruction de la vérité mentionné ci-dessus et comment il a 

appliqué le concept de preuve à la question de Dieu. 

 

Descartes, comme Aristote, rejette la tradition de pensée qui lui a été donnée et 

s'efforce de réinventer tout son système. Cependant, à ce stade, il ira plus loin 

qu'Aristote dans sa quête pour construire la réalité à partir de zéro en examinant chaque 

notion en profondeur dès le départ. Bien qu'Aristote ait fait une analyse complète de 

l'aisthesis et traité de nombreux concepts depuis le début, de la génération à la 



356 

 

corruption, de l'actuel au potentiel, du mouvement au changement, il n'est jamais allé 

aussi loin jusqu'à ignorer les données sensorielles. Il a même accusé Parménide et les 

partisans de l’école d’Elee de ne pas tenir compte des faits sensoriels. Descartes, quant 

à lui, questionne non seulement l'héritage philosophique dont il hérite, mais aussi les 

données sensorielles dont il dispose et même les faits mathématiques. 

 

Ainsi, Descartes, qui cherche à établir les premières réalités absolues, établit 

d'abord sa propre existence en tant qu'être pensant, et dans les étapes suivantes, il tente 

de démontrer de diverses manières l'existence de Dieu, l'immortalité de l'âme, 

l'existence de la matière, l'existence d'autres esprits, etc. 

 

En d'autres termes, il élève la méthode de preuve au point où il soupçonne 

d'abord l'existence entière, y compris la sienne, puis reconstruit progressivement 

l'existence entière à l'aide de preuves. 

 

Il est possible de tirer les conclusions suivantes de notre thèse dans son 

ensemble : 

 

Aristote et Descartes ont tous deux développé une métaphysique originale en 

prenant le concept de preuve au centre, tous deux ont joué un rôle transformateur 

similaire dans le développement philosophique de leur époque et ont été les pionniers 

de la purification du discours philosophique des éléments religieux et mythologiques 

dans une large mesure, ouvrant ainsi la voie aux avancées scientifiques. 

 

Non seulement ils ont utilisé la preuve dans leur propre systématique, mais ils 

ont également théorisé sur le concept de méthodologie, laissant derrière eux des 

travaux sur le sujet et ont tenté de générer une foi raisonnable en appliquant la preuve 

au sujet de Dieu. 

 

Sur la base de la similitude que nous pouvons établir entre eux dans ces aspects, 

Descartes peut être considéré comme un parent éloigné d'Aristote, bien qu'il diffère 

grandement dans le contenu de sa philosophie. 

 

Nous avons indiqué que l'un des critères déterminants qui nous permet de 



357 

 

considérer Aristote et Descartes comme liés à certains égards est la détermination que 

l'effort pour nettoyer le discours philosophique dans une certaine mesure du mythe et 

le placer sur un fondement rationnel est assez clair dans les deux cas. 

 

Cependant, il serait utile de détailler cette affirmation. Bien sûr, nous utilisons 

l’expression « passage du mythos au logos », non pas dans un sens absolu, mais avec 

une certaine marge de prudence. 

 

Tout d'abord, nous devons souligner que lorsque nous examinons à la fois 

Aristote et Descartes au niveau du discours philosophique, nous voyons que les deux 

font peu ou pas de référence aux croyances mystiques ou aux acceptations religieuses 

répandues des époques dans lesquelles ils ont vécu. 

 

Il est à noter qu'aucun des deux philosophes en question n'a jamais utilisé de 

dogmes religieux, de doctrines ou d'autres principes similaires pour étayer leurs 

positions ou affirmations philosophiques, et qu'ils n’ont jamais profité d'analogies 

mythiques dans leurs arguments. Au lieu de cela, ils ont tenté de justifier toutes leurs 

opinions et affirmations par déduction, à tel point qu'ils ont déplacé la question de 

l'existence de Dieu du domaine de croyance et l'ont traitée au niveau de preuves 

complètement rationnelles. 

 

À cet égard, il est possible de dire qu'Aristote et Descartes ont tenu un discours 

similaire en fonction de leurs époques respectives, et nous pouvons soutenir que ce 

point de vue, comme mentionné ci-dessus, est une mentalité de relocalisation d'un 

discours philosophique basé sur des éléments mythologiques ou religieux, sur des 

bases rationnelles, au moins au niveau du discours. 

 

De nombreux philosophes à travers l'histoire ont eu des opinions divergentes sur 

la question de savoir s'il est juste d'établir une démarcation nette entre les phases de la 

pensée humaine telles que le mythe et le logos. Les philosophes ultérieurs de grandes 

écoles telles que l'école de Francfort et le postmodernisme du XXe siècle se sont en 

effet opposés à l'interprétation d'une période particulière du développement de la 

philosophie en utilisant de telles notions globales. 

 



358 

 

De notre côté, nous avons choisi de procéder en reconnaissant que chaque 

mythos fait référence à un logos, et que chaque logos contient une part de mythos. Bien 

que nous ayons affirmé dans la sous-section de notre thèse intitulée « De l'arbitraire à 

la preuve » que le passage au logos était un processus qui s'est étendu sur au moins 

trois siècles dans l'Antiquité et a atteint son apogée avec Aristote, nous avons essayé 

d'éviter d'affirmer qu'il s’agissait d’une œuvre achevée. 

 

Aristote n'était pas le seul philosophe de l'Antiquité à mal parler des mythes ; 

d'autres, dont Héraclite et Platon, parlent de mythes aux expressions extrêmement 

négatives, et ce qu'ils essaient de faire, c'est d'essayer de décrire l'existence en restant 

le plus possible dans la nature, au lieu d'utiliser les interprétations de la genèse fournies 

par les mythes. Cependant, tout en faisant cela, ils ont souvent appelé des récits 

mythologiques à l'aide. 

 

Aristote, qui nous présente une histoire de la philosophie qui l'a précédé, se 

lamente davantage sur les philosophes qui ne peuvent purger les composantes 

mythiques de leurs systèmes que sur les mythes eux-mêmes. Il explique clairement 

qu'il ne prend pas les mythes eux-mêmes au sérieux et les considère plutôt comme un 

phénomène sociologique. 

 

Même si les premiers philosophes ont ouvert une nouvelle ère dans l'histoire de 

la pensée humaine en développant une pensée fondée sur la preuve par opposition aux 

religions qui les ont précédés, la philosophie a évolué si rapidement au cours de ses 

deux premiers siècles qu'au quatrième siècle avant notre ère, Aristote a estimé qu'il 

avait le droit de ridiculiser ses prédécesseurs comme des gens qui parlaient sans preuve 

et sans fondement. 

 

C’est par exemple le cas pour le Noûs d'Anaxagore qu’Aristote déclare qu'il 

trouve injustifié et arbitraire, même s'il croit qu'Anaxagore est le seul penseur qui 

semble rationnel par rapport au non-sens de ses ancêtres. La tradition de Pythagore 

reçoit également sa part des critiques d'Aristote. Le défaut des pythagoriciens, pour 

Aristote, était qu'ils faisaient des ajouts arbitraires chaque fois qu'ils découvraient une 

lacune dans leur système. Encore, les affirmations des présocratiques n’était pas bien 

fondées non plus aux yeux d'Aristote qui les trouve fréquemment basées sur des 



359 

 

observations erronées ou simples, des faits bruts mal traités, des inférences arbitraires, 

certaines analogies et parfois des aspects religieux et mythologiques. 

 

Il déclarera que parmi les philosophes de la nature, il considère le plus 

Anaxagore et n'hésitera pas à admettre qu'il ne prend pas au sérieux les penseurs 

antérieurs. Il prétendra même que son maître Platon a commis des erreurs parce qu'il 

n'a pas pu s'évader avec ces anciens philosophes grecs et qu'il était toujours sous 

l'emprise d'Héraclite, de Pythagore et de Cratyle. 

 

En à peine deux siècles, la cognition humaine était pratiquement passée du 

domaine des horoscopes à celui où les affirmations illogiques - même celles fondées 

sur une fiction plausible - n'étaient plus acceptées. Le patrimoine dont héritèrent les 

prédécesseurs d'Aristote fut un temps où l'on respectait les magiciens tribaux, un temps 

où l'on pouvait prédire l'avenir au vol des oiseaux, et où tel ou tel animal était sacrifié 

à tel ou tel dieux pour guérir telle ou telle maladie ; et ce qu'Aristote a laissé, c'est un 

corpus dans lequel on tente d'expliquer le monde par la science, de la botanique à la 

zoologie, de la physique à l'astronomie, de l'éthique à la rhétorique, avec un 

raisonnement éprouvé et déductif. 

 

Non seulement Aristote a employé cette méthode dans ses propres leçons ou 

ouvrages, mais il a également médité sur la méthode elle-même et écrit des livres 

remarquables sur le sujet. Dans ce contexte, il est nécessaire de lire le corpus sur la 

logique. En fait, en consacrant l'intégralité de la Seconde Analytique à la question de 

la preuve, il révèle non seulement la première théorie épistémologique la plus complète 

de l'histoire de la philosophie, mais aborde également le problème de la preuve dans 

le contexte de la persuasion dans sa Métaphysique et d'autres ouvrages, en plus de la 

Rhétorique. 

 

Lorsque nous considérerons la position de Descartes, les fondements de notre 

comparaison avec Aristote apparaîtront plus clairement. Descartes a vécu à une époque 

qui a immédiatement suivi la Renaissance, donc si nous voulons le considérer comme 

un philosophe de la rupture, nous devons garder à l'esprit certaines des caractéristiques 

déterminantes de la Renaissance et de la fin du Moyen Âge. 

 



360 

 

D'importantes découvertes géographiques, astronomiques et scientifiques ont été 

réalisées au siècle avant Descartes, comme indiqué dans les sections de notre thèse 

détaillant le caractère général de la période. A la lumière de ces évolutions, un tout 

nouveau monde se dessinait, et le climat de la pensée, qui s'appuyait sur la tradition et 

peinait à se débarrasser du joug de l'Église, ne pouvait suivre les avancées dans le 

domaine des sciences. 

 

En outre, ce que Descartes voulait faire, ce n'était pas seulement produire une 

philosophie classique qui pourrait en quelque sorte réussir à contenir quelques 

développements scientifiques, mais plus que cela. Il voulait adapter à la philosophie la 

méthode qui était à la base des développements scientifiques qui progressaient à un 

rythme vertigineux. 

 

Les développements scientifiques de l'époque avaient révélé la parfaite harmonie 

de l'esprit et de la nature. En d'autres termes, une fiction parfaite qui pourrait être créée 

dans l'esprit correspondrait exactement à sa contrepartie dans la nature. Les 

développements en physique mathématique et en astronomie en particulier le 

confirmaient. De même, une construction mentale parfaite des vérités métaphysiques 

conduirait à des vérités infaillibles et inébranlables. 

 

Cependant, l'Église présentait un obstacle majeur. Descartes croyait pouvoir 

modérer la réaction de l'Église en démontrant comment la méthode scientifique - qui 

avait auparavant été utilisée pour démontrer que la Terre n'était pas au centre du 

cosmos et attirait ainsi la colère de l'Église - pouvait également être appliquée à 

l'établissement des vérités de la foi. 

 

Il va sans dire qu'il devait traiter les autorités de l'Église avec le plus grand 

respect tout au long de cet effort. Descartes a exprimé cette position prudente non 

seulement au niveau du discours, mais a également agi comme s'il avait tenté de 

prouver l'existence de Dieu et l'immortalité de l'âme à la demande de la papauté, et a 

cherché à fonder ces efforts sur le Concile de Latran. 

 

Nous avons essayé de présenter nos constatations sur ces sujets dans la section 

« Exigences Théologiques d'une Preuve Philosophique ». 



361 

 

 

Ainsi, Descartes, qui a tenté de rester à l'écart de la zone dangereuse, a construit 

tout son discours philosophique sur un discours complètement profane après s'être 

assuré. Bien qu'il se présente comme un fervent chrétien et prétende avoir écrit ses 

œuvres pour servir la papauté, quand on le regarde au niveau du discours, on y voit 

une approche extrêmement déductive. 

 

Dans les sections où il tente de prouver l'existence de Dieu, dans les passages où 

il traite de l'immortalité de l'âme, et dans les passages où il discute des vérités de foi, 

il n'apporte pas de preuves tirées des Saintes Écritures, ni ne tente pour expliquer tout 

phénomène basé sur la révélation, ni n'agit-il sur une base spirituelle, ni n'attribue-t-il 

la création et la corruption aux puissances divines. 

 

Nous ne le voyons pas faire appel au mysticisme, chercher l'aide d'explications 

surnaturelles, puiser sa force dans des légendes anciennes ou recourir à des arguments 

de style ex machina lorsqu'il rencontre des difficultés. 

 

Au contraire, il a une attitude discursive qui évite constamment les 

interprétations religieuses ou mythologiques, ne s'écarte jamais de la déduction même 

lorsqu'il parle de sujets tels que Dieu et l'âme, et recherche toujours des preuves 

concrètes. En d'autres termes, on peut dire qu'au sein de sa propre philosophie, 

Descartes a traité le concept de Dieu sur une base totalement rationnelle, le retirant 

effectivement du terrain théologique. 

 

À cet égard, Descartes et Aristote partagent des similitudes frappantes. Les deux 

penseurs ont examiné des sujets religieux ou divins sur une base très rationnelle, non 

pas comme une question de foi mais comme une question d'argumentation, malgré le 

fait qu'ils ont créé des œuvres philosophiques d'époques et de contextes distincts. 

 

Encore une fois, on peut dire que les deux philosophes, en s'isolant des 

dynamiques religieuses, philosophiques et sociales de l'époque dans laquelle ils 

vivaient, ont développé un discours basé sur la démonstration et la déduction contre 

l'arbitraire, dans le but d'atteindre des vérités infaillibles, et par conséquent, ils ont 

contribué à un changement de paradigme. 



362 

 

 

De même, la compréhension de Dieu, que les deux philosophes mettent en avant 

conformément à l'effort d'épuration et de rationalisation du discours philosophique du 

mythos, est une figure qui semble n'avoir d'autre fonction que d'occuper le premier 

maillon de la chaîne de la causalité et de la métaphysique comme une nécessité 

logique, comparée à la compréhension de Dieu à la fois de la mythologie et de la 

religion institutionnelle. 

 

Dans les deux systèmes, Dieu est inclus dans le corps philosophique dans une 

rationalité qui peut être considérée comme mécanique, réduite à l'esprit, mais 

positionnée à l'écart de la domination du monde matériel. En d'autres termes, un Dieu 

ainsi purifié du mythe n'est plus un Dieu soumis à l'obéissance, adoré, qui impose des 

ordres et des interdictions, envoie des prophètes, récompense et punit, et règle les 

affaires du monde. 

 

Tout en soulignant le chevauchement entre les visions d'Aristote et de Descartes 

sur Dieu, il convient également de rappeler les divergences substantielles entre elles. 

Avant toute chose, il ne faut pas négliger qu'une force historique majeure, le 

christianisme, est entrée en scène entre ces deux philosophes. 

 

Bien que nous soutenions que ces deux philosophes représentent des tournants 

importants sur le chemin du mythe au logos, et que nous établissions un lien fort entre 

eux en termes de concepts et preuves de Dieu, nous ne pouvons ignorer que la 

conception d'Aristote de Dieu, qui siège au sommet des cieux et donne leur 

mouvement, est analogue aux dieux mythologiques ; alors que, d'autre part, le dieu de 

Descartes, qui désire le bien, sait tout, est exempt de tromperie, possède un 

entendement infinie et une volonté illimitée, est encore comparable au Dieu chrétien, 

bien qu'établi à une distance le plus loin possible du mythe. 

 

D’ailleurs, les initiatives philosophiques d'Aristote et de Descartes ne semblent 

pas avoir produit les résultats désirés en peu de temps si l'on considère le cours que la 

philosophie a suivi dans le processus historique après eux. Il est important de garder 

cela à l'esprit lorsque l'on discute de l'affinité intellectuelle entre Aristote et Descartes. 

 



363 

 

Après Aristote, la philosophie grecque s'est orientée vers un mysticisme moral 

ascétique d'inspiration orientale, plutôt que sur les fondements rationnels posés par 

Aristote. 

 

C'était le résultat du milieu cosmopolite né des conquêtes orientales d’Alexandre 

le Grand ; qui, paradoxalement, était autrefois l'élève d'Aristote. 

 

Les expéditions d'Alexandre, qui ont donné lieu à un échange culturel et ont 

permis aux éléments mystiques des traditions égyptiennes, indiennes et persanes 

d'imprégner la culture grecque, ont abouti à une approche mystique de la philosophie 

jusqu'à ce que, dans les siècles qui ont suivi, elle soit tombée sous l'influence d'un autre 

cadre moyen-oriental, à savoir le christianisme. 

 

Le destin semble avoir lié une fois de plus Descartes et Aristote à cet égard, car 

en ce qui concerne le sort de la quête d’une preuve de Dieu aussi certaine que celles 

en mathématiques, on dirait que l’apport de Descartes n’a pas toujours été favorable 

envers ses propres fins. Lui voulait prouver par-là l’existence de Dieu avec une 

certitude inattaquable, pourtant cette ambition de faire des mathématiques la base la 

plus solide de toute démonstration, a fini, chez certains, par devenir une croyance 

exagérée non pas en Dieu, mais au contraire aux mathématiques et aux sciences 

naturelles qui imitent son modèle. Donc nourrir la confiance envers les mathématiques 

a eu pour conséquence d’utiliser cette discipline au service de la négation et non de 

l’affirmation de Dieu. 

 

Molière, par exemple, contemporain de Descartes, avait utilisé de la bouche de 

Don Juan, la certitude des données mathématiques pour soutenir sa position athée. Le 

valet, Sganarelle, interroge son maître avec étonnement lorsqu’il se rend compte que 

c’est un mécréant, et Don Juan lui répond en disant qu’il est un croyant, non pas au 

sens courant du terme, mais comme un adorateur des mathématiques : « Je crois que 

deux et deux sont quatre, Sganarelle, et que quatre et quatre sont huit ». 

 

On pourrait dire que l’idée de la certitude mathématique a servi à un but qui 

n’était point celui du philosophe. Il serait peut-être légitime de dire que sa démarche a 

fonctionné contre son gré, dans le sens inverse qu’il aurait souhaité, pour aider au 



364 

 

développement de l’athéisme, puisque la certitude mathématique qui l’éblouissait tant, 

avait également enchanté d’autres penseurs et hommes de lettres, en leur procurant un 

fondement indestructible, tout comme celui que Descartes cherchait pour baser sa 

philosophie dessus, et ces autres penseurs ont fait de ces vérités mathématiques un 

usage tout à fait différent, en renversant la logique, dirait-on, pour faire un objet de foi 

indépendant de toute référence divine, de cette même base inébranlable. 

 

Il est vrai que l’emploi du terme « foi » n’est pas très légitime dans le domaine 

de la science et on devrait préférer plutôt celui de « confiance ». Toutefois, le 

développement des sciences expérimentales sur la base de la mathématique 

cartésienne, surtout à partir du 19e siècle, fut un évènement tellement impressionnant 

qu’il l’a remporté sur toutes les autres formes de connaissance et de croyance 

formatrices d’opinion, qui existaient jusqu’alors, telles que la religion, les traditions, 

les superstitions etc. Cette gloire de la science a eu un effet si séduisant sur les 

intellectuels de l’époque qu’elle a fini par se munir d’un aspect idéologique qu’on 

appellerait le « scientisme ». 

 

On pourrait dire que les procédés appliqués en science étaient désormais 

proposés non pas uniquement dans leurs domaines de recherche spécifiques mais pour 

réorganiser, sous tous ses aspects, la vie de la société ou de l’humanité en général, y 

compris le domaine des valeurs. 

 

La philosophie d’Auguste Comte n’était pas très éloignée de ces pensées. 

Fondateur du positivisme, il avait avancé la loi des trois états, selon laquelle l’esprit 

humain passait par l’âge théologique et par l’âge métaphysique pour arriver finalement 

à l’âge positif qui était dominé par les seules vérités trouvables dans les sciences. Il 

était même allé jusqu’à fonder une nouvelle religion sans Dieu basée sur ces principes. 

Donc le réserve de ne pas utiliser le terme de foi reste sans fondement du moment où 

le scientisme devient idéologie ou même lorsqu’il s’agit d’une religion qui s’enracine 

dans cette idéologie. 

 

Pour en conclure, voilà ce que nous avons essayé de faire en résumé dans notre 

travail intitulé « Descartes comme héritier d'Aristote dans le contexte des preuves de 

Dieu » : 



365 

 

 

Dans un premier temps, nous avons identifié le concept de fonction 

transformatrice de la preuve en histoire et démontré qu'il s'agit d'une des 

caractéristiques essentielles qui distinguent la philosophie des autres disciplines 

intellectuelles. 

 

Puis, bien qu'ayant vécu presque deux mille ans à part, nous avons espér 

démontrer qu'il existe des similitudes entre Aristote et Descartes. 

 

Pour ce faire, nous avons d'abord examiné Aristote au regard de son bagage 

philosophique et recensé les difficultés philosophiques qu'il a rencontrées. Dans l'étape 

suivante, nous avons attiré l'attention sur la façon dont il a surmonté cette difficulté 

philosophique, quel type de théorie il a développé en faisant cela, quel type de discours 

il a utilisé et surtout quel discours il a évité. En plus de cela, nous avons essayé de 

comprendre quel type de concept de Dieu Aristote avait, et avec lui, nous avons 

souligné sa contribution à la philosophie en termes de théorie de la preuve et essayé 

de montrer le rôle transformateur qu'il a joué en termes d'histoire de la philosophie. 

 

Ensuite, nous avons effectué une analyse comparable sur Descartes. Avant cela, 

nous avons tenté de comprendre la principale motivation de Descartes pour développer 

la philosophie en examinant d'abord la dynamique fondamentale de l'ère historique 

dans laquelle il a vécu. Nous avons examiné le type d'effort philosophique que les 

circonstances historiques ont contraint Descartes à faire avant d'analyser pourquoi, 

comme Aristote, il s'est concentré sur le problème de la méthode. Descartes a utilisé 

plus tard l'approche qu'il a préconisée dans sa propre philosophie, comme en 

témoignent ses écrits. 

 

Nous nous sommes efforcés de mettre en évidence les parallèles entre Aristote 

et Descartes dans divers domaines, notamment le contexte historique, le contenu 

philosophique, la méthodologie intellectuelle, le concept de Dieu, la preuve, 

l'empreinte qu'ils ont laissée sur la philosophie et les rôles transformateurs qu'ils ont 

joués. 

 

Notre modeste effort dans le domaine d'étude que nous nous sommes choisi ne 



366 

 

peut, bien entendu, prétendre couvrir toutes les lacunes de ce domaine, ni aucune 

recherche sur une matière quelconque ne peut prétendre l'épuiser pleinement. À cet 

égard, nous nous attendons naturellement à ce que notre travail soit au moins quelque 

peu utile à quiconque choisit de poursuivre ses études dans ce domaine. Ce sera sans 

aucun doute notre plus grand espoir que l'analyse comparative que nous avons menée 

en examinant de près les vues d'Aristote et de Descartes sur la preuve, sera reconnue 

comme une contribution précieuse à la littérature. 

 

En profitant de l'exposé de la première partie de notre thèse, un chercheur qui 

souhaiterait se concentrer sur la notion de preuve pourra suivre à la fois la trajectoire 

du concept dans l'histoire de la philosophie, l'extension étymologique du mot, et son 

importance transformationnelle. 

 

Au fur et à mesure que le concept de preuve gagne en importance et est adopté 

comme méthode, voici quelques-uns des sujets abordés dans cette section qui peuvent 

intéresser les personnes qui étudient l'histoire ou la logique : comment la preuve 

affecte le discours philosophique ; l'importance des arguments fondés sur des preuves 

pour distinguer la pensée pré-philosophique et philosophique ; sa contribution à 

l'émergence de la logique comme discipline ; si cela sert de base au changement à la 

transition du mythos au logos ; remettant même en cause la valeur et la justification 

d'une telle différenciation conceptuelle 

 

De même, un chercheur intéressé par la philosophie antique pourra également 

examiner notre thèse et au moins s'inspirer du problème philosophique qu'Aristote a 

tenté de résoudre ; comment la question de la genèse, qui était devenue un nœud 

gordien jusqu'à l'époque d'Aristote, a été résolue ; comment Aristote a traité les 

concepts de genèse, de mouvement, de changement, de substance, etc. avec un savoir-

faire raffiné ; et comment, sur cette infrastructure, il a développé une théorie de la 

preuve dans laquelle il a placé Dieu au sommet d'une hiérarchie céleste. 

 

Un chercheur qui s'intéresse à la première modernité philosophique, d'autre 

part, peut également tirer des enseignements utiles de notre thèse. Il s'agit notamment 

de découvrir la tentative faite par la philosophie dans le contexte historique et 

intellectuel général du XVIIe siècle pour éviter de s'engager dans un discours religieux 



367 

 

; de voir comment la philosophie a réussi à survivre les tensions qui ont émergé au 

cours d'une période de découvertes scientifiques successives ; de retrouver avec 

Descartes l'harmonie qu’il y a entre l'esprit et la nature, ce qui était aussi l'un des sujets 

dominants de l'époque ; et la croyance rationnelle qui s'est développée en conséquence 

; de témoigner la quête pour incorporer des méthodes mathématiques dans la 

philosophie ; et comprendre comment la construction mentale permettait l'erreur, entre 

autres. 

 

Cependant, comme nous l'avons noté au début de ce sujet, aucune étude ne peut 

être qualifiée d'exhaustive ou d'irréprochable, et les études dans des domaines 

connexes ajoutent à l'ensemble des connaissances en comblant les lacunes les unes des 

autres. À cet égard, nous pourrions ajouter quelques éléments que nous suggérerions 

humblement aux chercheurs qui pourraient vouloir travailler sur des sujets similaires 

à l'avenir : 

 

Les équivalents mathématiques et juridiques du concept de preuve peuvent 

également être explorés dans le contexte de l'histoire. Cependant, la validité de la 

différence mythos-logos elle-même peut faire l'objet d'une thèse, et il est également 

possible d'examiner les coûts potentiels d'une action trop prudente en faisant une telle 

distinction. En fait, pour ceux qui s'intéressent à la technologie, avec l'avancement des 

langages de codage informatique et des langages de symboles logiques, même les 

programmes d'intelligence artificielle peuvent être examinés sémiologiquement à cet 

égard et donner des résultats très intrigants. 

 

Il y a sûrement de nombreuses contributions nécessaires pour l'analyse de la 

perspective d'Aristote sur la question. Par exemple, aborder le problème du logos en 

termes d'ousia fournira sans aucun doute des informations importantes. D'autre part, 

la prise en compte de Prote Kinoun en termes de Noûs comblera également une lacune 

importante que notre étude laissait ouverte. De même, la preuve de Prote Kinoun, dont 

nous venons de parler brièvement dans notre thèse, méritera en réalité un examen 

beaucoup plus approfondi des écrits d'Aristote. 

 

En ce qui concerne la section Descartes, se concentrer sur le problème de la 

déduction plus en profondeur sera une arène profitable pour un chercheur qui pourrait 



368 

 

vouloir approfondir le sujet. Le sujet bénéficiera également énormément d'une 

comparaison des universaux d'Aristote et de la théorie des idées de Descartes. 

 

De plus, un chercheur qui souhaite mener une analyse logique sera d'une grande 

utilité dans le domaine s'il prend en compte à la fois les preuves de Descartes et 

d'Aristote en termes d'argumentation formelle. 

 

D'autre part, quelqu'un qui choisit d'aborder la question d'un point de vue 

théologique ajoutera sans aucun doute de manière significative au corps de la 

littérature s'il soulève les questions théologico-religieuses entourant l'idée de Dieu, qui 

fait l'objet de la preuve et est par conséquent tirée à un terrain logique. 

 

 

  



369 

 

BIBLIOGRAPHIE 
 
 
A) OUVRAGES PRINCIPAUX 
 
ARISTOTE, Catégories, trad. J. Tricot, Éditions Les Échos du Maquis, 2014 
 
ARISTOTE, Constitution d’Athenes, trad. G. Matthieu, Les Belles Lettres, 1922 
 
ARISTOTE, Seconds Analytiques, J. Tricot, Éditions Les Échos du Maquis, 2014 
 
ARISTOTE, Éthique à Nicomaque, trad. J. Tricot, Éditions Les Échos du Maquis, 
2014 
 
ARISTOTE, Métaphysique, trad. J. Tricot, Librairie Philosophique J. Vrin, 2000 
 
ARISTOTE, Politique, trad. J. B. Saint Hilaire, Dumont, 1848 
 
ARISTOTE, Physique, trad. Pierre Pellegrin, GF Flammarion, 2e édition revue, 2002 
 
ARISTOTE, Topiques, trad. J. B. Saint Hilaire, Librairie de Ladrange 
 
DESCARTES René, Discours de la Méthode, Librairie Hatier, 1944 
 
DESCARTES René, Méditations métaphysiques, Presses Universitaires de France, 
1956 
 
DESCARTES, René, Principes de la philosophie, trad. Abbé Picot Librairie 
Philosophique J. Vrin, 1950 
 
DESCARTES René, Règles pour la direction de l'esprit, Librairie Philosophique J. 
Vrin, trad : J. Sirven, 1996 
 
DIOGÈNE Laërce, Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres, Le Livre de 
Poche, 1999 
 
PLATON, Apologie de Socrate, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon Œuvres 
Complètes, Bibliothèque de la Pléiade, 1943 
 
PLATON, Le Cratyle, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon Œuvres 
Complètes, Bibliothèque de la Pléiade, 1943 
 
PLATON, Le Phédon, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon Œuvres 
Complètes, Bibliothèque de la Pléiade, 1943 
 
PLATON, La République, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon Œuvres 
Complètes, Bibliothèque de la Pléiade, 1943 
 
PLATON, Le Timée, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon Œuvres Complètes, 
Bibliothèque de la Pléiade, 1943 
 



370 

 

PLATON, Eutyphron, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon Œuvres 
Complètes, Bibliothèque de la Pléiade, 1943 
 
PLATON, Phèdre, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon Œuvres Complètes, 
Bibliothèque de la Pléiade, 1943 
 
PLATON, le Théétète, trad. Joseph Moreau et Léon Robin in Platon Œuvres 
Complètes, Bibliothèque de la Pléiade, 1943 
 
SIMPLICIUS, Sur Aristote, Physique 5, traduit par James O. Urmson (1997), Cornell 
University Press 
 
 
 
 
 
 
 
B) OUVRAGE SPECIFIQUES 
 
 
AGUETTANT Lou|s, La Mus|que de P|ano : des or|g|nes à Ravel, Par|s, Alb|n M|chel, 
1954 
 
ANDRÉ-SALVINI Béatr|ce Le Code de HammourabB, Par|s, Réun|on des musées 
nat|onaux, coll. « Solo », 2008 
 
ALTIPARMAK Kemal, Dr; OZIS Turgut, Pr. Dr, Une étude sur la preuve 
mathémat|que et le développement du ra|sonnement mathémat|que, Ege Eğ|t|m 
Derg|s|, 2005 (6), 1 : 25-37 
 
BILIK Ronald, « Stammen P.Oxy. XI 1364 + LII 3647 et XV 1797 aus der 'Αλήθεια 
des Ant|phon”, Vol 13 (1998): TYCHE - Contr|but|ons à l'h|sto|re anc|enne, 
papyrolog|e et ép|graph|e. 
 
CHARPIN Dom|n|que, Hammurab| de Babylone, Par|s, Presses un|vers|ta|res de 
France, 2003 
 
DAREMBERG et SAGLIO, D|ct|onna|re des ant|qu|tés grecques et roma|nes 
 
DUMEZIL Georges, La Court|sane et les se|gneurs colorés : et autres essa|s : v|ngt-
c|nq esqu|sses de mytholog|e, Ultra Pont|cos fluctus, « Le brutal et le borgne », 
Gall|mard, coll. "Quarto", 1982. 
 
FINET André, Le Code de Hammurab|, Éd|t|ons du Cerf, Par|s, 1973 
 
FLACELIÈRE Robert, La v|e quot|d|enne en Grèce au s|ècle de Pér|clès, Hachette, 
1971 
 
FORNARA Charles W., BADIAN E., SHERK Robert K.  
 Archa|c T|mes to the End of the Peloponnes|an War, Cambr|dge Un|vers|ty Press.  



371 

 

 
GAGARIN M|chael (Un|vers|té du Texas), Ant|phon the Athen|en, Oratory, Law, and 
Just|ce |n the Age of the Soph|sts, Un|vers|ty of Texas Press, 2002. 
 
HATZFELD, Adolphe; DARMESTER, Arsene; Dictionnaire général de la langue 
française, Librairie Ch. Delagrave, Paris 
 
KING Leonard W|ll|am, Le Code d'Hammourab|, 2012 
 
KUHN Thomas, La structure des révolut|ons sc|ent|f|ques, Ép|logue 1969, 5. 
Exemples, Incommensurab|l|té et Révolut|ons, 2006, Red Spr|ng. 
 
LÉVYSTONE Dav|d, "Ant|phon: Ind|fférence de la Nature, M|sère des Lo|s 
Huma|nes", Phoen|x Journal, Class|cal Assoc|at|on of Canada / Soc|été canad|enne 
des études class|ques, Issue: 3-4, Volume: 68, pp 258-290, 2014 
 
MURAS Stéphane, Manuel de Polém|que, p.579, Éd|t|ons du Rel|ef, Par|s, 2013. 
 
PENDRICK Gerard J., Ant|phon le soph|ste. Les fragments, éd|tés avec |ntroduct|on, 
traduct|on et commenta|re, Cambr|dge Class|cal Texts and Commentar|es, 2002. 
 
PETERS, Franc|s, E; Glossa|re des termes de la ph|losoph|e grecque ant|que, trans. 
Très b|en Hunler, Arche art|cle : "pr|nc|pe ult|me |ndémontrable" 
 
ROTH Marthe, CollectBons de droBt de MésopotamBe et d'AsBe MBneure , Atlanta, 
Scholars Press, coll. « SBL Écr|ts du monde ant|que », 1997 
 
SALEM Jean, C|nq Var|at|ons sur la Sagesse, le Pla|s|r et la Mort 
 
SCHEIL Jean V|ncent, La lo| de Hammourab| (vers 2000 v. J.-C.), Ernest Leroux, 
Par|s, 1904 
 
SEUX Mar|e-Joseph LoBs de l'AncBen OrBent , Par|s, Le Cerf, coll. « Cah|ers Évang|le 
», 1986 
 
THOMPSON George, Études sur la soc|été grecque ant|que - Les prem|ers 
ph|losophes 
 
 
 
 
 
 
C) OUVRAGES ELECTRONIQUES 
« Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales » ( www.cnrtl.fr ) 
 
D|ct|onna|re grec en l|gne de l'Un|vers|té de Ch|cago (http://loge|on.uch|cago.edu) 
 
ARISTOTE, http://www.archive.org/details/4767273 
 
PLATON, http://www.perseus.tufts.edu/cache/perscoll_Greco-Roman.html 



372 

 

 
 

  



373 

 

 
 
 
 
 
 

BIOGRAPHIE 

 
İhsan Hayri BATUR est né à Istanbul en 1972. Après avoir terminé ses études 

secondaires au lycée de Galatasaray, en 1991, il s’est inscrit au département de ‘Langue 
et Littérature Françaises’ de la faculté des sciences et de lettres de l’Université 
d’Istanbul. A la suite de ses études de premier cycle, en 2001, il s’est inscrit à l’Institut 
des Sciences Sociales de l’université Galatasaray comme étudiant de D.E.A. Depuis 
2002, il exerce la fonction d’assistant de recherche à l’Université Galatasaray. 
  



374 

 

 
TEZ ONAY SAYFASI 

 
 
 
Üniversite : T.C. GALATASARAY ÜNİVERSİTESİ 
 
Enstitü : SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
 
Hazırlayanın Adı Soyadı : İhsan Hayri BATUR 
 

Tez Başlığı : DESCARTES COMME HERITIER D’ARISTOTE DANS LE 
CONTEXTE DES PREUVES DE DIEU 
(TANRI İSPATLARI BAĞLAMINDA ARİSTOTELES’İN MİRASÇISI OLARAK 
DESCARTES) 

 
Savunma Tarihi : 23/01/2023 
 
Danışmanı : Doç. Dr. S. Atakan ALTINÖRS 
 
JÜRİ ÜYELERİ 
 
Doç. Dr. S. Atakan ALTINÖRS 
(Danışman)  
 
 
Prof. Dr. Özkan GÖZEL 
(Medeniyet Üniversitesi) 
 
 
Doç. Dr. Ferda KESKİN 
(Bilgi Üniversitesi) 
 
 
Dr. Öğr. Üyesi T. Necati ILGICIOĞLU 
(Galatasaray Üniversitesi) 
 
 
Dr. Öğr. Üyesi Erinç ASLANBOĞA 
(Galatasaray Üniversitesi) 
 
 
 
 

Enstitü Müdürü 
Prof. Dr. Ulun AKTURAN 

 


