
 

 

 

 

 

 

 

 

THOMAS HOBBES VE WILHELM VON HUMBOLDT’TA  
DEVLET KAVRAMI 

 
 
 
 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 
 

ÖZDEN GÖKÇEN ERDOST 
 
 
 
 

MERSİN ÜNİVERSİTESİ  
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 
 
 
 
 

FELSEFE  
ANABİLİM DALI  

 
 
 

 
 
 
 

MERSİN  
HAZİRAN 2019  



 

 

 

 

 

 

 

 

THOMAS HOBBES VE WILHELM VON HUMBOLDT’TA  
DEVLET KAVRAMI 

 
 
 
 
 
 
 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 
 
 
 
 

ÖZDEN GÖKÇEN ERDOST 
 
 
 
 

MERSİN ÜNİVERSİTESİ  
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 
 
 
 

FELSEFE  
ANABİLİM DALI  

 
 
 

Danışman 
Doç. Dr. Cengiz Mesut TOSUN 

 
 
 

MERSİN  
HAZİRAN 2019  







iv 

ÖZET 

Felsefenin kendine özgü soruları felsefesinin işleyişine de yön verir. Felsefeyi başlatan 
sorulardır.  

Bu sorular bir felsefe sorusu olarak, felsefe de görünür; bunlar felsefeye özgü sorulardır. 
Her nedir? ‘li bir soru felsefenin işleyişine yön verir(Uygur 1984:51).  

Felsefedeki nedir kavramların anlamını sorar. Felsefe nedir sorusu kavramların 
anlamıyla uğraşmaktadır. Her felsefe sorusundaki amaç, bir kavramın ya da kavram öbeğinin 
açıklanmasıdır. Anlamı sorma felsefe sorularının özelliğidir. Felsefede asıl kaygı anlamdır 
(Uygur 1984:28). Filozof gerçekliği anlamaya çalışır. Öteki bilimlerin durduğu, varsayımları 
kabul ettiği yerde, filozof soru sormaya başlar. Felsefi açıdan üzerine en çok düşünülen alanların 
başında siyaset felsefesi gelir. 

İnsandan korkmakla birlikte insana olan sevgimizi de, derin saygımızı da, ona yönelik 
umutlarımızı da ve hatta istemimizi de yitiriyoruz. Aslında Nietzeche’nin nihilizmi tarif ederken 
kullandığı bu ifade günlük hayatımızda da açıkça görünmektedir. Bu durum olması gereken 
çizginin çok dışındadır. Toplum içinde önce insanca yaşamaya hakkımız olduğunu daha sonra 
da birey olduğumuzu, haklarımız olduğunu toplumu toplum yapan yegane unsurun birey 
olmaktan geçtiğinin farkında olmalıyız. Bu farkındalık sürecinde de bize eşlik edecek en önemli 
odak noktaları siyasetin tanımı ve siyaset felsefesinin siyaset içerisindeki durumunu, duruşunu 
anlamaktan geçer. 

İnsanlar bir arada yaşadıklarında kendilerine yeten bir varlık olabilirler. Eğer tek 
başlarına yaşarlarsa yetersiz kalırlar. İnsan toplumsal bir varlıktır. Her insanın onaylamasak 
bile kendi değerler ölçeği olduğunu kabul etmek, bireysel kişilik değeri anlayışının 
göstergesidir. Ama özgürlük söz konusu olduğunda, kendimizi bir başkasının yargıcı olarak 
görmemek, bize zarar vermediği sürece başkalarının alanlarına müdahale etme hakkımız 
olmadığı durumunun ortaya çıktığını görürüz. 

Politikacı, her bireyin yaşam standardını mümkün olabilecek en iyi seviyeye çıkarmak 
amacını taşımalıdır. Otorite olan insanlar, diğer insanları onları yormayacak türden tek tip insan 
kalıbına sokmayı isterler. Bunu yaptıklarında bireyselliği hiçe sayarlar. 

İnsan tarihsel süreçte tek başına değildir. Kişinin yaptığı eylemler başka insanları 
belirlemekle birlikte toplumsal eylemler de kişileri belirler. İnsan, grup- toplum, toplum-devlet, 
devlet-uluslar arası ilişkiler bağlamında bir etkileşim içindedir. Bu etkileşim dolayısıyla tarihsel 
dönüşümlerin görülmesi sağlanır. Etkileşimin sağladığı hareketlilik bize tarihsel dönemin 
niteliğini görmemiz açısından yardımcı olur.   

Gerçekleştirilmesi gereken herkes için tek bir ideal değil, eğer mümkünse her birey için 
ayrı ayrı idealler olmalıdır. Her birey kendi doğasında iyi ya da kötü bir şeyi geliştirme 
yeteneğine sahiptir. Her birey için mümkün olan en iyi ve en kötü vardır. Bireyin içinde 
bulunduğu şartlar, ya sürekli geliştirmeye uygun hale getirecek ya da onları ezip 
köreltecektir(Russell 2004:10-11). 

İnsanlarla hayvanlar arasında bazı düşünsel ve duygusal farklılıklar vardır. Duygusal 
farkların en başta geleni, insanın istek ve arzularının sınırsız olması ve bunların insanlar 
açısından tam olarak karşılanmasında yetersiz kalınmasıdır.  

Var olmak ve çoğalmak hayvanlara yettiği halde, insanoğlu yayılmak ister ve 
insanoğlunun bu konudaki istekleri sadece hayal gücünün olanaklarıyla sınırlıdır. Her insan 
elinden gelse, Tanrı gibi olmak ister(Russell 2010:3). İnsanın sınır tanımayan isteklerinin en 
başında iktidar ve şan kazanma olguları gelir. 

Bu çalışmada siyaset kavramı ve siyaset felsefesi tanımları çerçevesinde Thomas Hobbes 
ve Wilhelm Von Humboldt’un siyaset felsefesine bakış açılarını, devlet kavramını nasıl 
değerlendirdiklerini, bu kavramı nasıl anlamlandırdıklarını ve bu anlamlandırma işlemini hangi 
noktaları dayanak alarak yaptıklarını anlatmaya çalışacağım.  

  
Anahtar kelimeler: Doğal Durum,  Güvenlik, , Birey, Devlet. 
 
Danışman: Doç. Dr. Cengiz Mesut TOSUN, Mersin Üniversitesi, Felsefe Anabilim Dalı, Mersin. 



v 

ABSTRACT 

Philosophy has peculiar questions and these questions inflences the action and starts 
philosophy. 

Questions which ı mentioned , are spesific to philosophy and seems philosophical 
questions in philosophy. Every question which includes “ What ” shapes the action. (Uygur 
1984:51) 

 “What” in philosophy , interrogates meanings of concepts and this question is about 
them. Aim of the every single philosophical questions is explaining of a concept or a concept 
group. Asking the meaning is a quality of philophical questions. Real concern of philosophy is 
meaning ( Uygar 1984: 28) . Philosopher tries to understand reality. At the point which science 
stops and admits assumption; philosopher starts to ask. Policy philosophy is one of the topics 
which has considered philosophically. 

We are losing our love , deep respect , hopes and even though our demands against 
humanity while we are afraid of it. Actually , this expression which Nietzeche used while 
he describing his nihilism seems very clearly in real life. This situation is way far from the line 
which it should be. We should aware of , prioritily,  that we have right to life in humanistic 
conditions in society; after that we should aware of that we are individuals , we have rights and 
the most important factor of society is being individuals. During process of awareness ; the most 
important focus points which we should look out are definition of policy and understanding 
position of policy philosophy in policy. 

People can only be sufficient when they live together. If they stay alone , they can not 
handle it. Human is a communal being. Acceptence of every individuals have spesific principles, 
even though we don’t approve , is symbol of “Particular personality principle”  idea.  But 
when the topic is freedom ; we understands that we should not act as a judge for somebody else 
and we can not interfere somebody ‘s area unless they don’t bother our area. 

Politician have to try enhance life standarts of every person.  People who have authority 
wants to create a basic human profile which do not  think and make critics about them but they 
ignore particularity. 

Human is not alone throughout the history. Actions which made by people affects 
society also communal actions affects people. Person is in an interaction between : Group – 
society , society-power , power- international relationships. Therefore,  historical changes 
can be seen. Movement of interaction helps us about umderstanding  the quality of historical 
era. 

There is not only one ideal which has to be carring out by everyone. Furthermore , in a 
society every individuals should have different ideals. Every individuals have the ability of 
developing something , in a good or bad way. There are the best and worst conditions for 
everone. Conditions  and circumstances of individual’s situation ; make them appopriate and 
develop them or press and make them worse. (Russell 2004:10-11) .  

There are many different logical and emotional manners  between human and animal . 
Foremost of emotional difference is eternity of human’s demands and unsuffiency of can not 
success to make these demands real.  

Productivity is enough for animals but human. Human wants to disperse and his limits is 
endless as imagination. Ever human wants to be play God role , if he could. (Russell 2010:3). 
Foremost of endless demands are power and repute concepts.  

In this work , according to policy and policy philosophy ; ı am going to mention about 
Thomas Hobbes and Wilhelm Von Humboldt’s opinions on policy philosophy , how they 
evaluated and explained the definition of power and points which they built their opinions on. 

 
Key Words: Natural Condition, Police , Individual , Power. 
 
Advisor : Assoc. Prof. Cengiz Mesut TOSUN, Mersin University , Philosophy Department, Mersin 

 
 



vi 

TEŞEKKÜR 
 

Çalışmamada destek ve katkısını esirgemeyen Danışmanım Doç. Dr. Cengiz Mesut TOSUN’A, 
çeviriye katkılarından dolayı Kaan DEMİR’E ve desteklerini esirgemeyen aileme, özellikle 
anneme teşekkürlerimi sunuyorum. 

 

 



vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

İÇ KAPAK i 
ONAY ii 
ETİK BEYAN iii 
ÖZET iv 
ABSTRACT v 
TEŞEKKÜR vi 
İÇİNDEKİLER vii 

1. GİRİŞ 1 
2. SİYASET VE LİBERALİZM 5 
2.1. Siyaset ve Liberalizmin İçeriği 5 
2.2. Doğa Durumu ve Liberalizm 13 
2.3. Devlet Kavramı 24 
3. HOBBES’TA DEVLET KAVRAMI 28 
3.1. Hobbes’ta Devlet Kavramı’nın Çıkış Noktaları 28 
3.2. Hobbes’un Doğal Durumu 31 
3.3. Hobbes’ta Devlet Kavramı 33 
4. HOBBES VE HUMBOLDT’TA DEVLET KAVRAMI 39 
4.1. Humboldt’ta Devlet Kavramı 39 
4.2. Hobbes ve Humboldt’ta Devlet Kavramı 42 
5. SONUÇ 47 

KAYNAKLAR 53 
ÖZGEÇMİŞ 56 

 

 

 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

1 

1. GİRİŞ  

 

Siyaset felsefesi, iktidarın uygulama biçimini görülür hale getirir. Siyasetin bir soruna 

çözüm bulması değil, adaletin daimi olarak sağlanmasının amaçlanmasına katkı sağlar. Siyaset 

daima yeniden tanımlanır ve hedefleri yeniden düşünülür. Hiç kimse siyasi olana kayıtsız 

kalamaz. Felsefe olan ile olması gereken arasında köprü görevi gören bir alandır. Dış dünyayı 

kavramlarla anlatırız. Felsefe de o kavramların içini olması gereken şekilde doldurmamıza 

yarar. Dünyayı anlamlandırma biçimlerinden en etkili olanı felsefedir. Felsefe var olanı objektif 

bir şekilde görmemizi sağlar.   

Adorno için felsefe, bizi bir hayvanın görme biçiminden kurtarmak için var(Adorno 

2012:26). Buna göre felsefenin bize kazandırdığı ilk önemli şey görme gücüdür: Bu güç, bizi 

evrensellik seviyesine yükselten soyutlama ve kavramsallaştırma yeteneği ile de donatılmıştır. 

Bu görme gücü sayesinde baktığımız şeyin ötesini görme deneyimini elde ederiz(Tutumlu 

2015:98). 

İnsan tarihsel süreçte tek başına değildir. Kişinin yaptığı eylemler başka insanları 

belirlemekle birlikte toplumsal eylemler de kişileri belirler. İnsan, grup- toplum, toplum-devlet, 

devlet-uluslar arası ilişkiler bağlamında bir etkileşim içindedir. Bu etkileşim dolayısıyla tarihsel 

dönüşümlerin görülmesi sağlanır. Etkileşimin sağladığı hareketlilik bize tarihsel dönemin 

niteliğini görmemiz açısından yardımcı olur.   

Burada “tarihsel koşul” ve “özgürlük” kavramları insanın ontolojik belirlenimleridir. 

Tarihe ontolojik bakışta tarihsel koşulların belirleyici gücüne karşın insanın istenç gücü ile açığa 

çıkan özgür eylemi aracılığıyla dönüşen bilince ve bu bilinç aracılığıyla kendi koşullarını 

değilleme etkinliği, tarihe ontolojik bakışta hareket noktalarımızdır(Aşkın 2015:35). 

Modern anlayışta devlet, Tanrı tarafından istenmiş uyumunun, kısmi bir bütün halindeki 

türevi değildir. Devlet, artık, yalnızca kendi kendisiyle açıklanır. Spekülasyonun çıkış noktası 

artık tüm insanlık değil, kendi kendine yeten bireysel egemen devlettir. Bu bireysel devletin 

kendisi de, bireysel insanların, en üst iktidarla donatılmış bir topluluk biçiminde tabii hukuk 

tarafından düzenlenmiş birliği üzerine kurulur(Aktaran Dumont  2000:151). 

  Devlet doğru olduğunu düşündüğü her türlü iyiliğe aykırı, insanlığa aykırı eylemde 

bulunabilir; yeter ki eylemler kamu yararı doğrultusunda gerekli olsun. Ama bu durum devletin 

korunması söz konusu olduğunda devlet iktidarının yasaların dışında hareket edebilme 

durumunu da beraberinde getirdiğini görebiliriz. 

 Bununla birlikte gerçek toplumlar devletin koruyucu gölgesi altında gelişir. Her tarihçi 

ve devlet kuramcısı beş yüz yıla aşkın süredir devletin insanlık tarafından kurulmuş en önemli 

siyasal gerçeklik olduğunu vurgulamıştır(Neocleous 2014:10).  



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

2 

Devlet bir açıdan savaşın neden olduğu diğer açıdan barışın arayıcısı, bir açıdan 

adaletsizliğin nedeniyken diğer açıdan adaletin temeli olarak görülür. Devlet kavramını o kadar 

benimsemişiz ki devletsiz toplum fikri ilkellik olarak algılanır. 

İnsandan korkmakla birlikte insana olan sevgimizi de, derin saygımızı da, ona yönelik 

umutlarımızı da ve hatta istemimizi de yitiriyoruz. Aslında Nietzeche’nin nihilizmi tarif ederken 

kullandığı bu ifade günlük hayatımızda da açıkça görünmektedir. Bu durum olması gereken 

çizginin çok dışındadır. Toplum içinde önce insanca yaşamaya hakkımız olduğunu daha sonra 

da birey olduğumuzu, haklarımız olduğunu toplumu toplum yapan yegane unsurun birey 

olmaktan geçtiğinin farkında olmalıyız. Bu farkındalık sürecinde de bize eşlik edecek en önemli 

odak noktaları siyasetin tanımı ve siyaset felsefesinin siyaset içerisindeki durumunu, duruşunu 

anlamaktan geçer. 

Siyaset, bireylerin, ya ortak bir görüşe yaklaşarak ya da çatışan görüşler konusunda, 

ortak sorunlar üzerinde iş birliği sağlamaya yetecek bir karşılıklı anlayışa vararak, rıza birliğine 

varmaları aracılığıyla iyilik arayışlarını tartışabilecekleri bir formdur(O’Neill 2001:38). 

İnsanlar bir arada yaşadıklarında kendilerine yeten bir varlık olabilirler. Eğer tek 

başlarına yaşarlarsa yetersiz kalırlar. İnsan toplumsal bir varlıktır. Her insanın onaylamasak 

bile kendi değerler ölçeği olduğunu kabul etmek, bireysel kişilik değeri anlayışının 

göstergesidir. Ama özgürlük söz konusu olduğunda, kendimizi bir başkasının yargıcı olarak 

görmemek, bize zarar vermediği sürece başkalarının alanlarına müdahale etme hakkımız 

olmadığı durumunun ortaya çıktığını görürüz. 

İnsan haklarının amacı bütün dünyada siyasi tek bir rejimin sağlanması değildir. İnsan 

hakları farkı olacak rejimler arsında barışı ve hoşgörüyü sağlamayı içerir. Diğer yandan bütün 

hakların tamamen korunduğu bir rejim olduğunu düşünmek gerçekçi sayılmaz. 

Anarşinin olduğu yerde haklardan bahsedilemez. Genel bir gücün olmadığı yerde 

hukukta var olamaz. İnsan haklarının korumasının ilk koşulu etkin bir modern devlettir. Bir 

zorlama gücü olmadan haklar var olamaz ve bu durumda refah içinde bir yaşam da söz konusu 

değildir. 

Toplulukları birbiriyle bir arada yaşama çabasına iten sebepler çok çeşitlidir. İnsanları 

birbiriyle uzlaşma arayışına götüren çıkarların çeşitliliği, barış içinde bir arada yaşamayı 

olanaklı kılar(Gray 2003:125).  

Felsefenin en çok sorgulanıp araştırılan alanlarından biri de siyaset felsefesidir. Siyaset 

felsefesi konuları gündelik yaşantımıza da dokunmaktadır. Yaşam içerisinde sorgulamamıza çok 

fazla katkısı vardır. Siyaset felsefesi, toplumu, toplum içerisindeki insan ilişkilerini, insanların 

siyasal sistemde sahip oldukları hakları, devlet kavramını, insanla devlet arasındaki olan ilişkiyi 

ve olması gereken ilişkiyi inceler. Ve farklı yorumlara ulaşan düşünürler olmuştur. Hiçbir zaman 

tek düze, ezbere bir yorum yoktur. Her filozof kendi anlamlandırma biçimine göre belli 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

3 

sonuçlara ulaşmıştır. Bu düşünceleri tek bir kalıba koyup değerlendiremediğimizden böyle bir 

eğilimin yanlış olacağından hiçbir düşünürü de belli bir konuda şöyle değil de böyle düşünmedi 

diye yargılamaya hakkımız yoktur. Bu yazımda siyaset kavramını tanımlayıp liberalizmin içeriği 

hakkında bilgi vermeyi ve devlet kavramının içeriğiyle birlikte bu kavramın Hobbes ve 

Humboldt için ne anlama geldiklerini iki filozofun da devlet kavramına bakış açılarını dile 

getirmeye çalışacağım. 

En iyi devlet biçiminin ya da en iyi yönetim biçiminin ne olduğu felsefe tarihi boyunca 

pek çok filozofun siyaset felsefesi görüşlerinin ana soruları arasında karşımıza çıkar. Platon ve 

Aristoteles’in insan, devlet ve toplum ilişkilerini siyaset ve etik bağlamında saptamaya çalışan 

toplum ve devlet öğretileri; Ortaçağın dinsel bir çatı altında birleşen devlet ideali; Machiavelli 

gibi devleti insan doğasından hareketle doğal bir varlık olarak düşünen Rönesans 

düşünürlerinin öğretileri; Hobbes, Locke, Rousseau gibi doğa durumundan hareketle devletin 

neliğini ele alan modern dönem düşünürlerinin görüşleri buna örnektir. Bu kuramlarda, 

devletin ne olduğu, nasıl ortaya çıktığı, doğanın bir düzeni mi olduğu, nasıl yönetilmesi gerektiği 

soruları yanıtlanmaya çalışılır(Kart 2015:168-169). 

Hobbes için devletin oluşmasının ana nedeni, insanın can ve mal güvenliğini sağlamak 

istemesidir. Çünkü ancak “devlet” gibi bir kurum ceza tehdidi ile insanları sözleşme yapmak için 

zorlar. Devlet gibi zorlayıcı bir kurum olmadan insanlar özgür olma ve başkaları üzerinde 

egemen olma isteklerini açığa çıkararak sürekli savaş halinde olurlar.  

İnsanları doğa yasalarına uymaları için zorlayacak bir otoriteye gereksinimleri vardır. 

Kılıcın zorlayıcı gücü olmadan başka bir deyişle iktidar yoksa ya da olan iktidar güvenliğimizi 

sağlayacak ölçüde kapsamlı değilse güvenlik sağlanamaz. Bu durumda yapılan ahitler sözden 

ibaret olacaktır. Ve böylelikle var olan iktidar boşluğu da doğal durumda olduğu gibi herkesi 

kendi gücünü kullanmaya mecbur bırakacaktır.  

Latince’de Civitas denilen, Devlet adlı o büyük Ejderha yaratılır; bu, doğal insanın 

korunması ve savunulması için tasarlanmış olup ondan daha büyük bir cesarete ve kudrete 

sahiptir ve onda, egemenlik bütün gövdeye canlılık ve hareket veren yapay bir ruhtur; yargıçlar 

ve diğer yargı ve yürütme görevlileri, yapay eklemler; egemenlik makamına bağlı her eklem ve 

organa kendi görevini yaptıran ödül ve ceza, doğal gövdede aynı işi yapan sinirlerdir; tek tek 

organların/üyelerin servet ve zenginlikleri ise kuvvettir; saluspopuli halkın esenliği onun 

görevidir; bilmesi gereken her şeyi ona bildiren hukukçular, hafızadır; adalet ve yasalar yapay 

bir akıl ve iradedir; uyum, sağlıktır; nifak, hastalıktır; iç savaş ise ölüm(Hobbes 2008:17-18).  

Hobbes’ un Leviathan kitabıyla bağdaştırılan ünlü imgesini hepimiz biliriz. İmge çeşitli 

iktidar sembolleriyle ( kale taç, top) donatılmıştır. 

Ön planda bir kent ve öteden yükselen bir tepe bulunmaktadır. Tepenin ardında bir 

erkek figürünün üst yarısı görülür: Kudretli Leviathan. Figür, heybetli ve görkemlidir. Hem 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

4 

tepenin hem de kentin çok yukarısında dikilir. İki elinde adalet ve egemenliğin sembolleri olan 

kılıç ve asa bulunurken başında ise taç bulunur. Bedeni ilk başta zincirden örülmüş zırh gibi 

görünen bir şeyle kaplıdır, fakat daha yakından incelendiğinde bu şey insan figüründen bir 

kütleye dönüşür. Bu insanlar, figürün bedenini meydana getirmesinin yanı sıra, onunla yüz yüze 

bakıyor gibi de görünürler. Gördüğümüz tek şey gözlerini bize diken Leviathan’ın 

yüzüdür(Neocleous 2014:9). Diğer yandan Humboldt içinse devlet bambaşka bir anlam 

içermektedir. 

Humboldt içinse savaş, insanın doğasına ait hayata güç ve farklılık sağlayan son çaredir. 

Savaşta herkesin kendi tarafının haklı olduğunu kendisinden öç alınmasının yanlış olduğunu 

düşünülen durum yaşanır. Doğal halinde insan onurunu kurtarmak ister bu yüzdendir ki savaş 

insanın reddedemeyeceği bir duygudur. 

İnsanın kendi payına düşenden fazlasını alma eğiliminden kaynaklanan kötülüğü ve 

başkalarının hakkına yapılan tecavüzlerin ortaya çıkardığı uyuşmazlıkları önlemek devletin 

temel sebebidir. Ona göre, devletin yardımı olmadan kendi çabalarıyla birey güvenlik elde 

edemez. Bir hükümdar fikri, yalnızca askeri lider ve anlaşmazlıklar için bir hakeme duyulan 

ihtiyaçtan doğar(Humboldt 2004:117-119).  

Aslında bakarsak aynı durum Hobbes içinde geçerlidir. Devletin kuruluş nedeni insanlar 

arasındaki savaşın bitip egemenin güvenli bir ortam sağlamasını istemektir. Tabi tüm bunlar 

uyruğun egemene itaat ettiği ölçüde sağlanacaktır. Zaten çizilen tabloda güvenlik isteniyorsa 

uyruğun itaat etmeme gibi bir hakkı da yoktur. Hobbes egemene itaat bekler. Devlet teorisinin 

temelini itaat üzerine kurar. İnsanlar can ve mal güvenliklerinin sağlanması karşılığında 

egemene itaat ederler. Artık insanların söz hakkı yoktur. Devlet kurulduktan sonra her konuda 

son kararı egemen verir. 

Umarım yazımı bitirdiğinizde sorgulama yapmanıza yarayacak şekilde size yararlı bir 

metin haline gelir. 

 

 

 

 

 

 

 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

5 

2. SİYASET VE LİBERALİZM 

 

2.1. Siyaset ve Liberalizmin İçeriği 

 

Siyaset, her dönemde insanın ilgisini çeken bir alan olmuştur. Bunun en önemli nedeni 

insanlar arasında uzlaşının olmamasıdır. İnsanlar nasıl yaşamaları gerektiği konusunda aynı 

fikre sahip değildirler. 

Kim neyi almalıdır? İktidar ve kaynaklar nasıl dağıtılmalıdır? Toplum işbirliği temeline 

mi dayanmalıdır, yoksa çatışma temeline mi? Aynı zamanda insanlar, bu gibi sorunların nasıl 

çözüme kavuşturulacağı konusunda da hemfikir değildirler. Kolektif kararlar nasıl alınmalıdır?  

Söz kimde olmalıdır? Her bir kişinin ne kadar etkisi olmalıdır? gibi sorular 

içermektedir(Heywood 2014:21). 

Siyaset, insanların hayatlarını düzenleyen kuralları yapmak ve değiştirebilmek adına 

yapılan faaliyetleri içerir Siyaset, çatışma ve işbirliği kavramlarıyla iç içedir. 

Bir yandan, rakip fikirlerin, farklı isteklerin, rekabet eden ihtiyaçların ve çatışan 

çıkarların varlığı, insanların beraberce tâbi oldukları kurallar hakkında hemfikir olmamalarını 

beraberinde getirir; diğer yandan, insanlar bilirler ki, bu kurallar üzerinde etkili olmak veya 

onların yürürlükte kalmasını sağlamak için birlikte çalışmak yani Hannah Arent’in siyasi iktidarı 

tanımlarken kullandığı ifadeyle, “elbirliği etmek”  zorundadırlar. İşte bu nedenle, siyasetin temel 

özelliği, genellikle rakip görüşlerin ve birbiriyle rekabet hâlindeki çıkarların uzlaştırıldığı bir 

çatışmayı çözme süreci olarak tasvir edilir(Heywood 2014:23). 

Bununla birlikte siyaset, tüm anlaşmazlıkları çözüme kavuşturacak bir alan olarak değil, 

anlaşmazlıkları çözme arayışına girebilen bir alan olarak düşünebiliriz. Hiç birimiz aynı değiliz. 

Yaşadığımız yerde çeşitlilik söz konusudur. Ve bununla birlikte istediğimiz şeylere bizi tatmin 

edecek ölçüde ulaşamama durumumuz devam ettiği sürece siyaset olgusu da insanlık için 

zorunlu olma durumunu koruyacaktır. 

 Siyaset ne vazgeçebileceğimiz ne de vazgeçemeyeceğimiz bir olgudur. İşin önemi 

siyasetin faydasını en üst düzeye, zararını da en alt düzeye ulaştırmaktır.  

Tüm bu açıklamalardan sonra siyaset felsefesinin uğraştığı alana açıklık getirebilirim. 

Siyaset felsefesi, konformizme dönüşmüş uzlaşılara çomak sokarak siyaset alanını olabildiğince 

açık tutar. Toplumsallığın ilk gerçeğini özenle ve durmaksızın hatırlatır: çokluk vardır; insanları 

harekete geçiren menfaatler ve kanaatler çok çeşitlidir. Böyle bir çokluk karşısında, ne ona 

dışarıdan bir norm ya da sözde baştan verili bir birlik dayatacak kadar kaygılanmak gerekir, ne 

de onu başıboşluğunu olumlamaya vardıracak kadar kutlamak. Önemli olan yaşayan bir ile 

çok’u birlikte örmenin nasıl ve niçin arzu edilir olduğunu açıklamaktır(Rubby 2014:10). 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

6 

Felsefi faaliyetin bir biçimi de birtakım şeyleri belli bir şeklin sabit parametresine 

sokmak için uğraşmaktır. Bütün bu şeyler dışarda beklemektedir ve uydurulması 

gerekmektedir. Bir malzemeyi zorla bir alana sokmaya çalışırsanız bir başka yerden şişkinlik 

yapar. Zorlamalarınızın sonucunda her şeyin aşağı yukarı uygun bir hale geldiği duruma 

ulaşırsınız. Neden her şeyi sabit bir parametrenin içine sokmak için çaba gösterelim ki? Neden 

başka bir parametrenin içine sokmayalım ya da daha radikal bir biçimde, neden olduğu gibi 

bırakmayalım. Her şeyi bir parametrenin içine sokmanın bize ne faydası var? Neden böyle 

olmasını istiyoruz?   

Siyaset felsefesinin amacı, dünya ve insan arasındaki ilişkiyi doğru bir şekilde 

düşünmeyi sağlamaktır. Bunu yaparken de insan, devlet ve dünya arasında karşıtlık 

tasarlanmaz. 

Siyaset felsefesinin anlamı daima açıktır. Her siyasal eylem, korumayı ya da değiştirmeyi 

hedefler. Korumak isterken daha kötüye doğru gidişi engellemek isteriz; değiştirmekte ki 

amacımızsa daha iyi bir şeyi ortaya koymaktır. Her siyasal eyleme daha iyi ve daha kötü 

düşüncesi yol gösterir. 

Siyaset felsefesi politik yaşamla ilgili olan konuları ele alır. Bu yüzden bu alanın konusu  

politik yaşamın konusuyla aynı olmalıdır. Siyaset felsefesinin teması, insanlığın büyük 

amaçlarıdır, özgürlük ve yönetme isteğidir. Siyaset felsefesi, felsefenin insan yaşamına en yakın 

olan alanıdır.   

Siyaset felsefesi, politik şeylerin doğası hakkındaki kanının yerine onların doğasının 

bilgisine sahip olma girişimi anlamına gelir. Politik şeyler, temelde onaylayıp onaylamamaya, 

seçmeye ve reddetmeye odaklıdır.  

Politik şeylerin özünde, insanların itaatine, bağlılığına, karar veya yargısına karşı nötr 

olmak değil, bir iddiada veya talepte bulunmak vardır. Eğer politik şeylerin, iyilik ya da kötülük, 

adalet ya da adaletsizlik terimleriyle yargılanma yönündeki açık ya da örtük taleplerini ciddiye 

almazsak, yani politik şeyleri bir iyilik veya adalet standardı ile ölçmezsek, onları oldukları şey 

olarak, politik şeyler olarak anlayamayız(Strauss 2000:35).  

Doğru yargıda bulunmak için, gerçek standartları bilmek zorundayız. Eğer politika 

felsefesi üstüne düşeni hakkıyla yapmak istiyorsa, bu standartların saf bilgisi için çaba 

harcaması gerekir. Politika felsefesi, hem politik şeylerin doğasını hem de iyi politik düzeni 

bilme girişimini içerir. 

Siyaset ve siyaset felsefesinin kapsamlarını ve uğraştığı problemleri belirlemeye 

çalıştım. Bu belirlemelerden sonra siyaset felsefesinde önemli bir yer tutan liberalizm akımını 

kendi içindeki özelliklerini, liberalizmin birey, toplum ve devlet kavramlarını nasıl ele aldığını 

inceleyeceğim. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

7 

Liberalizm, sözcük olarak İspanyolcadan türetilmiş olmasına karşın, aslı Latincedir. İlk 

olarak 19. yüzyılın başlarında kullanılmıştır. Etimolojik açıdan liberalizm ve liberty (özgürlük) 

kelimeleri arasında sıkı bir bağlantı vardır. Liberalizm aslında bir özgürlük teorisidir. İnsanlık 

açısından iktisadi, siyasi ve tarihi olarak özgürlükle en iyi uyum sağlayan teoridir. 

Liberalizm, bireylerin sivil ve politik haklarına verdiği önemle seçkinleşen 

görüştür(Cevizci 2010:1018). Liberalizm, birey ve özgürlük kavramları çerçevesinde temellenir. 

Liberaller, bireyin önceliğine inanırlar. Bireyin özgürlüğü üstün bir değer kazanır. Liberallerin 

somut özgürlük ihlallerine karşı durmaları beklenir(Yayla 2003:2).   

Bununla beraber mutlak anlamda bireyin özgürlük hakkı söz konusu değildir. Bunun 

nedeni sınırsız özgürlük olduğunda bu durum bir başkasını taciz etme hakkına dönüşebilir. 

Liberaller için insanların, başkalarının kişilik haklarına tecavüz etmemek şartıyla, görüşlerini 

kısıtlama olmadan dile getirme hakları vardır. Liberaller monarşinin mutlak iktidarına karşı 

çıkmışlardır. 

  Liberal fikrin temelinde hükümet iktidarını sınırlama ve yurttaş haklarını koruma 

düşüncesi vardır. Klasik dönem liberalleri, yurttaşlarının hayatlarına devlet müdahalesinin 

mümkün olduğunca azaltılması gerektiğini dile getirirler. Cinsiyet, ırk ve sosyal arka plan gibi 

etkenler alanında bazı insanların ayrıcalıklı olmasına karşı çıkarlar. Bununla birlikte fırsat 

eşitliği kavramını benimserler. Onlara göre, her bireyin toplumda eşit şansı olması gerekir. 

 Liberalizmin ünlü ismi John Stuart Mill için devletin uzun vadede değeri, onu oluşturan 

bireylerin değerine bağlıdır(Berktay 2010:51). 

Liberal düşünce, Aydınlanma’ nın etkisi altında, insan doğasının iyiliğine güvenir ve 

insan doğasının kötü olduğunu kabul etmez. 

Liberallerin, eşitlik anlayışı, herkesi aynı olarak görmeyi içermez. Onların eşitliği 

herkesin eşit ahlaki değere sahip olduğunu düşünmekten geçer. Liberalizm, hukukun üstünlüğü 

aracılığıyla bireysel hakları güvence altına alma amacını taşır. 

Her insanın benzersiz, bağımsız bir varlık olduğu, kişisel olarak tercihlerini kendisi 

yapabilen bir varlık anlamıyla birey kavramı, 17. yüzyıldan itibaren kullanılmaktadır. Ortaçağ 

toplumu, merkezinde birey olan liberalizmin yetişebileceği bir toplum değildir. Ortaçağ anlayışı, 

insanın hak ve görevlerinin içinde yaşadığı sıkı hiyerarşik düzen tarafından belirlendiği statü 

toplumunun var olduğu bir anlayıştır. Böyle otoriter bir anlayışta boyun eğişe değer verilir. 

Bireysel özgürlükten söz edilemez. 

Liberaller Kant’ın, her insanın kendi içinde bir amaç olduğu ve başkaları tarafından araç 

olarak kullanılmaması gerektiği görüşünü kendilerine temel dayanak notası almışlardır. Onlar 

için her insan kendi kararlarını verebilecek bir durumda olmalıydı. 

İnsanlar mükemmel olmadıkları için farklı görüşlerin varlığının yararlı olması gibi, farklı 

yaşam deneyimlerinin de varlığı; başkalarına zarar vermedikçe farklı karakterlere özgü 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

8 

davranma alanının açılması ilkeleri yararlıdır(Mill 1956:68). Temel olarak başkalarını 

ilgilendirmeyen konularda bireyselliğin merkeze alınması istenen bir durumdur. 

 19. yüzyıl liberalleri monarşi aristokrasi ve kilise gibi büyük kurumları bir kenara 

bırakıp, bireysel insanı merkeze alırlar. Liberaller için birey kavramı çok önemlidir. 

Liberalizmde, en önemli kavram bireydir. Toplumdan önce birey gelir. Önemli olan bireyin 

çıkarlarıdır. Bireyi toplumun çıkarları için kullanmak onu araç haline getirmek olacaktır bu 

durum kabul edilemez. Liberalizmde her bireyin, hiç kimsenin müdahale etme hakkının 

olmadığı bir özel hayat alanı vardır.  Bu nokta ilerleyen sayfalarda da dile getireceğim gibi 

Humboldt’un siyaset felsefesinin ana noktalarından birini oluşturmaktadır. 

Liberaller, becerinin ve çalışma arzusunun ödüllendirilmesi gerektiğine inanırlar. 

İnsanlar doğuştan getirdikleri becerileri geliştirme güdüsüne sahipse, bu ödüllendirilmelidir. 

Eşitlik, bireylerin sahip oldukları eşit olmayan becerilerini geliştirmek için eşit fırsata sahip 

olmaları demektir(Heywood 2013: 49).  

Liberaller, hoşgörülü bir toplumun bireylerin özgür eylemleri sonucunda doğal olarak 

ortaya çıkabileceğine inanmazlar. Bu noktada hukuku, yönetimi gereksiz kavram olarak gören 

anarşistlerle fikir ayrılığı yaşarlar. Liberaller, özgür bireylerin kendi çıkarları söz konusu 

olduğunda diğerlerini köleleştirebilir, sömürebilir korkusunu devamlı taşımaktadırlar. 

Bireyler çıkarları söz konusu olduğunda sözleşmelere uymayabilirler. Bu sebepten 

dolayı, birinin özgür olma durumu başkasına zarar verme tehlikesini her zaman taşır; her 

insanın toplumun diğer üyeleri için tehdit oluşturduğunu ve de her insanın toplumun diğer 

üyelerinin tehdidi altında olduğunu söyleyebiliriz. Geleneksel liberalizmin bakış açısına göre, 

böyle bir durumu ortadan kaldırabilecek tek kurum bireyleri kısıtlama yeteneği olan egemen bir 

devlettir.   

Bundan dolayı özgürlük, John Locke’un da belirttiği gibi sadece “hukukun 

boyunduruğunda var olabilir; hukuk olmayan yerde, özgürlük de olmaz.”(Heywood 2013:53). 

Bu iddia aynı zamanda, toplum sözleşmesi teorilerinin de zeminini oluşturur. 

Liberalizmde en çok değer verilen kavram özgürlüktür. Özgürlük, hoşgörü ve özel hayat 

gibi kavramlarla da iç içedir. Liberalizmin özgürlük anlayışı genel çerçevede negatif özgürlük 

anlayışıdır. Peki nedir bu negatif özgürlük? Bireyin keyfi bir zorlama olmadan, serbest olarak 

hareket edebilmesini içerir. Liberaller insan ilişkilerinde zorun araç olarak kullanılmasına 

karşıdır. İlişkilerin gönüllü olması taraftarıdırlar. Buna bağlı olarak otoriteye ve devlete 

şüpheyle bakmışlardır. 

Siyaset felsefesinde iki temel özgürlük anlayışı vardır. Bunlar; pozitif ve negatif özgürlük 

anlayışlarıdır. Negatif özgürlük, her bireyin kendi mutluluğunun belirleyicisi olduğu görüşünü 

benimser. Bu çerçevede yasaların başkalarının özgürlüğünü engellemediği sürece, bireyin özgür 

eylemi üzerindeki her türlü kısıtlamanın ortadan kaldırılmasını amaçlar. Bireyin 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

9 

kısıtlanabilmesinin tek nedeni, onun başkalarına zarar verme ihtimalidir. Bunun dışında, temel 

olan özgürlüğün egemen olma durumudur. 

Bir toplumda negatif özgürlüğün var olması için bireyin inanç, ifade, örgütlenme, 

eylemde bulunma gibi haklarının dış müdahalelerden korunması gerekir. Bu nedenle J. S. Mill 

için bireyin kendi zihni ve bedeni üzerinde egemen olma durumu kişinin özgürlüğünün 

göstergesidir. 

Negatif anlamda özgür olmak demek kişinin bedenin, zihniyetinin ve mülkiyetinin 

kısıtlayıcı müdahalelere ve tecavüzlere maruz kalmamasını içermektedir. 

Pozitif özgürlük ise, bir şeyi yapabilmek ya da ona ulaşabilmenin özgürlüğü demektir. 

Pozitif özgürlük hedeflenen şey için gereken araçlara sahip olmayı içerir. Gerekli araçlar yoksa 

orada özgürlükten bahsedilemez. 

Negatif özgürlük, bireysel haklarda temellenen özel bir özgürlüktür ve tarihsel olarak 

liberal gelenekle özdeşleşen,  bireylerin yönetimin müdahalesinden korunmasını içerir. Pozitif 

özgürlük ise, yurttaşların yönetime katılmasını içeren ve bunun gerçekleşmesi için gerekli 

olanakların sağlanmasını da kapsayan, esas olarak kurumsal bir özgürlüktür(Berktay 2010:84). 

  İsaiah Berlin filozofların mutlak kesinlik ve düşünsel güvenlik için kuşku duyulmayacak 

cevaplar bulma yolundaki evrensel arayışlardan çok etkilenmiştir. Ona göre mutlak bir sonuç 

yoktur. 

Herder kültürlerin bağımsızlığına ve her birinin biricikliğini koruma gereğine 

inanıyordu. Bir kültüre, bir grubu ya da ulusu birleştiren bir şeye ait olma isteğinin, yiyecek, 

içecek ya da özgürlük isteği kadar temel bir insan ihtiyacı olduğuna inanıyordu(Berlin 2008:10). 

Bununla birlikte Herder için temel insan hedefleri, davranış kuralları vardır. Ama bunlar farklı 

kültürlere göre farlı şekiller de alabilir. Kültürler asla birbirleriyle karşılaştırılmamalıdır. 

İnsanlık tek değildir, çokluğu anlatır. Hepimizde aynı öz bulunuyor olsa da,  sorulan 

soruların yanıtları çok çeşitlidir. 

Eğer çoğulculuk geçerli olabiliyorsa ve eğer değer sistemleri arasında saygılı 

olunabiliyorsa bu yol bizi hoşgörüye ve liberal sonuçlara götürür. Benim değerim doğru, senin 

değerin yanlış gibi bir çıkarımda bulunamayız. 

İnsanlığın büyük sorunlarından biri belki de en önemlisi bilenin bilmeyene buyruk 

vermesidir. Bilenlere itaat etmek sorunların başındadır. Çünkü sadece onlar toplumun nasıl 

olması gerektiğini, insanın hangi konumda olması gerektiğini bilirler. Bu düşünceye inananlar 

her zaman olmuştur. Fakat bu düşünce toplumu özgürlüklerden yoksun bırakır ve despotluğa 

giden yolu açar. 

Temel olarak Berlin için özgürlüğün iki anlamı vardır.  İlk anlamı, birinin önünü her ne 

kapatıyorsa, ne kısıtlıyorsa ondan özgür olma durumudur. Bunu “bir şeyden özgür olma “ diye 

açıklar. Diğer anlamı “bir şey yapmaya” özgürlüktür. Bu özgürlüğün soruları beni kim 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

10 

denetliyor? Yaptığım eylemleri özgürce mi yoksa başkasının etkisinde kalarak mı yapıyorum? 

gibi sorulardır. 

Bireysel ya da toplumsal özgürlük ebedi bir insan idealidir. Eşitlik de öyledir. Fakat 

(yetkin bir dünyada olması gerektiği gibi) yetkin özgürlük, yetkin eşitlikle bağdaşmaz. İnsan 

dilediği her şeyi yapmakta özgürse, o zaman güçlüler zayıfları ezecek, kurtlar koyunları yiyecek 

ve bu durum eşitliğe son verecektir. Yetkin eşitliğe erişilecekse o zaman da maddi ya da 

düşünsel başarıların da birbirinden fazla uzaklaşmalarının engellenmesi gerekecektir; yoksa 

eşitsizlik doğacaktır(Berlin 2008:25).  

Bir insana baskı uygulamak o insanı özgürlükten yoksun bırakmak anlamını içerir. 

Berlin için iki özgürlük çeşidi vardır. Birincisi negatif, ikincisi ise pozitif özgürlüktür. Negatif 

özgürlük, öznenin diğer kişilerin müdahalesi olmadan yapabileceği eylem alanı nedir?  Var 

olması gereken alan nedir? sorusunun cevabıyla ilişkilidir. Pozitif özgürlük ise, kişinin neden 

öyle değil de böyle yapacağını belirleyecek müdahalenin kaynağı nedir ya da kimdir? 

sorularının yanıtlarıyla ilgilidir.  

Negatif özgürlük kişinin eylemine müdahale edilmediği sürece özgür olduğu anlamını 

içermektedir. Siyasal özgürlük, birinin başkaları tarafından engellenmeden hareket edebildiği 

alan anlamına gelmektedir. Eğer kişi yapacağı şey için başkaları tarafından engelleniyorsa ve 

baskı söz konusu ise özgür sayılmaz köleleştirilmiş sayılabilir. Müdahalenin olmadığı alan ne 

kadar genişse, insanın özgürlüğü de o ölçüde geniştir. Tabi söz konusu sınırsız bir özgürlüğün 

varlığı değildir. Bazı düşünürler örneğin Locke, Mill insanın özgür eyleminin kanunla 

sınırlandırılması gerektiğini savunmuşlardır. İhlal edilmemesi gereken kişisel özgürlük alanı 

olması gerektiğinin altını çizmişlerdir. Fakat kişisel alanın çizgisinin nereye kadar olacağı 

tartışmalıdır. Sonuçta insanlar bir ölçüde birbirlerine bağımlıdır. Kimsenin eylemi diğerlerinin 

hayatını hiç engellemeyecekmiş gibi değildir.  

Büyük balığın özgürlüğü küçük balık için ölümdür(Tawney 1938:55).  

Bireysel özgürlük öncelikli amaç ise hiç kimsenin başkaları tarafından bundan yoksun 

bırakılmasına ya da diğerlerinin pahasına kimilerinin bunun tadını çıkarmamaları gerektiğine 

iyi bir nedenle inanmışlardır. Özgürlük eşitliği, başkalarına, bana davranılmasını istemediğim 

şekilde davranmamak,  benim özgürlüğümü, refahımı ya da aydınlanmamı mümkün kılmış 

kişilere borcumu ödemek, en basit ve en evrensel anlamıyla adalet bunar liberalizmin 

temelleridir(Berlin 2008:56). Ancak bazen insanın özgürlüğünün diğer insanların özgürlüğünün 

güvence altına almak amacıyla kısıtlanması gerekir. Bu anlamda özgürlük dokunulmaz bir 

kavram değildir. 

Ve bu güvenceye alma durumu için özgürlüğümüzün bir kısmından feragat etmeliyiz. 

Asgari düzeydeki özgürlüğe müdahalenin, baskının olmaması gerekmektedir. Kanunların işlevi 

böyle çatışmaları engellemek olmalıdır(Berlin 2008:58).  



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

11 

Özgürlük özerklik gerektirir bununla birlikte hiç kimseye başkalarının işine karışma ya 

da onları engelleme hakkı vermez, sonsuz özgürlük anarşi ile elde edilmez. Özgürlükle devlet 

yönetimini bağdaştırmak zor bir sorundur, ancak hangi politik kuram olursa olsun bu sorunla 

yüz yüze gelmek zorundadır(Russell 2004:22).  

İyi bir politik düzen için güç kullanma durumu iki şekilde zayıflatılabilir: Birincisi, eğitim 

sistemini doğru temellere oturtarak ikincisi ise, mülkiyet sahibi olma isteğini azaltarak olur. 

Sınırlandırılmamış bir devlet anlayışı insanın özgürlüğünün önüne konan bir settir. 

Klasik liberalizmde devletin ortaya çıkışıyla ilgili spekülasyonlar hep devleti sınırlama ve 

kurallara bağlama amacına yöneliktir(Yayla 2015:202).  

Devletin doğuşuyla ilgili farklı görüşlere sahip olan liberaller aslında devlete aynı sınırlı 

görevleri verirler. Bunlar; adalet, iç güvenlik ve ulusal savunmadır. Bu üç husus insan 

ilişkilerinde zor kullanılmasının önüne geçmekle ilişkilidir. 

  Liberaller insan ilişkilerinde zorun bir araç olarak kullanılmasına karşı çıkmışlar ve bu 

ilişkilerin gönüllü olmaları gerektiğini savunmuşlardır. Bu çerçevede genelde otoriteye, özelde 

devlete karşı sürekli şüpheli ve korkululardır. 

Zor kullanarak insan haklarını çiğneyebilecek iki kavram vardır. İlki bireylerdir. 

Kendisine zor kullanılmış birinin saldırganı cezalandırma hakkı hemen her liberal düşünür 

tarafından verilir. İkici kavramsa devlettir. Üstelik devlet, birey kavramından daha tehlikeli ve 

zarar vericidir. Sınırlandırılmamış bir devlet insanın özgürlüğü için en büyük tehlikedir, 

tehdittir. Bireylere yasak olan zorbalıkları çeşitli bahaneler altına gizleyerek uygulayabilir, 

insanları köleleştirebilir. Bu açıdan liberalizmin istediği devlet anlayışının insanlar üzerinde 

sonsuz bir otoriteye sahip devlet olmadığı görülebilir.  

Totaliter sistemlerde vatandaşlar beşikten mezara mutlak bir denetim altında tutulur. 

Buna karşılık özgürlükçü siyasal rejimlerde, bireylerin özel alanları ne kadar geniş olursa 

gelişme ve ilerleme de o ölçüde artar. 

Liberalizm, klasik ve modern liberalizm olarak ikiye ayrılır. Klasik liberalizm 16. 

yüzyıldan başlar ve W. Von Humboldt’a kadar uzanır. 20. yüzyılda Avusturya Okulu’nda klasik 

liberalizmin devam ettiği görülür.  

 Klasik liberalizmin çağdaş savunucuları, onun modern liberalizm tarafından tehdit 

edildiğini düşünürler. Modern liberalizm, klasik liberalizmin amaçlarını ve sınırlarını tersine 

çevirmektedir(Ryan 1995:294).  

Modern liberalizmde devlet bireyler üzerinde öncelikli hakka sahiptir. Modern 

liberalizmdeki özgürlük türü bir şeyden özgürlüktür. Yani pozitif özgürlük bu liberal anlayışta 

görülür.  

Klasik liberalizmde, bireylerin bireysel çıkarları dışında ve onlardan üstün olan ortak 

çıkarlar olabileceği fikri kabul görmez. İyilik, bireylerin iyiliğini içerir. Toplumun iyiliği belirsiz 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

12 

bir kavramdır. Bir bireyi toplumun iyiliği için kullanmak onu araç gibi görmek bazen de onu 

başkalarına kurban etmek anlamını taşır. Birey bir araç değil, amaç olarak görülmelidir. 

Bireyler insan olarak kendi amaçlarını seçebilmeli bunları gerçekleştirmek için gerekli 

eylemleri yapabilmelidirler bunun içinde özgür olmalıdırlar. Diğer yandan bireyin hiç kimsenin 

müdahale etme hakkının olmadığı bir özel hayat alanı vardır. Bu alana devletin de tecavüz 

etmesi istenmez. Bu yüzden devletin hareket alanının sınırlandırılması gerekir.  

Liberal düşüncede, aslında bireyin özgürlüğüne yönelik en büyük tehdidin devletten 

kaynaklandığı inancı vardır.  

Devletin, bireylerin özgürlüğünü hiçe sayan, yok eden bir despot olması önlenmelidir. 

Bunun yolu da, devletin hareket alanını sınırlandırmak ve onu belirli, ihlal edilemez kurallarla 

bağlamaktır(Larry 1983:667). Bunun için bireylerin özgürlüklerine saygılı, bireysel hak alanı 

geniş olan ve bu siyasal haklara göre davranan siyasal sistem gerekir. Bu sistemde, bireylere 

verilen haklar, onların kendi mutluluklarını arayabilecekleri dış müdahalenin olmadığı bir alan 

oluşmasını sağlar. Belli bir yaşa gelen insanlar kendi hayatları ve eylemleri için kendi kararları 

doğrultusunda hareket etme özgürlüğüne sahiptirler. 

Habermas’a göre, liberaller, eşit özgürlüklerin hukuksal kurumsallaştırılmasıyla 

ilgilenirler ve bunları özel haklar olarak kavrarlar. Liberaller için, insan haklarının 

demokrasiden üstün olması; güçler ayrılığına dayalı anayasanın demokratik yasa koyucudan 

önce gelmesi söz konusudur(Habermas 1992:610). 

Liberalizmin üç saç ayağı olduğu düşünülebilir ki bunlar: sınırlı devlet anlayışı, bireysel 

haklar ve yeniden dağıtıma karşı olma düşünceleridir. 

Liberallerin temel tutumu Lockecu olarak tanımlanabilir. Onlar da Locke gibi hayat, 

özgürlük ve mülkiyet haklarını dokunulmaz haklar olarak görmekte ve bu özel alanın devlet 

karşısında korunmasını istemektedirler. Çünkü liberter düşünceye göre, özgürlüğün en büyük 

ihlal edicisi tarih boyunca hep devlet olmuştur. Bu düşünce akımını anarşizmden ayıran nokta, 

mümkün olan en küçük ölçeğe indirgenmiş de olsa, devletin varlığını genellikle meşru ve gerekli 

görmesidir(Barry 1989:217-219).  Bu noktada Humboldt’un düşünceleri de benzer doğrultuda 

gitmektedir. 

Devlet sadece genel güvenliği, adaleti sağlayan koruma ajansıdır. Humboldt’a göre, 

insanın kendine ait sınırları aşma eğiliminden kaynaklanan kötülüğü ve başkalarının haklarına 

yapılan bu tür haksız tecavüzlerin ortaya çıkardığı ihtilafları bertaraf etmek devletin varlığının 

temel nedenidir. İnsani niyetler her zaman farklılık gösterir. Bu nedenle de üstün gücün varlığı 

zorunludur. İnsanları çatışmalardan uzak tutacak onları itaate mecbur edecek başka hiçbir şey 

yoktur. Şu halde güvenlik olmaksızın özgürlük de yoktur. Ama tüm bunlara rağmen elde 

edilebilir olan özgürlük devlet yapılanması içerisinde bulunmaz. Güvenlik bir insanın kendisi 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

13 

için ve yardım almadan kendi çabalarıyla elde edemeyeceği tek şeydir. Humboldt için devletin 

görevi sınırlı olmalıdır. 

Devlet yurttaşlarının mutluluğu konusunda her türlü ilgiden kaçınmalı ve yurttaşlarının 

karşılıklı güvenliği ile kendisinin dış düşmanlara karşı korunmasında gerekli olandan bir adım 

daha ileriye gitmemeli, başka hiçbir amaçla özgürlük üzerinde sınırlamalar 

koymamalıdır(Humboldt 2004:117-119). 

Humboldt gibi sınırlı devlet anlayışını benimseyen Nozick’in üç temel savı vardır: ilki, 

sınırlı bir devletin meşruluğunun, devlete tamamen karşı olan anarşistlere karşı savunulabilir 

oluşudur. İkincisi minimal devletten daha kapsamlı bir devletin meşru olmayacağı ve üçüncüsü 

de, bireylerin kendi ütopyalarını özgür bir şekilde en iyi yaşayabilecekleri yerin minimal devlet 

olduğudur. 

Nozick’in siyaset felsefesinin odak noktasını “bireyin hakları” oluşturur. Haklar esastır 

ve siyasi yapıların meşrulukları birey haklarının ihlal edilip edilmediğine bağlıdır. Bireylerin 

hakları vardır. Hiç kimsenin veya hiçbir grubun (haklarını ihlal etmeden) onlara yapamayacağı 

şeyler vardır(Nozick 2000:21). 

John Gray’a göre, devletin faaliyet alanının negatif hakların korunmasıyla bittiğini 

savunmak minimal devlet doktrinidir. Humboldt ve Nozick bunu yapmaktadır. Bu doktrinin 

birçok zorluğu vardır. Gray’a göre, en önemlisi de devletin korumakla yükümlü olduğu negatif 

hakların muğlaklığıdır. Özgürlük bir negatif hak ise bunun tanımlanması nasıl yapılacaktır? Eğer 

bu türden birçok hak var ise aralarındaki pratik rekabet nasıl çözülecektir? Bu tür teoriler 

günümüz klasik liberallerinin ısrar ettiği gibi, daha önceki ve meşru bir negatif haklar teorisinin 

çarpıtılması veya saptırılması olmaktan çok, içeriği kaçınılmaz olarak belirsiz olan bir haklar 

söyleminin ortaya çıkmasına neden olmuştur(Gray 2003:10-11). 

Siyaset ve liberalizm tanımlarından sonra şimdi de doğal durum ve liberalizm arasındaki 

bağlantıyı anlatmaya çalışacağım.  

 

2.2. Doğa Durumu ve Liberalizm 

 

Thomas Hobbes, John Locke ve Jean Jacques Rousseau herhangi bir yönetimin olmadığı 

bir doğal durumdan bahsederler. İnsanların eşit ve özgür olduğu doğal durumdan vazgeçip 

siyasal düzene geçmek istemelerinin nedenlerini açıklarlar Bu açıklamalar aynı zamanda bize 

bu üç filozofun nasıl bir yönetim anlayışı istediğinin yol haritasını çizer.   

İnsanların bir arada huzur içinde yaşamalarının şartı olarak siyasal iktidarın olması 

gerektiğini ileri süren Hobbes için, doğa durumu sürekli savaşa hazır olma durumunu 

anlatırken, Locke için bu durum iyi niyet, karşılıklı yardım ve korumayı içerir. Locke için 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

14 

iktidarın mutlak ve keyfi olması söz konusu değildir. Bununla birlikte bir yönetimin olmaması 

durumunda bile sürdürülebilir toplumsal yaşamın olduğunu dile getirir. 

Ona göre, insanların aralarında yargıçlık yapacak bir otoritenin olmadığı durum doğa 

durumudur. Locke doğal haklar teorisinin merkezine bireyi koyar ve iktidarın oluşmasından 

bağımsız olarak insanların; yaşamak özgürlük ve mülkiyet haklarının olduğunu dile getirir. 

Doğa durumunda herkes eşit ve bağımsız olabilir ancak bu durum başkalarının 

yaşamına, sağlığına ve özgürlüğüne zarar verici nitelikte olmamalıdır. İnsanın özgür olduğu 

doğa durumu, insanların her istediğini yapabildiği bir durum anlamına gelmemektedir. 

Doğa durumunda, birisi başkasını yapmış olduğu kötülük nedeniyle 

cezalandırabiliyorsa, bu cezalandırma işlemini herkes yapabilir çünkü herhangi bir yasanın 

yapabileceği bir yaptırımı doğal durumda ayrı ayrı her insan yapabilir.  

 Locke’un sivil toplum teorisinin merkezinde, bireyin doğal mülkiyet hakkının tanınması, 

meşru kılınması ve korunması vardır. Locke da mülkiyet kavramı maddi olanaklar yanında 

özgürlük kavramına da sahip olmayı içerir. 

Doğa durumunda her insan diğeri kadar kral ve diğeriyle eşit olduğu için ve insanların 

haklarını gözeten bir kurum olmadığından insanın sahip olduğu mülkiyet güvensiz ve diğer 

insanlara karşı korumasız durumdadır. Buna dayanarak yaşamamızın, özgürlüğümüzün ve 

servetimizin karşılıklı olarak güvence altına alınması için devletin varlığına ihtiyaç vardır. 

Locke için herhangi bir siyasal iktidar, bireylerin yaşamları üzerinde mutlak ve keyfi bir 

otoriteye sahip olamaz bu mümkün değildir. Çünkü bireyler doğaları gereği ne kendi yaşamları 

ne de başkalarının yaşamları üzerinde keyfi bir güce sahiptirler ve yönetime mutlak ve keyfi 

gücün verilmesi sivil toplumun kurulma amacına aykırıdır. 

İnsanlar, doğa durumundan vazgeçişlerini sivil yönetimin doğal haklarını koruma 

taleplerine, bağlarlar: Devlet ve yurttaşlar arasındaki sözleşmenin temeli bireylerin doğal 

haklarına dayanır. İnsanların doğal hakları korunduğu sürece devlete karşı siyasal 

yükümlülükleri mevcuttur. Eğer insanlar yönetime keyfi olarak kullanabileceği bir güç 

verirlerse böyle bir ortamda doğal hakların korunması mümkün değildir. 

 Hobbes ve Locke, devletsiz bir toplumda,  “doğa durumu”  olarak adlandırdıkları 

dönemde,  yani yönetim oluşmadan önceki devirde hayatın neye benzediğine ilişkin bir tablo 

çizerler. 

Doğa durumu, insanın ne yapıp edip kurtulması gereken bir durumdur. Doğa 

durumunda insanın can ve mal güvenliği yoktur. Bu durum insanları tedirgin eder. İnsan 

kendisini korumak için doğayı yasa altına almak ister. 

İnsanın prensiplerini tayin eden doğa değil, prens olduğu için, insan her hükmü, 

hakimiyeti, hikmeti hükümdara teslim etmelidir. Prensin, hükümdarın istedikleri, iradesi 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

15 

doğanın zorunluluklarından hem önem hem değer bakımından önce gelmelidir ve gelir(Strauss 

2000:6). 

Doğası gereği zoon politikon olan insan, kendi idaresini iktidara taşıyıp kaderini güce 

teslim ederek sözleşir. İnsan öznel bir varlıktır. Doğa ise nesneldir. Özne olarak insan, politik ve 

ahlaki olanın nüvelerini kendi içinde taşır. 

 Bireyler bencil ve iktidar arayışında oldukları için, doğa durumunun en belirgin özelliği, 

herkesin herkesle yaşadığı iç savaşın hakim olduğu bir hayattır. Hobbes, bu durumda insan 

hayatının yalnız, sefil ve kısa olacağını dile getirir. Hobbes ve Locke’un siyaset felsefesinde 

anlattıkları doğa durumu kurgusu liberalizmin temel değerlerini vurgulamaktadır.  

Hobbes ve Locke, tarif ettikleri doğa durumunun bir kurgu olduğunu, siyasal düzenin 

temelindeki sözleşmeyi gerçekleştirme amacını taşıdığını dile getirirler. Doğa durumu, özgürlük, 

eşitlik, güvenlik gibi kavramların düşünülmesini ve siyasal olanın tanımını kolaylaştıran bir 

figürdür. 

Hobbes için eşitlikten güvensizlik doğar. İki kişi aynı anada bir şeyi isterse, birbirine 

düşman olurlar. Birbirlerini yok etmeye ve egemenlik altına almaya çalışırlar. Güvensizlikten ise 

savaş doğar. Kişi kendisi için tehlike oluşturabilecek güçler ortadan kalkana kadar savaş 

halindedir. 

İnsan doğasında üç temel kavga nedeni vardır; rekabet, güvensizlik, şan ve şeref. 

Bunlardan biricisi, insanları, kazanç için; ikincisi, güvenlik için, üçüncüsü ise, şöhret için 

mücadele etmeye iter. Birincisi, başka insanların kişiliklerine, karılarına, çocuklarına ve 

hayvanlarına egemen olmak için şiddet kullanır; ikincisi, kendilerini korumak için; üçüncüsü ise, 

kendi kişiliklerine yönelik olarak doğrudan doğruya veya hasımları, arkadaşları, milletleri, 

meslekleri veya adları dolayımıyla, bir söz, bir gülümseme, farklı bir görüş ve başka bir 

aşağılama işareti gibi küçümsemelere karşı şiddet kullanır(Hobbes  2016:101). 

Devlet olmadığı sürece, insanlar birbirleriyle savaş halindedir. İnsanlar, savaş 

durumunda korku içinde yaşarlar. İnsanların korku yaşamalarının nedeni, aralarındaki doğal 

eşitlik ve birbirine zarar verme isteğinde temellenir. Bu zarar verme isteği, insanların aynı 

şeyleri aynı anda istemesiyle ortaya çıkar. Her insan kendisi için en iyi olanı ister ve kötü 

olandan kaçınır. 

Savaşın olduğu ortamda çalışma yoktur. çünkü çalışmanın karşılığı belirsizdir. İnsanlar 

bilgi edinemezler. O ortamda sanat yoktur. İnsanın kendini geliştirmesi mümkün değildir. En 

kötüsü de insanlar sürekli olarak ölüm korkusu taşırlar.  

Savaş durumunda, yasa yoktur. Bundan dolayı adaletsizlikte yoktur. Savaşta zor ve hile 

kavramları vardır. Savaş durumunda, mülkiyetin, egemenliğin, benim, senin ayrımı yoktur. Ele 

geçen şeye, elinde tutabildiğin sürece sahipsindir. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

16 

Locke için insanın doğal durumu, eşitlik ve özgürlük üzerine kuruludur. İnsanlar eşittir 

çünkü, bütün güç ve yetki hiç kimsenin diğerinden daha fazlasına sahip olamayacağı kadar 

karşılıklıdır. Birbirleri arasında tabi olma ya da tabi kılma ilişkisi olmaksızın, bütün nimetlerden 

aynı oranda yaralanırlar. Doğa durumunda insanlar özgürdür. Doğa yasası dahilinde, başka 

birinden izin istemeksizin ve başka birinin isteğine bağlı olmaksızın, eylemlerini düzenlemeye 

ve sahip oldukları mülklerin yanında, kişilikleri üzerinde de tasarrufta bulunmak özgür olma 

halidir. Locke, özgürlüğü insanın her istediğini sınır tanımadan yapabilmesi anlamında 

düşünmemektedir: Bu durumda insan kendi kişiliği ve mülkiyeti üzerinde kontrol edilemez bir 

özgürlüğe sahip olmasına rağmen, bazı soylu amaçlarla özgürlüğünün askıya alınması dışında, 

yine de kendi kendisini ya da mülkiyetindeki herhangi bir varlığı yok etmeye yetecek bir 

özgürlüğe sahip değildir(Locke 2004:5-7). 

Hobbes’un öğretisi hafifletilmeye muhtaçtı. Bunu da Locke başardı. Locke, Hobbes’un 

temel şemasını devraldı ve onu yalnızca bir hususta değiştirdi. Locke anladı ki, insanın kendini 

korumak için ilk önce ihtiyaç duyduğu şey mülkiyettir. Böylece kendini koruma arzusu, edinim 

veya kazanç arzusu şeklini alır.  

Diğer yandan Locke, insanın vazgeçilmez doğal haklara sahip olduğunu ve siyasal 

düzenin amacının özgürlüğü güvence altına almaktan başka bir şey olmadığını dile getirmiştir. 

Locke kurduğu sistemde otoriteyi değil, özgürlüğü ön plana çıkarmıştır. 

Locke açısından doğa durumu bir özgürlük durumu demektir. Başıboşluk durumu 

olduğunu kabul etmez. Doğa durumunu yöneten ve insanları bağlayan bir doğa yasası 

mevcuttur. O yasa akıldır. Akıl, insanlara eşit ve özgür olduklarını, kimsenin kimseye zarar 

verme hakkının olmadığını öğretir. Herkes herkese saygı göstermelidir. Hakkı yenen herkesin 

karşı tarafa ceza verme hakkı vardır. Fakat cezanın ölçüsü olmalıdır. Bu ölçü vicdan 

doğrultusunda belirlenmelidir.  

Doğa durumunun Hobbes ve Locke için olumsuz bir durum olduğu söylenebilir. Bu 

düşünürlerde doğa durumunu belirleyen olgu, tek çözüm yolu “güçlü Leviathan” olan bir iç 

çelişkidir. Çünkü herkesin eşit derecede birbirinin malına zarar verebilme özgürlüğünün 

getirdiği güvensiz yaşam ancak güçlü bir devlet otoritesinin gerekli hale gelmesine yol açar. 

Liberalizmin kurucusu olarak görülen Locke insanların hukukun veya iktidarın sağladığı 

avantajlardan yoksun olarak birlikte yaşadıkları doğal durum düşüncesinden yola çıkmıştır.  

Böyle bir doğal durumun dezavantajları, insanların hukukun ve devletin yönetimi altına 

girmeleri için bilerek ve isteyerek bir sözleşme yapmalarını fazlasıyla haklı kılar. Toplumsal 

sözleşmenin amacı, doğal durumun belirsizliklerini ortadan kaldırmak ve bireyin haklarını 

koruyacak kurumları yaratmaktır(Cevizci 2010:1023). 

Locke için savaş hali bir düşmanlık ve yokluk durumudur; benim özgürlüğümü ortadan 

kaldıranı, beni yok etmekle tehdit edeni benim de yok etme hakkım vardır. Bu, doğal olarak akla 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

17 

ve adalete uygun bir şeydir, çünkü yasa insana kendisini korumasını buyurur(Cevizci 

2011:593). 

Otoritenin, yargı mekanizmasının yokluğu en küçük tartışmada bile insanları savaş 

durumuna götürebilir. Bu durumda herkesin hayatı tehlikededir. Söz konusu durumda 

güvensizlik durumu mevcuttur. Locke, bu durumdan kurtuluşu toplum sözleşmesi aracılığıyla 

insanların güvenli yaşama geçişlerinde bulur.  

Hobbes için devlet doğal durumdaki savaş halini sona erdiren bir yapıdır. Doğal 

durumda her insan bir başkasına karşı ezeli bir düşman konumundadır ve dolayısıyla ona karşı 

güvensizdir. Çünkü kendi varlıklarını korumak için insanlar, diğer insanları kendi çıkarları için 

karşılarına alır ve onlara saldırırlar. İnsanları süren savaştan kurtaracak ve doğal hukuka 

işlerlik kazandıracak yegane erk devlettir(Kulak 2014:223).  

Diğer yandan Rousseau, bu haliyle sivil toplumun, Hobbes ve Locke’un sivil toplumdan 

anladıklarının tam tersine içsel bir çelişkiyle damgalanmış olduğunu, doğa durumunun ise, bu 

çelişkiden arındığını düşünmektedir. Rousseau’ya göre doğa durumundaki insan, sonsuz 

derecede bağımsız olduğu için mutlu, sivil toplum halindeki insan ise sınırsız ölçüde bağımlı 

olduğu için mutsuzdur. Dolayısıyla Rousseau uygar toplumun, insanlığın daha ileri aşamasına 

geçilmesi yoluyla değil, kökenlere, insanlığın ilk geçmişine dönülmesiyle aşılabileceğini ileri 

sürmektedir. Bu nedenle, doğa durumu Rousseau’da olumlu bir ölçüt olarak düşünülmektedir.  

Bununla birlikte Rousseau rastlantısal bir zorlamanın insanı doğa durumunu terk etmek 

zorunda bıraktığını ve bu gelişimin insanı artık o mutlu döneme yeniden dönmesini olanaksız 

kılacak şekilde dönüştürdüğünü kabul etmektedir. 

Rousseau, düşüncesinde modern devletten klasik siteye geri dönmek dayanak olarak 

alınır, Klasik site anlayışını Hobbes’un ışığında yorumlar. Rousseau için de sivil toplumun 

nedeni, kendini koruma isteğidir. Fakat Hobbes ve Locke’un düşüncesinden ayrılarak Rousseau, 

kendini koruma hakkının klasik siteye benzer bir yapıda daha çok kendini göstereceğini 

düşünür.   

Rousseau ve Hobbes’ta devlete geçişin teorik haklılığı, doğa durumuna dair her ikisinde 

de ortak bulunan yargılarla kurulur. Bu yargılar, iki filozofta da doğa durumunun tehlikelerle 

dolu olarak açıklanmasıyla oluşur. Rousseau, doğal durumdan toplum halinde yaşamaya geçiş 

ile insanların doğa durumuna ait tehlikelerden kurtulduklarını ve huzur içinde yaşamaya, hak 

ve ödevlerinin bilincinde akıllı insanlar olmaya adım attıklarını bu dönüşümden özgürlük ile 

çıktıklarını vurgular(Gürbüz 2014:268-269). Toplum sözleşmesiyle onlar; herhangi bir 

vazgeçme yerine, daha iyi ve daha güvenli bir durum; doğal bağımsızlık yerine özgürlük; 

başkasına zarar verme gücü yerine, kendi güvenliklerini seçmişlerdir(Rousseau 2013:31). 

Hobbes’ un kuramında insanların aralarında birbirlerine söz vererek anlaşmaları ile 

devlet oluşur. Bu sözleşme, anlaşma ile kurulan devlette doğa durumundan yurttaşlık 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

18 

durumuna geçiş olur. Yurttaşlık durumunun özelliği, bireylerin birbirine aykırı olan birçok 

istençleri yerine birliği olan tek bir istencin geçmiş olmasıdır. Her ne kadar çoğunluk istenciyle 

oluşturulmuş parlamento (fakat mutlak egemenliği elinde tutmak koşulu ile) kabul edilebilir 

olsa da Hobbes’un devleti monarşik yapılıdır ve insanların birbiriyle savaşmasını engellemek 

amacı bulunmaktadır(Gökberk 2008:254). 

Hobbes ve Locke’un şemalarında, insanın temel hakkı, orijinal statüsünü sivil toplum 

içerisinde muhafaza ediyordu: doğal yasa, pozitif yasanın standardı durumundaydı; sivil toplum 

içerisinde pozitif yasadan ayrılıp doğal yasaya gitme imkanı, doğal yasaya başvuru yapma 

imkanı vardı(Strauss 2000:92). Ama bu başvuru etkisizdi; başvuru etkili olmak için garanti 

sağlamıyordu. Rousseau buradan şu sonuca varmıştır, sivil toplum, pozitif yasadan ayrılıp doğal 

yasaya başvurmayı olanaklı kılmayacak şekilde inşa edilmelidir.  

Doğal yasaya uygun oluşturulan sivil toplum, adil yasayı üretir. Rousseau için genel 

irade, yani yasaya tabi olan herkesin yasanın yapımında söz sahibi olma durumunda yasa da 

hata olmaz. Fakat burada bir sorun vardır. O da şudur; eğer nihai adalet kriteri genel iradeyse, 

halk tarafından önemsenen kabul gören her kuram, kural kutsal sayılmak zorundadır. 

 Rousseau’nun düşüncesi, ideal olanın hayata geçirilmesini garantilemeye çalışan, 

rasyonel olanın reel olan ile zorunlu olarak örtüştüğünü kanıtlamaya çalışan veya her mümkün 

insani gerçekliği özü gereği aşan her şeyi başından savmaya çalışan dünyevi hareket içerisinde 

kararlı bir adıma işaret eder. Bu tür insani gerçekliğe aşkınlığın varsayılması, daha önceki 

insanlara, özgürlükle aşırı serbestlik arasında savunulur nitelikte bir ayrım yapma imkanı 

vermişti(Strauss 2000: 93). 

Rousseau için, serbestlik birinin her şeyi yapmasını içerirken, özgürlük onun iyi olanı 

doğru şekilde yapması demektir. İyi olanın bilgisi ona göre yukarıdan gelmek durumundadır.  

Rousseau, Hobbes’un anti teleolojik prensibini benimsiyordu. Bu prensibi Hobbes’un 

izlemiş olduğundan daha tutarlı bir şekilde izleyerek o, Hobbes’un şemasını reddetmek, başka 

deyişle, insanın ilkel ve toplumsallık öncesi hali olan doğa durumunun mükemmel bir durum 

olarak, kendi kendisine yeten bir durum olarak anlaşılmasını talep etmek zorunda 

kalmıştı(Strauss 2000:94-95).  

Rousseau, doğa durumunun, yani insanın başlangıcının, sosyal insanın hedefi haline 

gelmesini talep etmek zorunda kalmıştı: sadece insan kendi başlangıcından uzaklaştığı ve bu 

yüzden de bozulmuş olduğu içindir ki bir amaca ihtiyaç duyar. Bu amaç, en başta adil 

toplumdur. Adil toplumu adil olmayan toplumdan ayıran şey, adil toplumun bir toplumun imkan 

dahilinde olabildiği kadar doğa durumuna yakın olmasıdır: doğa durumunda insanı belirleyen 

arzu, yani kendini koruma arzusu, adil toplumun köküdür ve adil toplumun amacını 

belirler(Strauss 2000:95). 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

19 

 Bu temel arzu, aynı zamanda, ahlaki olandan ayrıldığı şekliyle hukuki olana can veren 

temel haktır da: toplum, ahlaka dayanıyor olmaktan o kadar uzaktır ki, ahlak topluma dayanır; 

bundan dolayı toplumun amacı ahlaki terimlerle değil, hukuki terimlerle tanımlanmalıdır; 

topluma girme yükümlülüğü gibi bir yükümlülük olmaz (veya toplumsal sözleşmenin halk 

kitlesinde bağlayıcılığı olmaz). Adil toplum, doğası gereği esaret ve yabancılaşmadır. Bundan 

dolayı, insanın bütün sosyal ve ahlaki boyutu aşması ve doğa durumunun bütünlüğüne ve 

samimiliğine geri dönmesi gerekir(Strauss 2000:95). 

Modern siyaset felsefesinde, sözleşme kuramını odak noktası alarak, iyi ve adil bir 

yönetimin nasıl olması gerektiğini gerekçelendirmeye çalışan, iki anlayış vardır. Bunlardan ilki, 

özellikle bireyin hak ve özgürlüğünü temel alan liberal siyasal anlayış; diğeri toplumsal ve 

siyasal yapının kuruluşunu akılcı ilkeyle temellendiren ve bireylere hak ve özgürlük sağlayan 

cumhuriyetçi yaklaşımdır. Rousseau, ortak yararı önemsemesiyle ve bütün toplumsal tarafların 

rızalarıyla sağlanan genel irade kavramıyla cumhuriyetçi yaklaşım içerisinde yer alır.   

 Alain Touraine’e göre, halk egemenliği kavramına dayanan Rousseau, eskilerin 

özgürlüğü de denilen Antik Yunan’ın siyasal anlayışının modern ifadesi olan cumhuriyetçi 

düşünce geleneği içerisinde yer alır. Bu düşüncede, aslında halk egemenliği fikri, doğal hak 

düşüncesini yıkmaktadır; çünkü egemenlik halkta olduğunda, yasallaşan erkin sınırları 

belirlenemez ve mutlak bir erke dönüşebilir. Bu anlamda cumhuriyetçi anlayışın getirdiği 

yenilik bir zamanlar Atina’da yurttaşların küçük bir azınlığın katılımıyla sınırlı olan yurttaş 

yaşamına, bir ülkede nüfusun sürekli genişleyen bir çoğunluğunun katılımını sağlamasıdır. 

Eskilerin bu yeni özgürlüğü, ne özgürlük düşüncesine dayanır ne de haklar 

düşüncesine(Touraine 2004:121).  

Toplumsal ve siyasal yapının temelinin ne olması gerektiği düşüncesinde kendini açığa 

çıkaran sözleşme kuramı, gerekçelendirilebilir hukuksal bir dayanak noktasını temel alacak 

şekilde devletin kurulmasını amaçlar. Sözleşme temelli olan bu yapıda, bireysel ve siyasal 

haklar, anlamını bu kuruluşun niteliği çerçevesinde kazanır. Toplumsal sözleşme kuramı, adil 

siyasal yapının nasıl kurulabileceğine ilişkin bir yöntem ya da araç olarak da kullanılmıştır. 

  Sözleşmeyle kurulan devletin özelliği, tarafların eşit ve özgür olduğu doğal durumdan, 

toplumsal yaşam içerisinde taraf olmanın oluşturduğu bireysel çıkar ve haklar, genelin çıkarı ve 

iyiliğine dönüşen bir yapıda şekil alır. Bu şekillenme negatif bir özgürlük olan bir doğa durumun 

sınırsız çıkar ve özgürlüğünden, pozitif anlamda özgürlük olan toplumun ortak yararı ve iyiliği 

şeklinde sınırlandırılmasıyla oluşmuştur.  

Özgürlüğe ilişkin Isaiah Berlin’in yapmış olduğu bir ayrıma göre, negatif özgürlük, kişiye 

bırakılan ya da bırakılması gereken eyleme alanı nedir ya da kişinin başkalarının müdahalesi 

olmaksızın yapabileceği şey ya da olabileceği şey nedir? sorusuna verilen yanıtta içerilen 

özgürlük türüdür. Pozitif özgürlük ise, kişinin şunu değil de bunu yapmasını ya da şöyle değil de 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

20 

böyle olmasını belirleyebilen denetim ya da müdahalenin kaynağı nedir ya da kimdir? sorusuna 

verilecek yanıtta içerilen özgürlüktür(Berenkert 1998:277).  

Ayrıca negatif özgürlük, başkalarının istenmeyen müdahalesinden özgür olmayı; pozitif 

özgürlük ise, kişinin kendi yaşamını belirleme özgürlüğünü özellikle kişilerin yaşantılarını 

etkileyen toplumsal ve siyasal karar alma süreçlerine katılma özgürlüğünü ifade eder (Peffer 

2001:5).  

  Sözleşme kurumunda, insan doğası, doğal hak ve doğa durumu genel tanımından 

hareketle bireysel ve genel olanın anlamlı birliği oluşturulmaya çalışılır. Bu birlik, bireysel 

olanın, genel alan içinde eritilmesiyle, toplumun siyasallaştırması sürecini içerir. 

Haklar, insana yurttaş oldukları için verilir. İnsanın sahip olduğu doğal haklar ancak 

siyasal haklar temelinde anlam kazanır. 

İnsanı doğal olarak iyi bir varlık olarak gören Rousseau, sözleşme öncesi insanlık 

durumunu, kendi varlığımızı korumak için gösterdiğimiz özenin başkalarına en az zarar verdiği 

durum olduğundan, barışa en elverişli durum olarak görür.  

Doğa hali herkes için eşit ve sınırsız bir özgürlüğün sağlandığı ortamdır. Bu ortam 

Hobbes’ un da bahsettiği gibi bedensel ve zihinsel açıdan eşit insanların sınırsız arzu ve 

isteklerinden dolayı herkesin herkesle savaştığı bir ortamdır.  Bununla birlikte Rousseau’ya 

göre Hobbes doğal durumdaki insanların akıllarını kullanmama durumunun, onların kendi 

yetkilerini kötüye kullanmalarını da engellediğini görememiştir. 

Habermas’a göre, Hobbes ile birlikte Rousseau da evrensel güvensizliğin ve rekabetin 

oluşturduğu emniyetsiz durumun toplumsallaşmaya ittiğine inanır. Hobbes’a karşılık Rousseau, 

toplumsallaşma için gerekli olan politik doğal kötülük tarafından yönetilen durumun, despotik 

olarak zorlanmış bir toplumsal durumda aşılmadığını, aksine özel çıkarların rekabetiyle birlikte 

paylaşılan işler ve gereksinimlerin huzursuz ve parçalanmış sistemi içerisinde devam 

ettirildiğine ısrar eder (Habermas 1978:103). 

Rousseau için savaş hali, Hobbes’ta olduğu gibi doğa durumunu değil, toplumsal durumu 

anlatır. Rousseau açısından toplumsal durum, zorunlu olarak insanın olgunlaşmasının aklının 

ilerlemesinin sonucunda ortaya çıkan bir durumdur. Bu durumun temel dayanak noktası 

mülkiyettir. Mülkiyet düşüncesi, insanın ihtiyacından fazlasına el koymasıyla birlikte, insanın 

doğayla girmiş olduğu mücadele sonucu şekil alan bir düşüncedir. 

Rousseau için insan özgür doğar, oysa her yerde zincire vurulmuştur(Rousseau 

1994:14). Toplum halinde yaşarken kendini efendi olarak gören insan, efendisi olduğunu 

sandığı bu durumun aynı zamanda kölesidir. Bununla beraber karşılıklı sözleşme doğrultusunda 

oluşan adil toplum durumunu eşit ve özgür olarak görür. 

Rousseau, Hobbesçu sözleşme şekline ilişkin bir yandan mutlak bir yetki, diğer yandan 

boyun eğiş istemesi nedeniyle tutarsız bir sözleşme olacağını ifade eder. Sözleşmede bütün hak 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

21 

ve özgürlüklerden vazgeçme durumu iradeden vazgeçme olgusunu da ortaya çıkaracağı için 

sözleşme insanlıkla bağdaşmaz. Boyun eğdirilmiş bir irade varsa orada hak ve özgürlükten 

bahsedilemeyeceğini dile getirmiştir.  

Tam bir boyun eğişle hak olan özgürlükten vazgeçiş, özgürlüğü bize sağlayabilir mi? 

Kölelik ve hak çelişkili kavramlardır, birinin bulunduğu yerde öteki bulunamaz. Kişinin, köle 

değil de bireysel hak ve özgürlüklere sahip olması için, sahip olduğu hakkın ve özgürlüğün daha 

fazlasına sahip olmaması şartıyla, herkesin aynı hak ve özgürlüğe sahip olduğu bir toplumda 

yaşaması gerekmektedir.  

Eğer bir kişi bile daha fazla hakka sahipse, sahip olan kişinin öznel irade ya da isteminin 

bütün herkesin isteğinin üzerinde olması söz konusudur. Bu durum, öznel irade ya da buyruğun, 

diğer bütün irade ve buyruklara karşı işlemesi sonucunu da beraberinde getirecektir. 

Dolayısıyla herkesin buyruğunda kaldığı genel bir irade, herkesi eşit ve özgür bir hak sahibi 

yapacaktır. Bu, herkes için genel iradenin geçerliliğidir. Kişi, kendi üzerinde, kendinden daha 

fazla hakka sahip birini kabul etmemek şartıyla bütün diğerleriyle bir araya geldiğinde, yine 

herkes için eşit hakkı doğuracak olan genel iradenin buyruğuna girmiş olduğunda, kendi 

buyruğuna girmiş olacaktır(Coşkun 2014:300-301).  

Diğer yandan Rousseau için, birey ya da grup yararı karşısında, her yararın ve çıkarın 

üzerinde olan bir kamu yararı ya da çıkarı temeldir. Her iradenin üzerinde olan bir genel irade, 

tek tek iradelerin toplamından daha fazla olan bir bütünlüktür. Bu yönüyle, genel irade tek tek 

istek ve iradelerin toplamına eşit olan herkesin iradesinden de ayrılır. Dolayısıyla, toplumsal 

bütünlükteki, bireysel irade ve özgürlük, doğa durumunda kaybedilen istek ve özgürlüğe 

karşılık gelecek şekilde, olmayan bir durumu ifade edebilir ya da anlamı doğa durumu haliyle 

ilişkili bir açıklamayla anlamlı kılınabilir; çünkü bireyin toplum sözleşmesiyle yitirdiği şey, 

doğal özgürlüğüyle isteyip elde edebileceği şeyler üzerindeki sınırsız bir haktır. Kazandığı şeyse, 

toplumsal özgürlükle, elindeki şeylerin sahipliğidir. Kişinin, sahiplik olarak bu özgürlüğü, kendi 

bedeni ve şeyler üzerinde bir hak sahipliği biçimindeki mülkiyeti, toplumsal yasalarla 

sınırlandırılmış ya da belirlenmiştir(Coşkun 2014:302).  

Toplumsal sözleşmeyle genel iradenin hakim olma durumu, toplumun siyasallaşması 

veya siyasetin toplumsallaşması anlamına gelir.  

 Toplumsal duruma geçiş Rousseau için aklın ilerlemesi sonucunda sürdürülemez olan 

doğal durumun, sözleşme biçiminde ortaya çıkan güç karşısında boyun eğme anlamını taşır. Bu 

güç aklın doğaya üstün gelmesi ve doğa yasasının akıl yasasına dönüşmesiyle birlikte doğal 

haklar akılcı siyasal haklara dönüşür. 

Doğal durumda özgür ve eşit olan bireyler, devletle birlikte, doğal durumdan kendi 

kendini sınırladıkları doğal olmayan duruma geçmiş olurlar. Bu doğal olmayan durum, kendi 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

22 

dışında ama kendi onayının ya da iradesinin devri ile oluşturmuş oldukları kendinden büyük bir 

güç sayesinde olacaktır(Coşkun 2014:303-304).  

Rousseau için bireyler adalet ve özgürlüğü kişisel iradenin bağlı bulunduğu genel 

iradeye borçludurlar. 

 Doğa durumuna Hobbes’un bakış açısından bakarsak onun doğa durumunu kavram 

olarak görme nedeninin devletin gerekliliğini açıklamak ve onun yokluğunda neler olabileceğini 

ortaya koymak istediğini görebiliriz.  

Devleti canavarla özdeşleştiren Hobbes, devleti mükemmel bir yapı olarak 

görmemektedir. Bununla birlikte insanların bir seçim yapması gerekmektedir; ya doğa 

durumunda özgür ama korku içinde yaşayacaklar; ya da Leviathan’ı seçecekler ve bu 

özgürlüklerinden feragat edip bir egemene boyun eğecekler ama korkusuz ve huzur dolu bir 

hayat süreceklerdir(Zarakolu 2013:164). 

Devlet kavramını temel almak için Hobbes doğal durum kavramına açıklık getirir. Doğal 

durumda, herkes herkesle sürekli savaş halindedir. İnsanlar onları korku altında tutacak bir güç 

olmadan birbirleriyle savaş halindedir. Bu savaş herkesin herkesle savaşıdır. 

Hobbes doğal durumundaki savaşta herkesin her şey üstünde hakkı olduğunu ve 

insanların bu durumun sefaletini anladıklarında içinde bulundukları savaş durumundan 

kurtulmak isteyeceklerini ama bunu her şeyin üzerinde sahip oldukları haktan vazgeçerek 

sözleşmeler yaparak hayata geçirebileceklerini vurgulamıştır.  

Toplumda hepimiz bir güçle karşı karşıya olduğumuzun bilincindeyiz. En özgür 

toplumda bile, istediğimiz gibi davranmamıza müsaade edilmez. Belirli sınırların içerisinde 

davranmak zorunda olduğumuz bir gerçektir(Bochenski 2009:80). Hobbes’taki doğa durumu, 

şehrin yasalarından bağımsız hukuk öncesi durum olmakla birlikte, şehri kuran ve şehrin 

ortasında bulunan bir eşiktir(Agamben 2013:131). Güç olgusu sadece maddi eylemler üzerinde 

etkilidir. Buna dayanarak insanların düşüncelerinin, isteklerinin maddi eylemlere esir olduğunu 

söyleyebiliriz. İyi bir yaşam için insanın kendisine saygısının olması gerekir. Önümüze 

çıkabilecek her türlü engele karşı içimizdeki iyi yönü hedef alarak amaçlarımızı 

gerçekleştirmeliyiz. Bunları yaparken başkalarına karşı da saygılı olmalıyız. 

Hobbes’a göre egemenlik, iki yoldan elde edilir. Birincisi; bir kimsenin, kabul etmezlerse 

onları yok etmek kudretiyle, çocuklarını veya onların çocuklarını kendi yönetimine boyun 

eğdirmesinde; veya düşmanlarını savaş yoluyla kendi iradesine tabi kalması ve ancak bu şartla 

hayatlarını bağışlamasında olduğu gibi, doğal zor iledir. İkincisi ise, bir kişiye ve bir kurala, onun 

kendilerini başkalarına karşı koruyacağı, inancıyla, tabi olmak için insanların gönüllü olarak 

kendi aralarında anlaşmalarıdır. Bu ikincisi, siyasal bir devlet veya bir devlet olarak; birincisi 

ise, edinilmiş devlet olarak adlandırılır(Hobbes 2016: 136-137). 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

23 

Latince'de Civitas denilen, Devlet adlı o büyük Ejderha yaratılır; bu, doğal insanın 

korunması ve savunulması için tasarlanmış olup ondan daha büyük bir cesarete ve kudrete 

sahiptir ve onda, egemenlik bütün gövdeye canlılık ve hareket veren yapay bir ruhtur; yargıçlar 

ve diğer yargı ve yürütme görevlileri, yapay eklemler; egemenlik makamına bağlı her eklem ve 

organa kendi görevini yaptıran ödül ve ceza, doğal gövdede aynı işi yapan sinirlerdir; tek tek 

organların/üyelerin servet ve zenginlikleri ise kuvvettir; saluspopuli halkın esenliği onun 

görevidir; bilmesi gereken her şeyi ona bildiren hukukçular, hafızadır; adalet ve yasalar yapay 

bir akıl ve iradedir; uyum, sağlıktır; nifak, hastalıktır; iç savaş ise ölüm(Hobbes 2016:17). 

Hobbes devlet egemenliğini güvenlik endişesinden yola çıkarak bir zemine oturtmak 

istemiştir. Devlet otoritesinin kaynağı tanrısal iradede değil, toplumu oluşturan bireylerin 

kişisel güvenliklerini sağlama düşüncelerinin bir ürünü olarak toplumsal sözleşmededir. En 

kötü düzenin bile düzensizlik ve savaştan çok daha iyi olduğu sonucuna varan Hobbes’a göre, 

doğa durumu, sürekli devam eden bir savaşın ve buna bağlı olarak karşılıklı güvensizliğin söz 

konusu olduğu süreçtir. 

İnsanın hayatını devam ettirebilmesi için güç önemli bir olgudur. Hobbes’ta güç 

kavramını önemser. Güç isteği diğer isteklerle de bağlantılı bir istektir Hobbes’un politika 

felsefesinin dinamiği güç kavramıdır. Nesnel zorunlulukla istenir. Bu türden bir zorunluluğun 

dile getiriliş şeklidir..  

Temel olan güdümüz yaşama güdüsü olup, bu güdünün arkasında ölüm korkusu ve 

güvenlik isteği yatmaktadır. Hobbes için, doğa durumunda insan geleceğini nasıl güvence altına 

alacağını düşünür. Buna ölüm korkusu eşlik eder. Korku aklı rasyonel hesaba sevk eder(Zeylüt 

2010:34). 

Güç, ahlaki olarak nötr anlam taşır. Güç kaygısı insanın ilkel güdüsünden uzaklaşıp 

yabancılaşması sonucunda ortaya çıkar. 

Bir insan eğer kendini güvende hissetmiyorsa hayatını sürdürmekte zorluk çeker. 

Sürekli anlaşmazlıkların yaşandığı bir toplum düşünürsek, insanların rahat ve huzurlu yaşaması 

için bu olgunun ortaya çıkması gerektiğini anlayabiliriz. Güvende hissetmeme durumu devlet 

kavramının temelini oluşturmaktadır. 

Yazımın genelinde ortaya koyduğum liberalizm anlayışının, küçük ölçekte de olsa 

yansımalarını Hobbes’un doğal durumundaki insanda görmek mümkündür. Ona göre, insanların 

arasında doğuştan gelen bir eşitlik vardır. İnsan bedeni güçsüz olsa bile bu farkı zihinsel 

yetenekleriyle kapatabilir. Hiçbir insan diğerinden üstün değildir. Doğal durumun tanımından 

ve etkilerinden sonra doğal durumdan bir sonraki adımı devlet kavramını anlatmaya 

çalışacağım. 

 

 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

24 

2.3. Devlet Kavramı 

 

Devlet bir organizasyondur. Ortada bir devlet olabilmesi için, siyasal iktidara belli 

yetkiler verilmiş olması ve bu siyasal iktidarın birtakım roller, kurallar, kaynaklar gibi belli 

amaçlar doğrultusunda tasarlanmış, farklı, birleştirilmiş ve birleştirici çıkar ve amaçlara hizmet 

eden düzenlemeler aracılığıyla uygulanması gerekir. Organizasyon olarak devlet, toplumsal 

yaşamın siyasal yönlerini hem birleştirir hem de başkalaştırır(Poggi 2007:27-28). 

İktidar biçimlerini, etken ve edilgen öznenin davranış biçimlerine bir sınır getirmek için 

kullandığı olanaklara gönderme yaparak sınıflandırabiliriz(Aktaran Poggi 2007:3). 

 Buna dayanarak iktidar kavramının üç ana başlıktan oluştuğunu görebiliriz. Bunlar; 

ekonomik, ideolojik ve siyasal iktidardır. Ekonomik iktidar, belli mal varlığına sahip insanların 

bu mal varlığına sahip olmayan insanlara kendi davranışlarını kabul ettirmeye ve onları 

yönlendirmeye çalıştıkları iktidar türüdür. İdeolojik iktidar ise, düşüncelerin otorite tarafından 

tanımlanıp kalıplara koyulmasını içerir. Üçüncü olarak siyasal iktidar, fiziksel şiddet 

uygulayabileceği tüm olanaklara sahip olmayı içerir. Siyasal iktidara zor kullanabilen iktidar 

olarak da bakabiliriz. 

Her kim inandırıcı bir tarzda bir başkasını yok etme tehdidi ile yöneltebileceği bir 

makamdaysa, o kişinin elindeki potansiyel yaptırım gücü, diğer tüm yaptırımlara kıyasla 

tartışılmaz bir üstünlüğe sahiptir. Bir toplumda kimin elinde böyle bir yok etme gücü varsa, 

daha sonra olacakların belirleyicisi de odur(Narr 1980:543).  

Yapılan gözlemler, ister basit ister karmaşık her toplumun bir yasa çerçevesinde 

düzenlendiğini yapılan uygulamalarını yasaya bağladıklarını göstermektedir. Bir topluluğa 

toplum diyebilmemiz için kurallarla düzenlenmiş olması gerekir. 

Bir yapıyı devlet olarak adlandırabilmemiz için uygulama açısından yöneten ve 

yönetilen kavramlarının varlığı ve ayrıca yasa açısından da dünyevileştirilmiş bir yasa olarak 

yapılandırılmaya ihtiyacı vardır. 

Bu açıdan, devletli toplumdan söz etmek için iki unsurun mutlaka bir araya gelmesi 

gerekiyorsa da devleti düşünmenin asıl unsuru, insanı ya da toplumu yasa yaratıcı olarak 

düşünebilmektir. Öyleyse devlet, bir kavram olarak ancak, yasa – uygulama ilişkisi salt dünyevi 

bir çerçevede düşünüldüğünde ortaya çıkabilir(Akal 2000:18). 

Devlet özelliklerini kurulduğu bölgeye yön veren koşul ve amaçlarından alır. Devlet,  

iktidarını uyrukları üzerinde kurar. İktidar kurabilmeleri için kalabalık olmaları gerekmektedir. 

Bu yüzden de sözleşme yaparak birleşme yolunu tercih ederler. Bunu iktidar olabilmek için 

sürekli olarak iktidar kalabilmek için yaparlar. 

Devletin özü, sosyal dokunun içinde yönetenler ve yönetilenler arasına giren onarılmaz 

bir kesintinin varlığıdır. Yani kral soyundan gelen çocuklardan sonuncusunun, halk soyundan 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

25 

gelen en saygın yaşlı karşısında öncelik elde ettiği her durumda devlet ortaya çıkmıştır(Terray 

2000:101). 

 Devlet toplumu önemsemek zorundadır. İki taraf arasında sosyal hayat temelinde 

anlaşma yapılır. Devlet, topluma karşı olan görevlerini yerine getirmelidir. Güvenliği sağlamak, 

topluluğu komşularına karşı korumak devletin görevleridir. Toplumdaki ailelerin özel hayatı din 

alanının büyük bir kısmı devlet müdahalesinin dışında olması gerekir. 

Devlet kavramı siyaset felsefesinin temel kavramlarından biridir. Devlet kavramının 

içini birey kavramı doldurur. Bu kavram birey sayesinde anlam kazanır. Bireylerin aralarında 

sözleşme yaparak anlaşma sağlamaları sonucunda devlet kavramı oluşur. 

Bütün toplumsal yapıların temelinde bir grubun diğeri üzerinde üstünlük kurmak 

istemesi ve eşitsiz güç ilişkileri iktidar kavramıyla ifade edilir. Toplumsallaşma ve iktidar 

ilişkileri beraber ele alınan kavramlardır. Devlet kavramı her beşeri faaliyetin içinde bulunur. 

Devlet kavramının farklı anlamları vardır. Bu anlamlar; kurumlar bütünü olarak, toprak birliği 

veya baskı aracı olarak açıklanabilir. 

Devletin temel işlevi, sosyal düzenin idamesini sağlamaktır. Devlet, düzeni destekleyen 

bir kurumdur(Heywood 2014:126). 

Devlet, ontolojik açıdan, belirli ilişkiler uzamında başı ve sonu belli olan bir 

yapıdır(Yıldırım 2013:61). Hayat, özgürlük ve mülkiyet kavramları insanı insan yapan ve 

yasalardan üstün olan kavramlardır.  

Hayat, özgürlük ve mülkiyet kavramları insanlar yasalar yaptığı için var olmamıştır. 

Tersine bu kavramlar insanı hukuk yapmaya sevk etmiştir(Bastiat 2010:18). 

 Devlet toplumun iç ve dış tehlikelere karşı güvende olmasını sağlar. Hukuki bağlam 

olarak düşünüldüğünde kanunlar koyar, yasaklar çıkarır. Böylelikle sosyal düzen sağlanmış 

olur. Diğer devletlere karşı toplumu temsil eder. Devlet, egemen ve meşru iktidar anlamına gelir.  

Devlet, belirli bir sınır dahilinde egemen bir hükümet yetkisi olan ve bir dizi kurum 

aracılığıyla otorite uygulayan bir siyasi birliktir(Heywood 2014:127). 

İlkel toplumlarda siyasi teşkilatların kurulmadığı toplum ve devletin birbirine karışmış 

olduğu görülmektedir. Siyasi kurumların oluşturduğu devlet şekilleri daha sonraları ortaya 

çıkmıştır. Her insan topluluğu gibi devlet de toplumun içine doğmakta ve 

yaşamaktadır(Çuhadar 2017:1). 

Bireylerin hak talebinde bulunacakları ya da buna gereksinim duymaksızın birey 

haklarını güvence altına alacak olan yegane organ devlettir. Toplumsal bağlamda yasa koyma, 

güç kullanma ve cezalandırma yetkilerini elinde bulunduran devlet, bireyle olan ilişkilerini de 

kendisi belirler, insan hakları ihlaline neden olacak tek organ devlettir(Beriş 2014:138). Yani 

insanın haklarını güvence altına alacak ve uygulayacak güç de devlettir; bunları ihlal ederek 

bireyi hak kaybına uğratma ihtimali bulunan örgütlenme de(Beriş 2014:139). 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

26 

Tüm bu tanımlamalardan sonra aklınıza şu sorular gelebilir; devlet ne yapmalıdır? İşlevi 

nedir? Devletin birey karşısında konumu nasıl olmalıdır? Devlet hangi alanlarda bireyi kendi 

tercihiyle bırakmalıdır? Bu noktada Humboldt’un kesin olarak dile getirdiği bir noktayı 

aktarabilirim. Ona göre devlet, insanların güvenliğini sağlama dışındaki konulara 

karışmamalıdır. 

Devlet bir inanç sistemi dayatıp düşünce özgürlüğünü cezalandırırsa bağımsızlık 

durumu da ortadan kalkar. Oysa azınlıklar hayatını devam ettirebilmeli, düşüncelerini özgürce 

geliştirebilmelidir. Bu durum güvence altına alınmazsa insanlar tek bir kalıba girmeye 

zorlanacaktır. İnsanlar özel hayatları ve düşüncelerinden dolayı yargılanmamalıdır.  

Bir toplumun var olabilmesi için kanunlar ve kurallar gereklidir. Bireysellik ve kendine 

özgünlük durumu olmadan bireylerin kendini geliştirebilmeleri mümkün değildir. Hangi politik 

düzen olursa olsun bu iki olguyu koruma amacında olmalıdırlar.  

Bu bakış açısından bakarsak minimal devlet anlayışını kavrayabiliriz. Minimal devlet, 

bireylere mümkün olan en geniş özgürlük alanını vermeyi amaçlayan devlet biçimidir. Bu biçim 

liberallerin idealindeki devlet biçimidir. Bu anlayışta devletin değeri,  bireylerin davranışlarına 

sınır getirme ve bireyin başka bireylerin haklarını tecavüz etmelerini önlemek için sahip 

oldukları kapasiteden belli olmaktadır. Devlet sadece bir koruma organı olarak vardır. 

Devlet, insanlar tarafından uzlaşılan sözleşmeyle oluşturulmuş bir varlık olup, 

toplumdaki her insanın hakkını korumakla görevlidir. Hiçbir devlet veya devlet anlayışı onun 

oluşmasını sağlayan bireylerden üstün olamaz. Şunu unutmamamız gerekir ki, devleti var eden, 

ona anlam veren bireydir. Devlet baskıcı bir tavır sergilemekten her zaman kaçınmalıdır. 

Bireylerin kendilerini ifade ermelerini, özgürce yaşamalarını, bir başka insana zarar vermeden 

yaşamlarını kendi istekleri doğrultusunda şekillendirmelerini sağlamalıdır. Devlet, her şeyden 

önce bir insan kurumudur yani temelini sosyal kurumlar gibi tarihsel koşullarda değil, tür 

olarak insanın varlık koşullarında yapısal özelliklerimde bulur.  

Devletin bir insan kurumu olarak amacı, grup halinde yaşayan insanlar arasında 

kendiliğimden kurulan toplumsal ilişkileri hukuka ve adalete dayanan ilişkilere çevirmek ve 

kamuyu işlemektir. Hukuksal bir insan kurumu olarak devletin iki ana işlevinden söz edilebilir: 

vatandaşlarının temel insan haklarını güvence altına almak ve yaşanabilmesini 

sağlamaktır(Kuçuradi 2007:43).  

Vatandaşlık anlayışının doğru bir şekilde yapılandırılabilmesi için yasa koyucuların 

insan haklarını temellendirirken insani değerlerden yola çıkması gerekir. İnsan onur sahibi bir 

varlık olduğu için değerlidir. Bununla beraber devletle vatandaş arasındaki ilişkinin de iyi 

çözümlenmesi gerekmektedir. 

Devletlerin, kişilerin haklarını vatandaşları tarafından emanet edildiğinin bilincini 

yitirmeden davranmaları gerekmektedir. Aksi halde devletler vatandaşlarına monark bir 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

27 

davranış biçimini dayatan, vatandaşlığı bir lütuf olarak kişilere veren bir anlayış taşımaya 

devam edecektir(Şahin 2014:293). 

Bir ülkede temel hakların devletçe her vatandaşı için sağlaması bir gerekliliktir. 

Dünyanın her yerinde aynı şekilde olmalıdır. Bir devletin vatandaşlarına çizdiği sınırlar ise kişi 

hakları (ekonomik ve sosyal haklar) ile belirlenir. Temel haklar ülkeden ülkeye değişiklik 

gösterebilir. Fakat önemli olan durum o ülke sınırları içerisindeki tüm vatandaşların eşitliği 

ilkesine göre uygulanıp uygulanmadığıdır. Aksi halde vatandaşlar arasında adaletsizlik 

oluşacağı unutulmamalıdır(Kuçuradi 2007:47).  

Lerner’in adil dünya hipotezine göre insanlar dünyanın, iyilerin ödüllendirildiği, 

kötülerin ise cezalandırıldığı bir yer olarak inanmaya güdülenmişleridir. Bu inanç, fiziksel ve 

sosyal çevrenin, sürekli değişen, kaotik, dolayısıyla stres ve güvensizlik doğuran bir ortam 

olarak değil, durağan ve düzenli bir ortam olarak algılanmasını sağlar. Adil dünya inancı, 

insanlara dünyanın güvenli ve kararlı bir yer olduğunu, böylece hak ettikleri şeyleri elde 

edebileceklerini düşünmelerini sağlar(Tutumlu 2014:194).  

  Adil dünya inancının sosyal işlevi ise, insanların gelecek adına yaptıkları eylemlerde 

kendini gösterir. Bu inanç bağlamında insanlar yaptıkları edimlerin ödüllendirileceğini 

düşünürler.  

Yapılan devlet tanımlamalarının ortak yönleri olsa da her düşünür devletin işlevini, 

topluma karşı yapması gereken eylemleri, bireyin devlet karşısındaki konumunu farklı bakış 

açılarıyla açıklar. Hobbes için sözleşme ile yaratılan devlet, insanlardan üstünken, Humboldt 

için devlet, toplumun en büyük yaratımıdır. Ama ona göre devlet, yurttaşlarının yalnızca 

güvenliğini sağlamalı insanların pozitif mutluluğuna karışmamalıdır. Güvenlik dışındaki kamu 

hizmetlerinin devletin faaliyet alanının dışında kalması gerektiğini savunur(Humboldt 2004 :1-

3). 

 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

28 

3. HOBBES’TA DEVLET KAVRAMI 

 

3.1. Hobbes’ta Devlet Kavramı’nın Çıkış Noktaları 

 

Hobbes için, sözleşme ile kurulmuş bir devlet, tek tek insanların sahip oldukları doğal 

hakkı, insan üstü bir varlık olan devlete, devleti temsilen egemene vermelerini içerir. Sözleşme, 

herkesin doğal haklarından vazgeçmesi demektir. Artık insanların kendi varlıklarını korumak ve 

hayatlarını sürdürmek için her şeyi yapmaya hakları yoktur. Sözleşme, otoriteye insanlara neyi 

yapıp, neyi yapmama haklarının olduğunu söyleme gücü verir.  

Hobbes için, insanların bütün eylemlerini düzeltmek için yeterli kuralların olduğu bir 

devlet yoktur. Bu yüzden de böyle bir şey imkansızdır. Yasalarca müsaade edilen tüm 

eylemlerde insanlar, kendileri için en yaralı olacak şekilde akıllarının öngöreceği şeyleri yapma 

özgürlüğüne sahiptirler(Kulak 2014:228). 

Uygarlık, yaşama belli bir sınır koymak demektir. İnsanın özgürlüğü devletin ve 

hukukun sınırladığı alanı içerir. İnsan yaptığı sözleşmeyle bu sınırlama durumuna razı 

olmuştur. Güvensizlik ortamından korunmak için. Güvenliğin sağlanması adına rızanın olması 

gerekir.  

Doğa her şeyi herkese vermiştir. Her insan kendini koruma hakkına sahiptir. Savaş, 

kuvvet yoluyla mücadele etmek istencinin kelimeler ve edimlerle bilindiği zamanı içerir. Diğer 

tüm zamanlar ise barıştır İnsanların edimleri istençlerinden istençleri de korku ve 

umutlarından kaynaklanır. İnsanlar bu yüzden yasaları ihlal edebilirler.İnsanlar, güvenlik ve 

kuruma umudu ile gücünü ve yeteneğini diğer insanların önüne geçmek için kullanır. Güvenlik 

garantisi olmadığı sürece, kendi başının çaresine bakma hakkı vardır. Barışın korunması için 

güvenlik şarttır. Güvenliği taraflar arasındaki uzlaşı sağlamaz. Bireysel çıkar ile genel çıkar 

çatıştığı zaman, genel iyilik için varılan uzlaşmanın ve karşılıklı yardımın çökmesine engel 

olacak bir korku faktörü gereklidir. 

Hobbes’un düşüncesinde, devletin ilk ve tek amacı uyrukların güvenliğini sağlamaktır. 

Bu yüzden Hobbes, egemene itaat yükümlülüğünün sınırını güvenlikle çizmektedir. Güvenliğin 

olmadığı yerde itaat de beklenemez. Her şeyi ölüm korkusu belirlediği için uyruklar sözleşme 

gereği: egemene, egemenin yasalarına itaat etmek zorundadır. Bu aynı zamanda rasyoneldir. 

Geleceği hesaplayabilen insan egemene itaat ile can ve mal güvenliğinin sağlanacağını da 

bilmektedir. Bu aynı zamanda adaletin de sağlanması anlamına gelir. Adalet rasyonelliği ifade 

eder. Rasyonellik, uyruğa yapılacak uygulamanın belli kurallarla önceden saptanması, uyruğun 

keyfi muameleye maruz kalmaması demektir. 

Siyasal iktidarı, büyük bir güçle temellendirmiş ve mutlak iktidarın zorunluluğunu 

tutarlı bir biçimde savunan Hobbes’un kuramında belirttiği mutlak iktidar anlayışı gerçekte 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

29 

modern devlet anlayışının ta kendisidir(Ağaoğulları-Kökler 2000:152). Aslında Hobbes, 

merkezileşmiş otoritenin belli bir biçimde modern devletlerin ana belirtisi olduğuna inanmakla 

yanılmamıştır(Sabine 1969:153). 

Hobbes’a göre siyaset biliminin amacı, siyasal olayların arkasındaki neden-sonuç 

ilişkilerini ortaya koyarak barışı sağlamaktır. Ancak o güne dek hiçbir düşünür bunu 

başaramamıştır. 

Hobbes için, devletin hakkı ve yurttaşlarının görevlerinin incelenmesinde, insan 

doğasının ne olduğunu, bir devletin kurulması için hangi özelliklerin uygun olup olmadığını, 

insanların hangi şartlarda bir devlet çatısı altında birleşmek istediklerini ve nasıl davranmak 

zorunda olduklarını anlamak gerekir (Hobbes 2007:önsöz 11). 

Siyasal toplumun ne olduğunu ortaya koyabilmek için, insanlardan hareket etmek 

gerekir. Hobbes’a göre, insan doğası hakkında ne kadar açık bilgiye sahip olunursa doğal hukuk 

ve siyaset hakkında da o kadar açık düşüncelere ulaşılır. 

Eğer insan eylemlerinin nedenleri, kesin olarak bilinebilseydi, insanlardaki hırs ve 

açgözlülük etkisiz hale getirilebilirdi böylelikle insanlar barış ve huzur içinde yaşama şansına 

sahip olurlardı. 

İnsanın toplumsal bir özelliğe sahip olduğu düşüncesine karşıdır. İnsanların ihtiyaçlarını 

tek başlarına karşılayamadıkları için bir araya gelmiş oldukları fikrini reddeder. Geçmişte 

yapılmış olan insanın doğuştan toplumsal yapı taşıdığı yollu açıklamalar Hobbes için yanlıştır. 

Böylesi hatalı bir inancın kaynağı insan doğası hakkındaki gerçeküstü bir görüşten 

kaynaklanmaktadır.  

  Hobbes açısından, insanlarla beraber olmamızın nedeni onlardan yarar geleceğini 

düşünmemizde saklıdır. Temelde çıkar sağlama düşüncesi vardır. Hobbes sosyalleşmenin temel 

nedenini sevgi değil, karşılıklı korkuya dayanan bir çeşit politik bir ilişki olarak görmektedir. Bu 

birliktelikler asla iyi niyetli değildir. Hobbes toplumsal olmanın temelinde çıkarın ya da gururun 

varlığına işaret etmektedir. Toplumsallık arkadaşlığın, dayanışmanın değil, benlik sevgisinin bir 

ürünüdür. 

Doğadaki her canlının ilk hedefi yaşamını sürdürmektir. Bedensel bütünlüklerini 

korumak için kendilerinden güçlü olanlardan kaçarak ya da saklanarak, güçlü konumda iseler 

saldırarak yaşamlarını sürdürürler. Temel ayrım zarardan kaçıp faydalı olana yaklaşma 

eğilimidir.   

Doğa durumunda insanların reddetmeyeceği temel bir ilke vardır: Eğer biri kendini 

ölümden korumak için elinden geleni yaparsa, burada akla aykırı bir durum söz konusu değildir. 

Meşru bir durumdur. Bu Hobbes’un kuramındaki evrensel olan tek ilkedir. Evrensel olma 

durumunu, insanların kendilerini ölümden korumak adına ne yapılması gerekiyorsa yapacakları 

düşüncesine dayandırmıştır. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

30 

  Bu durumu dayanak noktası alarak Hobbes iki duyumu birbirinden ayırır. Bunlar; istek 

ve nefrettir. İnsan için yararlı olana yönelmeyi Hobbes istek, zararlı olandan kaçınmayı da nefret 

olarak açıklar. İnsanlar bir şeyi arzu ettiklerinde onu sevdikleri; bir şeyden kaçındıklarında ise 

nefret ettikleri anlaşılır. Öyleyse sevgi ve arzu benzer duygulardır. Fakat aralarında fark vardır. 

Arzu nesnenin yokluğu ile ifade edilir. Sevgi ise sevilen nesnenin varlığını ifade eder.  

  Hobbes’un tutkular incelemesinde insanın zayıflığı ve bencilliği ortaya çıkar. Kudret ve 

kibir arzusu, neredeyse insanı üstesinden gelemeyeceği bir var olma sorunuyla karşı karşıya 

getirir. Ama bu korkulu durumdan çıkmanın yolu, yine insan doğasında var olan diğer tutkular 

ile, ölüm ve yaralanma korkusu ve rahatlık arzusuyla sağlanır. İyi ve kötü herkese göre değişse 

de, iyi ve kötünün ne olduğuna bireyler karar verdiğinde ulaşılan sonuç, hayatta kalmanın iyi, 

ölmenin ise kötü olduğudur(Warrender 1992:352).  

Hobbes’un görüşünde insanlıktan beklenen en büyük iyilik yoktur. Sadece sakınmak 

istediğimiz en büyük kötülük vardır. İnsanoğlu için iyi bir yaşam nihai ya da büyük bir iyilik 

sahibi olmakta değil, sadece dinamik arzularımızın tatmin olmasından ibarettir.  

İnsan için kendini koruma ve güvenlik içinde bulunma isteği, sürekli bir sorundur. İnsan, 

üzerindeki ölüm tehlikesini düşünebilen bir yaratıktır, dolayısıyla gelecek, insanı sürekli meşgul 

eder. İleride ölümden uzak, güvenli bir duruma ulaşmak için duyumlarını, tutkularını rasyonel 

bir hesap içinde değerlendirmeye çalışır. Ayrıca insan gelecekteki hazzın tatminini, şimdiki bir 

hazzın tatminine yeğler. Fakat sürekli bir gelecek olduğundan, hiçbir zaman kesin bir tatmine 

ulaşamaz. Bu yüzden dur durak bilmeksizin, kendini hazza ulaştırıp elemden uzaklaştıran 

davranışların neler olacağını saptayabilmek için hesap yapmak ve geleceği ön görmek 

zorundadır. 

Geleceği düşünürken yarattığı sözcükleri sistematik bir şekilde kullanıp teleolojik hesabı 

geliştiren, dolayısıyla da genel yasalara, bilime ulaşabilen tek canlı insandır. İnsanın teleolojik 

hesabı nedenleri bilerek sonuçları, sonuçları bilerek nedenleri bulmaktır. Aklını kullanarak 

rasyonel hesap yapan insan, tutkularını (özellikle en güçlü tutku olan ölüm korkusunu) doğru 

yönlendirip barışa, yani toplum durumuna varır. Böylece insan konuşma ve geleceği düşünme 

yetisiyle hareket ederek toplumsal insanın, yani insanın kendisinin yapıcısı ve sanatçısı işlevini 

yerine getirir(Ağaoğulları-Kökler 2000:175). Bizler aklımızı kullanarak üstün ya da yüce 

görüşler veya ahlaksal doğrulara ulaşmayız, akıl bize yalnızca sonuçları daha iyi hesaplama gücü 

vermektedir(Hampsher-Monk 2004:41). 

Hobbes için doğal hak, insanın mükemmelliğinden değil, tüm insanlığın zamanının 

çoğunun belirleyicisi olan temel ihtiyaç ve güdülerinden çıkarılmalıdır. Bu güdüler tek bir 

prensip altında birleşebilir. O da kendini koruma isteği ya da başka bir ifadeyle ölüm 

korkusudur. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

31 

 Bu demektir ki, medeni toplumun beşiğinde duran, şan şerefin veya gururun saçtığı 

parıltı ve göz kamaştırma değil, ama ölüm korkusunun saçtığı dehşettir: medeniyetin 

kurucuları, kahramanlar değildi, ama çıplak tir tir titreyen insanlardı. Politik yönetim tesis edilir 

edilmez, ölümden duyulan korku, bu yönetimden duyulan korkuya dönüşür. Bununla birlikte, 

kendini koruma arzusu, kendi rahatını koruma arzusu olarak genişler(Strauss 2000:86-87). Bu 

noktalarla birlikte Hobbes’un doğal durum kavramına açıklık getirmeye çalışacağım.  

 

3.2. Hobbes’un Doğal Durumu  

 

Hobbes’un doğal durumu üç temel kavrama dayanmaktadır. Eşitlik, güvensizlik ve 

egemenliktir. Doğal durum Hobbes için bir insanlar kalabalığıdır. Toplumun devletin ortaya 

çıkmasından önce “güvenlik gereksinimi” içinde olan ve bu nedenle öteki insanlar üzerinde 

iktidar kurma isteği ile dolu insanlardan oluşmuş bir “doğa durumu” varsayımıdır. Bu tasvirden 

ibaret olarak ileri sürülen “doğa durumu” nun tarihsel doğruluğu zaten Hobbes için önemli 

değildir. Çünkü Hobbes’un amacı tarih değil, çözümleme yapmaktır. 

Hobbes’un doğal durum kurgusu, ileride sistemli bir şekilde ortaya koyacağı 

“egemenin/devletin” var olmasının, ortaya çıkmasının temel savı olarak kabul edilmelidir. 

Devletin siyasal gerekliliği ve meşruluğu doğal durum üzerinden sağlanacaktır. 

Hobbes için herkesin eşit olduğu ortam güvensizliğin temel sebebini oluşturur. Şartları 

eşit iki kişi elde etmeye çalıştıkları ve sadece bir kişinin sahip olabileceği şey için mücadele 

ederler ve bu durum birbirlerine düşman olmalarına sebep olur. Varlıklarını korumak veya 

sadece zevk almak amacıyla birbirlerini egemenlik altına almak için çabalarlar.  

Herhangi bir kimsenin başkalarına olan güvensizliğinden kurtulmak için kendisi için 

tehlikeli olabilecek kadar büyük olan başka bir kuvvet kalmadığını görünceye kadar her türlü 

hile ve zor kullanımıyla olabildiğince çok insanı hakimiyeti altına almaktan başka akılcı bir yol 

yoktur(Hobbes 2008:93). Bu ise sürekli savaş halinden başka bir anlama gelmemektedir. 

Güvensizlik, bir insanın kendi varlığını korumak amacıyla diğer insanlar üzerinde egemenliğini 

arttırmak istemesiyle savaşın yolunu açmakta, aynı zamanda bunu akılcı bulmaktadır.  

Sabine’e göre, Hobbes “doğal” sözcüğünü farklı iki anlamda kullanmaktadır. Bazen doğal 

ifadesi, insanın güvenlik kazanmak için kendiliğinden yaptığı şey anlamına gelirken, düpedüz 

açgözlülük ve saldırganlık anlamında, bazen de yetkin aklın insana kendi güvenliğini koşulların 

izin verdiği ölçüde sağlamak amacıyla yaptırdığı şey anlamında kullanılmaktadır. Bunun nedeni 

olarak Sabine, Hobbes’un akıl ve arzu arasındaki bağlantıyı veya aklın arzuyu etkileme biçimi 

konusundaki ilişkiyi tam olarak açıklığa kavuşturamaması olarak yorumlar.  

Böyle bir kullanım Hobbes’u doğal durum ve toplum durumunu birbirine karşıt bir 

biçimde ortaya koymasını olanaklı kılmaktadır. Fakat bu sonuç paradokstur, şöyle ki eğer 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

32 

insanlar doğal durumda vahşi ve toplumsal değillerse hiçbir zaman bir hükümet/devlet 

kuramayacaklardı. Eğer insanlar devlet kurmaya yetecek kadar akıllı ise o zaman daima bir 

hükümetleri olması gerekirdi. Paradoksun kaynağı olan şey analitik psikolojinin iki bölümünün 

birleşmesidir. Paradoksu doğuran da budur. Hobbes bir yandan tek başına toplumu olanaklı 

kılan dürtülerin düzeltilmesinde akla dayanırken, diğer yandan psikolojik bir uylaşımla 

motivasyonu sanki tamamen akıl dışıymış gibi ele almaktadır. Elbette bu ayrım uydurmadır. 

İnsan doğası, Hobbes’un varsaydığı gibi, ne bu derece akla uygun ne de bu kadar akla 

aykırıdır(Sabine 1969:145). 

 İnsanların doğa durumunda birbirlerinin mallarının yağmalamaya ve birbirlerini yok 

etmeye eğilimli olmasından dolayı insan doğasını suçlamamak gerekir. Çünkü insanın istek ve 

arzuları kendi başlarına kötü olmadıkları gibi, “yalnız, yoksul, kötü, vahşi ve kısa” süren 

durumdan kurtulmayı sağlayan, insanın en temel tutkusu “şiddete maruz kalarak öldürülme 

korkusu” dur. İnsandaki temel tutku olan gurur ve kibir, herkesin herkese karşı savaşına neden 

olup o korkunç ve akla uygun olmayan, tutkunun hizmetinde olan kişiye, kendi benliğini 

dünyasına mahkum eden doğa durumu ortaya çıkarıyorsa, aynı şekilde, insanın bir başka temel 

tutkusu olan şiddete maruz kalarak öldürülme korkusu da insanı diğer insanlarla iş birliği 

içinde olmaya sevk edecektir. İnsanın şiddete maruz kalarak öldürülme korkusu kendi 

zayıflığının da farkına varmasına yol açar. Zayıf olduğunu hisseden kişi, kibir ve gurur 

tutkularını ortadan kaldırarak diğer insanlarla iş birliği yapmanın yollarını arar. Şiddete maruz 

kalarak ölme korkusu insana, toplumsal ve siyasal bir birlikteliğin yollarını açar. Bu korku, akla 

giden yolu da açmaktadır. 

 Bu bağlamda, korkuların en güçlüsü olan ölüm korkusu, özellikle de başkaları 

tarafından şiddete maruz kalarak öldürülme korkusudur. İnsan tutkularına dayanıp düzenleyici, 

biçimlendirici bir işlev görüp kimi kural ve öngörülerde bulunacaktır. Bu kurallar ve öngörüler 

de insanın temel doğal hakkından türetilecektir. 

 Hobbes’un doğa durumu tasvirinde hakim unsur olan savaşın ve her türden felaketin 

nedeni, şeyler üzerindeki ortaklıktan kaynaklanmaktadır. Zira insanlar bunları kullanmak için 

şiddetli bir mücadeleye girerler. Ayrıca doğaları gereği bundan kaçınmaya çalışırlar. İnsan 

doğasına ilişkin iki postulaya ulaştığını ileri süren Hobbes için bunların birincisi, herkesin ortak 

mülkiyeti kendisinin kullanma isteğidir. İkincisi ise, tüm insanları doğadaki en büyük kötülük 

olan vahşi bir ölümden kaçınmaya yönelten doğal aklın varlığıdır(Hobbes 2007:4). Sürekli bir 

ölüm korkusu ve rahat yaşama isteği insanın bu savaş halinden uzak bir barış ortamına 

yönelmesine yol açar. Akıl, insanların üzerinde anlaşabilecekleri uygun barış şartlarını gösterir. 

Bu şartlara doğa yasaları denir(Hobbes 2008:96). 

İnsanların ölüm karşısındaki korkusu ve rahat yaşama isteği onları savaş ortamından 

barışa doğru yöneltir. Bu yalnızca akılcı düşünce ile değil, tutkuların dengelenmesi ile olur. Bu 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

33 

yolda akıl da insanlara üzerinde anlaşabilecekleri barış koşullarının neler olduğunu gösterir. 

Aklın gösterdiği bu koşullar aslında insanların doğa yasaları üzerinde birleşmelerinden başka 

bit şey değildir. 

Doğa yasalarının bağlayıcılığının ne olduğu konusunda Hobbes, içerden vicdanen 

bağlayıcı olduklarını fakat bunun da ancak fiilen güvenliğin sağlandığı durumlarda geçerli 

olabileceğini ileri sürer. Diğer taraftan eyleme çevirme anlamında bağlayıcı değildir. 

Doğa yasaları, evrensel, değişmez ve yazılmamış ahlak kurallarıdır. Bu özelliklerle doğa 

yasalarının hukuksal olmayan nitelik taşıdığını söyleyebiliriz. Çünkü yasaların zorlayıcılık 

özelliği vardır. Doğa yasaları ise, ancak Tanrı kaynaklı olduğunda yasa statüsünde 

değerlendirilir. Doğa yasaları temelde insan yaşamına yol gösteren akıl yürütmelerden ve 

teoremlerden ibarettir.  

Diğer yandan bu bilgiler ışığında, doğa yasaları yaşamlarımızı korumak için ne gibi 

rasyonel hesaplar yapmamız gerektiğini bize gösteriyorsa, bu hesaplar, yaşamında ötesini yani, 

ölümden sonraki sonsuz mutluluğa erişmeye kadar uzamalı mıdır? Sorusuna Hobbes’un cevabı: 

bunun mümkün olmadığı yönündedir. Çünkü doğa yasaları doğal bilgi üzerine 

temellenmektedir. Yaşam sonrasına ilişkin hiçbir doğal bilgimiz yoktur(Hampsher-Monk 

2004:57). 

İnsanların akıl yürüterek buldukları doğa yasalarına uymalarının tek bir nedeni vardır. 

Bu tür yasaların aşkın bir güçten kaynaklanmaları ya da fiziksel bir zorlama gücüne sahip 

olmalarından değil, insanın barışa ulaşmasını sağlayan en etkin araçlar ortaya çıkarmalarıdır. 

İnsan rasyonel hesapları sonucu barışa ulaşabilecektir. Hobbes toplu halde yaşayan insanların 

korunmasının yolu olarak, barışı emreden ve sadece uygar toplum yaşamını ilgilendirdiğini ileri 

sürdüğü on dokuz doğa yasası ortaya koyar. Bu yasalar insanlar arasında nankörlük, 

hoşgörüsüzlük, kin gütme, intikam, kışkırtma, kibir ve küstahlık gibi düşmanlık kaynağı 

olabilecek davranışları yasaklayıp paylaşım kuralları, arabuluculuk ve sorun çözme gibi 

süreçleri belirleyerek yaşamın sürdürülmesine katkıda bulunurlar. 

Bu durumda doğa yasalarının, doğa durumundan çok farklı bir dünyaya işaret ettiğini 

söyleyebiliriz. İnsani işbirliğinin, gelişme ve güvenliğin olanaklı dünyasının, tarımın, bilimin ve 

ticaretin gelişebildiği, sanatın ve kültürün yer alabileceği, en önemlisi de korkunun ve fiziksel 

zarar görmenin olmayacağı güvenli bir dünyanın sınırları çizilmiş olur. Buradaki sorun insanın 

böyle bir dünyaya nasıl girebileceğidir.   

 

3.3. Hobbes’ta Devlet Kavramı 

   

Devletin ortaya çıkışının temel nedeni, insanın en çok ihtiyaç duyduğu can ve mal 

güvenliğini sağlamaktır. Çünkü “devlet” insanları korku içinde tutarken ceza tehdidi ile onları 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

34 

sözleşmeye uymaya zorlar. Fakat devlet gibi zorlayıcı bir etken bulunmadığı zaman insanlar 

doğalarında var olan, özgür olma ve başkaları üzerinde egemenlik kurma isteklerine uygun 

olarak savaş halinde olurlar. Devlet “zor” kullanma yönü ile doğa yasalarını uygularken barışı 

tesis etmiş olur. Hobbes’e göre, genel barış halinin sürekliliği doğal hukukla sağlanamaz.  

İnsanları doğa yasalarına uymaları için zorlayacak bir otoriteye gereksinimleri vardır. 

Kılıcın zorlayıcı gücü olmadan başka bir deyişle iktidar yoksa ya da olan iktidar güvenliğimizi 

sağlayacak ölçüde kapsamlı değilse güvenlik sağlanamaz. Bu durumda yapılan ahitler sözden 

ibaret olacaktır. Ve böylelikle var olan iktidar boşluğu da doğal durumda olduğu gibi herkesi 

kendi gücünü kullanmaya mecbur bırakacaktır.   

Kılıcın zorunun olmadığı düşünüldüğünde, yani büyük bir insan topluluğunu korku 

altında tutmadan da insanların adaleti sağlayacağı ya da doğa yasalarına uyacağı varsayıldığında 

zaten uygar bir yönetim diğer bir ifadeyle devlet de olmayacaktır. Olması da gerekmezdi çünkü 

boyun eğdirmeye gerek kalmadan barış sağlanmış olurdu. 

İnsanın toplumsallığı ancak yapay ve sözleşmelerle sağlanmaktadır. Sözleşmelerin yanı 

sıra bir de bu yapay toplumsal yaşamın uyumunu sabit ve sürekli kılmak için insanları hep 

korku içinde tutacak ve eylemleri ortak faydaya yöneltecek genel bir güce ihtiyaç vardır ki bu 

güç de devlettir. 

İnsanları saldırılardan ve birbirlerine verebilecekleri zararlardan koruyacak, hakim olan 

savaş durumunu bitirip mutluluğu sağlayacak gücün oluşturulması, barışı ve güvenliği 

sağlayabilen kişi veya heyetin belirlenmesinden geçer.  

İnsanlar bütün kudret ve güçlerini onay ve rıza göstermenin ötesinde senin de hakkını 

ona bırakma ve bütün eylemlerinde aynı şekilde yetkili kılman şartıyla, kendini yönetme 

hakkını bu kişi veya heyete bırakıyorum, demişçesine herkesin herkesle yaptığı ahit yoluyla, bir 

aynı ve aynı kişilikte birleşmiş olan bir topluluk, Hobbes tarafından devlet olarak tanımlanır. 

Hobbes tarafından “Ölümlü Tanrı” olarak tanımlanan devletin elinde toplanan güç ve kudret o 

kadar yoğun ve şiddetlidir ki bütün insanların yurt içinde barış ve yurt dışında da düşmanlara 

karşı yardımlaşmada iradelerini birleştirmeye ve biçimlendirmeye yeter(Hobbes 2008:130). 

Hobbes için devlete itaatin temeli ölüm korkusudur.  Hepimiz ölüm olgusunun ne 

olduğunun bilincindeyiz. Ama bilincinde olduğumuz konunun üzerine düşünmeye başlayınca 

hepimiz sıkıntı duyar ve korkarız. Bu durum ortada bir sorun olduğunun göstergesidir. Ölümün 

ne olduğu sorusu bizi sözcüklerle anlatamayacağımız derecede çaresiz bırakır. Bazı durumlarda 

hepimizin nutku tutulur. Yaşamda bu durumla sık sık karşı karşıya kalabiliriz. 

 Elimiz ayağımız birbirine dolanır, ne söyleyeceğimizi bilemeyiz. Ölümün ne olduğu 

sorusu karşısında duyulan sıkıntı bu durumdan daha farklı bir şeye işaret eder. Bu sıkıntılı 

tepkiyi gösteren kişi, aslında uzun uzadıya düşünecek bir şey olmadığını, ölümün hepimizin 

başına gelecek bir olgu olduğunu söyleyecektir büyük bir ihtimalle. Bu kişiyi daha açık 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

35 

konuşması, aklından geçenleri daha anlaşılır bir biçimde dile getirebilmesi için biraz daha 

sıkıştırırsak ölümün hayatın uçup gittiği an olduğunu, sonra bedenimizin yavaş yavaş yok 

olacağını ama ruhumuzun yaşamaya devam edeceğini söyleyecektir bize. Ölümün ne olduğu 

hakkındaki yaygın ama yaygın olduğu ölçüde de nesnesi hakkında hiçbir şey söylemeyen bu 

anlayış, bu yaklaşım tarzı aslında hakkında konuşulan nesnenin bir özelliğini belirsizce üzerinde 

taşımaktadır(Ketenci 2014:139-140).   

Sosyal sözleşmenin ya da uzlaşmanın varlık nedeni ise güvenlik isteğidir. İnsanın 

hayatını koruma, bedensel varlığını sürdürme isteği onun bu amaç için diğer insanlarla 

anlaşmaya, mutlak eşitlik ve özgürlüğünden vazgeçmeye sevk eder. Bu vazgeçme gereği, doğal 

durumda devlet olmaya geçişi zorunlu kılar. Sözleşme olmadan devlet kurulamaz  

Hobbes tüm görkemiyle “devlet”i ortaya çıkarır. Leviathan ulusal sınırlar içinde barışın 

sağlanmasına yönelirken, uluslararası alanı bir kaos alanı sayar ve hakkını savaşarak almaya 

yönelir. Hobbes’un devletindeki temel mantık savaş ve barış mantığıdır.  

Devletin bağımsızlığını, bütünlüğünü ve sürekliliğini anlatan egemenlik kavramına 

sosyal sözleşme kavramının eklenmesiyle, benzersiz bir siyasi iktidar tipinin tasarımı 

sağlanırken, Hobbes’un kalabalık olarak nitelendirdiği insanlar, toplumsal sözleşme ile 

kurumsal bir nitelik kazanmış olur. 

Egemenlik ve toplumsal sözleşme kavramlarının bir arada oluşu, kurum olarak devleti 

ortaya çıkaran düşüncenin mantıksal dayanağını, doğal olanın devre dışı bırakılması olarak 

gösterir. Hobbes bu yönüyle başarılı kabul edilmektedir. Bu çerçevede egemenlik kuramcısı 

Bodin ve toplumsal sözleşme kuramcısı Suarez’in başarısızlığı doğal olandan kopamamalarıdır. 

Bodin’de monark doğa yasalarının gücünü aşamamış, Suarez ise kurulan siyasi birliğin aynı 

zamanda tanrının da istediği bir düzeni, doğal bir zorunluluk ifadesi olarak sunmak durumunda 

kalmıştır.  

Hobbes için devletin karşılığı egemen kavramıdır. Egemen, bütün gücün ve yetkinin 

sözleşme aracılığıyla devredildiği kişilik demektir. Egemenliğin gücü onun elindedir. Egemen 

dışındaki herkes onun uyruğu demektir. 

Egemenlik ise iki yoldan elde edilmektedir, Birincisi, egemenin kudretini doğal zor 

kullanarak düşmanlarını yenerek boyun eğdirerek ve bunun kavramsal karşılığı edinilmiş 

devlettir. İkincisi ise Hobbes’un sözleşme ile kurulan devlet dediği insanların bir kurula ya da 

kişiye kendilerini koruyacağı inancıyla gönüllü olarak kendi aralarında anlaşarak bir egemen 

belirlemeleriyle gerçekleşir(Hobbes 2008:130). 

Hobbes’a yönelik yanlış yaklaşımlardan biri de şiddetin meşrulaştırılması yönündeki 

edinilmiş devlet şeklindeki “güç haklıdır” doktrinidir. Fakat Hobbes iktidar ile şiddet arasındaki 

ayrımın farkındadır. Barry’e göre, Hobbes siyasi iktidar ile fiziki iktidar arasında ayrım 

yapmıştır. Birincisi, A’nın B’nin itaatini sağlayabilmesi gibi, sahici bir sosyal ilişkiye işaret eder. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

36 

Bu itaat ezici yaptırımlar tehdidi sayesinde elde edilebilir ise de, yine de bir tür rızaya 

dayanmaktadır. Bundan dolayı, iktidarı yaratan yalnız başına şiddetin varlığı olmayıp, 

insanların “gönüllü olarak” itaat etmeye (korku marifetiyle olsa da) motive edildikleri 

gerçeğidir(Barry 2003:102). 

Her sözleşme de temelde rıza ve gönüllülük kavramları önemsenir. Hobbes da devletin 

kaynağını rızaya ve gönüllüğe dayandırır. Eğer birisi duyduğu korku nedeniyle itaat ediyorsa, o, 

aynı zamanda egemenin güvenlik için yapacağı her eylemin yaratıcısı konumunda olur. 

Kılıcın gölgesi sözlerin yerine getirilmesi içindir. Korku insanları itaate, dolayısıyla 

vermiş oldukları sözleri yerine getirmeye zorlar. Sonuçta egemenin bütün yetkilerinin kaynağı 

yurttaşlardır. Hobbes iktidarın kaynağına meşruiyet kazandırmaya çalışmaktadır(Barry 

2003:103). Kılıcın gölgesi sözleşmelere uyulmasını sağlayarak aynı zamanda adaleti sağlar.  

Çünkü sözleşmelerin yerine getirilmemesi adaletsizliktir. Hobbes için adaletin varlığının 

temel şartı toplumda güvenliğin ve düzenin sağlanmasıdır. Güvenliğin olmadığı yerde toplumda 

adaletten de söz edilemez. 

Egemen uyruğunun kendisine itaatini beklerken, uyruğunda isteği korunmasının 

sağlanmasıdır. Uyrukların egemene karşı olan sorumluluğu egemen onları koruduğu sürece 

devam eder. Buna dayanarak Hobbes için egemenliğin devletin ruhu olduğunu söyleyebiliriz. 

İtaat ve korunma dengede durmak zorundadır. Bu denge, dışarıdan bir düşmanın savaş 

açmasıyla ya da içerde insanların cehaleti ve tutkuları yüzünden kurulduğu andan itibaren iç 

kargaşayla ölümlülüğün tohumlarını içinde taşıması nedeniyle her an bozulmaya müsaittir. 

Hobbes’un kuramı insanı ve onun temel güdüsü olan yaşama güdüsünü, yani insanın 

güvenliğini öne çıkararak monarşik egemenin egemenliğini açıklamaya ve haklı çıkarmaya 

çalışmaktadır. Egemenin meşruiyeti aşkın bağlarından kurtarılmıştır. İnsan, hayatta kalacak 

yani güvenliğini sağlayacak şekilde davranır. Toplum sözleşmesinin var olma nedeni güvenliğin 

sağlanmasıdır. Hak, adalet ve güvenlik ancak üstün bir iktidarın, devletin varlığıyla söz konusu 

olabilecektir.  

Egemenin özellikleri ise şöyle sıralanabilir; egemen güçlü, dolayısıyla da haklıdır. 

Egemenin sözleşmeleri bağlılığı ancak sözden ibarettir çünkü kılıç onun elindedir. Egemenin her 

eylemi adildir. Adaletsizlik ancak uyrukların ona karşı gelmesi durumudur. Yani sözleşmeyi 

bozmalarıdır.  

Bu durumda uyruk rızası olsun ya da olmasın ya boyun eğmeli ya da daha önce 

bulunduğu savaş durumunda bırakılmalıdır. Egemen hiçbir şekilde eleştirilemez, şikayetçi olan 

uyruk kendi kusurundan kaynaklı olan bir durum için şikayet etmiş olur. Çünkü egemenin her 

eyleminin kendi eylemi olacağını sözleşme ile en başta kabul eden uyruk kendini suçlamış olur. 

Barışın tesisi ve savunma için neler yapılması gerektiği konusunda her türlü kararı almak, 

savaşa ve barışa karar vermek egemenin hakkıdır(Hobbes 2008:131-134).  



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

37 

Egemen uyruklar arasında anlaşmazlık olduğunda yargıç görevini görür. Anlaşmazlıkları 

çözüme bağlar. Aksi takdirde herkes kendi adaletini sağlamak ister bu durumda devletin 

kuruluş amacına ters düşmektedir. Ayrıca uyrukların nasıl eğitim alması gerektiğine karar 

veren de egemendir. Eğitim uyruklar arasındaki savaşı önleyecek özellikte olmalıdır. Barış için 

bu gerekli bir durumdur. 

Hobbes için özgürlüğün ne anlama geldiğine bakacak olursak bazı noktalara 

değinebilirimHobbes için özgürlük, yasalarla sınırlandırılmış her durumda yapabileceği şeyler 

için uyruğun engellenmemesi demektir.   

. Özgürlüğü bedenin serbestçe hareketi gibi anlamak gerekmektedir; insanlar zaten buna 

sahiptirler. Yine yasalardan muaf bir şekilde hayatlarının efendileri olmak talepleri de değildir. 

(Hobbes 2008:156). 

Uyruk yasalar kapsamında egemenle uyuşmazlık yaşadığında dava açabilir. Fakat 

egemen kendi gücüne dayanarak ne yapıyorsa yine haklı konumdadır. Bunun nedeni, 

kendisindeki gücü her bir uyruğun ona verdiği yetkiyle yapıyor olmasıdır. Bu sebepten egemene 

dava açan aslında kendisine karşı dava açmış olur. 

Özgür olmama durumu bir kimsenin hapse atılması veya elinin kolunun bağlanması ve 

zincire vurulması durumudur. Hobbes’un özgürlükle tehdidin birbiriyle uyumlu olduğunu 

göstermeye çalışırken aldığı tutum budur(Barry 2003:223). Zaten Hobbes’un yurttaşına tanıdığı 

tek özgürlük yasalara itaat etmesidir.  

 Schmitt’e göre, itaat ve korunma ilkesi sadece, en açık biçimde görüldüğü feodal 

düzende darbeyi, lider ve maiyetinin, patron ve müşteri ilişkilerinin temelini oluşturmakla 

kalmaz, aksine korunma itaat ilişkisi olmaksızın bir hakimiyet ya da tabiiyet, mantıklı bir 

meşruiyet ya da yasallık durumu da mümkün değildir(Schmitt 2006:72).Koruyorum, o halde 

kendime bağlıyorum cümlesi, devletin düşünüyorum o halde varım ilkesidir ve bu cümlenin 

bilincine sistematik açıdan vakıf olmayan bir devlet teorisi yetersiz bir fragman olmaktan öteye 

geçemez(Schmitt 2006:72). 

Hobbes’un sorgusuz itaat bekleyen totaliter yönetimine Bauman’ın yaklaşımı ise oldukça 

ilginçtir. Çünkü Bauman’a göre, böylesi bir yönetim anlayışının sonucu aslında Hobbes’un 

varsayım olarak kabul ettiği doğal durumun ortaya çıkış nedenidir. Doğal durum, insan eliyle 

kurulmuş katı toplumsal bir denetimin ilerlemiş halinin bir tezahürüdür(Bauman 2003:68). 

Öte yandan modern devletin ve siyasetin kurucusu olduğu iddiasındaki Hobbes’un bu 

düşüncesine karşı çıkan Gray’a göre, Hobbesçu kuramdan çıkarılacak ders, modern devletin çok 

yüksek hedefleri olması ve fazla büyümesi nedeniyle güçsüzleşmesidir. Daha kötüsü, modern 

devlet, bizi evrensel yırtıcılık ortamından ya da herkesin herkesle savaştığı koşullardan sivil 

toplumun barış ortamına taşımaya ilişkin görevini başaramamıştır. Herkesin birbirine karşı 

olduğu savaşta, yönetimi ele geçirmek ve yönetimin kaynaklarına el koyarak kendi aralarında 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

38 

yeniden dağıtmak için birbiri ile yarışan çıkar grupları modern devleti silah haline 

dönüştürmüştür(Gray 2004:14). 

Görüldüğü gibi, Hobbes devlet yapısının temelini egemene itaat etmeyi, boyun eğmeyi 

güvence altına alınmakla eş değer gören uyruklar üzerinde kurmaktadır. Sonuçta toplumda 

egemenin olması için, onu egemen olarak gören insan kalabalığının olması gerekir. Eğer uyruk 

egemen bilincine sahip olmazsa, egemen adı verilen bir kişilik olamaz. İktidarı iktidar yapan onu 

dinleyen, sözünden çıkmayan insanlardır. 

Buraya kadar siyasetin, siyaset felsefesinin anlamını, içeriğini ve bununla birlikte 

özellikle Thomas Hobbes’un siyaset felsefesindeki yeri ve önemini, siyaset felsefesine nasıl bir 

çerçeve çizip kavramlara hangi açılardan baktığına açıklık getirmeye çalıştım. Şimdi ise liberal 

dünya görüşüne sahip bir filozof olan Wilhelm Von Humboldt’un siyasete, siyaset felsefesinin 

içerdiği kavramlara hangi açılardan bakıp bu kavramları nasıl anlamlandırdığını nasıl bir 

çerçeve çizdiğini anlatmaya çalışacağım.  

   

 

 

 

 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

39 

4. HOBBES VE HUMBOLDT’TA DEVLET KAVRAMI 

 

4.1. Humboldt’ta Devlet Kavramı 

 

Humboldt, sınırlı devlet anlayışını dile getiren bir filozoftur. Devlete tek alan olarak 

güvenlik ile ilgili ihtiyaçların giderilmesi yönünde bir rol biçerek ve siyasal faaliyetlerin kapsam 

alanı olarak sadece, başkalarının haklarına doğrudan gerçekleştirilebilecek olan, tecavüzleri 

dahil ederek klasik liberaller içinde yer almıştır(İmga 2005:291). 

Humboldt devlet ve toplum felsefesi alanlarında liberal dünya görüşünü benimsemiştir. 

Humboldt, devletin yegane amacının yurttaşlarının hayatlarını ve mülkiyetini korumak 

olduğunu dile getirmiştir(Cevizci 2010:793) 

Humboldt için siyasi yapı kurmanın iki ana amacı vardır. İlki, kimin yöneteceğine ve 

yönetileceğine karar vermekle birlikte yönetime işlerlik kazandırmaktır. 

İkincisi ise, yönetim sağlandığında işlemleri yayması veya sınırlandırmasında kesin olanı 

belirlemektir. İkinci olan gerçek amaçtır(Humboldt 2004:69-70). 

İnsanın gerçek amacı, kendi güçlerini en üst düzeye çıkaracak şekilde geliştirmektir. 

Bunun gerçekleşmesi için özgürlük en başta gelen koşuldur(Humboldt 2003:1). 

İnsanın özgürlüğü iki sebepten kısıtlanır ilki, yapıyı oluşturmak ve güvence altına almak 

amacıyla diğeri, ulusun fiziksel ve ahlaki ihtiyaçlarını karşılama nedeniyledir. Humboldt için 

kamusal alandaki özgürlüğün azalması demek, özel hayattaki özgürlüğün artması anlamına 

gelir. Sahip olduğumuz özgürlük devlet kurumu tarafından sınırlandırılmıştır. Bu da kültürel 

ortamı yok etmektedir. 

İnsanın hedefi, yeteneklerini uyumlu bir bütün bağlamında geliştirmeyi içerir. Özgürlük 

bunun sağlanması için gerekli bir durumdur.  

Özgürlüğün yanında hal çeşitliliği kavramı da bulunmaktadır. Özgürlük ve hal çeşitliliği 

bir araya gelerek bireysel güç ve çok yönlü farklılıkların ortaya çıkmasını sağlar ki; bu da 

özgürlük denecek durumu yaratır. Humboldt’a göre özgürlük, insanın sahip olduğu tüm büyük 

niteliklerin dayandığı her insanın durmaksızın çabaladığı ve yanındakileri etkilemek 

isteyenlerin asla gözden uzak tutamayacakları bir değerdir(İmga 2005:289). 

  Humboldt için insanlar toplum içinde bir arada yaşadıklarında en yüksek hedef 

herkesin sadece kendisini geliştirmeye çabalamasını içerir. 

.Humboldt’a göre devlet, iki amaçtan birine sahiptir. İlki, mutluluğa öncülük etmek ya da 

kötülüğü engellemek; ikincisi ise, doğal sebeplerden ileri gelen kötülük ya da insanın 

kendisinden gelen kötülük söz konusudur. Eğer devlet bu amaçlardan ikincisi ile 

sınırlandırılırsa sadece güvenliği sağlayacaktır. Humboldt, devlet erkinin her amacına yönelik 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

40 

güvenlik terimine karşı çıkmaktadır. Devlet vatandaşın hayatını biçimlendirmeye çalışmakta ve 

kendi amaçlarına zıt faaliyetleri engellemeye çalışmaktadır(Humboldt 2004:87-88). 

Humboldt için özgürlükle ilişkili olan hal çeşitliliği kavramı bireylerin birliğinden 

meydana gelir. Çeşitlilik toplumsal hayatın getirdiği en yüksek iyi demektir. Var olan bu 

çeşitlilik devlet müdahaleleriyle orantılı bir şekilde ortadan kalkar. Böyle bir durumun 

yaşandığı sistemde, devletin isteği doğrultusunda yaşayan insanlar olur. Humboldt’a göre devlet 

egemenleri rahatlık ve huzur isterler. İnsanlar arasında uyuşmazlık olsun istemezler. Bununla 

birlikte insanda çeşitlilik istemektedir.  

Devletin ilgisinin çok olmasının olumsuz sonuçları vardır. Bunlardan bazıları şöyle 

sıralanabilir: İnsan kendiliğinden faaliyet gösterme özelliğinden vazgeçmeye yönlendirilebilir. 

Bu durumdaki insan artık kendisi için çaba sarf etmez. Yasalardan kaçınmayı olumlu olarak 

görür. Her birey kendisini devlete teslim ettikçe diğer insanların durumunu da devletin eline 

bırakır. Toplum katmanları sıkı sıkıya birbirine bağlıdır(Humboldt 2004:93-94). 

Humboldt özgürlüğü vazgeçilemeyecek bir şart olarak görür. Özgürlük olmadan insan 

kendine uygun işlerde bile yararlı olamaz. İnsanın özgür olarak seçmediği bir şey onun doğasına 

uyum sağlayamaz.  

Devletin vatandaşının pozitif mutluluğuna karışması insanların özgürlüğüne zarar verir. 

Bununla birlikte insanların toplum olarak bir arada yaşamalarının sebebi, insanın bir diğerine 

dönüşmesi değil, aralarındaki iletişimi açık tutmayı sağlamaktır.  

  Devlet yurttaşının pozitif mutluluğu konusuna her türlü ilgiden kaçınmalı ve 

yurttaşlarının güvenliği ile dış düşmanlara karşı korunmasında gerektiği kadar adım atmalıdır. 

Başka amaçlar güderek özgürlüğe sınır koymamalıdır(Humboldt 2004:110). 

Humboldt için güvenlikten sorumlu kişi gücü elinde bulundurur. Bu güç yüzünden başka 

planlar peşinde koşar ve yapılan sözleşme unutulur. Ama sözleşmeye bağlı kalındığı sürece 

gücün varlığı söz konusudur.   

İnsanın kendi payına düşenden fazlasını alma eğiliminden kaynaklanan kötülüğü ve 

başkalarının hakkına yapılan tecavüzlerin ortaya çıkardığı uyuşmazlıkları önlemek devletin 

temel varlık sebebidir(Humboldt 2004:117).  

İnsanların niyetleri aynı değildir. Bu niyet farklılığından dolayı üstün bir gücün var 

olması gereklidir. Yaşanılan uyuşmazlıklar ilerleyince devlet tarafından ceza uygulanır veya 

tarafların kabul etmek zorunda olduğu uyuşmazlıklar çözümü için yargı kararını aramak 

gerekir. 

Humboldt için güvenlik olmadan insan sahip olduğu yetenekleri ileri taşıyamaz. 

Güvenlik olmadan özgürlükten bahsedilemez ve güvenlik kişinin çabalarıyla oluşan bir kavram 

değildir. Bununla birlikte devlet kurumu özgürlüğü kendi bünyesinde bulundurmaz. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

41 

Humboldt’a göre, savaş insan doğasına ait hayata güç ve farklılık sağlayan son çaredir. 

Savaş, herkesin kendi tarafının haklı olduğunu kendisinden öç alınmasının yanlış olduğunu 

düşünüldüğü durumdur. Doğal halinde insan onurunu kurtarmak ister. Savaş bu yüzden insanın 

reddedemeyeceği duygudur(Humboldt 2004:12). Savaşın doğurduğu ortam içerisinde özgürlük 

güvence altına alınmalıdır(Humboldt 2004:125).  

İnsan içindeki ihtiraslarını yitiremez. Buna dayanarak savaş kendiliğinden olacaktır. 

Barış olgusu herhangi bir zorlamayla olmaz. Zaman geçtikçe çağlar ilerledikçe daha barışçıl bir 

ortam sağlanacaktır. Bu durum yeteneklerin geliştirilmesiyle ilişkilidir.  

Devlet insanları savaşa teşvik etmemeli ama savaşı engellemek için de müdahalede 

bulunmamalıdır. Bu durumda insanlara özgürlük tanınmalı, ulusu savaşa hazırlamak için bir 

düzenleme de yapılmalıdır. 

Humboldt’a göre, insanlarım gelişmesini engelleyen kurumlar zararlıdır. Ona göre Milli 

Eğitim tartışmalı bir konudur. İnsan çeşitlilik içinde gelişmelidir. Ama Milli Eğitim bunu 

engeller. Milli Eğitim, her zaman sınırlı biçime sahiptir. Birey eğitiminde ve gelişmesinde özgür 

olmalıdır. Özgür insan kendisini devlete raptetmeli, devlet kendisini bireyin ölçüsüne göre 

ayarlamalıdır böyle olursa gelişim sağlanabilir bu sonuçlar özgür olunca sağlanır(Humboldt 

2004: 135). 

Devlet, eğitim olgusunu sükuneti sağlamak için kullanır. Ama bu durumun olumsuz 

sonuçlanma ihtimali vardır. Buna karşılık özel eğitimin olması ilişkilerin kurulması bağlamında 

denge sağlayıcı niteliktedir. Eğitim insanların gelişimini sağlama amacını taşıyorsa devletin 

müdahale etmesine gerek yoktur. Herkese aynı eğitim verildiğinde denge bozulmaya başlar.  

Devletin yetişkinlere müdahale etmek istediği bir diğer alansa dindir. Din iç güvenlik ve 

ahlak anlayışları tarafından desteklenmiştir. Humboldt için devletin dine müdahale etmemesi 

gerekir.  Böyle bir müdahale bireyi kısıtlar. Bu durum kabul edilemez. Ayrıca dış dünya ile korku 

ve umut temelini oluşturur. Devlet,  ulusun ahlakı üzerindeki müdahalelerinden vazgeçmelidir. 

Özel hayatı düzenleyen her türlü denetim gücü devletin ilgi alanının dışındadır. 

Devletin ilgisinin insanların iç ve dış güvenliği hariç tüm alanlarda olmaması gerekir. 

Güvenlik siyasi faaliyetin amacını içerir. Ama bu amaç için insanları yönetmek onların ahlaki 

görüşünü etkileyerek onlara müdahale edilmesine izin verilmez. Devletin alanı güveliğin 

sağlanmasıyla ilgilidir. Devlet ulusal karaktere müdahale edip ona şekil vermelidir. Siyasi 

faaliyetin alanı başkalarının haklarına tecavüz edildiği veya edilebileceği düşünceleri içine alır. 

Devletin kullanacağı araçlar belirlenmelidir. Devlet vatandaşların mutluluğundan 

sorumludur. Vatandaşlar kişisel ve mülkiyet haklarını elde etmiş olarak bir arada 

yaşadıklarında ve başkalarının tecavüzlerinden dolayı yaşanan dış karmaşanın dışında 

bulunduklarında güvendedirler. Güvenlik hukuki özgürlüğün sigortasıdır. Güvenlik haksız 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

42 

şekilde yapılan bir fiile bozulur. Güvenliğinin korunması gerekenler, hem yurttaş hem de 

devlettir(Humboldt 2004:181-182). 

Devlet kurumu sadece, gerçek amaç olan insanın uğuruna feda edilmesi gereken bir itaat 

ettirme aracıdır. Devlet vatandaşın mutluluğu için pozitif endişeye sahip olmamalıdır. Güvenliği 

bozacak fiiller ortaya çıktığında bunlar devlet tarafından yasaklanır. Fiiller ortaya çıktığında 

cezalandırma ile önlem almaya çalışır(Humboldt 2004:183). 

İnsan toplum içinde yaşayan bir varlıktır. Çevresindeki insanlarla iletişim halindedir. 

Zamanla insan elinde olandan fazlasına sahip olma isteğiyle başkasının hakkını çiğnemek 

isteyebilir. Ama bu durum toplumda huzursuzluk yaratır ve güven olgusu bozulur. Bu noktada 

Humboldt’a göre devlet yurttaşının ve kendisinin güvenliğini sağlamak zorundadır. Devletin 

faaliyet alanı güvenliği sağlamakla yükümlüdür. Ama bunun dışında kalan konulara karışma 

yetkisi yoktur. Humboldt için devlet toplum içinde bulunan insanlara özgürlük tanımalı, insanın 

kendisini geliştirmesine müsaade etmelidir. Humboldt’ta devlet duymaya alışkın olduğumuz 

baskıcı tavrından sıyrılmalı ve insanların özel hayatlarına karışmaktan vaz geçmelidir. 

Humboldt, tüm felsefesini bu ana düşünceler üzerine temellendiren işlediği konunun odağına 

insanın özgürlüğü temasını alan bir filozoftur. 

Hobbes için, toplum sözleşmesi sonrasında yaratılan devlet, insanlardan üstünken, 

Humboldt için devlet, insanların özgürlüklerine sınır koymamalıdır. Humboldt düşüncesinin 

temeline özgür insanı alırken, Hobbes, insanların kendi rızalarıyla içinde eriyerek oluştukları 

devlet kavramını ele alır. Diğer yandan Hobbes ve Humboldt’un savaş kavramı hakkında benzer 

düşüncelere sahip olduğunu söyleyebilirim. 

Savaş insan doğasıma ait güç sağlayan olgudur. Herkesin kendi tarafının haklı olduğunu 

ve kendisinden öç alınmasının yanlış olduğunu düşündüğü durumdur. Doğal halinde insan 

onurunu kurtarmak ister bu yüzden savaş olgusundan vazgeçemez.  

   

4.2. Hobbes ve Humboldt’ta Devlet Kavramı 

 

Hobbes ve Humboldt açısından devletin var olma nedenlerinin aynı olduğunu 

söyleyebilirim. Fakat her iki filozofun devlete yüklediği işlev çok farklıdır. Hobbes devlete, 

toplum sözleşmesiyle ortaya çıkan insandan üstün varlık olarak bakarken, Humboldt devlete 

insanların özgürlüklerini kısıtlamaması gereken bir kavram olarak bakar. Hobbes’ta devlet 

insanlar adına karar verirken, Humbolt’ta devlet güvenliği sağlama konusu dışında hiçbir şeye 

karışmamalıdır. Humboldt için önemli olan bireyin özgürlüğünün sınırlanmamasıdır. 

 Humboldt için insanın egemenlik konusundaki çabası, özgürlük endişesine göre daha 

tatmin edici hale gelmiştir. Özgürlük bir gerçekleştirme ihtimalidir. Egemenlik çabası ise tek ve 

gerçek faaliyettir. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

43 

Hobbes açısından bakınca da egemenlik iki yoldan elde edilir. Birincisi, birinin kabul 

etmezlerse birinin onları yok ederek çocuklarını veya onların çocuklarını kendi yönetimlerine 

boyun eğdirerek veya savaş yolu ile elde ederek doğal zor iledir. İkicisi ise bir kişi veya kurala, 

kendilerini başkalarına karşı koruyacağı düşüncesiyle insanların gönüllü olarak kendi 

aralarında anlaşmalarıyla devlet ortaya çıkar.   

Hobbes’un devlet kurgusunun çıkış noktası, doğa halinde duyulan korku, amacı ve 

vardığı nokta ise devletin hakim olduğu medeni yaşama durumunu güvence altına almaktır. 

Doğa durumunda herkes herkesi öldürebilir; herkes herkesi öldürebileceğini bilir; herkes 

diğerinin düşmanı ve rakibidir. Devletin hakim olduğu medeni yaşama durumunda bütün 

yurttaşların fiziksel varlıkları güvendedir; sükunet, güvenlik ve düzen hakimdir(Schmitt 

2003:970). 

Devletin, yurttaşlarını korumak ve güvenliklerini sağlamak gibi önemli bir görevi vardır. 

Eğer koruma olmazsa, itaat yükümlülüğü de biter. Hobbes için koruma ve itaat kavramları 

devlet kurgusunun temelidir. Sözleşme bireycidir. Bireyler arasındaki bağlar çözülmüştür. 

Bireyler korku içinde birbirlerini bulurlar, aklın ışığıyla güvenlik konusunda uzlaşma sağlanır. 

Böylece devlet ortaya çıkar. 

Herkesin herkesle vardığı bir uzlaşma söz konusudur. Bu bir devlet sözleşmesi değil, 

yalnızca bir toplum sözleşmesidir. Egemen bu uzlaşmanın sonucu olarak değil, yalnızca bir 

uzlaşma dolayısıyla ortaya çıkar. Egemen, tek tek iradelerin toplam kudretiyle karşılaşacak 

kadar güçlüdür. Kendi hayatlarından endişe eden bireylerin birikmiş korkusu yeni bir gücü 

doğurur(Schmitt 2003:977). 

Devlet, bedeni ve ruhuyla yapay insandır. O, insanlar tarafından meydana getirilmiş 

olup, meydana gelen olguda, sanatçı da eser de insandır. 

 Bu durumu Hobbes, şu ifadelerle dile getirmiştir: Latince'de Civitas denilen, Devlet adlı 

o büyük Ejderha yaratılır; bu, doğal insanın korunması ve savunulması için tasarlanmış olup 

ondan daha büyük bir cesarete ve kudrete sahiptir ve onda, egemenlik bütün gövdeye canlılık ve 

hareket veren yapay bir ruhtur; yargıçlar ve diğer yargı ve yürütme görevlileri, yapay eklemler; 

egemenlik makamına bağlı her eklem ve organa kendi görevini yaptıran ödül ve ceza, doğal 

gövdede aynı işi yapan sinirlerdir; tek tek organların/üyelerin servet ve zenginlikleri ise 

kuvvettir; saluspopuli halkın esenliği onun görevidir; bilmesi gereken her şeyi ona bildiren 

hukukçular, hafızadır; adalet ve yasalar yapay bir akıl ve iradedir; uyum, sağlıktır; nifak, 

hastalıktır; iç savaş ise ölüm(Hobbes2008:17-18). Diğer yandan Humboldt içinse devlet 

bambaşka bir anlam içermektedir. 

Locke’dan en fazla etkilenen Humboldt’tur. Humboldt için devlet güvenlik ihtiyacının bir 

ürünüdür ve buna bağlı olarak insanların negatif mutluluğunu sağlamak için uygun şartlar 

sağlanmalıdır ve bunun ötesine geçmemelidir. Yani devlet, sadece varlık sebebi olan bireylerin 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

44 

güvenliğini sağlama işlevini yerine getirmeli ama onların pozitif mutluluğuyla ilgili olan bireysel 

alanlarına karışmamalıdır. İnsanlar bir arada yaşadıklarında en yüksek ideali herkesin sadece 

kendini geliştirmesini ve bunun için çaba harcamasını gerektiren bir durum ortaya çıkar. 

Humboldt’un liberalizme katkısını, özgürlüğe vermiş olduğu değer, bireyin kendisini 

yetiştirmeye yönelik olarak ortaya koymuş olduğu aktivitelerin önemi olarak okuyabiliriz. 

Humboldt’un yaşadığı dönemde ortaya koyduğu düşünceler bugün hala bireyci 

toplumsal yapıyı şekillendiren temel argümanlar niteliği taşımaktadır.  

Humboldt, devletin faaliyet alanına, bireyin özgürlük sahası lehine onun mutluluğu ve 

yaratıcılığı için kısıtlamalar getirilmesini savunmak suretiyle, yaşadığı dönemin ötesine geçerek, 

bugün için bile, temel dinamiklerden olan sınırlı devlet ilkesine erken dönemde vurgu yapan bir 

filozoftur. Bu yönüyle Humboldt, devlete tek alan olarak güvenlikle ilgili ihtiyaçların giderilmesi 

yönünde bir rol biçerek ve siyasal faaliyetlerin kapsama alanı olarak, sadece, başkalarının 

haklarına doğrudan gerçekleştirilecek olan tecavüzleri dahil ederek klasik liberalizm 

geleneğinin önemli isimlerinden biri olmuştur(İmga 2005:291).  

 Hobbes ve Humboldt için devletin kurulma nedenlerinin aynı olduğunu söyleyebiliriz. 

İkisi de güvenlik endişesinden yola çıkarak devlet kavramını temellendirmişlerdir. Hobbes 

açısından doğa durumundaki insanlar arasında yaşanan savaş durumunu bitirip güvenliği 

sağlayan devlet iken, Humboldt için devletin sahip olması gereken amaç, insanın kendisinden 

gelen kötülüğü engellemeyi içerir. 

Hobbes sözleşmeden sonra tüm yetkiyi egemene verirken, Humboldt devletin sadece 

güvenliği sağlayıp geri çekilmesini ister ve kalan diğer olguları bireylerin kendi kararlarıyla 

gerçekleştirmesini öngörür. Bir taraf hakları tamamen egemene verirken diğer taraf insanların 

sadece güvenliğinin sağlanacağı bireylere onların hayatlarına başka hiçbir konuda karışmaması 

gereken devlet tanımı yapar. 

Humboldt için savaş insanın doğasına ait hayata güç ve farklılık sağlayan son çaredir. 

Savaşta herkesin kendi tarafının haklı olduğunu kendisinden öç alınmasının yanlış olduğunu 

düşünülen durum yaşanır. Doğal halinde insan onurunu kurtarmak ister bu yüzdendir ki savaş 

insanın reddedemeyeceği bir duygudur. 

İnsanın kendi payına düşenden fazlasını alma eğiliminden kaynaklanan kötülüğü ve 

başkalarının hakkına yapılan tecavüzlerin ortaya çıkardığı uyuşmazlıkları önlemek devletin 

temel sebebidir. Ona göre, devletin yardımı olmadan kendi çabalarıyla birey güvenlik elde 

edemez. Bir hükümdar fikri, yalnızca askeri lider ve anlaşmazlıklar için bir hakeme duyulan 

ihtiyaçtan doğar(Humboldt 2004:117-119). 

Aslında bakarsak aynı durum Hobbes içinde geçerlidir. Devletin kuruluş nedeni insanlar 

arasındaki savaşın bitip egemenin güvenli bir ortam sağlamasını istemektir. Tabi tüm bunlar 

uyruğun egemene itaat ettiği ölçüde sağlanacaktır. Zaten çizilen tabloda güvenlik isteniyorsa 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

45 

uyruğun itaat etmeme gibi bir hakkı da yoktur. Hobbes egemene itaat bekler. Devlet teorisinin 

temelini itaat üzerine kurar. İnsanlar can ve mal güvenliklerinin sağlanması karşılığında 

egemene itaat ederler. Artık insanların söz hakkı yoktur. Devlet kurulduktan sonra her konuda 

son kararı egemen verir. 

İnsanın toplumsallığı yapaydır ve sözleşmelerle sağlanır. Bu yapay toplumsal yaşamın 

uyumunu sabit ve sürekli kılmak için insanları hep korku içinde tutacak ve eylemleri ortak 

faydaya yöneltecek genel bir güce ihtiyaç vardır ki bu güç de devlettir. Hobbes için, devlete 

itaatin temel nedeni ölüm korkusudur. 

Hobbes’un düşüncesinde, devletin ilk ve tek amacı uyrukların güvenliğini sağlamaktır. 

Bu yüzden Hobbes egemene itaat yükümlülüğünün sınırını güvenlikle çizmiştir. Güvenliğin 

olmadığı yerde itaat de beklenemez. Her şeyi ölüm korkusu belirlediği için sözleşme gereği 

egemene, egemenin yasalarına itaat etmek zorunludur. Bu aynı zamanda rasyoneldir. Geleceği 

hesaplayabilen insan egemene itaat ile can ve mal güvenliğinin sağlanacağını da bilmektedir.  

Humboldt içinse durum başkadır. Onun asıl üzerinde durduğu kavram tıpkı tüm 

liberallerin üzerinde durduğu birey kavramıdır. Onun için devlet sadece bireyin güvenliğini 

sağlayan bir kurumdur. Bunun dışında insanların eğitimine, özel hayatlarına ve kendi 

hayatlarıyla ilgili hiçbir kararına karışma hakkına sahip değildir. 

Aslında siyaset felsefesi açısından liberal dünya görüşünü benimseyen Humboldt için de 

iktidar kavramının içini dolduran olgu insanların güvenliğinin sağlanmasıdır Humboldt’a göre, 

devlet yurttaşına özgürlüğü lütuf olarak değil, devletin görevi olarak vermelidir. Humboldt’a 

göre, insanların özgürlüğü iki nedenle sınırlanır. Birincisi yapıyı oluşturma ve güvence altına 

alma. İkincisi ulusun fiziksel, ahlaki durumuna ilişkin ihtiyaçlarını karşılama 

nedeniyle(Humboldt2004:72-73).  

Humboldt için bizim özgürlüğümüz devlet kurumu tarafından sınırlandırılmıştır. Bu 

sınırlandırmanın sonucu olarak da kültürel ortam yok olmuştur. Böylelikle modern insanların 

tekdüzelik durumu daha kötü bir konuma gelmiştir.  

Humboldt’a göre, kendi sınırları içerisine çekilmiş bir devlet erki düşüncesi vardır. Ve 

ortak mutluluk için bir yönetim yapabileceği her şeyi içermektedir. 

 Ona göre, devlet iki amaçtan birine sahiptir; ya mutluluğa öncülük etmek ya da sadece 

kötülüğü engellemek; ikinci olarak ise, doğal sebeplerden ileri gelen kötülük ya da insanın 

kendisinden gelen kötülük söz konusudur. Eğer devlet bu amaçların ikincisi ile sınırlanırsa 

sadece güvenliği amaçlayacaktır. Humboldt devlet erkinin her amacına yönelik güvenlik 

terimine karşı çıkmaktadır. Devlet tarafından benimsenen araçlar onun faaliyet alanını 

belirlemektedir. Vatandaşın hayatını biçimlendirmeye çalışmakta ve kendi amacına zıt 

faaliyetleri engelleyebilmekte veya onun eğilimleri, duyguları ve düşünceleri üzerinde 

egemenlik kurmaya çalışmaktadır(Humboldt2004:87-88).   



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

46 

Devletin ilgisinin çok olmasının olumsuz sonuçları vardır. İnsan kendiliğinden faaliyet 

gösterme özelliğinden vazgeçmeye yönlendirilebilir. Bu durumdaki insan artık kendisi için çaba 

sarf etmez. Yasadan kaçmayı olumlu olarak görür. Her birey kendini devlete teslim ettikçe diğer 

insanların durumunu da devlete bırakır. Ona göre, özgürlük olmasa insan doğasına uygun 

işlerde bile, faydalı sonuç çıkmaz (Humboldt 2004:92-93).   

Devlet yurttaşının mutluluğuna müdahale etmemelidir. Devlet güvenlikle ve 

düşmanlardan korumakla ilgili alanlarla ilgilenmelidir.  

John Gray’a göre, devletin faaliyet alanının negatif hakların korunmasıyla bittiğini 

savunmak minimal devlet doktrinidir. Humboldt bunu yapmaktadır. Bu doktrinin birçok 

zorluğu vardır. Gray’a göre, en önemlisi de devletin korumakla yükümlü olduğu negatif hakların 

muğlaklığıdır. Özgürlük bir negatif hak ise bunun tanımlanması nasıl yapılacaktır. Eğer bu 

türden birçok hak var ise aralarındaki pratik rekabet nasıl çözülecektir? Bu tür teoriler 

günümüz klasik liberallerinin ısrar ettiği gibi daha önceki ve meşru bir negatif haklar teorisinin 

çarpıtılması veya saptırılması olmaktan çok, içeriği kaçınılmaz olarak belirsiz olan bir haklar 

söyleminin ortaya çıkmasına neden olmuştur(Gray2003: 10-11). 

İnsanın kendi payına düşenden fazlasını alma eğiliminden kaynaklanan kötülüğü ve 

başkalarının hakkına yapılan tecavüzlerin ortaya çıkardığı uyuşmazlıkları önlemek devletin 

temel sebebidir. Ona göre, devletin yardımı olmadan kendi çabalarıyla birey güvenlik elde 

edemez. Bir hükümdar fikri, yalnızca askeri lider ve anlaşmazlıklar için bir hakeme duyulan 

ihtiyaçtan doğar(Humboldt 2004:117-119). 

Güvenlik olmadan insan yeteneklerini genişletemez. Güvenlik olmadan özgürlükte 

yoktur. Güvenlik kişinin kendi çabalarıyla gerçekleşmez. Ayaklanmaları önleyen devlet 

özgürlüğü bünyesinde barındıramaz. Ona göre, devletin yardımı olmadan kendi çabalarıyla 

birey güvenlik elde edemez(Humboldt 2004:118). 

Bu noktada Hobbes ile Humboldt’un farklı düşüncelere sahip olduğunu, Hobbes’un 

devlete boyun eğecek insan isterken, Humboldt, insanların birey olarak kendilerini 

gerçekleştirebilecekleri, yeteneklerini geliştirebilecekleri bir ortam sağlamakla yükümlü olan 

bir devlet anlayışı istediğini söyleyebilirim. 

Hobbes’un topluma ve devlet kavramına bakışı böyleyken, devlet ve toplum felsefesi 

alanlarında liberal dünya görüşünü benimseyen Humboldt, devletin yegane amacının 

yurttaşlarının hayatlarını ve mülkiyetini korumak olduğunu dile getirmiştir.  

 

 

 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

47 

5. SONUÇ 

 

Siyasetin hem öznesi hem de nesnesi olan birey ve ilişki olgularıdır. Siyaset günlük 

hayatımızı etkilediği için özel bir hassasiyet gerektirir. Farklı siyaset yorumlarını da 

beraberinde getirir. Siyaseti tam olarak anlayabilmek için, bütün insanların fiilen suçlu 

olduğunu ve eylemlerini yapmak için özgür kalırlarsa, kötü amaçlarını gerçekleştirmek için hep 

hazır olduklarını varsaymamız gerekir. 

 Siyaset felsefesi kavramı günümüzde sıkça sorgulanır hale gelmiştir. Düşünsel çabaların 

odağında bu kavram kendini göstermektedir. Aristoteles’ten itibaren en bilinen anlamıyla insan 

zoon politikondur yani insanın varoluş koşullarını diğerleriyle birlikte kurmaya ve bu koşulları 

paylaşmaya yöneliktir. Siyaset felsefesi iyi olan yaşamı sorgulamaya yöneliktir. İyi ve kötü 

arasındaki sınırın artık görünmez hale geldiği ve iyi olana dair olumlu düşüncelerimizin 

umutsuzluk ve kötüye karşı duyarsızlık konumuna geldiği bugün, insanlık tarihinde hiç olmadığı 

kadar etik ve politik kavramlar üzerinde düşünmeye siyaset felsefesine ihtiyacımız olduğu çok 

açıktır. Siyaset felsefesi, zaman zaman açık, zaman zaman de örtük bir şekilde bize iyi yöntemler 

ve kötü yöntemlerin sınır çizgilerini gösterir.  

Siyaset, ortak bir insanlık eylemidir ve insanlık yine insanlığın yaptıklarını değiştirebilir, 

düzeltebilir(Berktay 2010:5). İçinde yaşadığımız dünyada hala umudumuz vardır. Bunun 

gerçekleşme yolu ise olması gerekenlere doğru, birlikte eylemekten, siyasetten geçer. İçinde 

yaşadığımız dünyada herhangi bir kavramın gerçeklikle birebir örtüşmediğini görürüz. Her 

zaman birebir uyum olmaz bu gerekli de değildir. Kavramlar içinde yaşadığımız dünyayı 

anlamlandırmamıza yarar. Siyaset bilimi kavramları tanımlarken diğer alanlara göre daha özgür 

davranabilmektedir. Ama bu özgürlük, keyfi bir özgürlük değildir. Belli sınırları kaybetmeden 

güncel olguları göz önünde bulundurarak kavramları yorumlayabiliriz. 

Felsefe en genel anlamıyla olması gereken hakkında bir yol haritası gibidir. Bir konu 

veya bir düşünceyi olması gereken çerçevede düşünmemize yarar. Yalnız olması gereken 

derken kast ettiğim tek boyutlu bir durum değildir. Yaşadığımız dünyada bir olay karşısında 

aklımızı kullanarak başka insana zarar vermeden kurduğumuz her argüman insani çerçevede 

olması gerekeni içerir. Oysa dünyada olan durumlar göz önündedir. Olması gerekeni çoğu 

zaman görmezden gelebiliriz. Ama öyle olmaması gerekir. İşte felsefenin görevi bu noktada 

açığa çıkmaktadır, olanla olması gereken durum arasındaki farkı göstererek bizi doğruya 

nesnele götüren yol haritası görevini burada üstlenir. İlk bakışta çok imkanı olmayan bir durum 

gibi olsa da, olayları doğru okuyabilirsek, bakış açımızı daha nesnel bir duruma getirebilirsek 

gerçekleşmesi mümkün olabilecek bir durumdur. 

Felsefenin ilk zincirindeki muhatabı insandır. İnsan olay üzerinde yorum yapar, bir 

sonuca varır, vardığı sonuç ne kadar doğrudur veya ne kadar süre için geçerlidir bunun pek bir 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

48 

önemi yoktur aslında. Önemli olan sonuca ulaşmak için verilen çabada sorgulama eyleminde 

gizlidir. Bu yüzden farklı düşünürler aynı konu üzerinde farklı sonuca varabilirler ki bu iyi bir 

durumdur. Çünkü çoğumuz için felsefe için sabitlik pek mümkün olan bir durum gibi durmaz.  

  İşte bu noktada farklı felsefe alanları ortaya çıkabilmektedir. Siyaset felsefesi alanı ise 

belki de en çok sorgulanan ve güncel olaylarla bağlantısı olan felsefe alanıdır. Felsefenin en ilgi 

çekici alanlarından biridir. Siyaset felsefesi, sürekli yeni bilgilere ve yeni sorgulamalara karşı 

kapısı en fazla açık olan alan olduğu için belki de bu durum ortaya çıkmaktadır. Birçok insan gibi 

benim de ilgimi çektiği için bu alanda çalışma yapmayı tercih ettim.  

Siyaset felsefesi içerisinde ise, birey toplum ve devlet kavramlarını bu kavramların 

anlamlarını, içeriklerini insanların bu kavramları nasıl konumlandırdıklarını incelemeye 

çalıştım. İnsan diğer insanlarla birlikte yaşayan iletişim kuran zaman zaman anlaşma 

sağlayabilen, zaman zaman da uyuşmazlık yaşayan bir varlıktır. Bu durumu bizi hayvanlardan 

ayıran bir olgu olarak görmekteyim. İnsanlar uyuşmazlık yaşayabilirler. Bunun nedenlerinden 

bazılarını; hırs, elde etme duygusu, benlik duygusu daha fazlasına ve en iyisine sahip olma isteği 

olarak görebiliriz.  

Devlet kavramı 16. yüzyıldan 20. yüzyıla uzanan siyasi birliğin her şeye hükmedebilen 

düzeni olarak karşımıza çıkar. Devletin temel özelliği, belirli bir toprak ve belli bir halk üzerinde 

güç kullanma ve denetleme yetkisi taşıyor olmasıdır. Devlet kavramı sosyal açıdan emir itaat 

ilişkisine dayanır.  

Karşısında aşılması gereken sayısız engel varsa, devlet güçlü olmalıdır. Bir hükümdarın 

iki korkusu olmalıdır; biri içindeki uyruklardır, diğeri dışardaki güçlü komşulardır. İkincisine 

karşı iyi silahlar ve iyi dostlar sayesinde kendisini korur. Dışarıda sağlam olduğu sürece içeride 

de her şey yolundadır. Gücün hakim olduğu ve anarşinin sürekli tehdit ettiği bir dünya da devlet, 

uyumun, düzenin ve güvenliğin tek koşuludur(D’entreves 2000:200). 

Yeni düzen kavramı olarak devlet, Orta Çağ’ın feodal ve zümreye dayalı karışımını 

giderek ortadan kaldırmaya başlar. Hukuki düşünce olarak devletin egemenliği, daha sonraki 

yıllarda mekan bakımından kapalı, diğer devletlere karşı kesin olarak sınırlandırılmış merkezi 

bir birim olarak devleti oluşturan uzun yolun ilk belirleyici adımıdır(Schmitt 2006:248). 

Devletin örgütlenmek için araçları; ordusu, maliyesi ve polisidir. Hukuk ise zaman 

içerisinde devletin ve adaletin kullandığı yasa halini alır. 

Devletin temel görevi, insan için erdemli bir yaşam hazırlamak değildir. Devlet, insanını 

doğal hakkını korumalıdır.  

Devlet, temize çıkarmaktan çok ortadan kalkmasını istediğimiz ve böylelikle daha da 

güçlü görünmesine neden olduğumuz bir kurumdur(Höffe 2000:324). 

Kuralların olmadığı yerde felsefe açısından doğal durum söz konusudur. Bu durumda 

insan istediğini yapmakta özgürdür. İnsan hem fail hem de kurban olabilir. Mutlak özgürlüğün 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

49 

karşılıklı sınırlandırılmasıyla güvenlik oluşur. Özgürlükten vazgeçme durumu başka bir 

özgürlüğü meydana getirir. Öldürme özgürlüğünden vazgeçildiği takdirde, beden ve hayat 

özgürlüğü güvence altına alınır. 

Siyasal düzenleme olarak devlet bir hukuki düzendir. Ama her hukuki düzen bir devlet 

değildir. Bir devlet olması için hukuki düzenin örgütlenme niteliğine sahip olması gerekir, yani 

onu oluşturan normların uygulanması için, uzmanlaşmış organlar kurması gerekir(Kelsen 

2000:425-426). 

Devlet iktidarı denen kavram, hukuken kurallandırılmış olmayı içerir. İktidarı uygulayan 

insanlardır,  onlara hukuki düzen tarafından hukuk normlarını uygulamaya koyma ve iktidarı 

kullanma yetkisi verilir. 

Genel olarak güvenlik istiyorsak, özgürlükten bir ölçüde vazgeçmemiz gerekir. Devlet 

yurttaşlarının güvenliğini sağlamak amacıyla özgürlüklerini kısıtlamak zorunda olduğunu dile 

getirir. Ayrıca demokratik bir toplumun özgürlük ve güvenlik arasındaki dengenin sağlanması 

gerektiği söylenmeye çalışılır. Bu denge ilişkisine bakarak liberalizmin özgürlüğü sağlama adına 

aslında bir güvenlik projesi çizmeye çalıştığını söyleyebilirim. 

Güvenlik anlayışı mutlak egemenliğin yaratılmasındaki itici güçtür. Toplumsal sözleşme 

yoluyla elde edilmiş barış, fiziksel ve psikolojik açıdan geleceğe güvenle bakma anlamında hem 

egemene hem de tebaanın güvenliğine işaret eder. Güvensizlik hayatı çirkinleştirir, kabalaştırır 

ve kısaltır(Neocleous 2004:27). 

Devlet kavramı siyaset felsefi tarihinin en önemli kavramlarından biridir. Bu kavrama 

çağlar boyunca farklı yorumlar getirilmiştir. Birbirinden farklı yorumlar olsa da çoğu filozof 

devletin, insanların güvenliğini sağlayabilecek bir kavram olduğunda hem fikirdir.  Yazımda 

Hobbes ve Humboldt’un devlet hakkındaki görüşlerini ortaya koymaya çalıştım. Sonuç olarak 

şunu söyleyebilirim. Aslında her iki filozofta devlet kavramına ihtiyaç duymaktadır. Hobbes 

devlet kavramını temele almak için doğal durumu ortaya koyar ve devlet olmadan doğal 

durumdaki savaş halinden çıkılamayacağını dile getirir. Bunula birlikte Hobbes için bu durumda 

güvenlik de sağlanamaz. Bu yüzden onun için devlet kavramı çok önemli bir konumdadır. Diğer 

yandan Humboldt için de devlet kavramı insanın özgürlüğünü ve güvenliğini sağlayan 

kavramdır.  

Ünlü düşünür Hobbes’un devlet kurulmadan önceki doğal durumunda da insanlar 

arasındaki hırs ve benlik duygusundan ortaya çıkan kötü durumlar ve egemen olan savaş hali 

Hobbes tarafından dile getirilmektedir. Belki de bu savaş durumu kimin ne kadar yetkin 

olduğunun ya da olabileceğinin bilinmemesinden kaynaklı ortaya çıkmıştır. Belki bu boşluk 

durumuna, insanların fiziksel gücüne dayalı bir çözüm getirilmeseydi güçlü olan, malı elinde 

bulunduran taraf olmasaydı doğa durumunda bile insanın yaşamak isteyeceği durumlar ortaya 

konabilirdi. Ama Hobbes doğa durumunda güçlü olanın güçsüz üzerindeki etkisini 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

50 

dengeleyemediği için çıkış noktasını sözleşmeyle kurulan devlet kavramında bulmuştur. Devlet 

kavramıyla birlikte ortaya çıkan egemen, doğa halindeki karmaşayı, savaşı düzene 

kavuşturandır. Egemen tüm bunları yaparken, uyruktan kendisine karşı itaat istemektedir.  

İtaat söz konusu olduğu sürece koruma vardır, itaat birince koruma da biter. Uyruk tüm 

haklarını egemene verir ki egemen güvenliğini sağlasın, onu tehlikelere karşı koruyabilsin. 

Uyruğun sahip olduğu bütün haklarını egemene vermiş olması ne derece doğru ne kadar süreyle 

sağlıklı bir eylem olacaktır. Bu konuda kesin bir şey söylemek çok zor. Ama Hobbes felsefesinin 

temelini bu kabul üzerine kurmuştur. Hobbes insana egemen ve egemenin uyruğu olarak 

bakmaktadır. Uyruğun egemen karşısında hiçbir söz hakkı yoktur. İnsanlar doğa durumunda 

eşit olsalar bile devlet kurulduktan sonra sözünün dinlenmesi gereken taraf egemendir. Ama 

şunu da belirtmek gerekir ki, egemen ilahi bir güç değildir. 

Hobbes’un ortaya koyduğu siyaset kuramında otoritenin kaynağı artık ilahi bir güç 

değildir. Hobbes, o zamanlar ilahi otorite yerine halk otoritesini siyasetin temeli ve meşruiyet 

kaynağı olarak tanımlamak isteyenlere karşı bireyi ve bireyin iradesini merkeze alır. Böylelikle 

siyasetin meşruiyet kaynağı olarak herkesin herkesle yaptığı sözleşme üzerinden ulaşılan ortak 

rıza tanımlanmış olur, herhangi bir ilahi güç ya da halk olarak tanımlanan soyut bir kitle değildir 

(Dewey 1974:9). 

Toplum sözleşmesi ortaklık sözleşmesidir. İnsanın topluma, tıpkı gönüllü kurulan 

herhangi bir ortaklığa girer gibi girdiği varsayılır(Dumont 2000:153). Buradaki toplum içine 

doğulan, dilini öğrendiğimiz toplum değildir. Filozofların bahsettiği sivil toplumdur. Dewey’in 

işaret ettiği gibi, Hobbes kendi ortak rıza teorisini ortaya koyduğu dönemde bu konu zorunlu 

olarak teolojinin alanına girerdi. Buna karşın Hobbes,  siyaset kuramını bir teolojik kuram ya da 

sistem çerçevesinde değil, tersine toplum felsefesi ya da politika bilimi çerçevesinde formüle 

eder. Böylelikle Hobbes ortak rıza kavramının dünyevi ve bilimsel olması gerektiğini ileri sürer 

ve onu teolojik çerçeveden alıp, felsefi ya da bilimsel bir çerçeveye taşır. Bu nedenle Hobbes’un 

temellendirdiği ortak rıza kuramının, Dewey’nin aktardığı gibi, özneleri başkaldırıya teşvik 

ettiği ileri sürülür(Dewey 1974:10). Onun kurduğunu iddia ettiği bilim söz konusu olduğunda 

motif ve bağlam bakımından teolojik olduğu ileri sürülür; fakat iddiaya göre bu teolojik motif ve 

bağlam anti teolojik olmak içindir(Dewey 1974:11). Thornton, Hobbes’un bu yaklaşımını 

çağdaşlarının yaklaşımıyla da ilişkilendirerek araştırmasının yöntemsel epistemolojik açıdan 

sonucunu şöyle tanımlar: 

  Hobbes’un çağdaş eleştirmenleri, insanlara olmaları gerektiği gibi bakıyordu buna 

karşın Hobbes insanlara olduğu gibi bakmak istiyordu(Thornton 2005:3). 

Thornton’un, çağdaşlarınki ile karşılaştırıldığında Hobbes’un yaklaşımında gördüğü fark, 

Rönesans ile başlayan büyük epistemolojik devrimin kaçınılmaz bir sonucudur. Yeniçağla 

birlikte insan gözünü gökyüzünden yeryüzüne çevirmiştir. Hobbes Rönesans Hümanizminin 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

51 

sadık takipçilerindendir. Söz konusu epistemolojik devrimi hem doğa hem de toplum ve siyaset 

felsefesine uyarlamıştır. Machiavellli ile başlayan bu epistemolojik dönüş, bakışın olması 

gerekenden olana kayması şeklinde gerçekleşmiştir(Göçmen 2015:139-140).   

Machiavelli bu durumu şöyle açıklar: 

Birçok kişi, kendi adına, gerçekte hiç görülmemiş ve hiç bilinmeyen cumhuriyetler ve 

prenslikler hayal etmiştir; kişinin nasıl yaşadığı ile nasıl yaşaması gerektiği arasında öyle büyük 

bir uçurum vardır ki, yapılması gereken uğruna yapılanı terk eden kişi, çok geçmeden 

korumasını değil, yıkımını öğrenmiş olur; çünkü her zaman iyi bir insan olmak isteyen kişi, iyi 

olmayan onca insan arasında kesinlikle yıkıma uğrayacaktır(Machiavelli 2014:193). Machiavelli 

ile Hobbes’un bakış açıları aynıdır. 

Hobbes, ne muhafazakarların yaptığı gibi kökene veya geçmişe bakıp şimdiki zamanı 

basit bir şekilde çöküş ve çürümeye bırakır ne de idealist düşünürlerin yaptığı gibi, olması 

gereken olarak hayal ettiği bir durumu, mevcut olana normatif değerler sistemi olarak empoze 

etmeye çalışır. Tersine, o, bütün zamansallık ilişkisini tüm boyutlarıyla şimdiki zamanı ve 

mevcut olanı temel alarak yeni baştan kurgular. Bu Hobbes’a toplum ve siyaset felsefesini hem 

dünyevileştirme hem de gerçekçi epistemolojik temelde yeniden kurgulama fırsatını 

verir(Göçmen 2015:141). 

Diğer yandan liberal anlayışın önemli filozoflarından olan Humboldt ise insana 

bambaşka bir açıyla bakar. Devletin ortaya çıkış nedeni her iki filozofta da güvenlik kavramına 

başlanmaktadır. Humboldt için de devlet, güvenliği sağlayan kavramdır. Ama onun için devlet 

kavramının içeriği, devletin içinde bulunan insanlara bakış açısı Hobbes’un bakış açısından çok 

farklıdır. Humboldt devletten önce bireye önem veren felsefesinin merkezine birey kavramını 

koyan bir filozoftur. Onun için insanlar kendi hayatları hakkında her kararı kendileri vermelidir. 

Devlet onların özel hayatına müdahale etmemelidir. İnsanların kendilerini geliştirmeye olanak 

sağlayacak bir koruma olarak görür.  

Humboldt için, insanoğlunun gerçek amacı olgunluğu yakalayıncaya dek kendi güçlerini 

en üst limite çıkarmanın yollarını aramaktır. Bunun sağlanmasının en öncelikli ve olmazsa 

olmaz koşulu ise, özgürlüktür. Ancak, bununla beraber, özgürlüğün ötesinde, bireylerin kendi 

potansiyellerinin gelişmesi için özgürlük ile yakın bir bağ içinde bulunan diğer bir şey vardır ki, 

o da, koşulların değişmesinin gerekliliğidir. Monoton koşullar mevcut bulunduğu müddetçe, en 

özgür ve en bağımsız insan dahi, kendisini belli bir ölçüye kadar yetiştirebilir(İmga 20005:288-

289). 

Bireysel özgürlüklerin sağlanmasında devleti bir engel olarak gören Humbldt, bireyin 

özgürlük alanının genişletilebilmesi için devlet faaliyetlerinin sınırlandırılmasını savunan 

kalemler içinde en eskilerdendir. Humboldt’un devletin faaliyet alanını sınırlama gerekçesini 

oturttuğu temel, pozitif ve negatif mutluluk kavramlarından üretilmektedir. Negatif mutluluk, 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

52 

bireyin her türlü iç ve dış tehditlerden korunması yoluyla sağlanan asgari bir sınırken, pozitif 

mutluluk, bunun ötesine geçecek şekilde, onun fiziksel ve ruhsal her türlü iyilik hali 

olmaktadır(İmga 20005:289). 

Bu noktada Hobbes’un düşüncesinden tamamen ayrı bir düşünce yapısına sahiptir. 

Onun bakış açısında devletin görevi sadece insanların güvenliğini sağlamakla sınırlıdır. Çünkü 

insan kendi başına güvenliğini sağlayamaz bu yüzden devlet kavramına ihtiyaç duyar. Yalnız 

devlet minimal düzeyde olan bir devlettir. İnsanlara karışmaya müdahale etmeye hakkı 

olmayan bir kavram olarak temellendirilir. Belki de devleti minimal düzeyde olacağını 

düşünmek öyle tasarlamak insanın birey olduğunu ve devletten ayrı hakları olduğunu 

hissetmesini, kendisini diğer anlayışlara göre daha özgür bir yapıda yaşadığını düşünmesine 

neden olacaktır.  

Humboldt da Hobbes gibi devletsiz bir toplum düşünmemiş olsa da Humboldt’un 

anlayışı Hobbes’un anlayışından daha özgürlükçü görünmektedir. Hobbes’un doğa 

durumundaki insan özgür ve eşit olsa da devlet kurulduktan sonra insanlar tüm hak ve 

özgürlüklerini egemene verirler. Ve böylece egemene itaat etmek zorunda olan itaat ettiği 

sürece güvenliği sağlanacak olan uyruk oluşur. Tabi bu uyruk da güvenliği sağlandığı sürece 

itaat etmekle sorumludur. Güvensizlik durumu hakimse itaat de zorunlu değildir. Oysa 

Humboldt için insan için itaat ve devlete tabi olma durumu söz konusu değildir. Devlet sadece 

bireyi korumak için vardır ve bu sebeple ortaya çıkmıştır. Devlet insanların hayatlarına 

müdahale etmemelidir. Müdahalede bulunacağı alan sadece ve sadece güvenlikle sınırlıdır. 

Sonuç olarak iki filozofun da toplumsal yapı içerisinde devlet kurumuna ihtiyaç duyduklarını 

görebiliriz. Fakat Hobbes toplum içerisindeki insanlardan itaat bekler ve bu şartla onları 

korumaya söz verirken, Humboldt için devlet insanı sadece koruma aracıdır. Devletin müdahale 

etmeye hakkı yoktur. 

 

 

 

 

 

 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

53 

KAYNAKLAR 

 

[1]. Adorno,  T. –Horkheimer, M. (2012).  Yeni bir manifesto mu? Söyleşi ve politik (Çev: 
A.Tunçel).  26. Ankara: DoğuBatı. 

[2]. Agamben, G. (2013). Kutsal insan egemen iktidar ve çıplak hayat (Çev: İ. Türkmen), 131. 
İstanbul: Ayrıntı. 

[3]. Akal, C.B. (2000).  Devlet kuramı, 18.  Ankara: Dost 

[4]. Aşkın,  Z. (2015).  Tarihe ontolojik bir bakış. 35.  Konya: Çizgi. 

[5]. Barry, N. (1989). Modern siyaset teorisi (Çev: Y. Şahin. M Erdoğan),217-219. Ankara: 
Liberte. 

[6]. Barry, N. (2003). Modern siyaset teorisi (Çev: Y. Şahin. M Erdoğan),102.  Ankara: Liberte. 

[7]. Bastiat,F. (2010). Hukuk (Çev. Y. Aslan, A. Yayla), 18 Ankara: Liberte.  

[8]. Bauman, Z. (2003). Yasa koyucuları ve yorumcular (Çev: K. Atakay). 223.İstanbul: Metis. 

[9]. Berenkert, G.G. (1998). Marx’ın özgürlük etiği (Çev: Y. Alogan ), 277. İstanbul: Ayrıntı. 

[10]. Beriş, H. E. (2014). Egemenlik,  138-139.İstanbul: Tezkire.  

[11]. Berktay, F. (2010). 19. Yüzyıldan 20. Yüzyıla  modern siyasal ideolojiler, 51. İstanbul: Bilgi 
Üniversitesi.  

[12]. Berktay, F. (2010). Politikanın çağrısı, 5. İstanbul: Bilgi Üniversitesi. 

[13]. Berlin, I. (2010). Kirpi ve tilki(Çev: M.Tuuncay. Z.Mertoğlu), 25-58. İstanbul: Bilgi 
Üniversitesi.  

[14]. Bochenski, J. M.(2009). Felsefece düşünmenin yolları (Çev: K. Dinçer).  Ankara: Bilgesu. 

[15]. Cevizci, A. (2010). Felsefe sözlüğü, 1018-1023 .İstanbul: Paradigma. 

[16]. Cevizci, A. (2011). Felsefe tarihi. İstanbul: Say. 

[17]. Coşkun, S.  (2014). Siyaset felsefesi tarihi platon’dan zizek’e,300-304. Ankara: DoğuBatı. 

[18]. Çuhadar, C. (2017). Bazı  filozofların düşüncesinde devlet kavramı,1.  

[19]. D’Entreves, A. P. (2000).  Devlet kavramı  (Çev: A. Çapan),200. Ankara: Dost. 

[20]. Dewey, J. (1974). The motivaton of hobbes’s “political phislosophy”, Ross, R., Schneider, 
W. Waldman T. yay. Thomas hobbes in his time içinde,  9-200. University of Minesota Press. 

[21]. Dumont, L. (2000).  Bireycilik üzerine denemeler (Çev: H. Tufan), 151-153.  Ankara: Dost. 

[22]. Göçmen, D. (2015). Thomas hobbes, leviathan ve barışçıl bir toplum perspektifi. Konya: 
Çizgi. 

[23]. Gökberk, M. (2008). Felsefe tarihi ,254. İstanbul: Remzi. 

[24]. Gray, J. (2003). Liberalizmin iki yüzü (Çev: K. Değirmenci), 10-11. Ankara: Dost. 

[25]. Gray, J. (2004).  Post liberalizm (Çev: M. Günay),14- 125. Ankara: Dost. 

[26]. Gürbüz,  A. (2014).  Filozof ve yurttaşları ve zamansal düzenleme, 268-269. Konya: Çizgi. 

[27]. Habermas, J. (1978). Theori und praksis, Frankfurt am Main: Shurkamp Verlag (Çev: 
A.Tunçel), 103 -610. Ankara: DoğuBatı. 

[28]. Habermas, J. (1992). Theori und praksis, frankfurt am main: shurkamp verlag (Çev: 
A.Tunçel). Ankara: DoğuBatı. 

[29]. Heywood, A. (2013).  Siyasi ideolojiler bir giriş (Çev: A. K. Bayram), 49-53.  Ankara: Adres. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

54 

[30]. Heywood, A. (2014). Siyaset (Çev:B.B.Özipek ), 21-23. Ankara: Adres. 

[31]. Hobbes, T. (2007). Yurttaşlık felsefesinin temelleri (Çev:D. Zarakolu). İstanbul: Belge. 

[32]. Hobbes, T. (2008).  Leviathan (Çev.S. Lim),17-18. İstanbul: YapıKredi 

[33]. Hobbes, T. (2016).  Leviathan (Çev.S. Lim). İstanbul: YapıKredi. 

[34]. Höffe, O. (2000). Bir şeytan halkının bile devlete ihtiyacı vardır. tabii adaletin ikilemi 
(Çev.Ö Türesay), 324. Ankara: Dost 

[35]. Humboldt, W. V. (2003). İnsanın özgürlüğü üzerine (Çev: C. Aktan, Y. Vural), 1.Konya: Çizgi.  

[36]. Humboldt, W. V. (2004). Devlet  faaliyetinin sınırları (Çev: B. Seçilmişoğlu). Ankara: 
Liberte.  

[37]. İmga, O.  (2005). Bir özgürlük filozofu olarak: Wılhelm Von Humboldt 289-291. Ankara: 
Liberte.  

[38]. Kart, . B. (2015). Bir siyaset filozofu olarak ımmanuel kant, 168-169.  Konya: Çizgi. 

[39]. Kelsen, H. (2000). Saf hukuk kuramı: devlet ve  hukuk özdeşliği(Çev: C. Akal),425-426. 
Ankara: Dost 

[40]. Ketenci,  T. (2014).  Sapkın ölüm-yaralı ölüm,139-140. Konya: Çizgi. 

[41]. Kökler, L.- Ağaoğulları, M. A. (2000). Kral – devlet ya da ölümlü tanrı. 175. Ankara: İmge. 

[42]. Kuçuradi, İ. (2007). İnsan hakları ve sorunları,  43. - 47Ankara: Türkiye Felsefe Kurumu. 

[43]. Kulak, Ö.  (2014). Siyaset felsefesi tarihi platon’dan zizek’e, 223-228.  Ankara: DoğuBatı. 

[44]. Kuyurtar, E.  (2014). Siyaset felsefesi tarihi platon’dan zizek’e. Ankara: DoğuBatı. 

[45]. Larry, M. P.(1983). Freedom and authority: beyond the precepts of liberalism, 667. 
Amerkan Political Science Review. 

[46]. Locke, J. (2004). Hükümet üzerine ikinci inceleme: sivil yönetimin gerçek kökeni, boyutu, 
amacı üzerine bir inceleme (Çev: F. Bakırcı), 5-7. Ankara: Babil.  

[47]. Machiavelli, N. (2014).  Prens (Çev: K. Atakay), 68-193. İstanbul: Can Sanat.  

[48]. Mill, J.S. (1956). Özgürlük üzerine (Çev: O. Dostel). Ankara: Liberte.  

[49]. Monk- Hampsher, L. (2004).  Modern siyasal düşünce (Çev: Y. Özer), 41-57. İstanbul: Say.  

[50]. Narr, W. D. (1980). Physisch gewaltsamkeit und das monopol des staates, 543.  

[51]. Neocleous, M. (2014). Devleti tahayyül etmek (Çev: A. Sarı), 9. Ankara: Notabene. 

[52]. Neocleous, M. (2014). Güvenliğin eleştirisi (Çev: T. Ok). Ankara: Notabene. 

[53]. Nozick, R. (2000). Anarşi, devlet ve ütopya (Çev: A. Oktay), 21. İstanbul: İstanbul Bilgi 
Üniversitesi. 

[54]. O’Neill, J. (2001). Piyasa, etik, bilgi ve politika (Çev: S. Kızılırmak), 38. İstanbul: Ayrıntı. 

[55]. Peffer, R. G. (2001). Marksizm, ahlak ve toplumsal adalet (Çev: Y. Alogan), 5. İstanbul: 
Ayrıntı. 

[56]. Poggi, G. (2007). Devlet doğası, gelişimi ve geleceği (Çev: A. Babacan), 3-28. İstanbul: Bilgi 
Üniversitesi. 

[57]. Rousseau, J. J.. (1994). Toplum sözleşmesi (Çev: V. Günyol), 14. İstanbul: Adam. 

[58]. Rousseau, J. J.. (2013). Toplum sözleşmesi (Çev: V. Günyol), 31. İstanbul:İş Bankası Kültür.  

[59]. Ruby, C. (2014). Siyaset felsefesine giriş (Çev: A. U. Kılıç), 10. İstanbul: İletişim. 

[60]. Russell, B. (2004). Politik idealler (Çev: G. Zeybek), 22. İzmir: İlya. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

55 

[61]. Russell, B. (2010). İktidar (Çev: G. Zeybek), 3. İzmir: İlya. 

[62]. Ryan, A. (1955).  Liberalism, E. Goodin ve P. Petit, der. A Campanion to Concemporary          
Political Philosopy, 217-294.  Blackwell. 

[63]. Sabine, G. (1969). Siyasal düşünceler tarihi iki yeni çağ (Çev: A. Sökmen),145. Ankara: 
Sevinç.  

[64]. Schmitt, C. (2003). Hobbes ve descartes’ta bir mekanizma olarak devlet (Çev: E. 
Zeybekoğlu), 970. Ankara: Dost. 

[65]. Schmitt, C. (2006). Parlementer demokrasinin krizi (Çev: E. Zeybekoğlu), 72.  Ankara Dost. 

[66]. Strauss, L. (2000). Politika felsefesi nedir? (Çev: H. S Zeylüt),92-95. İstanbul: Paradigma.  

[67]. Strauss, L. (2000). Tabii hak ve  tarih (Çev: O. Erözden), 35.  Ankara: Dost. 

[68]. Şahin,  S. (2014).  Haklar temelinde vatandaşlık anlayışı, 293. Konya: Çizgi. 

[69]. Tawney, R. H. (1938). Eşitlik (Çev: M.Tuuncay. Z.Mertoğlu), 55. İstanbul: Bilgi Üniversitesi.  

[70]. Terray, E. (2000).  Devlet, raslantı ve zorunluluk (Çev: G. Sarı), 101. Ankara: Dost. 

[71]. Thornton, H., State of nature or eden?, 121. The University of Rochester Press, Rochester  
2005.  

[72]. Touraine, A. (2004). Demokrasi nedir? (Çev: O. Kunal). İstanbul: YapıKredi. 

[73]. Tutumlu, M. A. (2014). Psikolojik, felsefi ve hukuki bir fenomen olarak adalet inancı. Konya: 
Çizgi. 

[74]. Tutumlu, M. A. (2015). Felsefenin hukukçulara çağrısı. 98. Konya: Çizgi. 

[75]. Uygur, N. (1984). Felsefenin çağrısı, 28-51. İstanbul: Remzi. 

[76]. Warrender, H.(1992). “Hobbes conception of morality” Hobbes, 352. Ed. By John Dunn and 
Ian  Haris.Chaltenham; Edward Elgar Pub.  

[77]. Yayla, A. (2003). Pratikteki açmazlarıyla liberalizm ve liberal düşünce topluluğu, 2. Ankara: 
Liberte. 

[78]. Yayla, A. (2015). Liberalizm, 202. Ankara: Liberte. 

[79]. Yıldırım, K. (2013). Marksist devlet tartışmalarına althusseryen bir not: Devletin Sert 
Çekirdeği. 61 Ankara: Phoenix 

[80]. Zarakolu, C. D.. (2013). Thomas hobbes’un siyaset felsefesi.164 İstanbul: Belge. 

[81]. Zeylüt, S. (2010). Dört adalı hobbes-locke- berkeley- hume, 34. Ankara: DoğuBatı. 



Özden Gökçen Erdost, Yüksek Lisans Tezi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin Üniversitesi, 2019 

56 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Adı ve Soyadı   : Özden Gökçen ERDOST  

E-mail    : gokcen_erdost@hotmail.com  

 

Öğrenim Durumu: 

Derece Bölüm/ Program Üniversite Yıl 

Lisans Felsefe Mersin Üniversitesi 2011 - 2015 

Yüksek Lisans Felsefe Mersin Üniversitesi 2015 - 2019 

 


