
T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

HANEFÎ MEZHEBİ NEVÂDİR LİTERATÜRÜ 

Doktora Tezi 

Orhan ENÇAKAR 

İstanbul 2019





 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

HANEFÎ MEZHEBİ NEVÂDİR LİTERATÜRÜ 

Doktora Tezi 

ORHAN ENÇAKAR 

Danışman: Doç. Dr. İsmail Cebeci 

İstanbul 2019









Genel Bilgiler 

i 

GENEL BİLGİLER 

İsim ve Soyadı    : Orhan Ençakar 

Anabilim Dalı    : Temel İslam Bilimleri 

Programı    : İslam Hukuku 

Tez Danışmanı    : Doç. Dr. İsmail Cebeci 

Tez Türü ve Tarihi    : Doktora – Mayıs 2019 

Anahtar Kelimeler   : Usûl, Nevâdir, Zâhiru’r-rivâye, Gayru Zâhiri’r-rivâye, 

Hanefî Mezhebi, Mesail. 

ÖZET 

HANEFÎ MEZHEBİ NEVÂDİR LİTERATÜRÜ 

Hanefî mezhebi imamlarından aktarılan mesail, bilgi ve kaynak değeri açısından temelde Usûl ve 

Nevâdir veya sonraki kavramsal ifadesi ile Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye olmak üzere 

ikiye ayrılır. Bu iki temel kavramdan Usûl’ü oluşturan eserler doğrudan mezheb imamları 

tarafından telif edildiğinden bu eserlerin hangileri olduğu ve içerisinde ne tür mesailin bulunduğu 

noktasında mezheb tarihinde çok farklı görüş bulunmamaktadır. Öte yandan mezheb imamlarının 

Usûl’de geçmeyen görüşlerini kayıt altına almak için ağırlıklı olarak talebeleri tarafından Nevâdir 

adıyla aktarılan mesail ve eserlerin mahiyeti, tespiti, tasnifi ve müelliflerinin kim olduğu konusu 

net olarak ortaya konulabilmiş değildir. Bu tezde Hanefî mezhebi literatürünün önemli bir kısmını 

oluşturan Nevâdir eserleri ele alınmıştır. İlk bölümde, kaynaklardan verilerin toplanıp analiz 

edilmesi ve varılan sonuçlar üzerinden mesail tasnifinde kullanılan ilgili kavramların yeninden 

tanımlanmasına gayret edilerek özelde Hanefî mezhebinin, genelde fıkıh mezheblerinin mesail 

tasnifinde kullandıkları kavramlar üzerinde durulmuştur. İkinci bölümde Hanefî mezhebi Nevâdir 

eserlerinin tespit ve tasnifi yapılarak her bir Nevâdir eseri ve müellifi hakkında bilgi verilmiştir. 

Üçüncü ve son bölümde ise mevcut veriler üzerinden Nevâdir eserlerinde yer alan mesailin temel 

özellikleri ele alınmış, tespit edilen her bir madde hakkında Nevâdirlerden yeteri kadar örnek 

vermek suretiyle söz konusu mesailin mahiyetinin belirlenmesine gayret edilmiştir. Çalışma 

neticesinde biri hariç hepsi kayıp durumdaki Nevâdir eserlerinin V/XI. asır Bağdat Hanefî 

fakihleri arasında Usûl eserleri gibi mütedavil olup onlar kadar bilgi ve kaynak değeri taşıdığı 

görülmüştür. Tezde daha çok Nevâdir literatürünün tespit ve tanıtımına odaklanılmış olduğundan 

Nevâdir mesailinin özellikle geç dönemde mezheb içindeki yeri ve etkisi ile bilgi ve kaynak 

değeri açısından değerlendirilmesi başka çalışmalara bırakılmıştır.  



General Knowledge 

ii 

GENERAL INFORMATION 

Author    : Orhan Ençakar 

Department   : Basic Islamic Sciences 

Field    : Islamic Law 

Thesis Supervisor    : Asist. Prof. İsmail Cebeci 

Degree Awarded & Date   : Phd – May 2019 

Keywords : Usūl, Nawādir, Ẓāhir al-riwāyah, Ghayru Ẓāhir 

al-riwāyah, Hanafī Madhhab, Masāil. 

ABSTRACT 

NAWĀDIR LİTERATURE IN HANAFĪ MADHHAB 

Transferred masāil from the Hanafī Madhhab’s imāms divided into two separate elements 

constitutively; Usūl and Nawādir, with regards to their information and source value. These two 

elements have subsequently been conceptualized as Ẓāhir al-riwāyah & Ghayru Ẓāhir 

al-riwāyah. Although there have not been significant disputes in the history of Hanafī Madhhab 

over the content of works generating Usūl due to the fact that these works are compiled by 

madhhab Imāms in person, there are unanswered questions about Nawādir which are written by 

pupils to preserve absent opinions in Usūl. What’s more, it has not been revealed yet neither how 

and by whom these Nawādir works are written nor their importance. In this dissertation, we 

handled Hanafī Madhhab’s Nawādir works. In the first chapter; we urged upon the used concepts 

in classification of masāil by Hanafī Madhhab in particular and by other madhhabs in general, 

after we collected data from sources and analyzed these data to redefine the related concepts. In 

the second chapter, we gave information about each Nawādir work and their authors; in the 

meanwhile, we make a classification and identification of Hanafī Madhhab’s Nawādir works. In 

the third and last chapter, we dwelt upon the basic characteristics of masāil which involved in 

Nawādir works through present data. In addition to this, we strived to present exact nature of 

masāil by giving sufficient examples from Nawādir work, about each detected characteristic. As 

a consequence of our effort, it appeared that these Nawādir works which are lost except one of 

them that survived until today were considered as common as Usūl works and taken into 

consideration as resource in terms of knowledge in the 5/11th century among Hanafī faqīhs of 

Baghdād. Influence and place of Nawādir masāil in madhhab, especially in later time of madhhab 

literature; and detection of their knowledge and source value are the subject of other 

investigations on account of the fact that we mostly concentrated on identification and 

presentation of Nawādir literature. 



İçindekiler 

i 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................................... İ 

TABLOLAR LİSTESİ ........................................................................................................ Vİİİ 

ŞEKİLLER LİSTESİ .......................................................................................................... Vİİİ 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................... İX 

KISALTMALAR .................................................................................................................... Xİ 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

I. KONU VE AMAÇ ............................................................................................................ 3 

II. TEMEL KAVRAMLAR .................................................................................................. 5 

III. KAYNAKLAR VE YÖNTEM ........................................................................................ 7 

A. Erken Dönem Kaynakları ............................................................................................... 7 

B. Geç Dönem Kaynakları .................................................................................................. 9 

C. Modern Dönem Kaynakları .......................................................................................... 11 

IV. İLGİLİ LİTERATÜR .................................................................................................... 13 

A. Erken Dönemde Nevâdir Eserleri Hakkında Bilgi Veren Bazı Kaynaklar .................. 13 

B. Geç Dönemde Nevâdir Eserleri Hakkında Bilgi Veren Bazı Kaynaklar ..................... 15 

C. Modern Dönemde Nevâdir Eserleri Hakkında Bilgi Veren Bazı Kaynaklar ............... 18 

BİRİNCİ BÖLÜM FIKIH MEZHEBLERİNDE MESAİL TASNİFİ VE  TEMEL 

KAVRAMLAR ....................................................................................................................... 29 

I. HANEFÎ MEZHEBİNDE MESAİL TASNİFİ ............................................................ 31 

A. Zâhiru’r-Rivâye ............................................................................................................ 32 

1. Tanımı ...................................................................................................................... 32 

1.1. Mesâilü’l-Usûl ve Zâhiru’r-Rivâye .................................................................. 33 



İçindekiler 

ii 

1.2. Zâhiru’r-Rivâye’de Görüşleri Yer Alanlar ....................................................... 33 

1.3. Zâhiru’r-rivâye Mesailinin Yer Aldığı Eserler ................................................ 34 

1.4. Zâhiru’r-rivâye Mesailinin Rivayeti ................................................................ 34 

2. Kavramın Ortaya Çıkışı ........................................................................................... 36 

2.1. Irak Bölgesi ...................................................................................................... 36 

2.2. Mısır Bölgesi .................................................................................................... 37 

2.3. Horasan ve Mâverâünnehir Bölgesi ................................................................. 38 

3. Zâhiru’r-Rivâye Eserlerinin Sayısı ........................................................................... 38 

3.1. Üçlü Tasnif ....................................................................................................... 39 

3.2. Dörtlü Tasnif .................................................................................................... 39 

3.3. Beşli Tasnif ...................................................................................................... 41 

3.4. Altılı Tasnif ...................................................................................................... 41 

3.5. Yedili Tasnif ..................................................................................................... 42 

4. Zâhiru’r-rivâye Eserleri ........................................................................................... 43 

4.1. Usûl/Asl/Mebsût ............................................................................................... 43 

4.2. Câmiayn ........................................................................................................... 52 

4.3. Ziyâdât ve Ziyâdâtü’z-Ziyâdât ......................................................................... 54 

5. Zâhiru’r-rivâye Kavramının Ortaya Çıkışında Etkin Olan Amiller ......................... 56 

6. Zâhirü’l-Mezheb ....................................................................................................... 57 

7. Usûl ve Zâhiru’r-Rivâye Kavramlarına Hakkında Farklı Yaklaşımlar .................... 58 

7.1. Seyyid Şerif Cürcânî’ye (ö. 816/1413) Göre Usûl ve Zâhiru’r-rivâye ............ 58 

7.2. İbn Kemal Paşa’ya (ö. 940/1534) göre Usûl ve Zâhiru’r-rivâye ..................... 59 

B. Gayru Zâhiri’r-Rivâye .................................................................................................. 60 

1. Tanımı ...................................................................................................................... 60 

2. Kavramın Ortaya Çıkışı ........................................................................................... 60 

3. Gayru Zâhiri’r-Rivâye Eserleri ................................................................................ 61 

3.1. Emâlîler ............................................................................................................ 64 

II. NEVÂDİRLER ................................................................................................................ 68 

A. Sözlükte Nevâdir .......................................................................................................... 68 

B. Bir Kavram Olarak Nevâdir ......................................................................................... 69 

1. Erken Dönemde Nevâdir Kavramının Mahiyet ve Kaplamı .................................... 69 



İçindekiler 

iii 

2. Geç Dönemde Nevâdir Kavramının Mahiyet ve Kaplamı ....................................... 71 

3. Modern Dönemde Nevâdir Kavramının Mahiyet ve Kaplamı ................................. 73 

3.1. Nevâdir Yerine “Nâdirü’r-Rivâye” İfadesinin Kullanılması ........................... 73 

3.2. Nevâdir’in Tanımı ............................................................................................ 74 

3.3. Nevâdirlerin Zayıf Rivayet Olarak Gösterilmesi ............................................. 74 

3.4. Nevâdir İsminin Verilme Sebebi ...................................................................... 75 

4. Nevâdir Eserleri ........................................................................................................ 76 

III. DİĞER FIKIH MEZHEBLERİNDE MESAİL TASNİFİ ......................................... 76 

A. Mâlikî Mezhebinde Mesail Tasnifi .............................................................................. 77 

1. Mâlikî Mezhebinde Ümmehât/Devânîn ................................................................... 77 

2. Mâlikî Mezhebinde Zâhiru’r-rivâye ........................................................................ 79 

3. Mâlikî Mezhebinde Nevâdir ..................................................................................... 79 

B. Şâfiî Mezhebinde Mesail Tasnifi ................................................................................. 80 

1. Şâfiî Mezhebinde Üm/Mebsût/Usûl ......................................................................... 81 

1.1. Kavl-i Kadim .................................................................................................... 81 

1.2. Kavl-i Cedid ve Üm ......................................................................................... 82 

2. Şâfiî Mezhebinde Emalî ........................................................................................... 83 

3. Şâfiî Mezhebinde Nevâdir ........................................................................................ 84 

C. Hanbelî Mezhebinde Mesail Tasnifi ............................................................................ 85 

1. Ahmed b. Hanbel’in Bazı Fıkhî Konulara Dair Telif Ettiği Müstakil Eserler ......... 85 

2. Talebelerin Derlediği Mesail İsimli Eserler ............................................................. 86 

2.1. Birinci Mertebe ................................................................................................ 86 

2.2. İkinci Mertebe .................................................................................................. 86 

2.3. Üçüncü Mertebe ............................................................................................... 86 

3. Ahmed b. Hanbel’den Gelen Rivayetleri Toplayan Câmi Eserler ........................... 87 

İKİNCİ BÖLÜM HANEFÎ MEZHEBİ NEVÂDİR ESERLERİ ....................................... 89 

I. NEVÂDİR ESERLERİNİN TESPİTİ ........................................................................... 91 

A. Kınalızâde’ye Göre Nevâdir Eserleri ........................................................................... 91 

1. Şeybânî’nin Zâhiru’r-Rivâye Dışındaki Eserlerinde Yer Alan Mesail .................... 92 

1.1. Keysâniyyât ...................................................................................................... 92 



İçindekiler 

iv 

1.2. Cürcâniyyât ...................................................................................................... 94 

1.3. Hârûniyyât ........................................................................................................ 95 

1.4. Rakkiyyât ......................................................................................................... 96 

2. Talebelerinin Şeybânî’den Belli Konularda Aktardığı Müstakil Mesail ................. 97 

3. Ebû Hanîfe’nin Şeybânî Dışındaki Talebelerinin Eserlerindeki Mesail .................. 97 

B. Nevâdir Eserlerinin Yeniden Tespiti ............................................................................ 98 

1. Nevâdir Eseri Olarak Nispeti Doğru Olanlar ........................................................... 98 

2. Nevâdir Eseri Olarak Nispeti Yanlış Olanlar ........................................................... 99 

2.1. Nevâdiru Muhammed rivâyetü Muhammed b. Humeyd (ö. 248/862) .............. 99 

2.2. Nevâdiru’s-salât li-Ebî Süleyman (ö. 200/816) .............................................. 100 

2.3. Nevâdiru’s-savm li-Ebî Süleyman (ö.200/816) .............................................. 101 

3. Nevâdir Eseri Olarak Nispeti Şüpheli Olanlar ....................................................... 101 

3.1. Nevâdiru Şuayb b. Süleyman (ö. 204/820) ..................................................... 101 

3.2. Nevâdiru el-Fazl b. Gânim (ö. 236/850) ........................................................ 102 

4. Nevâdir Eserleri Şeması (Genel) ............................................................................ 103 

II. NEVÂDİR ESERLERİNİN TASNİFİ ........................................................................ 105 

A. Eser İsmine Göre ........................................................................................................ 105 

1. Nevâdir Mesailini Rivayet Eden Kişinin Adını Taşıyan Nevâdir Eserleri ............ 105 

2. Nevâdir Mesaili Rivayet Edilen Kişinin Adını Taşıyan Nevâdir Eserleri ............. 106 

3. Ait Olduğu Bölümün Adını Taşıyan Nevâdir Eserleri ........................................... 107 

4. Nevâdir Eserleri Şeması (Eser İsmine Göre) ......................................................... 108 

B. İçerdiği Mesailin Ait Olduğu Kişiye Göre ................................................................. 109 

1. Şeybânî’nin Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir Eserleri ........................................ 109 

2. Ebû Yûsuf’un Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir Eserleri ..................................... 109 

3. Züfer’in Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir Eseri .................................................. 109 

4. İbn Mukâtil’in Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir Eseri ........................................ 109 

5. Nevâdir Eserleri Şeması (İçerdiği Mesailin Ait Olduğu Kişiye Göre) .................. 110 

III. NEVÂDİR ESERLERİNİN TANITIMI ..................................................................... 111 

A. Şeybânî’nin Nevâdir Mesaili İçeren Nevâdirler ......................................................... 111 

1. Nevâdiru Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî (ö.221/836) ............................................. 111 



İçindekiler 

v 

2. Nevâdiru İbrahim b. Rüstem (ö. 211/827) .............................................................. 116 

3. Nevâdiru Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) ....................................................... 120 

4. Nevâdiru Dâvûd b. Rüşeyd (ö. 239/854) ................................................................ 123 

5. Nevâdiru Ali b. Yezîd (ö. 191/807’den sonra) ........................................................ 124 

6. Nevâdiru Ebî Süleyman (ö. 200/816) ..................................................................... 126 

7. Nevâdiru İsa b. Ebân (ö. 221/836) ......................................................................... 128 

8. Nevâdiru’s-salât li Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) ..................................... 130 

9. Nevâdiru’z-zekât li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) ..................................... 131 

10. Nevâdiru’s-sıyâm li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) .................................... 132 

B. Ebû Yûsuf’un Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdirler .................................................. 133 

1. Nevâdiru Muallâ b. Mansûr (ö. 211/826) .............................................................. 133 

2. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) ......................... 138 

3. Nevâdiru Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) ................................................................... 140 

4. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Ali b. el-Caʿd (ö. 230/845) ....................................... 142 

5. Nevâdiru Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî (ö. 266/880) ............................................. 143 

6. Nevâdiru Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) ...................................................................... 147 

7. Nevâdiru Ebî Yûsuf (ö. 182/798) ............................................................................ 151 

C. Züfer’in Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir ................................................................ 151 

D. Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir Mesaili İçeren Nevâdir ....................................... 152 

IV. NEVÂDİR MESAİLİ İÇEREN DİĞER ERKEN DÖNEM ESERLERİ ................ 156 

A. Emâlîler ...................................................................................................................... 157 

1. Ebû Yûsuf’un Emâlî’si ve Râvileri ........................................................................ 157 

2. Şeybânî’nin Emâlî’si ve Râvileri ........................................................................... 160 

3. Diğer Emâlî Eserleri ve Râvileri ............................................................................ 161 

B. Hasan b. Ziyâd’ın Eserleri .......................................................................................... 161 

C. Erken Dönem Hanefî Fakihlerine Ait Diğer Bazı Eserler .......................................... 163 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM NEVÂDİR MESAİLİNİN MAHİYETİ ............................................ 169 

I. USÛL’DE YER ALMAYAN MESAİL ...................................................................... 171 

II. USÛL’DE YER ALANDAN FARKLI MESAİL ....................................................... 172 



İçindekiler 

vi 

III. USÛL’DE YER ALAN MESAİLİ ŞERH EDEN MESAİL ...................................... 174 

A. Tefsir .......................................................................................................................... 174 

B. Taʿlîl ........................................................................................................................... 177 

C. Tashih ......................................................................................................................... 178 

1. Şeybânî’nin Yaptığı Rivayetlerin Tashihi .............................................................. 178 

2. Nevâdir Râvilerinin Yaptığı Rivayetlerin Tashihi ................................................. 179 

D. İtlak ve Takyit ............................................................................................................ 180 

1. Zâhiru’r-rivâye ile Nevâdir Arası İtlak-Takyit ....................................................... 180 

2. Nevâdir ile Zâhiru’r-rivâye Arası İtlak-Takyit ....................................................... 180 

3. Nevâdirler Arası İtlak-Takyit ................................................................................. 181 

E. Ziyade ......................................................................................................................... 181 

IV. MEZHEB İMAMLARININ RÜCU ETTİKLERİ GÖRÜŞLERİ ........................... 182 

A. Ebû Hanîfe’nin Rücu Ettiği Görüşleri ........................................................................ 183 

B. Ebû Yûsuf’un Rücu Ettiği Görüşleri .......................................................................... 184 

1. Bir Defa Rücu Ettiği Görüşleri ............................................................................... 185 

2. Birkaç Defa Rücu Ettiği Görüşleri ......................................................................... 185 

3. Tekrar İlk Görüşüne Rücu Ettiği Görüşleri ............................................................ 185 

4. Rücu Ettiğini Kabul Etmediği Görüşleri ................................................................ 186 

5. Sonraki Bir Görüşüne Göre Rücu Ettiği Düşünülen Diğer Görüşleri .................... 186 

6. İlk Görüşünden Rücu Ettiği Sanılabilecek Görüşleri ............................................. 187 

C. Şeybânî’nin Rücu Ettiği Görüşleri ............................................................................. 188 

V. MEZHEB İMAMLARI ARASINDAKİ FIKHÎ İHTİLAFLAR ............................. 189 

A. Usûl ile Nevâdir Arası İhtilaf ..................................................................................... 190 

B. el-Câmiu’s-sağîr ile Nevâdir Arası İhtilaf ................................................................. 190 

C. Ziyâdât ile Nevâdir Arası İhtilaf ................................................................................ 190 

D. Nevâdirler Arası İhtilaf .............................................................................................. 191 

VI. TAHRÎCLER ................................................................................................................ 191 

A. Ebû Yûsuf’un Tahrîcleri ............................................................................................. 192 

B. Şeybânî’nin Tahrîcleri ................................................................................................ 193 



İçindekiler 

vii 

VII. SORULAR ve CEVAPLAR .................................................................................... 194 

A. Ebû Hanîfe’ye Sorulan Sorular .................................................................................. 194 

B. Ebû Yûsuf’a Sorulan Sorular ..................................................................................... 195 

1. Muallâ’nın Soruları ................................................................................................ 195 

2. Diğerlerinin Soruları .............................................................................................. 197 

C. Şeybânî’ye Sorulan Sorular ........................................................................................ 197 

1. Muallâ’nın Soruları ................................................................................................ 197 

2. Diğerlerinin Soruları .............................................................................................. 198 

D. Diğerlerine Sorular ..................................................................................................... 199 

VIII. TANIMLAR ve TAKDİRLER ................................................................................ 200 

A. Tanımlar ..................................................................................................................... 200 

B. Takdirler ..................................................................................................................... 201 

IX. KÜLLÎ KAİDELER ve ASILLAR ............................................................................. 203 

X. MEZHEB İMAMLARININ DAVRANIŞLARI ........................................................ 205 

A. Ebû Hanîfe’nin Davranışları ...................................................................................... 205 

B. Ebû Yûsuf’un Davranışları ......................................................................................... 206 

XI. MEZHEB İMAMLARININ KELÂMÎ GÖRÜŞLERİ ............................................. 206 

XII. IRAK/KÛFE ALİMLERİNDEN RİVAYETLER ................................................. 210 

XIII. DİĞER KONULAR ................................................................................................. 211 

SONUÇ .................................................................................................................................. 213 

KAYNAKÇA ........................................................................................................................ 219 

 

  



İçindekiler 

viii 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1 : Ebû Yûsuf’un Emâlîsi ve Râvileri ………………………………………………157 

Tablo 2 : Şeybânî’nin Emâlîsi ve Râvileri…………………………………………............160 

Tablo 3 : Diğer Emâlî Eserleri ve Râvileri………………………………………………...161 

Tablo 4 : Hasan b. Ziyâd’ın Eserleri………………………………………………………161 

Tablo 5 : Diğer Eserler…………………………………………………………………….163 

ŞEKİLLER LİSTESİ 

Şekil 1 : Nevâdir Eserlerinin Şeması (Genel) …………………………………………….104 

Şekil 2 : Nevâdir Eserlerinin Şeması (Eser İsmine Göre) …………………………..........108 

Şekil 3 : Nevâdir Eserlerinin Şeması (İçerdiği Mesailin Ait Olduğu Kişiye Göre) …...…110 



Önsöz 

ix 

 

 

 

 

 

ÖNSÖZ 

Hanefî mezhebi imamlarından aktarılan fıkhî mesail bilgi ve kaynak değeri açısından 

Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye olmak üzere iki ana başlık altında toplanmıştır. 

Zâhiru’r-rivâye eserlerinin büyük çoğunluğu mevcut olmakla birlikte Gayru zâhiri’r-rivâye 

eserleri olarak bilinen Emâlî ve Nevâdirlerin çok azı günümüze ulaşabilmiştir. Genel olarak 

mezheb imamlarının Zâhiru’r-rivâye eserlerinde geçmeyen görüşlerini veya söz konusu 

eserlerde geçip de zaman içerisinde değiştirdikleri görüşleri, kendilerine sorulan sorular ve 

cevapları, bu eserleri okuturken konuyla ilgili yaptıkları çeşitli açıklamaların yanı sıra mezheb 

imamlarının bazı davranışları ve kelâmî görüşleri gibi ders halkasında dile getirilen konuyla 

alakalı hemen her şeyin mümkün mertebe kayda alındığı Nevâdir adı verilen bu tür mesail 

mezheb imamlarının talebeleri tarafından bir araya getirilerek mezheb içinde Nevâdir literatürü 

oluşturulmuştur. Böylece mezheb imamlarının hem bizzat telif ettikleri eserler hem de imlâ 

ettirmek veya derste dile getirmek suretiyle aktardıkları mesail, bu mesailin bilgi ve kaynak 

değerini gösteren; Usûl, Emâlî ve Nevâdir gibi temel kavramlarla kayıt altına alınarak belli bir 

hiyerarşi içinde sonraki nesillere aktarılmıştır. 

Hanefî Mezhebi Nevâdir Literatürü adıyla hazırlanan bu tezde ilgili literatürün tespiti, 

tasnifi ve bu literatüre ait eserlerin tanıtımı yapılarak biri hariç hepsi kayıp durumda olduğu 

anlaşılan 19 Nevâdir eserinin mahiyeti ve müellifleri hakkında mevcut rivayetler üzerinden 

bilgi verilmiştir. Birinci bölümde mezheb mesailini aktarmakta kullanılan temel kavramların 

özelde Hanefî mezhebi ve genelde fıkıh mezheblerindeki anlamı üzerinde durulmuş, ikinci 

bölümde Nevâdir eserlerinin tespiti, tasnifi ve tanıtımı yapılmış, üçüncü ve son bölümde ise 

mevcut Nevâdir mesaili üzerinden bu tür mesailin mahiyeti maddeler halinde ele alınmıştır. 

Bunun yanında mezhep imamlarının Emâlî eserleri hakkında da bilgi verilerek mezheb 

mesailinin Zâhiru’r-rivâye dışında kalan ve Gayru zâhiri’r-rivâye olarak bilinen diğer kısmı 

incelenmeye çalışılmıştır. 



Önsöz 

x 

Tezin ortaya çıkış sürecinde birçok kişinin emeği ve katkısı olmuştur. Bu vesileyle ilk 

tez danışmanım Doç. Dr. Sami Erdem’e, kendisinin yurtdışına çıkışından sonra danışmanlığımı 

yapan Doç. Dr. İsmail Cebeci’ye, tezi baştan sona okuyup planı, kaynakları ve üslubu hakkında 

değerli tashih ve tenkitlerde bulunan Dr. Öğr. Üyesi Eyyüp Said Kaya’ya, Prof. Dr. Hasan 

Hacak, Doç. Dr. Halit Özkan ve Dr. Öğr. Üyesi Nail Okuyucu’ya katkıları için çok teşekkür 

ederim. Tezin bazı bölümlerini okuyarak katkıda bulunan Prof. Dr. Bekir Kuzudişli, Doç. Dr. 

Tuncay Başoğlu, Dr. Ali Hakan Çavuşoğlu, çok değerli Mehmet Fatih Kaya Hocam ve 

İSAM’dan yakın arkadaşım Muhammed Tahir Büyükkörükçü’ye de teşekkür ederim. Karşılıklı 

müzakerelerimizde yaptığı katkıları için kıymetli dostum Okan Kadir Yılmaz’a da 

müteşekkirim. Tezim ve diğer çalışmalarım için gerekli bazı yazma nüshaların kütüphane 

kataloglarından tespitinde bana her zaman yardımcı olan kardeşim Aziz Ençakar’ı, ayrıca 

Muhammed Usame Onuş ve Muhammed Fatih Büyükkörükçü’yü de burada şükranla anmak 

isterim. Sağladığı imkân ve kaynaklar için araştırmacısı olduğum Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Araştırmaları Merkezi (İSAM) yöneticilerine ve çalışanlarına, mevcut tek Nevâdir eseri 

Nevâdiru Muallâ’nın matbu nüshasının dijital haline ulaşmamda gösterdiği kolaylık için Ahmet 

Hamdi Furat’a da teşekkürü bir borç bilirim. 

Son olarak, üç yıl önce bugünlerde kaybettiğim sevgili annemi rahmetle anar, evimizin 

direği babama sağlık ve afiyet diler, birlik ve beraberlik içinde olduğumuz kardeşlerime, 

üzerimde hakkı bulunan kıymetli hocalarıma, hususen ilim hayatımda müstesna bir yeri olan 

Talha Hakan Alp Hocama ve her zaman yanımda olup bana destek veren eşim ile çocuklarıma 

sevgi ve şükranlarımı sunarım. 

Orhan Ençakar 

Altunizade, Temmuz 2019 



Kısaltmalar 

xi 

KISALTMALAR 

AÜİFD: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

a.mlf.  : aynı müellif 

b.  : ibn, bin 

bk. : bakınız 

DİB : Diyanet İşleri Başkanlığı 

DİA : Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

krş. : karşılaştırınız 

Ktp. : kütüphanesi 

nr. : numara 

nşr. : neşreden 

s. : sayfa 

thk. : tahkik 

trc. : tercüme 

ts. : tarihsiz 

tsh. : tashih 

vb. : ve benzeri 

vr. : varak 

y.y. : yayın yeri yok 





 

 

GİRİŞ





Giriş 

3 

I. KONU VE AMAÇ 

Fıkıh mezheblerinde mezheb imamlarına ait mesail, bilgi ve kaynak değeri açısından 

en temelde Usûl ve Nevâdir şeklinde ikili bir tasnife tabi tutulur. Mesailin bu şekilde ikili bir 

tasnife tabi tutulmasının fıkıh geleneğinde önemli bir yeri vardır. Usûl adı verilen mesail 

mezheb imamlarının fıkha dair temel görüşleri ve bunların yer aldığı, yazılıp metin haline 

getirilmek suretiyle aktarılan eserlerin genel adı olup fıkıh ilminin ana gövdesini bu tür mesail 

ve bunların yer aldığı kitaplar oluşturmaktadır. Nevâdir ise mezheb imamlarının, Usûl olarak 

isimlendirilen bu mesail ve kitaplarda yer almayan görüşleri ve bu görüşlerin aynı isimle yer 

aldığı, genellikle talebeler tarafından bir araya getirilmek suretiyle oluşan, tam bir metin 

hüviyetine sahip olmayan eserlerdir. Fıkıh literatüründe bu iki farklı mesail türünün bir araya 

getirilmesiyle hem mezheb imamlarının fıkıh mesailine dair görüşlerinin yer aldığı 

kitaplarında herkes tarafından bilinip aktarılan Usûl mesaili, hem de bu kitaplarda yer almayıp 

sadece bazı talebeler tarafından kayda geçirilen Nevâdir mesaili muhafaza edilerek mezheb 

imamlarına ait tüm fıkıh mesaili bilgi ve kaynak değerini gösteren bu Usûl ve Nevâdir gibi 

kavramlaşmış isimlerle gelecek nesillere aktarılmıştır. 

Bu tez, söz konusu mesail türlerinden çok fazla bilinmeyen ve hakkında bir madde 

dışında henüz müstakil bir çalışma bulunmayan Hanefî mezhebi Nevâdir mesailinin tanımı, 

kitaplarının tespiti, tasnifi ve mahiyetinin belirlenmesini konu edinmektedir. Nevâdir eserleri 

mezheb imamlarının talebeleri veya onların talebeleri tarafından derlendiği için tez konusu 

bu iki neslin çalışmalarıyla sınırlı tutulmuştur. Nevâdir mesailinin mezheb içindeki yerini ve 

önemini tam olarak tespit edebilmek adına bu mesailin fıkıh metinlerine, şerhlere ve fetva 

kitaplarına ne kadar yansıdığının araştırılması, ayrıca Nevâdirlerin bilgi ve kaynak değeri ile 

fetva usulündeki yerinin tartışılması başka çalışmalara bırakılmış konuyu tamamlayıcı 

mahiyette diğer önemli hususlardır. 

Hanefî mezhebi mesail tasnifinde kullanılan iki üst kavram Zâhiru’r-rivâye ve Gayru 

zâhiri’r-rivâye ile bunların altında yer alan dört temel kavram Usûl, Câmiayn, Emâlî ve 

Nevâdir’in incelendiği tezin ilk bölümünde, öncelikle söz konusu kavramların Hanefî 

mezhebindeki anlam ve mahiyetleri tespit edilmeye çalışılmıştır. Bunun için Kınalızâde Ali 

Efendi’nin (ö. 979/1572) Hanefî mezhebinin mesail tasnifine dair yazdığı Tabakâtü’l-mesâil 

isimli kısa risalede ortaya koyduğu geç dönemin meşhur tanımı dikkate alınarak kavramlar, 

farklı zamanlarda kazandıkları anlamlara göre incelenmiştir. 



Giriş 

4 

Buna göre risale sahibi Kınalızâde’nin vefat ettiği X./XVI. yüzyıla kadar geçen 

döneme “erken dönem”, sonrasına ise “geç dönem” adı verilmiştir. Kavramın günümüz 

akademik çalışmalarındaki tanımına dair “modern dönem” adıyla üçüncü bir dönem daha 

inceleme alanına dâhil edilmiştir. Ayrıca bu tasnifte mezhebin ana gövdesini oluşturan ve 

genellikle Kitâbu’s-salât ile başlayıp Kitâbu’l-ferâiz ile sona eren fıkıh mesaili esas alınıp 

mezheb imamlarının Kitâbu’l-âsâr ve Muvatta gibi hadis rivayetine, Kitâbu’l-hücce alâ 

ehli’l-Medîne gibi mezhebler arası ihtilaflara ya da Kitâbu’l-kesb gibi temel fıkıh mesaili 

dışında belli bir konuya hasredilmiş eserlerine, erken ve geç dönemlerde olduğu gibi, tasnifte 

yer verilmemiştir. Usûl ve Nevâdir gibi mezheb mesailini tasnifte kullanılan temel 

kavramların diğer fıkıh mezheblerininde de benzer kavramlarla yakın anlamlarda 

kullanılmasından hareketle birinci bölümün sonunda diğer fıkıh mezheblerindeki mesail 

tasnifine de kısaca değinilmiştir. Böylece bu kavramların özelde Hanefî mezhebindeki, 

genelde fıkıh mezheblerindeki anlam ve mahiyetini tespite yönelik bir çalışma yapılarak fıkıh 

mezheblerinin mesail tasnifine dair genel bir çerçeve oluşturulmaya gayret edilmiştir. 

İkinci bölümde, tezin ana konusunu oluşturan Nevâdir eserleri üzerinde durularak 

tespit edilen biri hariç hepsi kayıp durumdaki Nevâdir eserleri ile müellifleri tanıtılmıştır. 

Bölümün ilk iki başlığında Nevâdir eserlerinin tespiti ve tasnifi hakkında araştırmamız 

neticesinde hasıl olan son durum ortaya konulmaya çalışılmıştır. Buna göre öncelikle Nevâdir 

eserlerinin tespiti üzerinde durulmuş ardından bu eserler, Nevâdir eseri olarak nispeti doğru, 

yanlış ve şüpheli olan şeklinde üçlü bir tasnife tabi tutularak Hanefî mezhebi literatüründe 

Nevâdir olarak anılan tüm eserler hakkında genel bir değerlendirme yapılmıştır. Bu bölümün 

üçüncü kısmında ise, nispetinin doğru olduğunu düşündüğümüz Nevâdir eserleri içinde yer alan 

mesailin ait olduğu kişilere göre tasnif edilerek incelemeye alınmıştır. Şeybânî’nin, Ebû 

Yûsuf’un, Züfer’in ve Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir mesailini içeren Nevâdir eserleri diye 

dörtlü bir tasnife tabi tuttuğumuz Nevâdirlerin sıralamasında eserleri derleyen talebelerin vefat 

tarihi yerine bu eserlerden yapılan rivayet yoğunluğu esas alınmış, hem bu Nevâdirleri derleyen 

talebelerin kısa biyografileri hem de aktardıkları Nevâdir mesailinin içeriğine dair mevcut 

rivayetler üzerinden bilgi verilmiştir. 

Yine bu bölümde Nevâdir eserlerine ek olarak ayrı bir başlık altında erken dönemde 

telif edilmiş olup mezheb imamlarından aktarılmış birçok Nevâdir mesaili içeren bugün için 



Giriş 

5 

kayıp durumdaki bazı önemli eserlere yer verilmiştir. Bunlar; Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin 

Emâlîleri, Hasan b. Ziyâd’ın (ö. 204/819) eserleri ve çoğu mezheb imamlarının talebeleri 

tarafından telif edilmiş eserlerdir. Bu eserlerden özellikle Emâlîler, imlâ meclislerinde gündeme 

getirilen Nevâdir mesailinden dolayı ayrı bir önem arz etmekte olup her bir Emâlî râvisi aynı 

zamanda potansiyel bir Nevâdir râvisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Nitekim Nevâdir 

râvilerinin hemen hepsinin aynı zamanda birer Emâlî râvisi olması da Nevâdir mesailinin 

genellikle imlâ meclislerinde gündeme geldiğini göstermektedir. Hemen hepsi Nâtıfî’nin Ecnâs 

isimli çok önemli biyo-bibliyografik bilgiler içeren eserinden tespit edilen bu eserler, Nevâdir 

rivayetleri açısından mezheb literatürünün kayıp halkasını oluşturmaktadır. 

Üçüncü bölümde ise Nevâdir eserlerinde yer alan mesailin mahiyeti ve içeriği 

üzerinde durulup bu mesailin temel özellikleri maddeler halinde tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Mezheb imamlarının Usûl’de geçmeyen birçok görüşü başta olmak üzere özellikle rücu 

ettikleri görüşleri, kendilerine yöneltilen sorular ve bunların cevaplarına kadar uzanan her bir 

madde hakkında Nevâdirlerden yeteri kadar örnek göstermek suretiyle Nevâdir mesailinin 

mahiyeti belirlenmeye gayret edilmiştir. 

Nevâdir eserlerinin tespit ve mahiyetine yönelik ortaya koyduğumuz bu çalışma, şu ana 

kadar yapılanların en genişi olmakla birlikte nihai bir çalışma değildir. Nevâdir eserlerinin biri 

hariç hepsinin kayıp durumda olması ayrıca bu eserlerden isim vererek açıkça nakil yapan 

kaynakların çok sınırlı sayıda kalması hem Nevâdir eserlerinin tespiti hem de içindeki mesailin 

mahiyetinin belirlenmesi noktasında bazı zorluklarla karşılaşmamıza neden olmuştur. Örneğin 

Muhammed b. Mukâtil er-Râzî’ye ait Nevâdir’in kayıp olması ve eserden yapılan nakillerin sınırlı 

sayıda kalması bu eserin mahiyetini tam olarak tespit edilememesine sebebiyet vermiştir. 

II. TEMEL KAVRAMLAR 

Tezin temel kavramları olan Usûl ve Nevâdir’in mahiyetinin tespiti tezin ana konuları 

arasında yer aldığı için yukarıda geçtiği üzere birinci bölüm özelde Hanefî mezhebinin ve 

genelde diğer fıkıh mezheblerinin mesail tasnifinde kullanıldıkları temel kavramlara ayrılmış 

ve burada kavramların tarihi gelişimi üzerinde durulmuştur. Bununla birlikte konuya intibak 

açısından Hanefî mezhebinde mesail tasnifinde kullanılan temel iki kavram Usûl ve Nevâdir’in 

mahiyetine dair muhtasar ön bilgi vermek yerinde olacaktır. 



Giriş 

6 

Hanefî mezhebi imamlarının görüşleri söz konusu olduğunda Usûl’ü, Ebû Hanife’nin 

meclisinde yazılıp daha sonra Şeybânî tarafından yeniden düzenlenmiş, fıkhın temel konularına 

dair mezhebin ana gövdesini oluşturan mesail ve bunların yer aldığı kitaplar olarak 

tanımlayabiliriz. Kaynaklarda yer alan bilgilere göre Usûl’ü oluşturan mesail ve kitapların Ebû 

Hanife’nin meclisinde kayda geçilen ilk hali düzenlenmemiş birtakım notlardan ibarettir. 

Serahsî’nin (ö. 483/1090) ifadesiyle Ebû Hanife’nin içtihatlarını tasnif etmeye kendini adayan 

kişi Şeybânî’dir. Yine onun ifadesine göre, Şeybânî bu kitapların büyük bir çoğunluğunu ikinci 

defa gözden geçirip yeniden düzenlemiştir. Şeybânî Usûl olarak adlandırılan bu kitapları, 

kendisinin ve Ebû Yûsuf’un görüşlerini ve bazı tahrîcleri de ekleyerek, yeniden tasnif etmiş ve 

bu kitaplar, Asl ve Mebsût ismiyle günümüze kadar gelmiştir. Bugün, mevcut nüshalarından 

yapılan en son ve en tam neşrine göre Usûl, Kitâbu’s-salât ile başlayıp Kitâbu’l-gasb ile sona 

eren altmıştan fazla kitaptan oluşmaktadır. Usûl’ün bazı kitapları günümüze ulaşamamıştır. 

Hanefî mezhebi Nevâdir mesailini ise mezheb imamlarından özellikle Ebû Yûsuf ve 

Şeybânî’nin Usûl’de geçmeyen görüşleri ve bu görüşlerin talebeler tarafından bir araya 

getirilmesi suretiyle oluşan eserler olarak tanımlayabiliriz. Nevâdir eserlerinde yer alan 

mesailin mahiyeti üzerinde durulan üçüncü bölümde görüleceği üzere bu eserlerde, mezheb 

imamlarının Usûl’de geçmeyen veya oradakinden farklı olan, Usûl’deki bir meseleyi açıklayan, 

bazı meseleler hakkında mezheb imamlarının ihtilaflarını dile getiren, rücu ettikleri görüşlerini 

aktaran, kendilerine sorulan soruları ve bu soruların cevaplarını içeren, Usûl’de açıklamadıkları 

bazı kelime ve kavramların tanımını veren, hatta bazı davranışlarını ile fıkhî konular dışında 

kalan kelâmî görüşlerini aktaran birçok yeni mesele vardır. 

Yukarıda kısaca izah edilen bu anlamlarıyla Usûl ve Nevâdir Hanefî mezhebinde zıt 

kavram çiftleri arasında yer almakta olup aralarında bir lüzum ilişkisi vardır: Mezheb 

imamlarından nakledilen bir meselenin, Nevâdir’den olduğunun belirtilmesi ilgili meselenin 

Usûl diye adlandırılan temel mesail içinde yer almadığı anlamına gelmektedir. Dolayısıyla 

Nevâdir mesaili, öncesinde Usûl mesailinin varlığını gerektirmektedir. Bu durumda Nevâdir 

lazım, Usûl de melzûm olmaktadır.1 

 
1 Hakîm et-Tirmizî’nin (ö. 320/932) hadis merkezli yazdığı eserine verdiği Nevâdiru’l-usûl fî marifeti ahâdîsi’r-

rasûl ismi, bu iki kavram arasındaki lüzum ilişkisini göstermesi açısından güzel bir örnektir. 



Giriş 

7 

III. KAYNAKLAR VE YÖNTEM 

Tezin birinci bölümü Hanefî mezhebinin mesail tasnifinde kullanılan kavramlar 

üzerine inşa edildiği için burada kullanılan kaynaklar, daha çok bu kavramların mahiyetine dair 

yapılmış çalışmalar ve bu tür bilgilerin yer alabileceği tarih, tabakât ve fıkıh kitapları ile konuya 

dair günümüzde yapılmış akademik çalışmalardan oluşmaktadır. İkinci bölüm, Nevâdir 

eserlerinin tespit, tasnif ve tanıtımını içerdiğinden burada, ilgili literatür oluştuktan sonra bu 

literatür hakkında kuşatıcı bilgi vermeye çalışan ve nispeten daha geç yazılmış eserler yoğun 

olarak incelenmektedir. Her iki bölümde de ilgili kaynaklardan veriler toplanıp analiz edilerek 

varılan sonuçlar üzerinden kavramlar yeniden tanımlanmış, Nevâdir eserlerinin tespit ve tasnifi 

yapılmış ve son olarak Nevâdir eserlerinin içeriği hakkında bilgi verilmiştir. Son bölümde ise 

mevcut rivayetler üzerinden Nevâdirlerin temel özellikleri maddeler halinde tespit edilmeye 

çalışıldığından bu eserlerden elimizde mevcut olan Nevâdiru Muallâ, Nevâdirlerden isim 

vererek en yoğun nakil yapan Nâtıfî’nin Ecnâs’ı ile Burhâneddin el-Buhârî’nin el-Muhîtü’l-

Burhânî isimli eseri bu bölümün temel kaynakları olmuştur. Nevâdirlerin özelliklerinin 

maddeler halinde tespitinde tematik bir yöntem takip edilerek her bir madde hakkında 

Nevâdirlerden yeteri kadar örnek gösterilmeye gayret edilmiştir. 

Kaynaklar hakkındaki bu genel bilgiden sonra Usûl ve Nevâdir kavramlarının ve buna 

bağlı olarak bu kavramların ifade ettiği mesail ve eserlerin mezheb tarihinde uğradıkları anlam 

ve kaplam genişlemesine göre kaynakları aşağıdaki gibi üç kısımda daha detaylı olarak ele 

alabiliriz. Kaynaklar söz konusu anlam ve kaplam genişlemesine göre “erken”, “geç” ve 

“modern” dönem kaynakları olarak üçe ayrılmıştır. 

A. Erken Dönem Kaynakları 

Hanefî mezhebi mesail tasnifinde kullanılan Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye 

üst kavramları ile bunların altında yer alan Usûl, Câmiayn, Emâlî ve Nevâdir kavramının 

anlamı, özellikle Emâlî ve Nevâdir eserlerinin ve müelliflerinin tespiti, tasnifi ve bu eserlerin 

içeriğine dair en sağlıklı bilgilerin yer aldığı kaynaklar erken döneme aittir. Bu eserlerde konuya 

dair mezheb imamlarının talebeleri ve erken dönem Hanefî fakihlerinden aktarılan önemli 

anekdotlar bulunmaktadır. İbn Ebi’l-Avvâm’ın (ö. 335/947) günümüze ulaşan en eski Hanefî 

tabakât kitaplarından Fazâilu Ebî Hanîfe isimli eserinde Ebû Hanîfe’nin meclisinde fıkhî 



Giriş 

8 

meselelerin nasıl tartışılıp kayda geçirildiğine ve Nevâdir’in mahiyetine dair önemli bilgiler yer 

alır. Saymerî’nin (ö. 436/1045) Ahbâru Ebî Hanîfe isimli eserinde de Usûl ve Nevâdir’e dair 

bir önceki kitaptakine benzer ve orada geçenleri destekleyici mahiyette bilgiler vardır. Bu iki 

önemli tabakât kitabı dışında Kudûrî’nin (ö. 428/1037) Şerhu Muhtasari’l-Kerhî’nin başında 

yaptığı açıklamalar erken dönemde Usûl ve Nevâdir’in ne anlama geldiğine dair ilk elden 

bilgiler içerir. 

Bu dönem eserleri içinde özellikle Emâlî ve Nevâdirlerin mahiyeti, râvilerinin kim 

olduğu ve içerisinde ne gibi mesailin yer aldığına dair en önemli bilgiler, Nâtıfî’nin Ecnâs isimli 

eserinde yer almaktadır. Bir fıkıh kitabı olmasına rağmen içerdiği tarihi bilgiler sebebiyle tezin 

her üç bölümünün de ana kaynağını oluşturan Nâtıfî’nin mezkûr eserinde biri hariç günümüze 

ulaşamadığı anlaşılan Nevâdir eserlerinin yanı sıra Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Emâlîleri gibi 

Hanefî mezhebi literatürünün kayıp halkasını oluşturan erken dönem eser ve müelliflerine dair 

bugün için çok önemli biyo-bibliyografik nakiller ve bilgiler yer almaktadır. İki ciltlik bu orta 

hacimli eser üzerinde yaptığımız Nevâdir taraması sonucunda 17 farklı Nevâdir eserinden 

1200’den fazla rivayet tespit ettik. Söz konusu eserdeki Nevâdir mesaili tezde kullandığımız diğer 

kaynaklarda yer alan Nevâdir rivayetlerinden hem sayı ve eser olarak daha fazla hem de tarih 

olarak daha öncedir. Örneğin Nevâdir mesaili ve eserlerini tespitte kullandığımız diğer bir kaynak 

Burhâneddin el-Buhârî el-Muhîtü’l-Burhânî isimli ansiklopedik fıkıh eserinde yer alan Nevâdir 

rivayetleri, kitabın geniş hacmine rağmen Ecnâs kadar zengin malzeme sunmamaktadır. 

Tezin özellikle de Nevâdir mesailinin mahiyetini tespit açısından en önemli kaynağı 

günümüze ulaştığı bilinen tek Nevâdir eseri olma özelliğine sahip Nevâdiru Muallâ’dır. Muallâ 

Ebû Yûsuf’un talebesi olup bu eserinde ağırlıklı olarak hocasının Nevâdir mesailini rivayet 

etmiştir. Nevâdirlerin en önemli özelliklerinden biri olan mezheb imamlarının rücu ettikleri 

görüşleri ile kendilerine sorulan sorular ve bu sorulara verdikleri cevapların en güzel örnekleri 

Nevâdiru Muallâ’da yer almaktadır. Bu eser olmasa Nevâdirlerin mahiyeti hiç kuşkusuz çok daha 

eksik kalırdı. 

Eser İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi 4352 numarada kayıtlı nüshadan, Mekke 

Ümmü’l-Kura Üniversitesinden iki öğrenci tarafından yüksek lisans tezi olarak çalışılmış,2 

 
2 Kitabu Nevâdir Muallâ b. Mensûr “Min evveli’l-kitab hattâ nihâyeti bakiyyeti’l-eymân ve’n-nüzur” (thk. 

Muhammed b. Şedîd b. Şeddâd es-Sekafî), Mekke Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 1427/2006; Kitabu Nevâdir Muallâ 



Giriş 

9 

ayrıca Ahmet Hamdi Furat tarafından neşredilmiştir.3 Kitabın her iki tahkik çalışmasında da 

yazma nüshadan kaynaklandığı anlaşılan bazı hatalar bulunmaktadır. Örneğin Ebû Hanîfe’ye 

göre mecbub (cinsel uzvu olmayan kişi) eşiyle halvet ettikten sonra onu boşadığında mehrini 

tam olarak vermelidir.4 Eserin iki tahkikinde de bu ifade “mecnun eşiyle halvet ettiğinde” 

şeklinde kaydedilmiştir.5 Bu hata “mecnun” ile “mecbub” kelimelerinin Arapça yazılışının 

birbirine çok yakın olmalarından kaynaklanmış olabilir. Diğer bir yerde “bime sâle”6 olarak 

geçen ifadenin “sümme sâle” olması gerekmektedir.7 Başka bir yerde de “vech” kelimesi “ferc” 

olarak yazılmıştır.8 Kitabın yazma nüshasında noktasız olarak yazılan “mâ lem yesteykinû” 

ifadesi Furat’ın neşrinde “mâ lem yesteftû”, diğer neşirde ise “mâ lem yestenkıbû” şeklinde 

yanlış yazılmıştır.9 

B. Geç Dönem Kaynakları 

Erken dönemin sonuna doğru Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye kavramları ile 

bu kavramlar altında yer alan eserlerin tanım ve tespitinde meydana gelmeye başlayan 

değişiklik Kınalızâde’nin konuya dair yazdığı mezkûr risalesiyle birlikte iyice yerleşmiş ve 

artık yeni bir döneme girilmiştir. Geç dönemin başlangıcı kabul ettiğimiz bu yeni dönemde 

müstakil bir risale hüviyetine bürünen mesail tasnifi hızla Hanefî çevrelerde yayılmış ve konuya 

dair bilgi veren kaynakların hemen hepsinde Kınalızâde’nin mesail tasnifi ve orada verdiği 

bilgiler esas alınmıştır. Kınalızâde’nin bu kavramlara yüklediği yeni anlamın geriye doğru izi 

 
b. Mensûr “Min babi mâ yufsidu’l-mâ hattâ nihâyeti’l-kitâb” (thk. Abdullâh b. Âbid el-Mâlikî), Mekke Câmiatü 

Ümmi’l-Kurâ. (Dijital kopyasına ulaşabildiğimiz bu iki mastır çalışmasının ikincisinde sayfa numaraları 

bulunmadığından, ikinci çalışmanın sayfa numaraları dijital kopya üzerinden verilmiş, ayrıca çalışmamızda bu 

iki tezden ilkine I. cilt, ikincisine de II. cilt olarak işaret edilmiştir.) 
3 Ahmet Hamdi Furat, Muallâ b. Mansûr’un Nevâdir’i ve Hanefî Mezhebi Literatüründeki Yeri, Reha Yayınları, 

İstanbul 2013. 
4 Kudûrî, Muhtasar, s. 223. 
5 Muallâ, Nevâdir, s. 36; Muallâ, Nevâdir (thk. Muhammed b. Şedîd), I, 255. 
6 Muallâ, Nevâdir, s. 92; Muallâ, Nevâdir (thk. Abdullâh b. Âbid), II, 665. 
7 Bk. Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 41. 
8 Muallâ, Nevâdir (thk. Abdullâh b. Âbid), II, 799. Krş, Kudûrî, Muhtasar, s. 300. 
9 Muallâ, Nevâdir, s. 72; Muallâ, Nevâdir (thk. Abdullâh b. Âbid), II, 566. 



Giriş 

10 

sürüldüğünde bunun İtkânî10 (ö. 758/1357), Bâbertî11 (ö. 786/1384), Seyyid Şerîf el-Cürcânî12 

(ö. 816/1413), Bedreddin el-Aynî13 (ö. 855/1451) ve Taşköprîzâde14 (ö. 968/1561) gibi Hidâye 

üzerine şerh yazmış, Mısır’da tahsil, tedris veya kaza faaliyetlerinde bulunmuş, birbirinin 

akranı veya talebesi olmak gibi çeşitli ortak vasıflara sahip âlimlerin eserlerine kadar uzandığı 

görülmektedir. Onların bu ortak vasıfları Zâhiru’r-rivâye ile Gayru zâhiri’r-rivâye’nin tanımı 

ve eserlerinin tespitinde birbirlerinden etkilendiklerini göstermektedir. 

İtkânî ve Bâbertî ile başlayıp Cürcânî, Aynî ve Taşköprîzâde ile devam ettiği anlaşılan 

ilgili kavramların mahiyetine ilişkin bu yeni açıklamalar Kınalızâde’nin, konuya dair yazmış 

olduğu müstakil risalesiyle yerleşmiş ve sonrasında bu konu hakkında bilgi veren bazı meşhur 

Hanefî tabakât, fıkıh ve fetva usûlü kitaplarında bu şekilde aktarılagelmiştir. Kınalızâde’nin 

risalesindeki bilgileri aktaranlar arasında yer alan Mahmûd b. Süleyman el-Kefevî15 

(ö. 990/1582), Takıyyüddin b. Abdülkâdir et-Temîmî16 (ö. 1010/1601), İsmâîl b. Abdülganî 

en-Nâblusî17 (ö. 1062/1652), Ahmed b. Muhammed el-Hamevî18 (ö. 1098/1687), Pîrîzâde 

İbrahim19 (ö. 1099/1688), İbn Âbidîn,20 (ö. 1252/1836), Abdülhay el-Leknevî21 (ö. 1304/1886) 

ve Harun b. Bahâuddin el-Mercânî22 (ö. 1306/1888) gibi önemli simalar bu yeni tanım ve 

tasnifin iyiden iyiye yerleşmesinde önemli rol oynamışlardır. Bu dönemde farklı bir tasnif 

vermese de özellikle Nevâdir eserlerinin tespiti konusunda daha doğru ve kaplamlı bilgi veren 

ender şahsiyetlerden biri Kâtib Çelebi’dir (ö. 1067/1657).23 

 
10 İtkânî, Gâyetü'l-beyân, vr. 30b. 
11 Bâbertî, İnâye, I, 136; VIII, 371. 
12 Cürcânî, Tarîfât, s. 32, 146. 
13 Aynî, Binâye, I, 553. 
14 Taşköprîzâde, Miftâh, s. 638. 
15 Kefevî, Ketâib, vr. 72b-73a. 
16 Temîmî, et-Tabakâtu’s-seniyye, I, 42-46. 
17 Nâblusî, İhkâm, vr. 26b-27a. 
18 Hamevî, İthâfu’l-ahbâb, vr. 148a. 
19 Pîrîzâde, Umdetu zevi’l-basâir, vr. 2a-3a. 
20 İbn Âbidîn, Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî, s. 10-12. 
21 Leknevî, en-Nâfiu’l-kebîr, s. 17-18; a.mlf., Umdetü’r-riâye I, 40-43. 
22 Mercânî, Nâzûra, s. 167-176. 
23 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1283, 1981. 



Giriş 

11 

Adı geçen eserler Hanefî mezhebinin mesail tasnifine dair verdikleri bilgiler sebebiyle 

tezin ilk iki bölümünün geç dönem temel kaynaklarını oluşturmaktadır. Geç dönemde oluşan 

bu klasik tasnifin modern dönemde kabul görmesinde İbn Âbidîn’in Ukûdi resmi’l-müftî isimli 

manzumesinin ilgili bölümü ile yine kendisi tarafından bu manzume üzerine yazılmış Şerhu 

Ukûdi resmi’l-müftî isimli eserinin önemli bir yeri olduğunu ayrıca vurgulamak gerekir. 

C. Modern Dönem Kaynakları 

Tezin temel konusunu oluşturan Hanefî mezhebi Nevâdir literatürüne dair Türk ve 

Arap dünyasında bir madde24 dışında müstakil bir çalışma bulunmadığı gibi Nevâdir eserlerine 

yer veren eserlerin sayısı oldukça sınırlıdır. Bu dönemde yapılan çalışmalar geç dönemde 

Kınalızâde ile başlayıp İbn Âbidîn ile iyice yerleşen klasik tasnifi göre şekillenmiştir. Tezde 

kaynak olarak kullanılan modern dönemin Arapça ve Türkçe kaynakların bir kısmı şöyledir: 

Konuya dair bilgi veren Arapça çalışmalardan biri Hanefî mezhebinin gelişimi, fukaha 

ve mesail tabakası, çeşitli ıstılah ve eserleri hakkında Ahmed en-Nakîb tarafından hazırlanmış 

olan iki ciltlik el-Mezhebü’l-Hanefî isimli eserdir. Nakîb mezheb mesailinin tasnifine dair 

Kınalızâde’den günümüze kadar gelen birçok âlimin hemen aynı sıralamayı yaptığını 

belirttikten sonra klasik mesail tasnifini verir.25 

Hanefî mezhebinin yaygın olduğu Hindistan’da konu hakkında çalışma yapanlardan 

Ali Ahmed en-Nedvî de hem el-Kavâid ve’d-davâbit el-fıkhiyye el-vâride fi’t-Tahrîr şerhi’l-

Câmii’l-kebîr isimli doktora tezinde26 hem de Şeybânî’nin biyografisine dair yazmış olduğu 

el-İmâm Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybânî nâbigatü’l-fıkhi’l-İslâmî isimli kitabında 

Şeybânî’nin eserlerinden bahsettiği bölümde Şeybânî’nin kitaplarını üçe ayırıp Zâhiru’r-

rivâye, Zâhiru’r-rivâye mertebesinde olanlar ve Gayru zâhiri’r-rivâye şeklinde bir tasnifte 

bulunmuş ve üçüncü kısımda altı tane Nevâdir eserinin adını zikretmek dışında Nevâdirler 

hakkında farklı bir bilgi vermemiştir.27 

 
24 Kaya, “Nâdirü’r-rivâye”, s. 278-80. 
25 Nakîb, el-Mezhebü’l-Hanefî, I, 202-205. 
26 Nedvî, el-Kavâid ve'd-davâbit s. 46-49. 
27 Bk. Nedvî, İmam Muhammed, s. 147. 



Giriş 

12 

Pakistan ulemasından Muhammed Takî el-Osmânî’nin büyük oranda İbn Abidin’e ait 

Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî isimli eserden özetle hazırlamış olduğunu söylediği28 Usûlü’l-iftâ ve 

âdâbuh isimli eserde de mesail tasnifine dair özel bir bölüm vardır. Osmânî burada İbn 

Âbidîn’den nakille geç dönem Nevâdir anlayışını aktardıktan sonra yukarıda adı geçen 

Nedvî’nin söz konusu eserlerinde yaptığı tasnifi değerlendirmiştir.29 

Türkçe kaynaklardan Eyyüp Said Kaya’nın yazmış olduğu DİA’da yer alan “Nâdirü’r-

rivâye” isimli madde, tezin ilk iki bölümünün temel kaynakları arasında yer almaktadır. Kaya 

ilgili maddenin girişinde Nevâdir’i geç dönem kaynaklarına göre tanımlamış ve daha sonra geç 

dönem kaynaklarında üç türü sayılan Nevâdir mesailine bir dördüncüsünü ekleyerek bu tür 

mesaili içeren metinleri dörde ayırmıştır. Kaya müstakil Nevâdir eserlerini geç ve modern 

dönem kaynaklarından farklı ve erken döneme uygun olarak tıpkı Kâtib Çelebi gibi müstakil 

Nevâdir eserlerine dair daha doğru ve kapsamlı bir liste vermiş, bu listeye yeni bir kişi eklerken 

listede yer alan bir kişiyi atlamıştır. Bununla birlikte Nevâdir eserleri, sahipleri ve bu eserlerin 

içeriğine dair maddede yer alan bazı bilgilerin yeniden değerlendirmeye tabi tutulması gerektiği 

anlaşılmış, bu noktalara bir sonraki başlıkta ve tez içinde yeri geldikçe değinilmiştir. 

Türkiye’den Kaya dışında Mehmet Boynukalın30 ve Mürteza Bedir’in31 çalışmalarında da Usûl 

ve Nevâdir hakkında bilgiler yer almaktadır. Fakat bu çalışmalarda yer alan bilgiler ilgili 

maddedeki kadar detaylı olmayıp geç dönem Usûl ve Nevâdir algısının tekrarı mahiyetindedir. 

Nevâdir eserleri ile ilgili en güncel çalışma Okan Kadir Yılmaz’a aittir. Yılmaz, ilgili 

çalışmasının Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin kayıp eserleri bölümünde, onlardan rivayet edilen 

Nevâdir mesailini konu alan eserlerden de bahsetmiş ve tespit edebildiği 18 Nevâdir eserini 

“Ebû Yûsuf’un Nevâdirleri”, “Şeybânî’nin Nevâdirleri” ve “Diğer Nevâdirler” başlıkları 

altında toplayarak bu eserler hakkında kısaca bilgi vermiştir.32 Bu çalışmada varılan neticeler 

tezde yeri geldikçe ve bir sonraki başlıkta değerlendirilmiştir. 

 
28 Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 5. 
29 Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 112-15. 
30 Boynukalın, İmam Muhammed, s. 48; a.mlf., “Mukaddime” (Asl içinde), s. 39. 
31 Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 52-53, 70, 76-77; a.mlf., “Fetva ve Değişim”, s. 35-37. 
32 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 60-66, 112-130. 



Giriş 

13 

IV. İLGİLİ LİTERATÜR 

Bu başlık altında Hanefî mezhebinin mesaili tasnifi ve özellikle Nevâdir eserlerinin 

tespitine dair yapılmış önemli olduğunu düşündüğümüz bazı çalışmalar değerlendirilecektir. 

Geç dönem kaynaklarındaki Kınalızâde ile başlayıp İbn Âbidîn ile yerleşen klasik üçlü mesail 

tasnifi tezin birinci ve ikinci bölümünde ele alındığı için burada söz konusu geç dönem 

kaynakları hakkında ayrıca bir literatür değerlendirmesi yapılmayacaktır. 

A. Erken Dönemde Nevâdir Eserleri Hakkında Bilgi Veren Bazı Kaynaklar 

Erken dönem kaynaklarında Nevâdir eserlerini tespite yönelik müstakil bir çalışma 

bulunmasa da bu dönemde ne tür eserlere Nevâdir adı verildiğini daha çok bu isimle anılan 

eserlerden yapılan nakiller vasıtasıyla öğrenmekteyiz. Nevâdir eserlerinin tespitinde en önemli 

bilgiler, görebildiğimiz kadarıyla, Nâtıfî’nin eserlerinde bulunmaktadır. Tezin ilgili 

bölümünde, Nevâdir eserlerinin tespitiyle alakalı başlıkta adını vereceğimiz 19 Nevâdir eserinin 

17’sinden onun Ecnâs isimli kıymetli eserinde 1200’den fazla rivayet yer almaktadır. Nevâdir 

eserlerinin diğer kaynaklarda geçmeyen bir kısmından onun bu eseri sayesinde haberdar 

olmaktayız. Bu özelliği sebebiyle erken dönemde Nevâdir eserlerinin en doğru ve tam 

isimlerinin aslında Nâtıfî’nin eserlerinde33 ve aşağıda gelecek olan Burhâneddin el-Buhârî’nin 

el-Muhîtü’l-Burhânî isimli hacimli eserinde yer aldığını söylemek mümkündür. 

Nâtıfî’nin Ecnâs’ında isimlerini tespit edebildiğimiz 17 Nevâdir eseri atıf sıklığına göre 

şunlardır: 1. Nevâdir Hişâm 2. Nevâdiru İbn Semâ’a, 3. Nevâdir İbrahim b. Rüstem, (Nevâdir 

rivayetlerinin yarısı bu üç eserden gelmektedir.), 4. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü İbn Semâ’a, 5. 

Nevâdiru Muallâ, 6. Nevâdiru Muhammed b. Şücâʿ, 7. Nevâdiru Ebî Yûsuf, 8. Nevâdiru Dâvûd 

b. Rüşeyd, 9. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Ali b. Caʿd, 10. Nevâdiru Ali b. Yezîd. 11. Nevâdiru 

Muhammed b. Mukâtil, 12. Nevâdiru Bişr b. el-Velîd, 13. Nevâdiru Bişr b. Gıyâs, 14. Nevâdiru 

Ebî Süleyman, 15. Nevâdiru’s-salât, 16. Nevâdiru’z-zekât, 17. Nevâdiru’s-siyâm. 

 
33 Nâtıfî’nin Nevâdir eserlerinden nakil yapan; fakat günümüze ulaşmadığı anlaşılan diğer iki eseri Ravza ve 

Fetâvâ isimli eserlerdir. Bu iki eserden yapılan az sayıda nakil için bk. Cürcânî, Hızânetü’l-ekmel, I, 188-199, 

289, 379, 496, 673, II, 322, 495, 498, 500, 625, III, 31, 32, 140, 305, 439, 471, 472, 473, 534, 535, 584, 690, 

788, IV, 65, 118, 204, 272, 331, 589. 



Giriş 

14 

Bu dönemde Nevâdir eserlerinden nakil yapan bir diğer önemli eser Burhâneddin 

el-Buhârî’nin el-Muhîtü’l-Burhânî isimli eseridir. Eserde geçen Nevâdir eserleri, tespit 

edebildiğimiz kadarıyla 16 tane olup rivayet sıklığına göre sıralaması şöyledir: 1. Nevâdiru İbn 

Semâ’a, (Nevâdir rivayetlerinin yarısı bu eserden gelmektedir.), 2. Nevâdir Hişâm (Nevâdir 

rivayetlerinin yaklaşık dörtte biri bu eserdendir), 3. Nevâdir Bişr b. el-Velîd, 4. Nevâdir İbrahim 

b. Rüstem, 5. Nevâdiru Muallâ, 6. Nevâdiru Ebî Süleyman, 7. Nevâdiru İsa b. Ebân, 8. Nevâdiru 

Dâvûd b. Rüşeyd, 9. Nevâdiru Muhammed b. Şücâʿ, 10. Nevâdiru’s-salât, 11. Nevâdiru’z-zekât, 

12. Nevâdiru’s-siyâm, 13. Nevâdiru Ebî Yûsuf, 14. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü İbn Semâ’a, 

15. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Ali b. Caʿd, 16. Nevâdiru Ali b. Yezîd. 

el-Muhîtü’l-Burhânî’de geçen Nevâdir eserleri kitabı geçmişte mütalaa edenlerin 

dikkatini de çekmiş görünmektedir. Kitabın bazı yazma nüshalarının baş tarafına kitapta geçen 

Nevâdir eserlerinin isimleri kaydedilmiştir. Bu nüshalardan birinin ilk cildinin vikaye 

yaprağında, kitapta tespit edilebilen 10 Nevâdir eserinin isimlerine dair kim tarafından ve ne 

zaman yazıldığı bilinmeyen bir not yer almaktadır. Kitapta geçen Nevâdir eserleri nüshada 

yazıldığı sırası ile şunlardır: Nevâdiru Ebî Yûsuf, Nevâdiru Muhammed, Nevâdiru İbn Semâ’a, 

Nevâdiru Ali b. Yezîd et-Taberî, Nevâdiru Dâvud b. Rüşeyd, Nevâdiru İbn Rüstem, Nevâdiru 

Hişâm, Nevâdiru Ebî Süleyman, Nevâdiru Bişr b. el-Velîd ve Nevâdiru İsa b. Ebân.34 

Nâtıfî’nin Ecnâs’ı ile Burhâneddin el-Buhârî’nin el-Muhîtü’l-Burhânî’sinde geçen 

Nevâdir eserleri hemen hemen aynıdır. Sadece Ecnâs’ta Nevâdiru İsa b. Ebân; el-Muhîtü’l-

Burhânî’de ise Nevâdiru Bişr b. Gıyâs ile Nevâdiru Muhammed b. Mukâtil geçmemektedir. 

Böylece bu iki eserin nakil yaptığı Nevâdir eseri toplamda 19’u bulmaktadır. Ulaşabildiğimiz 

diğer eserlerde bunlar dışında Nevâdir olarak nispeti sahih olan başka bir eser bulunmaması bu 

iki eseri ve Nevâdiru Muallâ’yı Nevâdir eserlerinin tespiti ve içerlerinde yer alan mesailin 

mahiyeti açısından tezin ana kaynağı konumuna getirmiştir.35 

Erken dönemde Nevâdir eserlerini, Kınalızâde’nin geç dönemde ortaya koyduğu 

klasik tespit ve tasniften farklı olarak daha doğru tespit etmeye çalışan ender şahsiyetlerden 

 
34 Bk. Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, Süleymani Ktp., Ayasofya, nr. 1406. (Zilhicce 730/1330 

istinsah tarihli nüsha) 
35 Nevâdir eseri olarak nispetinin yanlış veya şüpheli olduğunu düşündüğümüz bazı eserler tezin ilgili bölümünde 

zikredilmiştir. 



Giriş 

15 

birisi Mensûra isimli eserin adını tespit edemediğimiz yazarıdır. Kâdî Cüken el-Gucerâtî 

el-Hindî’nin (ö. 920/1514 civarı)36 çeşitli kitaplardan topladığı mesaili içeren fıkıh eseri 

Hizânetü’r-rivâyât’ta37 Yûsuf b. Ömer (ö. 832/1429) tarafından telif edilen Muzmerât’tan38 o 

da Mensûra sahibi dediği bir kişiye ait kitabın “babu Muhammed alâ hilâfi sâhibeyhi” 

kısmından nakille39 Zâhiru’r-rivâye eserleri beş, Gayru zâhiri’r-rivâye eserleri dört ve Nevâdir 

eserleri sekizdir, deyip Nevâdiru Hişâm, Nevâdiru İbn Semâʿa ve Nevâdiru İbn Rüstem’in 

isimlerini verdikten sonra ‘ve diğerleri’ diyerek hepsini saymamıştır. Kınalızâde’nin 

risalesinden önce yazılmış olan bu eserde Nevâdir eserlerinin sekiz tane olduğunun söylenip bir 

kısmının adı verilmiştir. Burada zikredilen sekiz Nevâdir eseri eksik de olsa Kınalızâde ve adı 

geçen diğerlerinin zikrettiği Nevâdir eserlerine nispetle daha fazladır. 

B. Geç Dönemde Nevâdir Eserleri Hakkında Bilgi Veren Bazı Kaynaklar 

Yukarıda ifade edildiği üzere İtkânî ve Bâbertî ile başlayıp Cürcânî, Aynî ve 

Taşköprîzâde ile devam eden, ardından Kınalızâde’nin konuya dair yazmış olduğu müstakil 

risalesiyle yerleşip Mahmûd b. Süleyman el-Kefevî, Takıyyüddin b. Abdülkâdir et-Temîmî, 

İsmâîl b. Abdülganî en-Nâblusî, Ahmed b. Muhammed el-Hamevî, Pîrîzâde İbrahim, İbn 

Âbidîn, Abdülhay el-Leknevî ve Harun b. Bahâuddin el-Mercânî gibi geç dönemin önemli 

simaları tarafından aktarılan klasik üçlü mesail tasnifi ve o tasnifte yer alan eserler tezin ilk iki 

bölümünde ele alındığı için burada Nevâdir eserlerini tespite dair Kâtib Çelebi’nin Keşfü’z-

zunûn’da -Kınalızâde’nin söz konusu risalesi sonrasında yerleşen klasik tasniften farklı olarak- 

verdiği bilgiler ile Şah Veliyyullah ed-Dihlevî’nin (ö. 1176/1762) ve Abdülhay Leknevî’nin 

ondan nakille aktardığı diğer bir mesail tasnifi değerlendirilecektir. 

 
36 Hayatı ve eseri hakkındaki yorumlar için bk. Abdülhay b. Fahreddin, el-ʿİlâm bimen fi’l-Hindi mine’l-Aʿlâm, 

IV, 328. 
37 Kâdî Cüken, Hizânetü’r-rivâyât, vr. 12a. (fasl fî beyâni alâmâti’r-rivâyâti’l-müftâ bihâ) 
38 Câmiu’l-muzmerât ve’l-müşkilât, Yûsuf b. Ömer (ö.832/1429) tarafından Kudurî’nin Muhtasar’ına yapılan şerh. 

Yukarıda geçen nakli kitabın yazma nüshasında bulamadım. 
39 İçinde ‘babu Muhammed alâ hilâfi sâhibeyhi’ ismiyle bir bölüm bulunduran Mensûra isimli bir esere 

rastlanmamıştır. Tespit edebildiğim kadarıyla böyle bir bölüm Hanefî mezhebi imamlarının ihtilaf ettikleri 

meseleleri içeren Necmeddin en-Nesefî’nin (ö. 537/1142) el-Manzûme fi’l-hilâfiyyât’ında, yine aynı müellifin 

ilgili eseri mensur olarak ele aldığı Hasru’l-mesail ve kasru’d-delâil’inde ve Üsmendî’nin (ö. 552/1157?) 

Muhtelifu’r-rivaye’sinde yer almaktadır. Bu eserlerin “babu Muhammed alâ hilâfi sâhibeyhi” isimli 

bölümlerinde böyle bir bilgi bulunamamıştır. 



Giriş 

16 

Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn’un (Şerafettin Yaltkaya ve Rıfat Bilge baskısı) “fıkıh 

ilmi” başlıklı kısmın girişinde çeşitli kitaplardan nakille Hanefî mezhebinin mesail tasnifi 

hakkında bilgiler verirken öncelikle, adını vermeden Kınalızâde’nin mesail tasnifi ve 

Nevâdirler ile ilgili verdiği bilgileri olduğu gibi aktarır,40 ardından tıpkı yukarıda geçen 

Hizânetü’r-rivâyât’ta olduğu gibi ve muhtemelen oradan alarak Mensûra isimli eserden nakille 

Nevâdir eserlerinin sekiz olduğunu söyler; fakat matbu nüshaya göre dokuz kitap ismi sayar. 

Bunlar Hişâm, İbn Semâʿa, İbn Rüstem, Dâvud b. Rüşeyd, Muallâ, Bişr, Muhammed 

b. Şücâʿ, Ebû Nasr [Sad b. Ebi’l-Kâsım el-Kattân]41 ve Ebû Süleyman el-Cüzcânî’nin 

Nevâdirleridir.42 Nun harfiyle başlayan eserlerin adını verdiği yerde “Bir grup alim fıkıhta 

Nevâdir’e dair kitaplar tasnif etmişlerdir” diyerek yukarıda adı geçen kişilere Ali b. Yezîd’in 

Nevâdir’ini de katar fakat bu sefer Ebû Süleyman el-Cüzcânî’nin adını zikretmez43 ve böylece 

toplamda 10 Nevâdir eseri zikretmiş olur. Kâtib Çelebi, bunun dışında Nevâdir isimli 

kitaplardan bahsettiği bölümün baş taraflarında Şeybânî’nin Nevâdiru’s-sıyâm isimli eserini de 

zikretmekle birlikte bu esere yukarıda saydığımız Nevâdir eserleri arasında yer vermez. 44 

 
40 Bk. Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1281-82. 
41 Kâtib Çelebi, bir başka yerde (Keşfü’z-zunûn, II, 1981) bu kişinin tam adını bu şekilde vermektedir. 
42 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1283. Kitabın matbu nüshasında bu dokuz kişinin adı bulunduğu için kitabı 

yayımlayanlar tarafından metinde yazıyla geçen “sekiz” rakamının yanına köşeli parantez içinde yine yazıyla 

“dokuz” rakamı eklenmiştir. 
43 Bk. Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1981. 
44 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1979. Kâtib Çelebi’nin Nevâdir sahipleri arasında saydığı Ebû Nasr Sad b. Ebi’l-

Kâsım el-Kattân isimli kişinin tam adı Hanefî tabakat kitaplarında Ebû Nasr Sad b. Abdullâh b. Ebi’l-Kâsım 

el-Gaznevî olarak geçmekte olup kendisine nispet edilen kitaplar arasında Garâib isimli bir eser bulunmakla 

birlikte ıstılahî anlamda Nevâdir isimli bir eser yoktur (Bk. Kuraşî, Cevâhir, II, 219). Yukarıda adı geçen 

Muzmerât’ın sonunda “Kitâbu’n-nevâdir min te’lifi’ş-şeyh Ebî Nasr Sad b. Ebi’l-Kâsım el-Kattân el-Gaznevî” 

isimli bir bölüm yer almakta ve burada mirasla ilgili bazı meseleler geçmektedir (Yûsuf b. Ömer, Câmiu’l-

muzmerât ve’l-müşkilât, Nuruosmaniye Ktp., nr. 1620, vr. 458b). Kâtib Çelebi Ebû Nasr’a ait olan bu Nevâdir 

kitabını muhtemelen burada görüp eserine almış olmalıdır. Muzmerât’ın sonunda bu yer alan nakiller Ebû 

Nasr’ın Garâib isimli eserinden alınmış olabilir. Zira yapılan nakiller incelendiğinde bunların miras konusunda 

karşılaşılabilecek kelimenin sözlük anlamıyla nadir konular olduğu, bizim burada kastettiğimiz ıstılahî anlamda 

Nevâdir mesaili olmadığı anlaşılmaktadır. 



Giriş 

17 

Kâtib Çelebi’nin Nevâdir adını taşıyan tüm fıkıh kitaplarını aynı başlık altında toplayıp 

aralarında hiçbir ayrım yapmaması lügavî anlamdaki Nevâdir kitaplarıyla bizim burada 

bahsettiğimiz ıstılahî anlamdaki Nevâdir kitapları arasında bir fark görmediği veya ilgili yerde 

dikkate almadığı izlenimini uyandırmaktadır. Buna göre Kâtib Çelebi’nin Nevâdir sahipleri 

arasında gösterdiği Ebû Nasr’ı Nevâdir râvilerinden olmaması sebebiyle bu listeden çıkarıp 

onun yerine daha evvel adını zikrettiği Şeybânî’nin Nevâdiru’s-sıyâm’ını koyduğumuzda 

Hanefî mezhebinden 10 tane Nevâdir eseri zikretmiş olmaktadır. 

Şah Veliyyullah ed-Dihlevî (ö. 1176/1762) ve Yeni Bir Mesail Tasnifi 

Şah Veliyyullah ʿİkdü’l-cîd fî ahkâmi’l-ictihâd ve’t-taklîd isimli eserinde “Mezhebte 

müctehid” başlığı altında Hanefi mezhebinin mesailini fetvaya konu olması açısından dört 

kısma ayırarak mesaili yer aldığı eserden çok üzerinde oluşan ittifak ve fıkhın temel ilkeleri ile 

uyuşması açısından ele almaktadır. Şah Veliyyullah’ın “Muhakkik fakihlerin nezdinde kural 

budur” diyerek verdiği dört kısım mesail şöyledir: 

1. Zâhiru’l-mezheb olarak kabul gören mesail: Bu tür mesail, temel ilkelere (el-usûl) 

uymasa da her zaman kabul edilir. 

2. Ebû Hanîfe ve iki talebesi Ebû Yûsuf ve Şeybânî’den gelen şaz (Nevâdir) 

rivayetler: Bunlar sadece temel ilkelere uyduğu zaman kabul edilir. 

3. Müteahhirînin tahrîc ettiği üzerinde ittifak oluşmuş mesail: Fetva her zaman bu tür 

mesaile uygun olarak verilir. 

4. Müteahhirînin tahrîc ettiği üzerinde ittifak oluşmamış mesail: Bu tür mesail fıkhın 

temel ilkelerine ve selefin benzer görüşlerine kıyas edilip uygunsa kabul edilir; 

değilse reddedilir.45 

Leknevî, el-Câmiu’s-sağîr üzerine yazdığı en-Nâfiü’l-kebîr isimli şerhin başında 

klasik üçlü tasnifi verdikten sonra Şah Veliyyullah’ın bu taksimini de zikretmiştir.46. Şah 

Veliyyullah’ın mesaile yönelik bu taksimi ilk bakışta farklı gibi görünse de aslında birinci 

 
45 Şah Veliyyullah, ʿİkdü’l-cîd, s. 52. 
46 Bk. Leknevî, en-Nâfiü’l-kebîr, s. 19. Leknevî, üçlü ve dörtlü mesail tasniflerini aktardıktan sonra kendisi, Hanefî 

mezhebi ile sınırlı kalmadan tüm fıkıh mesailini şer’î delillere uygunluğunu dikkate alarak beşli bir tasnife tabi 

tutmuştur. Bk. Leknevî, en-Nâfiü’l-kebîr, s. 22-23 



Giriş 

18 

kısımda Zâhiru’r-rivâye’nin ittifak edilen mesailini, ikinci kısımda şaz olarak nitelendirdiği 

Gayru Zâhiru’r-rivâye mesailini, üçüncü ve dördüncü kısımda da mezheb müntesiplerinin 

fetvalarını zikrettiği görülmektedir. 

Netice itibariyle bu dörtlü mesail tasnifi Kınalızâde’nin yapmış olduğu üçlü mesail 

tasnifi ile örtüşmekte olup47 sadece fetva verilirken üzerinde ittifak edilen mesail ile ihtilaf 

edilen mesail arasında bir ayrım yapmak gerektiği noktası üzerinde yoğunlaşmış olması 

açısından Kınalızâde’nin tasnifinden ayrılmaktadır. 

C. Modern Dönemde Nevâdir Eserleri Hakkında Bilgi Veren Bazı Kaynaklar 

Modern dönem kaynaklarından önemli gördüğümüz bazı Arapça ve Türkçe 

çalışmaların Hanefî mezhebinin mesail tasnifi ve Nevâdir eserlerine dair geç dönem 

kaynaklarından farklı olarak verdikleri bilgiler ve değerlendirmesi aşağıda yer almaktadır. 

Hanefî mezhebinin yaygın olduğu Hindistan’da konu hakkında çalışma yapanlardan 

Ali Ahmed en-Nedvî, Şeybânî’nin kitaplarını üçe ayırıp Zâhiru’r-rivâye, Zâhiru’r-rivâye 

mertebesinde olanlar ve Gayru zâhiri’r-rivâye şeklinde bir tasnifte bulunmuştur.48 Nedvî klasik 

Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye taksimine “Zâhiru’r-rivâye mertebesinde olanlar” 

adıyla bir üçüncüsünü ekleyerek bu bölüme üç kitabın girdiğini söylemiştir: Şeybânî’nin İmam 

Mâlik’ten yaptığı Muvatta rivayeti, Kitâbu’l-hücce alâ ehli’l-Medîne’si ve Kitâbu’l-âsâr’ı.49 

Nedvî böyle bir kısmı oluşturmasına bu kitapların meşhur olması ve aynı zamanda bu eserlerin 

fıkıh yönünden çok hadis yönünün ağır basmasından kaynaklanan değerini gerekçe göstererek 

bu kitapları mütalaa eden kişinin Şeybânî’nin mutlak müçtehit olduğunu göreceğini ifade 

etmektedir.50 

 
47 Taki el-Osmânî de her iki taksim arasında önemli bir fark olmadığını ifade etmektedir (bk. Râşidî, Misbâh, s. 

260-61). Mezheb içi tercih konusunu ele aldığı çalışmasında Seyit Mehmet Uğur da Dihlevî’ye ait bu taksimin 

klasik üçlü tasnife yakın olduğunu söylemektedir. Bk. Uğur, Hanefîlerde Mezhep İçi Tercih ve Usûlü, s. 230 

(dipnot 10). 
48 Bk. Nedvî, el-Kavâid ve'd-davâbit s. 46-49; a.mlf., İmam Muhammed, s. 92-93. 
49 Nedvî, İmam Muhammed, s. 93 
50 Bk. Nedvî, İmam Muhammed, s. 142. 



Giriş 

19 

Osmânî, Nedvî’nin “Zâhiru’r-rivâye mertebesinde olanlar” diyerek Zâhiru’r-rivâye’ye 

ilhak ettiği söz konusu üç eserin her ne kadar Şeybânî’den rivayeti meşhur olsa da bunların 

mezheb mesailini beyan etmek için telif edilmiş kitaplar olmadığını, Hanefî fakihlerinin de 

muhtemelen bu sebeple mezkûr eserleri ne Zâhiru’r-rivâye ne de Gayru zâhiri’r-rivâye 

zikrettiklerini belirterek bu eserlerin tasnif dışı bırakılması gerektiğini belirtmiştir.51 

Nedvî Gayru zâhiri’r-rivâye kitaplarını saydığı üçüncü bölümde ise 7 tane kitap ismi 

sayar, bunlar: Ziyâdâtü’z-ziyâdât, Kitâbu’l-Kesb, Nevâdir eserleri, Rakkiyyât, Keysânîyyât, 

Cürcâniyyât ve Hârûniyyât isimli eserlerdir. Nedvî en meşhur Nevâdir eseri olarak şu altısını 

saymıştır: Nevâdiru Muhammed b. Semâa, Nevâdiru İbrahim b. Rüstem, Nevâdiru Hişâm, 

Nevâdiru Ebî Süleyman, Nevâdiru Muallâ b. Mansûr ve Nevâdiru Dâvûd b. Rüşeyd.52 

Pakistan ulemasından Muhammed Takî el-Osmânî’nin büyük oranda İbn Abidin’e ait 

Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî isimli eserden özetle hazırlamış olduğunu söylediği53 Usûlü’l-iftâ ve 

âdâbuh isimli eserde de mesail tasnifine dair özel bir bölüm vardır. Osmânî burada geç dönemin 

klasik üçlü mesail tasnifi aktarmış, ilk kısımda Zâhiru’r-rivâye’ye eserleri ve şerhleri hakkında 

geniş bilgi vermiş, ikinci kısımda Nevâdir eserlerinden bahsetmiş ve son kısımda da klasik 

tasnifte olduğu gibi fetâvâ ve vâkıât mesailini içeren eserlere değinmiştir.54 Ayrıca tüm bu 

kısımlar ve altında yer alan bazı kitaplar hakkında tartışılan meselelere de kısaca değinmiştir. 

Örneğin Mesâilü’l-Usûl ile Zâhiru’r-rivâye arasında bir fark olup olmadığı konusunu yorum 

yapmadan İbn Abidîn’den aktarmış,55 Ziyâdât ve Ziyâdâtü’z-ziyâdât isimli eserlerin hangi 

eserin tekmilesi olduğu tartışmasında Ebu’l-Vefâ el-Efgânî’nin söylediklerini aktararak eserin 

el-Câmiu’l-kebîr üzerine ziyade olduğunu söylemiş,56 yukarıda geçtiği üzere Nedvî’nin 

taksimini eleştirip kabul etmemiş,57 Nevâdir mesaili ile ilgili ikinci kısımda bu tür mesail ile 

fetva verme konusu üzerinde durmuştur.58 

 
51 Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 139. 
52 Bk. Nedvî, İmam Muhammed, s. 146-49. 
53 Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 5. 
54 Bk. Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 112-45. 
55 Bk. Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 115. 
56 Bk. Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 130. 
57 Bk. Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 139. 
58 Bk. Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 141-45. 



Giriş 

20 

Osmanî Kınalızâde’nin risalesinden bu yana klasik mesail tasnifini veren tüm 

eserlerde üçüncü kısımda bahsedilen fetâvâ ve vâkıât eserleri arasında sayılan ve önce Zâhiru’r-

rivâye sonra Nevâdir ve sonra da fetâvâ mesailini birbirine karıştırmadan ayrı ayrı zikrettiği 

için kendisinden sitayişle bahsedilen Radıyüddin es-Serahsî’ye ait el-Muhît isimli eserin bu 

özelliğe sahip olmadığını aslında bu özelliğin el-Muhîtü’l-Burhânî’ye ait olduğunu iddia 

etmektedir. Buna gerekçe olarak da el-Muhîtü’l-Burhânî’nin mukaddimesinde geçen ifadeleri 

ve bu kitabı tahkik eden Naîm Eşref’in el-Muhîtü’r-Radavî’nin eline geçen bir kısmını mütalaa 

sonucu eserin zikredilen özellikte olmadığı yönündeki açıklamasını getirmektedir.59 İki eser 

arasında yaptığımız karşılaştırma neticesinde el-Muhîtü’r-Radavî’nin Kınalızâde ve ondan 

nakille aynı bilgileri verenlerin dediği özellikte olduğu; Osmanî ve Naîm Eşref’in ise eseri tam 

olarak incelemeden erken bir karar verdikleri anlaşılmıştır. Nitekim Radıyüddin es-Serahsî 

eserin başında kitapta önce Mebsutât (el-Asl)’ın meselelerine, sonra Nevâdir mesailine, sonra 

el-Câmiu’l-kebîr mesailine ve son olarak da Ziyâdât’ın mesailine yer verdiği bildirir.60 Ayrıca 

kitabın içinde sık sık en-Nevâdir, el-Câmî, ez-Ziyâdât şeklinde başlıklar gelip altında ilgili 

kitaplardan yapılan nakiller yer almaktadır.61 el-Muhîtü’l-Burhânî’de ise bu şekilde bir başlıklar 

bulunmamaktadır. 

Osmânî'nin fetva usulü derslerinde imla ettirdiği notlardan istifadeyle talebesi 

Muhammed Kemâleddin Ahmed er-Râşidî'nin hazırladığı el-Misbâh fî resmi’l-müftî ve 

menâhici’l-iftâ isimli eserde de konuyla ilgili hemen aynı bilgiler yer almaktadır. Bir önceki 

eserden farklı olarak dipnotlarda metinde geçen kişi ve kitaplar hakkında detaylı bilgi verilmiş, 

örneğin Kâtib Çelebi’den nakille Nevâdir eserlerinin dokuz olduğu aktarılıp isimleri 

zikredilmiş,62 Dihlevî ve Leknevî’nin dörtlü ve beşli mesail tasnifi verilerek klasik üçlü 

tasniften farkları üzerinde durulmuştur.63 

 
59 Bk. Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 148. 

60 Bk. Radıyyüddin es-Serahsî, Muhît, Millet Ktp. Feyzullah Efendi, vr. 1b. ( لĳĀא أıĬא أĩĤ אتĈĳù×ĩĤא ģאئùĩÖ אبÖ ģأت כïÖ
ùĩÖ אıÝ×ĝĐ ħà ÙĐوõĭĨ ģאئùĩĤل אĳĀأ īĨ אıĬא أĩĤ אدرĳĭĤא ģאئùĩÖ אıÝĘوأرد ÙĻĭ×Ĩ ģאئùĩÖ אıÝĩÝì ħà ÙĐĳĩåĨ įĝęĤة אïÖز īĨ אıĬא أĩĤ ďĨאåĤא ģאئ

دאت ĩĤא أıĬא óĘ ĵĥĐوع אåĤאïĺõĨ ďĨةאĺõĤא ) 
61 Örnek olarak bk. Radıyyüddin es-Serahsî, Muhît, Millet Ktp. Feyzullah Efendi, vr. 4a, 4b, 5a, 5b, 7b, 8a, 10a, 11a, 

17a, 23a, 23b, 25b, 37b, 51a, 55b, 56b, 57b, 61a, 62b, 64a, 70a, 71a, 71b, 81a, 83b, 84a, 85a, 85b. 
62 Bk. Râşidî, Misbâh, s. 255. 
63 Bk. Râşidî, Misbâh, s. 260-278. 



Giriş 

21 

Geride zikrettiğimiz Arapça eserlerin hepsinde Kınalızâde’nin konuya dair yazdığı 

risalede ortaya koyduğu klasik üçlü tasnif esas alınmıştır. Bu eserlerde Usûl ile Zâhiru’r-

rivâye’nin Nevâdir ile de Gayru zâhiri’r-rivâye’nin eş anlamlı gösterilmesi, Nevâdir eserlerinin 

birçoğunun zikredilmemesi, Şeybânî’ye ait olmayan Cürcâniyyât ve Hârûniyyât gibi eserlerin 

kendisine nispet edilmesi gibi erken dönem kaynaklarındaki bilgilerle uyuşmayan ve tezin 

özellikle ilk bölümünde dile getirilen belli başlı tartışmaya açık hususlar yer almaktadır. 

Zikredilen bu hususların birçoğu konu hakkında bilgi veren Türkçe kaynaklar için de geçerlidir. 

Aşağıda bu kaynaklardan bazılarının değerlendirmesini yer almaktadır. 

Eyyüp Said Kaya’nın konuya dair yazmış olduğu DİA’daki “Nâdiru’r-rivâye” maddesi 

Nevâdir eserleri üzerine şu ana kadar yapılmış tek müstakil çalışma özelliğine sahiptir. Kaya 

ilgili maddede Nevâdirlerin tanımını verdikten sonra Kınalızâde’nin tanım, tespit ve tasnifine 

benzer açıklamalar yapmakla birlikte Nevâdirlerin tasnifine dördüncü bir kısım eklemiştir. 

Kaya’nın üçüncü ve dördüncü kısımda yer alan eserler hakkında yaptığı tanımlar Nevâdirlerin 

erken dönemdeki anlam ve mahiyetine daha uygun olmakla birlikte Nevâdir eserleri, sahipleri 

ve bu eserlerin içeriğine dair maddede yer alan bazı bilgilerin yeniden değerlendirmeye tabi 

tutulması gerekmektedir. Kaya Kınalızâde’nin üç olarak belirlediği Nevâdir çeşitlerine bir 

dördüncüsünü ekleyerek Nevâdir kapsamına giren eserleri şu dört kısımda incelemiştir: 

Kaya, ilk kısımda Şeybânî Zâhiru’r-rivâye dışında kalan eserlerine yer vermiş ve 

bunları Nevâdir’den saymıştır. Kaya’nın bu kısımda Kınalızâde gibi Nevâdirlerden saydığı 

Keysânîyyât, Hârûniyyât, Cürcâniyyât ve Rakkiyyât’ın Nevâdir eseri olmadığını, Hârûniyyât 

ile Cürcâniyyât’ın kendisi bile ait olmadığı tezde Kınalızâde’nin tasnifinin verildiği yerde 

açıklanmıştır. Kaya bu kısma Kınalızâde’den farklı olarak Şeybânî’nin temel fıkıh konularıyla 

alakalı olmayan el-Kesb, Kitâbu’l-Âsâr ve el-Ḥücce alâ ehli’l-Medîne kitaplarını da eklemiştir. 

Tezde Gayru zâhiri’r-rivâye başlığı altında açıklanacağı üzere bu eserlerin erken ve geç 

dönemde Nevâdir veya Gayru zâhiri’r-rivâye’den sayıldığına dair bilgi yoktur. Yine orada 

geçtiği üzere bu eserler, fıkhın kitabu’s-salât ile başlayıp kitâbu’l-ferâiz ile biten temel 

konularına dair yazılmadığı için, erken ve geç döneme uygun olarak, tasnif dışı bırakılması 

uygun görülmüştür.64 

 
64 Nedvî’nin, Şeybânî’ye nispetinde şüphe olmadığı için, bu eserlerin Zâhiru’r-rivâye’den sayılması gerektiği 

görüşünde olduğu ve bu görüşün Osmânî tarafından eleştirildiğini yukarıda söz konusu çalışmalardan 

bahsederken belirtmiştik. 



Giriş 

22 

Kaya “Ebû Hanîfe’nin Şeybânî dışındaki talebelerine ait eserler” başlığını verdiği 

ikinci kısımda Kınalızâde’nin taksiminde üçüncü kısımda yer alan Ebû Yûsuf’un Emâlî’si ve 

Hasan b. Ziyâd’ın Mürecced’i gibi eserleri zikretmiştir. Emâlîlerin erken dönemde 

Nevâdirlerden sayılmadığı, Hasan b. Ziyâd’ın eserlerinin ise kendisinin mezhebin temel 

mesailini içeren Usûl’de görüşleri bulunmadığı için mesail tasnifine dahil edilmediği tezin ilgili 

yerinde açıklanmıştır. Dolayısıyla burada zikredilen eserlerin hiçbiri Nevâdir kapsamına 

girmemektedir. Sadece mezheb imamlarının bu eserler içinde yer alıp Usûl’de geçmeyen 

görüşlerini Nevâdir mesaili olarak addedip bunları tezde yer alan “Nevâdir Mesaili İçeren 

Eserler” kategorisine alabiliriz. Nitekim Kaya dördüncü kısımda “Ayrıca gerek nevâdir 

müelliflerinin gerekse onlarla aynı tabakaya mensup diğer Hanefî müelliflerinin nâdirü’r-

rivâyeyi bir araya getirme amacını taşımayan eserlerinde bu sınıfa girebilecek kayıtların 

bulunduğu anlaşılmaktadır.” diyerek bazı kitaplarda yer alan görüşlerin Nevâdir kabilinden 

olabileceğini söylemiştir. Bize göre doğru olan, bu eserlerin de içlerinde yer alan bu tür Nevâdir 

kabilinden görüşler sebebiyle dördüncü kısımda zikredilmesidir. 

Kaya’nın “Hanefî mezhebinin üçüncü tabakasına mensup fakihler tarafından, Ebû 

Hanîfe ve talebelerine ait olup Şeybânî’nin telif ettiği başlıca metinlerde yer almamış görüşleri 

bir araya getirmek amacıyla kaleme alınan eserler” başlıklı üçüncü kısımda verdiği tanım ve 

Nevâdir başlığını taşıdığını söyleyerek zikrettiği eserler erken dönemde Nevâdir adı verilen 

eserleri karşılamakla birlikte zikrettiği Nevâdir eserleri eksiktir. Kaya bu kısımda şu 10 kişiye 

ait eserleri Nevâdirler arasında saymaktadır. Muallâ, İbn Semâʿa, Dâvûd b. Rüşeyd, İbn Şücâʿ, 

Ebû Süleyman el-Cüzcânî, Ali b. el-Caʿd, Hişâm b. Ubeydullah, İbrahim b. Rüstem, İsa b. Ebân 

ve Bişr b. Velid.65 Kâtib Çelebi ile hemen aynı Nevâdir isimlerini veren Kaya, bu listeye İsa b. 

Ebân’ın Nevâdir’ini eklerken Ali b. Yezîd’in Nevâdir’ini atlamış ve toplamda Kâtib Çelebi gibi 

10 Nevâdir eseri saymıştır. Burada zikredilen Nevâdir eserleri ile bunların mahiyetine dair 

yapılan açıklamalarda bazı müsamaha içeren ifadeler bulunmaktadır. Örneğin Nevâdiru 

Muallâ’da yer alan Ebû Yûsuf’un görüşleri için “büyük ölçüde Muallâ’nın hocasına sorduğu 

soruların cevapları olarak zikredilmektedir” denilmektedir. Tezde Nevâdiru Muallâ’dan 

bahsedeceğimiz yerde de görüleceği üzere Muallâ’nın soruları kitap önemli bir yer tutmakla 

birlikte kitap büyük ölçüde bu sorulardan oluşmaz. Aynı durum “Hasan b. Ziyâd’ın görüşlerini 

rivayet etmekle şöhret bulan İbnü’s-Selcî en-Nevâdir’inde ağırlıklı olarak hocasının görüşlerine 

 
65 Bk. Kaya, “Nâdiru’r-rivâye”, s. 279. 



Giriş 

23 

yer vermiştir” sözü için de geçerlidir. Bu eserde yer alan Ebû Yûsuf ve Ebû Hanîfe’nin görüşleri 

bazen Ebû Yûsuf’un talebesi Hasan b. Ebî Mâlik kanalıyla, bazen de doğrudan 

nakledilmektedir. İbnü’s-Selcî Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’a talebelik etmediği için onlardan 

doğrudan yapmış olduğu nakiller Hasan b. Ziyâd kanalıyla olabilir ama kitapta mevcut verilere 

göre Hasan b. Ziyâd’ın görüşleri yer almaz. 66 İlgili yerde İsâm b. Yûsuf el-Belhî’ye nispet 

edilen Nevâdir eseri de tespit edilememiştir.67 

Kaya, “Nevâdir müellifleriyle aynı dönemde yaşayan bazı fakihlerin Ebû Hanîfe’nin 

talebelerinden aktardıkları, fakat müstakil bir metin haline getirip getirmedikleri bilinmeyen 

rivayetler” başlığını verdiği dördüncü ve son kısımda, Hanefî mezhebi kaynaklarında mezheb 

imamlarından yaptıkları Nevâdir kabilinden bazı rivayetleri bulunan kişilere örnek verdikten 

sonra, “nevâdir müellifleri ile onlarla aynı tabakaya mensup diğer Hanefî fakihlerin Nevâdir 

rivayetlerini bir araya getirme amacını taşımayan eserlerinde bu sınıfa girebilecek kayıtların 

bulunduğunu” sözlerine eklemektedir. Burada zikredilen isimler içinde yer alan Bişr b. 

Muallâ’nın kim olduğu tespit edilememiştir. Serahsî’nin Mebsût’unda68 Ebû Yûsuf’tan yaptığı 

bir nakilde adı geçen bu kişi Mebsût’tan alındığı ifade edilerek Kuraşî’nin Cevâhir’inde de69 

geçmektedir. Bize göre Mebsût’ta geçen bu ifadenin doğrusu “Bişr ve Muallâ” olmalıdır. Zira 

Ebû Yûsuf’un Bişr ve Muallâ isminde iki meşhur talebesi olduğu halde Bişr b. Muallâ isminde 

bir talebesi tespit edilememiştir. Aynı rivayetin el-Muhîtu’l-Burhânî’de “Bişr ve Muallâ” 

şeklinde geçmesi70 bizim bu kanaatimizi destekler. Maddede aynı yerde geçen Hasan b. 

Mâlik’in doğru ismi de Hasan b. Ebî Mâlik olup kendisi Ebû Yûsuf’un talebesidir.71 Ayrıca 

Amr b. Mehr b. Müheyr’in doğru ismi de Amr veya Ömer b. Müheyr veya Mihrân olup kendisi 

meşhur Hanefî fakihi Hassâf’ın babasıdır.72 

 
66 Muhammed b. Şücâ es-Selcî’nin hayatı ve Nevâdir’i için bk. s. 145. 
67 İsâm b. Yûsuf’un Nevâdir’i olduğuna dair bilginin kaynağını daha evvel Kaya’ya yazılı olarak soran Yılmaz, 

Kaya’nın kendisine yazılı olarak ifade ettiği üzere “maddenin ham halinde böyle bir bilgiye yer vermediğini” 

aktardıktan sonra, bu yanlış bilginin maddenin müellifinden kaynaklanmayan editoryal bir müdahalenin neticesi 

olabileceğini söylemektedir. Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 56 (dipnot). 
68 Serahsî, Mebsût, IV, 163. 
69 Kuraşî, Cevâhir, I, 451. 
70 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 420. 
71 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 162. 
72 Bk. Kuraşî, Cevâhir, I, 230; Öztürk, “Hassâf”, s. 395. 



Giriş 

24 

Okan Kadir Yılmaz, İlk Tedvin Döneminde Hanefî Mezhebi Literatürünün Kayıp 

Eserleri isimli çalışmasının ilgili bölümünde geç ve modern dönem çalışmalarından farklı 

olarak 18 Nevâdir eseri tespit etmiş ve bunları Ebû Yusuf’un Nevâdirleri, Şeybânî’nin 

Nevâdirleri ve diğer Nevâdirler şeklinde üçe ayırmıştır.73 

Nevâdir eserleri hakkında Yılmaz’ın yaptığı tespit ve tasnif bizim yaptığımız tespit ve 

tasnife yakın olmakla birlikte bazı yönlerden farklılıklar arz etmektedir. Detayları tezde yeri 

geldikçe verilecek olan bu farkları tespit ve tasnif açısından ikiye ayırabiliriz: 

Yılmaz’ın tespitine göre diğer Nevâdirlerin birer bölümü olarak gösterilen Nevâdiru’s-

salât, Nevâdiru’z-zekât ve Nevâdiru’s-savm74 bizim tespitimize göre Şeybânî’ye ait olup, 

ileride gelecek tasnifte bu üçüne ayrı birer Nevâdir olarak yer verilmiştir. Yılmaz’ın 

Nevâdiru’s-salât ve Nevâdiru’s-savm75 ismiyle Ebû Süleyman’a nispet ettiği eserler de 

tespitimize göre Şeybânî’nin aynı isimli Nevâdir eserleri olup, bunlar aynı isimle yazılmış iki 

ayrı Nevâdir veya Ebû Süleyman’a ait Nevâdir’in ilgili bölümleri değildir. 

Yine Yılmaz’ın Şeybânî’nin Nevâdirleri arasında gösterdiği Muhammed b. Humeyd 

rivayeti aslında aynı kişinin Şeybânî’den yaptığı Emâlî rivayeti olup bu eserin adının geçtiği 

Ecnâs’ın neşrinde esas alınan yazma nüshalardaki bir hatadan naşi matbu nüshada Nevâdir 

olarak geçmiştir. Yılmaz da matbu nüshadaki bu yanlış ifadeye güvenerek Muhammed b. 

Humeyd’in Şeybânî’den Nevâdir rivayet ettiği sonucuna varmış ve Şeybânî’nin Nevâdirleri 

arasında bu esere de yer vermiştir. Yine Yılmaz’ın Nevâdirler arasında saydığı el-Fazl b. Gânim 

ile Şuayb b. Süleyman’ın Nevâdirleri müelliflerine nispeti noktasında kesin bir bilgi olmaması 

sebebiyle nispeti şüpheli Nevâdirler arasında sayılmıştır. 

Son bir fark, kaynaklarda hiçbir râviye nispet edilmeden doğrudan Nevâdiru Ebî Yûsuf 

diye anılan bir Nevâdir daha bulunmaktadır. Bu eser Ebû Yûsuf’un Nevâdirlerini toplayan ayrı 

bir çalışma olabileceği gibi kendisinden nakledilen Nevâdir mesaili arasında meşhur oldukları 

için hiçbir râviye nispet edilmeden aktarılmış mesail de olabilir. Tezde bu Nevâdir’i de ayrı bir 

eser olarak değerlendirmeyi tercih ettik ve Nevâdir eserleri arasında ona da yer verdik. 

 
73 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 60-66, 112-130. 
74 Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 126. 
75 Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 125. 



Giriş 

25 

Nevâdirlerin tasnifinde ise Nevâdir mesaili rivayet edilen mezheb imamları esas 

alınmıştır. Yılmaz’ın tasnifinden farklı olarak Şeybânî, Ebû Yûsuf, Züfer ve İbn Mukâtil’in 

Nevâdirleri şeklinde dörtlü bir tasnif tercih edilmiştir. Yılmaz’ın tasnifinde diğer Nevâdirler 

arasında gösterilen Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir’i76 kendisi adına açılan Nevâdir başlığı 

altında, Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî’nin Nevâdir’i de77 her ne kadar doğrudan Ebû Yûsuf’un 

öğrencisi olmasa da eserinde ondan yaptığı dolaylı nakiller sebebiyle Ebû Yûsuf’un Nevâdirleri 

arasında gösterilmiştir. 

Bu şekilde bir tasnif tezde verdiğimiz Nevâdir tanımına da uygundur. Zira tezde 

yapmış olduğumuz tanıma göre Nevâdir: mezheb imamlarının Usûl’de geçmeyen görüşleri ve 

bu görüşleri bir araya getirmek için talebeler tarafından telif edilen eserlerdir. Bunun tek 

istisnası Nevâdir’in tanımında geleceği üzere Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir’idir. Onun 

kayıp durumdaki Nevâdir’inde, eldeki yetersiz verilere göre, sadece kendisinin görüşleri 

bulunmaktadır. Anlaşıldığı kadarıyla Hanefî mezhebi üçüncü tabaka fakihlerinin en önemli 

simaları arasında yer alan İbn Mukâtil’in görüşleri de mezhebde bir tür Nevâdir kabul edilerek 

bu isimle bir araya getirilmiştir. Aslında Nevâdirlerde mezheb imamları dışında ictihad yönüyle 

öne çıkmış bazı mezheb müntesiplerinin görüşlerine de yer verilmesi az da olsa rastlanan bir 

durum olup İbn Mukâtil dışında, İsa b. Ebân ile İbn Şücâʿ’ın Nevâdirlerinde mezheb 

imamlarının görüşlerinin yanı sıra kendi görüşleri de geçebilmektedir. Daha sonraları 

“nevâzil”, “fetâvâ”, “vâkıât” gibi kavramlarla anılacak olan bu tür mesailin mezhebin üçüncü 

tabaka fakihleri arasında Nevâdir diye isimlendirilmesi, bu kavramların önceleri Nevâdir ile 

aynı anlamda kullanıldığına, Nevâdir ile “nevâzil”, “fetâvâ”, “vâkıât” kavramları arasındaki 

ayrışmanın daha sonra başladığına işaret etmektedir. 

Şeybânî’nin Asl’ını neşreden Mehmet Boynukalın, kitaba yazdığı Şeybânî’nin hayatı, 

eserleri, Asl’ın nüshaları, râvileri, eserin usûlü fıkıh açısından değerlendirilmesi gibi birçok 

konuda önemli bilgiler içeren mukaddimede Keşfü’z-zunûn’dan nakille Hanefi mezhebinin 

klasik üçlü mesail tasnifine de yer vermiştir.78 Mukaddimede ayrıca Asl’ın bazı nüshalarında 

yer alan Nevâdir rivayetleri üzerinde durulup bunların kitabın aslından olmadığı belirtilmiştir.79 

 
76 Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 127. 
77 Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 130. 
78 Bk. Boynukalın “Mukaddime” (Asl içinde) s. 39-40. 
79 Bk. Boynukalın “Mukaddime” (Asl içinde) s. 58, 125, 130, 132. 



Giriş 

26 

Mürteza Bedir’in Buhara Hukuk Okulu’u klasik üçlü mesail tasnifine yer veren bir 

diğer önemli çalışmadır.80 Bedir klasik mesail tasnifinin ortaya çıkışı; bunda etkin olan amiller81 

ve Zâhiru’r-rivâye kitaplarının tamamının Şeybânî’ye ait olması82 gibi önemli konular üzerinde 

durarak bu klasik tasnifin Orta Asya ve Horasan Hanefî fakihleri arasında çıktığını dile 

getirmektedir.83 Boynukalın ve Bedir’in çalışmaları yukarıda ifade edilen yönlerden önemli 

bilgiler sunmakla birlikte Nevâdir ve Emâlî eserleri, bunların tespit, tasnif ve râvilerinin kim 

olduğu, Şeybânî’ye nispet edilen yanlış Nevâdir eserleri gibi tezde ele alınan konularda klasik 

tasnife bir katkı, eleştiri veya yorum getirmemektedirler. 

Murat Şimşek’in, İmam Ebû Hanîfe ve Hanefîlik isimli çalışması klasik üçlü tasnife yer 

veren diğer bir eserdir. Şimşek, “Tabakât Literatürü Bağlamında Hanefîlik: Kefevî Örneği” 

başlığı altında Kefevî’nin Hanefî mezhebinde ele alınan meseleleri üçe ayırdığını söyleyerek 

klasik üçlü tasnifi vermiştir.84 Şimşek’in Kefevî’den naklettiği tasnif tezin ilgili yerinde ifade 

edildiği üzere Kınalızâde’nin risalesinde yer alan ifadelerin bir tekrarı olmakla birlikte Şimşek, 

Kefevî’nin ikinci kısımda zikrettiği mesaile “Mesâili’l-mezâhib” adını verdiğini söylemektedir.85 

Oysaki Kefevî ilgili yerde söz konusu mesail için “Mezheb mesailinin ikinci tabakası Gayru 

zâhiru’r-rivâye’dir” ifadesini kullanmaktadır.86 Dolasıyla Şimşek’in “Kefevî’nin ikinci bölümü 

doğrudan nâdiru’r-rivâye diye isimlendirmeyip, zâhiru’r-rivâye dışındaki meseleleri mesâili’l-

mezâhib diye nitelemesi oldukça dikkat çekicidir” ifadesi metnin yanlış anlaşılmasından 

kaynaklanan bir kalem sürçmesi olsa gerektir.87 

Şimşek, mesail tasnifinin üçüncü kısmında Kefevî’nin, Radıyyüddin es-Serahsî’nin 

Muhît ile alakalı olarak yaptığı açıklamasını aslında İbn Mâze’nin el-Muhîtu’l-Burhânî’sinin 

 
80 Bk. Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 76 -77 
81 Bk. Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 52-53, 70. 
82 Bk. Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 84-87. 
83 Bk. Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 52-54. 
84 Bk. Şimşek, İmam Ebû Hanîfe ve Hanefîlik, s. 154-58. 
85 Bk. Şimşek, İmam Ebû Hanîfe ve Hanefîlik, s. 155. 

86 Bk. Kefevî, Ketâib, I, 405. (ÙĺوאóĤא óİאČ óĻĔ Ĺİ ÕİñĩĤא ģאئùĨ īĨ ÙĻĬאáĤא Ùĝ×ĉĤوא) 

87 Şimşek’in, matbu Ketâib nüshasından aktardığı mesâili’l-mezâhib ifadesi eserin yazma nüshasında mesâili’l-

mezheb şeklinde, mezheb kelimesinin tekil haliyle geçmektedir (bk. Kefevî, Ketâib, 73a). Kanaatimizce doğru 

olan da budur. Zira Kefevî ilgili yerde mezheblerin değil Hanefî mezhebinin mesailinden bahsetmektedir. 



Giriş 

27 

bu nitelikte olduğunun son araştırmalarda ortaya çıktığını söyleyerek eleştirmiştir. Şimşek’in 

söz konusu esere bakmadan Osmânî’ye güvenerek varmış olduğu bu neticenin doğru olmadığı 

yukarıda Osmânî’nin eseri incelenirken açıklanmıştı. Bununla birlikte Şimşek, Müntekâ’nın 

Nevâdir mesailini bir metinde toplamak için telif edildiğini ifade ettiği halde Kefevî’nin aynı 

eseri birinci tabakadaki Mesâilü zâhiru’r-rivâye’den saymasını da eleştirmemiştir.88 Bu 

duruma dikkat çekmemesi Kefevî’den aktardıkları ile kendi ifadeleri arasında bir çelişkiye 

sebebiyet vermiştir. 

Seyit Mehmet Uğur, Hanefîlerde Mezhep İçi Tercih ve Usûlü isimli çalışmasında 

“Mesail Merkezli Tercih İlkeleri” başlığı altında mesail tabakasının hem muhteva hem de 

kavram olarak ortaya çıkış sürecinin ayrı bir çalışmayı gerektirdiğini ifade ederek89 bu tasnif 

hakkında kısaca bilgi vereceğini söylemiş ve ardından Hanefî mezhebinin klasik mesail 

tasnifini aktarmıştır.90 Uğur Hanefî mezhebinde kabul gören bu üçlü mesail taksimi yanında 

yukarıda geçen Şah Veliyyullah’ın dörtlü ve Leknevî’nin beşli taksimine de atıf yapıp bunların 

üçlü taksim kadar yaygınlık kazanmadığını da ifade etmiştir.91 

Uğur, klasik mesail tasnifinden bahsettiği ilgili yere düştüğü dipnotta92 bazı 

araştırmacılar tarafından bu üçlü mesail taksiminin ilk kez Kınalızâde ve onun çağdaşı Kefevî 

tarafından zikredildiğinin öne sürüldüğünü dile getirdikten sonra Kınalızâde’nin eserinde bu 

taksimin üçüncü kısmını oluşturan fetâvâ ve nevâzil mesailinin yer almadığını gerekçe 

göstererek tespit edebildiği kadarıyla üçlü mesail taksimine ilk yer veren kişinin Temîmî 

olduğunu söylemiştir. Oysa bu klasik üçlü tasnif Kınalızâde’nin Tabakâtü’l-mesâil isimli 

risalesinde ve Kefevî’nin, Ketâib’inde mesail tabakasıyla ilgili bölümünde geçmektedir. 

 

 
88 Bk. Kefevî, Ketâib, I, 405; Şimşek, İmam Ebû Hanîfe ve Hanefîlik, s. 155. 
89 Bk. Uğur, Hanefîlerde Mezhep İçi Tercih ve Usûlü, s. 229. 
90 Bk. Uğur, Hanefîlerde Mezhep İçi Tercih ve Usûlü, s. 230-31. 
91 Bk. Uğur, Hanefîlerde Mezhep İçi Tercih ve Usûlü, s. 230 
92 Bk. Uğur, Hanefîlerde Mezhep İçi Tercih ve Usûlü, s. 229 (8 numaralı dipnot). 





 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

FIKIH MEZHEBLERİNDE MESAİL TASNİFİ 

ve  

TEMEL KAVRAMLAR 





Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

31 

Hanefî mezhebinde hem mezheb uleması hem de onlardan aktarılan görüşler bilgi ve 

kaynak değeri açısından belli bir tasnife tabi tutulmuş ve böylece mezheb içinde klasik adıyla 

“tabakâtü’l-fukahâ” ve “tabakâtü’l-mesâil” literatürü oluşmuştur. Tezin bu bölümünde özel 

olarak Hanefî mezhebinin mesail tasnifi ve bu alanda ortaya çıkan temel kavramlar üzerinde 

durularak tezin ana konusunu oluşturan Nevâdirlerin tanımı ve mezhebin mesail tasnifindeki 

yeri tespit edilmeye çalışılacaktır. Ayrıca Usûl ve Nevâdir gibi mezheb mesailini tasnifte 

kullanılan temel kavramların diğer fıkıh mezheblerinde de benzer ifadeler ile yakın anlamlarda 

yer almasından hareketle bu bölümde diğer fıkıh mezheblerindeki mesail tasnifine de kısaca 

yer verilmiştir. Böylece bu kavramların özelde Hanefî mezhebi, genelde dört fıkıh 

mezhebindeki anlam ve mahiyetini tespite yönelik bir çalışma yapılarak fıkıh mezheblerinin 

mesail tasnifine dair genel bir çerçeve oluşturulmaya gayret edilmiştir. 

I. HANEFÎ MEZHEBİNDE MESAİL TASNİFİ 

Aşağıda açıklanacağı üzere Hanefî mezhebinde V/XI. asrın ortalarına kadar yazılan 

erken dönem fıkıh kitaplarında, özellikle de mezhebin doğduğu Irak bölgesinde, mezheb 

imamlarından aktarılan mesail ve bunların yer aldığı eserleri ifade etmek için dört temel kavram 

kullanıldığı görülmektedir; Usûl (Asl/Mebsût), Câmiayn (el-Câmiu’s-sağîr ve el-Câmiu’l-

kebîr), Emâlî ve Nevâdir. V/XI. asrın ortalarından itibaren mezhebin mesail tabakasını ifade 

etmek üzere Horasan ve Mâverâünnehir’de iki üst şemsiye kavram; Zâhiru’r-rivâye ve Gayru 

zâhiri’r-rivâye kullanıma girmiş, böylece Usûl ve Câmiayn Zâhiru’r-rivâye üst kavramı; Emâlî 

ve Nevâdirler ise Gayru zâhiri’r-rivâye üst kavramı altında toplanmıştır. V/XI. asırda Horasan 

ve Mâverâünnehir’de kullanılmaya başlayan Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye üst 

kavramları erken dönemin sonuna doğru VIII/XIV. asırdan itibaren bu kavramların altında yer 

alan Usûl ve Nevâdir kavramlarıyla eş anlamlı olarak kullanılmaya başlamış ve X/XVI. asrın 

ikinci yarısında Kınalızâde Ali Efendi’nin Hanefî mezhebinin mesail tasnifine dair yazdığı 

Tabakâtü’l-mesail isimli müstakil risalesiyle Usûl ile Zâhiru’r-rivâye, Nevâdir ile de Gayru 

zâhiri’r-rivâye kavramları eşanlamlı olarak tanımlanarak erken dönemdekinden anlam ve 

kaplam olarak daha geniş bir Usûl ve Nevâdir algısı oluşmuştur. Kavramlar aşağıda bu anlam 

ve kaplam genişlemesi göz önünde bulundurularak ele alınacaktır. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

32 

A. Zâhiru’r-Rivâye 

Zâhiru’r-rivâye Hanefî mezhebindeki mesail tasnifinde Usûl (Asl/Mebsût) ve Câmiayn’ı 

içeren bir üst kavram olarak ortaya çıkmıştır. Zâhiru’r-rivâye kavramına dair yapılan tanımlarda 

en temel fark geç dönemde kavramı oluşturan mesail ve kitaplardan Usûl’e yüklenen yeni anlamla 

Usûl ile Zâhiru’r-rivâye’nin eşanlamlı hale getirilerek kavramın anlam ve kaplamının genişlemiş 

olmasıdır. Modern dönemde konu hakkında yapılan çalışmalarda da kavramdaki aynı anlam ve 

kaplam genişlemesi devam ettirilmiştir. Aşağıda geleceği üzere erken dönemde Usûl, daha 

sonraları Asl ve Mebsût ismiyle anılan eser ve orada yer alan mesaile verilen isim olup Zâhiru’r-

rivâye’nin diğer iki kitabı el-Câmiu’s-sağîr ile el-Câmiu’l-kebîr’i içermez. 

1. Tanımı 

Osmanlı ulemasından Kahire kadılığı da yapmış olan Kınalızâde Ali Efendi’nin 

Hanefî mezhebinin mesailine dair kaleme aldığı Tabakâtü’l-mesâil isimli risale Zâhiru’r-

rivâye’nin mahiyeti ve tanımına dair yazıldığı bilinen ilk müstakil eserdir. Onun iki sayfalık bu 

kısa risalede verdiği tarif ve taksimler geç ve modern dönemde Hanefî mezhebinin mesail 

tasnifinde kullanılan Usûl ve Nevâdir kavramlarının şekillenmesinde etkili olmuştur. 

Kınalızâde bu risalede mezheb mesailini Usûl/Zâhiru’r-rivâye, Nevâdir/Gayru zâhiri’r-rivâye 

ve Fetâvâ şeklinde üç kısma ayırıp her birinin tarifini yapmıştır. Kınalızâde’nin Zâhiru’r-rivâye 

ve onunla eşanlamlı gördüğü Usûl’e getirdiği tanım şöyledir: 

Mesâilü’l-Usûl ve Zâhiru’r-rivâye: Ulemâ-i selâse denilen mezheb imamları Ebû 

Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’den ayrıca müketaddimîn adıyla bu üçüne katılan Züfer 

ve Hasan b. Ziyâd gibi Ebû Hanîfe’nin talebelerinden rivayet edilen mesaile denir. 

(Bununla birlikte Zâhiru’r-rivâye denilince daha yaygın olarak sadece üç imamın 

görüşleri kastedilir.)1 Bu mesail Şeybânî’ye ait Mebsût, Ziyâdât, el-Câmiu’s-sağîr, 

el-Câmiu’l-kebir ve Siyer’de yer alan meselelerden ibaret olup, güvenilir râviler 

aracılığıyla mütevâtir ya da meşhur yolla rivayet edilmiş olmaları sebebiyle bunlara 

Zâhiru’r-rivâye de denilir.2 

 
1 Parantez içindeki kısım risalenin sadece bir nüshasında geçmektedir. Bk. Kınalızâde, Risâle fî tabakâti’l-mesâil, 

DİB Ktp., nr. 2454, vr. 551b. Temîmî de, bu ifadeyi bizzat Kınalızâde'nin hattından aktarmaktadır. Bk. Temîmî, 

et-Tabakâtu’s-seniyye I, 43. 
2 Kınalızâde, Risâle fî tabakâti’l-mesâil, Süleymaniye Ktp., Esad Ef., nr. 3652, vr. 110b. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

33 

Kınalızâde’nin bu tanımında dört temel unsur yer almaktadır: (1) Mesâilü’l-Usûl ile 

Zâhiru’r-rivâye’nin eşanlamlı olduğu, (2) üç imamın yanı sıra Züfer ve Hasan b. Ziyâd gibi 

Ebû Hanîfe’nin diğer bazı talebelerine ait mesailin de Zâhiru’r-rivâye’den sayıldığı, (3) bu 

mesailin Şeybânî’ye ait yukarıda adı geçen beş eserde yer aldığı ve (4) bunlara, mütevâtir veya 

meşhur yolla rivayet edildikleri için, Zâhiru’r-rivâye denildiği. Bu tanım ve içinde yer alan dört 

temel unsur Kınalızâde sonrasında konuya dair bilgi veren hemen tüm eserlerde olduğu gibi 

tekrarlanarak geç ve modern dönemin Zâhiru’r-rivâye ile Usûl anlayışının bu şekilde 

yerleştiğini hatırlatıp bu dört madde üzerinden tanımı tartışmaya başlayabiliriz. 

1.1. Mesâilü’l-Usûl ve Zâhiru’r-Rivâye 

Kınalızâde, yaptığı mezkûr tanımla Mesâilü’l-Usûl ile Zâhiru’r-rivâye kavramlarını 

birbirine eşanlamlı hale getirmiştir. Erken dönemdeki tanımına göre ise Mesâilü’l-Usûl, 

Zâhiru’r-rivâye’nin bir bölümünü oluşturmaktadır. Yani Zâhiru’r-rivâye’ye Mesâilü’l-Usûl’ü 

de içeren daha geniş bir kavramdır. Dolayısıyla her Mesâilü’l-Usûl aynı zamanda Zâhiru’r-

rivâye’dendir ama her Zâhiru’r-rivâye, Mesâilü’l-Usûl’den değildir. Aşağıda Usûl’ün 

tanımının ele alındığı bölümde bu konu üzerinde genişçe durularak Usûl kavramının erken 

dönemden geç döneme doğru uğradığı anlam ve kaplam genişlemesinin tarihî seyri ile 

Kınalızâde’nin bundaki etkisi ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

1.2. Zâhiru’r-Rivâye’de Görüşleri Yer Alanlar 

Kınalızâde Usûl ve Zâhiru’r-rivâye mesaili içine Züfer ve Hasan b. Ziyâd gibi Ebû 

Hanefî’nin diğer talebelerinin bazı görüşlerini de dâhil etmiştir. Geride geçtiği üzere risalenin 

bir nüshasında ve Temîmî’nin bizzat Kınalızâde’nin hattından aktardığını söylediği nüshada 

Kınalızâde, “bununla birlikte Zâhiru’r-rivâye denilince daha yaygın olarak sadece üç imamın 

görüşlerinin kastedildiğini” sözlerine eklemektedir. Bu durumda Kınalızâde’ye göre Züfer ve 

Hasan b. Ziyâd gibi bazı talebelerin Asl’da yer alan görüşleri de Zâhiru’r-rivâye sayılsa bile 

yine Kınalızâde’nin ifadesine göre yaygın olarak sadece üç imamın görüşleri Zâhiru’r-rivâye 

kabul edilir. 

Kınalızâde’nin Züfer ve Hasan b. Ziyâd gibi Ebû Hanîfe’nin diğer talebelerine ait bazı 

görüşleri de Usûl ve Zâhiru’r-rivâye’den sayması, Asl içinde bunların bazı görüşlerinin yer 

almasıyla alakalı olsa gerektir. Asl’ın elimizdeki matbu nüshasında -kayıp bölümler hariç- 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

34 

Züfer’den otuzdan fazla3 Hasan b. Ziyâd,4 Kasım b. Ma’n (ö. 175/791)5 ve Âfiye’den 

(ö. 180/796)6 sadece birer yerde nakil bulunmaktadır. Dolayısıyla risalenin bir nüshasında 

geçtiği ve Temimî’nin bizzat müellif hattından aktardığını söylediği yerde Kınalızâde’nin de 

ifade ettiği üzere Usûl veya Zâhiru’r-rivâye denildiğinde akla gelen genellikle üç imamın 

görüşleridir. Zira diğerlerinin görüşlerine, Züfer dışında, neredeyse hiç atıf yoktur. 

1.3. Zâhiru’r-rivâye Mesailinin Yer Aldığı Eserler 

Aşağıda “Zâhiru’r-rivâye Eserlerinin Sayısı” başlığı altında geleceği üzere Hanefî 

mezhebinin Zâhiru’r-rivâye eserleri ve bu eserlerin sayısı hakkında kaynaklarda farklı bilgiler 

bulunmakta olup Zâhiru’r-rivâye eserlerinin en az üç olmak üzere, dört, beş, altı ve en fazla 

yedi tane olduğu söylenmiştir. Eserlerin sayısının tespitinde erken dönemden modern döneme 

doğru bir artış olduğu görülmektedir. 

1.4. Zâhiru’r-rivâye Mesailinin Rivayeti 

“Kavramın Ortaya Çıkışı” başlığı altında ele alınacağı üzere Zâhiru’r-rivâye’yi 

oluşturan eserler ve özellikle bunlar içerisinde en hacimli ve en önemlisi olan Usûl mesaili 

mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde kayda geçirilen mesaile dayanmakta olup Şeybânî 

tarafından tekrar düzenlenmiş, klasik fıkıh kitaplarında Kitabu’s-salat ile başlayıp Kitabu’l-

feraiz ile biten fıkıh konularındaki mezhebin temel görüşleri bu şekilde yazılı ve müstakil birer 

metin hüviyetine bürünmüştür. Hanefî mezhebinin müntesipleri Ebû Hanîfe’nin meclisinde 

tutulan kayıtlara dayanan bu kitapları Şeybânî’den okuyup öğrenmek ve nüshalarını çoğaltmak 

 
3 Züfer’in görüşlerinin geçtiği yerler için bk. Şeybânî, Asl, I, 34, 135, 142, 237, 296, 305, 313, 321, II, 319, 322, 

336, 337, 367, 385, 517, III, 24, IV, 195, 392, V, 34, 532, VII, 62, 65, 73, 86, 496, VIII, 283, 286, 415, IX, 275, 

306, 486, XII, 146. 
4 Şeybânî, Asl, IX, 232. Ayrıca Kitabu’s-savm’ın sonunda da Hasan b. Ziyâd’ın el-Mücerred isimli kitabından 

nakil yapılmaktadır. Fakat bu nakil yapılan yer muhakkik Boynukalın’ın da ifade ettiği gibi Asl’dan değildir. 

Kitabın bazı râvileri tarafından daha sonra kitaba eklenmiş olduğu anlaşılan bu bölüm eserin tüm yazma 

nüshalarında mevcut olduğu için kitap içinde bırakılmıştır. Asl’ın içinde kitaptan olmayan başka bölümler de 

vardır. Bunlardan biri kitabın râvisi Ebû Süleyman el-Cüzcânî’nin Şeybânî’den rivayet ettiği Nevâdiru’s-savm 

bölümüdür (Şeybânî, Asl, II, 202, 205). 
5 Şeybânî, Asl, IV, 195. 
6 Şeybânî, Asl, II, 517. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

35 

suretiyle nesilden nesile aktarmışlar, böylece bu kitaplar Hanefî ilim çevrelerinde yayılmıştır. 

Buna karşılık Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin talebelerine Usûl’e bağlı kalmadan müstakil bir eser 

olarak imlâ ettirdikleri Emâlîleri ile talebelerinin tuttukları notlardan kayda geçirdiği 

Nevâdirleri genel olarak hem mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde kayda geçirilen 

mesaile dayanmadığından hem de daha çok talebelerin çabaları sonucu ortaya çıkarılmış tam 

bir kitap hüviyetine bürünmemiş derlemeler olduğundan Hanefî ilim çevrelerinde Zâhiru’r-

rivâye kitapları kadar yaygın ve meşhur olmamışlardır. 

Kınalızâde’nin vermiş olduğu Zâhiru’r-rivâye tanımında yer alan bu dört unsurdan 

sonuncusu hariç diğerlerinin tartışmaya açık olduğunu ifade edip ileride gerekçe ve detayları 

üzerinde durulacak olmakla birlikte Hanefî mezhebinde Zâhiru’r-rivâye olarak nitelendirilen 

mesail ve bu mesailin yer aldığı eserlerin şu iki temel özelliğe sahip olduğunu söyleyebiliriz: 

Mezheb İmamı Tarafından Yazılmış Olma: Hanefî mezhebinde Zâhiru’r-rivâye 

olarak nitelendirilen eserlerin en hacimli ve en önemlisi olan Usûl (Asl/Mebsût) mezheb imamı 

Ebû Hanîfe’nin meclisinde onun gözetimi altında yazılmak suretiyle kayıt altına alınmış ve daha 

sonra Şeybânî tarafından tekrar düzenlenerek bugünkü şeklini almıştır. Mezhebde Zâhiru’r-

rivâye olarak isimlendirilen eserlerin ilki ve en hacimlisi olan Usûl’ün Zâhiru’r-rivâye eserleri 

arasında sayılmasının başlıca sebebi kanaatimize göre mezheb imamının gözetiminde ve onun 

meclisinde yazılmış olmasıdır. Şeybânî daha sonra el-Câmiu’s-sağîr ve el-Câmiu’l-kebîr isimli 

yine mezheb mesailine dair iki eser daha yazmıştır. Câmiayn olarak da bilinen bu son iki eser, 

mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde kayda geçilmiş olmalarsa dahi, bir diğer mezheb 

imamı Şeybânî tarafından telif edilmiş olmaları, özellikle el-Câmiu’s-sağîr’in büyük oranda Usûl 

mesailinden ibaret olması ve her ikisinin de tamamen fıkhî mesaile hasredilmiş olması sebebiyle 

bu iki eser de ittifakla mezhebin Zâhiru’r-rivâye eserleri arasında sayılmışlardır. 

Hanefî mezhebinde Usûl olarak bilenen mesail ve eserlerin mezheb imamı Ebû 

Hanîfe’nin meclisinde kayıt altına alınmış olma özelliği göz önünde bulundurulduğunda Ebû 

Yûsuf ile Şeybânî’nin Usûl’den bağımsız olarak talebelerine yazdırdıkları, tam bir metin 

hüviyetine bürünemeyen Emâliler ile talebelerinin derlediği Nevâdirlerin neden Zâhiru’r-

rivâye eserleri arasında sayılmadığı daha rahat anlaşılmaktadır. 

Fıkıh Mesailine Dair Yazılmış Olma: Bir fıkıh mezhebi olması hasebiyle Hanefî 

mezhebinin Zâhiru’r-rivâye eserleri mezheb imamlarının genel tasnifte ibadât, muamelât ve 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

36 

ukûbât diye isimlendirilen fıkhî mesaile dair yazdıkları eserlerden oluşmaktadır. Bu sebeple 

Şeybânî’nin farklı amaçlarla telif veya rivayet ettiği Kitâbu’l-âsâr, Kitâbu’l-hucce alâ ehli 

Medine ve İmam Mâlik’in Muvatta’sı gibi eserler mezhebde Zâhiru’r-rivâye eserleri arasında 

sayılmamıştır. 

Yukarıdaki bu açıklamalara göre Zâhiru’r-rivâye’yi şu şekilde tanımlayabiliriz: 

Zâhiru’r-rivâye: Mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde tartışılıp kayda geçirilmiş 

mesaili içeren, Şeybânî tarafından düzenlenerek, önceleri Usûl sonraları Asl ve Mebsût olarak 

ifade edilen kitap(lar) ile yine Şeybânî tarafından telif edilen el-Câmiu’s-sağir ve el-Câmiu’l-

kebîr (Câmiayn) isimli Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin fıkhın temel konularına dair 

görüşlerinin yer aldığı üç temel esere ve bu eserler içinde yer alan mesaile verilen isimdir.  

Daha kısa bir tanım ile Zâhiru’r-rivâye’yi şöyle tanımlayabiliriz: Mezhebin fıkhın 

temel konularına dair görüşlerini ortaya koymak üzere Şeybânî tarafından yazılıp Usûl ve 

Câmiayn olarak bilinen üç temel esere ve bunların içinde yer alan mesaile verilen isim. 

2. Kavramın Ortaya Çıkışı 

Zâhiru’r-rivâye kavramının Hanefî fıkıh külliyatındaki izi takip edildiğinde mezhebin 

doğduğu Irak bölgesinde mezheb mesailinin türünü belirtmekte kullanılan iki temel kavram ve 

mezheb kurucuları döneminden beri kullanılmakta olan Usûl ve Nevâdir kadar eski olmadığı 

ve ilk olarak mezhebin Horasan ve Mâverâünnehir fakihleri tarafından IV/X. asırda “er-

rivâyâtü’z-zâhira” şeklinde sıfat tamlaması olarak V/XI. asırdan itibaren de bugün bildiğimiz 

Zâhiru’r-rivâye şekliyle isim tamlaması olarak kullanılmaya başlandığı görülmektedir. 

Bununla birlikte Hanefî mezhebi imamlarından gelen meşhur rivayetleri tanımlamak üzere 

kullanılan benzer ifadelerin Irak bölgesinde da var olduğu bilinmektedir. Hanefî mezhebinin 

yayıldığı üç farklı bölgede kavramın tespit edilebilen ortaya çıkış süreci kısaca şu şekildedir: 

2.1. Irak Bölgesi 

Yukarıda belirtildiği gibi mezhebin doğup geliştiği Irak bölgesinde ilk dönemlerde 

mezheb mesailini ifade etmek için dört temel kavram kullanıldığı anlaşılmaktadır; Usûl, 

Câmiayn, Emâlî ve Nevâdir. Hanefî ulemasının tercüme-i hallerine dair yazılan ilk eserlerden 

Ahbâru Ebî Hanîfe ve Ashâbih’de müellif Saymerî’nin Hanefî fakihlerden birinin mezheb 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

37 

mesailine dair bildiklerini aktarırken “Usûl, Câmiayn ve Nevâdir’i bilirdi”7 demesi, Ebû Ali eş-

Şâşî (ö. 344/955) ile Ebû Cafer el-Hinduvânî’nin (ö. 362/973) birbirlerini Usûl ve Nevâdir 

meselelerinden sınadıklarını,8 yine Muhammed b. Semâʿa’nın, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin her 

ikisinden Nevâdir yazdığını, ayrıca Kütüb (Usûl) ve Emâlî’yi de rivayet ettiğini aktarması9 bu 

bölgede mezhebin mesaili için kullanılan kavramların bu dördü ve özellikle de Usûl ve Nevâdir 

olduğunu göstermektedir. 

Mezhebin Irak bölgesinde, V./XI. asrın sonuna kadar geçen dönemde Cessâs 

(ö. 370/981), Kudûrî, Saymerî, Nâtıfî ve Akta’ (ö. 474/1081?) gibi bir kısım telifatı günümüze 

ulaşan müelliflerin eserlerinde Zâhiru’r-rivâye kavramına rastlanmaz.10 Bu bölgede Zâhiru’r-

rivâye kavramı yaygınlaşana kadar aynı manaya geldiğini söyleyebileceğimiz başka bir ifade 

kullanılmıştır. Bir kavram olarak yerleşmese de Zâhiru’r-rivâye kavramını çağrıştıran bu ifade, 

“er-rivâyetü’l-meşhûra” şeklindeki sıfat tamlamasıdır. Cessâs ve Kudûrî’nin eserlerinde 

rastlanılan bu ifadeye konu olan meseleler incelendiğinde bunların Zâhiru’r-rivâye; karşısında 

zikredilen diğer rivayetlerin ise Nevâdir mesailinden olduğu görülmektedir.11 V/XI. asırda 

Horasan ve Mâverâünnehir’de yaygınlık kazanmasından sonra bu bölgede da Zâhiru’r-rivâye 

kavramı kullanılmaya başlanmıştır. Örneğin Mevsılî’nin (ö. 683/1284) el-İhtiyar li-taʿlîli’l-

Muhtâr isimli Hanefî fıkıh eserinde Zâhiru’r-rivâye kavramı yirmi kadar yerde geçmektedir.12 

2.2. Mısır Bölgesi 

Mezhebin Mısır bölgesi telifatından elimizde bulunan en erken eserler Ebû Cafer et-

Tahâvî’ye (ö. 321/933) aittir. Tahâvî’nin eserlerinde ne Irak bölgesinde kullanılan “er-

rivâyetü’l-meşhûra” ifadesi, ne de Mâverâünnehir bölgesinde sonraları yaygınlık kazanan 

 
7 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 173. 
8 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 169. 
9 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 161-62. 
10 Kudurî Zâhiru’r-rivâye ifadesini Tecrîd'de sadece bir yerde, bir hadis hakkında “hadisin zahiri manası” 

anlamında kullanmaktadır. Bk. Kudûrî, Tecrîd, IV, 1947. 
11 Örnek olarak bk. Cessâs, Ahkâmu’l-Kurân, I, 123; III, 216; IV, 289; a.mlf., Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî, II, 145, 

146, 480, 561; V, 78; a.mlf., Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, I, 324; V, 69, 210; Kudûrî, Şerhu Muhtasari’l-Kerhî 

“min evveli kitâbi'l-hudûd ilâ nihâyeti kitâbi'l-havâle”, s. 147, 332, 333, 336, 889, 919. 
12 Bu yerler için bk. Mevsılî, İhtiyar, I, 21, 108, 129, 132; II, 157; III, 31, 90, 99, 115; IV, 20, 39, 84, 111, 116, 

147; V, 23, 68. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

38 

Zâhiru’r-rivâye kavramı geçmektedir. Kavramın bu bölgede yaygınlaşması, Irak bölgesinde 

olduğu gibi, kavramın Horasan ve Mâverâünnehir’de ortaya çıkışından sonraki dönemlere rast 

gelmektedir. Hayatını Kahire’de geçiren Osman b. Ali ez-Zeylaî (ö. 743/1343)13 Tebyînü’l-

hakâik isimli meşhur Kenz şerhinde Zâhiru’r-rivâye kavramını sık sık kullanmaktadır. 

2.3. Horasan ve Mâverâünnehir Bölgesi 

Zâhiru’r-rivâye kavramının Horasan ve Mâverâünnehir bölgesinde çıktığı tahmin 

edilmektedir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla ilk defa Ebu’l-Leys es-Semerkandî (ö. 373/983), 

Uyûnu’l-mesâil isimli eserinde iki yerde bu kavramı Nevâdîr karşıtı anlamında “er-rivâyâtü’z-

zâhira” şeklinde sıfat tamlaması olarak kullanmıştır. Bu yerlerden birinde Muallâ b. Mansûr’un 

(ö. 211/826) Ebû Yûsuf’tan rivayet ettiği bir meseleyi, diğerinde ise Hasan b. Ebî Mâlik’in 

(ö. 204/819), Ebû Yûsuf’tan, onun da Ebû Hanîfe’den bir meseleyle alakalı yaptığı rivayeti, 

zâhir olan rivayetlere (er-rivâyâtü’z-zâhira) muhalif olması sebebiyle reddetmiştir.14 

Kavramın bugün bildiğimiz şekliyle isim tamlaması olarak ilk kullananlardan biri 

V/XI. asrın ilk yarısında vefat eden Şemsüleimme Abdülazîz b. Ahmed el-Halvânî’dir 

(ö. 452/1060).15 Aynı asrın ikinci yarısında Mâverâünnehir bölgesinde kavramın yaygınlaştığı 

anlaşılmaktadır. Örneğin Serahsî’nin (ö. 483/1090) Hâkim Şehîd’in (ö. 334/945) Kâfî’sine 

yazmış olduğu Mebsût olarak bilinen meşhur şerhte ve Alâuddin Semerkandî’nin (ö. 539/1144) 

telif ettiği Tuhfetü’l-fukahâ’da Zâhiru’r-rivâye kavramı sık sık geçer. 

3. Zâhiru’r-Rivâye Eserlerinin Sayısı 

Hanefî mezhebi Zâhiru’r-rivâye eserleri ve bu eserlerin sayısı hakkında kaynaklarda 

farklı bilgiler bulunmakta olup Zâhiru’r-rivâye’yi oluşturan eserlerin hangileri olduğu tartışması 

söz konusu sayının farklılaşmasının temel saikidir. En geniş isimlendirme ile Zâhiru’r-rivâye 

olduğu söylenen yedi eser şunlardır: Usûl, el-Câmiu’s-sağîr, el-Câmiu’l-kebîr, es-Siyerü’s-sağîr, 

 
13 Hayatı için bk. Kızılkaya, “Zeylaî”, s. 354. 
14 Ebü’l-Leys Semerkandî, Uyûnu’l-mesâil, s. 15, 66. 
15 Sadrüşşehîd Ömer b. Abdilazîz (ö. 536/1141) Hassâf'ın Ebedü'l-Kâdı'sına yazdığı şerhte kendisi Zâhiru’r-rivâye 

kavramını sık sık kullanmakla birlikte, Halvânî'nin aynı kitaba yazdığı şerhten yaptığı bir nakil -eğer 

Sadruüşşehid’in bir tasarrufu söz konusu değilse- onun da Zâhiru’r-rivâye kavramını kullandığını 

göstermektedir. Bk. Sadrüşşehîd, Şerhü Edebi'l-kâdî li'l-Hassâf, IV, 291. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

39 

es-Siyerü’l-kebîr, Ziyâdat ve Ziyâdâtü’z-Ziyâdât. Bu eserlerden ilk üçünün Zâhiru’r-rivâye’den 

olduğu noktasında ihtilaf yoktur. Buna göre Zâhiru’r-rivâye eserlerinin en az üç olmak üzere, 

dört, beş, altı ve en fazla yedi tane olduğu söylenmiştir. Zâhiru’r-rivâye’yi oluşturan eserlerin 

sayısında erken dönemden modern döneme doğru bir artış olduğu görülmektedir. 

3.1.  Üçlü Tasnif 

Bu tasnife göre Zâhiru’r-rivâye eserleri, kaynaklarda ittifakla Zâhiru’r-rivâye’den 

sayılan, Usûl, el-Câmiu’s-sağîr ve el-Câmiu’l-kebîr’dir. Erken dönemin başlarında bu üçlü 

tasnifin öne çıktığı söylenebilir. Örneğin, Saymerî’nin, bazı fakihlerin mezheb mesailine dair 

bilgilerini aktarırken “Usûl, Câmiayn ve Nevâdir’i bilirdi”16 diyerek Zâhiru’r-rivâye 

kitaplarından sadece üçünün adını vermesi, Hâkim Şehid’in Kâfî olarak bilinen muhtasarın 

başında Şeybânî’nin geniş kitapları (Usûl) ve cevâmiinde (el-Câmiu’s-sağîr ve el-Câmiu’l-

Kebîr) geçen mesaili özetleyeceğini söylemesi,17 bu üç eserin, ilerleyen süreçte yaygın kullanım 

kazanacak Zâhiru’r-rivâye ifadesinin erken bir prototipinin ve zihinsel varlığının oluşmaya 

başladığını göstermektedir. 

Bu durumda geriye kalan eserler Zâhiru’r-rivâye değil midir şeklinde bir soru akla 

gelebilir. Burada es-Siyerü’s-sağîr ve es-Siyerü’l-kebîr’in, Usûl’de yer alan kitaplardan olmaları 

sebebiyle, ayrıca Zâhiru’r-rivâye eserlerinden sayılmadığı şeklindeki görüş,18 erken dönemde 

yaygın olan Usûl ve Câmiayn şeklindeki tasnife uygun olması açısından makul gözükmektedir. 

Ayrıca Ziyâdât ile Ziyâdâtu’z-Ziyâdât’ı (el-Câmiu’l-kebîr üzerine yapılmış) birer tetimme çalışması 

olmaları sebebiyle kitabın devamı gibi kabul ederek tasnife dâhil etmeden Zâhiru’r-rivâye 

eserlerinin aslında üç tane olup bunun erken döneme en uygun görüş olduğunu söyleyebiliriz. 

3.2.  Dörtlü Tasnif 

Bu tasnife göre Zâhiru’r-rivâye eserleri dört tane olup ilk üçü, yukarıdakilerle aynı 

olmakla birlikte dördüncü kitabın hangisi olduğu konusunda iki farklı görüş bulunmaktadır: 

Daha yaygın olana göre dördüncüsü Ziyâdât’tır. Bu görüş Ebü’l-Leys Semerkandî 

 
16 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 173. 
17 Hâkim eş-Şehîd, Kâfî, vr. 1b. 
18 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 96-97. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

40 

(ö. 373/983),19 İtkânî,20 Bâbertî,21 Bedreddin el-Aynî22 Kadızâde Ahmed Şemseddin 

(ö. 988/1580),23 İbn Kemal Paşa (ö. 940/1534),24 İbn Nüceym Sirâcuddin Ömer 

(ö. 1005/1596)25 ve Şehâbeddin eş-Şelebî (ö. 1021/1612)26 gibi âlimler tarafından 

benimsenmiştir.27 Bu görüş sahiplerinin es-Siyerü’s-sağîr ve es-Siyerü’l-kebîr’i Usûl’de yer 

alan kitaplardan gördükleri için Zâhiru’r-rivâye’den saymamış olmaları kuvvetle muhtemeldir. 

Bununla birlikte Tahtâvî, Şeybânî’nin es-Siyerü’s-sağîr ve es-Siyerü’l-kebîr’i 

Bağdat’tan ayrıldıktan sonra telif ettiğini bu sebeple talebesi Ebû Hafs’ın bu iki kitabı rivayet 

edemediğini nakleder ve (muhtemelen bu sebeple) bazılarının bu iki kitabı Zâhiru’r-rivâye’den 

saymadığını söyler.28 Bu durumda mezkûr iki eseri Zâhiru’r-rivâye’den saymayanların 

gerekçesi yukarıda geçtiği üzere bunları Usûl’den kabul etmeleri değildir. Bu eserler onlara 

göre Usûl’den olmadığı gibi Zâhiru’r-rivâye’den de değildir. 

İkinci ve zayıf kabul edilen görüşe göre dördüncü kitap Ziyâdât değil de es-Siyerü’l-

kebîr’dir. Zâhiru’r-rivâye kitaplarını bu şekilde sıralayan Seyyid Şerif Cürcânî’dir.29
 Muhammed 

Ali et-Tehânevî de (ö. 1158/1745’ten sonra) aynı sıralamayı vermiştir.30 

 
19 Ebü’l-Leys Semerkandî, Kitâbu’n-nevâzil, Süleymaniye Ktp., Fatih, nr. 2414, vr. 1b. Eserin bazı nüshalarına 

göre Semerkandî ilgili yerde imamların telif ettiği kitapları Mebsût, Câmiayn ve Ziyâdât olarak saymaktadır. Bu 

ifadeden onun Zâhiru’r-rivâye eserlerini dört tane gördüğü sonucuna varılabilir. Kitapların isimleri eserin bazı 

nüshalarında yoktur. Bk. Süleymaniye Ktp., Fatih, nr. 2352, vr. 1b; Nuruosmaniye Ktp., nr. 2067, vr. 151b. 
20 İtkânî, Gâyetü'l-beyân, vr. 30b. 
21 Bâbertî, İnâye, I, 136; VIII, 371. 
22 Aynî, Binâye, I, 553. 
23 Kadızâde Ahmed, Netâicü'l-efkâr, VIII, 105. 
24 İbn Kemal Paşa, Hâşiye ale’l-Hidâye, Nuruosmaniye Ktp., nr. 1484, 129b. Halîlî, İbn Kemal Paşa’nın Zâhiru’r-

rivâye eserlerini beş tane saydığını söyleyerek adı geçen eserin Esad Efendi nr. 656, 52b ve 53a kaynak 

göstermektedir (Halîlî, Esbâbu udûli'l-Hanefîyye, s. 52). Oysa ilgili yazmada da İbn Kemal Paşa Zâhiru’r-rivâye 

eserlerini dört tane saymaktadır. 
25 İbn Nüceym Sirâcuddin Ömer b. İbrahim, en-Nehrü'l-fâik, I, 366. 
26 Şelebî, Hâşiye alâ Tebyîni'l-hakâik, V, 20. 
27 Ayrıca bk. Halîlî, Esbâbu udûli'l-Hanefîyye, s. 47-50. 
28 Bk. Tahtâvî, Hâşiye alâ Merâki'l-felâh, s. 15. 
29 Bk. Cürcânî, Tarîfât, s. 146. Aşağıda “Usûl ve Zâhiru’r-rivâye’ye Farklı Yaklaşımlar” başlığı altında geleceği 

üzere Cürcânî Usûl kitaplarıyla Zâhiru’r-rivâye kitapları arasında bir ayrım yapmaktadır. 
30 Tehânevî, Keşşâf, II, 103. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

41 

3.3.  Beşli Tasnif 

Bu tasnife göre Zâhiru’r-rivâye eserleri: Usûl, el-Câmiu’s-sağîr, el-Câmiu’l-kebîr, es-

Siyerü’l-kebîr ve Ziyâdât’tır. Kınalızâde yukarıda geçen tarifinde Zâhiru’r-rivâye eserlerini bu 

şekilde beş tane saymıştı. Aşağıda Usûl’ün tanımında Kınalızâde’den etkilendiğini söyleyerek 

adını verdiğimiz ulemadan Kâtib Çelebi, İbn Âbidîn ve Leknevî dışında Kefevî, Temîmî, İsmâîl 

en-Nâblusî ve Pîrîzâde İbrahim aynı listeyi vermişlerdir.31 Bir önceki dörtlü tasnife ek olarak 

burada es-Siyerü’l-kebîr de yer almaktadır. es-Siyerü’s-sağîr’in müstakil bir kitap olmadığının 

anlaşılması üzerine modern dönemde yapılan bazı çalışmalarda Zâhiru’r-rivâye eserlerinin bu 

beş kitap olduğu görüşü yaygınlaşmaya başlamıştır.32 

Serahsî tarafından, Şeybânî’nin fıkıhta telif ettiği son eser olduğu ifade edilen es-

Siyerü’l-kebîr’in bu listede yer alması eserin telif zamanıyla alakalı bir durum olsa gerektir. 

Yine Serahsî’nin ifade ettiği üzere eser, Şeybânî’nin Buhârâlı talebesi Ebû Hafs el-Kebir’in 

(ö. 216/831), Buhârâ’ya dönmesinden sonra telif edildiği için, kendisi bu eseri Şeybânî’den 

okuyamamıştır.33 Eser Ebû Süleyman el-Cüzcânî ve İsmail b. Tevbe el-Kazvînî (ö. 247/862) 

gibi Şeybânî’nin Bağdat’taki talebeleri tarafından rivayet edilmiştir.34 Bu durum eserin Usûl 

kitaplarından ayrı olduğunun sanılıp, sonraları müstakil olarak rivayet edildiği Mâverâünnehir 

bölgesinde Zâhiru’r-rivâye eserlerinin beş olarak sayılmasına sebep olmuş gibi 

görünmektedir35. Örneğin bölgenin önemli simalarından Burhâneddin el-Buhârî el-Muhîtü’l-

Burhânî isimli ansiklopedik fıkıh eserinin başında, kitapta Mebsût (Usûl), Câmiayn, Siyer ve 

Ziyâdât’taki meseleleri cemettiğini ve bunlara Nevâdir ve fetâvâda yer alan bazı meseleleri de 

eklediğini söylerken es-Siyerü’l-kebîr’i ayrı bir eser olarak sayması bu sebeple olsa gerektir.36 

Dolayısıyla kendisinin de bu beşli tasnifi benimsediğini ifade edebiliriz. 

3.4. Altılı Tasnif 

 
31 Ayrıca bk. Leknevî, Şerhu'l-Hidâye, I, 17; Halîlî, Esbâbu udûli'l-Hanefîyye, s. 51-53. 
32 Kaya, “Zâhirurrivâye”, s. 101; Bedir, “Ziyâdât”, s. 483; a.mlf., Buhara Hukuk Okulu, s. 52. 
33 Serahsî, Şerhu’s-Siyeri’l-kebîr, I, 3. 
34 Temîmî, et-Tabakâtu’s-seniyye, II, 181; Kevserî, Bülûgu'l-emânî, s. 64; Yaman, “es-Siyerü’l-kebîr”, s. 328; 

Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 93-94. 
35 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 99. 
36 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 29. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

42 

Geç dönem kaynaklarında en yaygın görüş Zâhiru’r-rivâye eserlerinin altı olduğudur. 

Bu tasnife göre Zâhiru’r-rivâye eserleri: Usûl, el-Câmiu’s-sağîr, el-Câmiu’l-kebîr, es-Siyerü’s-

sağîr, es-Siyerü’l-kebîr ve Ziyâdât’tır.  

Bu görüşe sahip olduğu bilinen en meşhur isimler İbn Nüceym,37
 Kâtib Çelebi,38

 

Tahtâvî,39
 İbn Âbidîn,40

 Mercânî41
 ve onlardan nakille Leknevî’dir.42

 Ayrıca Kınalızâde 

Tabakâtü’l-mesâil isimli risalesinde Zâhiru’r-rivâye eserlerini beş tane sayarken, et-Tabakâtü’l-

Hanefîyye isimli eserinin matbu nüshasına göre bunların arasına es-Siyerü’s-sağîr’i de ekleyerek 

sayılarını altıya çıkarmıştır.43
 Kevserî ve Ebû Zehre gibi biyografi alanında da eser veren son 

dönem âlimleriyle44
 günümüz akademisyenlerinin birçoğu da bu sayıyı vermektedirler.45 

3.5.  Yedili Tasnif 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi Nâdirü’r-rivâye maddesinde Zâhiru’r-

rivâye eserlerinin sayısı yukarıdaki altı esere Ziyâdâtü’l-Ziyâdât da eklenerek yedi olarak 

verilmiştir.46 Ansiklopedinin Asl ve Usûl maddesinde eserlerin sayısı altı47 Zâhirü’r-rivâye 

maddesinde ise es-Siyerü’s-sağîr’in ayrı bir kitap olmadığına dikkat çekilerek yukarıda geçtiği 

şekilde beş olarak verilmiştir.48 

 
37 İbn Nüceym, Bahru'r-râik, III, 100. 
38 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, I, 107, II, 1283. Kâtib Çelebi Zâhiru’r-rivâye kitaplarını altı olarak sayarken, 

Kınalızâde'den aktardığı anlaşılan görüş ile müellifi bilinmeyen Mensûra isimli eserden yaptığı nakillerde beş 

olarak saymaktadır. 
39 Tahtâvî, Hâşiye alâ Merâki'l-felâh, s. 15 
40 İbn Âbidîn, Reddü'l-muhtâr, I, 50, 69; a.mlf., Şerh Ukûdi resmi'l-müfti, s.11. 
41 Mercânî, Nâzûra, s. 167-68. 
42 Leknevî, Şerhu'l-Hidâye, I, 17; Halîlî, Esbâbu udûli'l-Hanefîyye, s. 51-53. 
43 Kınalızâde, Tabakâtü'l-Hanefîyye, I, 180-185. 
44 Kevserî, Bülûgu'l-emânî, s. 66; Ebû Zehre, Ebû Hanîfe, s. 234. 
45 Örnek olarak bk. Ünal, “el-Asl”, s. 494; Yavuz, “el-Câmiu's-sagir”, s. 112; a.mlf., “el-Câmiu'l-kebîr” s. 109; 

Uzunpostalcı, “Ebû Hanîfe”, s. 134; Ahmet Özel, “Fıkıh”, s. 15; Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), s. 40; 

Özen, “Metin Tenkidi Üzerine Bazı Tespitler ve Öneriler”, s. 465; Arap dünyasından bazı araştırmacılar için 

ayrıca bk. Halîlî, Esbâbu udûli'l-Hanefîyye, s. 54. 
46 Kaya, “Nâdirü’r-rivâye”, s. 278. 
47 Ünal, “el-Asl”, s. 494; “Usûl” s. 198. 
48 Kaya, “Zâhirü’r-rivâye”, s. 101. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

43 

Sonuç olarak, es-Siyerü’s-sağîr ile es-Siyerü’l-kebîr’in Usûl’ün bir bölümü olduğu 

için Zâhiru’r-rivâye’den sayılmadığını, Ziyâdât ile Ziyâdâtü’l-Ziyâdât’ın ise el-Câmiu’l-kebîr 

üzerine yapılmış birer tetimme çalışması olduğundan bu sayıya dâhil edilmediğini kabul 

ettiğimizde, Zâhiru’r-rivâye eserlerinde -ilk başta isimlerini verdiğimiz yedi kitap bağlamında- 

kaplam açısından bir eksiklik veya fazlalık olmadığını ve erken döneme uygun olarak Zâhiru’r-

rivâye eserlerinin Usûl ve Câmiayn’dan oluşan üç temel eser olduğunu söyleyebiliriz. Adı 

geçen diğer dört eser; es-Siyerü’s-sağîr, es-Siyerü’l-kebîr, Ziyâdât ve Ziyâdâtü’l-Ziyâdât’ı 

farklı sebeplerle49 Zâhiru’r-rivâye’den saymayanlara göre Zâhiru’r-rivâye eserleri kaplam 

olarak da azdır. Bizim üçlü tasnifimize göre ise ilk ikisi Asl’ın bir bölümü, diğer ikisi de 

el-Câmiu’l-kebîr üzerine yapılmış birer tetimme çalışması olduğundan bu kitaplardan ayrı 

düşünülmedi için Zâhiru’r-rivâye eserlerinde kaplam olarak bir eksilme söz konusu değildir. 

4. Zâhiru’r-rivâye Eserleri 

Zâhiru’r-rivâye kavramı geç dönemden itibaren Usûl ile eş anlamlı olarak 

kullanılmaya başladığından erken döneme göre kavramın mahiyetinde bir genişleme söz 

konusudur. Bu başlık altında aslında Zâhiru’r-rivâye mesailinin neredeyse tamamını oluşturan 

Usûl hakkında yapılan tanımlar üzerinde durulacaktır. Zâhiru’r-rivâye’nin Câmiayn olarak 

bilinen diğer iki eseri; el-Câmiu’l-kebîr ve el-Câmiu’s-sağîr kitapları hakkında farklı bir görüş 

bulunmadığı için bu eserler hakkında kısa bilgi verilmekle yetinilecektir. Son olarak Ziyâdât’ın 

hangi eser üzerine tetimme olduğu konusu üzerinde durulacaktır. 

4.1.  Usûl/Asl/Mebsût 

Usûl (الأصول) Arapça bir kelime olan aslın (الأصل) çoğuludur. Asl ise sözlükte kök, 

temel, kaynak, diğer şeylerin üzerine bina edildiği dayanak gibi anlamlara gelir.50 Usûl kelimesi 

bir kavram olarak fıkıh ve diğer İslâmî ilimlerde birçok anlamda kullanılmakla birlikte51 burada 

kastedilen, Hanefî mezhebi imamlarından nakledilen mesaili ve bunların kaynaklarını ifade 

ederken, Nevâdir’in karşıtı olarak kullanılan anlamıdır. Kelimenin fıkıh usulünü ifade eden 

anlamının konumuzla alakası yoktur. 

 
49 Kevserî Ziyâdât ile Ziyâdâtü'l-Ziyâdât'ın Şeybânî'den meşhur tarikle rivayet edildiğini ve bu iki eseri Zâhiru’r-

rivâye'den saymamanın doğru olmadığını söyler. Bk. Bülûgu'l-emânî, s. 63-64. 
50 Ferâhîdî, Kitâbu’l-ayn, (a.s.l); Ezherî, Tehzîbu’l-lüğa, (a.s.l); Cürcânî, Tarîfât, s. 32; Özel, “Asıl” (Fıkıh), s. 473. 
51 “Asıl” çeşitli anlamlarda kullanılan bir terimdir. Kelimenin farklı ilim dallarında kullanıldığı anlamları için bk. 

Özel, “Asıl” (Fıkıh), s. 473; Aydınlı, “Asıl” (Hadis), s. 473; Uludağ, “Asıl” (Tasavvuf), s. 474; Bolay, “Asıl” 

(Felsefe), s. 474. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

44 

4.1.1.  Erken Dönemde Usûl Kavramının Mahiyeti ve Kaplamı 

4.1.1.1. Usûl Mesaili 

Hanefî mezhebinde Nevâdir karşıtı olarak kullanılan Usûl kavramının erken dönem 

Hanefî fakihleri arasında neye tekabül ettiğine dair en açık ifadeler Kudûrî’ye aittir. O, 

Kerhî’nin (ö. 340/952) Muhtasar’ına yazdığı şerhte Usûl’ün nasıl tedvin edildiğine dair şu 

önemli bilgileri vermiştir: 

Ebû Hanîfe bu mezhebi ashabıyla istişare ederek kurmuştur. Meseleleri kendi başına 

ortaya koymamıştır. Meseleleri tek tek ashabına açıp onların görüşlerini almış, bu 

görüşlerden hangisinin doğru olduğu ortaya çıkana kadar onlarla tartışmış, Ebû 

Yûsuf da kabul edilen görüşü kayda geçerek Usûl’ün tamamını oluşturmuştur.52 

Kudûrî’nin verdiği bu bilgiye göre Hanefî mezhebinde Usûl, Ebû Hanîfe’nin meclisinde 

tartışılıp kayda geçirilen mesail ve bunların yer aldığı kitapları ifade etmektedir. Usûl diye 

isimlendirilen bu mesailin Ebû Hanîfe’nin meclisinde kayda geçirildiğini gösteren başka nakiller 

de bulunmaktadır. Örneğin İbn Ebi’l-Avvâm (ö. 335/947) günümüze ulaşan en eski Hanefî tabakat 

kitaplarından Fazâilu Ebî Hanîfe ve ahbârih isimli eserinde babası kanalıyla Tahâvî’den53 yaptığı 

bir nakilde, (Şeybânî’nin talebesi) Esed b. el-Furât (ö. 213/828), (Ebû Hanîfe’nin talebesi) Esed b. 

Amr’ın (ö.190/806) şöyle dediğini nakletmiştir: “Ashabı meselenin cevabında Ebû Hanîfe ile 

ihtilafa düşer, her biri farklı bir cevap verir, sonunda meseleyi Ebû Hanîfe’ye sunarlar, o da 

cevabını verirdi. Mesele üzerinde üç gün durduktan sonra onu divana yazarlardı.”54 

Konuya dair önemli bilgiler içeren bir diğer eser Saymerî’nin Ahbâru Ebî Hanîfe ve 

Ashâbih isimli eseridir. Saymerî, Züfer’den bahsederken onun, Ebû Hanîfe ile birlikte kitapları 

tedvin eden, on kişilik grup içinde yer aldığını,55 başka bir yerde de Ebû Hanîfe’nin halkasına 

devam edenlerin on kişi olduğunu ve bunlardan dördü; Züfer, Ebû Yûsuf, Esed b. Amr ve Ali b. 

Müshir’in (ö. 189/805) Kur’ân ezberler gibi meseleleri ezberlediklerini aktarır.56 Saymerî ayrıca 

 
52 Kudûrî, Şerhu Muhtasari’l-Kerhî, vr. 0b; Hârizmî, Câmiu’l-mesânid, I, 33. 
53 Eserde Tahâvî'den yapılan nakiller onun Ebû Hanîfe'nin menakıbına dair yazdığı kayıp kitabında yer alan 

rivayetler olsa gerektir. Tahâvî'nin ayrıca en-Nevâdir ve'l-hikâyât isimli diğer bir eseri de vardır (Kuraşî, 

Cevâhir, I, 277). 
54 İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 341. 
55 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 113. 
56 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 74. Diğerleri; Âfiye b. Yezîd, Dâvûd et-Tâî, Kâsım b. Ma'n, Yahya b. Zekeriyya ve 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

45 

Ebû Hanefî’nin mesaili ashabıyla tartıştıktan sonra yazdırdığı, ancak Âfiye b. Yezîd (ö. 180/796) 

mecliste yoksa onun muvafakatini almadan meseleyi kayda geçirtmediği bilgisini verir.57 

İbn Ebi’l-Avvâm, Kudûrî ve Saymerî’nin verdiği bu bilgiler ışığında, Hanefî 

mezhebinde Usûl olarak bilenen mesail ve kitapları: “Ebû Hanîfe’nin meclisinde tartışılıp 

kayda geçilen fıkıh mesaili ve bunların yer aldığı kitaplar” olarak tanımlamak mümkündür.  

Buna göre Usûl geç dönemde bu kavrama dâhil edilen Câmiayn’ı içermemektedir. 

Nitekim kaynaklarda Usûl ile diğer Zâhiru’r-rivâye eserlerini birbirinden ayıran ve bunların 

aynı olmadığını gösteren nakiller mevcuttur. Örneğin Saymerî, hocasının akranlarından 

olduğunu söylediği Ebû Zekeriyya Yahya b. Muhammed ed-Darîr el-Basrî için “Usûl, Câmiayn 

ve Nevâdir’i bilirdi”,58 Ali er-Râzi için de “Ashabımızın görüşlerini bilirdi. Usûl ve el-Câmiu’l-

kebîr’den bazı meselelere tenkidi vardı”59 ifadesini kullanır. 

Saymerî’nin iki ayrı Hanefî fakihi hakkında verdiği bu bilgilerde, erken dönem Hanefî 

fukahası arasında kullanılan Usûl kavramının, geç dönemde bu kavrama dâhil edilen 

el-Câmiu’s-sağîr ile el-Câmiu’l-kebîr’i içermediği çok açıktır. 

4.1.1.2. Usûl İsminin Verilme Sebebi 

Yukarıda Kudûrî’den yaptığımız nakilden de anlaşılacağı üzere Hanefî mezhebinde 

Şeybânî tarafından yeniden tedvin edilip önceleri Usûl, daha sonra Asl ve Mebsut olarak bilinen 

kitaplara bu ismin verilmesi, mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde kayda geçilen ve klasik 

fıkıh eserlerinde Kitâbu’s-salât ile başlayıp Kitâbu’l-ferâiz ile sona eren bir dizi temel fıkıh 

konularında mezheb imamı Ebû Hanîfe’ye ait görüş ve mesaili ihtiva etmesi sebebiyledir. 

 
yukarıda adı geçen Ali b. Müshir'in iki oğlu Mendel ve Hibbân'dır. (Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XVI, 363). 

Aynı rivayet Esed b. el-Furât kanalıyla Fazâilu Ebî Hanîfe’de de yer almaktadır. Fakat orada kitapları tedvin 

edenlerin kırk kişi olup yukarıda adı geçen on kişinin ise önde gelenlerden olduğu bilgisi yer almaktadır. Ayrıca 

meseleleri otuz yıl boyunca kayda geçenin Yahya b. Zekeriyya olduğu söylenmektedir. Bk. İbn Ebi'l-Avvâm, 

Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 342. 
57 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 156. 
58 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 173. 
59 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 164. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

46 

Hanefî kaynaklarında bu kitaplara Şeybânî’nin ilk telif ettiği eser olduğu için Usûl 

veya Asl denildiği şeklinde izahlar da bulunmaktadır. Bunu ilk ifade edenlerden biri Emîr Kâtib 

el-İtkânî’dir.60 Daha sonra Bedreddîn el-Aynî,61 İbn Nüceym Sirâcuddin Ömer,62 Kâtib Çelebi63 

ve İbn Âbidîn64 gibi âlimler de aynı kanaati paylaşmışlardır. Oysa Şeybânî’nin telif ettiği bu 

esere Usûl/Asl denilmesinin gerçek sebebi bu eserin onun ilk telif ettiği eser olması değil, içinde 

yer alan mesailin büyük oranda mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde tartışılıp onun 

tarafından kayda geçirtilen ve bu sebeple mezhebin Usûl’u diye isimlendirilen temel mesailin 

yeniden düzenlenmiş hali olmasıdır. Modern dönem çalışmalarında bu eserlere Usûl denmesi, 

muhteva olarak Hanefî fıkhının temelini teşkil etmesine bağlanmaktadır.65 Bu şekilde bir izah, 

önceki izaha nazaran daha doğru olmakla birlikte, mesailin aslında mezheb imamı Ebû 

Hanîfe’ye ait olup, onun meclisinde yazılması gibi Usûl’ün yukarıda açıkladığımız en temel iki 

özelliğine vurgu yapmaması açısından eksik gözükmektedir. 

4.1.1.3. Şeybânî’nin Usûl’ü Yeniden Düzenlemesi 

Kaynaklarda yer alan bilgilere göre, Ebû Hanîfe’nin meclisinde tartışılan fıkıh 

mesailini ifade eden anlamıyla Usûl’ün, ilk yazıldığı haliyle tasnif edilmemiş bir takım notlar 

manzumesi olduğu anlaşılmaktadır.66 Serahsî’nin ifadesiyle, “Ebû Hanîfe’nin ortaya koyduğu 

mesaili tasnif etmeye kendini adayan kişi Şeybânî’dir.”67 Yine onun ifadesine göre Şeybânî bu 

kitapların büyük bir çoğunluğunu ikinci defa gözden geçirip yeniden düzenlemiştir.68 

 
60 İbn Nüceym Sirâcuddin, Nehrü'l-fâik, I, 366. (İtkânî, Gâyetü'l-beyân ve nâdiratü'l-akrân'dan naklen) 
61 Aynî, Binâye, II, 509. 
62 İbn Nüceym Sirâcuddin Nehrü'l-fâik, I, 366. (İtkânî, Gâyetü'l-beyân ve nâdiratü'l-akrân'dan naklen) 
63 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, I, 81, II, 1282. 
64 İbn Âbidîn, Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî, s. 13. 
65 Bk. Kaya, “Zâhirü'r-rivâye”, s. 101; Taş, “Şeybânî”, s. 41; Aybakan, “el-Üm”, s. 298. Bedir, Buhara Hukuk 

Okulu, s. 76 (Bedir ilgili yerde “en önemli özellikleri Ebû Hanîfe'nin bizzat kendisinin görüşleriyle iki öğrencisi 

Ebû Yûsuf ve Muhammed'in tespit ve tevsik edilmiş görüşlerine dayanıyor olmalarıdır” diyerek Usûl'ün gerçek 

mahiyetine ait bir özelliği zikretmiştir.) 
66 Ebû Yûsuf Kûfe'de iken ondan Usûl kitaplarını dinlemediği rivayet edilen Hasan b. Ziyâd bu kitaplar için Farsça 

“günlük” anlamına gelen “Ruznâmçe” ifadesini kullanılmıştır. Bk. İbn Ebi’l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 307. 
67 Serahsî, Mebsût, I, 3. Şeybânî'nin tüm işleriyle ilgilenmesi için bir vekil tayin ettiğine, ayrıca odasında, etrafında 

kitaplar, kimseyle konuşmadan çalıştığına dair rivayetler için bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 130; İbn Ebi’l-

Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe s. 350. 
68 Serahsî, Mebsût, XXX, 287. Şeybânî'nin Usûl'ü yeniden tasnifiyle ilgili geniş bilgi için bk. Boynukalın, 

“Mukaddime” (Asl içinde), s. 46-62, 105-106. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

47 

Şeybânî’nin -kendisiyle Ebû Yûsuf’un görüşlerini ve kimi tahrîcleri de ekleyerek- yeniden 

tasnif ettiği Usûl kitapları, Asl ve Mebsût ismiyle günümüze kadar gelmiştir. Günümüzde 

mevcut nüshalarından yapılan son ve en kâmil neşrine göre Usûl’ün içinde Kitabu’s-salât ile 

başlayıp Kitabu’l-Gasb ile sona eren altmıştan fazla kitap vardır. Eserin bazı kitap/bölümleri 

kayıptır.69 

Ebû Hanîfe’nin meclisinde yazılan bu mesailden erken kaynaklarda Usûl veya Kütüb 

diye çoğul kipiyle bahsedilmesi ilk zamanlar bu meseleleri içeren kitapların birbirinden ayrı 

olduğunu gösterir. Bibliyografya eserlerinde buna delalet eden izahatlar bulunmaktadır. 

Örneğin Kınalızâde’nin mezkûr risalesinin sonunda,70 Kâtib Çelebi’nin de Keşfu’z-zunûn’da, 

Asl içinde yer alan kitapların ilk tedvin edildiklerinde ayrı birer kitap olduklarını aktarmaları71 

ve Fihrist müellifi Nedîm’in (ö.438/1047) Şeybânî’nin eserlerini sayarken “Usûl’e dair şu 

eserleri vardır” deyip bugün eserin içinde bir bölüm olarak yer alan kitapları ayrı ayrı zikretmiş 

olması da bunu göstermektedir.72 Asl’ı tahkik eden Boynukalın -yukarıdaki son iki nakle 

ilaveten- eserin içindeki kitap sıralamasının nüshadan nüshaya değişiklik arz etmesinin, 

bunların Şeybânî değil de ondan rivayette bulunanlar tarafından tek kitap haline getirildiğine 

bir delil sayılabileceğini söylemektedir.73 Ayrıca o zamanın telif anlayışına göre fıkhın tüm 

konularını tek kitapta toplayan eserlerin “câmi”, içindeki farklı konulardan oluşan bölümlerin 

de “bab” olarak isimlendirilmesi Usûl’ü oluşturan bölümlerin ayrı birer kitap olduğuna delil 

sayılabilir. Şeybânî’nin fıkhın hemen tüm bölümlerini içeren iki eserinin “kitab” yerine “câmi” 

diye isimlendirilmesi de bu sebepledir.74 

4.1.1.4. Usûl’ün “Asl” ve “Mebsût” Adını Alması 

Her biri Asl olarak isimlendirilen bu kitaplar erken dönemin başlarında tümüne atıfla Usûl 

diye anılmakla birlikte V./XI. asırdan itibaren kelimenin Asl şeklindeki müfret kullanımı yaygınlık 

 
69 Eserin kayıp bölümleriyle ilgili olarak bk., Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), s. 115-16; Yılmaz, İlk Tedvin 

Dönemi, s. 77-85. 
70 Bk. Kınalızâde, Risâle fî tabakâti’l-mesâil, Süleymaniye Ktp., Esad Ef., nr. 3652, vr. 111a. 
71 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1581. 
72 Nedîm, Fihrist, III, 22-23. 
73 Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), s. 115-16; Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 65-6. 
74 Câmi türü kitaplar fıkıhtaki anlamına yakın olarak hadiste de “çeşitli konulara dair hadisleri ihtiva eden kitap 

türü” olarak tanımlanır. Bk. Kandemir, “Câmi”, s. 94. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

48 

kazanmıştır. Mezhebin doğduğu Irak bölgesi fakihleri içinde eserleri günümüze ulaşanlardan Cessâs 

bu kitaplardan bahsederken daha çok kelimenin müfredini (Asl)75 ve bazen de çoğulunu (Usûl)76 

kullanmıştır. Aynı bölgeden Kudûrî’ye gelindiğinde ise bu kitaplardan artık, sadece Asl diye 

bahsedildiği, Usûl ifadesinin neredeyse hiç kullanılmadığı görülmektedir.77 Mezhebin 

Mâverâünnehir ve Mısır bölgesinde ise Usûl yerine, Asl ifadesi tercih edilmiştir. Usûl yerine Asl 

ifadesinin tercih edilmesinde Usûl’ü oluşturan kitapların râviler tarafından bir bütün olarak rivayet 

edilmesi sonucunda bunların tek bir kitap formatını almasının etkisi olabileceği gibi, Usûl 

kelimesinin IV/X. asırdan sonra bir ilim/disiplin olarak “usûl-i fıkıh” anlamında kullanılmaya 

başlamasıyla kavram karmaşasını önlemek için böyle bir tercihe gidildiği de söylenebilir. 

Mâverâünnehir bölgesinde Usûl’e ayrıca Mebsût da denilmiştir. Bunun sebebi Usûl’de 

yer alan kitapların fıkıh mesaili barındıran diğer eserlere nispetle daha geniş yazılmış olmasıdır. 

Nitekim Serahsî Usûl kitaplarından bahsederken bunların daha hacimli olduğunu ifade etmek 

üzere “el-kütübü’l-mebsûta” ifadesini kullanmaktadır.78 Ebu’l-Leys es-Semarkandî de bu 

bölgede Asl yerine Mebsût ifadesini ilk kullananlardan biridir.79 

4.1.2. Geç Dönemde Usûl Kavramının Mahiyeti ve Kaplamı 

Zâhiru’r-rivâye kavramının “Tanımı” başlığında Kınalızâde’nin Usûl ile Zâhiru’r-

rivâye’yi eş anlamlı olarak tarif ettiğini dile getirerek tanımında yer alan dört unsuru incelemiştik. 

Ayrıca geç dönem Usûl algısının farklı olduğunu ve bu konuyu ileride ele alacağımızı 

belirtmiştik. Burada geç dönemin Mesâilü’l-Usûl ve Zâhiru’r-rivâye tanımlarını vererek bu 

dönemde kavramların mahiyetinde meydana gelen anlam genişlemesi üzerinde duracağız. 

 
75 Örnek olarak bk. Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, I, 286, III, 274, 299, 302, IV, 19, V, 282, 283; a.mlf., Şerhu 

Muhtasari’t-Tahâvî, I 316, 614, II, 183, 278, III, 145, 146, 234, 410, V, 449, VI, 185, VII, 355, VIII, 213. 
76 Örnek olarak bk. Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, II, 33; a.mlf., Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî, I, 485, II, 462, IV, 187, V, 

132, VIII, 103. 
77 Örnek olarak bk. Kudûrî, Şerhu Muhtasari’l-Kerhî “min evveli kitâbi'l-hudûd ilâ nihâyeti kitâbi'l-havâle”, s. 

103, 131, 135, 141, 156, 158, 159, 164, 170, 216, 217, 220, 234, 239, 256, 311, 313, 323, 353, 359, 391, 392, 

393, 395, 399, 405. 
78 Serâhsî, Mebsût, I, 3. Bedir de “el-mebsût” adının “mebsut kitaplar” ifadesinden kısaltma olduğu ihtimali 

üzerinde durmaktadır. Bk. Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 50. 
79 Ebu'l-Leys es-Semerkandî, Uyûnu'l-mesâil, s. 150, 178, 232, 239, 321, 359, 365, 387, 389, 395, 396, 407. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

49 

Kınalızâde ilgili risalesinde yapmış olduğu tanımla Mesâilü’l-Usûl ve Zâhiru’r-rivâye 

kavramlarını birbirine eşitlemiştir. Onun bu ifadesinden anlaşıldığına göre, geç dönem Hanefî 

fukahası arasında Zâhiru’r-rivâye kitaplarından sadece Mebsût’u Asl, onunla diğer kitapları 

çoğul kipiyle Usûl diye isimlendirme şeklinde bir genel kanaat oluşmuştur. Nitekim 

Taşköprîzâde bunu açıkça ifade etmektedir.80 Oysaki -yukarıda geçtiği üzere- erken dönem 

Hanefî fakihleri arasında Usûl veya Mesâilu’l-usûl, Ebû Hanîfe’nin meclisinde tartışılıp kayda 

geçilen ve daha sonra Şeybânî tarafından yeniden düzenlenerek Asl ve Mebsût ismiyle anılacak 

olan kitaba ve burada geçen mesaile verilen isim olup Zâhiru’r-rivâye’nin diğer iki eseri 

el-Câmiu’s-sağîr ile el-Câmiu’l-kebîr’i kapsamaz. İlk dönemdeki anlamıyla Usûl her ne kadar 

mezheb içinde daha sonraları oluşan Zâhiru’r-rivâye kavramına dâhil olsa da Zâhiru’r-rivâye 

kitaplarından sadece Asl’ı ifade ettiği için daha hususî bir anlama sahiptir. İki kavram arasında 

eş anlamlılık değil umum-husus mutlak bulunmaktadır; Zâhiru’r-rivâye tüm Usûl mesailini 

kapsarken Usûl, Zâhiru’r-rivâye mesailinden sadece Asl/Mebsût olarak bilinen mesaili ve 

bunların yer aldığı eseri ifade etmekte; Câmiayn’ı içermemektedir. 

Kınalızâde’nin Usûl ve Zâhiru’r-rivâye’yi erken dönemdeki anlamından farklı olarak 

tanımlamasına neyin sebep olduğu yönünde akla gelebilecek muhtemel sorunun cevabını, bu 

konuya daha önce eserlerinde değinen İtkânî, Bâbertî, Seyyid Şerif Cürcânî, Bedreddin el-Aynî 

ve Taşköprîzâde gibi âlimlerin bu kavramlara yaptıkları tanımlarda aramak gerekir. İtkânî, 

Hidaye şerhinde metinde geçen “gayru rivâyetü’l-usûl” ifadesine yaptığı açıklamada Usûl’den 

maksadın Asl, Câmiayn ve Ziyâdât olduğunu söyler.81 Aynî de aynı ifadeleri kullanmaktadır.82 

Bu, Usûl kavramının, Câmiayn ve Ziyâdât gibi diğer Zâhiru’r-rivâye eserlerini de içine alacak 

şekilde daha geniş kapsamlı olarak gösterildiği tespit edilebilen ilk tanımdır. İtkânî ile aynı 

dönem ve bölgede yaşayan bir diğer Hidâye şarihi Bâbertî muhtemelen ondan alarak Usûl’den 

maksadın Asl, Câmiayn ve Ziyâdât olduğunu ve bunlara Zâhiru’r-rivâye denildiğini söyler.83 

Bâbertî bu ifadesiyle Usûl ile Zâhiru’r-rivâye’nin aynı şey olduğunu açıkça dile getirmiştir. 

Bâbertî’nin talebesi Cürcânî84 ile Taşköprîzâde85 bir iki kitap dışında Usûl ile Zâhiru’r-

rivâye’yi aynı görenlerdendir. 

 
80 Taşköprîzâde, Miftâh, s. 638. 
81 İtkânî, Gâyetü'l-beyân vr. 30b. 
82 Aynî, Binâye, I, 553. 
83 Bâbertî, İnâye, I, 136; VIII, 371. 
84 Cürcânî, Tarîfât, s. 32, 146. 
85 Taşköprîzâde, Miftâh, s. 638. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

50 

İtkânî ve Bâbertî ile başlayıp Cürcânî, Aynî ve Taşköprîzâde ile devam eden iki 

kavramın eşanlamlı hale getirilmesine dayalı bu tanım, Kınalızâde’nin risalesiyle iyice yerleşmiş 

ve böylece erken dönem Hanefî fakihlerinin farklı anlamda kullandığı bu iki kavram artık aynı 

anlamda kullanılır hale gelmiştir. Kavramların geç dönemde bu şekilde yerleşmesinde 

Kınalızâde’nin etkisi açık olmakla birlikte, eserleri Osmanlı uleması tarafından ilgiyle okunan 

başta İtkânî olmak üzere, Bâbertî, Cürcânî ve Aynî’nin de önemli bir rolü olduğu anlaşılmaktadır. 

Kınalızâde’nin mezkûr âlimlerin eserlerinden istifadeyle iki kavrama aynı anlamı yüklemesine 

dayanan tanımı, kendisinden sonra yazılan bazı önemli eserlerde olduğu gibi nakledilmiş ve geç 

dönem Zâhiru’r-rivâye ve Usûl algısının şekillenmesinde bu tanım belirleyici bir rol üstlenmiştir. 

Kınalızâde’nin tanımını esas alarak Usûl ile Zâhiru’r-rivâye’ye aynı anlamı vermek suretiyle geç 

dönemde bu yeni tanımın kabul görmesinde etkili olan bazı meşhur Hanefî uleması, yeni tanımın 

tarihî seyrini görebilmek adına, kronolojik olarak şöyle sıralanabilir: 

Mahmûd b. Süleyman el-Kefevî (ö. 990/1582): Kefevî, Ketâibu’l-alâmi’l-ahyâr min 

fuķahâi mezhebi’n-Numâni’l-muhtâr isimli tabakat kitabında Kınalızâde’nin tabakat taksimini 

-ondan aldığını ifade etmeden- ilk nakledenlerden biridir.86 Fakat Kınalızâde’den farklı olarak, 

mesail tabakasının ikinci kısmına, İtkânî ve Bâbertî gibi Nevâdir değil de Gayru zâhiri’r-rivâye 

adını vermiştir. Bu şekilde bir adlandırma daha doğrudur. Zira -aşağıda geleceği üzere- 

Zâhiru’r-rivâye dışında kalan eserlerin hepsine Nevâdir denilmemektedir. Nevâdir, Zâhiru’r-

rivâye dışında kalan eserlerin sadece bir türüne verilen isim olup Emâliler gibi Gayru zâhiri’r-

rivâye’den olan başka tür eserler de vardır. 

Takıyyüddin b. Abdülkâdir et-Temîmî (ö. 1010/1601): Temîmî, et-Tabakâtü’s-

seniyye fî terâcimi’l-Hanefîyye isimli eserinde İbn Kemalpaşa’nın Hanefî mezhebi fukahasıyla 

ilgili yedili taksimini verdikten sonra Kınalızâde’nin Hanefî mezhebinin mesailine dair 

Mesâilü’l-Usûl, Nevâdir ve Fetâvâ şeklindeki üçlü taksimini -müellif hattından aldığını ve 

kesinlikle aktarılması gereken önemli bilgiler içerdiğini söyleyerek- olduğu gibi nakleden 

önemli şahsiyetlerden bir diğeridir.87 

 
86 Kefevî, Ketâib, vr. 72b-73a. Kefevî ile Kınalızâde aynı dönemde yaşamış olmakla birlikte Kefevî eserini 60 

yaşında telif etmeye başladığını ifade etmektedir (Özel, “Kefevi” s. 185). Kendisi 920/1514’de doğduğuna göre 

(Kefevî, Ketâib I, 9), bu durumda eseri en erken 980/1572’de telife başlamış olması gerekir. Kınalızâde’nin 

979/1571’de vefat ettiği göz önünde bulundurulduğunda eserin Kınalızâde’nin vefatından sonra telif edildiği 

anlaşılmaktadır. 
87 Temîmî, et-Tabakâtü’s-seniyye, I, 42-46. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

51 

İsmâîl b. Abdilganî b. İsmâîl ed-Dımaşkī en-Nâblusî (ö. 1062/1652): Nâblusî Molla 

Hüsrev’in Dürer’i üzerine yazdığı İhkâm isimli şerhin başında tıpkı Temîmî gibi Kınalızâde’nin 

Hanefî mezhebinin mesaili tabakasına dair üçlü, İbn Kemalpaşa’nın da Hanefî mezhebi fukaha 

tabakasına dair yedili tasnifini olduğu gibi zikretmiştir. Ancak İbn Kemalpaşa’nın adını açıkça 

zikrederken Kınalızâde’nin adını vermemiştir.88 

Ahmed b. Muhammed el-Hamevî (ö. 1098/1687): Hamevî Simtu’l-fevâid ve i’kâlu’l-

mesâili’ş-şerâid isimli çeşitli konulara dair yazdığı manzumeleri içeren eserinde yer alan İthâfu’l-

ahbâb bi-beyâni tabakâti mesâili kütübi’l-ashâb  isimli manzumesinde Kınâlızâde’nin verdiği 

tasnifin aynısını vermiş fakat Usûl yerine Zâhiru’r-rivâye ifadesini kullanmıştır.89 

Pîrîzâde İbrahim (ö. 1099/1688): Umdetü zevi’l-basâir li halli mübhemâti’l-Eşbâh 

ve’n-nazâir isimli eserinde, Mısır’ın önde gelenlerinden diyerek takdim ettiği bazı âlimlerden 

nakille Kınalızâde’nin bu tasnifini hiçbir itirazda bulunmadan olduğu gibi aktarmıştır.90 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer ed-Dımaşkī (ö. 1252/1836): İbn Âbidîn 

Ukûdi resmi’l-müfti isimli manzum eseri ve onun şerhinde Pîrîzâde ve Nâblusî’nin yukarıda adı 

geçen eserlerinden özetle aktardığını söyleyerek Hanefî mezhebi mesail tabakası ile alakalı aynı 

üçlü taksimi vermiştir.91 İbn Âbidîn’in bu eseri modern dönem Zâhiru’r-rivâye, Usûl ve 

Nevâdir anlayışına doğrudan etki eden kaynak olma özelliğine sahiptir. 

Muhammed Abdülhay b. Muhammed el-Leknevî (ö. 1304/1886): Leknevî hem 

en-Nâfiu’l-kebîr92 hem de Umdetü’r-riâye’de93 Kefevî’nin Ketâibu’l-alâm’ından nakille aynı 

tasnifi verdikten sonra kendi farklı bir tasnif önermekte; fakat Usûl ve Nevâdir’e dair başka 

hiçbir açıklama yapmamaktadır. 

Ebu’l-Hasan Harun b. Bahâuddin el-Mercânî (ö.1306/1888): Mercânî Hanefî 

mezhebi literatürüne dair önemli bilgiler içeren Nâzûratu’l-hak isimli eserinde Kınalızâde gibi 

mezheb mesailini üçe ayırarak aynı tasnifi vermiştir.94 

 
88 Nâblusî, İhkâm, vr. 26b-27a. 
89 Hamevî, İthâfu’l-ahbâb bi-beyâni tabakâti mesâili kütübi’l-ashâb, vr. 148a. 
90 Pîrîzâde, Umdetü zevi’l-basâir, vr. 2a-3a. 
91 İbn Âbidîn, Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî, s. 10-12. 
92 Leknevî, en-Nâfiü’l-kebîr, s. 17-18. 
93 Leknevî, Umdetü’r-riâye I, 40-43. 
94 Mercânî, Nâzûra, s. 167-176. Ancak Mercânî Zâhiru’r-rivâye eserlerini altı olarak saymıştır. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

52 

4.1.3. Modern Dönemde Usûl Kavramının Mahiyeti ve Kaplamı 

Geç dönemde olduğu gibi modern dönem Usûl algısında da Kınalızâde’nin yaptığı ve 

geç dönemin en otoriter ismi İbn Âbidîn’in Ukûdu resmi’l-müfti’de Nablusî ve Pîrîzâde’den 

alarak aktardığı tanımın etkili olduğu görünmektedir. Konuyla ilgili yapılmış modern dönem 

çalışmalarından ulaşabildiklerimizin hemen hepsinde Usûl, Kınalızâde gibi Zâhiru’r-rivâye ile 

eş anlamlı olarak tanımlanmış ve Zâhiru’r-rivâye eserlerine, muhtevaları Hanefî fıkhının 

temelini teşkil ettiği veya Şeybânî’nin ilk telif ettiği eser olduğu için, aynı zamanda Usûl ve 

Mesâilu’l-usûl dendiği söylenmiştir. Zâhiru’r-rivâye ile Usûl’ü eş anlamlı olarak tanımlayan 

modern dönem çalışmalarına Arap dünyasından örnek olarak Ahmed en-Nakîb’in Hanefî 

mezhebi tarihi ve literatürüne dair yazdığı iki ciltlik eserinin95 ve Lüey el-Halîlî’nin doktora 

çalışmasının ilgili bölümlerine ve oralarda verdikleri isimlere,96 Türkiye’den de konu hakkında 

yaptıkları çalışmalarla bilinen Şükrü Özen,97 Murteza Bedir,98 Bilal Aybakan,99 Mehmet 

Boynukalın100 ve Eyyüp Said Kaya’nın101 ilgili çalışmalarına bakılabilir. Görebildiğimiz 

kadarıyla sadece Yılmaz Usûl’ü diğer Zâhiru’r-rivâye eserlerini kapsamayacak şekilde erken 

dönem anlayışına uygun olarak tanımlamıştır.102 

4.2. Câmiayn 

Zâhiru’r-rivâye’nin diğer iki eseri Şeybânî’nin Usûl’den sonra telif ettiği el-Câmiu’s-

sağîr ve el-Câmiu’l-kebîr’dir. Konumuzla doğrudan alakası olmaması sebebiyle burada bu iki 

eser ve ihtiva ettikleri mesail hakkında çok kısa bilgi verilmekle yetinilecektir. 

 
95 Nakîb, el-Mezhebü'l-Hanefî, I, 361-62. Nakîb burada aşağıda “Usûl ve Zâhiru’r-rivâye'ye Farklı Yaklaşımlar” 

başlığında geleceği üzere Zâhiru’r-rivâye ile Usûl'ü geç dönemde birbirinden ayıranlar olduğundan bahsetmiş; 

fakat bu görüşleri reddederek her iki kavramın aynı anlamda olduğunu savunmuştur. Ayrıca Usûl'ün erken 

dönemdeki anlamından hiç bahsetmeyerek geç dönemin Usûl ve Zâhiru’r-rivâye anlayışını sürdürmüştür. 
96 Halîlî, Esbâbu udûli'l-Hanefîyye, s. 47-55. 
97 Özen, “Metin Tenkidi Üzerine Bazı Tespitler ve Öneriler” s. 464; a.mlf., “Serahsî, Radıyüddin”, s. 543. Özen 

her iki yerde Usûl'ü parantez içinde Zâhiru’r-rivâye olarak açıklayarak her iki kavramı birbirine eşit gördüğünü 

ima etmektedir. 
98 Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 52-53, 76. 
99 Aybakan, “el-Üm”, s. 298. 
100 Boynukalın, İmam Muhammed, s. 48; a.mlf., “Mukaddime” (Asl içinde), s. 39. 
101 Kaya, “Zâhirurrivâye”, s. 101. 
102 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 66-67. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

53 

4.2.1. el-Câmiu’s-sağîr 

Şeybânî bu eseri -Ebû Yûsuf’un isteği üzerine- onun aracılığı ile Ebû Hanîfe’den rivayet 

ettiği mesaili bir araya getirmek üzere telif etmiştir.103 Kitaba bu ismi bizzat Şeybânî vermiştir.104 

Kitaba “câmi” isminin verilmesi daha önce ifade edildiği üzere105 o günün telif geleneğinde içinde 

ibâdât, muâmelât ve ukûbât gibi fıkhın farklı bölümlerine ait mesailin bir arada zikredilmesi 

sebebiyledir.106 Eserin tertip edilmeden önceki halinde “câmi” türü eserlerin bir özelliği olarak 

namaz, zekat gibi bölüm başlarında “kitâb” tabiri yerine “bâb” tabiri kullanılmışken, eseri tertip 

ve şerh edenler tarafından mesailin düzenlenmesi sonucu yeni bâb ve fasıllar oluştuğundan 

Şeybânî’nin kullandığı “bâb” tabirleri “kitâb” tabiriyle değiştirilmiştir.107  

Eserde Şeybânî’nin Ebû Yûsuf kanalıyla Ebû Hanîfe’den rivayet ettiği bin beş yüzden 

fazla mesele bulunmaktadır.108 Ebû Yûsuf bu mesailden altı tanesine, Şeybânî’nin kendisinden 

yanlış aktardığını söyleyerek itiraz etmiş; fakat Şeybânî bunu kabul etmeyerek Ebû Yûsuf’un 

yanıldığını, kendisinin ise mezkûr mesaili doğru aktardığını söylemiştir. Hanefî fakihleri de bu 

altı meselede Şeybânî’nin rivayetini tercih etmişlerdir.109 Eserin en son yapılan neşrinde 

Boynukalın, kitabın bugün elimizde bulunan Ebû Tahîr ed-Debbâs tertibiyle gelen nüshalarında 

bazı ziyadeler olduğunu ve tahkikte bunlara işaret ettiğini söylemektedir.110 

Eserde zikredilen mesailin tasnifine gelince, bunlar Serahsî ve Pezdevî’nin ifadesine 

göre üç grupta toplanmaktadır: 1) Sadece el-Câmiu’s-sağîr’de bulunup diğer kitaplarda 

bulunmayan mesail. 2) Asl’da geçtiği halde burada tekrar edilen; fakat ifadedeki farklılıktan 

dolayı bazı faideler içeren mesail. 3) İfadesinde hiçbir değişiklik yapılmadan Asl’da geçtiği 

şekliyle aktarılan mesail.111 

 
103 Boynukalın, “Mukaddime” (Câmiu's-sağîr içinde), s. 12-13. 
104 Boynukalın, “Mukaddime” (Câmiu's-sağîr içinde), s. 8-10. 
105 Bk. “Şeybânî'nin Usûl'ü Yeniden Düzenlemesi” başlıklı bölüm. 
106 Boynukalın, “Mukaddime” (Câmiu's-sağîr içinde), s. 10. 
107 Boynukalın, “Mukaddime” (Câmiu's-sağîr içinde), s. 17-18. 
108 Boynukalın, “Mukaddime” (Câmiu's-sağîr içinde), s. 18. 
109 Boynukalın, “Mukaddime” (Câmiu's-sağîr içinde), s. 7, 12-14. 
110 Boynukalın, “Mukaddime” (Câmiu's-sağîr içinde), s. 42. 
111 Boynukalın, “Mukaddime” (Câmiu's-sağîr içinde), s. 49-51. Kâdîhân da kitaba yazdığı şerhin başında aynı 

şeyleri nakletmektedir. Bk. Kâdîhân, Şerhu'l-Câmii's-sağîr “min evveli'l-kitâb ilâ nihâyeti kitâbi'l-ıtk”, I, 56. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

54 

4.2.2. el-Câmiu’l-kebîr 

Şeybânî, Ebû Yûsuf aracılığı ile Ebû Hanîfe’den rivayet ettiği mesaile yer verdiği 

el-Câmiu’s-sağîr’inden sonra el-Câmiu’l-kebîr’i telif ederek, Usûl’de yer alan diğer kebîr 

vasıflı kitaplarında olduğu gibi çokça tahrîcde bulunup birçok yeni mesail ortaya koymuştur. 

Nitekim kaynaklarda Şeybânî’nin “sağîr” vasıflı kitapları Ebû Yûsuf’tan rivayet ettiği; fakat 

“kebîr” vasıflı olanları ondan nakletmeyip daha çok mevcut mesail üzerinden tahrîc yoluyla 

telif ettiğine dair nakiller bulunmaktadır.112 Ayrıca Şeybânî’nin çokça tahrîcde bulunmak gibi 

bir özelliğinin olduğu, Ebû Yûsuf’un ise onun kadar tahrîcde bulunmadığı ifade edilmektedir.113 

Bugün elimizdeki Usûl’ün içinde Şeybânî’nin “kebîr” vasıflı kitapları arasında yer alan icârât, 

mudârabe, müzâraa ve mezûn bölümlerinde Ebû Hanîfe’nin görüşünün tahrîc yoluyla 

belirlendiği yüzden fazla mesele olduğu tespit edilmiştir.114 Bu tespit yukarıda naklettiğimiz 

“sağîr” vasıflı kitapların rivayet, “kebîr” vasıflı olanların ise tahrîc ağırlıklı olduğu olgusunu 

doğrulamaktadır. 

4.3. Ziyâdât ve Ziyâdâtü’z-Ziyâdât 

Zâhiru’r-rivâye eserlerinin sayısıyla alakalı bölümde her ne kadar bu iki eseri bir 

tetimme çalışması olmaları sebebiyle Zâhiru’r-rivâye’nin ayrı birer eseri olarak görmediğimizi 

belirtmiş olsak da Ziyâdât’ın hangi eser üzerine ilave olduğuna dair farklı görüşler bulunması 

sebebiyle bu konuya kısaca değinmek uygun olacaktır. Kitabın hangi eser üzerine ilave 

olduğuna dair Kâtib Çelebi birkaç farklı rivayet aktarır. 

1. Ebû Yûsuf’un Emâlî’si üzerine yapılmış bir ziyade olduğu: Kâtib Çelebi burada 

iki farklı rivayet verir: 

a) Şeybânî Ebû Yûsuf’tan ders almakta ve onun Emâlî’sini yazmaktadır. Bir gün 

kulağına Ebû Yûsuf’un “Muhammed’in bu meseleleri tahrîc etmesi zordur” dediği gelir. Bunun 

üzerine her bir meseleyle alakalı tahrîcte bulunarak Ziyâdât’ı yazar.115 

 
112 Bk. İbn Âbidîn, Şerhu Ukûdi resmi'l-müftî, s. 14 (İbn Nüceym'den naklen); İbn Nüceym, Bahru'r-râik, I, 579. 
113 İbn Ebi’l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 358. Kitapta yer alan aynı anlamda diğer bir rivayet için bk. s. 357; 

Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 162. 
114 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 90. 
115 Kâtib Çelebi, Keşfü'z-zunûn, II, 963. DİA’nın “Zeyil” maddesinde eserin telifi hakkında “Şeybânî, II. (VIII.) 

yüzyılın ikinci diliminde, Hanefî fıkhının fürûuna dair Ebû Yûsuf’un yazdırdığı (imlâ) meselelere kendisinin 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

55 

b) Şeybânî’nin oğlu Ubeydullah, Ebû Yûsuf’un Emâlî’sini yazmakta, Şeybânî de 

bunlar üzerine ziyadede bulunmaktadır.116 

2. el-Câmiu’l-kebîr üzerine ziyade olduğu: Kâtib Çelebi’nin Kâdîhân’dan 

naklettiğine göre, Şeybânî el-Câmiu’l-kebîr’i telif ettikten sonra kitapta yer vermediği diğer 

bazı meseleleri hatırlamış ve Ziyâdât’ı telif etmiştir. Daha sonra başka meseleler de hatırlayıp 

Ziyâdâtu’z-Ziyâdât’ı yazmıştır.117 Kâdîhân’ın Ziyâdât şerhini tahkik eden Kasım Eşref Nur 

Ahmed kitapta Kâdîhân’ın böyle bir ifadesini bulamadığını (belki el-Câmiu’s-sağîr üzerine 

yazmış olduğu şerhte geçmiş olabileceğini)118 söylemekle birlikte bu görüşü tercih etmektedir. 

Gerekçe olarak da kitabın isminin bazı nüshalarda ez-Ziyâdât ale’l-Câmii’l-kebîr olarak 

yazılması, üslubunun Câmii’l-kebîr ile aynı olması ve yine Radiyyüddin Serahsî (ö. 571/1176) 

gibi bazı âlimlerin eserin el-Câmiu’l-kebîr üzerine ziyade olduğu119 yönündeki açıklamalarını 

göstermektedir.120 Ebu’l-Vefâ el-Afğânî de (ö.1395/1975) Keşfu’z-zunûn’dan aldığı anlaşılan 

ifadelerle kitabın el-Câmiu’l-kebîr üzerine ziyade olduğunu söylemiştir.121 Hanefî mezhebi 

tarihi hakkında önemli eserleri bulunan Kevserî de aynı kanaattedir.122 Ayrıca Muhitu’l-

Burhânî’de bir mesele hakkında “Şeybânî bu meseleyi ne Câmî’de ne de Ziyâdât’ta zikretti” 

denilmesinden kitabın el-Câmiu’l-kebîr üzerine ziyade olduğu anlaşılabilir.123 Yine Hanefî 

mezhebi fıkıh kitaplarında el-Câmiu’l-kebîr mesailinin genellikle Ziyâdât mesailiyle 

karşılaştırılması da ayrı bir delil olarak kabul edilebilir.124 

 
ilâvelerini yahut daha önce kaleme aldığı zâhirü’r-rivâye eserlerinde bulunmayan meseleleri kapsayan ez-

Ziyâdât’ını yazmış, bunda eksik bıraktıklarını Ziyâdâtü’z-Ziyâdât adıyla belki de ilk defa zeyil üzerine zeyil 

yazma geleneğini başlatmıştır.” denilmektedir. (Durmuş, “Zeyil”, s. 340; Çavuşoğlu, “Zeyil” (Fıkıh), s. 348.) 
116 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 963. 
117 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 963. 
118 Kâsım Eşref, “Mukaddime” (Şerhu'z-Ziyâdât içinde), I, 102. 
119 Radiyyüddin Serahsî, Muhît, vr. 1b. 
120 Kâsım Eşref, “Mukaddime” (Şerhu'z-Ziyâdât içinde), I, 103. 
121 Ebü’l-Vefâ Efgânî, “Mukaddime” (Nüket içinde), s. 5, 12. 
122 Kevserî, Bülûgu'l-emânî, s. 66. 
123 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, IV, 249. 
124 Kitabın hangi eser üzerine ziyade olduğuna dair görüşler için ayrıca bk. Kâsım Eşref, “Mukaddime” (Şerhu'z-

Ziyâdât içinde), I, 102-103; Bedir, “Ziyâdât”, s. 483. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

56 

5. Zâhiru’r-rivâye Kavramının Ortaya Çıkışında Etkin Olan Amiller 

Zâhiru’r-rivâye’nin büyük bir bölümünü oluşturan ve Şeybânî tarafından yeniden 

düzenlenerek tasnif edilen Usûl’ün Ebû Hanîfe’nin meclisinde kaydedilen mesailden meydana 

geldiği göz önünde bulundurulduğunda, Usûl ve Câmiayn’a Zâhiru’r-rivâye denilmesine en 

önemli faktör olarak, bu mesailin büyük oranda mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde 

yazılanlara dayanması gösterilebilir. Yani neyin Usûl ve dolayısıyla Zâhiru’r-rivâye olacağını 

gerçekte mezheb imamının kendisi belirlemektedir. Zira erken dönem ilim anlayışında mesailin 

Usûl ve Nevâdir diye ikiye ayrılarak aktarılması temel bir prensip olup, özellikle Usûl mesaili 

bizzat mezheb imamı tarafından belirlenmektedir.125 Bunun doğal bir sonucu olarak mezheb 

imamının Usûl olarak belirlediği mesail yazılıp nesilden nesile aktarılmış ve böylece Zâhiru’r-

rivâye oluşmuştur. Diğer meseleler ise Usûl’de yer almadığından Gayru zâhiri’r-rivâye olarak 

kalmıştır. Bu sebeple Mervezî ve mensup olduğu hukuk geleneğinin Şeybânî’nin eserleri 

içinden belirli türden bir grubu seçerek onlara özel bir konum verdiği,126 Şeybânî’nin 

eserlerinden hangisinin Zâhiru’r-rivâye kaplamında yer aldığına bu esere referansla karar 

verildiği127 ve böylece Zâhiru’r-rivâye kavramının mana ve muhtevasını onun belirlediği128 

ayrıca Mervezî ile birlikte diğer ilk muhtasar sahipleri Kerhî ve Tahâvî’nin kavramın ortaya 

çıkışında etkili oldukları129 şeklinde yapılan tespitler Zâhiru’r-rivâye’nin belirlenmesinde 

mezheb imamından çok mezheb müntesiplerini öne çıkarması açısından tartışmaya açık 

görünmektedir. Zira Usûl’ün dolayısıyla Zâhiru’r-rivâye’nin nasıl oluştuğuna dair yukarıda 

kaynaklardan aktarılan bilgiler, bu kavramın oluşmasında mezheb imamının Usûl olarak 

belirlediği mesailin etkili olduğunu göstermektedir. 

 
125 Bu durum hadis rivayetinde çok daha aşikardır. Bunun güzel bir örneği Ahmed b. Hanbel'in -oğlu Abdullâh'ın 

rivayetiyle gelen- Müsned'inde yer almaktadır. Abdullâh Müsned'de babasından rivayet ettiği bir hadisin sonunda 

şunları söyler. “Bu hadisin râvilerinden Nâsih zayıf bir râvi olduğu için babam bu hadisi Müsned'ine almadı. 

Bana, bu rivayeti Nevâdir'inde yazdırdı.” (Ahmed b. Hanbel, Müsned, Hadis nr. 20900, XXXIV, 458) Bu ifade 

neyin Usûl'de neyin de Nevâdir’de yer alacağına bizzat hocanın karar verdiğinin güzel bir örneğidir. 
126 Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 52. 
127 Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 76. 
128 Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 85. 
129 Kaya, Mezheblerin Teşekkülünden Sonra Fıkhî İstidlâl, s. 177. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

57 

Zâhiru’r-rivâye kavramının ortaya çıkışını mezheb müntesiplerin seçtiği bir grup 

kitaba bağlamak yerine bu kavramın büyük oranda mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde 

yazılan Usûl mesailini içermesine bağlamak aynı zamanda Ebû Yûsuf’un Emâlî’sinin değil de 

Şeybânî’nin eserlerinin Hanefî mezhebinin asılları kabul edilmesi130 problematiğine de cevap 

olabilecektir. Şöyle ki Ebû Hanîfe’nin meclisinde kayda geçirilen Usûl’ü yeniden düzenleyip 

sonraki nesillere aktarma görevini sistematik ve süreklilik barındıracak şekilde Şeybânî ifa 

etmiştir. Ebû Yûsuf’un Usûl’ü rivayet ettiği bilinmekle birlikte,131 Usûl’ü Şeybânî gibi yeniden 

tasnif edip rivayet ettiğine dair bilgi yoktur.132 Onun yerine daha müstakil bir telif türü olan 

“imlâ” yolunu tercih etmiştir. Emâlîler, aşağıda geleceği üzere hocanın herhangi bir metne bağlı 

kalmadan talebelerine yazdırdıkları eserlerdir. Ebû Yûsuf’un Emâli’si Usûl mesailinin yanı sıra 

kendisinin görüşlerini de içeren müstakil bir eser olması sebebiyle Usûl olarak 

isimlendirilmemiş ve Usûl kadar rağbet görmemiştir. Aynı şey Şeybânî’nin Emâlî’si için de 

geçerlidir. O da Usûl kadar rağbet görmemiş ve Zâhiru’r-rivâye’den sayılmamıştır. Bu durum 

bize, meselenin bu iki imanın ilmî şahsiyetleriyle alakalı olmadığını göstermektedir. Emâlîlerin 

temel hedefi mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde yazılanları aktarmak olmadığından 

bunların Hanefî mezhebinin Usûl’ü sayılması, yukarıda verilen Usûl tanımı ve mahiyeti 

açısından pek mümkün görünmemektedir. 

6. Zâhirü’l-Mezheb 

Kaynaklarda Zâhiru’r-rivâye ile aynı anlamda kullanıldığı söylenen diğer bir kavram 

Zâhiru’l-mezheb’dir. Hanefî mezhebi kaynaklarında bu kavramın kullanıldığı meseleler 

 
130 Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 85, 87. Bedir bu soruya tam olarak cevap veremediğini söylemekle birlikte (s. 

87), kitabın başka bir yerinde (s. 53) Şeybânî'nin eserlerinin tutulmasına iki sebep zikretmektedir. Biri, Şeybânî'nin 

Ebû Yûsuf'un kadı olmasından sonra Ebû Hanîfe'nin halkasının başına geçip ilmi faaliyetleri devam ettirmesi, 

diğeri ise muhtemelen bu halkadaki birikimin en kapsamlı ve sistematik biçimde onun döneminde kayda 

geçirilmiş olması. Bedir'in zikrettiği bu ikinci sebep bizim yukarıda zikrettiğimiz sebeple uyum arz etmekle 

birlikte “muhtemelen” demesi bunu çok güçlü bir sebep olarak görmediği anlamına gelmektedir. Oysa bize göre 

en güçlü sebep budur. 
131 Ebû Yûsuf'tan Kütüb/Usûl rivayet edenlere örnek olarak bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 161. 
132 Ebû Yûsuf'un 166/782'den vefat ettiği 182/798'e kadar kadılık yapmış, kadı olmadan önce de geçim sıkıntısı 

çekmiş olması sebebiyle (Öğüt, “Ebû Yûsuf”, s. 261) maddi durumu gayet iyi olan Şeybânî gibi Usûl'ü yeniden 

tertipleyip düzenleme fırsatı bulamamış olması kuvvetle muhtemeldir. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

58 

incelendiğinde, “hakkında birden fazla rivayet bulunan meselelerde mezheb içinde öne çıkan 

ve tercih edilen görüş”ü ifade etmek için kullanıldığı anlaşılmaktadır. Zâhiru’l-mezheb olarak 

adlandırılan mesail genellikle Zâhiru’r-rivâye’den olmakla birlikte bazen Nevâdir’den, bazen 

de mezhebin diğer müntesiplerinin görüşlerinden olabilmektedir. Bu yönüyle Zâhiru’l-mezheb, 

Zâhiru’r-rivâye’den daha genel bir kavramdır. Zâhiru’l-mezheb olarak takdim edilen mesailin 

genellikle Zâhiru’r-rivâye’den olması, bu iki kavramın aynı manaya geldiği izlenimini vermiş 

olmalıdır ki Seyyid Şerif Cürcânî, ondan nakille Muhammed Ali et-Tehânevî, ayrıca Mercânî, 

Leknevî ve ondan nakille Ahmed en-Nakîb133 Zâhiru’l-mezheb’i Zâhiru’r-rivâye’yle aynı 

kategoriye koymuşlardır. Oysa bu kavramı ilk kullananlardan Serahsî’nin Zâhiru’l-mezheb 

olarak isimlendirdiği mesail incelendiğinde, bir kısmının Zâhiru’r-rivâye’den olmadığı görülür. 

Örneğin Hanefîlere göre cuma namazının şartları arasında sayılan “şehir” (مصر) ile nasıl bir 

yerin kastedildiğine dair farklı rivayetler bulunduğunu ifade eden Serahsî’nin Zâhiru’l-mezheb 

diyerek verdiği Zâhiru’r-rivâye’de yer almayan açıklama,134 bazı kaynaklarda Ebû Yûsuf’tan135 

diğer bazısında ise Kerhî’den136 nakledilen bir görüş olarak geçmektedir. Bu ve benzeri bazı 

örnekler Zâhiru’l-mezheb olarak adlandırılan mesailin her zaman Zâhiru’r-rivâye olmadığını 

göstermektedir. 

7. Usûl ve Zâhiru’r-Rivâye Kavramlarına Hakkında Farklı Yaklaşımlar 

Buraya kadar anlatılanlardan anlaşıldığı üzere erken dönemde Usûl ve Zâhiru’r-rivâye 

farklı kavramlar olarak algılanırken, geç dönemde oluşan kanaat bu iki kavramın aynı anlamı 

işaret ettiği yönünde olmuştur. Bununla birlikte geç dönemde bu iki kavramı erken dönemden 

farklı olarak birbirinden ayıranlar da bulunmaktadır. 

7.1. Seyyid Şerif Cürcânî’ye (ö. 816/1413) Göre Usûl ve Zâhiru’r-rivâye 

Cürcânî Tarîfat isimli eserinde usul-i fıkhı tanımladıktan sonra (Hanefî mezhebi 

kitaplarında geçen) “Hâkezâ fî rivâyeti’l-usûl” ifadesinde yer alan Usûl’den maksadın, tıpkı 

 
133 Cürcânî, Tarîfât, s. 143; Tehânevî, Keşşâf, II, 1146; Mercânî, Nâzûra s. 167; Leknevî, Umdetü'r-riâye, I, 88; 

Nakîb, el-Mezhebü'l-Hanefî, I, 359. 
134 Serahsî, Mebsût, II, 23. 
135 Nâtıfî, Ecnâs, I, 126; Mergînânî, Hidâye, I, 82. 
136 Alâeddîn es-Semarkandî, Tuhfetu'l-fukahâ, I, 162. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

59 

hocası Bâbertî gibi, el-Câmiu’s-sağîr, Câmiu’l-kebir, Mebsut ve Ziyâdât olduğunu söyler.137 

Zâhiru’l-mezheb ve Zâhiru’r-rivâye’yi tanımlarken de bunlarla kastedilenin Mebsut, Câmiu’l-

kebir, el-Câmiu’s-sağîr ve es-Siyerü’l-kebîr’de yer alan mesail olduğunu söyleyerek138 Usûl ve 

Zâhiru’r-rivâye eserleri arasında bir ayrıma gider ki bu erken dönemdeki ayrımdan da farklıdır. 

Cürcânî Usûl kitapları arasında saydığı Ziyâdât’ı, Zâhiru’r-rivâye kitapları arasına almamış, 

onun yerine es-Siyerü’l-kebîr’i koymuştur.139 

Taşköprîzâde ilimlerin tasnifine dair yazdığı Miftâhu’s-saâde isimli eserinde Usûl ve 

Zâhiru’r-rivâye kavramlarını Cürcânî gibi tanımlamakta ve bu konuda fakihler arasında bir 

ittifak olduğunu aktarmaktadır. Taşköprîzâde –eserinin matbu nüshasına göre- Cürcânî’den 

farklı olarak sadece el-Câmiu’l-kebîr’i Zâhiru’r-rivaye’den saymamıştır.140 

7.2. İbn Kemal Paşa’ya (ö. 940/1534) göre Usûl ve Zâhiru’r-rivâye 

Kınalızâde’den yarım asır kadar önce vefat eden İbn Kemal Paşa Hidâye şarihlerinin Usûl 

ile Zâhiru’r-rivâye’yi aynı göstererek bunlar arasında fark olmadığını söylediklerini oysa Nevâdir 

rivayetlerin de bazen Zâhiru’r-rivâye olabileceğini savunur ve böylece Usûl ile Zâhiru’r-rivâye’ye 

farklı bir boyut kazandırır. Ona göre Usûl Şeybânî’nin altı kitabında yer alan mesaile verilen 

isimdir. Zâhiru’r-rivâye ise mezheb imamlarından sahih bir şekilde rivayet edilip mezheb içinde 

tercih edilen görüş olup Usûl dışında Nevâdir’de de yer alabilir.141 İbn Kemal Paşa yaptığı bu yeni 

Zâhiru’r-rivâye tanımına gerekçe olarak Serahsî’nin Mebsût’ta naklettiği bir görüş için Zâhiru’r-

rivâye demesini delil gösterir. Bu görüş Hasan b. Ziyâd’ın Ebû Hanîfe’den yaptığı bir rivayete 

dayanmaktadır. İbn Kemal Paşa, Hasan b. Ziyâd’ın eserlerinin Usûl’den sayılmamasından 

hareketle, Usûl dışında kalan Nevâdir rivayetlerin de Zâhiru’r-rivâye olabileceğini ve bu sebeple 

Usûl ile Zâhiru’r-rivâye arasında böyle bir ayrım olması gerektiğini söyler.142 

 
137 Cürcânî, Tarîfât, s. 32. 
138 Cürcânî, Tarîfât, s. 146. 
139 Cürcânî'nin iki kavramın içerdiği kitaplar arasında böyle bir ayrıma gidip es-Siyerü'l-kebîr'i Usûl'den, Ziyâdât'ı 

da Zâhiru'r-rivâye'den saymamasında es-Siyerü'l-kebîr'in savaş hukuku gibi özel bir konuya dair yazılmış 

olmasının, Ziyâdât'ın da rivayet açısından diğer eserler kadar meşhur olmamasının etkisi olabilir. 
140 Taşköprîzâde, Miftâh, s. 638. 
141 İbn Âbidîn, Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî, s. 12; Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 115. 
142 İbn Âbidîn, Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî, s. 12 (İbn Kemal Paşa'nın Hidaye şerhinden naklen). 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

60 

İbn Âbidîn Ebû Hanîfe’nin bu görüşünün Hasan b. Ziyâd’dan nakledilmesinin onun 

Usûl’de geçmediği anlamına gelmeyeceğini, aynı görüşün Zâhiru’r-rivâye’de geçmediği 

ispatlanmadan bu kadar kesin konuşmanın doğru olmadığını söyler.143 Meselenin geçtiği 

Usûl’ün Kitabu’l-menâsik bölümü bugün elimizde mevcut olmadığı için bu görüşün Usûl’den 

sağlamasını yapmamız pek mümkün olmasa da Zâhiru’r-rivâye’den nakil yapan diğer 

kaynaklardan bu sağlamayı yapma imkânına sahibiz. Nitekim diğer kaynaklar içinde bu 

görüşün Hasan b. Ziyâd tarikiyle Ebû Hanîfe’den rivayet edildiğini nakledenler bulunmakla 

birlikte, bu görüşe, Serahsî’den nakledenler dışında, Zâhiru’r-rivâye diyen yoktur.144 Bu da 

Serahsî’nin Zâhiru’r-rivâye olarak adlandırdığı bu meselenin sonraki ulema arasında en 

azından kavramsal anlamıyla Zâhiru’r-rivâye olarak pek karşılık bulmadığını göstermektedir. 

B. Gayru Zâhiri’r-Rivâye 

1. Tanımı 

Gayru zâhiri’r-rivâye, Hanefî mezhebi imamlarının Zâhiru’r-rivâye dışında kalan 

temel fıkhî görüşleri ve bu görüşlerin geçtiği eserlerin geneli için kullanılan bir kavram olup 

tespit edebildiğimiz kadarıyla Nevâdir ve Emâlî eserlerini içerir. Aşağıda Nevâdir başlığı 

altında geleceği üzere kavram tarihi süreç içinde -Zâhiru’r-rivâye üst kavramının altındaki Usûl 

kavramıyla eş anlamlı hale gelmesi gibi- kendi altında yer alan Nevâdir kavramıyla 

özdeşleştirilmiştir. Ayrıca kavramın altına giren eserlerin kaplamı erken dönemden geç döneme 

doğru genişleyerek mezheb imamları ve talebelerine nispet edilen Zâhiru’r-rivâye dışındaki 

tüm eserler buraya dahil edilmiştir. 

2. Kavramın Ortaya Çıkışı 

Hanefî mezhebi imamlarından yapılan rivayetler erken dönemde özellikle Irak 

bölgesinde en temelde Usûl ve Nevâdir şeklinde ikiye ayrılırken, sonraları öncelikle 

Mâverâünnehir uleması tarafından daha kapsamlı bir tasnifle Zâhiru’r-rivâye ve Gayru 

zâhiri’r-rivâye şeklinde ikiye ayrılır. Zâhiru’r-rivâye kavramının ortaya çıktığı Mâverâünnehir 

bölgesinde daha sonraları kavram dışında kalan fıkıh eserleri için Gayru zâhiri’r-rivâye  ifadesi 

kullanılmaya başlar. Kâdîhân (ö. 592/1196) Fetâvâ’sının başında fetva adabını zikrederken 

“Zâhiru’r-rivâye dışında kalan eserlerde geçen mesail” deyip bu kavramı kullanmış; fakat bu 

kavrama dâhil olan eserlerin adını vermemiştir.145 Aynı şekilde Hidâye sahibi Merğînânî de (ö. 

 
143 İbn Âbidîn, Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî, s. 12-13. 
144 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 420. 
145 Kâdîhân, Fetâvâ, I, 9. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

61 

593/1197) Gayru’z-zâhir mine’r-rivâye ve Gayru rivâyeti’l-usûl146 terimlerini kullanmakla 

birlikte bununla hangi kitaplarda yer alan mesaili kastettiğini açıklamamıştır. 

3. Gayru Zâhiri’r-Rivâye Eserleri 

Gayru zâhiri’r-rivâye eserlerini ilk tadat eden isimlerden İtkânî, Hidaye şerhinde 

Usûl’den maksadın Asl, Câmiayn ve Ziyâdât; Gayru rivâyeti’l-usûl’den maksadın da Nevâdir, 

Emâlî, Rakkiyyât, Keysâniyyât, Hârûniyyât ve diğer eserler olduğunu söyler.147 Bâbertî 

muhtemelen -aynı dönem ve bölgede yaşadığı- İtkânî’den alarak Usûl’den maksadın Asl, 

Câmiayn ve Ziyâdât olduğunu, bunlara aynı zamanda Zâhiru’r-rivâye;148 bunlar dışında kalan 

Nevâdir, Emâlî, Rakkiyyât, Keysâniyyât ve Hârûniyyât için de Rivâyetü gayri’l-usûl149 ve 

Gayru zâhiri’r-rivâye150 denildiğini ifade etmektedir. Talebesi Seyyid Şerif Cürcânî de Gayru 

zâhiri’r-rivâye  ve Gayru zâhiri’l-mezheb olarak Cürcâniyyât, Keysâniyyât ve Hârûniyyât’ı 

sayar.151 Mısır’da aynı dönemde yaşayan Bedreddin el-Aynî de bu sıralamayı vermektedir.152 

Keşfü’z-zunûn’un Şerafettin Yaltkaya ve Rıfat Bilge’nin tashihiyle yayımlanan 

baskısında “fıkıh ilmi” kısmının başında çeşitli kitaplardan nakille Hanefî mezhebi mesail 

tasnifi hakkında bilgiler verilirken öncelikle, Kınalızâde’nin adı verilmeden onun mesail tasnifi 

olduğu gibi aktarılmış, ardından da Mensûra isimli bir kitaptan nakille Zâhiru’-rivâye 

eserlerinin beş, Gayru zâhiri’r-rivâye eserlerinin dört, Nevâdirlerin ise sekiz tane olduğunu 

ifade edilmiştir.153 Ardından kitabın “el-Asl fi’l-furû” başlığında geçtiği gibi154 altı kitabın Usûl 

ve Zâhiru’r-rivâye olarak; Emâlî, Nevâdir, Cürcâniyyât, Hârûniyyât ve Rakkiyyât da  Gayru 

zâhiri’r-rivâye olarak gösterilmiştir.155 

 
146 Mergînânî, Hidâye, I, 91, III, 184. 
147 İtkânî, Gâyetü'l-beyan, vr. 30b. 
148 Bâbertî, İnâye, I, 136; VIII, 371. 
149 Bâbertî, İnâye, I, 136. 
150 Bâbertî, İnâye, VIII, 371. 
151 Cürcânî, Tarîfât, s. 146. 
152 Aynî, Binâye, I, 553. 
153 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1281-1283. Musahhihler buraya düştükleri dipnotta, 1281 ila 1287 sayfaları 

arasında kalan ilgili kısmın kitabın diğer baskılarında bulunmadığı, bu kısmın kitabın daha sonra bulanan yazma 

nüshalarından alındığını belirtmişlerdir. Bk. II, 1281, 1283. 
154 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, I, 107. 
155 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1283. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

62 

İtkânî, Bâbertî, Cürcânî ve Kâtib Çelebi’nin hemen aynı ifadelerle sıraladığı Gayru 

zâhiri’r-rivâye  eserleri; Nevâdirler ve Emâlîlerle birlikte Keysâniyyât, Cürcâniyyât, Hârûniyyât 

ve Rakkiyyât isimli eserler olarak sayılmıştır.156 Kınalızâde, Gayru zâhiri’r-rivâye/Gayru 

rivâyeti’l-usûl eserleri içine Hasan b. Ziyâd’ın Mücerred’ini de koyarak hepsine Nevâdir ismini 

vermiştir. Mezkûr müelliflerin Nevâdirlerden sayıp Şeybânî’ye ait olduğunu söyledikleri 

Keysâniyyât, Cürcâniyyât, Hârûniyyât ve Rakkiyyât’ın aidiyeti konusu “Nevâdir Eserleri” başlığı 

altında ele alınacaktır.  

Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin bizzat telif ettikleri ve isimlerine ne Zâhiru’r-rivâye ne de 

Gayru zâhiri’r-rivâye’de rastlanan, Ebû Yûsuf’un Kitâbu’l-âsâr157 ve Harâc’ı, Şeybânî’nin 

Kitâbu’l-âsâr, Kitâbu’l-hücce alâ ehli’l-Medîne ve Muvatta rivayetinin, ayrıca Hasan b. Ziyâd’ın 

eserlerinin bu ikili tasnifte yer alıp almayacağı ise ayrı bir tartışma konusudur. Konuyu farklı 

açılardan değerlendirdiğimizde karşımıza üç farklı sonuç çıkmaktadır. 

İlki, mezkür eserlerin Gayru zâhiri’r-rivâye’den olduğuna dair kaynaklarda sarih bir 

ifade olmamasıdır. Sadece modern dönem çalışmalarında Şeybânî’nin Kitâbu’l-âsâr’ı ile 

Kitâbu’l-hücce’sini Nevâdir/Gayru zâhiri’r-rivâye’den sayanlar olmuştur.158 Bununla birlikte 

İtkânî Gayru zâhiri’r-rivâye kitaplarından yukarıda adı geçen eserleri saydıktan sonra “ve 

diğerleri” deyip bunların daha fazla olduğunu ima etmiş, Kınalızâde de İtkânî’nin adını verdiği 

eserler arasında geçmese de Hasan b. Ziyâd’ın Mücerred’ini Nevâdir/Gayru zâhiri’r-

rivâye’den saymıştır. Şeybânî’ye ait Kitâbu’l-âsâr ile Kitâbu’l-hücce bu sebeple Gayru 

zâhiri’r-rivâye’ye dâhil edilmiş olabilir. 

İkincisi, modern dönem araştırmacılarından bazıları Kitâbu’l-âsâr, Kitâbu’l-hücce ve 

Muvatta rivayetinin Şeybânî’ye nispetlerinin sahih ve bu eserlerin meşhur ve muteber olması 

sebebiyle Zâhiru’r-rivâye’den sayılabileceğini söylemiştir.159 Adı geçen eserlere Kınalızâde 

öncesinde yazılan klasik kaynaklarda mesail tabakasında yer verilmemesi ve mezkûr eserlerin 

 
156 Kefevî ve Leknevî Kınalızâde'nin taksimini esas almakla birlikte bu bölümdeki kitaplar için Nevâdir yerine 

Gayru zâhiri’r-rivâye ifadesini kullanmışlardır. Bununla birlikte Leknevî Gayru zâhiri’r-rivâye’nin Nevâdir'den 

sayıldığını söylemiştir. (Kefevî, Ketâib, vr. 72b; Leknevî, Umdetü’r-riâye I, 41-42) 
157 Ebû Yûsuf'un oğlu tarafından rivayet edilen Kitâbu'l-âsâr'ın yine oğlunun babasından yaptığı Emâlî 

rivayetinden istifadeyle derlenmiş olabileceğine dair bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 49. 
158 Özel, “Hanefî Mezhebi” (Literatür), s. 61; Kaya, “Nâdirü’r-rivâye”, s. 279. 
159 Nedvî, Kavâid ve'd-davâbit s. 46-49; a.mlf., İmâm Muhammed, s. 142-45. Kâsım Eşref, “Mukaddime” (Şerhu'z-

Ziyâdât içinde), I, 51-52. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

63 

mezhebin aslını oluşturan fıkıh mesailini aktarmak için telif edilmiş olmamaları bu iki görüşü 

zayıflatmaktadır. 

Üçüncü olarak, Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye’yi belirleyen sadece bu 

eserlerin mezheb imamlarına aidiyetinin meşhur olup olmaması ise yukarıdaki ikinci görüş 

sahiplerinin söylediği gibi adı geçen eserlerin, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’ye aidiyetlerinde hiçbir 

şüphe olmadığı için Zâhiru’r-rivâye’den sayılmaları gerekir. Meseleye Zâhiru’r-rivâye ve 

Gayru zâhiri’r-rivâye  kavramının tarihte hangi tür kitaplar için kullanıldığı zaviyesinden 

bakıldığında ise, Şeybânî ve Ebû Yûsuf’un mezkur eserlerinin, klasik kaynaklarda yer alan ikili 

tasnifte açıkça isimlerinin zikredilmemesi ve yukarıda Zâhiru’r-rivâye tanımında geçtiği üzere 

gerçekte mezheb mesailini aktarmak için telif edilmiş eserler olmamaları gibi nedenlerden ötürü 

bunları Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye’ye  dâhil olmayan tasnif dışı eserler olarak 

nitelemek daha doğru bir yaklaşım olarak karşımıza çıkmaktadır. Nitekim aynı gerekçelerle 

Şeybânî’ye ait mezkûr eserlerin ne Zâhiru’r-rivâye ve ne de Nevâdir’den sayılabileceğini; fakat 

ona aidiyetinde şüphe olmaması sebebiyle Nevâdir/Gayru zâhiri’r-rivâye’den daha önce 

geldiklerini belirtenler de olmuştur.160 

Benzer bir durum Mâlikî mezhebinde de mevcuttur. İmam Mâlik’in Muvatta’sı 

mezhebde Ümmehât olarak bilinen kitaplar arasında sayılmamıştır. Buna gerekçe olarak, 

Muvatta’ın “mezhebin eksenini oluşturan mesele ve görüşleri tedvin amacıyla” kaleme 

alınmaması gösterilmiştir.161 Muvatta Mâlikî mezhebinde Ümmehât’tan sayılmadığı gibi 

Nevâdir’den de sayılmayarak mesail tabakasında tasnif dışı bırakılmıştır.162 

Hasan b. Ziyâd’ın eserlerine gelince Kınalızâde ve onun tasnifini esas alanlar dışında 

İbn Ziyâd’ın eserlerini Gayru zâhiri’r-rivâye’den sayan olmamıştır. Aşağıda geleceği üzere 

sadece Hârûniyyât isimli eseri Şeybânî’nin eseri sanılarak Gayru zâhiri’r-rivâye’den 

 
160 Osmânî, Usûlü'l-iftâ, s. 139. 
161 Kaya, “Mâlikî Mezhebi”, s. 529. 
162 İmam Mâlik'ten rivayet edilen tek kitap Muvatta'nın “mezhebin eksenini oluşturan mesele ve görüşleri tedvin 

amacıyla” yazılmadığı gerekçesiyle Ümmehât dışında kaldığını söyleyerek doğru bir yaklaşımda bulunan Kaya, 

Nevâdir maddesinde Şeybânî'nin Muvatta rivayeti ve Kitâbu'l-âsâr'ını Nevâdir kapsamında zikretmiştir 

(“Nâdirü’r-rivâye”, s. 279). İmam Mâlik'in Muvatta'sı tedvin maksadının farklı olduğu söylenerek Ümmehât 

dışında bırakıldığı gibi Şeybânî'nin Muvatta rivayeti ve benzeri eserlerinin de aynı gerekçeyle hem Zâhiru’r-

rivâye hem de Nevâdir'den sayılmayarak tasnif dışı bırakılması daha uygun görülmektedir. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

64 

sayılmaktadır. Bu kategoride sayılan Emâlî ve Nevâdir eserlerinin sadece Şeybânî’ye nispet 

edildiği göz önünde bulundurulduğunda erken dönemde Ebû Yûsuf’un Emâlî ve Nevâdirlerinin 

dahi Gayru zâhiri’r-rivâye’den sayılmadığı söylenebilir. 

Kınalızâde Ebû Yûsuf’un Emâlî’sini ve Hasan b. Ziyâd’ın Mücerred’ini 

Nevâdir/Gayru zâhiri’r-rivâye’den sayarak Zâhiru’-rivâye’ye yaptığı tanıma sadık kalmıştır. 

Zira o Zâhiru’-rivâye’yi, ilgili beş kitapta geçen Ebû Hanîfe ve talebelerinin görüşleri olarak 

tanımlamış ve Hasan b. Ziyâd’ı bu talebeler arasında saymış, Gayru zâhiri’r-rivâye’yi de, 

Zâhiru’-rivâye tanımıyla uyuşması için, bu kişilerin mezkür kitaplar dışında kalan görüşleri 

olarak tanımlamıştır. Fakat Hasan b. Ziyâd’ın Zâhiru’-rivâye’de bir iki yer dışında hiçbir 

görüşünün geçmemesi ve erken dönemde yukarıda adını verdiğimiz kişilerin onun eserlerini 

tasnife dahil etmemesi göz önünde bulundurulduğunda Hasan b. Ziyâd’ın eserlerinin Hanefî 

mezhebinde tasnif dışı bırakılarak ne Zâhiru’-rivâye ne de Gayru zâhiri’r-rivâye’den sayıldığını 

söylemek daha isabetli bir yaklaşımdır. 

Tasnif dışı bırakılan eserler hariç tutulduğunda yukarıda zikredilen Gayru zâhiri’r-

rivâye eserlerinin Emâlî ve Nevâdir olarak isimlendirilen iki temel eser türünden oluştuğunu 

söyleyebiliriz. Tez konusunu oluşturan Nevâdir eserlerinin son tespit ve tasnifinin ikinci 

bölümde yapıldığını hatırlatıp Emâlî ve Nevâdir kavramlarının tanımı ile altında yer alan 

eserlerin tespitine geçebiliriz. 

3.1. Emâlîler 

Bir alimin görüş veya rivayetlerinin talebeler tarafından yazmasıyla oluşan Emâlîler 

İslam ilim geleneğinde özellikle erken dönemde sahasında uzman, otorite kabul edilmiş ilim 

ehlinin en önemli vazifelerinin başında zikredilen bir telif türüdür.163 Hanefî mezhebi söz 

konusu olduğunda mezheb imamlarından Ebû Yûsuf ve Şeybânî’ye ait Emâlîlerin bulunduğu 

görülmektedir.164 Emâlîler içerdikleri yeni meseleler sebebiyle tez konusu olan Nevâdir mesaili 

açısından birincil kaynak durumundadır.165 

 
163 Aşağıda Nevâdir’in tanımı esnasında Muhammed b. Semâʿa’dan aktaracağımız bir anekdottan anlaşılacağı 

üzere henüz otoritesi kabul edilmemiş kişilerin -hocasından rivayet ettiği görüşler dışında kalan- kendisine ait 

görüşleri kayda değer bulunmamıştır. 
164 Ebû Hanîfe’nin yazdırdığı ve daha sonra Şeybânî tarafından temize çekilip yeniden tasnif edilen eserler 

mezhebde Usûl olarak addedildiğinden buradaki kavramsal anlamıyla Emâlî olarak görülmemişlerdir. 

165 İmlâ (ءŻĨإ) mühlet vermek, zaman tanımak anlamında olup imlâl (لŻĨإ) ile aynı anlamda ikinci bir kelime veya 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

65 

Bir kavram olarak Emâlî, Kınalızâde’nin yaptığı tarife göre “hocanın belli bir metne 

bağlı kalmadan aklına gelenleri talebelerine yazdırması sonucunda oluşan metinlere verilen 

isimdir.”166 Günümüz akademik çalışmalarında yapılan benzer bir tanıma göre de Emâlî “bir 

âlimin talebelerine hadisleri veya başka bilgileri yazdırmasıyla meydana gelen eser türü”dür.167 

İmlâ adabı üzerine yazılan eserlerde genellikle hadis imlâsından bahsedilmiş ve 

hocanın hadisi hıfzından rivayet ettikten sonra konuya dair gerekli izahatı yapması imlânın 

temel hedefleri arasında gösterilerek “Hadisi tefsir etmek, sadece dinlemek/rivayet etmekten 

daha hayırlıdır” denilmiştir.168 Bu açıklamadan anlaşılacağı üzere imlâda yalın rivayetten çok 

meseleyi vuzuha kavuşturmak maksadıyla gerekli izahatı yapmak esastır. Emâlîleri diğer telif 

türlerinden farklı kılan en bariz özellik yapılan bu izahatlar olsa gerektir. Emâlîlerin bu 

özellikleri sebebiyle Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin imlâ meclislerinin Nevâdir mesailinin en fazla 

duyulup kayda geçildiği yerler olduğunu söyleyebiliriz. 

Emalîlerde genellikle kimin emalî meclisi olduğu, hangi tarihte ve nerede yapıldığı 

bilgilerine yer verilir.169 Meclis kalabalık olduğunda hocanın söylediklerini lafzı lafzına 

diğerlerine aktaran, yüksek bir yerde oturan veya ayakta duran, “müstemlî” adı verilen tecrübeli 

 
aynı kelimenin (sondaki lam harfinin ya harfine dönüştürülmesi ile) hafifletilmiş halidir. Bu kelime, yazması 

için birine bir şey söylemek anlamında kullanıldığında ( ŻĘ ĵĥĐن أÛĻĥĨ אĤכÝאب ) kişinin anlayıp yazabilmesi için sözü 

uzatarak/zaman tanıyarak konuşmak anlamına gelmektedir (bk. Nahhâs, Sınâatü'l-küttâb, s. 115). Bu şekilde imlâ 

ettirilen metne de “Ümliyye” adı verilir (bk. Şartûnî, Akrabü'l-mevârid, (m.l.v.); Kermî, Hâdî ilâ lüğati'l-Arab, 

(m.l.v.). Kınalızâde ve ondan nakilde bulunan tüm kaynaklar Emâlî'nin imlâ kelimesinin çoğulu olduğunu 

söylemişlerse de bunu doğrulayan bir naklin bulunamaması (Ebû Abdurrahman Muhammed Abdülmün'im b. 

Reşâd, Hâfzı Irâkî'nin imlâ ettirdiği el-Müstahraç ale'l-Müstedrek li'l-Hâkim isimli eserin mukaddimesinde (s. 

31) Suyutî'nin el-Muzhîr fi'l-lüğa isimli eserinden nakille kelimenin kıyas dışı olarak imlânın çoğulu olduğu 

söylemektedir. Fakat eserin ne kaynak olarak gösterilen sayfasında (Müzhir, II, 313) ne de başka bir yerinde 

böyle bir açıklama bulunamamıştır) sebebiyle bazı yazarlar tarafından eleştirilmişlerdir (Eleştiriyi yapan 

Dâiratü'l-maârifi'l-Osmâniyye musahhihlerinden Habîb Abdullâh b. Ahmed'dir. bk. Habîb, “Mukaddime” 

Kitâbu'l-Emâlî içinde, s. yb.). Modern dönemde yazılan Arap lügatlerinde kelimenin Ümliyye'nin çoğulu olup 

sonunda şeddeli ya ile (Emâlîyy), bazen de hafifletilerek Emâlî diye okunduğu bilgisi yer alır (bk. Şartûnî, 

Akrabü'l-mevârid, (m.l.v.); Kermî, Hâdî ilâ lüğati'l-Arab, (m.l.v.). 
166 Bk. Kınalızâde, Risâle fî tabakâti’l-mesâil, Süleymaniye Ktp., Esad Ef., nr. 3652, vr. 110b. 
167 Kandemir, “Emâlî”, s. 70. 
168 Sem‘ânî, Edebü'l-imlâ, s. 61.  
169 Kettânî, Risâletü'l-müstetrafa, s. 159; Semânî, Edebü'l-imlâ s. 171. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

66 

talebeler görevlendirilir ve duruma göre bunların sayısı artırılır. “Kâtib” denilen diğer 

öğrenciler anlayamadıkları yerleri müstemlîlere sorarlar.170 Emâlîlerde kitabı rivayet eden 

talebe adının zikredilmesi de önemlidir. 

İmlâ, özellikle erken dönemde sahasında uzman ilim ehlinin en önemli vazifelerinin 

başında zikredilmektedir. Suyûtî, lüğat ve hadiste hâfız/otorite kabul edilen kişinin imlâ, iftâ, 

rivayet ve talim olmak üzere dört önemli vazifesi olduğunu ve imlânın bunların başında geldiğini 

söyler.171 Kınalızâde’nin ifadesine göre fıkıh, hadis, lügat ve diğer ilimlerde selefin âdeti olan 

imlâ meclisleri, sahasında uzman ilim ehlinin azalmasıyla zamanla ortadan kalkmıştır.172 

Hanefî mezhebinde Emâlîleri bulunan Ebû Yûsuf ve Şeybânî yaşadıkları dönem 

itibariyle imlâ türünde ilk eser verenler arasında yer alırlar. Şeybânî’nin Emâlî’sinden altmış 

sayfalık küçük bir kısım dışında173 Emâlîler günümüze ulaşabilmiş değildir. Her ikisinden de 

Emâlî nakleden bazı talebelerin rivayetleri Hanefî fıkıh kitaplarında yer almaktadır.174 

3.1.1. Emâlî Eserleri ve İçinde Yer Alan Nevâdir Mesaili 

Başta Kınalızâde olmak üzere, onun taksimini esas alan birçok âlim ve günümüz bazı 

araştırmacıları Emâlîleri Nevâdir kategorisinden saymışlardır. Bu sebeple olsa gerek Muallâ b. 

Mansûr’un Ebû Yûsuf’tan yaptığı Emâlî rivayetlerinin yine Ebû Yûsuf’tan yaptığı Nevâdir 

rivayetleriyle aynı olduğu sanılarak “kendisine izâfe edilen el-Emâlî’nin söz konusu eserin 

(Nevâdir) diğer bir adı olması kuvvetle muhtemeldir” denilmiştir.175 Emâlî ve Nevâdirlerin 

mahiyetleri içerdikleri meselenin Usûl’de geçip geçmemesi açısından birbirinden farklıdır. Ebû 

Yûsuf ve Şeybânî’nin Emâlîleri (bu eserlerden yapılan nakiller ve Emâlîler hakkında yukarı 

verilen tanımdan anlaşılacağı üzere) hocanın belli bir metne bağlı kalmadan dile getirdiği 

mesaili talebelerin yazmasıyla müstakil olarak telif edilmiş eserlerdir.  

 
170 Sem‘ânî, Edebü'l-imlâ, s. 84, 88, 94, 96, 105, 106. 
171 Suyûtî, Müzhir, II, 268-269, 283. 
172 Kınalızâde, Risâle fî tabakâti’l-mesâil, Süleymaniye Ktp., Esad Ef., nr. 3652, vr. 110b. Suyutî lügat ilimlerine 

dair yazdığı Müzhîr isimli eserinde (II, 269) bu sahada imlânın çok erken sona erdiğini, bildiği en son lügat imlâ 

meclisinin (339/951'de vefat eden) Ebu'l-Kâsım el-Zeccâcî'ye ait olduğunu söyler. Hatta kendisinin bu sebeple 

872/1467 senesinde bir lügat imlâ meclisi oluşturduğunu fakat rağbet olmayınca ilk dersten sonra bir daha 

yapmadığını aktarır. 
173 Cüz min'el-emâlî li-Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybânî, Haydarabâd 1407/1986, II. baskı. 
174 Emâlî râvileri ve rivayetleri için bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 21-53, 100-106. 
175 Kaya, “Muallâ b. Mansûr”, s. 309. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

67 

Bu sebeple Emâlîlerde Usûl mesailiyle birlikte, orada geçmeyen birçok yeni mesele, 

bazı meselelerde daha detaylı açıklamalar ve önceki bazı görüşlerinden rücu ettiklerini gösteren 

mesail yer alabilmektedir. Nevâdirler ise (ileride üzerinde genişçe durulacağı üzere) mezheb 

imamlarından özellikle Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Usûl’de geçmeyen görüşleri ve bunların 

talebeleri tarafından not edilerek bir araya getirilmesiyle oluşan eserlerdir.  

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Emâlîlerin yapısı gereği içlerinde Usûl’de geçmeyen 

birçok yeni mesail barındırması onları Nevâdir mesaili yönünden zengin bir kaynak haline 

getirmiştir. Nitekim bazı Nevâdir mesailinin Ebû Yûsuf tarafından imlâ ettirilip Emâlî’sine 

dâhil edildiğine dair talebelerinin ifadeleri bulunmaktadır.176 İki telif türü arasındaki bu mahiyet 

farkından dolayı Emâlîleri Nevâdirlerin bir türü olarak görmek yerine, onları Nevâdirlerle 

birlikte Gayru zâhiri’r-rivâye’nin farklı bir alt türü saymak Emâlîlerin mahiyetine, ayrıca 

Hanefî mezhebi literatüründe iki farklı telif türü olarak yer alan Emâlî-Nevâdir ayrımına daha 

uygundur. 

3.1.2. Emâlî Eserleri 

Şeybânî’nin Emâlî’siden Şuayb b. Süleyman el-Keysânî tarafından rivayet edilen 

altmış sayfa olarak basılan küçük bir kısım dışında Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Emâlîleri 

günümüze ulaştığına dair bir bilgi yoktur. Esas konumuz Nevâdirler olduğu için burada Ebû 

Yûsuf ve Şeybânî’den Emâlî rivayet ettiğini tespit edilen râvilerin isimlerini zikretmekle 

yetineceğiz. Bununla birlikte Nevâdir mesailinin imlâ meclislerinde sıklıkla dile getirilmesi ve 

Nevâdir râvilerinin hemen hepsinin imlâ meclislerinde bulunmuş olması sebebiyle her bir 

Emâlî râvisi potansiyel bir Nevâdir râvisi olarak görülerek tezin ikinci kısmında bu râvilerin 

rivayet ettiği Emâlî kitaplarının bir listesini de verilmiştir. 

3.1.2.1. Ebû Yûsuf’tan Emâlî Rivayet Edenler 

Ebû Yûsuf’tan Emâlî rivayet ettiğini tespit edilebilen râvilerin vefat tarihlerine göre 

isimleri şöyledir: Yûsuf b. Ebî Yûsuf (ö. 192/807), Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816), Hasan 

b. Ebî Mâlik (ö. 204/819), Şuayb b. Süleyman el-Keysânî (ö. 204/820), Muallâ b. Mansûr 

(ö. 211/826), Muhammed b. Said b. Sâbık (ö. 216/831), İbrahim b. el-Cerrah (ö. 217-9/832-4), 

Bişr b. Gıyâs el-Merîsî (ö. 218/833), Ali b. el-Caʿd (ö. 230/845), Muhammed b. Semâʿa 

 
176 Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi'l-ulemâ, III, 501, a.mlf., Ahkâmu'l-Kurân, I, 64; III, 274. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

68 

(ö. 233/848), Bişr b. el-Velîd el-Kindî (ö. 238/853) ve Hilal b. Yahya el-Basrî (ö. 245/860).177 

3.1.2.2. Şeybânî’den Emâlî Rivayet Edenler 

Şeybânî’den Emâlî rivayet ettiğini tespit edilebilen râvilerin isimleri ise şöyledir: Ebû 

Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816), Muhammed b. Semâʿa (ö. 200/816), Şuayb b. Süleyman 

el-Keysânî (ö. 204/820), Muallâ b. Mansûr (ö. 211/826), İbrahim b Rüstem (ö. 211/827), Hâcib 

b. el-Velîd (ö. 228/842), Dâvûd b. Rüşeyd el-Hârizmî (ö. 239/854), Muhammed b. Humeyd er-

Râzî (ö. 248/862), Kurayş b. İsmail (ö.?) ve Amr b. Ebî Amr (ö.?)178 

II. NEVÂDİRLER179 

Bu bölümde tezin ana konusunu oluşturan Nevâdir kavramının Hanefî mezhebindeki 

anlamı üzerinde durularak kavramın tarihî süreçte kazandığı anlamlar hakkında bilgi verilmeye 

çalışılacaktır. Usûl kavramında olduğu gibi, Nevâdir kavramında da erken dönemden geç 

döneme doğru anlam genişlemesi olduğundan her iki dönem ayrı ayrı incelenecek, ardından 

geç dönemin etkisiyle şekillenen modern dönem Nevâdir algısı üzerinde durulacaktır. 

A. Sözlükte Nevâdir 

Nevâdir, nâdir veya nâdirâ kelimesinin çoğulu olup, kök harfleri nun, dal ve ra Arap 

dilinde bir şeyin diğer bir şeyin içinden veya diğer eşyaların arasından düşmesi180 ve böylece 

zuhur edip ortaya çıkması,181 şaz olması,182 yerinden ayrılıp çıkması/huruç183 anlamlarına gelir. 

 
177 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 23-54. Yılmaz ilgili yerde adı Mahled olan fakat hakkında bilgi bulamadığı 

bir Emâlî râvisinden daha bahseder. 
178 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 100-106. Yılmaz’ın Emâlî râvileri arasında zikrettiği Muhammed b. 

Huneyf/Hanîf, diğer bir Emâlî râvisi Muhammed b. Humeyd’in isminin nüshalarda yanlış yazılmasından 

kaynaklanan bir hata olsa gerektir. Bu isimde birinin bulunamaması da bunu desteklemektedir. Yılmaz ayrıca 

Şeybânî’den Emâlî rivayeti bulunan İbrahim b. Rüstem’i zikretmemektedir. Nâtıfî Ecnâs’ta bir yerde İbrahim b. 

Rüstem’in bu Emâlî rivayetinden nakil yapmaktadır. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 430. 
179 Bu bölüm, bir önceki “Gayru Zâhiri’r-rivaye Eserleri” başlığının bir devamı olmakla birlikte Nevâdirlerin tezin 

ana konusunu oluşturması sebebiyle bu bölümün ayrı bir üst başlıkta ele alınması uygun görülmüştür. 
180 Ferâhîdî, Kitâbu’l-ayn, (n.d.r.); Ezherî, Tehzîbu’l-lüğa, (n.d.r.); Cevherî, Sıhah, (n.d.r.); İbn Fâris, Mu’cemu 

makâyîsü’l-lüğa, (n.d.r.); İbn Sîde, Muhassas, (n.d.r.). 
181 İbn Sîde, Muhassas, (n.d.r.); İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, (n.d.r.); Fîrûzâbâdî, Kâmûsu’l-muhît, (n.d.r.) 
182 Cevherî, Sıhah, (n.d.r.); İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, (n.d.r.). 
183 Zemahşerî, Esâsü’l-belâğa, (n.d.r.). 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

69 

Kelime mecazi olarak, alışılmışın dışında kalan garip sözler için kullanıldığı gibi,184 öne çıkma 

ve benzeri az bulunma manalarına da gelir.185 Kelimenin kökündeki zuhur edip, ortaya çıkma 

anlamından ötürü “Nevâdirü’l-kelâm” terkibi, Araplar arasında yaygın ve alışılmış olanın 

dışında kaldığı için dikkat çeken sözler için kullanılır.186 

B. Bir Kavram Olarak Nevâdir 

Usûl kavramında erken dönemden geç döneme doğru bir anlam genişlemesi aynı 

şekilde Nevâdir kavramında da gerçekleştiğinden Nevâdir’in terim anlamı da üç ayrı döneme 

göre ele alınacaktır. 

1. Erken Dönemde Nevâdir Kavramının Mahiyet ve Kaplamı 

İbn Ebi’l-Avvâm’ın (ö.335/947) Fazâilu Ebî Hanîfe isimli eserinde Muhammed b. 

Semâʿa’nın (ö.233/848) Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybânî’den Nevâdir yazmaya nasıl 

başladığını anlatan rivayet, Nevâdirlerin mahiyeti hakkında birinci elden önemli ipuçları içerir. 

Tahâvî’nin hocası Ahmed b. Ebî İmrân (ö.280/894), İbn Semâʿa’yı şöyle derken işitmiştir: 

Muhammed b. el-Hasan’in Nevâdir’ini yazmazdım. Bir gün rüyamda onu demir 

körüklerken gördüm. Bunu rüya tabir eden ilim ehlinden birine anlattım, bana: “O dilinden 

hikmet dökülen biridir. Onun hiçbir sözünü kaçırmamaya çalış” dedi ve o günden itibaren 

onun Nevâdir’ini yazmaya başladım.187 

İbn Semâʿa, Şeybânî’den Usûl’ü rivayet eden en meşhur talebelerden biri olduğuna 

göre burada yazmadığı şeyler Usûl’de geçmeyen ve yazmak zorunda olmadığı bir takım mesail 

olmalıdır. 

Diğer bir rivayet ise şöyledir:  

Mezhebin Bağdat fukahasından Ebû Ali Ahmed b. Muhammed eş-Şâşî (ö.344/955) 

meclisinde otururken Ebû Cafer Muhammed b. Abdullâh el-Hinduvânî (ö.362/973) 

 
184 Zemahşerî, Esâsü’l-belâğa, (n.d.r.) 
185 İbrahim Mustafa, Mu’cemü’l-vasît, (n.d.r.) 
186 İbn Sîde,Muhassas, (n.d.r.); İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, (n.d.r.); Fîruzâbâdî, Kâmûsu’l-muhît, (n.d.r.) 
187 İbn Ebi’l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 353. Saymerî de benzer bir rivayeti hocası Ebû Bekr Muhammed b. 

Musa el-Hârizmî (ö.403/1012) kanalıyla vermektedir (Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 162). 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

70 

ziyaretine gelir. Ebû Ali tam onu karşılamaya kalkacakken Ebû Cafer kendisine Usûl 

mesailinden sormaya başlar. Ebû Ali suhuletle cevap verir ve bu sefer o, Ebû Cafer’i 

Nevâdir’den bir meseleyle imtihan eder; fakat Ebû Cafer cevap veremez ve bu 

durum, Ebû Cafer’in Nevâdir mesailini ezberlemesine vesile olur.188 

Bu rivayette de Hinduvânî’nin Usûl’ü bilip Nevâdir’i bilmemesi bir önceki gibi 

Nevâdir’in hususen Usûl’de yer almayan mesaili ifade etmek için kullanılan bir terim olduğunu 

göstermektedir. Ayrıca, tezin son kısmında detaylı bir şekilde ele alınacağı üzere, Nevâdir 

mesaili incelendiğinde bunların önemli bir kısmının Ebû Yûsuf veya Şeybânî’ye ait Usûl’de 

geçmeyen birçok yeni mesele, kendilerine yöneltilen sorular ve verdikleri cevaplar, rücu 

ettikleri görüşleri hatta bazı davranışları ile kelâmî konularda dile getirdikleri görüşlerinden 

oluşan meseleler olduğu görülecektir. Bunun dışında Nevâdirlerde özellikle Ebû Yûsuf 

kanalıyla Ebû Hanîfe’den de birçok mesail nakledilmektedir. Ebû Hanîfe’nin diğer bir talebesi 

Züfer’e ait bir Nevâdir’den de bahsedilmektedir.189  

Yukarıda geçen nakiller ve Nevâdir mesailinin mahiyetine dair tezin son bölümünde 

yapılan incelemeler neticesinde erken dönem Hanefî fakihlerine göre Nevâdir için şöyle bir 

tanım yapmak mümkündür: Nevâdir, “Hanefî mezhebi imamlarının özellikle de Ebû Yûsuf ve 

Şeybânî’nin Usûl’de yer almayan veya yer alıp da rücu ettikleri, takyit yahut tafsil etmek 

suretiyle tefsir ettikleri görüşlerini, kendilerine yöneltilen soruların cevaplarını, bazı kelâmî 

görüşlerini hatta davranışlarını içeren mesail ve bu mesailin talebeler tarafından kayıt altında 

alınmasıyla oluşan eserlere/telif türüne verilen isim”dir. Nevâdir çok daha kısa bir ifadeyle 

“Hanefî mezhebi imamlarının Usûl’de yer almayan mesaili ile bu mesailin talebeler tarafından 

kayıt altına alınması suretiyle oluşan eserler” olarak tarif edilebilir. 

Bu tanımdan sonra Usûl ile Nevâdir arasındaki en temel farkın şu olduğunu 

söyleyebiliriz: Usûl; Ebû Hanîfe’nin meclisinde kayda geçilip daha sonra Şeybânî tarafından 

yeniden düzenlenen mezhebin temel mesaili ve kitapları iken, Nevâdir; mezheb imamlarının 

Usûl’de geçmeyen ve genellikle imlâ meclislerinde dile getirdikleri mesailin talebeler 

tarafından bir araya getirilmesi ile oluşan eserlerdir. 

 
188 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 169. 
189 Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, III, 59. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

71 

Konu hakkında yaptığı çalışmalarında Kaya da, Nevâdirlerin diğer ilk dönem fıkıh 

eserlerinin aksine telif ve kompozisyon olarak Ebû Yûsuf ve Şeybânî’ye değil, onların 

öğrencileri olan üçüncü tabaka fakihlerine ait olduğunu belirtmektedir.190 Şunu da ifade etmek 

gerekir ki Hanefî mezhebinde Nevâdir; mezheb imamlarının Usûl’de geçmeyen mesailini ifade 

eden bir kavram olmakla birlikte özellikle erken dönemde daha çok bu tür mesaili bir araya 

getirmek maksadıyla talebeler tarafından derlenen müstakil eserlere verilen bir isim olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

Burada akla gelebilecek şu soru ile konuyu bitirmemiz uygun olacaktır. Nevâdir 

mezheb imamlarının Usûl’de geçmeyen görüşleri olarak tanımlandığında Câmiayn’da geçip 

Usûl’de yer almayan meseleler de Nevâdir’den sayılacak mıdır? Câmiayn yukarıda geçtiği üzere 

erken dönemde her ne kadar Usûl’den sayılmasa da Şeybânî tarafından telif edilmiş olup 

mezheb mesailini aktaran temel kitaplardan olması, özellikle el-Câmiu’s-sağîrde geçen birçok 

mesailin Usûl’de de geçiyor olması, bu iki eserin talebeler tarafından değil de doğrudan mezheb 

imamlarından Şeybânî tarafından telif edilmiş olması gibi sebeplerle Usûl gibi muamele 

görmüş; bu iki eserde yer alan mesail Nevâdir’den sayılmamıştır. 

Erken dönemde Nevâdir genellikle mezheb imamlarının Usûl’de geçmeyen mesaili 

anlamında kullanılmakla birlikte bunun bir istisnasının olduğu görülmektedir. Aşağıda yeri 

geldikçe açıklanacağı üzere, kendisi Şeybânî’nin talebesi olmasına rağmen, Muhammed b. 

Mukâtil er-Râzî’ye ait Nevâdiru Muhammed b. Mukâtil isimli kayıp eserden eldeki sınırlı 

sayıdaki nakle göre, bu eser mezheb imamlarının değil kendisinin görüşlerini içermektedir. İbn 

Mukâtil’in görüşlerine Nevâdir adının verilmesi, daha sonraları “nevâzil”, “fetâvâ”, “vâkıât” 

kavramlarıyla anılacak olan “mezheb imamlarından sonra ortaya çıkmış fıkhî mesailin”191 de 

ilk dönemlerde Nevâdir diye adlandırıldığını göstermektedir. Dolayısıyla bu eseri ıstılahî 

anlamda Nevâdir olarak değil de İbn Mukâtil’in fetvalarını içeren “Fetâvâ İbn Mukâtil” 

anlamında Nevâdir olarak algılamak daha doğru olsa gerektir. 

2. Geç Dönemde Nevâdir Kavramının Mahiyet ve Kaplamı 

 
190 Kaya, Mezheblerin Teşekkülünden Sonra Fıkhî İstidlal, s. 139; a.mlf., Hanefî Mezhebinde Nevâzil 

Literatürünün Doğuşu, s. 27. 
191 Bk. Kaya, “Nevâzil”, s. 34-35. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

72 

Yazmış olduğu risalenin etkisi sebebiyle geç dönemi kendisiyle başlattığımız 

Kınalızâde’nin192 Hanefî mezhebi mesailine dair yazmış olduğu kısa risalede mesaili Usûl, 

Nevâdir ve Fetâvâ şeklinde üçe taksim edip her birini ayrı ayrı tarif ettiğini yukarıda söylemiş 

ve orada Mesâilü’l-Usûl ve Zâhiru’r-rivâye’ye dair tarifini vermiştik. Şimdi Kınalızâde’nin 

Nevâdir hakkındaki tanımını vereceğiz. 

Kınalızâde ve onun tasnifini esas alan yukarıda adını verdiğimiz geç dönem müellifleri 

Mesâilü’n-Nevâdir olarak bilinen mezheb mesailini “mezheb imamlarından, yukarıda 

Zâhiru’r-rivâye başlığı altında adı geçen eserler dışında nakledilen meseleler” olarak 

tanımlarlar ve Nevâdir mesailini üç kısma ayırırlar. 

a) Şeybânî’ye Zâhiru’r-rivâye dışında nispet edilen eserlerde yer alan mesail: 

Keysânîyyât, Hârûniyyât, Cürcâniyyat ve Rakkiyyât gibi. 

b) Talebelerin Şeybânî’den belli konularda aktardığı müstakil mesail: Muhammed 

b. Semâʿa ve Muallâ b. Mansûr’un bazı konularda Şeybânî’den yaptıkları rivayetler gibi. 

c) Ebû Hanîfe’nin Şeybânî dışındaki talebelerinin eserlerindeki mesail: Hasan b. 

Ziyâd’ın Mücerred’i, Ebû Yûsuf’un Emâlî’si ve diğerlerinin eserlerinde yer alan mesail. 193 

Kınalızâde ilk iki kısma -Şeybânî’den, Zâhiru’r-rivâye kitapları kadar nispeti sahih bir 

şekilde rivayet edilmedikleri gerekçesiyle- aynı zamanda Gayru zâhiri’r-rivâye denildiğini de 

aktarır.194 

 
192 Kınalızâde’nin hemen öncesinde Usûl ve Nevâdir ile ilgili olarak aynı tanımları yapan kişilerin varlığından 

daha önce bahsetmiştik. Fakat onların daha çok yazdıkları şerhlerin içinde bir cümle ile yaptıkları bu tanımlar, 

Kınalızâde’nin bu müstakil risalesi kadar etkili olmadığı için geç dönem Kınalızâde ile başlatılmıştır. 
193 Kınalızâde üçüncü kısmı oluşturan Fetâvâ ve Vâkıât’ı da şöyle tanımlamaktadır: Mezheb imamlarından rivayet 

bulunmayan meselelerde sonraki (mezheb içi) müçtehitlerin içtihat ettikleri meseleler. Bunlar Ebû Yûsuf ve 

Şeybânî’nin talebeleri başta olmak üzere içtihat asrı sona erene kadar gelen fakihlerdir. Kınalızâde, Risâle fî 

tabakâti’l-mesâil, Süleymaniye Ktp., Esad Ef., nr. 3652, vr. 110b. 

194 Kınalızâde, Risâle fî tabakâti’l-mesâil, Süleymaniye Ktp., Esad Ef., nr. 3652, vr. 110b. ( ÙĺوאóĤא óİאČ óĻĔ אıĤ ģĻĜ אĩĬوإ

.ĵĤوŶא ÕÝכĤכא ÙéĻéĀ ÙÝÖאà ةóİאČ אتĺوאóÖ ïĩéĨ īĐ وóÜ ħĤ אıĬŶ) 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

73 

Kınalızâde’nin Nevâdir’e getirdiği bu tanımda iki önemli unsur öne çıkmaktadır. İlki 

Zâhiru’r-rivâye dışında kalan tüm mesaili Nevâdir olarak isimlendirmesi, diğeri de 

Nevâdirlerin Zâhiru’r-rivâye kitapları kadar sahih bir şekilde rivayet edilmediğini söyleyerek 

bunlara Nevâdir denilmesinin rivayet keyfiyetiyle alakalı bir konu olduğunu ifade etmesidir. 

Zâhiru’r-rivâye dışında kalan tüm mesailin Nevâdir olarak isimlendirilmesi geç dönemde, tıpkı 

Usûl kavramında olduğu gibi, Nevâdir kavramında da bir genişlemeye gidildiğini göstermekte 

olup, konu hakkında Kınalızâde sonrası yazılan eserler de hemen aynı ifadelere yer vermiştir. 

Kınalızâde’nin burada adını verdiği üç grup eserden sadece ikinci kısımda yer alanlar 

Nevâdir eseri olup bu konu Nevâdir eserlerinin tespit, tasnif ve tanıtımının yapıldığı tezin ikinci 

kısmında genişçe ele alındığı için burada bu kadarıyla iktifa edip modern dönemin Nevâdir 

algısına geçebiliriz. 

3. Modern Dönemde Nevâdir Kavramının Mahiyet ve Kaplamı 

Modern dönem çalışmalarında Nevâdir hakkında yapılan tanımlarda göze çarpan en 

önemli unsur, Usûl’de yaptıkları gibi Nevâdir’in tanımında da Kınalızâde ve onu takip 

edenlerin tanımını esas alıp Usûl ile Zâhiru’r-rivâye kavramlarına aynı anlamı verdikleri gibi 

Nevâdir ile Gayru zâhiri’r-rivâye kavramlarına da aynı anlamı vermeleri ve bunun neticesinde 

Zâhiru’r-rivâye dışında kalan tüm mesail ve eserleri Nevâdir saymalarıdır. Bununla birlikte bu 

dönemin Nevâdir algısı bazı yönlerden geç dönemden farklılık arz etmektedir. Modern dönem 

çalışmalarında Nevâdir algısına dair göze çarpan önemli hususları kısaca şöyledir. 

3.1. Nevâdir Yerine “Nâdirü’r-Rivâye” İfadesinin Kullanılması 

Konuya dair günümüzde Türkçe olarak kaleme alınan çalışmalarda Nevâdir kelimesi 

genellikle Zâhiru’r-rivâye ifadesine benzetilerek Nâdirü’r-rivâye şeklinde tekil ve isim 

tamlaması olarak kullanılmaktadır.195 “Nâdirü’r-rivâye” ifadesi erken ve geç dönemde mevcut 

değildir. Sadece geç dönemin bazı kaynaklarında bir konu başlığı olarak Zâhiru’r-rivâye 

karşısında “er-rivâye en-nâdira” şeklinde tekil ve sıfat tamlaması olarak kullanılmıştır. 

 
195 Örnek olarak bk. Uzunpostalcı, “Burhâneddin el-Buhârî”, s. 436; Karaman, “Fıkıh”, s. 9; Bardakoğlu, “Hanefî 

Mezhebi”, s. 3; Kaya, “Muallâ b. Mansûr”, s. 309; a.mlf., “Nâdirü’r-rivâye”, s. 279; a.mlf., “Nevâzil”, s. 34; 

Yazıcı, “Semerkandî”, s. 474; Taş, “Şeybânî”, s. 41; Boynukalın, İmam Muhammed, s. 48; Bedir, “Züfer b. 

Hüzeyl”, s. 529; a.mlf., Buhara Hukuk Okulu, s. 52, 54, 70, 76-77; a.mlf., “Fetva ve Değişim”, s. 36. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

74 

“Nâdirü’r-rivâye” şeklinde bir isim tamlaması, modern döneme ait bir ifade tarzı olup daha 

önce mütedavil olduğu tespit edilmemiştir.196 

3.2. Nevâdir’in Tanımı 

DİA “nâdirü’r-rivâye” maddesinde: “Hanefî mezhebi imamlarından nakledilen ikinci 

derecede kaynak değerine sahip rivayetlere ve bunları içeren metinlere verilen ad” olarak 

tanımlanmıştır. Bu tanım, Zâhiru’r-rivâye dışında kalan Emâlî, Nevâdir vb. diğer tüm rivayet ve 

eserleri içine alan geç dönem tanımı ile özdeştir. Modern dönemin kaynaklarında Nevâdir’in 

Zâhiru’r-rivâye eserleri dışında kalan Ebû Hanîfe’nin halkasına mensup kişilerin metin ve 

rivayetleri olduğu yerleşik bir kabuldür.197 Oysa böyle bir tanım daha çok Gayru zâhiri’r-rivâye  

için uygundur. Yukarıda geçtiği üzere Zâhiru’r-rivâye dışında kalan diğer mesail ve eserleri ifade 

eden şemsiye kavram Gayru zâhiri’r-rivâye’dir. Ayrıca ilgili maddede Nevâdir’in mahiyetinden 

çok hükmü dikkate alınarak bir tanım yapıldığı görülmektedir. Maddede Nevâdir türleri sayılırken 

üç ve dördüncü sırada verilen iki tanım mahiyet açısından Nevâdirlere daha uygundur.198 

3.3. Nevâdirlerin Zayıf Rivayet Olarak Gösterilmesi 

Nevâdir modern dönem çalışmalarında “zayıf”199 ve “daha zayıf”200 rivayet olarak da 

tanımlanmıştır. Nevâdir’in bu şekilde tanımlanmasında kelimenin lügatte az bilinen, garip 

anlamına gelmesinin etkisi olabileceği gibi Kınalızâde’nin Nevâdirlere dair Zâhiru’r-rivâye 

kitapları kadar sahih bir şekilde rivayet edilmediğini söyleyerek yaptığı klasik tanımın etkisi 

olduğu da söylenebilir. Kınalızâde her ne kadar Nevâdirleri meşhur olmayan rivayetler olarak 

tanımlasa da bu, onların zayıf rivayet olduğu anlamına gelmemektedir. Sadece Nevâdir’in 

 
196 Nevâdir'in “er-rivâye en-nâdira” isimlendirilmesine İbn Kemalpaşa’nın Tabakatü’l-fukaha’ya dair yazdığı 

risalesinde (Süleymaniye Ktp., Rağıp Paşa, nr. 1460, vr. 195b) ve ondan nakilde bulunan diğer bazı eserlerde bir 

başlık olarak rastlanmaktadır. Bk. Kınalızâde, Tabakâtü’l-Hanefîyye, I, 152; Leknevî, en-Nâfiü’l-Kebîr, s. 11. 
197 Kaya, “Nâdirü’r-rivâye”, s. 278-79; Boynukalın, İmam Muhammed, s. 48; Bedir, Buhara Hukuk Okulu, s. 70, 

76-77. 
198 Bk. Kaya, “Nâdirü’r-rivâye”, s. 279. 
199 Özel, “el-Âlemgîriyye”, s. II, 366. “Zayıf rivayetlere (nevâdir) dayanan görüşler…” 
200 Karaman, “Fıkıh” s. 9. “Daha zayıf rivayetlerle nakledilenler ise “nâdirü’r-rivâye” veya “nevâdir” adını 

almaktadır.” 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

75 

karşısında yer alan Usûl kadar meşhur olmadığını ifade eder ki201 bunun da her zaman geçerli 

olmadığı, ayrıca Nevâdirlerin -rivayet açısından Usûl kadar meşhur olmasalar da- mahiyet 

açışından ahad veya meşhur olmakla alakalı bir rivayet türü olmadıkları bir sonraki başlıkta 

izah edilecektir. 

3.4. Nevâdir İsminin Verilme Sebebi 

Kınalızâde Nevâdirlerin Zâhiru’r-rivâye kitapları kadar sahih bir şekilde rivayet 

edilmediğini söyleyerek bunlara Nevâdir denilmesinin rivayet tarikiyle alakalı bir konu olduğunu 

ifade etmektedir. Geride Usûl ve Nevâdir kavramlarının tanımdan anlaşılacağı üzere bir 

meselenin Usûl veya Nevâdir diye adlandırılması rivayet tarikinin meşhur veya ahad olmasından 

çok Usûl’de yer alıp almamasıyla alakalı bir durumdur. Bunun böyle olduğunun delili de 

Nevâdirlerin bizzat imamların talebeleri tarafından Nevâdir adıyla rivayet edilmiş olmasıdır. 

Talebeler mezheb imamlarından Usûl gibi Nevâdir de rivayet ettikleri için onlar açısından Usûl 

ile Nevâdir arasında rivayet tariki yönünden hiçbir fark yoktur; her ikisini de doğrudan 

hocalarının ağzından duymuşlardır. Onlar için bu iki rivayet türü arasındaki tek fark Usûl’de yer 

alıp almamasıdır. Dolayısıyla Nevâdir mesailinin ahad tarikiyle gelen meseleleri ifade eden bir 

terim olarak kullanılması ancak sonraki nesiller için söz konusu olabilir. Zira Usûl’ün tüm 

talebeler, Nevâdirlerin ise sadece onları duyan ve kayda geçen talebeler tarafından rivayet 

edilmesinin doğal bir sonucu olarak Usûl mesaili sonraki nesillere meşhur; Nevâdir mesaili ise 

ahad tarikle rivayet edilmiştir. Bu açıdan bakıldığında Kınalızâde’nin Zâhiru’r-rivâye dışında 

kalan mesaili Nevâdir diye adlandırması terimin ilk kullanıldığı bölgedeki tarihî gerçekliğe 

uymasa bile bu mesailin sonraki nesillere ahad tarikle aktarılmış olma ihtimali dikkate alınıp 

Nevâdir’e yeni bir anlam yükleme çabası olarak düşünüldüğünde makul karşılanabilir. 

Burada dikkat çekilmesi gereken bir diğer husus da şudur: Nevâdirlerin ahad tarikle 

rivayet edilmesi genel bir durum olup bunun bazı istisnalarının bulunduğu örnekler de söz 

konusudur. Muallâ b. Mansûr’un Nevâdir’inde aktardığı bir anekdot, Nevâdir mesailini 

imamlardan duyan ve nakleden birçok talebenin varlığını göstermektedir. Muallâ, Ebû Yûsuf’un 

bir konudaki görüşünden Ebû Hanîfe’nin görüşüne döndüğü güne şahit olduğunu anlatırken 

mecliste Ebû Yûsuf’la arasında çok kişi bulunduğu için ne dediğini tam olarak anlayamadığını, 

 
201 Boynukalın “birinci grupta yer alan meseleler kadar meşhur olmadıkları için” şeklinde daha doğru bir ifade 

kullanmıştır. Boynukalın, İmam Muhammed, s. 48. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

76 

meseleyi kendisine Ebû Yûsuf’a daha yakın oturanların aktardığını söyler.202 Bu anekdottan 

anlaşıldığı üzere Nevâdir addedilen mesaili imamlardan duyan ve nakledenlerin sayısı bazen hiç 

azımsanmayacak kadar fazla olabilmektedir. Öyle ki kalabalıktan dolayı hocanın ne dediği tam 

olarak anlaşılamayabilir. Yukarıda Emâlî başlığı altında geçtiği üzere mezheb imamlarının 

Nevâdir addedilen görüşlerini genellikle kalabalık imlâ meclislerinde203 dile getirmiş olma 

ihtimali göz önünde bulundurulduğunda Nevâdirlerin (en azından bir kısmının) sayıca hiç de 

azımsanamayacak bir talebe topluluğu tarafından duyulup aktarıldığı sonucuna varılabilir.204 

4. Nevâdir Eserleri 

Nevâdir eserlerinin tespit, tasnif ve içerisinde yer alan mesailin mahiyeti hakkındaki 

bilgiler Nevâdir tanımına nispetle daha karmaşık olması sebebiyle konunun, Nevâdir eserlerinin 

tespit, tasnif ve tanıtımına ayrılan ikinci bölümde genişçe ele alınacağını hatırlatarak diğer fıkıh 

mezheblerindeki mesail tasnifine geçebiliriz. 

III. DİĞER FIKIH MEZHEBLERİNDE MESAİL TASNİFİ 

Mezheb mesailini tasnifte Usûl, Zâhiru’r-rivâye, Nevâdir vb. kavramları kullanma 

konusunda Hanefîlere en yakın fıkıh mezhebi Mâlikî mezhebidir. Her iki mezhebin özellikle 

Bağdat fakihleri arasında bu konuda bir etkileşim olduğu anlaşılmaktadır. İmam Şâfiî de fıkhî 

görüşlerini yazarak kendi aslı olan Ümm’ü meydana getirmiş olmakla birlikte bu mezhebde 

Hanefî ve Mâlikîlerde olduğu gibi bir Nevâdir kavramı oluşmamıştır. Bunun yerine İmam 

Şâfiî’den Ziyâdât diye aktarılan bazı meselelerin Nevâdir ile yakın anlamda kullanıldığı halde 

bir kavram haline gelmediği söylenebilir. Ahmed b. Hanbel hadis ve âsâr rivayeti dışında fıkhî 

görüşlerini yazdırmadığı gibi talebeleri tarafından yazılmasına da karşı çıkmış, buna rağmen 

fıkhî görüşleri talebeleri tarafından Mesail isimli kitaplarda parça parça nakledilmiştir. 

Kendisine ait fıkhî görüşler bir bütün olarak ancak IV/X. asrın başlarında bir araya 

getirilebilmiş olduğundan Hanbelî mezhebinde yukarıda bahsedildiği şekilde ne Usûl ne de 

 
202 Muallâ, Nevâdir, s. 131. Cessâs'ın, Tahâvî'nin Muhtasar'ına yazdığı şerhte Ebû Yûsuf'un Asl'da yer alan ilk 

görüşünden döndüğünü ondan bir cemaat/grubun rivayet ettiğini söylemesi Muallâ'nın aktardıklarını doğrular 

mahiyettedir. (Şerhu Muhtasari't-Tahâvî, VI, 358-359). Cessâs aynı yerde Asl'ın kayıp eşribe kitabından Ebû 

Yûsuf'un konuyla ilgili ilk görüşünü de aktarmaktadır. 
203 Ebû Yûsuf'un imlâ meclisine çok sayıda talebe iştirak ettiğine dair bk. Kuraşî, Cevâhir, III, 492. 
204 Muallâ, Ebû Yûsuf'un Emâlî meclislerinde bulunmuş; ondan Emâlî ve Nevâdir mesaili rivayet etmiştir. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

77 

Nevâdir mesaili oluşmuştur. Mezhebin teşekkülünden sonra bazı talebelerinin naklettiği Mesail 

ile Hallâl’ın Câmi’i mezhebin Asl’ı olarak görülmeye başlamıştır. Hanbelî mezhebinde Garâib 

diye adlandırılan diğer bazı rivayetlerin mezhebin Nevâdir’i mesabesinde olduğu söylenebilir. 

A. Mâlikî Mezhebinde Mesail Tasnifi 

Mâlikîlerde mezhebin temel eserlerini ifade etmek üzere Hanefîlerdeki Usûl kavramı 

yerine, yakın anlamlı Ümmehât kavramı kullanılmaktadır. Mâlikî mezhebinde Ümmehât 

kavramıyla hangi eserlerin kastedildiği bilinirken, mezhebde kullanılan diğer bir kavram 

Nevâdir’in ne anlama geldiğine dair aynı netlikte bilgi bulmak pek mümkün değildir. Bu 

konuda İbn Ebî Zeyd el-Kayrevânî’nin (ö.386/996) kısa adıyla en-Nevâdir ve’z-ziyâdât isimli 

ansiklopedik eserinin başında kitabı niçin yazdığını açıklarken verdiği bilgiler Mâlikî 

mezhebinde kullanılan Nevâdir kavramının mahiyetine ışık tutması açısından önemlidir. 

1. Mâlikî Mezhebinde Ümmehât/Devânîn 

İmam Mâlik fıkha dair görüşlerini yazdırmadığı için bu mezhebde, Hanefîlerde olduğu 

gibi, “mezheb imamının meclisinde kayda geçilen mesail ve bunların yer aldığı eserler” tarifine 

uygun bir Usûl veya Mâlikî mezhebinde yaygın olduğu adıyla Ümmehât bulmak mümkün 

değildir. Bununla birlikte daha çok Mâlik ve talebelerinin görüşlerini toplamak maksadıyla 

üçüncü veya dördüncü tabaka mezheb müntesipleri tarafından telif edilen bazı eserler Ümmehât 

olarak kabul edilmiştir. Mâlikî mezhebinde Ümmehât olarak kabul edilen eserler dört tanedir. 

Bunlar Müdevvene (Sahnûn; v.240/854), Vâzıha (İbn Habîb es-Sülemî; v.238/853), Utbiyye 

veya Müstahrace (Utbî; v.255/869) ve Mevvâziyye’dir (İbnü’l-Mevvâz; v.269/883). Bu 

dördüyle birlikte Sahnûn’un ömrü vefa etmediği için Müdevvene’ye alamadığı İbnu’l-Kâsım’ın 

(ö.191/806) düzenlenmemiş haldeki bazı görüşlerini içeren Muhtelita’sı, İbn Abdûs’un 

(ö.260/874) Mecmûa’sı ve Kâdî İsmâil el-Bağdâdî’nin (ö.282/895) Mebsût’una Devânîn 

denildiği bilinmekle birlikte205 Ümmehât ve özellikle de Devânîn’e dâhil olan kitapların hangisi 

olduğuna dair farklı görüşler de bulunmaktadır.206 

 
205 İbrahim Muhtar, Medhal, s. 7-8; Cîdî, Mebâhis fi'l-mezhebi'l-Mâlikî, s. 65, 267; Muhammed İbrahim Ali, 

Istılâhu'l-mezheb inde'l-Mâlikiyye, s. 144; Kaya, “Mâlikî Mezhebi”, s. 529. 
206 Bu görüşler için bk. Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, s. 14 (dipnot, 44) 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

78 

İbn Ebî Zeyd, en-Nevâdir ve’z-ziyâdât alâ mâ fi’l-Müdevvene min gayrihâ mine’l-

ümmehât min mesâili Mâlik ve ashâbih isimli eserini (adından da anlaşılacağı üzere) 

Müdevvene’de geçmediği halde Ümmehât’tan kabul edilen diğer eserlerde Mâlik ve 

talebelerinden rivayet edilen nevâdir, fevâid, ziyâdât, ve garip meseleleri toplamak üzere telif 

ettiğini söylemektedir.207 İbn Ebî Zeyd’in Ümmehât içinden Müdevvene’yi merkeze alıp diğer 

eserlerdeki farklı mesaili Nevâdir olarak isimlendirmesi Müdevvene’yi Asl olarak algıladığını 

gösterir. Nitekim Mâlikî kaynaklarında mutlak olarak “Üm” veya “Kitâb” ifadesinin 

Müdevvene için kullanılması ve Müdevvene’nin mezhebin aslı olarak kabul edilmesi208 bunu 

desteklemektedir. Modern dönemde Mâlikî mezhebi üzerine yapılan çalışmalarda da mezhebin 

temel kaynaklarının ittifakla Muvatta, Müdevvene ve diğer Ümmehât eserleri şeklinde 

sıralandığı söylenmektedir.209 Bununla birlikte Muvatta “mezhebin eksenini oluşturan mesele 

ve görüşleri tedvin amacıyla” kaleme alınmadığı için talebelerin tedvin ettiği eserlerin temel 

kaynakları oluşturduğu ve söz konusu eserlerin başında Ümmehât olarak bilinen metinler ve 

onlar içinde de Müdevvene’nin başta geldiği belirtilmiştir.210 Nitekim Çavuşoğlu III.-V. yüzyıl 

Irak Mâlikî Ekolü üzerine yapmış olduğu çalışmasında bu dönemde mezhebin yayıldığı Irak, 

Mısır, Kayravan ve Endülüs’teki Mâlikîlerin Müdevvene merkezli fıkıh faaliyeti yaptıklarını ve 

İbn Ebî Zeyd’in başlattığı bu Müdevvene merkezli fıkıh faaliyeti anlayışının, Mısır kaynaklı 

muhtasarların yaygınlaşmasına kadar devam ettiğini ifade etmektedir.211 

Mâlikîlerin Ümmehât kavramı Hanefîlerin Usûl kavramı ile kıyaslandığında ortaya 

şöyle bir sonuç çıkmaktadır: İmam Mâlik henüz hayatta iken fıkhî görüşlerini yazdırmadığı için 

bu mezhebde Hanîfelerde olduğu gibi mezheb imamı tarafından yazdırılmış bir Usûl/Ümmehât 

yoktur. Sonraki nesiller tarafından Mâlik ve talebelerinin görüşlerini bir araya getirmek için 

yazılan dört eser Ümmehât/Usûl olarak kabul edilmiştir. Bu dört eser içinden Müdevvene 

diğerlerine nispetle asıl konumunda görülmüş ve böylece Mâlik ile talebelerinin görüşlerini 

aktarmada Hanefîlerdeki Usûl gibi bir konuma sahip olmuştur. 

 
207 İbn Ebî Zeyd, Nevâdir, I, 5, 9-11. 
208 Cîdî, Mebâhis fi'l-mezhebi'l-Mâlikî bi-Mağrib, s. 66, 267. 
209 Kaya “Mâlikî Mezhebi”, s. 521. 
210 Kaya, “Mâlikî Mezhebi”, s. 529. 
211 Bk. Çavuşoğlu, Irak Mâlikî Ekolü, s. 88. Ayrıca bk. s. 45, 86, 87, 90, 113. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

79 

2. Mâlikî Mezhebinde Zâhiru’r-rivâye 

Bağdat Mâlikî imamlarından Kâdî Abdulvehhâb (ö.422/1031) mezhebde daha 

sonraları yaygın olarak kullanılan Zâhiru’r-rivâye kavramına benzer “er-rivâyetü’l-meşhura” 

ifadesini eserlerinde ilk defa kullanan Mâlikîlerden biridir.212 Kâdî Abdulvehhâb ayrıca İmam 

Mâlik’ten birden fazla görüş nakledilen bazı yerlerde Zâhiru’r-rivâye anlamında “ez-Zâhir min 

mezhebih”213 bir yerde de “fî zâhiri’r-rivayeteyn”214 ifadesini kullanmaktadır. Daha sonraları 

İbn Rüşd el-cedd (ö.520/1126) ve Kâdî İyâz’ın (ö.544/1149) İmam Mâlik ve ashabından birden 

fazla görüşün nakledildiği meselelerde Zâhiru’r-rivâye ifadesini kullanmaya başladıkları215 ve 

VI/XII. asırdan sonra kavramın mezheb içinde yaygınlaştığı görülmektedir. 

Mâlikîlerin Zâhiru’r-rivâye ile mezheb içinde meşhur olan rivayetleri kastettikleri açık 

olmakla birlikte Hanefî mezhebinde olduğu bir grup eseri Zâhiru’r-rivâye diye 

isimlendirdikleri tespit edilememiştir. Buna rağmen bu tür rivayetlerin daha çok Müdevvene, 

Muvatta ve diğer Ümmehât’ta geçtiği söylenebilir. Zira bazı yerlerde mezkûr eserlerin isimleri 

verilip oradaki rivayetin Zâhiru’r-rivâye olduğu söylenmektedir.216 Buradan hareketle, mezheb 

imamı tarafından telif edilmiş bir fıkıh metni olmadığından Mâlikî mezhebinde Zâhiru’r-rivâye 

eserleri diye kabul edilen metinler bulunmadığı, bunun yerine çoğunlukla Ümmehât’ta geçen 

ortak rivayetlere Zâhiru’r-rivâye denildiği sonucuna varılabilir. 

3. Mâlikî Mezhebinde Nevâdir 

İmam Mâlik fıkhî görüşlerini içeren bir Usûl/Ümmehât yazdırmadığı için doğal olarak 

bu mezhebde, Hanefî mezhebindeki gibi henüz mezheb imamının hayatında bir Nevâdir 

literatürü oluşmamıştır. Zira geride Usûl ile Nevâdir arasında bir lüzum ilişkisinin varlığından 

bahsetmiş, Nevâdir’in Usûl’ün lazımı olduğunu; Usûl mesaili oluşmadan Nevâdir mesailinin 

 
212 Kâdî Abdulvehhâb, Maûne, I, 142; a.mlf., Şerhu'r-Risâle, II, 229; a.mlf., Uyûnu'l-mesâil, s. 573. Daha evvel 

geçtiği üzere bu ifadeye kendisiyle aynı dönem ve bölgede yaşayan Hanefî mezhebi fakihlerinden Kudûrî 

(ö.428/1037) ve öncesinde Cessâs'ın (ö.370/981) eserlerinde de rastlanmaktadır. 
213 Kâdî Abdulvehhâb, Uyûnu'l-mesâil, s. 85, 91, 171. 
214 Kâdî Abdulvehhâb, Maûne, II, 223. 
215 İbn Rüşd, Mesâilü Ebî'l-Velîd İbn Rüşd, I, 223; a.mlf., Mukeddimât, II, 101, 364; a.mlf., el-Beyân ve't-tahsîl, I, 

69, 139, 202, 518, II 561, 582, III 8, V, 284, 302, 329, 465, VI, 73, 389, VII, 121, 190; Kâdî İyâz, Tenbîhât, II, 

547, III, 1679. 
216 Bk. İbn Rüşd, Mukeddimât, II, 101, 364; Kâdî İyâz, Tenbîhât, II, 547. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

80 

oluşamayacağını, gerekçe olarak da Nevâdirlerin temel amacının Usûl’de geçmeyen görüşleri 

bir araya getirmek olduğunu ve böyle bir telif türünün oluşabilmesi için önce Usûl’ün var 

olması gerektiğini söylemiştik. Mâlikî mezhebinin ilk Usûl/Ümmehât’ı İmam Mâlik ve 

talebelerinden aktarılan mezheb mesailinin üçüncü ve dördüncü tabaka mezheb müntesipleri 

tarafından tedvin edilmesiyle oluştuğu için, bunun doğal bir sonucu olarak mezhebin Nevâdir 

mesailinin belirlenmesi bu Ümmehât’ın telifinden sonra mümkün olabilmiştir. 

Mâlikî mezhebi literatüründe Nevâdir türü mesailin, yukarıda İbn Ebî Zeyd’den de 

aktarıldığı üzere, mezhebin en temel mesail kitabı kabul edilen Müdevvene’de geçmeyen ve İbn 

Ebî Zeyd’in birbirine yakın anlamda kullanılan ziyâdât, nevâdir, fevâid ve garâib217 gibi 

kelimelerle vasıflandırdığı meseleler olduğu anlaşılmaktadır. Zira kendisi hem kitabına verdiği 

isimde hem de mukaddimenin birkaç yerinde218 bu eserinde diğer Ümmehât’ta geçtiği halde 

Müdevvene’de yer almayan İmam Mâlik ve talebelerine ait nevâdir ve ziyâdât türü mesaili 

toplayacağını söylemek suretiyle aslında kendi zihnindeki Nevâdir tanımını da yapmış 

olmaktadır. İbn Ebî Zeyd’in bu eseri, bir derleme çalışması olması, kitapta zikrettiği mesail 

hakkında Müdevvene dışındaki kaynaklarda yer alan benzer ve farklı görüşleri peş peşe sıralayıp 

çok defa bir tercih ya da değerlendirme yapmaması gibi sebeplerle Mâlikî mezhebi içinde türünün 

ilk ve tek örneği olarak gösterilmektedir.219 Kitabın mahiyetine dair verilen bu bilgiler onun 

Hanefî mezhebindeki Nevâdir türü eserlerle hemen aynı tarzda telif edildiğini dolayısıyla -

mezheb imamının hayatında olmasa da- Mâlikî mezhebinde de anlam ve mahiyet açısından 

Hanefî mezhebindeki ile hemen aynı anlamda Nevâdir türünün varlığını göstermektedir. 

B. Şâfiî Mezhebinde Mesail Tasnifi 

Bu başlık altında Şâfiî mezhebinde, mezheb imamından aktarılan mesaili tasnifte 

kullanılan temel kavramlar üzerinde durulup bu konuda diğer mezheblerle ortak anlamda 

kullandıkları ıstılahlar ve mahiyetleri tespit edilmeye çalışılmıştır. Şâfiî’den füru fıkha dair 

aktarılan mesail Üm/Mebsût (Kavl-i kadim, kavl-i cedid), Emâlî ve Beyhakî’nin diğer 

kitaplarda geçmeyen Ziyâdât diye isimlendirdiği rivayetlerden oluşmaktadır. 

 
217 İbn Ebî Zeyd, Nevâdir, I, 5, 9-11. 
218 İbn Ebî Zeyd, Nevâdir, I, 5, 9-11. 
219 Bk. Çavuşoğlu, “en-Nevâdir ve'z-Ziyâdât”, s. 31. Çavuşoğlu ayrıca İbn Ebî Zeyd dışında Mâlikîler arasında 

sadece çağdaşı İbn Şabân’ın Nevâdir adlı bir eserinden söz edilmekte olup bu kitabın kullanıldığına veya 

etkilerine dair herhangi bir bilgi olmadığını aktarmaktadır. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

81 

1. Şâfiî Mezhebinde Üm/Mebsût/Usûl 

Şâfiî’ye ait temel füru fıkıh mesaili ve bunların yer aldığı Üm ve Mebsût olarak 

isimlendirilen kitaplar onun kavl-i kadim ve kavl-i cedid olarak bilinen görüşlerinden oluşur. 

1.1. Kavl-i Kadim 

Şâfiî’nin kavl-i kadimi Mısır’a gitmeden önce Mekke ve özellikle Bağdat’ta telif ettiği 

kitaplarda yer alan görüşleridir. Kavl-i kadimin en meşhur râvisi el-Hasan b. Muhammed ez-

Za’ferânî (ö. 260/874) henüz çok genç olmasına rağmen Arap dilini iyi bilip fasih konuştuğu 

için derslerde Şâfiî’nin yazdığı kitapları okumuş220 ve bunları elli yıl boyunca okutmuştur.221 

İbn Abdilberr Za’ferânî’nin rivayet ettiği otuz küsur cüzden oluşan bu kitapların el-Kitabu’l-

Bağdâdî olarak da bilindiğini söyler.222 Beyhakî (ö. 458/1066) ise ehl-i hadisin, Bağdat’a 

geldikten sonra Şâfiî’den Ebû Hanîfe’nin görüşlerine karşı bir kitap yazmasını istediğini, bunun 

üzerine Şeybânî’nin kitaplarını inceleyip el-Kitabü’l-Bağdâdî isimli eseri yazdığını naklederek 

bu kitabın farklı bir eser olduğu izlenimini vermektedir.223 Geç kaynaklarda eserin adının Hücce 

olduğuna dair rivayetler de vardır.224 Beyhakî, Za’ferânî’nin rivayet ettiği bu kitaplardan yirmi 

kadarının adını vermektedir.225 Beyhakî ile hemen aynı dönemde ve bölgede yaşayan Nedim 

(ö. 438/1047) Za’ferânî’nin Şâfiî’den Mebsût’u rivayet ettiğini, kitabın çok az bir farklılıkla 

Rebî’ b. Süleyman el-Murâdî’nin (ö. 270/884) rivayet ettiği Mebsût’un tertibiyle aynı olduğunu 

söyler. Fakat kitabın rağbet görmediğini, fakihlerin daha çok Rebî’in rivayetine itimat 

ettiklerini, Za’ferânî’nin rivayet ettiği kitapların giderek azaldığını, bunların büyük bir kısmının 

yok olduğunu ve artık istinsah edilmediği için bu eserde yer alan kitapların isimlerini vermeye 

gerek görmediğini ifade eder.226 

 
220 Beyhakî, Menâkib, I, 226; İbn Abdilber, İntikâ, s. 164. 
221 Beyhakî, Menâkib, I, 226. Menâkib’in ilgili yerinde Za'ferânî, sadece salat ve menâsik kitaplarını Şâfiî'nin 

kendisinin okuduğunu söyler. 
222 İbn Abdilber, İntikâ, s. 164.  
223 Beyhakî, Menâkib, I, 163-64. 
224 İsnevî, Hidâye, XX, 17. 
225 Beyhakî, Menâkib, I, 255. 
226 Nedîm, Fihrist, III, 42-43. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

82 

1.2. Kavl-i Cedid ve Üm 

Üm, İmam Şâfiî’nin hayatının son dört-beş yılını geçirdiği Mısır’da ortaya koyduğu 

“kavl-i cedîd/mezheb-i cedîd” adıyla bilinen mesailinin yer aldığı fıkıh külliyatının adıdır.227 

Ümm’ün günümüze ulaşan nüshalarının râvisi Rebî’ b. Süleyman el-Murâdî’dir (ö. 270/884). 

Beyhakî, adını verdiği bazı kitaplar dışında Rebî’in tüm kitapları Şâfiî’den dinlediğini, 

diğerlerini ise Şâfiî’nin kendisinden duymadığı halde “kale’ş-Şâfiî” diyerek rivayet ettiğini 

söyler.228 Nitekim Rebî, bu kitaplardan bugün elimizdeki Üm içinde yer alan vasiyet kitabının 

başında, bu kitabı Şâfiî’nin kendisinden dinlemediğini ama onun kendi eliyle yazdığı nüshadan 

aktardığını açıkça ifade etmektedir.229 

Beyhakî, Şâfiî’ye ait on üçü usûl-i fıkıhla, diğerleri furû fıkıhla alakalı olmak üzere 

adını verdiği yüz kırktan fazla kitabın kendi zamanına ulaştığını, füru fıkha dair olanların Üm 

olarak bilindiğini,230 Şâfiî’in Mısır’a geldikten sonra kavl-i kadim olarak bilinen bu kitapların 

büyük bir bölümünü tekrar tasnif ettiğini, altı kitapta da içtihadının değiştiği yerleri düzeltmekle 

yetinerek kavl-i cedid’ini oluşturduğunu aktarmaktadır.231 Nedim Fihrist’te tıpkı Şeybânî 

hakkında “onun Usûl’e dair kitapları vardır” deyip Asl/Mebsût’un içindeki kitapları saydığı gibi 

Rebî’in de Şâfiî’den Mebsût olarak isimlendirilen usul kitaplarını (kütübü’l-usûl)232 rivayet 

ettiğini söyleyip bugün birçoğu Üm’de yer alan kitapları sayması, bu esere aynı zamanda Usûl 

dendiğini göstermektedir.233 

 
227 Aybakan, “el-Üm”, s. 298. 
228 Beyhakî, Menâkib, I, 254. 
229 Şâfiî, Üm, IV 92. 
230 Beyhakî, Menâkib, I, 246-54. 
231 Beyhakî, Menâkib, I, 255-56. 
232 Aybakan'ın “el-Üm” maddesinde (s. 298) ve İmam Şâfiî ve Fıkıh Düşüncesinin Mezhebleşmesi isimli eserinde 

(s. 117) Mebsût'un diğer adının “Kitabu'l-usûl” olduğuna dair Nedim'den yaptığı nakilde bir sehiv olsa gerektir. 

Zira Nedim Fihrist'te (III, 41) Rebî hakkında “Şâfiî'den Mebsût olarak isimlendirilen “usul kitaplarını” rivayet 

etti” demektedir. (  ĹđĘאýĤא īĐ روىÕÝط כĳù×ĩĤא روאه אĨ ĵĩùĺل وĳĀŶא ) 

233 Nedîm ve Beyhakî'nin saydığı kitapların tablo şeklindeki tam listesi için bk. Aybakan, İmam Şâfiî, s. 118-21. 

Şâfiî’nin metinlerinin ortaya çıkış süreci hakkında detaylı bilgi için bk. Okuyucu, Şâfiî Mezhebinin Teşekkül 

Süreci, s. 172-192. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

83 

Şâfiî’nin Mebsût olarak da bilinen bu eserine Üm isminin ilk defa Beyhâkî tarafından 

verildiği söylenmiş olsa da234 Beyhakî’nin yaptığı bir nakle göre Rebî’in bizzat kendisi Üm 

ismini kullanarak Şâfiî’nin Mısır’da kaldığı süre içinde bin beş yüz varak imlâ ettirdiğini, 

Ümm’ü iki bin varakta telif ettiğini aktarmaktadır.235 Beyhakî’nin Şâfiî’nin füru fıkha dair 

eserlerini sayarken “bunlar Üm olarak bilinmektedir”236 demesi, bu kitapların önceden beri bu 

şekilde isimlendirildiği gösterir. Endülüslü İbn Abdilberr de Şâfiî’nin kavl-i cedidi için Üm 

ifadesini kullanmaktadır.237 Buna göre eserin ilk bilinen adının Üm olduğu ve bu ismin Mısır 

ve Endülüs’te kullanılmaya devam ettiği, daha sonraları Nedim ve Beyhakî’nin yaşadıkları 

Bağdat ve özellikle Horasan taraflarında daha çok Mebsût adıyla anıldığını söylemek daha 

doğru bir yaklaşım olacaktır. Beyhakî ayrıca Şâfiî hakkında onun içtihat ehli olmadığına dair 

birtakım iftiralar duyunca, kendisine ulaşan Şâfiî’ye ait tüm füru fıkıh kitaplarını toplayarak 

Müzenî’nin (ö. 264/878) Muhtasar’ı tertibinde yeni bir Mebsût yazdığını ve eserin küçük 

harflerle yazılmış halinin on cilt kadar tuttuğunu söyler.238 

Sonuç itibariyle Şâfiî mezhebinde bizzat mezheb imamı tarafından yazılmış, ona ait 

fıkhî mesaili aktaran kitapların tıpkı Hanefî ve Mâlikî mezheblerinde olduğu gibi Üm, Mebsût 

ve Usûl gibi ortak adlarla anıldığını ve fıkıh mezhebleri arasında o dönemin telif türünü ifade 

etmek üzere kullanılan ortak kavramlar olduğunu söyleyebiliriz. 

2. Şâfiî Mezhebinde Emalî 

Beyhakî, Rebî’den gelen bir rivayet ile Şâfiî’nin Mısır’da kaldığı süre içinde bin beş 

yüz varak fıkıh mesaili imlâ ettirdiğini, Ümm’ün telifinin ise iki bin varak tuttuğunu 

aktarmaktadır.239 Bu rivayetten Şâfiî’nin Üm dışında imlâ yoluyla telif ettiği kitaplarının da 

olduğu anlaşılmaktadır. Beyhakî, Şâfiî’nin ashabına imlâ ettirdiği bu kitapların taharet, salat, 

zekat, hac, nikah, talak, îlâ, zıhâr, liân ve nafaka ile alakalı olduğunu ve Rebî’in, Üm’de yer 

alan diğer kitaplarla birlikte, bunları da rivayet ettiğini söyler.240 Beyhakî’nin buradaki 

 
234 Aybakan, “el-Üm”, s. 298; a.mlf., İmam Şâfiî, s. 116. 
235 Beyhakî, Menâkib, II, 291. 
236 Beyhakî, Menâkib, I, 247. 
237 İbn Abdilber, İntikâ, s. 168. 
238 Beyhakî, Menâkib, I, 65-66. 
239 Beyhakî, Menâkib, II, 291. 
240 Beyhakî, Menâkib, I, 254.  



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

84 

ifadesine göre bu kitaplar Üm içinde yer alan aynı isimli kitaplardan ayrı olarak imlâ yoluyla 

yazdırılmış aynı konudaki farklı kitaplardır.241 Kaynaklarda Şâfiî’nin Emâlî’sinden nakiller 

olduğu gibi Cüveynî’nin (ö.478/1085) Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb isimli 

ansiklopedik eserinin mezhebin esasını teşkil eden dört eserin hulasası olduğu söylenmekte ve 

bu eserlerin Şâfiî’nin Ümm’ü, Emâlî’si, Büveytî (ö. 231/846) ve Müzenî’nin (ö. 264/878) 

muhtasarları olduğu belirtilir.242 Cüveynî’nin kitapta zaman zaman Üm ile Emâlî’nin 

görüşlerini karşılaştırarak aynı konuda iki eser arasında fark olduğunu ifade etmesi, bunların 

ayrı kitaplar olduğunu göstermektedir.243 Anlaşılan o ki tıpkı Hanefî mezhebinde Ebû Yûsuf ve 

Şeybânî Usûl dışında ona bağlı kalmadan yeniden fıkıh mesaili imlâ ettirdikleri gibi Şâfiî de 

kavl-i kadim’inin yeniden düzenlenmiş hali olan Üm dışında, ona bağlı kalmadan yeniden fıkıh 

mesaili imlâ ettirmeye başlamış ve ibadet, nikah, talak ve nafaka konularını yazdırmaya 

muvaffak olmuştur. 

3. Şâfiî Mezhebinde Nevâdir 

Şâfiî mezhebinde Hanefî ve Mâlikî mezhebinde olduğu gibi Nevâdir olarak 

isimlendirilen mesail veya kitaplar bulunmamaktadır. Bununla birlikte Beyhakî Buveytî ve 

Rebî’in Şâfiî’nin kitaplarından özetle hazırladıkları muhtasarlarında, Ebu’l-Velîd Musa b. 

Ebi’l-Cârûd’un Muhtasar’ında, Harmele b. Yahya’nın rivayetiyle gelen kitaplarda Şâfiî’ye ait 

birçok ziyade mesele olduğunu söyler.244 Yine kavl-i kadim talebelerinin rivayet ettiği fakat 

çoğunun kendi zamanına ulaşmadığını söylediği kitaplardan biri olan es-Siyerü’l-kebîr’i elde 

edebildiğini ve orada birçok ziyade mesele gördüğünü aktarır.245 Diğer yandan Ebû Sevr, 

Ahmed b. Hanbel ve Müzenî’nin çeşitli meselelerde Şâfiî’den ziyade olarak isimlendirdiği 

rivayetlerinin olduğunu ve bunlardan bir kısmına Müzenî’nin Muhtasaru’l-kebîr, Muhtasaru’s-

sağîr ve Mensûrât’ta yer verdiğini zikreder.246 Ayrıca Abdullâh b. ez-Zübeyr el-Humeydî, 

Yunus b. Abdula’lâ, Muhammed b. Abdullâh b. Abdülhakem, Abdülaziz b. İmrân, er-Rebi’ b. 

 
241 Yukarıda adı verilen kitapların Ümm'ün içinde aynı isimle yer alan kitaplar olduğu şeklindeki açıklama 

(Aybakan, “el-Üm”, s. 298; a.mlf., İmam Şâfiî, s. 121-122) bir yanlış anlaşılmadan kaynaklanmış olmalıdır. 
242 Abdülazîm Mahmûd, “Mukaddime” (Nihâyetü'l-matlab içinde), I, b. 
243 Örnek olarak bk. Cüveynî, Nihâyetü'l-matlab, I, 166; II, 187; IV, 321, 323, 327. 
244 Beyhakî, Menâkib, I, 254, 257. 
245 Beyhakî, Menâkib, I, 256. 
246 Beyhakî, Menâkib, I, 256. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

85 

Süleyman el-Cîzî, el-Hâris b. Süreyc en-Nakkâl, el-Hüseyn el-Kallâs ve Bahr b. Nasr el-Hûlânî 

gibi bazı talebelerinin belirli meselelerde Şâfiî’den diğer hiç kimsenin yapmadığı bir takım 

münferit rivayetlerde bulunduklarını söylemektedir. Ardından da bu tür rivayetlerden daha 

evvel adını saydığı kitaplar dışında Şâfiî’nin öğrencilerine imlâ ettirdiği veya okuttuğu kitapları 

olduğunun anlaşıldığını ifade etmektedir.247 İbn Ebî Hâtim (ö.327/938) yukarıda adı geçen 

talebelerden bazılarının aktardığı ve başka hiçbir yerde bulunmayan rivayetlerden bir kısmını 

“Şâfiî’nin hiçbir kitabında geçmeyen mesaili” başlığı altında baplara ayırarak vermiştir.248 

Beyhâki her ne kadar Şâfiî’nin adı geçen talebelerinin yapmış olduğu ve daha evvel 

hiç kimseden duyulmamış olan bu rivayetlere Nevâdir adını vermeyip Ziyâdât demekle yetinse 

de bu rivayetlerin özelliklerine dair yukarıda söyledikleri göz önünde bulundurulduğunda, 

ayrıca İbn Ebî Hâtim’in kitabında naklettiği bu tür mesail incelendiğinde, bunların Hanefî 

mezhebindeki Nevâdir tanımıyla örtüşmekte olduğu görülür. Bu durumda Şâfiî mezhebinde 

Ziyâdât diye anılan mesailin Hanefîlerdeki Nevâdirlerle aynı türden olduğu söylenebilir. 

C. Hanbelî Mezhebinde Mesail Tasnifi 

Ahmed b. Hanbel, aşağıda isimleri verilen birkaç eser dışında, tüm görüşlerini içeren 

mütekamil bir fıkıh kitabı yazmadığı gibi fıkhî görüşlerinin talebeleri tarafından yazılmasına 

da izin vermemiştir.249 Buna rağmen fıkhî görüşleri kendisi henüz hayatta iken talebeleri 

tarafından nakledilip müstakil eserlerde parça parça derlenmiştir. Ebû Zeyd Bekr b. Abdullâh, 

Hanbelî mezhebi üzerine yaptığı çalışmasında “Mezheb Kitaplarının Türleri” başlığı altında 

Ahmed b. Hanbel’den nakledilen fıkhî mesaili şu üç grupta toplamaktadır: 

1. Ahmed b. Hanbel’in Bazı Fıkhî Konulara Dair Telif Ettiği Müstakil Eserler 

Ebû Zeyd, fıkhın bazı konularına dair Ahmed b. Hanbel’in bizzat telif ettiği bilinen 

sekiz kitap olduğunu söylemektedir. Bunlar: Risâle fi’l-musî salâteh, Kitâbu’l-eşribe, Kitâbu’l-

menâsiki’l-kebîr, Kitâbu’l-menâsiki’s-sağîr, en-Nâsih ve’l-mensûh, Kitâbu’l-ferâiz ve bir usûl-i 

fıkıh eseri sayılabilecek Tâatü’r-rasûl isimli eserlerdir.250 

 
247 Beyhakî, Menâkib, I, 257. 
248 İbn Ebî Hâtim, Âdâbu'ş-Şâfiî, s. 213-246. 
249 Ahmed b. Hanbel’in fıkhî görüşlerinin yazılmasına izin vermediğine dair rivayetlerin kaynakları için bk. Ebû 

Zeyd, Medhal, II, 616-17. 
250 Ebû Zeyd, Medhal, II, 617-18. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

86 

2. Talebelerin Derlediği Mesail İsimli Eserler 

Ebû Zeyd, Ahmed b. Hanbel’den yaklaşık olarak altmış bin fıkhî mesail rivayet 

edildiğini aktararak, ondan rivayette bulunanları dörde ayırmaktadır; Ahmed b. Hanbel’den 

sadece hadis rivayet edenler ki bunlar çoğunluğu oluşturmaktadır. Fıkıh öğrenmek için gelip, 

görüşlerini kayıt altına alanlar. Hem hadis hem de fıkhî mesaili rivayet eden seçkin talebeleri 

ve kendisine soru soran diğer insanlar. Ebû Zeyd, bunlar arasında Ahmed b. Hanbel’den fıkhî 

mesail naklettiği bilinen 131 kişinin adını Mâverdî’den aktardıktan sonra251 çeşitli kitaplardan 

kendi tespit ettiği diğer 40 kişinin daha adını vermektedir.252 Ebû Zeyd bu kitapların çoğunlukla 

bir tertibe sahip olmayıp gelişi güzel yazıldığı, sadece İbrahim el-Harbî’nin mesaili Ahmed b. 

Hanbel’den duyduğu zamana göre tertip ettiği, Ebû Bekr el-Esrem ve Muhammed b. Dâvûd 

el-Mıssîsî gibi bazılarının da mesaili fıkıh baplarına göre tertip ettiği bilgisini verir.253 Ardından 

da bu mesailin kendi içinde üç mertebeye ayrıldığını söyleyerek yukarıda Hanefîlerin ve diğer 

mezheblerin mesail tasnifine dair verdiğimiz bilgilere yakın şu açıklamaları yapar. 

2.1. Birinci Mertebe 

Mezheb kitaplarında “revâhu’l-cemâa” (bunu cemaat rivayet etti) denildiğinde 

kastedilen yedi kişinin Ahmed b. Hanbel’den yaptığı rivayetler. Bu kişiler Ahmed b. Hanbel’in 

oğlu Abdullâh, diğer oğlu Salih, amcasının oğlu Hanbel, Ebû Bekr el-Merrûzî, İbrâhim 

el-Harbî, Ebû Tâlib ve el-Meymûnî’dir.254 

2.2. İkinci Mertebe 

Yukarıda adı geçenler dışında Ahmed b. Hanbel’den fıkhî mesail rivayet edip, adalet, 

zabıt ve rivayetlerinde kusur bulunmayanlar.255 

2.3. Üçüncü Mertebe 

Adalet ve zabıtlarında kusur olmadığı halde rivayetlerinde Garâib bulunan kişiler. Ebû 

Zeyd bu kişilerden tespit edebildiği 28 tanesinin kendi adlarına nispetle Mesail isimli eserlerini 

saymaktadır.256 Bu mesail isimli kitapların tıpkı Nevâdirlerdeki gibi mezheb imamından 

 
251 Ebû Zeyd, Medhal, II, 619-43. 
252 Ebû Zeyd, Medhal, II, 643-51. 
253 Ebû Zeyd, Medhal, II, 656-57. 
254 Ebû Zeyd, Medhal, II, 657-58. 
255 Ebû Zeyd, Medhal, II, 658. 
256 Ebû Zeyd, Medhal, II, 658-65. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

87 

meşhur olmamış görüşleri içermesi mahiyet açısından onlara yakın oldukları izlenimini 

vermektedir. Buna göre Hanbelîlerdeki mezheb imamından meşhur olarak nakledilmediği için 

Garâib diye isimlendirilen rivayetlerin, Hanefî ve Mâlikîlerdeki Nevâdir ve Şâfiîlerdeki 

Ziyâdât adı verilen rivayetlerle hemen aynı mahiyete sahip olduğunu söyleyebiliriz. Zira tüm 

bu rivayetlerin ortak özelliği Hanefîlerde Usûl, Mâlikî ve Şâfiîlerde Ümmehât ve Hanbelilerde 

Mesâil adıyla mezheb imamından nakledilen meşhur rivayetler içerisinde yer almamasıdır. 

3. Ahmed b. Hanbel’den Gelen Rivayetleri Toplayan Câmi Eserler 

Ahmed b. Hanbel’in talebeleri ve bir sonraki kuşak onun görüşlerini Mesail isimli 

kitaplarda topladıktan sonra, mezhebin bazı önemli şahsiyetleri bu kitaplarda yer alan mesaili 

senetleriyle birlikte, fıkıh baplarına uygun olarak tek bir kitapta toplamaya başlamışlardır. Ebû 

Zeyd bu tür kitaplara “Hanbelî Fıkıh Külliyatı veya Ansiklopedisi” adı verilebileceğini söyler.257 

Ebû Zeyd burada adını verdiği kişiler arasında Ebubekr el-Hallâl’ın (ö. 311/923)258 

ömrünü Ahmed b. Hanbel’in görüşlerini derlemeye verdiğini, bu uğurda şehir şehir dolaşıp 

talebelerinden rivayetleri topladığını, bu rivayetleri tedvin edene kadar Ahmed b. Hanbel’in 

müstakil bir mezhebi olmadığını, tüm rivayetleri içermese de bu kitabın mezhebde Asl kabul 

edildiğini, sonraki tüm metinlerin ve diğer eserlerin bu kitap esas alınarak telif edildiğini aktarır.259 

Yukarıda Ebû Zeyd’den nakille Hanbelî mezhebi kitapları hakkında verdiğimiz 

bilgiler ışığında şunları söyleyebiliriz. Ahmed b. Hanbel fıkhî görüşlerinin yazılmasını 

istemediği için kendisi hal-i hayatında fıkıh mesailine dair bir Asl oluşturmamıştır. Onun fıkhî 

görüşlerini Mesâil adı altında talebeleri parça parça toplamış, en son Hallâl bu rivayetleri 

derleyip Ahmed b. Hanbel’in hemen tüm görüşlerini bir kitapta toplamaya muvaffak olmuş ve 

kitabı Hanbeli mezhebi için bir Asl kabul edilmiştir.260 

 
257 Ebû Zeyd, Medhal, II, 666. 
258 Hayatı ve eserleri için bk. Özen, “Hallâl”, s. 382-83. 
259 Ebû Zeyd, Medhal, II, 667-70. Eser günümüze gelen dört bölümü bulunmaktadır. Bk. Ebû Zeyd, Medhal, II, 

671; Özen, “Hallâl”, s. 382. 
260 Nitekim Ziyauddin Ahmed, Hallâl hakkında yazdığı makalesinde, Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’nin Hanefî 

mezhebinde, Sahnûn’un Mâlikî mezhebinde ve Rebî b. Süleyman’ın Şâfiî mezhebinde icrâ ettiği fonksiyonu, 

Hanbelî mezhebinde Hallâl’ın icra ettiğini söylemektedir. Bk. Ziyauddin Ahmed, “Ebû Bekir el-Hallâl: Ahmed 

b. Hanbel’in Öğretilerinin Derleyicisi”, s. 306. 



Birinci Bölüm: Fıkıh Mezheblerinde Mesail Tasnifi ve Temel Kavramlar 

88 

Buna göre talebelerin derlediği mesail kitapları arasında birinci mertebede sayılan yedi 

kişinin rivayet ettiği mesail ile Hallâl’ın Câmî isimli eserinin mezhebin mesail tasnifinde Asl, 

diğer mesail kitaplarında geçip Garâib olarak nitelendirilen rivayetlerin de bu tasnifte Nevâdir 

konumunda olduğunu söyleyebiliriz. 

 



 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

HANEFî MEZHEBİ NEVÂDİR ESERLERİ 

 





İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

91 

Bu bölümde, tezin ana konusunu oluşturan ve birinci bölümde tanımı yapılan Nevâdir 

eserleri ile müelliflerinin tespit, tasnif ve tanıtımına yer verilecektir. Öncelikle Nevâdir 

mesailine tahsis edilmiş eserlerin tespiti konusundaki görüşler kısaca ele alınacak, ardından, 

Nevâdir eserlerinin yeni bir tasnifi yapılıp mevcut rivayetler üzerinden bu eserlerin 

mahiyetlerine ve müelliflerine dair bilgi verilecektir. Nevâdir eserlerinden sadece Muallâ’nın 

Nevâdir’i mevcut olduğundan diğerlerinin tanıtımında girişte “Kaynaklar” kısmında geçtiği 

üzere bu eserlerden çokça nakil yapan Nâtıfî’nin Ecnâs’ı ile Burhâneddin el-Buhârî’nin 

el-Muhîtü’l-Burhânî’si esas alınacaktır. Ayrıca Ecnâs ve el-Muhîtü’l-Burhânî sonrası eserlerde 

yer alan Nevâdir mesaili genellikle bu iki esere atıfla yer bulduğu için Nevâdir mesailinin 

tespitinde diğer kaynaklara gerek duyuldukça başvurulacaktır. Bölümün sonunda ayrıca 

Nâtıfî’nin nakil yaptığı, birçoğu günümüze ulaşamamış, Nevâdir mesaili açısından önemli diğer 

bazı erken dönem eserlerinin bir listesi verilecektir. 

I. NEVÂDİR ESERLERİNİN TESPİTİ 

Hanefî fıkıh tarihinde Nevâdir eserlerinin sayısını tespite yönelik bilgi veren çok az 

sayıda kişi ve kaynak bulunmaktadır. Hanefî mezhebinin mesail tasnifine dair yazdığı risalede 

Kınalızâde ve ondan nakille mesail tasnifini aktaran geç ve modern dönem çalışmaları hep aynı 

eserleri Nevâdir olarak saymışlardır. Bunlar dışında Nevâdir eserlerinin sayısını tespit etmeye 

çalışan ender kişilerden biri de Kâtib Çelebi’dir. DİA “Nâdirü’r-rivâye” maddesinde adı verilen 

Nevâdir eserleri bir eser dışında Kâtib Çelebi’nin adını verdiği Nevâdir eserleriyle aynıdır.1 

Nevâdir eserlerinin sayısını tespite yönelik güncel bir çalışmada Nevâdir eserlerinin sayısı 18 

olarak belirlenmiştir.2 Nevâdir eserlerini tespit noktasında bizim varmış olduğumuz netice ise 

aşağıda gelecektir.3 

A. Kınalızâde’ye Göre Nevâdir Eserleri 

Burada Kınalızâde’ye nispetle vereceğimiz Nevâdir eserleri, geride zikrettiğimiz gibi 

Kınalızâde’nin kendilerinden etkilendiği İtkânî, Bâbertî, Seyyid Şerif Cürcânî, Aynî ve 

 
1 Kaya, “Nâdirü’r-rivâye”, s. 279. 
2 Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 60-66, 112-130. 
3 Nevâdir eserlerinin sayısıyla alakalı olarak bilgi veren diğer kaynaklar için tezin giriş kısmının “İlgili Literatür” 

bölümüne bakılabilir. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

92 

Taşköprîzâde gibi kişilerin görüşünü yansıttığı gibi Kınalızâde’den nakille aynı tespit ve tasnifi 

veren Kefevî, Temîmî, Nâblusî, Hamevî, Pîrîzâde, İbn Âbidîn, Leknevî ve Mercânî gibi geç 

dönem ve söz konusu eserlerden istifadeyle hazırlanan modern dönem çalışmalarındaki 

görüşleri de yansıtmaktadır. Geç ve modern dönemde Nevâdir eserleri hakkında verilen bilgiler 

Kınalızâde’nin risalesinde yer alan bu klasik tespit ve tasnife göre şekillenmiştir. 

Birinci bölümde geçtiği üzere Kınalızâde Zâhiru’r-rivâye dışında kalan tüm mesaili 

Nevâdir olarak isimlendirmiş ayrıca bunlara Gayru zâhiri’r-rivâye de denildiğini söyleyerek 

tıpkı Usûl ile Zâhiru’r-rivâye’yi eşitlediği gibi Nevâdir ile Gayru zâhiri’r-rivâye’yi de 

eşitlemiştir. Kınalızâde Nevâdir olarak isimlendirdiği eserleri şu üç grupta toplamaktadır: 

1. Şeybânî’nin Zâhiru’r-Rivâye Dışındaki Eserlerinde Yer Alan Mesail 

Kınalızâde Keysânîyyât, Hârûniyyât, Cürcâniyyât ve Rakkiyyât gibi Şeybânî’ye nispet 

edildiğini söylediği diğer eserleri de Nevâdir’den saymıştır. Kâtib Çelebi de bu dört eserin 

Şeybânî’nin bu isimlerle anılan bölgelerde kadılık yaparken telif ettiği eserler olduğunu 

söylemektedir.4 Kınalızâde’nin burada iki temel iddiası bulunmaktadır; söz konusu eserlerin 

Şeybânî ait olduğu ve Nevâdir olarak isimlendirildikleri. Bugün için kayıp olan bu eserlerden 

yapılan nakilleri incelediğimizde bunların Nevâdir olarak isimlendirilmediğini ayrıca bu dört 

eserden Hârûniyyât ile Cürcâniyyât’ın Şeybânî’ye ait olmadığını belirterek eserlerin tanıtımına 

geçebiliriz. 

1.1. Keysâniyyât 

Kınalızâde’nin risalesinde ve daha evvel adını verdiğimiz geç ve modern dönem 

çalışmalarında bu eser Nevâdirler arasında gösterilmiştir. Oysa erken dönem kaynaklarında 

örneğin Nedîm’in, Şeybânî’nin Keysâniyyât olarak bilinen Emâli isimli bir eseri olduğunu 

söylemesinden5 bu eserin Nevâdir olmadığını anlıyoruz. Nitekim Serahsî de bir meseleyle ilgili 

“Muhammed Keysâniyyât’ın imlâsında…” diyerek eserin Şeybânî tarafından imlâ ettirilen bir 

Emâlî olduğunu ifade etmiş olmaktadır.6 Şeybânî’nin talebesi Ebû Saîd Şuayb b. Süleyman 

 
4 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1669. 
5 Nedîm, Fihrist, II, 23. 

6 Serahsî, Mebsût, XI, 87. (אتĻĬאùĻכĤء אŻĨإ ĹĘ ųא įĩèر ïĩéĨ لïÝøوא) 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

93 

el-Keysânî’ye (ö. 204/820) ait olan bu Emâlî rivayetinin bir kısmı mevcuttur. Keysâniyyât 

olarak bilinen eser, adı geçen Ebû Saîd Şuayb b. Süleyman el-Keysânî’ye ait olup, bir kısmı 

günümüze ulaşan Emâlî rivayetinin ismi olmalıdır. Emâlî’nin daha başka rivayetleri de vardır.7 

Dolayısıyla Nedîm’in “onun Keysâniyyât olarak bilinen Emâlî’si vardır” sözünü “onun 

Emâlî’sinin rivayetlerinden biri Keysâniyyât olarak bilinir” şeklinde anlamak gerekir. 

Elimizdeki Emâlî cüzünde eserin Rakka’da imlâ edildiğini gösteren birkaç mesele de 

geçmektedir.8 Buna göre Şeybânî Emâlî’sinin en azından bir kısmını Rakka’da kadı iken 

yazdırmış olmalıdır. Şeybânî’nin Rakkâ’da imlâ meclisi kurduğunu gösteren veriler de9 bu 

çıkarımı doğrulamaktadır. 

Kitapla ilgili diğer bir problem, eserin râvi Şuayb’ın oğlu Süleyman’a nispet edilip 

kitabı Şeybânî’den onun rivayet ettiğinin söylenmesi10 ve oğlunun Şeybânî’nin talebeleri 

arasında gösterilmesidir.11 Babasının oğlu ile karıştırıldığını mevcut Emâlî cüzünü yayımlayan 

Ebü’l-Vefa el-Afgânî de dile getirmiştir.12 Oysaki Süleyman b. Şuayb kitabı babasından rivayet 

eden kişi olup13 eseri Şeybânî’den rivayet eden ise Şuayb b. Süleyman’dır. Zaten mevcut Emâlî 

cüzünde râvi olarak geçen “Ebû Saîd” Şuayb’ın künyesidir.14 Oğul Süleyman’ın yaş olarak da 

Şeybânî’nin talebesi olması mümkün değildir. Süleyman Mısır’da 185/801’de doğmuştur. 

Şeybânî Rey şehrinde 189/805’te vefat ettiğinde henüz dört yaşında olan Süleyman’ın 

Şeybânî’den Emâlî rivayet etmesi mümkün değildir. Birçok rivayette, babası kanalıyla Ebû 

Yûsuf ve Şeybânî’nin Emâlî meclislerinden nakil yapması da bunu göstermektedir.15 

 
7 Şeybânî'nin Emâlî meclisi ve râvileri için bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 100-106. 
8 Rakka ve kıyısında yer aldığı Fırat’ın zikredildiği bu mesail için bk. Cüz min'el-emâlî li-Muhammed, s. 44, 45. 
9 Şeybânî’nin Rakka’da imlâ ettirdiği Kitâbu’s-secedât’tan yapılan bir nakil için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I,57; Cessâs, 

Muhtasar ihtilâfi’l-ulemâ, II, 6. 
10 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, II, 1525. 
11 Örnek olarak bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 164; ondan nakille Kuraşî, Cevâhîr, II, 234-35. 
12 Bk. Cüz min'el-emâlî li-Muhammed, s. 69. 
13 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 302. 
14 Cüz min'el-emâlî li-Muhammed, s. 64. İlgili yerin dipnotunda Ebu'l-Vefa el-Afğânî'nin nüshasından nakille “Ebû 

Saîd” ifadesinin Ebî Şuayb olması gerektiği bilgisi doğru değildir. Zira Semânî Şuayb'ın künyesinin Ebû Saîd 

olduğunu söylemektedir. (Semânî, Ensâb, V, 123). 
15 Örnek olarak bk. Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, I, 314, III, 82, XII, 194, a.mlf., Ahkâmu’l-Kur’ân, II, 397, 398, 

412; İbn Ebi’l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 125, 163, 165, 287, 358. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

94 

Tahavî’nin hocaları arasında yer alan Süleyman b. Şuayb Safer 273/886’da vefat etmiştir.16 

Netice itibariyle Keysâniyyât, Şeybânî’nin Emâlî rivayetlerinden biri olduğu için Nevâdir 

eserleri arasında değil; Gayru zâhiri’r-rivâye  kategorisinin diğer grubu olan Emâlîler arasında 

yer almalıdır. 

1.2. Cürcâniyyât 

Tıpkı Keysâniyyât gibi Cürcâniyyât da geç ve modern kaynaklarda Şeybânî’nin 

Nevâdir eserleri arasında gösterilmektedir. Eser günümüze ulaşmamıştır. Nâtıfî Ecnas’ta 

Cürcâniyyât’ın Ali b. Sâlih el-Cürcânî’den rivayet edildiğini söyleyerek mezkûr eserden 

nakiller yapmaktadır.17 Ali b. Salih’in kimin talebesi olduğuna dair kaynaklarda açık bir ifade 

olmamakla birlikte rivayet ettiği Cürcâniyyât isimli eserde Ebû Yûsuf’un görüşlerini zikredip 

Şeybânî’nin görüşlerinden hiç bahsetmemesi,18 diğer kaynaklarda yer alan Ebû Yûsuf 

hakkındaki övgüleri,19 onun meclisinden aktardığı hatıralar20 Ebû Yûsuf’un diğer 

talebelerinden Hasan b. Ebî Mâlik ve Bişr b. Velid ile Ebû Yûsuf’tan yaptığı ortak rivayetler21 

Ali b. Salih’in Ebû Yûsuf’un talebesi olduğunu göstermektedir. Şeybânî ve Hasan b. Ziyâd’tan 

yaptığı rivayetler ise karşılaştıkları meclislerle sınırlıdır.22 

Nâtıfî’nin Cürcâniyyât için Ali b. Salih’in rivayeti demesi eserin Ali b. Salih’e ait 

olmadığına bir delil kabul edilebilir. Zira “falan kişinin rivayeti” olarak tanıtılan kitaplar daha 

çok Emâlî rivayeti olmaktadır. Nitekim eserin içinde sürekli Ebû Yûsuf’un görüşlerine yer 

verilmesi, ayrıca Ebû Yûsuf’un 166/782’de vali tayin edilen veliaht Musa el-Hâdî ile Cürcan’a 

gidip el-Hâdî’nin halife ilan edildiği 169/785’e kadar üç yıl Cürcân kadılığı yaptığı23 göz 

 
16 Semânî, Ensâb, V, 123. 
17 Nâtıfî, Ecnâs, s. I, 324, 347, 369, 370, 503, II, 195. 
18 Nâtıfî, Ecnâs, s. 348, 369, 503, 
19 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 100. 
20 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 135. 
21 İbn Ebi’l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 303, 328. 
22 Örneğin Ali b. Salih, Hasan b. Ziyâd ile bir mecliste bir araya geldiklerini, ona mecliste konuşulan konu 

hakkındaki fikrini sorduğunu, daha sonra Şeybânî ile karşılaşıp ona da sorduğunu, sonra Ebû Yûsuf'a gelip 

durumu ona anlattığını söylemektedir. Mecliste konuşulan mesele için bk. İbn Ebi’l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, 

s. 317. 
23 Ebû Yûsuf’un kadılık sürecinin Cürcân’da başladığına dair bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 18-19. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

95 

önünde bulundurulduğunda bu eserin onun Cürcân’da kadı iken yazdırdığı bir Emâlî’nin Ali b. 

Salih rivayeti olması akla gelen en iyi ihtimaldir. Aynı durum Şeybânî için de söz konusudur. 

Yukarıda geçtiği üzere o da Rakka’da kadı iken Emâlî meclisi kurmuştur. Hatta Rakkiyyât isimli 

eserin Şeybânî’nin Rakka’da yazdırdığı Emâlî’si olduğu da söylenmiştir.24 Tüm bunlar 

Emâlîlerin yazdırıldıkları yere veya rivayet eden kişiye nispetle anıldığını göstermektedir. 

Bunun en somut örneklerinden biri yine Nâtıfî’nin Ecnas’ında yer alır. Nâtıfî Amriyyât isimli 

bir eserden nakilde bulunurken, eserin Şeybânî’nin Amr b. Ebî Amr tarafından rivayet edilen 

Emâlî’si olduğunu söyleyerek25 Emâlîlerin râvilerine nispetle de anıldığını açıkça göstermiş 

olmaktadır. 

1.3. Hârûniyyât 

Erken dönemi kaynaklarında daha çok Harûnî ismiyle anılan bu eser, geç kaynaklarda 

Şeybânî’ye nispet edilegelmiştir. Kitaba niçin Hârûniyyât denildiğine dair farklı görüşler 

vardır. Buna göre Şeybânî bu eseri Harun adında biri için26 veya Harun Reşid zamanında27 ya 

da Hâruniyye isimli beldede kâdı iken derlemiştir.28 Oysa Nâtifî’nin bu eserden yaptığı alıntılar 

kitabın aslında Hasan b. Ziyâd’a ait olduğu göstermektedir. Kitaptan aktarılan bazı meselelerde 

Hasan b. Ziyâd’ın (diğer eserlerinde yaptığı gibi)29 kendisinden ders okuduğu üç hocası Ebû 

Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Züfer’in görüşleri30 veya onların görüşleri üzerinden yapılan tahrîcler sık 

sık geçerken,31 arasının bozuk olduğu32 Şeybânî’nin görüşlerine hiç yer verilmemesi, yine diğer 

eserlerinde olduğu gibi33 “Hasan b. Ziyâd da kendi görüşü olarak şöyle demiştir”34 denilerek 

onun görüşünün aktarılması, Nâtıfî’nin bir yerde Hârûniyyât’ta geçen bir meseleyi verip 

 
24 Hamevî, Gamzu uyûni’l-basâir, I, 153. 
25 Nâtıfî, Ecnâs, I, 84. 
26 Taşköprüzâde, Miftâh, II, 237. 
27 Tahtâvî, Hâşiye alâ Merâki'l-felâh, s. 11. 
28 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1669. 
29 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 340. (İbn Ziyâd’ın Mükâteb kitabından yapılan nakil). 
30 Nâtıfî, Ecnâs, I, 310, 319, 346, 414, 419. 
31 Nâtıfî, Ecnâs, I, 309, 311, 330, 494. 
32 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 125. 
33 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 123. (İbn Ziyâd’ın Kitâbu’s-salât’ından yapılan nakil). 
34 Nâtıfî, Ecnâs, I, 310, 394. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

96 

“burada hilaf zikretmedi” dedikten hemen sonra Ebû Hanîfe’den farklı bir görüş olduğunu 

göstermek için Hasan b. Ziyâd’ın diğer eseri Mücerred’e atıf yapması,35 aynı yerde diğer bir 

mesele hakkında iki eser arasındaki farka değinirken “Mücerred’de böyle geçer ama 

Hârûniyyât’ta böyle dedi” diyerek iki eseri birbirine kıyaslaması ve bir yerde de “Kitâbu’l-

Mücerred olmayan Hârûniyyât’ta şöyle dedi”36 demesi eserin Hasan b. Ziyâd’a ait olduğunu 

gösteren veriler arasında yer alır.  

Sonuç olarak Hârûniyyât Şeybânî’ye değil Hasan b. Ziyâd’a aittir. Hasan b. Ziyâd’ın 

kitapları Usûl ve Nevâdir eserleri içinde yer almadığından bu eseri hem Nevâdir hem de Gayru 

zâhiri’r-rivâye eserleri listesinden çıkarıp tasnif dışı bırakmak daha uygun görünmektedir. 

1.4. Rakkiyyât 

Şeybânî’nin Nevâdir eserleri arasında sayılan Rakkiyyât onun Rakka’da kadı iken 

yazdığı veya yazdırdığı bir eseridir. Semânî37 ve bazı Hanefî fakihleri,38 Rakkiyyât’ın 

Şeybânî’nin Rakkâ’da kadı iken yazdığı, Hamevî ise yazdırdığı/imlâ ettirdiği eser olduğunu 

söyler.39 Nâtıfî’nin Ecnâs’ta Rakkiyyât’tan yaptığı nakillere göre40 eserin râvilerinden biri 

Muhammed b. Semaâ’dır.41 Eserde İbn Semâʿa’nın Şeybânî’ye sorduğu sorulara da yer 

verilmiştir.42 Nâtıfî eserin sonunda İsa b. Ebân43 ve Muhammed b. Semâʿa’nın44 Şeybânî ile 

yazışmalarının bulunduğu iki farklı bölümden de nakiller yapmaktadır. Anlaşılan İbn Semâʿa 

kendisinin ve yakın dostu İsa b. Ebân’ın Şeybânî ile yazışmalarını kendi Rakkiyyât rivayetinin 

 
35 Nâtıfî, Ecnâs, I, 179. 
36 Nâtıfî, Ecnâs, I, 224. 
37 Semânî, Ensâb, III, 483. 
38 Aynî, Binâye, I, 553; Taşköprîzâde, Miftâh, II, 237; Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1669 ve Semânî’den nakille 

Leknevî, en-Nâfiü’l-kebîr, s. 34. 
39 Hamevî, Gamzu uyûni’l-basâir, I, 153. 
40 Kitaptan diğer nakil yapanların başında Ebü’l-Leys Semerkandî ve el-Muhîtu’l-Burhânî sahibi gelmektedir. 

Örnek olarak bk. Semerkandî, Uyûnu’l-mesâil, s. 28, 48, 52, 64, 65, 72, 101, 109, 120, 161, 176, 186, 234, 240, 

280. 
41 Nâtıfî, Ecnâs, I, 351, 379, II, 35, 36, 102, 255. 
42 Nâtıfî, Ecnâs, II, 36. 
43 Nâtıfî, Ecnâs, I, 152, II, 365. 
44 Nâtıfî, Ecnâs, II, 102. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

97 

sonuna eklemiştir. Yine bu nakillere göre kitabın içinde Bişr’in bazı açıklamaları da yer 

almaktadır.45 Kitaptan yapılan nakillerin “Muhammed (Şeybânî) dedi ki” şeklinde verilmesi, 

eserin daha çok Emâlî tarzında telif edildiğini göstermekte ve bu durum yukarıda Hamevî’den 

naklettiğimiz, “Şeybânî’nin Rakka’da iken imlâ ettirdiği kitaba verilen isimdir” şeklindeki 

rivayeti güçlendirmektedir. Sonuç olarak Rakkiyyât’ın tıpkı yukarıda geçen Keysâniyyât gibi, 

Şeybânî’nin Emâlî rivayetlerinden biri olduğunu, bu sebeple Nevâdir eserleri arasında değil; 

Gayru zâhiri’r-rivâye  kategorisinin diğer grubu olan Emâlîler arasında yer almalısı gerektiğini 

söyleyebiliriz. 

2. Talebelerinin Şeybânî’den Belli Konularda Aktardığı Müstakil Mesail 

Kınalızâde, Muhammed b. Semaâʿ ve Muallâ b. Mansûr gibi talebelerinin belli 

konularda Şeybânî’den aktardıkları müstakil mesailin de Nevâdir’den sayıldığını söylemiştir. 

Kınalızâde’nin Nevâdir olarak saydığı üç grup eserden sadece bu ikinci grup içinde yer alanlar 

erken dönem Nevâdir algısıyla uyum arz eder. Ancak burada dikkat çekilmesi gereken önemli 

bir husus bulunmaktadır. Bu tür Nevâdir mesaili, Kınalızâde’nin iddia ettiği gibi, sadece 

Şeybânî’den değil, Ebû Yûsuf’tan da rivayet edilmiştir. Kınalızâde’nin burada örnek olarak 

zikrettiği Muallâ b. Mansûr, Şeybânî’nin değil Ebû Yûsuf’un Nevâdir’ini nakleder.46 Hanefî 

mezhebinin günümüze ulaşan tek müstakil Nevâdir eseri olma özelliğine sahip bu eserde 

Muallâ, hemen her meselede Ebû Yûsuf’un Nevâdir sayılan görüşlerine yer verirken, 

Şeybânî’den aynı konulara dair çok az mesail nakleder.47 

3. Ebû Hanîfe’nin Şeybânî Dışındaki Talebelerinin Eserlerindeki Mesail 

Kınalızâde, Ebû Yûsuf’un Emâlî’si ve Hasan b. Ziyâd’ın Mürecced’i gibi eserleri ve 

burada geçen mesaili de Nevâdir’den saymıştır. Oysa yukarıda ifade edildiği üzere Emâlîlerin, 

içerisinde Nevâdir mesaili bulunsa da telif amacı Nevâdirlerde olduğu gibi hocanın Usûl’de yer 

almayan görüşlerini bir araya getirmek değildir. Dolayısıyla Ebû Yûsuf veya Şeybânî’nin 

Emâlîlerini Nevâdir’den saymak yerine bunları bir üst kavram olan Gayru zâhiri’r-rivâye 

altında iki farklı tür olarak toplamak daha doğru bir yaklaşım olarak görülmektedir. 

 
45 Nâtıfî, Ecnâs, I, 169. 
46 Boynukalın, Muallâ’yı Şeybânî’nin Nevâdir râvisi olarak göstermiştir (“Mukaddime” Asl içinde, s. 37). 
47 Bk. s. 135. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

98 

Aynı şey Hasan b. Ziyâd’ın kayıp Mürecced’i için de geçerlidir. Onun da içinde 

Usûl’de yer almayan ve Nevâdir addedilebilecek bazı meseleler bulunsa dahi eserin telif amacı 

isminden de anlaşılacağı üzere (el-Mücerred li Ebî Hanîfe), Şeybânî’nin Asl’da yaptığının 

aksine, sadece Ebû Hanîfe’nin görüşlerini bir araya getirmektir.48 Mücerred’den yapılan 

nakillerin genellikle Asl’a muhalif olması veya orada hiç bulunmamasından hareketle bu 

eserde, ayrıca Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Emâlî ve Nevâdirlerinde Ebû Hanîfe’den, Nevâdir 

tanımına uyan bir hayli mesail nakledildiği söylenebilse de Hanefî fıkıh tarihinin erken 

döneminde Mücerred’i Nevâdir diye isimlendiren olmadığı gibi mezkûr eser ile diğer Emâlî ve 

Nevâdirlerde Ebû Hanîfe’den nakledilen mesail için de Ebû Hanîfe’nin Nevâdir’i 

denilmemiştir. Ayrıca Hasan b. Ziyâd’ın Usûl’de görüşlerinin geçmemesi sebebiyle onun 

görüşleri ve kitaplarına mesail tasnifinde yer verilmediği anlaşılmaktadır. 

Netice itibariyle, Kınalızâde’nin risalesinde yaptığı bu tespit ve tasnif ile Kınalızâde’yi 

takip eden geç ve modern döneme ait çalışmaların Nevâdir olarak saydığı bu üç grup mesailden 

sadece ikinci grupta yer alanlar erken dönemdeki Nevâdir tanıma dâhil olmaktadır. Dolayısıyla 

Kınalızâde ve onu takip edenlerin yaptığı Nevâdir tanımının, erken dönemde tanımda yer 

almayan Emâlîler ve Mücerred gibi eserleri tanıma ve tasnife dahil etmesi ve bazı Nevâdir 

eserlerini tanım ve tasnif dışı bırakması sebebiyle efradını câmi, ağyarını mâni bir tanım 

olmadığı söylenebilir. 

B. Nevâdir Eserlerinin Yeniden Tespiti 

Tespitimize göre Nevâdir eseri denildiğinde kastedilen birinci bölümde tanımını 

geçtiği üzere talebelerin mezheb imamlarının Usûl’de geçmeyen görüşlerini bir araya getirmek 

suretiyle oluşturdukları eserler olup tezde bu tür eserler incelemeye alınmıştır. Dolayısıyla 

burada bu tanıma uyan Nevâdir eserleri üzerinde duracak ve onları Nevâdir eseri olarak nispeti 

doğru, yanlış ve şüpheli olanlar diye üç gruba ayırıp inceleyeceğiz. 

1. Nevâdir Eseri Olarak Nispeti Doğru Olanlar 

Aşağıda detaylı bir şekilde tanıtılacak gelecek olan Nevâdir eseri olarak nispetinin 

doğru olduğu kanaatine vardığımız 19 eser şunlardır: 

 
48 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 138-39. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

99 

1. Nevâdiru’s-salât li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

2. Nevâdiru’z-zekât li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

3. Nevâdiru’s-sıyâm li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

4. Nevâdiru Ali b. Yezîd et-Taberî (ö. 191/806’dan sonra) 

5. Nevâdiru Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 

6. Nevâdiru İbrahim b. Rüstem (ö. 210-1/826-7) 

7. Nevâdiru Muallâ b. Mansûr (ö. 211/826) 

8. Nevâdiru Bişr b. Gıyâs el-Merîsî (ö. 218/833) 

9. Nevâdiru Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî (ö. 221/836) 

10. Nevâdiru İsa b. Ebân (ö. 221/836) 

11. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Ali b. el Caʿd (ö. 230/845) 

12. Nevâdiru Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 

13. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 

14. Nevâdiru Bişr b. el-Velîd el-Kindî (ö. 238/853) 

15. Nevâdiru Dâvûd b. Rüşeyd (ö. 239/854) 

16. Nevâdiru Muhammed b. Mukâtil (ö. 248/862) 

17. Nevâdiru Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî (ö. 266/880) 

18. Nevâdiru Ebî Yûsuf 

19. Nevâdiru Züfer 

2. Nevâdir Eseri Olarak Nispeti Yanlış Olanlar 

Aşağıdaki üç eserin Nevâdir olarak nispetinin doğru olmadığı kanaati hasıl olmuştur. 

2.1. Nevâdiru Muhammed rivâyetü Muhammed b. Humeyd (ö. 248/862) 

Ecnâs’ın matbu nüshasına göre Nevâdiru Muhammed rivâyetü Muhammed b. Humeyd 

isminde bir Nevâdir bulunmaktadır.49 Eser, bu rivayete istinaden Şeybânî’nin Nevâdirleri arasında 

sayılmıştır.50 Ancak yazma nüshalar üzerinde yaptığımız incelemeye göre bu eser Şeybânî’nin 

Nevâdir’i değil de Emâlî’sinin Muhammed b. Humeyd tarafından yapılmış rivayeti olup, matbu 

nüshada geçen Nevâdiru Muhammed rivâyetü Muhammed b. Humeyd ifadesi muhakkiklerin 

 
49 Nâtıfî, Ecnâs, II, 246. 
50 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 114. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

100 

tahkikte kullandıkları nüshadan kaynaklanan bir yanlıştır. Zira kitabın kütüphanelerde bulunan; ilki, 

bir alim tarafından yazdırılmış 941 (1535) istinsah tarihli,51 diğeri de bir müderris tarafından 

yazılmış 959 (1552) istinsah tarihli52 iki nitelikli nüshasında kitabın adı Emâlî Muhammed rivâyetü 

Humeyd er-Râzî olarak geçmektedir.53 Nitekim Ecnâs’ta, aynı kişinin Emâlî rivayetinden altı yerde 

daha rivayet vardır.54 Eserin yazma nüshaları dışında bu kanaati pekiştiren diğer iki madde şöyledir: 

Şeybânî’den Nevâdir nakleden talebelerin hepsinin Nevâdirleri kendi isimlerine nispet edilirken bu 

Nevâdir Şeybânî’ye nispet edilmiştir. Oysa Nevâdirlerin hocaya nispeti aşağıda Ebû Yûsuf’un 

Nevâdirleri kısmında gelen bir iki örnek dışında rastlanan bir durum olmadığı gibi Şeybânî’nin 

Nevâdirlerinde böyle (Nevâdiru Muhammed şeklinde) bir nispet hiç yoktur. Diğer yandan, 

Muhammed b. Humeyd’in bu Nevâdir’inden Ecnâs’ın matbu ve bazı yazma nüshalarındaki bu tek 

rivayet dışında herhangi bir nakil yapan veya bahseden ikinci bir kaynak olmaması da eserin 

Nevâdir olma ihtimalini zayıflatmaktadır. 

2.2. Nevâdiru’s-salât li-Ebî Süleyman (ö. 200/816) 

Aşağıda açıklanacağı üzere Nevâdiru’s-salât kitabı Şeybânî’ye ait olup bazı 

kaynaklarda geçen Nevâdiru’s-salât li-Ebî Süleyman ifadesi55 tespitimize göre kitabın bilinen 

iki râvisinden biri olan Ebû Süleyman’ın rivayeti anlamına gelmektedir. Dolayısıyla eserin Ebû 

Süleyman’a ait Nevâdir’in bir bölümü olması gerektiği56 yönündeki tespitler aşağıda eserin 

tanıtıldığı bölümde zikredilen gerekçelerden dolayı doğru olmayıp ilgili kaynaklarda yer alan 

ifadelerden hareketle hızlıca verilmiş bir hükümdür. Nitekim Nevâdiru’s-salât’ın iki rivayetinin 

bulunduğunun söylenmesi de bunu desteklemektedir.57 Bu rivayetlerden biri Ebû Süleyman 

el-Cüzcânî’ye58 diğeri ise Ebû Hafs el-Kebîr’e aittir.59 Eseri Ebû Süleyman’a nispet edenlerin 

kullandığı kaynaklarda da eserin iki râvisi olduğu bilgisi mevcuttur.60 

 
51 Nâtıfî, Ecnâs, Atıf Efendi Ktp., nr. 1725, 149b. 
52 Nâtıfî, Ecnâs, Nuruosmaniye Ktp., nr. 1371, 411b. 
53 Nâtıfî, Ecnâs, Atıf Efendi Ktp., nr. 1725, 116b; Nuruosmaniye Ktp., nr. 1371, 315b. 
54 Nâtıfî, Ecnâs, I, 510, 512, 524, II, 85, 300, 319. 
55 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 182, 209, II, 109. 
56 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 125. 
57 Serahsî, Mebsût, II, 12. 
58 Kâsânî, Bedâi, I, 184, 230. 
59 Kâsânî, Bedâi, I, 184; Aynî, Binâye, II, 671; Molla Hüsrev, Dürer, I, 158. 
60 Bk. Serahsî, Mebsût, II, 12; Kâsânî, Bedâi, I, 184; Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 12. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

101 

2.3. Nevâdiru’s-savm li-Ebî Süleyman (ö.200/816) 

Nevâdiru’s-savm Ebû Süleyman’a nispet edilen bir diğer Nevâdir eseridir.61 Aşağıda 

geleceği üzere bu kitap da tespitimize göre Cüzcânî’ye değil Şeybânî aittir. Nitekim, Mehmet 

Boynukalın’ın belirttiğine göre Asl’ın Köprülü nüshasında, ilgili bölümün kenarındaki 

“Nevâdiru’s-savm rivâyetü Ebî Süleyman62 ifadesi bu tespitimizi güçlendiren diğer bir delildir. 

Son olarak, “Nevâdiru’s-salât, Nevâdiru’z-zekât ve Nevâdiru’s-savm şeklinde 

doğrudan Şeybânî’ye nispet edilen bir takım Nevâdirler daha vardır ki, bunlar büyük ihtimalle 

yukarıda isimleri zikredilen Nevâdirlerin çeşitli rivayetlerinin bölümleridirler”63 şeklindeki 

tespit de bize göre doğru olmayıp, yukarıda Ebû Süleyman’a ait Nevâdir’in bölümleri olarak 

gösterilen iki eser ile burada diğer Nevâdirlerin çeşitli rivayetlerinin bölümü olabileceği 

söylenen eserler aslında Şeybânî’nin aynı isimle anılan eserleri olup aşağıda geleceği üzere 

farklı Nevâdir eserleri değildir. 

3. Nevâdir Eseri Olarak Nispeti Şüpheli Olanlar 

Burada zikredeceğimiz iki Nevâdir’in nispeti aşağıda açıklanan sebeplerden dolayı 

şüpheli görülmektedir. 

3.1. Nevâdiru Şuayb b. Süleyman (ö. 204/820) 

Şeybânî ve Ebû Yûsuf’un talebelerinden Şuayb b. Süleyman’ın, Şeybânî’den Nevâdir 

rivayeti olduğuna dair bilgi Saymerî’nin eserinde geçmektedir.64 Aslında Saymerî eseri Şuayb’a 

değil, onun oğlu Süleyman’a nispet etmektedir. Saymerî’nin verdiği bu bilgide bize göre iki 

soru işareti bulunmaktadır.  

Birincisi; Şuayb b. Süleyman’ın isim benzerliğinden dolayı oğlu Süleyman b. Şuayb 

ile karıştırılmasıdır. Zira daha evvel Keysâniyyât’tan bahsedilirken ifade edildiği üzere 

Şeybânî’nin talebesi Şuayb b. Süleyman’dır. Oğlu Şeybânî’ye yetişememiştir.65  

 
61 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 125. 
62 Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), s. 129. 
63 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 126. 
64 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 164. 
65 Bk. s. 92. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

102 

İkincisi ve daha önemli olanı ise; Şeybânî’den rivayet ettiğini söylediği Nevâdir’den 

Nâtıfî dahil hiç kimsenin bahsetmemesidir. Oysa Nâtıfî şimdiye kadar saydığımız tüm 

Nevâdirlerden ve Şuayb’ın diğer eseri Keysâniyyât66 ile oğlunun derlediği anlaşılan Câmiu’l-

Keysânî’den67 birçok yerde nakil yapmaktadır. Şuayb’ın diğer eserlerinden nakil yapmasına 

rağmen onun Nevâdir isimli böyle bir eserinden hiç bahsetmemesi eserin Şuayb’a nispetini 

şüpheli hale getirmektedir. Kaynaklarda Şuayb’ın Ebû Yûsuf’tan bazı Nevâdir mesaili 

naklettiği aktarılmaktadır. Örneğin Tahâvî’nin şöyle bir ifadesi vardır. “Süleyman babası 

Şuayb’tan o da Ebû Yûsuf’un Emâlî’sine dahil ettiğini söylediği bazı Nevâdir 

mesailinden...[nakille şöyle dedi]”68 Bu ifadeden Şuayb’ın, Ebû Yûsuf’un Emâlî’sine dahil 

ettiği bazı Nevâdir mesailinden bahsettiği anlaşılmakta; ama bundan müstakil olarak Nevâdir 

eseri rivayet ettiği anlamı çıkmamaktadır. Bu ve benzeri ifadeler hem Ebû Yûsuf hem de 

Şeybânî’nin Emâlî’sini rivayet etmiş olan Şuayb’ın hocalarından bazı Nevâdir mesailini 

aktardığını göstermekle birlikte müstakil bir Nevâdir eseri olduğuna dair açık bir ifade 

bulunamamıştır. 

3.2. Nevâdiru el-Fazl b. Gânim (ö. 236/850) 

Nevâdir râvileri arasında gösterilen biri Ebû Ali el-Fazl b. Gânim el-Huzâî 

el-Mervezî’dir. Harun Reşîd zamanında Ebû Yûsuf tarafından Rey kadılığına getirilmiş ve 

orada fıkıh tedrisatında bulunmuştur.69 Rey’de ilk defa “Kur’ân mahluktur” diyen kişileri görüp 

durumu halifeye bildirmiş, halife de kendisinden onları cezalandırmasını istemiştir.70 Vali tayin 

edilen Muttalib b. Abdullâh el-Huzâî maiyyetinde Mısır’a gelmiş ve Rebiülevvel 198’de onun 

tarafından çok yüksek bir maaş ile Mısır kadılığına getirilmiş, bir sene dolmadan Muharrem 

199’da yine Muttalib tarafından azledilmiştir.71 236/850’de Bağdat’ta vefat etmiştir.72 

 
66 Nâtıfî, Ecnâs, I, 52, 64, 79, 246, 250 ,252, 270, 302, 390, 438, 456, 501, 503, 559, 560, II, 23, 26, 95, 117, 120, 

178, 212, 213, 221, 294, 297, 376, 377. 
67 Nâtıfî, Ecnâs, I, 195, 196, 197, 440, 530, 544, 548, 550,  

68 Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, III, 274.  įĭĐ אİóאدر ذכĳĬ ĹĘ ėøĳĺ ĹÖأ īĐ įĻÖأ īĐ ÕĻđü īÖ אنĩĻĥø אĭàïèאوي: وéĉĤא óęđä ĳÖאل أĜ)

)ħıĻĥĐ أĨאĹĘ įĻĤ أدıĥìא  

69 Âbî, Nesrü’d-dürr, VII, 192. 
70 İbn Hacer, Ref’ü’l-ısr, s. 305. 
71 Kindî, Kitâbu’l-vulât, s. 301-302; İbn Hacer, Ref’ü’l-ısr, s. 304-305. 
72 Bk. Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XIV, 321-323. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

103 

Yaptığı nakillerden73 Ebû Yûsuf’un talebesi olduğu anlaşılan Fazl’a nispet edilen bir 

Nevâdir’den sadece el-Muhîtu’l-Burhânî’de bir yerde nakil bulunmaktadır.74 Kâtib Çelebi 

kendisine Fevâid ve Mesâil isminde iki eser nispet etmekte; fakat Nevâdir’inden 

bahsetmemektedir.75 Nâtıfî de Ecnâs’ta Fazl’ın Mesâil isimli eserinden nakil yapmaktadır.76 

Nâtıfî’nin naklettiği mesele aynı dönemde yazılmış kaynaklarda kitap ismi verilmeden Fazl’ın 

Ebû Yûsuf’tan rivayeti olarak geçmektedir.77 Nâtıfî, Fazl’ın bu Nevâdir’inden bahsetmez, onun 

yerine Fazl’ın eserlerinden rivayet yapmaya ihtiyaç duyduğunda Mesâil isimli eserini kullanır. 

Bu durum Fazl’a ait eserin Nevâdir değil de Fevâid veya Mesâil ismini taşıdığı ihtimalini 

gündeme getirmektedir. Bu sebeple el-Muhîtü’l-Burhânî’de ona nispet edilen Nevâdir isimli 

eserin onun bu Fevâid veya Mesâil isimli eseri olması ve eserin sonraları Nevâdir ismiyle 

anılmaya başlamış olması muhtemeldir. 

4. Nevâdir Eserleri Şeması (Genel) 

Bu değerlendirmelere göre Hanefî mezhebinde bizim tespit edebildiğimiz Nevâdir 

eserleri olarak nispetinin sahih olduğunu düşündüğümüz 19 eser bulunup üç eserin 

Nevâdirlerden sayılmasının yanlış nispet, iki eserin de Nevâdir eseri olarak nispetinde şüphe 

olduğu kanaati hasıl olmuştur. Aşağıda Nevâdir eserlerinin içinde yer alan mesailin ait olduğu 

kişiye göre tasnifinin yapılıp, eserlerin nispeti kesin, yanlış ve şüpheli olmak üzere üçe ayrıldığı 

Nevâdir eserlerinin genel şeması yer almaktadır. 

 
73 Bk. Kudûrî, Şerhu Muhtasari’l-Kerhî, Damad İbrahim Paşa Ktp., nr: 563, vr. 231b; a.mlf., Tecrîd, XII, 6064-65; 

Nâtıfî, Ecnâs, II, 23. 
74 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, III, 170. 
75 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zünûn, II, 1300, 1669. 
76 Nâtıfî, Ecnâs, II, 23. 
77 Kudûrî, Şerhu Muhtasari’l-Kerhî, Damad İbrahim Paşa Ktp., nr: 563, vr. 231b 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

104 

 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

105 

II. NEVÂDİR ESERLERİNİN TASNİFİ 

Nevâdir mesaili genellikle talebeler tarafından derlendiğinden Nevâdir eserlerinde 

mesaili rivayet eden kişi/talebe ile kendisinden Nevâdir mesaili rivayet ettiği kişi/hocası önem 

kazanmaktadır. Bu eserler çoğunlukla Nevâdir mesailini rivayet eden kişi/talebenin adına, 

bazen de Nevâdir mesaili rivayet edilen kişi/hocanın adına, çok az olarak da Nevâdir mesailinin 

ait olduğu fıkıh babına nispetle rivayet edilmektedirler. Dolayısıyla Nevâdir eserlerini 

taşıdıkları isme ve içerisinde yer alan mesailin ait olduğu kişiye göre iki farklı şekilde tasnif 

etmemiz mümkündür. 

A. Eser İsmine Göre 

Nevâdir mesailine tahsis edilmiş eserleri taşıdıkları isimlere göre şu üç başlık altında 

toplamamız mümkündür. Birincisi ve en yaygın olanı, Nevâdir mesailini rivayet eden 

kişi/talebenin adını taşıyan Nevâdiru Muallâ gibi eserler; ikincisi, Nevâdir mesaili rivayet 

edilen kişi/hocanın adını taşıyan Nevâdiru Ebî Yûsuf gibi eserler; üçüncüsü ait olduğu fıkıh 

babının adını taşıyan Nevâdiru’s-salât gibi eserler. 

1. Nevâdir Mesailini Rivayet Eden Kişinin Adını Taşıyan Nevâdir Eserleri 

İleride eserler tek tek tanıtılırken görüleceği üzere Nevâdirler genellikle mezheb 

imamlarının talebeleri tarafından derlendiği için Hanefî mezhebindeki Nevâdir eserlerinin çoğu 

bunları derleyen/rivayet eden talebelerin adını taşır. Bu tür Nevâdirlerde yer alan mesail 

ağırlıklı olarak o kişinin hocasından rivayet ettiği Nevâdir mesailinden oluşmakla birlikte 

mezhebin diğer imamlarının bazı Nevâdir mesaili de bu eserlerde yer alabilmektedir. Ebû Yûsuf 

ve Şeybânî’nin her ikisinden ders almış talebelerin Nevâdirlerinde bu durum daha sık karşımıza 

çıkmaktadır. Nevâdir eserlerinde bazen bu mesaili toplayan talebenin kendi görüşleri de geçer. 

Aşağıda geleceği üzere İsa b. Ebân ve Muhammed b. Şücâʿ’ın Nevâdirleri böyledir. 

Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir’i eldeki verilere göre sadece kendi görüşlerinden 

oluşmaktadır. Mesaili rivayet eden kişinin adını taşıyan nispeti kesin Nevâdir eserleri, 

müelliflerinin vefat tarihine göre şunlardır: 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

106 

1. Nevâdiru Ali b. Yezîd et-Taberî (ö. 191/806’dan sonra) 

2. Nevâdiru Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 

3. Nevâdiru İbrahim b. Rüstem (ö. 210-1/826-7) 

4. Nevâdiru Muallâ b. Mansûr (ö. 211/826) 

5. Nevâdiru Bişr b. Gıyâs el-Merîsî (ö. 218/833) 

6. Nevâdiru Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî (ö. 221/836) 

7. Nevâdiru İsa b. Ebân (ö. 221/836) 

8. Nevâdiru Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 

9. Nevâdiru Bişr b. el Velîd el-Kindî (ö. 238/853) 

10. Nevâdiru Dâvûd b. Rüşeyd (ö. 239/854) 

11. Nevâdir Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî (ö. 266/880) 

2. Nevâdir Mesaili Rivayet Edilen Kişinin Adını Taşıyan Nevâdir Eserleri 

Hanefî mezhebinde Nevâdir mesaili toplanıp müstakil eserlerde rivayet edildiği 

bilinen en önemli iki isim Ebû Yûsuf ve Şeybânî’dir. Tahâvî, Züfer’e nispet edildiğini söylediği 

Nevâdir isimli bir kitaptan bahsetmektedir.78 Nevâdir eserlerinde ayrıca Ebû Yûsuf ve Şeybânî 

aracılığıyla Ebû Hanîfe’den nakledilip Usûl’de yer almayan, bu sebeple Nevâdir 

addedilebilecek mesail de yer alabilmektedir. Fakat Hanefî mezhebinde Ebû Hanîfe’nin 

Nevâdir’i şeklinde bir eser bulunmamaktadır. Dolayısıyla Usûl’de görüşleri geçen dört mezheb 

imamından üçüne ait Nevâdir eserleri bulunmaktadır. Bunlar dışında İbn Mukâtil’in Nevâdir’i 

eldeki verilere göre sadece kendisinin Nevâdir görüşlerinden oluşmaktadır. 

Bu kısımda yer alan Nevâdir eserlerini diğerlerinden ayıran en temel özellik sadece 

adına nispet edildiği kişinin Nevâdir mesailini içermesidir. Bu isimle anılan eserlerde Nevâdir 

mesailini rivayet eden talebenin adı da zikredilmektedir. Bununla birlikte aşağıda görüleceği 

üzere sadece Ebû Yûsuf’tan rivayet edilen iki Nevâdir eserinde râvi isimleri mevcuttur. Ebû 

Yûsuf’tan Nevâdir rivayet eden birden fazla kişinin bulunması râvi isimlerinin zikredilmesi 

ihtiyacını doğurmuş olmalıdır. Adına nispet edildiği kişinin Nevâdir mesailini toplayan eserler 

şunlardır: 

 
78 Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, III, 59. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

107 

1. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Ali b. el Caʿd (ö. 230/845) 

2. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 

3. Nevâdiru Ebî Yûsuf (ö. 182/798), râvi adı yok. 

4. Nevâdiru Züfer (ö. 158/775), râvi adı yok. 

5. Nevâdiru Muhammed b. Mukâtil er-Râzî (ö. 248/862), râvi adı yok. 

3. Ait Olduğu Bölümün Adını Taşıyan Nevâdir Eserleri 

Kaynaklarda bu türden üç eser bulunmakta ve her üçü de Şeybânî’ye nispet 

edilmektedir. Bu eserler şunlardır: 

1. Nevâdiru’s-salât li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

2. Nevâdiru’z-zekât li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

3. Nevâdiru’s-sıyâm li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

Bu üç Nevâdir’in telif cihetinden diğerlerinden farklı olduğu anlaşılmaktadır. Şöyle 

ki, Nâtıfî bu kitaplar içinde yer alan Nevâdiru’s-salât’tan bir nakil yaparken kitabın adını 

Nevâdiru’s-salât imlâen rivâyetü ibn Semâʿa79 olarak vermektedir. Bu rivayet formu tıpkı 

Emâlîlerde olduğu gibi bu eseri de Şeybânî’nin yazdırdığı hissini uyandırmaktadır. Ebû Yûsuf 

ve Şeybânî’nin Emâlîlerine birçok Nevâdir mesailini dahil ettikleri dikkate alındığında 

Şeybânî’nin bazı Nevâdir mesailini ayrıca yazdırmış olması mümkündür. Bu sebeple olsa gerek 

Nedîm Nevâdiru’s-salât’ı Şeybânî’nin eserleri arasında saymaktadır.80 Böyle bir izah ayrıca 

Asl’ın bazı rivayetlerinde Nevâdiru’s-sıyâm isimli bölümlerin niçin yer aldığını da açıklar.81 

Çünkü bunlar ilgili kitaba dair hocanın yazdırdığı Nevâdir mesaili olup bizzat Şeybânî veya 

talebeleri tarafından Asl’daki ilgili bölüme konulmuş olmalıdır. Nitekim Nevâdiru’s-salât’ın 

iki rivayetinin bulunduğunun söylenmesi de bunu desteklemektedir.82 Bu rivayetlerden biri Ebû 

Süleyman el-Cüzcânî’ye83 diğeri ise Ebû Hafs el-Kebîr’e aittir.84 Nevâdiru’s-salât’ın iki ayrı 

 
79 Nâtıfî, Ecnâs, I, 46. 
80 Nedîm, Fihrist, III, 22. 
81 Şeybânî, Asl, II, 205. 
82 Serahsî, Mebsût, II, 12. 
83 Kâsânî, Bedâi, I, 185, 230. 
84 Kâsânî, Bedâi, I, 184; Aynî, Binâye, II, 671; Molla Hüsrev, Dürer, I, 158. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

108 

rivayetinin bulunması ve her ikisinde de aynı meselelerin yer alması, bunları Şeybânî’nin 

yazdırdığı şeklindeki yukarıdaki tespitimizi destekler. Yoksa her iki râvinin de Şeybânî’nin 

Kitâbu’s-salât’a dair Nevâdir’ini ayrıca yazmaya karar vermiş olmaları, esere aynı ismi 

vermeleri ve aynı meselelerden bahsetmeleri gerekir ki, bu birincisine göre çok daha düşük bir 

ihtimal olarak gözükmektedir. 

4. Nevâdir Eserleri Şeması (Eser İsmine Göre) 

 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

109 

B. İçerdiği Mesailin Ait Olduğu Kişiye Göre 

Bu kısımda Nevâdir eserleri, mezheb imamlarından hangisinin Nevâdir mesailini 

içerdiğine bakılarak tasnif edilmiştir. Buna göre mezhebin üç imamı (Şeybânî, Ebû Yûsuf, ve 

Züfer) ile mezhebin önemli simalarından Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir mesailinin 

müstakil eserlerde aktarıldığı görülmektedir. Nevâdir eserlerinde Şeybânî ve Ebû Yûsuf 

kanalıyla Ebû Hanîfe’nin görüşlerine yer verilse de kendisine nispet edilen müstakil bir Nevâdir 

eseri bulunmadığı için bu tasnifte Ebû Hanîfe’ye yer verilmemiştir. 

1. Şeybânî’nin Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir Eserleri 

1. Nevâdiru’s-salât li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

2. Nevâdiru’z-zekât li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

3. Nevâdiru’s-sıyâm li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

4. Nevâdiru Ali b. Yezîd et-Taberî (ö. 191/806’dan sonra) 

5. Nevâdiru Ebî Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 

6. Nevâdiru İbrahim b. Rüstem (ö. 210-1/826-7) 

7. Nevâdiru Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî (ö. 221/836) 

8. Nevâdiru İsa b. Ebân (ö. 221/836) 

9. Nevâdiru Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 

10. Nevâdiru Dâvûd b. Rüşeyd (ö. 239/854) 

2. Ebû Yûsuf’un Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir Eserleri 

1. Nevâdiru Ebî Yûsuf (ö. 182/798) 

2. Nevâdiru Muallâ b. Mansûr (ö. 211/826) 

3. Nevâdiru Bişr b. Gıyâs el-Merîsî (ö. 218/833) 

4. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Ali b. el-Caʿd (ö. 230/845) 

5. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 

6. Nevâdiru Bişr b. el Velîd el-Kindî (ö. 238/853) 

7. Nevâdiru Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî (ö. 266/880) 

3. Züfer’in Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir Eseri 

1. Nevâdiru Züfer (ö. 158/775) 

4. İbn Mukâtil’in Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir Eseri 

1. Nevâdiru Muhammed b. Mukâtil er-Râzî (ö. 248/862) 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

110 

5. Nevâdir Eserleri Şeması (İçerdiği Mesailin Ait Olduğu Kişiye Göre) 

 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

111 

III. NEVÂDİR ESERLERİNİN TANITIMI 

Nevâdir eserlerinin tanıtımında yukarıda verdiğimiz tasnifler içerisinden “mahiyete 

göre” olan esas alınmış ve böylece Nevâdir eserleri dört grup altında toplanmıştır. Nevâdirler 

arasında kemiyet açısından Şeybânî’nin mesailini içerenler önde gelmektedir. Bu sebeple 

Nevâdirlerin tanıtımına onun Nevâdir mesailini içeren eserlerle başlanmış, daha sonra Ebû Yûsuf, 

Züfer ve son olarak Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir mesailini içeren eserlere yer verilmiştir. 

A. Şeybânî’nin Nevâdir Mesaili İçeren Nevâdirler 

Şeybânî, Usûl’ü tertip ve tasnif edip uzun yıllar okutması, Usûl’de görüşleri yer alan 

dört mezheb imamından (Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf, Şeybânî ve Züfer) en son vefat edeni olması 

gibi sebeplerle Nevâdir eserlerinde görüşü en çok aktarılan mezheb imamıdır. Yukarıda geçtiği 

üzere ağırlıklı olarak Şeybânî’nin Nevâdir görüşlerine tahsis edildiğini tespit edilen on eser 

bulunmaktadır. Bunların hepsi kayıp vaziyette olup Nâtıfî, İsa b. Ebân’a ait olan dışında, bu 

Nevâdirlerin hepsinden nakil yapmaktadır. Ecnâs’ta Nevâdir eserlerinden yapılan bin iki yüz 

küsur rivayetten dokuz yüz kadarı (yaklaşık ¾’ü) Şeybânî’nin talebeleri tarafından derlenen 

Nevâdir eserlerinden gelmektedir. Bunlar arasından Hişâm, İbrâhîm b. Rüstem ve Muhammed 

b. Semâʿa’ya ait olanlar ortalama iki yüz yetmişer rivayet ile Ecnâs’ta en çok nakil yapılan üç 

Nevâdir eseridir. Şeybânî’nin diğer talebelerine ait Nevâdirlerinden yapılan rivayetler ise 

toplamda yüz kadar olup ortalama on rivayeti geçmemektedir. 

Nevâdirlerin sıralamasında talebelerin vefat tarihi yerine bu eserlerden yapılan rivayet 

yoğunluğu esas alınmış, aşağıda hem bu Nevâdirleri derleyen talebelerin kısa tercüme-i hali, 

hem de aktardıkları Nevâdir mesailinin içeriği hakkında bilgi verilmiştir. 

1. Nevâdiru Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî (ö.221/836) 

1.1. Hişâm b. Ubeydullah’ın Biyografisi 

Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî Ebû Yûsuf ile Şeybânî’den ders almıştır.85 Şeybânî 

Rakka’da kadı iken ondan kitaplarını okumuştur.86 Hişâm, Şeybânî’nin kitaplarını Rakka’da 

 
85 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 16. 
86 İbn Adî, Kâmil, VI, 175. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

112 

okuduğuna göre Ebû Yûsuf’un vefat ettiği 182/798’den sonra Rakka’ya gidip Şeybânî’den ders 

almış olması muhtemeldir. Şeybânî, 189/805’te Halife Hârûn er-Reşîd ile Rey’e geldiğinde87 

rahatsızlanmış ve talebesi Hişâm’ın evinde vefat etmiştir.88 

Birçok Hanefî fakihi gibi hadis de rivayet etmiş olan Hişâm’ın hocaları arasında İbn 

Ebî Zi’b, Hammâd b. Zeyd ve Mâlik b. Enes gibi meşhur muhaddisler vardır. Rivayetteki vehim 

ve hataları sebebiyle hadis otoriteleri tarafından leyyin kabul edilir.89 Aynı durum fıkıh 

rivayetlerinde de söz konusudur. Cessâs, Usûl’ü onun rivayetinden değil de zabtı daha kuvvetli 

olduğu için Ebû Süleyman ve İbn Semâʿa rivayetlerinden okumayı tercih etmiştir.90 

Dini salabeti güçlü olduğu aktarılan Hişâm91 özellikle Cehmiyye fırkasına karşı 

verdiği mücadelesi sebebiyle hadis ehli tarafından sünnet imamlarının büyükleri ve sünnet 

dâileri arasında gösterilmiştir.92 Kur’ân mahluktur, diyen kişinin dinden çıkıp karısının 

kendisinden boş olacağı görüşündedir.93 Rey kadısı iken Cehmiyye itikadına sahip olduğu 

gerekçesiyle hapsettirdiği birine, tövbesini sınamak için arşa istiva ile alakalı bir soru sormuş, 

tutuklunun kaçamak cevap vermesi üzerine onu tekrar hapse göndermiştir.94 Ehl-i sünnet itikadı 

ile ilgili bazı görüşleri akide kitaplarında yer alır.95 “Kârilerin ihtilafını bilmeyen kârî, fakihlerin 

ihtilafını bilmeyen de fakih olamaz” dediği nakledilir.96 

Usûl’ün en meşhur râvilerinden biri olan Hişâm’ın eserleri arasında Salâtü’l-eser,97 

 
87 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, II, 573. 
88 İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 368; Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 162. 
89 Zehebî, Tezkiratü’l-huffâz, I, 284. 
90 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 162. 
91 Silefî, Mu’cemu’s-sefer, s. 415. 
92 Zehebî, Târîhu’l-İslâm, V, 719; a.mlf., Siyerü a’lâmi’n-nübelâ, X, 447; a.mlf., Tezkiratü’l-huffâz, I, 284. 
93 Cürcânî, Târîhu Cürcân, s. 84. 
94 İbn Teymiyye, Mecmûu’l-fetâvâ, V, 49, V, 280; Zehebî, Târîhu’l-İslâm, V, 719. 
95 Örnek olarak bk. Lâlekâî, Şerhu usûlî i’tikâdi ehli’s-sünne, II, 248, III, 521, 561, 577. 
96 İbn Abdilberr, Câmiu beyâni’l-ilm, II, 815. 
97 Hişâm’ın namazla alakalı bu eserinden Nâtıfî elli kadar yerde alıntı yapmaktadır. Bu alıntılara göre eserde başta 

Şeybânî olmak üzere, Ebû Yûsuf ve Ebû Hanîfe’nin görüşleri yer alır. Ayrıca Hişâm’ın Şeybânî’ye yönelttiği 

bazı sorular, Şeybânî’nin bu sorulara verdiği cevaplar, nadiren Hammad b. Ebî Süleyman ve İbrahîm Nehaî’nin 

görüşleri de kitapta geçer. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

113 

Nevâdiru Hişâm ve bu eser üzerine yaptığı eklemeleri içeren bir sonraki başlıkta gelecek 

Ziyâdâtü’n-Nevâdir isimli bir diğer Nevâdir eseri daha vardır. Ayrıca kaynaklarda, akide 

konularını içeren Kitâbu’l-Îmân98 ve er-Redd ale’l-Cehmiyye99 isimli iki eseri daha olduğu 

bilgisi vardır. 

1.2. Hişâm b. Ubeydullah’ın Nevâdir’i 

Eser kayıp olduğu için mahiyetine dair bilgiler daha çok, Nâtıfî’nin eserden yaptığı 

nakillerle sınırlı kalmaktadır. Hişâm, üç yüz kadar rivayet ile Ecnâs’ta Nevâdir’inden en fazla 

nakil yapılan kişidir. Bu sayı Ecnâs’ta yer alan toplam Nevâdir mesailinin ¼’üne denk 

gelmektedir. Nakillerden eserin Nâtıfî zamanında mevcut olduğu, Nâtıfî’nin elinde eserin 

muhtelif nüshalarının100 ve eser üzerine yine Hişâm tarafından yazılmış bir Ziyâdât’ın 

bulunduğu anlaşılmaktadır.101 Kitap bab sistematiğine göre yazılmış olup bu bablardan tespit 

edebildiklerimiz; bâbu’t-talâk,102 bâbu’l-itk,103 bâbu’ş-şehâdât,104 bâbu’l-kısmet,105 bâbu’l-

vasâyâ fi’l-vakf,106 bâbu’n-nikâh,107 bâbu’s-sulh108 ve kitâbu’s-sarfdır.109 Hişâm’ın 

Nevâdir’inden yapılan rivayetlerin alışveriş, nikâh, talâk, yemin, şüfʿa, edebü’l-kâdî, dava, 

şahitlik, diyet ve vasiyet gibi konularda yoğunlaştığı görülmektedir. Hişâm’ın Nevâdir’inden 

taharet ve namazla alakalı mesailin pek rivayet edilmemesi, onun bu tür konuları Salâtü’l-eser 

isimli kitabında zikretmiş olmasıyla alakalı olsa gerektir.110 

Eserden yapılan nakillerde çoğunlukla Şeybânî’nin, ikinci olarak Hişâm’ın diğer 

 
98 Nâtıfî bir yerde bu eserinden alıntı yapmaktadır. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 446. 
99 Lâlekâî, Şerhu usûlî i’tikâdi ehli’s-sünne, III, 561. 
100 Nâtıfî bir yerde Nevâdiru Hişâm’ın nüsha farklarından bahseder. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 153. 
101Nâtıfî, Ecnâs, I, 153, 429. 
102 Nâtıfî, Ecnâs, I, 223, 374. 
103 Nâtıfî, Ecnâs, I, 305. 
104 Nâtıfî, Ecnâs, I, 373. 
105 Nâtıfî, Ecnâs, I, 547. 
106 Nâtıfî, Ecnâs, I, 548. 
107 Nâtıfî, Ecnâs, II, 27. 
108 Nâtıfî, Ecnâs, II, 243. 
109 Nâtıfî, Ecnâs, II, 352. 
110 Nâtıfî, Salâtü’l-eser’den taharet ve namaza dair elli kadar nakil yapmıştır. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

114 

hocası Ebû Yûsuf’un,111 üçüncü olarak da Ebû Hanîfe’nin112 görüşleri yer almaktadır. Bir yerde 

Şeybânî’nin Ebû Hanîfe’nin görüşüne göre (kıyâsu kavlih) yaptığı tahrîc de geçmektedir.113 

Hişâm, bir konu hakkında Şeybânî kanalıyla İbrâhîm en-Nehaî ve Kâdî Şureyh’in görüşlerine 

de yer vermiştir.114 

Eserde Şeybânî’nin daha evvelki bazı görüşlerinden rücu ettiğini gösteren rivayetler 

de vardır. Bunlardan bazısında önceki görüşünü nerede söylediği de açıklanmıştır. Örneğin 

Şeybânî halvetle ilgili bir görüşü için, bunu Rakka’da iken söylediğini fakat sonra görüşünü 

değiştirdiğini söyler.115 Eserde Ebû Yûsuf’un rücu ettiği bazı görüşlerine de atıf vardır.116 

Hişâm, Şeybânî aracılığıyla Ebû Hanîfe’nin rücu ettiği bir görüşü de nakletmiştir.117  

Eserin önemli özelliklerinden biri, Hişâm ve diğer bazı talebelerin118 Şeybânî119 ve Ebû 

Yûsuf’a120 yönelttiği sorulara ve onların verdiği cevaplara yer veriyor olmasıdır. Ayrıca Nâtıfî 

eserden yaptığı nakillerle, mezheb imamlarından yapılan nakiller arasındaki ihtilaflara,121 diğer 

eserlerde geçen bazı görüşlerin taʿlîline,122 tefsirine,123 ve yine bazı kavramların tanımına dikkat 

çekmektedir. Bunlardan birinde Hişâm, eyyâm-ı malûmat’ın zilhiccenin ilk on günü, eyyâm-ı 

 
111 Hişâm’ın Ebû Yûsuf’tan aktardığı görüşler için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 54, 153, 154, 181, 194, 236, 254, 267, 310, 

311, 312, 327, 343, 365, 381, 406, 407, 409, 418, 465, 468, 507, 509, 524, 539, 545, II, 10, 45, 53, 92, 98, 119, 

149, 153, 154, 170, 171, 269, 270, 294, 296, 316, 319, 324, 347, 362, 372, 400, 406, 420, 429. 
112 Hişâm’ın Ebû Hanîfe’den aktardığı görüşler için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 136, 142, 153, 200, 265, 297, 315, 406, 

407, 409, 446, 451, 491, 502, 515, 524, 532, 538, 539, II, 10, 22, 24, 40, 45, 53, 119, 234, 253, 254, 270, 273, 

294, 347, 406, 420. 
113 Nâtıfî, Ecnâs, I, 407. 
114 Nâtıfî, Ecnâs, II, 254. 
115 Nâtıfî, Ecnâs, I, 239. 
116 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 543. 
117 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 254. 
118 Hişâm’ın Şeybânî ve Ebû Yûsuf’a sorulduğunu aktardığı meseleler için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 410, II, 195, 429. 
119 Hişâm’ın Şeybânî’ye sorduğu sorular için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 145, 187, 358, 386, 407, 549, II, 6, 7, 142, 149, 

153, 159, 161, 188, 231, 254, 273, 419, 429, 451, 455. 
120 Hişâm’ın Ebû Yûsuf’a sorduğu soru için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 409. 
121 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 262, 386, 399, 400, 538. 
122 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 236. 
123 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 304, 432. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

115 

ma’dûdâtın ise teşrik günleri olduğunu Ebû Hanîfe’nin görüşü olarak nakletmektedir.124 Hişâm’ın 

Nevâdir’inde fıkhî görüşler dışında mezheb imamlarının bazı kelâmî görüşlerinin de yer aldığı 

anlaşılmaktadır. Bunlar arasında imanda istisna,125 müşriklerin vefat eden çocuklarının ahiretteki 

durumu,126 Hz. Ebubekr ve Hz. Ömer’in Hz. Ali’den üstün tutulmasının gereği,127 Hz. Ali’yi 

üstün tutanın durumu,128 ehl-i sünnetin tanımı129 gibi konular vardır. 

1.3. Ziyâdâtü Nevâdiri Hişâm 

Nevâdir rivayeti üzerine ilavede bulunduğu bilenen tek kişi Hişâm’dır. Nâtıfî Ecnâs’ta 

bu eserden on üç yerde nakil yapmaktadır. Rivayetler taharet, namaz, oruç, nikah, hırsızlık, 

zebîha ve kurbanla alakalıdır.130 Ayrıca Nâtıfî’nin elindeki nüshaya göre bu eserin Hişâm’ın 

Nevâdir’i içinde yer aldığı anlaşılmaktadır. Zira kendisi “Hişâm’ın Nevâdir’inde Ziyâdât’ın son 

kısmında” ifadesini kullanmaktadır.131 Eserde yer alan görüşler, tıpkı Nevâdiru Hişâm’da 

olduğu gibi ağırlıklı olarak Şeybânî’ye ait olmakla birlikte, Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’un 

görüşlerine de rastlanır.132 

Nâtıfî’nin bu eserden yaptığı alıntılar içinde ilginç bulduğu bir mesele şöyledir:  

Borçlu bir kişi yolculuğa çıkıp alacaklısı tarafından hapsettirildiğinde ikamet ve 

sefer niyetinin geçerli olup olmaması noktasında Şeybânî şöyle demiştir: “Eğer 

borcunu ödemeye gücü yetiyorsa ikamet ve sefer konusunda kendi niyeti geçerlidir. 

Fakat borcunu ödeyemeyecek durumda ise, alacaklının niyeti geçerlidir. Borçluyu, 

on beş güne kadar hapisten çıkarmayı düşünmüyorsa borçlu -mukim 

sayılacağından- namazını tamamlar. Borçluyu hapse attıran alacaklı yolculuğuna 

devam edecekse kendisi namazını tamamlamaz.”133 

 
124 Nâtıfî, Ecnâs, I, 515. 
125 Nâtıfî, Ecnâs, I, 446. 
126 Nâtıfî, Ecnâs, I, 446. 
127 Nâtıfî, Ecnâs, I, 450. 
128 Nâtıfî, Ecnâs, I, 450. 
129 Nâtıfî, Ecnâs, I, 450. Bu tanım için tezin üçüncü bölümdeki ilgili yere bakınız. 
130 Nâtıfî, Ecnâs, I, 34, 39, 95, 124, 158, 161, 162, 238, 429, 496, 507, 509, 511. 
131 Nâtıfî, Ecnâs, I, 429. 
132 Nâtıfî, Ecnâs, I, 238, 429, 496, 511. 
133 Nâtıfî, Ecnâs, I, 124. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

116 

Nâtıfî, kişinin (borçlu) başkasının niyetiyle mukim olup, niyet sahibinin (alacaklı) 

mukim olmamasını çok ilginç bulduğunu söyler.134 

Bir diğer mesele oruç tutan kimsenin arkadaşlarından birinin yanına ziyarete gittiğinde 

arkadaşının orucunu bozmasını istemesiyle alakalıdır. Şeybânî bu konuda, nafile oruç tutuyorsa 

orucunu bozmasında sakınca yoktur, dedikten sonra Ramazan kazası tutuyorsa Ebû Hanîfe’nin 

orucunu bozmasını mekruh gördüğünü aktarır.135 Müşriklerin vefat eden çocuklarının ahiretteki 

hükmü hakkındaki mesele de dikkat çekicidir. Hişâm bu konuda Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve 

Şeybânî’nin her üçünün de kararsız kaldıklarını; fakat Şeybânî’nin “Bilirim ki, Allah günahsız 

hiç kimseye azap etmez” dediğini nakletmektedir.136 Eserde dikkat çeken son bir mesele ise 

Ebû Hanîfe’ye göre babanın, küçük çocukları adına kurban kesmekle yükümlü olmasıyla 

alakalıdır. Hişâm, Şeybânî’ye: “Ebû Hanîfe kişiye çocuklarından dolayı kurban kesmeyi, (yine 

çocuklarından dolayı) fıtır sadakası vermek gibi görüyor muydu?” diye sorduğunu, onun da 

cevap olarak fıtır sadakası gibi vacip değildir, dediğini aktarır.137 Bu mesele klasik kaynaklarda 

böyle bir ayrım gözetilmeden doğrudan vacip denilerek verilmektedir. 138 

2. Nevâdiru İbrahim b. Rüstem (ö. 211/827) 

2.1. İbrahim b. Rüstem’in Biyografisi 

Ebû Bekr İbrahim b. Rüstem el-Mervezî aslen Kirmanlı olup daha sonra Merv’e 

yerleşmiştir.139 Önceleri hadis rivayetiyle meşgul olan İbn Rüstem bazı hadislerle alakalı aldığı 

eleştirilerden dolayı Şeybânî’nin yanına gitmiş, ondan ve diğer ehl-i rey mensuplarından ders 

alıp onların kitaplarını yazmıştır. Ebû Hanîfe’nin talebelerinden Nûh b. Ebî Meryem ve Esed b. 

Amr’dan rivayetleri vardır.140 Bu rivayetlerden birinde İbrahim b. Rüstem Nûh b. Ebî 

 
134 Nâtıfî, Ecnâs, I, 124. 
135 Nâtıfî, Ecnâs, I, 238. 
136 Nâtıfî, Ecnâs, I, 429. 
137 Nâtıfî, Ecnâs, I, 509. 
138 Mesele Asl’da (V, 407) müstehab olarak geçmekte iken, daha sonraki eserlerde Hasan b. Ziyâd’ın Ebû 

Hanîfe’den yaptığı nakil esas alınarak vacip olduğu zikredilmiştir. Bk. Semerkandî, Uyûnu’l-mesâil, s. 70; 

Tahâvî, Muhtasar, s. 300; Kudûrî, Muhtasar, s. 318; Mergînânî, Hidâye, II, 355. 
139 Babasının deri tabakçısı olduğu söylenir. Bk. İbn Adî, Kâmil, I, 425. 
140 Kuraşî, Cevâhir, I, 81. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

117 

Meryem’in “Ebû Hanîfe’ye ehl-i cemaat kimdir?” diye sorduğunu, Ebû Hanîfe’nin de 

“Ebubekir ile Ömer’i üstün tutan, Ali ile Osman’ı seven, kaderin hayır ve şerrine iman eden, 

hiçbir mü’mini günahı sebebiyle tekfir etmeyen, Allah hakkında hiçbir şey söylemeyen, mestler 

üzerine mesh eden ve nebizi haram görmeyendir” dediğini aktarmaktadır.141 

İbn Rüstem’e Halife Me’mun yakın ilgi göstermiş ve Zehebî’nin142 verdiği bilgiye göre 

kendisine kadılık teklif etmiş; ama olumlu yanıt alamamıştır.143 İbn Ebî Hâtim’in rivayetine göre 

de Tâhirîler Hanedanı’nın kurucusu Tahir b. el-Hüseyin kendisine Horasan kadılığına getirilmek 

üzere siyah bir cübbe giydirmiş fakat İbn Rüstem bu teklifi kabul etmemiştir.144 

Hadis ve rical alimi Yahyâ b. Maîn’in İbn Rüstem’i güvenilir (sika) olarak gördüğü 

aktarılsa da145 Zehebî hadis kitaplarında rivayetlerine yer verilmediğini söyler.146 İbn Rüstem 

hacca gitmek üzere yola çıkıp Serahs’ta hastalanmış, hastalığı sebebiyle Nişâbûr’da dokuz gün 

kalmış ve onuncu gün (20 Cemaziyelahir 211 Çarşamba) İsmâîl et-Tûsî isimli birinin Hafs 

sokağındaki evinde vefat etmiştir. Cenâzesini Emîr Muhammed b. Muhammed b. Humeyd 

et-Tâhirî kıldırmıştır.147 Eserleri arasında Şeybânî’den rivayet ettiği Emâlî148 ve Nevâdir’i 

bulunmaktadır. 

2.2. İbrahim b. Rüstem’in Nevâdir’i 

Ecnâs’ta yer alan Nevâdir rivayetlerine göre Hişâm’dan sonra en fazla Nevâdir rivayet 

eden kişi İbn Rüstem’dir. Ecnâs’ta İbn Rüstem’in fıkhın hemen her babından toplamda iki yüz 

 
141 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 89. Nâtıfî aynı rivayeti Hâkim eş-Şehîd’in Müntekâ’sından nakille vermektedir. 

Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 452. 
142 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VI, 587. 
143 Zehebî, Târîhü’l-İslâm, V, 24. Aynı bilgi Zehebî’den nakille Kuraşî ve İbn Kutluboğa da vermektedir (bk. 

Kuraşî, Cevâhir, I, 81; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, s. 87). Zehebî’nin verdiği bilgi Hâtib’in ifadesinin yanlış 

anlaşılması sebebiyle olabilir. (Krş. Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VI, 587) 
144 İbn Ebî Hâtim, Cerh, II, 99. Aynı yerde İbn Rüstem’in kadılığı kabul etmemek için cübbenin yenine burnunu 

silerek onu kirlettiğini, bunun üzerine Tahir b. el-Hüseyn’in bu teklifinden vazgeçtiği belirtilir. 
145 İbn Ebî Hâtim, Cerh, II, 99. 
146 Zehebî, Târîhü’l-İslâm, V, 24. 
147 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VI, 587. 
148 Nâtıfî, Ecnâs, I, 430. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

118 

seksen kadar Nevâdir rivayeti bulunmaktadır. İbn Rüstem’e ait Nevâdir’in Muhammed b. 

Semâʿa rivayetinin bulunduğunu da Ecnâs’tan öğrenmekteyiz. Nâtıfî bir yerde Nevâdiru İbn 

Rüstem’in İbn Semâʿa rivayetinden nakil yapmaktadır.149 

İbn Rüstem’in Nevâdir’inden yapılan nakillerin Hişâm’ın Nevâdir’inden yapılan 

nakillere benzer şekilde alışveriş, nikâh, talâk, yemin, şüf’a, edebü’l-kâdî, dava, şahitlik, ikrar, 

diyet ve vasiyet gibi konularda yoğunlaştığı görülmektedir. Göze çarpan tek bariz fark İbn 

Rüstem’in Nevâdir’inden taharet ve namazla alakalı konularda daha fazla nakil yapılmış 

olmasıdır. 

Kitapta Şeybânî’nin görüşleri dışında diğer Nevâdirlerde olduğu gibi Ebû Hanîfe150 ve 

Ebû Yûsuf’un151 görüşlerine de yer verilmekte, konu hakkında mezheb imamlarının arasında 

ihtilaf varsa o da belirtilmektedir.152 Nadiren mezheb imamlarının diğer talebelerinin bazı 

görüşlerine de yer verilmiştir. Bunlardan birinde mezheb imamlarının görüşü verildikten sonra, 

konu hakkında Bişr b. Giyâs’ın muhalif görüşü aktarılmıştır.153 

Nevâdir’de geçen bazı meseleler Usûl’de ihtilafsız zikredilen bazı konularda aslında 

mezheb imamları arasında ihtilaf olduğunu ortaya koymaktadır. Örneğin Nâtıfî sulhla alakalı 

bir konuda Usûl’den yaptığı bir nakilden sonra İbn Rüstem’in Nevâdir’inden nakille bunun Ebû 

Yûsuf’un görüşü olduğunu Şeybânî’nin ise farklı düşündüğünü aktarmaktadır.154 Diğer bazı 

Nevâdir mesailinde de Usûl’de geçen mesele hakkında bir kayıt getirilebilmektedir. Örneğin 

Usûl’de Şeybânî ecîrin ustası lehine şahitlik yapabileceği söylerken, Nevâdir’de şahitliği kabul 

edilecek kişinin ecîr-i müşterek olduğunu ifade ederek, Usûl’de mutlak geçen bu kelimeyi 

kayıtlamaktadır.155 

 
149 Nâtıfî, Ecnâs, I, 302. 
150 İbrahim b. Rüstem’in Ebû Hanîfe’den aktardığı görüşler için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 70, 130, 195, 200, 201, 230, 

236, 290, 302, 395, 433, 469, II, 5, 22, 174, 176, 275, 371, 376, 413, 427, 430, 431, 434, 446. 
151 İbrahim b. Rüstem’in Ebû Yûsuf’tan aktardığı görüşler için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 51, 195, 244, 254, 287, 291, 

296, 302, 354, 382, 436, 467, II, 5, 17, 42, 82, 99, 168, 174, 371, 460. 
152 İhtilaflı meselelere örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 354, 382, 436, II, 5, 99, 371, 460. 
153 Nâtıfî, Ecnâs, I, 407. 
154 Nâtıfî, Ecnâs, II, 42. 
155 Nâtıfî, Ecnâs, II, 188. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

119 

Tüm Nevâdirlerde olduğu gibi İbn Rüstem’in Nevâdir’inde de mezheb imamlarının 

rücu ettikleri bazı görüşlerini bulmaktayız. Örneğin İbn Rüstem mükâteb köleyle alakalı bir 

konuda Ebû Yûsuf’un önce Şeybânî gibi düşündüğünü sonra Ebû Hanîfe’nin görüşüne 

döndüğünü bildirmektedir.156 İbn Rüstem, Şeybânî’nin rücu ettiğini söylediği bir görüşe de yer 

vermiştir.157 

Nevâdir’de İbn Rüstem’in Şeybânî’ye yönelttiği bazı sorular da vardır.158 Şeybânî’nin 

bazı sorulara karşılık olarak “ne olduğunu bilmiyorum” dediği de vakidir.159 Şeybânî’nin diğer 

bazı sorulara da “Bu konuda Ebû Hanîfe’den hiçbir rivayet bilmiyorum; ama onun görüşüne 

göre (kıyasu kavlih) şöyle olmalıdır…” diyerek Ebû Hanîfe’nin kavlini tahrîc yoluyla 

belirlediği görülür.160 

Nevâdir’de bazı kelime ve kavramların tanımı da yer alır.161 Örneğin Şeybânî 

mürüvvet sahibi kişiyi din ve salih amel konusunda mürüvvet sahibi olarak açıklar.162 Bir yerde 

de Ebû Hanîfe’den “câife” olarak bilinen yaranın boğazdan aşağısı için kullanıldığını baştaki 

yaralamalar için “câife” denilemeyeceğini aktarır.163 Başka bir yerde de vasiyetlerde çokça 

geçen “Kehl” ve “Şeyh” ifadeleriyle hangi yaş grubunun kastedildiğini açıklar.164 Nevâdir’de 

bunlar dışında mezheb imamlarının diğer eserlerde geçen bazı görüşleriyle ilgili taʿlîl165 ve 

tefsirler de166 mevcuttur. 

Eserde az rastlanan durumlardan biri bahse konu olan meseleyi ve benzerlerini 

ilgilendiren küllî kaide zikredilmesidir. Bu kaidelerden birinde Ebû Hanîfe ne tür lafızlarla 

 
156 Nâtıfî, Ecnâs, I, 340. 
157 Nâtıfî, Ecnâs, I, 430. 
158 İbrahim b. Rüstem’in Şeybânî’ye doğrudan soruları veya Şeybânî sorulduğu aktardığı meseleler için bk. Nâtıfî, 

Ecnâs, I, 158, 404, 406, 468, II, 157, 173,  
159 Nâtıfî, Ecnâs, I, 158. 
160 Nâtıfî, Ecnâs, I, 468. 
161 Nâtıfî, Ecnâs, I, 77. 
162 Nâtıfî, Ecnâs, I, 404. 
163 Nâtıfî, Ecnâs, II, 427. 
164 Nâtıfî, Ecnâs, II, 460, 461. 
165 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 103, 434. 
166 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 253. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

120 

nikah kıyılabileceğini şöyle açıklar: “Cariye üzerinde mülkiyet ifade eden (satış, hibe vb.) her 

türlü lafızla hür kadının nikahı kıyılabilir. Aynı şekilde cariye üzerinde mülkiyet ifade etmeyen 

(icare, ariye vb.) lafızlarla da hür kadının nikahı geçerli olmaz.”167 

3. Nevâdiru Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 

3.1. Muhammed b. Semâʿa’nın Biyografisi 

Ebû Abdullâh Muhammed b. Semâʿa b. Ubeydullah b. Hilâl et-Temîmî 130/747’de 

doğmuştur. Ebû Yûsuf’un ashabından olup Şeybânî’den de ders almıştır.168 Hocaları arasında 

Hasan b. Ziyâd da yer alır. İbn Ziyâd’ın “İbn Cüreyc’ten fakihlerin ihtiyaç duyduğu on iki bin 

hadis dinledim” dediğini nakletmiştir.169 Kendisi, İsa b. Eban’ı Şeybânî ile tanıştıran kişidir.170 

Yûsuf b. Ebî Yûsuf’un 192’de vefatı üzerine Bağdat kadılığına getirilmiştir. Bu görevde iken 

Ebû Yûsuf’un talebelerinden Muhammed b. Ebî Recâ’nın 207/822’de vefatı üzerine ondan 

boşalan Doğu Bağdat kadılığını da üstlenmiştir. Yaşının ilerlemesi sebebiyle 208’de azlini talep 

edip171 Me’mûn tarafından görevden alınıncaya kadar kadılık yapmıştır. 233/828’de 103 

yaşında vefat etmiştir.172 Talebeleri arasında Tahâvî’nin hocası ve Mısır Hanefîlerinin reisi 

Ahmed b. Ebî İmrân vardır.173 Diğer meşhur talebesi Bekr b. Muhammed el-Ammî174 hocası 

hakkında “kendisi gibi olmak istediğim tek kişi Muhammed b. Semâʿa’dır” demiştir.175 

İbn Semâʿa önceleri Şeybânî’den sadece kitapları rivayet edip onun Nevâdir mesailini 

yazmazken gördüğü bir rüyaya yapılan tabir üzerine Nevâdir mesailini de yazmaya başlar.176 

Mes’ûdî, İbn Semâʿa’nın Şeybânî’den yaptığı Nevâdir rivayetlerinin binlerce varağa ulaştığını 

 
167 Nâtıfî, Ecnâs, I, 200. 
168 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, III, 189, 299-301; Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 161. 
169 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VIII, 275-76. 
170 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 132, 147; Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XII, 480. 
171 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XIV, 193. 
172 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, III, 189, 299-301. 
173 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 165; Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VI, 348. 
174 Temîmî, et-Tabakâtü’s-seniyye, II, 254. 
175 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 149. 
176 Birinci bölümde geçen bu rüya için bk. s. 69. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

121 

söylemiştir.177 Bu ifadede mübalağa olsa da İbn Semâʿa’nın rüyasına yapılan tabire sadık kalıp 

Nevâdir rivayetine önem verdiğini göstermesi açısından önemlidir. Kendisi, akranları içinde 

hem Ebû Yûsuf hem de Şeybânî’nin Nevâdir mesailini iki ayrı kitap halinde rivayet eden tek 

kişidir. İbn Semâʿa sadece Nevâdir mesailini değil, her iki hocasının Usûl ve Emâlîlerini de 

rivayet etmiştir.178 Nâtıfî’nin Ecnâs’ından öğrendiğimize göre diğer talebelerin Ebû Yûsuf ve 

Şeybânî’den yaptıkları Emâlî ve Nevâdir rivayetlerini de elinden geldiğince toplamaya 

çalışmıştır. Rivayet ettiği eserler arasında Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Emâlî179 ve Nevâdirleri 

dışında Divânu Ebî Yûsuf180 Şeybânî’nin Rakkiyyât’ı,181 İbn Rüstem’in Nevâdir’i182 

Şeybânî’nin Nevâdiru’s-salât’ı183 gibi eserler vardır. Nevâdir’inde ayrıca Ebû Yûsuf’un 

talebesi İbn Ebî Recâ ile Eş’as’ın Mesail isimli kitaplarından nakiller bulunmaktadır.184 Kendi 

eserleri arasında ise Emâlî’si185 ve Divan’ı186 bulunmaktadır. Nedim fıkha dair yazdığı asılları 

(Usûl) olduğunu söyledikten sonra eserleri arasında Kitâbu edebi’l-kâdî ile Kitâbu’l-mahâdır 

ve’s-sicillât’ı saymaktadır.187 

3.2. Muhammed b. Semâʿa’nın Nevâdir’i 

Daha evvel geçtiği üzere Muhammed b. Semâʿa, Nevâdir râvileri içinde hem Ebû Yûsuf 

hem de Şeybânî’nin Nevâdir mesailini iki ayrı kitap halinde rivayet ettiği bilinen tek kişidir. 

Kendisi diğer talebelerin Ebû Yûsuf ve Şeybânî’den yaptıkları Emâlî ve Nevâdir rivayetlerini de 

toplayarak mezheb imamlarının Usûl dışında kalan tüm mesailini en iyi bilen kişilerden biri 

olmuştur. Muhammed b. Semâʿa’nın iki Nevâdir eserinden ilki çoğunlukla Şeybânî’nin Nevâdir 

 
177 Mes‘ûdî, Mürûcü’z-zeheb, IV, 78. 
178 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 161-62. 
179 Şeybânî’den yaptığı Emâlî rivayeti için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 220, II, 167, 225, 229, 280, Ebû Yûsuf’tan yaptığı 

Emâlî rivayeti için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 533, 537, 539, II, 87, 89, 228, 327 
180 Nâtıfî, Ecnâs, I, 277. 
181 Nâtıfî, Ecnâs, I, 351, 379, II, 35, 36, 102, 255. Rakkiyyât için bk. s. 96. 
182 Nâtıfî, Ecnâs, I, 302. 
183 Nâtıfî, Ecnâs, I, 46. 
184 Nâtıfî, Ecnâs, I, 541, 571. 
185 Nâtıfî, Ecnâs, I, 82. 
186 Nâtıfî, Ecnâs, I, 94. 
187 Nedim, Fihrist, II, 26. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

122 

mesailini içeren Nevâdiru İbn Semâʿa adıyla bilinen eserdir. Diğeri ise Ebû Yûsuf’un Nevâdir’ini 

içeren Nevâdiru Ebî Yûsuf rivayetü İbn Semâʿa adıyla bilinen eserdir. Bu iki eserden ilki burada 

diğeri ise Ebû Yûsuf’un Nevâdirlerinin tanıtıldığı kısımda incelenecektir.188  

Bugün elimizde bulunmayan Nevâdiru İbn Semâʿa’dan en fazla nakil iki yüz elli kadar 

rivayetle Nâtıfî’nin Ecnâs’ında yer almaktadır. Nevâdir İbn Semâʿa’nın Nevâdir’inden yapılan 

nakillerin yukarıda geçen diğer iki Nevâdir’den yapılan nakillere benzer şekilde alışveriş, 

nikâh, talâk, yemin, dava, şahitlik, ikrar ve vasiyet gibi konularda yoğunlaştığı görülmektedir. 

Göze çarpan bariz farklar İbn Rüstem’in Nevâdir’inde olduğu gibi namazla alakalı konularda 

yapılan nakiller Hişâm’ın Nevâdir’inden yapılanlardan fazla olmasıdır. Ayrıca diğer iki 

Nevâdir’den farklı olarak şüf’a, edebü’l-kâdî ve diyet konularında daha az nakil vardır. 

Nevâdir’de Şeybânî’nin görüşleri dışında Ebû Hanîfe189 ve Ebû Yûsuf’un190 görüşleri 

ile Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’un görüşleri üzerinden yapılmış tahrîcler (kıyas-ı kavlih) de 

mevcuttur.191 Bir yerde de Nâtıfî, Nevâdir’de yer alan bir meseleden hareketle hakkında mezheb 

imamlarından hüküm nakledilmeyen bir mesele hakkında tahrîc yapmıştır.192 İbn Semâʿa Ebû 

Yûsuf’a da talebelik yapmış olmasına rağmen, mevcut nakillere göre, Nevâdir’inde ondan çok az 

rivayette bulunmuştur. Bu, hocası Ebû Yûsuf’un Nevâdir’ini müstakil olarak rivayet etmesiyle 

alakalı bir durum olsa gerektir. Nevâdir’de İbn Semâʿa’nın Şeybânî’den dolaylı rivayetleri de 

bulunmaktadır. Bunlardan birinde Ebû Yûsuf’un talebesi Muhammed b. Ebî Recâ’nın 

Şeybânî’den mescitte ders verirken duyduğu ilk meseleyi aktarmaktadır.193 Nevâdir’de ayrıca İbn 

Ebî Recâ’nın ve Eş’as’ın Mesâil isimli eserlerinden nakiller bulunmaktadır.194 

Nâtıfî bazı konularda Nevâdir rivayetleri arasında ihtilaf olduğunu söyleyerek bu 

rivayetleri alt alta vermektedir.195 Bu ihtilaflar bazı konularda aynı kitap içinde olabilmektedir. 

 
188 Bk. s. 139. 
189 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 410, 463, 491, II, 446. 
190 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 177, 287, 461, 491, II, 319, 322. 
191 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 295. 
192 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 524. 
193 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 310. 
194 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 541, 571. 
195 Nâtıfî, Ecnâs, I, 386, II, 74, 322. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

123 

Nitekim Nâtıfî, İbn Semâʿa’nın Nevâdir’inde Şeybânî’den aktardığı bir mesele hakkında 

kitabın başka bir yerinde Şeybânî’nin burada söylediğinin aksi yönünde hüküm verdiğini ifade 

ederek aynı kitap içinde Şeybânî’nin bir meselede iki farklı hüküm verdiğini dile getirir.196 

Nâtıfî’nin kitaptan yaptığı nakillere göre Şeybânî bazı meselelerde tevakkuf etmiş,197 

bazılarında ise Asl’da görüş belirttiği halde İbn Semâʿa o meselede Şeybânî’nin tevakkuf 

ettiğini rivayet etmiştir.198 

Nevâdir’de Şeybânî’nin başka kitaplarda zikrettiği bazı meselelerin izahına da yer 

verilmiştir.199 Yine tüm Nevâdirlerde olduğu gibi mezheb imamlarının Usûl’de miktar 

belirtmeden zikrettikleri bazı meselelerin takdiri eserde yer almaktadır. Örneğin bir askeri 

birliğe kaç kişi olduklarında “seriyye” denileceği meselesi Hanefî kaynaklarında tartışılmıştır. 

Nâtıfî elde edilen ganimetten humus alınmasının bu sayıya bağlı olduğunu söyleyerek 

seriyyenin sayısı hakkındaki tartışmanın fıkhi açıdan önemine dikkat çekmiştir.200 Kitapta yer 

alan ilginç konulardan biri de şöyledir: Fıkıhta oruç, hac vb. bazı konularda süre belirtilirken 

genellikle hicri takvim esas alınmaktadır. Fakat Şeybânî’den yapılan bir nakle göre bunun bazı 

istisnaları olduğu ve orada güneş takviminin esas alındığı görülmektedir.201 

4. Nevâdiru Dâvûd b. Rüşeyd (ö. 239/854) 

4.1.  Dâvûd b. Rüşeyd’in Biyografisi 

Künyesi Ebü’l-Fazl’dır. Babası Harzemli olup Bağdat’a yerleşmiş ve burada hadis 

rivayet etmiştir.202 Dâvûd da Bağdat’ta yaşamıştır. Hâşimoğullarının mevlasıdır. Hadis hafızı 

olup Müslim ve Ebû Dâvûd kendisinden hadis rivayet etmiştir. Buhari ve Nesaî’de de 

rivayetleri vardır. 7 Şaban 239’da 80’li yaşlarda203 vefat etmiştir.204  

 
196 Nâtıfî, Ecnâs, II, 85. 
197 Nâtıfî, Ecnâs, I, 458, 571. İbn Ebî Recâ ve Eş’as’ın Mesâil isimli eserleri için bk. s. 169. 
198 Nâtıfî, Ecnâs, I, 154. 
199 Nâtıfî, Ecnâs, I, 236. 
200 Nâtıfî, Ecnâs, I, 461. 
201 Nâtıfî, Ecnâs, I, 303. 
202 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, IX, 438. 
203 Zehebî, Siyerü a’lâmi’n-nübelâ, XXI, 157-58. 
204 Semânî, Ensâb, II, 408. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

124 

Şeybânî ve Hafs b. Gıyâs’tan fıkıh tahsil etmiştir.205 Nâtıfî’nin verdiği bilgiye göre 

Şeybânî’nin Emâlî râvilerindendir.206 Nevâdir’inden yapılan nakillerin birçoğunda Şeybânî’ye 

Rakka’da yöneltilen sorulara yer vermesinden hem Emâlî hem de Nevâdir mesailinin en 

azından bir bölümünü Şeybânî’nin Rakka’daki imlâ meclisinde kayda geçirdiği anlaşılır. 

4.2. Dâvûd b. Rüşeyd’in Nevâdir’i 

Nâtıfî, Nevâdir’den otuz kadar mesele nakletmektedir. Bu meseleler taharet, namaz, 

oruç, hac, nikah, talak, yemin, siyer, kurban, edebü’l-kâdî, şahitlik ve dava konularıyla 

alakalıdır. Nevâdir’in Muhammed b. Bûkerd er-Rûyânî isimli birine ait rivayeti de 

bulunmaktadır.207 Nâtıfî’nin kitaptan yaptığı rivayetlerin bir kısmı Şeybânî’ye Rakka’da iken 

yöneltilen sorulardan oluşmaktadır.208 Nevâdir’de doğrudan Şeybânî’den nakledilmiş fetva ile 

kaza arasındaki fark,209 içtihatta isabet,210 fakih birinin kendi görüşüne muhalif bir görüşe göre 

amel etmesi,211 vali ve kadıların devlet başkanı vefat ettiğinde göreve devam durumları,212 ehl-i 

kitabın müslüman olabilmesi için sadece kelime-i şehadetin yeterli olmayacağı213 gibi 

Şeybânî’nin kadı olması sebebiyle üzerinde durduğu anlaşılan, diğer eserlerde bulunması pek 

mümkün olmayan önemli konular da yer almaktadır.214 

5. Nevâdiru Ali b. Yezîd (ö. 191/807’den sonra) 

5.1. Ali b. Yezîd’in Biyografisi 

 
205 Kuraşî, Cevâhir, II, 547. 
206 Nâtıfî bir yerde, Şeybânî’nin Emâlî’sinden Dâvûd b. Rüşeyd rivayeti üzerinden nakil yapmaktadır. Bk. Nâtıfî, 

Ecnâs, I, 347. 
207 Nâtıfî, Ecnâs, I, 130. Nâtıfî, bu kişinin adını bir yerde daha zikretmekte (I, 445) ve onun Muhammed b. 

Semâʿa’dan yaptığı bir nakle yer vermektedir. Bu durumda İbn Semâʿa’nın talebeleri veya muasırlarından 

olmalıdır. 
208 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 39, 53, 151, 258, 304, 460, 512. 
209 Nâtıfî, Ecnâs, II, 146. 
210 Nâtıfî, Ecnâs, II, 144. 
211 Nâtıfî, Ecnâs, II, 163. 
212 Nâtıfî, Ecnâs, I, 130, II, 153. 
213 Nâtıfî, Ecnâs, I, 437. 
214 Bu ve benzeri konular hakkında detaylı bilgi Nevâdir eserlerinde yer alan mesailin konu edildiği tezin üçüncü 

bölümünde yer almaktadır. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

125 

Nâtıfî’nin Ecnâs’ta verdiği bilgilere göre hem Şeybânî215 hem de Hasan b. Ziyâd’a216 

talebelik yapmıştır. Nevâdir’inde verdiği bazı tarihlerden 178/794’de Şeybânî’nin,217 

191/807’de Bağdat’ta Yûsuf b. Ebî Yûsuf’un meclisinde bulunduğu anlaşılmaktadır.218 Nevâdir 

dışında Câmi isminde bir eseri olduğunu Nâtıfî’nin ilgili eserden yaptığı bir nakil sayesinde 

öğreniyoruz.219 Yine Nâtıfî’nin, Hişâm’ın rivayet ettiği Asl’ın Kitâbû’l-eymân bölümünün Ali 

b. Yezîd rivayetinden yaptığı bir nakilden hareketle, onun Asl’ın bazı bölümlerini Hişâm 

kanalıyla rivayet ettiği sonucuna varabiliriz.220 

5.2. Ali b. Yezîd’in Nevâdir’i 

Nâtıfî Ali b. Yezîd’in Nevâdir’inden on beş kadar meselede nakilde bulunmuştur. Bu 

nakiller genellikle Ali b. Yezîd’in Şeybânî’ye yönelttiği sorulardır.221 Eserde Hişâm’ın 

Şeybânî’ye222 veya Ali b. Yezîd’in Yûsuf b. Ebî Yûsuf gibi diğer Hanefî fakihlerine yönelttiği 

sorular da mevcuttur.223 Ali b. Yezîd, Şeybânî’den yaptığı nakilleri genellikle doğrudan, bazen 

Hişâm vasıtasıyla aktarmaktadır.224 Eserde dolaylı yolla Ebû Yûsuf’tan da rivayetler vardır. 

Örneğin Ali b. Yezîd Ebû Yûsuf’tan aktardığı bir görüşü Ebû Yûsuf’un kız kardeşinin oğlu 

olduğunu söylediği Abbas isminde birinden rivayet etmektedir.225  

Eserden yapılan önemli nakillerden birisi cumanın kılınacağı şehrin tanımıyla 

alakalıdır. Ali b. Yezîd bu konuyu Şeybânî’ye sorduğunu onun da: “Hadleri uygulayan bir 

kadısı bulunan şehirlerde Cuma kılınmalıdır” dediğini ama şehir nüfusu hakkında bir takdirde 

bulunmadığını nakleder.226 Eserde yer alan diğer önemli bir konu Mecusilerin davalarına 

 
215 Nâtıfî, Ecnâs, II, 232, 247, 303, 380 
216 Nâtıfî, Ecnâs, II, 232. 
217 Nâtıfî, Ecnâs, II, 150, 153. 
218 Nâtıfî, Ecnâs, II, 384. 
219 Nâtıfî, Ecnâs, I, 544. 
220 Nâtıfî, Ecnâs, I, 389. 
221 Nâtıfî, Ecnâs, I, 127, II, 150, 153, 178, 381, 384. 
222 Nâtıfî, Ecnâs, II, 303. 
223 Nâtıfî, Ecnâs, II, 232. 
224 Nâtıfî, Ecnâs, II, 247. 
225 Nâtıfî, Ecnâs, I, 365. 
226 Nâtıfî, Ecnâs, I, 127. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

126 

bakması için içlerinden birinin atanmasıyla alakalıdır. Ali b. Yezîd 178/794’te bu konuyla ilgili 

Şeybânî’ye, Taberistan valisi, Mecusiler arasında hüküm vermesi için yine bir Mecusi’yi 

kadılık makamına getirse, sonra bu kişinin verdiği hüküm Müslüman bir kadıya taşınsa bu 

durumda ne olur diye sorduğu soruya Şeybânî’nin verdiği cevap şöyledir:  

Taberistan valisinin uygun gördüğü kişiyi tayin etme yetkisi varsa, Mecusi’nin 

verdiği hükme bakar ve bir Müslüman kadı verdiğinde geçerli olacak bir hükümse 

geçerli kılarım. Eğer mesele müslümanlar arasında ihtilaflı ise razı olsalar da 

olmasalar da hükmünü yine iptal etmem.227 

Ali b. Yezîd’in Şeybânî’den yaptığı bu rivayete göre müslüman olmayan azınlıklar 

arasındaki davalar için devlet başkanı ve valinin izni ile kendi aralarından birinin seçilebileceği 

ve İslâmî hükümlere muhalif olmadıkça verdiği hükmün geçerli olacağı sonucuna 

varılmaktadır. 

Eserden aktaracağımız son bir mesele mahkûm haklarıyla alakalıdır. Şeybânî’ye göre, 

çocuğu doğduğu veya vefat ettiğinde ziyaret için mahkûmun hapisten çıkmasına izin verilebilir, 

diğer kişilerin doğum ve ölümü için ise izin verilmez.228 

6. Nevâdiru Ebî Süleyman (ö. 200/816) 

6.1. Ebû Süleyman’ın Biyografisi 

Ebû Süleyman Musa b. Süleyman el-Cüzcânî, Ebû Yûsuf ile Şeybânî’nin Muallâ b. 

Mansûr, Muhammed b. Semâʿa gibi ortak talebeleri arasında yer alır. Usûl’ün bilinen en meşhur 

râvisidir. Bugün elimizdeki Usûl nüshalarının yarısından çoğu onun rivayetine dayanmaktadır. 

Kendisi ayrıca Şeybanî’nin diğer eserlerinden el-Câmiu’s-sağîr, el-Câmiu’l-kebîr ve Ziyâdât’ı 

da rivayet ederek mezhebin sonraki nesillere aktarılmasında kritik bir rol üstlenmiştir.229 Halkul 

Kur’ân’ı savunanları küfürle itham etmesi ehl-i hadis nezdinde kabul görmesini sağlamış 

olmalıdır ki, Ebû Hâtim gibi bazı hadis ehli ondan rivayette bulunmuş ve güvenilir (sadûk) 

 
227 Nâtıfî, Ecnâs, II, 150, 153. 
228 Nâtıfî, Ecnâs, II, 178. 
229 Ebû Süleyman’ın rivayet ettiği kitaplar için bk. Boynukalın, İmam Muhammed, s. 86-90, 97, 274-75. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

127 

olduğunu söylemiştir.230 Hıfzının kuvvetli olması sebebiyle Usûl rivayeti, zabtı zayıf olan 

Hişâm’ın rivayetine tercih edilmiştir.231 Kendisi sadece Usul’ü rivayet etmekle yetinmemiş, 

hem Ebû Yûsuf232 hem de Şeybânî’den233 Emâlî rivayet etmiştir.234 Fıkıh ve hadis sahasındaki 

bilgisi yanında zühd ve takvasıyla da tanınan Ebû Süleyman halife Me’mûn’un kadılık teklifini 

kabul etmemiştir.235 

Kendisinin Şeybânî’den aktardığı şu anekdot Ebû Hanîfe’nin ders halkasında 

meselelerin farklı yönlerden ele alındığını göstermesi açısından önemlidir. Şeybânî’nin 

anlattığına göre Ebû Hanîfe Bağdat’a gittiği bir dönemde talebeleri toplanır. İçlerinde Ebû 

Yûsuf, Züfer ve Esed b. Amr gibi önde gelen ashabı da vardır. Ele aldıkları bir meseleyi iyice 

tartışıp delillerle güçlendirdikten sonra geldiğinde bu meseleyi Ebû Hanîfe’ye sormaya karar 

verirler. Ebû Hanîfe soruya farklı bir cevap verince sevinçle bağırıp bilemediğini söylerler ve 

ardından tartışma başlar. Neticede Ebû Hanîfe onları kendi görüşüne razı eder. Sonra da dönüp 

ya sizin dediğiniz doğruysa diye sorar, onlar olamaz, deyince ikinci bir tartışma başlar, bu sefer 

de onları kendi görüşlerinin doğru olduğuna ikna eder. Sonra o görüşten de vazgeçip onları 

üçüncü bir görüşün doğru olduğuna inandırır. Son olarak da bu meseleyi bu üç yönden ele 

alabiliriz; ama doğru olan ilk söylediğimdi, diğer iki görüşün de fıkıhta yeri olmakla birlikte siz 

birinci görüşü alın ve diğerlerini bırakın der.236 

Ebû Süleyman Bağdat’a yerleşerek vefat edene kadar burada Şeybânî’nin kitaplarını 

rivayet etmiştir. Nedîm kendisinin telif ettiği hiçbir kitabının olmadığını, sadece Şeybânî’nin 

kitaplarını rivayet ettiğini söyler.237 Bununla birlikte Şeybânî ve Ebû Yûsuf’tan rivayetlerin yer 

aldığı Nevâdir’in tedvin açısından ona ait olduğunu söyleyebiliriz. 

 
230 İbn Ebî Hâtim, Cerh, VIII, 145; Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XV, 26. 
231 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, I, 162. 
232 Ebû Yûsuf’un Emâlî’sinin Ebû Süleyman rivayetinden nakiller için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 158, 183, 261, 262, 

271, 276, 281, 289, 290, 293, 300, 339, 340, 355, 356, 373, 399, 400, 567, II, 12, 357, 392, 408, 417, 426, 427. 
233 Şeybânî’nin Emâlî’sinin Ebû Süleyman rivayetinden nakiller için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 497, 512, II, 259, 287, 

318, 411. 
234 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, I, 161. 
235 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, I, 161. Hayatın hakkında bk. Boynukalın, İmam Muhammed, s. 93-97. 
236 İbn Ebi’l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 111. 
237 Nedîm, Fihrist, III, 27. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

128 

6.2. Ebû Süleyman’ın Nevâdir’i 

Nâtıfî, Ebû Süleyman’ın Nevâdir’inden sadece iki yerde nakil yapmaktadır.238 Mebsût 

ve el-Muhîtü’l-Burhânî’de eserden on beşer kadar rivayet yer almaktadır. Mebsût’taki 

rivayetlerin hepsi taharet ve namazla alakalı iken,239 el-Muhîtü’l-Burhânî’de az da olsa taharet 

ve namaz dışında konulardan rivayet bulunabilmektedir.240 

Eser, Serahsî’nin yaptığı bir nakilden anlaşıldığına göre diğer Nevâdirler gibi bab 

sistematiğine göre yazılmıştır.241 Eserde Şeybânî dışında Ebû Yûsuf’un görüşleri de yer 

almaktadır.242 Serahsî eserden yaptığı bazı nakillerle, ilgili meselede Asl ile Nevâdir arasındaki 

ihtilaflara,243 iki eserde yer alıp birbirine muhalifmiş gibi görünen bazı rivayetlerin aslında 

farklı konularla alakalı olduğuna,244 Asl’da geçen bazı meselelerin tefsirine/detaylarına,245 

Nevâdir’in farklı yerlerinde aynı konu hakkındaki çelişkili gibi görülen bazı rivayetlerden; 

birinin kıyas, diğerinin ise istihsan gereği söylendiğine246 ve bazı konularda mezheb imamları 

arasında ihtilaf bulunduğuna247 dikkat çekmektedir. 

Yukarıda geçtiği üzere Ebû Süleyman’a nispet edilip Nevâdir’inin birer bölümü 

olduğu söylenen Nevâdiru’s-salât, Nevâdiru’s-savm ve Nevâdiru’z-zekât tespitimize göre 

Şeybânî’ye ait olup bizzat kendisi tarafından yazılmış veya yazdırılmıştır.248 

7. Nevâdiru İsa b. Ebân (ö. 221/836) 

7.1. İsa b. Ebân’ın Biyografisi 

Ebû Mûsâ İsa b. Ebân b. Sadaka, İbn Semâʿa’nın yakın arkadaşı olup onun tarafından 

 
238 Nâtıfî, Ecnâs, I, 97, 511. 
239 Serahsî, Mebsût, I, 179, 22, 230, 231, 241, II, 13, 15, 16, 40, 45, 66, 73, III, 209. 
240 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 419, II, 12, 14, 196, 207, 210, 212, 223, III, 202, IV, 147, VII, 

413, IX, 400. 
241 Serahsî, Mebsût, I, 179. Serahsî burada eserin “bâbu’s-sehv” isimli bölümünden bir nakil yapmaktadır. 
242 Serahsî, Mebsût, II, 45; Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, III, 202, IV, 147, IX, 400. 
243 Serahsî, Mebsût, I, 222, 231, 241,  
244 Serahsî, Mebsût, II, 13. 
245 Serahsî, Mebsût, I, 203, II, 15, 16,  
246 Serahsî, Mebsût, II, 40. 
247 Serahsî, Mebsût, II, 73. 
248 Bk. s. 133. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

129 

Şeybânî meclislerine davet edilse de önceleri ehl-i reyin sahih hadislere muhalefet ettikleri 

düşüncesiyle derslere katılmak istememiş, Şeybânî’nin fıkıh meclisinin olduğu bir sabah 

namazı sonrasında İbn Semâʿa’nın ısrarı üzere mecliste kalmış ve ders sonrasında Şeybânî’yle 

tanışmıştır. İbn Semâʿa onu Şeybânî’ye “Bu, kâtib Ebân b. Sadaka’nın oğludur, zekâsı ve hadis 

bilgisi iyidir, sana gelmesi için davet ediyorum ama hadislere muhalefet ettiğimiz gerekçesiyle 

kabul etmiyor” diye takdim etmesi üzerine Şeybânî kendisine: “Hangi hadise muhalefet 

ettiğimizi gördün? Bizden dinlemeden aleyhimize konuşma!” demiş, İsa da ona hadislerle ilgili 

yirmi beş konuda soru sormuştur. Şeybânî’nin tüm sorulara ikna edici cevaplar vermesi İsa’nın 

olumsuz düşüncelerinin değişmesini sağlamış249 ve kendisi Şeybânî’nin talebesi olmuştur.250 

İsa b. Ebân Şeybânî ile sadece on bir ay251 diğer bir rivayete göre de altı ay beraber 

kalmış, Şeybânî’nin Rakka’ya kadı olmasından sonra yazışmalar yoluyla irtibatını devam 

ettirmiştir.252 Nâtıfî’nin yaptığı nakillerden bu yazışmaların en azından bir kısmının yakın dostu 

İbn Semâʿa’nın da rivayet ettiği253 Şeybânî’nin Rakkiyyât isimli eserinin sonuna eklendiğini 

öğreniyoruz.254 211/826 yılı Rebiülevvel ayında İsmâîl b. Hammâd b. Ebî Hanîfe’nin yerine 

Basra kadılığına getirilmiştir.255 Hac dönüşü 221/836 yılı Basra’da vefat edene kadar bu 

görevde kalmıştır.256 Eserleri arasından Nâtıfî’nin zikrettikleri Kitâbu’ş-şehâdât,257 

Kitâbu’l-Hücec(i’l-Kebîr),258 Kitâbu’l-Hüceci’s-sağîr259 ve Hataü’l-kütüb’tür.260 

 
249 Nitekim sonraları Halife Me’muna sunulan ve Hanefîlerin muhalefet ettiği iddia edilen hadisleri içeren kitaba 

cevap olarak el-Hücecü’s-sağîr isimli kitabı da kendisi yazacaktır. Bk. İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 

370; Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 148. 
250 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 131. 
251 İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 360. 
252 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 147. 
253 Nâtıfî, Ecnâs, I, 351, 379, II, 35, 255. Kitabın sonunda İbn Semâʿa’nın yazışmalarına da yer verildiği 

anlaşılmaktadır. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 102. 
254 Nâtıfî, Ecnâs, I, 152, II, 365. 
255 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XII, 481. 
256 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XII, 481. 220’de vefat ettiğine dair bk. İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe 

s. 360. 
257 Nâtıfî, Ecnâs, I, 219, 222, II, 260. 
258 Nâtıfî, Ecnâs, I, 555, 566. 
259 Nâtıfî, Ecnâs, II, 14. 
260 Nâtıfî, Ecnâs, II, 198. Diğer eserleri hakkında bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 118-22. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

130 

7.2. İsa b. Ebân’ın Nevâdir’i 

Kaynaklarda zikredilen fakat Nâtıfî’nin kendisinden hiç nakil yapmadığı üç 

Nevâdir’den biridir.261 Tespit edebildiğimiz kadarıyla İsa b. Ebân’ın Nevâdir’inden bir yerde 

Uyûnu’l-mesâil yazarı Ebü’l-Leys es-Semerkandî262 ve el-Muhitü’l-Burhânî yazarı 

Burhâneddin el-Buhârî nakil yapmaktadır.263 

Eserden yapılan az sayıdaki nakle göre kitapta diğer Nevâdir eserlerinde olduğu gibi 

Şeybânî’nin görüşleri,264 İsa’nın ona soruları265 yer almaktadır. Konular genelde çeşitli 

meseleler hakkında hâkimin nasıl hüküm vereceği hakkındadır.266 Meselelerin bu tür üzerinde 

ağırlık kazanmış olması İsa’nın kadılık görevinde bulunmuş olmasıyla alakalı olsa gerektir. 

Ayrıca bu az sayıdaki rivayet içinde Şeybânî’nin adı geçmeyen ve genellikle muhakeme 

usulüyle alakalı meselelerin İsa’nın kendi görüşleri olma ihtimali yüksek görünmektedir. 

Uyûnu’l-mesâil’de Nevâdir’den yapılan rivayetin İsa’nın görüşü olduğu çok daha açıktır.267 

Nâtıfî’nin Ecnâs’ta tazminle alakalı bir mesele hakkında İsa b. Ebân’ın “kendi görüşü olarak” 

(mezhebdeki görüşe) muhalefet ettiğini aktarması268 onun kendine has bazı görüşleri olduğunun 

açık ifadesidir. Eser bu yönüyle İbn Şücâʿ ve İbn Mukâtil’in Nevâdirlerine benzemektedir. 

8. Nevâdiru’s-salât li Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

Yukarıda geçtiği üzere bu ve sonraki iki Nevâdir telif tarzı ve isimleri açısından diğer 

Nevâdirlerden farklıdır. Telif açısından farkı Nevâdirleri genellikle talebeler derlerken 

tespitimize göre bu Nevâdir’i yazan ve yazdıran (imlâ ettiren) kişinin bizzat Şeybânî olmasıdır. 

İsim açısından farkı ise diğer Nevâdirler mesaili rivayet eden talebenin veya mesaili rivayet 

edilen hocanın adını taşırken bu üçünün mesailin ait olduğu fıkıh babının adını taşımalarıdır. 

 
261 Diğeri ikisi yukarıda “Nispeti Şüpheli Nevâdir Eserleri” başlığı altında geçen Şuayb b. Süleyman ile el-Fazl b. 

Gânim’in Nevâdirleridir. Bk. s. 101. 
262 Semerkandî, Uyûnu’l-mesâil, s. 210. 
263 Örnek olarak bk. Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, III, 56, 61, VI, 596, IX, 653, 654, 698, 724, X, 

209, 282. 
264 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 489, VI, 494. 
265 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 492. 
266 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, VIII, 571, 572, 595, 607, IX, 164, 206. 
267 Bk. Semerkandî, Uyûnu’l-mesâil, s. 210. 
268 Nâtıfî, Ecnâs, II, 78. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

131 

Şeybânî’ye ait Nevâdiru’s-salât isimli bu eserin bilinen iki râvisi vardır. Bunlardan 

biri yukarıda Nevâdir eseri tanıtılmış olan Ebû Süleyman el-Cüzcânî,269 diğeri Ebû Hafs 

el-Kebîr’dir.270 Eserin ayrıca imlâ rivayeti de bulunmaktadır. Nâtıfî eserin imlâ rivayetini 

Nevâdiru’s-salât imlâen rivâyetü İbn Semâʿa271 olarak vermektedir. Buna göre el-Muhîtü’l-

Burhânî’de yer alan Nevâdiru’s-salât li-Ebî Süleyman ifadesi272 Ebû Süleyman’ın rivayeti 

şeklinde anlaşılmalıdır. Zira kitapta kendisi de Nevâdiru’s-salât’ın iki rivayeti olduğunu 

belirtmekte273 ve kitaptan genellikle Ebû Süleyman’a nispet etmeden nakil yapmaktadır.274 

Nâtıfî bu eserden on kadar yerde nakilde bulunmuştur. Rivayetler abdest ve gusülde 

kullanılacak suyun durumu,275 kadınların adet halleri,276 namazda istihlaf,277 namazda süre 

okumayı veya secdelerden birini unutanın durumu,278 mukimlik ve seferilik,279 Cuma namazı 

ve hutbesiyle alakalı bazı şartlar280 ve Arafat’ta namazların cemi281 ile alakalıdır. 

9. Nevâdiru’z-zekât li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

Şeybânî’nin zekatla alakalı Nevâdir mesailini içerir. Nâtıfî eserden yaptığı beş naklin 

hepsini Nevâdiru’z-zekât li-Muhammed b. el-Hasan şeklinde verir. Ebû Süleyman eserin 

bilinen râvilerinden biri olup el-Muhîtü’l-Burhânî’de yer alan Nevâdiru’z-zekât li-Ebî 

Süleyman ifadesi282 Ebû Süleyman’ın rivayeti şeklinde anlaşılmalıdır. Kitaptan yapılan az 

 
269 Kâsânî, Bedâi, I, 185, 230. 
270 Kâsânî, Bedâi, I, 184; Aynî, Binâye, II, 671; Molla Hüsrev, Dürer, I, 158. Boynukalın bu sebeple olsa gerek 

Ebû Hafs el-Kebir’i Nevâdir râvileri arasında göstermiştir. Bk. Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), s. 95. 
271 Nâtıfî, Ecnâs, I, 46. 
272 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 182, 209, II, 109. 
273 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 12. 
274 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 211, 282, 407, 408, 485, 491, 492, 496, 532, II, 7, 66, 112, 184. 
275 Nâtıfî, Ecnâs, I, 46. 
276 Nâtıfî, Ecnâs, I, 163. 
277 Nâtıfî, Ecnâs, I, 101, 102. 
278 Nâtıfî, Ecnâs, I, 112, 117. 
279 Nâtıfî, Ecnâs, I, 119. 
280 Nâtıfî, Ecnâs, I, 125, 127. 
281 Nâtıfî, Ecnâs, I, 168. 
282 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 277, 333. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

132 

sayıdaki nakiller, miras ve diyet malının zekâtı,283 haraç arazisinin vergisi284 ve zekâtta 

vekalet285 ile alakalıdır. Asl ve onun muhtasarı Hâkim eş-Şehîd’in Kâfî’sinde Nevâdiru’z-zekât 

bölümü bulunmazken Serahsî’nin Mebsût’ta Kitâbu nevâdiri’z-zekât başlığıyla bu kitabı şerh 

etmiş olmasını eserin Şeybânî’ye aidiyetini kuvvetlendiren diğer bir emare olarak görmek 

mümkündür.286 

10. Nevâdiru’s-sıyâm li-Muhammed b. el-Hasan (ö. 189/805) 

Asl’ın yazma nüshaları içinde böyle bir bölüm günümüze kadar gelmiş olup eserin 

mevcut baskısında da yer almaktadır.287 Kitâbu nevâdiri’s-sıyâm Halvânî (ö. 452/1060),288 

Hâherzâde (ö. 483/1090)289 ve Serahsî290 tarafından şerh edilmiştir. 

Asl’ın Kitâbu nevâdiri’s-savm bölümü Şeybânî’nin Ebû Hanîfe, Hammâd kanalıyla 

İbrâhîm en-Nehaî’den rivayet ettiği, kurban bayramı namazına bir şey yemeden, Ramazan 

bayramı namazına da bir şey yiyerek evden çıkmanın müstehab olduğuna dair rivayet ile 

başlar.291 Daha sonra Ramazan bayramı namazına çıkmadan önce yapılması müstehab olan 

diğer şeyler; misvak kullanmak, güzel koku sürünmek ve fıtır sadakasını vermekten bahsedilir. 

Ardından fıtır sadakasını kimin ne kadar vermesi gerektiği ve özellikle kölelerin fıtır sadakası 

üzerinde uzunca durulur.292 

Kitabın içinde orucun kaza ve kefareti ile Ramazan hilali konularını içeren bir bab da 

bulunmaktadır. Burada konuyla ilgili Şeybânî’ye sorulan bazı sorular ve verdiği cevaplara,293 

Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’un konu hakkındaki görüşlerine yer verildiği gibi bölümün sonuna 

 
283 Nâtıfî, Ecnâs, I, 136, 137. 
284 Nâtıfî, Ecnâs, I, 467. 
285 Nâtıfî, Ecnâs, II, 329. 
286 Serahsî, Mebsût, III, 20-45. 
287 Boynukalın Asl’ın elimizdeki tüm nüshalarında Nevâdiru’s-savm bölümü bulunduğu için bu bölümü kitaptan 

çıkarmadığını (I, 130); fakat kitabın aslından olmadığı gerekçesiyle bu bölümü köşeli parantez içinde 

vermediğini söylemiştir (II, 205). 
288 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 387. 
289 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 377, 387. 
290 Serahsî, Mebsût, III, 128-38. 
291 Şeybânî, Asl, II, 205. 
292 Şeybânî, Asl, II, 205-11. 
293 Şeybânî, Asl, II, 212. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

133 

doğru oruçla ilgili bazı yemin ve nezirlerin hükmü üzerine durulmuştur.294 

B. Ebû Yûsuf’un Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdirler 

Şeybânî’den sonra en çok Nevâdir mesaili rivayet edildiği bilinen mezheb imamı Ebû 

Yûsuf’tur. Ebû Yûsuf’un Nevâdir mesailini içerdiği tespit edilebilen eserler yedi tanedir. 

Muallâ’nın Nevâdir’i günümüze ulaşmış olduğu için Ebû Yûsuf’un bilinen Nevâdir mesaili 

Şeybânî’den daha fazladır. 

Bu yedi eserden günümüze ulaştığı bilinen tek Nevâdir eseri Muallâ’nın Nevâdir’i bu 

tür eserlerin mahiyetini tanımamızda en önemli eser olmuştur. Diğer eserlerin mahiyetini ise 

yine Nâtıfî’nin Ecnâs’ında ve el-Muhîtü’l-Burhânî’de yer alan rivayetler üzerinden tespit 

etmeye çalışacağız. 

1. Nevâdiru Muallâ b. Mansûr (ö. 211/826) 

Nevâdir eseri günümüze ulaştığı bilinen tek kişidir. Mezheb imamlarının yaşadığı Irak 

bölgesinde talebeler tarafından derlenen Nevâdirler doğal olarak Usûl kadar yaygınlaşmamıştır. 

Bağdat’ta yaşanan ehl-i hadis ehl-i re’y mücadelesinde ehl-i re’yi temsil eden fakihlerin önemli 

bir kısmının Hanefî-Mutezilî olması, ehl-i hadisin etkisinin arttığı hicri V. asırda, mezhebin 

Bağdat’ta zayıflamasına sebep olmuştur. Bu dönemden sonra bölgedeki Hanefî fukahasına ait 

eserler de yavaş yavaş kaybolmaya başlamış ve o döneme ait birçok önemli eser günümüze 

ulaşamamıştır. Ulaşanlar ise genellikle Mutezilî itikatla alakası olmayan fakihlere ait eserlerdir. 

Nevâdir rivayetlerinden bugün elimizde mevcut olan tek nüshanın ehl-i hadis tarafından yazılan 

tabakat kitaplarında sünnet ehli (sâhibu sünne) olduğu belirtilerek tezkiye edilen ve Kütüb-i 

Sitte’de rivayetleri bulunan Muallâ b. Mansûr’a ait olması bir tesadüften çok onun ehl-i hadis 

tarafından tezkiye edilmesiyle alakalı bir durum olarak gözükmektedir. 

1.1. Muallâ b. Mansûr’un Biyografisi 

150’lilerde Rey’de doğan Ebû Yaʿlâ Muallâ b. Mansûr er-Râzî, Ebû Süleyman 

el-Cüzcânî’yle birlikte hem Ebû Yûsuf hem de Şeybânî’den ders alan Hanefî fakihlerindendir. 

 
294 Şeybânî, Asl, II, 213-15. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

134 

Her iki hocasından Usûl (Kütüp) ve Emâlî rivayet etmiştir.295 Nâtıfî Ecnâs’ta her iki Emâlî 

rivayetinden nakil yapar.296 Aşağıda geleceği üzere Ebû Yûsuf’un Nevâdir mesailini de 

Nevâdiru Muallâ isimli eserinde müstakil olarak rivayet etmiştir.297 Muallâ her iki hocasının da 

önde gelen talebeleri arasında yer almakta olup hocalarından yaptığı nakiller ve hadis 

rivayetinde güvenilir kabul edilmiştir.298 

Fıkıh ve hadis rivayetiyle meşhur olan Muallâ Bağdat’ta yaşamış, Halife Me’mun’un 

kadılık teklifini reddetmiştir. Mâlik b. Enes, Leys b. Sa’d, Hammad b. Zeyd ve İbn Uyeyne gibi 

âlimlerden hadis rivayet etmiş, Ali b. el-Medînî, İbn Ebî Şeybe ve Buhârî gibi meşhur hadis 

âlimleri de kendisinden rivayette bulunmuştur. Kütüb-i Sitte ve diğer birçok hadis kaynağında 

rivayetleri yer alan Muallâ 211/826’da Bağdat’ta vefat etmiştir.299 Muallâ’nın kendi telif ettiği 

eserleri arasında Kitâbu’s-salât ile Kitabu’d-dahâyâ’dan Ecnâs’ta nakiller vardır. 300 

1.2.  Muallâ b. Mansûr’un Nevâdir’i 

Kitabın mesail ve bap tertibi, klasik fıkıh kitaplarının tertibiyle uyuşmamaktadır. 

Örneğin klasik fıkıh kitaplarında ibadet konuları başta gelirken, Muallâ’nın Nevâdir’inde aynı 

konular kitabın ortalarında gelmektedir. Yine hac301 gibi bazı baplar hiç bulunmazken, nikah gibi 

bazı baplar da birden fazla yerde geçebilmektedir. Yine bazı meselelerin ilgili babın altında ele 

alınmadığı da vakidir.302 Kitaptaki mesele ve bapların bu şekilde tertip edilmesinin Muallâ’nın 

Ebû Yûsuf’un Nevâdir’ini yazmaya başladığı andan itibaren imlâ meclisinde aldığı notları aynı 

sırayla tasnif etmesinden kaynaklanmış olması mümkündür. Günümüze ulaştığı bilinen tek imlâ 

 
295 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 161. 
296 Nâtıfî, Ecnâs, I, 358, 533, II, 327.  
297 Dolayısıyla “Kendisine izâfe edilen el-Emâlî’nin söz konusu eserin [Nevâdir’i kastediyor. O.E.] diğer bir adı 

olması kuvvetle muhtemeldir.” şeklinde yapılan tespit doğru değildir. Bk. Kaya, “Muallâ b. Mansûr”, s. 309. 
298 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XV, 249. 
299 Hayatı için bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 161; Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XV, 246-9; Zehebî, 

Târîhu’l-İslâm, XV, 411-3; Kureşî, Cevâhir, III, 492-3; Kaya, “Muallâ b. Mensûr”, s. 309. 
300 Nâtıfî, Ecnâs, I, 62, 68, 128, I, 510. 
301 “Usûl”de hacla ilgili mesailin yer aldığı kitabu’l-menâsik günümüze ulaşmadığı gibi Muallâ’nın Nevâdir’inde 

de hac ile ilgili hiçbir mesele geçmemektedir. 
302 Kitabın mesail ve bap tertibiyle ilgili muhakkiklerin eleştiriler için bk. I, 104-107, II, 556-57. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

135 

cüzündeki bapların da aynı şekilde düzensiz olması bu tespiti güçlendirmektedir.303 Ayrıca 

kitapta, Muallâ’nın bu Nevâdir mesailini imlâ meclisinden tuttuğunu gösteren anekdotlar 

vardır.304 Kitapta, tahkiki yapanların verdikleri rakamlara göre 1133 ana mesele yer alır. Fakat 

konuyla ilgili tali meselelerle birlikte bu sayı dört-beş katına kadar çıkmaktadır. 

Genelde hiçbir delil zikredilmeden sadece meselenin aktarıldığı kitapta Ebû Yûsuf 

bazen “Eraeyte”305  veya “Elâ terâ”306 ifadelerini kullanarak müsellem diğer bazı meselelere 

kıyasta bulunmakta, birkaç yerde istihsana gitmekte307 ve nadiren de olsa konuyla ilgili hadis 

ve âsâr rivayetlerine yer vermekte308 veya atıfta bulunmaktadır.309 Kitabın birkaç yerinde bazı 

terimler Ebû Yûsuf, Muallâ ve kitabın râvisi Ebubekir310 tarafından açıklanmıştır. 

Muallâ Ebû Yûsuf’un Nevâdir’ini rivayet ettiği için kitabın hemen her meselesinde 

öncelikle “Kale Ebû Yûsuf” diyerek onun görüşünü nakletmektedir. Nevâdir’de Ebû Yûsuf’tan 

gelen bu rivayetler sonraki mezheb eserlerinde “Ebû Yûsuf’tan rivayet edildi” denilerek 

getirilen birçok naklin sıhhatini, bu görüşlerin kim aracılığıyla geldiğini ve Ebû Yûsuf’a 

aidiyetini tespit etme noktasında önemli bir boşluğu dolduran birinci el kaynak vazifesi 

görmektedir.311 

Kitapta Ebû Yûsuf birçok meselede kendi görüşüyle birlikte Ebû Hanîfe’nin 

görüşlerine,312 ona sorduğu bazı sorular ve cevaplarına yer vermektedir.313 Sorduğu bazı 

 
303 Krş. Cüz min'el-emâlî li-Muhammed. 
304 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 131. 
305 Muallâ, Nevâdir, s. 3, 4, 6, 25, 42, 61, 80, 89, 114, 130. 
306 Muallâ, Nevâdir, s. 12, 16, 18, 28, 50, 52, 56, 58, 62, 63, 73, 85, 90, 112, 114. 
307 Muallâ, Nevâdir, s. 25, 38, 136. Muallâ bir yerde de Şeybânî’nin istihsan görüşünü aktarmaktadır. Bk. Muallâ, 

Nevâdir, s. 60. 
308 Muallâ, Nevâdir, s. 62, 86, 121, 75. 
309 Muallâ, Nevâdir, s. 9, 23, 80, 125, 128. 
310 Muallâ, Nevâdir, II, 822. 
311 Muallâ'nın Ebû Yûsuf'tan aktardığı bu görüşlerin ne kadarının Usûl’de geçtiği, bu görüşlerin sonraki mezheb 

fukahası tarafından ne ölçüde dikkate alındığı sorusu burada yer alan yüzlerce görüşün tek tek incelenmesi 

sonucunda cevaplanabilecek uzun, yorucu ve bir o kadar dikkat isteyen bir çalışmayı gerektirmektedir. 
312 Kitapta üç yüz elli kadar yerde Ebû Hanîfe’nin görüşü nakledilmektedir. 
313 Muallâ, Nevâdir, s. 14, 19, 79, 80, 90, 91, 92, 125, 128. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

136 

sorulara Ebû Hanîfe’nin “bilmiyorum” diyerek cevap veremediği de vakidir.314 Bazı sorularla 

Ebû Hanîfe’nin görüşündeki tutarsızlığa işaret etmek istediği anlaşılmaktadır.315 Ayrıca Ebû 

Hanîfe’yi yaparken gördüğü bazı fiilleri316 ve değiştirdiğini söylediği bazı görüşlerini317 de 

nakletmektedir. Bunlardan başka Ebû Hanîfe’den konuyla ilgili görüş nakledilmese bile “onun 

görüşüne kıyasla” diyerek tahrîc yaptığı meseleler de bulunmaktadır.318 Bu tür tahrîc yaptığı 

bir meselede Muallâ’nın Ebû Hanîfe’nin hangi görüşüne kıyas ettiğini sorması üzerine Ebû 

Yûsuf’un kıyas yaptığı görüşü açıklaması319 mezheb imamlarının birbirlerinin görüşlerinden 

nasıl tahrîc yaptıklarını bizzat kendilerinin göstermesi açısından kitaba ayrı bir değer 

katmaktadır. Zira bu sayede Ebû Yûsuf’un ağzından Ebû Hanîfe’nin Usûl’de geçmeyen daha 

birçok görüşüne, aralarında geçen soru-cevap şeklindeki diyaloglara, hakkında Ebû Hanîfe’nin 

görüşü bulunmayan konularda Ebû Yûsuf’un onun görüşlerinden nasıl tahrîcler yaptığına, Ebû 

Yûsuf’un Ebû Hanîfe’yi yaparken gördüğü bazı davranışlarına kadar canlı bir fıkıh 

müktesebatına yine birinci el kaynaklardan ulaşma imkânı buluyoruz. 

Ebû Hanîfe dışında pek fazla kimsenin görüşünü zikretmeyen Ebû Yûsuf, bazı 

konularda eski hocası İbn Ebî Leylâ’nın320 birkaç yerde de İbn Şübrüme,321 A’meş322 ve 

İbrahim en-Nehaî323 gibi bölgenin bazı meşhur âlimlerine ait görüşleri de aktarmaktadır.  

Ebû Yûsuf bu kişiler dışında başka hiç kimseden görüş nakletmemektedir. Fakat 

Muallâ aynı zamanda Şeybânî’nin de talebesi olduğu için Ebû Yûsuf’tan duyduğu bazı 

meselelerle alakalı olarak Şeybânî’ye soru sorduğunu,324 ondan duyduğunu325 veya onun 

 
314 Muallâ, Nevâdir, s. 19, 92. 
315 Muallâ, Nevâdir, s. 40. 
316 Muallâ, Nevâdir, s. 90. 
317 Muallâ, Nevâdir, s. 81, 134, 137. 
318 Muallâ, Nevâdir, s. 31, 83, 86, 90, 92, 99, 101, 106, 107, 129, 141. 
319 Muallâ, Nevâdir, s. 92. 
320 Muallâ, Nevâdir, s. 3, 14, 20, 32, 33, 73, 76, 79, 80, 82, 89, 90, 91, 119, 121, 125, 127, 131. 
321 Muallâ, Nevâdir, s. 3. 
322 Muallâ, Nevâdir, s. 18. 
323 Muallâ, Nevâdir, s. 73, 79, 90. 
324 Muallâ, Nevâdir, s. 8, 9, 16, 30, 53, 55, 57, 58, 60, 62, 69, 100, 109, 134, 140. 
325 Muallâ, Nevâdir, s. 11, 27, 82, 92, 96, 109, 111.  



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

137 

dediğini326 söylediği bazı meselelerde Şeybânî’nin görüşlerine de yer vermektedir.327 

Muallâ’nın aynı mesele hakkında Şeybânî’den yaptığı bu tür nakillerin çoğunda Şeybânî Ebû 

Yûsuf’tan farklı328 bir kısmında ise aynı cevabı329 vermiştir. Muallâ Şeybânî’den yaptığı 

nakillerden ikisinde onun önceki görüşünden döndüğünü ifade etmekte,330 bir yerde de 

Şeybânî’nin görüşü hakkında tahrîc yapmaktadır.331 

Muallâ kitabın birçok yerinde “Ebû Yûsuf’a sordum”,332 “Onu derken duydum”,333 

“Ona dedim ki”334 veya “Ona denildi ki”335 gibi ifadeler kullanarak ondan rivayette 

bulunmaktadır. Ayrıca iki yerde “Onu şöyle yaparken gördüm”336 diyerek fiillerini de 

kaydetmiştir. Nevâdirlerin gerçek mahiyetini oluşturan ve onları vazgeçilmez kılan büyük 

ölçüde bu tür rivayetlerdir. Zira Muallâ’nın sorduğu sorular, karşılığında Ebû Yûsuf’un verdiği 

cevaplar, onu yaparken gördüğü veya söylerken duyduğu birçok şey Usûl’de veya diğer 

Nevâdir rivayetlerinde karşılaşılması pek mümkün olmayan türden meselelerdir. 

Kitapta yer alan bazı meseleler hakkında “Bu Ebû Yûsuf’un ilk görüşüydü” denilerek 

sonradan o görüşünden döndüğü belirtilmekte ve yeni görüşüne yer verilmektedir.337 Bazen de 

ilk görüşü zikredilmeden sadece son görüşü aktarılmaktadır.338 Kitapta Ebû Yûsuf’un ilk 

 
326 Muallâ, Nevâdir, s. 18, 23, 102, 116, 121, 143, 144. 
327 Muallâ Nevâdir’inde kırk kadar yerde Şeybânî’den nakil yapmaktadır. 
328 Muallâ, Nevâdir, s. 11, 53, 55, 57, 58, 60, 62, 82, 93, 100, 109, 110, 112, 134, 140. 
329 Muallâ, Nevâdir, s. 9, 16, 27, 30, 97, 134. 
330 Muallâ, Nevâdir, s. 99, 143. 
331 Muallâ, Nevâdir, s. 116. 
332 Kitapta altmış kadar yerde Muallâ’nın Ebû Yûsuf’a sorduğu sorular ve cevapları yer almaktadır. Bk. Muallâ, 

Nevâdir, s. 5, 22, 25, 35, 43, 46, 47, 48, 51, 52, 53, 55, 64, 67, 77, 80, 81, 82, 85, 86, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 95, 

97, 99, 100, 104, 107, 113, 115, 119, 121, 128, 127, 128, 130, 132, 135, 139, 141, 143, 145. 
333 Muallâ, Nevâdir, s. 5, 29, 135. 
334 Muallâ, Nevâdir, s. 5, 22, 24, 25, 26, 29, 30, 46, 48, 51, 52, 54, 67, 68, 71, 77, 81, 82, 84, 85, 88, 89, 90, 92, 

104, 107, 116, 121, 123, 125, 139, 145. 
335 Muallâ, Nevâdir, s. 36, 43, 57, 73, 108, 115, 131, 141, 145. 
336 Muallâ, Nevâdir, s. 81, 89. 
337 Muallâ, Nevâdir, s. 5, 72, 74, 129. 
338 Muallâ, Nevâdir, s. 74, 91. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

138 

görüşüne tekrar döndüğü meseleler de mevcuttur.339 Birkaç defa görüş değiştirdiği konular da 

vardır.340 Muallâ bir yerde de Ebû Yûsuf’un döndüğü bazı görüşlerine binaen diğer bazı 

görüşlerinin de değişmiş olması gerektiğini belirtmiştir.341 Talebelerinin bundan önceki 

görüşünüz böyle değildi, diyerek sual tevcih ettikleri bazı durumlarda Ebû Yûsuf’un öyle bir 

görüşü olduğunu kabul etmez tarzda342 bazen de açıkça inkâr ederek343 cevap verdiği de 

olmuştur. 

Nevadir’in göze çarpan diğer bir özelliği mezheb imamlarının birbirlerinin yeni veya 

değişen görüşlerinden haberdar olmalarını sağlamış olmasıdır. Zira kitapta yer alan bazı 

meselelerden Ebû Yûsuf kadı olup Bağdat’a gittikten sonra Şeybânî’nin onun bazı yeni veya 

değişen görüşlerinden haberdar olamadığı; bu sebeple ondan farklı rivayetlerde bulunduğu 

anlaşılmaktadır. Fakat her iki imamın Muallâ gibi ortak talebeleri bu problemin çözümünde 

önemli bir rol oynamışlardır. 

Nevâdir’de yer alan diğer bazı meseleler de göstermektedir ki geç dönemde telif edilen 

eserlerde Hanefî fukahasına nispet edilen bazı taʿlîl ve tespitler aslı itibariyle mezheb 

imamlarına dayanmaktadır. Örneğin Serahsî’nin Mebsût’ta bir meseleyle alakalı olarak Ebû 

Câfer el-Hinduvânî’den aktardığı gerekçe Nevâdiru Muallâ’da Ebû Yûsuf’un sözü olarak 

geçmektedir.344 

2. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 

İbn Semâʿa hem Ebû Yûsuf hem de Şeybânî’nin Nevâdirlerini ayrı ayrı rivayet eden 

tek kişidir. Yukarıda Şeybânî’den yaptığı Nevâdir rivayetlerini içeren eserini tanıttığımız yerde 

hayatı hakkında bilgi vermiştik.345 Şimdi burada Ebû Yûsuf’tan yaptığı Nevâdir rivayetlerini 

içeren eseri hakkında bilgi vereceğiz. 

 
339 Muallâ, Nevâdir, s. 72. 
340 Muallâ, Nevâdir, s. 134 
341 Muallâ, Nevâdir, s. 75. 
342 Muallâ, Nevâdir, s. 57. 
343 Muallâ, Nevâdir, s. 73, 115. 
344 Krş. Serahsî, Mebsût, XIII, 20; Muallâ, Nevâdir, s. 54. 
345 Bk. s. 120. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

139 

2.1. Muhammed b. Semâʿa’nın Rivayet Ettiği Ebû Yûsuf’un Nevâdir’i 

Kayıp olan diğer Nevâdirlerin birçoğunda olduğu gibi bu eserin mahiyetine dair 

bilgilerimiz Nâtıfî’nin eserden yaptığı 150 kadar nakille sınırlı kalmaktadır. Nâtıfî’nin birkaç 

mesele hakkında: “İbn Semâʿa’nın naklettiği Nevâdiru Ebî Yûsuf’ta gördüm”, “orada yer alan 

ifade şöyledir...”346 demesinden eseri bizzat gördüğünü anlıyoruz. Eserden yapılan rivayetlerin 

alışveriş, nikâh, talâk, yemin, siyer, şüfʿa, dava, şahitlik, ikrar, vekalet, diyet ve vasiyet gibi 

konularda yoğunlaştığı görülmektedir. 

Eser Nevâdir Ebî Yûsuf ismini taşısa da bazı konularda Ebû Hanîfe’nin görüşleri ile 

yine onun görüşlerine göre yapılmış tahrîcler de yer almaktadır.347 İbn Semâʿa bir yerde 

Şeybânî’nin görüşünü de vermiştir.348 Nevâdir’den yapılan bazı nakiller Ebû Hanîfe349 ve Ebû 

Yûsuf’un350 bilenen bazı görüşlerinden farklıdır. Eserde, Zâhiru’r-rivâye’de mutlak bırakılan 

bazı ifadelerin351 ve bazı kavramların352 açıklamaları yer alabilmektedir. Yine davâbıt türünden 

kaidelere de rastlanabilmektedir.353 İbn Semâʿa yer yer “Ebû Yûsuf’tan duydum” diyerek onun 

bazı sözlerini de aktarmaktadır.354 

Nâtıfî Ecnâs’ta tüm kitap boyunca mezheb imamlarından aynı konuda yapılan farklı 

rivayetleri karşılaştırıp zaman zaman tercihte bulunduğu gibi, bu farklı görüşlerin bazen bir 

kitap içinde dahi bulunduğunu göstermektedir. Örneğin “eserde iki yerde geçmektedir” diyerek 

verdiği bir meselede Ebû Yûsuf’un ilgili yerlerde birbirinden farklı iki görüş serdettiğini 

söyler.355 

Eserde kelâmî konulara dair birçok önemli mesail de bulunmaktadır. Örneğin eserde, 

 
346 Nâtıfî, Ecnâs, I, 566, II, 107, 282, 335. 
347 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 92; 103, 138, II, 423, 432. 
348 Nâtıfî, Ecnâs, II, 10. 
349 Nâtıfî, Ecnâs, I, 148, 235, 477, II, 292. 
350 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 64; 194, 198. 
351 Nâtıfî, Ecnâs, I, 112. 
352 Nâtıfî, Ecnâs, I, 454, 455, II, 460. 
353 Nâtıfî, Ecnâs, I, 178, 236.  
354 Nâtıfî, Ecnâs, I, 433. 
355 Nâtıfî, Ecnâs, II, 282. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

140 

Ebû Yûsuf’un, bir kadın kocasından ayrılabilmek için kelime-i küfrü sözleyip irtidat edecek 

olsa, kocasından ayrılır ama kalbinde iman olsa bile kafir olur dediği geçer.356 Bir diğer dikkat 

çeken rivayet yahudi ve hıristiyanların kendi dinlerinden teberri etmeden sadece “Muhammed 

Allah’ın resülüdür” demek suretiyle müslüman kabul edilmemeleridir. Nâtıfî bu görüşe gerekçe 

olarak es-Siyer-i Kebîr’den nakille, o günün gayri müslimlerinin Hazreti Muhammed’i sadece 

Araplara gönderilmiş bir peygamber olarak gördüklerini göstermektedir.357 Ebû Hanîfe’nin 

kendisine tebliğ ulaşmayan kişinin Allah’a iman konusundaki cehaletinin mazur 

görülemeyeceğine dair meşhur görüşü de eserden yapılan nakiller arasında yer almaktadır.358 

Kitapta yer alan bir diğer dikkat çekici görüş; Ebû Yûsuf’un sahabe hakkında kötü söz söyleyen 

kişileri, küfür ve hakaret içeren sözleri ancak düşük karakterli sefih kişilerin sarf edebileceğini 

gerekçe göstererek şahitliklerini kabul etmemesidir.359 Sahabe hakkında kötü söz söylemeyip 

onlardan teberri eden kişinin ise inancı batıl olsa dahi herhangi bir fıskı zahir olmadıkça 

şahitliğini kabul eder.360 Peygamber dışında birine salat edilip edilemeyeceği, kitapta tartışıldığı 

aktarılan bir diğer ilginç meseledir. Ebû Hanîfe bunu caiz görmezken, Ebû Yûsuf bunda bir beis 

görmez.361 

3. Nevâdiru Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 

3.1. Bişr b. el-Velîd’in Biyografisi 

238 yılında 97 yaşında öldüğü yönündeki rivayete göre362 141 yılında doğmuş 

olmalıdır. Ebû Yûsuf’un önde gelen talebelerinden olup onun kitaplarını ve Emâlî’sini rivayet 

etmiştir. 208’den 213’e kadar; birincisi iki yıl, ikincisi üç yıl olmak üzere Bağdat’ın her iki 

yakasında kadılık görevinde bulunmuştur. Mu’tasım zamanında ulemaya halku’l-Kur’ân’ı 

kabul etmeleri yönünde yapılan baskıya olumsuz yanıt verdiği için Mütevekkil’in hilafetine 

kadar ev hapsinde kalmış ve fetva vermesi yasaklanmıştır. Daha sonraları bu konuda tevakkuf 

 
356 Nâtıfî, Ecnâs, I, 434. 
357 Nâtıfî, Ecnâs, I, 438. 
358 Nâtıfî, Ecnâs, I, 446. 
359 Nâtıfî, Ecnâs, I, 450, II 157. 
360 Nâtıfî, Ecnâs, II 193. 
361 Nâtıfî, Ecnâs, I, 451. 
362 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 566. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

141 

etmesi sebebiyle muhaddisler kendisinden rivayette bulunmayı terk etmişlerdir. 238/853 senesi 

Zilkade ayında doksan yedi yaşında iken vefat etmiştir.363 

Bişr Ebû Yûsuf’un Emâlî’sinin en meşhur râvisidir. Yılmaz konuyla ilgili 

çalışmasında Nedîm’in Fihrist’te Bişr’in rivayet ettiği Emâlî’nin otuz altı kitabı/bölümü 

olduğunu söylediğini ve bu kitapların hepsinden Nâtıfî’nin Ecnâs’ında Bişr rivayetiyle yapılmış 

birçok rivayet bulunduğunu belirterek bu kitapların isimlerini zikretmiştir.364 Bişr, Ebû 

Yûsuf’un Emâlî’si dışında, Câmiu’l-Berâmike’sini365 ayrıca Ebû Yûsuf’un diğer bir talebesi 

Şuayb b. Süleyman’ın Câmi’u’l-Keysânî olarak bilinen eserini de rivayet etmiştir.366 

3.2. Bişr b. el-Velîd’in Nevâdir’i 

Bişr b. el-Velîd birçok Emâlî râvisinin yaptığı gibi hocası Ebû Yûsuf’un genellikle 

Emâlî meclislerinde gündeme getirdiği Nevâdir mesailini bir eserde toplamıştır. Kendisi 

Emâlî’nin en önemli râvisi olmasına rağmen Hanefî kaynaklarında el-Muhîtü’l-Burhânî’i367 

hariç Nevâdir’inden nakil yoktur. Nâtıfî bile Ecnâs’ta onun Nevâdir’inden sadece beş yerde 

nakil yapmaktadır.368 Nevâdir’inden gelen diğer nakillerin bir kısmı Tahâvî,369 Ebü’l-Leys 

Semerkandî370 ve Cessâs’ın371 eserlerinde yer almaktadır. 

el-Muhîtü’l-Burhânî’de yer alan rivayetlere göre Bişr’in Nevâdir’inde genellikle Ebû 

Yûsuf’un görüşleri yer almaktadır. Bazen de Ebû Yûsuf kanalıyla Ebû Hanîfe’nin görüşlerine 

 
363 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 563-66; Zehebî, Siyeru alâmi’n-nübelâ, X, 674-75. Hayatı ve Emâlî 

rivayeti hakkında daha detaylı bilgi için bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 24-30. 
364 Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 27-29. Ayrıca bk. yukarıda “Nevâdir Mesaili İçeren Diğer Eserler” isimli bölüm. 
365 Nâtıfî, Ecnâs, I, 570. 
366 Nâtıfî, Ecnâs, I, 197. 
367 Örnek olarak bk. Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 181, 206, 383, 484, II, 69, 79, 95, 165, 213, 

216, 223, 474, III, 90, 134, 188, 285, 330, IV, 7, 52, 62, 122, 125, 265, 274, 275, 303, VI, 342, 360, 368, 407, 

412, 426, 465, 466, 478, 502, 505, 545, 561, VII, 42, 151, 156, 395, 400, 431, 507, 616, VIII, 49, 50, 296, 390, 

443, 444, 468, IX, 87, 100, 102, 112, 162, 271, 403. 
368 Nâtıfî, Ecnâs, I, 44, 191, 253, 327, II, 365. 
369 Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, V, 78. Eserin ismi burada Nevâdiru Ebî Yûsuf olarak geçmektedir. 
370 Semerkandî, Uyûnu’l-mesâil, s. 15. 
371 Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, III, 343. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

142 

yer vermektedir.372 Eserde yapılan rivayetler taharet, namaz, nikah, talak, yemin, köle azadı, 

alışveriş, kiralama ve özellikle de dava konularında yoğunlaşmaktadır. Eserde az da olsa Ebû 

Yûsuf’un rücu ettiği görüşleri373 ile Şeybânî’ye sorduğu bir soru da yer alır.374 Nevâdirlerde az 

rastlanan diğer bir tür de küllî kâidelerdir. Bişr bu yerlerden birinde Ebû Yûsuf’tan elbisedeki 

kan ve benzeri necis şeyleri temizlemek maksadıyla kullanılan ve elbise sıkıldığında oradaki 

necaseti çıkaran sirke ve süt gibi sıvı maddelerin hepsiyle elbise temizleneceğini 

nakletmektedir.375 Eserde Ebû Yûsuf’un kullandığı bazı terimler daha sonraki ulema arasında 

farklı şekillerde yorumlanmıştır. Bunlardan bayram namazı için kullandığı “sünnetün 

vâcibetün” ifadesidir. Hanefî fakihlerin bir kısmı bu ifadeyi “sünnetten kastı yoldur. Bu 

durumda bu sözün anlamı Bayram namazının vücubu açık seçiktir (tarîkatün müstekîmetün 

zâhiratün) diye açıklarlarken diğer bir kısmı “Bayram namazının vücubiyeti sünnetle sabit 

olmuştur” şeklinde açıklamışlardır.376 

4. Nevâdiru Ebî Yûsuf rivâyetü Ali b. el-Caʿd (ö. 230/845) 

4.1. Ali b. el-Caʿd’ın Biyografisi 

Ebu’l-Hasan Ali b. el-Caʿd b. ʿUbeyd el-Cevherî, Ebû Yûsuf’un talebelerinden olup 

kendi ifadesine göre hicrî 136’da doğmuştur.377 Küçük yaşta Ebû Hanîfe’yi görmüş ve 

cenazesine katılmıştır. Ali b. el-Caʿa’d’ın rivayette bulunduğu hocaları arasında Şu’be, İbn Ebî 

Zi’b, Süfyan es-Sevrî gibi önemli isimler vardır. Kendisinden rivayet edenler arasında Yahyâ 

b. Maîn, Buhârî, Ebû Dâvûd ve daha birçok meşhur muhaddis vardır.378 Kur’ân’ı mahluk 

görenlere karşı çıkmaması gibi sebeplerden dolayı Müslim gibi bazı muhaddisler kendisini 

Cehmiye’den görüp rivayetlerini almamışsa da Zehebî ondan imam, hafız, hücce ve müsnidu 

Bağdat, diye sitayişle bahsetmiş, Yahya b. Maîn gibi önemli şahsiyetlerin onu sika ve saduk 

 
372 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 213; Nâtıfî, Ecnâs, I, 44, 191, 327. 
373 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 383, V, 350, VIII, 49. 
374 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, VI, 342. 
375 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 206. 
376 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 95. 
377 Kuraşî, Cevâhir, II, 549. 
378 Zehebî, Târîhu'l-İslâm, X, 459-60. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

143 

olarak gördüğünü nakletmiş379 ve bazı muhaddislerin bu tutumu hakkında, muhaddislerden bir 

kısmını sünnete muhalif en ufak bir zellesi dahi olanı tan ettiklerini, yoksa Ali b. el-Caʿd büyük 

bir alim olduğunu söyleyerek onun hakkında insaflı davranmadıklarını ima etmiştir.380 

Nâtıfî’nin Ecnâs’ında Ebû Yûsuf’un Emâlî’sinin onun rivayetiyle gelen Kitâbu’s-

salât, Kitâbu’d-davâ ve Kitâbu’l-vasâyâ kısımlarından nakiller bulunmaktadır.381 Ayrıca Ebû 

Yûsuf’un Nevâdir’ini de rivayet etmiştir. 

4.2. Ali b. el-Caʿd’ın Rivayet Ettiği Ebû Yûsuf’un Nevâdir’i 

Ecnâs’ta Nevâdiru Ebî Yûsuf bi rivayeti Ali b. el-Caʿd adıyla geçen bu eserden yirmi 

kadar nakil bulunmaktadır. Bu rivayetler namaz, nikah, yemin, had, hırsızlık, savaş hukuku, 

şüfʿa, kira ve dava usulüyle alakalı teknik konulardır. 

Eserdeki rivayetlerin tümü Ebû Yûsuf’a ait olup, mevcut az sayıdaki rivayete göre 

başka bir mezheb imamının görüşü bulunmamaktadır. Nâtıfî, “şüfʿa hakkıyla bir malı alan 

kişiye parayı ödemesi için mahkeme tarafından üç gün süre verilir” şeklinde Şeybânî’den 

nakledilen görüşün gerekçesinin Ebû Yûsuf’un bu Nevâdir’inden geçtiğini söyleyerek onun 

ister müslüman, ister gayr-i müslim olsun tebaanın ibadet hayatlarının hukuki muamelelerde 

dikkate aldığını gösteren şu ifadelerini aktarır: 

Çünkü mahkemeye gelip şufa hakkı talep eden kişi müslüman ise bu başvurusunu 

cuma, yahudî ise cumartesi, hıristiyan ise pazar günü yapmış olma ihtimali vardır ve 

bugünler onların ibadetle meşgul oldukları gün olduğu için parayı 

hazırlayamayabilirler. Ayrıca kadının hergün davalara bakma imkânı da olmayabilir. 

Bu sebeple ödemeyi ertelemesi uygundur.382 

5. Nevâdiru Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî (ö. 266/880) 

5.1. Muhammed b. Şücâʿ’ın Biyografisi 

 
379 Zehebî, Târîhu'l-İslâm, X, 459, 466. 
380 Zehebî, Târîhu'l-İslâm, X, 466. 
381 Nâtıfî, Ecnâs, I, 38; II, 232, 285. 
382 Nâtıfî, Ecnâs, II, 112. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

144 

Ebû Abdullâh Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî 181’de Bağdat’ta doğmuştur.383 Hasan b. 

Ziyâd’dan hadis ve fıkıh dersleri almıştır. Ayrıca Hasan b. Ebî Mâlik, Muallâ b. Mansûr, Bişr 

b. Gıyâs, Ebû Süleyman el-Cüzcânî, İsmâîl b. Hammâd b. Ebî Hanîfe gibi diğer Hanefî 

fakihlerinden, Vâkıdî (ö. 207/823) ve Vekî’ b. Cerrâh (ö. 197/812) gibi meşhur tarihçi ve 

muhaddislerden rivayetleri vardır. Kendisinden fıkıh öğrenen ve hadis rivayet edenler arasında 

oğlu Ahmed, Tahavî’nin hocası Ahmed b. Ebî İmrân, hadis hafızı Ya’kub b. Şeybe, İbn 

Şücâʿ’dan rivayet ettiği Hasan b. Ziyâd’ın Mücerred kitabındaki hadisleri derleyerek İbn 

Ziyâd’ın Müsned’ini tedvin eden Ebü’l-Hasan Muhammed b. İbrahim el-Begavî gibi kimseler 

bulunmaktadır. İbn Şücâʿ üzerine yazdığı biyografıde Kevserî, çok fazla hadis rivayet etmiş 

olan İbn Şücâʿ’ın hoca ve talebelerini tam olarak sayabilmek için müstakil bir çalışma yapılması 

gerektiğini, talebeleri sayesinde eserleri ve ilminin birçok bölgeye yayıldığını söyler.384 Nedim 

Fihrist’te onun, Ebû Hanîfe’nin fıkhını geliştirip güçlendiren, delillendiren, hükümlerin 

illetlerini belirleyen, hadislerle destekleyip hüsnü kabul ile karşılanmasını sağlayan kişi 

olduğunu söylemektedir.385 

Ebü’l-Leys es-Semerkandî, Nevâzil’in başında Ebû Hanîfe ve ashabından sonra kendi 

dönemine kadar gelen fakihlerin değişen şartlar ve adetler müvacehesinde yeni meselelerde 

mezheb imamlarının içtihatlarını derinlemesine inceleyip fetva verdiklerini söyledikten sonra 

bu fakihlerden dokuz tanesinin adını verir. Bunların başında İbn Şücâʿʿ es-Selcî ile diğer bir 

Nevâdir sahibi Muhammed b. Mukâtil er-Râzî gelmektedir.386 

Muhaddisler tarafından Mutezilî olduğu gerekçesiyle rivayetlerine itibar edilmeyen 

İbn Şücâʿ hakkında onlardan etkilenerek aynı bilgileri veren bazı Hanefî tabakat müellifleri387 

bulunduğunu söyleyen Kevserî, bu durumu onların tabakat kitaplarını hakkıyla okumadan, 

 
383 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, III, 315. 
384 Kevserî’nin saydığı hoca ve talebeleri için bk. İmtâ’, s. 53-54. 
385 Nedîm, Fihrist, II, 29-30. Kevserî Nedim’in bu sözlerini aktararak onaylamaktadır. Bk. Kevserî, İmtâ’, s. 55. 
386 Semerkandî, Kitâbu’n-nevâzil, Nuruosmaniye Ktp., nr. 2067, vr. 151b. Diğer yedi kişi şunlardır: Ebû Abdullâh 

Muhammed b. Seleme (ö. 278/891), Nusayr b. Yahya (ö. 268/881), Ebû Nasr Muhamed b. Muhammed Sellâm 

(ö. 305/917), Ebü’l-Kâsım Ahmed b. Ham es-Saffâr (ö. 326/937), Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed el-İskâf 

(ö. 333/944), Ebü’l-Hasan Ali b. Ahmed el-Fârisî (ö. 335/946) ve Ebû Ca’fer Muhammed b. Abdullâh 

el-Hinduvânî’dir (ö. 362/973). 
387 Bunlardan biri Kuraşî’dir. Bk. Cevâhir, III, 174. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

145 

ihtiva ettikleri bilgilerin sağlamasını yapmadan olduğu gibi nakletmelerine bağlamakta ve bunu 

esefle karşıladığını belirtmektedir.388 Kevserî İbn Şücâʿ hakkındaki bu iddiaları İmta’da ele 

alarak bu iddiaları reddetmiştir.389 İbn Şücâʿ’ın eserlerinde Kur’ân’ın mahluk olması,390 kulun 

kendi fiillerini yaratması391 ve fasık kadının azli392 gibi Mutezile’nin temel ilkeleri arasında yer 

alan konularda cumhurla aynı görüşte olması, onun en azından bu konularda Mutezile’den 

farklı düşündüğünü göstermektedir. 266’da vefat eden İbn Şücâʿ, vasiyeti üzere mescide bitişik 

evinin odasına defnedilmiştir.393 

İbn Şücâʿ’ın başta Nevâdir’i olmak üzere telif ettiği eserler günümüze ulaşabilmiş 

değildir. Fıkıh ve hadis sahasına dair yazdığı önemli eserlerden bir kısmının isim ve içeriğinden 

kaynaklar sayesinde haberdar oluyoruz. İbn Şücâʿ’ın en önemli eserleri arasında hocası Hasan 

b. Ziyâd’ın Mücerred li-Ebî Hanîfe ve İhtilafu Züfer ve Ya’kûb üzerine yazdığı Hanefî 

mezhebinde ilk şerh geleneğini başlatan Şerhu’l-Mücerred ve Şerhu İhtilafi Züfer ve Ya’kûb394 

yer almaktadır.395 İbn Şücâʿ’ın çoğu Nâtıfî’nin Ecnâs’ında geçen diğer eserleri şunlardır: 

Sünen, Tashîhu’l-âsâr, Cevâbâtü mesâili ehli Belh, Kitâbu’l-hikâyât, Kitâbu’t-talâk, Kitâbu’l-

Keffârât, Kitâbu’l-helâl ve’l-harâm, Kitâbu’l-harâc.396 Diğer kaynaklarda da şu eserlerinin adı 

geçmektedir: Kitâbu’l-Mudârebe,397 Kitâbu’l-menâsik,398 er-Red ale’l-müşebbihe.399 

 
388 Kevserî, İmtâ’, s. 57. 
389 Kevserî, İmtâ’, s. 59-69. 
390 Ebû Hanîfe ve ashabının halku’l-Kur’ân konusunda konuşmayı bidat saydıklarına dair İbn Şücâʿ’ın rivayetleri 

için bk. İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 116, 117, 118, 280, 296, 311, 312, 335. İbn Şücâʿ, Kitâbu’l-

hikâyât isimli hocası İbn Ziyâd’ın “Kûfe’de kendilerine yetiştiğim meşayıhımız Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Züfer 

‘Kur’ân Allah kelâmıdır, derler ötesini söylemezdiler” dediğini nakletmektedir. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 443. 
391 Nâtıfî, Ecnâs, I, 449. 
392 Nâtıfî, Ecnâs, II, 147-48. 
393 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, III, 316. 
394 Nâtıfî’nin bu iki eserden yaptığı nakillere örnek olarak bk. Ecnâs, I, 49, 72, 99, 105, 106, 112, 125, 129, 137, 

148, 153, 154, 155, 156, 168, 192, 193, 224, 343, 420, 472, 517. 
395 Hasan b. Ziyâd’ın bu iki eseri ve şerhlerine dair bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 138-146. 
396 Nâtıfî, Ecnâs, I, 71, 460, 283, 453, 443, 297, 387, 501, 127, 462, 465, 468, 472. 
397 Nedîm, Fihrist, II, 30; Kuraşî, Cevâhir, III, 174. 
398 Cürcânî, Hızânetü’l-ekmel, I, 380; Kuraşî, Cevâhir, III, 174. 
399 Kuraşî, Cevâhir, III, 174. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

146 

5.2.  Muhammed b. Şücâʿ’ın Nevâdir’i 

Eserin içeriğine dair bilgimiz Nâtıfî’nin eserden yaptığı kırk kadar nakilden ibarettir. 

Nâtıfî’nin bir mesele hakkında “Muhammed b. Şücâʿ’ın Nevâdir’inde gördüm” demesi400 ilgili 

nakilleri doğrudan eserden yaptığına bir delil olduğu gibi, eserin hicri V. asrın ikinci yarısında 

Bağdat’ta hala mevcut olduğunu da gösterir.  

Eserde Ebû Hanîfe401 ve Ebû Yûsuf’tan402 rivayetler bulunurken Şeybânî’den hiç 

rivayet yoktur. İbn Şücâʿ kendilerine yetişemediği Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’tan naklettiği 

görüşleri, genellikle hocası Hasan b. Ziyâd aracılığıyla aktarıyor olmalıdır. Aradaki râvinin 

adını verdiği yerler de vardır. Örneğin Ebû Hanîfe’den naklettiği bazı görüşlerin rivayet 

zincirinde Hasan b. Ebî Mâlik ve onun hocası Ebû Yûsuf’un isimleri yer alır.403 Ebû Yûsuf’un 

görüşlerini de genellikle Hasan b. Ebî Mâlik aracılığıyla nakletmektedir.404 Eserden yapılan 

nakillere göre İbn Şücâʿ’ın Nevâdir’inde kimseye nispet edilmeden aktarılan görüşler 

diğerlerine nispetle daha fazladır.405 Bu görüşlerin kendisine ait olması mümkündür. Zira eserde 

kendisine sorulan sorulara verdiği cevaplar da vardır.406 Ayrıca Nevâdir’inden yapılan bir nakil 

sonunda “İbn Şücâʿ kendi görüşü olarak şöyle dedi”407 denilmesi Nevâdir’inde kendi 

görüşlerine de yer verdiğini veya bunların talebeleri tarafından Nevâdir’ine eklendiğini gösterir. 

Bu durumda eserin hem mezheb imamlarının hem de İbn Şücâʿ’ın Nevâdir mesailini içerdiğini 

söylemek mümkündür. Eser bu yönüyle diğer Nevâdirlerden ayrılmakta, İsa b. Ebân ve 

Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdirlerine benzemektedir. Zira onların eserlerinde kendi 

görüşleri de geçebilmektedir. İbn Mukâtil’in Nevâdir’i mevcut verilere göre sadece kendi 

görüşlerinden oluşmaktadır. 

Nâtıfî’nin İbn Şücâʿ’ın birçok eserinden olduğu gibi Cevâbâtü mesâili ehli Belh isimli 

 
400 Nâtıfî, Ecnâs, II, 188. 
401 Nâtıfî, Ecnâs, I, 61, 70, 93, 423, II, 220, 248. 
402 Nâtıfî, Ecnâs, I, 70, 126, 433. 
403 Nâtıfî, Ecnâs, I, 434, II, 5, 274. 
404 Nâtıfî, Ecnâs, II, 156, 174, 178. 
405 Nâtıfî, Ecnâs, I, 81, 152, 195, 220, 256-57, 356-57, 433, 499, II, 122, 181, 188. 
406 Nâtıfî, Ecnâs, I, 260, 440-41, 562, 565, II, 174, 460-61. 
407 Nâtıfî, Ecnâs, II, 148. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

147 

bir eserinden ilgili sorulara verdiği tahmin edilen cevapları nakletmesi408 İbn Şücâʿ’ın sadece 

nâkil konumunda bir talebe olmayıp kendisine has görüşleri olan, içtihat ve tahrîcte bulunabilen 

bir müçtehit olduğunu, aynı zamanda görüşlerine mezheb içinde itibar edildiğini göstermesi 

açısından önemlidir. 

Eserde mezheb imamları ve İbn Şücâʿ’ın görüşleri yanında diğer bazı talebelerin 

görüşlerine de rastlamak mümkündür. Örneğin Nâtıfî, fasık fakihin fetva vermesinin cevazı 

konusunda meşayıh arasında ihtilaf olduğunu; İbn Şücâʿ’ın Ebû Yûsuf’un talebelerinden Bişr 

b. Gıyâs’ı (ö.218/833) “Bence üç kişiye hacr uygulanmalıdır: Fasık fakihler, cahil tabibler ve 

mütekebbir müflisler” derken işittiğini naklettikten sonra kendi görüşü olarak “diğer fakihlerin 

eleştirmesinden çekinerek doğru fetva vermek zorunda kalacağı için fasık fakihin de fetva 

verebileceğini” söylediğini aktarır.409 Eserde isim verilmeden “ashabımızdan” denilerek 

aktarılan görüşler de vardır.410 

İbn Şücâʿ’ın Nevâdir’inde diğer Nevâdirlerde olduğu gibi fıkhî hükümlerin yanında 

kelâmî meseleler de yer alabilmektedir. Bunlardan birinde Ebû Hanîfe’nin (Kaderiye fırkasının 

doğuşunu hazırlayan) Gaylan ed-Dımaşkî’nin (ö.120/738 civarı)411 ashabıyla yaptığı 

münazarada “Allah beni de benim fiilleri mi de yaratandır” dediği geçer.412 

6. Nevâdiru Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 

6.1. Bişr b. Gıyâs’ın Biyografisi 

Ebû Abdurrahman Bişr b. Gıyâs b. Ebî Kerîme. Doğum tarihi bilinmemekle birlikte 

218’de seksen yaşına yaklaşmışken vefat ettiği yönündeki bilgilere göre413 140’lı yılların 

başında doğmuş olmalıdır. Bağdat’ta ikamet eden Bişr, Ebû Yûsuf’un talebesi olup414 fıkıhtan 

çok kelâmî görüşleriyle tanınmış; ehl-i sünnete muhalif görüşleri sebebiyle tekfir de 

 
408 Nâtıfî, Ecnâs, I, 283, 453. 
409 Nâtıfî, Ecnâs, II, 147-48. 
410 Nâtıfî, Ecnâs, II, 324. 
411 Hayatı için bk. Tunç, “Gaylân ed-Dımaşkî”, s. 414-15. 
412 Nâtıfî, Ecnâs, I, 449. 
413 Zehebî, Siyerü a’lâmi’n-nübelâ, X, 202. 
414 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 162. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

148 

edilmiştir.415 Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin talebeleri tarafından Cehm b. Safvân’ın halefi olarak 

görülen416 ve halku’l-Kur’ân konusunu başlı başına bir mesele olarak ele alan ilk kişi diye 

tanımlanan Bişr’in417 bu konudaki görüşlerini Ebû Hanîfe, Züfer ve Ebû Yûsuf’a dayandırdığı 

kendisine ulaşan Hasan b. Ziyâd onun yalan söylediğini, Ebû Hanîfe ve Züfer’e yetişmediğini, 

sadece Ebû Yûsuf’a talebelik yaptığını, onun da kendisini bu görüşü sebebiyle kovduğunu 

söyler.418 Ahmed b. Hanbel, Ebû Yûsuf’un meclisinde bulunduğu bir sırada, Bişr’in Ebû 

Yûsuf’un emriyle meclisten çıkarıldığını, buna rağmen Ebû Yûsuf’un meclisine devam ettiğini 

aktarır.419 Ebû Yûsuf’un, kelâmî görüşleri olmasa Bişr’i takdir ettiği de rivayet edilir.420 

Kelâmî görüşleri sebebiyle Hârûnürreşîd (ö. 193/809) zamanında hapsedilmiş, 

Mutezile’yi resmî mezheb ilan eden Me’mûn (ö. 218/833) döneminde onun meclisinde yer alıp, 

münazaralarda bulunmuştur.421 Bir ara (201-204/817-819) Abbasî halifesi olan İbrahim b. 

Mehdî’nin emriyle, dönemin kadısı Kuteybe b. Ziyâd tarafından halku’l-Kur’ân ve benzeri 

görüşlerinden tövbe etmesi istenmiş fakat kabul etmemiştir.422 Şâfiî’nin Bağdat’a geldiğinde 

ilim öğrenmek için ona misafir olduğu fakat Bişr’in annesinin kendisini uyardığı, bir başka 

zaman da Bişr ile konuşup onu bu görüşlerinden dönmeye ikna etmesi için Şâfiî’den ricada 

bulunduğuna dair rivayetler vardır.423 Bişr b. Gıyâs 218/833 yılı Zilhicce ayında vefat 

etmiştir.424 

 
415 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 531-32. Bişr’i tekfir edenlerin bir listesi için bk. Lâlekâî, Şerhu usûlî 

i’tikâdi ehli’s-sünne, III, 425. 
416 Lâlekâî, Şerhu usûlî i’tikâdi ehli’s-sünne, III, 427. 
417 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 532. 
418 İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 118. 
419 İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 118. 
420 İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 313. 
421 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 532, XII, 317. Bu münazaralardan biri için bk. İbn Batta, İbâne, VI, 225-

48. 
422 Vekî’, Ahbâru’l-kudât, III, 269-70; Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XIV, 480. 
423 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 535-36. 
424 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 545. Ehl-i hadisten sadece Ubeyd isminde birinin katıldığı onun da cenaze 

esnasında, Allah’ım bu kulun kabir azabını, ru’yeti, mizanı ve şefaati inkâr ederdi. Ona kabirde azap et, mizanını 

hafif eyle, ru’yetten ve şefaatten mahrum et, diye dua ettiği aktarılır. (Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 544) 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

149 

Ehl-i reyin önde gelenlerinden olduğu belirtilen Bişr’in,425 Nâtıfî’nin ve diğer Hanefî 

kaynaklarının yaptığı nakillerden, bazı konularda kendisine has görüşleri olduğu 

anlaşılmaktadır.426 Çoğu kelâmla alakalı birçok eser telif etmiş olan Bişr’in427 kelâmî görüş ve 

eserlerine dair birçok reddiye yazılmıştır.428 Fıkıhta ise Ebû Yûsuf’un Emâlî429 ve Nevâdir’ini 

rivayet etmiştir. Nâtıfî bu iki eserden de nakiller yapmaktadır. Nâtıfî ayrıca İhtilâfu Ebî Hânife 

ve Ebî Yûsuf isimli bir eserin Bişr b. Gıyâs rivayetinden de nakil yapmaktadır.430 Saymerî, 

Halife Me’muna sunulan ve Hanefîlerin muhalefet ettiği iddia edilen hadisleri içeren kitaba 

cevap olarak İsa b. Ebân’dan önce İsmail b. Hammad b. Ebî Hanîfe ile Bişr b. Gıyas’ın birer 

eser yazdıklarını; fakat halifenin birincisini ilmî gerçeklerden uzak hakaret düzeyinde, 

ikincisini ise haber-i vahidi inkar ettiği oysa Ebû Hanîfe ashabının kitaplarında haber-i vahid 

ile ihticac ettikleri gerekçesiyle kabul etmediğini aktarır.431 Kâtib Çelebi’nin Bişr b. Gıyas’a 

el-Hücec adıyla nispet ettiği eser bu olabilir.432 Kâtib Çelebi’nin “Kitâbu’s-salât li-Muhammed 

rivayetü Bişr b. Gıyâs” diyerek rivayet ettiğini söylediği eser433 Ebû Yûsuf’un Kitâbu’s-

salât’ının imlâ rivayetidir.434 Ayrıca Bişr’in sadece Ebû Yûsuf’a talebelik ettiğini bildiren 

rivayetler435 böyle bir nispeti geçersiz kılmaktadır. Kâtib Çelebi Bişr’in, İsmail b. Hammâd b. 

Ebî Hanîfe’nin el-Câmî fi’l-Furû’ isimli bir eserini rivayet ettiği şeklinde bir bilgi de 

vermektedir.436 

 
425 Zehebî, Siyerü a’lâmi’n-nübelâ, X, 199. 
426 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 102, 218, 407, II, 147. Bu görüşlerin diğer bir kısmı için bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, 

s. 31-32. 
427 Bu eserler için bk. Zehebî, Siyerü a’lâmi’n-nübelâ, X, 201. Zehebî bu eserleri Nedim’in Fihrist’inden 

nakletmektedir. Kitabın mevcut nüshalarında yer almayan bu bilgiler, Eymen Fuad tarafından yapılan son Fihrsit 

neşrinde Zehebî’den alındığı belirtilerek kitaba eklenmiştir. Bk. Nedîm, Fihrist, II, 609. 
428 Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 33. 
429 Emalî’den rivayet ettiği tespit edebildiğimiz 15 kitap/bölüm için bk. s. 160. Yılmaz, Bişr’in Emalî rivayetin on 

iki kitap/bölüm tespit edebilmiştir. bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 34. 
430 Nâtıfî, Ecnâs, I, 161. 
431 Bu meşhur kıssa için bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 147-48. 
432 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, I, 632. 
433 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, II, 1433. 
434 Bişr’in bu kitaptan yaptığı nakiller için bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 45, 59, 102, 427. 
435 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 162. 
436 Kâtib Çelebi, Keşfü’z-zunûn, I, 575. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

150 

6.2. Bişr b. Gıyâs’ın Nevâdir’i 

Bişr b. Gıyâs’ın Nevâdir’inden sadece Nâtıfî altı yerde nakil yapmakta olup bunlar; 

boşama, köle azadı, hırsızlık, emanet, gasp ve şüf’a ile alakalı meselelerdir. Boşama ve 

hırsızlıkla alakalı iki meseledeki görüş Ebû Hanîfe’ye,437 köle azadıyla alakalı bir meseledeki 

görüş de Ebû Yûsuf’a nispet edilirken438 diğer üç meseledeki görüşler herhangi bir kimseye 

nispet edilmemiştir.439 Bu tür kimseye nispet edilmeden zikredilen görüşler Bişr’in kendisine 

ait olabileceği gibi (nitekim kendisine ait bazı görüşleri “Bişr b. Gıyâs kendi görüşü olarak 

şöyle dedi” denilerek rivayet edilmiştir)440 mezheb imamlarına da ait olabilir. Zira Nâtıfî 

özellikle de görüşün başkasınınki ile karıştırılması ihtimali olmayan bazı yerlerde rivayeti böyle 

aktarabilmektedir. Örneğin Muallâ’nın Nevâdir’inden yaptığı nakillerin bazısını Ebû Yûsuf’a 

nispet etmeden vermektedir.441 Bugün elimizde bulunan bu tek Nevâdir eserine müracaat 

ettiğimizde ilgili yerlerdeki görüşlerin Ebû Yûsuf’a ait olduğu,442 eserde Muallâ’ya ait hiçbir 

görüş bulunmadığı görülmektedir. 

Bişr’in Nevâdir’inden bu altı rivayet dışında elimizde mevcut başka bilgi bulunmadığı 

için kitabın mahiyeti hakkında genel bir değerlendirme yapma imkânına sahip değiliz. Nâtıfî 

Ecnâs’ta Bişr’in daha çok Ebû Yûsuf’tan yaptığı Emâlî rivayetini öne çıkarmaktadır. Bişr b. 

Gıyâs, Bişr b. el-Velîd’den sonra Nâtıfî’nin Ebû Yûsuf’un Emâlî’sinde yapacağı nakiller için 

rivayetine en fazla başvurduğu kişidir.443 

Bişr’in Emâlî rivayetinde bazı meselelerin sonunda mezheb imamlarının hepsinin 

görüşlerine muhalif olsa da kendi görüşünü dile getirmesi444 yukarıda geçtiği üzere onun sadece 

bir nâkil değil aynı zamanda kendisine has görüşleri bulunan bir fakîh olduğunu göstermektedir. 

 
437 Nâtıfî, Ecnâs, I, 294, 416. 
438 Nâtıfî, Ecnâs, I, 313. 
439 Nâtıfî, Ecnâs, I, 480, 489, II, 111. 
440 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 102, 218, 407, II, 147. 
441 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 78, 201. 
442 Örnek olarak bk. Muallâ, Nevâdir, s. 82, 129. 
443 Toplamda on üç kitaptan yapılan bu rivayetlerin ilgili bölümleri ve sayısı için bk. s. 160. 
444 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 102. Bişr burada “fi kavli ashabına” denilip mezhebde ittifakla kabul edilen mesbûkun 

namazıyla ilgili bir görüşü reddetmektedir. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

151 

Dolayısıyla Bişr’in Nevâdir’inin de yukarıda geçen İsa b. Ebân, Muhammed b. Şücâʿ ile aşağıda 

gelecek olan İbn Mukâtil’in Nevâdirleri gibi kendi görüşlerini de içerdiğini söyleyebiliriz. 

7. Nevâdiru Ebî Yûsuf (ö. 182/798) 

Nâtıfî Ecnâs’ta Nevâdiru Ebî Yûsuf adıyla nakil yaptığında genellikle Nevâdir’i rivayet 

eden râvinin adını da vermektedir. Fakat eserde otuz kadar yerde râvi adı vermeden “Nevâdiru 

Ebî Yûsuf” diyerek nakilde bulunmaktadır. Yukarıda Nevâdirlerin tespiti konusunda ifade 

edildiği üzere bu eser Ebû Yûsuf’un Nevâdirlerini toplayan ayrı bir çalışma olabileceği gibi 

kendisinden nakledilen Nevâdir mesaili arasında meşhur oldukları için hiçbir râviye nispet 

edilmeden aktarılmış mesail de olabilir. Nâtıfî’nin Nevâdir eserlerinden nakil yaparken râvi 

ismini zikretme noktasında göstermiş olduğu hassasiyetten ötürü bu Nevâdir’i de ayrı bir eser 

olarak değerlendirmeyi tercih ettik ve Nevâdir eserleri arasında ona da yer verdik. 

Nâtıfî’nin ilgili eserden yaptığı nakiller namaz, hutbe,445 nafaka, yemin, hırsızlık, 

vergi, hibe, vakıf, şüfʿa, vasiyet, edebü’l-kâdî, ikrar ve kefâlet gibi konularla alakalıdır.446 

Meselelerin hiçbirinde Ebû Yûsuf’tan başkasının görüşüne yer verilmemiştir. Oysa bundan 

önce gördüğümüz Ebû Yûsuf’un mesailini içeren diğer Nevâdirlerde, hocası Ebû Hanîfe’nin 

görüşleri de sık sık yer almaktaydı. 

C. Züfer’in Nevâdir Mesailini İçeren Nevâdir 

Usûl’de, diğer üç imam; Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’ye nispet ile oldukça az 

olsa da görüşleri geçen diğer bir mezheb imamıdır. Daha önce geçtiği üzere Asl/Usûl’ün 

günümüzde mevcut nüshaları üzerinden yapılan, bazı bölümlerin eksik olduğu son neşrine göre 

otuzdan fazla yerde Züfer’in görüşlerine de yer verilmiştir.447 

110/728 veya 111/729’da babasının İsfahan valiliği sırasında doğan Züfer, daha sonra 

 
445 Nâtıfî, Ecnâs, I, 125. 
446 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 39, 53, 66, 69, 103, 125, 126, 255, 265, 342, 350, 356, 418, 467, 529, 530, 544, II, 46, 110, 

140, 193, 221, 305, 344, 436, 460. 
447 Züfer’in görüşlerinin geçtiği yerler için bk. Şeybânî, Asl, I, 34, 135, 142, 237, 296, 305, 313, 321, II, 319, 322, 

336, 337, 367, 385, 517, III, 24, IV, 195, 392, V, 34, 532, VII, 62, 65, 73, 86, 496, VIII, 283, 286, 415, IX, 275, 

306, 486, XII, 146. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

152 

Kûfe’ye gelmiş ve yirmi yıl kadar Ebû Hanîfe’nin meclisine devam etmiştir. Vefatından sonra 

bir süre Ebû Hanîfe’nin ders halkasını devam ettiren Züfer daha sonra kabilesinin bulunduğu 

Basra’ya yerleşip burada ders vermeye başlamış ve 158/775’de elli yaşına varmadan vefat 

etmiştir.448 

Herhangi bir eser telif ettiği bilinmeyen Züfer b. Hüzeyl’in görüşleri daha çok hem 

kendisine hem de Ebû Yûsuf’a talebelik yapmış olan Hasan b. Ziyâd’ın telif ettiği İhtilâfu Züfer 

ve Yaʿkûb isimli eserde geçmektedir.449 Bugün kayıp durumda olan bu eserden Hanefî 

kaynaklarında birçok alıntı bulunmaktadır.450 Ayrıca İbn Ziyâd’ın Emâlî, Hârûnî, Kitâbu’s-

salât, Kitâbu’l-buyû’, Kitâbu’l-vekâle, Kitâbu’l-Cinâyât, Kitâbu edebi’l-kâdî451 gibi eserlerinde 

Züfer’in görüşleri ile bu görüşleri üzerine Hasan b. Ziyâd tarafından yapılmış tahrîcler de yer 

almaktadır. 

Züfer’in Nevâdir mesailini toplayan bir eserin varlığından Tahâvî’nin ilgili kitaptan 

yaptığı dolaylı bir nakille haberdar olmaktayız. Fakat ne kitap ne de râvisi hakkında Tahâvî’nin 

yaptığı bu tek nakil dışında bilgiye sahibiz.452 Züfer’in çok erken bir dönemde henüz elli yaşına 

varmadan mezhebin merkezi Kûfe’den uzakta Basra’da vefat etmiş olmasının kendisine ait 

Nevâdir mesailinin az olmasında ve sonraki nesillere ulaşmamasında etkili olduğu söylenebilir. 

D. Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir Mesaili İçeren Nevâdir 

Nevâdirlerin genel olarak mezheb imamları Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf, Şeybânî ve 

Züfer’in görüşlerini içermekle birlikte İsa b. Ebân ve Muhammed b. Şücâʿ’ın Nevâdirlerinde 

kendilerine ait görüşlerin de bulunduğunu belirtmiştik. Daha evvel geçtiği üzere, mevcut 

verilere göre İbn Mukâtil’in Nevâdir’i ise tamamen kendisine ait Nevâdir mesailinden 

oluşmaktadır. Bu yönüyle eser diğer Nevâdirlerden ayrılmakta ve mezheb imamları dışında bir 

fakihin görüşlerinin Nevâdir adı altında toplanmasının ilk ve tek örneğini oluşturmaktadır. 

 
448 Hayatı için bk. Bedir, “Züfer b. Hüzeyl”, s. 527-30. 
449 Yılmaz’ın eserin müellifi ve şerhi hakkındaki tespitleri için bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 142-46. 
450 Nâtıfî Ecnâs’ta, adı geçen eserden kırktan fazla yerde nakil yapmaktadır. 
451 Nâtıfî, Ecnâs, II, 79, 84; I, 153, 309, 311, 330, 484; II, 291, 451; II, 145, 166; I, 75; II, 64; II, 391; II, 26. 

452 Bk. Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, III, 59. (אدرهĳĭÖ ÕĝĥĨ įĻĤאف إąĨ אبÝכ ĹĘ óĘز īĐ وروي :óęđä ĳÖאل أĜ) 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

153 

1. Muhammed b. Mukâtil’in Biyografisi 

Ebû Abdullâh Muhammed b. Mukâtil’in ne zaman doğduğu bilinmemektedir. Saymerî 

onu Musa b. Nasr er-Râzî ile Şeybânî’nin talebeleri arasında sayar.453 İbn Mukâtil’in 

Şeybânî’den doğrudan yaptığı hadis rivayetleri454 ve ona soru sorduğuna dair kendi 

açıklamaları455 bu talebelik ilişkisini doğrulamaktadır. Kendisinden yapılan diğer bazı 

rivayetlerde de Şeybânî’nin talebesi olduğu zikredilir.456 Şeybânî 189/805’te vefat ettiğine göre 

İbn Mukâtil en geç 170/776’lı yıllarda doğmuş olmalıdır. Hasan b. Ziyâd’tan yaptığı rivayetler 

göz önünde bulundurulduğunda onu da hocaları arasında sayabiliriz.457 Ebû Hanîfe’nin 

talebelerinden Ebü’l-Mutîʿ el-Belhî ve Halef b. Eyyüb el-Belhî’den de rivayetleri vardır.458 

Fakat fıkıhta daha çok Şeybânî’nin talebesi Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî’den ders aldığı 

anlaşılmaktadır. Muhammed b. Seleme (ö.278/891), İbn Mukâtil’in ehl-i Irak tarafından fazla 

tanınmamasını çok iyi bir hocası olmamasına bağlayarak şunları söyler: “Kişiye ilk önce hocası 

sorulur, iyi bir hoca (üstad-ı celil) zikrederse, o kişinin kadri yüce olur. İbn Mukâtil’in ehl-i Irak 

tarafından bilinmemesi iyi bir hocasının olmaması sebebiyledir. O Hişâm (b. Ubeydullah)’a 

giderdi. Oysa kendisi Hişâm’dan daha fakihti.”459 

Ebü’l-Leys Semerkandî Nevâzil’in başında Ebû Hanîfe ve ashabından sonra gelen 

önemli fakihleri sayarken ilk başta Muhammed b. Şücâʿ’ es-Selcî ile İbn Mukâtil’in adını 

vermekte460 ve kitapta kendisinden iki yüz kadar mesele aktarmaktadır. İbn Hacer, İbn 

Bâbeveyh’in (ö.329/941) kayıp Târîhu’r-Rey kitabından nakille Rey’in kadısı ve oradaki ehl-i 

reyin reisi olduğunu aktarır.461 İbn Kayyim de onun Ebû Hanîfe’nin üçüncü tabaka ashabının 

önde gelenlerinden olduğunu söyler.462 

 
453 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 164. 
454 Örnek olarak bk. Taberî, Tehzîbu’l-âsâr, s. 257. 
455 Ebü’l-Leys Semerkandî, Nuruosmaniye Ktp., nr. 2067, vr. 217b. 
456 Nîsâbûrî, Kitâbu’l-itikâd, s. 107. 
457 Ebü’l-Leys Semerkandî, Kitâbu’n-nevâzil, Nuruosmaniye Ktp., nr. 2067, vr. 205b, 244a. 
458 Halîlî, İrşâd, III, 929. 
459 Ebü’l-Leys Semerkandî, Kitâbu’n-nevâzil, Nuruosmaniye Ktp., nr. 2067, vr. 260b; Taşköprîzâde, Miftâh, I, 24. 
460 Ebü’l-Leys Semerkandî, Kitâbu’n-nevâzil, Nuruosmaniye Ktp., nr. 2067, vr. 1b. 
461 İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, VII, 518. 
462 İbn Kayyim, İğâsetü’l-lehfân, I, 510. Diğer bir yerde de (I, 566) ikinci tabaka ashabından olduğunu söyler. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

154 

Rey kadılığı yapmıştır.463 Musa b. Nasr ve Muhammed b. Humeyd’le birlikte birlikte 

Rey’de hadis rivayet eden Hanefî fakihleri arasında sayılır.464 Zehebî büyük fakihlerden 

olduğunu fakat hadis rivayetinde zayıf ve metruk addedildiğini aktarır.465 Taberânî’nin 

Mu’cemü’l-evsât’ında yer alan birkaç rivayet466 dışında hadis kitaplarında adına rastlanmaz. 

Vahidî tarafından müfessirler arasında sayılması467 bu alanda da söz sahibi olduğunu 

göstermektedir.468 

Vefat tarihi kesin değildir. İbn Hacer vefat tarihi olarak İbn Bâbeveyh’den nakille 

248/862, ikinci ve zayıf bir görüş olarak da 249/863, İbnü’l-Esîr 242/856 yılını verir. Zehebî 

ise 246/860’ta öldüğünün söylendiğini aktarır.469 Talebeleri arasında Belh’in meşhur Hanefî 

fakihlerinden Nusayr b. Yahya el-Belhî (ö.268/881?)470 vardır. Oğlu Ahmed, Abdülbâki b. 

Kâni’ ve Taberânî’nin hadis hocaları arasında yer alır.471 İbn Mukâtil’in Nevâdir’i dışında 

bilinen eserleri Emâlî472 Kitâbu’s-salat,473 Kitâbu’ş-şurût,474 Kitâbu’l-vasâyâ475 ve Kitâbu’l-

müddeî ve’l-müddeâ aleyh’dir.476 

 
463 İsfahânî, Hilyetü’l-evliyâ, VIII, 83; Kuraşî, Cevâhir, III, 372; İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, VII, 518. Belhli 

meşhur zâhid Hatim el-Esamm, Rey Kadısı İbn Mukâtil’i hastalığında ziyaret etmiş, evinin çok lüks olmasından 

dolayı kendisini eleştirmiştir. Bk. İsfahânî, Hilyetü’l-evliyâ, VIII, 83. 
464 Zehebî, Siyeru alâmi’n-nübelâ, XIV, 63, 312; a.mlf., Târîhu’l-İslâm, VII, 307. 
465 Zehebî, Târîhu’l-İslâm, XVIII, 472. Buhârî’nin “Muhammed b. Mukâtil er-Râzî’den rivayette bulunacağıma 

gökten düşmeyi tercih ederim” dediği nakledilir. Hâlilî, İrşâd, III, 905. 
466 Taberânî, Mu’cemü’l-evsât, VII, 271, VII, 324, 326. 
467 Vâhidî, Basît, VII, 463. 
468 Mecdî Bâslûm tarafından Mâtürîdî’nin hocaları arasında gösterilmiştir. Fakat bu bilgiyi doğrulayamadık. Bk. 

Mecdî Bâslûm, “Mukaddime” (Tefsîru’l-Mâtürîdî içinde) I, 81. 
469 İbnü’l-Esîr, Kâmil fi’t-târîh, VI, 157; Zehebî, Târîhu’l-İslâm, XVIII, 472; İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, VII, 518. 
470 Nusayr’ın İbn Mukâtil’den yaptığı nakiller, yazışmaları, ona sorduğu sorular ve ondan işittiği bazı meseleler 

örnek olarak bk. Ebü’l-Leys Semerkandî, Kitâbu’n-nevâzil, Nuruosmaniye Ktp., nr. 2067, vr. 159a, 182a, 202a, 

216b, 226a, 234a, 273a. 
471 Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VI, 276; Kuraşî, Cevâhir, I. 316. 
472 Nâtıfî, Ecnâs, I, 156. 
473 Nâtıfî, Ecnâs, I, 114, 125. 
474 Nâtıfî, Ecnâs, I, 555, 566. 
475 Nâtıfî, Ecnâs, II, 457. 
476 Nâtıfî, Ecnâs, II, 270, 273. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

155 

Yukarıdaki rivayetlerin yanında Ebü’l-Leys es-Semerkandî’nin Nevâzil’inde İbn 

Mukâtil’den nakledilen iki yüz kadar mesele onun Rey ve çevresinde etkili olduğunu 

göstermektedir. İbn Seleme Belh ehlinin gönderdiği sorulara yazdığı cevaplardan da bahseder 

ve itirazı üzerine İbn Mukâtil’in verdiği cevaplardan birini değiştirip nüshanın kenarına 

kendisinin görüşünü yazdığını aktarır. İbn Seleme daha sonra Belh’e gidince bu durumu 

oradakilere anlatmış ve nüsha kenarına yazılan kendisine ait ikinci görüşü, buna delil 

getirmiştir.477 

İmanı ikrar ve tasdik olarak gördüğü, kabir azabını kabul edip bu konuda ulema 

arasında ihtilaf olmadığını söylediği, İmam Mâlik’in istiva ile ilgili açıklaması kendisine 

ulaşınca bundan çok hoşlanıp gerçek ilim ehlinin de aynı görüşte olduğunu aktardığı, bidat 

ehlinin arkasında namaz kılınmayacağına dair Ebû Hanîfe’den rivayette bulunup kendisinin de 

aynı görüşte olduğunu söylediği478 bilinen kelâmî görüşleri arasında yer alır. Bununla birlikte 

bazı haberî sıfatları tevil ettiğine dair rivayetler de vardır.479 

2. Nevâdiru Muhammed b. Mukâtil (ö. 248/862) 

İbn Mukâtil’in Nevâdir’i yukarıda ifade ettiğimiz üzere, eldeki yetersiz verilere göre, 

mezheb imamları dışında Nevâdir mesaili müstakil olarak toplandığı bilinen tek kişidir. Zira 

Nevâdir’inden yapılan on kadar meselenin hiçbirinde mezheb imamlarının adı geçmemekte, 

görüşlerin İbn Mukâtil’e ait olduğu anlaşılmaktadır. İbn Şücâʿ ve İsa b. Ebân’ın Nevâdirlerinde 

de zaman zaman kendi görüşleri geçmekle birlikte orada genellikle mezheb imamlarının 

görüşleri bulunmaktadır. 

Ecnâs’ta İbn Mukâtil’in Nevâdir’inden yapılan nakiller namazda kıraat, sehiv, kefaret, 

şüfʿa ve dava konularıyla alakalıdır.480 Eserde ayrıca kendisine yöneltilen sorulara verdiği 

cevaplar481 ile bazı kelime veya kavramlara yaptığı açıklamalar482 da vardır. Nevâdir’den 

 
477 Ebü’l-Leys Semerkandî, Kitâbu’n-nevâzil, vr. 171a. 
478 Nîsâbûrî, Kitâbu’l-İtikâd, s. 107, 147, 150, 166. 
479 Kur’ân’da geçen yed/el ile ilgili ayetleri nimet olarak tevil ettiğine dair bk. Sa’lebî, Keşf, IV, 89,  
480 Nâtıfî, Ecnâs, I, 81, 112, 150, II, 107, 109, 110, 267, 302. 
481 Nâtıfî, Ecnâs, II, 97. 
482 Nâtıfî, Ecnâs, II, 400. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

156 

yapılan nakiller çok sınırlı olduğu için mevcut veriler üzerinden kitabın mahiyeti hakkında bir 

yorum yapmak güçleşmektedir. Ebü’l-Leys es-Semerkandî’nin Nevâzil’inde ise İbn 

Mukâtil’den nakledilen mesailin kaynağı zikredilmez. Hemen hepsi kendisine yöneltilen 

sorulara verdiği cevaplardan oluşan ve “İbn Mukâtil’e soruldu ki” şeklinde bir ifadeyle 

başlayan bu nakillerin onun Nevâdir’inden yapılmış olma ihtimali yüksektir. Zira Nevâzil’de 

kaynak belirtilmeden nakledilen bu meselelerden biri Ecnâs’ta da geçmekte ve orada kaynak 

olarak Nevâdiru İbn Mukâtil gösterilmektedir.483 Buradan hareketle Nevâzil’de İbn Mukâtil’den 

kaynağı belirtilmeden aktarılan bu mesailin onun Nevâdir’inden olduğu sonucunu çıkarabilir 

ve onun Nevâdir’inin daha evvel geçtiği üzere genellikle kendisine yöneltilen sorulara verdiği 

cevaplardan oluşan bir tür fetâvâ kitabı olduğunu söyleyebiliriz. 

IV. NEVÂDİR MESAİLİ İÇEREN DİĞER ERKEN DÖNEM ESERLERİ 

Nevâdir mesaili sırf bu tür mesaile tahsis edilmiş Nevâdir eserlerinde yer almakla 

birlikte bu maksatla yazılmamış fakat içinde birçok Nevâdir mesaili barındıran diğer bazı erken 

dönem eserlerinde de sıklıkla yer alabilmektedir. Bugün birçoğu kayıp durumdaki bu erken 

dönem eserlerinden, söz konusu eserlerden haberdar olmamızı sağlayan, Ecnâs’ta yer alanları 

önemine binaen burada kısaca zikredeceğiz. Bu eserleri üç grupta toplayabiliriz: 

a. Nevâdir mesailinin en çok duyulup kayda geçirildiği imlâ meclislerinde yazılan 

Emâlî kitapları gelmektedir. Nevâdir mesailini rivayet eden talebelerin hemen hepsinin aynı 

zamanda birer Emâlî râvisi olması Nevâdir rivayetlerini genellikle imlâ meclislerinde kayda 

geçtiklerinin bir göstergesi sayılabilir. Ayrıca bizzat Emâlî râvileri, hocalarının kendilerine 

birçok Nevâdir mesaili söyleyip bunları Emâlîlerine yazdırdığını nakletmektedir. Tahâvî’nin 

aktardığına göre, Süleyman b. Şuayb’ın babası Şuayb b. Süleyman, Ebû Yûsuf’un onlara imlâ 

ettirdiği Emâlî’sine dahil ettiği bazı Nevâdir mesailini rivayet etmektedir.484 Tahâvî’nin başka 

bir yerde de Ebû Yûsuf’un Nevâdir’inden bir meseleyi onun imlâ ashabının aktartığını 

söylemesi485 Emâlîler ile Nevâdirler arasındaki kaynaklık ilişkisini gösterir. Bu ve benzeri 

rivayetlerden açıkça anlaşıldığı üzere mezheb imamları özellikle Emâlîlerine Nevâdir mesaili 

yazdırmakta, bu meclislere katılan talebeler de Nevâdir mesailini toplayarak kendilerine veya 

 
483 Krş. Ebü’l-Leys Semerkandî, Kitâbu’n-nevâzil, vr. 168b, Nâtıfî, Ecnâs, I, 81. 
484 Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ; III, 501; a.mlf. Ahkâmu’l-Kur’ân, I, 64; III, 274. 
485 Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, IV, 359. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

157 

Nevâdir’ini topladıkları hocalarına nispetle Nevâdir eserleri vücuda getirmekteydiler. Hanefî 

mezhebi Emâlî literatüründe en önemli eserler hiç şüphesiz Ebû Yûsuf’a aittir. Onun dışında 

Şeybânî, Hasan b. Ziyâd, üçüncü tabakadan Yûsuf b. Ebî Yûsuf, Muhammed b. Semâʿa ve 

Muhammed b. Mukâtil’in de Emâlîleri vardır. 

b. Emâlîlerden sonra Nevâdir türü rivayetler barındıran en önemli eserler Hasan b. 

Ziyâd’a aittir. Onun günümüze ulaşmayan otuz küsur kitabında Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve 

Züfer’den Nevâdir kabilinden birçok nakil ve onların görüşleri üzerinden yapılmış tahrîcler 

bulunmaktadır. 

c. Nevâdir mesailinin sıkça geçtiği eserlerin üçüncü türü, erken dönem Hanefî 

fakihlerine ait ve birçoğu bugün için kayıp durumdaki eserlerdir. III.-V./IX.-XII. yüzyıllar 

arasında yaşamış Hanefî fakihlerinin telif ettiği bu eserlerde mezheb imamlarından nakledilen 

ve diğer kitaplarda bulunması pek mümkün olmayan birçok Nevâdir mesaili yer almaktadır. 

Nâtıfî’nin yaptığı nakillerden bu eserlerin V./XII. asırda Bağdat ve çevresindeki Hanefî 

fakihleri arasında mütedavil olup mezheb imamlarının eserlerinden sonra en fazla müracaat 

edilen kaynaklar oldukları anlaşılmaktadır. 

Hemen hepsi kayıp vaziyetteki Emâlîler, Hasan b. Ziyâd’ın eserleri ve sayılarını dahi 

kesin olarak tespit etmenin mümkün olmadığı erken dönem Hanefî fakihlerine ait diğer kaynak 

eserler içerisinden Nâtıfî’nin Ecnâs’ta zikrettiklerinin bir listesini, içermiş oldukları Nevâdir 

mesailine binaen, râvi adını esas alarak, kitapta geçtiği şekliyle burada vermekle yetinecek, 

sonrasında tezin asıl konusunu oluşturan Nevâdir eserlerinin tanıtımına geçeceğiz.486 

A. Emâlîler 

1. Ebû Yûsuf’un Emâlî’si ve Râvileri 

No Kitap Adı Râvi 
1 İmlâu Ebî Yûsuf Muhammed b. Saîd b. Sâbık (ö. 216/831) 
2 İmlâu Ebî Yûsuf Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848)487 
3 İmlâu Ebî Yûsuf Râvi adı yok. 

 
486 Ebû Yûsuf, Şeybânî ve Hasan b. Ziyâd’ın Emâlîleri ve bunların râvilerine göre tasnifi hakkında bilgi için bk. 

Yılmaz, s. 21-53, 100-106, 142. 
487 Nâtıfî, Ebû Yûsuf’un Emâlî’sinden Muhammed b. Semâʿa rivayetiyle yaptığı nakillerden ikisinde onun bu eseri 

Muallâ b. Mansûr’dan (ö. 211/826) imlâ yoluyla rivayet ettiğini söyler. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 533, II, 327. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

158 

No Kitap Adı Râvi 
4 Kitâbu’d-da’vâ Ali b. el-Caʿd (ö. 230/845) 
5 Kitâbu’l-vasâyâ Ali b. el-Caʿd (ö. 230/845) 
6 Kitâbu’s-salât Ali b. el-Caʿd (ö. 230/845) 
7 Kitâbu’l-buyû Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
8 Kitâbu’l-hulʿ488 Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
9 Kitâbu’l-cinâyât Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
10 Kitâbu’l-eymân Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
11 Kitâbu’l-havâle Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
12 Kitâbu’l-hudûd Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
13 Kitâbu’l-keffârât Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
14 Kitâbu’l-menâsik Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
15 Kitâbu’l-vasâyâ Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
16 Kitâbu’n-nikâh Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
17 Kitâbu’r-rucû’ ani’ş-şehâdât Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
18 Kitâbu’s-salât Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
20 Kitâbu’z-zıhâr Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) 
21 Kitâbu edebi’l-kâdî Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
22 Kitâbu ihtilâfi’ş-şehâdât Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
23 Kitâbu’d-da’vâ Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
24 Kitâbu’l-atâk Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
25 Kitâbu’l-buyû Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
26 Kitâbu’l-cinâyât Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
27 Kitâbu’l-edâhî Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
28 Kitâbu’l-eşribe Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
29 Kitâbu’l-eymân Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
30 Kitâbu’l-gasb Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
31 Kitâbu’l-havâle Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
32 Kitâbu’l-hayz Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
33 Kitâbu’l-hibe Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
34 Kitâbu’l-hudûd Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
35 Kitâbu’l-icârât Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
36 Kitâbu’l-ikrâr Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
37 Kitâbu’l-kefâle Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
38 Kitâbu’l-keffârât Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
39 Kitâbu’l-menâsik Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
40 Kitâbu’l-mudârabe Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
41 Kitâbu’l-vasâyâ Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
42 Kitâbu’l-vedîa Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
43 Kitâbu’l-vekâle Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 

 
488 Ecnâs’ın matbu nüshasında Kitâbu’l-câmi olarak geçen (I, 325) bu eserin, yazma nüshaları üzerinde yapılan 

araştırma sonucunda (Nuruosmaniye Ktp., nr. 1371, vr. 113a) zikredilen meseleyle de alakalı olarak Kitâbu’l-

Hulʿ olduğu anlaşılmıştır. Yılmaz, Bişr b. Gıyâs’ın rivayet ettiği Emâlî kitapları arasında bu eseri zikretmemiştir. 

Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 34. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

159 

No Kitap Adı Râvi 
44 Kitâbu’n-nikâh Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
45 Kitâbu’r-rehn Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
46 Kitâbu’s-salât Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
47 Kitâbu’s-sarf Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
48 Kitâbu’s-sayd ve’z-zebâih Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
49 Kitâbu’s-sıyâm Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
50 Kitâbu’s-siyer Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
51 Kitâbu’ş-şehâdât Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
52 Kitâbu’ş-şerike489 Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
53 Kitâbu’ş-şufʿa Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
54 Kitâbu’t-talâk Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
55 Kitâbu’z-zekât Bişr b. el-Velîd (ö. 238/853) 
56 Kitâbu’l-cinâyât Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 
57 Kitâbu’l-eymân Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 
58 Kitâbu’l-hudûd Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 
59 Kitâbu’l-menâsik Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 
60 Kitâbu’l-mükâteb Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 
61 Kitâbu’s-sıyâm Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 
62 Kitâbu’t-talâk Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 
63 Kitâbu’l-buyû Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 
64 Kitâbu’l-hibe Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 
65 Kitâbu’ş-şufʿa Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848) 
66 Kitâbu’d-da’vâ Râvi adı yok 
67 Kitâbu’l-cinâyât Râvi adı yok 
68 Kitâbu’l-eymân Râvi adı yok 
69 Kitâbu’l-harâc Râvi adı yok 

 
489 Ecnâs’ın Yılmaz’ın kullandığı matbu nüshasında (s. 444) Kitâbu’ş-şirâ diye Bişr b. el-Velîd’in rivayet ettiği bir 

diğer Emâlî kitabı daha geçmektedir. Oysa bu kitap Ecnâs’ın diğer baskısı (II, 32) ve bazı nitelikli yazma 

nüshalarında (Atıf Efendi Ktp., nr. 725, vr. 81b) Kitâbu’ş-şerike olarak geçmektedir ki bizce doğru olan budur. 

Zira Hanefî mezhebi fıkıh kitapları arasında Kitâbu’ş-şirâ ismiyle anılan bir kitap/bölüm olmadığı gibi, kitaptan 

yapılan naklin de şirketle alakalı olması kitabın doğru adının Kitâbu’ş-şerike olmasını kuvvetlendirmektedir. 

Yılmaz’ın bu kitabı Emâlî kitapları arasında sayması Nedîm’in Fihrist’te (II, 22) Bişr b. el-Velîd’in rivayet ettiği 

Emâlî’de otuz altı kitap bulunmaktadır” demesiyle alakalı olsa gerektir. Zira bu kitapla birlikte Ecnâs’ta Bişr b. 

el-Velîd rivayetiyle geçen Emâlî kitapları otuz altı olmaktadır. Bize göre otuz altıncı kitap bu değil de her ne kadar 

kaynaklarda geçmese de Kitâbu’r-rucû ani’ş-şehâdât alabilir. Nitekim bu kitabın Bişr b. Gıyâs tarikiyle gelen bir 

rivayetinden Ecnâs’ta (II, 204) nakil bulunmaktadır. Ayrıca Bişr b. el-Velîd gibi Ebû Yûsuf’un Emâlî’sinin en 

önemli râvisinin, ondan Kitâbu’ş-şehâdat ile Kitâbu İhtilâfi’ş-şehâdât’ı rivayet etmişken, Ebû Yûsuf’tan rivayet 

edildiği bilenen Kitâbu’r-rucû ani’ş-şehâdât’ı rivayet etmemiş olması pek makul görülmektedir. Bişr b. Gıyâs’ın 

rivayet edip de Bişr b. el-Velîd’in rivayet etmediği bilinen diğer bir kitap da yukarıda adı geçen Kitâbu’l-hulʿdur. 

Daha zayıf bir ihtimal olarak otuz altıncı kitap bu da olabilir zira, hulʿ meselelerinin kitap olarak ele alınması 

Kudûrî’nin Muhtasar’ı dışında rastlanan bir durum değildir. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

160 

No Kitap Adı Râvi 
70 Kitâbu’l-menâsik Râvi adı yok 
71 Kitâbu’l-vasâyâ Râvi adı yok 
72 Kitâbu’l-vekâle Râvi adı yok 
73 Kitâbu’n-nikâh Râvi adı yok 
74 Kitâbu edebi’l-kâdî Râvi adı yok. 
75 Kitâbu ihtilâfi’ş-şehâdât Râvi adı yok. 
76 Kitâbu’ı-kefâle Râvi adı yok. 
77 Kitâbu’l-atâk Râvi adı yok. 
78 Kitâbu’l-buyû Râvi adı yok. 
79 Kitâbu’l-gasb Râvi adı yok. 
80 Kitâbu’l-havâle Râvi adı yok. 
81 Kitâbu’l-ikrâr Râvi adı yok. 
82 Kitâbu’l-keffâra Râvi adı yok. 
83 Kitâbu’r-rehn Râvi adı yok. 
84 Kitâbu’r-rucû ani’ş-şehâdât Râvi adı yok. 
85 Kitâbu’r-ruhas ve’l-kerâhiye Râvi adı yok. 
86 Kitâbu’s-salât Râvi adı yok. 
87 Kitâbu’s-serika Râvi adı yok. 
88 Kitâbu’s-sıyâm Râvi adı yok. 
89 Kitâbu’s-siyer Râvi adı yok. 
90 Kitâbu’ş-şehâdât Râvi adı yok. 
91 Kitâbu’ş-şuf’a Râvi adı yok. 
92 Kitâbu’z-zekât Râvi adı yok. 
93 Cürcâniyyât490 Ali b. Sâlih 

2. Şeybânî’nin Emâlî’si ve Râvileri 

No Kitap Adı Râvi 
1 İmlâu Muhammed Râvi adı yok. 
2 İmlâu Muhammed Amr b. Ebî Amr 
3 İmlâu Muhammed Dâvud b. Rüşeyd el-Hârizmî (ö. 239/854) 
4 İmlâu Muhammed Ebû Süleyman el-Cüzcânî (ö. 200/816) 
5 İmlâu Muhammed Hâcib b. el-Velid (ö. 228/842) 
6 İmlâu Muhammed İbrahim b. Rüstem491 
7 İmlâu Muhammed Kurayş b. İsmail 
8 İmlâu Muhammed Muallâ b. Mansûr (ö. 211/826) 

 
490 Cürcâniyyât’ın Ebû Yûsuf’a ait olduğu konusu daha evvel geçmişti (bk. s. 94). Onun Cürcân’da kadı iken 

yazdırdığı bir Emâlî olabilme ihtimaline binaen eseri Emâlîleri arasında zikretmeyi uygun gördük. 
491 Nâtıfî, Ecnâs’ta bir yerde İbrahim b. Rüstem rivayetiyle gelen Şeybânî’nin Emâlî’sinden nakil yapmaktadır (I, 

430). Yılmaz ilgili çalışmasında İbrahim b. Rüstem’in bu Emâlî rivayetinden bahsetmemektedir. Bk. Yılmaz, İlk 

Tedvin Dönemi, s. 100-105. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

161 

No Kitap Adı Râvi 
9 İmlâu Muhammed Muhammed b. Humeyd er-Râzî (ö. 248/862)492 
10 İmlâu Muhammed Muhammed b. Semâʿa (ö. 200/816) 
11 İmlâu Muhammed Şuayb b. Süleyman el-Keysânî (ö. 204/820) 
12 Amreviyyât493 Amr b. Ebî Amr 
13 Keysâniyyât494 Şuayb b. Süleyman el-Keysânî (ö. 204/820) 
14 Rakkiyyât495 Râvi adı yok. 
15 Rakkiyyât Muhammed b. Semâʿa (ö. 200/816) 
16 Kitâbu’s-secedât496 Râvi adı yok. 

3. Diğer Emâlî Eserleri ve Râvileri 

No Kitap Adı Râvi 
1 Emâlî Hasan b. Ziyâd Râvi adı yok 
2 Kitâbu’l-cinâyât imlâu Hasan b. Ziyâd Râvi adı yok 
3 İmlâu Yûsuf b. Ebî Yûsuf Râvi adı yok 
4 İmlâu Muhammed b. Semâʿa Kazvin Kadısı Ebû Ali (ö.?)497 
5 İmlâu Muhammed b. Mukâtil Râvi adı yok 

B. Hasan b. Ziyâd’ın Eserleri 

Hasan b. Ziyâd’ın eserlerinde başta Ebû Hanîfe498 olmak üzere, Ebû Yûsuf499 ve 

 
492 Şeybânî’nin Emâlî’sini rivayet edenler arasında Ecnâs’ta bir yerde Muhammed b. Hüneyf/Hanîf isminde 

birinden de bahsedilmektedir (bk. I, 512). Adı geçen kişiye dair hiçbir bilginin bulunmaması ve Hüneyf isminin 

yazılış olarak Humeyd’e çok benzemesi sebebiyle bunun bir nüsha hatası, doğrusunun ise Muhammed b. 

Humeyd olduğunu söylemek daha isabetli gözükmektedir. Yılmaz bu kişiyi ayrı bir râvi olarak zikretmiştir. Bk. 

Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 105. 
493 Amreviyyât tabloda 2 numarada geçen Amr b. Ebî Amr’ın Şeybânî’den yaptığı Emâlî rivayetinin aynısıdır. 

Nâtıfî, Ecnâs’ta Amreviyyât isimli eserden 13 yerde nakil yapmakta ve bu nakillerin ilkinde, eserin Şeybânî’ye 

ait Emâlî’nin Amr b. Ebî Amr tarafından yapılan rivayeti olduğunu söylemektedir (Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 85). 

Nâtıfî kitaptan yaptığı nakilleri her iki isimle verdiği için biz de eseri her iki ismiyle ayrı ayrı zikrettik. 
494 Keysâniyyât daha evvel geçtiği üzere (bk. s. 92) tabloda 11 numarada yer alan Şuayb b. Süleyman el-Keysânî 

(ö. 204/820) rivayetinin diğer adıdır. 
495 Rakkiyyât için bk. s. 96. 
496 Nâtıfî’nin verdiği bilgiye göre Şeybânî bu eserini Rakka’da iken imlâ ettirmiştir. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 57. 
497 Kazvin Kadısı Ebû Ali: İbn Semâʿa’nın talebeleri arasında Ebû Ali künyesini taşıyan Abdullâh b. Ca’fer 

isminde birinden bahsedilmektedir. Fakat bu kişinin Kazvîn kadılığı yaptığına dair bilgi yoktur. 
498 Ebû Hanîfe’nin görüşleri daha çok Hasan b. Ziyâd’ın Mücerred isimli eserinde geçmektedir. Nâtıfî Ecnâs’ta 

Mücerred’ten Ebû Hanîfe’nin birçok görüşünü nakletmektedir. Mücerred hakkında geniş bilgi için bk. Yılmaz, 

İlk Tedvin Dönemi, s. 138-148. 
499 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 64, 75, 79, 109, 134, 274, 421, 516, 551, II, 84, 177. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

162 

Züfer’den500 Usûl’de geçmeyen birçok Nevâdir sayılabilecek mesaile, ayrıca onların görüşleri 

üzerinden Hasan b. Ziyâd tarafından yapılmış tahrîclere501 rastlamak mümkündür. Konumuzla 

doğrudan alakalı olmadığı için Hasan b. Ziyâd’ın eserlerinden burada sadece Nâtıfî’nin 

Ecnâs’ta nakil yaptıklarının isimlerine yer verilmiştir.502 

No Kitap Adı 

1 Kitâbu edebi’l-kâdî 

2 Kitâbu’l-buyû 

3 Kitâbu’l-cinâyat 

4 Kitâbu’l-dâhâyâ 

5 Kitâbu’l-ferâiz 

6 Kitâbu’l-gasb 

7 Kitâbu’l-harâc 

8 Kitâbu’l-hudûd 

9 Kitâbu’l-irtidâd 

10 Kitâbu’l-keffârât 

11 Kitâbu’l-menâsik 

12 Kitâbu’l-mükâteb503 

13 Kitâbu’l-vakf 

14 Kitâbu’l-vasâyâ 

15 Kitâbu’l-vekâle 

16 Kitâbu’n-nikâh 

17 Kitâbu’r-rehn 

18 Kitâbu’s-salât 

19 Kitâbu’s-sayd ve’z-zebâih 

20 Kitâbu’s-selem 

21 Kitâbu’s-sıyâm 

22 Kitâbu’ş-şuf’a 

23 Kitâbu’t-talâk 

24 Kitâbu’z-zekât 

 
500 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 75, 82, 153, 340, 551, II, 81, 84, 291, 391, 451, 462. 
501 Örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 158, 309, 311, 330, 484, II, 26, 64, 79, 80, 121, 145, 166. 
502 Hasan b. Ziyâd’ın eserleri için ayrıca bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 138-142. 
503 Nâtıfî’nin üç yerde (I, 339, 340) nakilde bulunduğu bu eseri Yılmaz, Hasan b. Ziyâd’ın eserleri arasında 

zikretmemiştir. Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 138-148. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

163 

25 Câmî504 

26 Hârûnî 

27 İhtilâfu Züfer ve Ya’kûb 

28 Me’hûz bih/Me’mûniyye 

29 Mücerred505 

C. Erken Dönem Hanefî Fakihlerine Ait Diğer Bazı Eserler 

Bu başlık altında isimleri zikredilecek eserler yukarıda geçtiği üzere yine Nâtıfî’nin 

Ecnâs’ta kendisinden nakilde bulunduğu, mezhebin erken dönem fakihlerine ait, birçoğu kayıp 

vaziyetteki eserlerdir. Nâtıfî’nin doğrudan yaptığı nakiller, erken dönem Hanefî literatürünün 

kayıp halkasını oluşturan bu eserlerin V/XI. asırda Bağdat ve çevresinde mevcut ve mütedavil 

olduğunu göstermektedir. Ecnâs’ta geçen bu eserler müellif adına göre tabloda verilmiştir. 

No Kitabın Adı Müellifi 
1 Mesâil Ahmed el-Kârî506 
2 Mesâil Ali b. Sâlih el-Cürcânî 507  
3 Câmi’ Ali b. Sâlih el-Cürcânî 
4 Câmi’ Ali b. Yezîd et-Taberî (ö. 191/807’den sonra)508 

 
504 Nâtıfî’nin iki yerde (II, 199, 202) nakilde bulunduğu bu eseri Yılmaz, Hasan b. Ziyâd’ın eserleri arasında 

zikretmemiştir. Bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 138-148. 
505 Ecnâs’ın matbu nüshasının Kitâbu’l-gasb bölümünde Hasan b. Ziyâd’ın Kitabu’l-asl isimli bir eserinden (I, 491), 

Kitâbu’l-buyû bölümünde ise Kitâbu’l-icârât isimli bir başka eserinden (II, 79) nakil yapılmaktadır. Eserin diğer 

yazma nüshalarına bakıldığında ise ikisinin de birer istinsah hatası olup; ilk eserin Hasan b. Ziyâd’ın kitabu’l-

gasb’ı, ikincisinin Emâlî’si olduğu anlaşılmaktadır. (bk. Nuruosmaniye Ktp., nr. 1371, vr. 178b, 234a). 
506 Ahmed el-Kârî: Nâtıfî, Ahmed el-Kârî’nin Mesâil isimli eserinden Şeybânî’nin bir görüşünü aktarmaktadır 

(Ecnâs, I, 301). Kurâşî, Ahmed’in Şeybânî’nin ashabından olduğunu söyler. Kuraşî, Cevâhir, I, 356-57. 
507 Ali b. Salih: Ebû Yûsuf’un talebesi olup ondan geride geçen (bk. s. 94) Cürcâniyyat isimli eseri nakleden 

kişidir. Yılmaz bu iki eserin de büyük ihtimalle Cürcâniyyat ile aynı eser olduğunu söylemiştir (bk. Yılmaz, İlk 

Tedvin Dönemi, s. 108-09). Bunların Cürcâniyyat’tan ayrı birer eser olduğunu söylemek daha isabetli 

görünmektedir. Zira yukarıdaki listede geçtiği gibi talebelerin hocalarından rivayet ettikleri kitaplar dışında 

Mesail ve Câmî adıyla kendilerine ait eserler telif etmeleri o günün ilim dünyasında sürdürülen bir gelenektir. 

Ayrıca Nâtıfî’nin kitap isimlerini tam olarak zikretme noktasında hassasiyet gösterdiğini biliyoruz. Nitekim Ali 

b. Salih’in Mesâil’inden yaptığı bir nakil esnasında “Cürcâniyyat’ta Mesâilü Ali b. Salih’de şöyle denilmektedir” 

demesi Mesail’in Cürcâniyyat içinde olsa bile ayrı bir eser olduğunu göstermektedir. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 195. 
508

 Ali b. Yezîd et-Taberî: Şeybânî ve Hasan b. Ziyâd’ın talebesidir. Nâtıfî onun Câmi’inde Şeybânî kanaylı Ebû 

Hanefî’den yaptığı bir rivayete yer vermektedir. (Nâtıfî, Ecnâs, I, 544) Ali b. Yezîd’in Nevâdir ‘i için bk. s. 124. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

164 

No Kitabın Adı Müellifi 
5 Mesâil Ali er-Râzî509 
6 İhtilâfu Ebî Hanîfe ve Ebî Yûsuf Bişr b. Gıyâs (ö. 218/833) rivayeti510 
7 Mesâilu’l-Bârûdî? Ebû Abdullâh el-Cürcânî (ö. 398/1008)511 
8 Kitâbu’l-hayz Ebû Abdullâh ez-Za’ferânî512 
9 Kitâbu’z-zekât Ebû Abdullâh ez-Za’ferân 
10 Kitâbu’s-salât Ebû Abdullâh ez-Za’ferânî 
11 Kitâbu’l-edâhî Ebû Abdullâh ez-Za’ferânî 
12 Kitâbu’d-dahâyâ Ebû Ali ed-Dekkâk er-Râzî513 
13 Kitâbu’l-hayz Ebû Ali ed-Dekkâk er-Râzî 
14 Mesâil Ebû Ali es-Seccâde (ö. 241/855)514 
15 Mesâil Ebû Ali Fazl b. Gânim (ö. 236/850)515 
16 Kitâbu’ş-şirb Ebû Amr İbn Dânikâ (ö. 340/952)516 

 
509 Ali er-Râzî ismiyle meşhur iki Hanefî fakihi bulunmaktadır. Bunlardan biri Ebû Yûsuf’un ashabından olup 

Nâtıfî iki yerde kendisinden nakilde bulunur (bk.  Nâtıfî, Ecnâs, I, 55, II, 151).  Diğeri, Saymerî’nin ifadesine 

göre Muhammed b. Şücâʿ’ın akranlarından olup, Usûl ve Câmiu’l-Kebîr’den bazı meselelere itirazları vardır 

(bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 164). Nedîm Irak ehlinin mezhebi üzere olup onların alimlerinden dediği 

Ali er-Râzî’nin Kitâbu’l-mesâili’l-kebîr, Kitâbu’l-mesâili’s-sağîr ve el-Câmî isminde eserleri olduğunu söyler. 

(Nedîm, Fihrist, III, 27) 
510 Nâtıfî, bu eserin Bişr b. Ğiyâs rivayetinden sadece bir yerde nakilde bulunmuştur. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 161. 
511 Ebû Abdullâh Muhammed b. Yahya el-Cürcânî, Nâtıfî ve Kudûrî’nin hocası, Cessas’ın talebesidir (bk. Kuraşî, 

Cevâhir, III, 397-98). Ecnas’ta kendisinden yapılmış birçok nakil vardır. İlgili eser için bk. Ecnâs, I, 202, 204. 
512 Ebû Abdullâh el-Hasan b. Ahmed ez-Za’ferânî er-Râzî: Şeybânî’nin telif ettiği el-Câmiu’s-sağîr kitabındaki 

mesaili tertip eden kişidir. Bk. Kâdîhân, Şerhu’l-Câmii’s-sağîr, 1, 57; Kuraşî, Cevâhir, II, 46. 
513 Şeybânî’nin talebelerinden Musa b. Nasr’dan ders almıştır. Talebeleri arasında meşhur Hanefî fakihi Ebû Sâid 

el-Berdaî vardır. Bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 165; Nâtıfî, Ecnâs, I, 41; Kuraşî, Cevâhir, II, 46. 
514 Ebû Ali el-Hasan b. Hammâd es-Seccâde: Şeybânî’nin ashabı arasında sayılır (bk. Kuraşî, Cevâhir, II, 52). 

Şeybânî’den yaptığı bir rivayet kaynaklarda yer almaktadır (bk. İbn Ebi’l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 362). 

Nâtıfî Seccâde’nin Mesâil’inden bir rivayet aktarmakta (bk. Ecnâs, I, 269), bir yer de İsa b. Ebân kanalıyla 

Şeybânî’den yaptığı bir rivayete yer vermektedir (bk. Ecnâs, II, 368) Hayatı için ayrıca bk. Hatîb, Târîhu 

Medîneti’s-selâm, VIII, 248-49. 
515 Yılmaz, bu eser için Nevâdir’i ile aynı eser olabilir demiştir. (bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 108-09) 

Yukarıda Ali b. Salih’in Mesail’iyle ilgili yapmış olduğumuz izaha göre doğru olan her ikisinin de ayrı eserler 

olmasıdır. Fazl b. Gânim’in hayatı ve Nevâdir’i için bk. s. 102. 
516 Ebû Amr İbn Dânikâ Ahmed b. Muhammed: Nâtıfî kitabında üç yerde 266/880’de vefat eden Muhammed b. 

Şücâʿ’ın (Ecnâs, I, 504, II, 129, 379) bir yerde de Ebû Ali ed-Dekkâk’ın (Ecnâs, II, 96) ashabından olduğunu 

söyler. Saymerî, Hatîb ve Kuraşî ise Ebû Saîd el-Berdaî’nin talebesi olduğunu aktarır. Kerhî ile aynı dönemde 

Bağdat’ta ders verdiği bilinmektedir. Câmiayn üzerine şerhi vardır. Bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 166, 

168-69, 172; Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, V, 160; Kuraşî, Cevâhir, I, 291, IV, 71, 471. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

165 

No Kitabın Adı Müellifi 
17 Kitâbu’l-hikâyât Ebû Ca’fer et-Tahâvî (ö. 321/933) 
18 Kitâbu’s-sicillât Ebû Hâzim el-Kâdî (ö. 292/905) 517 
19 Mesâil Ebû Hâzim el-Kâdî (ö. 292/905) 
20 Muhtasar Ebû Mûsâ ed-Darîr518 
21 Mesâil Ebû Ravh Nemr b. Cidâr519 
22 Câmi’ Ebû Saîd Halef el-Belhî (ö. 205/821)520 
23 Muhtasar Ebü’l-Hasan el-Kerhî (ö. 340/952) 
24 Câmi’ Ebü’l-Hasan el-Kerhî (ö. 340/952) 
25 Kitâbu’t-tahârât Ebü’l-Kâsım el-Hûmînî er-Râzî521 
26 Kitâbu’l-edâhî/dahâyâ Ebü’l-Kâsım el-Hûmînî er-Râzî 
27 Kitâbu’l-ikâle Ebubekr el-Hassâf (ö. 261/875) 
28 Kitâbu’ş-şurût Ebubekr el-Hassâf (ö. 261/875) 
29 Kitâbu’d-dahâyâ Ebubekr el-Hassâf (ö. 261/875) 
30 İhtilâfu’l-ulemâ Ebubekr b. Ya’kûb et-Taberî522 
31 Kitâbu’s-salât Ebubekr el-Gazzâlî er-Râzî 

 
517 Kâdî Ebû Hâzim Abdulhamîd b. Abdülaziz: Aslen Basralı olup Bekr el-Ammi ve diğer Basralı Hanefî 

fakihlerinden ders almış, Şam, Kûfe ve Kerh’te kadılık yapmıştır. Ebû Cafer et-Tahâvî ve Ebû Tâhir ed-Debbâs 

kendisinden ders almıştır. Kerhî de onunla karşılaşmış ve meclisinde bulunmuş olmakla birlikte Berdaî’nin ders 

halkasına devam etmiştir. Bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 165; Kureşî, Cevâhir, II, 367-68; Nedîm, Fihrist. 

s. 257. Hayatı için ayrıca bk. Kırbıyık, “Ebû Hâzim el-Kâdî”, s. 158. 
518 Nâtıfî Mısır’a yerleştiğini ifade ettiği Ebû Musa’nın Muhtasar’ından sadece bir yerde nakil yapmaktadır (Ecnâs, 

I, 164). Hatîb Ebû Musa’nın Hanefî mezhebinin önde gelenlerinden olduğunu aktarır (bk. Hatîb, Târîhu 

Medîneti’s-selâm, III, 705-707). Oğlu Ebû Abdullâh Muhammed b. İsa kısa bir süreliğine Doğu Bağdat kadılık 

görevine getirilmiş ve hicri 330’lu yıllarda vefat etmiştir (bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 169; Hatîb, Târîhu 

Medîneti’s-selâm, III, 707). Ebû Musa’nın Muhtasar’ından bazı nakiller İbnü’s-Simnânî’nin (ö. 499/1106) 

Ravzatü’l-kuzât isimli eserinde bulunmaktadır. Bk. İbnü’s-Simnânî, Ravzatü’l-kuzât, I, 276, 316, II, 559, 619, 

620, 621, 655, 663, 673, 675, 689, 695, III, 943, 1061, 1146, 1271. 
519 Ebû Ravh Nemr b. Cidâr: Nâtıfî, Ebû Yûsuf’un ashabından olduğunu söyler (Ecnâs, II, 84). Mesâil’inde Ebû 

Yûsuf ve Hasan b. Ziyâd’tan doğrudan Ebû Hanîfe’den ise dolaylı rivayetleri vardır. (bk. Ecnâs, I, 461, II, 84, 

II, 209, 241). Ebû Yûsuf, Hasan b. Ziyâd ve Şeybânî’ye yetiştiği kaynaklarda tasrih edilmektedir. Bk. Saymerî, 

Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 136. 
520 Ebû Saîd Halef b. Eyyûb el-Belhî: Belh’in müftüsü ve zahidi olarak bilinir. Ebû Yûsuf, Züfer ve Şeybânî’den 

ders almıştır. Kaynaklarda Hasan b. Ziyâd’a yakınlığından da bahsedilir (bk. Kuraşî, Cevâhir, II, 170-72). Nâtıfî 

bir yerde, onun Câmi’inden Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin yeminle ilgili bir mesele hakkındaki görüşlerini nakleder. 

Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 358. 
521 Ebü’l-Kâsım el-Hûmînî er-Râzî: Kaynaklarda hakkında bilgi yoktur. Nâtıfî’nin yapmış olduğu nakillerden, Ebû 

Ali ed-Dekkâk’ın meclisinde bulunduğu anlaşılmaktadır. bk. Ecnâs, I, 55, 510, 519. 
522 Nâtıfî, Hanefî fakihlerinden Muhammed b. Şücâʿ’ın ashabından olduğunu söyler (Ecnâs, I, 429, 444). 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

166 

No Kitabın Adı Müellifi 
32 Mesâil Esed b. Amr (ö. 188/804)523 
33 Ferâiz Eyyûb el-Basrî524 
34 Müntekâ Hâkim eş-Şehîd (ö. 334/945) 
35 Kitâbu’ş-şurût Hilâl el-Basrî (ö. 245/860)525 
36 Kitâbu’l-muhâfarât  Hilâl el-Basrî (ö. 245/860) 
37 Salâtu’l-eser Hişâm er-Râzî (ö. 221/836)526 
38 Kitâbu’l-Îmân Hişâm er-Râzî (ö. 221/836) 
39 Kitâbu’l-kefâlet İbn Abdek (ö. 347/958)527 
40 Kitâbu’s-salât İbn Abdek (ö. 347/958) 
41 Menâkibu/Fazâilu Ebî Hanîfe İbn Kâs en-Nehaî (ö. 324/935)528 
42 Kitâbu’l-hisâli’l-kebîr İbn Kâs en-Nehaî (ö. 324/935) 
43 Kitâbu’l-hüceci’[l-kebîr] İsa b. Ebân (ö. 221/836) 
44 Kitâbu’l-hüceci’s-sağîr İsa b. Ebân (ö. 221/836) 
45 Kitâbu’ş-şehâdât İsa b. Ebân (ö. 221/836) 
46 Mükâtebât529 İsa b. Ebân (ö. 221/836) 
47 Hatau’l-Kütüb İsa b. Ebân (ö. 221/836) 

 
523 Ebû Hanîfe’nin önde gelen talebelerindendir. Ebû Yûsuf’tan sonra Harun Reşîd’in kadısı olmuştur. Nâtıfî bir 

yerde Mesail isimli eserinden (Ecnâs, I, 449), bir yerde de Asl’daki Kitabu’s-sayd ve’z-zebâih’in Esed b. Amr 

rivayetinden (Ecnâs, I, 551), nakilde bulunmaktadır. Ayrıca bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 21, 22, 155; 

Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, VII, 470-74; Kuraşî, Cevâhir, I, 376-78. 
524 Nâtıfî bir yerde bu kişinin Ferâiz isimli eserinden Hanefî ashabının bir görüşünü aktarmaktadır (Ecnâs, II, 285). 

Tahâvî, Eyyûb b. Süleyman el-Basrî isimli bir kişiden ferâiz konusunda Ebû Hanîfe’nin bir görüşünü 

aktarmaktadır (Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, IV, 456). Yukarıda adı geçen ve ferâiz konusunda eser telif 

edenin bu kişi olması muhtemeldir. 
525 Hilâl b. Yahyâ el-Basrî: Nâfıfî, Hilal el-Basrî hakkında Ebû Hanîfe’nin ashabından Yûsuf b. Hâlid es-Semtî’nin 

talebesi olduğunu söylerken (Nâtıfî, Ecnâs, I, 557, II, 104) Kuraşî’nin eserinde, Ebû Yûsuf ve Züfer’den ders 

aldığını bilgisi yer alır (bk. Kuraşî, Cevâhir, III, 572). Kaynaklarda Hilal el-Basrî’nin Ebû Yûsuf’dan doğrudan 

yaptığı bir nakle ve Züfer hakkındaki söylediklerine yer verilmesi Hilal’in her ikisine de yetiştiğini 

göstermektedir. Bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 47, 110. 
526 Hişâm b. Ubeydullah er-Râzî’nin hayatı ve Nevâdir’i için bk. s. 112. 
527 İbn Abdek: Ecnas (I, 42, 94, 97, 112, II, 348) ve muhtemelen Ecnâs’tan alınarak Keşfu’z-zunûn’da (II, 1433, 

1453) adı İbn Abdel olarak geçmektedir. Hanefî fakihlerinden Ebû Amr et-Taberî’nin (ö. 340/951?) talebesi olup 

Câmiayn üzerine şerhi vardır. Bk. Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 170. 
528 Ali b. Muhammed ibn Kâs en-Nehaî: Aslen Kûfeli olup Bağdat’a yerleşmiştir. Şam ve diğer beldelerde kadılık 

yapmıştır. Zamanında Hanefî fakihlerin önde gelen isimlerinden olup faraiz ilmini çok iyi bildiği ve kurrâdan 

olduğu rivayet edilir. Bk. Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, XIII, 540-41. 
529 Rakkiyyât’ın sonunda Şeybânî ile olan yazışmalarının yer aldığı kısımdır. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 152, II, 365. İsa 

b. Ebân’ın bu ve diğer eserleri hakkında geniş bilgi için bk. Yılmaz, İlk Tedvin Dönemi, s. 117-122. 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

167 

No Kitabın Adı Müellifi 
48 Kitâbu’d-dahâyâ Muallâ b. Mensûr (ö. 211/826)530 
49 Kitâbu’s-salât Muallâ b. Mensûr (ö. 211/826) 
50 Kitâbu’l-vakf Muhammed b. Abdullâh el-Ensârî531 
51 Mesâil Muhammed b. Ebî Recâ (ö. 207/822)532 
52 Kitâbu’s-salât Muhammed b. Mukâtil (ö. 248/862)533 
53 Kitâbu’ş-şurût Muhammed b. Mukâtil (ö. 248/862) 
54 Kitâbu’l-vasâyâ Muhammed b. Mukâtil (ö. 248/862) 
55 Kitâbu’l-muddaî ve’l-muddeâ Muhammed b. Mukâtil (ö. 248/862) 
56 Dîvân Muhammed b. Semâʿa (ö. 233/848)534 
57 Kitâbu’l-harâc Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)535 
58 Kitâbu’l-helâl ve’l-harâm Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
59 Kitâbu’l-hikâyât Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
60 Kitâbu’l-keffârât Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
61 Kitâbu’t-talâk Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
62 Mesâil Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
63 Sünen Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
64 Şerhu İhtilâfi Züfer ve Ya’kûb Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
65 Tashîhu’l-âsâr Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
66 Tefsîr/Şerhu’l-Mücerred Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
67 Cevâbâtu mesâili ehli Belh Muhammed b. Şücâʿ (ö. 266/880)  
68 Kitâbu’ş-şuf’a Mûsâ b. Nasr er-Râzî536 
69 Kitâbu’l-mehâric Mûsâ b. Nasr er-Râzî 
70 Mesâilu ehli’l-Basra537 Müellif adı yok. 
71 Câmiu’l-Keysânî Şuayb b. Süleyman (ö. 204/820)538 

 
530 Muallâ b. Mensûr’un hayatı ve Nevâdir’i için bk. s. 135. 
531

 Muhammed b. Abdullâh el-Ensârî: Nâtıfî’nin verdiği bilgiye göre Züfer’in ashabından olup Kitâbu’l-vakf isimli bir 

eseri vardır. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 199, 455, 546, 556, 557, 558, 559, 560, 567, 569, II, 140, 285, 455, 458, 459, 460. 
532 Muhammed b. Ebî Recâ el-Horasânî: Ebû Yûsuf’un talebelerinden olup Me’mun zamanında Doğu Bağdat 

kadılığı yapmıştır. Bk. Hatîb, Târîhu Medîneti’s-selâm, III, 188-89. 
533 Muhammed b. Mukâtil’in hayatı ve Nevâdir’i için bk. s. 128. 
534 Muhammed b. Semâʿa’nın hayatı ve Nevâdir’i için bk. s. 120. 
535 Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî’nin hayatı ve Nevâdir’i için bk. s. 143. 
536 Mûsâ b. Nasr er-Râzî: Şeybânî’nin talebelerinden olup (Nâtıfî, Ecnâs, II, 103, 108) daha önce geçen Ebû Ali 

ed-Dekkâk’ın da hocasıdır (Nâtıfî, Ecnâs, I, 41). 
537 Basra ehlinin Şeybânî yazdıkları sorular ve cevaplarından oluşur. Nâtıfî bu eserden Şeybânî’nin bir görüşünü 

nakletmekte ve bu görüşün Asl’da geçene muhalif olduğunu belirtmektedir. Bk. Ecnâs, I, 364. 
538 Ecnâs’ın matbu nüshasında bu eser Şuayb’ın oğlu Süleyman b. Şuayb nispet edilmektedir. Oysa Nâtıfî’nin 

kitaptan yaptığı nakillerden birinde “Şeybânî sordum” ifadesinin yer alması (Ecnâs, I, 440) kitabı Şeybânî’ye 

yetişememiş olan oğul Süleyman’ın yazmadığını gösterir. Kitabın Şuayb b. Süleyman’ın akranı ve Ebû Yûsuf’un 

ders halkasından arkadaşı 238/853’te vefat eden Bişr b. el-Velîd tarafından rivayet edilmiş olması da (Ecnâs, I, 197) 



İkinci Bölüm: Hanefî Mezhebi Nevâdir Eserleri 

168 

No Kitabın Adı Müellifi 
72 Câmî’ Yahyâ el-İsfehânî539 

 

 
273/886’da vefat eden oğul Süleyman b. Şuayb’a ait olmadığını gösteren diğer bir karine sayılabilir. Sonuç olarak 

kitabın müellifi gibi algılanan Süleyman b. Şuayb’ın tıpkı Keysâniyyât’ta olduğu gibi Câmiu’l-Keysânî isimli bu 

eseri de babası Şuayb b. Süleyman’dan rivayet eden veya derleyen kişi olduğunu söylemek daha doğrudur. 

Nâtıfî’nin yaptığı nakillere göre Câmiu’l-Keysânî’de Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin görüşleriyle 

Şeybânî’nin bazı sorulara verdiği cevaplar yer almaktadır. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 195, 196, 530, 544, 548, 550. 
539 Nâtıfî, Yahyâ’nın Ebû Yûsuf’un ashabından olduğunu söyler. (Ecnâs, II, 452.) 



 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

NEVÂDİR MESAİLİNİN MAHİYETİ 





Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

171 

Bir önceki bölümde Nevâdir eserlerinin tespit, tasnif ve mevcut veriler üzerinden 

tanıtımlarına yer verildi. Bu bölümde ise Nevâdir eserlerinin temel özellikleri tematik olarak 

örnekler üzerinden ortaya koymaya çalışılacaktır. Tanımda ifade edildiği üzere Nevâdir, 

mezheb imamlarının Usûl’de geçmeyen görüşleri ve bu görüşleri toplayan eserlere verilen isim 

olduğu için Nevâdir eserlerinde zikredilen mesailin en temel özelliğini Usûl’de geçmeyen 

görüşler olarak ifade etmek mümkündür. Fakat biz burada ilgili mesailin içeriğinden yeni alt 

başlıklar oluşturmak suretiyle Nevâdir mesailini daha yakından anlamaya gayret ettik ve 

Nevâdir mesailini aşağıda örnekleriyle açıklanacak olan şu başlıklar altında topladık. Usûl’de 

geçmeyen mesail, Usûl’de geçenden farklı mesail, Usûl’de veya diğer eserlerde geçen 

meseleleri tefsir, taʿlîl, tashih etmek suretiyle beyan eden mesail, mezheb imamlarının rücu 

ettikleri görüşleri, aralarındaki fıkhî ihtilaflar, birbirlerinin görüşleri üzerinden yaptıkları 

tahrîcler, Nevâdirlerin en önemli özelliklerinden birini oluşturan mezheb imamlarına yöneltilen 

sorular ve bunların cevapları, çeşitli kavram ve hükümlere getirilen tanımlar ve takdirler, küllî 

kâideler ve asıllar, mezheb imamlarının davranışları, kelâmî görüşleri, mezheb dışından 

rivayetler ve belli bir başlık altına girmeyen diğer konular. 

I. USÛL’DE YER ALMAYAN MESAİL 

Nevâdirler genel olarak mezheb imamlarının Usûl’de geçmeyen mesailini içerdiği için 

bu tür eserlerde yer alan mesailin en temel özelliğinin Usûl’de geçmemek olduğunu 

söyleyebiliriz. Ancak bu binlerce Nevâdir mesaili içinde bazen Usûl’de yer alan görüşler de 

geçebilmektedir. Zira aşağıdaki örneklerde görüleceği üzere Nevâdir sahipleri bazen Usûl’de 

geçen bir meseleyi, aktaracağı meseleyle alakalı veya ona muhalif olması, tefsir veya taʿlîl 

ediyor olması gibi birçok sebepten dolayı eserlerinde zikredebilmektedirler. 

Yine de en azından Hanefî kaynaklarında “bu meseleyi Asl’da, Zâhiru’r-rivâye’de 

zikretmedi, Nevâdir’de, Usûl’ün dışında gelen rivayetlerde zikretti” gibi ifadelerle dile getirilen 

meselelerin Usûl’de geçmediğini söyleyebiliriz.1 Ama bundan da çok emin olmamak gerekiyor. 

Zira Hanefî fakihlerin “ashabımız bu meseleyi kitaplarında zikretmemiştir” dedikleri bazı 

meselelerin kitaplarda hatta Usûl’de zikredilmiş olduğunu görebilmekteyiz. Örneğin Tahâvî, 

 
1 Örnek olarak bk. Serahsî, Mebsût, IX, 95; Kâsânî, Bedâi, I, 269; Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 

138. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

172 

tavafta Rükn-i Yemânî’nin selamlanmasıyla ilgili hadis olduğu halde ashabımızın kendilerine 

bu hadisin ulaşmaması sebebiyle kitaplarında bu selamlamadan bahsetmediklerini sadece 

Hişâm’ın Şeybânî’den yaptığı bir rivayette Rükn-i Yemânî’yi selamlamasını emrettiğini ve bu 

konuda kimsenin Hişâm’a muhalefet etmediğini söyler.2 Bu mesele Asl’ın bugün elimizde 

mevcut olan kısmında (ki bu kısmın içinde hacla ilgili meselelerin yer aldığı Kitâbu’l-Menâsik 

yoktur) geçmese de Asl’ın bir özeti olan Kâfî’de ve Asl’dan nakille bazı Hanefî kaynaklarında3 

Rükn-ü Yemânî’yi selamlamanın hasen olduğu, terkinin ise (tavafa) halel getirmeyeceği geçer.4 

Ayrıca Ebû Hanîfe’nin Müsned’inde, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Kitâbu’l-âsâr’larında ve yine 

Şeybânî’nin Muvatta rivayetinde İbn Ömer kanalıyla Peygamber Efendimizin Rükn-ü 

Yemânî’yi selamladığı geçer ve bunun mezhebin görüşü olduğu zikredilir.5 

Bu örnek “Usûl’de veya ashabımızın kitaplarında geçmemektedir” denilen bazı 

meselelerin aslında oralarda geçebildiğini ve bunun tespitinin çok da kolay olmadığını 

göstermektedir. Dolayısıyla bu Nevâdir mesailinin ne kadarının Usûl’de geçip geçmediği, bu 

görüşlerin sonraki mezheb fukahası tarafından ne ölçüde dikkate alındığı sorusu burada yer alan 

binlerce görüşün tek tek incelenmesi sonucunda cevaplanabilecek uzun, yorucu ve bir o kadar 

dikkat isteyen bir çalışmayı gerektirmektedir. Hasılı, Nevâdir mesailinin en temel özelliği 

Usûl’de bire bir geçmemek olduğundan Nevâdir mesailiyle ilgili olarak aşağıda diğer başlıklar 

altında vereceğimiz her bir örneğin aslında bu kısım için de bir örnek olduğunu hatırlatarak 

Nevâdir mesailinin içeriğini daha iyi yansıtan diğer özelliklerine geçebiliriz. 

II. USÛL’DE YER ALANDAN FARKLI MESAİL 

Mezheb imamlarının Nevâdir’de yer alan bazı görüşleri aynı konuda Usûl’de yer alan 

görüşlerinden farklı olabilmektedir. Nitekim Hanefî fakihleri eserlerinde bu duruma zaman 

zaman dikkat çekip “Bu, Asl/Mebsût rivayetine muhaliftir” demişlerdir.6 Nevâdirlerde yer alan 

 
2 Tahâvî, Ahkâmu’l-Kur’ân, II, 113. 
3 Bk. Kâsânî, Bedâi, II, 147. 
4 Hâkim eş-Şehîd, Kâfî, Hacı Beşir Ağa Ktp., nr. 288, vr. 30a.  
5 Bk. Hârizmî, Câmiu’l-mesânid, I, 232, 256, 520, 522, 526, 531; Ebû Yûsuf, Kitâbu’l-âsâr, s. 114; Şeybânî, 

Kitâbu’l-âsâr, II, 353-54, Mâlik, Muvatta (rivâyetü Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybânî), s. 161. 
6 Örnek olarak bk. Semerkandî, Uyûnu’l-mesâil, s. 91, 110-11, 124-25, 239, 285, 365, 389, 407; Kudûrî, Şerhu 

muhtasari’l-Kerhî “min evveli kitâbi'l-icâra ilâ âhiri kitâbi'r-rehn”, s. 434, 603; Burhâneddin el-Buhârî, 

el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 357. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

173 

bu farklı görüşlerin sebeplerinin ne olduğunu tespit etmek her zaman mümkün olmamaktadır. 

Fakat aşağıda mezheb imamlarının ihtilaf ettikleri ve rücu ettikleri görüşleri başlığında geleceği 

üzere Şeybânî, ilk defa Ebû Hanîfe’nin meclisinde kayda geçilen Usûl’ü yeniden tedvin ettiği 

süreçte kitapta görüşlerine yer verdiği Ebû Hanîfe ve özellikle Ebû Yûsuf’un bazı görüşlerini 

tam olarak bilmediği için veya telif sürecinin sonrasında Ebû Yûsuf’un bazı görüşleri değiştiği 

ya da o konuda ikinci bir içtihatta bulunduğu için Usûl rivayeti ile Nevâdir rivayetleri arasında 

fark olabilmektedir. 

Burada, bugün elimizdeki tek Nevâdir eseri Muallâ’nın Nevâdir’inde yer alan Ebû 

Yûsuf’un Usûl’de geçen veya meşhur olan görüşlere muhalif olduğunu düşündüğümüz bize 

göre bazı dikkat çekici görüşlerinden örnekler vermek istiyoruz. 

Balık kanının necis olması: Asl’da balık kanının temiz olduğu geçmekte olup bu 

konuda bir ihtilaf zikredilmemesine rağmen7 Muallâ Ebû Yûsuf’tan balık kanının necaset-i 

hafife olduğunu ve çok fazla (kesir-i fâhiş) olmadıkça namaza zarar vermeyeceğini aktarır. 8 

Çok fazla olmayı da bir karışa bir karış olarak açıklar.9 

Sesin duyulmadığı duvarın arkasından imama uymak: Asl’da ve Şeybânî’nin 

Kitâbu’l-âsâr’ında10 duvarın arkasından imama uymanın caiz olduğu geçmekle birlikte bu 

duvarın imamın hareketlerini görmeye mâni olmayacak kadar kısa olması, çok uzunsa bir kapısı 

veya üzerinde bir boşluk bulunması gerektiği söylenmekte iken,11 Nevâdir’de Muallâ Ebû 

Yûsuf’un sesin duyulmadığı duvarın arkasından dahi imama uymanın caiz olduğunu aktarır.12 

Bayram namazı tekbirlerinde ellerin kaldırılmaması: Hanefîlere göre bayram 

namazı tekbirlerinde ellerin kaldırılması noktasında ittifak varken,13 Muallâ Ebû Yûsuf’tan 

ellerin kaldırılmasının Ebû Hanîfe’nin görüşü olduğu, İbn Ebî Leylâ’nın ise kaldırılmaması 

gerektiğini söylediğini Ebû Yûsuf’un da aynı görüşte olduğunu aktarmaktadır.14 

 
7 Şeybânî, Asl, I, 55. 
8 Muallâ, Nevâdir, s. 72. 
9 Muallâ, Nevâdir, s. 76, 77. 
10 Şeybânî, Asl, I, 169-70, Şeybânî, Kitâbu’l-âsâr, I, 179. 
11 Serahsî, Mebsût, I, 193. 
12 Muallâ, Nevâdir, s. 82. 
13 Şeybânî, Asl, I, 318-19. 
14 Muallâ, Nevâdir, s. 90. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

174 

Sefihe malının 25 yaşına kadar verilmemesi: Mezhebde meşhur olan görüş, sefih 

olarak buluğa eren kişiye Ebû Hanîfe’ye göre 25 yaşını dolduruncaya kadar hacr uygulamadan 

malının verilmemesi, Şeybânî ve Ebû Yûsuf’a göre ise sefih kişiye yaş sınırı olmadan rüşte 

erinceye kadar hacr uygulanmasıdır.15 Muallâ, Ebû Yûsuf’a bu konuyu sorduğunu, onun da Ebû 

Hanîfe’ye göre 25 yaşına kadar malının verilmeyeceğini söylediğini aktardıktan sonra Ebû 

Yûsuf’un da bu görüşte olduğunu söyler.16 

III. USÛL’DE YER ALAN MESAİLİ ŞERH EDEN MESAİL 

Bu başlık altında ele alacağımız konular genellikle Usûl’de veya mezheb imamlarının 

diğer eserlerinde geçen bazı meselelerin, orada geçtiği şekliyle mezheb imamlarının meramını 

tam olarak yansıtmadığını, bunların tefsir, taʿlîl, itlak, takyit veya birtakım ziyadelerle 

açıklamaya ihtiyaç duyduğunu gösteren konulardır. Hangi meselenin nasıl bir tefsir ve taʿlîli 

olduğunu, bu kaynakları karşılaştırarak okuyan Cessâs, Nâtıfî, Serahsî vb. Hanefî fakihlerinin 

konu hakkında yaptıkları açıklamalardan anlamaktayız. Söz konusu açıklama türleri şöyledir. 

A. Tefsir 

Nevâdirlerde geçen bazı meseleler Usûl’de kapalı kalan bazı konuların tefsiri ve 

açıklaması mahiyetinde olabilmektedir. Nitekim Cessâs gibi hem Usûl hem de Nevâdir 

mesailine vakıf olan mezheb fakihleri Nevâdirlerin bu özelliğine dikkat çekerek, bu tür 

meselelerde iki rivayet arasında bir çelişki olduğunun sanılmaması, birinde mücmel olarak 

geçenin diğerinde tefsir edilmiş olduğunu anlamak gerektiğini belirtmişlerdir.17 Eserinde 

karşılıklı olarak getirdiği meselelerden Usûl ve Nevâdir mesailini çok iyi takip ettiği anlaşılan 

Nâtıfî de bazı meseleler hakkında Nevâdir ve Emâlî gibi eserlerde gelen açıklamaların yine 

Usûl, Emâlî veya diğer Nevâdirlerde geçen bazı meseleleri tefsir ettiğini ve bu meselelerin bu 

açıklamalara göre anlaşılması gerektiğini hatırlatır.18 Hatta bazen bir meselenin anlaşılması için 

birkaç kitapta aynı konuyla ilgili hükümlerin tek tek incelenip değerlendirilmesi 

gerekebilmektedir. Buna ilginç bir örnek olarak vasiyetle ilgili bir mesele hakkında Hanefî 

fakihlerinin “bu konuda Câmiayn’da zikredilen Mebsût/Asl’da kapalı olarak geçenin tefsiridir. 

 
15 Şeybânî, Asl, VIII, 467-68. Kudûrî, Muhtasar, s. 142. 
16 Muallâ, Nevâdir, s. 99. 
17 Bk. Cessâs, Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî, IV, 187. 
18 Nâtıfî, Ecnâs, I, 152. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

175 

Yine bu konuda el-Câmiu’s-sağîr’de zikredilenlerin bir kısmı el-Câmiu’l-kebîr’de 

zikredilenlerin bir tefsiri, el-Câmiu’l-kebîr’de zikredilenlerin bir kısmı da el-Câmiu’s-sağîr’de 

zikredilenlerin bir kısmının tefsiri olarak görülmelidir” sözü gösterilebilir.19 Buna göre 

Nevâdirlerin tefsir ettiği mesaili yer aldıkları eserlere göre şöyle sınıflandırabiliriz. 

1. Usûl’de ve Emâlî’de Geçeni Tefsir 

Usûl’de ve Şeybânî’nin Emâlî’sinde geçeni tefsire örnek olarak Nâtıfî’nin şu 

açıklamasını getirebiliriz. Şeybânî Usûl ve Emâlî’de hiçbir niyeti olmadan ihrama giren kişinin 

bu ihramının umre sayılacağını söylerken, Nevâdiru Dâvud b. Rüşeyd’de yer alan bir rivayete 

göre Şeybânî, Rakka’da kadı iken kendisine yöneltilen bir soruya “Evden çıkarken hac niyetiyle 

çıkmışsa, ihram esnasında hacca niyet etmese dahi bu hac olur” diye cevap vermiştir. 

Şeybânî’nin bu ifadesinden açıkça anlaşıldığı üzere, “kişi evden çıkarken hac niyeti varsa, 

ihramı hac için sayılmalı, niyeti yoksa umre için sayılmalı” diyen Nâtıfî, Usûl ve Emâlî’de 

mutlak olarak geçen ifadenin buna göre anlaşılması gerektiğini söyler.20 

Hanefî fıkıh kitaplarında Usûl ve Zâhiru’r-rivâye’de geçen bazı meselelerin nasıl 

anlaşılması gerektiğine dair Nevâdir mesailinden alınarak yapılmış tefsir ve açıklamaların 

başka örnekleri de bulunmaktadır. Örneğin Serahsî mesbûkun namazdaki durumu ve adetten 

temizlenmiş kadının vaktin namazını kaza etmesiyle ilgili Usûl’de geçen iki meselenin 

açıklamasını Nevâdiru Ebî Süleyman’dan; mükateb köleyle alakalı başka bir meselenin 

açıklamasını da Nevâdiru İbn Semâʿa’dan alarak yapmaktadır.21 Nevâdirlere sık sık atıf yapan 

el-Muhîtü’l-Burhânî’de de bu tür örneklere rastlamak mümkündür.22 

2. Diğer Nevâdirlerde Geçeni Tefsir 

a. Nevâdirler sadece mezheb imamlarının Usûl veya Emâlî gibi kitaplarında geçen 

meselelerini değil diğer Nevâdirlerde yer alan görüşlerini de açıklayabilmektedir. Örneğin 

Nâtıfî, Şeybânî’nin doğumla iddetin sona ermesi konusunda Nevâdiru İbn Rüstem’de zikrettiği 

 
19 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, II, 482. 
20 Nâtıfî, Ecnâs, I, 151-52. Usûl’de geçen diğer bazı mesailin Nevâdir’de tefsirine örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, 

I, 236, 386, II, 114-15, 413. 
21 Serahsî, Mebsût, I, 230, II, 15, VII, 218. Serahsî’nin es-Siyerü’l-kebîr’de geçen bir meseleye Nevâdiru İbn 

Semâʿa’dan yaptığı bir tefsir için ayrıca bk. Serahsî, Şerhu es-Siyerü’l-kebîr, IV, 259-60. 
22 Burhâneddin el-Buhârî, el-Muhîtü’l-Burhânî, I, 452, II, 85, IV, 291. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

176 

bir meselede dile getirdiği “bedenin yarısının çıkmış olması”ndan neyi kastettiğini yine 

kendisinin Nevâdiru Hişâm’da açıkladığını söyleyerek “baş tarafından omuzlara kadar olan 

kısmın, ayak tarafından da kalçalara kadar olan kısmın doğumda dışarı çıkmasıyla doğum 

iddetinin sona erdiğini; sadece başın veya ayakların çıkması yeterli olmaz” dediğini aktarır.23 

b. Yukarıdaki örnekte geçtiği gibi mezheb imamının bir Nevâdir’de söylediği şeyin 

açıklaması diğer bir Nevâdir’de yine kendisi tarafından yapılabilirken, bazen de diğer bir 

mezheb imamının, örneğin Ebû Yûsuf’un İbn Semâʿa rivayetiyle gelen Nevâdir’inde geçen 

görüşünden neyi kastettiği, Şeybânî’nin Nevâdiru İbn Rüstem’de aynı konu hakkında yaptığı 

açıklama ile tefsir edildiği de görülebilmektedir.24 

Ayrıca mezheb kitaplarında geçen daha birçok meselenin tefsiri Nevâdir eserleri 

dışında Emâlîlerde, Hasan b. Ziyâd, Muhammed b. Şücâʿ gibi mezheb fakihlerinin eserlerinde 

geçebilmektedir. Nâtıfî birbirini tefsir eden bu meselelere eserinde atıfta bulunmuştur.25 Bazen 

durum tersine dönüp Nevâdir’de mutlak olarak geçen bir meselenin tefsir ve açıklaması mezheb 

imamlarının kitaplarında geçebilmektedir. Örneğin Nâtıfî Nevâdiru İbn Semâʿa’da geçen 

Şeybânî’nin dinden çıkmakla alakalı görüşünün mutlak olarak zikredildiğini söyleyip, 

meselenin detayını es-Siyerü’l-kebîr’den yaptığı bir alıntıyla açıklayarak Nevâdir’de geçenin 

es-Siyerü’l-kebîr’de geçtiği gibi anlaşılması gerektiğini dile getirir ve verdiği detayın hükme 

yansıyan kısmını da gösterir.26 

c. Nevâdir râvilerinin mezheb imamının ne kastettiğini açıkladığı yerlere de nadiren 

rastlanır. Örneğin Muallâ “Ebû Yûsuf bunu söylemedi” diyerek yeminde istisnanın nasıl 

yapıldığını bir örnek üzerinden kendisi açıklamıştır.27 Diğer bir yerde Ebû Yûsuf’un meselede 

geçen “kable’l-kaza” ve “ba’de’l-kaza” sözlerinden neyi kastettiğini tefsir etmiştir.28 

 
23 Nâtıfî, Ecnâs, I, 304. 
24 Nâtıfî, Ecnâs, II, 252-53 
25 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 155, 169, 175, 242, 252, 405, II, 72, 209, 267, 318, 440, 456. 
26 Nâtıfî, Ecnâs, I, 432. 
27 Muallâ, Nevâdir, (thk. Muhammed b. Şedîd), I, 388. Eserin Furat tarafından yayımlanan baskısında “Ebû Yûsuf 

bunu kabul etmedi” ifadesi yer almaktadır. Bu nüshada yer alan (ėøĳĺ ĳÖأ įĥĝĺ ħĤ) ifadesinin (ėøĳĺ ĳÖأ įĥ×ĝĺ ħĤ) 

şeklinde yanlış okunmasından kaynaklanmış olmalıdır. Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 68. 
28 Muallâ, Nevâdir, s. 4. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

177 

B. Taʿlîl 

Usûl veya daha genel anlamda Zâhiru’r-rivâye’de ve Nevâdirlerde geçen birçok 

meselenin taʿlîli, gerekçesi zikredilmez. Nevâdirler bu konuda da önemli bir rol oynayıp bazı 

meselelerin taʿlîlini yine mezheb imamlarından aktararak mesele hakkında verilen hükmün daha 

iyi anlaşılmasını ve duruma göre kıyas yapılabilmesini kolaylaştırmaktadır. Bu tür taʿlîli, 

gerekçesi zikredilmiş meseleleri incelediğimizde bunların genellikle çok kısa ve teknik detaylarla 

alakalı aklî taʿlîller olduğunu görmekteyiz. Nevâdiru Muallâ’da bu türden bir hayli taʿlîl yer 

almaktadır.29 Ancak bir takım aklî izahlarla çözülemeyecek kadar önemli taʿlîller içeren 

meseleler çok azdır. Bu az bulunan türden meselelerin taʿlîli konusunu bir önceki tefsir 

konusunda olduğu gibi birkaç yönden ele alabiliriz. 

1. Zâhiru’r-rivâye’de Geçen Mesailin Taʿlîli 

Zâhiru’r-rivâye eserlerinden özellikle el-Câmiu’s-sağîr’de mezheb imamlarının fıkhî 

görüşleri genellikle taʿlîl ve gerekçeleri zikredilmeden verilir. Nâtıfî, el-Câmiu’s-sağîr’de geçen 

tazminle ilgili bir mesele hakkında, gerekçesinin Nevâdiru İbn Rüstem’de açıklandığını 

söyleyerek ilgili yeri aktarır. Mesele kısaca şöyledir: el-Câmiu’s-sağîr’de Şeybânî, bir kişi 

tarafından salınan köpek doğrudan hedefe saldırırsa salan kişinin bunu tazmin edeceğini, ancak 

yırtıcı kuşlarda salan kişinin tazmin etmeyeceğini söyler.30 Nâtıfî Nevâdiru İbn Rüstem’de köpeği 

saldıktan sonra kontrol etmemin mümkün, yırtıcı kuşu ise saldıktan sonra kontrol etmenin 

mümkün olmadığı yönünde yapılan açıklamanın bu meselenin taʿlîli olduğunu aktarır.31 

2. Diğer Nevâdirlerde Geçen Mesailin Taʿlîli 

Nâtıfî şüfʿa hakkını talep eden kişiye akarın bedelini ödemesi için mahkeme tarafından 

ne kadar süre tanınması gerektiği hususunda Nevâdiru İbn Semâʿa’dan nakille Şeybânî’nin üç 

gün takdir ettiğini aktarır. Sonra yine kendisi buna gerekçe olarak Ali b. el-Caʿad’ın rivayet 

ettiği Nevâdiru Ebî Yûsuf’tan nakille Ebû Yûsuf’un, mahkemeye gelip şufʿa hakkı talep eden 

kişi müslüman ise bu başvurusunu cuma, yahudi ise cumartesi, hıristiyan ise pazar günü yapmış 

olabilir ve bu günlerde onlar ibadetle meşgul oldukları için akarın bedeli yanlarında 

 
29 Çoğunlukla “liennehu” ifadesiyle başlayan bu tür ta’lîllere örnek olarak bk. Muallâ, Nevâdir, s. 10, 20, 33, 35, 

40, 41, 50, 55, 63, 68, 73, 80, 88, 89, 92, 96, 112, 113, 115, 117, 120, 134. 
30 Şeybânî, Câmiu’s-sağîr (şerhi Nâfiu’l-kebîr ile birlikte), s. 517. 
31 Nâtıfî, Ecnâs, II, 434. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

178 

olmayabilir. Ayrıca kadı/hâkimin her gün davalara bakma imkânı da olmayabilir. Bu sebeple 

ödemeyi ertelemesi uygun olacağı yönündeki açıklamasını getirir.32 

Yine Nevâdiru Ebî Yûsuf’un İbn Semâʿa rivayetinde ve Bişr b. Gıyâs rivayetiyle gelen 

Ebû Yûsuf’un imlâ ettirdiği Kitâbu’n-nikâh’ta mehirle alakalı bir konuda Ebû Hanîfe’den 

yapılan naklin gerekçesi Nevâdiru Hişâm’dan alınarak gösterilmiştir.33 

C. Tashih 

Nevâdirlerin bir diğer önemli özelliği mezheb imamlarına nispet edilen bazı yanlış 

görüşleri tashih etme imkânı vermeleridir. Muallâ’nın Nevâdir’inde aktardığı aşağıdaki bazı 

tashihler, Ebû Yûsuf’un ilk görüşünden rücu ettiği veya daha evvel görüş belirtmediği 

meselelerin bir kısmından Şeybânî’nin hiç haberdar olmadığını, diğer bir kısmından ise Ebû 

Yûsuf’un talebeleri vasıtasıyla haberdar olduğunu göstermektedir. Muallâ, Şeybânî’nin Ebû 

Yûsuf’un bazı yeni veya değişen görüşlerinden haberdar olmadığını ve bu sebeple ondan, farklı 

rivayetler yaptığını aktarmaktadır. Fakat her iki imamın Muallâ gibi ortak talebeleri bu 

problemin çözümünde de önemli bir rol oynayarak değişen görüşleri rivayet etmişlerdir. Bazen 

de Şeybânî, talebelerin Ebû Yûsuf’tan yaptığı nakli yanlış aktardıklarını ifade ederek muhtemel 

bir hatanın önüne geçmiştir. Yanlış görüş isnadında yapılan tashihleri şu iki kısma ayırabiliriz. 

1. Şeybânî’nin Yaptığı Rivayetlerin Tashihi 

Muallâ Nevâdir’inde Şeybânî’nin Ebû Yûsuf’un görüşü olarak naklettiği bazı 

meseleler hakkında “Şeybânî bunu Ebû Yûsuf’un görüşü zannediyordu”34 demektedir. Bu 

meselelerden birinde Muallâ Ebû Yûsuf’un, yatsı namazının farzını kıldığını zanneden kişi vitir 

namazını kılsa ve sonra yatsıyı kılmadığını hatırlasa vitir namazını iade etmesi gerekmez, 

dediğini aktardıktan sonra Şeybânî’nin iade etmesini müstehab gördüğünü söyler ve ardından 

“Şeybânî, bunun Ebû Yûsuf’un da görüşü olduğunu zannediyordu” der.35 

 
32 Nâtıfî, Ecnâs, I, 112. 
33 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 235-36. 

34 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 82, 97, 111, 112. (ėøĳĺ ĹÖل أĳĜ įّĬأ ħĐوز) 

35 Muallâ, Nevâdir, s. 82. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

179 

Muallâ bu meselede Ebû Yûsuf’un görüşünün farklı olduğunu aktarsa da kaynaklar 

Ebû Yûsuf’un görüşünü Şeybânî’nin dediği gibi aktarmış, Muallâ’nın rivayetinden 

bahsedilmemiştir. Buna göre kaynakların Muallâ’nın sözüne itibar etmedikleri ya da onun bu 

rivayetini hiç görmedikleri düşünülebilir. Ulaşabildiğimiz Hanefî fıkıh kaynaklarında bu 

rivayetin geçmemesi ikinci ihtimali güçlendirmektedir.36 

Vasiyetle ilgili bir mesele hakkında Ebû Yûsuf’un dediğiyle Şeybânî’den duyduğunun 

aynı olduğunu söyleyen Muallâ, Şeybânî’nin bu meselede Ebû Yûsuf’u Ebû Hanîfe ile aynı 

görüşte zannettiğini nakletmektedir.37 Hacr ile ilgili bir konuda da Şeybânî’nin Ebû Yûsuf’u 

kendisiyle aynı görüşte zannettiğini, aslında Ebû Yûsuf’un görüşünün farklı olduğunu belirtir.38 

Bir başka meselede Muallâ, iki gün itikâf yapmayı nezreden kişinin durumunu Ebû 

Yûsuf’a sorduğunu, onun da imsaktan önce mecside girmesi gerektiğini, Şeybânî’nin ise güneş 

batmadan önce girmesi gerektiğini söylediğini, böylece Şeybânî’nin Ebû Yûsuf’un bu konudaki 

görüşünden habersiz olduğunun farkına vardığını söyler.39 Muallâ’nın bahsettiği bu mesele 

gerçekten de Asl’da geçmekte ve Şeybânî orada Ebû Yûsuf’un görüşünden veya herhangi bir 

ihtilaftan bahsetmemektedir.40 Şeybânî’nin Asl’ın başında “Burada Ebû Hanîfe’nin, Ebû 

Yûsuf’un ve benim görüşlerimi beyan ettim. İhtilaf zikretmediğim konulardaki görüş 

üçümüzün görüşüdür”41 sözünün -yukarıda verdiğimiz örneklerde görüldüğü üzere- bazı 

meseleler için geçerli olmadığı anlaşılmaktadır. 

2. Nevâdir Râvilerinin Yaptığı Rivayetlerin Tashihi 

Muallâ Nevâdir’inde rehinle ilgili bir mesele hakkında Ebû Yûsuf’un görüşünü 

naklettikten sonra aynı konuda Şeybânî’nin görüşünü verir ve sonrasında Şeybânî’nin 

kendilerine: “Ebû Yûsuf’un görüşü budur. Sizin ondan naklettiğiniz ise Züfer’in görüşünün 

gereğidir” dediğini aktarır ve başka bir açıklamada bulunmaz.42 Muallâ’nın yaptığı bu nakilden 

 
36 Örnek olarak bk. Serahsî, Mebsût, I, 150; Aynî, Binâye, II, 32. 
37 Muallâ, Nevâdir, s. 97. 
38 Muallâ, Nevâdir, s. 112. 
39 Muallâ, Nevâdir, s. 9. 
40 Şeybânî, Asl, II, 187. 
41 Şeybânî, Asl, I, 5. 
42 Muallâ, Nevâdir, s. 18. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

180 

Nevâdir râvilerinin Ebû Yûsuf’tan duydukları bazı meseleleri Şeybânî’ye aktarıp onun 

görüşünü de aldıkları ve Şeybânî bu görüşler hakkında yorum yapıp bazen Nevâdir râvilerini 

meseleyi yanlış anlama gerekçesiyle eleştirdiği anlaşılmaktadır. 

D. İtlak ve Takyit 

Usûl ve Zâhiru’r-rivâye’nin diğer eserlerinde yer alan bazı meselelerin orada geçtiği 

gibi mutlak olarak anlaşılmaması gerektiğini yine Nevâdirlerde aynı konu hakkında yapılan 

açıklamalardan anlıyoruz. Nâtıfî diğerlerinde olduğu gibi bu konuda da mezheb mesaili 

arasındaki farklara dikkat çekip meselenin doğru anlaşılabilmesi için bazı mutlak lafızların 

mukayyede hamledilmesi gerektiği noktasında açıklamalar yapmaktadır. Nâtıfî’nin yaptığı bu 

tür itlak-takyitle alakalı açıklamaları şu başlıklar altında toplayabiliriz. 

1. Zâhiru’r-rivâye ile Nevâdir Arası İtlak-Takyit 

Bunlardan birinde Asl’ın Kitâbu’ş-şehâdât43 ve Kitâbu’l-icâre’sinde “ecîrin/işçinin 

ustasına şahitlik yapamayacağı” ifadesinin “ecîr-i müşterek” olarak anlaşılması gerektiğini; zira 

Şeybânî’nin Nevâdiru İbn Rüstem’de ecîr-i hâssın şahitliğini kabul etmediğini, ecîr-i 

müşterekin şahitliğini ise kabul ettiğini söyler.44 Aynı meselenin Mücerred’de Ebû Hanîfe’den 

de nakledildiğini aktaran Nâtıfî, Mücerred’de yer alan mutlak ifadenin de tıpkı önceki Asl’da 

geçtiği yerlerde olduğu gibi burada da “ecîr-i müşterek” ile kayıtlanması gerektiğini söyler.45 

Nâtıfî diğer bir örnekte Usûl’de tazminle alakalı bir meselede mutlak olarak geçen ifadenin 

Nevâdiru İbn Semâʿa’dan aktardığı şekliyle anlaşılması gerektiğini bildirir.46 

2. Nevâdir ile Zâhiru’r-rivâye Arası İtlak-Takyit 

Nâtıfî, Nevâdiru İbn Semâʿa’da mutlak olarak geçen davalının hangi durumda delilinin 

kabul edilip edilmeyeceğine dair muhakeme usulüyle alakalı teknik bir meselenin el-Câmiu’l-

kebîr’de yer aldığı kayıtla anlaşılması gerektiğini ifade etmektedir. 47 

 
43 Şeybânî, Asl, XI, 523. 
44 Nâtıfî, Ecnâs, II, 188. 
45 Nâtıfî, Ecnâs, II, 158. Nâtıfî burada Kitâbu’l-icâre yerine Kitâbu’l-kefâlet’i zikretmektedir. 
46 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 489. 
47 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 249. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

181 

3. Nevâdirler Arası İtlak-Takyit 

Nâtıfî Nevâdiru Ebî Yûsuf’un İbn Semâʿa rivayetinden nakille yanlışlıkla küfür 

kelimesi söyleyen kişinin “diyaneten” sorumlu olmayacağını aktardıktan sonra, Nevâdiru İbn 

Semâʿa’da mutlak olarak “sorumlu olmayacağı” şeklinde Şeybânî’den yapılan naklin Ebû 

Yûsuf’tan yapılan nakilde olduğu gibi “diyaneten” şeklinde kayıtlanması gerektiğini, yoksa 

“kazaen” sorumlu olacağını aktarır.48 

Meseleler arası itlak-takyit, Usûl ile Nevâdir arasında olabildiği gibi bazen Usûl’ün 

kitapları arasında da olabilmekte veya Nâtıfî hiçbir kitaba atıf yapmadan Nevâdir’de geçen 

meselenin -mezhebin genel kurallarına göre- ifade ettiği şekilde kayıtlı olarak anlaşılması 

gerektiğini de söyleyebilmektedir. 49 

E. Ziyade 

Asl’da ve diğer Zâhiru’r-rivâye eserlerinde geçen bazı meseleler farklı ifade veya 

birtakım ziyadelerle Nevâdirlerde de geçebilmektedir. Bu farklı ifadeler ve ziyadeler ilgili 

meselenin daha iyi anlaşılmasına yardımcı olmaktadır. Buna örnek olarak aşağıda rücu 

görüşlerinde gelecek olan; namazda kısa bir ayet okumanın namazın sıhhati için yeterli 

olacağına dair Ebû Hanîfe’nin mezhebde müfta bih olarak kabul edilen meşhur görüşünü 

verebiliriz. Asl’da50 yer alan bu mesele Muallâ’nın Nevâdir’inde de geçmektedir.51 

Nevâdir’deki anlatıma göre bu mesele aslında Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’ye sorduğu bir 

sorudur. Ancak bu sorunun cevabında Asl’da zikredilmeyen iki önemli detay vardır: 

Bunlardan biri, Asl’da geçen “kısa bir ayet” ifadesinden maksadın kısa ayetin de 

tamamı olmadığıdır. Zira Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’ye sorusunda “lem yelid” (İhlas, 112/3) yeter 

mi diye sormaktadır ki, bu ilgili ayetin bir kısmıdır. Ebû Hanîfe bu soruyu “yeter” cevabı 

verince, Ebû Yûsuf bu sefer ayetin diğer kısmı “ve lem yûled” yeter mi diye sormakta ve cevap 

yine aynı şekilde “yeter” olmaktadır. Oysaki kaynaklarda kısa bir ayetten aşağısını okumanın 

Ebû Hanîfe’ye göre yeterli olmayacağı zikredilmiştir.52 

 
48 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 433. 
49 Konumuzla doğrudan alakası olmadığı için burada zikretmediğimiz bu tür itlak ve takyitlere örnek olarak bk. 

Nâtıfî, Ecnâs, I, 37, 180. 
50 Şeybânî, Asl, I, 196. 
51 Muallâ, Nevâdir, s. 81. 
52 Bk. Mergînânî, Hidâye, I, 54; Aynî, Binâye, II, 303; İbnü’l-Hümâm, Fethu’l-kadîr, I, 333. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

182 

Nevâdir’de zikredilip Asl’da geçmeyen ikinci ve daha önemli detay ise Ebû Hanîfe’nin 

“fakat böyle yapmakla isâet etmiştir” (وقد أساء) demesidir.53 Buna göre bu kadar kısa bir ayet 

okumak Ebû Hanîfe’ye göre namazın sıhhati için yeterli olsa dahi kişi bunu yapmakla mekruh 

görülen bir davranışta bulunup günaha girmiş olur.54 

IV. MEZHEB İMAMLARININ RÜCU ETTİKLERİ GÖRÜŞLERİ 

Mezheb imamlarının bir konuda önceki görüşünden dönüp artık o görüşü terk ettikleri 

anlamına gelen rücu ettikleri görüşleri, Hanefî mezhebinde önemli bir yer tutmaktadır. Zira 

mezheb kitaplarında imamların rücu ettikleri görüşlerine dair birçok rivayet vardır. Rücu ettikleri 

görüşleriyle alakalı en büyük problem bunların kim tarafından, hangi kitapta ve nasıl rivayet 

edildiğidir. İşte Nevâdirler birinci el kaynak olarak doğrudan mezheb imamlarının ağzından rücu 

ettikleri bazı görüşleri nakletmek suretiyle bu konudaki problemi büyük oranda çözmüş 

olmaktadırlar. Fakat burada da bazı problemler yaşanmıyor değildir. Örneğin Muallâ’nın Ebû 

Yûsuf’un bazı son görüşlerini kendisinden mi duyduğu yoksa Şeybânî’nin mi ona haber verdiği 

noktasında tereddütler yaşadığı anlaşılmaktadır.55 Rücu ettikleri görüşleriyle ilgili bir diğer 

problem bunların sonraki mezheb uleması tarafından ne kadar bilinip dikkate alındığıdır. Aşağıda 

vereceğimiz bazı örneklerde bu problem üzerinde durmaya çalışacağız. 56 

Burada dikkat çekmemiz gereken ikinci bir husus, mezheb imamlarının rücu ettikleri 

görüşleri ile aynı konuda mezheb imamına ait birden fazla görüşün bulunması durumunu 

birbirine karıştırmamak gerektiğidir. Şöyle ki, bir görüşten rücu etmek, artık o görüşü 

benimsememek anlamına gelmekte iken, bir konuda ilkine zıt dahi olsa ikinci bir görüş beyan 

 
53 Muallâ, Nevâdir, s. 81. 
54 İsâet lafzının Asl’da mekruh ve günah anlamında kullanıldığına dair bk. Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), 

s. 265-66. 
55 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 5. 
56 Hanefî mezheb imamlarının rücu görüşleri hakkında yapılmış yeni bir çalışma için bk. Râmî Selheb, Rücuu’l-

eimmeti’l-müctehidîn Ebî Hanîfe ve sâhibeyhi an ba’di ârâihim el-fıkhıyye, Umman: Daru’l-feth 1438/2017. 

Konu hakkında yapılmış diğer bir çalışma için bk. Muhammed Mehdî Hasan eş-Şah Cihânfûrî, el-Lealil masnua 

fi’r-rivâyâti’l-mercûa elleti racaa anhâ el-eimmetü’s-selâse, Beyrut: Dâru’l-kütübi’l-ilmiyye 1438/2017. Her iki 

eser de geç dönem Hanefî kaynaklarından hareketle mezheb imamlarının rücu ettikleri görüşleri tespit etmeye 

çalışmış; ilk dönem eserlerine özellikle de Nevâdirlere müracaat edilmediği için mezheb imamının bu 

görüşünden döndüğünü kimin ve nerede rivayet ettiği birinci el kaynaklardan desteklenememiştir. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

183 

etmek birincisinden vazgeçildiği anlamına gelmez. Hilal b. Yahya’nın (ö.245/860) Ebû 

Yûsuf’un imlâ meclisinden aktardığı aşağıdaki anekdot bu dediğimiz noktaya işaret 

etmektedir. 

Ebû Yûsuf bir gün bize mükâteb konusundan bir mesele imlâ ettirdi. Oysa Kitabu’s-

sarf’ta bunun aksini söylemişti. İmlâ bitince ben ayağa kalkıp: “Bu Kitabu’s-sarf’ta 

söylediğinize muhalif; onu silip bunu mu, yoksa bunu silip onu mu yazalım?” dedim. 

Ebû Yûsuf cevaben: “İkisini de olduğu gibi bırakın. O iki meselenin arasını 

ayırdedebilecek birileri mutlaka çıkacaktır” dedi.57 

Ebû Yûsuf’un bu ifadesi açıkça göstermektedir ki, aynı meselede birincisine zıt 

ikinci bir görüş zikretmek, fakihin ilk görüşünden döndüğü anlamına gelmemektedir. İlk 

görüşünden döndüğü yerlerde genellikle önceki görüşünden döndüğü ifade edilir ve böylece 

biz, fakihin eski görüşünü artık benimsemediğini anlarız. Ancak böyle bir ifade olmadan 

aktarılan birbirine zıt iki görüşü, aynı meselede farklı mülahazalar göz önünde bulundurularak 

varılmış neticeler olarak değerlendirmek mümkün olduğundan meseleyi iyice anlamadan 

peşin hüküm vererek ilk görüşten rücu edildiği sonucuna varmamak gerekir. 

Nevâdirlere baktığımızda üç mezheb imamının, özellikle de bugün elimizde mevcut 

olan Nevâdiru Muallâ sayesinde Ebû Yûsuf’un bazı rücu ettiği görüşlerini, talebeleri 

vasıtasıyla öğrenebilme imkânına sahip olmaktayız. Nevâdiru Muallâ’yı esas alarak mezheb 

imamlarının rücu ettikleri görüşlerini şu üç başlık altında toplayabiliriz: 

A. Ebû Hanîfe’nin Rücu Ettiği Görüşleri 

Muallâ’nın Nevâdir’inde Ebû Hanîfe’nin rücu ettiği söylenen üç görüşü vardır. Muallâ 

bunlardan ikisini Ebû Yûsuf, birisini Şeybânî kanalıyla aktarmaktadır.58 Ebû Yûsuf’un 

aktardığı ve Ebû Hanife’nin rücu ettiğini söylediği görüşlerinden biri namazda kıraatla ilgilidir. 

Yukarıda geçen bu meseleyle ilgili olarak Ebû Hanîfe ilk görüşünde uzun bir ayet okunması 

gerektiğini söylerken daha sonra bu görüşünden dönüp kısa bir ayetin hatta onun da yarısının 

 
57 Ahbâru Ebî Hanîfe, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 103; benzer ifadelerle İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 305. 
58 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 81, 134, 137. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

184 

yeterli olacağını söylemiştir.59 Ebû Hanîfe’nin bu ilk görüşünden döndüğü Asl’da açıkça 

zikredildiği için60 mesele sonraki Hanefî kaynaklarında Ebû Hanîfe’nin bu ikinci görüşüne 

uygun olarak zikredilmiştir.61 Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’den naklettiği, rücu ettiği ikinci görüşü 

kölenin diyetiyle alakalı teknik bir konudur.62 Şeybânî’nin Ebû Hanîfe’den naklettiği rücu ettiği 

görüşü ise mehrini almamış kadının kocasını zifaftan men etmesi hakkındadır. Ebû Yûsuf, Ebû 

Hanîfe’nin, kadın kocasına bir kez bu hakkı verdiyse daha sonra mehrini almadığı gerekçesiyle 

onu bu haktan men edemez dediğini naklederken63 Muallâ bu meseleyi Şeybânî’ye de 

sorduğunu onun verdiği cevaba göre Ebû Hanîfe’nin önceleri bu görüşte olduğunu sonra bu 

görüşünden vazgeçip mehrinin tamamını almadıkça kocasını bu haktan men edebileceğine kail 

olduğunu aktarır.64 Nitekim Şeybânî el-Câmiu’s-sağîr’de Ebû Hanîfe’nin bir önceki görüşüne 

atıf yapmadan sadece bu son görüşüne yer vermiştir.65 

B. Ebû Yûsuf’un Rücu Ettiği Görüşleri 

Muallâ Nevâdir’inde yer alan bazı meselelerde Ebû Yûsuf’un ilk ve son görüşüne, 

bazen de ilk görüşünü zikretmeden sadece son görüşüne yer vermektedir. Bunlar dışında Ebû 

Yûsuf’un ilk görüşüne tekrar döndüğü, birkaç defa görüş değiştirdiği konularla birlikte rücu 

ettiği bazı görüşlerinden hareketle Ebû Yûsuf’un diğer bazı meselelerdeki görüşünün değişmiş 

olması gerektiğini Muallâ’nın düşündüğü görüşler de vardır. Ayrıca “bundan önceki görüşünüz 

böyle değildi” şeklindeki bazı sorulara Ebû Yûsuf’un öyle bir görüşü olduğunu kabul etmez 

tarzda bazen de açıkça inkâr ederek cevap verdiği de vakidir. Muallâ, Ebû Yûsuf’un rücu ettiği 

bir görüşü için bu görüşünden Ebû Hanîfe’nin görüşüne döndüğü güne şahit olduğunu ancak o 

gün onunla arasında oturan kişilerden dolayı tüm söylediklerini duyamadığını, durumu 

kendisine, Ebû Yûsuf’a daha yakın oturanların haber verdiğini aktarır.66 Bu nakilden 

 
59 Muallâ, Nevâdir, s. 81. 
60 Şeybânî, Asl, I, 196. 
61 Kudûrî, Muhtasar, s. 34. 
62 Muallâ, Nevâdir, s. 137. 
63 Muallâ, Nevâdir, s. 133. 
64 Muallâ, Nevâdir, s. 134. 
65 Şeybânî, Câmiu’s-sağîr (en-Nâfiü’l-kebîr ile), s. 183. Ebû Hanîfe’nin diğer Nevâdirlerde ve eserlerde yer alan 

rücu görüşlerine örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 133, II, 254. 
66 Muallâ, Nevâdir, s. 131. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

185 

anladığımız kadarıyla Muallâ, Ebû Yûsuf’un rücu ettiği görüşlerin bir kısmına ilk günden şahit 

olurken, diğer bir kısmından ilk rücu ettiği mecliste değil daha sonra haberdar olmuştur. 

Muallâ’nın Nevâdir’inde yer alan bilgilere göre Ebû Yûsuf’un rücu ettiği görüşlerini şu şekilde 

bir tasnife tabi tutabiliriz. 

1. Bir Defa Rücu Ettiği Görüşleri 

Muallâ Ebû Yûsuf’un rücu ettiği görüşleri için “Bu Ebû Yûsuf’un ilk görüşüydü. Son 

görüşüne göre” veya “sonra bu görüşünden döndü ve dedi ki…” ifadesine yer vermekte,67 bazen 

de bir önceki meseleden anlaşılmasına binaen ilk görüşünü zikretmeden sadece son görüşünü,68 

ya da tam aksine son görüşünü zikretmeden ilk görüşünü vermektedir.69 Muallâ’nın Ebû 

Yûsuf’un döndüğünü söylediği görüşlerine örnek olarak teyemmümle alakalı bir meseleyi 

zikredebiliriz. Ebû Yûsuf, önceleri üzerinde toprak olmayan yerden teyemmümü caiz görürken 

son görüşüne göre sadece topraktan alınan teyemmümü caiz görmektedir.70 

2. Birkaç Defa Rücu Ettiği Görüşleri 

Ebû Yûsuf’un, birkaç defa görüş değiştirdiği konular da vardır. Muallâ’nın aktardığına 

göre Ebû Yûsuf mehr-i müeccel ile yapılan evlilikte erkeğin zifaf hakkıyla alakalı olarak 

önceleri mehir için belirlenen vaktin gelmesiyle bu hakkı kazanacağını söylerken, daha sonra 

mehrin en alt sınırı olan 10 dirhem vermesini şart koşmuş ve en son mehrin tamamını 

vermedikçe kadının erkeği zifaftan menedebileceğini söylemiştir. Muallâ Ebû Yûsuf’un bu son 

görüş üzerinde karar kıldığını aktarır.71 Ebû Yûsuf’un konu hakkındaki görüşü, sonraki Hanefî 

kaynaklarında “son görüşüne göre” denilip Muallâ’nın yaptığı nakle uygun olarak verilmiştir.72 

3. Tekrar İlk Görüşüne Rücu Ettiği Görüşleri 

Muallâ bir mesele hakkında Ebû Yûsuf’un ilk görüşüne tekrar döndüğünü söyler. 

 
67 Muallâ, Nevâdir, s. 5, 131, 134. 
68 Muallâ, Nevâdir, s. 75. 
69 Muallâ, Nevâdir, s. 94, 107. 
70 Muallâ, Nevâdir, s. 75. 
71 Muallâ, Nevâdir, s. 134. 
72 Örnek olarak bk. Serahsî, Mebsût, V, 114; Mergînânî, Hidâye, I, 206. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

186 

Mesele kuyuda bulunan ölü ve şişmiş fareyle ilgilidir. Ebû Yûsuf’un ilk görüşüne göre farenin 

kuyuya ne zaman düştüğüne dair kesin bilgileri olmayan kişiler, bu durumu fark ettikleri vakte 

kadar o kuyunun suyundan aldıkları abdest ile kıldıkları namazları iade etmelerinin 

gerekmediğini nakleden Muallâ, Ebû Yûsuf’un sonra bu görüşünden dönüp, kuyudaki suyun 

tadı ve kokusu değişmedikçe içinde ölen veya şişen farenin suyu kirletmeyeceğine ve son olarak 

bu görüşünden de vazgeçip ilk görüşüne geri döndüğünü aktarır.73 

4. Rücu Ettiğini Kabul Etmediği Görüşleri 

Muallâ’nın Nevâdir’inde Ebû Yûsuf’un talebelerinin bundan önceki görüşünüz böyle 

değildi, diyerek sual ettikleri bazı meseleler de bulunmaktadır. Bu meselelerde talebeleri Ebû 

Yûsuf’un daha önceki görüşünün farklı olduğunu söylerken, Ebû Yûsuf’un bu yerlerde öyle bir 

görüşü olduğunu kabul etmez tarzda veya açıkça inkâr ederek cevap verdiği görülmektedir. Bu 

meselelerden biri, senede bir âdet gören cariyenin istibra süresiyle alakalı olup Ebû Yûsuf bir 

âdet süresi (bu örnekte bir yıl) istibra edilmelidir, deyince talebeleri “ama daha önce üç ay 

demiştiniz” diye karşılık vermişler, Ebû Yûsuf da “Ben bunun aksini söylüyorum” deyince 

Muallâ, Ebû Yûsuf’un bu cevabı karşısında “daha önce böyle bir şey dediğini kabul etmez 

gibiydi” deme ihtiyacı hissetmiştir. 74 Ebû Yûsuf şirketle alakalı bir konuda “zararının tamamı 

veya yarısı sana ait diyerek birine bin dirhem verse, kârın tamamı parayı verenin olur, çalışan 

kişi de ecr-i mislini alır” demesi üzerine talebeleri “bundan önce, verdiği para borç olur 

demiştin” karşılığını vermiş, ama Ebû Yûsuf bunu açıkça inkar ederek daha önce böyle bir 

görüşte olduğunu kabul etmemiştir.75 

5. Sonraki Bir Görüşüne Göre Rücu Ettiği Düşünülen Diğer Görüşleri 

Nevâdir râvileri mezheb imamlarından yaptıkları bazı rivayetler hakkında “bu onun 

ilk görüşüdür. Zira kendisi daha sonra şöyle dedi… Buna göre son görüşü şu şekilde 

olmalıdır…” diyerek mezheb imamlarının sonra söyledikleri bir görüşüne göre önceki bazı 

 
73 Muallâ, Nevâdir, s. 72. Kitabın yazma nüshasında noktasız olarak yazılan (אĳĭĝĻÝùĺ ħĤ אĨ) ifadesi Furat’ın neşrinde 

 .şeklinde (II, 566) yanlış yazılmıştır (Ĩא ĳ×ĝĭÝùĺ ħĤא) şeklinde (s. 72), diğer neşirde ise (Ĩא ĳÝęÝùĺ ħĤא)

74 Muallâ, Nevâdir, s. 57. 
75 Muallâ, Nevâdir, s. 115. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

187 

görüşlerinden dönmüş olmaları neticesine varmışlardır. Örneğin Muallâ eti yenen binek 

hayvanı üzerindeki tozdan teyemmüm almanın caiz olduğunu Ebû Yûsuf’tan aktardıktan sonra, 

bu görüşün Ebû Yûsuf’un ilk görüşü olduğunu zira kendisinin daha sonra “üzerinde toprak 

bulunmayan yerden teyemmüm almanın yeterli olmadığı” görüşüne vardığını, bu durumda Ebû 

Yûsuf’un son görüşüne göre “binek hayvanı üzerindeki tozdan teyemmüm almanın yeterli 

olmaması gerektiğini savunmuştur.76 Mesele Asl’da ve Serahsî’nin Mebsût’unda “kişinin 

doğrudan topraktan teyemmüm alma imkânı olmadığı yerlerde elbise ve benzeri bir şeyin 

tozuyla teyemmüm alması Ebû Yûsuf’a göre caizdir” şeklinde geçmektedir.77.  

Matbu Asl’da dipnotta nüsha farkı olarak gösterip metinde yer verilmeyen Ebû 

Yûsuf’un temiz toprak dışında başka bir şeyle teyemmümü yeterli görmediği78 yönündeki 

ifadesi Muallâ’nın yukarıda verdiğimiz çıkarımını desteklemektedir. Nitekim Ebû Yûsuf’un 

imlâ ashabından sık sık rivayette bulunan Tahavî79 ve ondan nakille Cessâs da toprak bulamama 

şartına bağlamadan Ebû Yûsuf’a göre elbise ve benzeri şeylerden çıkan tozlarla teyemmüm 

olmayacağını söylemişlerdir.80 

6. İlk Görüşünden Rücu Ettiği Sanılabilecek Görüşleri 

Ebû Yûsuf’un bir önceki görüşünden rücu ettiğini gösterir şekilde hiç kimseye nispet 

etmeden söylediği bir sözü hakkında Muallâ, Ebû Yûsuf’un son olarak söylediği görüşü, Ebû 

Hanîfe’nin görüşü olarak aktardığını, ama onun adını vermediğini düşündüğünü söyleyerek 

Ebû Yûsuf’un rücu ettiği sanılabilecek bazı görüşlerinde aslında kendisinin değil hocası Ebû 

Hanîfe’nin görüşünü aktarmak istemiş olabileceğini ifade etmektedir.81 

 
76 Muallâ, Nevâdir, s. 75. 
77 Şeybânî, Asl, I, 102; Serahsî, Mebsût, I, 109. 

78 Şeybânî, Asl, I, 102. (אبóÝĤא ÕĻĉĤא ïĻđāĤאÖ ħĩĻÝĺ أن źإ įĺõåĺ ź) 

79 Tahâvî’nin Ebû Yûsuf’un imlâ ashabından yaptığı Nevâdir kabilinden nakillere örnek olarak bk. Cessâs, 

Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, I, 299, 435, II, 8, III, 11, 58, 203, 279, 449, IV, 17, 18, 41, 77, 182, 183, 219, 304, 

359, 408, 434, V, 13, 51, 134; Tahavî, Ahkâmu’l-Kur’ân, I, 315, II, 230; Cessâs, Şerhu Muhtasarı’t-Tahâvî, I, 

567, II, 36, 396, III, 71-72, 144, 424, 370, 402, 439, 442, IV, 145, 218, V, 132, 253, 334, 359, VI, 17, 24, 297, 

342, 346, 390, VII, 126, 157, 163, 173, 201, 437, 483, VIII, 143, 167, 237, 358. 
80 Bk. Cessâs, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ, I, 146; Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, IV, 32. 
81 Muallâ, Nevâdir, s. 29. Ebû Yûsuf’un diğer Nevâdirler ve eserlerdeki rücu görüşlerine örnek olarak bk. Nâtıfî, 

Ecnâs, I, 340, 486, 497, 543, 566, II, 184. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

188 

C. Şeybânî’nin Rücu Ettiği Görüşleri 

Şeybânî’nin rücu ettiği görüşleriyle ilgili Nevâdirlerde sınırlı sayıda rivayet 

bulunmaktadır. Bunun sebebi Muallâ’nınki hariç Nevâdirlerinden az sayıda rivayetin günümüze 

ulaşmış olmasıdır. Muallâ’nın Nevâdir’inde ise çoğunlukla Ebû Yûsuf’un görüşleri yer alır. Buna 

rağmen Muallâ Şeybânî’nin iki rücu görüşünü aktarmaktadır. Bu görüşlerden biri vasiyette istisna 

ile alakalıdır. Konuyla ilgili olarak önce Ebû Yûsuf’un görüşünü aktaran Muallâ, kişi vasiyet 

ettiği şeyin tamamını veya tamamından fazlasını vasiyetten istisna edecek olsa Ebû Yûsuf’a göre 

istisnanın batıl; vasiyetin ise ilk haliyle geçerli olacağını söyler. Ardından Şeybânî’nin de önceleri 

bu görüşte olduğu, sonra bu görüşten rücu edip böyle bir vasiyetin batıl olduğuna hükmettiğini 

aktarır. Gerekçe olarak vasiyetten rücu caizdir, böyle bir istisna da rücu gibidir, dediğini söyler.82 

Sonraki kaynaklarda Şeybânî’nin görüşü bu şekilde verilmiştir.83 

Şeybânî’nin bir diğer rücu görüşü Nevâdiru İbn Hişâm’da yer almaktadır. Şeybânî 

kendi ifadesine göre Rakka’da iken, kişinin yanlarında bir diğer eşi varken eşlerinden biriyle 

gerçekleşen halveti sahih olarak değerlendirmiş, sonra bu görüşünden vazgeçip bunu sahih 

halvet olarak görmemiştir.84 Nevâdiru İbn Rüstem’de yer alan bir meselede de Şeybânî adet 

görmeyen cariyenin istibra süresiyle alakalı olarak önceleleri hür kadının kocası vefat ettiğinde 

beklediği dört ay on günlük süreyi esas almış daha sonra bu görüşünden dönüp iki ay beş günde 

karar kılmıştır.85 

Şeybânî’nin rücu görüşleriyle alakalı son bir mesele vekilin azliyle alakalıdır. Asl’ın 

Kitâbu’l-vekâlet kısmında vekilin aklını yitirmesi sebebiyle azli konusunda kısa süreli akıl 

yitirilmesi uykuya benzetilerek azil sebebi sayılmamış, uzun süreli olanlar azil sebebi sayılmış, 

fakat bunun için belli bir süre tayin edilmemiştir.86 İbn Semâʿa Nevâdir’inde Şeybânî’nin azil 

için gerekli süreyi ilk önce bir gün bir gece olarak tayin ettiğini, sonra bu görüşünden dönüp 

süreyi bir aya çıkardığını, en son bundan da dönüp süreyi bir seneye çıkardığını87 ve bu son 

 
82 Muallâ, Nevâdir, s. 100. Şeybânî’nin diğer rücu görüşü için bk. Muallâ, Nevâdir, s. 144. 
83 Örnek olarak bk. Kâsânî, Bedâi, VII, 394. 
84 Nâtıfî, Ecnâs, I, 239. 
85 Nâtıfî, Ecnâs, I, 430. 
86 Şeybânî, Asl, XI, 210, XI, 361; Nâtıfî, Ecnâs, II, 323. 
87 Asl’da talak için vekalet verilen kişinin bir iki ay aklını yitirmesiyle vekaletten çıkmayacağını ifade eden mesele 

(XI, 413) bu nakli destekler mahiyettedir. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

189 

görüşünde karar kıldığını aktarır.88 İbn Semâʿa’nın Nevâdir’inde Şeybânî’den aktardığı bu 

görüşü sonraki kaynaklarda da geçmekte ve Şeybânî’nin önce bir ay, sonra da bir sene 

görüşünde karar kıldığı zikredilmektedir.89 Mergînânî Şeybânî’nin bir senede karar kılmasına 

gerekçe olarak bir senelik akıl yitirme sebebiyle tüm ibadet sorumluluklarının kişiden 

düşmesini gösterir.90 Onun bu açıklamasından Şeybânî’nin vekilin azlini, aklını yitiren kişiden 

en son zekat olmak üzere tüm ibadetlerin düştüğü süreye kıyas ettiğini anlıyoruz. 

V. MEZHEB İMAMLARI ARASINDAKİ FIKHÎ İHTİLAFLAR 

Usûl’de ihtilaf verilmeden zikredilen bazı meselelere dair Nevâdirlerde mezheb 

imamlarından farklı görüşler nakledebilmektedir. Bu durumda mezheb imamlarının Usûl’de 

ihtilaf zikredilmeyen bazı konularda birden fazla görüşü olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Nevâdirlerde zikredilen bu ihtilaflar mezheb imamlarından Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Usûl’ün 

telifinden sonra aradan geçen süre içerisinde bazı meselelerle ilgili görüşlerini değiştirdiğini 

veya ilgili konuda ikinci bir görüş daha ortaya koyduklarını göstermektedir. 

Bu tür ihtilafları en iyi tespit edenlerden biri hem Ebû Yûsuf’a hem de Şeybânî’ye 

talebelik yapıp onların görüşlerini karşılaştırma imkânı bulmuş olan Muallâ’dır. Nitekim 

yukarıda Nevâdir’inden nakille bazı konularda Şeybânî’nin Ebû Yûsuf’un görüşünü 

bilmediğini veya yanlış bildiğini kendisinden aktarmıştık. Zâhiru’r-rivâye ile Nevâdirleri bu 

şekilde karşılaştırıp ihtilafsızmış gibi görünen birçok konuda ihtilaf olduğunu ortaya koyan 

diğer bir Hanefî fakihi hiç kuşkusuz Nevâdir mesailinin mahiyetini tespitte kendisinden en çok 

yararlandığımız Nâtıfî’dir. O Ecnâs’ta adeti olduğu üzere ele aldığı konuyla alakalı başta 

Zâhiru’r-rivâye ve Nevâdirler olmak üzere kendisine kadar ulaşan Hanefî kaynaklarında geçen 

görüşleri alt alta toplayarak konu hakkında mezheb imamlarından aktarılanların bir dökümünü 

verip aradaki ihtilaflara işaret ettikten sonra zaman zaman kendi tercihini de yapmaktadır.  

Nâtıfî’nin zikrettiği bu ihtilaflar Usûl ile Nevâdir, el-Câmiu’s-sağîr ile Nevâdir, 

Ziyâdât ile Nevâdir veya Nevâdirler arasında olabildiği gibi diğer kitaplar arasında da 

olabilmektedir. Fakat bizim burada vereceğimiz birkaç örnek konumuz gereği Nevâdirlerin 

kendi içinde ve diğer eserlerle Nevâdirler arasındakilerden olacaktır. 91 

 
88 Nâtıfî, Ecnâs, II, 323. 
89 Örnek olarak bk. Hâkim eş-Şehîd, Kâfî, vr. 319a; Serahsî, Mebsût, XIX, 13. 
90 Mergînânî, Hidâye, III, 152. 
91 Nâtıfî’nin konu hakkında birden fazla rivayet olduğunu aktardığı meselelere örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 

109, 136, 154, 158, 251, 296, 339, 340, 369, 386, 466, 538, 543, 552, 556, 566. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

190 

A. Usûl ile Nevâdir Arası İhtilaf 

Nâtıfî sulhla alakalı bir konuda Usûl’den yaptığı bir nakilden sonra Nevâdiru İbn 

Rüstem’den nakille bunun Ebû Yûsuf’un görüşü olduğunu Şeybânî’nin ise farklı bir görüşe 

sahip olduğunu aktarır.92 

B. el-Câmiu’s-sağîr ile Nevâdir Arası İhtilaf 

el-Câmiu’s-sağîr’de rehin olarak verilen ve köle olduğunu ikrar eden kişinin hür 

olduğunun anlaşılması ve borçlunun bulunamaması durumunda alacağın hür olduğu anlaşılan 

bu kişiden tahsil edilemeyeceğine dair ihtilafsız zikredilen görüş için93 Nâtıfî, Nevâdiru İbn 

Rüstem’den nakille bu görüşün Ebû Hanîfe’ye ait olduğunu, Ebû Yûsuf’un aksi yönde görüş 

belirttiğini, Şeybânî’nin ise tevakkuf edip hiçbir şey söylemediğini aktarır.94 

C. Ziyâdât ile Nevâdir Arası İhtilaf 

Burada Ziyâdât ve Nevâdirlerden örnek olarak vereceğimiz meselenin ilginç bir yönü 

bulunmaktadır. Mesele hakkında Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Ziyâdât’taki görüşleri birbirinden 

farklı olmakla birlikte, Nevâdirlerde kendilerine Ziyâdât’taki görüşlerinin tam zıttı nispet 

edilmektedir. Böylece Ebû Yûsuf’un Ziyâdât’taki olumlu görüşü Nevâdir’de olumsuza, tam 

aksine Şeybânî’nin Ziyâdât’taki olumsuz görüşü de olumluya dönmüştür. Özetle ifade edecek 

olursak bu ilginç mesele hibeden dönüldüğünde hibeye bağlı olarak düşen borcun da geri dönüp 

dönmeyeceği konusuyla alakalıdır. Şeybânî’nin Ziyâdât’taki ifadesine göre hibeden dönülmesi 

durumunda o mala bağlı olarak düşen borç geri dönmezken, Nevâdiru Hişâm’daki ifadesine 

göre hibeden dönülmesi durumda o mala bağlı olarak düşen borç da geri dönmektedir. Aynı 

meselede Ebû Yûsuf’un Ziyâdât’taki ifadesine göre, Şeybânî’nin aksine hibeden dönülmesi 

durumunda o mala bağlı olarak düşen borç da geri dönerken, Nevâdir’inin İbn Semâʿa 

rivayetindeki ifadesine göre borç geri dönmez.95 

 
92 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 42. 
93 Şeybânî, Câmiu’s-sağîr (en-Nâfiü’l-kebîr ile), s. 357-58. 
94 Nâtıfî, Ecnâs, II, 371. 
95 Nâtıfî, Ecnâs, I, 538. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

191 

D. Nevâdirler Arası İhtilaf 

Bazen de aynı meselede iki Nevâdir eseri arasında ihtilaf olabilmektedir. Örneğin 

yemin kefareti olarak sadece sirval (pantolon) verilmesi yeterli olur mu konusunda Şeybânî’den 

iki görüş gelmektedir. Bunlardan Nevâdiru Hişâm rivayetine göre sirval yeterli olmazken, 

Nevâdiru İbn Semâʿa rivayetine göre yeterlidir.96 

Nevâdirler arası ihtilafın bir diğer örneği ödünç/borç ekmek almakla alakalıdır. 

Ekmeğin üretildiği buğday geri verilirken aynı ağırlıkta olmama ihtimaline binaen ödünç 

alınmaması uygun görülmekle birlikte bu konuda Ebû Yûsuf’tan Nevâdirlerde iki farklı görüş 

bulunmaktadır. İbn Semâʿa rivayetiyle gelen Nevâdir’inde tartı ile ödünç alınmasında bir beis 

görmezken, Muallâ’nın Nevâdir’inde cevaz vermemiştir.97 

VI. TAHRÎCLER 

Buradaki anlamıyla “mezheb imamlarının konuya dair bilinen bir görüşü olmadığı 

zaman, benzer meselelerdeki görüşlerinden hareketle bu mesele hakkındaki görüşünü tespit 

etme” olarak tanımlayabileceğimiz tahrîc faaliyeti aslında bir tür basit kıyas ameliyesi olarak 

da görülebilir. Nitekim Ebû Yûsuf, Şeybânî ve Hasan b. Ziyâd’ın bu tür tahrîcleri yaparken 

kullandıkları “kıyasu kavlihi” ifadesi de bunu göstermektedir. Ebû Hanîfe’nin vefatından sonra 

daha uzun bir süre yaşayan mezhebin diğer iki imamı Ebû Yûsuf ve Şeybânî, hakkında Ebû 

Hanîfe’den görüş bulunmayan birçok konuda onun görüşünü belirleyebilmek için tahrîce 

başvurmuşlardır. Bugün elimzde bulunan Asl’ın matbu nüshasında bazı sahabe ve tabiin 

görüşleri de dahil olmak üzere Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’un görüşleri üzerinden yapılmış 

yüzlerce tahrîc meselesi vardır. Bu tahrîclerin bir kısmı Şeybânî, diğer bir kısmı da Ebû Yûsuf 

tarafından yapılmıştır.98 Bu tür tahrîcle belirlenmiş görüşler Asl’da olduğu gibi Nevâdir, Emâlî 

ve diğer eserlerde de geçer.99 Özellikle Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’un konu hakkında görüş 

 
96 Nâtıfî, Ecnâs, I, 386. 
97 Nâtıfî, Ecnâs, II, 5. Ayrıca bk. Muallâ, Nevâdir, s. 22. 
98 Eserde Şeybânî’nin görüşleri üzerine yapılmış tahrîclere de rastlanmaktadır. Bu tahrîclerle ilgili muhakkik 

Boynukalın’ın değerlendirmeleri için bk. Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), s. 66-72. 
99 Hasan b. Ziyâd hocaları; Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Züfer’in görüşleri üzerinden sıkı sık tahrîc yapanlardan 

biridir. Bu tür tahrîclere örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 59, 82, 92, 133, 158, 168, 185, 232, 262, 265, 297, 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

192 

bildirmediği durumlarda doğrudan talebelerinin yaptığı tahrîclerle görüşünün ne olacağı tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Örneğin Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’nin görüşünü tahrîc yaparak 

belirlediği bir meselede Muallâ’nın kendisine “Ebû Hanîfe’nin hangi görüşüne kıyas ettiğini” 

sorması üzerine Ebû Yûsuf’un aşağıda gelecek olan ilgili görüşü açıklaması100 mezheb 

imamlarının birbirlerinin hangi görüşlerinden ve nasıl tahrîc yaptıklarını bizzat kendilerinin 

göstermesi açısından Nevâdirlere ayrı bir değer katmaktadır.101 

A. Ebû Yûsuf’un Tahrîcleri 

Muallâ’nın Nevâdir’inde Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’nin kavlini tahrîcle belirlediği 

ondan fazla mesele bulunmaktadır.102 Ebû Yûsuf bu meselelerin çoğunda “onun görüşüne 

kıyasla”103 ifadesini kullanırken, bazen de “bu konuda Ebû Hanîfe’den bir rivayetin var mı? 

sorusuna yok ama bu onun görüşünün gereğidir” diyerek cevap vermektedir.104 

Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’nin görüşünü tahrîcle belirlediği meseleler arasından 

Muallâ’nın sorusu üzerine tahiricine esas aldığı meseleyi de açıkladığı görüşü burada örnek 

olarak zikretmek uygun olacaktır. Mesele şöyledir: Muallâ, Ebû Yûsuf’a, gözü ağrıyan veya 

hasta olan bir kişi, hastalığının artması korkusuyla Ramazan orucunu bozabilir mi? Bu konuda 

Ebû Hanîfe’den bir şey hatırlıyor musun? diye sorduğunda, Ebû Yûsuf, hatırlamadığını, ama 

onun görüşüne kıyasla orucunu bozabileceğini söyler. Muallâ’nın Ebû Hanîfe’nin hangi 

görüşüne kıyas ettiğini sorması üzerine Ebû Hanîfe’nin, gözünden tedavi gördüğü için yedi gün 

boyunca yatarak namaz kılması gerektiği söylenen bir kişi hakkında yatarak namaz kılar ve 

gözlerini tedavi ettirir” dediğini aktardıktan sonra “Ben de bu konuda aynısını söylüyorum” 

diyerek105 meseleyi Ebû Hanîfe’nin hangi görüşüne kıyas ettiğini açıklamıştır.106 

 
309, 330, 331, 340, 374, 480, 484, II, 26, 64, 79, 80, 121, 140, 145, 166, 169, 403,  

100 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 92. 
101 Fıkıhta tahrîcle ilgili olarak ayrıca bk. Başoğlu, “Tahrîc”, s. 420-22. 
102 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 31, 83, 86, 90, 92, 99, 101, 106, 107, 129, 141. 

103 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 31, 83, 86, 90, 99, 101, 106, 107, 129, 141. (ÙęĻĭè ĹÖل أĳĜ אسĻĜ ĹĘ) 

104 Muallâ, Nevâdir, s. 92. (įĤĳĜ אسĻĜ įĭכĤو ،ź :אلĜ [...] ÙęĻĭè ĹÖأ īĐ Ûĺرو ģİ :ėøĳĺ אÖأ ÛĤÉø) 

105 Muallâ, Nevâdir, s. 92. (.אñİ ĹĘ لĳĜכ أĤñوכ :ėøĳĺ ĳÖאل أĜ؟ [...] وįĤĳĜ īĨ įÝùĜ ءĹü أي ĵĥĐ :įĤ ÛĥĜ) 

106 Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’nin görüşünü tahrîcle belirlediği diğer bir mesele için bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 423. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

193 

Muallâ bir yerde de Ebû Yûsuf’un nikahta muhayyerlik konusunda söylediği bir görüş 

hakkında “bu onun görüşü olmamalıdır, Ebû Hanîfe’nin görüşünün gereği olsa gerektir, zira 

Ebû Yûsuf bu konuda muhayyerlik hakkı tanımamaktadır” diyerek Ebû Yûsuf’un görüşüymüş 

gibi anlaşılabilecek bu meselenin aslında Ebû Hanîfe’nin görüşü üzerine Ebû Yûsuf tarafından 

yapılmış bir tahrîc olduğunu belirtmektedir.107 

B. Şeybânî’nin Tahrîcleri 

Şeybânî her iki hocası Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’un görüşleri üzerinden tahrîcler 

yapmıştır. Yukarıda geçtiği üzere Şeybânî’nin bu tahrîclerinin Asl’da birçok örneği bulunmaktadır. 

Fakat biz burada az da olsa Nevâdirlerde geçen tahrîclerini örnek olarak vereceğiz. 

Nevâdiru İbn Rüstem’de geçen bir rivayete göre İbn Rüstem, Şeybânî’ye müslüman olan 

hıristiyan kişinin arazisinden Ebû Hanîfe’ye göre haraç vergisi düşer mi? diye sorduğunda, bu 

konuda Ebû Hanîfe’nin görüşünü bilmediğini; ama ona göre düşmesi gerektiğini, söyleyerek 

tahrîcte bulunmuştur.108 Nevâdiru İbn Rüstem’de geçen bir diğer meselede de Şeybânî Ebû 

Yûsuf’un görüşünü tahrîcle belirlerken “Korkarım bu konuda Ebû Yûsuf yemin ettirir” diyerek 

onun görüşünün gereğini pek benimsemediğini ifade eder.109 Nevâdiru İbn Semâʿa’da geçen diğer 

bir meselede ise “kişi eşine, eğer eve girersen benim karım değilsin, diyecek olsa Ebû Hanîfe ve 

Ebû Yûsuf’un görüşüne kıyasla eve girdiğinde kadının boş olması gerekir” diyerek hem Ebû 

Hanîfe hem de Ebû Yûsuf’un görüşünü tahrîcle belirlemiştir.110 

Çok nadir olmakla birlikte Nevâdirlerde mezheb imamlarının bazı konulardaki 

görüşlerinin talebeleri tarafından yapılan tahrîcler ile belirlendiğine de rastlamaktayız. Örneğin 

Muallâ mudarebe akdiyle alakalı bir mesele hakkında Şeybânî’den bir nakil yaptıktan sonra 

onun görüşü üzerinden kendisi bir tahrîcte bulunmaktadır.111 

 
107 Muallâ, Nevâdir, s. 133. (ÙęĻĭè ĹÖل أĳĜ אسĻĜ ĵĥĐ אñİ אĩĬإ ،ėøĳĺ ĹÖل أĳĜ אسĻĜ ĵĥĐ ÷ĻĤ אñİو) 

108 Nâtıfî, Ecnâs, I, 468. Şeybânî’nin Ebû Hanîfe’nin görüşünü tahrîcle belirlediği diğer bazı meseleler için bk. 

Nâtıfî, Ecnâs, I, 168, 259, 407, 489. 
109 Nâtıfî, Ecnâs, II, 306. 
110 Nâtıfî, Ecnâs, I, 295. 
111 Muallâ, Nevâdir, s. 117. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

194 

VII. SORULAR ve CEVAPLAR 

Fıkıh tarihinde konuyu soru-cevap metodu ile anlatmak ilk dönem fıkıh eserlerinin 

hemen hepsine hâkim olan üsluptur. Bu metottaki sorular genellikle müellifin konuyu izah 

etmek maksadıyla varsaydığı takdirî sorular olmakla birlikte zaman zaman talebelerin sorduğu 

gerçek sorular da olabilmektedir.112 Örneğin Asl’da Ebû Yûsuf’un Ebû Hânife’ye; Şeybânî’nin 

ise her ikisine sorduğu bu tür gerçek sorular mevcuttur.113 Bizim burada ele alacağımız talebeler 

tarafından sorulan bu gerçek sorulardır. 

Nevâdirlerde de talebeler tarafından çeşitli sebeplerle gündeme getirilmiş bu tür 

sorular ve cevaplar bulunmakta olup bu sorular Nevâdirlerin önemli bir özelliğini 

oluşturmaktadır. Zira talebelerin bu soruları ve karşılığında hocaların verdiği cevaplar veya 

hocalarını söylerken duydukları birçok şey Usûl’de ve diğer Nevâdirlerde karşılaşılması pek 

mümkün olmayan türden meselelerle alakalı olabilmektedir. Ayrıca bu sorular ve cevapları 

sayesinde mezheb imamlarının hangi sorulara aynı, hangi sorulara farklı cevap verdikleri, 

verdikleri cevap ile diğer eserlerde özellikle Usûl’de geçen görüşleri arasında farklılık olup 

olmadığı, cevapta zikredilen detaylarla Usûl’deki görüşün daha net ve doğru anlaşılması veya 

sorunun hakkında daha önce nakil bulunmayan bir konuda imamları tahrîc yapmaya sevk 

etmesi gibi birçok önemli husus da ortaya çıkmaktadır. Günümüze ulaşan Nevâdiru Muallâ’da 

bu türden yüze yakın soru ve cevap vardır. Diğer Nevâdirlerdeki sorularla birlikte ele 

alındığında sorana ve cevap verene göre bu soruları şöyle tasnif edebiliriz. 

A. Ebû Hanîfe’ye Sorulan Sorular 

Bunlar çoğunlukla Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’ye sorduğu sorulardır. Ebû Hanîfe bu 

soruların çoğuna cevap verirken bazıları için “bilmiyorum” demiştir.114 Sorular genellikle konu 

hakkında Ebû Hanîfe’nin görüşünü öğrenmek için sorulmakla birlikte bazıları görüşündeki 

tutarsızlığı göstermek amacına matuf olabilmektedir. Örneğin Ebû Hanîfe’nin adet gören bir 

kadının iddetinin iki aydan önce bitmeyeceğine hükmettiğini söyleyen Ebû Yûsuf sorularla 

 
112 Asl’ın üslubu ve içinde geçen soruların mahiyetine dair bk. Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), s. 106-11. 
113 Örnek olarak bk. Şeybânî, Asl, III, 49, 50, 104, IV, 498, VIII, 143, 436, 527, 529, 530, 531, VIII, 153, 154, 156, 

157, 158, 159, 160, 161, IX, 322, 412, 476, 490, X, 369. 
114 Hünsa-i müşkilin hükmü ve dehrin ne anlama geldiğine dair bu sorular için bk. Muallâ, Nevâdir, s. 19, 92. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

195 

hocasını sıkıştırmaya başlar ve ona adet ve temizlik dönemlerinin en az ne kadar olacağını sorar. 

Ebû Hanîfe adetin en az üç; temizliğin de en az on beş gün olduğunu söyleyince, Ebû Yûsuf bu 

durumda boşandıktan hemen sonra adet gören bir kadının otuz dokuz gün içinde 

(3+15+3+15+3) iddetini tamamlamasının mümkün olduğunu dile getirerek hocasına görüşünde 

tutarsız olduğunu ve bu konuda ona katılmadığını ifade eder.115 

Ebû Yûsuf’un aktardığı sorulardan bazıları başkası tarafından Ebû Hanîfe’ye sorulmuş 

olabilmektedir. Örneğin biri Ebû Hanîfe’ye gelip ona 10 saf (بيض) dirheme anlaştığı bir kumaşı 

satıcıya 10 katışıklı (غلة) dirhem verip aldığında bu kumaşı (murabaha usulü satarken) ne 

üzerinden satması gerektiğini sorduğunda Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf’a dönüp bu konudaki 

görüşünü sorar. Ebû Yûsuf verdiği dirhem üzerinden satması gerektiğini söyler. Ebû Hanîfe 

adama dönüp Ebû Yûsuf’un gerekli cevabı verdiğini söyler ve başka bir şey demez. Ebû Yûsuf 

bu konuda Ebû Hanîfe’den bir şey duymadığını fakat (onun görüşüne kıyasla) anlaştıkları 

dirhem üzerinden satacağını, verdiği dirheme bakılmayacağını söyleyerek Ebû Hanîfe’nin bu 

konuda kendisinden farklı bir görüşe sahip olduğunu ifade etmiş olur.116 

B. Ebû Yûsuf’a Sorulan Sorular 

Nevâdir ve Emâlîlerde Ebû Yûsuf’a sorulmuş birçok soruya rastlıyoruz. Yukarıda 

geçtiği üzere Asl’da geçen sorunların bir kısmı da Şeybânî’nin Ebû Yûsuf’a sorularından 

oluşmaktadır.117 Soruların çoğu mevcut tek Nevâdir eseri Nevâdiru Muallâ’da geçen Muallâ’ya 

ait sorulardır. Bunun dışında Hişâm ve İbn Ebî Mâlik gibi diğer talebelerin Ebû Yûsuf’a 

yönelttiği sorular, mevcut verilere göre fazla değildir. Bu sebeple Ebû Yûsuf’a sorulan soruları 

Muallâ’nın ve diğerlerinin soruları olmak üzere iki ana başlık altında toplamak uygun 

görünmektedir. 

1. Muallâ’nın Soruları 

 
115 Muallâ, Nevâdir, s. 40. 
116 Muallâ, Nevâdir, s. 30-31. Ebû Yûsuf’un Ebû Hanîfe’ye diğer soruları için bk. Muallâ, Nevâdir, s. 14, 19, 80, 

81, 90, 91, 92, 127, 130. 
117 Şeybânî, Asl, IV, 498, VIII, 154, 156, 157, 158, 159, 160, IX, 322, 490. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

196 

Muallâ Nevâdir’inde birçok kere “Ebû Yûsuf’a sordum”118 veya “Ona dedim ki”119 

gibi ifadeler kullanarak kendisine sorduğu soruları ve onun verdiği cevapları aktarmaktadır. 

Muallâ bu soruların bazısını Şeybânî’ye de sorarak konu hakkında onun görüşünü de almış 

hatta aşağıda geleceği üzere hangi soruda aynı cevabı, hangi soruda farklı cevabı verdiğini dahi 

zikrederek aynı konuda iki hocasının bazen birleşen bazen de ayrılan bakış açılarını ortaya 

koymaya çalışmıştır. 

Muallâ’nın çoğu konu hakkındaki teknik detaylardan oluşan bu sorularından bazısı 

Asl’da Ebû Yûsuf’un görüşü olarak geçebilmektedir. Örneğin namaza “Allahu Ekber”, “Allahu 

Ecell”, “Allahu A’zam” gibi bir sözle (Allahu Ekber demesi gerektiğini) bilerek veya 

bilmeyerek başlayan bir kişinin durumunu sorduğunu söyleyen Muallâ, Ebû Yûsuf’un cevap 

olarak: “Ebû Hanîfe’ye göre geçerli olur. Ama bana göre “Allahu Ekber” demesi gerektiğini 

biliyorsa yeterli olmaz” dediğini aktarır.120 Bu mesele Asl’da da geçmekte, ilgili lafızlarla tekbir 

getirmenin yeterli olacağının Ebû Hanîfe, Şeybânî, İbrahim (en-Nahaî) ve Hakem b. Uteybe’nin 

görüşü olduğu, Ebû Yûsuf’un ise aktardığımız şekilde görüş beyan ettiği belirtilmektedir.121 

Ebû Yûsuf’un bazı sorulara verdiği cevaplar ise Asl’da geçenden farklıdır. Örneğin 

Asl’da vitir namazında kunut duası için ellerin kaldırdıktan sonra tekrar bağlanacağı geçerken122 

Muallâ’nın sorusuna verdiği cevapta Ebû Yûsuf, tekbir getirilip ellerin kaldırılacağını, sonra 

salınıp dua edileceğini söyler, Muallâ’nın “Peki! Bu, Ebû Hanîfe’nin de görüşü mü?” sorusuna 

da olumlu cevap verir.123 Ebû Yûsuf’un Asl’da geçene uymayan cevaplarından bir diğeri de 

daha önce geçen, ses duyulmayan duvarın arkasından imama uymanın caiz olacağı konusudaki 

görüşüdür.124  

 
118 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 5, 22, 25, 35, 43, 46, 47, 48, 51, 52, 53, 55, 64, 67, 77, 80, 81, 82, 85, 86, 89, 90, 91, 

92, 93, 94, 95, 97, 99, 100, 104, 107, 113, 115, 119, 121, 128, 127, 128, 130, 132, 135, 139, 141, 143, 145. 
119 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 5, 22, 24, 25, 26, 29, 30, 46, 48, 51, 52, 54, 67, 68, 71, 77, 81, 82, 84, 85, 88, 89, 90, 

92, 104, 107, 116, 121, 123, 125, 139, 145. 
120 Muallâ, Nevâdir, s. 80. 
121 Şeybânî, Asl, I, 15-16. 
122 Şeybânî, Asl, I, 139. 
123 Muallâ, Nevâdir, s. 81. 
124 Muallâ, Nevâdir, s. 82. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

197 

Muallâ’nın sorduğu bazı sorular hakkında Ebû Hanîfe’den görüş bulunmadığı için Ebû 

Yûsuf onun görüşünü tahrîcle belirlemiştir. Örneğin Ebû Hanîfe cünüp iken şehit olan kişinin 

yıkanması gerektiği görüşündedir.125 Ebû Yûsuf, Muallâ’nın sorusu üzerine adetten 

temizlenmiş fakat yıkanamadan şehit olmuş kadının da Ebû Hanîfe’nin görüşüne kıyasla 

yıkanması gerektiğini söylemiştir.126 

2. Diğerlerinin Soruları 

Yukarıda geçtiği üzere Muallâ Nevâdir’inde Ebû Yûsuf’a sorduğu birçok soruyu 

aktardığı gibi adını vermediği başkaları tarafından yöneltilen soruları da “Ona denildi ki”127 

diyerek nakletmiştir. Ayrıca Nevâdiru Hişâm, Nevâdiru Bişr, Nevâdiru İbn Rüstem’de olduğu 

gibi diğer Nevâdirlerde ve Emâlîlerde az da olsa Ebû Yûsuf’a sorulan sorular ve onun verdiği 

cevaplar bulunmaktadır.128 

C. Şeybânî’ye Sorulan Sorular 

Şeybânî yöneltilen soruların önemli bir kısmı mevcut verilere göre Nevâdiru 

Muallâ’da geçmektedir. Ayrıca kaynaklarda Nevâdiru Dâvûd b. Rüşeyd’den yapılan nakillere 

göre eserde Şeybânî’ye Rakka’da kadı iken sorulmuş birçok soru yer almaktadır.129 Bunun 

dışında Hişâm,130 İbn Rüstem131 ve Ali b. Yezîd’in132 Nevâdirlerinde Şeybânî yöneltilen sorular 

ve cevaplarına rastlanmaktadır. Şeybânî’ye yöneltilen soruları da Muallâ’nın ve diğerlerinin 

soruları şeklinde ikiye ayırabiliriz. 

1. Muallâ’nın Soruları 

Muallâ gibi hem Ebû Yûsuf hem de Şeybânî’den ders almış bazı talebeler iki 

 
125 Şeybânî, Asl, I, 346. 
126 Muallâ, Nevâdir, s. 90. 
127 Muallâ, Nevâdir, s. 36, 43, 57, 73, 108, 115, 131, 141, 145. 
128 Bunlara örnek olarak bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 44, 79, 409, 410, II, 5, 340, 399. 
129 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 39, 53, 151, 248, 304, 460, 512. 
130 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 410, 549, II, 142, 153, 161, 188, 195, 254, 419. 
131 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 406, II, 157, 173. 
132 Bk. Nâtıfî, Ecnâs, II, 150, 153, 178, 384. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

198 

hocasından birine sorduğu bazı soruları diğerine de sorarak onun da görüşünü almış ve verdiği 

cevabı Nevâdir’inde zikretmiştir.133 Böylece her iki mezheb imamının aynı konuda nasıl hüküm 

verdiklerini hangi sorulara aynı,134 hangilerine farklı135 cevap verdiklerini öğrenebilmekteyiz. 

Muallâ, Ebû Yûsuf’tan aktardığı Ebû Hanîfe’nin bazı görüşlerini, Şeybânî’ye de sormuş ve 

bunlardan birinde Ebû Yûsuf’un, mehirle alakalı Ebû Hanîfe’den aktardığı görüşün Şeybânî’nin 

verdiği cevaba göre aslında Ebû Hanîfe’nin eski bir görüşü olduğunu ve Ebû Hanîfe’nin 

sonradan o görüşten vazgeçtiğini anlamıştır.136 

2. Diğerlerinin Soruları 

Yukarıda geçtiği üzere Muallâ dışında, Dâvûd b. Rüşeyd, Hişâm, İbn Rüstem ve Ali 

b. Yezîd’in Nevâdirlerinde Şeybânî’ye yöneltilen sorular ve cevapları vardır. Şeybânî’nin 

talebelerinden Ali b. Yezîd’in Şeybânî’ye sorduğu bazı sorular sonraları tartışma sebebi olmuş 

bazı konuların aydınlanmasına yardımcı olmaktadır.  

Örneğin Cuma namazının kılınacağı şehrin nasıl bir yer olması gerektiğini Şeybânî’ye 

sorduğunu söyleyen Ali b. Yezîd cevap olarak “Cezaları uygulayan bir kadısı bulunan 

şehirlerde cuma kılınmalıdır” dediğini ama şehirde ikamet edenlerin sayısı hakkında bir 

takdirde bulunmadığını nakleder.137 Şeybânî’nin bu şehir tanımı aşağıda yine geleceği üzere 

sonraki Hanefî kaynaklarında esas alınmış ve cuma namazının kılınması gereken şehir, bu 

tanım üzerinden belirlenmiştir.  

Ali b. Yezîd’in diğer bir sorusu mahkûm haklarıyla ilgilidir. Ali, Şeybânî’ye çocuğu 

ölen veya doğan mahkûmun durumunu sorduğunu onun da, ziyaret için hapisten çıkmasına izin 

verilebilir, diğer kişilerin doğum ve ölümü için ise izin verilmez, dediğini aktarır.138  

 
133 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 8, 9, 16, 30, 53, 55, 57, 58, 60, 62, 69, 100, 109, 134, 140. 
134 Muallâ’nın sorularına Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin aynı cevabı verdiği meseleler için bk. Muallâ, Nevâdir, s. 9, 

16, 27, 30, 97, 134. 
135 Muallâ’nın sorularına Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin farklı cevap verdiği meseleler için bk. Muallâ, Nevâdir, s. 11, 

53, 55, 57, 58, 60, 62, 82, 93, 100, 109, 110, 112, 134, 139, 140. 
136 Bk. Muallâ, Nevâdir, s. 134. 
137 Nâtıfî, Ecnâs, I, 127. 
138 Nâtıfî, Ecnâs, II, 178. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

199 

Ali b. Yezîd diğer bir sorusunda tarih de vermektedir. Buna göre 178/794 senesinde 

Şeybânî’ye gerçek bir olayla alakalı olduğu anlaşılan şu soruyu yöneltir: Taberistan valisi (ki 

Ali b. Yezîd Taberistanlı’dır) Mecûsîler arasında hüküm vermesi için Mecûsî bir kadı atar, o 

da onlar arasında hüküm verir. Sonra verdiği hükümlerden biri Müslüman bir kadıya götürülüp 

sorulur. Bu durumda kadının ne yapması gerektiği sorusuna cevap olarak Şeybânî şunları 

söyler:  

Taberistan valisine dilediği kişiyi kadı atama yetkisi verilmiş, o da Mecusî birini kadı 

olarak atamışsa, verdiği hüküm müslüman bir kadının verdiğinde geçerli olacak bir 

hüküm olması durumunda kabul edilir. Fakihlerin ihtilaf ettikleri bir konu olsa bile 

hükmü iptal edilmez. Ancak kadı olarak atanmamış sadece tarafların rızasıyla hakem 

olarak hüküm vermişse bu durumda bölgenin müslüman kadısının hükmüne uygunsa 

kabul edilir yoksa iptal edilir.139 

Hişâm da halife vefat ettiğinde valilerin yetki durumunu Şeybânî’ye sorduğunu cevap 

olarak, kadı ve valilerin görevlerine devam edecekleri, fakat kadı ve valinin ölmeleri 

durumunda atadıkları vekillerinin azl olacaklarını söylediğini aktarır.140 Bu cevaptan 

Şeybânî’nin halifenin atadıklarıyla vali ve kadıların atadıkları arasında bir ayrıma gittiği 

anlaşılmaktadır. 

D. Diğerlerine Sorular 

Nevâdirlerde mezhebin üç imamı dışında kendisine soru sorulduğunu tespit 

edebildiğimiz İbn Ebî Leylâ gibi mezheb dışından alimler ile Muhammed b. Şücâʿ es-Selcî141 

ve Muhammed b. Mukâtil142 gibi sonraki nesilden Nevâdir sahipleri de bulunmaktadır.  

Örneğin Muallâ’nın Nevâdir’inde Ebû Yûsuf’un ilk hocası İbn Ebî Leylâ’ya sorduğu 

sorulara rastlamak mümkündür. Bunlardan birinde Ebû Yûsuf, imamın rükûa vardığında 

arkadan gelen kişilerin ayak sesini duyması durumunda, namaza yetişmeleri için rükuda 

beklemeyi hem Ebû Hanîfe’ye hem de İbn Ebî Leylâ’ya sorduğunu her ikisinin de olumsuz 

 
139 Nâtıfî, Ecnâs, II, 150, 153. 
140 Nâtıfî, Ecnâs, I, 130. 
141 Nâtıfî, Ecnâs, I, 260, 440, 562; II, 174, 192, 460, 461. 
142 Nâtıfî, Ecnâs, II, 97. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

200 

cevap verdiğini aktarır.143 Diğer bir soru da cenaze namazı tekbirlerinde ellerin kaldırılmasıyla 

alakalı olup her iki hocası da ellerin kaldırılmayacağını söylemiştir.144 Ebû Yûsuf’un İbn Ebî 

Leylâ’ya sorduğu bir diğer soru da erkeğin vefat eden eşini yıkamasıyla ilgilidir. Ebû Yûsuf 

İbn Ebî Leylâ’nın “her ikisi de birbirini yıkayabilir” dediğini fakat kendisinin Ebû Hanîfe’nin 

“sadece kadın kocasını yıkayabilir” görüşünü aldığını aktarır.145 

VIII. TANIMLAR ve TAKDİRLER 

Nevâdirler, Usûl’de tanımı yapılmayan bazı kelime ve kavramların tanımı veya bazı 

meselelerde net bir ölçü verilmeden muğlak olarak zikredilen ve hükme medar olan miktarların 

tam ölçü ve takdirinin ne olduğu noktasında, bazen doğrudan bazen de bir soruya binaen 

mezheb imamlarının yaptığı açıklamalara da yer vermektedir. Sonraki mezheb fakihlerinin 

gündemini oldukça meşgul eden bu tür tanımı kelime ve kavramlar ile tam ölçüsü verilip takdiri 

yapılmamış hükümlerin belirlenmesinde yine Nevâdirler ilk elden önemli açıklamalar 

içermektedir. Aşağıda vereceğimiz örneklerde görüleceği üzere Nevâdirlerde geçen bu tanım 

ve takdirler bazen isim verilerek bazen de verilmeden sonraki kaynaklarda zikredilmiştir. 

A. Tanımlar 

Mezheb imamlarının Usûl’de çeşitli sebeplerle ihtiyaç duymadığı ama sonraki 

dönemde problem teşkil eden bazı kelime ve kavramların tanımı hakkında Nevâdirlerde önemli 

açıklamalar yer alabilmektedir. Bu tanımlarda örnek olarak Hanefîlerin cuma namazının sahih 

olabilmesi için ileri sürdüğü şartlardan biri olan “şehir” (مصر) kavramına Nevâdirlerde getirilen 

tanımı zikredebiliriz. 

Bilindiği üzere Usûl’de cuma namazının geçerli olabilmesi için “şehir”de kılınması 

gerektiği söylenmiş; fakat “şehr”in tanıma yer verilmemiştir.146 Nevâdirlerde cumanın sıhhati 

için şart koşulan “şehr”in tanımıyla ilgili mezheb imamlarından yapılan çeşitli nakiller 

bulunmaktadır. Bunlardan birinde Ali b. Yezîd bunu Şeybânî’ye sorduğunu, onun: “Cuma, 

 
143 Muallâ, Nevâdir, s. 80.  
144 Muallâ, Nevâdir, s. 91. 
145 Muallâ, Nevâdir, s. 90. 
146 Şeybânî, Asl, I, 299. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

201 

cezaları uygulayan bir kadısı bulunan şehirlerde kılınmalıdır” dediğini ama şehirde ikamet 

edenlerin sayısı hakkında bir takdirde bulunmadığı nakleder.147 Ali b. Yezîd’in yaptığı bu 

rivayetle kaynaklarda sadece Ebû Yûsuf’a nispet edilen bu “şehir” tanımının,148 aslında 

Şeybânî’nin de iştirak ettiği ortak bir tanım olduğu anlaşılmaktadır. Muhammed b. Şücâʿ’ın 

Nevâdir’inde ise Ebû Yûsuf’un cuma kılınması gereken şehri en az on bin kişinin yaşadığı yer 

olarak tanımladığı geçer.149 

B. Takdirler 

Mezheb imamlarının Usûl’de geçen bazı meseleler ile ilgili olarak net bir süre, ölçü 

veya miktar vermeden zikrettikleri hükümlere medar olan mutlak bırakılmış sebeplerinin süre, 

ölçü veya miktarını Nevâdirlerden öğrenebilmekteyiz. Bunlara örnek olarak necaset-i hafifenin 

namaza mâni olan miktarının ne kadar olduğunu; hukukullah davalarında zaman aşımı süresini; 

aklını yitirmesi sebebiyle vekilin azil süresini ve son olarak da orta yaşlı ve yaşlı anlamına gelen 

“kehl” ve “şeyh” kelimeleri ile kaç yaşındaki kişilerin kastedildiğinin tam olarak tayini 

konusunda Nevâdirlerde gelen açıklamaları zikredebiliriz. 

Necaset-i hafîfenin miktarı: Necaset-i hafifenin ne kadarının namaza mâni olduğuna 

dair Asl’da, çok fazla olmaması (kesîr-i fâhiş) gerektiğini150 söyleyen Şeybânî kesîr-i fâhişi yine 

Asl’da dörtte bir olarak açıklarken Ebû Yûsuf’un görüşünü vermemektedir.151 Nevâdiru 

Muallâ’ya baktığımızda ise Ebû Yûsuf’un kesîr-i fâhişi bir karışa bir karış olarak takdir 

ettiğini152 ve bunun sonraki kaynaklar153 ile Asl’ın bazı nüshalarına dahi yansıdığını 

görmekteyiz. Nitekim Boynukalın Asl’dan nakilde bulunduğumuz yere düştüğü dipnotta, 

tahkikte kullandığı nüshalardan biri hariç hepsinde Ebû Yûsuf’un imlâsından nakille “onun 

 
147 Nâtıfî, Ecnâs, I, 127. 
148 Kâsânî, Bedâi, I, 259; Mergînânî, Hidâye, I, 82. 
149 Nâtıfî, Ecnâs, I, 127. Tanımlara dair diğer bir örnek, haccla ilgili olarak Kur’ân’da geçen eyyâm-ı malûmât 

(Hacc, 22/28) ve eyyâm-ı madûdât’tın (Bakara, 2/203) tanımıdır. Bu iki kavramla hangi günlerin kastedildiğine 

dair Hişâm Nevâdir’inde Ebû Hanîfe’den nakille eyyâm-ı malûmâtın Zilhiccenin ilk on günü, eyyâm-ı 

madûdât’ın ise teşrik günleri olduğunu söyler. Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 515. 
150 Bk. Şeybânî, Asl, I, 29, 30. 
151 Bk. Şeybânî, Asl, I, 30.  
152 Muallâ, Nevâdir, s. 76, 77. 
153 Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, IV, 16; Serahsî, Mebsût, I, 55. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

202 

kesîr-i fâhişi bir karışa bir karış olarak takdir ettiği” ifadesinin yer aldığını belirtmekte ve 

Emâlî’den gelen bu rivayetin Asl’ın râvilerinden Ebû Süleyman el-Cüzcânî’nin veya diğer 

râvilerden birinin ifadesi olabileceğini söylemektedir. Bu durum bize Ebû Yûsuf’un 

Emâlî’sinde dile getirdiği, Muallâ’nın da büyük bir ihtimalle Emâlî meclisinde duyup 

Nevâdir’ine aldığı bu meselenin daha sonraları Asl’ın metnine eklenecek kadar154 meşhur 

olduğunu göstermektedir.155 Bununla birlikte kaynaklar Şeybânî ve bazı rivayetlerde Ebû 

Hanîfe’den nakledilen dörtte bir miktarını diğer bazı meselelerde verilen hükümlere uygun 

düşmesi sebebiyle daha sahih kabul etmişlerdir.156 

Zaman aşımı: Hanefî mezhebinde davalarda zaman aşımı (tekâdüm) kul haklarında 

geçerli değilken sırf Allah hakkı olan hadlerde geçerlidir.157 Ebû Hanîfe bu tür davalardaki 

zaman aşımı için herhangi bir süre belirlemeyip158 bunu hakimin takdirine bırakmıştır.159 

Nevâdiru Muallâ’da Ebû Yûsuf, “Bir süre belirlemesi için çok ısrar ettik ama yine de 

belirlemedi, biz de bir ay ile sınırlandırdık” demektedir.160 Nâtıfî, Nevâdiru Hişâm’dan 

rivayetle Şeybânî’nin de zaman aşımını bir ayla sınırlandırdığını aktarmaktadır. Hasan b. 

Ziyâd’ın Mücerred’inden nakille Ebû Hanîfe’nin bir ay ve daha fazla süre sonra zina davası 

açılması durumunda dava kabul edilmez, dediğini aktararak ona göre de zaman aşımının bir ay 

olduğunu söyler.161 Sonraki kaynaklarda Ebû Yûsuf ve Şeybânî’den yapılan bir aylık takdir 

dikkate alınırken, Mücerred’den yapılan naklin dikkate alınmadan162 Ebû Hanîfe’nin bir süre 

tayin etmediği söylenir.163 

 
154 Asl’a Emâlî ve Nevâdir vb. eserlerden yapılan ilaveler için bk. Boynukalın, “Mukaddime” (Asl içinde), s. 126-37. 
155 Tahâvî’nin konuyla ilgili Ebû Yûsuf’tan yaptığı “bir zirâa bir zirâ” rivayet ile alakalı olarak Cessâs, böyle bir 

rivayeti ne işittiklerini ne de kitaplarda gördükleri, Tahâvî’nin bu aktardığının şaz bir rivayet olduğunu 

söylemektedir. Bk. Cessâs, Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî, II, 40. 
156 Serahsî, Mebsût, I, 55; Alâeddin Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ, I, 65, Kâsânî, Bedâî, I, 80. 
157 Nâtıfî, Ecnâs, I 424. 
158 Şeybânî, Asl, VII, 253. 
159 Cessâs, Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî, VI, 194, Serahsî, Mebsût, IX, 70; Kâsânî, Bedâî, VII, 47. 
160 Muallâ, Nevâdir, s. 128; Nâtıfî, Ecnâs, I, 424. 
161 Nâtıfî, Ecnâs, I 424. 
162 Serahsî, Mebsût’un elimizdeki matbu nüshasına göre Hasan b. Ziyâd kanalıyla Ebû Hanîfe’nin bir ay değil de 

bir sene takdir ettiğini nakleder (bunun bir nüsha hatası olma ihtimali de var) ama bu nakle itibar etmez. Bk. 

Serahsî, Mebsût, IX, 70. 
163 Örnek olarak bk. Cessâs, Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî, VI, 194; Kâsânî, Bedâî, VII, 47. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

203 

Vekilin azil süresi: Yukarıda Şeybânî’nin rücu görüşleri kısmında geçtiği üzere 

vekilin aklını yitirmesiyle vekaletten azli için ne kadar bir süre geçmesi gerektiğine dair Usûl’de 

bir süre tayin edilmemiştir.164 İbn Semâʿa Nevâdir’inde Şeybânî’nin azil için gerekli süreyi en 

son görüşünde bir seneye çıkardığını ve bu son görüşünde karar kıldığını aktarmıştık.165 İbn 

Semâʿa’nın Nevâdir’inde Şeybânî’den aktardığı bu bir yıllık süre kaynaklarda da geçmekte ve 

Şeybânî’nin bu görüşünde karar kıldığı zikredilmektedir.166 

Kehl ve şeyhin yaşı: Özellikle vasiyet konularında problem oluşturan orta yaşlı ve 

ihtiyar anlamına gelen bu iki kelimeden kaç yaşındaki kişilerin kastedildiğini Ebû Yûsuf 

Nevâdir’inin bir yerinde “kehl otuz; şeyh ise kırk yaşında olandır” diye tanımlarken diğer bir 

yerinde “kehl kırk ila elli yaş arası; şeyh ise elli yaşından fazla olandır” diye tanımlamıştır. 

Nevâdiru İbn Rüstem’de ise Ebû Yûsuf’un kehl otuz üç yaşı; şeyh kırk yaşında olandır, 

Şeybânî’nin de kehl kırk yaşı; şeyh elli yaşında olandır, dediği geçer. Aynı soruya cevap olarak 

Muhammed b. Şücâʿ Nevâdir’inde “Otuz üç yaşına girip de saçlarına ak düşmeye başlayanlar 

kehl sayılır. Yoksa kırk yaşına geldiğinde, saçında ak olmasa bile artık kehl sayılır” demiştir.167 

Ebû Yûsuf ve Şeybânî’den gelen kehl ve şeyhle ilgili bu yaş tahdidleri, bazılarında isim 

verilmeden sonraki Hanefî kaynaklarına da yansımıştır.168 

IX. KÜLLÎ KAİDELER ve ASILLAR 

Mezheb imamlarının üzerlerine görüşlerini bina ettikleri küllî kaide ve asılları veya 

daha dar anlamıyla bir konudaki görüşlerini bina ettikleri “zâbıt” adı verilen kuralları169 bilmek 

onların fıkhını anlamayı kolaylaştıran yöntemlerden biridir. Bu küllî kaide ve asıllar çoğunlukla 

mezheb imamların talebeleri veya mezhebin sonraki fakihleri tarafından belirlenmeye 

çalışılmıştır. Daha çok erken Hanefî fakihlerinin yazdıkları şerhlerde “vechu kavlihi”, “el-aslu 

 
164 Şeybânî, Asl, XI, 210, XI, 361; Nâtıfî, Ecnâs, II, 323. 
165 Nâtıfî, Ecnâs, II, 323. 
166 Örnek olarak bk. Hakîm eş-Şehîd, Kâfî, vr. 319a; Serahsî, Mebsût, XIX, 13. 
167 Nâtıfî, Ecnâs, II, 460-61. 
168 Örnek olarak bk. Alâeddin Semerkandî, Tuhfetü’l-fukahâ, III, 216; Mevsılî, İhtiyâr, V, 81; Aynî, Binâye, XIII, 

474; İbn Âbidîn, Reddü’l-muhtâr, III, 770. 
169 İbn Nüceym, kaide ile zâbıt arasındaki farkı açıklarken, kaide farklı konulardaki feri meseleleri, zâbıt ise aynı 

konudaki feri meseleri cem eder, demektedir. Bk. İbn Nüceym, Eşbâh, s. 189. Ayrıca bk. Baktır, “Kaide”, s. 206. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

204 

inde…” şeklinde ifadelerle belirlemeye çalıştıkları bu kurallar bazı şerhlerin temel konusu 

oluşturmuştur. Örneğin Şeybânî’nin Ziyâdât170 ve özellikle el-Câmiu’l-kebîr’de171 ortaya 

koyduğu onlarca içtihadın dayandığı asılları tespit amacıyla yazılan şerhler bulunmaktadır. 

İşte mezheb imamlarının fıkıh anlayışını çözmek ve böylece onların görüşlerini daha iyi 

kavramak adına fıkıh faaliyetlerinde çok önemli bir yer tutan bu küllî kaide ve zâbıtlar172 çoğunlukla 

mezheb müntesipleri tarafından tespit edilmişse de bunların bir kısmı bizzat mezheb imamları 

tarafından açıklamış olup Nevâdirlerde bunların az da olsa örneklerine rastlayabilmek mümkündür. 

Bunlara örnek olarak bizim burada zikretmeyi uygun gördüğümüz bazı kaideler şöyledir. 

Nikah akdinde kullanılan lafızlarla ilgili zâbıt: Hanefî mezhebine göre bir malın 

mülkiyetini karşı tarafa intikalinde kullanılan satış, hibe, sadaka, hediye vb. gibi lafızlarla hür 

kadının nikahı kıyılabilmektedir. Ebû Hanîfe İbrahim b. Rüstem’in Nevâdir’inde bunu şu 

şekilde ifade etmiştir: “Cariye üzerinde mülkiyet ifade eden (satış, hibe vb.) her türlü lafızla hür 

kadının nikahı kıyılabilir. Aynı şekilde cariye üzerinde mülkiyet ifade etmeyen (icare, ariye 

vb.) lafızlarla da hür kadının nikahı geçerli olmaz.”173 

Gasp edilen malın geri alınabilmesine dair zâbıt: Nevâdiru Muallâ’da gasp edilen 

mallardan hangisinin geri alınıp hangisinin alınamayacağı konusunda Ebû Yûsuf’tan şu zâbıt 

nakledilmiştir. Gaspçının (üzerinde birtakım işlemler yapıp) değiştirdiği mal (örneğin sıkıp 

suyunu çıkardığı üzüm veya pekmeze çevirdiği hurma) sahibi tarafından alınamaz. Ama 

kendiliğinden değişen şey (örneğin sirkeye dönen üzüm suyu) sahibi tarafından alınır.174 

 
170 Kâdîhan’ın Ziyâdât şerhi bunun güzel bir örneğidir. Kitabın mukaddime kısmında muhakkiklerin de belirttiği 

üzere Kâdîhan bu şerhte önce meselelerin dayandığı küllî kaide ve fıkhî zâbıtları, sonra da bunlardan oluşan 

meseleleri zikretmiştir. Bk. Kâsım Eşref, “Mukaddime” (Şerhu'z-Ziyâdât içinde), I. 114-16. 
171 Cemâlüddîn el-Hasîrî’nin (ö. 636/1238) Câmiu’l-kebîr’de geçen küllî kaideler üzerine yaptığı doktora 

çalışmasında Ali Ahmed en-Nedvî, (tıpkı Kâdîhan’ın yaptığı gibi) Hâsîrî’nin önce konunun dayandığı küllî 

kaideleri, sonra mesaili zikrettiğini belirtmektedir. Bk. Nedvî, el-Kavâid ve'd-davâbit, s, 157. 
172 İbn Nüceym, usul-i fıkhın gerçek anlamının, feri meselelerin kendisine bağlandığı bu küllî kaideleri bilmek 

olduğunu iddia etmiş, fakihin ancak bu kaideleri bilmek suretiyle taklit düzeyinden içtihat seviyesine 

çıkabileceğini söylemiştir. Bk. İbn Nüceym, Eşbâh, s. 14. 
173 Nâtıfî, Ecnâs, I, 200. 
174 Muallâ, Nevâdir, s. 125. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

205 

Suda ölen canlıların suyu kirletmesine dair kural: Az suda ölen canlıların suyu 

kirletip kirletmeyeceği konusunda Ebû Yûsuf şu kuralı aktarmaktadır: “Suda yaşayıp çok akan 

kana (kapalı kan sistemine) sahip olan canlılar suda öldüğünde suyu kirletir. Akıcı kanı olmayan 

(açık kan sistemine sahip) kurbağa ve yengeç gibi canlıların su da ölmesi ise suyu kirletmez.175 

X. MEZHEB İMAMLARININ DAVRANIŞLARI 

Fakihlerin sözlü ifadeleri kayda geçirildiği gibi davranışları da birer hüküm gibi kabul 

edilip kayda geçirilmiştir. Hanefî fakihlerinden Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’un davranışlarıyla 

alakalı olarak Nevâdirlerde az da olsa kayıtlar bulunmaktadır. 

A. Ebû Hanîfe’nin Davranışları 

Ebû Hanîfe’den Ebû Yûsuf’un aktardığı bu davranış biçimleri cenaze taşıma, 

sakalların arasını yıkama ve yırtıcı hayvanların derisinden yapılmış eşyaları kullanmakla 

alakalıdır. 

Ebû Yûsuf Ebû Hanîfe’yi cenaze taşırken gördüğünü ve önce cenazenin baş tarafını 

sağ omuzuna, sonra da ayak tarafını sol omuzuna aldığını söyler. Ayrıca binek üzerinde 

cenazenin önünden gittiğini sonra da oturup cenazeyi beklediğini aktarır.176 

Ebû Yûsuf, İbrahim en-Nehâî’den sakalların içini yıkamak gerekmez dediğini 

aktardıktan sonra, iki hocası Ebû Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ’nın sakallarının içini yıkamadığını, 

kendisinin ise yıkadığını aktarır.177 

İbn Semâʿa rivayetiyle gelen Nevâdiru Ebî Yûsuf’ta geçtiğine göre Ebû Yûsuf köpek ve 

kurt derisinde hayır olmadığını söyledikten sonra bu konuda Ebû Hanîfe’den bir görüş 

hatırlamadığını ama onu, üzerinde tilki derisi varken namaz kılarken gördüğünü 

nakletmektedir.178 

 
175 Muallâ, Nevâdir, s. 72. Küllî kâidelere örnek olarak ayrıca bk. Muallâ, Nevâdir, s. 74, 75, 101, 137; Nâtıfî, 

Ecnâs, I, 178 
176 Muallâ, Nevâdir, s. 90. 
177 Muallâ, Nevâdir, s. 73. 
178 Nâtıfî, Ecnâs, I, 50. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

206 

B. Ebû Yûsuf’un Davranışları 

Muallâ Nevâdir’inde bir yerde, Ebû Yûsuf’un Ramazan Bayramı sabahı binek 

üzerinde Ebû Caʿfer mescidinin avlusuna kadar gelip minbere yakın bir yerde binekten inip 

bayram namazını kıldırdığını, ardından minbere çıkıp hutbe verdiğini, (namaz için) ezan 

okunmadığı gibi kamet de getirilmediğini aktarır.179 

Ebû Yûsuf’un davranışlarıyla ilgili aktaracağımız ikinci bir mesele bu konuda 

Hanefîlerin görüşene muhaliftir. Tahâvî’nin hocası Ahmed b. Ebî İmrân’ın, Ebû Yûsuf’un Ferec 

isimli bir kölesinden naklettiğini göre Ferec, Ebû Yûsuf’u vitir namazında kunut esnasında 

ellerini kaldırıp dua ederken görmüştür. İbn Ebî İmrân bu meseleyi aktardıktan sonra, “Bize Ebû 

Yûsuf’tan bunu Ferec’den başkası rivayet etmedi; ama Ferec güvenilir biridir” demiştir.180 

XI. MEZHEB İMAMLARININ KELÂMÎ GÖRÜŞLERİ 

Mezheb imamlarının fıkhî görüşleri dışında, kelâmî konulardaki görüşleri de çeşitli 

fıkhî bağlamları sebebiyle Nevâdir eserlerinde geçebilmektedir. Sonraki akide ve kelâm 

kitaplarında da rastladığımız mezheb imamlarının bu görüşlerinden Nevâdirlerde geçen bir 

kısmı şunlardır: 

Ehl-i sünnet tanımı: Hişâm’ın Nevâdir’inde Ebû Hanîfe’ye ehl-i sünnet kimdir diye 

sorulduğunda: “Ebubekr ve Ömer’i üstün tutan, Ali ve Osman’ı seven” diye cevap verdiği 

geçmektedir.181 Bu rivayetin diğer bir versiyonunda İbrahim b. Rüstem, Nûh b. Ebî 

Meryem’den nakille onun Ebû Hanîfe’ye ehl-i cemaat kimdir? diye sorduğunu, Ebû Hanîfe’nin 

de şu cevabı verdiğini nakleder: 

Ebubekir ile Ömer’i üstün tutan, Ali ile Osman’ı seven, kaderin hayır ve şerrine iman 

eden, hiçbir mü’mini günahı sebebiyle tekfir etmeyen, Allah hakkında hiçbir şey 

söylemeyen, mestler üzerine mesh eden ve nebizi haram görmeyendir.182 

 
179 Muallâ, Nevâdir, s. 89. Diğer bir örnek için bk. Muallâ, Nevâdir, s. 81. 
180 İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 314. 
181 Nâtıfî, Ecnâs, I, 450. 
182 Saymerî, Ahbâru Ebî Hanîfe, s. 89. Nâtıfî aynı rivayeti Hâkim eş-Şehîd’in Müntekâ’sından nakille vermektedir. 

Bk. Nâtıfî, Ecnâs, I, 452. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

207 

Ehl-i hevâ/Ehl-i bidatın şahitliği: Ebû Hânife Râfizîlerden bir grup olan Hattâbîler 

hariç ehl-i hevadan salih olanların şahitliğini kabul edeceği nakledilmektedir.183 Aynı konuda 

Şeybânî’ye şahitliği kabul edilecek ehl-i hevâ hakkında sorulunca, ehl-i hevânın iffetli oldukları 

sürece her türlü konuda şahitliklerini kabul edeceğini; ancak Hattâbîlerin hiçbir konuda 

şahitliklerini kabul etmediğini söyler. Gerekçe olarak da birbirlerini tasdik edip kendi 

inancından olan kişilerin söyledikleriyle şahitlik etmelerini gösterir.184 

Marifetullah: Ebû Yûsuf’un Nevâdir’inin İbn Semâʿa rivayetinde Ebû Hanîfe’nin: 

“Kendisinin yaratılmış olduğunu gören insanoğlunun yaratıcısını bilmeme noktasında mazereti 

olamaz. Hükümlere gelince, haberdar oluncaya kadar onları bilmemesi mazur görülür” dediği 

nakledildikten sonra onun bu sözüyle Allah’ı bilmenin sadece akıl ile vacip olduğunu açıkça 

ifade ettiği yorumu yapılmıştır.185 

İmanda istisna: Hişâm Nevâdir’inde Ebû Hanîfe’den kişinin: “Ben Allah katında 

gerçekten mü’minim” demesi gerektiğini, “İnşallah mü’mindir” diyerek istisna yapmaması 

gerektiğini aktarır. Yine Ebû Hanîfe’den “Benim imanım Cebrâil’in imanı gibidir demeyi 

mekruh gördüğünü, bunun yerine Cebrâil’in iman ettiğine ben de iman ettim demeyi, uygun 

gördüğünü nakleder.186 

Ehl-i kitabın müslüman olması: Nevâdiru Dâvûd b. Rüşeyd’de Şeybânî, Bir 

hıristiyanın müslüman kabul edilebilmesi için kelime-i şehadet getirmesinin yeterli 

olmayacağını aynı zamanda kendi dininden teberri edip İslam’a girdiğini de açıkça ifade etmesi 

gerekir, demektedir. Benzer ifadeler Nevâdiru İbn Rüstem ve İbn Semâʿa rivayetiyle gelen 

Nevâdiru Ebî Yûsuf’tan nakille Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’tan da nakledilmektedir.187  

İlk bakışta oldukça garip görünen; mezheb imamlarının müslüman olmak için sadece 

kelime-i şehadet getirmeyi yeterli görmemelerinin sebebini Nâtıfî es-Siyerü’l-kebîr’den nakille 

şöyle açıklamaktadır. Bugün bizim aramızda yaşayan yahudi ve hıristiyanların kelime-i şehadet 

 
183 Nâtıfî, Ecnâs, II, 156. 
184 Nâtıfî, Ecnâs, II, 157, 194. 
185 Nâtıfî, Ecnâs, I, 446. 
186 Nâtıfî, Ecnâs, I, 446. 
187 Nâtıfî, Ecnâs, I, 437-38. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

208 

getirmeleri müslüman oldukları anlamına gelmez. Zira onlar Muhammed size gönderilmiş bir 

peygamberdir, demektedirler. Bu sebeple yahudilik veya hıristiyanlıktan teberri etmeden 

sadece kelime-i şehadeti getirmeleri gerçekten müslüman olduklarına delil olmaz.188 

Hz. Ebubekir ve Hz. Ömer’in diğer sahabeye tafdili: Yukarıda Hişâm’ın 

Nevâdir’inden nakille ehl-i sünnet tanımında geçtiği üzere Ebû Hanîfe’ye göre, “Ebubekir ve 

Hz. Ömer’i üstün tutmak, Ali ve Osman’ı sevmek” ehl-i sünnetin şiarındandır. Aynı yerde 

Hişâm, Şeybânî’nin “Ebubekir ve Ömer Ali’den daha üstündür” dediğini, Ebû Yûsuf’un ise 

“sahabeden hiçbirine dil uzatmasa bile Ali’yi diğerlerine tafdil edene fesatçı” dediğini 

aktarır.189 

Sahabeye dil uzatanın durumu: İbn Semâʿa rivayetiyle gelen Nevâdiru Ebi Yûsuf’ta, 

Ebû Yûsuf sahabeye dil uzatan kişinin şahitliğini kabul etmediğini, zira o kişinin mecnun ve 

sefih olduğunu söylemiştir.190 Nâtıfî aynı mesele hakkında diğer bir yerde, Ebû Yûsuf’un 

“Sahabeye dil uzatanın şahitliğini kabul etmem; ama sahabeden teberri edenin şahitliğini kabul 

ederim” dediğini aktardıktan sonra aradaki farkı şöyle izah etmektedir. Başkalarına dil uzatmak 

düşük ve bayağı insanların yapacağı aptalca bir davranış olup böyle insanların zaten şahitliği 

kabul edilmez. Ama sahabeden teberri edip dil uzatmayanların durumu böyle değildir. Onlar 

her ne kadar batıl bir inanca sahip olsalar da bunu inançları gereği yaptıkları için ortada 

şahitliklerinin reddini gerektiren bir durum yoktur.191 

Halku’l-Kur’ân: Nâtıfî Muhammed b. Şücâʿ’ın Hikâyât isimli eserinden nakille 

Hasan b. Ziyâd’ın şöyle dediğini nakleder: “Kûfe’de kendilerine yetiştiğim meşayıhımız Ebû 

Hanîfe, Ebû Yûsuf ve Züfer, Kur’ân Allah’ın kelâmıdır, derler, başka bir şey demezlerdi.” Aynı 

konuda Hasan b. Ebî Mâlik, Hasan b. Ziyâd’ın “Kur’ân mahluktur diyenin arkasında namaz 

kılmadığımız gibi, mahluk değildir diyenin arkasında da namaz kılmayız. Sadece Kur’ân 

Allah’ın kelâmıdır, diyenin arkasında namaz kılarız” dediğini nakleder. 192 

 
188 Nâtıfî, Ecnâs, I, 438. 
189 Nâtıfî, Ecnâs, I, 450. 
190 Nâtıfî, Ecnâs, I, 450, II, 193. 
191 Nâtıfî, Ecnâs, II, 193. 
192 Nâtıfî, Ecnâs, I, 443. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

209 

Müşrik çocuklarının ahiretteki durumu: Hişâm küçük yaşta ölen müşriklerin 

çocuklarının ahiretteki durumunu Şeybânî’ye sorduğunu onun da “Ebû Hanîfe bu konuda 

tevakkuf ettiğini/kararsız kaldığını” söylediğini bunun üzerine “Peki! Sen ne düşünüyorsun” 

diye sorduğunda Şeybânî’nin “Ben hem mü’minlerin hem de müşriklerin çocukları konusunda 

tevakkuf ediyorum; ama bilirim ki, Allah günahsız hiç kimseye azap etmez” dediğini 

nakletmektedir.193 Hişâm Nevâdir’ine yaptığı Ziyâdât’ın sonunda aynı konuyu ele almış ve Ebû 

Hanife, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin müşriklerin çocuklarının durumu ne olacak, cennete mi 

yoksa cehenneme mi girecekler konusunda tevakkuf ettiklerini ama Şeybânî’nin yukarıda 

geçen sözü söylediğini hatırlatır.194 

İçtihatta hata-isabet: Kelâm ilminin tartışmalı meselelerden biri olan içtihatta 

hata-isabet (Allah katında doğrunun bir veya birden fazla olması)195 hakkında Nevâdirlerde 

mezheb imamlarından doğrudan nakiller bulunmaktadır. 

Hişâm Nevâdir’inde konuyla ilgili şunları aktarmaktadır: 

Şeybânî’ye sahabenin helal-haram konusunda ihtilaflarını sorup hepsinin söylediği 

hak mıdır yoksa hak Allah katında tek midir? dedim. O da bana: “Allah katında hak 

tekdir. Ancak içtihat edip de hata eden kişi üzerine düşeni yapmış ve Allah’ın 

kendisini mükellef tuttuğu şeyi yerine getirmiş olduğundan Allah katında ecir sahibi 

olur. Bu tıpkı bulutlu bir günde bir kısmı kıbleye diğer bir kısmı da başka tarafa 

doğru namaz kılan bir topluluğa benzer ki, Allah katında kıble tek olduğu halde hepsi 

içtihat ettikleri için isabet etmişlerdir.196 

Şeybânî, Dâvûd b. Rüşeyd’in Nevâdir’inde de konuyla ilgili şunları söylemektedir: 

Biri kalkar da “bir mesele hakkında iki müçtehit iki farklı hüküm verip biri helal biri 

 
193 Nâtıfî, Ecnâs, I, 446. 
194 Nâtıfî, Ecnâs, I, 429. 
195 İçtihadi konularda her müctehidin isabet ettiğini savunanlar “Musavvibe” içlerinden sadece birinin isabet 

edeceğini savunanlar “Muhattıe” olarak isimlendirilir. Mutezile birinci grupta yer alırken Sünnîler genel olarak 

ikinci görüşü benimserler. Konu hakkında bilgi için bk. Esen, “İctihadda İsabet Meselesi Bağlamında Ebû Hanife 

ve Hanefî Usulcüler Hakkında İleri Sürülen Görüşlerin Değerlendirmesi” s. 269-98, Ayrıca bk. Apaydın, 

“İctihâd”, s. 440-42. 
196 Nâtıfî, Ecnâs, II, 142. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

210 

haram kılarsa her ikisi de isabet etmiştir; doğrusu her ikisinin dediğidir” diyecek 

olursa, o kişiye şöyle demek gerekir: “Helal veya haram, doğru Allah katında birdir. 

Aynı şey hem helal hem de haram olamaz. Ancak bu ikisinden biri doğrudur, 

denilebilir.” Ama her ikisinin de doğru olduğunu söylemek, söylenecek bir söz 

değildir.197 

Şeybânî içtihadî bir meselede birbirinden farklı hüküm vermenin içtihat açısından nasıl 

mümkün olabileceğini Kitâbu’l-ictihâd isimli eserinde şu şekilde açıklamaktadır: 

İçtihada açık konularda helal veya haram şeklinde verilen fetva Allah’ın bir şeyi 

önceki halinden başka bir hale nakletmesiyle mümkün olabilir. Zira Allah bazen 

helal kıldığı bir şeyi haram kılabilmektedir. Örneğin içki helalken haram kılındı. 

Kıble önce Beyt-i Makdis’e doğruydu, sonra Kabe’ye çevrildi. İhtilaflı konularda 

fukahanın verdiği hükmün Allah katında doğru hüküm olması mümkündür. Öyleyse 

her biri içtihat edip hükmünü vermelidir. Böylece Allah katında doğru olana isabet 

etse de etmese de kendine üzerine düşeni yaptığı için isabet etmiş olacaktır.198 

XII. IRAK/KÛFE ALİMLERİNDEN RİVAYETLER 

Nevâdirlerde genellikle mezheb imamları Ebû Hanife, Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin 

görüşlerine yer verilmektedir. Bununla birlikte geride geçtiği üzere mezheb fakihlerinden İsa 

b. Ebân ve Muhammed b. Şücâʿ’ın Nevâdirlerinde kendi görüşleri de bulunmaktadır. Hatta yine 

yukarıda geçtiği üzere Muhammed b. Mukâtil’in Nevâdir’i eldeki mevcut bilgiye göre sadece 

kendi görüşlerinden oluşmaktadır.  

Daha çok Muallâ’nın Nevâdir’inde rastladığımız bir özellik ise Ebû Yûsuf’un mezheb 

dışından bölgenin bazı meşhur âlimlerinin görüşlerine yer vermesidir. Ebû Yûsuf’un görüşlerini 

naklettiği bu kişilerin başında diğer hocası İbn Ebî Leylâ gelmektedir. Genellikle Ebû 

Hanîfe’nin görüşünün peşinde aktarılan görüşlerinde İbn Ebî Leylâ bazen farklı,199 bazen de 

Ebû Hanîfe’ninkine benzer hüküm vermiştir.200 Ebû Yûsuf, İbn Ebî Leylâ’nın görüşlerini 

 
197 Nâtıfî, Ecnâs, II, 144. 
198 Nâtıfî, Ecnâs, II, 144. 
199 Muallâ, Nevâdir, s. 3, 20; 33; 77, 80; 90, 126, 128, 129. 
200 Muallâ, Nevâdir, s. 14, 32, 73, 80, 81, 91, 121, 122. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

211 

aktardığı bu yerlerde, bazen Ebû Hanîfe’nin tarafında yer alırken,201 bazen de İbn Ebî Leylâ’nın 

görüşünü tercih etmiştir.202 Örneğin bayram namazı tekbirlerinde İbn Ebi Leylâ’nın görüşünü 

alarak mezhebde meşhur olan görüşün aksine ellerin kaldırılmayacağını söylemiştir.203 Bazı 

yerlerde de ikisinden farklı bir görüş benimsemiştir.204 Üçünün görüşünün de aynı olduğu yerler 

ise azdır.205 Ebû Yûsuf’un sadece İbn Ebî Leylâ’nın görüşünü verip Ebû Hanîfe’den nakil 

yapmadığı yerler de vardır.206  

Ebû Yûsuf’un İbn Ebî Leylâ’dan aktardığı bazı görüşler ona sorduğu sorunun cevabı 

da olabilmektedir. Örneğin hem Ebû Hanîfe’ye hem de İbn Ebî Leylâ’ya, imam rükuda iken 

birinin ayak sesini duyarsa, rekata yetişmesi için beklemeli mi diye sorduğunu, her ikisinin de 

hayır dediğini, ayrıca Ebû Hanîfe’nin imamın başkasını beklemesini çok ağır karşılayıp namaza 

Allah’tan başka birini ortak koşmak olarak değerlendirdiğini aktarır.207 

Ebû Yûsuf bunun dışına birkaç yerde İbn Şübrüme,208 A’meş209 ve İbrahim 

en-Nehaî’nin210 görüşlerini de aktarmaktadır. 

XIII. DİĞER KONULAR 

Nevâdirlerin mahiyetine dair bu bölümde yapılan açıklamaları yukarıdaki 

zikrettiğimiz başlıklar altına girmediğini düşündüğümüz birkaç farklı konudaki mezheb 

imamlarının görüşlerini zikrederek sonlandıracağız. 

İnsan için salat-u selam edilmesi: Peygamberler ve melekler dışında birine salat-u 

selam edilmesi mezheb imamları arasında tartışılmıştır. İbn Semâʿa rivayetiyle gelen Nevâdiru 

 
201 Muallâ, Nevâdir, s. 20; 90, 125, 127. 
202 Muallâ, Nevâdir, s. 33, 77, 80, 89, 127. 
203 Muallâ, Nevâdir, s. 90. 
204 Muallâ, Nevâdir, s. 3, 32, 73, 122 
205 Muallâ, Nevâdir, s. 32, 80, 81, 91, 121. 
206 Muallâ, Nevâdir, s. 83, 132. 
207 Muallâ, Nevâdir, s. 80. 
208 Muallâ, Nevâdir, s. 3. 
209 Muallâ, Nevâdir, s. 18. 
210 Muallâ, Nevâdir, s. 73, 80, 90. 



Üçüncü Bölüm: Nevâdir Eserlerinin Mahiyeti 

212 

Ebî Yûsuf’ta Ebû Hanîfe peygamberler ve meleklerden başkasına salat-u selam edilemeyeceğini 

söylerken, Ebû Yûsuf bunda bir beis görmemiştir. Aynı mesele hakkında Nevâdiru Hişâm’da 

bunun Ebû Hanîfe ile Şeybânî’ye göre mekruh olduğu nakledilmektedir.211 

Kişinin nispet edileceği yer: Kişinin doğduğu yere değil de daha sonra yerleştiği yere 

nispetinin doğru olup olmadığı Ebû Yûsuf ile Ebû Hanîfe arasında tartışılmış ve sonuçta kişinin 

yerleştiği yere de nispet edilebileceği kanaati hasıl olmuştur.212 

İsm-i Azam: Hadislerde geçen, söylendiğinde duanın reddedilmeyeceği İsm-i 

Azam’ın ne olduğuna dair Hişâm, Şeybânî kanalıyla Ebû Hanîfe’den bu ismin “Allah” ismi 

olduğunu aktarır. Gerekçe olarak da diğer tüm isimlerin bir mastardan türediğini, Allah isminin 

ise hiçbir şeyden türemediğini gösterir. 213 

 
211 Nâtıfî, Ecnâs, I, 451. 
212 Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, XIV, 340. 
213 Tahâvî, Şerhu müşkili’l-âsâr, I, 162; İbn Ebi'l-Avvâm, Fazâilu Ebî Hanîfe, s. 137. Hişâm aynı yerde “bu 

gerekçeyi Şeybânî kendi adına mı, yoksa Ebû Hanîfe adına mı söyledi, anlayamadım” der. 



Sonuç 

213 

SONUÇ 

Hanefî mezhebi Nevâdir eserlerini tanımı, tespiti, tasnifi ve mahiyet açısından ele 

aldığımız bu tezde öncelikle mezheb imamlarından aktarılan mesaili ifade ve bunları bilgi ve 

kaynak değeri açısından tasnif etmekte kullanılan kavramlar üzerinde durarak bunların 

mahiyetini belirlemeye çalıştık. Hanefî mezhebinde V/XI. asrın ortalarına kadar yazılan erken 

dönem eserlerde, özellikle de mezhebin doğduğu Irak bölgesinde, mezheb imamlarından 

aktarılan mesail ve bunların yer aldığı eserleri ifade etmek üzere Usûl, Câmiayn, Emâlî ve 

Nevâdir adıyla dört kavram, daha yaygın olarak da Usûl ve Nevâdir adıyla iki temel kavram 

öne çıkmıştır. Usûl, mezheb imamı Ebû Hanîfe’nin meclisinde tartışılıp kayda geçilen ve daha 

sonra Şeybânî tarafından yeniden tasnif edilen fıkıh mesaili ve bunların yer aldığı Asl ve Mebsût 

adıyla bilinen kitapları ifade etmektedir. Ebû Hanîfe’nin vefatının ardından Usûl’ü yeniden 

tasnif eden Şeybânî Usûl’ü oluşturan kitaplara Ebû Yûsuf’un görüşleri ile kendi görüşlerini de 

eklemiş olmakla birlikte eserin telifinden sonra geçen yıllar içinde hem Ebû Yûsuf hem de 

Şeybânî’nin Usûl’de yer almayan birçok yeni veya rücu ettikleri görüşleri olmuş, onlar da bu 

görüşlerini Emâlî adı verilen eserler yazdırmak suretiyle kayda geçirmişlerdir. Emâlî 

meclislerine iştirak eden talebelerin Usûl’de yer almayan bu görüşleri belli metinlerde 

toplamasıyla mezhebde Nevâdir literatürü oluşturmuştur. 

Usûl ve Nevâdir gibi mesail tasnifinde kullanılan temel kavramlar sadece Hanefî 

mezhebine mahsus olmayıp diğer fıkıh mezheblerinde aktarılan mesaili bilgi ve kaynak değeri 

açısından birbirine yakın şekilde ve benzer kavramlarla tasnifine tabi tutma yönünde bir bilinç 

ve gelenek ilk dönemden itibaren var olagelmiştir. Diğer fıkıh mezheblerinde Usûl ve Nevâdir’e 

ek olarak veya onlardan farklı olarak Üm, Ümmehât, Fevâid, Garâib, Ziyâdât gibi benzer 

kavramlar yakın anlamlarda kullanılmıştır. 

V/XI. asrın ortalarından itibaren Hanefî mezhebinin mesail tasnifinde Horasan ve 

Mâverâünnehir’de iki üst kavram: Zâhiru’r-rivâye ve Gayru zâhiri’r-rivâye kullanılmaya 

başlanmış olup Usûl ve Câmiayn, Zâhiru’r-rivâye üst kavramı; Emâlî ve Nevâdirler ise, Gayru 

zâhiri’r-rivâye üst kavramı altında toplanmıştır. Bu iki üst kavram erken dönemin sonuna doğru 

VIII/XIV. asırdan itibaren bu kavramların altında yer alan Usûl ve Nevâdir ile eş anlamlı olarak 

kullanılmaya başlamış ve Kınalızâde Ali Efendi’nin Hanefî mezhebi mesail tasnifine dair 

yazdığı Tabakâtü’l-mesail isimli müstakil risalesiyle Usûl ile Zâhiru’r-rivâye, Nevâdir ile de 



Sonuç 

214 

Gayru zâhiri’r-rivâye kavramları eş anlamlı hale gelerek yeni bir Usûl ve Nevâdir algısı 

oluşmuştur. Kınalızâde’nin bu kavramlara yüklediği yeni anlamın geriye doğru izi 

sürüldüğünde bunun İtkânî, Bâbertî, Cürcânî, Bedreddin el-Aynî ve Taşköprîzâde gibi Hidâye 

üzerine şerh yazmış, Mısır’da tahsil, tedris veya kaza faaliyetlerinde bulunmuş, birbirinin 

akranı veya talebesi olmak gibi çeşitli ortak vasıflara sahip âlimlerin eserlerine kadar uzandığı 

görülmüştür. 

Geç dönemin başlangıcı kabul ettiğimiz bu yeni dönemde müstakil bir risale 

hüviyetine bürünen mesail tasnifi Hanefî çevrelerde hızla yayılmış ve Kınalızâde’nin mezkûr 

risalesinden nakille konuya dair bilgi veren Kefevî, Temîmî, Nâblusî, Hamevî, Pîrîzâde, İbn 

Âbidîn, Leknevî ve Mercânî gibi meşhur simalar bu yeni tanım ve tasnifin yerleşmesinde 

önemli rol oynamışlardır. Modern dönemin akademik çalışmalarında yer alan Nevâdir 

eserlerine yönelik tanım ve tasnifin geç dönemde ortaya konulan tasvire göre şekillenmesinde 

bu isimlerin eserlerinde verdikleri klasik mesail tasnifi belirleyici olmuştur. 

Nevâdir kavramının tanımında meydana gelen anlam genişlemesi sebebiyle tanıma 

paralel olarak tez konusunu oluşturan Nevâdir eserlerinin hangileri olduğu noktasında da 

literatürde bir genişleme olmuş, Kınalızâde’nin risalesinde ve ondan nakille klasik mesail 

tasnifini aktaran geç ve modern dönem çalışmalarının hemen hepsinde, erken dönemde Nevâdir 

eserlerinden sayılmayan Emâlîler ile tamamı Şeybânî’ye atfedilen Keysâniyyât, Hârûniyyât, 

Cürcâniyyât ve Rakkiyyât isimli eserler, Hasan b. Ziyâd’ın eserleri hatta mezhebin fıkıh 

mesailini aktarma gayesini gütmeyen Şeybânî’nin İmam Mâlik’ten yaptığı Muvatta rivayeti, 

Kitâbu’l-hücce alâ ehli’l-Medîne’si ve Kitâbu’l-âsâr’ı da Nevâdir’den sayılmaya başlanmış, 

gerçek Nevâdir eserlerinin adı neredeyse hiç zikredilmez olmuştur. Nevâdir eserleri hakkında 

modern dönemde ortaya konulan bazı çalışmalar Nevâdir eserlerinin ismini tespit yönünden 

geç döneme nispetle daha başarılı olmakla birlikte mesail tasnifi ve bu tasnifte yer alan eserler 

açısından geç dönemde ortaya konulan klasik tasnifi aşamamışlardır. Nevâdir eserlerine dair 

Okan Kadir Yılmaz tarafından yapılan tespit ve tasnif mevcut çalışmalar içinde daha doğru ve 

kapsamlı olmasına rağmen bazı Nevâdir eserlerinin tespiti ve nispeti açısından eksik kalmıştır. 

Tezde yeniden yapılan tespit ve tasnifte geç ve modern dönemde Nevâdir eserleri 

arasında sayılan; Keysâniyyât, Hârûniyyât, Cürcâniyyât ve Rakkiyyât’ın Nevâdir eserlerinden 

olmadığı kanaati hasıl olmuş ve bu sebeple söz konusu eserler ile modern dönemde Nevâdir 



Sonuç 

215 

eserlerinden sayılmaya başlayan Şeybânî’nin İmam Mâlik’ten yaptığı Muvatta rivayeti, 

Kitâbu’l-hücce alâ ehli’l-Medîne’si ve Kitâbu’l-âsâr’ının da aynı gerekçe ile tanım ve tasniften 

çıkarılması uygun görülmüştür. Söz konusu eserlerden Keysâniyyât ve Rakkiyyât’ın Şeybânî’ye 

ait olmakla birlikte Nevâdir eseri olmadığı, Cürcâniyyât’ın Ebû Yûsuf’a, Hârûniyyât’ın ise 

Hasan b. Ziyâd’a ait olduğu tespit edilmiştir. 

Kaynaklarda Nevâdir adıyla geçen eserlerin incelenmesi sonucunda bunların Nevâdir 

eseri olarak nispeti doğru, yanlış ve şüpheli olanlar şeklinde üç kısma ayrılması gerektiği 

anlaşılmış, 19 eserin Nevâdir eseri olarak nispetinin doğru, 3 eserin Nevâdir eseri olarak 

nispetinin yanlış ve 2 eserin de Nevâdir eseri olarak nispetinin şüpheli olduğu sonucuna 

varılmıştır. Ardından Nevâdir eseri olarak nispetinin doğru olduğu düşünülen 19 Nevâdir 

eserini kendi içinde isimlerine ve içlerinde yer alan mesailin ait olduğu kişiye göre iki farklı 

tasnife tabi tutulmuştur: Birinci tasnifte eserler isimlerine göre: Nevâdir mesailini rivayet eden 

kişinin adını taşıyan, Nevâdir mesaili rivayet edilen kişinin adını taşıyan ve ait olduğu fıkıh 

babının adını taşıyan şeklinde üç grupta toplanmıştır. İkinci tasnifte ise eserler içlerinde yer 

alan Nevâdir mesailinin ait olduğu kişilere göre: Şeybânî’nin Nevâdir mesailini içeren Nevâdir 

eserleri, Ebû Yûsuf’un Nevâdir mesailini içeren Nevâdir eserleri, Züfer’in Nevâdir mesailini 

içeren Nevâdir eseri ve Muhammed b. Mukâtil er-Râzî’nin Nevâdir mesailini içeren Nevâdir 

eseri şeklinde dört kısma ayrılmıştır. 

Nevâdir eserleri çoğunlukla Ebû Yûsuf ve Şeybânî’nin Emâlî meclislerine katılan 

talebeleri tarafından bu iki mezhep imamının Usûl’de yer almayan mesailini bir araya getirmek 

maksadıyla derlenmiş eserlerdir. Bununla birlikte, bizzat Şeybânî tarafından yazdırıldığı 

anlaşılan Nevâdiru’s-salât, Nevâdiru’z-zekât ve Nevâdiru’s-sıyâm adıyla üç Nevâdir eseri de 

vardır. Bunun dışında Hasan b. Ziyâd’ın talebesi Muhammed b. Şücâʿ gibi Ebû Yûsuf veya 

Şeybânî’nin talebesi olmayan birinin derlediği veya Şeybânî’nin talebesi Muhammed b. 

Mukâtil er-Râzî gibi mezhep imamlarının dışında birinin görüşlerini içeren Nevâdir isimli 

eserler de bulunmaktadır. 

Nevâdir mesaili incelediğinde bunların çoğunlukla Ebû Yûsuf ve Şeybânî’ye ait 

görüşlerden oluştuğu, bir kısmının da Ebû Hanîfe’ye ait olduğu görülür. Bunlar dışında Züfer’in 

Nevâdir görüşlerini içeren kayıp bir eser de tespit edilmiştir. Mezhep imamlarının talebeleri 

tarafından derlenen bazı Nevâdir eserlerinde mezhep imamlarının görüşlerinin yanı sıra o 



Sonuç 

216 

Nevâdir mesailini toplayan talebelerin görüşleri de geçer. İsâ b. Ebân, Bişr b. Gıyâs ve 

Muhammed b. Şücâʿ’ın Nevâdirleri bu özellikte olup içlerinde kendi görüşleri de 

geçebilmektedir. Bu durum söz konusu Nevâdirlerin tasnif açısından kendilerine aidiyeti 

noktasında şüphe uyandırmıştır. Yukarıda geçtiği üzere Şeybânî’nin talebesi Muhammed b. 

Mukâtil er-Râzî’ye ait Nevâdir eldeki yetersiz verilere göre sadece kendisinin Nevâdir 

mesailinden ibaret olup söz konusu eser mezhep imamları dışında birinin görüşlerine Nevâdir 

adının verildiği tek eser olma özelliğine sahiptir. Anlaşıldığı kadarıyla Hanefî mezhebi 

fakihlerinin en önemli simaları arasında yer alan Muhammed b. Mukâtil’in görüşleri de 

mezhebde bir tür Nevâdir olarak kabul görmüştür. Daha sonraları “nevâzil”, “vâkıât” ve 

“fetâvâ” olarak anılacak olan mezhep müntesiplerine ait bu tür mesailin erken dönemde Nevâdir 

diye isimlendirilmesi, bu kavramların önceleri Nevâdir ile aynı anlamda kullanıldığına, Nevâdir 

ile söz konusu kavramlar arasındaki ayrışmanın daha sonra başladığına işaret etmektedir. 

Nevâdir eserlerinde yer alan mesailin türü incelendiğinde, Usûl’de geçmeyen 

meselelere ek olarak, Usûl’de yer alan meselelere aykırı olduğu anlaşılan birçok Nevâdir 

meselesi, Hanefî mezhebinde önemli bir yer tutan mezheb imamlarının rücu ettikleri görüşleri, 

Usûl’de geçen bazı meselelerin daha doğru ve tam anlaşılmasını sağlayan açıklamalar, Usûl’de 

ihtilafsız zikredildiği halde mezheb imamları arasında ihtilaflı olan meseleler, konu hakkında 

rivayet bulunmadığı zaman birbirlerinin görüşleri üzerinden yaptıkları tahrîcler, Nevâdirlerin 

en önemli özelliklerinden birini oluşturan mezheb imamlarına yöneltilen sorular ve bunların 

cevapları, çeşitli kavram ve hükümlere getirdikleri tanım ve takdirler, mezheb imamlarının 

davranışları ile kelâmî görüşlerinden bölgenin diğer meşhur fakihlerinden rivayetlere kadar çok 

geniş, farklı ve zengin fıkıh mesaili barındırdıkları görülür. Örneğin Nevâdir râvileri Ebû Yûsuf 

ve Şeybânî’nin birbirlerinin yeni veya değişen görüşlerinden haberdar olmalarını sağlamıştır. 

Zira Nevâdirlerde yer alan bazı meselelerden Şeybânî’nin, Ebû Yûsuf’un bazı yeni veya 

değişen görüşlerinden haberdar olmadığı için ondan farklı rivayetler yaptığı, fakat her ikisinin 

Muallâ gibi ortak talebelerinin Ebû Yûsuf’un yeni görüşünü Şeybânî’ye aktararak bu problemin 

çözümünde önemli bir rol oynadıkları görülür. Yine Nevadirlerde yer alan diğer bazı meseleler, 

geç dönemde telif edilen eserlerde Hanefî fukahasına nispet edilen kimi görüşlerin aslında 

mezheb imamlarına dayandığını, zamanla mezhep imamının yerini meseleyi aktaran kişinin 

aldığını gösterir. 



Sonuç 

217 

Günümüze ulaşan Nevâdiru Muallâ dışında erken dönem Hanefî literatürünün kayıp 

halkasını oluşturan Nevâdir eserleri ile bu eserlerde zikredilen mesailin en temel kaynağını 

oluşturan Emâlîlerin V/XI. asra kadar özellikle Bağdat Hanefî fakihleri arasında Usûl eserleri 

gibi mütedavil olup onlar kadar bilgi ve kaynak değeri taşıdıkları söylenebilir. Tez boyunca 

konuyla alakalı olarak incelediğimiz Hanefî fıkıh kaynaklarında Nevâdirlerden yapılan nakiller 

her ne kadar sonraki dönemlerde özellikle Mâverâünnehir bölgesinde yazılan mezhebin metin, 

şerh ve fetva kitaplarında isim olarak erken dönem Irak bölgesinde yazılan Nâtıfî’ye ait Ecnâs, 

Ravza ve Vâkıât gibi eserlerdeki kadar yer almasalar da mezheb kitaplarında kaynağı 

verilmeden Ebu Yûsuf’un veya Şeybânî’nin görüşü olarak zikredilen bazı fıkhî meselelerin 

aslında Nevâdir eserlerinde yer alan mesaile dayandığı yine bu rivayetler incelenirken 

görülmüştür. 

Bu çalışmada daha çok Hanefî mezhebi Nevâdir eserlerinin tespiti, tasnifi ve 

tanıtımına ağırlık verilmiş olduğundan mezhebin söz konusu Nevâdir eserlerinin ihtiva ettiği 

mesailin tam olarak tespiti, bu mesailin mezheb içindeki yeri, etkisi ve öneminin daha net 

belirlenmesi ile bilgi ve kaynak değerinin fetva usûlü açısından sağlıklı bir şekilde ortaya 

konulabilmesi için mevcut Nevâdir mesailinin farklı açılardan incelendiği başka çalışmalara 

ihtiyaç vardır. Bununla birlikte, Nevâdir eserlerinin biri hariç şimdilik kayıp durumda olması 

Hanefî mezhebi literatürünün erken dönemine ışık tutan bu eserler ve içerdikleri mesail 

hakkında kesin bir sonuca varmayı güçleştirmektedir. 

 





Kaynakça 

219 

KAYNAKÇA 

Âbî, Ebû Saîd Mansûr b. el-Hüseyn, Nesrü’d-dürr (thk. Hâlid Abdülganî Mahfûz), Beyrut 

1424, 2004, VII cilt. 

Abdülazîm Mahmûd, “Mukaddime” (Cüveynî, Nihâyetü’l-matlab içinde). 

Abdülhay b. Fahreddin el-Hasanî, el-İlâm bimen fî târîhi’l-Hindi mine’l-Alâm el-müsemma bi-

Nüzhetü’l-havâtır ve behceti’l-mesâmii ve’l-havâtır, Beyrut 1420/1990, VIII cilt. 

Ahmed b. Hanbel, el-Müsned (thk. Şuayb el-Arnaûd ve dğr.), Beyrut 1420/ 1999, L cilt. 

Akta’, Ebü’n-Nasr Ahmed b. Muhammed, Şerhu Muhtasari’l-Kudûrî, Süleymaniye Ktp., 

Çorlulu Ali Paşa, nr. 207. 

Akyüz, Vecdi, “Asîlî”, DİA, 1991, III. 482. 

Alaeddîn Semerkandî, Ebûbekr Muhammed b. Ahmed, Tuhfetu’l-fukahâ, Beyrut 1405/1984, 

III cilt. 

Âmir Hasan Sabrî, Zevâidu Abdillâh b. Ahmed b. Hanbel fi’l-Müsned, Beyrut 1990. 

Apaydın, H. Yunus, “İctihâd”, DİA, 2000, XLII, 440-42. 

Aybakan, Bilal, “el-Üm”, DİA, 2012, XLII, 298. 

Aybakan, Bilal, İmam Şâfiî ve Fıkıh Düşüncesinin Mezhepleşmesi, İstanbul 2011. 

Aydınlı, Abdullâh, “Asıl” (Hadis), DİA, 1991, III, 473. 

Aynî, Ebû Muhammed Bedreddin Mahmud b. Ahmed, el-Binâye fî şerhi’l-Hidâye, Beyrut 

1420/2000, XIII cilt. 

Bâbertî, Ekmelüddîn Muhammed b. Mahmûd, el-İnâye şerhu’l-Hidâye, Dâru’l-fikr, ts., X cilt. 

Bakır, Mustafa, “Kâide”, DİA, 2001, XXIV, 205. 



Kaynakça 

220 

Ba’lî, Şemseddin Ebû Abdullâh Muhammed b. Ebu’l-Feth, el-Mutli’ ala elfâzi’l-Mukni’ (thk. 

Mahmûd Arnaût ve Yâsîn Mahmûd), Cidde 1423/2003. 

Bardakoğlu, Ali, “Hanefî Mezhebi”, DİA, 1997, XVI, 3. 

Başoğlu, Tuncay, “Tahrîc”, DİA, 2010, XXXIX, 420. 

Bedir, Mürteza, Buhara Hukuk Okulu, İstanbul 2014. 

Bedir, Mürteza, “Fetva ve Değişim” (Saylan, Şenol, Hanefîlerde Mezheb Usûlü içinde), 

İstanbul 2016, s. 15-52. 

Bedir, Mürteza, “Ziyâdât”, DİA, 2013, XLIV, 483. 

Bedir, Mürteza, “Züfer b. Hüzeyl”, DİA, 2013, XLIV, 529. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin, es-Sünenü’l-Kübrâ (thk. Abdulkâdir Atâ), Mekke 

1414/1994, X cilt. 

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin, Menâkibu’ş-Şâfiî (thk. Ahmed Sakr), Kahire 

1390/1970, II cilt. 

Bolay, M. Naci, “Asıl” (Felsefe), DİA, 1991, III, 474. 

Boynukalın, Mehmet, İmam Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî’nin Kitâbu’l-Asl Adlı Eserinin 

Tanıtımı ve Fıkıh Usulü Açısından Tahlîli, İstanbul 2009. 

Boynukalın, Mehmet, “Mukaddime” (Şeybânî, Asl içinde). 

Burhâneddin el-Buhârî, Mahmud b. Ahmed, el-Muhîtu’l-Burhânî, (thk. ;Abdülkerîm Sâmî), 

Beyrut 1424/2004, IX cilt. 

Burhâneddin el-Buhârî, Mahmud b. Ahmed, el-Muhîtü’l-Burhânî, Süleymani Ktp., Ayasofya, 

nr. 1406. 

Çavuşoğlu, Ali Hakan, Irak Mâlikî Ekolü (III.-V./IX.-XI.yy.), doktora tezi, İstanbul 2004. 

Çavuşoğlu, Ali Hakan, “en-Nevâdir ve’z-Ziyâdât”, DİA, 2007, XXXIII, 31. 



Kaynakça 

221 

Çavuşoğlu, Ali Hakan, “Zeyil” (Fıkıh), DİA, 2013, XLIV, 348. 

Cerbûî, Suûd b. ‘Îd b. Umeyr, “Mukaddime” (Hatîb, el-Fevâidü’l-Müntehaba içinde), Medine 

2002. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Ali er-Râzî, Ahkâmu’l-Kurân (thk. Muhammed es-Sâdık 

Kamhâvî.), Beyrut 1412/1992, V cilt. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Ali er-Râzî, Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî (thk. Saîd Bekdâş ve dğr.), 

Beyrut 2010, VIII cilt. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Ali er-Râzî, el-Fusûl fi’l-usûl (thk. Dr. Acîl Câsim en-Neşmî.), y.y. 

1414/1994, IV cilt. 

Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Ali er-Râzî, Muhtasaru İhtilâfi’l-ulemâ li’t-Tahâvî (thk. Abdullâh 

Nezir Ahmed), Beyrut 1995, V cilt. 

Cevherî, İsmail b. Hammâd, es-Sıhâh Tâcü’l-lüğa ve sıhâhü’l-arabiyye (thk. Ahmed 

Abdulğafûr Attâr), Beyrut 1990, VI cilt. 

Cîdî, Ömer, Mebâhis fi’l-mezhebi’l-Mâlikî bi-Mağrib, y.y. 1993. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasan Alî b. Muhammed b. Alî es-Seyyid eş-Şerîf, Tarîfât (thk. Muhammed 

Bâsil), Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye 1424/2003. 

Cürcânî, Ebü’l-Kâsım Hamza b. Yûsuf, Târîhu Cürcân (thk. Muhammed Abdulmuîd Han), 

Beyrut 1407/1987. 

Cürcânî, Ebû Yakûb Yûsuf b. Ali, Hizânetü’l-ekmel (thk. Ahmed Halîl İbrâhîm), Beyrut 

1436/2015, IV cilt. 

Cüveynî, İmâmü’l-Haremeyn Ebü’l-Meâlî Rüknüddîn Abdülmelik b. Abdullâh b. Yûsuf, 

Nihâyetü’l-matlab fî dirâyeti’l-mezheb (thk. Abdülazîm Mahmûd), Beyrut 1428/2007, 

XXI cilt. 

Cüz min’el-emâlî li-Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybânî, Haydarabâd 1407/1986. 



Kaynakça 

222 

Dahîl b. Salih, “Ziyâdâtü’l-Katîî alâ Müsnedi’l-imam Ahmed dirâse ve tahrîc” Mecelletü’l-

câmiati’l-İslâmiyye bi’l-Medine, yıl 34, sayı, 114, s. 440-493. 

Dârekutnî, Ebü’l-Hasan Alî b. Ömer b. Ahmed, es-Sünen (thk. Şuayb el-Arnaûd ve dğr.), 

Beyrut 1424/2004, V cilt. 

Durmuş, İsmail, “Zeyil”, DİA, 2013, XLIV, 340. 

Ebû Abdurrahman Muhammed Abdülmün’im b. Reşâd, “Mukaddime” (Irâkî, el-Müstahraç 

ale’l-Müstedrek li’l-Hâkim içinde), Kâhire 1410. 

Ebü’l-Leys es-Semerkandî Nasr b. Muhammed, Uyûnu’l-mesâil, (thk. Seyyid Muhammed 

Mühenna), Beyrut 1998. 

Ebü’l-Leys es-Semerkandî Nasr b. Muhammed, Fetâvâ’n-nevâzil, Nuruosmaniye Ktp., nr. 

2067; Süleymaniye Ktp., Fatih, nr. 2352, 2414. 

Ebü’l-Vefa el-Efgânî, “Mukaddime” (Serahsî, en-Nüket şerhu Ziyâdâti’z-Ziyâdât içinde), 

Beyrut 1406/1986. 

Ebû Yûsuf, Ya’kūb b. İbrâhîm b. Habîb b. Sa’d el-Kûfî, Kitâbu’l-âsâr (thk. Ebü’l-Vefâ 

el-Efgânî), Beyrut 1355. 

Ebû Zehre, Muhammed b. Ahmed b. Mustafâ, Ebû Hanîfe, y.y. 1947. 

Ebû Zeyd, Bekr b. Abdullâh, el-Medhalü’l-mufassal limezhebi’l-İmâm Ahmed ve tahrîcâti’l-

ashâb, Cidde 1417, II cilt. 

Ebû Zîd, Bekr b. Abdullâh, el-Medhalü’l-mufassal ilâ fıkhi’l-imam Ahmed b. Hanbel ve 

tahrîcâti’l-ashâb, Riyad 1417, II cilt. 

Esen, Bilal, “İctihadda İsabet Meselesi Bağlamında Ebu Hanife ve Hanefî Usulcüler Hakkında 

İleri Sürülen Görüşlerin Değerlendirmesi” İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 2012, 

sayı: 19, s. 269-298. 

Ezherî, Ebû Mansûr Muhammed b. Ahmed, Tehzîbü’l-lüğa (thk. Abdüsselam Harun ve dğr.), 

y.y. ed-Dâru’l-Mısriyye 1964, XVI cilt. 



Kaynakça 

223 

Ferâhîdî, Ebû Abdurrahman Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-ayn (thk. Mehdî el-Mahzûmî ve İbrâhîm 

es-Sâmirâî), y.y. ts., VIII cilt. 

Fîrûzâbâdî, Muhammed b. Ya’kûb (ö.817/1415), el-Kâmûsu’l-muhît (thk. Mektebetü tahkiku’t-

turâs fî müesseseti’r-risâle), Beyrut 2005. 

Habîb Abdullâh b. Ahmed, “Mukaddime” (Zeyîdî, Kitâbu’l-Emâlî içinde), Beyrut ts. 

Hâkim eş-Şehîd, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Mervezî, el-Kâfî, Millet 

Ktp., Feyzullah Efendi, nr. 923; Süleymaniye Ktp., Hacı Beşir Ağa, nr. 288. 

Hakîm et-Tirmizî, Ebû Abdullâh Muhammed b. Alî, Nevâdiru’l-usûl fî ma’rifeti ahâdîsi’r-

Rasûl, (thk. Abdurrahmân Umeyra), Beyrut 1412/1992, IV cilt. 

Halîlî, Ebû Ya’lâ Halîl b. Abdullâh b. Ahmed el-Kazvînî, el-İrşâd fî marifeti ulemâi’l-hadîs 

(thk. Muhammed Saîd Ömer İdris), Riyad 1409, III cilt. 

Halîlî, Lüey b. Abdurraûf, Esbâbu udûli’l-Hanefiyye ani’l-futyâ bi-zâhiri’r-rivâye, y.y. 

1435/2014. 

Hamevî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Muhammed, İthâfu’l-ahbâb bi-beyâni tabakâti 

mesâili kütübi’l-ashâb, Süleymaniye Ktp., Laleli, nr. 3706. 

Hârizmî, Muhammed b. Mahmûd, Câmiu’l-Mesânîd, y.y. ts. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali, Târîhu medîneti’s-selâm (thk. Beşşar Avvad), 

Beyrut 2001, XVI cilt. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali, el-Kifâye fî ilmi’r-rivâye (thk. Ebû Abdullâh es-

Sûrkî ve İbrâhîm Hamdî), Medîne ts. 

İbn Abdilber,  Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. Abdullâh, el-İntikâ fî fezâʾili’s-selâseti’l-

eʾimmeti’l-fukahâʾ Mâlik, Ebî Hanîfe ve’ş-Şâfiʿî (thk. Abdulfettâh Ebû Gudde), Beyrut 

1997. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emin, Şerhu Ukûdi resmi’l-müftî (Resâilü İbn Âbidîn içinde), y.y. ts.  



Kaynakça 

224 

İbn Âbidîn, Muhammed Emin, Reddü’l-muhtâr ala’d-Dürri’l-muhtâr şerhi Tenvîri’l-ebsâr 

(thk. Adil Ahmed ve Ali Muhammed), Beyrut, 1415/1994, XIV cilt. 

İbn Adî, Ebû Ahmed Abdullâh b. Adî el-Cürcânî, el-Kâmil fî duʿafâʾi’r-ricâl (thk. Yahya 

Muhtâr), Beyrut 1409/1988, VII cilt. 

İbn Ebi’l-Avvâm Ebü’l-Kâsım Abdullâh b. Muhammed, Fazâilu Ebî Hanîfe ve ahbâruhû ve 

menâkibuh (thk. Latîfurrahmân el-Behrâicî) Mekke, 2010. 

İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed er-Râzî, Âdâbu’ş-Şafiî ve 

menâkibuh (thk. Abdulganî Abdulhâlık), Beyrut 1424/2003. 

İbn Ebî Hâtim, Ebû Muhammed Abdurrahmân b. Muhammed er-Râzî, el-Cerh ve’t-tadîl, 

Haydarâbâd 1372/1953, IX cilt. 

İbn Ebî Zeyd, en-Nevâdir ve’z-ziyâdât alâ mâ fi’l-Müdevvene min gayrihâ mine’l-ümmehât min 

mesâili Mâlik ve ashâbih (thk. Abdulfettâh Muhammed el-Hulv ve dğr.), Beyrut 1999, 

XV cilt. 

İbn Fâris, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Fâris (ö.395/1004), Mu’cemü makâyîsü’l-lüğa (thk. 

Abdüsselâm Hârûn), y.y. Dârü’l-fikr 1979, VI cilt. 

İbn Hacer, Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, Lisânü’l-mîzân (thk. Abdulfettâh Ebû 

Gudde), Beyrut 1423/2002, X cilt. 

İbn Hacer, Ahmed b. Alî b. Muhammed el-Askalânî, Ref’ü’l-ısr an kudâti Mısr (thk. Ali 

Muhammed Ömer), Kâhire 1418/1998. 

İbn Kayyim, Ebû Abdullâh Şemsüddîn Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb ez-Züraî ed-Dımaşkī 

el-Hanbelî, İğâsetü’l-lehfân min mesâyidi’ş-şeyṭân (Muhammed Azîz Şems), Mekke 

1432, II cilt. 

İbn Kemal Paşa, Hâşiye ale’l-Hidâye, Nuruosmaniye Ktp., nr. 1484; Esad Efendi nr. 656. 

İbn Kemal Paşa, Tabakâtu’l-fukahâ, Süleymaniye Ktp., Rağıp Paşa, nr. 1460. 



Kaynakça 

225 

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm, el-Bahru’r-râik (thk. Zekeriyya Umeyrât), Beyrut, 1997, 

IX cilt. 

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm, el-Eşbâh ve’n-nazâir (thk. Abdülkerim el-Fuzayli), Beyrut 

1418/1998. 

İbn Nüceym, Sirâcuddin Ömer b. İbrâhîm, en-Nehrü’l-fâik şerh Kenzü’d-dakâik (thk. Ahmed 

İnaye), Beyrut 1422/2002, III cilt. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Muhammed b. Mükerrem, Lisânü’l-Arab, Beyrut ts. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî el-Endelüsî, el-Beyân ve’t-tahsîl ve’ş-

şerh ve’t-tevcîh ve’t-taʿlîl li-mesâili’l-Müstahrece (thk. Muhammed Hacî ve dğr.), Beyrut 

1408/1988, XX cilt. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî el-Endelüsî, Mesâilü Ebî’l-Velîd İbn 

Rüşd (thk. Muhammed Habîb), Beyrut 1414/1993, II cilt. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî el-Endelüsî, el-Mukeddimâtü’l-

mümehhidât lima’ktedathu rusûmu’l-Müdevven (thk. Muhammed Hacî), Beyrut 

1408/1988, III cilt. 

İbn Sîde, Ali b. İsmâîl, el-Muhassas, Beyrut 1996, V cilt. 

İbnü’l-Esîr,  Ebü’l-Hasan İzzüddîn Alî b. Muhammed b. Muhammed eş-Şeybânî el-Cezerî, 

el-Kâmil fi’t-târîh (thk. Ömer Abdüsselâm), Beyrut 1417/1917, X cilt. 

İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muhammed b. Abdilvâhid b. Abdilhamîd es-Sivâsî el-İskenderî, 

Fethü’l-Kadîr (thk. Abdurrezzâk Gâlib el-Mehdî), Beyrut 1424/2003, X cilt. 

İbnü’s-Simnânî, Ebü’l-Kâsım Ali b. Muhammed, Ravzatü’l-kuzât ve tarîku’n-necât 

(Salaheddin en-Nâhî), Beyrut/Umman 1404/1984, IV cilt. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm el-Harrânî, Mecmûu’l-fetâvâ 

(thk. Abdurrahman b. Muhammed b. Kâsım), Medîne 1416/1995, XXXV cilt. 

İbrâhîm Muhtar, el-Medhalü’l-vecîz fi’stılâhati mezhebi’s-sâdât el-Mâlikiyye, y.y. ts. 



Kaynakça 

226 

İbrâhîm Mustafa ve dğr., Mu’cemü’l-vasît (thk. Mecmeu’l-lügati’l-arabiyye), Mektebetü’ş-

şurûki’d-devliyye 1425/2005 

İsfahânî, Ebû Nuaym Ahmed b. Abdullâh, Hilyetü’l-evliyâʾ ve tabakātü’l-asfiyâʾ, Mısr 

1394/1974, X cilt. 

İsfahânî, Ebû Nuaym Ahmed b. Abdullâh, Târîhu Esbahân (thk. Kesrevî Hasan), Beyrut 

1410/1990, II cilt. 

İtkânî, Kıvâmüddîn Emîr Kâtib b. Emîr Ömer b. Emîr Gazî el-Fârâbî, Gâyetü’l-beyân ve 

nâdiratü’l-akrân, Süleymaniye Ktp., Hacı Selim Ağa, nr. 367. 

İsnevî, Abdurrahîm b. el-Hasan, el-Hidâye ilâ evhâmi’l-Kifâye (thk. Mecdî Muhammed Surûr), 

Beyrut 2009. 

İzzet Hasan, “Mukaddime” (Ebû Mishal, Kitâbu’n-nevâdir içinde), Dımaşk 1380/1961. 

Kâdî Abdulvehhâb, el-Maûne alâ mezhebi âlimi’l-Medîne (thk. Muhammed Hasan), Beyrut 

1418/1998, II cilt. 

Kâdî Abdulvehhâb, Şerhu’r-Risâle (thk. Ebu’l-Fazl ed-Dimyâtî), Beyrut 1428/2007, II cilt. 

Kâdî Abdulvehhâb, Uyûnu’l-mesâil (thk. Ali Muhammed İbrâhîm), Beyrut 1430/2009. 

Kâdî Cüken, Hizânetü’r-rivâyât, Nuruosmaniye Ktp., nr. 1520. 

Kâdîhân, Ebü’l-Mehâsin Fahreddîn Hasan b. Mansûr, el-Fetâvâ (thk. Salim Mustafa), Beyrut 

2009, III cilt. 

Kâdîhân, Ebü’l-Mehâsin Fahreddîn Hasan b. Mansûr, Şerhu’z-Ziyâdât (thk. Kasım Eşref Nur 

Ahmed), Beyrut 1426/2005, IV cilt. 

Kâdîhân, Ebü’l-Mehâsin Fahreddîn Hasan b. Mansûr, Şerhu’l-Câmii’s-sağîr “min evveli’l-

kitâb ilâ nihâyeti kitâbi’l-ıtk” (thk. Esedullâh Muhammed), doktora tezi, Mekke 1422-

1423. 



Kaynakça 

227 

Kâdî İyâz, et-Tenbîhâtü’l-müstenbata ale’l-kütübi’l-müdevveneti ve’l-muhtalita (thk. 

Muhammed el-Vesîk ve Abdünnaîm Humeytî), Beyrut 1432/2011. 

Kadızâde Ahmed, Netâicü’l-efkâr fî keşfi’r-rumûz ve’l-esrâr (İbnü’l-Hümâm, Fethü’l-Kadîr 

tekmilesi), Beyrut 1424/2003, X cilt. 

Kandemir, M. Yaşar, “Câmi”, DİA, 1993, VII, 94.  

Kandemir, M. Yaşar, “Emâlî”, DİA, 1995, XI, 70. 

Kandemir, M. Yaşar, “Fevâid”, DİA, 1995, XII, 500. 

Karaman, Hayrettin, “Fıkıh”, DİA, 1996; XIII, 9. 

Kâsânî, Alâüddîn Ebû Bekr b. Mes’ûd, Bedâiu’s-sanâî, Beyrut 1986, VII cilt.  

Kâsım Eşref Nur Ahmed, “Mukaddime” (Kâdîhân, Şerhu’z-Ziyâdât içinde). 

Katib Çelebi, Mustafa b. Abdullâh, Keşfü’z-zunûn an esâmi’l-kütübi ve’l-funûn (nşr., Şerafettin 

Yaltkaya, Rıfat Bilge) Beyrut ts., II cilt. 

Kaya, Eyyüp Said, Hanefî Mezhebinde Nevâzil Literatürünün Doğuşu ve Ebu’l-Leys 

es-Semerkandî’nin Kitabu’n-Nevâzil’i, yüksek lisans tezi, İstanbul 1996. 

Kaya, Eyyüp Said, “Malikî Mezhebi”, DİA, 2003, XVII, 529. 

Kaya, Eyyüp Said, Mezheblerin Teşekkülünden Sonra Fıkhî İstidlâl, doktora tezi, İstanbul 

2001. 

Kaya, Eyyüp Said, “Muallâ b. Mansûr”, DİA, 2005, XXX, 309. 

Kaya, Eyyüp Said, “Nâdirü’r-rivâye”, DİA, 2006, XXXII, 278. 

Kaya, Eyyüp Said, “Nevâzil”, DİA, 2007, XXXIII, 34-35. 

Kaya, Eyyüp Said, “Zâhirü’r-rivâye”, DİA, 2013, XLIV, 101. 



Kaynakça 

228 

Kefevî, Mahmud b. Süleyman, Ketâibü’l-alâmi’l-ahyâr min fuķahâi mezhebi’n-Numâni’l-

muhtâr, Topkapı Sarayı Ktp., Emanet Hazinesi, nr. 1201. 

Kermî, Hasan Saîd, el-Hâdî ilâ lüğati’l-Arab, Beyrut 1411/1991, IV cilt. 

Kettânî, Muhammed b. Cafer, er-Risâletü’l-müstetrafa li-beyâni kütübi’l-sünne el-müşerrefe, 

Beyrut 1414/1993. 

Kevserî, Muhammed Zahid, Bülûgu’l-emânî fî sîreti’l-imâm Muhammed b. el-Hasan 

eş-Şeybânî, y.y. ts. 

Kevserî, Muhammed Zahid, Hüsnü’t-tekâdî fî sîreti’l-imâm Ebî Yûsûf el-Kâdî, y.y. ts. 

Kevserî, Muhammed Zahid, el-İmtâ’ bi-sîreti’l-İmâmeyn el-Hasan b. Ziyâd ve sâhibihi 

Muhammed b. Şücâʿ, y.y. ts. 

Kılıç, Hulusi, “Câmi”, DİA, 1993, VII, 93. 

Kınalızâde, Ali Efendi, Risâle fî tabakâti’l-mesâil, Süleymaniye Ktp., Şehid Ali Paşa, nr. 2831; 

Esad Ef., nr. 3652. 

Kınalızâde, Ali Efendi, Tabakâtü’l-Hanefiyye (thk. Muhyi Hilâl Serhân), Bağdat 2005, III cilt. 

Kırbıyık, Kasım, “Ebû Hâzim el-Kâdî”, DİA, 1994, X, 158. 

Kızılkaya, Necmettin, “Zeylaî”, DİA, 2013, XLIV, 354. 

Kindî, Ebû Ömer Muhammed b. Yûsuf, Kitâbu’l-vulât ve Kitâbu’l-kuzât (thk. Muhammed 

Hasan ve Ahmed Ferîd), Beyrut 1424/2003. 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebû bekr, Şerhu Muhtasarı’l-Kerhî, Köprülü Ahmed Paşa, nr. 

93; Süleymaniye Ktp., Damat İbrâhîm Paşa, nr. 563. 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebû bekr, Şerhu Muhtasarı’l-Kerhî li-Ebi’l-Hüseyn el-Kudûrî 

“min evveli kitâbi’l-icârât ilâ âhiri kitâbi’-rehn” (thk. Abdulmuhsin b. Abdullâh), 

doktora tezi, Riyad 1429. 



Kaynakça 

229 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebû bekr, Şerhu Muhtasari’l-Kerhî “min evveli kitâbi’l-hudûd 

ilâ nihâyeti kitâbi’l-havâle” (thk. Adil b. Abdullâh), doktora tezi, Riyad 1430. 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebû bekr, el-Muhtasar (thk. Sâid Bekdâş), Beyrut 1431/2010 

(el-Lübab şerhinin sonunda VI. cilt) 

Kudûrî, Ebü’l-Hüseyn Ahmed b. Ebû bekr, et-Tecrîd (thk. Merkezü’d-dirâsâti’l-fıkhiyye 

ve’l-iktisâdiyye), Kâhire 1427/2006, XII cilt. 

Kuraşî, Ebû Muhammed Abdülkâdir b. Muhammed, el-Cevâhiru’l-mudiyye fî tabakâti’l-

Hanefiyye (thk. Dr. Abdulfettah Muhammed el-Hulv), y.y., 1993, V cilt. 

Kutluboğa, Kasım b. Kutluboğa, Tâcu’t-terâcim (thk. M. Hayr Ramazan Yûsuf), Dimeşk 1992. 

Kuzudişli, Bekir, Şîa ve Hadis: Başlangıcından Kütüb-i Erbaa’ya Hadis Rivayeti ve İsnad, 

İstanbul 2017. 

Lâlekâî, Ebü’l-Kâsım Hibetullâh b. el-Hasan et-Taberî er-Râzî, Şerhu usûlî i’tikâdi ehli’s-sünne 

(thk. Ahmed b. Sad b. Hamdân), Riyâd 1423/2003, IV cilt. 

Leknevî, Abdülhay, el-Fevâidu’l-Behiyye, Beyrut ts. 

Leknevî, Abdülhay, en-Nâfiü’l-kebîr li men yutâliu’l-Câmia’s-Sağîr, Karaçî 1990. 

Leknevî, Abdülhay, Şerhu’l-Hidâye (thk. Naim Eşref Nur Ahmed), Karaçi 1417, VIII cilt. 

Leknevî, Abdülhay, Umdetü’r-riâye alâ şerhi’l-Vikâye (thk. Salah Ebu’l-Hâcc), Beyrut 2009, 

VIII cilt. 

Mâlik b. Enes, el-Muvatta’ “rivâyetü Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybânî” (thk. Abdulvehhâb 

Abdullatîf), Kâhire 1414/1994. 

Mecdî Bâslûm, “Mukaddime” (Tefsîru’l-Mâtürîdî içinde), Beyrut 1426/2005, X cilt. 

Mercânî, Ebü’l-Hasan Harun b. Bahâuddin, Nâzûratu’l-hak fî farziyyeti’l-işâ ve in lem yağib 

eş-şafak (thk. Orhan Ençakar, Abdülkadir Yılmaz), Amman 1433/2012. 



Kaynakça 

230 

Mergînânî, Ebü’l-Hasan Burhânüddîn Alî b. Ebî Bekr, el-Hidâye fî şerhi’l-Bidâye (neşr. Tılâl 

Yûsuf), Beyrut ts., II cilt. 

Mes’ûdî, Ebü’l-Hasan Alî b. el-Hüseyn b. Alî el-Hüzelî, Mürûcü’z-zeheb ve me’âdinü’l-cevher 

(thk. Kemal Hasan), 1425/2005, IV cilt. 

Mevsılî, Ebü’l-Fazl Abdullâh b. Mahmûd, el-İhtiyar li-taʿlîli’l-Muhtâr (talik, Mahmûd Ebû 

Dakîka), Kâhire 1937, V cilt. 

Mevsılî, Ebü’l-Fazl Abdullâh b. Mahmûd, el-Muhtâr li’l-fetvâ (thk. Sâid Bekdâş), Beyrut 2012. 

Molla Hüsrev, Mehmed b. Ferâmurz, Düreru’l-hükkâm fi şerhi gureri’l-ahkâm, Karaçî ts. 

(1308 tarihli İstanbul baskısından tıpkıbasım) II cilt. 

Muallâ b. Mansûr, Nevâdiru Muallâ (nşr. Ahmet Hamdi Furat, Muallâ b. Mansûr’un Nevâdir’i 

ve Hanefi Mezhebi Literatüründeki Yeri), İstanbul 2013. 

Muallâ b. Mansûr, Kitabu Nevâdiri Muallâ b. Mensûr “Min evveli’l-kitab hattâ nihâyeti 

bakiyyeti’l-eymân ve’n-nüzur” (thk. Muhammed b. Şedîd b. Şeddâd es-Sekafî), 

Mekke Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 1427/2006. 

Muallâ b. Mansûr, Kitabu Nevâdiri Muallâ b. Mensûr “Min babi mâ yufsidu’l-mâ hattâ 

nihâyeti’l-kitâb” (thk. Abdullâh b. Âbid el-Mâlikî), Mekke Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 

1429/2008. 

Muhammed İbrâhîm Ali, Istılâhu’l-mezheb inde’l-Mâlikiyye, Dubai 1421/2000. 

Muhammed Mehdî Hasan eş-Şah Cihânfûrî, el-Lealil masnua fi’r-rivâyâti’l-mercûa elleti 

racaa anhâ el-eimmetü’s-selâse, Beyrut 1438/2017. 

Mutarrizî, Ebü’l-Feth Nâsiruddin, el-Muğrib fî tertîbi’l-Mu’rib (thk. Mahmud Fâhûrî, 

Abdulhamid Muhtar), Haleb, 1399/1979 II cilt. 

Nâblusî, İsmâîl b. Abdilganî b. İsmâîl ed-Dımaşkī, el-İhkâm fî şerhi Düreri’l-hükkâm, 

Dâru’l-kütübi’z-Zâhiriyye, nr. 5184. 



Kaynakça 

231 

Nahhâs, Ebû Cafer Ahmed b. Muhammed, Sınâatü’l-küttâb (thk. Bedr Ahmed Dayf), Beyrut 

1410/1990. 

Nakîb, Ahmed b. Muhammed, el-Mezhebü’l-Hanefî, Riyad 1422/2001, II cilt. 

Nâtıfî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed, el-Ecnâs fî furûi’l-fıkhi’l-Hanefîyye (thk. Abdullâh 

b. Sad ve Kerîm b. Fuâd), Medine 1437/2016. 

Nâtıfî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed, el-Ecnâs fî furûi’l-fıkhi’l-Hanefîyye (thk. Mehmed 

Ali Orhan), Yüksek Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Fakültesi, 1996. 

Nâtıfî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed, el-Ecnâs fî furûi’l-fıkhi’l-Hanefîyye, Atıf Efendi 

Ktp., nr. 1725. 

Nâtıfî, Ebü’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed, el-Ecnâs fî furûi’l-fıkhi’l-Hanefîyye, 

Nuruosmaniye Ktp., nr. 1371. 

Nedim, Muhammed b. İshak, el-Fihrist (thk. Eymen Fuad Seyyid), Londra 1430/2009, III cilt. 

Nedvî, Ali Ahmed, el-Kavâid ve’d-davâbit el-fıkhiyye el-vâride fi’t-Tahrîr şerhi’l-

Câmii’l-kebîr, doktora tezi, Mekke 1409. 

Nedvî, Ali Ahmed, el-İmâm Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybânî nâbiğatü’l-fıkh el-İslâmî, 

Dımaşk 1414/1994. 

Nesefî, Ebû Hafs Necmeddin Ömer b. Muhammed, el-Manzûme fi’l-hilâfiyyât (thk. Hasan 

Özer), Beyrut/İstanbul, 2010/1431 

Nesefî, Ebû Hafs Necmeddin Ömer b. Muhammed, Hasru’l-mesail ve kasru’d-delâil, Millet 

Ktp., Feyzullah Efendi, nr. 721. 

Nîsâbûrî, Sâid b. Muhammed b. Ahmed el-Üstüvâî, Kitâbu’l-İtikâd (thk. Seyit Bahcıvan), 

Beyrut 1426/2005. 

Okuyucu, Nail, Şâfiî Mezhebinin Teşekkül Süreci, İstanbul 2015. 



Kaynakça 

232 

Onuş, Muhammed Usame, Hırakî’nin el-Muhtasar’ı ve Hanbelî Mezhebi’ne Etkisi, yüksek 

lisans tezi, İstanbul 2013. 

Osmânî, Muhammed Takî, Usûlü’l-iftâ ve âdâbuh, Karaçi 1432/2011. 

Öğüt, Salim, “Ebû Yûsuf”, DİA, 1994, X, 261. 

Özel, Ahmet, “el-Âlemgîriyye”, DİA, 1989, II, 366. 

Özel, Ahmet, “Fıkıh”, DİA, 2002, XXV, 185. 

Özel, Ahmet, “Hanefî Mezhebi” (Literatür), DİA, 1997, XVI, 61. 

Özel, Ahmet, “Kefevî”, DİA, 1996, XIII, 15. 

Özen, Şükrü, “Hallâl”, DİA, 1997, XV, 382-83. 

Özen, Şükrü, “Metin Tenkidi Üzerine Bazı Tespitler ve Öneriler” İslâmî İlimlerde 

Metodoloji/Usûl Meselesi, İstanbul 2009, s. 465. 

Özen, Şükrü, “Serahsî, Radıyyüddin”, DİA, 2009, XXXVI, 543. 

Öztürk, Abdülvehhab, “Hassâf”, DİA, 1997, XVI, 395. 

Pîrîzâde İbrâhîm, Umdetu zevi’l-basâir li halli mübhemâti’l-Eşbâh ve’n-nazâir, Mektebetü 

Câmiati’r-Riyâd, nr. 1820. 

Radiyyüddin Serahsî, el-Muhît, Millet Ktp., Feyzullah Efendi, nr. 958. 

Râmî Selheb, Rücuu’l-eimmeti’l-müctehidîn Ebî Hanîfe ve sâhibeyhi an ba’di ârâihim 

el-fıkhıyye, Umman 1438/2017. 

Râşidî, Muhammed Kemâleddin Ahmed, el-Misbâh fî resmi’l-müftî ve menâhici’l-iftâ, Beyrut 

2005. 

Sadrüşşehîd, Ömer b. Abdülaziz Hüsameddin, Şerhu edebi’l-kâdî li’l-Hassâf (thk. Muhyi Hilal 

Serhan), Bağdat 1397/1977, IV cilt. 



Kaynakça 

233 

Sa’leb, Ebu’l-Abbas Ahmed b. Yahya, Kitâbu’l-fasîh (thk. Âtıf Medkûr), y.y. ts. 

Sa’lebî, Ebû İshâk Ahmed b. Muhammed b. İbrâhîm es-Saʿlebî en-Nîsâbûrî, el-Keşf ve’l-beyân 

an tefsîri’l-Kurʾân (thk. Ebû Muhammed b. Âşûr), Beyrut 1422/2002, X cilt. 

Saymerî, Ebû Abdullâh Hüseyin b. Ali, Ahbâru Ebî Hanîfe ve Ashâhibî, Beyrut 1985. 

Selûm, Ahmed b. Fâris, “Mukaddime” (Mühelleb b. Ebî Sufra el-Endelüsî, el-Muhtasaru’n-

nasîh fî tehzîbi’l-kitabi’l-Câmii’s-sahîh içinde), Riyad 2009. 

Sem’ânî, Abdülkerîm b. Muhammed, Edebü’l-imlâ ve’l-istimlâ (thk. Max Wyler), Beyrut 

1401/1981. 

Sem’ânî, Abdülkerîm b. Muhammed, el-Ensâb (thk. Abdullâh Ömer el-Bârûdî), Beyrut 1988, 

V cilt. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed, el-Mebsut, Beyrut ts., XXX 

cilt. 

Serahsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî Sehl Ahmed, Şerhu Siyeri’l-Kebîr (thk. 

Ebû Abdullâh Muhammed Hasan), Beyrut 1417/1197, V cilt. 

Suyûtî, Ebü’l-Fazl Celâlüddîn Abdurrahmân b. Ebî Bekr b. Muhammed, el-Muzhîr fi’l-lüğa 

(thk. Fuâd Ali Mansûr), Beyrut 1418/1998. 

Şafiî, Ebû Abdullâh Muhammed b. İdrîs b. Abbâs, el-Üm (Rıfat Fevzî), Mensûra 2001, XI cilt. 

Şartûnî, Saîd el-Hûrî, Akrabü’l-mevârid fî fusahi’l-arabiyye ve’ş-şevârid, Kum 1403, II cilt. 

Şelebî, Şibâheddin Ahmed b. Muhammed, Hâşiye alâ Tebyîni’l-hakâik, (Tebyinü’l-hakâik 

kenarında) Mısır 1314, VI cilt. 

Şeybânî, Muhammed b. el-Hasan, el-Asl (thk. Mehmet Boynukalın), Beyrut 2012, XII cilt. 

Şeybânî, Muhammed b. el-Hasan, el-Câmiu’s-sağîr (thk. Mehmet Boynukalın), Beyrut 2011. 

Şeybânî, Muhammed b. el-Hasan, Kitâbu’l-âsâr (thk. Hâlid el-Avvâd), Kuveyt 2008. 



Kaynakça 

234 

Silefî, Ebû Tâhir Ahmed b. Muhammed el-İsfehânî, Mucemu’s-sefer (thk. Abdullâh Ömer 

el-Bârûdî), Beyrut 1414/1993. 

Şah Veliyyullah, Ahmed b. Abdirrahîm b. Vecîhiddîn ed-Dihlevî, ʿİkdü’l-cîd fî ahkâmi’l-

ictihâd ve’t-taklîd (thk. Muhammed Ali el-Halebî), Şârika 1415/1995. 

Şimşek, Murat, İmam Ebû Hanîfe ve Hanefîlik, İstanbul 2019. 

Taberî, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr, Tehzîbu’l-âsâr “el-cüzü’l-mefkûd” (thk. Ali Rıza b. 

Abdullâh), Dımaşk 1416/1995. 

Taberânî, Ebü’l-Kâsım Süleyman b. Ahmed b. Eyyûb et-Taberânî, el-Muʿcemü’l-evsaṭ (thk. 

Târık b. İvezillâh ve Abdülmuhsin b. İbrâhîm), Kâhire 1415/1995, X cilt. 

Tahâvî, Ebû Cafer Ahmed b. Ali, Ahkâmu’l-Kur’ân el-Kerîm (thk. Sadeddin Önel), İstanbul 

1416-18/1995-98, II cilt. 

Tahâvî, Ebû Cafer Ahmed b. Ali, el-Muhtasar, (thk. Ebu’l-Vefâ el-Afğânî), Kâhire 1370. 

Tahâvî, Ebû Cafer Ahmed b. Ali, Şerhu müşkili’l-âsâr (thk. Şuayb el-Arnaût), Beyrut 

1408/1987, XV cilt. 

Tahtâvî, Ahmed b. Muhammed b. İsmâîl, Hâşiye alâ Merâki’l-felâh şerhi Nûri’l-îzâh (tsh., 

Muhammed Abdüzaziz el-Hâlidî), Beyrut 1418/1997. 

Taş, Aydın, “Şeybânî”, DİA, 2010, XXXIX, 41. 

Taşköprîzâde, Ahmed b. Mustafa, Miftâfu’s-saâde ve misbâhu’s-siyâde fî mevdûati’l-ulûm (thk. 

Ali Dahrûc), Beyrut 1998. 

Tehânevî, Muhammed Ali, Keşşâfu ıstılâhâti’l-funûn ve’l-ulûm (thk. Dr. Ali Dahrûc), Beyrut 

1996, II cilt. 

Temîmî, et-Tabakâtü’s-seniyye fî terâcimi’l-Hanefiyye (thk. Abdulfettah Muhammed el-Hulv), 

Kâhire 1390/1970, IV cilt. 

Tunç, Cihat, “Gaylân ed-Dımaşkî”, DİA, 1996, XIII, 414-5. 



Kaynakça 

235 

Uğur, Seyit Mehmet, Hanefîlerde Mezhep İçi Tercih ve Usûlü, İstanbul 2019. 

Uludağ, Süleyman, “Asıl” (Tasavvuf), DİA, 1991, III, 474. 

“Usûl” DİA, 2012, XLII, 198. 

Uzunpostalcı, Mustafa, “Ebû Hanîfe”, DİA, 1994, X, 134. 

Uzunpostalcı, Mustafa, “Burhâneddin el-Buhârî”, DİA, 1992, VI, 436. 

Ünal, Halit, “el-Asl”, DİA, III, 494, 1991. 

Üsmendî, Ebü’l-Feth Alaeddîn Muhammed b. Abdilhamîd, Muhtelifu’r-rivaye (thk. 

Abdurrahman b. Mübârek), Beyrut 1426/2005. 

Vâhidî, Ebü’l-Hasan Alî b. Ahmed b. Muhammed en-Nîsâbûrî, el-Basît fî tefsîri’l-Kurʾân (thk. 

Muhammed b. Sâlih ve dğr.), Câmiatü’l-İmam Muhammed b. Suûd 1430, XXV cilt. 

Yaman, Ahmet, “es-Siyerü’l-kebîr”, DİA, 2009, XXXVII, 328. 

Yılmaz, Okan Kadir, İlk Tedvin Döneminde Hanefi Mezhebi Literatürünün Kayıp Eserleri, 

yüksek lisans tezi, İstanbul 2017. 

Yavuz, Yunus Vehbi, “el-Câmiu’l-kebîr” DİA, 1993, VII, 109.  

Yavuz, Yunus Vehbi, “el-Câmiu’s-sagir”, DİA, 1993, VII, 112. 

Yazıcı, İshak, “Semerkandî”, DİA, 2009, XXXVI, 474. 

Yûsuf b. Ömer, Câmiu’l-muzmerât ve’l-müşkilât, Nuruosmaniye Ktp., nr. 1620. 

Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed, Siyeru Âʿlâmi’n-nübelâ (thk. Şuayb el-Arnaût ve 

dğr), Beyrut 1983, XXV cilt. 

Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed, Târîhu’l-İslâm (thk. Ömer Abdusselâm), Beyrut 

1407/1987, LII cilt. 



Kaynakça 

236 

Zehebî, Şemseddin Muhammed b. Ahmed, Tezkiratü’l-huffâz (thk. Zekeriya Umeyrât), Beyrut 

1419/1988, IV cilt. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmud b. Amr (ö.538/1144), Esâsü’l-belâğa (thk. Muhammed 

Bâsil), Beyrut 1998, II cilt. 

Zeylaî, Osman b. Ali, Tebyînu’l-hakâik şerhu Kenzi’d-Dekâik, Mısır 1314, VI cilt. 

Ziyauddin Ahmed, “Ebû Bekir el-Hallâl: Ahmed b. Hanbel’in Öğretilerinin Derleyicisi”, 

AÜİFD, XLVI/2, s. 306. 


	Blank Page
	Blank Page
	Blank Page

