T.C.

NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
TARIH ANABILIM DALI
ORTACAG BILiM DALI

ENDULUS
ISLAM MEDENIYETININ OLUSUMU

IBRAHIM OKUYAN

YUKSEK LiSANS TEZi

DANISMAN
DOC. DR. BEKIR BICER

KONYA 2020



- Fa%
@SBy ooTe
(\’; NECMETTIN ERBAKAN UNIVERSITESI W
’ \J Sosyal Bilimler Enstittisti Mudiirltigi SOSYAL BILIMLER
KONYA ENSTITUSU
Bilimsel Etik Sayfasi
Adi Soyadi Ibrahim OKUYAN
Numarasi 17810501052
! Ana Bilim / Bilim Dali | Tarih Anabilim Dal1 / Ortagag Bilim Dali
=
% Tezli Yiiksek Lisans T
2 |5 [
,3” TeEiam Doktora
Tezin Ad1 Endiiliis Islam Medeniyetinin Olusumu

Bu tezin hazirlanmasinda bilimsel etife ve akademik kurallara 6zenle riayet
edildigini, tez icindeki biitlin bilgilerin etik davrams ve akademik kurallar gergevesinde
elde edilerek sunuldugunu, ayrica tez yazim kurallarina uygun olarak hazirlanan bu
calismada bagkalarimin eserlerinden yararlanilmasi durumunda bilimsel kurallara uygun
olarak atif yapildigin bildiririm.

ibr @AN




Ad1 Soyadi Ibrahim OKUYAN

Numarast 17810501052

Ana Bilim / Bilim Dali | Tarih Ana Bilim Dal1 / Ortagag Bilim Dali

=
=
E Tezli Yiiksek Lisans X
,:“";, Programi
© Doktora
Tez Danigsmani Dog. Dr. Bekir BICER
Tezin Adi

Endiiliis islam Medeniyetinin Olusumu

OZET

Miisliimanlar tarafindan Endiiliis’te insa edilen Islam medeniyeti hem Islam tarihi hem de
Avrupa tarihi agisindan biiyliik 6neme sahiptir. 711 yilinda baslayan ilk fetih hareketlerinden 1492
yilinda Girnata Beni Ahmer Emirligi’nin yikilmasina kadar Iber Yarimadasi’nda varlik gosteren
Miisliimanlar, demografik yapisi olduk¢a kozmopolit olan bu topraklarda bir taraftan halkin
yonetimini iistlenirken diger taraftanda Islam medeniyetinin maddi ve manevi unsurlarim1 yerine
getirmek igin biiyilk ¢aba sarfetmislerdir. Farkli dil, din ve irklarin mevcut oldugu yarimadada
hosgoriiyi hakim kilmaya 6zen gostermisler, bunun yaninda sehirler insa ederek medeniyetin maddi
yiiziinii insanliga en giizel sekilde sunmaya ¢alismislardir. Ayrica bilim adina gesitli alanlarda yapmis
olduklar1 caligmalarla hem kendi zamanlarma hem de giiniimiize 151k tutmuslardir. Ozellikle bu
yoniiyle Avrupa tarihinin 6nemli olaylarinin baslangicinda da 6énemli rol almislardir. Bu ¢aligmada
temel kaynaklar ve aragtirma eserlerden hareketle Endiiliis’lin fethinden yikilisina kadar gecen sekiz
asirda  Miisliimanlarin insa ettikleri Islam medeniyetinin olusum asamalarinm incelenmesi
amaglanmistir.

Anahtar Kelimeler: Medeniyet, islam Medeniyeti, Avrupa, Endiiliis.

il



Name and Surname | Ibrahim OKUYAN
Student Number 17810501052
Department Date Main Science / Medieval Science
"L; Master’s Degree (M.AL)| X
< Study Programme
S
< Doctoral Degree (Ph.D.)
Supervisor Dog. Dr. Bekir BICER
Title.of the ) Formation of Andalusian Islamic Civilization
Thesis/Dissertation

Muslims who existed in the Iberian Peninsula from the first conquest movements that began
in 711 to the collapse of the Emirate of Girnata Beni Ahmer in 1492, on the one hand, while
undertaking the administration, on the other hand, they made a great effort to fulfill material and
moral elements of Islamic civilization in this lands where the demographic structure is quite
cosmopolitan. They took care to dominate tolerance in the peninsula, where different languages,
religions, and races exist, besides, they tried to present the material side of civilization in the finest
way to humanity by building cities. In addition, they shed light on both their own time and the present
day with their work in various fields in the name of science. Especially with this aspect, they also
played an important role at the beginning of important events in European history. Based on the main
sources and research works in this study, it is aimed to examine the formation stages of Islamic
civilization which is found by Muslims, in the past eight centuries from the conquest of Andalusia to

its fall.

ABSTRACT

Key Words: Civilization, Islam Civilization, Europe, Andalus.

il




ICINDEKILER

OZET ooaaaeueeerriiiiiiiiiisnsnnneteicccssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss ii
ABSTRACT auuuuueeriiiiiiiiiiinnnnnnnetiiiccssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss iii
ICINDEKILER......c.uiicnininsecncnsinsncninssssncsssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssas iv
KISALTMALAR ...ccciitiinnnnntitiiicssssssnssstenescssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses viii
ON SOZciirrcnrinisecsinsissssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssacs X
GIRIS <ottt 1
1. Arastirmanin Onemi ve Snirlandirtlmast ..........ccocoeveveveeeveeieeeeeeeeeeeeeens 1
2. Arastirmanin MEtOAU ...........coooieiiiiiiiiiiiie e 2
3. Arastirmanin KaynakIart ..........cccccoeeiiiiiiiiiiiiiieeieeeeee e 2

AL KaYNaKIar.....oooviiiiiiiee e 2

B. Arastirmalar ..........ccvvviiiiiiiiiie e 5

BIRINCI BOLUM

ENDULUS iISLAM MEDENIYETININ OLUSUMUNDA

“MEDENIYET ALGISI”
1. MEDENIYET ..ottt 8
1.1. Kavram Tanimi ve Yaklasimlar.............ccoooveiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeee, 8
1.2. Bat1 Geleneginde Medeniyet Tasavvuru..........cccveeeeerviieeenniieeeennnnnenn. 9
1.3. Islam Geleneginde Medeniyet TaSaVVUIU ............ocevrreveeerererererenennns 12
1.3.1. BIriNCi ASAMA ...ceoeiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeiieeee e e e e e e 12
1.3.2. TKINCT ASAMA ... 13
2. FAKLI BAKIS ACILARI ..ottt 13
2.1. Tarih Felsefisinin Baki§ AGISI ........coeiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeecciiieeeee e, 13
2.2. Sosyal Bilimlerin Baki§ AGIST .......ccccuviiieriiiiiiiiiiiieeeiiiee e 14
2.2.1. Antropolojinin Yaklagimi .......c.ccceevieiiniiiiniiiniiiiniicenieee 15
2.2.2. Sosyolojinin Yaklagimi ........cccccevieiiiiiiiiiiiiiieeeiiee e 16
2.2.2.1. Tarih Sosyolojisinin Yaklagimi .........ccccccovceeeninene 16
2.2.2.2. Makro-Sosyolojinin Yaklagimi ........ccccccceveveennnene 16
2.2.2.3. Degisim Sosyolojisi Yaklagimi .......ccccceeeviieennneene 17
3. MEDENIYETLERIN ORTAYA CIKISI ...coooviuiieeieeeeeeeeeeeeeeeeeee e 17
3.1, Temel UNSUTIar .......cccccviiiiiiiiiiieeeiiiiie et 19

v



. MEDENIYET DENKLEMINDE DININ YERI ...oooooviooeeeeeeeeeeeeeeeeee 20

. MEDENIYET DONGUSU ..ottt 21
5.1. Medeniyet Dongiisiiniin Ug ASAMas! ............cceevivereeeeeereireeereneenn, 22
5.1.1. Manevi ASAMA .......ccoeeuviviiiiieeeeeeciiiieeee e e e e eeeirraee e e e e e e e 22

5.1.2. Rasyonel ASAma ........cccoouiiieeiiiiiieeiiiieeeeiiee e e e 23

5.1.3. Teglidiisel ASAMA .....ovovvieieeeieeeeeeeeeee e, 24

. MEDENIYET VE DUZEN ......oooiiiiiiiiiiiieieinieieisee s 25
6.1. Adalet, Siyasi Diizen ve Medeniyet...........ccceevuiveeeeniiieeeeniiiee e 27

. ISLAM MEDENIYETININ DINAMIKLERI ......cocoiviveieiiiiiicciciceens 28
7.1, Kur’an-1 Kerim .........cccooiiiiiiiiiiiiieeeececieeee e 31

7.2. Stinnet (Hadis-1 Serifler) ........cccccviieiiiiiiiiiiiiee e 32

7.3. Gegmis Kiiltiir ve Medeniyetler ..........oocoveiiiiiiiiieiniiiiieeiieeeen 33

7.4. islama Dahil Olan Milletlerin KiRGrIeri .........ccocvevvveeeveiereeeeeeene, 34

7.5. Islam Dininin RIHEIETT .........cveveveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 35

IKINCI BOLUM

ENDULUS iSLAM MEDENIYETININ OLUSUMUNDA
“SIYASI SUREC”

. ENDULUS COGRAFY ASL....cotiiiiiiiiieieieiesieesessessesiessesessessessensessesseees 38
1.1, Fiziki COZrafya .......coveeiiiiiiieiiieeeeee et 38
1.2. Beserl CoZrafya ......coeeeeiiiiiieiiieeeeiee e 39
1.3, Siyasi CoZrafya.......ceeeeriiiiiieiiiiee et 41
. FETTHLER / ENDULUS’UN FETHI (711-714) ..veoiieieeeeeeeeeeeeeeeen, 42
2.1. Islam Fethi Oncesi ISpanya ...........coocoeveviveeieeeeeeeceeeeeeeee e 42
2.2. Miisliimanlarm Ispanya’ya Kars1 {1k Fetih Hareketleri ....................... 44
. ISPANYA’NIN FETHININ AMACT .....c.ootviiiiiiiiinieinieisceeceisceeie e, 46
3.1, Ispanya’™nin Fethi .........ccocoovivivieieeeeeieeeeeeeeeeee e, 47
. AVRUPA’NIN FETHINE DOGRU........cocouiriiiriieieiieniieeseissiee e 49
4.1. Islam Ordulart Fransa’da.............coccoeeieveueeeeeeeeeeeeeeeeeeveeees e 49
4.2, Belati’s-SUheda........coovviieiieeieecee e 49



5. ENDULUS EMEVILERI DONEMI (756-1031) ...c.ooveuieeeieeeeeeeeeeeeeee, 51

5.1. I. Abdurrahman ve Bagimsizlik T1ant..............ccococoovoeeeviveecreenne, 51
5.1.1. Emirlik Donemi (756-929) ......ccoooiiiiiiiieieeeeeceieeeee e, 51

5.1.2. Halifelik Donemi (929-1031) ....cvovoveveveeeeeeeeeeeeeeeeeeeees 55

5.1.3. Amiriler Donemi (996-1013)........ccccvmviiiiieeeiiiiiiiieeee e, 56

6. MULUKU T-TAVAIF (1031-1090) ......vveeeeeeeeeeeeeeeee oo 58
7. MURABITLAR DONEMI (1090-1147) ..vovieeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 59
8. MUVAHHIDLER DONEMI (1147-1229) ...vovieiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeene 60
9. GIRNATA BENI AHMER EMIRLIGI (1238-1492) w...oovvovieeeeeeeeen 61

UCUNCU BOLUM

ENDULUS iISLAM MEDENIYETININ OLUSUMUNDA
“iLMi VE KULTUREL HAYAT”

ENDULUS’TE MEDENIYETIN INSASI ...oooioiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 64
ENDULUS’TE EGITIM, BILIM VE SANAT ...cooviiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeen 65
1. DINT ILIMLER ...t 67
1.1, TefSir - KITAat....ooooviiiiiiiee ettt eeeeeas 67

L2, HAGIS oottt eaaaas 69

1.3. Fikih (HUKUK) ....ooooiiiiiieeeceeeeeeee e 70

L4 KEIAIMN. c.ooiiiiieeec ettt eeeeaas 71

1.5, TASAVVUL ..ottt e e eeeaas 73

2. MUSPET ILIMLER ..ottt 75
2.1 Felsefe - Mantik .......uevvviiiiiiiiiiiiieeee ettt 75

2.2. Tarih - CoZrafya .....ccccueevieiiiiiieeeiiie e 78

2.3. Tip - ECZACHIK ...eeiiiiiiiiiieeieeeee e 80

2.4, Astronomi - Matematik ............ouveeeeiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeiieee e 82

3. ENDULUS’TE DIL VE EDEBIYAT .....coioiiiooieeeeeeeeeeeeeeeeeee e 85
31 DI VE NESIT ettt ettt ettt 85

3.2. Gramer ve SoOzliik Calismalari.............cccovvveiiiieieiiiiiiiiiieee e, 86

3.3 ST ettt 87

vi



4, ENDULUS’TE SANAT - MIMARI .....oeeoeeeeeee e 89

4.1 IMIIMAT T .tvviiieieeeeeeeeciiiee e e e e et e e e e e e e e et e e e e eeeeeeeenaassaeeeeeeeeesannns 90
4.1.1. Camiler / MeSCItIEr .......cuvvviiiiiieeeeeciieeee e 90

4.1.2. SAraYlar.....cooiiiiiiie e 92

4.2. Resim - Heykel - Kabartma - Hat...........cccccveiiiiiiiiiiiiieeeieee e 95

A3 MUSIKT .oveeeeeiiieee ettt e e e et e e e e e 96
ENDULUS MEDENIYETININ BATI’YA TESIRLERI..........cccccoevevereiinne. 98
SONUC ...ttt e et e e et e e et e e e eetaae e e e eeaaaeeeeeeataaeeeennees 102
KAYNAKGCA .o e e e e e e e eaaa e e e e etreeeeeans 104
EKLER ...t e e e e et e e e e e et e e e eeareee e e 109
OZGECMIS ..ottt 117

vii



KISALTMALAR
a.g.e. :adigecen eser
b. : bin, ibn

bkz. : bakiniz

C. : Cilt
c.C. : celle celalithi
cev. : geviren

DTCF : Ankara Uni. Dil ve Tarih/Cografya Fakiiltesi Dergisi
ed. : editor

Eurostat : Avrupa Istatistik Ofisi

haz. : hazirlayan
Hz. : Hazreti
M. : Miladi

M.S. : Milattan Sonra
M.0O. : Milattan Once

NEUSBE: Necmettin Erbakan Uni. Sosyal Bilimler Enstitiisii

nsr. : nesreden
0. : Olim

S. : Say1

. : sayfa

s.a.v. : Sallallahii Aleyhi ve Sellem
SDUSBE: Siileyman Demirel Uni. Sosyal Bilimler Enstitiisii Dergisi

TDV  : Tirkiye Diyanet Vakfi

viii



TDVIA : Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi
TYEKB: Tiirkiye Yazma Eserler Kurumu Bagkanlig1

yay. : yaymlari, yaymlayan

X



ON SOz

Tarih, gegmisteki bilgi ve belgelerin yeniden ele alinip toplumsal siireklilik
ve degisim icinde tekrar yorumlandig: bilim dalidir. Bir nevi insanligin daha emin
adimlar atmasi i¢in ge¢migin tecriibelerini giiniimiize ve gelecege aktarma sanatidir.
Tarih bilimi sayesinde insanlar ge¢mislerinin birlestirici ve kusatict roliini

arastirmak, 0grenmek ve uygulamak istemislerdir.

Tarih boyunca Miisliimanlar tarafindan birgok devlet kurulmus ve kurulan bu
devletler Islam medeniyetini hakim kilmak i¢in miicadele etmislerdir. Bu
miicadelelerden biri de Avrupa topraklarinda kurulan, sekiz asir boyunca varligini
stirdiiren ve giinlimiizde de admdan sz ettiren Endiiliis’tiir. Endiiliis, Avrupa
kitasinda kurulmasi, farkli din, dil ve wrklar1 bir arada idare edebilmesi ve etkileri
giinlimiize kadar uzanan bir medeniyet insa etmeleri hasebiyle biiylik oneme sahiptir.
Insa edilen medeniyetin detayl bir sekilde incelenmesi ve tecriibelerinin giiniimiize

aktarilmasi bir ihtiyagtir.

Islam diinyas: i¢in biiyiilk éneme sahip olan Endiiliis ve insa edilen Islam
medeniyeti ilizerine Ozellikle iilkemizde c¢alismalarin olduk¢a eksiz oldugu
goriilmektedir. Tiirkce ve terciime eserlerin yetersizligi boyle 6nemli bir medeniyetin
tecriibelerinden faydalanilmasini zorlastirmaktadir. Bu tez ¢alismasinin amaci szl

edilen eksikligin bir nebze olsun giderilmesidir.

Bu calisma ii¢ boliimden olugmaktadir.
Birinci boliimde, medeniyet kavraminin ortaya ¢ikisi, kokeni, manalari, ¢esitli
dillerdeki karsiliklar1 ve tarihsel olarak farkli cografyalarda kazandigi anlamlar ele

alinarak bu kavramin ¢ercevesinin belirginlesmesi amaglanmaistir.

Ikinci boliimde, Endiiliis gergeklestirilen ilk fetih hareketlerinde itibaren,
Endiilis Emevileri donemi (756-1031), Milukii’t-tavaif donemi (1031-1090),
Murabitlar donemi (1090-1147), Muvahhidler donemi (1147-1229) ve Girnata Beni
Ahmer Emirligi donemi (1238-1492) siyasi olaylar1 ele alinmigtir.



Ucgiincii boliimde ise, Endiiliis Islam medeniyetinin olusumunda énemli rol
oynayan dini ve miispet ilimler, dil ve edebiyat, sanat ve mimari alanlarinda

gerceklestirilen ¢caligmalara yer verilmistir.

Bu c¢alismanin hazirlanma safhalarinda sabir ve yardimlarimi benden
esirgemeyen, bilgi ve tecriibeleriyle bana destek olan danigmanim saym Dog. Dr.
Bekir Biger’e, calisma esnasinda gesitli yonlerden yardimlarini aldigim saym Dog.
Dr. Sefer Solmaz ve saym Dog¢. Dr. Muammer Ulutiirk hocalarima ve bu siirecte

bana moral kaynagi olan aileme siikranlarimi sunarim.

[brahim OKUY AN
KONYA - 2020

Xi



GIRIiS

Endiilis, Emevi valisi Musa b. Nusayr ve komutan Tarik b. Ziyad’in bagin1
cektigi Miisliiman fatihlerin bliylik ¢abalar1 ile fethedilmis ve neredeyse sekiz asir
stiren bir medeniyete ev sahipligi yapmistir. Misliimanlar, fetih Oncesi siyasi
calkantilarla bogusan bir cografyay1 fethettikten hemen sonra yeniden insa etmek
icin yogun caba sarfetmislerdir. Her alanda ciddi gelisime sahne olan Endiiliis,
doneminin en ileri devletleri arasina girmis, Ozellikle yetistirmis oldugu bilim
insanlariyla da hem ddnemlerini hem de giliniimiizii aydmnlatmistir. Yarimadada
varliklart siirdiigi miiddetge medeniyet gelisimini siirdiiren Endiiliis Miisliimanlari,
ortaya koyduklar1 ilmi ve sanatsal eserlerle Avrupa tarihinde de kokli degisikler

getiren dnemli olaylarin ¢ikis noktalarindan olmustur.
1. Arastirmanm Onemi ve Simirlandirilmasi

Endiiliis’te devlet kurmaya mazhar olan Miisliimanlar sekiz asir boyunca bu
topraklarda hiikiim siirmiiglerdir. Fethin gerceklesmesinden hemen sonra baglayan
anlagmazliklara ragmen her yonden biiyiiylip gelismeyi de basarmuslardir. Belli
donemlerde karisiklar yogun olsa da, demografik yapisi itibariyle ¢ok farkl kiiltiirleri
barindirsa da ve hatta her daim diigmanlarla miicadele etse de medeniyet
anlayiglarmdan taviz vermeyerek az da olsa giiniimiizii dahi etkileyen bir miras

birakmislardir.

Bu mirasin giiniimiize tam sekilde ulasmamasinin sebebi kuskusuz devletin
yikilmasindan sonra Hiristiyan Ispanyollarin Islam medeniyetinin tiim izlerini silmek
icin caba gostermesidir. Diger bir sebep de Miisliimanlarin bdyle biiyiik bir mirasa
sahip ¢ikmamalaridir. Sekiz asir boyunca var olmus ve donemini ciddi etkiler altinda
birakan bir medeniyet Tlizerine c¢aligmalarin yetersizligi bu biiylikk mirasin
unutulmasma sebep olmaktadir. Bu bakimdan yapilan bu calisma Endiiliis Islam

medeniyetinin olusum siireci ve bu medeniyetin unsurlarini kapsamaktadir.



2. Arastirmanin Metodu

Arastirmaya konu olan Endiiliis’te islam Devleti ve bu devletin ortaya
¢ikarmis oldugu Islam medeniyetinin ilk fetih hareketlerinden devletin yikilmasina
kadar olan siireci hem siyasi hem de medeniyet unsurlar1 goz 6niinde bulundurularak

etraflica incelenmistir.

Calismada bilimsel metotlar kullanilmistir. Konu iizerine taramalar yapilarak,
donemi kapsayan arastrma eserler tespit edilmistir. Arastirma eserlerden yola
cikilarak kaynak eserlere ulasilmaya calisilmistir. Bdoylelikle donemi kapsayan
kaynak ve arastirma eserler iizerinde ¢alisilmaya 6zen gosterilmistir. Kullanilan tiim

kaynak ve arastirma eserlere dipnotlarda ve kaynakgada yer verilmistir.

Arastirmada Ozellikle kisiler lizerine yapilan ¢alismalarda Tiirkiye Diyanet
Vakfi Islam Ansiklopesi’nde yayinlanan makaleler temel alinmaya gayret edilmistir.
Bunun yaninda konu {izerine hazirlanmis bir¢ok makale incelenmis ve altyapi

olusturulmaya caligilmagtir.

3. Arastirmanin Kaynaklan

A. Kaynaklar
1. Said el-Endeliisi, Kitabii’t-Ta’rif bi-tabakatii’l-iimem

Séid el-Endeliisi, 1029 yilinda Almeria’da diinyaya gelmistir. Dogdugu sehirde
temel egitimini aldiktan sonra akli ve nakli ilimler {izerine egitim almak i¢in Kurtuba’ya
gitmistir. Burada Ibn Hazm ile tamisma imkan1 bulmustur. Endiiliis’iin gesitli yerlerine
yaptig1 seyahatlerde edindigi bilgileri “Kitabii’t-Ta’rif bi-tabakatii’l-imem”i adli
eserde kaleme almistir. Ayrica eserinde insan topluluklarmi 1k, dil, din, kiiltiir ve
bilimsel gelismelere katkilar1 agisindan siiflandirmistir. Endiiliis tarihi ve 6zellikle

baz1 sahsiyetler hakkinda verdigi genis bilgiler hasebiyle bu ¢aligmada en fazla



91

kullanilan kaynaklardan olmustur. Eser, “Milletlerin Bilim Tarihi”" adiyla tiirkceye

¢evrilmistir. Endeliisi 1070 yilinda vefat etmistir.

2. ibn Haldun, Kitabii’l-iber / Mukaddime / et-Ta’rif bi-ibn Haldun ve
Rihletuhu Garben ve Sarkan

Ibn Haldun, 1332 yilinda Tunus’ta dogmustur. Aslen Yemen’in Hadramut
bdlgesinden oldugu i¢in Hadrami, Tunus’ta dogdugundan Tinisi ve hayatinin biiyiik
kismin1 Magrib’de gecirdigi icin Magribi nisbelerini kullanmistir. Kaleme almis
oldugu “Kitabii’l-iber”® adli eser yaratilistan kendi donemine kadar gegen olaylar:
ihtiva etmektedir. Endiiliis siyasi tarihi agisindan bu calismada yararlanilan
eserlerden olmustur. Kitabii’l-iber’e giris olarak hazirladig1 “Mukaddime”* adli eseri
halen 6nemle takip edilen eserlerdendir. Toplumsal hayatin ¢esitli yanlarini usul ve
kaideleriyle ele almasi bakimindan bir siyaset, iktisat, egitim, ilim ve her seyden
once bir tarih felsefesi kitabi olan eser, ¢alismanmn ilk bolimiinde Ozellikle
medeniyet teriminin anlamlandirilmasinda ve eserde One siirdiigii medeniyetlerin
tarihsel doniisiimlerindeki dongiiler teorisinden dnemli oranda istifade edilmistir.
Ayrica ibn Haldun’un kendi hatiralarini kaleme aldigi “et-Ta’rif bi-ibn Haldun ve
Rihletuhu Garben ve Sarkan™ eseri de tiirkgeye ibn Haldun-Bilim ve Siyaset
Arasinda Hatiralar olarak terciime edilmis olup ¢alismada Endiiliis siyasi tarihinin
bazi dénemleri iizerindeki analizlerinden faydalamilmistir. Ibn Haldun 1406 yilinda

vefat etmistir.°
3. Ibnii’l-Esir, el-Kamil fi’t-Tarih

Ibnii’1-Esir, 555/1160 tarihinde Cizre’de dogmustur. Cizreli olmas1 hasebiyle
Cezeri nisbesiyle, babasinin Esiriiddin lakabindan dolayr da Ibnii’l-Esir kiinyesiyle

bilinmektedir. Asil ad1 Ebii’l-Hasen Izziiddin Ali b. Muhammed b. Muhammed es-

' Said el-Endeliisi, Kitabii t-Ta rif bi-tabakatii l-iimem (Milletlerin Bilim Tarihi), cev. Ramazan
Sesen, Istanbul 2014.

2 Mahmut Kaya, “Said el-Endeliisi” mad. DI4, C. 35, Istanbul 2008, ss. 556-557.

? bn Haldun, el-Iber, Kahire 1284.

* Ibn Haldun, Mukaddime, ¢ev. Siileyman Uludag, istanbul 2014.

> ibn Haldun, et-Ta ’rif bi-Ibn Haldun ve Rihletuhu Garben ve Sarkan (Ibn Haldun —Bilim ve Siyaset
Arasinda Hatiralar), ¢ev. Vecdi Akyiiz, Istanbul 2017.

6 Siileyman Uludag, “Ibn Haldun” mad., DI4, C. 19, istanbul 1999, ss. 538-543.



Seybani el-Cezer?’dir. Donemin 6nemli ilim ve kiiltliir merkezlerinden olan Musul’a
yerlesmis, tarih, edebiyat ve hadis egitimi almigtir. Burada kaleme aldig1 “el-Kamil
fi’t-Tarih” adli eserinde insanimn yaratiligindan kendi 6liimiine yakin bir tarihe kadar
meydana gelen olaylar1 anlatmistir. Bu ¢ahsmada Ispanya’nin Miisliimanlar
tarafindan fethi ve Ozellikle Amiriler donemi konusunda basvurulan eserlerden

olmustur. ibnii’l-Esir, 1233 yilinda Musul’da vefat etmistir.’

4. Ibni’l-Katiyye, TArihu Iftitahi’l-Endeliis

Ibnii’1-Kitiyye, 898 yilinda Kurtuba’da diinyaya gelmistir. Hayatinm biiyiik
bir kismin1 Isbiliye’de gegirmistir. Arap dili ve edebiyatina olan hakimiyetiyle
bilinen ibnii’l-Kdtiyye tarih, siir, fikih ve hadis ilimleriyle de {in kazanmistir. Kaleme
almis oldugu “Tarihu iftitahi’l-Endeliis”® adli eserde Endiiliis’iin fethi ve tarihini
konu edinmistir. Bu alanda en eski kaynaklardan sayilmaktadir. Ozellikle
Abdurrahman b. Muaviye’nin Endiilis’e gelme ve Endiiliis’te Emeviler donemini
baslatma siireci eserde yararlanilan kisim olmustur. Ibnii’l-Kitiyye 977 yilinda vefat

etmistir.”
5. Ibn Hayyan, el-Muktebes

Ibn Hayyan, 987 yilinda Kurtuba’da dogmustur. Ispanyol asillidir. Tefsir,
hadis, dil ve edebiyat 6grenimi gérmiistiir. On plana ¢iktig1 alan ise tarihtir. Mahmut
Ali Mekki tarafindan bir kismi nesredilen “el-Muktebes”'® adli eseri Endiiliis’iin
fethinden halife II. Hakem doneminin sonuna kadar gelisen olaylar1 ihtiva
etmektedir. Eserinde ayrica Endiiliis tarihinin ekonomik ve sosyo-kiiltiirel durumu ile
bazi meshur sahsiyetlerden de bahsetmektedir. Eserden 6zellikle III. Abdurrahman
donemi ve halifeligin ilan1 hususlarinda ¢alismanmizda yararlanilmustir. ibn Hayyan

1076 yilinda vefat etmistir.''

7 Abdiilkerim Ozaydmn, “ibnii'l-Esir” mad., DI4, C.21, istanbul 2000, ss.26-27.
¥ Ibnu’l Kitiyye, Tarihu iftitdhi l-Endeliis, nsr. 1. el-Ebyari, Kahire 1982.

? Fuat Giinel, “ibnii’1-Kitiyye” mad., DIA, C. 21, istanbul 2000, ss. 117-118.
' fon Hayyan, el-Muktebes, nsr. M.A. Mekki, Beyrut 1973.

" Mehmet Ozdemir, “ibn Hayyan” mad., DI, C. 20, istanbul 2000, ss. 37-38.



6. Ibn iziri, el-Beyanu’l-magrib

Ibn 1zari, Merakes’te diinyaya gelmistir. Kendisi hakkinda fazla bilgi
bulunmayan ibn izari’nin giiniimiize ulasan tek eseri “el-Beyanu’l-magrib”'? iic
ciltten olusmakta ve Ozellikle ikinci cildi Endiiliis’teki siyasi gelismeleri
icermektedir. Calismada Abdurrahman b. Muaviye zamaninda gergeklestirilen bazi

diizenlemeler hususunda bu eserden yararlanilmistir.
7. el-Makkari, Nefhu’t-tib min gusni’l-Endeliisi’r-ratib

el-Makkari, Tilimsan’da diinyaya gelmistir. Dini ilimlerde ve tarih alaninda
genis bilgiye sahip oldugu rivayet edilmektedir. Kaleme almis oldugu “Nethu’t-tib
min gusni’l-Endeliisi’r-ratib > adli eserde Endiiliis’e dair bilgilere yer vermistir.
Endiiliis’iin cografi Ozellikleri iizerine vermis oldugu bilgilerden bu caligmada

istifade edilmistir.
B. Arastirmalar

Bu c¢alismada kaynaklar diginda arastirma eserlerden ve makalelerde de
yararlanilmistir. Endiiliis’iin siyasi ve medeniyet tarihi {izerine Mehmet Ozdemir
tarafindan hazirlanmis Endiiliis Miisliimanlar™ adli eser Tiirkge olarak kaleme
alinmis en genis ¢apli ¢alismadir. ki ciltten olusan eserin birinci cildi Endiiliis siyasi
tarihini ayrmtili bir sekilde incelemektedir. ikinci cildi ise Endiiliis’iin medeniyet
tarihini ihtiva etmektedir. S0z konusu arastirma eser hem Endiiliis siyasi tarihi hem
de Endiiliis medeniyeti konusunda bu c¢alismada en fazla bagvurulan eser olmustur.
Bu konuda yararlanilan bir diger eserde Liitfi Seyban tarafinda kaleme alinan
Endiiliis” adli eserdir. Muhteviyatinda Endiiliis ve medeniyetini icermektedir. Yine
Siyer yaymlari tarafindan on cilt olarak hazirlanms Islam Tarihi ve Medeniyeti'® adli

eserin dordiincii cildi Mehmet Ozdemir’in editdrliigiinde Endiiliis iizerine

' Tbn izari, el-Beydnu 'l-magrib, nsr. G. S. Colin, Leiden 1951.

"> Ahmed b. Muhammed el-Makkari, Nefhu 't-tib min gusni’l-Endeliisi 'r-ratib, nsr. 1. Abbas, Beyrut
1988.

4 Mehmet Ozdemir, Endiiliis Miislimanlari, Ankara 2016.

" Liitfi Seyban, Endiiliis, Istanbul 2014.

1 [slam Tarihi ve Medeniyeti, ed. Mehmet Ozdemir, C. IV, Istanbul 2018.



calismalarda bulunmus bir¢ok akademisyenin makalelerini bir araya getirmis dnemli

bir eserdir.

Ayrica Endiiliis iizerine kaleme alinmis bazi eserleri de burada zikretmek
gerekmektedir. Hugh Kennedy tarafindan kaleme alman ve Endiiliis’iin siyasi
tarihine farkl bakis agilar1 sunan Endiiliis, Miisliiman Ispanya ve Poztekiz’in Siyasi
Tarihi'” adli eseri, Roger Garaudy tarafindan kaleme alman ve objektif
yaklasimlariyla dikkat ¢eken Endiiliis 'te Islam'® adli eseri, Ziya Pasa’nin siyasi tarihi
on plana cikardig1 Endiiliis Tarihi adli eseri ve W. Montgomery Watt/ Pierre
Cachia’nin kaleme aldig: siyasi tarih niteligindeki Endiiliis Tarihi'® adlh eserlerden

yararlanilmistir.

Yine calismada makalelerden de yararlanilmistir. Ozellikle Endiiliis siyasi
ve medeniyet tarihinde adi gegen bircok isim Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam

Ansiklopedisi’de bulunan makalelerden yola ¢ikarak kaynaklastirilmistir.

Endiilis siyasi ve medeniyet tarihi lizerine zikredilen eserlerin yaninda
calismanin alt yapisini olusturan birinci bolimde medeniyet {izerine yararlanilan
eserlerde mevcuttur. Ibrahim Kalin’in Bat1 ve Islam miitefekkirlerinin medeniyet
anlayislarini karsilastirdig1 eseri Barbar, Modern, Medeni*’, Ahmed Davutoglu’nun
kaleme aldig1 ve medeniyetleri ayakta tutan idraki inceledigi Medeniyetlerin Ben-
Idraki’', Bedran bin Lahzen’in Malik bin Nebi’nin medeniyet {izerine miilahazalarini
konu edinen Malik bin Nebi’de Medeniyet® eseri ve Ismail Raci el-Faruki’nin
zellikle Islam miiesseseleri tizerine yapmus oldugu calisma Islam Kiiltiir Atlasi™

yararlanilan eserlerdir. Bu eserlerin yaninda medeniyet konusunda Islam diinyasinda

yetismis onemli miitefekkirlerden Malik bin Nebi’nin  Suriitu 'n-Nahda®,

' Hugh Kennedy, Endiiliis, Miisliiman Ispanya ve Poztekiz’in Siyasi Tarihi, ¢ev. Aysenur Demir,
Istanbul 2019.

'8 Roger Garaudy, Endiiliis te Islam, Istanbul 2016.

¥ w. Montgomery Watt / Pierre Cachia, Endiiliis Tarihi, gev. Cumhur Esin Adigiizel / QiyasSiikiirov,
Istanbul 2015.

2% {brahim Kalin, Barbar, Modern, Medeni, istanbul 2018.

I Ahmet Davutoglu, Medeniyetlerin Ben-Idraki, istanbul 2018.

*2 Bedran Bin Lahsen, Malik Bin Nebi’de Medeniyet, gev. ibrahim Kapaklikaya, istanbul 2018.

> {smail Raci el-Fartki, Islam Kiiltiir Atlasi, gev. M. Okan Kibaroglu, istanbul 1999.

** Malik Bin Nebi, Suriitu 'n-Nahda, Darii’l-Fikr, Sam 1981.



Teemmiilat™, Kur’an Fenomeni’® ve Cezayir'de Islama Yeniden Dogus’’ adli
eserlerinden faydalanilmistir.

Caliymamizda yukarida belirttigimiz kaynaklar, arastirma eserler ve
makaleler diginda yararlandigimiz bir¢ok kaynak, arastirma eser ve makale mevcut

olup kaynakga kisminda gosterilmistir.

> Malik Bin Nebi, Teemmiilat, Darii’l-Fikr, Sam 1986.
%6 Malik Bin Nebi, Kur’an Fenomeni, Kiilliyat yay., Istanbul 2008.
?7 Malik Bin Nebi, Kur’an Fenomeni, Kiilliyat yay., Istanbul 2008.



BIiRINCi BOLUM

ENDULUS iISLAM MEDENIYETININ OLUSUMUNDA
“MEDENIYET ALGISI”

1. MEDENIYET

1.1. Kavramin Tanim ve Yaklasimlar

¢

Medeniyet kelimesinin bati dillerindeki karsiligi “civilization ”dur. Sozliik
anlamiyla, “civilization” teriminin kokii; “uzanmak ve bir yerde bulunmak, yeri belli
edilmis olmak’tir. Kelime ilk defa Mirabeau Markisi Victor de Riqueti tarafindan
1757 yilinda kullanilmig ve kisa siirede diger Avrupa dillerine yayillmistir. Gerek
Latincedeki “civilization” kelimesi gerekse Tiirkgcedeki “medeniyet” kelimesi kok
manasi itibariyle “medine” yani “sehir” olarak kullanilmistir. Yunancada sehir
anlamma gelen “polis” kelimesi de “civitas” gibi nezaket, kibarlik, incelik
manalarini tagimakta ve tarihi gergeklik bundan farkli olsa da insanlarin akillarini
Ozgiirce kullanmalarin1 ve sorunlarini siddete bagvurmadan ¢dzebilmelerini ifade
etmektedir. Osmanlicada XIX. yiizyildan itibaren kullanilmaya baglanan medeniyet
kelimesi sozliiklerde “iinsiyet, tehzib-i ahlak, te’dib-i ahlak, te’nis, te’dip,
zariflenme” olarak terciime edilmis; “medeni” kelimesi de “munis, miihezzebii’l-
ahlak, edeblii” ifadeleriyle karsilanmustir.”® Kinalizdde Ali Celebi, bu manalari
icerecek sekilde “femeddiin” kelimesini kullanmig ve manasinin “ictimd’-1 efrad-i
insan” oldugunu sdylemistir. Insanlarm bir araya gelmesinin ve medeniyet
kurmasimin amaci, erdemli bir toplum insa etmektir ki “anda olan temeddiin ii

1,29 . e
Bu tanimlar, medeniyet ve medenilik

ictimd’'in sebebi hayrat ii mesalih ola.
kelimeleri arasindaki etimolojik-kavramsal iliskiyi de ortaya koymakta, medeniyet

fikrinin tarihi gelisimi hakkinda 6nemli ipuglar1 vermektedir.

“Civilization” kelimesinin XVIII. ylizyilda Fransiz yazarlar Voltaire (1694-
1778) ve Mirabeau (1749-1791) tarafindan kullanilmasinin ve gelistirilmesinin

** Tuncer Baykara, Osmanlilarda Medeniyet Kavrami ve Ondokuzuncu Yiizyila Dair Arastirmalar,
Izmir 1992, ss. 20-22.
* Kinalizade Ali Celebi, Ahldk-1 Aldi, haz. Mustafa Kog, Istanbul 2007, s. 451.



akabinde Ingiliz yazarlar tarafindan da “barbarlik” ya da “barbarizm” kavramma
karsit olarak kullanilmaya baslanmustir.>® Barbarlik karsit1 olarak medenilik, insani-
hukuki-ahlaki tutum ve davraniglari, iyi terbiye halini ve ileri diizeyde gelismis
toplumu ifade etmektedir. Medeniyet bunlarin sonucunda ortaya ¢ikan fikri, fiziki,
siyasi ve ekonomik diizeni ve insanligin geligmis bir agamasimin gostergeleri olan
medeni olma, yani iyi terbiye, nezaket, edep ve geleneklere sahip olma durumudur.
Bu anlamda medeniyet, barbarlik ve barbarizmin karsitidir. Birey ve toplum medeni
oldugunda, kurduklar1 diizen de medeniyet adin1 verdigimiz biiyiikk yapiyr ortaya
cikarmaktadir. Bir bagka ifadeyle medeniyet, bireylerin ve toplumlarin birbirleriyle
olan iliskilerinde, evrenle olan miinasebetlerinde medeni, ahlaki ve insani bir tutum
icinde olduklar1 zaman anlamli ve miimkiin hale gelmektedir. Dolayisiyla genel
olarak somut kiiltiir, sanat eserleri, birikimler ve yapilar medeniyetin gdstergesi
olsalar da kendi baslarina medeniyet Ol¢iitii olamazlar. Bunlar bir toplumun belli
donemlerde elde ettikleri kazanimlar1 ve Ustlinliigii ortaya koymaktadir. Ciinki
medeniyeti ortaya c¢ikaran medenilik hali, daha temel ve kalici bir niteliktir. Bu
noktada Bat1 ve Islam geleneklerinde gelisen medeniyet anlayismi, bu anlayisin
temellerini ve dinamiklerini bilmek dogru bir medeniyet algisina ulasmamiza

yardimci olacaktir.
1.2. Bati Geleneginde Medeniyet Tasavvuru

Civilization teriminin kokili; uzanmak ve bir yerde bulunmak, yeri belli
edilmig olmak gibi anlamlara karsilik gelmekte ve bu baglamda terim Latince “kent”

anlamina gelen “civites” ve kentin sakini anlamindaki “civis ten tiiretilmistir.

“Medeniyet” sozcligli Yunan-Latin kokiine ragmen oldukg¢a yenidir. XVI.
yiizy1l Avrupasi’nda kullanilan medenilesmis (civilized) ve medenilesmek (to civilize)
sozciiklerinden olusturulmustur. The Oxford English Dictionary “medeniyet” terimi
ve tiirevlerinin anlamlarin1 “Insan toplumunun gelismis ya da ilerlemis hali; belli bir

asama ya da bu gelismenin belli bir tiri, ayrica toplumdaki bireylerin

3% Samule P. Huntington, Medeniyetler Catismast ve Diinya Diizeninin Yeniden Kurulmast, gev. Cem
Soydemir, Istanbul 2019, s. 41.



10

insanilestirilmesi”' olarak aciklamaktadir. Buna gore medenilesmek, barbarliktan

kurtulmak, insanlikta yiikselmek, gelismek ve evcillesmek olarak da anlasilabilir.
Ancak XVIII. yiizyildan giiniimiize medeniyet terimine farkli ve daha genis anlamlar
eslik etmistir. Bu da genel olarak Bati’da insanlarin medeniyet anlayigini etkilemistir.
XVIIL. yiizyilda Fransizlarca diisliniilen ve gelistirilen medeniyet kavrami, zamanla
Ingilizler tarafindan barbarlik ya da barbarizm kavramina karsit olarak kullanilmistir.
Bununla birlikte Avrupa egemenliginin diinyaya yayilmasi esnasinda, Batili giigler
kendi medeniyetlerini insani gelisim standardi olarak yaymiglardir. Bu baglamda
medeniyet kelimesi; mimari, resim, edebiyat, heykel, miizik, felsefe ve bilim gibi
edinimlerle bir milletin sosyal ve fiziksel ¢evre iizerinde denetim saglamaktaki
basarisini ifade edebilmek i¢in kullanilmistir.’® Ancak B. Sheppard Clough’a gore
“Medeniyetin derecesi, insanlara saglanabilen fiziksel ve sosyal giivenlik boyutuyla
iliskilidir. Eger bir grup insan, yiiksek diizeyde estetik ve entelektiiel eser iiretiyor ve
cevresine fiziksel ve sosyal giivenlik sagliyorsa, o zaman medeni olarak nitelenebilir.
Buna karsin bir insan grubu nitelik ve nicelik yoniinden medeniyet ilkeleri olarak

33 Nitekim

goriilen alanlarda ne kadar basar: géstermisse, o kadar medenidir.
Clough, fiziksel ve sosyal giivenligi, medenilesme siirecinde iki 6nemli faktor olarak

gormektedir.

Medeniyet kavramimin kullanimi i¢in Huntington, “medeniyet kavrama,
toplumlart degerlendirmek icin standart sagladi ve XIX. yizy\l boyunca Avrupalilar,
Avrupall olmayan toplumlarin degerlendirilmesi i¢in kistaslar gelistirmek konusunda
cok fazla entelektiiel, diplomatik ve siyasal enerji harcadilar’* agiklamasini
yapmaktadir. Bunun yaninda Edward B. Tylor medeniyeti “iginde sanat ve
bilimlerin ve aym zamanda siyasal yasamin ¢ok iyi gelistigi ileri kiiltiir diizeyi”>’
olarak tanimlamaktadir. Gordon Childe, medeniyetin temel Ozelliklerini; “i¢sel
sosyal hiyerarsiler, uzmanlasma, kentler ve kalabalik niifuslar, matematik ve yazim

sanatinin gelisimi”*® olarak gormekte, Will Durant ise, medeniyeti “kiiltiirel iiretimi

1 J.A. Simpson, The Oxford English Dictionary, Oxford 1989, ss. 256-258.

32 Bedran Bin Lahsen, Malik Bin Nebi’de Medeniyet, ¢ev. ibrahim Kapaklikaya, istanbul 2018, s. 33.
> B. Sheppard Clough, The Rise and Fall Civilization, NewYork, s. 3.

3 Huntington, a.g.e., s. 41.

** Edward B. Tylor, Primitive Culture, London 2017, s. 1.

3 Gordon Childe, Tarihte Neler Oldu?, ¢ev. Alaeddin Senel, istanbul 1974, s. 117.



11

37 olarak ag¢iklamaktadir. Bu agiklamalardan da anlasilacag:

tesvik eden sosyal diizen
gibi kiiltlirel ve sanatsal iiretim ancak sosyal ve hukuki bir diizen kurmakla
miimkiinse de yeterli degildir. Oncelikle sosyal ve hukuki diizenin &zgiirliik,
seffaflik, esneklik ve adalet gibi ilkeleri esas almasi gerekmektedir. Durant bu
temelden hareketle medeniyetleri dort ana unsurun insa ettigini sdylemektedir. Bu
unsurlart ekonomik varlik, siyasi diizen, ahlaki gelenekler, bilgi ve sanatin pesinden
gidilmesi olarak siralamaktadir. Elbette bu unsurlara cografya, niifus, iklim, yonetim
bi¢imi, egitim gibi baska unsurlarda eklenebilir. Goriildiigli gibi medeniyet gibi ¢cok
katmanli ve dinamik yapilar1 tek bir unsura indirgemek miimkiin degildir. Bu
noktada Ibrahim Kalin’in “medeniyet ingsasi, ozgiirliik ile anlamin, deger ile
gercegin, ilke ile diizenin, tercih ile sartlarin bulusma noktasinda ortaya ¢ikan bir

953

ameliyedir”® tespiti isabetli olmustur.

Bunun yaninda medeniyet kavramini Bat1 gelenegi icinde ele alan en {inli
diisiiniirlerden olan Norbert Elias’a gore medeniyet ¢ok cesitli olgular1 igerisinde
barmdirir. Teknolojik diizeyini, gorgli tiiriinii, bilimsel bilginin gelisimini, dini
diistinceler ve gelenekleri yaninda, konut tipini, erkek ve kadinlarm birlikte yasam
tarzini, yargisal cezalandirma bicimini veya gida iiretim tarzin1 da ifade edebilir.
Elias’in medeniyet kavramina uygun olarak Huntington, medeniyeti daha yiiksek
diizeyde bir kiiltiirel varlik olarak gormektedir. Medeniyeti insanlar1 diger canli
tiirlerinden ayiran genis bir kiiltiirel kimlik ve bunun insanlarin en yiiksek kiiltiirel
gruplanmasi oldugu kanisindadir. Ayrica Huntington “kimlik diizeyleri”nden de
bahsetmektedir. Koyler, bolgeler, etnik gruplar, uluslar ve dini gruplarin hepsinin
farkli diizeylerde kiiltlirlere sahip oldugunu ancak medeniyetin en genis kiiltiirel
kimlik oldugunu sdylemekte, medeniyetlerin Olimli olmakla birlikte uzun
yasadigini, gelisip adapte olduklarini, yiikselir ve diiser olduklarmni, kaynasir ve
ayrisir olduklarini ve de en nihayetinde de yok olduklar1 savunmaktadir.” Bu bakig
acistyla medeniyetleri tarih boyunca gelisim baglamma yerlestirmekte ve medeniyeti,
temel belirleyicisi olan din ile birlestirmektedir. Bunu da soyle ifade etmektedir:

“Ancak medeniyetleri tamimlayan tiim objektif unsurlarin en onemlisi genellikle

" Will Durant, Medeniyetin Hikdyesi, istanbul 2012, s. 1.
*® brahim Kalin, Barbar, Modern, Medeni, istanbul 2018, s. 35.
* Bin Lahsen, a.g.c., s. 36.



12

dindir. Insanlik tarihindeki onemli medeniyetler, biiyiik Olciide diinyanin biiyiik

»% Medeniyetlerin olusumundan gelisimine dinin

dinleriyle adeta ozdeslesmistir.
katalizér gorevi iistlendigi konusunda Ibn Haldun, Toynbee, Bin Nebi ve diger
medeniyet bilginleri ayni1 goriisii paylagsmaktadir. Yani medeniyet, temelde dine ve

tarihsel slirece dayanmakta ve bir mekan-zaman konumuna sahiptir.
1.3. Islam Geleneginde Medeniyet Tasavvuru

Arapcada medeniyet kavramina karsilik gelen iki terimden bahsedilmektedir.
Birincisi sehir, yerleske, yerlesik olunan yer anlaminda, “m-d-n"" kokiinden tiireyen
“temeddiin” kelimesi; ikincisi de Ingilizce “medeniyet” kelimesinin Arapcadaki
giincel karsilig1 olan, varlik, gelismekte olan arazi ya da yerlesik anlamina kullanilan
“hadara” kelimesidir. Bu kelimelerden de anlasilabilecegi gibi medeniyetin iki yoni

6n plana ¢ikmaktadir. Birincisi yerlesme, ikincisi ise gelismisliktir. *!

Medeniyet teriminin tanim olarak, Islam kiiltiirel geleneginde iki asamadan
gecmistir. Birinci asama da Ibn Haldun tarafindan XIV. yiizyilin baslarinda

diistiniilmiis olup, XIX. yiizyilin sonlarinda ikinci agamaya ulasilmistir.
1.3.1. Birinci Asama

Medeniyet terimi, Ibn Haldun tarafindan XIV. yiizyil baslarmda kullanilmis
ve U¢ terimden sOz edilmistir. Bu terimler: “haddre”,“umran” ve “ilmii’l-
umran”dir. ibn Haldun medeniyeti, insanlara ©zgii bir nitelik olarak
degerlendirmistir. Ona gore medeniyet kavrami insanlarm gereksinimlerini
karsilamak i¢in kentlerde barinmalari, yerlesmeleri ve beraber yasamalarinin
getirdigi rahathktir. Medeniyet terimine bundan farkli olarak “Insani sosyal

»*2 anlamin1 da yiiklemistir. ibn Haldun’dan

orgiitlenme i¢in vazgegilmez yapilanma
s06z ederken kendisinden 6nce ve sonra gelen Miisliiman tarihgilerin ve filozoflarin
katkilarin1 ihmal etmemek gerekir. Taberi (M. 838-922), Farabi (M. 872-950),

Mesudi (61. M. 957), ibn Hazm (81. M. 1063) ve digerleri ibn Haldun’un medeniyet

* Huntington, a.g.e., s. 43.
4 ]_3in Lahsen, a.g.c., s. 37. .
*2 bn Haldun, Mukaddime, ¢ev. Siileyman Uludag, istanbul 2014, s. 103.



13

teorisini gelistirmesi agisindan biiylik 6nem tasimislardir. Ancak onun gibi bu

konuda kendilerine 6zgii teoriler ortaya koyamamiglardir.
1.3.2. lkinci Asama

Medeniyet kavrammin ikinci asamasi olarak Miisliiman bilim adamlari,
diistiniirleri ve akademisyenlerinin modern Avrupa ile ilk ¢atigmalarmin yasandigi
XIX. yiizyil sonlarimi gosterebiliriz. Bu asamada Islam diinyasinda “medeniyet”
kavramin1 yorumlamada iki egilim ortaya ¢ikmistir. Baslangicta, Rifa’a et-Tahtavi
(1801-1873), Muhammed Abduh (1849-1905) ve Resid Riza (1865-1935) bu terimi
Arapga medeniyet ve onun es anlamlis1 temeddiin olarak terciime etmislerdir. XX.

yiizyihn ikinci geyreginde ise, haddre “medeniyet” olarak kullanilmistir.*

2. FARKLI BAKIS ACILARI

Medeniyet lizerine arastirmalar tarih boyunca bir¢ok ¢alismaya konu olmus,
tarihgiler, sosyologlar, antropologlar ve filozoflar tarafindan her boyutuyla ayrintili
bir sekilde incelenmistir. Medeniyetlerin kimligi ve dinamiklerine iliskin genis
uzlagsmalarin yaninda ¢esitli yaklasimlara egemen olan bakis acilarinda farkliliklar
bulunmaktadir. Medeniyete yonelik cesitli yaklagimlar, tarihsel ve sosyolojik bakis

acilarindan ele almak miimkiindjir.
2.1. Tarih Felsefesinin Bakis Acis1

Tarih felsefesi, olaylara rasyonel agiklamalar getirme ¢abasindan dogmustur.
Bir nevi vakalar1 diizenleyen yasalarin kesfedilme girisimidir. Felsefe, ge¢misteki
olaylara mantiksal diizen getiren, bugiinii aydinlatan ve gelecege 151k tutan bir anlam
arayisidir.** Tarih felsefecileri bir biitiin olarak tarih siirecine iliskin kapsamli
gorlislere ulagsmayr amacglamaktadirlar. Kendilerini, ayrintili veriler temeline

dayanarak sentez yapan bilim insanlar1 olarak gérmektedirler.

“ Bin Lahsen, a.g.c., ss. 40-41. .
* Abdul Hamid Siddiki, Tarihin Yorumu, gev. Besir Eryarsoy, Istanbul 1978, s. 2.



14

Ibn Haldun, donemindeki ve daha eski donemlerdeki devletlerin ve
hanedanlarin tarihlerini aragtirarak kendi tarih goriisiinii gelistirmistir. Devletlerin ve
hanedanlarin dogus, gelisme ve ¢okils bicimlerini anlama cabasi, onu ilk olarak
bunlarin -devlet ve hanedanlarin- fetihler yoluyla biiyiidiigii ve sonrasinda da liiks
yasamin getirdigi yozlasmayla yikildig1 bir kalipsal dongiiniin kesfine gotiirmiistiir.
Sonraki kusaklar i¢cin yozlagsma yeni fetihlerin yolunu a¢gmakta, bdylelikle dongii
yeniden baslamaktadir. Ikincisi, kendi toplumuna bakarak devletler ve hanedanlar

diizeyindeki tarihsel degisim kalibindaki gibi kendi dongiiler teorisini gelistirmistir.*

Oswald Spengler, diinya tarihinde kendi donemine kadar sekiz yiiksek
kiiltlirtin (medeniyetin) geldigini savunmaktadir. Bunlar: Hint, Babil, Cin, Misrr,
Islam, Meksika, Klasik ve Bati medeniyetleridir. Medeniyetleri ya da kiiltiirleri
organik varliklara benzeterek bu varliklarin belirlenmis bir siirelerinin oldugunu ve
gelisme disinda higbir maksatlarinin olmadig1r goriisiinden yola c¢ikarak diger
medeniyetler ya da kiiltiirler arasinda 6zel dinamikleri sayesinde yiiksek kiiltiirler

seviyesine ulastiklarin1 savunmaktadir.*®

Ingiliz tarih¢i ve tarih felsefecisi J. Arnold Toynbee ise, diinya tarihini
medeniyetler silsilesi olarak gdrmekte ve “farihsel arastirmalarin ayirt edilebilir

birimlerinin uluslar ya da donemler degil, medeniyetlerdir”*

goriisiinii  One
cikarmaktadir. Medeniyetlerin, degisimlerinin diyalektik iligki sonucu oldugunu
savunan Toynbee, bu teorisini diinya medeniyetlerine uygulayip, insanlik tarihinde

yirmiden fazla medeniyetin dogus ve ¢okiisiinii belirlemistir.

2.2.  Sosyal Bilimlerin Bakis Acisi

Medeniyete yonelik yaklasimlarda sosyal bilimler modeli tarih felsefesi
modeline gore yeni dogmaktadir. Sosyal bilimler modeli kendi i¢cinde birbiriyle
baglantili olan antropoloji ve sosyoloji gibi alt modeller ve yaklagimlar
bulundurmaktadir. Medeniyet arastrmalarma katkilarini gérmek icin bu baglamda

analiz edilmeleri 6nemlidir.

* 1bn Haldun, Mukaddime, ss. 158-163. _
¢ Oswald Spengler, Batinmin Cokiigii, gev. Nuray Sengebli, istanbul 1978, ss. 31-37.
7J. Arnold Toynbee, 4 Study of History, London 1956, s. 3.



15

2.2.1. Antropolojinin Yaklasimi

Medeniyet ve kiiltiirii ele alan ilk sosyal bilim dali olan antropolojinin bir
disiplin olarak kurulmasma ilk onciiliik eden bilgin, Ingiliz antropolog Edward
Bernett Tylor’dir. (1832-1917) “Kiiltiir ya da medeniyet, genis etnografik anlamda
bilgi, inang, sanat, ahlak, hukuk, gelenek ve insanin toplumun iiyesi olarak elde ettigi
diger tiim yetenek ve aliskanliklar: iceren karisik bir biitiindiir**® gorisiinii savunan
Tylor’a gore etnolojik agidan kiiltiir ve medeniyet esanlamlidir. Diger kiiltiirlerin
deneyimlerinin aktarilmasi, antropolojinin gliniimiiz diisiince yapisina yaptig1 kalici
katkiy1 olusturmaktadir. Bu hususta Alfred L. Kroeber “tiim sosyal bilimler icinde
antropoloji, belki de kiiltiir bilinci agisindan en belirgin bilimdir. Amaci kiiltiirii her
zaman, her yerde ve tiim boliimleri, yonleri ve isleyisleriyle arastirmaktir.
Kiiltiirlerin nasil isledigi, tam olarak insanlarin verili kiiltiirel sartlar altinda nasil
davrandiklarina iliskin olarak ve kiiltiir tarihinin baslica gelisimleri hakkinda
genellestirilmis bulgular arar”?’ savunusuyla, antropolojinin odak noktasinn kiiltiir

bilinci oldugunu, tiim zamanlar ve kiiltiirleri kapsadigini iddia etmistir.

Tylor’in anlayigma gore kiiltiir, yazinin icat edilmesiyle dogmus ve tarihten
onceki donemde gelismistir.”® Ancak Kroeber’e gore antropolojinin kapsami ve ana
konusu, hemen hemen tiim zamanlar1 ve Kkiiltiirleri kapsar. Insanlik seriiveninin
kalintilarin1 arastiran arkeoloji ve gelisim diizeylerine bakilmaksizin uluslarin
kiiltiirlerini, yasam Oykiilerini inceleyen etnoloji gibi antropolojinin alt boliimlerinin
gelisimini de buna baglamaktadir. Bir bagka deyisle, antropolojik gelenekte
medeniyet, kiiltiirin en yiiksek hali ya da gelismis derecesidir. Bu baglamda
medeniyet en genis kiiltlirel kimliktir. Bu yiizden genel olarak antropologlar

medeniyete kiiltiir perspektifinden yaklagmuslardr.”'

* Tylor, a.g.e., s. 1.

* Alfred L. Kroeber, Antropology, Harcourt 1963, s. 11.
 Tylor, a.g.e., s. 3.

31 Kroeber, a.g.e.,s. 0.



16

2.2.2. Sosyolojinin Yaklasimi

Tarihe farkli bakis acilarindan yaklasan sosyologlardan bazilar1 toplumlarin
kaynaklarmi, kurumlarint ve islevlerini analiz ederken, bazilar1 ise niifus faktoriine
onem vermiglerdir. Tarihi, toplumlarin ¢esitli giigler arasindaki iliskiler baglaminda
tanimlayan sosyologlar ¢evrenin, kurumlar ve sosyal orgiitler lizerindeki etkileri
yaninda ekonomik, siyasi ve dini faktorlerinde giiclii birer aktdér oldugunu

savunmuslardir. >

Sosyolojinin, sosyo-tarihsel aragtrmayr ele alan birgcok alt dali
bulunmaktadir. Bu alt dallar arasinda tarih sosyolojisi, makro-sosyoloji ve degisim

sosyolojisi de yer almaktadir.
2.2.2.1. Tarih Sosyolojisi Yaklasim

Tarih sosyolojisinden bahsederken ikiye ayirmak miimkiindiir. “Gegmis
sosyolojisi” olarak adlandirabilecegimiz birinci yaklasim, sosyolojik kavramlar ve
teorileri kullanarak ge¢mis belli bir donemde, belli toplumlar arastirirlar. Giiniimiiz
toplumlarina yonelik aragtirmalarinda oldugu gibi belgelerin kanitlarin biiyiik bir
kismini1 olusturdugu yaklasimdir. Ikinci yaklagim ise, uzun vadeli “gelisimsel
stiregler sosyolojisi "dir. Bu yaklasim ise belge ve kanitlar {izerinden modelleme
yapmak yerine, bir yandan tarihsel olaylarin, olgularm veya kurumlarin sosyal
yonlerini incelerken, diger yandan tarihe odaklanan tarih sosyolojisi, medeniyet

arastrmalarma sosyolojik bakis agisindan katkida bulunmustur.*
2.2.2.2. Makro-Sosyolojinin Yaklasimi

Sosyoloji genel anlamda, toplumu sistematik bir sekilde arastiran bir bilim
dalidir. Sosyologlarin c¢aligmalarinin ¢ogu, toplumlarin farkli unsurlarinin, 6zgiin
ozelliklerinin ve sorunlarinin arastirilmasma yoneliktir. Fakat sosyologlar toplumun
bizzat kendisine odaklanirlar. Toplumlarin bu unsurlar1 ve Ozelliklerine yonelik

aragtirmalar, mikro-sosyoloji olarak adlandirilirken, toplumlarin kendilerinin

52 Bin Lahsen, a.g.c., s. 50.
Yage.,s. 5.



17

arastirtlmasina makro-sosyoloji adi verilmektedir. Makro-sosyoloji genis sosyal
sistemlerle iliskileri baglaminda bireyleri, aileleri, smiflari, sosyal sorunlari ve
toplumun diger tiim kisimlarmi ve Ozelliklerini analiz etmektedir. Ayrica bu
unsurlara tarihi de dahil ederler. Insan yasammin temel siireclerini daha iyi
anlayabilmek i¢in tarihin genis bir periyodunu degerlendirirler. Bu baglamda makro-
sosyoloji, analiz birimlerine odaklanmasiyla, genis dlgekli olaylarin arastirmalarina
katkida bulunmustur. Uzun donem siiregleri, kiiltiirel sistemleri, toplumlar1 ve bir

biitiin olarak medeniyeti analiz etme yoluyla sosyolojik olarak katkida bulunurlar.>
2.2.2.3. Degisim Sosyolojisi Yaklasim

Sosyal degisim, bireyden topluma kadar insan yasaminin ¢esitli
diizeylerindeki sosyal olgulardaki degisiklikleri i¢erisinde barindiran bir kavramdir.
Medeniyet diizeyindeki sosyal degisim kiiltiirel, toplumsal, kurumsal ve bireysel
diizeylerdeki sosyal degisime benzemektedir. Medeniyet diizeyindeki degisim, hem
sosyalligi dolayisiyla hem de uzun bir zaman diliminde gerceklestigi i¢in sosyo-
tarihseldir. Ayn1 zamanda hem sosyal hem de kiiltiirel oldugu i¢in sosyo-kiiltiireldir.
Medeniyet olgusu toplumu, kiiltiirii ve tarihi dikkate alir. Bu yilizden degisim
sosyolojisi i¢inde bir¢ok yaklagim gerceklesmistir. Ve bu yaklagimlar medeniyetin
aragtirilan yoniine gore farkliliklar gostermislerdir. Ayrica medeniyet arastirmalarma
da ¢esitli degisim diizeyleri smiflandirmas: yoluyla katkida bulunmustur. Boyutsal
olarak aile, toplum, kiiltiir, medeniyet, diinya gibi siniflandirma gergeklestirirken,
donem olarak tarihsel, uzun ve kisa vadeli gibi siniflandirmalar yaparak sosyo-

tarihsel ve sosyo-kiiltiirel yaklagimi gelistirmistir.

3. MEDENIYETLERIN ORTAYA CIKISI

Tarih arastirmalar1 bize medeniyetlerin besiginin Asya ve Kadim Misir
oldugunu gostermektedir. Tarihte ¢ikmug biiyiik medeniyetlerin kaynagi ise, Ipek
Yolu havzalaridir. Tarihteki ilk yerlesim yerleri Cin’den Mezopotamya topraklarma

uzanan bu havzada ve Nil Deltasi’'nda ortaya ¢ikmustir. Tiirkistan bolgesindeki

 Bin Lahsen, a.g.c., s. 52.
P age.,s. 53.



18

bulgular M.O. 9 ile 4 biny1l dncesine kadar gitmekte ve bu bolgede tarim, sehirlesme
ve sanatla ilgili ¢caligmalarin oldugunu goéstermektedir. Tarim, hayvancilik ve sehir
hayatmna dayali ilk medeniyet olusumlarini kesin olarak tarihlendirmek miimkiin
olmamakla birlikte son bulgular Sanlwrfa smirlar1 igerisinde bulunan Gobekli
Tepe’nin M.O. 10.000 yilina tarihlendirilmesiyle ilk medeniyetlerin Asya-

Mezopotamya havzasi oldugunu kanitlar niteliktedir.>®

Tarimla baglayan biiylik doniisiim; ticaret, go¢ ve sehirlesmeyle birlikte ivme
kazanmus, ardindan biiyiik devletler ve imparatorluklar tarih sahnesine ¢ikmustir. ipek
Yolu iizerinden seyyah, tiiccar ve diplomatlar eliyle Asya-Mezopotamya havzasina;
mal, teknik, hikaye ve fikirlerin tasmmasiyla kisa slirede gelenek, kiiltiir, sanat ve
medeniyet insasina zemin hazirlanmigtir. Siire¢ icerisinde ilim merkezleri,
kiitiiphaneler, hastaneler, rasathaneler, terclime merkezleri, sanat ve zanaat kurumlar1
inga edilmis, kiiltiirel zenginlik ve ¢esitliligin ortaya ¢ikmasi saglanmistir. Hinduizm,
Budizm, Yahudilik, Hiristiyanlik ve islam gibi dinler de bu cografyada ortaya ¢ikmus

ve hizla yayilarak yeni dini ve kiiltiirel formlar tiretmistir.>’

Medeniyet, her seyden dnce varliga iliskin bir zihni ve estetik tutumu ifade
etmektedir. Tarim, ticaret, sehir ve sanat gibi unsurlar belli bir varlik tasariminin
ortaya ¢ikmasidir. Insanlarin ortaya ¢ikardiklar: eserler, onlarin belli bir zaman ve
mekanda yasadiklarmi ortaya koyar. Ve i¢inde yasadiklar1 sartlarin sundugu
imkanlarla yakindan irtibathdir. Fakat toplumlarm bu sartlara nasil yaklastig1 basit
yasalarla izah edilemez. Nitelikli insan olabilmek irade gdsterebilmekle miimkiindiir.
Akil ve hiir iradenin tarihteki 6nemi bu alanda gizlidir. Ciinkii medeniyet akil ve
irade melekesini kullanabilen insanlarin kurduklar1 iligki ile ortaya c¢ikar. Bu
iliskideki temel yap1 taslar1 olan seviye ve bicim, medeni olmak ve medeniyet
kurmanin zeminini olusturacaktir. Medeniyeti ayakta tutacak en dnemli unsur hi¢
sliphesiz medeni olabilmektir. Medenilik ise birey ve toplumlarin maddi imkanlarin

yaninda mananin da 6nemli bir yere sahip olmasiyla miimkiindiir.®

°% Nebi Bozkurt, “Ipek Yolu” mad., Di4, C. 22, Istanbul 1995, ss. 369-373.
" Kaln, a.g.e., s. 20.
Fa.ge.,s. 26.



19

Temel Unsurlar

Medeniyet denklemini ayakta tutan yapisal olarak unsurlar1 ya da bilesenleri
vardir. Bu unsurlar ya da bilesenler medeniyeti ayakta tuttugu gibi eksiklikleri de
medeniyetin akibeti hususunda sikint1 olusturacaklardir. Malik Bin Nebi’ye gore,
“Medeniyet = Insan + Toprak + Zaman” medeniyet eyleminin en temel unsurlaridir.
“Medeniyet = Insan + Toprak + Zaman, medeniyet probleminin ii¢c ana problem
halinde analiz edilebilecegini gostermektedir: Insan problemi, toprak problemi ve
zaman problemi. Bu yiizden medeniyet probleminin veya medeniyet sorununun
¢oziimii, tiriinlerini toplama ya da depolama yoluyla degil, ii¢ problemini kokten

i3

cozme yoluyla gerceklestirebilir.””’ Nitekim medeniyeti {i¢ unsur iretir: insan,
toprak (madde) ve zaman. Insan iireten ve doniistiiren 6zne iken, ana kaynagi
maddedir. Uriinii ortaya koyma i¢in ise zamana yani gerekli siireye ihtiyaci vardir.
Yani insanin ortaya koyabildigi her seyde bu ii¢ unsur, insan + toprak + zaman
zorunluluktur. Bu yiizden medeniyetlerin analizinde ortaya “Medeniyetin tiim
liriinleri = Siirece katilan tiim insanlar + her tirlii toprak + tiim yonetilen siireler”®
denklemi ¢ikacaktir. Bu denklem medenilesme siireci igerisinde olan her toplumun

temelini olusturmaktadir.

Toplumlarin yeni bir medeniyet ingasinda ¢ikis noktasi olarak bulacaklar1 ve
temel kaynak olarak benimsemeleri gereken bu iic unsur, ortaya cikacak olan
medeniyetin, zenginligi ile tarih sahnesinde yer almasimi saglayacaktir. Boylece bu
medeniyet tarih sahnesindeki ilk adimlarindan itibaren bir¢ok iirline ve diislinceye
sahip olacaktir. Ciinkii bu ii¢ unsur Allah’in sosyal zenginlik olarak insanlara verdigi
Ozgiin degerlerdir. Bu 0zgiin degerler halkin kendi kaderlerinin anahtarlarini
ellerinde tutmalarin saglar. Tabi bu noktada medeniyet denklemine “medeniyetin

katalizérii” roliinii Gistlenen din unsurunu da dahil etmek gerekir.®!

Stiphesiz ki her tiirlii medenilegsme siirecinin merkezi giicii olan “insan”

medeniyetin yapisal unsurlar1 icerisinde temel unsurdur. Insan olmaksizin diger iki

% Malik Bin Nebi, Suriitu 'n-Nahda, Sam 1981, s. 45.
% Bin Lahsen, a.g.e., s. 67.
%! Bin Nebi, a.g..c., s. 46.



20

bilesenin hicbir degeri yoktur. Insan bir nevi kalkinma ve ilerlemenin ardindaki itici
giictiir ki medeniyetlerin temel sartidir. Medeniyetde siirekli olarak insani sartlari
belirler. Oyleyse insan, medeniyeti insa eden ve ayni zamanda medeniyetin {iriinii

olan karmasik bir varlktir.
4. MEDENIYET DENKLEMINDE DININ YERI

Medeniyetin yapisal unsurlart igerisinde temel unsur olarak saydigimiz
insanin, dinamik bir etkilesime girdigi, motive edici ve ortam saglayici bir katalizor

gorevi listlenen din, ii¢ temel unsur disindaki baska bir unsur olarak sayilabilir.

Dini diisiince tarihte medeniyet inga etme siirecine daima istirak etmistir. Din,
medeniyeti formiile etmek icin dinamik bir etkilesime girecek olan unsurlari
harmanlama ve sentezleme gorevi gérmektedir. Bu anlamda din, tarihsel analizin
kanitladig iizere, medeniyetlerin insasina eslik eden, olusuma yol agan, sekillendiren
ve hizlandiran bir etkiye sahip olmustur. Bir nevi din, unsurlar arasi etkilesimi

kolaylastiran ve atesleyen uyaric1 bir giictiir.*®

Tarih, temel unsurlarin dini diislinceler 1s18inda formiile etmek {iizere
sentezlenmesi deneyini kanitlayan bir laboratuvardir. Malik bin Nebi, medeniyetler
tarihini inceledigimizde goreceklerimizi soyle Ozetler: “Tiim medeniyetlerin kokleri
dini diistince ve inamslardadir. Tarih bize Budist medeniyetin koklerinin Budizm de,
Islam medeniyetinin koklerinin Islam’da ve Bati medeniyetinin  kéklerinin

Hiristivanlik’da oldugunu anlatmaktadur.””

Tarihsel siiregte diger ii¢ unsurun dini
diisiince  olmaksizin  Orgiitlenemeyecegini ve  medenilestirici  siirece
yoneltilemeyecegi goriilecektir. Ayrica bu {i¢ unsur soyutlayarak degil, uyumlu bir

sekilde islev gorecektir. Bu yiizden bu uyumlu sentez i¢in din bir katalizordiir.

Din sadece kutsal bir kaynak olmasi ile degil, ayn1 zamanda destekleyici
sosyal roliiyle de biiyiik ©neme sahiptir. Insanin enerji ve kapasitesini

destekleyicisidir. Cilinkii din, birey ve toplum ile yaratict arasinda manevi bir bag

62 Bin Nebi, a.g..c., s. 46.
% Malik Bin Nebi, Teemmiilat, Sam 1986, s. 198.



21

gorevi goriirken, diger yandan toplum ig¢inde iliski agmi da diizenleyici roliinii

ustlenmektedir.

Tarihte istisnasi olmayacak sekilde, tiim medeniyetler dini bir diisiinceden
beslenerek filizlenmistir. Bin Nebi bu hususta sunlar1 sdylemektedir: “Tarihte ne
kadar geriye gidersek gidelim, gerek medeniyetin en giizel donemlerinde gerek
insanin sosyal evriminin en kaba asamalarinda, daima dini diisiincenin izlerini
buluruz. Arkeoloji her zaman kanitlar arasindan, antik ¢ag insanlarmmin bir kiiltii
tarafindan kutsanmig anmitlarin izlerini giin 1518ina ¢ikarmaktadir. Basit bir lahitten
en gorkemli mabede kadar mimari, dini diisiinceyle geligmis, ayni zamanda yasalari
ve hatta insan bilimini icermistir. Bunun yani sira medeniyetler, tipki Siileyman’in
mabedi veya Kabe gibi mabetlerin gilgesinde dogmustur. Iste medeniyet diinyaya bu
mekanlardan yayilarak iiniversite ve laboratuarlarimi aydinlatmis ve ozellikle de
parlamentolardaki siyasal tartismalar: etkilemistir. Modern devletlerin yasalari,
oziinde dinlere dayanir. Medeni yasalarin ise, 6rnegin Islam hukukundan cok sey
alan Fransa yasalarinda oldugu gibi dini bir ézii vardwr. Insanlarin érf ve ddetleri
bir metafiziksel ugrasiyt model alir. Bu durum, ilkel manevi yasam igin dikkatlice
insa edilmis bir kuliibenin bulundugu en kiiciik Afvika kéyiinde bile gecerlidir.”®* Bu
cimlelerden de anlasilacagi gibi her medeniyet, toplumu medenilestirme siirecini
baslatmaya dini duygular ile baslar. Din dogal bir sekilde tiim insan doniigiimlerinin
mayasinda vardwr. Medeniyetin temelleri insanlar1 genis anlamiyla goriinmeyene
ibadet etmeye yonelten fikre dayanir. Ciinkii insan bakislarmi diinyevi yasamin

Stesine genisletmeden medeniyetin aydinhigini géremez. ©

5. MEDENIiYET DONGUSU

Her medeniyetin tarihsel siire¢ igerisinde bir rolii vardir. Gerileme agsamasina
geldigi ve insanliga yaptigir Onciiliikte duraklayincaya kadar bu rolii iistlenmeye
devam eder. Bir medeniyetin tarihsel siirecteki rolii sonlanirken bir bagka
medeniyetin bu siirecte rolii baslar. Iste bu gecis ve devamlilik tarihsel siireg

icerisinde bir dongii olusturur. Bu donglyli “medeniyet doéngiisii” olarak

%4 Malik Bin Nebi, Kur’an Fenomeni, Istanbul 2008, s. 69.
% Bin Nebi, Suriitu 'n-Nahda, s. 14.



22

adlandirmak miimkiindiir. Her medeniyet bu siire¢ icerisinde belli agamalardan gecer.
Bu siireci iic asamada incelemek uygun olacaktir: Manevi, rasyonel ve icgiidiisel
asama. Medeniyet bu {i¢ asama igerisinden sonuncu asamaya geldiginde gecis
stirecinin devamliligi esas1 geregi degerlerini ve tohumlarin1 bir bagka alana
kaydirmaya baglar. Boylelikle tarihte yeni bir insan, toprak ve zaman sentezi dogarak
yeni bir medeniyet baglar. Medenilesme siirecindeki her toplum kendisini bu

déngiiniin bir parcasi olarak bulacaktir.®®

Tarihsel bir ifadeyle her medeniyetin genel modeli bu sekildedir. Tarihin bir
dongiisel hareket ve dizilisi vardir. Tarih, bazen bir toplumun yiikselisini
kaydederken, bazen de bozulma ve gerilemesini kaydedebilir. Bu ylizden dongii
kavrami sosyal sorunlarin ele alinmasinda onemli bir noktadadir. Tarihsel siire¢

icinde konumumuzu bulmamizi kolaylastirir.

5.1. Medeniyet Dongiisiiniin U¢ Asamasi

Medeniyet dongiisiiniin asamalar1 (manevi, rasyonel ve i¢giidiisel asama),
bireylerin kisiliginde ve toplumun sosyal iligkilerinde gercek doniisiimleri ve
degisimleri yansitir. Bu degisim ve doniisiimler, dini diislince g¢ergevesi iginde
asamalardan ilki lizerinde gerceklesir. Bu i asamanin psiko-sosyal baglamda
anlagilabilmesi icin tarihte bir dini diisiincenin ortaya ¢ikisiyla birlikte kisilerin ve

toplumlarn iizerindeki degisimleri incelenecektir.®’
5.1.1. Manevi Asama

Her medeniyetin baslangi¢ noktasinda genis anlamda dini bir diislince s6z
konusudur. Dini diisiince medeniyetin hareketini saglayan manevi tohumlar1 eker. Bu
yiizden manevi asama, birey ve toplumun sosyal hayatini diizenlemeyle baglar.
Bireyin eylemleri manevi bir giiciin kontrolii altindadir. Bundan dolayr degisimler
dini diisiinceyle birlikte dogan manevi giligten kaynaklanir. Bu asamada, kendine

0zgll nitelikleri yitirmeden bdliinemeyen tek varlik olan birey biitiinlesmis insan

% Bin Lahzen, a.g.e., s. 92.
7 a.g.e.,s. 94.



23

haline gelecektir. Ciinkii toplumun tarihsel doniisiimii biitiinlesmeyi basarabilen

insan ile baslar.®®
5.1.2. Rasyonel Asama

Manevi asamanin sonsuza dek siirmesi elbette beklenemez. Toplumun
gelisimi, biliylimesi ve farkli ihtiyaglarinin ortaya ¢ikmasiyla birlikte gerilemeye
baslar. Toplumun belli 6l¢iide biiylimesi ve ihtiyaclarinin farklilagsmasi manevi giiciin
aklin ve i¢glidiiniin {izerindeki etkisini kaybetmesine sebep olur. Bdylelikle
medeniyet ikinci asamaya ge¢mis olur ve rasyonellesmeye baglar. Bu siirecte
medeniyet yavas yavas aklin kontrolii altina girmeye baglar. Artik rasyonel agamaya
geemis olan medeniyet, bir yandan toplumdaki gelismis sosyal iliskiler iizerinden
rahathg1 yasarken, diger yandan da sosyal hayatin icerisinde ¢ikan belli krizlerle
yiizlesmeye baglar. Psikolojik bir ifadeyle, sosyal islevlerini yerine getiren birey,
artik hayat enerjisinin tam kontroliine sahip degildir. Dini diisiince, bireyin i¢giidiileri
ve enerjileri lizerindeki tam kontroliinii kaybetmeye baslar. Ancak toplum,
kendisinde var olan manevi gli¢ nedeniyle gelisimini silirdirmeye devam eder.
Bununla birlikte toplumun belli bir kesimi artik tembellesmis, diger bir kesiminin ise

giicii azalmugtir.”

Boyle bir durumda medeniyet ortaya ¢ikan yeni problemlerle ve bastiran
gereksinimlerle basa ¢ikmak i¢in, yeni diizen ve standartlar ortaya ¢ikarmaktadir.
Ornegin, Avrupa medeniyeti dongiisii icinde Ronesans hareketleri buna en giizel
ornektir. Skolastik diislincenin sarmalina giren toplum Ronesans ile birlikte yeni bir
yol c¢izmeye c¢aligmig ve geri donilisii miimkiin olmayan yollara girmekten
cekinmemistir. Bir nevi manevi gligten, akla doniis yasanmistir. Cilinkii aklin aksine,
ruh zamanla 6zgiirlesen dogal icgilidiiler lizerinde tam kontrol uygulayamaz. Ruh
icglidiiler iizerindeki etkisini kaybettikce toplum artik birey iizerindeki etkisini
yitirmeye baslar. Icgiidiisel enerjiler 6zgiirlestikge, bireyin eylemlerinde ahlaki

¢oziilmelerde bas gosterir hale gelir. "

% Bin Lahzen, a.g.e., s. 95. ' .
% Malik Bin Nebi, Cezayir de Islama Yeniden Dogus, istanbul 1992, s. 77.
" Bin Nebi, Suriitu 'n-Nahda, ss. 68-69.



24

Ancak rasyonel asama sonsuza kadar siirmez. Rasyonel giicler birey
tizerindeki etkilerini zamanla yitirir ve medeniyet, i¢glidiisel giiclerin manevi ve

rasyonel giliclere egemen olmaya bagladigi yeni bir ortamla karsi karsiya kalir.
I¢giidiisel Asama

Akil, birey ve toplum tizerindeki etkisini kaybettiginde medeniyet {igiincii bir
asamaya gecer. Yani icgiidiisel asamaya. Bu asamada birey ve toplumun eylemleri
artik icgiidiilerin kontroliine gecer. Medeniyet ise medenilik sonrasi bir asamaya
yonelir. Medeniyetin barindirdigi degerler ise yeni bir insan, toprak ve zaman
sentezinin baglayacagi bagka bir olusuma dogru kaymaya baslar. Rasyonel asamadan
sonraki bu siirecte bireyin i¢giidiileri, artik dini diislinceler ve toplumun kontroliinden
¢ikar. Bin Nebi bu asamay1 soyle agiklamaktadir: “Icgiidiiler artik uyumlu bir biitiin
olarak islev gormez. Kontrol edici hayati enerji diizeninin bozulmasindan dolayn,
bencilce ¢ikarlarin pesinde bireysel olarak faaliyet gosterirler. Bu yiizden hayat
enerjisi sosyal islevini yitirir ve artik bu enerjinin adaptasyonu ve yonlendirilmesine
tabi olan sartli refleks mekanizmasimin kontrolii altinda degildir. Icgiidiilerin
ozgiirliigii sonucu, bireycilik egemen hale gelir. Boylece sosyal iligkiler agi tamamen

”" Bu ciimlelerden de anlasilacag: gibi bu asama, icgiidiilerin, ruhun ve

coziiliir.
aklim kontroliinden kurtuldugu bir donemdir. Artik hicbir ortak eylem miimkiin
degildir. Bu siirecte egemen olan kaos ve kanunsuzluktur. Toplum bdliinmeye baslar
ve bu medeniyet dongiisiiniin sonuna gelindiginin habercisidir. Bu konuda en giizel
orneklerden birisi sliphesiz Endiiliis medeniyetinin = “Miilikii't-Tavaif” ve
sonrasindaki Islam toplumunun durumudur. Manevi bir ruhla temellendirilen bir

medeniyet, rasyonel asamasini da tamamladiktan sonra i¢giidiilerin esiri olmus,

ruhun ve aklin kontrolii kaybetmesiyle sonun baslangicina kap1 aralanmustir. >

“Miiliikii't-Tavadif” o6rneginde oldugu gibi bir toplum, dongiisiiniin ii¢lincli
asamasi olan icgiidiisel asamaya ulastiginda ve ilk itici giicii veren nefes, ona can
vermeyi durdurdugunda dongii artik sona gelmis demektir. Bundan sonrasi artik

kacinilmaz olanin gerceklesmeye baslamasidir. Siire¢ medeniyet dongiisiiniin gogii

"' Bin Lahsen, a.g.c., s. 9'8.
> Bin Nebi, Cezayir’de Islama Yeniden Dogus, s. 40.



25

seklinde olacaktir. Bu asamalarin muhakkak hem sosyolojik hem de psikolojik
acidan kendi ayirict 6zellikleri vardir. Her biri birey ve toplum bazinda degisimleri

ve doniisiimleri getirmesi de kaginilmazdir.
MEDENIYET VE DUZEN

Kadim geleneklerin diisiince diinyasinda, diinyanin maddi nitelikleri ve
bunlarin dayandiklar1 nizam, diizen, adalet, 6l¢li ve ahenk gibi kriterlerin arasindaki
iliskinin temeli, lizerinde diisliniilen bir mesele olarak genis yer kaplamistir.
Kavramlar arasindaki iligkileri anlamlandirabilmek i¢in bunlarin hangi kaynaklardan
beslendigine bakmak gerekmektedir. Nasil ki tabiat ile insanin birbirlerini
tamamliyor olusu onlarin ayni evrensel ilkelerle beslenmesinden kaynaklaniyorsa,
alem tasavvuru, diinya goriisli, ahlak sistemi ve medeniyet gibi kavramlarin
arasindaki iliskiyi saglayan sey de evrensel kurallarla insana yon veren erdemlerin

ayni kaynaktan besleniyor olmasidir.

Insan ile tabiat arasindaki yakmlik iliskisi iki varlik diizeyinin de ayn1
ilkelerle besleniyor olusunun dogal bir sonucudur. Bu yiizden bir medeniyetin
binasini olusturan sehir hayat1 ve sosyal diizenin kendisine temelde model olarak
aldig1 sey kozmik diizenin ilkeleridir. Modernite dncesi medeniyetlere baktigimizda
da bu durumun degismedigi goriilmektedir. Bu donemde de adalet ve diizeni
subjektif ilkeler olarak degil, evrenin yapisi ile kendi yasam big¢imleri arasinda bir

bag kuran objektif ve kozmik ilkeler olarak kabul etmislerdir.”

Kozmik diizen ve sosyal diizen arasindaki iligki, kadim medeniyetlerde
oldugu gibi XX. yiizyil diisiincesinde de onemli tartigma konularindandir. Evren
tasavvurunun bagdasik bakis acisima ragmen, evrende, onun maddi ve fiziki
ozelliklerini asan bir diizenin oldugu fikri ortadan kalkmamus, tersine farkli
tartigmalara kap1 aralamistir. Tarihte ortaya c¢ikan biitiin diizenler, insanin askin bir
ilkeyle olan tecriibesinden kaynaklanmaktadir. Diizen fikrinin referans1 kendi

disindadir ve agkin bir varlik mertebesini isaret etmektedir. Ciinkii sosyal diizen

7 Kalm, a.gee., s. 151.



26

insanin varlik diizeniyle ahenk icinde olmasidir. Burada belirleyici olan, insanin
Ozgirliigiinii muhafaza ederken, bir pargasi oldugu varlik diizeniyle iliskisini nasil
tanimladigidir. Bir sisteme anlam katan diizen ilkesi, sistemin i¢inde degil, onun

dayandig1 yoneltici gergevesi ve deger yelpazesinde aranmalidir.”

Bu noktada medeniyet ve diizen fikri lizerinde insanin Ozgiirliigiiyle olan
iliskisinin ne denli 6nemli oldugu ortaya ¢ikmaktadir. Diizen insa etmek ya da bir
medeniyet kurmak, elbette bir disiplin i¢inde, belli ilkeler ¢ergevesinde miimkiindiir.
Modern 6zgiirlik kavraminin, “bireylerin herhangi bir kisitlamaya, zorlamaya bagl
olmaksizin diigiinme veya davranma, herhangi bir sarta baglh olmama durumu”
olarak tanimlandig1 gergegini gbz Oniine aldigimizda, bu vaadin medeniyet ve diizen
fikriyle bir catisma icinde oldugu goriilmektedir. Ciinkii diizen olusturmak,
medeniyet insa etmek ve bir sistem kurmak belli kurallara uymakla ve belli ilkelere
baglh kalmakla gergeklesmektedir. Bu ise bireyin 6zgiirliigiiniin kisitlanmasi ya da
tercihlerinin sinrlandirilmasi1 anlamina gelmektedir. Neticede belli sonuglara
ulagsmak anlamima gelen rasyonalite ile higbir kayda bagli kalmadan tercih yapmak

olarak tanimlanan 6zgiirliik arasidaki gerginlige sebep olmaktadir.”

Modernite, 6zgiirliige vurgu yaparken gelenek ise, anlamli bir hayat yagamak
icin tercihlerin smirlandirilmas: gerektigini sdylemektedir. Tabi ki bu gelenegin
ozgiirliikleri tamamen ortadan kaldirdig1 anlamina gelmemektedir. Fakat anlamli bir
hayat yasayabilmek icin belli sinirlar1 tanimak ve belli kurallara bagli olmak
gerekmektedir. Gelenek bireyi genis bir biitiiniin pargasi olarak tanimladigi i¢in
atomize edilmis bireyi reddetmektedir. Biitiin i¢cerisinde kendini konumlandirabilen
ve bu biitiinle uyumlu bir sekilde hareket edebilen birey, boylece anlam sahibi
olmakta ve rasyonel bir varlik haline gelebilmektedir. Kisacas1 modernite igerik ve
anlamdan yoksun bir 6zgiirliik anlayis1 sunarken, gelenek anlamli bir hayat yasamak

icin belli sinirlar igerisinde hareket edilmesi gerektigini sdylemektedir.”®

™ Kalm, a.g.e., s. 153.
Page.,s. 154,

76
a.g.e., ayni yer.



27

Netice itibariyle anlam ile 6zgiirliik, kural ile yaraticilik, diizen ile tercih
imkani arasmda mutlak bir catisma olmak zorunda degildir. Ozgiirlik olmadan
anlamli eylemde bulunulamaz. Ozgiir olmayan kisi anlamli bir hayat yasayamaz.
Anlam olmadan ise gercek anlamda ozgiirlesilemez. Belli bir hedefe ulasmak ic¢in
belli kurallara uymak, Ozgiirliigli ortadan kaldirmaz, tersine disiplinize eder ve
hedefe odaklar. Ayni sekilde anlamli bir hayat yasamak demek oOzgiirliiklere kotii
gdzle bakmak demek degildir. Ozgiirliikleri tam ve dogru kullanip anlamli, rasyonel
ve ahlakli eylemlerde bulunularak kolektif manada medeniyet insasina katkilarda

buluna bilinilecektir.
5.2. Adalet, Siyasi Diizen ve Medeniyet

Diinya diizeninin temel unsuru olan adalet ilkesi, hem evrensel bir ilke hem
de siyasi-idari bir kuraldir. Varlik aleminin adalet olmaksizin fesada ugramasi
kaciilmazdir. Ayni sekilde insanlik dlemi de adalet olmadan barig, huzur ve refaha
kavusamaz. Bu iki diizen arasinda zorunlu bir iliski vardir. “Her seyi yerli yerine
koymak, herkese kendine uygun diiseni, kendi hakki olant vermek” anlamina gelen
adalet, 6znel tasarruflarin 6tesinde nesnel ve ontolojik bir durumu ifade etmektedir.
Yeryiiziindeki adaletin temeli ve teminati ancak ilahi diizende sabit olan adalet
ilkesini anlamak ve ona gore yasamakla miimkiindiir. Yeryliziindeki diizeni insa
edebilmek, ilahi diizenin ilkelerine baglanmaktan ge¢mektedir. ilahi emir ile beseri
irade ancak bu c¢aglar iistii ilkeler esas alindiginda sagliklt ve saglam bir zemine
oturabilir. Islam inang ve diisiince geleneginde adalet kavrammin merkezi bir
noktada olmasmin nedenini buradan anlayabiliriz.”’

Varlik anlayisi, adalet ilkesi ve siyasi diizen arasmdaki iliskiyi pratik
tecriibeyle birlestiren Nizamii’l-Miilk, kaleme almis oldugu “Siydsetname” adli
eserinin ana tezlerini Kur’an ayetleri, hadisler ve hikayeler {lizerine kurarak, temel
bakis agisini ilahi emirler ilizerine insa etmistir. Eserinde adalete dayali bir sistemin
nasil ayakta durdugunu konu edinen Nizamii’l-Miilk yeryiiziindeki diizenin ancak

semavi bir ilkeye dayandigi zaman miimkiin olacagini su sozlerle ifade eder: “Yiice

7" Kalm, a.g.e., s. 158.



28

Allah’in nimetinin kadrini bilmek, padisahin O’nun rizasim gézetmesidir. Yiice
Allah’in rizast ise, halka yapilan ihsan, onlar arasinda yayilan adalet ile elde edilir.
Halkan iyilik icin yaptigi dua daim olunca, o [miilk] payidar olur ve her giin genisler.
O miilk, kendisinin devletinden ve zamanindan nimetlenir; bu diinyada iyi ad sahibi
olur, oteki diinyada kurtulus bulur; [6teki diinyada verecegi] hesap daha kolay olur.
Zira miilk kiifiirle devam eder, zuliimle devam etmez, megerki cehennemde olmanin
manasi da budur. En iyisini Allah bilir.”™

Adalet ilkesi siiphesiz yeryiiziindeki diizenin teminatidir. Ve bu ilahi
iradenin bir tecellisidir. Insanligmm kurdugu diizen, Allah’in kurdugu diizen iizere
oldugu miiddetge adalet ve nizam iizere olacaktir. Bu ilkeleri géz ardi eden bir
sistemin ne kadar teknik ve ekonomik olarak gelisse de insanliga giiven, huzur ve
mutluluk vermesi beklenemez. Yeryiiziinii ve insanlig1 ifsat eden anlayislar, adalet
ilkesini hige sayanlarin siyasi-toplumsal diizeni kurmalar1 elbette miimkiin degildir.
Ancak hak ve hukuku gdzeten, sadakat ve merhamet sahibi olan, ihsan ile hareket
eden bireyler erdemli bir toplum insa edebilirler. Hukuk ve ahlakin birbirini
tamamladig1 nokta da burasidir. Iyi, dogru ve giizel olan bir eylem, hem hukuki hem

de ahlaki anlamda viilen ve tavsiye edilen fiildir.”

Dini inanglarindan uzak ya da yoksun bir toplum kalict olabilmektedir.
Fakat adaletten yoksun ve zulimkar oldugu miiddet¢e bir diizen {izere
olamamaktadir. Cilinkii zuliim, yeryliziinde kurulan ilahi diizenin ifsadidir ve bu
ifsadin sonuglar1 agir olmaktadir. Idarecilerin yapmas: gereken ise ihsan ve adaleti
hem kozmik hem de siyasi bir ilke olarak hayata gecirmek ve dogrunun insasi i¢in
caligmaktir. Diizenin somut bir hali olarak devletin bekas1 adil, iyi ve giizel olani

yasatmakla miimkiindiir.
iISLAM MEDENIYETININ DINAMIKLERI

Islam medeniyetinin en kiiciik birimi ve en kiiciik drnegi olan birey, Allah-

insan-tabiat ile ilgili diisiinceyi yeniden insa eden fevhid merkezli bir degisimin

78 Nizamii’I-Miilk, Siydset-Name, Ankara 2013, s. 8.
" Kalm, a.g.e., s. 160.



29

eseridir. insanim, varolus kaynag: olarak gordiigii Yaraticist ve bu varolusun mekan
temelini olusturan tabiat ile olan iliskisini yeniden dizayn eden ilahi anlayis, hem
bireysel bilinci hem de insanlar arasi iligkide sosyal kurumsallagmayr dogrudan
etkilemistir. Tevhid bilinci, insanlik tizerinde dengeli ve uyumlu bir varlik bilincini
on plana c¢ikarmistir. Bu biling insanlarda yeni bir idrak zemini olusturmustur.
“Kuvvet kaynagi olarak diinya iizerinde merkez-¢evre farklilasmast yoktur, ¢iinkii
‘Dogu da bati da Allah indir, nereye donerseniz doniin Allah oradadir...” (Bakara
2/115) ve ruhi kozmolojinin merkezi herhangi bir maddi ve cografi sinir tanimayan

. . : e 80
ortak inang ve degerler sistemidir.”

Hicaz yarimadasi gibi, Cin’den Misir’a uzanan
kadim medeniyetler havzasinin diginda kalan bir bolgede ortaya ¢ikan bu tevhidi
inang, tarih sahnesi icerisinde farkli cografyalara yayildik¢a ve daha onceki biiyiik

medeniyetlerin havzalarma ulastikca daha farkli bir nitelik kazanmustir.

Islam medeniyetinin bir nevi prototibi konumunda olan bireyin kisilik
olusumu ve sosyallesme siireci giiclii tevhid idrakinin bir iirlintidiir. Bu idrak saglam
bir sekilde kavranildiginda siireklilik arz eden sosyal davranis bi¢cimlerini iiretmeye
baslayacaktir. Sonugta bu idrak psikolojik bir dirence doniisecek ve siyasi, sosyal ve

ekonomik biling diizeyini giiclendirecektir.

Gecmisten gilinlimiize insanoglunun bulundugu her yerde bir medenilesme
hareketi bulunmustur. Medenilesme hareketi insanlik var oldugu miiddetce de devam
edecektir. Bu siire¢ igerisinde dogdugu donemden giiniimiize Islam medeniyeti
sayesinde Miisliimanlar, doguda Cin’den batida Endiiliis’e kadar olan biiylik bir
cografyaya hakim olmus ve hiikmettikleri yerlerde de sefkat, merhamet ve adalet
iizere bir yonetim gdstermislerdir. Miisliimanlar, medeniyet, kiiltiir ve miiesseselerini
yukarida da vurguladigimiz gibi Vahiy-Kur’an kaynakli tevhid anlayisiyla bina etmis
ve bizzat Allah Resulii’niin rehberligi-ornekligi ile medeniyetin gereklerini yerine
getirmislerdir. Bu anlayis ve 6rneklik iizerine Miisliimanlar kisa bir siire icerisinde
ilim, fen, sanat, iktisat, tip, edebiyat, tarih ve felsefe gibi alanlarda hizli bir ilerleme
kaydetmislerdir. Bu sayede Islam medeniyeti Asya, Avrupa ve Afrika kitalarinda

biiyiik alanlara yayilmis ve medeniyetlerin gelismesinde de biiylik rol oynamistir. Bu

% Ahmet Davutoglu, Medeniyetlerin Ben-Idraki, Istanbul 2018, s. 69.



30

mekan idraki, Islam medeniyetinin yayilma dénemlerinde de, gerileme dénemlerinde

de diger medeniyetlerle olan birlikte yasama iliskisinin temelini olusturmustur.®

Yeni topraklara hakim olan Miisliimanlar, bu topraklar1 da kendi 6z topraklar1
gibi icsellestirebilmis, ne tiimden tasfiye yontemi ile kalic1 bir yerlesimi ne de her an
geriye donmeyi diisiinen gegici kaynak somiirgeciligini diisiinmiiglerdir. Bunun en
giizel drneklerinden birini Miisliimanlarin Iber Yarimadasi’na ayak bastiklar1 andan
itibaren goriilmektedir. Tarik bin Ziyad, Ispanya’ya g¢ikarken yabanci bir kara
parcasma degil, Allah’in insanogluna sundugu ortak bir yasam alani olan bir kara
pargasma ¢iktig1 inancini tasimistir. Bu inang kisa siirede Ispanya’da tarihin gérmiis
oldugu en miisamahali medeniyetin dogmasini saglamistir. Siirecin sonu olan
Gmnata’nin  diismesine  kadar Endiiliis; Miislimanlarin, Yahudilerin = ve
Hiristiyanlarm ortak medeniyet havzasi haline gelmistir. Bu zemini saglayan unsur

islam medeniyetinin tevhid anlayis1 ile kurmus oldugu mekén idrakidir.*

Boyle bir medeniyet tabi ki Islam dinini kabul etmis milletlerin el birligi ile
meydana getirdikleri bir medeniyettir. Ortaya ¢ikan bu medeniyetin asirlarca hakim
oldugu bolgede ve cevresinde en yliksek medeniyet oldugunu inkar edilemez ki
Miisliimanlarin elleriyle yiikselen Islam medeniyeti giiniimiiz Bat1 medeniyetinin
gelismesinde de onemli bir yere sahiptir. Hatta Bati diinyasinin yeniden dogusu
olarak goriilen Ronesans’in ortaya ¢ikmasinda, olusturdugu zemin itibariyle islam
medeniyetinin katkis1 reddedilemez bir gergektir.* Bir medeniyetin ortaya koydugu
yaratici eserler ve manevi degerler, diisiince alaninda sagladigi zenginlikler ve
gerceklestirdigi maddi ilerlemeler o medeniyetin seviyesini de ortaya koyacaktir.
Islam medeniyetinin baslangictan itibaren maddi ve manevi alanlardaki gelisimini
g0z Oniinde tutarsak ne denli yiiksek bir seviyeye ulastigini da gérmemiz miimkiin
olacaktir. Baglangicta terciime faaliyetleri ile baslayan ilmi arastirmalar seriiveni,
daha sonra geliserek Miisliimanlarin kendi eserlerini ortaya koymalariyla devam
etmistir. Bu ¢aligmalar ilk zamanlar Kur’an, hadis, kelam, fikih gibi alanlarda ortaya

ciksa da ilerleyen zamanlarda daha genis bir yelpazeye ulasmis ve tarih, cografya,

*! Davutoglu, a.g.e., s. 71.
2age.,s. 72 _ )
%3 Ziya Kazici, Islam Kiiltiirii ve Medeniyeti, Istanbul 2019, s. 13.



31

astronomi, tip, felsefe, matematik, mimari, iktisat ve sosyoloji alanlarinda da

orneklerini vermeye baglamis, hatta bazi alanlarda zirveyi yakalamigtir.

Islam medeniyetinin dogusu ve ardindan hizli gelisimi ele alindiginda,
ozellikle beseri ve cografi olarak diinyanin en verimli bolgesinde dogup gelistigi ve
biiyiik bir mirasm iizerine kuruldugu gériilmektedir. Ozellikle bir medeniyet olarak
diistindiigiimiizde ¢ok hizli bir gelisim saglamistir. Bunun en biiyiik nedeni,
bolgedeki gecmis medeniyetlerin tecriibelerinden de yararlanarak ortaya konulan
yeni sdylemler ve hayata gecirilen ilahi kanunlardir. Islam medeniyeti genel gergeve
olarak, bolgenin ge¢misinde var olan Mezopotamya, Misir, Yunan ve Fars
medeniyetlerinde de goriilen dinin hakim oldugu bir yapiya sahiptir. Bu bakimdan
Islam dini, yeni ortaya ¢ikan medeniyete ismini vermekle kalmamis, hali hazirda
bolgede bulunan kiiltiir ve medeniyetleri de sekillendirmistir. Medeniyetin gelisim ve
genisleme donemlerinde karsisina ¢ikan sekiiler medeniyetlere karst da dini
karakterli bir medeniyet olarak saglam bir durus sergilemistir. Siiphesiz bu saglam
durusun beslendigi, medeniyetin gelisimini ve devamii saglayacak kaynaklarin
olmas1 gerekmektedir. Islam medeniyetin ana kaynaklarina baktigimizda ozellikle
ilahi bir altyap1 olduguna sahit olmaktayiz. Yani kutsal kitabimiz Kur’an-1 Kerim ve
onu bizzat yasamiyla Orneklendiren peygamberimiz Hz. Muhammed’in (s.a.v.)
siinneti (Hadis-i Serifler) goriilmektedir. Tabi ki Islam medeniyetinin bunlarin
yaninda, hali hazirda iizerinde ortaya c¢iktig1 cografyada var olan ve ge¢mis
medeniyetlerin kiiltiir ve medeniyet tecriibelerinden, Islam dinini kabul etmis yeni
milletlerin kiiltiirlerinden ve Islam miiesseselerinden de faydalandigmi séylemek

miimkiindiir. **
5.3. Kur’an-1 Kerim

Vahiy sozliikte “gizli konusmak, emretmek, ilham etmek, ima ve isaret etmek,
stiretli ve gizli telkinde bulunmak, fisildamak, yazi ile bildirmek” gibi manalara
gelmektedir. Allah’in insanlarla uzun bir tarihi kapsayan haberlesmesidir.* Semavi

dinlerin sonuncusu Islam dininin temel kitab1 olan Kur’an-1 Kerim, yirmi ii¢ y1l gibi

84 Kazwl, a.g.e.,s. 14. _
% {smail Réci el-Fartki, Islam Kiiltiir Atlasi, gev. M. Okan Kibaroglu, istanbul 1999, s. 111.



32

bir siire icerisinde, kiimiilatif bir siire¢ igerisinde vahyedilmis olan, Allah’in (c.c.)
kelamidir. Cesitli vahiy yollariyla nazil olan Kur’an-1 Kerim, déonemin 6n planda
olan ve bdlgenin kullandig1 dil olan Arapga olarak dilinde indirilmistir. Zenginlik ve
kapasite olarak beseri kitaplarla kiyaslanamaz olan Kur’an-1 Kerim, 6zellikle dil ve

edebiyat yoniiyle kendine has bir tisluba sahip manevi bir yapidadir.

Kur’an-1 Kerim, ilk vahyin nazilinden giiniimiize ve de gelecege, insanlarin
ihtiyaglarma ana hatlariyla cevap verebilecek tarzda tanzim edilmis bir kitaptir. Bu
manada Kur’an ayetleri i¢ginde bulunulan duruma uygun bir muhteva tagimaktadir.
Cesitli ilimlere 151k tutan bir kaynak olan Kur’an-1 Kerim, kesinlikle bir sahaya tahsis
edilmis bir kitap degildir. Iceriginde inang, ibadet ve muamelat olmak iizere hayata
tesir eden ii¢ alani 6n plana ¢ikaran, bunlarin yaninda farkli mevzulari da ihtiva eden

bir hayat kitabidur.

Islam medeniyetinin hizl1 bir sekilde gelismesi ve genislemesinin en biiyiik
sebebi hi¢ siiphesiz Kur’an’m bu medeniyete kaynaklik etmesidir. Zira Islam
medeniyetinin 6n olana ¢ikardigi aile, ahlak, hukuk, iktisat, egitim, saglik ve sosyal

giivenlik gibi konular temelde bu kaynagin destekleyici giiciine dayanmaktadir.
5.4. Siinnet (Hadis-i Serifler)

Islam medeniyetinin dayandig1 kaynaklardan ikincisi hadis-i seriflerdir. Yani,
Hz. Muhammed’in (s.a.v.) sozleri, hareketleri ve takdirleridir. Kur’an-1 Kerim
ayetleri, vahy-i metliiv’ yani lafziyla ve manasiyla Hz. Muhammed’e (s.a.v.)
okunmus vahiy, hadis-i serifler ise vahy-i gayr-i metliiv’ yani manasi peygambere
ilham edilen lafizlardir. Kur’an-1 Kerim’de “Allah ve Resulii bir is hakkinda hiikiim
verdikleri zaman, hicbir mii'min erkek ve hichir mii'min kadin icin kendi isleri
konusunda tercih kullanma haklart yoktur. Kim Allah'a ve Resiiliine karsi gelirse
stiphesiz ki o apagik bir sekilde sapmistir”®® buyurularak Hz. Muhammed’in (s.a.v.)
stinnetinin ehemmiyeti vurgulanmigtir. Siinnet, Kur’an’a gore ikinci sirada yer

almaktadwr. Yani onun gorevi Kur’an‘n beyanm aydinlatmak, gayelerini

8 cl-Ahzab, 33/36.



33

misallendirmek ve ac¢iga c¢ikarmaktir. Kur’ani ifadenin umiimi oldugu yerde,
uygulanabilir hale getirmek icin siinnet onu ayr1 ayr1 gz Oniinde bulundurur ve
hususi oldugu yerde de siinnet, diger ayrintilara dayali tahmini miimkiin kilmak i¢in
onu genisletir. Filistinli diisiiniir el-Faraki “Siinnet’in degeri ve Islam’a uygunlugu
biitiin Miisliimanlar tarafindan evrensel olarak tamindi. Miisliimanlarin onu dini,
hukuki, etnik, sosyal, iktisadi, siyasi ve milletler arasi faaliyetlerde yerine
getirmelerinin liizumu hepsi tarafindan hissedildi. Boylece siinnet, gereginin
yapilmasi biitin Miisliimanlar iizerine gecerli olan Islam’in ikinci kaynagi olarak

287

baslangigtan itibaren goz oniine alindi””" sdzleriyle slinneti tanimlamaktadir.

Giliniimiizde peygamberimizin hadislerini ihtiva eden eserler mevcut olup,
bunlardan en meshurlar1 olan ve hadis literatiiriinde Kiitiib-i Sitte diye anilan alt1
hadis kitab: Muhammed b. Ismail Buhari’nin “Sahih-i Buhari’si, Miislim b.
Haccac’m “Sahih-1 Miislim”i, Ebu Daviid’un “es-Siinen”1, Tirmizi’nin “es-Siinen”1,

Nesai’nin “es-Siinen”i ve Ibn-i Mace’nin “es-Siinen”idir.
5.5. Gecmis Kiiltiir ve Medeniyetler

Islam medeniyeti, dogdugu topraklarm ge¢misinde bulunan medeniyetlerin
aktardiklar1 tecriibelerden elbette yararlanmistr. Ciinkii Islam dini, genel bir
mantalite olarak dogru, iyi ve giizel olan her seye kucak agan bir anlayisa sahiptir.
Kur’an’m sik sik ge¢mis kavimlerden bahsetmesi de buna delalet etmektedir. Zira

geemis medeniyetlerden bize aktarilanlar yasanmis ve tecriibe edilmis bilgilerdir.

Ayrica Islam, ilk ddénemlerinden itibaren cevresindeki medeniyetlerle de
iletisim kurmus ve bilgi yollarini her daim ag¢ik tutmustur. Hendek Savasi stratejisi
lizerine istisare de bulunan Misliimanlar, farkli bir medeniyetten aralarma katilan
Selman-i Farisi’nin dogup biiyiidiigii topraklardan tecriibe ettigi bir bilgi {izerine
karar kilmis ve boyle Onemli bir savasta uygulamaya koymuslardwr. Cin
Medeniyeti’'nden alman kagit yapimi, barut ve pusula, Hint Medeniyeti’'nden alinan

matematik ve astronomi gibi bilgi ve ilimler bunlara 6rneklerdir.

87 el-Faraki, a.g.e., s. 129.



34

Ancak, verilebilecek en dnemli 6rneklerden biri hi¢ siiphesiz Abbasi halifesi
Me’mun doneminde (813-833) baslayan ve Bagdat’ta 830’da kurulan Beytii’l-Hikme
ile hiz kazanan terciime faaliyetleridir. Donemin farkl din, dil, millet ve kiiltiirlerine
mensup bircok miitercim Beytii’l-Hikme’de toplanmistir. Farkli medeniyetlerden
toplanan, ge¢cmisin ve donemin tecriibelerini, bilgi birikimini ve ilmini aktaran
eserler Arapgaya terciime edilmistir. Terclime faaliyetleri Miisliimanlarin 6zellikle
felsefeyle tanismasia, Yunan, Fars, Cin, Bizans ve Hint kiiltiir ve medeniyetlerini
Ogrenmelerine vesile olmustur. Miislimanlarin elde etmis olduklar1 bu birikimler
daha sonra kurulacak Islam devletleri igin cok dnemli yere sahip olmustur. Bunun en

bariz 6rnegini Endiiliis Emevi Devleti teskil etmektedir.
5.6. Islama Dahil Olan Milletlerin Kiiltiirleri

Islam Devleti’nin smirlarinm kisa zamanda genislemesi, Miisliimanlarin yeni
kiiltiirlerle tamigmasma ve Islama dahil olan yeni insanlarin getirmis oldugu
anlayiglarla muhatap olmasina sebep olmustur. Yeni gelen kiiltiir ve edinimler, az

¢ok degisimlere ugramakla beraber Islam kiiltiiriiyle harmanlannustir.

Islam Medeniyeti’'ne kaynaklik eden baslica ii¢ kiiltiirden bahsetmek
miimkiindiir. Bunlar Arap kiiltiirii, Fars kiiltiirii ve Tiirk kiiltiirtidiir. Bu kiiltiirlerin
ozellikle zengin dil ve edebiyatlarinin birbirleriyle etkilesimi Islam Medeniyeti
icerisinde dil ve edebiyatin zirveye ulagmasinda Onemli bir etkiye sahiptir.
Edebiyatin yaninda 6zellikle Fars medeniyetiyle tanistiktan sonra Islam Devleti’nde
mimari ve siisleme sanatinmn da gelistigi goriilmektedir. Islam ©ncesi Tiirk
kiiltiiriiniin 6n plana ¢iktig1 alan hi¢ siiphesiz harp sanatidir. Bu sebeple Tiirk kiiltiirii
Islam Medeniyeti’ne dahil olduktan sonra, 6zellikle Abbasiler Dénemi’nde devletin
askeri teskilati Miisliman Tirklere verilmis ve hatta halifenin koruma ordusu

bunlardan teskil ettirilmistir.

% Baltaci, a.g.c., s. 44.



35

Bunlarin yaninda hig siiphesiz Arap, Fars ve Tiirk kiiltiirlerinin yaninda farkli
milletlere mensup olan Miisliimanlarm da Islam Medeniyetinin gelismesinde énemli

katkilart bulunmaktadir.
5.7. islam Dininin Ritiielleri

Islam medeniyeti; tevhidi bir anlayis {izerine kurulmus, Kur’an ve siinnetle
beslenmis, ge¢mis kiiltiir ve medeniyetlerden tecriibeler edinmis, Islama dahil olan
milletlerin kiiltiirleri ile zenginlesmis, ferdi, ailevi, toplumsal ve uluslararasi

faaliyetleri kapsayici birgok ritiiel ile desteklenerek saglam bir alt yap1 olusturmustur.

Islam dininin kabulii, hayat ile &liim arasinda Miisliimanlar tarafindan say1siz
defa tekrarlanan bir sahitlikle baglamaktadir. Kelime-i Sehadet olarak adlandirilan bu
sahitlik aynt zamanda bir sahiplenigliktir. Yiice Allah’1 (c.c.) birleme ve Hz.
Muhammed’in (s.a.v.) Allah’in (c.c.) elgisi oldugunu tastikleme ile baglayan bu
siiregte birey, aslinda ciddi bir egitime tabi olarak Islam toplumunun igerisinde

canlanan miiesseselerin devamini saglayan bir fert olmaktadir.

Miisliiman birey dinin 6ziinii sahiplenmekle artik muamelata giris yapmak
zorundadir. Islam dininin muamelat kismi hayatin icerisinde bireye genel bir zihniyet
olusturma ¢abasidir. Atilan adimin devaminda namaz ile muhatap olunur. Namaz ise
bireysel oldugu kadar, toplum i¢in de bir disiplindir. Bu ibadetle bireyler temizlikle
baslayan saglikli ve diizenli bir hayata alistirilmaktadir. Namaz bireyde maddi-
manevi arinmay1 saglamakla kalmamakta, icerisinde barindirdig: ritiiellerle bireyi,
hayatla ve onun problemleriyle karsilasmaya hazir hale getirmektedir. Namaz,
bireyde bu degisimleri gerceklestirirken cemaat halinde eda edildigi zaman, ayni
saftaki Miisliimanlar1 sosyal ve siyasi esitlige, evrensellige ve kardeslige de tesvik
etmektedir. Boylelikle namaz, Miisliimanlar arasindaki biitiinlesmeyi de saglamis

olmaktadir.

Miisliimanlar1 namaz ile bir nevi disiplinize eden Islam dini, oru¢ ile
hayatlarmdaki ritmi tasarlamaktadir. Rahmet ay1 olarak nitelenen Ramazan ayi,

Miisliimanlarin sevinglerini paylastig1 bir kucaklagsma ayidir.



36

Toplumda ortak yasami dngeren Islam dini, Miisliimanlar arasindaki zekdt
miiessesesini gelistirmis ve bdylelikle zengin ile fakir arasindaki mali dengeyi de
korumustur. Yardimseverligi kurumsallastiran Islam, bireyin paylasabilmesini bir
sistematik igerisinde gerceklestirmeyi amaclamistir. Boylelikle bireyler arasindaki

mali dengeyi saglayarak toplum i¢erindeki huzuru da artirmaya ¢aligmistir.

Islam dini bireyleri belli ritiieller araciigiyla disiplinize ettikten sonra,
evrensel kardesligin bir iiyesi olmalar1 adina Miisliimanlar1 sac ibadeti ile muhatap
kilar. Bu ibadet ile farkli milletlere ve kiiltiirlere mensup inananlarin ayni statiiye
sahip olarak Islam medeniyetini ayakta tutacak olan kardeslik miiessesesini insa

etmeleri saglanmigtir.

Hi¢ siiphesiz muamelat ile kurulan bu miiesseseler Islam medeniyeti i¢in
biiyiik 6neme sahiptir. Fakat medeniyetler i¢in en temel miiessese ailedir. Ciinkii aile
toplumu olusturan en kiigiik birimdir. Evlilik ile baglayan bu miiessese nesli
koruyabilmenin yegane teminatidir. Devletin niifusunu olusturmak, sosyal, kiiltiirel,
siyasi ve ekonomik sistemlerini desteklemek icin nesilleri hazirlamak, biitiin
vatandaglarin refahin1 saglamak ve gerektigi zaman savunma pozisyonuna girmek

ailenin gorevlerindendir.

Islam medeniyetinin dinamiklerinden olan cami, medrese ve vakif
miiesseselerini de zikretmek gerekmektedir. Ozellikle cami Islam medeniyetinde
merkezi dneme sahiptir. Olgiileri, yerlesimi, ihtisanmi dikkate almmaksizin, cami her
yerde ayn1 gorevi iistlenmistir. Insa edildigi andan itibaren hicbir insanin miilkiinde
olmayan ve “Allah’m Evi” olarak nitelenen cami, Miislimanlar i¢in bir bulugma
mekani niteligindedir. Islamin ilk yillarindan itibaren ortak bir payda olan cami,
yOonetimi ve egitimi de iceren bir¢ok alanda Miisliimanlarin merkezi olmustur. Egitim
acisindan biiylik 0neme sahip olan camiler sistemli bir medrese usuliiniin baslangi¢
noktasi olmuslardir. Sahip olduklar1 yere binaen cami ve medreselerin ciddi bir
sekilde desteklenmesi igin vakif miiessesesini ortaya cikaran Islam medeniyeti
giinlimiizde de devam eden bu sistemle medeniyetinin dinamiklerini her daim canli

tutmay1 bagarmistir.



37

Zikredilen miiesseselerin zirvesini ise hilafet teskil etmektedir. Devlet ve
hiikiimetle es anlamli olan hilafet, aslinda diger biitiin miiesseselerin temeli, zemini
ve destekleyicisidir. Hilafet, Kur’an ve seriatin tatbikidir. Toplumda adil hiikiim
verebilmek, insanlar arasi iligkileri diizenleyebilmek ve giivenliklerini saglayabilmek
icin bir sistem kurmak zorunludur. Iste bu organizasyonun adi hilafettir.
Miisliimanlar bu gaye ile her firsatta hilafetin kurulmasi icin biiylik ¢aba

sarfetmislerdir.

Kisacasi Islam medeniyeti kendi insasini saglam dinamiklerle beslemistir.
Sahip oldugu yerlere bilim, sanat ve ahlaki yerlestirmek i¢in ¢aba sarf etmis ve imar
yoluna gitmistir. Yetistirmis oldugu birgok bilim adamiyla yiizyillar boyunca bu
alanin dnciiliigiinii yapmistir. Ozellikle tip, matematik, astronomi, mimari ve felsefe
alanlarinda Bat1 Medeniyeti’'ne etkisi bulunan Islam Alimleri uzun dénemler

iiniversitelerde ders olarak okutulmuslardir.



38

IKINCi BOLUM
ENDULUS iSLAM MEDENIYETI’NIN OLUSUMUNDA
“SIYASI SUREC”

1. ENDULUS COGRAFYASI

Tarih sahnesinde insan: arastiranlar, yasananlarin cografya ile sekillendigini
ve tarihi cografyasiz insa etmenin miimkiin olmadiginit goreceklerdir. Tarihi inga
eden insanin bir taraftan cografyaya hiikmettigi goriilirken diger taraftan Ibn
Haldun’a atfedilen “Cografya kaderdir” ciimlesinden de c¢ikarilabilecegi gibi
cografyanin onu bi¢imlendirdigi ve de bi¢cimlendirmeye devam edecegi kagmilmaz
bir gergektir. Hal boyle olunca cografya ile beser arasindaki etkilesim medeniyet,
kiiltiir ve siyasi sekillenmeleri de beraberinde getirmistir. Bu sebeple fiziki ve beseri

cografyay1 bilmek, bir iilkenin tarihini 6grenmede dnemli bir yere sahiptir.
1.1. Fiziki Cografya

Gegmiste “Hispania” ya da “Spania” olarak anilan, Miislimanlarin
“Endiiliis (el-Endelus)” diye adlandirdigi, giiniimiizde ise Portekiz ve Ispanya
Devletlerini iizerinde barmdirmaktadir. iber Yarimadasi; kuzeydogusunda Pirene
Daglar1 ile Avrupa’dan, gilineybatisinda Cebel-i Tarik Bogazi ile Afrika’dan
ayrilmaktadir. Dogusunda Akdeniz, Batisinda Atlas Okyanusuna kiyilar1 bulunan
Iber Yarimadasi’nin orta kesimini “Meseta” denilen yiiksek bir plato kaplamaktadir.
Bu plato Sierra de Grados ve Sierra de Guadarrama (Vadi Cibaru’l-Ramle) ile ikiye
ayrilarak kuzeyde Eski Kastilya'y1, giineyde ise Yeni Kastilya'y1 olusturmaktadir.
Yarimadada Galicia (Cillikiye) kiyilarinda iliman ve her mevsim yagish okyanusal
iklim, i¢ kesimlerde karasal iklim, Akdeniz kiyilarinda ise Akdeniz ikliminin hakim

oldugu goriilmektedir.*

¥Said el-Endelust, Kitabii 't-Ta rif bi-tabakatii'l-iimem (Milletlerin Bilim Tarihi), ¢ev. Ramazan
Sesen, Istanbul 2014, s. 166.



39

Yarimada sahip oldugu daglarin ¢oklugu ile genis ormanlara ve iglerinde
yetisen bircok iriine, verimli ovalart sayesinde de iirlin ¢esitliligine sahiptir. Er-
Razi'nin ifadesiyle Endiiliis topragi comert, ovalar1 verimli, su kaynaklar1 zengin,
zehirli hayvanlar1 ¢ok az, iklimi ise dort mevsimde de insami rahatsiz etmeyecek
sekilde 1liman, yaz kis meyvesi eksik olmayan, nadide bitkilerin bulundugu bir
iilkedir. Cografyact el-Bekri Endiiliis topraklarmmin ¢ok verimli oldugunu, bu
bakimdan Suriye’ye, ikliminin ilimanligimdan Yemen’e, toplanan vergi miktarmin
yiiksekliginden dolayr Ahvaz’a, deniz iiriinlerinden saglanan yararmn fazlaligiyla
Aden’e, degerli taglar ve madenlerinden dolay1 Cin’e, giizel kokulariyla Hindistan’a
benzeterek diinyanm tiim giizelliklerinin bu cografyada toplandigmi soylemistir.”
Buna mukabil Endiiliis cografyasmin i¢ kesimlerinde hakim olan kara iklimi yazlarin
sicak ve kurak ge¢mesine neden olmaktadir. Donemin insanlarini etkileyen bu
durumu bir bagka cografyaci el-Uzrl su sozlerle anlatmaktadir: “Tudmir Nehri’'nin
bitisiginde sehrin ¢iftliklerini sulayan su dolaplart vardi. Sugura Nehri'nden su
tastyan bir kanal Miirsiyeliler’in tarlalarinin i¢inden gegip Orihuela’ya bagh Kavs
koyiine ulasirdir. Orihuelalilar daha sonra bu nehirden baska bir kanal actilar ve
Katrullat’a kadar uzattilar. Bu kanalin uzunlugu 28 mildi. Sulama giineyde Almoradi

191 .
Bunlara ilave

ve Elcezire’ye kadar devam eder ve nehir burada denize dokiiliir...
olarak el-Abbadi, Endiiliislii iinlii tarih¢i Ibn’ul Hatib’in bu topraklarla ilgili olarak
hemen hi¢ yagmur almadigi, yilan c¢iyana yurt oldugu beyanini da eserinde

zikretmistir.”*
1.2. Beseri Cografya

Cografyayi, insan1 her yonden etkileyen bir faktor olarak diigiindiiglimiizde,
Endiiliis'lin beseri cografyasini fiziki cografyasmdan bagimsiz diisiinmek de miimkiin
olmayacaktir. Yarimada tarih boyunca kuzeyde Pirene Gegidi’nin, giineyde ise
Cebel-i Tarik'm sagladigi Kuzey Afrika ile Kita Avrupa’si arasinda bir koprii

vazifesi gormiig, buna bagli olarak da tarihsel siire¢ icerisinde demografik yap1

% Ahmed b. Muhammed El-Makkari, Nefhu 't-tib min gusni’I-Endeliisi 'r-ratib, nsr. 1. Abbas, Beyrut
1988, s. 126.

' el-Uzrd, Nusiis an tersi u’l-ahbdr ve tenvi'u’l-dsdr, nsr. A. El-Ehvani, Madrid 1965, s. 1.

%2 el-Abbadi, Miisdhedatu Lisaneddin Ibn’il-Hatib, iskenderiye 1958, s. 41.



40

fazlastyla ¢esitlilik gostermistir. Iber Yarimadas’min niifusunun VIL. yiizyil
baslarinda 4 milyon oldugu, X. yiizyila gelindiginde ise sadece Miisliimanlarin
hakimiyetindeki Ispanya topraklarinda 7 milyon civarinda insanin yasadigi tahmin
edilmektedir.” (Yarimadanin giiniimiiz niifusu; Portekiz 10,27 milyon, ispanya

46,93 milyon olmak iizere toplam 57,20 milyondur.)”*

Endiiliis cografyasini yerli halk ve disaridan gelenler olarak ikiye ayirmak
miimkiindiir. Yerli halki, Misliimanlar yarimadaya girdikleri donemde burada
yasayan topluluklar olustururken disaridan gelenleri, fetihler icin yarimadaya gelen
Miisliimanlar teskil etmektedir. Yerli halki ise iki gruba ayrilmaktadir. Birinci grup
“Hispana-Godos” denilen topluluktur. Bu topluluk, din olarak Katolik Hiristiyanlig1
benimseyen ve &teden beri Ispanya topraklarinda yasayan yerli kabileler ile Roma
hakimiyeti doneminde buraya yerlesen asker ve idareci topluluklarm kaynagmasiyla
ortaya ¢ikan Hispano-Romenler ve Germen kokenli Vizigotlardir. Ikinci grup ise
milattan Once bu topraklara geldikleri tahmin edilen Yahudilerdir. Miisliiman
hakimiyeti altinda zimmi statiisiinde varliklarin1 muhafaza eden gerek Hiristiyan
gerekse  Yahudilere  “Ehlii’z-zimme”  denilmistir. ~ Ancak  Hiristiyanlar,

“Araplasanlar”’ anlammdaki “Musta'ribler” adiyla anilmaktadir.”

Endiiliis niifusunun disaridan gelenler kismini, fetih i¢in bu topraklara gelen
Miisliiman Araplar ve Berberiler olusturmaktadir. Ilerleyen yillarda yerli halktan
Islam’a girenler de Miisliiman niifus i¢inde yerlerini almislardir. Ozellikle X. yiizy1l
itibariyle cogunlugu onlar teskil etmislerdir. Yerli halktan Miisliman olanlara
“Miivelled / Miivelledler” denilmistir. Yarimadada bulunan Miisliiman niifuza
zamanla iki unsur daha dahil olmustur. Bunlardan birincisi Avrupa’dan ve Hiristiyan
Ispanya’dan getirilip sarayda Islami terbiye ile yetistirilen sonrada ordu ve idare
biinyesinde gorevlendirilen “Saklabiler”dir. Ikincisi ise posta ve askeri hizmetler icin

Afrika’dan getirilen zenciler yani “Sudanlilar”dir.”

> Mehmet Ozdemir, Endiiliis Miisliimanlar (Siyasi Tarih), Ankara 2016, s. 27.
% Eurostat verileri kullanilmustir, 2019.

%% {smail Hakki Atceken, Islam Tarihi ve Medeniyet, C. 4, Istanbul 2018, s. 14.
% {bn Hayyén, el-Muktebes, nsr. M.A. Mekki, C. V, Beyrut 1973, s. 15.



41

Fetih siireciyle birlikte Endiiliis’{in niifus bakimindan etkiledigi bir cografya
da Magrib’dir. Bu cografya Yakin Magrib (Libya), Orta Magrib (Tunus ve Cezayir)
ve Uzak Magrib (Fas ve Moritanya) olarak ii¢ kisimda ele alinabilir. Tunus’un

iizerinde yer aldig1 topraklara “Ifiikiye” ad: verilir.””’

Magrib’deki niifus yapismin Endiiliis'i ciddi bir sekilde etkilemistir. Fetih
stirecinde ve sonrasinda Ozellikle askeri ihtiyacin karsilanmasinda Magrib Endiiliis
icin bitmek bilmeyen bir kaynak olmustur. Murabitlar ve Muvahhidler donemini de

g0z Oniine alirsak Hiristiyanlara kars1t Magrib her daim bir kalkan gorevi gormiistiir.

Iber Yarmmadasi'nda Roma doneminde sehirlesme hususunda kaydedilen
gelisme, Endiiliis doneminde ileri bir seviyeye ulasmistir. Endiiliis donemine ulasan
Roma donemi sehirleri, hem yiiz 6l¢iimii bakimindan hem niifus bakimindan ciddi
gelisme saglamistir. X. yiizyilda Kurtuba’'nin niifusu 250 bin civarindayken, Orta ve
Bat1 Avrupa’da niifusu bu kadar kalabalik bagka bir sehir bulunmamaktadir. XVI.
yiizyllda Ispanya’nin en kalabalik sehri olarak bilinen Isbiliye’nin 130 bin

dolaylarinda niifusu oldugu bilinmektedir.”®
1.3. Siyasi Cografya

Afrika ve Avrupa arasinda koprii gorevi gormesi, arazi ve iklim yapisi, su
kaynaklarmin bollugu ve topragmim verimli olmasi dolayisiyla yarimada; tarihte
farkli wklarin, etnik unsurlarin ya da dinlerin karsilagma ve kaynagsma noktasi
olmustur. Bunun yaninda yarmmadanin cografyada bulunan daglar ve nehirlerle
birbirinden ayrilmis parcali yapisi, ayni iilkeyi farkliliklarm ayrigma ve g¢atisma
alanina doniistiirmiistiir. Siyasi par¢alanmalar ka¢milmaz olmustur. Bu baglamda
Fransa’nin giineyine kadar hdkimiyet altina alinan bazi bolgeleri Franklarin geri
almalar1 neticesinde, IX. yiizyilin baslarinda, yaklasik ii¢ asir boyunca fazla bir
degisiklige ugramayan yeni bir Endiiliis siyasi cografyasi tesekkiil etmistir. 1031
yilinda Endiilis Emevileri’nin yikilmasindan sonra cografyada bircok kiiciik

devletcik ortaya ¢ikmis ve bu donem  “Miiliikii't-Tavdif” olarak adlandirilmistir.

7 Ozdemir, a.g.e., s. 27.
%a.g.e., s. 30.



42

Donem igerisinde Miisliiman emirlerin kendi aralarinda ¢ekigmelerini firsata ¢eviren
Kastilla Kralligi; Tuleytula, Kulumriye gibi bazi énemli sehirleri Miisliimanlarin
elinden alarak Endiiliis cografyasmnin diginda birakmigtir. XII. ve XIIL yiizyillarda
ise Magrib’den gelen Berberi kdkenli Murabitlar ve Muvahhidler, Endiiliis
cografyasmi kuzeyde Orgiitlenen Hiristiyan krallarin baglattigt  Reconguista
hareketine karst korumaya calismislardir. Miisliimanlar1 Endiiliis topraklarindan
atmay1 hedefleyen bu hareket ile hizli bir ilerleme kaydettiler ve XIII. yiizyilin ikinci
ceyreginde Girnata, Maleka ve Cebel-i Tarik diginda tiim Endiiliis topraklari
Hiristiyanlarin hakimiyeti altina girmistir. Miisliimanlarin elinde kalan topraklarda
Nasriler/Ahmeriler Devleti (1232-1492) kurulmus ve devlet iki yiiz elli y1l ayakta
kalmay1 basarmistir. 1492 yilina gelindiginde ise Girnata’nin diismesiyle Endiiliis

topraklarmdaki Miisliiman hakimiyeti de tamamen sona ermistir.”’
2. FETIHLER / ENDULUS’UN FETHI (711-714)
2.1. Islam Fethi Oncesi ispanya

M.O. XI. yiizyillda Kuzey Afrika’dan Ispanya kiyilarma gegen Fenikeliler
burada kurduklar1 koloniler ile yarimadanin ilk sakinleri arasinda yer almistir. Daha
sonra kolonileri ele geciren Kartacalilar lilkenin tamamma hakim bir pozisyona
gelmiglerdir. M.O. IX. yiizyildan sonra Yunanllar da Ispanya kiyilarinda koloniler
tesis etmislerdir. Ayn1 dénem icerisinde Pireneleri asan Keltlerin istilas1 ve Iberlere
karismas1 sonucu Keltiberler olarak bilinen halk ortaya ¢ikmustir. M.O. II. yiizyildan
itibaren Roma Imparatorlugu’nun hakimiyeti altina giren Ispanya topraklar1 zaman
zaman Kuzey Afrika'dan gelen halklarin ve Franklarm istilalarina da ugramistir.
Ispanya’da kalic1 iz birakan Romalilar, kolonilerin kurulmasiyla yerli halka kismi
yurttaghk hakki verse de zamanla yerli halk, yurttagh@i elinde olan kdleler
olduklarim1 diistinmeye baslamiglardir. Buna mukabil Roma hakimiyetinin
zayiflamasiyla Suevler (Suevos), Vandallar (Vandals), Alanlar (Alanos) ve

Vizigotlar (Godos/Vizigodos) gibi barbar Germen topluluklarinin hiicumlarina maruz

% Ozdemir, a.g.e., ss. 31-33.



43

kalan Ispanya topraklar: ve halklari, kole konumunda olmay1 daha 6zgiir bir halk

olmaya yegleyerek istilact barbarlarin hakimiyetini tercih etmistir.'*’

M.S. 460 senesinden itibaren Ispanya iizerinde Vizigotlarm hakimiyeti
goriilmektedir. Kisa siire igerisinde Bask bolgesi disinda iilkenin ¢ogunlugunu ele
geciren Vizigotlar Roma ile yaptiklar: ittifak ile de istilact Germen topluluklarmi
iilkeden ¢ikarmislardir. Ve yogun bir sekilde Ispanya topraklarma Vizigot niifusunu
yerlestirmigler ama devler tecriibesi ve gelenegi olmayan Vizigotlarda istikrarlt bir
irade olusturamamiglardir. (468-711) Roma doneminde olusan toplum yapisini
devam ettiren Vizigotlarm; insanlart imtiyazlilar, imtiyazsizlar ve koleler seklinde
smiflandirmasi ilerleyen zamanlarda orta ve alt tabakalar arasinda hosnutsuzluga ve
gerginlige yol agmistir. Durum iizerine ilk protestolar1 kiliseler organize etmis ve 6zii
itibariyle dini bir mahiyete sahiptirler. Katolik mezhebine mensup olan Ispanya
halki, sapkin olarak gordiikleri ve Vizigotlarin benimsedigi Arius'un goriislerinden
dolay1 protestolar organize etmistir. Arianist Vizigot idarecilerin Katolik halka baski
uygulamasina ragmen kilise memnun olmamigtir. Katoliklerin Arianizm'e karst
savagsma arzular1 Vizigotlarm sert tedbirler almalarina neden olmus ve olaylar daha

da alevlenerek siyasi boliinmeye yol agmistir. '"!

Katolik kilisesi i¢in gercek zafer yili olarak kabul edilen 589 senesindeki
gelismeler, Vizigot idarecilerini ¢ok zor duruma diigiirmiistiir. Onlar da careyi
topluca mezhep degistirip Katoliklige gecerek bulmuslardir. Boylece Katolik
mezhebi iilkenin resmi mezhebi haline gelmis ve din adamlar1 kaybettikleri
niifuzlarma tekrar kavusup devlet idaresinde s6z sahibi olmuslardir. Katolikligin
resmi mezhep haline gelmesiyle birlikte, iilkede giiclii durumda olan Yahudiler din
birliginin onilinde engel olarak goriilmeye baslanmistir. Bu donemde Yahudilerin
iilke ticaretinde 6nemli bir yere sahip olmasi, sadece dini birlik 6niinde engel teskil
ettiklerini degil bunun ekonomik boyutunun da oldugunu gostermektedir. Hal

boyleyken Yahudilerin maruz kaldigi bu durum, iilke ekonomisinin de sarsilmasina

1% Ozdemir, a.g.e., s. 37.
""Tage., ss. 38-41.



44

ve kotiilemesine sebep olmustur. Ayrica alman bu zorlayict tedbirler Yahudileri

ispanya disinda bir yardimi bekler duruma getirmistir. '*

Istikrara mani olan ve Vizigot hakimiyetini zorlastiran bir diger husus da taht
konusunda ¢ikan anlagmazliklar olmustur. Kral olacak kiginin belirlenmesinin
veraset sistemiyle degil de secimle gerceklesmesi, giicii elinde bulunduranlarin taht
iizerindeki emellerini arttirmakta ve i¢ savaslarin ortaya ¢ikmasina sebep olmustur.
Toplamda otuz ii¢ Vizigot kralindan on birinin bu c¢atigmalar esnasinda ya da
suikastlar sonucu Oldiiriilmesi, bu durumu daha iyi agiklayacak ve Miisliimanlarin
Ispanya’y1 fethetme siirecinin anlagilmasini kolaylastiracaktir. Yonetimin sondan bir
onceki Vizigot krali Witiza (702-709), bu kargasanin 6niine gegmek adma kralligi
veraset sistemine baglamak istemis ve oglu Achila'y1 veliaht prens ilan etmistir. Kral
Witiza, 709°da vefat ettiginde, Tarraconensis ve Septimania'nin idaresinden sorumlu
olan Achila, muhalif asilzadeler ve devlet adamlar1 tarafindan Toledo'ya alinmamis
ve ayni yil iginde Baetica diikii Rodrigo (Rodric) kral olarak ilan edilmistir. Bu olay
iilkeyi bolinmenin esigine getirmis ve Witiza’nin ogullarini iilke diginda yardim
arayismna siriiklemistir. Ayn1  Yahudiler gibi dig yardim arayan Witiza’nin
ogullarmm durumu ve iilkenin igerisinde bulundugu ekonomik durum artik

ispanya'y1 islam fethine hazir hale getirmis, sartlar1 tamamen olgunlastirmistir.'*
2.2. Miisliimanlarin Ispanya’ya Kars: i1k Fetih Hareketleri

Asr-1 Saadet déneminden itibaren gelisen Islam fetihleri, Hz. Ebubekir’in
Sasaniler lizerine gonderdigi ordular ile farkli bir boyut kazanarak gittik¢e giiclenen
ve i¢ koldan yayilan bir hal almistir. Smirlar, Dogu istikametinde Sasani
Imparatorlugu’na son verilmesiyle Cin'e kadar ulasirken; fetihler, giineybatida
Anadolu’da Istanbul hedef almarak Bizans iizerine gidilmesiyle, batida ise Hz. Omer
zamaninda Misir’m fethedilmesiyle ve tiim kuzey Afrika’nin yani Yakin, Orta ve

Uzak Magrib’in fethiyle devam etmistir.

102 Ozdemir, a.g.c., ss. 41-43.
13°S. M. imamuddin, Muslim Spain, Leiden 1981, s. 14.



45

Hz. Omer zamaninda (634-644) komutasmi Amr b. el-As’mn gerceklestirdigi
Islam ordular1 Yakin Magrib’i (Libya) fethederken; Ukbe b. Nafi’nin komutasindaki
Islam ordularinm 670 yilinda Tunus’u (ifrikiyye), 682 yilinda ise Uzak Magrib’i
fethetmesiyle Magrib’in biiyiik bir kismi1 Islam topraklarina katilmistir. Ukbe b. Nafi
Kayrevan sehrini buranin idari merkezi yapmis, 705 yilina gelindiginde ise Kuzey
Afrika’nin genel valisi Musa b. Nusayr, 710 yilma kadar Magrib’in fethini

tamamlamus ve istikrar1 saglamustir. '

Ug koldan devam eden Islam fetihlerinin Kuzey Afrika’nim fethiyle durmasi,
beklenen bir kararm artik verilmesini gerektirmistir. Bu noktada iki secenekten
bahsetmek miimkiindiir. Birincisi sicak iklimin ve ¢6l sartlarmin hakim oldugu
giineye dogru, ikincisi ise yeni gelismelere gebe bulunan kuzeye, iber Yarimadasi’na
dogru gidilmesidir. Musa b. Nusayr ve kurmaylari, fetihlerin giineye degil kuzeye
dogru devam etmesi hususunda ittifak etmisler ve fethin yoniinii Ispanya’ya

cevirmislerdir

Yeri gelmisken bazi Islam tarihgilerinin Ispanya’nmn fethi hususundaki
gorlislinii beyan etmek uygun olacaktir. Kaynaklarimizin genel ekseriyeti ilk fethin
Musa b. Nusayr doneminde gerceklestigini soylemektedir. Ancak ilk ve en eski
kaynak olan Taberi’nin (6. 922) “Tarih”inde ve daha sonraki donemlerdeki
tarihgilerden ibn Esir'® (6.1232), Ebu’l-Fida (6. 1332), ibn izari (XIII. yiizy1l), ibn
Kesir (6.1372) cografyacilardan Himyeri (6.1461) gibi alimler Ispanya’nin fethinin
ilk olarak Hz. Osman zamaninda (H. 27) baslandig1 ve hatta tamamlandigini ifade
etmislerdir. Miladi 627-628 yilinda Abdullah b. Nafi el-Husayn ve Abdullah b. Nafi
b. Abdulkays adl1 iki komutanin karadan ve denizden Ispanya’y1 kusatmalari igin Hz.
Osman‘dan emir aldiklar1 agiklanmaktadir. Ayrica Hz. Osman tarafindan Istanbul’un
Endiilis tarafindan fethedilecegi, sayet Endiiliis’li fethe muvaffak olurlarsa

istanbul’u fethedecek ordunun kazanacag: sevaba ortak olacaklari soylenmistir. '

104 Mehmet Ozdemir, “Endiiliis” mad., DI4, C. 11, Istanbul 1995, ss. 221-225.

19 fonu’l-Esir, el-Kdmil fi 't-tdarih, gev. Ahmet Agirakga-Besir Eryarsoy, C. 4, Istanbul 2019, ss. 556-
557.

1% Atgeken, a.g.e., s. 21.



46

1. ISPANYA’NIN FETHININ AMACI

Islam fetihleri baslangictan itibaren siyasi karakterli olduklarmni
goriilmektedir. Fetihlerde oOncelikle Islam hakimiyetinin genisletilmesi, siyasi
niifuzun artirilmas: hedeflenmistir. Ozellikle Hz. Omer doéneminde Sasanilerin
yikilmasiyla smirlarm doguda Cin’e uzanmig, ardindan Suriye ve Misir’in
fethedilmesiyle Bizans’a agir bir darbe vurulmus olmasi Miislimanlarin hedef
biiyiiterek diinya hakimiyeti fikriyle hareket etmelerini saglamistir. Kuzey Afrika
fethinin tamamlanmasindan sonra Ispanya’nin, sonrasinda da Avrupa’nin fethinin
planlanmas: ve ardindan Musa b. Nusayr'in Avrupa iizerinden Istanbul’un fethedip
oradan da hilafet merkezi Sam’a inmeyi diisiindiigii rivayeti,'”’ Miisliimanlarin

diinya hakimiyeti fikrini benimsedigini géstermektedir.

Islam fetihlerinin sonuclarmna bakildiginda M.S. IV. ve V. yiizyillarda barbar
Germen kavimlerinin IX. yiizyilda Normanlarin ve XIII. yiizyilinda Mogollarin
sergiledigi istilact mantiga karsilik Miisliimanlarin hakimiyet altina aldiklar1 toprakta
daha adil yeni bir diizen inga etme fikrine sahip olduklar1 sdylenebilir. Elde edilen
topraklarda talan ve yikim degil 1slah hareketleri yiriitiilmiistiir. Ayrica Miisliiman
fatihlerin Islam’1 yeni topraklara ve dolayisiyla yeni halklara ulastirma niyetleri,
fetihlerin mantigin1 olusturmaktadir. Ispanyanin fethinde bu saydigimiz ii¢ husus

disinda muhakkak baska nedenler de vardir. Bunlari:

Iber Yarmmadasi’nin stratejik konumu,

Ekonomik nedenler ve iklim sartlart,

Ispanya’nin igerisinde bulundugu i¢ problemler,

- Ispanya’dan gelen davet olarak siralanabilir.'*®

Yeri gelmisken bazi batili tarihgilerin Ispanya’nin fethi hakkindaki olumsuz
goriislerini beyan etmekte yarar vardir. Ozellikle Reinhart Pieter Anne Dozy ve

Charles E. Chapman Miislimanlarin maddi zevkler ugruna istilact bir mantikta

107 Ibn Haldun, el-Iber, C. IV, Kahire 1284, s. 118.
1% Ozdemir, Endiiliis Miisliimanlar: (Siyasi Tarih), s. 51.



47

hareket ettiklerinden, talan ve yagmacilik yaparak Ispanya’da bir yikim

gergeklestirdiklerinden bahsetmislerdir. '

Fakat bu konuda fazlasiyla tarafli
olduklar1 da asikardir. Ciinkii Islam fetihlerinin genel mantiginda dini bir anlayisin
hakim oldugu bilinmektedir. Bunun yaninda biraz 6nce bahsettigimiz hususlar ile de
bu fetihleri gergeklestirdikleri anlasilmaktadir. Ayrica gergeklestirilen fetihlerden
sonra ortaya konulan insa ve ihya ¢aligmalar1 da Miisliimanlarin istilact bir mantikta

olmadiklarmi agikca gostermektedir.
3.1. Ispanya’nin Fethi

Musa b. Nusayr Ispanya fethi i¢in karar kildiktan sonra hilafet merkezine
bildirmis, halife Velid b. Abdulmelik’in onaymi almistir. Halifenin onayini alan
Musa b. Nusayr fetih planinin ilk adimi olarak Tarif b. Malik adli Berberi asillt
komutani beraberinde dort yiiz kisilik bir siivari birligiyle 710 senesi temmuzunda
dort gemiyle Ispanya’nin giineyine gondermistir. Birlik, giiniimiizde komutan
Tarif’in adina nispetle “Tarife (Ceziretii’l-Tarif) " olarak anilan yerde karaya ¢oknig
ve bol ganimetle geri donmiistiir. Tarif b. Malik'in getirdigi haberler iizerine Musa b.
Nusayr, 711 yilinda yedi bin kisilik orduyu azath kolesi olan ve o sirada Tanca
idaresinden sorumlu bulunan Tarik b. Ziyad’in komutasmda Ispanya’ya
gondermistir. Ordu, az sayida Arap asker ve komutan Tarik b. Ziyad da dahil olmak
{izere Berberi askerlerden olusmaktaydi.'"

Islam ordusu, giiniimiizde ismini komutan Tarik b. Ziyad'dan alan Cebel-i
Tarik’1 karargah edinmistir. Buradan hareketle Ceziretu’l-Hadra’ya kadar olan sahil
seridini kontrol altina almiglardir. Durumu haber alan Vizigot krali Rodrigo, Islam
ordusu karsisina kiigiik bir birlik gondermis, Islam ordusu ise dniine ¢ikan birlikleri
tek tek bertaraf ederek Sizline (Sidonia) sehrine ulagsmistir. Bunun iizerine Kral
Rodrigo, sayist Islam ordusuna gére ¢ok daha fazla olan bir ordu gondermistir.
(40.000 ila 100.000 arast oldugu rivayet edilmektedir. Batili kaynaklara gore bu
rakam abart1 olmakla birlikte Tarik b. Ziyad’in 24.000 ila 30.000 olarak zikredilen

1% Reinhart Pieter Anne Dozy, Spanish Islam, London 1913, s. 3., Charles E. Chapman, 4 Hisyory
Of Spain, New York 1965, s. 40.
1o Ziya Pasa, Endiiliis Tarihi, Istanbul 2016, s. 42.



48

ordusundan ¢ok daha biiylik bir orduya sahip oldugu kabul edilmektedir.) Bunun
iizerine komutan Tarik b. Ziyad, Musa b. Nusayr'dan destek istemis, bdylelikle Islam

ordusuna 5.000 asker daha katilmis ve islam ordusunun sayis1 12.000’e ulagmustur.'"!

Iki ordu Seris (Terez) ile Sizune arasinda, Vadi Lekku (Guadalete) kiyisinda
19 Temmuz 711°de karsi karsiya gelmistir. Savas tiim siddetiyle devam ederken,
Musa b. Nusayr’1 Ispanya’ya girmesi igin tesvik eden eski kral Witiza’nin ogullar1
(Sisbert ve Oppa), kendilerine bagl birlikler ile savastan c¢ekilmistir. Sag ve sol
kanatlar1 bosa c¢ikan Rodrigo’nun ordusu, Islam ordusunun bu kanatlara
yonelmesiyle biiyiik bir hezimet yasadi. Kral Rodrigo ise kayiplara karismis ya da

ldirilmistiir.''?

Lekke Vadisi'nde kazanilan bu zaferle, artik Ispanya’nin kapilari Islam
ordusuna sonuna kadar agilmistir. Tarik b. Ziyad, Vizigotlarin tekrar toparlanmasma
miisaade etmemek i¢in ordusunu {i¢ kola ayirmistir. Bu kollardan bir Kurtuba’nin
(Cordoba), digeri Ilbire’nin (Elvira) fethini gergeklestirirken, Tarik b. Ziyad {iciincii
kolun basinda Vizigotlarin iinlii baskenti Tuleytula (Toledo) sehrine ulasmistir.
Boylece Vizigot Kralligi tam kalbinden vurulmustur. Tarik b. Ziyad bu hamleleri
gerceklestirirken, Musa b. Nusayr da 712 yilinda biiyiik cogunlugunu Araplarin
olusturdugu on sekiz bin kisilik ordusuyla Ispanya’ya geg¢mistir. Tarik b. Ziyad'in
giizergdhindan farkli bir giizergah izleyerek sirasiyla Karmiina (Carmonia), Isbiliye
(Sevilla) ve Maride (Merida) sehirlerini fethetmistir. Musa b. Nusayr daha sonra
Tarik b. Ziyad ile bulusmak {izere Maride’den Tuleytula’ya ge¢cmistir. Her iki
komutan 713-714 kigmn1 Tuleytula’da gegirdikten sonra iki koldan Ispanya’nin kuzey
bolgelerinin fethini baglatmislar ve Islam ordular1 bir seneden az bir siirede Cillikiye
(Galicia) bolgesinden Vizigot asker ve idarecilerin yuvalandigi bazi yerler harig-
Ispanya’nin fethini tamamlamistir. Bu fetih hamleleri sonucu Ispanya’da sadece
dogudaki Tudmir (Teodomiro), batidaki Lusitania (Portekiz) bdlgeleri ile en
kuzeydeki daglik Asturias mintikalar1 Miisliimanlarin hakimiyeti diginda kalmistir.

Stiphesiz fethin seyri bu mintikalara dogru olacakken ama halifenin Musa b. Nusayr

111 Hugh Kennedy, Endiiliis, Miisliiman Ispanya ve Poztekiz 'in Siyasi Tarihi, gev. Aysenur Demir,
Istanbul 2019, s. 27.
12 Atceken, a.g.e., s. 19.



49

ve Tarik b. Ziyad'dan 714 yilinda Sam’a donmelerini istemesi iizerine bu iki

komutan, savas ganimetleriyle birlikte hilafet merkezine dogru hareket etmistir.' '
4. AVRUPA’NIN FETHINE DOGRU
4.1. Islam Ordular: Fransa’da

Stiphesiz Musa b. Nusayr ve Tarik b. Ziyad'm hilafetin merkezi olan Sam’a
donmeleri, Islam ordularinin fetihteki gayelerin sona erdigi anlamina gelmiyordu. Bu
meshur iki komutandan sonrada Ispanya’da ve Pireneler agilarak Fransa
topraklarinda fetihler devam etmistir. Halife Omer b. Abdiilaziz'in (717-720)
Endiiliis’e gonderdigi vali Semh b. Malik el-Havlani (719-721) zamaninda
Avrupa’nin fethine yonelik ilk planli hareket de gergeklesmistir. Vali Semh
Pireneleri asarak Franklarin hakimiyeti altinda bulunan Galya’ya (Galia) girmis,
Semtimania bdlgesinin merkezi olarak kabul edilen Narbona’y1 (Arbune) fethederek
buray1 Islam ordulari igin bir iis haline getirmistir. Ardindan Akitanya’ya (Aquitania)
yiirlimiis, fakat bu bdlgenin merkezi Tuluz (Toulouse) sehrinde gii¢lii bir direnisle
karsilagtir. Bu carpismada kendisiyle birlikte ¢ok sayida Miisliiman asker hayatini
kaybetmis, vali Semh'in yerine Endiiliis’lin idaresini iistlenen Ansebe b. Sitheym el-
Kelbi (721-726) fetih hareketine devam etmistir. Fakat o, Semh’in planinin disinda
hareket ederek fethin yoniinii Tuluz yerine Rhon Vadisi’ne dogru degistirerek 6nce
Lyon’a oradan da Paris’e 30 km uzakligindaki Sens sehrine ulasmis, fakat geri

dénerken Bask bolgesinde ugradig: saldirt sonucu hayatmi kaybetmistir. '
4.2. Balatii’s-Siiheda

732 yilinda vali Abdurrahman el-Gafiki, sayisi yetmis binin {izerindeki
ordusuyla Kurtuba'dan Galya bolgesine dogru hareket etmistir. Galya bdlgesinin
merkezi sehri olan Bordo’ya (Bordeux) dogru yiiriimiis, kendisine engel olmak
isteyen Aquitanya diikii Eudes’i, Dordonia Nehri yakinlarinda hezimete ugratmistir.

Boylelikle Bordo, Miisliimanlarin eline ge¢mistir. Islam ordusu daha sonra iilkenin

'3 Ziya Pasa, a.g.c., s. 4.
14 Atgeken, a.g.e., s. 40.



50

ikinci dnemli nehri Tours'a yonelmis, Diilk Eudes durumu Frank imparatoru Sarl
Martel (Charles Martel) haber ederek yardim istemistir. Sarl Martel Islam ordularmin
durmay1p kendi imparatorluguna da saldiracagini bildigi i¢cin Eudes'in yardimini geri
cevirmemis ve ¢ok iyi hazirlanmig biiylik bir orduyla Tours'a dogru harekete
geemistir. 13 Ekim 732 tarihinde Tuluz ile Tours arasinda (Moussais la Bataille’de,
Poitiers’in kuzeyinde)'"® karsi karsiya gelen iki ordu arasindaki savasta; ilk etapta
iistiinlik Miislimanlarin elindeyken, savasm en yogun oldugu bir anda Abdurrahman
el-Gafiki’nin hayatin1 kaybetmesi ve Franklarin yarma hareketiyle basarili olmasiyla
durum tam tersine donmiis ve Miisliimanlar agir zayiat vermislerdir. Bundan dolay1
Islam kaynaklarinda bu savasmn yapildig1 yer “Baldtii’s-Siihedd (Sehitler Diizliigii)
adiyla zikredilmigstir. Batili kaynaklarda ise bu savas “Tours Savasi”, bazen de
“Poiters Savasi” olarak adlandirilmaktadir. Siiphesiz Islam ordular1 ne Kuzey
Afrika’nin ne de Endiiliis’iin fethi esnasinda bu denli bir maglubiyet yasamamustir.

Alman bu maglubiyet Endiiliis Miislimanlarin derin bir kedere bogmustur.''®

Hiristiyan kaynaklarinda Franklarin kazandigi bu zafer efsanelestirilmis ve
Miisliimanlarin kayiplarinin 300 binden fazla oldugu aktarilmistir. Ayrica tarihgiler
bu savasi, Avrupa’yr ve Hiristiyanlig1 islam istilasinda kurtaran bir déniim noktasi
olarak  degerlendirmiglerdir.  Balatiig-Sithedd ile = Miisliimanlarin  Avrupa
topraklarindaki ilerlemeleri durmustur. Fakat bu durusun asil sebebi, Miislimanlarin

bundan sonra igine diistiikleri i¢ cekismelerdir.'"”

Yoneticilerin kendilerine gereken ilgiyi gostermedigi, kirag ve daglik
arazilerde yasamak zorunda kaldiklarini ileri siiren Berberiler ile Araplarin
arasindaki ilk miicadele Kuzey Afrika’daki Berberilerin baglattiklar1 isyanlarla ayni
doneme denk gelmektedir. Her iki tarafinda biiylik zaiyat verdigi ayaklanmalar,
Suriye’den gonderilen ve Belc b. Bisr’in komuta ettigi Emevi askerlerinin
miidahalesiyle sona ermistir. Ama kisa siire sonra Endiiliis halkimin isyanlar1
bastirmak icin gelen Emevi askerlerinin Endiiliis’e yerlesmelerini istememeleri

iizerine iki taraf arasinda savas patlak vermistir. Yeni vali Ebii’l-Hattar’in akillica

s Kennedy, a.g.c., s. 38.
6 Atceken, a.g.e., s. 53.
"7 Ziya Pasa, a.g.c., s. 42.



51

hamleleriyle ¢6ziimlenen bu savas sonrasinda da maalesef Ebii’l-Hattar’in yonetimi
sirasinda Yemenlileri kaywrmast yeni bir ihitlafa sebep olmus ve Kaysli-Yemenli
atismasina zemin hazirlamstir.''® Sonunda Endiiliis’iin bu iki kabile arasinda
doniislimlii yonetilmesi karariyla anlagmaya varidmistir. Ancak vakti geldiginde
Kayslilarin yonetimi Yemenlilere birakmak istememesi lizerine iki kabile arasindaki
miicadele yeniden alevlenmistir. Miisliimanlar arasindaki bu cekismeler devam
ederken, Ispanya’nin kuzeyindeki daglik alanda sikisan Hiristiyanlar bundan istifade

ederek giiglenmisler ve Endiiliis topraklarina saldirmislardir. '

Endiiliis’te bunlar yasanirken; Abbasiler, Emevi hanedanli§ina son vererek bu
hanedanliga mensup kisileri siki bir sekilde takip etmeye, hatta 6ldlirmeye basladilar.
Bu takipten kurtulmay: basaran Halife Hisam b. Abdiilmelik’in torunlarindan
Abdurrahman b. Muaviye, Misir lizerinden Kuzey Afrika’ya kagmis ancak burada da
rahat brrakilmamistir. Endiiliis’in  i¢inde bulundugu karmasay1r iyi okuyan
Abdurrahman hem can giivenligini saglamay1 hem de bu karmasay1 firsata gevirerek
Emevi hanedanini yeniden kurmay1 planlamistir. Endiiliis’te bulunan Emevi yanlist
Arap ve Suriyeli askerlerden de yararlanarak 755 yilinda Endiiliis’e ayak basan
Abdurrahman faaliyete ge¢mis ve vali Yusuf el-Fihri’nin engellemelerine ragmen
kisa siirede Yemenlilerin ve Berberilerin destegini alarak sirasiyla Ceziretiilhadra,
Sezune, Isbiliye ve Ilbire'yi kontrolii altma almustir. Daha sonra Kurtuba’ya girerek

kendisini bagimsiz emir ilan etmistir.'*

5. ENDULUS EMEVILERI DONEMI (756-1031)
5.1. I. Abdurrahman ve Bagimsizhik Ilam

5.1.1. Emirlik Donemi (756-929)

I. Abdurrahman yeni bir devletin kurucusu ve ilk emiri olmustur. Otoriteyi
saglam kurmak isteyen I. Abdurrahman ilk olarak kendisine Endiiliis’e girerken ve

vali Yusuf el-Fihri’ye kars1 yaninda miicadelede yaninda olan Yemenliler ve

"% Genis bilgi i¢in bkz: Rukiye Helvacioglu, Endiiliis te Asabiyet, (Yaymnlanmams Yiiksek Lisans
Tezi), NEUSBE, Konya 2019, ss. 31-76.

"9 Ozdemir, “Endiiliis” mad., ss. 211-225.

20 fonw’l Kitiyye, Tarihu iftitahi’l-Endeliis, nsr. 1. el-Ebyari, Kahire 1982, s. 47.



52

Berberilerin yetkilerini kisitlamistir. Boylelikle otoriteyi kendi elinde toplamustir.
Ayrica muhalifler igerisinden bazilarina makam vererek yanma g¢ekmis, diger
gruplarin  boliinmesine imkan saglayarak da karsisina ¢ikacak muhalifleri
zayiflatmistir. Ote yandan Araplar arasindaki asabiyet cekismelerinin devlet
otoritesinin zaafa ugratacak oldugunu diislindiigiinden orduyu, Kuzey Afrika’dan
getirilen parali askerler (miirtezika) ve harp esirlerinden olusturmustur. Tiim bunlar
yasanrken 1. Abdurrahman, 778 yilinda Ispanya’nin kuzeydogusundan girerek
Sarakusta’ya yaklagsan Franklarla miicadeleye girmis, Franklarin iilkelerinde ¢ikan
karisikliklar sebebiyle geri doniis yoluna giren ordularmma, yol boyunca yaptigi
baskinlarla bityiik kayiplar verdirmistir.'*'

Yaklagik 32 yil yonetimi elinde tutan I. Abdurrahman sadece askeri bagarilara
imza atmamistir. Bunun yaninda Endiiliis ekonomisine 6nem vermesiyle de on plana
cikmistir. Bu alanda yarimada da bulunan sehirlerarasi yollarin insa edilmesi ya da
mevcut olanlarin onarilmasi bunun gostergelerindendir. Yollarin insa edilmesi ve
sehirlerdeki imara onem verilmesi yeni goclere sebep olmustur. Bunun neticesinde
kalabaliklasan sehirlerde eski yerlesim yerlerinin digma yeni yerlesim yerleri
kurulmustur. Sehirlerin kalabaliklasmast 6zellikle su ihtiyacinin artmasina sebep
olmus, bunun neticesinde su kemerlerinin ingas1 ve onarilmasma biiyilk 6nem
verilerek  sehirlerdeki su  ihtiyac1  sikintisini  ¢oziime  kavusturulmustur.
Devletlesmenin gerceklestigi 1. Abdurrahman doneminde saray, hiikiimet binasi,
kisla gibi yapilarm ve cadde diizenlemelerinin de yapildig1 sdyleyebiliriz. Bunlarin
yaninda niifusun kalabaliklagmasiyla birlikte ibadethanelerin yetersiz kaldigi ve
bunun ¢oziimii icin o ana kadar yarisi mescid olarak kullanilan San Vicente
Kilisesi’nin diger yarisinin da Hiristiyan halka yiliz bin dinar 6denerek tamaminin
mescide doniistiiriilmesi de saglanmustir. Ozellikle baskent Kurtuba’nin gelisimine
onem verilerek Miisliimanlar i¢in ciddi bir miiessese olan ve sadece ibadet i¢in degil
bir¢ok alanda istifade edilen Endiiliis’iin en biiylik camisi Kurtuba Ulucamii’de bu

dénemde insa edilmistir.'*

2! Ozdemir, a.g.e., ss. 211-225.
122 fbn izéri, el-Beydnu I-migrib, nsr. G. S. Colin, C. II, Leiden 1951, s. 229.



53

788 yilinda vefat eden I. Abdurrahman, halefi I. Hisam’a i¢ karsikliklarin
biiyiik oranda azalmis ve artik giicli Abbasiler ve Bizanslilar tarafindan dahi kabul

edilen bir devlet birakmustir.'*

Devlet yapist olarak koklesmenin bagslangici diyebilecegimiz bu donemde,
kisiligi ve adalet anlayisiyla onplana ¢ikan I. Hisam (788-796) emirlik doneminin
biiyiik bir kismimi kuzeydeki Hiristiyanlara karsi cihat igerisinde gegirmistir.
Gergeklestirilen askeri seferler neticesinde devletin dig itibarmi yiikselmesini
saglamistir. YoOnetimi boyunca adaleti uygulama ve haksizliklarla miicadele
etmesiyle Endiiliis’iin Omer b. Abdiilaziz’i olarak amilan 1. Hisam déneminde,
ozellikle fikri hayatta goriilen gelismeler, Malikiligin yayilmasi ve hakim mezhep
olmasi, ulamaya yakm ilgi gosterilmesi Endiiliis’te kiiltiir anlammnda da gelisimi
desteklemistir. I. Hisam déneminde yerli halktan Islam’a gegenlerin sayisinda biiyiik
bir artis olmustur. Ancak, Malikiligin hakim olmasi'** ve Islam’a gegenlerin
cogalmasi gibi gelismeler daha sonra yerine gegcen oglu I. Hakem (796-822)
doneminde i¢ isyanlarin patlak vermesine zemin hazirlamistir. Zira bu donemdeki
isyanlarda Araplar ve Berberilerin yaninda Islam1 sonradan kabul eden (miivellediin)
halk1 da gérmek miimkiindii. Bunda tabii ki I. Hakem’in keyfi uygulamalari, dini
vecibeleri yerine getirmekdeki ihmalleri ve babasmin fazlasiyla 6nem verdigi
ulemaya beklenen degeri vermeyip niifuzlarint kirmaya c¢aligmasi 6nemli rol

oynamistir. Kurtuba, Tuleytula, Maride, Sarakusta ve Veska (Huesca) gibi sehirlerde

12 Ozdemir, a.g.e., ss. 211-225.

124 Malikiligin Endiiliis topraklarina girisi iki sekilde olmustur. Birincisi hac ibadetini yerine getirmek
icin kutsal topraklara giden hacilar, ikincisi ise Dogu’ya ilim yolculuguna ¢ikan Endiiliisli
ogrenciler tarafindan gerceklesmistir. Bunlardan 6zellikle ilim yolculuklari daha etkili olmustur.
Medine’ye gerceklesen ilim yolculuklarinda dénemin biiyiikk alimi Malik b. Enes ile goriisme
imkan1 bulan 6grenciler kendisinden ilim 6grenmis ve 6grendiklerini Endiiliis’e tagimiglardir.
Malik b. Enes’in dénemin Endiiliis hiikiimdar1 I. Hisam i¢in sarfettigi 6viicii sozlerin de 6grenciler
tarafindan nakledilmesi, bunun neticesinde 1. Hisam’in kendilerine yakinlik gdstermesi ve
imkanlar saglamastyla Maliki mezhebi Endiiliis topraklarinda hizli bir yayllma gostermistir. Fetih
stirecine katilan Suriyeli Araplar vesilesiyle Endiiliis topraklarina giren ve 6zellikle Valiler donemi
boyunca etkisini siirdiiren Evzailik I. Hisam dénemiyle birlikte Endiiliis’te 6nemini yitirmis ve
yerini Malikilige birakmistir. Malikiligin hadkim mezhep pozisyonuna gegmesi ve Maliki fakihlerin
etkin olmas1 Endiiliis’te farkli goriislerin bask: altina girmesini de beraberinde getirmistir. (Genis
bilgi icin bkz: Mehmet Ozdemir, Endiiliis Miisliimanlar (Kiiltiir ve Medeniyet), Ankara 2016, ss.
177-186)



54

cikan isyanlar ¢ikmig ve biylik Olglide askeri giic uygulanarak bu isyanlar

bastirilmustir.'*

Yogun isyan hareketleriyle gecen I. Hakem doneminden sonra i¢
karisikliklarin azaldigi ve tilkenin uzun siireli istikrara kavustugu II. Abdurrahman
donemi (822-852) baglamistir. Emirligin en parlak donemi olarak anilan bu donemde
Endiiliis iktisaden zenginledi ve yeniden diizenlenen devlet idaresi giiglenmistir.
Bunlara bagl olarak Arapcanm kullammim c¢ogaldi ve de Islam dininin yayilist
hizlanmistir. Miivellediin niifuzu bu donemin sonlarinda artik niifusun ¢gogunlugunu
teskil etmekteydi. Kurtuba, Isbiliye ve Tuleytula gibi biiyiik sehirlerde Hiristiyan din
adamlarinin biiyiik tepkilerine ragmen halkin geneli Arapc¢a’yr kullanir hale
gelmistir. Bu donemde devletin giiclenmesi, istikrarin saglanmasi, iktisadi alandaki
gelisim ve kiiltiirel zenginliklerin artmas1 6zellikle medeniyetin gelisimini de olumlu
yonde etkilemistir. Ziraattaki gelismeler dokumacilik ve imalat sanayisinin
gelismesini  saglamistir. Bu gelismleler devletin i¢ ticaretini giiglendirmekle
kalmamus, elde edilen iiriinler ile dis ticarette bu donemde biiyiik artig gostermistir.
Bu artistan cesaretle devlet, ilk kez kendi parasini basmak icin darphane kurma

yoluna gitmistir. '*°

Doénemin askeri basarilarla da 6n plana ¢iktistir. Zira II. Abdurrahman
kuzeyde Ispanyol kralliklarmn saldirilarma gégiis gererken, diger yandan 844 yilinda
denizden hiicum eden Normlar1 da (Vikingler) piiskiirterek biiyiikk basarilara imza
atmistir. Bu arada diplomatik iliskilerde de 6n plana ¢ikan bu donemde, Bizans
imparatoru Theophilos elgi gondererek Endiiliis Emevi Devleti’yle iyi iligkiler
kurmustur. Bu basarilardan dolay1 tarihte bu donem “Eyyamii’l-ariis (diigiin

giinleri)” olarak adlandirilmstir.'*’

II. Abdurrahman’m basarili yonetiminden sonra emirligin basina oglu
Muhammed (852-886) ge¢mistir. Babasi gibi basarili bir donem yasatan Muhammed,
bir yandan “Hiristiyan Fedaileri Hareketi’ne karsi diger yandan da Ispanyol

125 Ozdemir, Endiiliis Miisliimanlari (Siyasi Tarih), ss. 95-97.
126 Ozdemir, a.ge.,s. 98.
Tage.,s. 99.



55

kralliklara karsi basarili seferler gergeklestirmistir. Ancak Muhammed’in devlet
yonetiminde tecriibesiz ve liyakatsiz kisilere yer verdigi i¢in devlet diizeni
bozulmaya baslamis ve miivellediin basta olmak iizere Araplar ve Berberiler,
cogunlukta olduklar1 sehirlerde idareye karsi ayaklanmiglardir. Bu ayaklanmalar
kendisinden sonra basa gecen Miinzir (886-888) ve Ozellikle Abdullah (888-912)
donemlerinde siddetini daha da artirmustir. isyanlar o denli biiyiimiistiir ki, devlet
otoritesi neredeyse sadece baskent Kurtuba’da hissedilir hale gelmistir. Siyasi ve
sosyal parcalanma sonucu devlet, seklen mezkezi idareye bagli ya da miistakil
yirmiden fazla kii¢iik devlete boliinmiistiir. Bu pargalanma ve calkantili yillarin en
onemli sonuglari; kuzeydeki Hiristiyanlarin saldirilarna karsilik verilememesi ve
ayaklamalarm oldugu bolgelerden vergi toplanamamasi neticesinde beytii’t-mal’in

zayiflamasi olmustur.'**

Endiilis’ii tiim bu olumsuz durumlardan kurtaran Abdullah’in yerine gegen
geng torunu III. Abdurrahman (912-961) olmustur. Merkezi idareyi gili¢lendiren ve
tim otoriteyi kendi iizerinde toplayan III. Abdurrahman biiyiikk bir kararlilikla
askerlerin iizerine ylirlimils ve kisa siirede tiim isyancilari itaati altina alarak
Endiiliis’iin dagilan biitiinliiglinii yeniden saglamistir. III. Abdurrahman, bu
biitiinliigli stirdiirebilmek ve Kuzey Afrika’da hizli bir yayilis gosteren Fatimi
hanedanligna karsi tistiin konuma gegmek adma 929°da kendini “Nasir-Lidinillah ™
unvaniyla halife ilan etmistir. Endiiliis Emevi Emirligi boylelikle Endiiliis Emevi

Halifeligi’ne doniismiistiir.'>
5.1.2. Halifelik Dénemi (929-1031)

ITII. Abdurrahman iilke i¢indeki istikrar1 sagladiktan sonra Kuzey Afrika’da
baz1 Berberi kabilelerle ittifaklar yaparak niifuzunu artirarak Fatimilere karsi ciddi
bir miicadele vermistir. Bu basarilarla sohretini artiran halife III. Abdurrahman
kuzeydeki Ispanyol kralliklara kars1 da galip gelerek Leon ve Pamplona’y: vergiye

baglamigtir. Bolgede giiciinii iyiden hissettiren III. Abdurrahman Germen ve

2% Ozdemir, a.g.c., ss. 102-103.
129 {bn Hayyan, el-Muktebes, s. 241.



56

Bizans’tan gelen elgileri kabul ederek diplomatik anlamda da iligkileri gelistirmeyi

basarmustir.*°

III. Abdurrahman filke igerisindeki birligi giiclendirmek adina 6zellikle Arap
kabileler arasindaki rekabeti bitirme yolunda, “tek bir iimmet” projesiyle devletin
kapilarini her ziimreden insana agarak daha adil bir yonetim ortaya koymustur.
Hakimiyeti siiresince egitime biiyilk 6nem veren III. Abdurrahman o6zellikle
Kurtuba’y1 bir egitim merkezi haline getirmis ve bagkenti bircok mimari eserle
donatmistir. Beytii’l-mal’m gelirleri hi¢ goriilmemis bir bigimde yiikselmistir.
Endiiliis Emevileri’nin tartigmasiz en biiylik hiikiimdar1 olan III. Abdurrahman 961

yilinda vefat etmistir. "'

Babasinin vefatiyla elli yasinda halifeligi devralan II. Hakem (961-976) alim
kisiligiyle taninmistir. Daha Once saglanan istikrar1 devam ettiren ve bdlgedeki
istiinliigiinii koruyan II. Hakem, ilim ve sanata verdigi 6nem ile Endiiliis’ii donemin
en faal merkezi haline getirmis ve Islam medeniyetinin gelisimine biiyiik katki
saglamistir. Daha babasmin hiikiimdarlig1 zamanindan itibaren halki ilimle mesgul
olmaya ve alimlere sahip ¢ikmaya davet etmis, Bagdat, Misir ve diger Dogu
iilkelerinden yeni ilimlere yonelik yazilmis bir¢ok eseri Endiiliis’e getirtmistir. Onun
doneminde Endiiliis’te toplanilan kitaplar Abbasilerin uzun yillarca topladigi
eserlerle yarisacak hale gelmistir. Yiiksek faziletlere sahip olmasi, hskmetle ugrasan
bir hiikiimdar olmasi ve ilme diiskiin olmasi1 bu eserleri toplamasina imkan vermistir.
Onun zamaninda insanlar eskilerin ilimlerinden bahseden kitaplar1 okumaya, onlarin

fikir ve ekollerini 6grenmeye ¢alismuslardir.'*

5.1.3. Amiriler Donemi

II. Hakem’in vefatiyla yerine oglu II. Hisam (996-1013) gegti. II. Hisam’in
cocuk yasta tahta ¢ikmasini firsat bilen, II. Hakem zamaninda yildiz1 parlayan, zekasi

ile on plana ¢ikan ve sarayr yakindan taniyan Hacip ibn Ebu Amir, iki oglu

B0 Ozdemir, a.g.e., s. 133.
Blage.,s. 134.
132 El-Endeliisi, Tabakdtii'I-iimem, s. 172.



57

(Abdiilmelik ve Abdurrahman) ile birlikte iktidar1 ele ge¢irmistir. Idari mekanizmay1
kontroliine aldiktan sonra kendisine rakip olabilecek devlet adamlarini teker teker
ortadan kaldirmustir. Ardindan kendisine bagli paral bir ordu kuran Ibn Ebu Amir,
ordudaki Arap ve sakalibenin niifuzunu kirmis ve boylece hem siyasi hem de askeri
olarak kontrolii eline almistir. iktidar1 tamamen elinde tutmak igin Vadilkebir
nehrinin kenarinda Medinetiizzahire adiyla Medinetiizzehra benzeri bir saltanat sehri
kurdurmus ve biitiin devlet dairelerini oraya tasmmistir. Ardindan vilayetlere
mektuplar gondererek vergilerin artik yeni merkeze gonderilmesini istemstir.
Bununla da yetinmeyen Ibn Ebu Amir “Mansur” lakabini kullanarak kendi adma
para bastirip hutbe okutmustur. Ayrica resmi yazilar1 kendisinin imzalamasi onun

fiilen halife gibi davrandigini ve iktidari kendi elinde tuttugunu gostermektedir.'>

Ibn Ebu Amir, otoritesini kullanarak iceride kendisine kars1 olusan muhalefeti
ortadan kaldirirken diger yandan kuzeydeki Hiristiyan kralliklarin iizerine basarili
seferler diizenlemistir. Oliimiiniin ardindan haciplik makamma gecen oglu
Abdiilmelik degenel anlamda basarili sayilabilecek bir idarecilik sergilemistir. Fakat
1008’de yerine gegen kardesi Abdurrahman doneminde, I1I. Abdurrahman tarafindan
kurulan ve o zamana kadar siirdiiriilen istikrar birden bozulmustur. Bunun en biiyiik
sebebini Abdurrahman’mn ihtiraslar1 olarak gostermek miimkiindiir. Babasinin ve
kardesinin haciplik unvaniyla yetinmeyip II. Hisam’a birde bas haciplik makam1
ihdas ettirmistir. Daha da 6nemlisi halifenin veliaht olarak kendisini gosterdigini ileri
stirerek iilkeni her tarafina mektuplar gondererek duyurmustur. Onun bu davraniglari,
oncesinde babasi ve kardesine de kizgin olan Emevi taraftarlarin1 galeyana
getirmistir. Buna birde sayilar1 iyiden iyiye artan Berberi askerlerinin Kurtuba’da
yaptiklar1 tagkinliklar halkm tepkisini ¢ekmis ve umumi bir isyan patlak vermistir.
Amiriler’in ve onlara baghh devlet adamlarmim konakladigi Medinetiizzahire
yagmalanarak tahrip edilmistir. Abdurrahman b. Ebu Amir 6ldiiriilmiis, Halife II.
Hisam ise kayiplara karigmistir. Bu isyandan sonra Ozelikle Kurtuba tam bir
karigiklik icine diigmiistiir. Kurtubalilar ve Emevi taraftarlar1 hanedanligin devami
icin bir¢cok girisimlerde bulunsalarda olaylar durulmamistir. 1016’da yilinda Sii

Hammiidiler Kurtuba’y1 ve taht1 ele gegirseler de mevcut meseleleri ¢dzememis ve

33 {bnu’l Esir, el-Kdmil, C. V11, s. 83.



58

1022 yilinda halk tarafindan Kurtuba’dan siiriilmiislerdir. Olaylarin durulmamasi,
diizenin saglanamamasi ve gidisatin daha da kotiiye gittigine karar veren halk
halifeligi lagvederek idareyi esraftan olusacak bir suranin istlenmesine karar
vermislerdir. Boylece 756 yilinda bagimsiz bir emirlik olarak kurulan Endiiliis Emevi

Devleti 1031 yilinda fiilen yikilmugtir.'**

Ortaya ¢ikan otorite boslugunun tabii bir sonucu olarak ortaya irili ufakl
birgok devlet kurulmus ve Endiiliis tarihinde “Miiliikii't-Tavaif” adiyla bilinen yeni

bir donem baslamistir.
MULUKU'T-TAVAIF (1031-1090)

Endiiliis Emevi Devleti’nin sona ermesi iizerine Kurtuba digindaki sehirlerde
niifuz sahibi aileler bagimsizligini ilan etmislerdir. Boylelikle Endiiliis topraklarinda
bir¢ok sehir devlet ortaya ¢ikmustir. Siire¢ icerisinde yasanan otorite bosluklar1 ve
sehir devletlerinin arasindaki kiyasiya savaglar, Miisliimanlar1 tabiri yerindeyse
darmadagin etmistir. Miisliimanlarin icine diistikkleri bu durumu firsat bilen
Hiristiyan kralliklar “Reconquista”y1'>> gergeklestirmek i¢in bu firsati en iyi sekilde
degerlendirmislerdir. Ilk olarak Kastilya Krali 1. Fernando 1057°de Batalyevs’i
haraca baglamasiyla baslayan siire¢ daha sonra Tuleytula ve Isbiliye ile devam etmis,
1085 yilinda ise Kastilya Krali IV. Alfonso’nun Kurtuba’dan sonra Endiiliis’iin en
biiyiik ikinci sehrini zaptetmesi ile Miisliimanlar en agir darbeyi yemistir. Kendi
aralarindaki ¢ekismeler yiiziinden olaymn vahametinin farkinda olmayan Miiliikii't-
Tavaif, Tuleytula’nin  zapt edilmesiyle reconquista tehlikesinin  idrak

edebilmislerdir. "

Hadisenin duyulmasmin ardindan Endiiliis’te herkes panige kapilmis ve

Ozellikle Miislimanlar {imitlerini kesmeye baslamislardi. Ciinkii Tuleytula’nin

B4 Ozdemir, a.g.e., s. 167.

3 Liitfi Seyban, “Fetihten Reconquisya’ya Endiiliis’iin Serencami”, Derin Tarih Dergisi, 4. Ozel
Sayisi, Istanbul 2015, ss. 9-13., Recongquista Endiiliis déneminde Iber Yarimadasmdaki
Hristiyanlarin, Miislimanlarin yarmmadadaki varliklarini ortadan kaldirma amag¢ ve cabalarina
verilen isimdir. 1492 yilinda son Endiiliis devletinin yikilmasiyla basartya ulasan Reconquista
Ispanyolca “Yeniden fetih” anlamina gelir.

3¢ W. Montgomery, Watt / Pierre, Cachia, Endiiliis Tarihi, gev. Cumhur Esin Adigiizel / Qiyas
Siikiirov, Istanbul 2015, s. 98.



59

diismesi demek, Hiristiyanlar karsisindaki en Onemli savunma hattinin ortadan
kalkmasi, Tuleytula’nin kaybedilmesinden sonra bir nevi Kurtuba’nin disaridan
gelecek tehditlere kars1 savunmasiz kalmasi demektir. Benzeri tehditler isbileye ve
Batalyevs icinde gecerliydi. Caresiz kalan ve yaklasmakta olan tehlikeyi goéren
Endiilisli baz1 emirler, ulema ve halkin da destegiyle o donem Kuzey Afrika’da

hiikiim siiren Murabitlar’dan yardim istemek zorunda kalmuslardr. "’
MURABITLAR DONEMI (1090-1147)

Yardim davetini Endiiliislii Miisliimanlar adina Abbadi Emiri Mu’temid-
Aleilah iistlenmistir. Donemin giiclii Murabit hiikiimdar1 Yusuf b. Tasfin Endiiliislii
Miisliimanlara Hiristiyanlar karsisinda yardim etmeyi kabul etmis ve bir yil sonra
biiyiik bir orduyla Endiiliis’e gegmistir. Ilk &nce Batalyevs’i tehdit eden VI.
Alfonso’yu Zelka Savasi’nda (1086) agir bir yenilgiye ugratan Murabitlar ordusu,
giineye dogru ilerleyen Hiristiyan yayilmasint bir siire durdurmustur. Endiiliisli
emirlere diisman karsisinda birlesmeleri tavsiyesinde bulunan Yusuf b. Tasfin
ordusuyla birlikte Magrib’e geri donmiistiir. Fakat kendi aralarindaki ¢ekismeye son
vermeyen Miiliikii't-Tavaif’in durumundan yararlanan Hiristiyanlar tekrar toplanarak
saldirilara  baglayarak Misliman emirliklerin  lizerindeki baskilar1  tekrar

138
artirmiglardir.

Miislimanlar arasindaki c¢ekismelerin devam etmesi ve Hiristiyanlarin
saldirilar1 artrmasindan dolayr Murabitlar hiikiimdar1 Yusuf b. Tasfin ordusuyla
birlikte Endiiliis topraklarina ikinci kez girmistir. Bazi emir ve fukahaninda
tesvikiyle bu kez sadece cihat etme diisiincesinde degil ayn1 zamanda Endiiliis’e de
hakim olma diisiincesindeydi. Kisa siire igerisinde Endiiliis’ii Murabitlar Devleti’ne
bagl bir vilayet haline getirmistir. Yaklasik olarak altmis yil siiren Murabitlar
hakimiyetinin ilk yirmi bes yilinda Endiiliis’te istikrar saglanmis ve Hiristiyanlara
kars1 basarilt bir cihat hareketi yliriitlilmiistiir. Ancak daha sonraki yillarda i¢

karigikliklar yeniden baglamistir. Bunda Endiiliislii emirlerin Murabaitlar'a olan

57 Ozdemir, Endiiliis, ss. 211-225.
8 Ozdemir, Endiiliis Miisliimanlar: (Siyasi Tarih), s. 185.



60

desteklerini azaltmalari, halkin agwr vergiler karsisinda bunalmasi, daha once
Murabitlar'a yardim eden fukahadan bazilarmin bu defa tam aleyhte bir tavir
takinmas1 ve Kuzey Afrika'da bas gosteren bazi i¢ huzursuzluklarin 6nemli rolleri

bulunuyordu. '’

Hem Magrib hem de Endiiliis'te hemen hemen ayni anda ortaya ¢ikan bu
gelismeler Murabitlar'in giiciinii zayiflatmis ve daha once Hiristiyanlart iist {iste
yenilgiye ugratan ordulart1 bu defa iist liste bozguna ugramaya baglamistir.
Murabitlar'in  yikilistyla (1147) Endiiliis'in siyasi birligi tekrar bozulmus, bu
parcalanmadan istifade eden Kastilya Kralligi Aragon, Piza ve Cenovalilar'dan
olusturdugu bir Hagli ordusuyla Meriye'yi (1147), Katalanya (Catalonia) Kontluguda

Turtuse (1148) ve Laride'yi (1149) ele gegirmistir.'*

Bir taraftan siyasi
parcalanmanin devam ettigi, diger taraftan Hiristiyan kralliklarinin toprak kazanmaya
basladig1 bu donemde de Endiiliis'iin imdadina yine bir bagska Kuzey Afrika devleti

olan Muvahhidler yetismistir.

6. MUVAHHIDLER DONEMI (1147-1229)

Kendilerinden yardim isteyen bazi emirleri hasimlarina karsi1 korumak i¢in
Endiiliis’e gecen Muvahhidler, ilk yillarda Kurtuba (Cordoba), Batalyevs (Badajoz),
Isbiliye (Sevilla) ve Silb (Silves) gibi sehirleri kontrol altina almislardir. Sonrasinda
ise Balear adalari, Belensiye (Valencia), Miirsiye (Murcia), Ceyyan (Jaen), Vadiasi
(Guadix), Karmune (Carmona), Beyyase (Baeza) ve Girnata'yt (Granada) ele
gecirmislerdir. (Bir¢ok kaynak her ne kadar Muvahhid’lerin Endiiliis’e yardim
amacli geldigini beyan etse de, ibn Haldun kendi hatiratinda Muvahhidler i¢in istilact

tabirini kullanmaktadir.)""!

Bir siire siikiineti saglamakta basarili olan Muvahhidler
idareyi tekrar emirlere birakarak Kuzey Afrika’ya geri donmiislerdir. Sonraki
yillarda harekete gecen Hiristiyanlar 1189°da Portekiz, Fransiz, Alman ve Ingilizlerin

katildig1 bir hagli ordusu toplayarak Sib’i isgal etmislerdir. Bu gelismeler {izerine

139 Ozdemir, Endiiliis, ss. 211-225.

140 Seyban Liitfi, Endiiliis, Istanbul 2014, s. 47.

! fbn Haldun, et-Ta rif bi-Ibn Haldun ve Rihletuhu Garben ve Sarkan (Ibn Haldun —Bilim ve Siyaset
Arasinda Hatiralar), gev. Vecdi Akyiiz, istanbul 2017, s. 19.



61

Muvahhid hiikiimdar Ebu Yusuf el-Mansur 1195°te Hiristiyanlarin ilerleyisine engel
olmak gayesiyle tekrar Endiiliis’e gecmis ve kisa siirede ciddi bir ilerleme saglayan
Muvahhid ordusu Vadilhicare ve Salamanca gibi sehirleri geri almistir. Tuleytula’y1

kusatilmis fakat sonu¢ alnamamustir.'*

Almman bu olumlu sonuglar muhakkak Hiristiyanlar1 rahatsiz etmis ve
Miisliimanlarin yeniden hakimiyeti ellerine gegirecekleri intibain1 uyandirmistir. Bu
durumu engellemek adina Papa III. Innocent bir ¢agrida bulunarak Kastilya Krali
VIII. Alfonso ve Bagpiskopos Rodrigo Jimenez de Rada onciiliiglinde bir Hacl
ordusu toplamustir. Ha¢li ordusu ve Muvahhid ordusunun 16 Temmuz 1212°de
gerceklestirmis oldugu “Ikab Savasi”da Miisliimanlar agir bir yenilgiye ugramistir.
Ve bu maglubiyet Muvahhidlerin Endiiliis ve Kuzey Afrika’da hakimiyetlerinin
zayiflamasina neden olmustur. Muvahhidlerin zayiflamasi, Murabitlar doneminden
itibaren kismen durdurulan reconquista hareketinin tekrar canlanmasma ile

sonuglanmustir. '

1227°den itibaren Kuzey Afrika’da yasanan siyasi parg¢alanmalar sonucu
Muvahhidlerin iyice zayiflamasiyla bagimsizligini ilan eden birgok devlet ortaya
cikmistir. Bu durumu en iyi sekilde degerlendiren Kastilya ve Leon Kralliklarini
birlestiren III. Fernando ile Aragon Krali I. Jacques hizli bir istila hareketine dnciiliik
etmisler ve istilalarin devaminda 1230°dan 1250 yilina kadar neredeyse Girnata Beni

Ahmer Emirligi (Nasriler) haricinde tiim Endiiliis diismiistiir.'**

7. GIRNATA BENi AHMER EMIRLIiGI (NASRILER) VE
ENDULUS'UN HAZIN SONU (GIRNATA 1238-1492)

Hiristiyan kralliklarmin siiratli bir sekilde ger¢eklestirdigi istila hamlesinden
sadece Muhammed b. Nasr tarafindan Girnata'da kurulan ve Endiiliis'in
giineydogusundaki Ilbire'den Randa'ya kadar uzanan dar sahil seridi iizerinde hiikiim

siiren Nasriler (Beni Ahmer) kurtulabilmistir. II. koklesme olarak tanimlanabilecek

142 Ozdemir, Endiiliis Miisliimanlart (Siyasi Tarih), ss. 215-219.
143 Seyban, a.g.e., s. 53.
14 Ozdemir, a.g.e., s. 235.



62

ve son derece gii¢ sartlara ragmen, Nasriler iki bucuk asri agkin bir siire tarih
sahnesinde kalmay1 basaran basarmislardir. Hem Endiiliis'te Islam hakimiyetinin son
temsilcisi olmasi, hem de El-Hamra Saray:r gibi Islam mimarisinin en giizel

orneklerini verdigi bir donemi temsil etmesi agisindan tarihte segkin bir yere sahiptir.

Bir yandan zorlu dis iliskileri dengeye tutmaya calisan Nasriler, bir yandan da
siirlar igerisinde istikrar1 ve medeniyet alanindaki icraatlar1 ger¢ceklestirmeye devam
etmislerdir. Ozellikle 1333 ten tibaren 1410’lara kadar en istikrarli ddnemini yasayan
Nasrilerin, I. Yusuf(1333-1354) ve V. Muhammed (1354-1391) doneme damgalarini
vurmuslardir. Endiiliis’iin bugiline biraktig1 en biiyiilk miras olan Elhamra diginda
Grrnata her yonden imar edilmistir. 1349’da 1. Yusuf kendi adiyla anilan Yusufiye
Medresesini insa ettirmistir. V. Muhammed doneminde de Elhamra’ya ekler
yapilmis, sinirlar icerisinde medreseler kurulmus ve Endiiliis’iin ilk biiylik hastanesi

de onun déneminde insa edilmistir.'*

Grrnata emirlerinin ¢ogu, dis iligkilerinde sartlara gore degisen esnek bir
siyaset takip ederek ozellikle Hiristiyan kralliklarini karsilarina almamaya dikkat
etmislerdir. Ote yandan bu kralliklardan gelebilecek herhangi bir tehlike karsisinda
yalniz kalmamak i¢in de Kuzey Afrika'daki Meriniler'le iyi iliskiler kurmuslar ve bu
siyaset sonucunda 1462 yilina kadar nispeten istikrarli bir donem gegirilmistir.
Ancak bu tarihten sonra ortaya c¢ikan i¢ karisikliklar sebebiyle durum degismistir.
Reconquista hareketinin tamamlanmasi agisindan firsat1 degerlendiren Kastilya-Leon
Krallig1 1462°de, Endiiliis Miisliimanlarmin Kuzey Afrika ile irtibat sagladiklar1 tek
nokta olan Cebelitarik't zapt etmis, 1469°da Kastilya-Leon Kraligesi izabella ile
(Isabelle de Castille) Aragon Krali II. Fernando'nun (Ferdinand d'Aragon)
evlenmesiyle Ispanyol birliginin gergeklesmesi iizerine Hiristiyan yayilmasi daha da
hizlanmigtir. 1489'a kadar Girnata Emirligi'nin bassehrin disinda el-Hame (Alhama),
Randa, Levse (Loja), Maleka, Beyyase ve Meriye gibi belli baslt sehirlerinin tamami
ele gecirilmistir. Sira Girnata'ya geldiginde Miislimanlar sehrin miidafaasi i¢in

biiyiik bir gayret sarf ettilerse de kusatmanin yol a¢tig1 tahribat, erzak yoklugu ve

15 Ozdemir, a.g.e., ss. 242-245.



63

cesitli imkansizliklar yiiziinden 1492°de teslim olmak zorunda kalmiglardir. Boylece
Islam hakimiyetinin Endiiliis'teki en son kalesi de diismiistiir. Bu tarihten sonra
ispanya’da kalan Miisliimanlar (Moriskolar)'*®, Hiristiyanlig1 kabul edenler de dahil
olmak iizere bir asr1 agkin bir siire ¢cok biiylik sikint1 i¢erisinde yasamiglar ve sonunda

tamamen iilkeden siiriilmiislerdir.'*’

16 Morisko lafz1 bir¢ok kitap ve derlemelerde, Tarik bin Ziyad tarafindan fethedilmesinden Islami
yonetimin 1492 yilinda Girnata'da yikilmasina kadar Iber yarimadasinda yasamakta olan (Su anda
Portekiz ve Ispanya'nin bulundugu yarim adadaki) Miisliimanlara verilen bir isimdir. Ispanyolca
sozliikler, Morisko deyiminin kokeninin "Moro" olduguna isaret etmektedir. Bununla Kuzey
Afrika'da yasamakta olan insanlar1 kastediyorlardi. Sonra bu sdzciik, Morisco kelimesine
doniiserek Ispanya'da Girnata'min diisiisiiniin ve Miisliimanlar1 din degistirmeye zorlamalarmimn
ardindan Hiristiyanlarin yonetimi altinda kalan Miisliimanlar i¢in kullanilir oldu.

7 Ozdemir, Endiiliis (Islam Héakimiyetindeki Ispanya), s. 289.



64

UCUNCU BOLUM

ENDULUS iISLAM MEDENIYETININ OLUSUMUNDA
“iLMi VE KULTUREL HAYAT”

1. ENDULUS’TE MEDENIYETIN INSASI

Abdurrahman b. Muaviye, Kuzeyde Diiveyru (Duero) Nehri’nden gilineyde
Akdeniz’e, batida Atlas Okyanusu’ndan kuzeydoguda Pirenelerin 6tesine kadar genis
bir alana uzanan cografyaya hakim olmustur. Bolgede kalic1 olmak i¢in; i¢ ve dig
tehditlere karsi giicli olmus ve ¢ok gegmeden cografya lizerinde insa siirecine
baslamstir. I. Abdurrahman, Endiiliis i¢inde neredeyse fetihten beri siiregelen Arap-
Berberi ¢ekigmesi, Araplarm kendi iclerindeki kabilecilik anlayisi ve kendilerini
diglanmig hisseden Berberilerin Sii diisiince savunucusu Sakya b. Abdiilvahid’in
etrafinda toplanarak isyan etmelerinin yaninda, Abbasilerin Endiiliis’te Emevi
hakimiyetini engellemeye ¢alismalari ile de miicedele etmek zorunda kalmigtir. Ama

O, almis oldugu egitiminde etkisiyle kisa siirede basarili bir ¢izgi yakalamistir.

Endiiliis i¢cinde bu tiir sikintilarla miicadele eden I. Abdurrahman disarida da
I. Alfonso’nun (739-757) liderliginde bir gii¢ haline gelen 750 yillik Asturias
Kralligmma ve 732 yilinda Misliimanlara kars1 Poiters Savasini kazanan Charles
Martell’in oglu Pippin’in liderliginde kurulan Karolenjiyen Frank Kralligina karsi

zaferler kazanmustir.'*®

I. Abdurrahman’in vermis oldugu bu zor miicadele siirecinde Endiiliis’te
devlet anlayisinin yerlestigi, devlet kurumlarmin inga edildigi ve hakim oldugu
bolgelerde siikiinetin saglanarak diizenli bir devlet yapisina girildigi goriilmektedir.
Bunun yaninda sadece Miisliman halkla degil Hiristiyan halkla da iyi iliskilerin
kuruldugu bu dénemde hi¢ siiphesiz adalet ve hosgoriiye dayali olan bir Endiiliis
medeniyetinin de temelleri atilmistir. Zira Ibn-i Sina’nin, “Medeni bir hayatin
gercgeklesmesi icin sosyal iliskilerin is birligi zemininde yiiriitiilmesi kadar adalet

ilkesine gore stirdiiriilmesi de gereklidir. Bu ilkenin hayata gegirilmesi, herkesin

"8 Ozdemir, Endiiliis, ss. 211-225.



65

adaleti kendi ¢ikarina gore yorumladigr ve bu yiizden kargasanin hiikiim siirdiigii bir
durumda s6z konusu olmayacagindan, adaleti herkes icin saglayacak kurallarin

149
konmasi zorunludur”

soziinden de anlasilacagi gibi saglam bir medeniyetin alt
yapisinda mutlaka sosyal isbirligi ve adaletin olmas1 gerekmektedir. Bu olgularla
birlikte toplum igerisinde zihni faaliyetler artacak ve kiiltiirel gelisimde saglanmis

olacaktir.

Endiiliis medeniyetinin olusum ve gelisim asamalarmni incelendiginde,
fetihlerle baslayan bir siirecin 6zellikle I. Abdurrahman’in kurmus oldugu Endiiliis
Emevi Devleti ile farkli bir ivme kazandig1 ve bu gelisim siirecinin Miisliimanlarin
kaybettigi son Endiiliis topragi olan Girnata’nin diismesine kadar devam ettigi
goriilmektedir. Endiiliis’te her alanda ciddi bir gelisim saglanmis ve hem donemine

hem de sonrasina damga vuracak izler birakmustur.

ENDULUS’TE EGITIM, BiLiM VE SANAT

Egitim; kisiyi beceri, meslek ve makam sahibi yapmanin Gtesinde, hayati
anlamlandirmanin 6niindeki en biiyiik engel olan cehaletten kurtarip; aklini kullanan,
nefsini kontrol altinda tutabilen, iyi huylarla bezenmis, ilmi ile amil, abid, kendisi ve

cevresiyle uyumlu, faziletli bir kimse haline getirme faaliyetidir.

Endiiliis’te egitim {ic asamadan olusmaktadir. ik asama giiniimiiz ilkokulu
diyebilecegimiz, bes-alt1 yaslarindan itibaren devam edilen ve yaklasik yedi-sekiz y1l
devam etmekteydi. Egitim i¢in mektepler, mescitler, muallimlerin evleri ve
ogrencilerin kendi evleri kullanilmaktaydi. Bu agamada 6zellikle Kur’an-1 Kerim’in
yiiziinden okunmasi ve ezberlenmesi, Arap¢a okuma-yazma, gramer o6gretilmekte ve
kisa siirler ezberletilmekteydi. Ibn Haldun, Endiiliislilerin egitimin daha ilk
merhalesinde okuma-yazma ve dil egitimine agirhk vermelerinin, onlarn Islam
diinyasmimn geri kalan boliimiine nispetle dili daha iyi kullanmalarina ve kendilerine

has yazi stilinin ortaya ¢ikmasma imkan sagladigmni ifade etmektedir. '™

' Tahsin Gorgiin, “Medeniyet” mad., DA, C. 28, Ankara 2003, ss. 298-301.
" {bn Haldun, Mukaddime, s. 776.



66

Ikinci asama ilim halkalarindan olusmaktaydi. Bu halkalar cogunlukla mescit
ve camilerde gerceklesmekteydi. Kiraat, tefsir, hadis ve fikih ilimleri yaninda, dil ve
edebiyat, tarih, cografya ve felsefe gibi ilimlerde okutulmaktaydi. Ayrica tip,

astronomi ve matematik gibi bilimlerde yer almaktaydi.

Ucgiincii asamay1 ise ilim yolculuklar: (rahalatu’l-‘ilm) teskil etmekteydi. Bu
yolculuklarin gerek Dogu Islam alemindeki birikimlerin Endiiliis’e tasmnmasina,
gerekse Endiiliis’teki birikimlerin {ilke disina, 6zellikle de Orta Cag Avrupasi’na
aktarilmasina vesile olmustur. Ilim yolculuklar: hem iilke i¢inde hem de iilke disinda
gerceklestirilmekteydi. Ulke icinde, tasradaki 6grenciler icin biiyiik merkezler ve bu
merkezlerdeki meshur alimler birer cazibe odagi olmustur. Kurtuba, Isbiliye,
Tuleytula, Sarakusta, Meriyye, Batalyevs ve Girnata Endiiliis’iin meshur ilim
merkezleriydi. Ulke disinda ise ¢agm ilim merkezleri olan Kayrevan, Kahire, Mekke,
Medine, Sam, Basra ve Bagdat Endiilisliiler’in ilim tahsili i¢in tercih ettikleri

merkezler olmustur."'

Endiiliis’te egitim kurumlar1 Dogudakilere benzerlik gostermektedir. Egitimin
ilk bagladig1 ve egitimci pozisyonunda ailenin ilimle mesgul olan bireyi olan
menziller (evler), egitimin ilk asamas1 olarak goriilen mektepler, egitim halkalarina
ev sahipligi yapan cami ve mescitler, tamamlayict bir unsur olan kiitliiphaneler,
tasavvufi anlayigin hakim oldugu ve vaazlar ile halkin egitimini amaglayan ribat ve
zaviyeler ile yaygin bir sekilde kurumsallasan medreseler Endiiliis’te egitimin alt
yapisint olusturmaktaydi. Bu kurumlardan 6zellikle medreselerin baslangic dénemi
bilinmese de kaynaklarda XII. yiizyilda Muvahhidler tarafindan Magrib’le birlikte
Endiilis’te de medreseler yaptirildig1 ifade edilmektedir. XIII. yiizyillda Maleka ve
Mursiye’de, XIV. ylizyilda ise Girnata’da medreselerin varligi kesin olarak

bilinmektedir.'>*

131 1sa, Tarihu t-ta’lim fi’l-Endeliis, Kahire 1982, s. 410.
2 sa, Tarihu t-ta’lim fi’l-Endeliis, s. 215



67

DIiNi iLIMLER
1.1. Tefsir - Kiraat

Endiiliis, Miisliimanlar igin biiyiik &neme sahiptir. Bunun sebebi sadece Islam
tarihindeki 6zel konumu degil, biinyesinde gelistirmis oldugu Islami ilimlerle de
ilgilidir. Ozellikle kiraat, tefsir ve fikih ilimleri Endiiliis’te 6nem verilen Islami
ilimlerdir. Bununla birlikte Islam felsefesi ve kelam calismalarininda yogun bir

sekilde gergeklestigini bilinmektedir.

Genel anlamda Islami ilimlerin Endiiliis’e iki koldan girdigi bilinmektedir. Bu
iki kaynaktan birincisi fetih siirecine bizzat katilmig olan sahabe (Miineyzir el-Ifriki)
ve tabilin (Musa b. Nusayr, Hanes es-San’ani ve Ali b. Rabah el-Lahmi) araciligiyla
olmustur. Ikincisi ise 6zellikle Endiiliislii baz1 alimlerin Misir, Sam ve Hicaz’a hac

yapmak ve ilim 6grenmek i¢in gergeklestirdikleri seyahatler vesilesiyle olmustur.'>

Kiraat sozliik anlamu itibariyle “okumak’ anlaminda kullanilmaktadir. Terim
olarak da “Herhangi bir kelime tizerinde med, kasr, hareke, siikun, nokta ve i’rab
bakimindan meydana gelen degisiklik” demektir. Kur’an, Allah’in kelami
oldugundan, Misliimanlar arasinda en ¢ok saygi tezahiiriiniin hedefidir. Tabiatiyle,
onu hatasiz bir sekilde okumak ve ezberlemek her Miisliiman i¢in biiyiilk 6neme
sahiptir. Bu yonde gelistirilecek ilk disiplin Kur’an’1 ustl ve kaidesine gore okuma

ya da ezberleme ilmi olan IImu’l-Kiraat’tir. ">

Kiraat ilmini Endiiliis’e ilk kez getiren alim, bizzat imam Nafi’den ders alan
Gazi b. Kays Ebu Muhammed el-Endeltsi’dir. (6. 814) Bu alanda ilk eser veren alim
ise Eb Omer Ahmed b. Muhammed b. Abdullah et-Talemenki’dir. Kiraat ilminin bu
topraklarda yayilmasina Onciilik eden isimler ise; Miicahid el-Amiri (6. 1044),
Mekki b. Ebi Talib (6. 1045), Ebu Amred-Dani (6. 1052) ve Ebu'l Kasim es-
Satibi'dir. !>

153 Burhan Baltacy, Islam Tarihi ve Medeniyeti, C. 4, Istanbul 2018, s. 409.
'3 Muhsin Demirci, Tefsir Usilii, istanbul 2012, s. 128.
133 Baltaci, a.g.e., s. 410.



68

Tefsir ilmine gelince; sozliikte “bir seyi aciklamak, ortaya ¢ikarmak ve kapali
bir seyi agmak” anlamina gelmektedir. Kavram olarak ise; “Kur’an’in lafizlarini,
Arap dili ve edebiyati agisindan tahlil edip kendisiyle kastedilen manay: tespit

3% {slam’mn ana kaynag1 olan Kur’an’1 daha iyi anlamak i¢in biiyiik

etmek” demektir.
oneme sahip olan tefsir ilmi, Endiiliis’te hakim mezhep olan Malikilik sebebiyle
tefsir usuliinde sahsi yorumlara itibar edilmemis olup, daha ¢ok nakli tefsir anlayist
hakim olmustur. IX. yiizyilin yarisina kadar daha ¢ok Dogulu miifessirlerin eserleri
esas almirken, IX. yiizyilin ikinci yarisindan itibaren Endiiliis’ten tefsir alimlerinin
¢iktig1 goriilmektedir. Bu alanda 6n plana c¢ikan alim ise ibn Hazm’m “Islam

73

dleminde o giine kadar kaleme alinan tefsirlerin en miikemmeliydi” dedigi “et-
Tefsiru'l-Kebir "in miiellifi olan Baki b. Mahled’dir. (6. 889) X. yiizyil itibariyle
tefsir ve kiraat ilminde 6n plana ¢ikan isim ise “El-Hidaye ilabulugi'n-nihaye fi ‘ilmi
mend'il-Kur'an ve Tefsirihi ve Ahkamihi ve Ciimelin min Funtini ‘Ulimih” adl1 eseri
ile Ebl Muhammed Mekki b. Ebi Talib’dir. (6. 1045) Kendisi rivayet usuliinii
benimsemis ve Mu’tezile’nin gorilislerini ¢iirlitmeye c¢aligmistir. XII. yiizyila
gelindiginde ise “el-Muharreru’l-Veciz” adli eserinde rivayet ve dirayet usullerini

birlikte uygulayan Girnatali Muhammed b. Atiyye’nin (6. 1148) 6n plana ¢iktigini

goriilmektedir. >’

Son olarak giiniimiizde en ¢ok bilinen ve okunan tefsirlerden olan “e/-Cami'u
li Ahkamil-Kur'an (Kurtubi Tefsiri)” zikredilebilir. Miiellefi Muhammed b. Ahmed
el-Kurtubi (6. 1273), dini tahsilini Endiiliis’te tamamlamig, Kurtuba’nin 1236 yilinda
Hiristiyanlarin isgaline ugramasindan sonra Misir’a yerlesmis ve eserini burada
tamamlamistir. Kur’an-1 Kerim’i okumanin 6nemine isaret eden miifessirin, kaleme
aldig1 tefsirine yazmis oldugu mukaddime, muhtevasi itibariyle usil ilmi agisindan

6nemli bir kaynaktir.'*®

136 Demirci, a.g.e.,s. 2L
7 Mehmet Ozdemir, Endiiliis Miislimanlar: (Kiiltiir ve Medeniyet), Ankara 2016, s. 164.
'8 Demirci, a.g.e., s. 32.



69

1.2. Hadis

Islam dininin Kur’an’dan sonra en onemli kaynagi olan Hadis ilmi,
Miisliimanlarin istisnasiz her donem fizerine ciddi caligmalar yaptig1 bir alandir.
Sozlik anlam1 “yeni, soz, fiil”" olarak kullanilan Hadis, terim olarak ise; “soz, fiil,
takrir (onay), ahlaki ve fiziki vasif olarak Hz. Peygamber’e izafe edilen her sey”

¥ fslam aleminin ilgi odaklarindan biri olan Hadis ilmi

anlamma gelmektedir.
siiphesiz Endiiliis’te de ilgi gdrmiistiir. ilim i¢cin Dogu’ya gerceklestirilen rihleler
vesilesiyle Endiiliis’e ulasan hadis ilmi, benimsemis olduklar1 Maliki fikhinin ve bu
fikhin kaynak eseri olan el-Muvatta’y1 6grenmeyi yeterli gérmeleri sebebiyle hadis

ilmi Endiiliis’te yavag gelismistir.

Hadis ilminin Endiiliis topraklarma girig siirecinde Sa’sa’a b. Sellam,
Muaviye b. Salih ve Abdulmelik b. Habib gibi isimleri 6n plana ¢ikmistir. Ancak
usil olarak hadis ilminin Endiiliis’e girisi Abdiilmelik b. Habib es-Siilemi tarafindan
gerceklesmistir. Sa’sa’a b. Sellam, Ziyad b. Abdurrahman, Gazi b. Kays, Isa b. Dinar
ve Yahya b. Yahya el-Leysi gibi donemin 6nde gelen alimlerinden ders aldiktan
sonra Endiiliis’ten ayrilarak Dogu’ya gergeklestirdigi rihle ile fikih ilmine de mazhar

olmus ve Endiiliis’e dondiikten sonra hadis ve fikih dersleri vermistir.'®

Endiilis’te hadis ilminde 6n plana ¢ikan bir diger alimde; iki defa Dogu’ya
rihle gergeklestirerek tam otuz bes yil ilim tahsil eden Baki b. Mahled’dir. (6. 889)
Ahmed b. Hanbel, Yahya b. Main ve Ibn Ebi Seybe gibi hadis ilminin énemli
isimlerinden dersler alan Baki b. Mahled, ibn Ebi Seybe nin el-Musannef adl1 eserini

Endiiliis'e ilk getiren kisi olarak bilinmektedir.'®'

Hadis ilminin Endiiliis’te yayginlasmasinin bir bagka mimar1 da Muhammed
b. Vaddah’dir. (6. 900) Baki b. Mahled gibi Dogu'ya iki kez rihlede bulunmus ve bu
seyahatlerde hadis ilmine odaklanmistir. Endiiliis'e doniisiinde ise Dogu’da telif

edilen bircok 6nemli eseri Endiiliis ile tanistirmistir. Kendisi Maliki ulema arasinda

% fsmail Liitfi Cakan, Hadis Usilii, Istanbul 2003, s. 13.
160 Cumhur Ersin Adgiizel, “Islam Tarihi ve Medeniyeti”, C. 4, istanbul 2018, ss. 419-421.
"l Ozdemir, a.g.e., s. 169.



70

saygin bir yere sahiptir. Bunda onun Endiiliis'teki ehl-i rey ile ehl-i hadis arasinda her

iki tarafi da idare eden bir ortayol tutmasmnin rolii oldugu muhakkaktr. '%*

Ibn Hazm (6.1064) ismini de bu alanda zikretmek uygun olacaktir. Zira iinlii
Zahiri alim hadis alaninda Endiiliis'iin 6nde gelen isimlerindendir. Ona gore siinnet
vahiy kaynakli olup Kur’an’in tefsiridir. Allah hem Kur'an'a hem de siinnete itaati
emretmistir. Kur'an'da Allah tarafindan korundugu bildirilen “zikr”e siinnet de
dahildir. Zehebi ve Sehavi gibi alimlerin hadis miinekkitleri arasinda zikrettigi Ibn
Hazm'in yaklasik 880 ravi hakkinda cerh ve ta’dil hiikkmii verdigi tespit edilmistir.
“El-Muhalla” adli eserinde miikerrerleriyle birlikte Buhari'nin Sahihi’nden 470,
Miislim'in Sahihi’nden 780, Ebu Davud’un es-Siinen’in den 383 ve Nesai’nin es-
Siinen’inden 504 hadise yer veren ibn Hazm, Buhari ve Miislim’in eserlerini en

gitvenilir hadis kitaplari olarak kabul etmistir.'®?
1.3. Fikih (Hukuk)

Sozlikte “bir seyi bilmek, iyi ve tam anlamak, derinlemesine kavramak”
anlamlarma gelen fikih kelimesi temel dini kaynaklara dayali olarak “kisinin leh ve

aleyhindeki hiikiimleri bilmesi”dir."**

Fikihta ilmi bilgiye ulagsmak icin takip edilen
metot ise ‘“‘fikih usilii” olarak adlandirilmistir. Fikih ustli, “Fakihin, delillere
dayanarak hiikiim ¢ikarirken tutacagi yolu ve delilleri kuvvetine gore tertip ederek,
Kur’an ve Siinnet ’ten, Siinnet’i kiyas ve dogrudan dogruya nassa dayanmayan diger

delillerden éne almasini agiklayan metotlar” olarak agiklanmistir.'®

Endiiliis’iin fethini takip eden yillarda 6zellikle Suriye bolgesinden ¢ok sayida
kisi iskan edilmistir. Yeni sakinler, daha once yasadiklar1 bolgenin meshur fakihi
Imam Evzii’nin fikhi goriislerini benimsedikleri igin Endiiliis’te Evzai Mezhebi
yayillmistir. Endiiliis’te Suriye'den gelip yerlesen alimlerden, &zellikle Evzai’nin

ogrencisi olan ve Kurtuba kadisi tayin edilen Sa@’sa’a b. Sellam’in, hocasinin

162 a.g.e, s. 170.

163 el-Endeliisi, Tabakatii’l-iimem, s. 192.
164 Hayrettin Karaman, “Fikih” mad., DI4, C. 13, istanbul 1996, ss. 1-14.
15 Ali Duman, Islam Hukuk Usilii, Malatya 2010, s. 10.



71

goriiglerinin Endiiliis’te yayillmasinda 6nemli rol oynadigma isaret edilmektedir. Cok
gecmeden Ziyad b. Abdurrahman ve Gazi b. Kays gibi ilim tahsili icin Dogu’ya
giden ve Medine'de Imam Malik b. Enes’e dgrencilik yapan Endiiliisliilerin geri
donmesiyle, Imam Malik’in goriisleri de Endiiliis’te yayilmis ve Evzai Mezhebi’nin
yerini alarak hakim mezhep haline gelmistir. II. Hakem doneminde devletin resmi
mezhebi olan Malikilik, Girnata’nin diigmesine kadar Endiiliis topraklarinda var
olmaya devam etmistir. Bir mezhebin tiim tilkeye hakim olmasi fetva makamlarinca
fikih iiretmekte biiylik kolaylik saglamasina karsin, farkli goriislerin baski altma
alinmas1 sebebiyle diisiince diinyasmin kisirlagtirilmasi: yoniiyle de olumsuz bir

durum olmustur.'®®

Imam Malik’in gériislerinin Endiiliis {izerinde hikim olmasinda 6zellikle bazi
fakihlerin biiyiik rolii vardir. Bu fakihlerin basinda Isa b. Dinar (6.868), Yahya b.
Yahya el-Leysi (8. 846), ibn Habib (6. 853) ve el-Utbi (6. 868) gelmektedir. Bu
donemde dnemli eserlerde kaleme almmustir. Bunlar: Isa b. Dinar’in “el-Hidaye”si,

ibn Habib’in “el-Vadiha”s1 ve el-Utbi’nin “el-Utbiyye” seklinde sayilabilir.'®’

Yukarida beyan edilen 6nde gelen fakihler disinda Yahya b. Muzeyyen el-
Kurtubi (6. 872), Kasim b. Asbag (6. 951), Dede Ibn Riisd (6.962), Ibniil-Kurtiyye
(6.977), ibn Afif (6.1029), Ebu'l-Velid el-Baci (6.1081), dede Ibn Riisd (6.1126),
torun Ibn Riisd (6.1198), Ibnu’t-Talla (6. 1103), ibnu'l-Harrat (6.1185) Muhammed
b. Harb (5.1340) gibi isimler de zikredilebilir. '®®

1.4. Kelam

Sozliikkte “bir soz, bir deyis, bir ciimle veya metin”’ anlamlarina gelen Kelam,
terim olarak ise; “makul bir 6nermenin ya da hiikmiin ifadesi ve boyle bir 6nermeyi

169 fslam

va da hiikmii ileri siirme imkdni veren delil” anlamma gelmektedir.
diisiincesinin ilk tezahiirii i¢ hareket sahasinda gerceklesmistir. Bunlardan birincisi

hukuk alamdir. ilahi emirleri teblig ve talim eden Peygamber’in (s.a.v.) vefatindan

1% Ozdemir, a.g.e., s. 177.

"Tage.,s. 178.

% a.ge.,s. 182.

19 Serafettin Golciik, Siileyman Toprak, Kelam, Konya 2012, s. 3.



72

sonra yeni problemlerle karsilasan Miisliimanlar, Islam’in dgretilerini uygulamakta
karsilarina ¢ikan yeni durumlarla bas edebilmek i¢in ¢Ozlimler iiretme ihtiyact
hissetmisler ve bu dogrultuda ¢aligmalar yapmislardir. Bu noktada seriatin amaglari,
insanin fiillerinin, miikellefiyetlerin, iyi ve kotiiniin mahiyetleri konusunda sorular
sormak, bu sorulara cevaplar bulmak ve vahyin anlasilabilmesi i¢in kurallar koymak
zorunlulugu dogmustur. Sonugta bir mantik ve metod ortaya ¢ikmustir. Ikinci hareket
sahasi ise Islam tarafindan arzedilen gercekleri diisiinme ve onlar1 sistematize etme
egilimidir. Miisliimanin suuru, tamamiyle zaman/mekan1 degistirmek {izere inancin
mensubuna emir veren ilahi yapinin goriisii tarafindan kontrol edilmistir. Miisliiman
kendi hayati i¢cinde vazifesini ve ideolojisini sistematik bir sekilde ifade etmek ic¢in
tarihi olusturma isiyle mesgul olmak zorundadir. Ve Miisliimanlar tarihi olusturma
isinde ciddi bir sistematik ortaya koymuslardir. Uciincii hareket sahasi ise,
Miisliimanlarin, Islam’in iddialarm1 muhakeme eden, tatminkir cevaplar arayan
kimselerle karsilasmasiyla ortaya ¢ikmistir. Bu kimseler genelde Yahudi, Hiristiyan,
Sabii ve Zerdiistlerdir. Tabii olarak daha Onceki inamiglarin kisa siirede
silinemeyeceginden, Islam’in iddilarin1 kendi 1siklarmin altinda degerlendirmeye
onlar1 zorlamustir. Iste bu noktada Miisliimanlar yeni sorulara ikna edici cevaplar
bulmak i¢in ¢aba sarfetmislerdir. Bu da ii¢lincli hareket sahasinin yani kelam ilminin

dogusuyla sistematize edilmistir.' "’

[lim tahsili i¢in Dogu’ya giden dgrencilerin tefsir ve hadiste elde ettikleri ileri
seviyeyi kelam i¢in de sdylemek pek miimkiin degildir. Bunun sebebi olarak
yukarida fikih baslig1 icerisinde behsedilen farkli goriislerin baski altina alinmasini
gosterilebilir. Buna ragmen Endiiliis’te IX. ylizyilin ikinci yarisindan itibaren kelami
meselelerle ilgilenenlerin oldugu bilinmektedir. Bu donemde ilk dikkat ¢eken isim
olan, ibn Meserre nisbesiyle meshur olmus Muhammed b. Abdullah b. Meserre,
Ogrencileriyle birlikte sehir digna ¢ekilmek durumunda kalmistir. Ayrica Es'ari
kelam1 Magrib ve Endiiliis'te yayilmis, bunda o6zellikle Bakillanimin (6. 1013)

grencileri bityiik rol oynamustir.'”!

170 el-Fariki, a.g.e., ss. 308-311.
I Adigiizel, a.g.e., ss. 438-4309.



73

1.5. Tasavvuf

Tasavvuf, insanin i¢ diinyasini, ruhi ve manevi yonden gelistirmek,
zenginlestirmek, derinlestirmek ve coskulu bir dindarliga ulastirmak icin daha fazla
zlihd, takva ve ibadeti hayatma hakim kilarak kalp temizligine, giizel ahlaka ve ruh
olgunluguna ulagtrmasidir. Amag¢, miimin bireyi terbiye etmek ve manen
yiikseltmektir. Bu amaca ulagsmak icin diinyadan ¢ok ahirete 6nem vermek, maddi
degerlerden ziyade manevi degerlere yonelmek ve daha fazla ibadet ile nefsi

disiplinize etmektir.'"*

Endiiliis’te tasavvufun ortaya ¢ikisi fetihle birlikte baglamistir. Fetih siirecine
bizzat katilan ve zahidlik vasiflartyla 6n plana ¢ikmis olan Hanes es-Sa’ani, Ali b.
Rebdh ve Meymiin b. Said gibi meshur kisiler de vardi. Endiiliis’te tasavvufun
yayilimi bu {i¢ isim {izerinden diisiiniilebilir. Yazil1 bir eser olarak da IX. yiizyilda
Tutileli (Tudela) YOmn b. Rizk tarafindan yazilan “ez-Zihd”ii gdstermekte
miimkiindiir. Endiiliis’te tasavvufun bir diisiince sistemine doniistiiriiliip yayginlik
kazanmasinda Ibn Meserre nin rolii biiyiiktiir. Bunun yaninda ilk defa sufi olarak
nitelenen kimselerin varligr X. yiizyildan itibaren bahsedilebilir. Bunlardan birisi
olan Tudmirli Muhammed b. Ebi'l-Hiisam el-Kaysi (6. 989) bir siire Irak'ta bulunmus
ve tasavvuf ehli kisilerle bulusmustur. Onlardan etkilenen el-Kaysi, Endiiliis’e
dondiikten sonra bir ribata yerlesmis ve burada hem tasavvufi yasantisini devam

ettirmistir.'

Ibn Meserre'nin tasavvufu bir diisiince sistemi olarak ortaya ¢ikarmasindan
sonra kendisinden etkilenen birgok sufi olmustur. Bunlarin en tanmmislari ise ibnu'l-
Arif, er-Ruayni, ibn Berrecan ve Ibn Kasi’dir. Bu isimlerle gelisen tasavvufi hayat,

XII-XIII. yiizyillarda Muhyiddin ibnu’l-Arabi (6.1240) ile taglandirilmustur. '’

Tam adi Muhammed b. Ali b. Muhammed el-Arabi et-Tai el-Hatime olan

Ibnii'l- Arabi Endiiliis’te tasavvufi diisiincesinin tartismasiz en dnemli temsilcisidir.

172 Stileyman, Uludag, IImihal (Iman ve Ibadetler), C. 1, Ankara 2004, s. 48.
173 Ozdemir, a.g.e., s. 199.
" a.ge.,s. 200.



74

Kendi ifadesiyle, genclik yillarinda kendisine irfani bir nimet ihsan edilmistir. ibn
Riisd ile goriisme imkan1 bulmustur. ibnii’l Arabi 1200 yilnin basinda Endiiliis'ten
kesin olarak ayrilarak Magrib’e ge¢cmis, daha sonra Tunus, Misir, Hicaz, Irak,
Anadolu ve Suriye’de ¢esitli sehirlere gitmis, son olarak Sam'a yerlesmis ve burada
vefat etmistir. Yolculuklar1 esnasinda birgok mutasavvuftan istifade eden ibnii'l -
Arabi 1stilahi olarak ifade etmemekle birlikte “vahdet-i vuciid” anlayigini sistemli bir
bi¢cimde ortaya koymustur ki bu anlayis tasavvuf tarihinde dnemli bir yere sahiptir.
Eserleri ve Sadreddin el-Konevi gibi talebeleri vasitasiyla Anadolu'daki tasavvuf
diistincesine Onemli etkileri olmustur. Geride biraktig1 yiizlerce eseri arasinda
“Fusiisii'l-Hikem” ve “el-Futuhatii'l-Mekkiye” hakkindaki serh caligmalari, bu
eserlerin tasavvuf cevrelerinde mazhar oldugu biiyiik ilgiyi gostermektedir. “Es-
seyhii'l-ekber” olarak meshur olan Ibnii’l-Arabi ayn1 zamanda tasavvuf tarihinin en

tartismali sahsiyetidir.'”

Ibnii’l Arabi’nin goriisleri Islam diinyasinda iki farkli tepkinin ortaya
¢ikmasma yol agmustir. Bir grup onun fikirlerinden ciddi manada etkilemistir. Ibn
Sevdekin, Sadreddin-i Konevi, Afifuddin et-Tilimsani, Davud-i Kayseri gibi isimler
“Ekberiyye” olarak amlmaktadir.'”®

Son olarak Endiiliis'te tasavvuf alaninda etkili isimlerden Sazeli tarikatinin
seyhlerinden Ibn Abbad er-Rundi'den de kisaca bahsetmek yerinde olacaktir. 1333'te
Endiilis'iin glineyinde Runde’de (Ronda) dogmustur. Bolgede Hiristiyan iggalinin
ilerlemesine bagli olarak once Fas, Tanca ve Sela'ya gitmis ve Seld'da Sazeli
seyhlerinden Ebi Abbas Ibn Asir ile tamstir. ilk olarak “Gaysu'l-Evahi'l-Aliyye fi
Serhi'l-Hikemi'l-Ataiyye” adli eseri kaleme almistir. Ayrica “er-Resailu's-sugrd”
unvani altinda on alt1 risaleden olusan iki eseri vardir. Bunlar esas itibariyle tasavvuf

nasihatleri ihtiva etmektedir.'”’

175 Ozdemir, a.g.e., s. 206.
17 M. Erol Kilig, “Ibnii’l-Arabi, Muhyiddin” mad., Di4, C. 20, istanbul 1999, ss. 493-516.
77 Mustafa Kara, “ibn Abbad er-Rundi” mad., DI4, C. 19, istanbul 1999, ss. 266-267.



75

2. MUSPET iLIMLER
2.1. Felsefe - Mantik

Bagdat’ta kurulan Beytiilhikme’de Antik diinyanin bilim ve felsefe
eserlerinin terclimelerinden yararlanan Misliimanlar 6zellikle felsefe ve mantik
ilimlerinde Onemli ilerlemeler katetmislerdir. Dini ilimler tahsili i¢cin Dogu’ya
rihleler gergeklestiren Endiiliis’li 6grencilerde bu terciimelerden faydalanmis ve
hatta bu eserleri Endiiliis’e de tasimislardir. Fakat Dogu’da oldugu gibi felsefe ve
mantik ilminin Endiiliis’e giris donemi biraz sancili olmustur. Bunun nedenleri
arasinda Endiiliisliilerin genel olarak dini ilimler ve dil ilimleri digindaki alanlara ilgi
gostermemeleri ve erken donem Endiiliis ulemasinin felsefi hareket ve kelami

tartigmalar1 bolgeden uzak tutma cabalarini gosterilebilir.

Endiiliis’te hakim olan Maliki anlayigin bazi konularda baski uyguladigmi ve
diistincenin Oniine bazi engeller ¢ikardigini daha oOnceki basliklar altinda beyan
edilmisti. Tasvip edilmeyen goriislerin, zindikliga varan ithamlar1 beraberinde
getirdiginin 6rnekleri Endiiliis tarihinde mevcuttur. Ancak buna ragmen Ebu Osman
Said b. Fethun, felsefi ilimlere giris mahiyetinde “Seceretii’l-Hikme” adinda bir
risale kaleme almig, sonrasinda maruz kaldigi baskilar neticesinde ise Endiiliis’ten

ayrilarak Sicilya’ya yerlesmistir.' "

Tim bu baskilara ragmen Endiiliis’te XI. yiizyilda ozellikle eski Yunan
filozoflarinin -Ozellikle Aristo’nun- goriislerinin gayet iyi bilindigini Said el-
Endiiliisi’nin (6. 1070) diinya bilim tarihine dair yazdig1 eseri “Tabakatii'l-Umem”de

belirtilmistir.'”

Zamanla bu baski ortammin yumusadigi ve giinlimiizde bile
iizerlerinde dnemle durulan, XII. yiizyilda yetismis filozoflar olan Ibn Bacce (6.
1139), ibn Tufeyl (8. 1185) ve Ibn Riisd (6. 1198) gibi isimleri ortaya ¢ikaran

Endiiliis, felsefenin en 6nemli temsilciligini yapmustir.

178 Adigiizel, a.g.e., s. 456. _ .
17 Mahmut Kaya, “Said el-Endeliisi” mad., DI4, C. 35, istanbul 2008, ss. 556-557.



76

Felsefi ilimler igerisinde mantikla en ¢ok ugrasan Yezid el-Farisi (6.
1064)’dir. Dedesi ve babasmin devlet idaresinde Onemli gorevler iistlendigi
bilinmektedir. {limlerin metodlarmi anlattig1 “et-Takrib li Hud(idi’l-Mantik™ eserinde

fikih ve din ilimlerinden 6rnekler vermistir. '

Endiiliis’te felsefe alaninda ilk dikkat ceken isimlerden Ibn Meserre olarak
meshur olan Muhammed b. Abdullah el-Cebeli’dir. (6. 931) Tasavvufi goriisleriyle
de tanman Ibn Meserre ilim tahsiline babasmin yaninda baglamis, daha sonra
Muhammed b. Vadddh ve Muhammed b. Abdlsselam el-Huseni gibi Endiiliis'in
taninmig alimlerinden ders alarak devam etmistir. Mutezili diislinceyi benimseyen
Ibn Meserre, Kurtuba’daki dersi esnasinda va’d ve va’id konusundaki goriisleri
sonrast kendisine karsi yiikselen elestiriler iizerine sehri terk etmistir. Daha sonra
Kayrevan, Mekke, Medine, Misir ve Irak’a giderek goriislerini olgunlastirmaya
imkan bulan Ibn Meserre, Endiiliis’e dondiikten sonra 6grencileri ve arkadaslariyla
birlikte Kurtuba yakinlarindaki daglik bir bolgeye c¢ekilerek faaliyetlerini
stirdiirmiistiir. Hakkindaki tiim tartismalara ragmen doneminde ve §liimiinden sonra
cok sayida takipcisi bulunan Ibn Meserre’nin Endiiliis’te felsefenin dnciilerinden biri
oldugu ifade edilebilir.'*'

Ozellikle XII ve XIII. yiizyillarda Ibn Bacce, Ibn Tufeyl ve Ibn Riisd gibi
ismleri ¢ikaran Endiiliis, Islam felsefesinin topraklarinda ne denli benimsendigini ve

gelistigini gdstermistir.

Endiiliis’te felsefenin gelisim sagladigi donemin ilk miithim ismi tartigmasiz
Ibn Bacce’dir. (6. 1138) Calismalariyla felsefi disiplinlerde en giiclii fikir adam
olarak anilan Ibn Bacce, Aristo’nun fikirlerine hakimlik konusunda iistiin bir noktada
oldugu bilinmektedir. Bat1 litaratiiriinde “Avempace” olarak amlan ibn Bacce,
gengligini ge¢irdigi Sarakusta’da kurulan kiitiiphanedeki Eflatun, Aristo ve bir¢ok
Dogulu islam filozoflarmin eserlerine ulasmis, en iyi sekilde faydalanmis ve felsefe
altyapisini bunlar iizerine insa etmistir. Ayrica Islam filozoflar1 arasinda ismen

zikrettigi ve bilyilk Olciide etkilendigi filozof ise Farabi’dir. ibn Baicce'nin

" el-Endeliisi, Tabakdtii 'I-iimem, s. 192. .
1 Mustafa Cagiricy, “Ibn Meserre” mad., DIA, C. 20, Istanbul 1999, ss. 188-193.



77

mistisizmin akil karsiti tutumunu elestirmesi, teorik bilgi ve akli arastirmalari
onemsemesi Endiiliis'te akla dayali bir kiiltlir ortaminin olusturulmasma ciddi

katkilar saglanigtir.'**

Zikredilmesi gereken bir diger isimde Ibn Béacce’nin &grencisi olan ve Bati
literatiiriinde Ebu Bekir kiinyesinden dolay1 “Albubacer” olarak anilan Ibn
Tufeyl’dir. Felsefeyle on plana ¢ikmasina ragmen ozellikle tip, astronomi ve siir
alanlarinda caligmalar yapmustir. Felsefesini “mesriki hikmet” kavrami lizerinde
sekillendiren Ibn Tufeyl, giiniimiize kadar ulasan “Hayy b. Yakzin” adl eseriyle

183
taninmistir.

Endiiliis’te felsefenin zirvesindeki kisi hi¢ siiphesiz Ibn Riisd’diir. (6. 1198)
Aristo’nun eserlerini onun felsefi doktorinine sadik kalarak serh ettigi icin Islam
aleminde “Sarih”, Latin dilinyasinda ayn1 anlamda “Commentator”, Bati
literatiiriinde ise “Averroes’” unvaniyla anilmistir. Tam adi1 Ebii’l-Velid Muhammed
b. Ahmed olup, ayn1 isim ve nisbeye sahip olan dedesi ile karistirilmamak icin Ibn
Riisd el-Hafid olarak da isimlendirilir. Ibn Tufeyl tarafindan felsefi ilimlere ilgisiyle
taninan Muvahhid hiikkiimdar1 EbGi Ya’kub Yasufa takdim edilmesi, hem Ibn
Riisd’lin felsefi ¢alismalart hem de Endiiliis’teki felsefi hareketlilik i¢in 6nemli bir

dénemin baslangict olmustur. '

Ibn Riigd once 1169°da Isbiliye kadiligma, iki yil sonra da Kurtuba
baskadihigma getirilmistir. 1182°ye kadar bu gérevde bulunan ibn Riisd, ardindan
saray tabibi olmustur. Felsefeye dair yazdiklar1 arasinda Aristotales kiilliyatindan
serhleri son derece dnemlidir. O, hacim itibariyle kisa, orta ve uzun olmak iizere ii¢
tiir serh yazmustir. Imam Gazali'nin “Tehafiitii’l-Felasife” adli felsefe elestirisine

yazdig1 “Tehafitd’t-Tehafit” adli reddiyesi onun meshur eserlerindendir. '™

"2 Yasar, Aydinl, “ibn Bacce” mad., DI, C. 19, istanbul 1999, ss. 348-353.
' {lhan, Kutluer, ibn Tufeyl” mad., DI4, C. 20, istanbul 1999. ss. 418-425.
'8 H. Bekir Karliaga, “ibn Riisd”, DI, C. 20, istanbul 1999, ss. 257-288.

185 Karliaga, a.g.e., ss. 257-288.



78

2.2. Tarih - Cografya

Endiilisliiler’in tarihe olan ilgisinin en biiyilik kaniti tarih ilmini en serefli ilim
gormeleridir. Tarih ¢aligmalarinda Dogu’nun o6rnek alindigi Endiiliis’te genel,

mahalli, sehir ve edebiyat tarihi tizerine genis bir litaratiir olusturulmustur. '™

Endiiliis’te tarih yaziciligi IX. ylizyilin baslarinda baglamis ve bunda 6zellikle
Endiiliislii Abdlmelik b. Habib es-Siilemi (6. 852) oncili olmustur. Kaleme almis
oldugu “Tarihu Abdilmelik b. Habib el-Iberi” isimli eseri, diinya tarihi tiiriinde
yazilmis en eski metinlerden birini teskil etmesi bakimdan 6nemlidir. X. yiizyila
gelindiginde ise daha 6zgiin eserlerin ortaya ¢ikmis oldugu goriilmektedir. Bunda
“Raziler Ailesi”’nin biiyiik katkis1 olmustur. Ayni sekilde ozellikle Halife II.
Hakem’in ilme vermis oldugu 6nem ve ardindan yonetimde ciddi s6z sahibi olan

Hacib ibn Ebd Amir el-Manstr’un katkilar1 da biyiiktiir.'®’

XI ve XII. ylizyillardaki siyasi krizler ve ardindan halifeligin yikilmasiyla
baslayan Miiliikii’t-Tavaif donemi toplumu sarsmis, Ibn Hayyan (6. 1076) ve Ibn
Hazm (6. 1064) gibi isimleri olaylar1 sorgulamaya itmistir. Fakat bu sorunlu déonem
tarih yaziciligr bakimindan Endiiliis’iin en verimli donemi olmustur. es-Sayrafi (0.
1147) ve ibn Sahibu’s-Salat (8. 1197) gibi tarihcilerin 6n plana ¢iktig1 bu donem
tarih tizerine en fazla eserin kaleme alndig1 donem olmustur.'® Terdcim miiellifi
olarak el-Humeydi (6. 1095), ed-Dabbi (6. 1202), ibn Beskuval ve ibnil-Ebrar (.
1260); ilim ve kiiltiir tarihi alaninda temayiiz eden Feth b. Hakan (6. 1135), tarihi
cografi konularla i¢ ice gecgirerek zenginlestiren Ebli Ubeyd el-Bekiri (6. 1094),
cografyacihigin yaninda haritaciligiyla one c¢ikan Serif el-Idrisi (6.1164), rihle
literatiiriinii gelistiren Ibn Ciibeyr (8. 1217) ve Endiiliis’iin zenginliklerini 6n plana
cikaran Ibn Bessaim es-Senterini (6.1147) bu dénemde ©One ¢ikan diger

tarihgilerdir. '™

18 E1-Abbadi, el-Islam fi Ardi’l-Endelus, Kuveyt 1979, s. 59.

187 Mustafa Hizmetli, “Islam Tarihi ve Medeniyeti Ansiklopedisi”, C. 4, Istanbul 2018, s. 447.

188 Saban Oz, “Endiiliis’te Tarih ve Kehhale’ye Gore Endiiliislii Tarihgiler”, ISTEM, Y1l 7, S. 14,
Konya 2009, ss. 84-93.

"% Hizmetli, a.g.e., ss. 449-451.



79

Endiiliis’te tarih yazicilig1 en olgun donemini Miisliimanlarin en zayif oldugu
dénem olan XIV. yiizyilda yasamustir. Bu dénemde 6n plana ¢ikan isimler Ibnii’l-

Hatib (6. 1375) ve Ibn Haldun’un (6. 1406) olmustur.

Endiiliis’e fetih sonrast Suriye’den go¢ eden, Yemenli bir ailenin ¢ocugu olan
Lisaniiddin Ibnii’l-Hatib; Nasriler Doneminde 6nce sarayda katiplik, sonrada vezirlik
yapmustir. Ozellikle vezirligi doneminde bazi devlet biiyiiklerine ve dostlarma
yazmis oldugu mektuplar hem tarih hem de edebi yonden Onemlidir. Vezirlik
gorevinden dolay1 resmi evraklara kolay erisebilmesi ve Endiiliis halkinin yasayis,
kiiltiir ve adetlerini konu edinmesi sebebiyle eserleri 6nemlidir. Tarih¢iligi yaninda
seckin bir edip, filozof ve hekimdir. Kaleme aldig1 bes eserden “el-Thata fil Ahbari
Girnata” adli eser, Girnatanin tarih, cografya ve topografyasina dair bilgileri ve
sehrin 6nemli sahsiyetlerinin biyografilerini icermektedir. “Er-Rakmii’l-Hulel” adli

eseri mahzum bir Islam tarihidir. ibn Haldun ondan &vgiiyle bahsetmistir. '

Ibn Haldun ise Endiiliis'iin meshur tarihgi, sosyolog, filozof, siyaset ve devlet
adamuidir. Hatiralarin1 kaleme aldig1 “et-Ta’rif bi-Ibn Haldun ve Rihletuhu Garben ve
Sarkan” adli eserde ailesinden, yetismesinden, hocalarindan, siyasi tecriibelerinden
ve rihlelerinden bahsetmistir. Onu kendisinden okuma firsat1 veren bu eser ¢ok
kiymetlidir. Bunun yaninda kaleme almis oldugu “Kitabii’l-Iber” ve bu esere yazmus
oldugu “Mukaddime” ise giliniimiize ulasan en kiymetli eserleridir. Hatiratinda
kokeninin Isbiliye oldugundan, atalarmin Endiiliis’teki sikmtilardan dolay:r Tunus’a
gog ettiginden ve kendisinin burada diinyaya geldiginden bahsetmistir.'”' Babas1 da
dahil bircok hocadan Kur’an, kiraat, hadis, fikih, kelam, Arap dili ve edebiyati,
mantik, felsefe ve matematik dersleri alan Ibn Haldun iyi bir egitimden gegmistir.
Engin bilgi ve deneyimiyle yazmis oldugu eserlerle ve hayatinin biiyiik boliimiinde
bulunmus oldugu kritik gorevlerle Islam diinyasinda ender raslanilacak

sahsiyetlerden olmustur.'**

10 Cengiz Tomar, “Lisaniiddin ibnii’l-Hatib” mad., Di4, C. 21, istanbul 2000, ss. 74-76.
! fon Haldun, et-Ta rif bi-Ibn Haldun ve Rihletuhu Garben ve Sarkan, ss. 15-24.
192 el-Endeliisi, Tabakatii’l-iimem, s. 182.



80

Ayrica Endiiliis’te 6zellikle tarih alaninda Said el-Endeliisi’ye ayri bir yer
acmak uygun olacaktir. 1029’da buglinkii Almeria sehrinde diinyaya gelen Said el-
Endeliisi temel egitimini burada aldiktan sonra Kurtuba’ya gitmis akll ve nakli
ilimlerde dénemin 6nde gelen alimlerinden ders almustir. Bu sirada Ibn Hazm ile de
tanisma imkani bulmustur. Onunla tanigikligin1 Kurtuba’dan ayrildiktan sonra da
devam ettirmis ve vefatindan iki sene 6nce kaleme aldigi Tabakatii’l-Umem diye
bilinen “Kitabii’t-Ta’rif bi-tabakatii’l-imem (Milletlerin Bilim Tarihi)” adli eserinde
de ona genis bir yer vermistir.'”> Insan topluluklarini wk, dil, din, kiiltiir ve bilimsel
gelismeye katkilar1 agisindan smiflandirdigi bu eseri, 6zellikle Endiiliis’iin bilim ve
diisiince tarihi igin temel kaynaklardan biridir. El-Endeliisi eserinde; ilk¢ag’larda
diinya iizerinde yasayan milletlerin Persler, Kaldeliler, Yunanlilar, Misirlilar
(Kiptiler), Tiirkler, Hintliler ve Cinliler oldugu tespitinde bulunmustur. Bunun
yaninda eserinde milletleri ikiye aywan el-Endeliisi, bunlar1 “ilimlerle ugrasan
milletler ve ilimle ugrasmayan milletler” olarak tasniflemis, Tiirkleri ve Cinlileri
ilimle ugragmayan iki millet olarak zikretmistir. Endiiliis’te bir donem kadilikta
yapan el-Endeliisi, sadece tarih¢i kimligiyle degil 6zellikle matematik ve astronomi
lizerine yapmis oldugu calismalarla da 6n plana c¢ikmistir. Tuleytula’da kurmus

oldugu rasathanede Miisliiman ve Yahudi bilginlerle ¢alismustir.'**

Endiiliis'te cografya alaninda da bazi isimler 6ne ¢ikmistir. Bunlar IX ve X.
yiizyillarda Ahmed er-Razi (6.936), Muhammed el-Varrak (6.973), Yahudi asilli
Ibrahim b. Yakub (8. 900); XI ve XII. yiizyillarda ise Ubeyd el-Bekri, Ebu Hamid el-
Mazini (6. 1170), el-Idrisi (8.1166) ve Ibn Ciibeyr’dir. (6. 1219) Endiiliis'iin
yetistirdigi en iinlii seyyah olarak anilan Ibn Ciibeyr'in seyahatlerini kaleme aldig1

“er-Rihle” adli eseri de meshurdur.'”’
2.3. Tip - Eczacihik

Endiilis Miisliimanlar1 tip alaninda neredeyse X. ylizyila kadar ciddi

sayilabilecek bir birikime sahip degillerdi. Ozellikle VIII ve XI. yiizyillar arasi

193 el-Endeliisi, Tabakatii’l-iimem, s. 192.
194 Kaya, a.g.e., s. 556.
195 Ozdemir, a.g.e., s. 240.



81

Dogu’da yapilan terciime faaliyetleri sayesinde gelisen tip ilmine, Endiiliis’te X.
yizyilla kadar daha c¢ok Hiristiyan ve Yahudi tebaa s6z sahibi olmustur.
Miisliimanlarin yine Dogu’da gerceklestirilen terciime faaliyetleri iizerinde bu ilme
mazhar olduklarini da gériilmektedir. Bu donemde Yuhanna b. Masaveyh, Huneyn b.

ishak ve er-Razi gibi biiyiik hekimler yetismistir.'*

Endiilis’te tip alaninda ilk meshur olan Kurtubali Hamd b. Ebba’dir. Tip
alaninda iyi bir tahsil yapmustrr."””” Bunun yanmnda ibnu’s-Semine olarak anilan
Kurtubali Yahya b. Yahya (6. 927) onde gelen hekimlerdendir. Kendisi tip ilminin

yaninda hesap, astronomi ve gesitli ilimlere de hakimdir.'*®

Yine IX. yiizyilda isimlerini duyurmus Endiiliis hekimleri arasinda Hamdeyn
b. Eban, Ahmed b. Ilyas, Abdiilmelik b. Habib ve el-Harrani gibi isimleri saymak
miimkiindiir. Bu alandaki asil ciddi adimlarin atildigr X. ylizyilda Said b.
Abdurrabbin (6. 951) atesli hastaliklarin tedavi eden ilact gelistirerek Onemli bir
adim atmustir. Hastaliklara kars1 perhiz yontemini kullanan ibn Abdurrahman b.
Stiheyd ve kiriklar iizerine bir eser kaleme alan Muhammed b. Abdin’da tip ve

o er 199
eczacilik alaninin 6nciilerinden olmuslardir.

X. yiizyilin en biiyiik hekimi hi¢ tartigmasiz ez-Zehravi’dir. (6. 1013) Kaleme
aldig1 “et-Tasrifli men 'aceze 'ani't-Ta'rif” adli eseri, tip tarihi agisindan ¢ok
onemlidir. Bu donemde gayrimiislimler arasinda basarili hekimler mevcuttur. Ayni
zamanda haham olan Yahudi Hasday b. Sapriit, III. Abdurrahman'n saray
hekimlerindendir. XI. yiizyiln énemli hekimlerinden biride ibn Vafid’dir. (6. 1075)
Ez-Zehravinin derslerine katilan Ibn VAafid yirmi yillik bir birikimin iiriinii olan

“Kitabu'l-edviyyeti'l-mufrede” adli eseri kaleme almugtir.*”’

Tip alaninda Endiiliis’te Bent Zihr ailesi 6nemli bir yere sahiptir. XI ve XII.

yiizyillarda yaptiklar1 ¢alismalarla ve kaleme aldiklar1 eserlerle kendilerinden soz

96 Ozdemir, a.g.e., s. 242.

7 el-Endeliisi, Tabaktii’l-iimem, s. 196.

198 el-Endeliisi, Tabakatii’l-iimem, s. 172.

1 Ozdemir, a.g.e., s. 243.

% Salim Aydiiz, “10 Alim 10 Kesif”, Derin Tarih Dergisi, 4. Ozel Sayisi, istanbul 2015, ss. 81-87.



82

ettirmiglerdir. Ebu'l Ala b. Ziihr’iin (6.1131) kaleme aldig1 “Makale fi'r-Red ala Ebi
Ali b. Sind” adli eseri, gen¢ yasta Murabit hiikiimdar1 Ali b. Yusuf b. Tasfin’in
hekimi olan ve Endiiliis’iin en biiyiik hekimlerinden sayilan Ebli Mervan Abdiilmelik
b. Ebu'l Ald’nin kaleme aldig1 “Kitabii't-Teysir” bu alanda 6nemli eserlerdendir.
Ayrica Benl Ziihr ailesinden Ebu Bekir Muhammed ve Ebll Muhammed b. el-
Hafid’i (6. 1205) de zikretmek miimkiindiir.*"'

Islam felsefesinin 6nemli isimlerinden ibn Bacce, Ibn Tufeyl ve ibn Riisd
ayni zamanda XII. yiizyilda Endiiliis’te yetisen hekimlerdendir. Ibn Tufeyl Muvahhid
sarayinda bashekimlige kadar yiikselmis olan iyi bir tabip ve cerrahtir. ibn Riisd ise
bu alanda terciime ve telif seklinde yirmi ii¢ eser kaleme almistir. Bunlarin arasinda
“el-Kiilliyat fit-Tibb” Onemli bir yere sahiptir. Ayrica XIII. yiizyilda ilaglar
konusunda en giivenilir eser olan “el-Cami liMiiredati’l-Edviyece’l-Agziye”yi
kaleme alan Ibnii’l-Baytar’1 (6. 1248) ve gaz hastaliklar1 iizerine kaleme aldig1 “el-
Miirsid fi’l-Kuhl” adl1 eser ile tannan Muhammed b. Kassim b. Eslem el Gafiki’yi
zikredilebilir.*”

2.4. Astronomi - Matematik

Endiilis’te astronomi ve matematik ilimlerinin IX. yiizyila kadar daha ¢ok
vakit hesaplama, yon tayin etme ve zirai faaliyetlerde yararlanilan bu ilimler zaman
icerisinde ragbet gormiistiir. Hesap ve astronomi ile mesgul olan ve bu alanda en
meshurlarindan olan Sahibu’l-Kible olarak anilan Ebu Ubeyde el-Belensi’dir.
Kendisi defalarca doguya ilim yolculuklar1 gergeklestirmis, yildizlarin hareketleri ve
astroloji hususunda alim bir kisilige sahiptir. Ayrica fikih ve hadis ilimleriyle mesgul

oldugu bilinmektedir.*"?

Berberi asilli bir kole oldugu bilinen, zamanla astronomi, kimya, felsefe ve
edebiyat alanlarinda adin1 duyuran, merakli ve arastirmaci bir karaktere sahip bir

geng olan Abbas b. Firnas (6. 888), IX. yiizyilin ortalarinda uzay1 temsil eden bir gok

2 Ozdemir, a.g.e., ss. 244-245.
% a.g.e., ss. 244-248.
293 el-Endeliisi, Tabakdatii’l-iimem, s. 170.



83

kiiresi kurmustur. Daha sonra Avrupa’da astronominin gelismesinde tesiri olan
Sindhind tablolarinin ¢izimini yapmistir. Boylece kuvarstan kristal yapmayr ve
kristal kesimini gerceklestirerek bir ilki ger¢eklestirmistir. Bir ara ugmayi1 da deneyen

Abbas b. Firnas basarili olamasa da havaciligm 6nciilerinden olmustur.*%*

Ote yandan Endiiliis'te matematik biiyiik bir istekle yiiriitiilmiistiir. Bunda
matemetigin pratik faydalarinin 6nemi biiyiiktiir. Devlet baskanlar1 da matematige
ilgi duymuslardir. Emevi hiikiimdar1 Muhammed’in iyi bir hesap uzmani oldugu,
Sarakusta emirlerinde el-Muktedir Billah (1048-1081) ve oglu el-Mu’temen’in
(1081-1085) felsefe ve astronominin yaninda matematikle de ugrastigi

bilinmektedir.>%

Geometri ve astronomi alaninda dnde gelen isimlerden biri de Ibn Hayy
(1064)’dir. Alanina hakim olan ibn Hayy, yildizlarin ta’diliyle ugrasirdi. Misir ve
Yemen’e rihleler gerceklestirmis, gilizergah iizerinde bulunan birgok merkezde

dostluklar kurmus ve ilim meclislerinde bulunmustur.**°

Ozellikle X. yiizyildan itibaren sohretleri Endiiliis sinirlarini asan eserleriyle
astronomi ve matematige Onemli katkilar sunan bir¢ok alim yetismistir. Bunlar
arasinda Ebu'l-Kasim Mesleme el-Mecriti, Eba Ishak Ibrahim ez-Zerkale, ibn
Seyyid, Ebl Amir, Yusuf el-Mu'temen, Ibn Muaz el-Ceyyani, Cabir b. Eflah ve el-

Bitriici gibi isimler 6n plana ¢ikmistir.*"’

Matematik ve astronomi alaninda Endiiliis’lin en sec¢kin bilginlerinden olan ve
Endiiliis’iin Oklid’i olarak anilan Mecriti (6. 1007), Dogu’ya yaptigi rihleler
sirasinda edindigi bilgilerle bu seviyeye ulasmis ve Endiiliis’te astronominin ve
matematigin mistakil birer ilim dali olmasinda ©Onemli rol oynamistir. II.
Abdurrahman doneminde sarayda gorevli olan Meecriti, hicreti baslangi¢ noktasi
kabul ederek, Pers (Iran) takvimini hicri takvime cevirme kilavuzu hazirlamustir.

Uzunluk, diizlem ve hacim hesaplar1 iizerine olan derinliginden dolay1 “el-Hasip”

204 Kasim Kirbiyik, “Abbas b. Firnas” mad., DI4, C. 1, istanbul 1988, s. 24.
2% Ozdemir, a.g.e., s. 251.

2% el-Endeliisi, Tabakatii I-iimem, s. 186.

27 Ozdemir, a.g.e., s. 251.



84

olarak da bilinen Mecriti’nin XI. yiizyilda otorite olan dgrencilerinden biri Ibnii's-

Saffar’dir. (5. 1034)**®

XI. ylizyilin 6nde gelen astronomi miicitlerinden olan ez-Zerkale (6. 1135)
yapmis oldugu goézlem aletleriyle dikkatleri {lizerine ¢ekmis ve kendisine imkan
saglanmasiyla “zerkaliyye” ve “safiha” adlariyla anilan hassas astronomi aletlerini
gelistirmistir. Biiyiik hayranlik uyandiran su saatiyle iin kazanmistir. Ez-Zerkale’nin
(Azarquiel, Arzachel) saatleri, kesin bir ay takvimini esas aliyordu. Bu sebeple
Avrupa’da XVII. yiizyilda yaygm olan saatlere onciilik yapmistir. Ez-Zerkéale’nin
ozellikle Akdeniz’in uzunlugu ve Diinya’nin Giines’e uzaklhigi hususunda yaptigi

hesaplar giiniimiize ¢ok yakin olan tespitlerdir.*”

Ben( Hld emirlerinden Yusuf el-Mu’temen (1084-1085)'in ayn1 zamanda iyi
bir matematik ve astronomi bilginidir. Matematik alaninda “el-istikmal” adl bir eseri
bulunmaktadir. Ayrica matematik ve astronomi alanina ait birgok dnemli eseri i¢inde

barindiran zengin bir kiitiiphaneye sahip oldugu bilinmektedir.*'°

Eserleri giiniimiize ulagsmayan Ibn Seyyid’in &grencisi Ibn Bacce, onun
geometri alanindaki ¢aligmalar1 hakkinda bazi bilgiler vermektedir. Konik kesitler,
ikinci dereceden daha yiiksek olmakla birlikte konik olmayan diizlemsel egriler ve
licgenin li¢ esit pargaya boliinmesi gibi meseleler, iizerinde yogunlastigi
konulardandir. XI. yiizylla gelindiginde ise Endiiliis’iin yetistirdigi biyiik
matematikgilerden biri de Ibn Muaz el-Ceyyani’dir (6. 1093). Matematik alaninda
“Makale fi Serhi’l-Nisbe” ve “Kitabu Mechalati Kisi’l-Kiare” adlarini tasiyan iki

eseri giintimiize ulasmustir.*"!

Cabir b. Eflah (6. 1140-1150 arasi), XII. ylizyillda yasamis olup aslen
Isbiliyeli'dir. Bat1 literatiiriine ad1 “Geber” seklinde gegmistir. Astronomiye dair

goriislerini “Kitabii’l-Hey’e” adl1 eseriyle ele almistir. Cabir’in eserinin giris kismina

koydugu kiiresel trigonometri bilgileri, donemine kiyasla olaganiistii formiilleri

% Omer Mahir Alper, “Mecriti” mad., DIA, C. 28, Ankara 2003, ss. 278-279.

29 Muammer Dizer, “Ibnii’z-Zerkale” mad., DI4, C. 21, Istanbul 2000, ss. 243-245.
219 Ozdemir, a.g.e., s. 252.

Mage.,s. 254.



85

barmdirmaktadir. Cabir bir de adint vermedigi astronomi aleti icat etmistir.
Astronomi tarihi uzmanlar1 bunun ekvator, ekliptik ve ufuk diizlemlerine intibak
ettirilebilen, dolayisiyla muhtelif diizlemlere gore rasat yapmaya imkan saglayan bir

alet oldugu s6ylenmektedir.*"

Endiiliis’iin astronomi tarihinin en énemli isimlerinden biri de XII. yiizyilda
yasayan el-Bitrfici'dir. Bu alim kendisinden &nce ez-Zerkali Cabir b. Eflah, Ibn
Tufeyl ve ibn Riisd tarafindan baslatilip devam ettirilen Batlamyus teorisine yonelik
tenkitleri olgunlastirarak, bu konuda son sozii sdyleyen kisidir. Kendisi hocasinin
tavsiyesi dogrultusunda “Kitabii’l-Hey’e”’yi kaleme almistir. Bitriici'nin astronomi

sistemi XIII. yiizy1l Avrupa’sinda biiyiik bir yanki uyandirmistir.*'

1. ENDULUS’TE DiL VE EDEBIYAT
1.1. Dil ve Nesir

Endiiliis fatihlerinin konustugu dil Arapg¢a’ydi. Yeni bir cografya ile tanigmis
olmalarina, farklh kiiltiirdeki insanlarla birlikte yasamaya baslamig olmalarina ve
konustuklar1 dillerin karigmasina ragmen hig¢ siiphesiz yazim dili hep fasih Arapca
olarak kalmistir. Bunun en biiyiik gdstergesi Endiiliis’ten giliniimiize kadar ulagan ¢ok

sayidaki nazim ve nesir eserlerdir.

Ozellikle Dogu’da Emeviler déneminde ortaya ¢ikan risale yazimu,
Endiiliis’te de devam etmis, gelismis ve bircok Onemli 6rnegi ortaya c¢ikmustir.
Mesela Ebii’l-Velid ismail b. Muhammed es- Sekundi’nin (6. 1232) Endiiliis’iin
faziletlerini anlattig1 risalesi “Risaletii fi Fadli el- Endeliis” buna en giizel
orneklerdendir. Uzun ve siislii climlelerle kaleme aldiklar1 risalelerde belagat
sanatlarint ustalikla kulanmiglardir. Bu hususta vezir ve edip olan Ebl Cafer el-
Lemai meshurdur. Bunun yaninda Ibn Zeydin’un “er-Risaletu’l-Hezliyye” adl

. . . w 1. 214
risalesi de unlidiir.

12 Ozdemir, a.g.e., s. 255.
P a.g.e., ss. 255-256. .
214 M. Faruk Toprak, Islam Tarihi ve Medeniyeti, C. 4, Istanbul 2018, s. 4809.



86

Ayrica alim, aydin ve edip bir sahsiyet olarak Ibn Hazm’dan burada
bahsetmek gerekir. Cesitli konularda otuza yakin risalesi bulunan Ibn Hazm
eserlerinde genel olarak asiriya kagmadan belagat sanatini yansitmistir. Kaleme
aldigr “el-Ahlak ve’s-Siyer fi Muddvati’n-Nufiiz” adli eseri; akil, ahlak, nefis
terbiyesi, ilmin faydalari, dostluk, kardeslik gibi konularda giizel nasihatler veren ve

yol gdsteren kitaplar arasmdadir.?"
1.2. Gramer ve Sozliik Calismalan

Endiilis’te Arapca’nin bu kadar gelismesinin en biiyiikk nedenlerinden biri
yapilan gramer ve sozliikk ¢alismalaridir. Nahiv konusuna 6nem veren Endiiliislii edip
ve sairler Arap¢a’nin bu topraklarda gelismesine biiyiik katki saglamislardir. Bu
alanda Endiiliis’lin en bilinen isimlerinden biri Cemaluddin Muhammed b. Abdullah
b. Malik’tir. Arap dilinin inceliklerine vakif olmak hususunda biiyiik gayret sarfeden
Ibn Malik’in kaleme aldig1 “Teshilu’l-Feva’id” ve “Tekmilu’l-Mevasid” adl1 eser bu
alandaki en kapsamli caligmalardandir. Ayrica kaleme almis oldugu “Elfiyye” adli
eseri de kisa hacmine ragmen Arap sarf/nahvini 6zetleyen, iizerine serhler yazilmus,
klasik egitim kurumlarinda asirlarca okutulmus ve ibn Malik’i bu konuda daha fazla

tine kavusturmustur.”'°

Nahiv konusunda Endiiliis’te yazilmis olan bir diger 6nemli eser, Ebu Hayyan
kiinyesini kullanan Fahruddin Muhammed b. Yusuf el-Girnati’ye ait olan
“Tezkiretu’n Nuhat”dir. Ebu Hayyan bu eserinde gramer konular1 6gretmek yerine
daha oOnceki gramercilerin goriislerine yer vermis, bu goriisleri irdelemis ve
elestirmistir. Cok yonlii bir alim olan ve ilim diinyasinda “el-Bahru’l-Muhit” adli
tefsiriyle taninan Ebu Hayyan, Arapc¢a disinda Tiirk, Fars ve Habes dillerine de ilgi

duymus ve bu konuda eserler kaleme almustir.*"’

Dilde sadelesmeyi tercih eden, Ibn Mada olarak bilinen, Muvahhidler
déneminin Zahirl fakihlerinden Ebii’l-Abbas Ahmed b. Abdurrahman da doneminin

> 'H. Yunus Apaydin, “ibn Hazm” mad., DI, C. 20, istanbul 1999, ss. 39-52.
1% Abdiilbaki Turan, “ibn Malik et-Tai” mad., DI4, C. 20, istanbul 1999, ss. 169-171.
21" Mahmut Kafes, “Ebd Hayyan el-Endeliisi” mad., D4, C. 10, istanbul 1990, ss. 152-153.



87

one ¢ikan isimlerindendir. Bu konuda kaleme aldig1 kitaplar arasinda giiniimiize de

ulasan eseri “er-Redd’ala’n-Nuhat”tir.*'®

Bunun yaninda “El-Muhassas” adli eserin
sahibi olan, Ibn Side olarak da tanman Ebii’l-Hasan Ali b. Ismail, Arap dili, edebiyati
ve tarihi alanlarinda genis bilgi sahibidir. Asil s6hreti lugat sahasindadir. Sozliikte
kelimeleri alfabetik siraya gore degil de konu ve igeriklerine gore dizerek farkli bir

metot uygulamustir.>'’

Bu alanda dikkatleri iizerine ¢eken “el-Muselles” adli s6zliigiin sahibi Ibnu’s-
Sid el-Batalyevsi’yi de ayrica zikretmek gerekir. O, sozliikte kelimelerin anlamlarini
vermekle kalmamis, ayet, hadis ve Arap siirinden beyitlerle de teyit etmistir.
Kurtubali Ibn Abdirabbih tarafindan yazilan “el-Ikdu’l-ferid” ve kendine 6zgii bir
yontem ve anlayisla kitap yazarak dikkati ceken Eb Al Ismail b. Kas1 el-Kali’yi de

buradan anmak yerinde olacaktir.
1.3. Siir

Roger Garaudy’in Endiiliisli sairlerle ilgili su tespitte bulunmustur:
“Endiiliislii sariler, Avrupa kiiltiiriine sadece Oksitanya gezgin ozanlarinda
karsilasacagimiz vezinli/ol¢iilii siir bigimlerini kazandirmadilar. Dahast o ozanlarda
gordiigiimiiz ‘kibar aski/sarayli aski’ni ilham etmekle de kalmadilar. Onlar, biitiin
bir hayat tarzimin da asilayicisi oldular. Dante’de ve onun ‘ask baglilart’ eserindeki
o0 ilahi mustunun da tasiyicist olan bir ask anlayisint armagan ettiler. »220

Yine Garaudy Endiiliis siiri ile ilgili olarak sunlar1 soylemistir: “Endiiliis
siirinin -X. yiizyil ortasindan XIII. yiizyil ortasina kadar uzanan- o ii¢ asirlik
giizergdhimi ¢izmek, Batil lirizminin kaynaklarina erismek demektir.” **!

Islam hakimiyetine girdigi giinden ¢iktig1 giine kadar bagrindan yiizlerce sair

cikaran Endiiliis, her daim siirle i¢ i¢ce olmustur. Daha ¢ok Dogu Arap siirinin

'8 Hulusi Kilig, “ibn Mada” mad., DI4, C. 20, Istanbul 1999, ss. 163-164.
219 ziilfikar Tiiccar, “Ibn Side” mad., DI, C. 20, Istanbul 1999, ss. 318-319.
2% Roger Garaudy, Endiiliis 'te Isldm, istanbul 2016, s. 225.

! Garaudy, ayn1 yer.



88

etkisinde kalip gelismis, vezin, dil, sanat, bakimmdan onun bir devami olarak

stiregelmistir. Zamanla bu cografyaya 6zgii nazim kaliplar1 ortaya ¢ikmustir.

Endiiliis siirinde, klasik konular olan fahriye, methiye, mersiye, gazel,
hamriyat, hiciv, itizar, vasf ve diger tiim konular sdylenmis ve birbirinden giizel
eserler verilmistir. Bunlarin 6n plana c¢ikanlarindan biri de vezirlik ve elgilik
gdrevlerinin yaninda sair kimligi de olan ibn Zeydtin’dur. Endiiliis’iin adeta simgesi
haline gelen “Niiniyye”si tiim Arap Edebiyatinda seckin bir yere sahiptir. ibn Zeydtin
genel olarak ¢aginin siir gelenegine baglh kalmistir. Bununla birlikte yeni siirin eski
siirden kopmamasi1 gerektigini de sOylemistir. Siirleri neo-klasik bir tarzda oldugu

icin kendisine “Bati’nin Buhtiiri’si” lakabi verilmistir.***

Endiilis'te XI. yiizyildan itibaren Miisliimanlarin elinde bulunan sehir ve
bolgelerin birbiri ardinca Hiristiyan Ispanyollarin eline gegmesi ve kaybedilen
topraklarin bir daha geri donme umudunun kalmamasi tlizerine, bu sehirlere ve
emirliklere tipki 6len bir kisiye agit yakildigi gibi agitlar yakilmistir. Bu siir tiirtiniin
en dokunakli 6rnegi, Ebii’l-Beka Serif er-Rundi’nin mersiyesidir. Ayrica heniiz
diisman eline gecmemis ve kurtulma {imidi olan sehirler i¢in de imdat isteme
mahiyetinde istiase tiirli siirler sOylenmistir. Bu tiirlin en iinliisii ve sanat
bakimindan en giizeli ise ibnu’l-Ebbér tarafindan soylenmistir.*>> Kendisi Belensiye
sehrinin kusatilmasi {izerine bir heyetle birlikte gonderildigi Tunus’ta Sultanin

huzurunda su dokunakli siiri okumustur:
Allah’1n ordusu olan athilarinla Endiiliis’e yetis!
Zira Endiiliis i kurtarmaya uzanan yol kapanmak iizere
Senden beklenen degerli yardimini ona liitfet,
Bu yardim hala senden beklenmektedir.
Vah Yarimada’nin haline! Halki, felaketlerin kurbani olmus,
Baht1 da mutsuzluga dontigmiistiir.

Belensiye ve Kurtuba’da, canlar1 ¢ekip alan,

22 Rahmi, Er, “ibn Zeydan” mad., DIA, C. 20, istanbul 1999, ss. 464-466.
¥ Toprak, a.g.e., s. 499.



&9

Ya da nefesleri kesen seyler olmaktadr.***

Siirin halk diliyle nazmedilmesi gerektigini savunan Ibn Kuzman, halk igin
sOylenen siirde i’raba uymanin zevksizlige ve zorlamaya yol acacagini
diistinmektedir. Ona gore Ozellikle “zecel/” tiirii belagat ve zorlamalardan uzak,
halkin ilgisini ¢eken, hayat ve nese dolu, akici, saka yoni agir basan konularla
siradan bir kisinin dilinden diismeyecek tarzda olmalidir. Kendisine ait giiniimiize

ulasan 149 zecel bulunmaktadir.**’

Stiphesiz Endiiliis’te ilmi hayatta oldugu gibi edebiyat alaninda da erkeklerin
agirlikta oldugu bir gercektir. Fakat bu kadinlarm bu alanda hi¢ olmadiklar1 anlamma
gelmemektedir. VIII ve IX. yiizyillarda yaklasik olarak 24 kadin sairin ismi
gecmektedir. Ozellikle bunlardan ikisini burada zikretmek uygun olacaktir. Birincisi
Hassane et-Temimiyye’dir. Ilbireli olan et-Temimiyye nin siirle tanismas1 sair olan
babast Ebu’l-Mahsi ile olmustur. Onun siir sanatinda olgunluga ulagtig1 ifade edilir.
Siirlerinde sanatsal ve duygusal ibarelerin yogunluguyla 6n plana c¢ikmistir. Bu
alanda ikinci isim ise Vellade’dir. Emevi hiikiimdarlarindan III. Muhammed el-
Miistekfi Billah’in kizi olan Vellade, edebiyat alaninda egitim almis ve kabiliyetini
ortaya koymustur. Ozellikle kendisi gibi sair olan Ibn Zeydiin ile yasadig1 duygusal

bag iizerine yazdig: siirlerle 6n plana ¢ikmustir.**°
2. ENDULUS’TE SANAT - MIMARI

Islam hakimiyetinin miimessili olan sanat eserleri, bugiin Miisliimanlar i¢in
oldugu kadar diinya sanati icinde biiyilk ©&nem tasimaktadirlar. Ozellikle
Miislimanlarin Endiiliis’te gerceklestirdikleri sanatsal faaliyetler giinlimiize pek
aktarllamasa da geriye kalan hiinerle meydana getirilmis olan eserler, essiz
nitelikleriyle Endiiliis’lin stiin kiiltiir ve diisiince hayatindaki erigilmez dorugunu

yansitan gorkemini sergilemektedir. Misliimanlar gergeklestikleri fetihlerde her

2% M. Faruk Toprak, “Endiiliis Siirinde istigase”, DTCF Dergisi, Say1 37/1-2, Ankara 1995, s. 197.
23 M. Faruk Toprak, “ibn Kuzman” mad., DIA4, C. 20, istanbul 1999, ss. 154-155.
20 Ozdemir, a.g.e., s. 294.



90

zaman yapiclt ve onarici bir irade ortaya koyduklarini, hi¢bir fetihte zarar verici,

yikict bir isgal zihniyetine girmemis olduklarmi géstermektedir.

Ortaya koymus olduklar1 bu insa zihniyeti sayesinde, fetihler esnasinda harap
vaziyette bulunan beldeler mamur hédle gelmis, yeniden imar edilen koyler biiyiik
sehirlere doniismiis ve biinyelerinde zarif Islam medeniyetini yansitan birgok yapiy1
barindirarak i¢inde bulunduklar1 zamanin bilyiik medeniyet merkezleri olmuslardir.
Fetih 6ncesinde birgok sikintiyla miicadele eden iber Yarmmadasi sakinleri, fetih
sonrasinda insa edilen ¢ok sayida han, hamam, cami, medrese, saray, sivil ve askeri
mimariyle birlikte refah ve huzura kavusmuslardir. Fetih dncesinde Iber Yarimadasi
sakinlerinin bir kisminin neredeyse hi¢ tanimadigi Kurtuba, fetihten birkag asir sonra
200.000 ev, 600 cami ve medrese, 800 hamam, 50 hastahane ve ¢esitli sanayi
tesisleri olan, 70 kiitiiphanesi, ¢ok sayidaki han, muhtesem saray ve konaklariyla
yarim milyona yaklasan niifusuyla Bagdat ve Istanbul’un yanminda diinyanin en biiyiik
iic medeniyet merkezinde biri olmustur. Bundan dolay1 Endiiliis medeniyeti sadece
ekonomik, askeri ve ilmi alanlardaki geligsmelerle tanimlanabilecek bir medeniyet
degildir. Bilakis bu medeniyetin sanat ve estetik boyutu en az digerleri kadar dikkat

¢ekici, belki de daha 6nemlidir.*’

Islam cografyasinm en uzak kdsesinde bulunsa da Avrupa’daki Hiristiyan
alemiyle siirekli temas halinde olmas1 ve bunun yaninda farkli inanglara mensup yerli
halkla i¢ ice yasamanin getirmis oldugu hosgorii, Endiiliis’iin mimari estetigine
direkt olarak yansimis ve giiniimiizde dahi kendisine hayran birakan eserleri ortaya

cikarmistir.
4.1. Mimari
4.1.1. Camiler / Mescitler

Miisliimanlar yaklagik olarak sekiz asir hakim olduklar1 Endiiliis’tin dort bir
yanma binlerce cami ve mescit insa etmislerdir. Ne var ki, Endiiliis Hiristiyan

isgaline maruz kaldiktan sonra bu eserlerin tamamina yakini ya kiliseye ¢evrilmis ya

27 Thomas B. Irving, “Kurtuba” mad., D4, C. 26, Ankara 2002, ss. 451-453.


https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/thomas-b-irving

91

da asli fonksiyonlarinin disinda kullanilmistir. Bu eserlerden ¢ok azi asli

ozellikleriyle giinlimiize ulagmustir.

Endiilis mimarisini iki donemde incelemek miimkiindiir. Fetih sonrasi
baslayan insa siireci X. yiizyila kadar tipik basit Arap mimarisi 6zelliklerini tasirken,
X. ylizyildan itibaren Hint, Misir ve Roma etkileri daha fazla goriilmektedir. Asagida
ele alinacak olan mimari eserlerden Kurtuba Ulucami’nde daha sade bir mimari
tercih edilirken, X. yiizy1l sonras1 imari eserlerinden Alkazar ve Giralda ile 6zellikle
Elhamra’da daha dekoratif, figilirlerin ve hat sanatlarmin 6n plana ¢iktig1

goriilmektedir.**®

Endiilis mimarisin giinlimiize ulasabilen en O©nemli eserlerinden birisi
Kurtuba Ulucami’dir. Yapimi 786 yilinda I. Abdurrahman tarafindan baglatilan cami
zaman igerisinde ¢esitli ekler ve degisikliklerle orijinal halinden uzaklagmis ve
bugiinkii dev halini almigtir. Mimarisi ile miistesna bir eser olan cami, emin, gii¢lii,
bilgili, zengin bir toplumun ihtisamin1 gézler 6niine sermektedir. Yaklagik sekiz asir

once kiliseye cevrilen Kurtuba Ulucami halen tiim ihtisamiyla ayakta durmaktadir.**’

Emevi mimarisini giiniimiizle bulusturan nadide 6rneklerden biri de Tuleytula
yakinlarindaki Babu Merdum Camii’dir. Camideki kitabede su ibare yazmaktadir:
“... Bu camiyi Allah’in rizasina ermek amaciyla kendi malindan Ahmed b. Hadidi
vaptirdi. Allah’in yardimiyla usta Musa b. Ali ve Sedde tarafindan 390 senesinde

i3

tamamlandi.” Kitabeden caminin 1000 yilinda insa edildigi anlasilmaktadir.
Giliniimiizde “Mesquita del Cristo de la Luz” adiyla anilmakta olup, kilise olarak

kullanilmaktan ¢ikarilip aslina uygun bigimde restore edilmistir. >

Ayrica Isbiliye’de bulunan ve Endiiliis Emevileri dSneminde insa edilen ama
giiniimiize sadece avlusunun bir boliimii ile minaresinin kaide kismi1 kalan Omer b.
Abbas (Adebbes) Camii’dir. Isbiliye Sehir Miizesi’nde caminin kitabesi de

mevcuttur. Kitabede caminin ingasinin, 210 senesinde II. Abdurrahman’in emriyle

22 Ulick Ralph Burke, History Of Spain, London 1900, s. 312.
229 Engin Beksag, “Kurtuba Ulucamii” mad., DIA, C. 26, Ankara 2002, ss. 453-454.
20 Ozdemir, a.g.e., s. 307.



92

Isbiliye kadis1 Omer b. Adebbes tarafindan gerceklestirildigi yazilidir. Caminin
avlusundaki sadirvanin etrafinda bulunan portakal ve limon aga¢larindan dolayi

“Patio de los Naranjos (Portakalli Avlu)” adiyla anilmaktadir.>"

Endiiliis’te Murabitlar ve Muvahhidler donemlerinde de onemli eserler insa
edilmigtir. Bu eserlerde 1171-1176 yillar1 arasinda yapilan ve bazi boliimler diginda
tamamen ortadan kalkmis olan Isbiliye Ulucamii’nin giiniimiizde Giralda diye amlan
ve Kurtuba Ulucamii’ne benzedigi bilinen mimarisi, Islam sanatinin gegmisten kalan

muhtesem Orneklerindendir.

Zirller Donemi’nde insa edilen Girnatd Ulucami’nden giliniimiize sadece
avlusundan bir iki kisim intikal etmistir. Caminin arazisinde bugiin San Salvador
Kilise’si bulunmaktadir. Sarakusta’da XI. yiizyilda insa edilen Caferiye Sarayi’nin
mescidi varligini koruyabilmistir. Huelva’da (Velbe) gliniimiizde Almonester la Real

Manastir1 sehrin ulucamiine ait bazi kalintilar1 muhafaza etmektedir.**
4.1.2. Saraylar

Hiikmettikleri dénem igerisinde Ispanya topraklarmi benzeri gdriilmemis
sekilde imar eden Miisliimanlar, orijinal eserler sunmus ve medeniyet anlayislarmi
eserlerine yansitmuglardir. Fakat giiniimiiz Ispanya’sinda o donemin eserlerinin ya
yok edildigine ya farkli amaclarla kullanildigina ya da aslina uygun diismeyen bir
durum igerisinde olduklarma sahit olunmaktadir. Endiilis medeniyetinin birer
yansimalar1 olan saraylarinda biiyiik bir boliimii tamamen yok olmustur. Bunlardan

birisi de Endiiliis Emevilerinin gz bebegi Medinetiizzehra’dir.

929 yilinda halifeligini ilan eden III. Abdurrahman’in donemin devletleri
arasindaki siyasi giic dengesini korumak ve kendisini daha kuvvetli gdstermek
istemesi amactyla insa edilen Medinetiizzehra, doneminin istisnai Srneklerinden
biridir. Kurtuba’nin 8 km. kuzeybatisinda, Sierra Morena daginin eteklerinde kurulan

bu saraysehir 936 yilinda insa edilmeye baslanmis ve yaklasik on yilda

2! Ozdemir, a.g.e., s. 308.
P2 age.,s. 309.



93

tamamlanmistir. Uc¢ kademe olarak insa edilen sehrin iist kismmda III.
Abdurrahman’in sarayi, harem dairesi ve kale, orta kisminda bahge ve yesil alanlar,
en alt kisminda ise biiylik cami ile kole ve hizmetgilere mahsus evler bulunmaktaydi.
III. Abdurrahman, ailesi, devlet ricali, saray gorevlileri, muhafizlardan olusan yirmi
bini agkin kisiyle birlikte Medinetiizzehra’da yasamaktaydi. Cesitli {ilkelerden gelen
elgiler X. yiizyill Avrupa’sinin en gozde mekanlarindan biri olan bu sehirde
agirlanmaktaydi. Buray1 gorenler yeryiiziinde bdyle bir sehir daha bulunmadigmi
sOylemiglerdir. Endiiliis halkina gore de Medinetiizzehrd insanhigin yeryiiziinde

yapabildigi en muhtesem eserdir.>>

Medinetiizzehra II. Hisam ve hacibi ibn EbG Amir déneminde 6nemini
yitirmeye baslamis ve ibn Ebli Amir Medinetiizzehra’ya rakip niteliginde 978’de
Kurtuba’nin dogusunda Medinetiizzahire’yi insa ettirmis ve yOnetim buraya
tasinmustir. Amirilerin ortadan kaldirilmasiyla yasanan karmasada Berberilerin sehri
yagmalanmastyla baglayan siirecten giiniimiize Medinetiizzehra’dan geriye bir harabe
kalmistir. Medinetiizzahire’de rakibi Medinetiizzehra ile ayni kaderi paylasmis ve

hatta giiniimiize higbir kalintis1 dahi ulasmamustir. ***

Icte ve dista diismanlarla miicadele etmekte olan kiiciik devletlerin sanat
anlayisi, daha ¢ok koruma ve saldirma iizerine kurulu genel tutumlarina uygun bir
askerl hususiyet gostermistir. Daha ziyade siir gibi edebil sanatlarin gelisme
gosterdigi bu devletler aslinda biiylik boyutlu sanat faaliyetlerine sahne olamamasi,
icinde bulunduklar: sartlara gére normallik arzetmektedir. Miilikii’t-Tavaif donemi
de bunun bir yansimasidir. Bu donemde Endiiliis’te mimarinin gelistigini soylemek
pek miimkiin degildir. Miildkii’t-Tavaif mimarisin 6nemli 6rneklerinden biri,
Sarakusta’daki (Zaragoza) Caferiye Sarayr’dir. HGd1 hiikiimdar Ebl Ahmed b.
Muktedir (1049-1082) tarafindan yaptirilmigs olup gilinlimiizde de varhigini

korumaktadir.>®

3 Birsel Kiigiiksipahioglu, “Medinetiizzehra” mad., DIA, C. 28, Ankara 2003, ss. 320-322.
234 a.g.c., ayni yer.
25 Ozdemir, a.g.e., s. 323.



94

Endiiliis’te Islam hakimiyetinin son temsilcisi olan Nasriler Devleti, bir diger
adiyla Girnata Sultanlig; toprak ve niifus bakimmdan kiigiik olmasima ragmen Islam
ve diinya sanatinin, sanat degeri agisindan en biiylik ve en zarif eserlerinden birini
ortaya koyma basaris1 gostermistir. Bu eser tahmin edilebilecegi gibi iinlii Elhamra

Sarayr’dir. (el-Medinetu’l-Hamra, Kasrul-Hamra)

Elhamra Girnata’ya yukaridan bakan, yayvan bir tepe lizerine insa edilen,
kale saray anlayisini yansitan nadide bir eserdir. Etrafi giiclii surlarla, yiliksek ve
biiyiik kulelerle desteklenmistir. U¢ boliimden meydana gelen Elhamra; en yiiksek
kisminda emir ve haremini, batisinda askeri garnizonu, dogusunda idarecilerin ve
esnafin ikamet ettigi sehri i¢inde barindirir. Insaatinda kullanilan kil harcin kizila
calan renginden dolay1r “hamra” sifatiyla tanimlanan bu sarayi sadece Endiiliis
mimarisi i¢in degil, Islam sanat1 i¢in de biiyiik bir gurur kaynagidir. Birgok binadan
miitesekkil Elhamra, asil sohretini saray boliimiine borgludur. Islam medeniyetinin
ince bir iscilikle naksedildigi saray ihtisamiyla gz kamastiricidir. Sarayin i¢indeki
avlularda uygulanan havuz-kanal planlamasi ve bu sistemin bitkilerle kaynastirilmasi
muhtesem bir goriintii arzetmektedir. Cesitli tahriplere maruz kalmasina ve bazi
boliimlerinin yok olmasina ragmen diinya capinda bir yere sahiptir. Bugiin de
ihtisamindan hicbir sey kaybetmeksizin ge¢mise 151k tutan bu eser, Islam

saraylarindan en iyi durumda olanidir. >

Saray mimarisi baglaminda son olarak Isbiliye’deki Alkazar’dan (Alcazar)
s0z etmek uygun olacaktir. Kastilya-Leon krali, “Zalim” (el-Cruel) lakabiyla da
meshur 1. Pedro (1334-1369) i¢in insa edilmistir. I. Pedro’nun yardimiyla ikinci kez
tahta ¢ikan Girnata Benl Ahmer Sultan1 V. Muhammed’in génderdigi mimar ve
ustalarla Tuleytula’dan getirtilen marangozlar tarafindan insa edilmistir. Dolayisiyla
bir Hiristiyan saray1r olmasina ragmen ingast Miislimanlar tarafindan gerceklestigi

icin Endiiliis islam mimarisinin 6zelliklerini yansitan bir eserdir.>’

236 Engin Beksag, “Elhamra Saray1” mad., DI4, C. 11, Istanbul 1995, ss. 31-33.
237 Sargon Erdem, “Alkazar” mad., DI4, C. 2, Istanbul 1989, ss. 469-470.



95

4.2. Resim - Heykel - Kabartma - Hat

Endiiliis’te yoneticilerin ve tebaanin belli kesimlerinde resim ve heykelcilige
merakli oldugu goriilmektedir. Ozellikle camileri siislemede kullandiklar1 motifler
Endiilis Emevilerinden baglaylp neredeyse Nasrilerin yikilisina kadar geliserek
devam etmistir. Dini motiflerin yaninda 6zellikle saraylarda hayvan motiflerininde
kullanildig1 edebi kaynaklardan ogrenilmektedir. Edebi kaynaklarda Kurtuba
Ulucamii i¢inde yer alan bitki motiflerinin, Medinetiizzehra Sarayinda ise hayvan ve

insan tasvirlerinin kullanildig: yer almaktadir.>*®

Endiiliis’te dini motiflerin disinda da resim ve heykelciligin gelistigine dair en
biiyiikk kaynak Elhamra Sarayi’dir. Endiiliis medeniyetinin son donem sanatlarini
sergileyen ve giiniimiize tagiyyan Elhamra’nin Krallar Salonu’nda bulunan ve ilk on

Nasri sultanini tasvir ettigi diisiiniilen rnekler dikkate sayandir.

Ayrica Endiiliis’te resmin disinda heykelciliginde az da olsa mevcut oldugu
goriilmektedir. Ozellikle insan ve hayvan heykellerinin varhigi Medinetiizzehra’dan
bilinmektedir. Gilinlimiizde harabe halinde olsa bile bulunan kalintilar bunu
ispatlamaktadir. Ayrica Endiiliis’te heykelciligin var oldugunun en giizel kanitlardan
bir digeri de Elhamra Sarayi’da bulunan Aslanli Avlu’dur. Avlunun ortasinda

bulunan havuz ¢anag1 on iki adet aslan heykelinin sirtma yerlestirilmistir.>*’

Endiilis’te heykelcilik diginda kabartma sanati da yaygin bir sekilde
kullanilmaktaydi. Kendine has Ozellikler gdsteren kabartma sanati; mermer tozu,
kireg, al¢1 ve yumurta akmin karistirilmasiyla elde edilen malzemeden yapilan tiirlii
motiflerin, altin yaldiz ve boya kullanimiyla gosterisli hale getirilmesidir. Ozellikle
cami ve saraylarm siislemesinde kullanilan bu sanatta daha ¢ok bitki motifleri ve
geometrik sekiller tercih edilmistir. Kabartma sanatma da en giizel 6rnekler yine

Kurtuba Ulucamii ve Elhamra Saray1’dir.**!

28 Ozdemir, a.g.e., s. 335.

% Engin Beksag, “Endiiliis Sanat” mad., DI4, C. 11, istanbul 1995, ss. 225-232.
0 Ozdemir, a.g.e., s. 335.

*age.,s. 336.



96

Endiiliis sanatinin en taninmis kolu aslinda hat sanatidir. Giiniimiize ulasan
hat Ornekleri hem Mushaflarda hem de mimari eserlede kendini gdstermektedir.
Mushaflarda bir¢ok yazi karakteri ve tezhipler kullanilirken, mimaride 6zellikle ki fi
yazi tercih edilmistir. Giiniimiize ulagan Ornekler bizlere Endiiliis’iin ne kadar

gorkemli ve gosterisli bir ifade yetisinin oldugunu gostermektedir.**

Ahsap kullanimi da Endiiliis sanatinda 6nemli bir yere sahiptir. Kap1, pencere
ve degisik esyalarm yapimina kadar bir¢ok alanda ahsap oymalar kullanilmistir. Bu
sanata dair en gilizel Ornekler Kurtuba Ulucamii ve Elhamra’nin tavan
kaplamalarinda yer almaktadir. Ayrica Islam sanatlarmin en taninmis drneklerinin
verildigi diger alanlarda; seramik, ¢Oomlekgilik, cinicilik, fildisi oymaciligi ve
dokumaciliktir. Endiilis bu sanat dallariyla medeniyette zirveyi yasamis ve de

giiniimiize kadar gorkemini korumaya devam etmistir.**
4.3. Misiki

Miasiki, Islam bilginleri arasinda Dogu-Bati fark etmeksizin her daim tartisma
konusu olmustur. Bir yandan masikinin tamamen haram oldugunu savunanlar varken
diger taraftan onu belli kriterlere gore siniflandirma yoluna gidenlerde olmustur. Her
ne kadar Islam bilginleri arasinda tartisilan bir husus olsa da Endiiliis’te sarayda
yoneticiler arasinda, konaklarda, eglence meclislerinde misiki etkinliklerinin varhgi
bilinmektedir. Hatta sade vatandaslarin evlerinde de yaygin bir sekilde hayatin icinde

oldugu ve ilginin yiliksek oldugu bir gergektir.

Bunun bir gostergesi olarak 1. Abdurrahman doneminden baslayarak
Endiiliisli hiikiimdarlar saraylarm kapilarin1 Dogu’nun miizisyenlerine agmiglardur. 1.
Abdurrahman’in saraymda kadin miizisyenlerinde oldugu hatta Abdurrahman’in bu
miizisyenlerden sesinin giizelligi yaninda ¢ok giizel ud caldig1 da rivayet edilen
Acfd’ya ayr1 bir onem verdigi bilinmektedir. I. Abdurrahman’mn torunu I. Hakem,
sarayda daha fazla miizisyene yer vermistir. Onun déneminde Dogu’dan gelen Aliin

ve Zerkln isimli tinlii miizisyenler biiyiik ilgi gérmiis ve Allin bir siire sonra sarayin

2 Ozdemir, a.g.e., s. 336.
*age.,s. 338.



97

bas miizisyenligini yapmaya baslamistir. Alin ve Zerk(n’dan sonra Fazdlu’l-Medine
ve Kamer isimli miizisyenlerinde Endiiliis’e geldikleri, kendilerine saraymn yaninda

kosk tahsis edildigi de rivayet edilmektedir.***

Endiiliis’te masikinin farkli bir boyut kazanmasi hi¢ siiphesiz “Ziryab”
lakabiyla bilinen Ali b. Nafi ile olmustur. Bagdat’ta Abbasi Halifesi Mehdi-Billah’in
ya da saray bas miizisyeni Ibrahim el-Mevsili’nin siyahi kélesi oldugu rivayet
edilmektedir. Ziryab’in Endiiliis’e gelmesi ve II. Abdurrahman’m ona 06zel ilgi
gostermesiyle Endiiliis’te misiki farkli bir boyuta tasinmistir. Kisa siirede tilkedeki
tim miizisyenleri geride birakan Ziryab, giifteleriyle 6n plana ¢ikmistir. Sanatina
hakim, giizel bir sese ve edebi bir dile sahip, nazik tabiatinin yani sira irticilen siir
sOyleyebilen bir sair olan Ziryab’in en 6nemli icraat1 Kutuba’da bir konservatuar
acmis olmasidir. Daha sonra bu konservatuarin benzerleri Isbiliye, Tuleytula,
Belensiye ve Girnata sehirlerinde agilmistir. Ziryab’dan sonra Abbas b. Firnas, ibn
Abdirrabbih, Yahya el-Miirsi, ibn Fethiin, Said et-Tuleytuli, Ebu’s-Salt Umiiyye b.
Abdiilaziz gibi isimlerin misiki sahasinda olduklar1 bilinmektedir. XII ve XIII.
yiizyillarda meshur filozoflar Ibn Bacce, ibn Riisd ve Ibn Seb’in de bu sahaya

eserleriyle katkida bulunmuslardir.**’

i3

Ziryab i¢in Ibn Haldun “Ispanya’ya miras olarak o, miisiki bilgisini birakt:
derken, Roger Garudy ise onun i¢in “O, sadece Dogu’nun, Abbasilerin zirve
donemlerindeki Bagdat'in zengin tecriibesini getirmedi, Endiiliis sanatina yeni bir

hayat ve yeni bir atilim da kazandird:” ifadesini kullanmistir.>*°

Sonu¢ olarak, her ne kadar ulemanin iyi gozle bakmadigma dair
degerlendirmeler olsa da, Endiiliis toplumu en iist idarecisinden siradan vatandagina
kadar, Islam cografyasmin diger bdlgelerine nispetle misikiyle daha fazla hemhal

olmustur.

*** Ozdemir, a.g.e., s. 340.
3 Fazli Arslan, “Ziryab” mad., Did, C. 44, istanbul 2013, ss. 464-465.
¢ Garaudy, a.g.e., s. 268.



98

ENDULUS MEDENIYETININ BATI’YA TESIRLERI

Miisliimanlar Endiiliis topraklarinda yaklasik sekiz asir boyunca varlik
gdstermis ve bu siire igerisinde gerek Hiristiyan Ispanyollarla gerekse diger Avrupali
devletlerle siyasi, askeri, ticari, ilmi ve kiiltiirel iliskiler kurmuslardir. Bu
miinasabetler hem savas donemlerinde hem de sulh donemlerinde devam etmistir.
Karsiliklr etkilesimler kaginilmaz olmus ve donemin cazibe merkezi olmasi hasebiyle
Endiiliisli  Miislimanlar iizerinden etkilesim daha yogun gerceklesmistir.
Miisliimanlarin ilmi ve kiiltlirel birikimlerini Endiiliis topraklarina tagimalariyla
birlikte o6zellikle Musta’ribler®’ iizerinden bu gelismeler Bati diinyasmna
aktarilmistir. Bunun yami sira Miisliimanlarla i¢ ige yasayan Yahudiler ve

Miideccenler”*® eliyle de bu etkilesim hizl bir sekilde gergeklesmistir.

Dogu’da insa edilen Islam uygarhgmmn devami olarak Endiiliis gesitli
sahalarda parlak bir donem yasarken, Bati diinyas1 Karanlikk Cag olarak
vasiflandirilan bir donemi yasamaktaydi. Gerek Musta’ribler, Yahudiler ve
Miideccenler iizerinden gerekse Miisliimanlar iizerine gerceklestirdikleri seferler
iizerinden Endiiliis’iin ne denli gelismis bir medeniyet olduguna sahit olmuglar ve bu
yiikksek medeniyetin unsurlarindan olan bilim, felsefe, dil ve edebiyat alanlarindan

etkilenmeleri kaginilmaz olmustur.

Endiiliis’te astronomi ¢alismalar1 Harizmi’nin*** Kurtuba’ya ulasmasmndan
sonra baglamis ve Ozellikle Mesleme el-Mecriti ile Ogrencileri tarafindan X-XI.
yiizyillarda gelistirilmistir. Bati’daki astronomi ¢aligmalarin1 en fazla etkileyen
calismalarin basinda ise Kadi Sa’id’in basint ¢ektigi Miisliiman astronomlar
tarafindan gelistirilen Tuleytula cetvelleri gelmektedir. Harlzmi ve Mecritl

astronomik cetvelleri Bahtli Adelard tarafindan Latince’ye ¢evrilmistir. Bati’da siniis

%7 Musta’rib, kiiltiirel olarak Araplasmis kimse anlaminda kullaniimaktadir. Endiiliis’iin fethi
sonrasinda dinlerini muhafaza etmekle birlikte bir¢ok alanda Miisliiman Araplarmn etkisi altinda
kalan ve onlar1 taklit eden zimmi Hiristiyanlar i¢in kullanilmaktadir. Genis bilgi i¢in bkz: Jorge
Lirola Delgado, “Musta’rib” mad., DI4, C. 32, Istanbul 2006, ss. 123-124.

**8 Miideccen, ispanyollarin geri aldigi Endiiliis sehirlerinde belli antlasmalar ¢er¢evesinde Hiristiyan
hakimiyeti altinda yasamaya devam eden Miisliimanlar i¢in kullanilan tabirdir. Genis bil i¢in bkz:
Mehmet Ozdemir, “Miideccenler” mad., DI4, C. 31, Istanbul 2006, ss. 465-467.

29 el-Endeliisi, Tabakdtii'I-timem, s. 224., thsan Fazlioglu, “Muhammed b. Misa el-Harizmi” mad.,

DIA, C. 16, Istanbul 1997, ss. 224-227.


https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/jorge-lirola-delgado
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/jorge-lirola-delgado
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/jorge-lirola-delgado

99

ve tanjant fonksiyonlarmm girisi de Adelard’in terciimeleri yoluyla olmustur.**’
Ayrica giiniimiiz astronomik degerlere ¢ok yakin bazi Oclimler gergeklestiren
Zerkali’nin eserleri Kopernik (1473-1543) ve Kepler (1571-1630) donemlerinde
Avrupa’da bilinmekte ve her iki bilim insan1 tarafindan da kullanilmstir.>' Bunlarin
yaninda bilim tarihine geber teorisi olarak gegen formiilii Bitriici tarafindan siddetli
elestirilmis ve bu elestiri Michael Scot tarafindan Latince’ye gevrilmistir. Bu elestiri
ise Batr’daki astronomi ¢aligmalar1 ilizerinde 6nemli etkileri olan ve rdnesans

déneminde yapilan Batlamyus elestirileri i¢in hareket noktasi olmustur.”>?

Cebir ilmininde yine Harizmi’nin Hisabi’l-Cebr ve’l-Mukdbele adl1 eserinin
Cremonal1 Gerard tarafindan Latince’ye g¢evrilmesiyle Avrupa’ya girmis ve XVI.
yiizyila kadar Avrupa iiniversitelerinde Cebir kitab1 olarak okutulmustur. Yine
Gerard Harizmi’nin aritmetigini Arapg¢a rakamlardan Latince’ye ¢evirerek Bat1’y1 bu

rakamlarla tamstirmistir. >

Bati diinyasinin Endiiliis’ten etkilendigi alanlardan biri de tip ve eczaciliktir.
Bu alanda Endiliis’lii biiyiik tabip ez-Zehravi one ¢ikmaktadir. Tibbmn tiim
konularini igeren eseri Kitabii't-Tasrif 220°den fazla aletin ¢izimleriyle birlikte
kullanimlarint igermektedir. Cremonali Gerard tarafindan Latince’ye cevrilen eser
ozellikle Bati’da cerrahinin kurucusu olarak kabul edilen Guy de Chauliac olmak

lizere bircok tabibi etkilemistir.*>*

Yine goz hastaliklar1 tizerine Siileyman b. Haris
el-Kiti’nin kaleme aldig1 Kitabu’l-Asera malakdt ile Muhammed b. Kassim el-
Gafik?’nin eseri el-Miirsid fi’l-kiihl Latince’ye ¢evrilmis ve bu alanda Bati’da yapilan
calismalar1 etkilemistir.>

botanikgilerinden Ibn Vafid’in>° Kitdbu I-Edviyeti I-miifrede adli eseri ve Ibnii’l-

Ayrica eczacilik alaninda XI. yiizyilim en Onemli

% George F. Hourani, “Endiiliis’te Akli Bilimlerin ilk Gelisimi”, ¢ev. Mehmet Ozdemir, Dini
Aragtirmalar, C. 2, S. 6, Ankara 2000, ss. 199-211.

>1 Adigiizel, a.g.e., s. 513.

2 Mahmut Kaya, “Bitriici” mad., DI4, C. 6, Istanbul 1992, ss. 229-230.

3 M. Ali Budak, “Bati Kaynaklarma Gore Endiiliis Medeniyeti’nin Egitim ve Bazi Bilim Alanlarinda
Avrupa’ya Katkilar1”, SDUSBE Dergisi, S. 23, Isparta 2016, s. 171.

234 Adigiizel, a.g.e., s. 514.

% Hasan Basri Cakmak, Goz Kapagi Hastaliklarimn Ortagag Islam Dénemi Eser ve
Terciimelerindeki Yeri, yayimlanmamis doktora tezi, Hacettepe Uni. Saglik Bil. Enst, Ankara
2011, ss. 334-58.

¢ Mahmut Kaya, “ibn Vafid” mad., DId, C. 20, istanbul 1999, s. 436.



100

Baytar’m®’ 2352 ilaci kullanimlariyla tarif ettigi el-Cdami’ li-miifredati’l-edviye ve -

agziye adli eseri Latince’ye ¢evrilen eserlerden olmustur.

Endiiliis medeniyetinin Bati’y1 etkiledigi bir diger alan ise felsefedir. Kindsi,
Farabi ve Ibn Sind gibi Islam filozoflarinmn eserleri Endiiliis’e ulasmis olmasina
ragmen Maliki fakihlerin felsefeye olan kati tavirlari nedeniyle XI. yiizyila kadar
Endiiliis’te felsefenin gelismesine imkan vermemistir. Ozellikle XI. yiizyildan sonra
Endiiliis’te felsefenin yiikselisi dikkat ¢ekmekte ve Ibn Bacce, ibn Riisd ve ibn
Tufeyl gibi biiyiik filozoflar sadece donemlerinin Endiiliis’linli ve Avrupa’sini degil
giiniimiiz {slam diinyasmi ve Bat1 diinyasm1 da etkilemislerdir. Eserleri Latince’ye

¢evrilen bu isimlerin Bat1’da uzun yillar konusuldugu bilinmektedir.**®

Batr'nin  (6zelde Ispanya’nin) Endiilis medeniyetinden etkilendigi
konulardan biri de dil ve edebiyattir. Arapca Endiiliis’te sadece Miisliimanlarin degil
Yahudi ve Hiristiyanlarin da hem giinliik konusmada kullandiklar1 bir dil hem de
edebiyat ve bilim dili olmustur. XII. yiizyila kadar Yahudi edipler eserlerini Arapca
olarak kaleme almiglardir. Ayni sekilde musta’ribler arasinda XIV. yiizyila kadar
konusma ve yaz1 dili olarak Arapca kullanilmustir. Ibn Tufeyl’in Hayy b. Yakzan adli
eseri ve ibn Hazm’mn Giivercin Gerdanligi adli eseri Bat1 edebiyat1 iizerinde etkili

olan eserlerdir.?’

Ayrica Arapga’min Ispanyolca iizerindeki etkisini de zikretmek gerekir.

Bunlara o6rnek olarak farkli alanlarda bazi kelimeler zikredilebilir:

Ispanyolca Arapca Tiirkce
Alférez el-Faris Tegmen
Atalaya et-Talia Oncii
Acaide el-Kaid Komutan
Albanil el-Bennau Usta

»7 Mahmut Kaya, “Ibnii’l-Baytar” mad., Di4, C. 20, istanbul 1999, ss. 526-527.
8 S Hayri Bolay, Endiiliis te Gelisen Diigiince Hayati ve Batiya Tesirleri, Ankara 1996, s. 49.
239 Adigiizel, a.g.e., s. 519.



Alarife
Tapia
Alfombra
Almohada
Noria
Alberca
Algubas
Jazmin
Aceituna
Azucar

Jarabe

el-Arif
et-Tabiye
el-Humra
el-Muhadde
en-Na’(ra
el-Birke
el-Cubbe
el-Yasemin
ez-Zeytlin
es-Sukker

es-Sarab

Ustabas1
Kerpig
Hali
Yastik
Bostan
Havuz
Ciibbe
Yasemin
Zeytin
Seker

Icecek

101

Ornek verilen az sayidaki 6rneklerden de anlasilacag: gibi Arapca’nin ciddi bir tesiri

s6z konusudur. Bu tesir 6zellikle kisi ve yer adlarinda daha bariz goriilmektedir.>*

Bununla birlikte Charles E. Chapman’m A4 Hisyory Of Spain adli eserinde Ispanya

Krallig'nin XV ve XVI. yiizyillarda farkli cografyalarda kurdugu koloniler

vasitastyla Arapga’nim etkisinin ok daha fazla alana ulastigin belirtmektedir.®!

Tim bu alanlarin diginda Endiiliis medeniyetinin sadece Bati diinyas1

iizerinde etkisi degil Islam diinyas: iizerinde de bircok etkisi bulunaktadir. Hali

hazirda Ibn Hazm, Ibn Bacce, Ibn Tufeyl, ibn Riisd, ibnu’l-Arabi, miifessir el-

Kurtubi, es-Satibi ve Ibn Hald{in gibi isimler Islam tarihinde iz birakmis isimlerdir.

0 Ozdemir, a.g.e., s. 389.
%1 Chapman, a.g.e., s. 38.



102

SONUC

Ispanya’nin fethi, Asya ve Afrika’da fetihler gerceklestiren Miisliimanlar igin
Avrupa’ya agilan bir kap1 niteligindedir. 711 yilinda baglayan fetih hareketlerinin ¢ok
kisa bir siire icerisinde neredeyse Iber Yarimadasi’nin tamanina yayilmasi ve hatta
Frank topraklaria uzanmasiyla yaklasik sekiz asir siirecek olan bir medeniyetin insa
siireci baglamistir. 756 yilinda 1. Abdurrahman’nin Endiiliis’e intikali ve Endiiliis
Emevi Devleti’ni ilantyla birlikte devlet diizenine kavusan Miisliimanlar, medeniyet
basamaklarin1 daha hizli ¢ikmaya baslamislardir. Endiiliis’in fethi bazi Batili
tarih¢ilerin iddia ettikleri gibi zevk ve maddi ¢ikarlar iizerine gerceklestirilen bir
istila ve yagmacilik degil; dini, siyasi, stratejik ve ekonomik amaclar dogrultusunda
gerceklesmis bir fetihtir. Ayrica Miislimanlar talan ve yagmaciliktan uzak durmus,
tam aksine fethettikleri yerleri inga ve ihya etme yoluna girmislerdir. Bunun en giizel
ornekleri Hiristiyan Ispanyollarm tiim yikimlarma ragmen ayakta kalmayi
basarabilmis mimari eserlerdir. Yoneticilerin sehirleri imara 6nem vermeleri, bilim
insanlarm desteklemeleri ve sanata deger vermeleriyle Endiiliis’te Islam medeniyeti

tiim tilkeyi kapsayict bir duruma ulagmaigstir.

Islam medeniyetinin kusaticihig1 sayesinde farkli dil, din ve wrktan insanlarin
iist bir kimlik olarak Endiiliisliiliigii benimsedikleri farkli din ve irktan bir¢ok insanin
devlet yOnetiminin {ist kademelerinde almis olduklar1 gorevlerden ve bilimsel
calismalarinin desteklenmesinden de anlasilmaktadir. Bu kabullenislik Endiiliis’te
birgok alanda gelismeyi beraberinde getirmistir. Bilim, sanat ve Kkiiltiire olumlu
yansimalar1 olmustur. Bu durum, iginde yasanilan cagin problemlerini Islam

medeniyetinin kapsayici unsurlariyla ¢oziilebilecegini gostermektedir.

Tevhidi bir altyapiya sahip olan Islam medeniyeti hem dinamikleri hem de
miiesseseleri ile medeniyet algisini; insan, toprak (madde) ve zaman {izerine
kurmustur. Insan iireten ve doniistiiren dzne iken, ana kaynagi topraktir. Uriinii
ortaya koymak i¢in ise zamana yani gerekli siireye ihtiya¢ duyulmaktadir. Endiiliis’te
Islam medeniyetinin olusumu da bu sa¢ ayaklarinm iizerine kurulmustur. Ozellikle
Endiiliis Emevileri ile baslayan bu siire¢ Girnata’nin diismesine kadar kesintilere

ugramasina ragmen devam etmistir.



103

Dini ilimlerden kiraat-tefsir, hadis, fikih, kelam ve tasavvufta ileri seviyelere
ulasan Endiiliisliller, miispet ilimlerden felsefe-mantik, tarih-cografya, tip-eczacilik
ve astronomi-matematikte de doneminin en iyilerini yetistirmeye muvafak
olmuslardir. Endiilis’teki bu gelismeler varolduklar1 donemin yaninda sonraki
dénemlerde de Bat1 medeniyetinde ciddi etkiler meydana getirmistir. Ozellikle XV
ve XVI. ylizyll Avrupasina yansimalart 6nemlidir. Endiiliislii bilim insanlarmnin
eserlerinin terciime edilmesi ve bircok Avrupa {iniversitesinde uzun yillar okutulmasi

giiniimiiz Avrupasinin alt yapisinin olugsmasinda 6nemli bir faktordiir.

Ayrica bu donemde Endiiliis’te gergeklesen dil ve edebiyata yonelik
calismalar icerisinde nesir, gramer, sdzlilk ve siir 6n plana ¢ikmigtir. Arapca agik bir
sekilde doneminin giinlik konusma dili olmakla birlikte bilim dili haline de
gelmistir. Ozellikle Ispanyolca iizerinde biiyiik etkileri olan Arap¢a’nin, giiniimiiz
Ispanya’st yaninda cografi kesiflerle birlikte Ispanyol kolonilerinde de etkisi
goriilmektedir. Bu sayede Arapca ¢ok genis bir cografyaya yayilma imkani

bulmustur.

[Imi faaliyetler yaninda sanatsal ve mimari calismalara da 6nem veren
Endiiliisliiler, cami, saray ve bunlarm siislemelerinde iyi bir seviye yakalamis, Islam
medeniyetinin estetik anlayigini yapitlarina da yansitmayr basarmiglardir. Bunlarin
yaninda Endiiliis’te miizige duyulan ilgi hat sathaya ¢ikmistir. Ozellikle Ziryab’in
Endiiliis’e gelisiyle birlikte canlanan bu alan hem o doneme hem de daha sonraki

donemlere ciddi kaynak olusturmustur.



104

KAYNAKCA

A. KAYNAKLAR

el-ABBADI, Miisdheditu Lisaneddin Ibn il-Hatib, iskenderiye 1958.

el-ABBADI, el-Islam fi Ardi’I-Endelus, M. Alemi’l-Fikr, Kuveyt 1979.
el-ENDELUSI, Said, Kitdbii't-Ta rif bi-tabakatii’lI-iimem (Milletlerin Bilim Tarihi),
cev. Ramazan Sesen, TYEKB yay., Istanbul 2014.

IBN HALDUN, Bilim ve Siyaset Arasinda Hatiralar, ¢ev. Vecdi Akyiiz, Dergah
yay., Istanbul 2017.

IBN HALDUN, el-Iber, Bulaq, C. IV, Kahire 1284.
IBN HALDUN, Mukaddime, gev. Siileyman Uludag, Dergah yay., Istanbul 2014.
IBN HAYYAN, el-Muktebes, nsr. M. A. Mekki, C. V, Beyrut 1973.
IBN i1ZARI, el-Beydnu’I-magrib, nsr. G. S. Colin, C. II, Leiden 1951.
IBNU’L-ESIR, el-Kamil fi t-tarih, cev. Ahmet Agirak¢a-Besir Eryarsoy, Ravza yay.,
C. 4, Istanbul 2019.
IBNU’L KUTIYYE, Tarihu iftitdhi’I-Endeliis, nsr. 1. el-Ebyari, Kahire 1982.

, Isa, Tarihu 't-ta’lim fi’l-Endeliis, Kahire 1982.
KINALIZADE Ali Celebi, “Ahldk-1 Aldi”, haz. Mustafa Kog, Klasik yay., Istanbul
2007.

el-MAKKARI, Ahmed b. Muhammed, Nefhu 't-tib min gusni’l-Endeliisi r-ratib, nsr.
I. Abbas, Beyrut 1988.

NiZAMU’L-MULK, Siydset-Name, Tiirk Tarih Kurumu yay., Ankara 2013.
el-UZRI, Nusiis an tersi’u’l-ahbdr ve tenvi 'u’l-dsdr, nsr. A. E-Ehvani, Madrid 1965.

B. ARASTIRMALAR

KiTAPLAR

ADIGUZEL, Cumhur Ersin, “Islam Tarihi ve Medeniyeti”, Siyer yay., C. 4, Istanbul
2018.



105

ATCEKEN, Ismail Hakki, “Islam Tarihi ve Medeniyeti”, Siyer yay., C. 4, istanbul
2018.

BALTACI, Burhan, Islam Tarihi ve Medeniyeti, Siyer yay., C. 4, Istanbul 2018.
BALTACI, Cahit, Islam Medeniyeti Tarihi, IFAV yay., Istanbul 2017.

BAYKARA, Tuncer, Osmanlilarda Medeniyet Kavrami ve Ondokuzuncu Yiizyila
Dair Arastirmalar, Akademi Kitabevi, Izmir 1992.

BIN LAHSEN, Bedran, Malik Bin Nebi'de Medeniyet, gev. Ibrahim Kapaklikaya,
Mahya yay., istanbul 2018.

BOLAY, S. Hayri, Endiiliis’te Gelisen Diistince Hayati ve Batiya Tesirleri, TDV
yay., Ankara 1996.

BURKE, Ulick Ralph, History Of Spain, London 1900.

CHILDE, Gordon, Tarihte Neler Oldu?, cev. Alaeddin Senel, Odak yay., Istanbul
1974.

CLOUGH, B. Sheppard, The Rise and Fall Civilization, Columbia Universty Press,
NewYork.

Chapman, Charles E., A Hisyory Of Spain, ,New York 1965.

CAKAN, Ismail Liitfi, Hadis Usiilii, IFAV yay., Istanbul 2003.
DAVUTOGLU, Ahmet, Medeniyetlerin Ben-Idraki, Kiire yay., Istanbul 2018.
DEMIRCI, Muhsin, Tefsir Usilii, IFAV yay., Istanbul 2012.

DOZY, Reinhart Pieter Anne, Spanish Islam, Chatto & Windus, London 1913.
DUMAN, Ali, Islam Hukuk Usilii, INUZEM, Malatya 2010.

DURANT, Will, Medeniyetin Hikayesi, Erguvan yay., Istanbul 2012.

el-FARUKI, Ismail Raci, Islam Kiiltiir Atlasi, gev. M. Okan Kibaroglu, Inkilab yay.,
Istanbul 1999.

GARAUDY, Roger, Endiiliis te Islam, TEV yay., Istanbul 2016.
GOLCUK, Serafettin/ TOPRAK, Siileyman, Kelam, Tekin Kitabevi, Konya 2012.
HIZMETLI, Mustafa, Islam Tarihi ve Medeniyeti, Siyer yay., C. 4, Istanbul 2018.

HUGH, Kennedy, Endiiliis, Miisliiman Ispanya ve Poztekiz’in Siyasi Tarihi, gev.
Aysenur Demir, Dergah yay., Istanbul 2019.



106

HUNTINGTON, Samule P., Medeniyetler Catismasi ve Diinya Diizeninin Yeniden
Kurulmasi, gev. Cem Soydemir, Okuyan Us yay., Istanbul 2019.

IMAMUDDIN, S. M., Muslim Spain, Leiden 1981.

KALIN, Ibrahim, Barbar, Modern, Medeni, insan yay., Istanbul 2018.

KAZICI, Ziya, Islam Kiiltiirii ve Medeniyeti, Kayihan yay., Istanbul 2019.
KAZICI, Ziya, Islam Medeniyeti ve Miiesseseleri Tarihi, IFAV yay., Istanbul 2016.
KROEBER, Alfred L., Antropology, Brace&World, Harcourt 1963.

NEBI, Malik Bin, Kur’an Fenomeni, Kiilliyat yay., Istanbul 2008.

NEBI, Malik Bin, Suriitu 'n-Nahda, Darii’l-Fikr, Sam 1981.

NEBI, Malik Bin, Teemmiilat, Darii’l-Fikr, Sam 1986.

NEBI, Malik Bin, Cezayir’de Islama Yeniden Dogus, Bogazigi yay., Istanbul 1992.

OZDEMIR, Mehmet, Endiiliis Miislimanlar: (Siyasi Tarih), TDV yay., Ankara
2016.

OZDEMIR, Mehmet, Endiiliis Miisliimanlar: (Kiiltiir ve Medeniyet), TDV yay.,
Ankara 2016.

SIDDIKIi, Abdul Hamid, Tarihin Yorumu, ¢ev. Besir Eryarsoy, Diisiince yay.,
Istanbul 1978.

SIMPSON, J.A., The Oxford English Dictionary, Clarendon Press, Oxford 1989.

SPENGLER, Oswald, Batinin Cokiigii, cev. Nuray Sengebli, Dergah yay., Istanbul
1978.

SEYBAN, Liitfi, Endiiliis, Albaraka yay., Istanbul 2016.

TOPRAK, M. Faruk, Islam Tarihi ve Medeniyeti, Siyer yay., C. 4, Istanbul 2018.
TOYNBEE, J. Arnold, 4 Study of History, Oxford University Press, London 1956.
TYLOR, Edward B., Primitive Culture, Forgetten Books, London 2017.

ULUDAG, Siileyman, /Imihal (Iman ve Ibadetler), TDV yay., C. 1, Ankara 2004.
WATT, W. Montgomery / CACHIA, Pierre, Endiiliis Tarihi, ¢ev. Cumhur Esin
Adigiizel / QiyasSiikiirov, Kiire yay., Istanbul 2015.

ZIYA PASA, Endiiliis Tarihi, Selis yay., Istanbul 2016.



107

MAKALELER

ALPER, Omer Mabhir, “Mecriti” mad., DI4, C. 28, Ankara 2003.
APAYDIN, H. Yunus, “Ibn Hazm” mad., DIA, C. 20, Istanbul 1999.
ARSLAN, Fazli, “Ziryab” mad., DIA, C. 44, Istanbul 2013,

AYDUZ, Salim, “10 Alim 10 Kesif”, Derin Tarih Dergisi, 4. Ozel Sayis1, Istanbul
2015.

BEKSAC, Engin, “Endiiliis Sanat” mad., DI4, C. 11, Istanbul 1995.
BEKSAC, Engin, “Elhamra Saray1” mad., DI4, C. 11, istanbul 1995.
BEKSAC, Engin, “Kurtuba Ulucamii” mad., DI4, C. 26, Ankara 2002.
BOZKURT, Nebi, “Ipek Yolu” mad., Did, C. 22, Istanbul 1995.

BUDAK, M. Ali, “Bat1 Kaynaklarina Gore Endiiliis Medeniyeti’nin Egitim ve Bazi
Bilim Alanlarinda Avrupa’ya Katkilar1”, SDUSBE Dergisi, S23, Isparta 2016

CAGIRICI, Mustafa, “Ibn Meserre” mad., DIA, C. 20, Istanbul 1999.

CAKMAK, Hasan Basri, Gz Kapag: Hastaliklarinin Ortacag Islam Dénemi Eser ve

Terciimelerindeki Yeri, yayimlanmamis doktora tezi, Hacettepe Uni. Saglik Bil. Enst,

Ankara 2011.

DELGADO, Jorge Lirola , “Musta’rib” mad., DI4, C. 32, istanbul 2006.
DIZER, Muammer, “Ibnii’z-Zerkale” mad., DIA, C. 21, Istanbul 2000.
ER, Rahmi, “Ibn Zeydn” mad., DI4, C. 20, istanbul 1999,

ERDEM, Sargon, “Alkazar” mad, DI4, C. 2, Istanbul 1989.

FAZLIOGLU, ihsan, “Muhammed b. Masa el-Harizmi” mad., DIA, C. 16, istanbul
1997.

GORGUN, Tahsin, “Medeniyet” mad., DIA, C. 28, Ankara 2003.
GUNEL, Fuat, “Ibnii’l-Kiitiyye” mad., D4, C. 21, Istanbul 2000.

HELVACIOGLU, Rukiye, Endiiliis’te Asabiyet, (Yaymlanmamis Yiiksek Lisans
Tezi), NEUSBE, Konya 2019.

HOURANI, George F., “Endiiliis’te Akli Bilimlerin ilk Gelisimi”, ¢ev. Mehmet
Ozdemir, Dini Arastirmalar, C. 2, S 6. Ankara 2000.

IRVING, Thomas B., “Kurtuba” mad., DI4, C. 26, Ankara 2002.


https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/jorge-lirola-delgado
https://islamansiklopedisi.org.tr/muellif/thomas-b-irving

KAFES, Mahmut, “Eba Hayyan el-Endeliisi” mad., DI4,C. 10, istanbul 1990.
KARA, Mustafa, “Ibn Abbad er-Rundi” mad., DI4, C. 19, Istanbul 1999.
KARAMAN, Hayrettin, “Fikith” mad., DIA, C. 13, Istanbul 1996.
KARLIAGA, H. Bekir, “Ibn Riisd” mad., DI4, C. 20, Istanbul 1999.

KAYA, Mahmut, “Bitriici” mad., DI, C. 6, Istanbul 1992.
KAYA, Mahmut, “Ibn Vafid” mad., DIA4, C. 20, Istanbul 1999.

KAY A, Mahmut, “Ibnii’l-Baytar” mad., DI4, C. 20, istanbul 1999.

KAY A, Mahmut, “Said el-Endeliisi”” mad., DIA4, C. 35, Istanbul 2008.
KILIC, Hulusi, “ibn Mada” mad., DIA, C. 20, istanbul 1999.

KILIC, M. Erol, “Muhyiddin Ibnii’l-Arabi” mad., Di4, C. 20, Istanbul 1999.
KIRBIYIK, Kasim, “Abbas b. Firnas” mad., DIA, C. 1, Istanbul 1988.

KUTLUER, Ilhan, Ibn Tufeyl” mad., Di4, C. 20, istanbul 1999.

108

KUCUKSIPAHIOGLU, Birsel, “Medinetiizzehra” mad., DI4, C. 28, Ankara 2003.

Oz, Saban, “Endiiliis’te Tarih ve Kehhale’ye Gore Endiiliislii Tarihgiler”, ISTEM,

Yil 7, S. 14, Konya 2009.

OZAYDIN,Abdiilkerim, “Ibnii'l-Esir” mad., DIA4, C.21, Istanbul 2000.
OZDEMIR, Mehmet, “Endiiliis” mad., DI4, C. 11, Istanbul 1995.
OZDEMIR, Mehmet, “ibn Hayyan” mad., DI4, C. 20, istanbul 2000.
OZDEMIR, Mehmet, “Miideccenler” mad., DI4, C. 31, Istanbul 2006.

SEYBAN, Liitfi, “Fetihten Reconquisya’ya Endiiliis’iin Serencami”, Derin Tarih

Dergisi, 4.0zel Sayisi, Istanbul 2015.
TOMAR, Cengiz, “Lisaniiddin Ibnii’1-Hatib” mad., D4, C. 21, Istanbul 2000.

TOPRAK, M. Faruk, “Ibn Kuzman” mad., DI4, C. 20, {stanbul 1999.

TOPRAK, M. Faruk, “Endiiliis Siirinde Istigase”, DTCF Dergisi, Say137/1-2,
Ankara 1995.

TURAN, Abdiilbaki, “Ibn Malik et-TA?” mad., DIA, C. 20, Istanbul 1999.
TUCCAR, Ziilfikar, “Ibn Side” mad., DIA, C. 20, Istanbul 1999.
ULUDAG,Siileyman, “Ibn Haldun” mad., DIA4, C. 19, Istanbul 1999.



109

EKLER

BISKAY KORFEZI (HaliciiBeskdye)

3ERSELUNE
(Barcelona)

N
0@5& Minorka

}
N
@V\gy Q
Mayorka

INYANO SVIL,
i

= MUSLUMAN
[T HIRISTIYAN

EK 1: Iber Yarimadasinda Endiiliis Emevi Devleti ile Hiristiyanlarin

hakimiyetindeki topraklar1 gsteren harita.

https://islamansiklopedisi.org.tr/endulus

4

L

o

¥ 4
- 7 =

EK 2: Medinetiizzehra harabelerinden bir goriiniim. (Cordoba)
https://islamansiklopedisi.org.tr/medinetuzzehra



https://islamansiklopedisi.org.tr/endulus
https://islamansiklopedisi.org.tr/medinetuzzehra

110

https://islamansiklopedisi.org.tr/medinetuzzehra



https://islamansiklopedisi.org.tr/medinetuzzehra

111

T, T e N R O g N

. ILP-

-

- = it ar

D=

T
TARGEAN
y

-
)

A

ST

EK 4: Kurtuba Camii giris slislemeleri. (Cordoba)
http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/43/

EK 5: Kurtuba Camii i¢ten bir goriiniim. (Cordoba)
http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/43/



http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/43/
http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/43/

112

N

EK 6: Isbiliye Uluamii minaresi. (Giralda)
http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/19/



http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/19/

113

EK 7: Elhamra Saray1 dig goriiniim. (Granada)
http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/48/

EK 8: Elhamra Saray1 dis goriiniim. (Granada)

http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/36/



http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/48/
http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/36/

114

EK 9: Elhamra Saray1 havuzlu avludan bir goriiniim. (Granada)
https://islamansiklopedisi.org.tr/elhamra-sarayi

= Y - -

EK 10: Elhamra Saray1 aslanli avludan bir goriiniim. (Granada)

https://islamansiklopedisi.org.tr/elhamra-sarayi



https://islamansiklopedisi.org.tr/elhamra-sarayi
https://islamansiklopedisi.org.tr/elhamra-sarayi

115

EK 11: Alkazar Sarayi revaklarindan bir goriiniim. (Sevilla)
http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/19/

EK 12: Alkazar Saray1 avludan bir goriiniim. (Sevilla)

http:/www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/18/



http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/19/
http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/18/

116

EK 13: Alkazar igten bir goriiniim. (Sevilla)

http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/19/



http://www.muammeruluturk.com/tum-fotograflar/page/19/

117

OZGECMIS

1986 yilinda Konya’da dogdu. Ik ve ortaokulu Ertugrul Gazi ilkdgretim
okulunda okudu. 2004 yilinda Mahmut Sami Ramazanoglu A.l.H.L.’den mezun
oldu. 2014 yilinda Necmettin Erbakan Universitesi Egitim Fakiiltesi DKAB
ogretmenliginden mezun oldu. 2015 yilinda Sanlwrfa ili Halfeti Ilgesi’nin Ozmiis
Ko6yii’nde bulunan Ozmiis Ortaokulu’na atandi. 2017 yilinda Konya ilinde Selguklu
[HO’ya tayin oldu. Bir sonraki dénem Konya Mustafa Biiyiikkaplan A.I.H.L.ye
proje danmigmani olarak gorevlendirildi. 2019 yilinda Konya Selguklu Fen Lisesi’ne

gorevlendirildi. Evli ve iki ¢ocuk babasidir.



	içerik.pdf
	Sâid el-Endelüsî, Kitâbü’t-Ta’rîf bi-tabakâtü’l-ümem


