
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUK TANILI HASTALARDA 

 DİNİ YÖNELİM VE TANRI ALGISININ İNCELENMESİ:  

BİR KARMA YÖNTEM ARAŞTIRMASI 

 

Yasemin ANGIN 

 

Doktora Tezi 

Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı 

Doç. Dr. Muhammed KIZILGEÇİT 

2020 

Her Hakkı Saklıdır 
  



 

 

T.C. 

ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

Yasemin ANGIN 

 

 

 

OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUK TANILI HASTALARDA DİNİ 

YÖNELİM VE TANRI ALGISININ İNCELENMESİ: BİR KARMA 

YÖNTEM ARAŞTIRMASI 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 

TEZ YÖNETİCİSİ 

Doç. Dr. Muhammed KIZILGEÇİT 

 

 

 

 

 

 

ERZURUM - 2020



 

 



I 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .............................................................................................................................. IV 

ABSTRACT .................................................................................................................... V 

KISALTMALAR DİZİNİ ............................................................................................ VI 

TABLOLAR DİZİNİ .................................................................................................. VII 

ŞEKİLLER DİZİNİ ....................................................................................................... X 

ÖNSÖZ ........................................................................................................................... XI 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU ..................................................................................... 1 

II. ARAŞTIRMANIN AMACI VE GEREKÇESİ: ...................................................... 7 

III. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ ............................................................................. 8 

IV. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ ..................................................................................... 9 

V. ARAŞTIRMANIN SINIRLILIKLARI .................................................................. 10 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1. DİN VE DİNDARLIK ........................................................................................... 11 

1.1.1. İç Güdümlü Dini Yönelim ................................................................................. 16 

1.1.2. Dış Güdümlü Dini Yönelim .............................................................................. 18 

1.2. TANRI ALGISI ...................................................................................................... 20 

1.3. OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUK ............................................................... 33 

1.3.1. Obsesif Kompulsif Bozukluğun Temel Özellikleri ........................................... 33 

1.3.2. Obsesif Kompulsif Bozuklukta Alt Tipler ........................................................ 36 

1.3.3. Obsesif Kompulsif Bozuklukta Nedensel Etkenler ........................................... 39 

1.3.4. Dini İçerikli Obsesif Kompulsif Bozukluk ....................................................... 43 

1.3.5. Obsesif Kompulsif Bozukluk ve Vesvese İlişkisi ............................................. 48 

1.3.6. Obsesif Kompulsif Bozukluğun Tedavisi ......................................................... 53 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEM 

2.1. ARAŞTIRMANIN DESENİ .................................................................................. 57 

2.1.1. Araştırmanın Nicel Boyutu ............................................................................... 59 



II 

 

2.1.2. Araştırmanın Nitel Boyutu ................................................................................ 61 

2.2. ÇALIŞMA GRUBU ............................................................................................... 62 

2.2.1. Nicel Boyutta Yer Alan Örneklem .................................................................... 63 

2.2.2. Nitel Boyutta Yer Alan Çalışma Grubu ............................................................ 64 

2.3. VERİ TOPLAMA ARAÇLARI ............................................................................ 70 

2.4. VERİ ANALİZİ ...................................................................................................... 75 

2.4.1. Nicel Veri Analizi ............................................................................................. 75 

2.4.2. Nitel Veri Analizi .............................................................................................. 76 

2.5. GEÇERLİK VE GÜVENİRLİK .......................................................................... 77 

2.5.1. Nicel Boyut ....................................................................................................... 77 

2.5.2. Nitel Boyut ........................................................................................................ 78 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BULGULAR 

3.1. NİCEL BULGULAR ............................................................................................. 80 

3.1.1. Sosyodemografik Değişkenlere Göre OKB Tanılı Hastaların Dini Yönelim ve 

Tanrı Algısına İlişkin Bulgular ................................................................................... 81 

3.1.1.1. Sosyodemografik Değişkenlere Göre OKB Tanılı Hastaların Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular .................................................................................... 81 

3.1.1.2. Sosyodemografik Değişkenlere Göre OKB Tanılı Hastaların Tanrı Algısına 

İlişkin Bulgular ........................................................................................................ 86 

3.1.4. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile Tanrı Algısı Arasındaki İlişkiyi Açıklayan 

Bulgular ....................................................................................................................... 91 

3.1.5. Tanrı Algısı ile Dini Yönelim Arasındaki İlişkiyi Açıklayan Bulgular ............ 91 

3.2. NİTEL BULGULAR ............................................................................................ 93 

3.2.1. Katılımcıların Sahip Olduğu Dini Yönelime İlişkin Bulgular .......................... 94 

3.2.2. Katılımcıların Sahip Olduğu Tanrı Algısına İlişkin Bulgular ......................... 101 

3.2.3. Katılımcıların Sahip Olduğu Dini Yönelim ve Tanrı Algısına İlişkin           

Bulgular ..................................................................................................................... 107 

3.3. NİCEL VE NİTEL BULGULARIN BÜTÜNLEŞTİRİLMESİ ....................... 112 

 

  



III 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER 

4.1. TARTIŞMA .......................................................................................................... 116 

4.2. SONUÇ VE ÖNERİLER ..................................................................................... 152 

 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 155 

EKLER ......................................................................................................................... 173 

EK 1. BİLGİLENDİRİLMİŞ ONAM FORMU ........................................................ 173 

EK 2. ARAŞTIRMA İZİN BELGESİ ....................................................................... 174 

EK 3. ETİK KURUL KARARI ................................................................................ 175 

EK 4. GÖRÜŞME TARANSKRİPTİ (ÖRNEK) ...................................................... 177 

ÖZGEÇMİŞ ................................................................................................................. 188 

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



IV 

 

ÖZET 

DOKTORA TEZİ 

 

OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUK TANILI HASTALARDA DİNİ YÖNELİM 

VE TANRI ALGISININ İNCELENMESİ: BİR KARMA YÖNTEM 

ARAŞTIRMASI 

 

Yasemin ANGIN 

 

Tez Danışmanı: Doç. Dr. Muhammed KIZILGEÇİT 

 

2020,  188 sayfa 

 

Jüri: Doç. Dr. Muhammed KIZILGEÇİT 

           Prof. Dr. Eyup ŞİMŞEK 

           Doç. Dr. İsmail SEÇER 

           Doç. Dr. Ümit HOROZCU 

           Doç. Dr. Hüseyin AYDOĞDU 

 

Bu tezin amacı Obsesif Kompulsif Bozukluk (OKB) tanılı hastaların sahip olduğu 

dini yönelim ve Tanrı algısını incelemektir. Karma yöntem araştırması olarak tasarlanan 

bu çalışmada nicel verilerin nitel verilerle açıklandığı bir desen olan açımlayıcı ardışık 

desen tercih edilmiştir. Bu kapsamda araştırmanın nicel aşamasında mental bozukluğu 

veya psikotik bozukluğu olmayan 81 OKB tanılı hasta ile çalışılmıştır. Nicel bulgulardan 

sağlanan sonuçlar doğrultusunda belirlenen ölçütleri karşılayan ve gönüllü olan 18 

katılımcı ise araştırmanın nitel çalışma grubunu oluşturmaktadır. Araştırmanın nicel 

aşamasında kullanılan veri toplama araçları Boyutsal OKB Ölçeği, Penn Dinsel 

Obsesyonlar Envanteri, Dindarlık Yönelimi Ölçeği, Tanrı Algısı Ölçeği iken nitel 

aşamasında yarı yapılandırılmış görüşme formu kullanılmıştır. Nicel veriler analiz 

edilirken parametrik testlerden T-Testi ve ANOVA, parametrik olmayan testlerden Mann 

Whitney U ve Kruskal Wallis H ve değişkenler arasındaki ilişkiyi test etmek için çoklu 

korelasyon ve çoklu regresyon analizi uygulanmıştır. Nitel verilerin analizi sırasında 

içerik analizi kullanılmıştır. Araştırmada nicel ve nitel bulgularının bütünleştirilmesiyle 

ulaşılan sonuçlar aracılığıyla nitel verilerin nicel verileri açıklamaya ve anlamaya katkı 

sağladığı görülmüştür. Araştırma sonuçları kapsamında yapılan değerlendirmelerde 

özellikle dini içeriği olan obsesyonlar ile Tanrı algısı arasındaki istatistiksel olarak 

anlamlı düzeyde olan negatif ilişkiye nitel bulgular ışığında yapılan “otoritenin yer 

değiştirmesi ve güvenli alan” tanımlamasıyla açıklık kazandırılmaya çalışılmıştır. Ayrıca 

literatürde sıklıkla karşılaşılan iç güdümlü dini yönelim tanımlamasının farklı 

kategorilere ayrılabildiği görülmüştür. Araştırma sonuçları bağlamında içselleştirilen ve 

olgunlaşmış bir dindarlık anlayışının olumlu Tanrı algısı geliştirmeye yardımcı 

olabileceği, bu sayede olumsuzdan olumluya evrilen Tanrı algısının özellikle dini 

obsesyonların tedavisine katkı sağlayabileceği değerlendirilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Obsesif Kompulsif Bozukluk, Dini Yönelim, Tanrı Algısı  



V 

 

ABSTRACT 

Ph. D. DISSERTATION 

 

INVESTIGATION OF RELIGIOUS ORIENTATION AND GOD PERCEPTION 

IN PATIENTS WITH OBSESSIVE COMPULSIVE DISORDER: A MIXED 

METHOD STUDY 

 

Yasemin ANGIN 

 

Advisor: Assoc. Prof. Dr. Muhammed KIZILGEÇİT 

 

2020,  Page: 188 

 

Jury: Assoc. Prof. Dr. Muhammed KIZILGEÇİT 

Prof. Dr. Eyup ŞİMŞEK 

Assoc. Prof. Dr. İsmail SEÇER 

Assoc. Prof. Dr. Ümit HOROZCU 

Assoc. Prof. Dr. Hüseyin AYDOĞDU 

 

This thesis aims to investigate the religious orientation and God perception in 

patients diagnosed with Obsessive Compulsive Disorder (OCD). Sequential explanatory 

design, which explains quantitative data with qualitative data, is used in this study. In this 

context, 81 OCD patients without any mental disorders or psychotic disorders, were 

studied at the quantitative stage of the study. 18 participants who met the criteria 

determined in line with the results obtained from the quantitative findings constitute the 

qualitative group of the study. While Dimensional OCD, Penn Religious Obsessions 

Inventory, Religiosity Orientation, and God Perception Scales were used in the 

quantitative stage, a semi-structured interview form was used in the qualitative stage of 

the research. To analyze quantitative data, the T-Test and ANOVA were used as 

parametric and Mann Whitney U and Kruskal Wallis H were used as non-parametric tests. 

Multiple correlation and multiple regression analyses were applied to test the 

relationships between variables. Content analysis was used to analyze the qualitative data. 

Qualitative data contributed to explain and understand the quantitative data, through the 

results obtained by integrating quantitative and qualitative findings in the study. In the 

evaluations made within the scope of the research results, it was tried to clarify the 

negative relationship between the obsessions with religious content and the perception of 

God with the definition of “displacement of authority and safe area” made in the light of 

qualitative findings. Besides, it was observed that the definition of instinctive religious 

orientation, which is frequently encountered in the literature, can be divided into different 

categories. In the context of the obtained results, it can be concluded that an internalized 

and mature understanding of religiosity can help to develop a positive God perception, so 

that the perception of God evolving from negative to positive can contribute to the 

treatment of especially religious obsessions. 

Keywords: Obsessive Compulsive Disorder, Religious Orientation, God 

Perception 



VI 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

BOKÖ      : Boyutsal Obsesyon Kompulsiyon Ölçeği 

Bkz.          : Bakınız 

DEM        : Değerler Eğitimi Merkezi 

DGDY      : Dış Güdümlü Dini Yönelim 

DİB          : Diyanet İşleri Başkanlığı 

Ed.            : Editör 

Hz.            : Hazreti 

İGDY        : İç Güdümlü Dini Yönelim 

OCD        : Obsessive Compulsive Disorder 

OKB        : Obsesif Kompulsif Bozukluk 

PDOE      : Penn Dinsel Obsesyonlar Envanteri 

SBÜ        : Sağlık Bilimleri Üniversitesi 

Vb.          : Ve benzeri 

Vd.          : Ve diğerleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VII 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 2.1. Katılımcıların Bulundukları OKB Alt Tipleri ............................................... 66 

Tablo 2.2. Değişkenlerin Normal Dağılımına İlişkin Değerler ...................................... 76 

Tablo 2.3. Değişkenlerin Homojen Yapıda Olup Olmadığına İlişkin Değerler ............. 76 

Tablo 3.1.  Örneklemin Sosyodemografik Profiline İlişkin Bilgiler .............................. 80 

Tablo 3.2. Cinsiyet Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular ............................................................................................. 81 

Tablo 3.3. Cinsiyet Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular ............................................................................................. 82 

Tablo 3.4. Yaş Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini Yönelimine İlişkin 

Bulgular ........................................................................................................ 82 

Tablo 3.5. Yaş Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini Yönelimine 

İlişkin Betimleyici İstatistikler ..................................................................... 83 

Tablo 3.6. Yaş Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular ............................................................................................. 83 

Tablo 3.7. Medeni Durum Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular ......................................................................... 83 

Tablo 3.8. Medeni Durum Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular ......................................................................... 84 

Tablo 3.9. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular ......................................................................... 84 

Tablo 3.10. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Betimleyici İstatistikler ................................................. 85 

Tablo 3.11. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular ......................................................................... 85 

Tablo 3.12. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular ......................................................................... 85 

Tablo 3.13. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Betimleyici İstatistikler ................................................. 86 

Tablo 3.14. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular ......................................................................... 86 

Tablo 3.15. Cinsiyet Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin Bulgular ... 87 



VIII 

 

Tablo 3.16. Yaş Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin Bulgular .......... 87 

Tablo 3.17. Medeni Durum Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin 

Bulgular ........................................................................................................ 88 

Tablo 3.18. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin 

Bulgular ........................................................................................................ 88 

Tablo 3.19. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin 

Bulgular ........................................................................................................ 89 

Tablo 3.20. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile İç Güdümlü Dini Yönelim Arasındaki 

İlişki .............................................................................................................. 89 

Tablo 3.21. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile Dış Güdümlü Dini Yönelim 

Arasındaki İlişki ........................................................................................... 90 

Tablo 3.22. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile Tanrı Algısı Arasındaki İlişki ................. 91 

Tablo 3.23. Tanrı Algısı ile Dini Yönelim Arasındaki İlişki ......................................... 92 

Tablo 3.24. İGDY ve DGDY Değişkenlerinin Tanrı Algısını Yordama Düzeyi ........... 92 

Tablo 3.25. İGDY ve DGDY Değişkenlerinin B ve Beta Regresyon Katsayıları ve 

Anlamlılık Düzeyleri .................................................................................... 92 

Tablo 3.26.  Çalışma Grubunun Sosyodemografik Profiline İlişkin Bilgiler ................. 93 

Tablo 3.27. Katılımcıların Sahip Olduğu İç Güdümlü Dini Yönelime İlişkin 

Bulgular ........................................................................................................ 95 

Tablo 3.28. İç Güdümlü Dini Yönelimi Olan Katılımcıların Sosyodemografik 

Özelliklerine İlişkin Bulgular ....................................................................... 98 

Tablo 3.29. Katılımcıların Sahip Olduğu Dış Güdümlü Dini Yönelime İlişkin 

Bulgular ........................................................................................................ 98 

Tablo 3.30. Dış Güdümlü Dini Yönelimi Olan Katılımcıların Sosyodemografik 

Özelliklerine İlişkin Bulgular ..................................................................... 100 

Tablo 3.31. Katılımcıların Sahip Olduğu Olumlu Tanrı Algısına İlişkin Bulgular...... 101 

Tablo 3.32. Olumlu Tanrı Algısı Olan Katılımcıların Sosyodemografik 

Özelliklerine İlişkin Bulgular ..................................................................... 103 

Tablo 3.33. Katılımcıların Sahip Olduğu Olumsuz Tanrı Algısına İlişkin Bulgular ... 103 

Tablo 3.34. Olumsuz Tanrı Algısı Olan Katılımcıların Sosyodemografik 

Özelliklerine İlişkin Bulgular ..................................................................... 107 

Tablo 3.35. Kaygılı Olmayan İGDY ve Olumlu Tanrı Algısına İlişkin Bulgular ........ 108 



IX 

 

Tablo 3.36. Kaygılı Olan İGDY ve Olumsuz Tanrı Algısına İlişkin Bulgular ............ 109 

Tablo 3.37.  DGDY ve Olumlu Tanrı Algısına İlişkin Bulgular .................................. 110 

Tablo 3.38.  DGDY ve Olumsuz Tanrı Algısına İlişkin Bulgular ............................... 111 

Tablo 3.39.  Sosyodemografik Özelliklere Göre Dini Yönelim ve Tanrı Algısına 

İlişkin Bulguların Bütünleştirilmesi ........................................................... 113 

Tablo 3.40.  Obsesif Kompulsif Bozukluk Tanılı Hastalarda Dini Yönelime İlişkin 

Bulguların Bütünleştirilmesi ...................................................................... 113 

Tablo 3.41.  Obsesif Kompulsif Bozukluk Tanılı Hastalarda Tanrı Algısına İlişkin 

Bulguların Bütünleştirilmesi ...................................................................... 114 

Tablo 3.42.  Dini Yönelim ve Tanrı Algısına İlişkin Bulguların Bütünleştirilmesi ..... 115 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



X 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil 1.1. Dini İçerikli OKB’de Bilişsel Davranışçı Model ........................................... 42 

Şekil 1.2. İslami Yaklaşıma Göre Şeytani Havâtırın İşleyişi ......................................... 52 

Şekil 2.1. Araştırmanın Uygulama Aşamaları ................................................................ 56 

Şekil 2.2. Uyarlanmış Açımlayıcı Ardışık Desen Diyagramı ......................................... 60 

Şekil 2.3. Obsesif Kompulsif Bozukluk Alt Tipleri ....................................................... 65 

Şekil 2.4. Dindarlık Yönelimi Ölçeğinin Faktör Yük Değerleri ..................................... 73 

Şekil 2.5. Tanrı Algısı Ölçeğinin Faktör Yük Değerleri ................................................. 74 

Şekil 3.1. Katılımcıların Sahip Olduğu Dini Yönelimler ............................................... 94 

Şekil 3.2. Katılımcıların Sahip Olduğu Tanrı Algıları .................................................. 101 

Şekil 3.3. Katılımcıların Sahip Olduğu Dini Yönelim ve Tanrı Algıları ...................... 108 

Şekil 4.1. Dini Obsesyon, “Kaygılı Olan İGDY” ve Olumsuz Tanrı Algısı 

Arasındaki İlişkiler ....................................................................................... 152 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



XI 

 

ÖNSÖZ 

Takıntı - zorlantı bozukluğu olarak bilinen OKB tekrarlanan düşünce ve 

davranışlara yol açarak işlevselliği olumsuz yönde etkileyen psikiyatrik bir hastalıktır. Bu 

hastalığın semptom örüntülerine göre sınıflandırılan çeşitli alt tipleri arasında dinle 

ilişkilendirilen bir alt tipinin de olması OKB ile dindarlık arasındaki ilişkinin 

araştırılmaya değer bulunmasına ve konuyla ilgili çalışmaların literatürde yer almasına 

neden olmuştur. Dindarlık ile OKB arasındaki ilişkiyi inceleyen bu araştırmalarda genel 

anlamda dindarlığın incelendiği görülse de dindarlığın farklı boyutlarıyla OKB ilişkisini 

çalışan araştırmalara da rastlanmaktadır. Ancak OKB ile dindarlık arasındaki ilişkiyi 

incelerken kullanılan parametrelerin dindarlık veya dindarlığın farklı boyutları ile 

sınırlandırılmasının konunun sadece yatay bir düzlemde anlaşılmasına olanak verdiği 

düşünülmektedir. Bu da söz konusu ilişkide var olan diğer değişkenlerin göz ardı 

edilmesine yol açarak OKB ve dindarlık ilişkisinin yüzeysel bir bakış açısıyla ele 

alınmasına neden olabilmektedir. Bu noktada Tanrı algısı, dindarlık veya dindarlık 

yönelimi ile ilişkili olan önemli bir parametre olarak ortaya çıkmaktadır. Kurumsal dinin 

benimsediği Tanrı tasavvurunun yanı sıra bireye göre değişebilen ve sübjektif olan Tanrı 

algısı nasıl bir dindar olunduğuyla yakından ilişkilidir. Özellikle dini içerikli OKB’de 

gerçekleştirilen sürekli ibadet etme kompulsiyonları Tanrı ile kurulan ilişkinin 

yapılandırılmasına yönelik sonuçsuz çabalar olabilmektedir. Bu durumda OKB tanılı 

hastaların dindarlık yönelimlerini araştırmanın aynı zamanda bu kişilerin sahip olduğu 

Tanrı algısını da incelemeyi gerektirdiği söylenebilir. 

Bu bağlamda araştırmamızda mental bozukluğu veya psikotik bozukluğu olmayan 

OKB tanılı hastalarda dini yönelim ve Tanrı algısı incelenmiştir. Bu çalışma; araştırmanın 

nicel bulgularının derinlemesine incelenmek istenmesi, dini yönelim ve Tanrı algısının 

irdelenmesi gereken boyutlarının olması ve bu boyutların ilgili klinik olguda daha detaylı 

betimlemeyi gerektirmesi gibi nedenlerle elde edilen nicel verilerin nitel verilerle 

açıklandığı bir karma yöntem araştırma deseni olan açımlayıcı ardışık desenle 

yürütülmüştür. Araştırmanın nicel ve nitel aşamalarında elde edilen bulguların ve bu 

bulguların bütünleştirilerek yorumlanmasıyla ulaşılan sonuçların OKB ile dini yönelim 

ve Tanrı algısı arasındaki ilişkinin anlaşılmasına ve bu değişkenlerin hastalık sürecindeki 

olası etkileri hakkında fikir sahibi olmaya katkı sağlayabileceği düşünülmektedir. Bu 



XII 

 

doğrultuda özellikle dini obsesyonlardan mustarip olan hastalar açısından bu çalışmanın 

OKB için geliştirilen tedavi yaklaşımlarına yeni bir bakış açısı kazandırabilecek olması 

umut vericidir. 

Bu çalışmada bilgi ve deneyimleriyle değerli katkılarını esirgemeyen danışman 

hocam Doç. Dr. Muhammed KIZILGEÇİT başta olmak üzere Prof. Dr. Eyyub ŞİMŞEK 

ve Doç. Dr. İsmail SEÇER’e teşekkürlerimi arz ederim. Ayrıca manevi desteğini her 

zaman hissettiğim kıymetli annem Nevin TATAR ve kıymetli babam Ali TATAR’a 

teşekkür etmek isterim. Son olarak akademik çalışmalarım sırasında manen yanımda olup 

yılmadan devam etmem konusunda desteğini esirgemeyen sevgili eşim Prof. Dr. İlker 

ANGIN’a teşekkür ederim. 

Erzurum-2020   Yasemin ANGIN



1 

 

GİRİŞ 

I. ARAŞTIRMANIN KONUSU 

Dinin ne olduğuyla ilgili bugüne kadar filozoflar, teologlar ve diğer sosyal 

bilimciler tarafından birçok tanımlama yapılmıştır. Ancak bu tanımlamalar her alanın 

kendi bakış açısına göre şekillenmiş ve bir görüş birliği ortaya çıkmamıştır. Örneğin 

antropolog ve sosyologlar dine işlevsel bir perspektifle yaklaşırken, psikologlar özsel bir 

yaklaşım ortaya koyarak daha çok dinin psikolojik etkileri üzerinde durmuşlardır. Bireyi 

ve toplumu yakından ilgilendiren din hakkında bu yaklaşımlar psikoloji, sosyoloji gibi 

disiplinlerin metodolojik olarak farklılaşmasından ve dinin çok yönlü yapısından 

kaynaklanmaktadır. Aslında din ne sadece psikolojik bir olgudur ne de kültürel temelli 

herhangi bir kurumdur. Din, belli kültürlerin izini taşıyan dış varlığı ve insanın içindeki 

psikolojik varlığıyla birlikte bir bütündür. Aynı zamanda kutsalla olan ilişkiye dayalı 

olarak hayatı bütünleştirmeye yönelik bir sistemdir. Bu ilişkiye kişiliğini oluşturan her 

parçayla katılan birey için din, hayatın tüm boyutlarını kuşatan bir olgudur (Hökelekli, 

2011: 69-73; Köse ve Ayten, 2017: 110). Bu yönüyle din, kutsalla girilen ilişkiyle birlikte 

bireylere belli duyuş, düşünüş ve davranış kalıpları sunan, hayata anlam verme ve 

varoluşsal kaygıları çözme konusunda yardımcı olan bir referans kaynağıdır (Bahadır, 

2017a: 15; Kızılgeçit, 2017a: 12). Bu kaynak birey için önemli hale geldiğinde onun dini 

gelişimine katkıda bulunur. 

Belli dini uygulamaları yapmakla sınırlı olmayan dini gelişim ömür boyu devam 

eden birikimli bir süreçtir. Bu süreç kişilik gelişimiyle paralel ilerlemekte ve gelişim 

dönemlerine göre değişen ilgi, yönelim ve ihtiyaçlardan etkilenmektedir. Bunun için dini 

gelişimi kişisel gelişimden ayrı düşünmek mümkün görünmemektedir. İnsanın biyolojik, 

fizyolojik, duygusal ve sosyal yönden gelişimi dini gelişimi etkilemektedir. Bu bağlamda 

kişilik gelişimini etkileyen ve iyi ya da kötü olarak değerlendirilebilecek tüm yaşantılar 

dini gelişimi etkilediği gibi bunun tersi de geçerlidir (Karaca, 2016:9-16). Dini gelişim 

sürecine katkı sağlayan olumlu deneyimler kadar olumsuz deneyimlerin de olduğu 

düşünüldüğünde, bu süreçte bireyin Allah ile kurduğu ilişki ve dini yönelim biçimi 

farklılaşabilmekte ve kendine özgü bir hal alabilmektedir. Bu bağlamda “nasıl bir 

dindarlık?” sorusu bireyin dini gelişim sürecini anlama ve dini yönelimini belirleme 

noktasında önemli hale gelmektedir. 



2 

 

Bir kimse, yaşamında kutsal bir hedef arayıp bulduğunda veya bir şekilde kutsalla 

bağlantılı bir yola girdiğinde dindar olarak kabul edilebilir.  Pargament’in bu tanımına 

göre, dini yolların oldukça kapsayıcı bir genişlikte olduğu ve çeşitli düşünce, davranış, 

ilişki ve duygu tarzlarını içerdiği anlaşılmaktadır. Bunlar, bireysel olarak oluşturulmuş ve 

geleneksel dini kurumlarla oldukça düşük düzeyde ilişkili veya geleneksel dini 

uygulamaları, inanç sistemlerini ve kurumları içine alacak biçimde şekillenmiş 

olabilmektedir. Bu durumda dindar bir bireyin hedefleri; hayatın anlamı, kendini 

geliştirme, huzur, sağlık gibi kişisel amaçları veya başkalarıyla yakınlık kurma, dünya 

barışı ve adalet gibi sosyal amaçları içerebilir. Bazı dindarlar için ise dinin değerinin, 

dinin etkilerinden çok hakikatiyle ilgisi vardır. Bu kişiler için bedellerini umursamayarak 

hakikati bulmak ve yaşamak dinin asıl gayesini oluşturur (Pargament, 2005). 

Allport (1963) bu ayırımı, dış güdümlü dini yönelimi ve iç güdümlü dini yönelimi 

olan bireyler bazında yapmaktadır. Ona göre dış güdümlü dini yönelimi olan insanlar için 

din bir alışkanlık veya sosyal ve kişisel amaçlar için kullanılan bir yatırımdır. Bu kişiler 

için asıl amaç dini yaşamak değil onu kişisel durumu iyileştirmek, arkadaş kazanmak, 

güç kazanmak gibi çeşitli şekillerde kullanmaktır. Dış güdümlü dini yönelimi olan 

bireyler Tanrı’ya dönerler fakat bunu kendilerinden uzaklaşmadan yaparlar. Dolayısıyla 

bu tür bir yönelim güvenlik ihtiyacı, statü edinme gibi kişisel ihtiyaçlara hizmet eder ve 

tüm araçsal alışkanlıklar gibi kolayca yıkılma tehlikesi altındadır. Bu nedenle uzun 

vadede koruyucu ya da tedavi edici etkisi yoktur. İç güdümlü dini yaşantı formunun daha 

terapötik ve koruyucu olduğunu ileri süren Allport, bu dini yönelimin araçsal bir oluşum 

olmadığını ve zihinsel sağlığa daha çok katkı sağlayabileceğini savunur. İç güdümlü dini 

yönelimin önemli bir özelliği tedaviyi hedeflememesidir. Yani dini derinden içselleştiren 

birey için zihinsel sağlık sadece bir yan üründür. 

Dini yönelim ve sağlık arasındaki ilişkiyi inceleyen bazı araştırmalarda zihinsel 

sağlığı olumlu yönde etkilemesi bakımından iç güdümlü dini yönelimin dış güdümlü dini 

yönelime göre üstün olduğu ortaya çıkmıştır. Baker ve Gorsuch (1982) tarafından yapılan 

bir araştırmada anksiyete ile dini yönelim arasındaki ilişki incenlemiş ve iç güdümlü dini 

yönelim ile anksiyete arasında negatif bir korelasyon olduğu, bunun yanında dış güdümlü 

dini yönelim ile anksiyete arasında pozitif bir korelasyon olduğu bulgulanmıştır. 

Üniversite öğrencilerinin dini yönelimleri ile depresyon düzeyleri arasındaki ilişkiyi 

cinsiyet, yaş, çalışma alanı gibi değişkenlere göre araştıran bir çalışmada ise dini tutum 



3 

 

skorlarının artmasıyla depresyon skorlarının düştüğü bulgulanmış ve iç güdümlü dini 

yönelime sahip insanların daha olumlu bir zihinsel sağlığı olduğu belirtilmiştir 

(Tahmasbipour ve Taheri, 2011). İç güdümlü dini yönelimin depresyon ve bilişsel işlev 

arasındaki ilişkiye aracılık edip etmediğini inceleyen başka bir araştırmada 60 yaş ve üstü 

bir grup örneklemle çalışılmıştır. Bu araştırmadan elde edilen verilere göre iç güdümlü 

dini yönelime sahip olmanın 60 yaş ve üstü erişkinlerde depresyonun bilişsel işlev 

üzerindeki olumsuz etkisini azaltabildiği sonucuna ulaşılmış ve ileri yaş erişkin 

depresiflerle çalışan profesyonellere bilişsel bozulmayı önleme stratejilerinden biri olarak 

iç güdümlü dini yönelimi geliştirmenin yollarını aramaları önerilmiştir (Foong vd., 2017).  

Bu tür araştırmalar dinin ruh sağlığı üzerinde nasıl bir etki yaptığı incelenirken göz 

önünde bulundurulması gereken çok boyutlu bir yapıya işaret etmektedir. O da, dinin tek 

yönlü bir olgu olmadığı ve araştırma konusu edilirken analitik bir yaklaşımla spesifik 

olarak boyutlar ve göstergeler üzerinden gitmek gerektiğidir. Böylece elde edilen 

bulgulardan tek bir parametreye dayanmayan sağlıklı sonuçlar çıkabilir ve dinin birey 

üzerinde nasıl ve ne yönde etki yaptığı daha iyi anlaşılabilir (Yapıcı ve Koçak, 2017:75). 

Bu araştırmada Allport geleneğini takip eden diğer araştırmalarda olduğu gibi dindarlık 

yönelimini ölçmek üzere iç güdümlü ve dış güdümlü dini yönelim ayrımı yapılmakta ve 

bu boyutlara göre Obsesif Kompulsif Bozukluk tanılı hastaların dini yönelimleri 

incelenmektedir. 

Obsesif Kompulsif Bozukluk zihinsel ve davranışsal belirtilerin aynı anda 

görülmesine yol açan ve klinik görünümdeki çeşitlilik nedeniyle bulaşma, kontrol, cinsel 

ve dinsel gibi alt tiplere ayrılan psikiyatrik bir bozukluktur (Abramowitz, McKay ve 

Taylor, 2008: 5). Amerikan Psikiyatri Birliği Tanı Ölçütleri Başvuru El Kitabında (DSM-

V, 2014: 129-130) obsesyonlar; zorla gelen ve kişide sıkıntıya neden olan, tekrarlayıcı ve 

sürekli düşünceler, dürtüler ya da düşlemler olarak tarif edilmektedir. Kompulsiyonlar ise 

kişinin, obsesyona bir tepki olarak ya da katı bir biçimde uygulaması gereken kurallara 

göre yapmaktan kendini alıkoyamadığı tekrarlayıcı davranışlar ya da zihinsel eylemler 

şeklinde tarif edilmektedir. 

Obsesif Kompulsif Bozukluğun çeşitli alt tipleri arasında dinle doğrudan ilişkili 

olan alt tipi dini içerikli obsesyon ve kompulsiyonlardır. Toprak (2018), dini içerikli 

obsesyon ve kompulsiyonları şöyle sınıflandırmaktadır; Dini Obsesyonlar: Allah’la ilgili 



4 

 

ya da Peygamber veya önemli bir dini figür ile ilgili cinsellik, şiddet, hakaret içeren 

düşünce ve imajlar, itikadi konular hakkında bir takım şüpheler, günah işlemekle ilgili 

yoğun düşünceler, abdestin, gusül abdestinin, namazın eksik yapıldığına dair düşünceler, 

ibadetin sıhhatini engellemesinden korkulan beden ve giysi temizliği ile ilgili düşünceler, 

namaz kılarken veya başka bir ibadet sırasında akla gelen kötü, ahlaksız, küfürlü 

düşünceler veya cinsel içerikli görüntülerdir. Dini Kompulsiyonlar: aşırı ve uygunsuz 

şekilde tövbe etme, kabul olunmadığını düşünerek tekrar tekrar dua etme, yapılan 

herhangi bir ibadetin kabul edilmediğini düşünerek o ibadeti yeniden yapma, güvenilen 

dini figürlerden sürekli onay alma davranışları ve namaz kılmayı bırakmak, dini sohbet 

ve ibadet edilen yerlerden uzak durmak gibi kaçınma davranışlarıdır. Dini içerikli olsun 

veya olmasın OKB (Obsesif Kompulsif Bozukluk) alt tipleri çoğu zaman tek bir olguda 

birlikte bulunabilmektedir. Bu durumda olgu, alt tiplerle ilgili önceden tanımlanan 

sınıflandırmalarla bağdaşmayabilmektedir. Cinsel obsesyonlar ve temizlenme 

kompulsiyonlarının aynı hastada olması buna örnek olarak verilebilir (Abramowitz, 

McKay ve Taylor, 2008: 11).  

Obsesif Kompulsif Bozukluğun ritüelimsi davranışlarla, sorumluluk duygusuyla ve 

ahlaklılıkla ilişkilendirilmesi, OKB ile dindarlık arasındaki ilişkinin araştırılmaya değer 

bir konu olarak değerlendirilmesine ve literatürde konuyla ilgili birçok çalışmanın 

yapılmasına sebep olmuştur. Buna göre OKB ile dindarlık arasında pozitif yönde bir ilişki 

olduğunu (İnözü ve Karancı, 2012: 176; Yorulmaz, 2012: 143; Bilekli, 2016) veya böyle 

bir ilişki olmadığı halde dinin OKB semptomlarının görünürlüğünü sağlayan bir alan 

oluşturduğunu (Uyaver, 2010; Solaim ve Loewenthal, 2011; Ayten, 2018: 49) öne süren 

çalışmalar bulunmaktadır. Dindarlık ile OKB arasında pozitif ilişki bulgulayan bu 

araştırmalarda genel anlamda dindarlığın incelenmiş olduğu ve dindarlık yöneliminin 

ayrıca incelenmediği görülmektedir. Ancak dindarlığın farklı boyutlarıyla OKB ilişkisini 

çalışan araştırmalar da bulunmaktadır. İç güdümlü ve dış güdümlü dini yönelim, kişilik 

özellikleri ve ölüm obsesyonu arasındaki ilişkinin çalışıldığı bir araştırmada Allport Dini 

Yönelim Ölçeği,  Beş Faktör Kişilik Envanteri ve Ölüm Obsesyonu Ölçeği kullanılmıştır. 

Araştırma sonucu, ölüm obsesyonlarının dış güdümlü dini yönelim ve ölçülen kişilik 

boyutlarından olan nevrotizm ile pozitif ilişkili olduğunu göstermiştir. Bu çalışmada dış 

güdümlü dini yönelim ile kişisel ölüm felsefesi yoksunluğu arasında bir ilişki olabileceği 

çıkarımında bulunulmuştur (Salmanpour ve Issazadegan, 2012). Dindarlık, obsesif 



5 

 

kompulsif belirtiler ve kişilik özelliklerin klinik olmayan bir grup Müslüman örneklemde 

incelendiği başka bir araştırma ise Ok ve Gören (2018) tarafından yapılmıştır. Bu 

araştırmada bir önceki araştırmada olduğu gibi Beş Faktör Kişilik Envanteri kullanılmış 

ancak iç güdümlü ve dış güdümlü dini yönelimi ölçen bir ölçme aracının kullanılması 

tercih edilmemiştir. Araştırma sonucunda dinin, nevrotizm ile bağlantısı olmasa da 

nevrotizmin yakın bir müttefiki olan OKB ile pozitif bir ilişkisi olduğu belirtilmiştir. 

Obsesif Kompulsif Bozukluk ile din arasındaki ilişkide ise hem din hem de OKB ile 

pozitif ilişkili diğer bir kişilik boyutu olan öz disiplinin aracılık rolü olabileceği 

belirtilmiştir. Ghafoor, Schulz ve Mohsin (2018) tarafından yapılan bir araştırmada 

Pakistan’ da bulunan hastanelerde OKB tanısı alan hastalarla çalışılmıştır. Dış güdümlü 

dini yönelimi ölçen bir dindarlık ölçeğinin kullanıldığı bu çalışmada OKB ile benlik 

saygısı arasındaki ilişkinin ve dindarlığın bu ilişkideki aracı rolünün netleştirilmesi 

amaçlanmıştır. Araştırma sonucunda, dindarlık ile benlik saygısı arasında pozitif ilişki 

olmasına rağmen, OKB ile benlik saygısı arasında ortaya çıkan negatif ilişkide dindarlığın 

beklenen olumlu etkiyi göstermediği bulgulanmıştır. Bu doğrultuda sonraki çalışmalar 

için verilen önerilerden biri OKB tanılı hastalarda iç güdümlü dini yönelimin ölçülmesi 

olmuştur. 

Din ve dindarlık ile OKB arasındaki karmaşık ilişkiyi ortaya koyan benzeri 

araştırmaların dışında geleneksel dini inanç ve uygulamalar ile dini içerikli OKB 

göstergeleri arasında ayırım yapmanın zorluğundan bahseden araştırmalar da 

bulunmaktadır. Bu araştırmalarda sağlıklı dini pratikler genellikle olumlu duygularla 

ilişkilendirilirken dini içerikli OKB’de sıklıkla görülen zorunlu ritüeller kaygı ile 

ilişkilendirilmektedir (Abramowitz ve Jacoby, 2014; Ok ve Gören, 2018). Burada sağlıklı 

dini uygulamalardan ne kastedildiği üzerinde durulması gereken bir konudur. Bunlar 

dindar bireyin iç güdümlü bir yönelimle yerine getirdiği dini davranışlar olabilir mi? Ya 

da dini yönelime bakılmaksızın kaygı ile ilişkili olmayan dini davranışlar mı 

anlaşılmalıdır? Kaygı ve depresyon gibi değişkenlerle dış güdümlü dini yönelim arasında 

bulunan pozitif ilişkinin ortaya koyulduğu araştırmalar (Baker ve Gorsuch, 1982; Foong 

vd., 2017), dini içerikli OKB’nin dış güdümlü dini yönelim ile ilişkili olabileceği 

hakkında fikir vermektedir. Ancak bu, iç güdümlü dini yönelim ile OKB arasında negatif 

ilişki olacağını varsaymak anlamına gelmemektedir. Kısacası OKB alt tipleri ve özellikle 



6 

 

dini içerikli OKB ile dini yönelim arasındaki ilişkiyi incelemenin konuyu aydınlatmaya 

yardımcı olabileceği düşünülmektedir. 

Dini içerikli OKB söz konusu olduğunda yoğun umutsuzluk ve suçluluk duygusu 

kendini göstermektedir. İnözü ve Karancı’ya göre (2012: 170) bu kişiler Tanrı’nın 

kendilerini bağışlamayacağına, günahlarının affedilmeyeceğine, iyi bir kul 

olamayacaklarına inanmakta ve bundan dolayı olumsuz duygular yaşamaktadırlar.  

Suçluluk duygusundan kurtulmak için Tanrı ile kurulan ilişkinin yapılandırılmasına 

yönelik sürekli ibadet etme kompulsiyonlarına yönelmektedirler. Dini obsesyonları olan 

bu tip hastalar Tanrı ile olan ilişkilerinde hissettikleri suçluluk duygusunu gidermek 

amacıyla kompulsif davranışlar gerçekleştirmekte fakat bu davranışlar sağlıklı bir 

dindarın ibadetten aldığı manevi zevke benzer bir doyumu sağlamamaktadır. Sonuç 

olarak söz konusu obsesyonlar azalmamakta aksine döngüsel olarak daha da artmaktadır. 

Bu durumda dini obsesyonları olan bu tip kişilerin Tanrı ile kurdukları ilişkinin sıkıntılı 

olması temel problem olarak görülebilir, mi? Fergus ve Rowatt (2014) yaptıkları bir 

araştırmada Tanrı’ya bağlanma ile dini içerikli OKB arasındaki ilişkiyi incelemişlerdir. 

Araştırma sonucunda Tanrı’yla güvensiz bağlanma ve dini içerikli OKB arasında anlamlı 

bir korelasyon bulunmuştur. Dini içerikli OKB’yi açıklayan modellerin karşılaştırıldığı 

bu çalışmada Tanrı’ya bağlanma biçiminin, söz konusu modellerde belirgin bir şekilde 

öne çıkan değişkenlerden daha fazla açıklayıcı olduğu öne sürülmüştür. OKB tanılı 

hastaların incelendiği diğer bir araştırmada ise dini içerikli OKB’de Tanrı imajı ve 

düşünce kontrol stratejilerinin rolü araştırılmıştır. Araştırmada, katılımcı hastaların 

günahkar ve ahlaki olmayan düşüncelerinden dolayı suçluluk duygusu hissettikleri için, 

kabul edilen Tanrı imajının eşlik ettiği düşünce kontrol stratejilerini kullandıkları ve sık 

sık dua etmek, itirafta bulunmak veya dini otoritelerden güvence aramak gibi zorunlu 

davranışlara yöneldikleri bildirilmiştir. Bunun sonucunda ise hastaların obsesif kompulsif 

bozukluk şiddetinin arttığı belirtilmiştir. Bu nedenle terapilerde, Tanrı algısını düzeltmeyi 

ve düşünceleri kontrol etmede daha uygun stratejiler geliştirmeyi sağlayan bir yaklaşım 

benimsenmesi gerektiği üzerinde durulmuştur (Shameli, Goodarzi, Hadianfard, Taghavi 

ve Ghanizade, 2012). 

Dini obsesyonların gelişmesinde din ve dindarlığın bir yatkınlık faktörü olup 

olmadığının incelendiği bir araştırmada Kanadalı Hristiyan ve Türk Müslüman öğrenciler 

karşılaştırılmıştır. İnözü ve Karancı (2012: 176) tarafından yürütülen bu araştırmada Türk 



7 

 

Müslüman öğrencilerin Kanadalı Hristiyan öğrencilerden daha fazla Tanrı korkusuna 

dayalı kaygı ve bu içerikle bağlantılı istem dışı düşünceler yaşadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

Bu sonuç ise Türk Müslüman öğrencilerde dini obsesyonların şiddetinin daha çok Tanrı 

korkusuna dayalı obsesyonların varlığından etkilenebileceği şeklinde yorumlanmıştır. 

Bunun yanı sıra incelenen değişkenin klinik bir olgu olmasına rağmen klinik tanı almamış 

bir örneklem grubu ile çalışılması, araştırmanın sınırlılığı olarak belirtilmiştir. Bu 

bağlamda, dini obsesyonların olumlu/olumsuz Tanrı algısıyla nasıl bir ilişkide olduğu 

daha fazla araştırılmayı bekleyen bir konu olarak durmaktadır. 

Bütün bu araştırmalar ışığında, klinik tanı alan OKB hastalarının sahip olduğu dini 

yönelim ve Tanrı algısının OKB alt tiplerine göre incelenmesinin literatüre katkı 

sağlayacağı düşünülmektedir. 

II. ARAŞTIRMANIN AMACI VE GEREKÇESİ: 

Obsesif Kompulsif Bozukluk birçok araştırmanın konusu olmuş psikiyatrik bir 

rahatsızlıktır. Yurt içinde yapılan araştırmalara bakıldığında psikiyatri ve psikoloji 

dışında din psikolojisi alanında da ilgi çeken bir konu olduğu anlaşılan OKB’nin 

dindarlık, vesvese, dini tutum gibi değişkenlerle ilişkisinin çalışıldığı görülmektedir 

(Uyaver, 2010; Memiş, 2012; Amil, 2013). Bu çalışmalar klinik olabildiği gibi klinik 

olmayan örneklemlerle de gerçekleştirilmiştir. Ancak klinik bir olgu olan OKB’nin bu 

tanıyı alan hastalarla çalışılmasının daha değerli olduğu düşünülmektedir. Bu araştırmada 

ise OKB tanılı hastaların sahip olduğu dini yönelimin ve Tanrı algısının incelenmesi 

amaçlanmaktadır. Obsesif Kompulsif Bozukluğun klinik örneklemde bu değişkenlerle 

daha önce araştırılmamış olması bu araştırmanın gerekçesini oluşturmaktadır. Diğer bir 

gerekçe ise klinik bir olgu olan OKB vakalarında dini yönelimin ve Tanrı algısının 

oynadığı rolün anlaşılmasının hem hastalığın nedensel etkileriyle ilgili literatürü hem de 

tedavi yaklaşımlarını etkileyebilecek olmasıdır. Bu amaç ve gerekçeler doğrultusunda 

yapılacak bir araştırmanın önemli ölçüde özgünlük taşıyacağı düşünülmektedir. 

Bu araştırmada belirtilen amaç ve gerekçeler bağlamında geçerli ve güvenilir 

sonuçlara ulaşmak için sadece nicel ya da nitel yöntemin kullanılmasının bazı sınırlılıklar 

getireceği değerlendirilerek nicel ve nitel yöntemlerin birlikte kullanıldığı karma 

araştırma yöntemi kullanılmıştır. Çünkü araştırmanın değişkenleri olan dini yönelim ve 



8 

 

Tanrı algısının irdelenmesi gereken boyutlarının olması ve daha detaylı betimlemeyi 

gerektirmesi, bunun yanında nicel araştırma bulgularının derinlemesine incelenmek 

istenmesi nicel yaklaşımın yanında nitel yaklaşımın benimsenmesini gerekli kılmaktadır. 

Bunun için elde edilen nicel verilerin nitel verilerle açıklandığı bir desen olan açımlayıcı 

ardışık desen tercih edilmiştir. Bu noktada araştırmanın ikincil amacının OKB tanılı 

hastalarda dini yönelim ve Tanrı algısını incelerken uygulanan işlemlerin karma araştırma 

deseni ile yürütülmesi olduğu söylenebilir. Böylece genellenebilir nicel sonuçlardan 

yararlanılırken nitel sonuçlarla da bireysel farklılıklar göz ardı edilmeden bulguların 

bütünleşik olarak değerlendirilmesi sağlanmıştır.  

III. ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ 

Tipik bir karma araştırma yönteminde en iyi araştırma sorusunun içerikle birlikte 

yöntemi de yansıtması gerektiği ve açımlayıcı ardışık desende araştırma sorusunun “Nitel 

veriler nicel sonuçları nasıl açıklamaktadır?” şeklinde ifade edilmesi gerektiği 

belirtilmektedir (Creswell, 2017: 75-76). Bu doğrultuda araştırmanın temel problemi şu 

şekildedir; 

Obsesif Kompulsif Bozukluk tanısı alan hastaların sahip olduğu dini yönelim ve 

Tanrı algısını anlamayı sağlayan nitel veriler araştırmanın nicel sonuçlarını açıklamada 

nasıl yardımcı olmaktadır? Araştırmanın alt problemleri ise aşağıdaki gibidir;  

1. Obsesif Kompulsif Bozukluk tanılı hastaların dini yönelim ve Tanrı algıları 

sosyodemografik özelliklere göre (cinsiyet, yaş, medeni durum, eğitim seviyesi 

ve ekonomik düzey) anlamlı farklılık göstermekte midir ve nitel bulgular bu 

sonuçları açıklamakta mıdır? 

2. Araştırmadan sağlanan nicel verilere göre iç güdümlü dini yönelim ile 

OKB’nin alt tipleri arasında nasıl bir ilişki vardır ve nitel veriler bu ilişkiyi 

açıklamakta mıdır? 

3. Araştırmadan sağlanan nicel verilere göre dış güdümlü dini yönelim ile 

OKB’nin alt tipleri arasında nasıl bir ilişki vardır ve nitel veriler bu ilişkiyi 

açıklamakta mıdır? 

4. Araştırmadan sağlanan nicel verilere göre Tanrı algısı ile OKB’nin alt tipleri 

arasında nasıl bir ilişki vardır ve nitel veriler bu ilişkiyi açıklamakta mıdır? 



9 

 

5. Elde edilen nicel verilere göre OKB tanılı hastalarda Tanrı algısı ve dini 

yönelim arasında nasıl bir ilişki vardır ve nitel veriler bu ilişkiyi açıklamakta 

mıdır? 

IV. ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ 

Dini inançların ruh sağlığını etkilediğini ortaya koyan çalışmalar son yıllarda 

oldukça artmıştır. Özellikle Batı’da yapılan araştırmalar kaygı, depresyon, umutsuzluk 

gibi göstergeler ile hem genel anlamda dindarlık, hem de dindarlığın farklı görüntüleri 

arasındaki ilişkileri incelemektedir. Din ile ruh sağlığı arasındaki ilişkiyi çalışan bu 

araştırmaların bir kısmında iç güdümlü ve dış güdümlü dindarlık ayrımı kullanılmaktadır. 

Allport geleneğini takip eden bu araştırmalar psikososyal yönden bireye olumlu katkıda 

bulunan dindarlığın iç güdümlü dindarlık olduğunu öne sürmektedir. Buna göre 

dindarlığın bazı biçimleri psikolojik sağlığı olumlu etkilerken, bazıları ise olumsuz 

etkilemektedir. Bu bağlamda bireyin sağlığıyla ilgili olarak dini yönelimi önemli bir 

etkiye sahip görünmektedir. Bu konuyu klinik psikiyatri vakalarını analiz ederek çalışan 

araştırmalarda, dini anlayış ve yaşayışın ve özellikle Tanrı algısının bireyin ruh sağlığını 

pozitif ya da negatif yönde etkileyebileceği, dolayısıyla sağlıklı ve sağlıksız dindarlık 

tiplerinden söz edilebileceği anlaşılmaktadır. Bu çerçevede yapılan araştırmalarda dış 

güdümlü dindarlığın sağlıksız olarak değerlendirildiği görülmektedir (Yapıcı, 2013: 1-

40). 

Bu bağlamda klinik psikiyatrideki vaka çeşitlerinden biri olan OKB’nin dini 

yönelim ve Tanrı algısı değişkenleriyle incelenmesi aşağıdaki nedenlerle önemli 

görülmektedir; 

1. Ülkemizde OKB’de dini yönelim ve Tanrı algısını nicel verilerin nitel verilerle 

açıklandığı karma yöntem araştırma deseniyle inceleyen klinik bir çalışmanın 

daha önce yapılmamış olması. 

2. Araştırmanın OKB ile dini yönelim ilişkisine dair açıklamalar getirecek 

olması. 

3. Araştırmanın OKB ile Tanrı algısı ilişkisine dair açıklamalar getirecek olması. 



10 

 

4. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile dini yönelim ve Tanrı algısı arasındaki 

ilişkinin anlaşılmasıyla bu değişkenlerin hastalık sürecindeki olası etkileri 

hakkında öngörü geliştirilebilecek olması.  

5. Elde edilen nicel ve nitel verilerin işlenmesiyle ortaya çıkan sonuçların OKB 

tedavi yaklaşımlarına yeni bir bakış açısı kazandırabilecek olması. 

V. ARAŞTIRMANIN SINIRLILIKLARI 

Bu araştırma bazı sınırlılıklara sahiptir. Bunlar; 

1. Araştırmanın evreni SBÜ Erzurum Bölge Eğitim Araştırma Hastanesine 

başvurup OKB tanısı alan ve mental bozukluğu veya psikotik bozukluğu 

olmayan kişilerle sınırlıdır. 

2. Araştırmanın nicel boyutu belirtilen şartları taşıyan ve katılımcı olmaya gönüllü 

olan 19-64 yaş aralığındaki 81 kişi ile, nitel boyutu ise nitel çalışma grubunda 

yer almaya gönüllü olan kişilerle sınırlıdır. 

3. Araştırma bulguları nicel ölçme araçları ve görüşme sorularından elde edilen 

verilerle sınırlıdır.  

4. Araştırmaya katılan hastaların tamamına yakınının ilaç tedavisi alıyor olması 

araştırmanın sonuçlarını etkileyebilecek bir sınırlılıktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

1.1. DİN VE DİNDARLIK 

Din kelimesinin Arapça deyn kökünden türediği kabul edilir. Belirli bir zamanda 

ödenmesi gereken borç anlamına gelen deyn zamanla örf, adet, kanun anlamında din 

şeklinde kullanılmaya başlanmış (Kanar, 2009: 900; Mutçalı, 2012: 326), ilerleyen 

süreçte ise Allah’ın hükmü ve idaresi anlamını kazanmıştır. Dinlerle ilgili tek tanrılı-çok 

tanrılı, kurucusu olan-geleneksel, ilkel dinler-milli dinler-dünya dinleri ya da sakramental 

(ritüellere dayanan)-profetik (peygamberi olan)-mistik vb. pek çok sınıflandırma 

yapılmaktadır. Gerek ilkel gerekse gelişmiş olsun tarihinin bütün dönemlerinde kendini 

gösteren sosyal bir olgu olarak din, insanlığın başlangıcından itibaren bireyi içten ve 

dıştan sarmalayan, onun duygu, düşünce ve davranışını etkileyip şekillendiren bir yapı 

olagelmiştir (Tümer, 1994: 312-320). Bu yönüyle din genel olarak inanç, bilgi ve 

uygulama açısından sistemleşmiş, bağlılarına yaşam tarzıyla birlikte anlam kaynağı sunan 

ve onları belli bir dünya görüşü etrafında birleştiren bir yapı şeklinde tarif edilebilir 

(Hökelekli, 2017: 11; Kızılgeçit, 2017b: 10). 

Tarih boyunca var olmuş bütün toplumlarda kendisiyle karşılaşılan dinin, yaşamı 

açıklamada ve düzenlemede önemli bir etkiye sahip olduğu ve bir takım ritüeller, 

mitolojiler, sanat yapıtları, öğretiler vasıtasıyla insan yaşamını kuşatan bir yönünün 

olduğu görülmektedir. Somut olarak algıladıklarıyla yetinmek istemeyen insan için din, 

ya kendi kurgusal inançlarıyla ya da ilahi elçiler aracılığıyla varlığını sürdürmüştür. Din 

tarih boyunca olduğu gibi bugün de insan yaşamını etkileyen, hayatı kutsallaştıran ve ona 

anlam vermeyi sağlayan bir olgudur. Dine yönelik kutsal metinler incelendiğinde farklı 

inançların aslında hep aynı nedenle insana hitap ettiği ve insanların da yine bu nedenle 

dine yöneldiği görülmektedir.  Bu neden, insanın doğasında var olan iyilik-kötülük, sevgi-

nefret gibi karşıt kavramların dinin kurucu dinamiklerinden olmasıdır. İnsanı geliştiren 

ya da körelten bu kavramlarla ortaya çıkan gerilim var olduğu sürece din de insanla 

birlikte varlık sahnesinde kalmaya devam edecektir (Düzgün, 2017: 97-98).  İyilik ve 

sevgiyi, kötülük ve nefret karşısında hakim kılma arzusu ahlaki arayış ve endişelerle 

ilgilidir. Bu arayış insanı dine yönlendiren bir motivasyon sağlamaktadır. Ancak bunun 



12 

 

tersi de geçerlidir. Dinin kendisi ahlaki bir hayatı amaçladığı için, inanan bir birey gerek 

düşünce gerekse davranışlarında iman ve ahlakı bütünleştirerek yaşar. Bu durumda ahlaki 

arayış din için motive edici bir güç sağlarken, din de ahlaki yaşayış için önemli bir 

motivasyon kaynağı olmaktadır (Hökelekli, 2011:103). 

İnsanları dine yönlendiren motivasyonel kaynaklar Karaca (2017: 78-88) tarafından 

biyolojik, psikolojik ve sosyokültürel olarak sınıflandırılmaktadır. Bu sınıflandırmadan 

bireyin dine yönelmesini sağlayan biyolojik bir alt yapısı da olduğu anlaşılmaktadır. Buna 

göre dini eğilim kalıtsaldır ve kuşaktan kuşağa aktarılan genler aynı zamanda dini 

eğilimle de ilişkilidir. Psikolojik kaynaklar; “anlam arayışı ve bilişsel tatmin”, 

“engellenme ve çaresizlik”, “suçluluk ve günahkarlık duygusu” ile “ölüm korkusu ve 

ölümsüzlük arzusu” şeklinde alt başlıklara ayrılmaktadır. Sosyokültürel kaynaklar ise 

kültür, sosyal çevreye uyum ve eğitimle ilgilidir. Hökelekli (2011: 110-115) bu 

sınıflandırmada bulunmayan “kimlik arayışı ve bütünlük arzusu” ile “sıkıntı ve dini 

güvenliğin” dini motivasyonu oluşturan kaynaklardan olduğunu belirtmektedir. 

Hökelekli’ye göre kimlik arayışı daha çok gençlerin yaşadığı bir karmaşadır. Bu süreçte 

toplum tarafından hazır olarak sunulan kimlik rollerinin yanında, din de tutarlı kimlik 

modelleri geliştirmede katkıda bulunur. Bütünlük arzusu ise sıklıkla orta yaş döneminde 

yaşanmaktadır. Bütünleşmiş bir kişilik oluşumu diğerlerinin ihtiyaçlarına duyarlı olma ve 

uzun vadeli amaçlar edinme ile ilgilidir. Din bütünleşmiş kişilik arzusu duyan insan için 

katkı sağlayabilecek bir kaynak olabilir. Hökelekli sıkıntı ile birlikte güvenlik ihtiyacının 

da dini motivasyonlardan olduğunu belirtmektedir. Gerilim ve sıkıntı yaratan olaylarla 

başa çıkmaya çalışan insanın varlığın aşkın boyutuna açılması, Allah’a dayanarak O’ndan 

yardım dilemesi sıkıntının oluşturduğu güvensizlik duygusunu aşmasına yardımcı 

olabilir. Burada sıkıntı iki gruba ayrılmıştır. Bunlar patolojik ve varoluşsal sıkıntılardır. 

Dinin yakından ilgili olduğu varoluşsal sıkıntılar yaşam, ölüm ve anlam arayışıyla 

ilgilidir. 

Varlık sorunuyla öteden beri meşgul olan insan için anlam arayışı, varoluşsal 

ihtiyaçlardandır ve aynı zamanda dine yönlendiren bir motivasyondur. Bilimsel yollar 

dışında açıklanabilecek varoluşsal konularla ilgili doyurucu yanıtlar bulma isteği 

bireylerin dine ve Tanrı’ya yönelmelerini sağlayan motive edici bir güç iken 

(Vergote,1999:91-93), anlam arayışı da varoluşsal bir ihtiyaç olarak insanı dine 

yönlendirmektedir.  Hayatın anlamı, insanın varlık nedeni, ölüm gibi konularda tatmin 



13 

 

olmak isteyen birey için dinin, bilimsel bilgi ya da herhangi bir ideolojiden çok daha 

tatmin edici cevapları bulunmaktadır. Din, yaşantılanan her türlü olayla birlikte hayatı 

anlamlandırma konusunda varoluşsal sorularla mücadele eden insanı, içine düştüğü 

gerginlikten kurtarabilecek anlam zenginliğine sahiptir. Din, insanlara sıkıntı veren 

olaylarda yaşanan acının anlamına odaklanır ve acının bir şekilde değerlendirilmesi 

gerektiğini vurgular. Doğal afetler, hastalık ve esaret gibi acı veren yaşam olayları 

karşısında olumlu değerlendirmeler yapmayı teşvik eder. Burada söz konusu olan acı 

çekmeyi özendirmek ya da anlam bulmak için acı çekmek değil yaşanan acı karşısında 

olumlu ve işlevsel bir tutum benimsemeyi sağlamaktır. Böyle bir tutumu kazanmak insanı 

ruhsal bir eğitimden geçiren temel dini öğretilerle mümkündür. Dini öğretiler hayata 

anlam kazandıran değerlere özellikle önem atfederek bireyin kurduğu bütün ilişki 

boyutlarında anlama ulaşabilmesi için ona rehberlik eder.  (Frankl, 2014: 103; Bahadır, 

2017b: 22-48). 

Dinin, insana sunduğu ve ikna edici açıklamaların bulunduğu konulardan biri de 

diğer bir varoluşsal problem olan ölüm olgusudur. Bireyin kayıtsız kalamadığı ve belli 

bir tutumu benimsediği psikolojik bir obje olan ölüm olgusu, insanlık tarihiye yaşıt, 

evrensel bir konudur. Dinin ölümü yorumlama biçimi insanda bulunan ölümsüzlük 

arzusuna doyurucu bir cevap vermektedir. Dinlere göre ölüm bir yokluk değil, bir çeşit 

format değişikliğidir. Aslında yaşam sonsuza kadar devam etmektedir. Bunun için insan 

olumlu davranışlarını arttırarak ebedi yurtta cenneti kazanmayı gaye edinmelidir. Cennet 

ve cehennemin bulunduğu ahiret, ilahi adaletin kendini göstereceği ve haksızlıkların 

giderileceği bir yerdir. Bu açıklamalar bireyi dine yönlendiren bir motivasyon olan ölüm 

korkusunu dönüştürmekte ve onu daha az sıkıntı veren bir olgu haline getirmektedir 

(Yıldız, 2014: 28; Karaca, 2017:85). Bu sayede birey dünya hayatını yatırım fırsatı olarak 

görüp yaşamını buna göre düzenleme imkanı bulabilir. Bununla birlikte din, inanan bir 

bireyin ölümle ilgili yaşadığı sıkıntıyı besleyen bir kaynak da olabilir. Bu durum 

günahkarlık duygusuyla ilişkilidir. Çünkü dini inancın önemli unsurlarından biri olan 

ahiret inancı, günahlardan dolayı yargılanmayı ve ilahi adalet karşısında hesap vermeyi 

içerir (Yıldız, 2014: 194). Günahkar olduğunu düşünen bireyde hakim olan suçluluk 

duygusu ise dini teslimiyet, arınma ve tevbe ile çözülebilmektedir. Buradaki suçluluk 

duygusu kendini cezalandırmayı isteme veya yalnızlıkla kendini gösteren her hangi 

psikolojik bir duygu olmaktan çok yapılan kötülüğün itiraf edilmesi ve telafi edilmek 



14 

 

istenmesiyle ilgili dini içerikli bir değerlendirmedir (Hökelekli, 2011: 105-106). Böyle 

bir yönelim sonucunda birey arınmışlık duygularıyla birlikte dine olan bağlılığını 

pekiştirmiş olur. Ancak dini konularda ortaya çıkan suçluluk duygusu patolojik bir 

görünüme sahipse bu durumda bireyin psikolojik olarak değerlendirilmesi gerekmektedir. 

Çünkü bu tür bir suçluluk duygusu, onarılması gereken psikolojik arka plana sahip 

olabileceği için dine yöneldikçe ölüm kaygısının artması söz konusu olabilir. 

Bu noktada şunu belirtmek yerinde olacaktır; her ne kadar din ölüm, yaşam, anlam 

arayışı gibi varoluşsal bir takım sorulara cevap verebilecek bir kaynak olsa da o hiç bir 

zaman kendisini bu tür sorulara ikna edici cevaplar veren bir felsefe olarak tanımlamaz. 

Din ilahi olana bağlılığın getirdiği bir otorite ile kendi anlamını ortaya koyar (Hökelekli, 

2011: 115). Bu bağlamda din, varoluşsal sorgulamalara tatmin edici karşılıklar verirken 

bunu yaşamın her alanında varlığını sürdüren bir yetkinliğin parçası olarak görür. 

Kernberg (2005) dinin en temelde bir takım evrensel kurallar dizisiyle kendi içinde 

bütünleşmiş bir ahlak anlayışı ve bütün somut kuralları aşan bir değerler sistemi olduğunu 

belirtir. Kapsamlı ve ahenkli bir sistem olarak dinin ilkelerini ise sevgi ve hem kendine 

hem de başkalarına saygı olarak tanımlar. Böyle bir din, insanlardan da evrensel adalet 

duygusuyla birleştirilmiş anlayış, şefkat ve sorumluluk bekler.  Bu bağlamda olgun bir 

dindarlık uzlaşma, affetme ve ödünleme yeteneğini beraberinde getirmelidir. Ayrıca 

kötülüğü inkar etmeksizin iyiliğe inanmayı ve insanlığın ortak ideali olan yüksek ahlaki 

olgunluğa ulaşmayı amaçlayan sorumluluk duygusunu da içermelidir. Olgun dindarlık, 

iyi olanın gerçekleşmesine katkı verecek şekilde yaratıcılığa yatırım yapmayı ve 

yıkıcılığa karşı direnmeyi amaçlamalıdır. Bunların yanında diğer insanların haklarına 

saygı duymayı ve kendi davranışını yönetmelerine izin vermeksizin, kaçınılmaz olan 

çekememezlik ve açgözlülük gibi davranışları hoş görmeyi gerektirmektedir. 

Allport (2016: 73-92) olgun dindarlığa karşın olgunlaşmamış dindarlık 

biçimlerinden bahsetmekte ve bunların eleştiri konusu olduğunu ileri sürmektedir. 

Allport’a göre olgunlaşmamış dindarlık bencilce çıkarları ve arzuları tatmin eden 

uyuşturucu bir etkiye sahiptir. Bu dindarlık biçimindeki dini duygu objektif olmadığında 

düşünme yeteneğinden yoksun kalır ve bireyin davranışlarını ölçebilecek şekilde anlam 

içeren bir bağlam sunamaz. Ayrıca bu dindarlık biçiminin kişilik üzerinde bütünleştirici 

bir etkisi de olmaz. Allport olgunlaşmış dini duyguyu olgunlaşmamış olandan ayırmakta 



15 

 

ve bu nitelikleri altı başlık altında sıralamaktadır. Buna göre olgunlaşmış dini duygu her 

şeyden önce farklılaşmıştır. Farklılaşmış olması, tek bir din tarifinden daha fazlasını 

benimsemek, daha karmaşık ve kişisel bir duygu bütünlüğüne sahip olmak demektir. Bu 

gelişimi göstermeyenler genelde kendilerine öğretileni yeterli bulduklarını söyleyerek 

onunla ilgili vurgulara değinmeden inanmayı sürdürürler.  İkinci olarak olgunlaşmış dini 

duygu dinamik bir yapıda ve korkuyla motive olmayan bir karakterdedir. Hayatta 

mahkum olmayı değil ona hakim olmayı içeren bir din anlayışıyla ilgilidir. Halbuki 

olgunlaşmamış bir dini yaklaşım kendine canlılık veren motiflerden vazgeçer, dolayısıyla 

otonom da değildir. Üçüncü ayrım olgunlaşmış dini duygunun tutarlı bir ahlakın üreticisi 

olmasıyla ilgilidir. Dini duygular yüksek ve tutarlı standartlarda davranışlar üretebilirler. 

Ancak bu olgunlaşmamış dini duygu için geçerli değildir. Çünkü o ahlaki fırtınalar 

çıkartıp davranışı düzensiz olarak değiştirirken deneyime dayalı dini bakış açısının 

düzenli ve kalıcı etkisinden mahrum kalır. Dördüncü olarak olgunlaşmış dini duygunun 

bütünsel karakterine değinen yazar dini duygunun kapsayıcı olmasının bireyi töleranslı 

hale getirdiğini belirtir. Olgunlaşmamış dini duygu ise tamamen kendi fikrinin 

doğruluğunu katı bir biçimde savunur. Beşinci olarak olgunlaşmış dini duygunun entegre 

olma yeteneği vardır. Entegral doğası nedeniyle bu duygunun kötülük problemini 

kapsaması zordur. Böyle bir birey kötülük olgusuyla karşılaştığında farklılaşmış dini 

olgunluğun sağladığı özgürlük sayesinde çabanın ve duanın hala etkili olduğu 

düşüncesiyle hareket eder ve zincirlere vurulmuş olduğuna inanan bir başkasına göre 

daha esnek ve başarılı bir gelişim gösterir. Buna karşın olgunlaşmamış olan dini duygu 

kötülük probleminden dolayı yıkılmaya elverişlidir. Son olarak olgunlaşmış dini 

duygunun höristik bir karakteri olduğunu öne süren Allport, mutlak kesinlik olmasa bile 

bütün samimiyetiyle inandığı dine yönelmenin bireyin olgunlaşmış zihninin bir özelliği 

olduğunu belirtir. Dini bağlılık bir takım kesinliklerle kanıtlanamayacağı gibi onun 

temelsiz olduğunu kanıtlamak da mümkün değildir. Bu durumda inanan birey inandığı 

dinin ürettiği enerji ve koruduğu değerleri onaylamanın kararsızlıktan üstün olduğunu 

düşünür ve bunu dini bağlılığın ispatı olarak görür. 

Dindarlık konusunda farklı bir yaklaşımla dinin niteliğinin önemli olduğunu 

savunan Fromm’a göre bireyin gelişimine, özgürlüğüne ve mutluluğuna katkıda 

bulunmayan dinler olgunlaşmamış otoriter dinlerdir. Bu dinler Tanrı’nın mutlak 

otoritesine itaati önemser, itaatsizliği en büyük günah olarak değerlendirirler. Böyle 



16 

 

dinler bireyin gizilgüçlerinin körelmesine ve yaratıcılığının yok olmasına neden olurlar. 

Sonuç olarak insanı geliştirmezler. Bunun aksine hümaniter dinler ise bireyin 

özgürlüğüne değer verir ve kendini gerçekleştirmesini önemserler (Fromm, 2015: 53-65). 

Kendini gerçekleştirme ile dindar insanın benzer yönlerinden söz eden Maslow ise 

kendini gerçekleştirmiş bireylerin Tanrı’ya inansın ya da inanmasın dindar olduklarını 

öne sürer. Çünkü bu bireylerin dünyada yaşanan dinlerde olduğu gibi ideal amaçları 

vardır. Maslow’a göre hakikat ve doğa ile kurulan yakın ilişki kendini gerçekleştirmiş 

birey için karakteristik bir özelliktir (Maslow, 1970: 169; Holm, 2007: 117; Ayten, 2015: 

116-141). İnsanı özgürleştiren, onun kendini gerçekleştirmesine yardımcı olan, onu 

geliştirip olgunlaştıran dini potansiyel kadar dini algı ve yönelim de önemli bir konudur. 

Apaydın (2010) dinin bireye nasıl yansıdığının bilinmesinin bu açıdan gerekli olduğunu 

vurgular. Çünkü aynı dini argümanlar farklı bireylerde değişen sonuçlara sebep 

olabilmekte ve farklı dini yönelim biçimleri ortaya çıkabilmektedir. Bu bağlamda 

cinsiyet, kişilik yapısı, kültür gibi değişkenler bireyin dini yönelimini belirlemede dikkate 

alınması gereken unsurlardır. Bu değişkenlerle birlikte bireyin dini öğretileri benimseyip 

içselleştirme durumunun anlaşılması, dinin onun üzerinde nasıl bir etkisinin olduğunu ve 

dini yönelimini daha iyi açıklamayı sağlayacaktır. 

1.1.1. İç Güdümlü Dini Yönelim 

Bireyin dini yaşantısı konusunda olgunlaşmış ve olgunlaşmamış iki ayrı dindarlık 

tipinin olduğunu ileri süren Allport (2016: 73-92) sonraları bu ayırımı iç güdümlü-dış 

güdümlü dindarlık olarak yapmıştır. Buna göre iç güdümlü dindarlık yönelimine sahip 

kişiler inançlarını içselleştirmeye ve onu tam olarak yaşamaya çalışırlar. Bu kişiler dinini 

zevkle yaşar ve inancı doğrultusunda hayata şekil vermek isterler. Böyle bir dini yönelimi 

olan kişiler için din, ihtiyaçları düzenleyen ana güdü olur ve kendi içinde bir amaç haline 

gelir. Tutarlı bir iç güdümlü dini yönelime sahip olan dindarlarda din, bireyin kendini 

gerçekleştirmesinde zemin işlevi görür. Bu bireylerde samimiyete dayanan bireyselleşmiş 

ve olgun bir inanç ve bağlılık vardır (Allport ve Ross, 1967; Holm, 2007: 115-116; 

Yapıcı, 2013: 36). 

İç güdümlü dini yönelimi olan bireyler, içten gelen motivasyonel eğilimlerinin 

dışındaki ihtiyaçları ne kadar güçlü olursa olsun bunlara ikinci derecede önem atfederler. 

Bu ihtiyaçlarını inançlarıyla uyumlu hale getirmeye çalışırlar. İman onlar için tamamen 



17 

 

içselleştirilen ve izlenmesi gereken bir olgudur. Bundan dolayı dinin kendilerine 

sağlayacağı yarardan çok onu yaşamayı anlamlı bulurlar. Bu tip dindarlar için din, 

benliğin sınırlarını aşarak daha geniş bir alana yayılan ve dıştan değil içten kaynaklanan 

bir değerdir. Bu anlamda bireyi İlahi güç ve iradeyle uyumlu hale getiren ve değişime 

zorlayan bir niteliktedir. Hoşgörü, iyi niyet, saygı gibi bazı özelliklerle karakterize olan 

bu din, bireyselleşmiş ve olgunlaşmış bir formdadır (Hökelekli, 2011: 77). İç güdümlü 

dini yönelimi olan bireyler herhangi bir fayda elde etmek için dine yönelmediklerinden 

dolayı sosyal uyum, ruh sağlığı, mutluluk gibi yararlar dini yaşantı için bir amaç 

oluşturmaz. Ancak sonuç olarak bu faydalar ortaya çıkabilir. 

Psikolojik sağlık ile iç güdümlü dini yönelim arasındaki ilişkiyi inceleyen çeşitli 

araştırmalar iç güdümlü dini yönelimin ruh sağlığına olumlu katkıda bulunduğunu ortaya 

koymaktadır. Örneğin, İç Güdümlü Dindarlık Ölçeğinin dindarlığın farklı boyutlarını 

ölçen iki ayrı ölçekle kısmi olarak birleştirilmesi sonucu elde edilen tek formluk ölçeğin 

kullanıldığı bir çalışmada yalnızlık, umutsuzluk ve dindarlık ilişkisi araştırılmıştır. 

Araştırma sonucunda yalnızlık ve umutsuzluk ile dindarlık arasında anlamlı negatif bir 

ilişki olduğu tespit edilmiştir (Kızılgeçit, 2015a). Watson ve diğerlerinin (1987) psikoloji 

bölümü öğrencileriyle gerçekleştirdiği bir çalışmada ise dindarlık ile narsisizm ilişkisi 

araştırılmıştır. Sonuçta iç güdümlü dini yönelim ile sömürücü narsisizm arasında negatif 

ilişki olduğu bulgulanmıştır. Dini yönelim ile öznel iyi oluş ve ölüm korkusu arasındaki 

ilişkinin incelendiği diğer bir araştırmada iç güdümlü dini yönelimin öznel iyi oluş 

üzerinde dolaylı ve olumlu bir etkisinin olduğu, bunun yanında ölümün kabul edilmesinde 

doğrudan ve güçlü bir etkisinin olduğu tespit edilmiştir (Ardelt ve Koenig, 2006). Başka 

bir araştırmada ise iç güdümlü dini yönelime daha az ölüm sıkıntısı eşlik ettiği 

saptanmıştır (Maltby ve Day, 2000). Yine iç güdümlü dini yönelim ile mutluluk arasında 

pozitif yönde ilişki oluğunu (Karslı, 2018a), stres ve öfke ile iç güdümlü dini yönelim 

arasında ise negatif yönde ilişki olduğunu (Tokur, 2011; Karslı, 2018b)  bulgulayan 

çalışmalar iç güdümlü dini yönelimin ruh sağlığına olumlu katkıda bulunduğunu 

göstermesi bakımından önemlidir. Bu araştırmaların yanı sıra, konuyla ilgili literatürde 

yer alan diğer araştırma sonuçları bağlamında iç güdümlü dini yönelim puanlarının 

artmasıyla anksiyete, depresyon gibi ruh sağlığını olumsuz yönde etkileyen değişkenlerin 

puanlarının düştüğünün not edilmesi (Yapıcı 2013: 114-130) iç güdümlü dindarların 



18 

 

ruhsal olarak daha sağlıklı olduğu şeklinde bir değerlendirme yapmayı olanaklı 

kılmaktadır 

1.1.2. Dış Güdümlü Dini Yönelim 

Dış güdümlü dini yönelime sahip kişiler dini, kendi kişisel amaçları için kullanırlar. 

Bu kişiler dini, güvenlik, rahatlık, sosyalleşme, statü gibi çeşitli şekillerde faydalı 

bulabilirler. Bu durumda kucaklanan inanç hafifçe tutulur veya daha çok birincil 

ihtiyaçlara hizmet etmesi için seçici olarak şekillendirilir (Allport ve Ross, 1967). Böylesi 

bir dindarlıkta din, yaşantısal tercihleri belirlemede öncelikli olarak gözetilen unsur 

olmayıp bir takım amaçlar için araçsallaştırılır. Dış güdümlü dini yönelimi olan kişiler 

dinin birçok faydası olduğunu düşünebilir, hatta inandıkları dine katı bir biçimde sarılarak 

hoşgörüsüz bir tavır sergileyebilirler. Bunun nedeni dinin, onların hayatında gördüğü 

işlevdir. Bu tip kişiler dini, kendi ihtiyaçlarını karşılayan bir şekle sokarlar ve 

kendilerinden özveride bulunmaksızın Tanrı’dan yararlanırlar. Burada niyet faktörü öne 

çıkmakta, din amaçtan çok bir araca dönüşmektedir. Aslında dinin işlevsel bir yönünün 

olması beklenen bir şeydir. Bu özellik onun varlığının devamını sağladığı gibi etkili ve 

faydalı olduğunu da gösterir (Hökelekli, 2011: 76-77; Karaca, 2017: 92; Köse ve Ayten, 

2017: 115). Ancak bu işlevsellik dini, bir sömürü unsuru haline getirmemelidir. 

Dış güdümlü dini yönelimi olan bireyler için dinin, ruh sağlığı açısından da araçsal 

bir değeri olabilir. Bu ise dinin, ruh sağlığı üzerinde etkili olması beklenen olumlu 

yönlerini ortaya çıkarmayabilir. İç güdümlü ve dış güdümlü dindarlık ile depresyon 

arasındaki ilişkinin çalışıldığı bir araştırmada Allport’un Dini Yönelim Envanteri ve Beck 

Depresyon Envanteri kullanılmıştır. Sonuçlar dış güdümlü dini yönelim ile Beck 

Depresyon Envanteri skorlarının pozitif ilişkili, olduğunu göstermiştir (Genia ve Shaw, 

1991). Aynı ölçme araçlarıyla Park ve diğerleri (1998) tarafından yapılan başka bir 

araştırmada ise korelasyon analizleri sonucu depresif belirtilerin dış güdümlü dini 

yönelim ile pozitif ilişkili olduğu ortaya çıkmıştır. Depresyonda önemli bir kavram olan 

umutsuzluk ile iç güdümlü ve dış güdümlü dini yönelim arasındaki ilişkinin incelendiği 

bir araştırmada ise dış güdümlü dindarların umutsuzluk düzeyleri iç güdümlü dindarlara 

göre daha yüksek bulunmuştur (Koç, 2013). Bu ve benzeri çalışmalarda (Genia ve Shaw, 

1991; Salmanpour ve Issazadegan, 2012; Koç, 2013; Forouhari vd. , 2019) dış güdümlü 

dini yönelimin ruh sağlığına olumlu katkı yapmada yetersiz olduğu anlaşılmaktadır. 



19 

 

Batson, Schoenrade ve Ventis (2017: 283-443) alanyazındaki çalışmalardan 

hareketle ruh sağlığını yedi ayrı boyutta sınıflandırmışlardır. Bunlar; ruhsal bir hastalığın 

olmaması, sosyal uyum, endişe ve suçluluk duygusundan özgürleşme,  bireysel yeterlik 

ve kontrol, kendini kabul ve kendini gerçekleştirme, kişilik bütünleşmesi ve 

organizasyonu ile açık görüşlü ve esnek olmadır. Yüzden fazla makaleyi inceledikleri 

çalışmalarında iç güdümlü dini yönelimin bahsedilen boyutlardan dördü ile pozitif ilişkili 

olduğunu ileri sürmüşlerdir. Dış güdümlü dini yönelimin ise ruh sağlığı ile olan 

ilişkisinde ruhsal bir hastalığın bulunmayışı boyutu hariç olumlu bir etken olduğunu 

söylemenin her hangi bir zemini olmadığını belirtmişlerdir. Buna göre iç güdümlü dini 

yönelim ruh sağlığı boyutlarından sosyal uyum, endişe ve suçluluk duygusundan 

özgürleşme, bireysel yeterlik ve kontrol, kişilik bütünleşmesi ve organizasyonu ile pozitif 

ilişkili olmakla birlikte açık görüşlü ve esnek olma boyutuyla negatif ilişkilidir. Batson, 

Schoenrade ve Ventis yaptıkları bu çalışmaya bir bütün olarak baktıklarında iç güdümlü 

dini yönelimin sağladığı yararlarla birlikte bazı sıkıntıları bir arada bulundurduğu, dış 

güdümlü dini yönelimin ise ampirik araştırmalar ışığında yararlı sonuçları olduğunu 

gösteren kanıtların olmadığı değerlendirmesini yapmışlardır. Ayrıca yazarlar tarafından 

her iki dini yönelimin lehinde ya da aleyhinde olmak yerine, birinin faydalı olduğu yerde 

diğerinin engelleyici olabileceği savından hareketle, bunların karşılıklı alış verişe dayalı 

bir set olduğunu kabul etmek gerektiği belirtilmiştir. 

İç güdümlü ve dış güdümlü dini yönelimin karşılıklı bir etkileşimde olduğu görüşü, 

insan davranışlarını ortaya çıkaran çeşitli dinamikler göz önünde bulundurulduğunda 

makul gözükmektedir. Dinin, bireysel ve toplumsal kazanımlara dönüşen fonksiyonel 

tarafı ile içselleştirilmiş boyutunun iç içe geçerek birbirini besleyen parçalar olması 

mümkündür. Bununla birlikte dış güdümlü dini yönelim de kendi içinde değişip gelişerek 

iç güdümlü dini yönelime alt yapı hazırlayabilir. Diğer taraftan birey için düşünüldüğünde 

hangi dini yönelimin daha güçlü olduğu onun yaşamını etkileyen kültür ve kişilik yapısı 

gibi farklı unsurlarla ilgili olabileceği gibi sonuçta ağırlıklı olarak ortaya çıkan dini 

yönelim bu unsurlarla varlığını sürdürmeye devam ediyor da olabilir. Sonuç olarak 

komplike bir varlık olan insan için bu karmaşıklığın bir problem olmadığı, aksine onun 

hakkında bilgi toplamak için elverişli bir kaynak olduğu söylenebilir. 



20 

 

1.2. TANRI ALGISI 

Bireyin nasıl bir dini yönelimi olduğu kadar nasıl bir Tanrı algısına sahip olduğu da 

onun dini hayatı açısından önemlidir. Mehmedoğlu (2011: 41-43) bir insanın sahip 

olduğu Tanrı algısının onun sadece din ve Tanrı ile ilişkisini belirlemekle sınırlı kalmayıp 

kendisiyle, diğer insanlarla, içinde bulunduğu toplumla, hatta doğayla ve evrenle olan 

ilişkisini de belirlemede önemli olduğunu ifade etmektedir. Bilim, siyaset, sanat gibi 

farklı alanlardaki düşünceler de yine bu algının etkisiyle şekillenebilmektedir. 

Mehmedoğlu, Tanrı algısının oluşturduğu bakış açısının bu kadar işlevsel oluşunu onun 

bazı psikodinamiklerle olan yakın ilişkisine bağlamaktadır.  Buna göre Tanrı algısı iç ve 

dış gerçeklikleri birbirine bağlar, kutsalla kurulan ilişkide ruhsal deneyim için bir çerçeve 

sağlar, insanın bitmeyen anlam arayışının odağında yer alır ve varoluşsal kaygı 

kaynağıyla olan ilişkiye aracılık eden geçiş nesnesi olarak işlev görür. 

Tanrı algısının söz edilen dinamiklerle ilişkili olması, bireyin gelişim dönemlerinde 

ortaya çıkan psikolojik süreçlerin bu algıyı etkilediğini göstermektedir. Goldman (2001) 

çocukluk dönemindeki içsel yaşantıların Tanrı hakkında ortaya koyduğu seçici özellikleri 

şöyle anlatmaktadır: Tanrı kavramı çocuğun Tanrı ile ilgili geliştirdiği genellemelerden 

oluşur. Çocuğun zihinsel algılamaları fiziksel çevre ile ilgili duyumlarıyla başlar. 

Algıların şekillendiği, nesnelerin farkına varıldığı ve adlandırıldığı bu süreç çocuğu daha 

karmaşık kavramlara götürür. Bu kavramlar anne ve babayı, öğretmeleri, dünyayı 

kapsayacak şekilde giderek netleşen bir kişilik kavramını içerir. Bunlar üzerinde otorite, 

güç, amaç gibi daha gelişmiş kavramlar gelişir. Tanrı vb. dini kavramların 

şekillenmesinde ise özellikle duygusal deneyimler etkilidir. Sevgi, güvenlik, ceza gibi 

kavramlar yaşantılanan ilk duygusal ilişkiler üzerinde temellenir. 7-12 yaş grubu 

çocuklarda dini duygu ve düşüncenin gelişimini çalışan K. Yavuz (2012: 184) ise dini 

anlayışın oluşmasında düşüncenin işlerliğine dikkat çekmektedir. Çocukta dini anlayışın 

kavramlarla oluştuğunu ve bu kavramların duygusal düşüncenin yanında çağrışımsal 

düşünceyle işlendiğini belirtmektedir. Bu çalışmada çocukların Tanrı algılarında 

egosantrik ve antropomorfik bazı özelliklere rastlayan K. Yavuz, çocukların zihinsel 

yeterlikleri arttıkça Tanrı algılarının da geliştiğini ifade etmektedir. 7-15 yaş grubu 

çocuklarda Tanrı tasavvurunu çalışan Yıldız (2007: 227) ise araştırmaya katılan tüm 



21 

 

çocuklarda bu tasavvurun Piaget’in bilişsel gelişim aşamalarına paralel olarak geliştiği 

sonucuna ulaşmıştır. 

Tanrı algısının nasıl geliştiğini açıklamaya yönelik yaklaşımları olan kuramlardan 

biri bilişsel gelişim kuramıdır. Bu kuramı temellendiren ve bilişsel gelişimle ilgili 

kavramlar geliştiren Piaget (2005: 301-305) çocukların yaşamı anlamaya ve 

yorumlamaya çalışırken Tanrı’ya atıfta bulunmalarını ortaya koyduğu gelişim dönemleri 

çerçevesinde açıklamaktadır: Bu dönemlerde algılanan Tanrı, gelişen bilişsel yeteneklere 

paralel olarak ilerler. Gelişim dönemlerinde sıkça karşılaşılan animizm ve yapaycılık, 

çocuğun doğa olaylarını açıklamasında din eğitimiyle birlikte etkili olan eğilimlerdendir. 

Ayrıca antropomorfik ve egosantrik özelliklerin de kendini gösterdiği çocuk zihni, hayali 

otistik ya da sembolik olan düşünce ile mantıklı düşünce arasında bağ kurmaktadır. 

Piaget’e göre çocuğun yaşamının ilk yıllarında, kendisine anlatılan gelişmiş din onun 

gerçek dini değildir. Çocuk ileride Tanrı’ya aktaracağı yetkinlik ve nitelikleri spontan bir 

şekilde anne ve babasına atfeder. Daha sonra somuttan soyuta doğru ilerleyen zihinsel 

gelişimle ve din eğitimiyle birlikte Tanrı algısı daha soyut bir anlam kazanır. 

Bilişsel gelişim yaklaşımıyla yapılan çalışmaları araştıran Yıldız (2007: 90-93) 

Tanrı algısının gelişim dönemlerine göre nasıl farklılaştığını bu çalışmalardan elde edilen 

sonuçlara göre sınıflandırmaktadır. Bu sınıflandırmaya göre bebeklik dönemi  (0-2 yaş) 

Tanrı algısının ilk şekillendiği dönemdir. Bebeğin kendine bakım veren kişiye bağımlı 

olduğu bu dönemde Tanrı algısının temelleri bu ilişkiler çerçevesinde atılır. Anne ve baba 

bebek için her şeye gücü yeten varlıklardır ve Tanrı algısının çekirdeğini de bu içerik 

oluşturur. İlk çocukluk döneminde (3-6 yaş) ele, yüze, kola sahip olmak gibi fiziksel 

özelliklerle şekillenen antropomorfik Tanrı algısı baskındır. Bu dönemde Tanrı, güçlü 

olarak algılanan anne ve babadan daha güçlü, adeta süper bir kahraman olarak algılanır. 

Yine bu dönemde çocuk, egosantrik düşüncenin etkisiyle Tanrı ile özel bir ilişkisi 

olduğuna inanır. Bir sonraki dönem son çocukluk dönemidir (7-12 yaş). Bu dönemde 

çocuğun düşüncesinde somuttan soyuta doğru bir ilerleme olmaktadır. Antropomorfik 

Tanrı algısı devam etmekle birlikte sıradan insanımsı özelliklerden çok sihirli ve 

olağanüstü özellikler içeren algılama biçimi hakimdir. Tanrı bu dönem çocuğu için 

koruyucu, her şeyi bilen, yardımsever ve aynı zamanda cezalandırandır. Ergenlikle 

başlayan dönem (12 yaş ve üstü) ise çocukların artık soyut kavramları anlamaya ve 



22 

 

yorumlamaya çalıştıkları bir dönemdir. Bunun etkisiyle Tanrı da daha soyut algılanmaya 

başlar. 

Bireyin bilişsel gelişim düzeylerini içeren dönemler Tanrı algısının oluşumunu 

anlamada önemli bir referans olsa da bu algının oluşmasını ilişkisel olarak ele alan 

kuramlar da bulunmaktadır. Tanrı algısının oluşumunu bilinçaltı güçlere bağlayan Freud 

ilişkisel yaklaşımın ilk temsilcisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Freud (2016: 21) Bir 

Yanılsamanın Geleceği adlı yapıtında Tanrı düşüncesinin gelişiminden şöyle 

bahsetmektedir: Çocuğunun gereksinimlerini karşılayan anne onun ilk sevgi nesnesi ve 

dış dünyanın tehlikelerine karşı ilk koruyucusudur. Bu işlevde annenin rolü çok 

geçmeden daha güçlü olan babaya devredilir. Ancak baba çocuk için aynı zamanda 

annesiyle önceki ilişkisinden dolayı bir tehlikedir. Bundan dolayı çocuk onu özlediği ve 

ona hayranlık duyduğu ölçüde ondan korkar. Büyüdüğünde, yabancı ve üstün güçlere 

karşı her zaman bir çocuk gibi korunmaya ihtiyaç duyacağını görür ve güçlü olma 

niteliğini baba imgesinin özelliklerine ödünç vererek kendine, korktuğu halde onayını 

kazanmaya çalıştığı ve korunmayı umduğu Tanrılar yaratır. Böylece yeterince güçlü 

olmamaktan kaynaklanan korunma ihtiyacı babaya duyulan ihtiyaçla özdeş hale gelir. 

Çocuk çaresizliğini andıran bu ihtiyaç onu babanın yerini alabilecek bir Tanrı var etmeye 

yönlendirir. 

Freud’un anlattığı bu süreç, çocuğun ruhsal yaşamında kendini, narsisistik 

gereksinimlerin güvence altına alınmasını sağlayan nesnelere bağlamak istemesiyle 

başlamaktadır (Freud, 2016: 21). İnancı narsisizm açısından analiz eden Heinz Müller 

Pozzi Tanrı algısının gelişiminin üç basamaklı bir süreçte gerçekleştiğini söyler. Buna 

göre ilk basamakta çocuk kendini, tümgüçlü figür olan anneden ayırır. Bu basamakta 

ebeveyn ile özdeşleşme sonucu çocuk, kendi çaresizliğini inkar edebilir. Zamanla 

ebeveynin gücü kırılır. İkinci basamakta, oluşan ebeveyn idealiyle birlikte çocuk için 

hayali bir ideal objesi oluşur. Burada ebeveyn daha gerçekçi bir şekilde algılanabilirse, 

idealleştirme ebeveynden ideal objeye geçer. Üçüncü basamakta çocukta Tanrı algısı 

gelişirse ebeveyn ideali, kabul edilen bu algılama biçimine aktarılır. Böylece hem çocuk 

hem de ebeveyn Tanrı’da şekil bulan büyük ebeveyn idealini yaşar. Artık çocuk gelecekle 

ilgili çaresizlikten kaynaklı güç ihtiyacını bu algı ile karşılayabilir (Holm, 2007: 131). 



23 

 

Psikanalitik teorisyenlerden olan Jung Freud’un öğrencisi olmakla beraber daha 

sonra bazı anlaşmazlıklardan dolayı ondan ayrılmış, din ve Tanrı konusunda ayrı bir teori 

geliştirmiştir (Mehmedoğlu, 2011: 81). Jung (1958: 59) ortaya koyduğu teoride kolektif 

bilinçdışı kavramından ve bu kavramın birimleri olan arketiplerden bahsetmektedir. 

Bunlardan biri olan Tanrı arketipi diğerleri gibi bireyi aşan psişik bir yapıdadır. Ona göre 

Tanrı arketipi birçok arketipin yansımasıdır. Bunun için Tanrı algısı (imago Dei) çok 

önemli bir arketiptir. 

Tanrı arketipi bireyin kendini dindar olarak tanımlayıp tanımlamamasından 

bağımsız olarak vardır. İnsanın olgunlaşması da bu arketiple bütünleşmesini içeren bir 

süreçtir. Bu bütünleşmeyi Jung, özben kavramını kullanarak anlatır. Özbenin en iyi 

şekilde ortaya çıkması birçok arketipin uzlaşmasına bağlıdır. Ben ile dış dünya arasındaki 

uzlaşmayı anlatan persona arketipi ile uzlaşmak özbenin sağlıklı bir şekilde ortaya 

çıkması açısından önemlidir. Bunun yanında hem kötü niyetler hem de sanatsal 

yetenekler gibi özellikleri bir arada barındıran gölge arketipi ile de uyum içinde 

yaşayabilmek önemlidir. Dişil cinsiyeti sembolize eden anima ve eril cinsiyeti sembolize 

eden animus da uzlaşının sağlanması gereken arketiplerdendir. Anima erkeğin ruhundaki 

dişiyi, animus ise kadının ruhundaki erkeği temsil eder. Bu semboller eğitim ve kültürün 

etkisiyle şekillenir ve zaman zaman deneyimlerin gerçek dışı yorumlanmasına sebep 

olabilir. Örneğin,  karşı cinsle ilgili idealleştirilmiş bir sembole sahip olan kişi, bu 

sembolü yüklediği kişiye aşık olabilir, Halbuki bu kişi kendi ruhundaki anima ya da 

animusa aşık olmuştur. Bu sembol düzeltilmezse tekrar böyle bir deneyim yaşanabilir. 

Ancak bu durum, karşı cinste idealize edilen sembolün o kişide kalıcı olmamasından 

dolayı hayal kırıklığıyla sonuçlanan bir süreç olur (Holm, 2007: 136-137). Bu arketipler 

ve daha fazlasıyla ilgili olarak yapılması gereken düzenlemeler bireyleşme sürecini ve 

Tanrı arketipinin birlikteliğindeki gerçek ben’i hedeflemektedir. Bu süreç kişiyi bilinçli, 

öğrenen, dinamik biri haline getirmekte ve kişiye kendi kimliğini göstermektedir. Tanrı 

algısı işte böyle bir bireyleşmenin parçası olarak oluşmaktadır. Bu aynı zamanda Tanrı 

ile birlik olmaya daha çok yaklaşmayı ve yeniden bütünleşmeyi sağlayan bir süreçtir 

(Jung, 1958: 58). 

Bilinçdışında bulunan arketiplerin etkisiyle oluşan Tanrı algısı konusundaki 

açıklamaları nedeniyle Jung, eleştirilere hedef olmuştur. Bu eleştirilerin sebebi Jung’un 

insan ve Tanrı ilişkisini yorumlarken bunu, insanın ortaya koyduğu çabayı dışarıda 



24 

 

bırakarak bilinçdışının etkisiyle karşı konulamaz bir gücü kabul etmek olarak görmüş 

olmasıdır. Ayrıca dini ve Tanrı’yı aşkın boyuttan kopararak bilinçdışına indirgediği ve 

bu sebeple din lehine Freud’dan daha olumlu bir görüşte bulunmadığı yönünde 

değerlendirmeler yapılmıştır (Ayten, 2015: 83-85). Frankl de din ve Tanrı’dan söz 

ederken bilinçdışı kavramını kullanan bir psikoterapisttir. Ancak Frankl, bireysel 

seçimlerin önemli olduğunu, dolayısıyla kişinin tamamen bilinçdışından 

yönlendirilemeyeceğini savunmaktadır (Frankl, 1985: 64). 

Frankl, Psikoterapi ve Din-Bilinçdışındaki Tanrı isimli yapıtında (2014: 19-56) 

bilinçdışı kavramının sınırlarını çizerken revizyon yapma gereği duyduğunu belirtmekte 

ve bastırılmış dürtüselliği içeren bilinçdışı kavramı yerine, tinsel bilinçdışı kavramını 

kullanmaktadır. Tinsel bilinçdışının modeli olarak ele aldığı vicdanı ise aşkın bir 

fenomenin içsel boyutu olarak görmektedir. Ona göre vicdan, aşkın bir bütünün içkin bir 

bölümüdür ve bundan dolayı aşkınlığın sesidir. Dini inancı olmayan biri, bu aşkın sesi 

duymazdan gelen kişidir. İnsan, dini ve Tanrı’yı inkar etmede özgürdür. Ancak Tanrı’nın 

varlığını kabul etme, O’nu tanıma cesaretini göstermeyi ve belli ölçüde alçakgönüllülüğü 

gerektirir. Aslında Tanrı’yı bilinçdışımızda her zaman istediğimizi, amaçlayıp 

tasarladığımızı ifade eden Frankl, Tanrı’yla sürdürmek istediğimiz bu ilişkinin 

bilinçdışında yaşandığını belirtir. Böylece bilinçdışı Tanrı kavramını kullanır. Bu 

kavramı Tanrı’nın bizzat kendisini anlatmak için kullanmadığına dikkat çekerken Tanrı 

ile bağımızın bilinçdışında olabileceğini, yani bastırılmış ve kendimiz için bile gizli 

olabileceğini vurgular. Anlaşıldığı üzere Frankl, bilinçdışı Tanrı’dan bahsederken bu 

kavramı Freud ve Jung’dan farklı olarak, Tanrı ile kurulan ilişkinin gerçekleştiği bağlam 

anlamında kullanır. Bu bağlam doğrultusunda Frankl (2014: 54), aslında Tanrı’nın bir 

baba imagosu olmadığını, babanın Tanrı’nın bir imagosu olduğunu öne sürer. Bu 

durumda baba tüm tanrısallığın ilk örneği değil, aksine Tanrı her türlü babalığın ilk 

örneğidir. Frankl, biyolojik olarak babanın daha önce geldiğinin ama esasen ontolojik 

olarak Tanrı’nın daha önce olduğunun altını çizer. Yani psikolojik olarak bakıldığında 

çocuk ile baba ilişkisi, insan ile Tanrı ilişkisinden önce olsa da bu ilişki ontolojik olarak 

örnek değil, kopyadır. Kısacası Tanrı aslında ilk semboldür. Bu görüşüyle Frankl, Tanrı 

algısının oluşumunu ilişkisel yaklaşımla açıklayan Freud’a göre çok farklı bir bakış açısı 

ortaya koymuştur. 



25 

 

Freud’un Tanrı algısı oluşumuyla ilgili getirdiği teoriye eleştirel bakan biri de 

modern psikanalitik yaklaşım benimseyen ve nesne ilişkileri kuramında öne çıkan isim 

Ana Maria Rizzuto’dur. The Birth of the Living God (1979) isimli eserinde Tanrı algısının 

oluşumundaki dinamikleri yeni ve farklı bir bakış açısıyla ele almakta ve bunları 

yoğunlukla nesne ilişkileri kuramına dayanarak açıklamaktadır. Lawrence (1991) 

Rizzuto’nun görüşlerinin Freud’dan dört temel konuda ayrıldığını öne sürmektedir. Buna 

göre Rizzuto; öncelikle baba algısı gibi başka algıların, mesela anne algısının da Tanrı 

algısının oluşumunda önemli bir etkisi olduğunu iddia eder. İkinci olarak, Freud’un 

teorisinde ilişki gelişse bile değişmeyen yapılar bulunmaktadır. Rizzuto ise yapıdan çok 

süreçten söz etmekte ve Tanrı algısının sürekli işlenerek geliştiğini ileri sürmektedir. 

Üçüncü olarak, Freud’un Tanrı algısını özellikle oedipal dönemle ilişkilendirmesine 

karşın Rizzuto, Tanrı algısı oluşum sürecinin geçiş nesneleriyle başlayıp yaşam boyu 

devam ettiğini belirtir. Son olarak, Freud’un dinin bir çeşit yanılsama olduğu görüşünü 

kabul etmeyen Rizzuto, bireyin ebeveyni ile gönüllü bir ilişki kurmasının mümkün 

oluşunun Tanrı ile de benzer bir ilişki kurabileceği anlamına geldiği görüşündedir. 

Görüldüğü üzere nesne ilişkileri kuramında Tanrı algısının oluşumunda baba kadar 

annenin, hatta bunlar dışında diğer algılamaların da etkili ve önemli olduğu kabul 

edilmektedir. 

Nesne ilişkileri kuramı kişiliğin nesnelerle kurulan ilişki sonucu geliştiğini 

vurgulamaktadır. Nesne kavramı psikanalistler tarafından bireyin eşya ya da kişilerle olan 

ilişkilerini belirleyebilmenin kısa bir yolu olarak kullanılmıştır. Nesne ilişkileri 

kuramcıları ise genellikle insan ilişkileri bağlamında kullanmışlardır. Bu kuramda benlik 

gelişimi önemli bir yer tutmaktadır. Bu çerçevede içsel benlik, dışsal dünya ile içsel ve 

dışsal gerçeklik arasında ortaya çıkan geçişsel fenomen terimlerinden bahsedilmektedir. 

Geçişsel fenomen bebeğin gelişimiyle birlikte ortaya çıkmakta ve yaşam boyu devam 

etmektedir. Bu sürekliliğin nedeni bireylerin içsel ihtiyaçlarıyla ve aynı toplumdaki diğer 

insanlarla ilişki kurmak ve bu ilişkileri devam ettirmek zorunda olmalarıdır. Geçişsellik 

yaşamın daha en başından itibaren içsel ve dışsal gerçeklik arasında bir gerçeklik 

oluşturma tarzını belirlemektedir (Nelson, 2009). Ne içsel ne de dışsal gerçeklik alanına 

ait olmayan bu ara deneyim bölgesi bebeğin deneyiminin daha büyük bir bölümünü 

oluşturur. İlerleyen yıllarda ise yaratıcı bilimsel çalışma, din ve sanat gibi konularda 

varlığını sürdürmeye devam eder (Winnicott, 2014: 33). Bu süreklilik ilk yıllardan 



26 

 

sonraki yıllara doğru değişen geçiş nesneleri aracılığıyla gerçekleşmektedir. Bir bebek 

için geçiş nesnesi olan bir oyuncak ya da battaniye benliği oluşturmaya yarayan bir 

araçtır. Varoluşu destekleyen bu aracın yenileriyle yer değiştirdikçe terk edilmesi olasıdır. 

Ancak bakıcı ya da anne bebeğin yaşamı boyunca etkisini sürdürecek olan nesnelerdir. 

Burada önemli olan o nesnenin bireyin benliği üzerindeki dinamik etkisidir. Çünkü bu 

etki zihinsel bir temsil ortaya çıkarır. Bireyin zihninde Tanrı’nın nasıl imgelendiği de bu 

yolla açıklanabilir. Buna göre Tanrı imgesi benliğin içindeki dinamik bir unsurdur 

(Nelson, 2009). 

Rizzuto Tanrı imgesini tıpkı küçük bir çocuğun oyuncağı gibi bir tür geçiş objesi 

olarak görmektedir. Çocuk tüm eğilim ve arzularını bu oyuncağa bağlamıştır. Bu nesne 

üzerinde çeşitli haklara sahip olmak ister; nesne hem şefkatle kucaklanır hem de paralanır, 

reddedilir veya ihtiyaca göre ona sığınılır. Ancak nesnenin kaderinde kendisine yapılan 

yatırımın yavaş yavaş geri çekilmesi vardır. Derken çocuk zaman içinde bu objeden 

sıyrılır ve daha soyut sembollere yönelir. Tanrı imgesi de bireyin duygusal bir yönelimde 

bulunduğu ve kendisinde teselli bulduğu bir tür geçiş nesnesidir. O’nunla ilgili bir 

yoksunluk da yaşayabilir veya zaman zaman O’nu devre dışı bırakıp kriz durumlarında 

yeniden kabul de edilebilir (Holm, 2007: 133; Winnicott, 2014: 23-24). Geçiş nesneleri 

arasındaki bu benzerliğe rağmen belirgin farklılıklar da bulunmaktadır. Bu bağlamda 

Rizzuto (1979: 177-179), Tanrı imgesiyle ilgili yedi tez öne sürer: 1. Tanrı imgesi, 

oyuncak ya da battaniye benzeri geçiş nesneleri gibi çocuk tarafından yaratılan temsili 

nesnenin özel bir tipidir, 2. Tanrı imgesi bütün geçiş nesneleri gibi eş zamanlı olarak 

dışarıda, içeride ve sınırda bulunur, 3. oyuncak ya da battaniyenin aksine O, kaynağı 

birincil nesnelerin temsili olan materyalden oluşan bir geçiş nesnesidir, 4. Tanrı imgesinin 

özel bir geçiş nesnesi olmasının nedeni diğer geçiş nesnelerinin seyrini izlememesidir. 

Çünkü genelde geçiş nesnelerinin zamanla terk edilmesi söz konusudur, 5. Tanrı’yı 

tasarlama ve bulma süreci gelişimsel bir süreçtir ve doğumdan ölüme kadar olan hayat 

döngüsünde yer alır, 6. Tanrı, sadece zihinsel bir temsil değil, aynı zamanda kültürel 

anlamda en temel bağları canlandıran yapılanmayı sağlayandır, 7. Tanrı, gerek çocuk 

gerekse yetişkinin duyumsamasında tıpkı bir sanat ya da melodi gibi bireye özgü bir 

tasarımdır. 

Bir geçiş nesnesi olarak Tanrı imgesindeki anlam yaşa bağlı olarak giderek 

gelişmektedir. Bu gelişmenin kökeni ise ilk çocukluk dönemine, özellikle gözle 



27 

 

etkileşimin önemli olduğu anne-çocuk ilişkisine dayanır. Anneden ayrılışla birlikte çocuk 

artık kendi kişiliğini güçlendirmek zorundadır. Geçiş nesnesi bu ayrılış sırasında önemli 

bir işlev ortaya koyar. Anne rolünün eksik kaldığı durumlarda Tanrı imgesi denge 

sağlayıcı bir etki oluşturabilir (Holm, 2007: 133). Ancak bu durum anne ve çocuk 

arasındaki ilişkinin niteliğine de bağlıdır. Rizzuto (1979: 210) çocuğun oluşturduğu Tanrı 

algısının ebeveyniyle arasındaki sessiz etkileşime dayalı son derece kişisel bir süreç 

olduğunu, daha sonraları ise eğitimcilerin, din görevlilerinin ve otorite figürlerinin bu 

algıya katkıda bulunduklarını belirtir. İlgili yapıtında gerçekleştirdiği araştırmaya dayalı 

olarak şu sonuca ulaşır: Önemli olan bu insanların ne söylediği değil, gerçekte ne 

oldukları, ne yaptıkları ve çocukla nasıl bir ilişki kurduklarıdır. Çünkü çocuk bunları, 

Tanrı algısını -kendi ihtiyaçları doğrultusunda- yeniden şekillendirmek için kullanır. Bu 

algı yaşam boyu yeniden işlenerek ve dönüşerek bireyin kendi içsel temsil dünyasına yeni 

deneyimler getirmektedir. 

Rizzuto her çocuğun bir filozof gibi “neden?” sorusuna cevap araması sebebiyle 

Tanrı fikrine ihtiyaç duyduğunu belirtmektedir. Ona göre Tanrı fikri gelişim için 

gereklidir. Tanrı’yı inkar etme yani ateizm ise psikodinamik olarak imkansızdır 

(McDargh, 1997: 181-199). İşin aslı imanla ilgili reddedici bir tutum içinde olunsa bile 

herkesin zihninde bir Tanrı imgesi vardır. Bu bağlamda Tanrı’ya inanmadıklarını 

söyleyen kişilerin de O’nun kim olduğu ya da ne olduğu konusunda çok net düşünceleri 

olduğu bilinmektedir (Jones, 2008). 

Tanrı algısının oluşumunu nesne ilişkileri kuramıyla ilişkilendirerek açıklayan 

Rizzuto,  az sayıda denekle çalışarak konu hakkında çok büyük genellemeler yaptığı ve 

dikkatini gereğinden fazla geçiş objesine verdiği iddiasıyla eleştirilmiştir. Tanrı’yı 

oyuncak ya da battaniyenin doğaüstü bir formu olarak gösterdiği ve O’nun yüceliğini 

önemsizleştirdiği ileri sürülmüştür (Jones, 2008). Aynı şekilde Tanrı betimlemesini 

insanımsı özelliklerle yapmaya uygun olan bu yaklaşım biçimi Hristiyan teolojisi 

açısından olmasa bile diğer teistik geleneklerde problemli görülmüştür (Hayta, 2010). 

Bundan dolayı Tanrı algısını çalışmak isteyen araştırmacılar antropomorfik nitelikler 

üzerine kurgulanan ölçekleri kullanarak Müslüman ve Yahudi katılımcılara uygulamak 

istediklerinde reddedilmişlerdir (Kim, 2005). Özellikle İslam dininde Allah’ın insanımsı 

özelliklerle tasvir edilemeyeceği yönünde genel bir kabulün olması bu yaklaşıma 

gösterilen tepkinin nedeni olarak görülmektedir. Bu noktada nesne ilişkileri kuramına 



28 

 

alternatif olarak geliştirilen bağlanma kuramının, İslam teolojisi ve Müslümanlar 

açısından daha uygun kriterlere sahip olduğu düşünülmektedir (Hayta, 2017:25). 

Bağlanma kuramının öncüsü olan Bowlby, çocuk ile ona ilk bakım veren anne ya 

da bakıcı gibi kişiler arasında kurulan ve fizyolojik ihtiyaçların yanı sıra sevgiye dayalı 

olan ilişkinin önemine dikkat çekerek bu kişilerle kurulan ilişki biçiminin bağlanma 

tarzlarının gelişiminde önemli bir etkisi olduğunu öne sürmektedir (Bowlby, 1958). 

Bowlby’e göre bağlanma figürü ile çocuk arasında gerçekleşen yaşantılarda çocuğun 

duyduğu ihtiyaçlara verilen olumlu/olumsuz tepkiler çocuk tarafından zihinsel temsiller 

olarak kodlanmaktadır. Bu ilişkide çocuk, ihtiyaçlarının karşılanmasıyla ilgili olumlu 

deneyimler yaşarsa bakıcısının güvenilir ve destekleyici olduğu şeklinde temsiller 

geliştirir. İhtiyaçlarının karşılanmadığı durumlarda bakıcısının reddedici olduğu, 

kendisiyle ilgili ise desteklenmediği ve sevilmediği yönünde temsiller geliştirir. İçsel 

çalışan modeller olarak da adlandırılan zihinsel temsiller çocuğun kendisi ve diğer 

insanlar hakkındaki bilişlerinden oluşmaktadır. (Bowlby, 1973: 173-369). Aslında nesne 

ilişkileri kuramıyla bağlanma kuramı bu açıdan örtüşmektedir. Hem nesne ilişkileri 

kuramı hem de bağlanma kuramında bakım veren birincil kişiyle kurulan ilişkinin, benlik 

ve diğerleriyle ilgili zihinsel temsillerin oluşmasında ve bu temsillerin daha sonra 

kurulacak olan ilişkilerde referans oluşturmasında önemli katkı sağladığı 

varsayılmaktadır. Bu açıdan bu kuramın nesne ilişkileri kuramına benzediği görülse de 

bağlanma kuramının ayırıcı özelliği bakım verenlerle kurulan ilişkinin fantaziye varan 

özelliklerinden çok yol açtığı zihinsel temsillere odaklanmasıdır (Hayta, 2017: 76-78). 

Bağlanma kuramına göre bu bilişsel yapıların temel aldığı ilişkilerdeki bağlanma figürü 

bireyin hayatında önemli bir yere sahiptir. Aynı şekilde bağlanma ilişkilerinin bireyin 

Tanrı ile kurduğu ilişkide de bazı yansımaları olabilir. 

Tanrı algısını bağlanma kuramı temelinde çalışan Kirkpatrick ve Shaver (1990) 

Tanrı’nın önemli bir bağlanma figürü olabileceği görüşündedirler. Bu araştırmacılar 

Bowlby’i takip ederek ilk çocukluk dönemi bağlanma ilişkilerinin Tanrı ile kurulan 

ilişkide temel oluşturduğunu öne süren zihinsel model hipotezini desteklemişlerdir. Buna 

göre ilk çocukluk dönemi bağlanma ilişkilerinin sonraki dini inanç ve deneyimler 

üzerinde önemli bir etki yapabileceğini belirtmektedirler. Bu doğrultuda bazı insanların 

anne-babalarıyla veya birincil bakıcılarıyla kurduğu güvene dayalı olmayan bağlanma 

ilişkilerinin yerini sevgi dolu ve bireysel bir Tanrı’nın almasını açıklayan telafi hipotezi 



29 

 

geliştirmişlerdir. Bağlanma kuramına göre çocuk, anne-babasına veya bakıcısına fiziksel 

olarak yakınlık duymasını sağlayan ve yaratılıştan gelen biyososyal bir sisteme sahiptir. 

Bu olumlu ilişki iki önemli işlevi sağlamaktadır. Birincisi herhangi problemli bir durumda 

güvenlik üssü olması, ikincisi ise problemin yaşanmadığı durumlarda çevrenin keşfini 

sağlayan güvenlik alanı oluşturmasıdır (Karaca, 2007: 174-175; Karaca, 2016: 64). 

Kirkpatrick ve Shaver  (1990) böyle bir güvenlik üssü/alanı sağlamayan ilişkilerin 

Tanrı’yla kurulan ilişki sayesinde ödünlenebileceği fikrinden hareket ederek ortaya 

koydukları telafi hipoteziyle bağlanma kuramı zemininde birey-Tanrı ilişkisine dair 

literatüre yeni bir kavram kazandırmışlardır. 

Bu bölümde ele alınan kuram ve yaklaşımların Tanrı-insan ilişkisini kendine özgü 

kavramlar kullanarak anlattığı görülmektedir. Bu doğrultuda söz edilen yaklaşımlarda 

Tanrı tasavvuru, Tanrı imgesi, Tanrı temsili, Tanrı İmajı, Tanrı tasarımı gibi birbirinden 

farklı kavramlar kullanılırken, bu çalışmada Tanrı algısı kavramının kullanılması tercih 

edilmiştir. Bunun nedeni bütün bu kavramların en temelde bir teoriye dayanması, algının 

ise toplamda yapılan tüm atıf, duygu ve düşünceleri (Güler, 2007a) kapsamasıdır. 

Özellikle bu çalışmanın klinik ortamda tasarlanmış olması katılımcıların Tanrı 

hakkındaki bütün duygu, düşünce ve atıflarını incelemeyi gerektirmektedir. Bu ise tek bir 

kurama bağlı kalmaksızın ve bununla birlikte ilgili kuramların hepsinden yararlanacak 

şekilde bütüncül bir bakış açısına sahip olmayı gerekli kılmaktadır. Böyle bir araştırmada 

örneğin, çocukluk çağı travması nedeniyle o dönemin izlerini taşıyan antropomorfik bir 

Tanrı algısı ile karşılaşılabileceği gibi anneyle kurulamayan güvenli bağlanmanın Tanrı 

algısına olan yansımalarıyla da karşılaşılabilir. Ya da iyi ve kötü kendilik ve nesne 

imgelerini bütünleştirememekten kaynaklı olgunlaşmamış bir Tanrı algısı söz konusu 

olabilir. Bu nedenle belli bir kuramdan hareket etmek yerine daha kapsayıcı olduğu 

düşünülen bu terimin kullanılması tercih edilmiştir. 

Buraya kadar anlatılanlardan Tanrı algısının oluşumunda çocukluk dönemlerindeki 

ilişkiler ve gelişimsel faktörlerin etkili olduğu anlaşılmaktadır. Bu algının 

şekillenmesinde gerek baba imajı gerekse birincil bakım veren kişi ya da annenin 

etkisinin yanında bireyle ilgili özelliklerin ve yaşamsal alanlarda karşılaşılan diğer 

değişkenlerin rolünün olduğu söylenebilir. Bunun yanında kuramsal bir çerçeve sunan 

dini metinlerin de Tanrı algısının gelişimine katkısı bulunmaktadır. Bu noktada bütün 

bunların etkisiyle oluşan ve bireye özgü olan bir algılama biçiminden bahsedilebilir. 



30 

 

Bireyden bireye bazı değişiklikler gösteren Tanrı algısı hakkında bireyin geçmiş 

yaşantılarının değerlendirilmesiyle önemli ipuçları toplanması mümkündür. Çocukluk 

dönemlerinden itibaren yaşanan birçok deneyimle bağlantılı olarak kişilerde olumlu bir 

Tanrı algısı oluşabileceği gibi olumsuz bir Tanrı algısı da oluşabilmekte, hatta bunun 

sonucunda Tanrı’yı tamamen reddetme gibi bir tutum da benimsenebilmektedir. 

Elbette insan Tanrı’yı kabul etme ya da reddetme yönünde özgür bir seçim yapabilir 

ve hatta bunu gerekçelendirecek entelektüel bir zemin bulabilir. Bu durumda dikkatler 

ateizmin nasıl entelektüel yönden tatmin sağlayacak şekilde gerekçelendirildiğine kaysa 

da bu tutumun arka planını okumak ihmal edilmemelidir. Ateizm psikolojisini bir de 

psikanalitik açıdan ele almak gerektiğini savunan Vitz, Freud’un dine yönelik inkarcı 

yaklaşımını ve ortaya koyduğu teoriyi onun kişisel tercihlerinin arka planını oluşturduğu 

bir meta psikanaliz olarak değerlendirir. Ateizm, Freudyen bakış açısıyla babayı öldürme 

ve onun yerini alma şeklindeki oedipal arzunun sebep olduğu bir yanılsamadır. Babaya 

ait bir görüntü yokmuş gibi davranmak, dolayısıyla Tanrı’nın ölü olduğu ifadesi böyle bir 

arzuyu temsil etmektedir. Bununla birlikte oedipal rüya sadece babayı öldürmek değil, 

aynı zamanda O’nun yerine de geçmektir. Tanrı’nın yerine insanı, iyiliğin ve gücün 

bilinçli olarak belirlenmiş kaynağı olarak koyma ve böylece Tanrı’nın tahtına oturma 

isteğidir. Freud’un Tanrı’yı inkar etmesinin temelinde bu tür bir arzuyu giderme isteğinin 

olması anlaşılabilir bir durumdur. Çünkü bir çocuk biyolojik babasıyla ilgili hayal 

kırıklığı yaşadığında göksel babaya olan inanç da imkansız hale gelir. Çocuğun bir otorite 

olarak babasına olan güvenini kaybetmesi ya babanın yokluğuyla ya da kötü niyetli 

olması veya saygıdan yoksun olmasıyla ilgilidir. Freud’un babasıyla olan ilişkisi ise tam 

bir hayal kırıklığıdır. Freud’un babası ailesinin maddi yönden geçimini sağlayamayacak 

kadar zayıf, antisemitizm karşısında pasif, dahası çocuklarını cinsel yönden istismar eden 

ve başka ahlaki bozuklukları olan kusurlu bir adamdır. Aynı şekilde Freud’un gözünde 

zayıf ve pasif olan babası din ve Tanrı ile olan ilişkilerinde de kolayca kandırılabilen 

biridir. Freud dışında Marks ve Feuerbach gibi diğer ünlü ateistlerin yaşam öyküleri 

incelendiğinde de babalarıyla benzer ilişkiler yaşadıkları görülmektedir. Sonuç olarak bu 

tür deneyimlerle beraber yaşanan acı ve keder Tanrı’ya karşı duyulan öfke ile 

birleşebilmektedir. Bir babanın -fiziksel olarak var olsa bile- yokluğu veya kusurlu olması 

Tanrı’yı inkar etmenin psikolojik arka planı olabilir (Vitz, 2013: 133-147). 



31 

 

Ateizmin savunularından biri kötülük problemiyle ilgilidir. Buna göre Tanrı var ise 

herkesin mutluluğunu amaçlayan bir tasarım yaratmış olmalıdır; böyle olmaması yani 

yeryüzünde birçok acının yaşanıyor olması Tanrı’nın olmadığını gösterir. Tanrı varsa 

acıların olmaması gerektiği düşüncesi ve bununla bağlantılı olarak kötülük problemi, 

Tanrı’ya inanmanın daha iyi nedenlerini bulanlar için aşılabilir bir problemdir. Kötülüğün 

de bir anlamı olabileceğini öne sürenler, kötülüklerin nedenini Tanrı’da değil insanda 

görenler ve kötülüğün varlığını insanın özgür iradeye sahip oluşunun bir kanıtı olduğunu 

iddia edenler kötülük problemini aşmak için tatmin edici argümanlar bulanlardır 

(Düzgün, 2017: 26-28). Ancak yaşantısal deneyimleri nedeniyle psikolojik olarak 

yeterince güçlü olmayan kişilerin bu görüşleri içselleştirmesi zor olabilir. Yaşanılan 

olumsuzluklar yüzünden tam olarak inkarcı bir tutum benimsenmese de Tanrı ile kurulan 

ilişki sorunlu olabilir. Tanrı ile kurulan ilişkinin sıkıntılı olması hayatın farklı 

boyutlarında pek çok problemin yaşanmasına neden olabilir. Bu problemlerin ruhsal 

bozukluklarla ilgili olması da mümkündür. Özellikle klinik ortamda Tanrı algısını çalışan 

araştırmacılar bu algılama biçimini çözümlemek ve değiştirmek gibi uygulamaları 

terapilere entegre etmişlerdir. 

Son yıllarda yapılan çalışmalar Tanrı algısının temellerinin çocukluk döneminde 

atılmasına karşın bununla sınırlı olmadığını ve olumsuz atıflarla gelişen bu algının 

yetişkinlikte terapi yoluyla önemli ölçüde değişebileceğini vurgulamaktadır (Moriarty, 

2008; O’grady ve Richards, 2008). Konuyu dinamik psikoterapiyle çalışan araştırmacılar 

genellikle anne olan birincil bakıcının bebeğin ihtiyaçlarını kabullenip karşılamasının 

bebeğin başkalarının, evrenin ve Tanrı’nın güvenilir olduğuna inanması sonucunu 

doğurduğunu belirtmektedirler. Bebeğin ihmal edilmesinin ise Tanrı’nın güvenilir 

olmayacağı sonucunu doğurduğunu, bu durumun yetişkinlikte Tanrı ile kurulan ilişkiyi 

de etkilediğini ifade etmektedirler. Çünkü bu durumda ihmal edilen bebek kendini 

güvende hissetmeyecek ve bakıcıyla kalma gereği duyacaktır. Büyümenin tehdit edici 

olduğunu hissederek bakıcıdan ayrılması halinde kötü şeylerin olacağı endişesini 

yaşayacaktır. Bu aşamada bakıcıya güvenip ondan ayrılamazsa yetişkinlikte de Tanrı ile 

benzer bir ilişki kuracak ve muhtemelen Tanrı’yı olgunlaşmamış ve ihtiyaç sahibi olarak 

deneyimleyecektir. Bu durum, çok fazla bağımsız olması halinde Tanrı’nın memnuniyet 

duymayarak onu terk edeceği korkusuyla karakterize olabilir. Halbuki bakıcıya güvenip 

sağlıklı bir şekilde ondan ayrılabilirse o zaman bir yetişkin olduğunda Tanrı’yı olgun ve 



32 

 

kendi özerkliğini cesaretlendirici olarak deneyimleyecektir. Böyle bir kişi bakıcısıyla 

sağlıklı ilişkiler kurarak yetişkinlikte olumlu bir benlik algısı ve Tanrı algısına sahip olur. 

Olumsuz bir benlik algısı ve Tanrı algısına sahip bir yetişkin ile gerçekleştirilen 

psikodinamik temelli terapi sürecinde bu algı direkt çalışılabileceği gibi indirekt de 

çalışılabilir. Direkt yol Tanrı algısını doğrudan çalışmayı, indirekt yol ise benlik algısının 

değişmesiyle beraber Tanrı algısının değişmesini ifade eder. Böyle bir tedavi 

yaklaşımında Tanrı algısının değişimi terapist ile kurulan ilişkiye bağlıdır. Terapi 

sürecinde birincil bakıcının sert iç sesinin yerini terapistin sesi alır ve Tanrı algısı yeniden 

desenlenir. Sonuç olarak bu algı ilgisiz ve reddedici olmak yerine empatik ve kabul edici 

hale gelir  (Moriarty, 2008). 

Teistik psikoterapiyle Tanrı algısını çalışan araştırmacılar da bulunmaktadır 

(Bergin, 1980; Richards, 2005: 259-285). Bu bakış açısına göre Tanrı algısının gelişimi 

ebeveynlerin yaşamın gelişimsel aşamalarında oynadığı rol, benlik algısı, gelenek ve 

popüler kültür gibi kültürel ve sosyal bağlamlar, biyolojik faktörler, dini teoloji, cinsiyet 

ve yaş gibi birçok bileşenden etkilenen karmaşık bir süreçtir. Teistik yaklaşım aynı 

zamanda inanan insanlar için Tanrı’nın ve onunla yaşanan deneyimlerin gerçek olduğu 

ve O’nun temel dünya görüşünü etkileyecek şekilde yaşamın merkezinde yer alabileceği 

kabulüne dayanmaktadır. Bu çerçevede terapist danışanına yardımcı olmak için 

“Tanrı’nın seni sevdiğini düşünüyor musun?”, “Yaşamın için özel bir amaç olduğuna 

inanıyor musun?” “Tanrı’nın seni bir birey olarak tanıdığına inanıyor musun?”, 

“Tanrı’nın insanlık planında rol oynadığına inanıyor musun?” gibi bazı sorular 

sorabilmektedir. Bu sorulara verilen cevaplar değerlendirilirken terapist danışanın 

benimsediği dini öğretiler ile Tanrı algısı arasındaki tutarsızlığı gösterebilir. Bunun 

yanında danışanlarının ilgi ve yetenekleri doğrultusunda Tanrı algılarını anlamayı ve 

geliştirme yollarını keşfetmeyi sağlayan etkinlikler önerebilir. Mesela sanatsal bir yolla 

kendini ifade etmek ya da günlük tutmak iyi bir seçenek olabileceği gibi dua da Tanrı ile 

bağ kurmak için güçlü bir araç olarak kullanılabilir. Terapist ayrıca danışanları için 

güvenli manevi bir ortam sağlayarak onlara yardımcı olabilir. Bunun için Tanrı ile sağlıklı 

bağlar kurmanın kutsal yolculuğuna çıkarken dini konularda rahatça konuşabilmelerini 

sağlayabilir, terapi içinde veya dışında danışanları için dua edebilir (O’grady ve Richards, 

2008). 



33 

 

Tanrı algısını düzenlemeyi içeren klinik uygulamalar bu konunun psikolojik yardım 

alma gereği duyan kişilerle çalışılabileceğini göstermesi açısından önemlidir. Tanrı 

algısını sarmalayan yaşamsal etkilerin söz konusu algıyı şekillendirdiği düşünüldüğünde 

bu konunun terapötik ortamda çalışılmasının duygusal ya da ilişkisel problemlerin 

yanında dini/manevi problemlerini de çözmek isteyen kişiler için yararlı olabileceği 

düşünülmektedir. Terapötik ortamda böyle bir yardımı sunmanın daha etkili bir yolunun 

olup olamayacağı ise ayrıca düşünülmesi gereken bir konudur. Olumlu Tanrı algısının iç 

güdümlü dini yönelim ile pozitif ilişkili olduğunu bulgulayan araştırmalar (Spilka ve 

Mullin, 1977; Spilka ve Schmidt, 1983; Schaefer ve Gorsuch, 1991; Erdoğan, 2014a) bu 

tür bir yönelimin olumlu Tanrı algısı geliştirmeye katkı sağlayabileceğini göstermektedir.  

Bu araştırmalar Tanrı algısının çalışıldığı bir yardım ilişkisinde dini yönelimin de ihmal 

edilmemesi gereken bir unsur olduğunu göstermesi bakımından önemlidir. Buna göre dış 

güdümlü dini yönelimi olan kişilerin içsel motivasyonlarının aktif hale gelmesini 

sağlamak Tanrı algısına olumlu katkı sağlayabilir. Terapide çalışılan olgulardan biri olan 

OKB’nin dini yönelim ve Tanrı algısı ile olan ilişkisini anlamak ise bu hastalığın 

etiyolojisine katkıda bulunabilecek ve tedavi sürecine yardımı olabilecek bir kaynağın 

değerlendirilmesi anlamına gelebilir. 

1.3. OBSESİF KOMPULSİF BOZUKLUK 

1.3.1. Obsesif Kompulsif Bozukluğun Temel Özellikleri 

Obsesif Kompulsif Bozukluk gün içerisinde uzun zaman alacak şekilde sıkıntı 

verici olan ya da işlevsellikte ciddi oranda bozulmaya yol açan tekrarlayıcı obsesyonlar 

veya kompulsiyonlardan oluşan bir hastalıktır. Bu obsesyonlar zihinde istem dışı 

belirerek bireyde rahatsızlık oluştururlar. Kompulsiyonlar ise obsesyonların neden 

olduğu sıkıntıyı azaltmak için istemli olarak sergilenen zihinsel ve davranışsal tepkiler 

şeklinde ortaya çıkarlar (Karancı vd., 2012; Koyuncu, 2017: 45). 

Amerikan Psikiyatri Birliği Tanı Ölçütleri Başvuru Elkitabına göre (DSM-5, 2014: 

129-130) OKB Tanı Kriterleri şöyledir: 

A. Obsesyonlar, kompulsiyonlar ya da her ikisinin birlikte varlığı: 

Obsesyonlar aşağıdakilerden (1) ve (2) ile tanımlanır: 



34 

 

1) Bu bozukluk sırasında kimi zaman zorla ve istenmeden gelen ve çoğu kişide 

anksiyete ya da sıkıntıya neden olan, yineleyici ve sürekli düşünceler, dürtüler 

ya da düşlemler. 

2) Kişi bu düşünceleri, dürtüleri ya da düşlemlerine önem vermemeye ya da 

bunları baskılamaya çalışır ya da başka bir düşünce ya da eylemle 

etkisizleştirmeye çalışır. 

Kompulsiyonlar aşağıdakilerden (1) ve (2) ile tanımlanır: 

1) Kişinin, obsesyona bir tepki olarak ya da katı bir biçimde uygulaması gereken 

kurallara göre yapmaktan kendini alıkoyamadığı yineleyici davranışlar (örn. el 

yıkama, düzene koyma, kontrol etme) ya da zihinsel eylemler (örn. Dua etme, 

sayı sayma, bir takım sözcükleri sessiz bir biçimde söyleyip durma) 

2) Davranışlar ya da zihinsel eylemler, sıkıntıdan kurtulmaya ya da var olan 

sıkıntıyı azaltmaya ya da korku yaratan olay ya da durumdan korunmaya 

yöneliktir; ancak bu davranışlar ya da zihinsel eylemler ya etkisizleştirilmesi ya 

da korunulması tasarlanan şeylerle gerçekçi bir biçimde ilişkili değildir ya da 

açıkça çok aşırı bir düzeydedir. 

B. Obsesyon ya da kompulsiyonlar belirgin bir sıkıntıya neden olur, zamanın boşa 

harcanmasına yol açar (günde 1 saatten daha fazla zaman alırlar) ya da kişinin olağan 

günlük işlerini, mesleki (ya da eğitimle ilgili) işlevselliğini ya da olağan toplumsal 

etkinliklerini ya da ilişkilerini önemli ölçüde bozar. 

C. Bu bozukluk bir maddenin (örn. Kötüye kullanılabilen bir ilaç ya da tedavide 

kullanılan bir ilaç) ya da genel tıbbi durumun doğrudan fizyolojik etkilerine bağlı 

değildir. 

D. Başka bir eksen 1 bozukluğu varsa, obsesyon ya da kompulsiyonların içeriği 

bununla sınırlı değildir (örn. bir yeme bozukluğunun olması durumunda yemek konusu 

üzerinde düşünüp durma; vücut dismorfik bozukluğunun olması durumunda dış 

görünümle aşırı ilgilenme; bir madde kullanım bozukluğunun olması durumunda ilaçlar 

üzerinde düşünüp durma). 

Obsesif Kompulsif Bozukluk sıkça rastlanan bir rahatsızlıktır. Bu hastalığın 

epidemiyolojisi (dağılımı, görülme sıklığı) hakkında şunlar söylenebilir; OKB’nin Yaşam 

boyu görülme sıklığı %2-3 arasındadır. Ancak toplumdaki yaygınlık oranına karşın tanı 



35 

 

konulan ve takibi yapılan hasta sayısı fazla değildir. Ülkemizde yapılan araştırmalarda 

OKB’nin yaşam boyu yaygınlığının %2.5-6.2 arasında olduğu bulgulanmıştır. Cinsiyete 

göre değerlendirildiğinde ya herhangi bir farklılık görülmemiş ya da kadınların erkeklere 

oranla biraz daha çok bu rahatsızlıktan muzdarip olduğu tespit edilmiştir. Obsesif 

Kompulsif Bozukluk boşanmış ve işsiz insanlar arasında da yine biraz daha fazla 

görülmektedir. Hastalığın başlangıç yaşı ise 25’in altı olmakla beraber belirtilerin 

görülmeye başlandığı yaş 5-15 arasındadır. Çocukluk ve erken ergenlikteki başlangıç 

erkekler arasında kızlara göre daha yaygın ve çoğunlukla daha şiddetli olmaktadır. 

Genelde aşamalı bir başlangıç izleyen bu rahatsızlık zamanla kronikleşme eğilimi 

gösterebilmektedir. Ancak çoğu zaman hastalık belirtilerinin şiddetinin inişli çıkışlı 

seyrettiği gözlenmektedir. Obsesif Kompulsif Bozukluk tanısı alan hastaların genellikle 

başka bir psikiyatrik rahatsızlığı da olabilmektedir. Bu rahatsızlığı olan kişilerde majör 

depresyonun yaşam boyu görülme sıklığı %67 iken sosyal fobinin görülme sıklığı %25 

olarak saptanmıştır. Ayrıca OKB ile ilişkili diğer bozukluklar beden dismorfik 

bozukluğu, hipokondri (hastalık hastalığı), trikotillomani (saç yolma), tikler ve tourette 

sendromu (istemsiz, âni ses ve hareketlerin oluşturduğu rahatsızlık), deri koparma ve 

tırnak yeme, dürtü kontrol bozuklukları ve yeme bozukluklarıdır (Köroğlu vd., 1995: 6; 

Selvi vd., 2010; Butcher, Mineka ve Hooley, 2013; Koyuncu, 2017: 48; Elliott ve Smith, 

2018: 40-50; Yılmaz, 2018). 

Obsesif Kompulsif Bozukluk klinik bir olgu olarak tanımlanmaktadır. Ancak 

obsesyonları normal ve anormal obsesyonlar olmak üzere ikiye ayırmak mümkündür. 

Buna göre görülme sıklığının daha az olması, daha az sıkıntıya neden olması, daha düşük 

direnç gösterme, daha anlamsız görünme, daha az suçluluk duyma ve kontrol etme 

ihtiyacını daha az duyma gibi özellikler normal obsesyonların taşıdığı niteliklerdir. Klinik 

obsesyonların özellikleri ise görülme sıklığının daha fazla olması, anlamlı görünmeleri, 

neden olduğu suçluluk duygusunun ve direncin yüksek olması, oldukça vakit alıcı ve 

engelleyici olmaları ve kontrol ile ilgili çok fazla endişe uyandırmasıdır (Clark, 2012: 3). 

Aradaki belirgin farklara rağmen klinik olmayan ve normal obsesyonları olan pek çok 

kişi OKB tanılı kişilerle tamamen aynı tipte istenmeyen düşüncelere sahiptir. Normal 

obsesyonlar ile klinik obsesyonlar arasındaki temel fark OKB tanısı alanların daha çok 

sayıda ve yoğunlukta obsesyon bildirmeleridir. Bundan dolayı klinik obsesyonlar daha 

çok sıkıntı oluşturmakta ve kontrol edilmesi zor olmaktadır. Bununla birlikte normal 



36 

 

obsesyonlar yaşanan bazı psikolojik süreçlerle klinik bir hal alabilmektedir (Purdon ve 

Clark, 2018: 33-34). 

Normal obsesyonlarla klinik obsesyonlar arasındaki ayrımın bir benzeri de 

obsesyonel kişilik özellikleri ile obsesif kompulsif semptomlar arasında yapılmaktadır. 

Obsesyonel kişilik özelliklerine sahip bireyler tedbirli, ölçülü, düşünceli ve mantıklı 

kişilerdir. Genellikle kendileri ve çevreleri üzerinde denetim sağlamak için bir dizi önlem 

alırlar. Duygulardan çok akla önem veren nesnel bir yaklaşımları vardır. Taşkınlıktan 

kaçınan, güvenilir, dürüst ve dengeli kişilerdir. Onlara göre her şeyin yerli yerinde ve 

zamanında yapılması önemli bir gerekliliktir. Muhatap oldukları insanlardan veya 

kuruluşlardan önceden belirlendiği şekilde davranmasını beklerler. Bu konudaki 

titizlikleri ve egemenlik kurma arzuları çevrelerinden daha çok kendi istekleri 

doğrultusunda davranmalarını beklemelerine neden olur. Kendilerine karşı gelindiğinde 

ise şaşırtıcı derecede dik kafalı ve inatçı olabilirler. Doğruluk ve dürüstlük bu kişiler için 

son derece önemlidir. Ayrıca oldukça tutumludurlar ve sahip oldukları şeyleri paylaşma 

konusunda zorlanabilirler. Bütün bu nitelikler normal olarak tanımlanabilecek sınırlar 

içindedir. Hatta obsesyonel kişilik özelliklerini taşıyan bireyler toplum için verimliliği 

arttıran ve dengeyi sağlayan kimselerdir. Ancak bu özellikler aşırı hale gelirse ve denetim 

kurma ile dürtü dışavurumu arasında olması gereken denge bozulursa obsesyonel 

semptomlardan bahsetmek mümkün olabilir (Köroğlu vd., 1995: 11-12). 

1.3.2. Obsesif Kompulsif Bozuklukta Alt Tipler 

Obsesif Kompulsif Bozukluktaki semptom örüntülerinin çeşitliliği ve klinik 

vakaların tipik olarak belirlenmesinin zorluğu OKB’nin belirtilerine göre sınıflandırılarak 

alt tiplerin tanımlanması sonucunu doğurmuştur (Abramowitz, McKay, ve Taylor 2008: 

11). Örneğin Köroğlu vd. (1995: 12-14) dört çeşit semptom örüntüsünden söz eder. 

Bunlar görülme sıklıklarına göre sırasıyla bulaşma, şüphe, cinsel ya da saldırgan bir 

eylemde bulunmakla ilgili yineleyici düşünceler ve simetri ya da “tam olma” 

obsesyonlarıdır. Bu obsesyonları bir takım kompulsif davranışlar izlemektedir. Elliott ve 

Smith (2018: 29-30) ise tüm uzmanların üzerinde hemfikir olunabilecek kesin bir liste 

olarak görmesinin mümkün olamayacağı ön kabulüyle literatürü tarayarak kapsamlı bir 

OKB alt tipleri listesi oluşturduklarını belirtirler. Buna göre listedeki alt tipler; kontrol 

etme ve şüphe, bulaşma, biriktirme, dini-cinsel-agresif düşüncelere sahip olma, batıl 



37 

 

inançlara boğulma ve simetri gereksinimidir. Alt tiplemeler gruplandırılırken 

obsesyonların ve kompulsiyonların ayrı sınıflandırılmaları da yapılmıştır. Örneğin 

Koyuncu (2017: 12-44) obsesyonları; kirlenme, simetri ve düzen, cinsel, dini, bedensel 

(somatik), saldırganlık, tuvalet hissi gelmesi ve onay arama şeklinde sınıflandırmaktadır. 

Kompulsiyonları ise; temizlik, kontrol etme, tekrarlayıcı törensel davranışlar, sayma, 

sıralama-düzenleme, biriktirme-toplama, söyleme-sorma-itiraf etme, zihinsel törenler, 

aşırı liste hazırlama, dokunma-vurma-ovalama, göz kırpma ve gözlerini dikme, törensi 

yemek yeme ve kendine zarar verici davranışlar olarak sınıflandırmaktadır. 

Obsesif Kompulsif Bozuklukta her bir alt tipin taşıdığı birtakım özellikler 

bulunmaktadır. Zaman zaman birlikte de görülebilen bu alt tiplerin belli başlılarıyla ilgili 

genel bilgilere Abramowitz, McKay, ve Taylor (2008: 28-71), Koyuncu (2017: 12-21) ve 

Elliott ve Smith (2018: 30-34) tarafından yapılan sınıflandırmalar doğrultusunda kısaca 

değinmek yerinde olacaktır: 

1. Kirlenme ve Bulaşma: Obsesif Kompulsif Bozukluk söz konusu olduğunda en 

yaygın olarak görülen grup kirlenme obsesyonlarıdır. Bunlar bulaşma, mikroplar ve pislik 

hakkındadır. Bu tip kişiler kirli ve hastalık yayma olasılığı olan ortamlarda bulunmaktan, 

böyle nesnelere temas etmekten ya da insanların vücut atıklarının ve salgılarının bulaşma 

ihtimalinden dolayı endişe duyarlar. Bunun dışında radyasyon, böcekler, yapışkan 

yüzeyler veya bazı kimyasal ilaçlardan hastalığa ya da pisliğe sebep olabilecek bir şey 

bulaşması bu kişiler için korkutucudur. Böylesi kişiler umumi tuvaletlerden, bulaşıcı 

olduğu düşünülen insanlardan, mekanlardan ve kirli olduğunu düşündükleri neredeyse 

her şeyden kaçınırlar. Korkulan durumun engellenememesi halinde ise gerçek ya da 

hayali olan kirden arınmak ve temizlenmek için el yıkama ve diğer temizlenme 

ritüellerine yönelirler. Kirlenme ve hastalanma korkusunun davranışsal unsurları kişiyi 

endişelenme sebebi olan nesne, kişi ya da ortamlara karşı korumaktadır. Bu kişiler 

kirlenme ve bulaşmaya yol açacak durum, nesne ya da insanlarla karşılaşmayı önlemek 

için anlamsız kontrol davranışları da gösterebilirler. Yapılan araştırmalar kirlenme ile 

ilgili obsesyon ve kompulsiyonların sürekliliğinin iğrenme duygusuyla yakından ilişkili 

olduğunu ortaya koymuştur. Bu duygu organizmanın pis kabul edilen şeylerle temasını 

engelleyen uyuma yönelik bir duygudur. İğrenme duygusunun kirlenmedeki rolü 

OKB’nin bu alt tipinin tedavisini sağlayan önemli bir ipucudur. 



38 

 

2. Simetri ve Düzen: Simetri, düzen ve “tam doğru” OKB’de diğer bir alt tiptir. 

Evdeki eşyaların düzeniyle ilgili takıntılı düşünceler ve eylemler bu grup hastaların 

belirgin özelliğidir. Ev dışında iş yeri ve diğer sosyal yaşam alanları da bu takıntılardan 

etkilenebilir. Bu kişiler için tüm eşyalar belirli bir düzen içinde ve simetrik olmalıdır. Bu 

düzenin bozulması kişide sıkıntı oluşturur ve sıkıntıdan kurtulmanın yolu “tam doğru” 

oluncaya kadar yeniden düzenlemektir. Simetri obsesyonlarına sıraya koyma, sayma, 

tekrar etme ve düzenleme kompulsiyonlarının eşlik etmesi OKB’nin bu alt tipindeki 

belirtilerle ilgili bulgulardandır. Yine klinik araştırmalar bu belirtilerin iki ayrı şekil 

alabileceğini göstermektedir. Bunlardan ilki zarar önlemeye yönelik kaçınma tepkisiyle 

ilişkilidir. “Giysilerim belli bir düzen içinde olmazsa sevdiklerimin başına kötü bir şey 

gelecek” düşüncesi buna örnek olarak gösterilebilir. Diğeri ise kaygıdan çok duygusal 

doyumsuzlukla ilişkilidir. Bu “eksiklik” ve “bir şeylerin yolunda gitmediği” duygusu 

kişiyi çevresini düzenleme, sıralama ve tamamlama kompulsiyonlarına sürüklemektedir. 

Obsesif Kompulsif Bozuklukla ilgili tanı koyma ve tedavi daha çok kaygı temelli 

anlaşıldığından burada sözü edilen duygusal doyumsuzluk zaman zaman görmezden 

gelinebilmiştir. Ancak simetri obsesyonlarının bu şekli, yani tamamlama ve sıralama 

belirtileri bu alt tipin esasını oluşturmaktadır. 

3. Şüphe ve Belirsizlikler: Başka bir OKB alt tipi şüpheler ve belirsizliklerle ilgili 

obsesyonlar ve kontrol etme kompulsiyonlarıdır.  Kapıyı, pencereyi, ocağı, elektrik 

düğmelerini, elektrikli aletleri düzgünce kapatmak, kapattığından emin olmak için diğer 

kişilere sorular sorarak güvence aramak, herhangi bir zarar oluşma olasılığı olmamasına 

rağmen tüm bunları defalarca kontrol etmek şeklindeki çabalar bu grubun özellikleridir. 

Bu tip kişiler aynı zamanda randevuları unutmak veya bir sorumluluğu yerine getirmek 

konusunda hata yapma ihtimalinden dolayı kaygı yaşarlar. Ayrıca güvende olduklarına, 

sevdikleri kişiler tarafından umursandıklarına veya görünüşlerinin iyi olduğuna dair 

onaya ihtiyaç duyarlar. Kontrol veya güvence arama davranışları ise kısa süreli ve geçici 

bir rahatlama sağlar. Sonuç olarak patolojik şüphe sebebiyle belli şeyler için endişelenip 

durmak ve bu nedenle kompulsif davranışlara yönelmek bu tip kişilerin her gün saatlerini 

alabilir. Obsesif Kompulsif Bozuklukta kompulsif kontrol etme davranışı zarar veya 

felaketler karşısında korunma işlevini yerine getirerek sıkıntıyı giderme amacı taşır. Ne 

yazık ki bu davranış kaygıyı tamamen gidermediğinden aynı şeyler paradoksal olarak 

tekrar etmektedir. 



39 

 

4. Kabul Edilemez Düşünceler: Kabul edilemez düşünceler OKB’de sıklıkla 

karşılaşılan alt tiplerdendir. Bu alt tipteki obsesyonlar din, cinsellik ve agresyonla ilgili 

utandırıcı ve uygunsuz düşüncelerdir. Bu tür obsesyonlar çoğunlukla kişinin ahlaki 

değerlerini derinden etkileyecek kadar şiddetli olmaktadır.  Bu tür tiksindirici obsesyonlar 

kutsal şahsiyetleri cinsel içerikli betimlemelerle görmek, dini bir görevi yerine getirirken 

yüksek sesle küfretmek, küçük masum bir çocuğa zarar vermek ya da istemediği halde 

muhatabına cinsel amaçla dokunmak, eşcinsel ya da pedofili (çocukları cinsel olarak taciz 

eden kişi) olma ihtimali gibi çeşitli düşünce, dürtü ve imgeler olabilir. Bu obsesyonlar 

bazı kompulsif davranışlara yol açabilmektedir. Örneğin kalabalık bir kaldırımda yürüyen 

böyle bir kişi gördüğü insanlardan birini akan trafiğe doğru fırlatmaktan endişe edip 

defalarca tövbe edebilir. Aşırı derecede tövbe etme, dua etme veya kontrol etme ritüelleri 

bu obsesyonların hissettirdiği kaygıyı azaltmaya yönelik davranışlardır. Aynı şekilde 

onay alma, kaçınma ve güvence arama davranışları da oluşan sıkıntıyı azaltmaya 

yöneliktir. Özellikle dindar olan kişiler bu tip obsesyonlardan dolayı derin bir suçluluk ve 

günahkarlık duygusu hissedebilmekte, yaşadıkları sıkıntı nedeniyle dini uygulamalardan 

kaçınabilmektedirler. 

1.3.3. Obsesif Kompulsif Bozuklukta Nedensel Etkenler 

Kirlenme ve bulaşma, simetri ve düzen, şüphe ve belirsizlikler ya da din, cinsellik 

ve agresyonla ilgili olsun, OKB’deki alt tiplerin nedenselliği hakkında çeşitli kuramların 

farklı yaklaşımları bulunmaktadır. OKB’deki nedensel etkenler psikososyal, bilişsel ve 

biyolojik etkenler olarak gruplandırılabilir; 

I. Psikososyal Etkenler: Öğrenme kuramına göre, nötr uyarıcılar klasik 

koşullanma yoluyla korkutucu düşünce veya deneyimlerle bağdaştırılır. Bu da nötr 

uyarıcıların zamanla kaygı oluşturmasına sebep olur. Mesela kapı koluna ya da paraya 

dokunma, kirlenme düşüncesiyle bağdaştırılırsa her dokunma bir kaygı yaşanmasına 

neden olur. Kişi ellerini yıkadığında kaygısının azaldığını fark eder ve kaygıyı gidermek 

için ellerini uzun uzun yıkamaya koyulur. Böylece el yıkama davranışı pekiştirilmiş olur. 

Bu tip davranışlar bir kez yerleştikten sonra sönmeye karşı son derece dirençli hale 

gelirler. Obsesif kompulsif bozukluğu olan kişi obsesyonun ortaya çıkardığı kaygıyı 

azaltmak için ve bu obsesyona tepki olarak kendini sürekli el yıkamaya mecbur hisseder. 

Bu kişi kompulsif el yıkama davranışının aşırı veya mantıksız olduğunu bilse bile kendini 



40 

 

bunu yapmaktan alıkoyamaz. Öyle ki gün içinde saatlerce hatta kanatıncaya kadar ellerini 

yıkamaya devam eder. Öğrenme kuramı OKB’nin, korkulan durumlara maruz 

kalındığında el yıkama davranışının engellenmesi ve böylece kaygının bu ritüelimsi 

davranış olmadan da azaldığının görülmesi sağlanarak tedavi edilebileceğini öngörür. Bu 

yaklaşıma göre dini etkinliklere düzenli ve tutarlı olarak devam edip aynı zamanda yoğun 

suçluluk ve endişe yaşayan biri zamanla dinin kendisini olumsuz etki ile ilişkilendirebilir. 

Benzer şekilde günah kavramının aşırı derecede vurgulandığı bir ortamda büyüyen bir 

çocuk zaman içerisinde bu tür konulara karşı gereğinden çok fazla duyarlılık geliştirebilir. 

Bu gibi yaşantıların sıklığı ve yoğunluğu ise dini kaygılara neden olabilmektedir (Miller 

ve Hedges, 2007; Butcher, Mineka ve Hooley, 2013: 393-395). 

II. Bilişsel Etkenler: Bilişsel yaklaşıma göre obsesif düşüncelerin ve eşlik eden 

olumsuz duyguların bastırılmaya çalışılması aslında bunların sıklığına katkıda 

bulunmaktadır. Normal insanlar istenmeyen düşüncelerini bastırmaya çalıştıklarında 

bazen bu düşüncelerin hiç de istemedikleri şekilde arttığını görürler. OKB’li kişiler 

düşüncelerine direnme ve bunları kabul edilemez bulma konusunda normal insanlardan 

ayrılırlar. İstenmeyen düşünceleri bastırmaya çalışmak bu hastalarda zorlayıcı 

düşünceleri daha da arttırmaktadır. Bu kişiler genellikle etkili bir sonuç getirmemesine 

karşın çok yorucu ve zaman alıcı da olsa zorlayıcı düşüncelerini kontrol etmeye 

çalışmaktadırlar (Miller ve Hedges, 2007; Butcher, Mineka ve Hooley, 2013: 395-396). 

Bilişsel modelde temel amaç obsesif ya da zorlayıcı düşünceler ile hastaların bu 

düşüncelerle ilgili değerlendirmeleri üzerine çalışmaktır. OKB sergileyenlerde 

çoğunlukla abartılı bir sorumluluk duygusu vardır. Bu abartılmış sorumluluk duygusu 

obsesif yatkınlığı olan insanların bir şeyi yapmayı aklından geçirmek ile onu yapmanın 

eşdeğer olduğu sonucuna varmalarına neden olmaktadır. Örneğin hasta, yaptığı bilişsel 

çarpıtmalar nedeniyle sadece birine saldırmayı düşünmenin ya da bir günahı aklından 

geçirmenin bunu gerçekten yapmaya eşit olduğu sonucuna varabilir. Onun için bilişsel 

kuramcılar herhangi bir zorlayıcı düşünce ile bu düşünceye kapılmaya dair geliştirilen 

olumsuz düşünce ve felaketleştirici değerlendirmeleri birbirinden ayırmışlardır. 

Düşünme ile eylemde bulunmayı eşitleme ve felaketleştirme dışında yapılan diğer bilişsel 

çarpıtmalar; yalnızca düşüncenin akla gelmesinin bir olayın gerçekleşmesine neden 

olduğuna inanma, “ya olursa!”, “ya gerçekten yaparsam!” şeklinde düşünme, akla gelen 

bir düşünceyi aşırı önemseme, belirsizliğe tahammül edememe, mükemmeliyetçilik, ya 



41 

 

hep-ya hiç tarzı düşünme, başkalarına karşı abartılı sorumluluk hissetme, aşırı ahlakçılık 

vb. işlevsel olmayan değerlendirmelerdir (Miller ve Hedges, 2007; Butcher, Mineka ve 

Hooley, 2013: 393-400; Koyuncu, 2017: 55-57). 

Obsesif Kompulsif Bozukluğun nedensel etkilerini açıklayan bazı araştırmacılar 

(Abramowitz ve Jacopy, 2014; Beck, 2016:3) bilişsel ve davranışçı yaklaşımı aynı anda 

kullanmayı daha isabetli bulmaktadırlar. Bu yaklaşıma göre bireysel algı ve düşünce 

modelleri insan davranış ve deneyiminin kaynağıdır. OKB’den muzdarip olan kişiler 

istenmeyen girici düşünceleri yanlış yorumlamaktan kaynaklanan kaygıyı azaltmak için 

çeşitli davranışlara yönelmektedirler. Bilişsel davranışçı yaklaşıma göre bu kişiler 

düşüncelerini daha gerçekçi bir şekilde yorumlamayı öğrenmeleri halinde duygu 

durumlarında ve davranışlarında iyileşme olmaktadır (Beck, 2016:3). Bu durum tüm 

OKB alt tiplerinde olduğu gibi dini alt tip için de geçerlidir. Dini içerikli OKB konusunda 

çalışan Abramowitz ve Jacopy (2014) bu alt tip için bilişsel davranışçı bir model 

önermişlerdir. Şekil 1.1’de gösterilen bu model istenmeyen girici düşünce ve şüphelerle 

ilgili işlevsel olmayan inanç ve yanlış yorumların rolünü vurgulayarak bu hastaların içine 

düştüğü kısır döngüyü görselleştirmektedir. 

III. Biyolojik Etkenler: Obsesif Kompulsif Bozuklukta biyolojik etkenlerin rol 

oynadığını gösteren ciddi bir veri birikimi vardır. İkiz ve aile çalışmaları ile yapılan 

araştırmalar, beyin görüntüleme tekniklerindeki ilerlemeler sayesinde beyinde OKB ile 

ilgili anormallikler üzerinde yapılan araştırmalar ve nörotransmitter anormallikler 

üzerinde yapılan farmakolojik araştırmalar bu hastalığın etkenleriyle ilgili önemli bilgiler 

vermektedir. Buna göre serotonin isimli nörotransmitterin seviyesinin düşmesi beynin 

bazı bölgelerini etkileyerek OKB’ye neden olabilmektedir. Ancak bu etkenlerin kesin 

doğaları ve nasıl bir etkileşim içinde oldukları henüz tam olarak bilinmemektedir (Miller 

ve Hedges, 2007; Butcher, Mineka ve Hooley, 2013: 396-400). 

Bu yaklaşımların dışında Miller ve Hedges (2007) OKB’nin nedendel etkileri 

konusunda varoluşsal bir yaklaşımdan söz etmişlerdir. Bu yaklaşım anlam-anlamsızlık ve 

ölüm gibi temalarla davranışları anlamaya çalışmaktadır. Varoluşsal psikoloji son derece 

bağlamsal olup her bir bireyin kendine özgü durumlarıyla ilgilenmekte ve bu yolla kişileri 

bireysel korku ve diğer problemlerle yüzleşmeye teşvik etmektedir. Bu psikolojik 

yaklaşım sosyal izolasyonu hastalığın hem sebebi hem de sonucu olarak görmektedir. Bu 



42 

 

 

Şekil 1.1. Dini İçerikli OKB’de Bilişsel Davranışçı Model 

kişiler yaşadıkları memnuniyetsizlik ve endişe sonucu durumu daha da 

kötüleştirecek şekilde topluluklardan çekilebilmekte ve sosyal destekten mahrum 

kalabilmektedirler. Ayrıca varoluşsal yaklaşım özellikle dini içerikli obsesif düşünceleri 

olan hastaların tüm varlıklarını anlamsızlık duygularına cevap olarak günah ve ceza 

kavramı üzerinde kurmuş olduklarını öne sürmektedir. Ölüm kaygısı, ölümden sonraki 

yaşam, ölümün gizemi ve zamanı gibi konular da bu duruma eşlik eden bir belirsizlik 

kaynağı olabilmekte ve dini kaygıları arttırabilmektedir (Nelson vd., 2006; Miller ve 

Hedges, 2007). 



43 

 

Bütün bu yaklaşımalar OKB’nin nedenselliği hakkında açıklama getirmeye 

yöneliktir. Ancak bu hastalığın oluşumuyla ilgili tek bir yaklaşımdan ziyade tüm 

modelleri kapsayan genel bir yaklaşımın benimsenmesinin OKB’yi anlama noktasında 

daha etkili olacağı düşünülmektedir. 

1.3.4. Dini İçerikli Obsesif Kompulsif Bozukluk 

Dini içerikli OKB, alanyazında özel olarak ele alınan bir konudur. Aslında dini 

saplantılar pozitivist anlayışa dayalı bilimsel yayınlar henüz üretilmeye başlanmadan çok 

önceleri dini otoriteler tarafından dikkat çekmiş ve yorumlanmış bir olgudur. Ancak 

psikiyatri tarihinde bu saplantılar psikiyatrik rahatsızlık olarak adlandırılmıştır (Tek ve 

Uluğ, 2001). Freud ise (1907) daha da ileri giderek obsesif kompulsif semptomlar ile dini 

pratikler arasında bir ilişki olduğunu öne sürmüştür. Freud’un çalışmalarına göre 

obsesyonel nevroz ile dini pratikler arasındaki benzerlikler şöyledir (Köse, 2012, 71-77): 

1. İkisi de yapılmadıkları takdirde kişide iç sıkan bir vicdan azabına neden olurlar. 

2. Hem ibadetler hem de obsesyonel davranışlar yerine getirilirken kişiler 

kendilerini dış dünyadan soyutlar ve rahatsız edilmekten hoşlanmazlar. 

3. Her iki uygulamada da kişiler tüm ayrıntıları yerine getirme konusunda titizlik 

gösterirler. 

4. Her iki durumda da kişi bilinçli olmayan bir suçluluk duygusuyla hareket eder. 

Bu suçluluk duygusundan dolayı yapması gerekenleri mutlaka yerine 

getirmelidir. Aksi durumda bir takım istenmeyen durumlarla/kötülüklerle 

karşılaşacağına inanır. 

5. Söz konusu suçluluk hissi beraberinde bir pişmanlık duygusu getirir. Her iki 

durumda da yerine getirilmesi gereken ritüeller ihmal edilirse bu duygu ortaya 

çıkar. 

6. Hem dini ritüellerin hem de nevrotik ritüellerin özelliği güdülerin reddedilmesi 

sonucu ortaya çıkmasıdır. 

7. Dini ibadetlerle obsesyonel davranışlar zihinde çatışan güçler arasında bir 

uzlaşı sağlamaktadırlar. Yani her ikisi de güdülerin istediği zevkin yerine 

geçerler. Bu benzerlik Freud’a göre en az düzeyde olanıdır. 

8. İki fenomen arasındaki son benzerlik ise ruhsal yer değiştirme mekanizmasıdır. 

Bu mekanizma ile hem saplantılı davranışlar hem de dini ritüellerdeki küçük 



44 

 

ve önemsiz detaylar zamanla önemli hale gelmekte ve asıl önemli olan şeyin 

yerine geçmektedir. 

Dini evrensel bir nevroz olarak gören Freud nevrotik ritüelleri de bir bakıma dini 

sistem olarak değerlendirmiştir (Freud, 1907). Dinle ilgili olarak, gösterdiği yaklaşımla 

eleştirilere hedef olmuş ve güdülerin bastırılmasından kaynaklanan bir olgu tanımlaması 

yaptığı için indirgemeci bir tutum benimsediği ileri sürülmüştür. Halbuki dini 

konulardaki seçimler, yerine getirilen ibadetler ve yapılan hatalar nedeniyle duyulan 

suçluluk ve pişmanlık duygusu bilinçli birer seçimdir (Köse, 2012: 74-79). Freud’un öne 

sürdüğü görüşler yıllar boyu eleştirilere maruz kalırken aynı zamanda bu teoriyi 

incelemek üzere birçok araştırma yapılmıştır (Zohar vd., 2004). Örneğin 139 kişi üzerinde 

yapılan bir araştırmada dindarlık ile obsesif semptomlar arasındaki ilişki incelenmiş ve 

bu iki değişken arasında anlamlı bir korelasyon bulunamamıştır (Lewis,1994). Benzer bir 

araştırma da Tek ve Uluğ (2001) tarafından yapılmıştır. Araştırmacılar dini saplantılar ile 

OKB’nin diğer klinik özellikleri arasında kesin bir ilişki tespit edememişlerdir. Ancak 

diğer obsesyonlara sahip kişilerin dini obsesyonlara da sahip olma ihtimalinin yüksek 

olduğunu belirterek dinin OKB’de bizzat belirleyici olmaktan ziyade ortaya çıktığı bir 

arena olarak göründüğünü ileri sürmüşlerdir. Bugüne kadar yapılan benzer araştırmalarda 

da dinin doğrudan obsesyona neden olduğunu ortaya koyan herhangi bir kanıt 

bulunamasa da dini inanç özelliklerinin, dini yaşantıların ve kültürün OKB belirtilerini 

etkilemede önemli bir rolü olabileceği belirtilmektedir. Özellikle dini eğitim ve 

uygulamaların yasalarla belirlendiği ülkelerde daha fazla oranda dini obsesyonla 

karşılaşıldığı bilinmektedir (Steketee, Quay ve White, 1991). Ülkelere göre dini içerikli 

OKB vakalarının klinik popülasyondaki oranları şöyledir: İngiltere’de %5, Amerika 

Birleşik Devletleri’nde %10, Hindistan’da %11, Bahreyn’de % 40, Türkiye’de %48, 

Suudi Arabistan, İsrail ve Mısır’da % 50 ve Pakistan’da %60’tır. Ayrıca Türkiye için 

verilen bu oranın Doğu ve Batı ‘da bulunan illere göre değişiklik göstereceği tahmin 

edilmektedir (Tek ve Uluğ, 2001; Loewenthal, 2007: 82; Ayten, 2018: 50). 

Dini içerikli OKB’nin din ve dindarlık gibi değişkenlerle olan ilişkisinin konu 

edildiği çalışmaların yanı sıra taşıdığı kendine has niteliklerden dolayı 

kavramsallaştırmasının yapıldığı, bilişsel, davranışsal, duygusal ve sosyal yönlerinin 

çalışıldığı, epidemiyolojisinin, etiyolojisinin (neden bilim) ve tedavisinin özel olarak 

araştırıldığı çalışmalar da bulunmaktadır. Uluslararası alanyazına katlı sağlayan bu tür 



45 

 

çalışmalar incelendiğinde dini içerikli OKB’nin “scrupulosity” kavramıyla anlatılmaya 

çalışıldığı görülmektedir. Latince keskin taş anlamında kullanılan “scrupulus” 

kelimesinden gelen bu kavram din ve ahlak hakkında çok fazla kaygılanmayı ifade eden 

bir anlam taşımaktadır (Merriam-Webster, 1983: 1039). Keskin taş manası ahlaki 

konularda vicdana karşı işlenen yaralanma hissini anlatmaktadır Scrupulosity, Tanrı’yı 

memnun edememe ve O’nun tarafından reddedilmek veya cezalandırılmaktan 

kaynaklanan yüksek kaygıyı ve patolojik suçluluğu barındıran psikolojik bir 

rahatsızlıktır. Dağılımına bakıldığında ise OKB içindeki oranının %5-33 aralığında 

olduğu düşünülmektedir (Miller ve Hedges, 2007; Elliott ve Smith, 2018: 32). Bu tür bir 

ahlak takıntısı için zaman zaman “koyu dindarlık” ya da “kendini dine aşırı derecede 

adamak” gibi ifadeler kullanılabilmektedir. Ancak bu tanımlama açıklama 

gerektirmektedir. Çünkü dinle kurulan sıkı bağlılık sonucu ibadetlerini yerine getirme 

konusunda bilinçli bir isteklilik ve manevi haz duyan ve takvalı yaşamaya özen gösteren 

kişiler bu sınıflandırmadan ayrılmaktadırlar. Dini içerikli OKB söz konusu olduğunda ise 

ahlaki saplantıları olan bu kişiler Tanrı’ın gazabı hakkındaki istemsiz düşünceleri 

nedeniyle çoğunlukla ibadetleri yerine getirmede, ibadethane vb. yerlere gitmede ve 

cemaate katılmada zorluk yaşamaktadırlar. Bu kişilerin bir özelliği de inançlarının önemli 

bir kısmını dışlayacak şekilde bir ya da iki ahlaki konuya odaklanmalarıdır. Örneğin 

böyle bir kişi yakınlarına karşı kaba ve nezaketsiz davranmasına rağmen ahlak dışı cinsel 

düşüncelerinden dolayı sürekli günah işleyip işlemediğiyle meşgul olabilir. Aynı 

zamanda ahlaki olarak odaklandığı konu diğer inananların genellikle önemsiz bulup 

hakkında endişelenmediği bir konudur (Purdon ve Clark, 2018: 39-116). 

Dini içerikli OKB klinik özellikler bağlamında bilişsel, davranışsal, duygusal ve 

sosyal olmak üzere dört temel semptom örüntüsüyle açıklanabilir (Miller ve Hedges, 

2007). İlk olarak bilişsel özelliklerden bahsetmek gerekirse karakteristik olarak bu 

hastaların kavramsallaştırılabilecek ahlaki meselelerle ve dini temalarla ilgili işlevsiz 

düşünce kalıpları ve aşırı derecede suçluluk duygusu sergilediği görülmektedir. Örneğin 

kadavraları inceleyen bir öğrenci bu olayı bilişsel çarpıtmalarla değerlendirmesi 

nedeniyle kendini suçluluktan hüküm giymiş gibi hissedebilir. Genel olarak klinik 

obsesyonlar nedeniyle hissedilen aşırı sıkıntı, sorumluluk ve suçluluk duygularına, 

yapılan bilişsel çarpıtmalar yol açmaktadır. Bu rahatsızlıkta kişi düşünceyi tehlike olarak 



46 

 

algılamakta ve yerine getirmesi gerekenleri yapmazsa istenmeyen şeyler olacağını 

düşünmektedir (Miller ve Hedges, 2007; Santa, 2017:33). 

Dini içerikli OKB özelinde yoğun olarak yapılan bazı bilişsel çarpıtmalar ve gerçek 

dışı inançlar hastalıkta kilit rol oynamaktadır. Bu kişiler dine aykırı ve kabul edilemez 

düşünceler üzerinde kontrol sağlamak için kendi kendilerini engelleyen bir mücadeleye 

girişmektedirler. Yaptıkları hatalı değerlendirme nedeniyle sadece düşünme ile eylemde 

bulunmayı aynı görerek “kötü düşünceler kötü eylemler kadar ahlaksızdır” şeklinde 

düşünürler (Muris vd., 2001; Miller ve Hedges, 2007). Bu grup hastalar için diğer bir 

hatalı düşünme biçimi ahlaki mükemmeliyetçilik şeklinde ortaya çıkmaktadır. Burada 

varsayılan inanç mükemmel bir ahlak için çabalamak gerektiğidir. Ancak çoğu zaman bu 

çaba en temel prensiplerle yoğrulan özü kaçırmaya neden olabilmektedir.  Bu kişiler asla 

yanlış bir karar vermemeye çalışmak ya da hiç günah işlememeye çalışmak için 

esnemeyen bir gayret içerisine girerler (Vatan, 2015; Purdon ve Clark, 2018: 119-133). 

Belirsizliğe karşı gösterilen tahammülsüzlük ise başka bir hatalı değerlendirme şeklidir. 

Dini takıntılardan muzdarip olan bu kişiler zihinlerindeki şüphelere karşı koymak için 

mutlak düzeyde bir kesinlik ararlar (Buhr ve Dugas, 2002; Purdon ve Clark, 2018: 119-

133). Söz gelimi, aslında günah işlemediğini bildiği halde affedilemez bir günah işleyip 

işlemediğinden bir türlü emin olamayan böyle bir kişi zorlantılı olarak dua etme ve 

başkalarından onay arama davranışına yönelebilir. Ancak arzu ettiği emin olma düzeyine 

hiçbir zaman ulaşamadığından hem şüpheleri hem de zorlantılı davranışları devam eder. 

Son olarak düşüncelerin kontrol edilmesi gerektiği inancı gerek dini gerekse diğer alt 

tiplerde kök salmış bir inançtır. Bu değerlendirmeyi yapan OKB’li kişiler obsesyonlarının 

nedenini zihinsel kontrolden yoksun olmalarına bağlamaktadırlar. Hatta bu hastalıktan 

muzdarip olmayan kişilerin kendilerinden daha iyi zihinsel kontrol yaptıklarına inanırlar. 

Halbuki bu inanç iki yönden sorunludur. Çünkü istenmeyen düşüncelerin zihinsel 

kontrolle durdurulabileceğini ve OKB belirtilerinin sıklığının bu yolla azalacağını 

varsaymaktadır. İşin gerçeği zihinsel kontrol arttıkça OKB şiddeti de artmaktadır (Purdon 

ve Clark, 2013: 119-133). Bilişsel çarpıtmalar ve gerçek dışı inançlar tıpkı diğer OKB alt 

tiplerinde olduğu gibi dini içerikli OKB’de de benzer özellikler göstermekte ve işlevsel 

olmayan düşüncelerin anlaşılması hastalıkla ilgili doğru çıkarımlarda bulunmak için 

önemli bir kaynak sağlamaktadır. 



47 

 

Davranışsal özelliklere gelince dini içerikli OKB’den muzdarip pek çok hastanın 

suçluluk duygularını giderme ve Tanrı ile kurulan ilişkiyi yeniden onarma amacıyla 

birden fazla sayıda dini otoriteden onay alma, itirafta bulunma, tekrar tekrar tövbe etme 

gibi eylemlere yöneldiğini söylemek mümkündür. Ancak bu mekanizma kalite ve sıklık 

açısından patolojiktir. Suçla orantısız olarak aşırı rahatsızlık duygusuyla gerçekleştirilen 

bu davranışlar geçici bir rahatlama sağlasa da sağlıklı bir çözüm getirmemektedir. Üstelik 

bu suçluluk duygusu çoğu zaman belirli dua cümlelerini okuyup durma ve ibadetleri 

tekrar tekrar yapma gibi başka zorlantılı davranışları da beraberinde getirmektedir. Sonuç 

olarak bütün bu çabalar obsesyonları azaltmadığı gibi hastalık belirtilerinin artmasına 

neden olmaktadır. Bu kişiler için yararı olmayan çabalar sonucu içine düştükleri kısır 

döngü nedeniyle oluşan çaresizlik ve umutsuzluk duygularının kendine zarar verme ve 

intihar etme potansiyeli taşıması ise oldukça endişe vericidir (Ciarrocchi, 1995: 23-24; 

Miller ve Hedges, 2007). 

Dini içerikli OKB’de duygusal özellikler sürekli ve yoğun umutsuzluk dönemleri 

ile ilişkili olabilmektedir. Çoğu hasta ister gerçek ister hayal olsun ahlaki geçişlerinin 

vicdani huzura ve Tanrı’ya yakın olmaya izin vermeyecek kadar ciddi olduğunu 

düşünmektedir. Özellikle de tüm bireysel yaşamlarının merkezi olarak din ve maneviyatı 

gören hastalar bir çeşit ahlaki başarısızlık ve ezici umutsuzluk duygusunu 

yaşamaktadırlar. Bu kişiler hiçbir şeyden zevk alamayacak hale gelebilir, yaygın ilgisizlik 

veya duygusal uyuşukluk yaşayabilir ve zamanla majör depresyonla ilgili kriterler 

taşıyabilirler (Ciarrochi, 1995: 96-97; Miller ve Hedges, 2007). 

Bu alt tipteki hastalığın sosyal özellikleri ise toplumsal izolasyon ve bunun 

sonuçlarıyla ilgilidir.  Bu kişiler hastalığın duygusal işlevi ve damgalanma endişesi 

nedeniyle kendilerini yakın aile üyeleri ve arkadaşlarından fiziksel ve psikolojik olarak 

geri çekerler. Bu sosyal tecrit hastaları onay arama davranışından da mahrum bırakır ve 

kendi iç dünyalarını yaşayabilecekleri tek yer haline getirir. Diğer bir sosyal problem ise 

hastanın aile üyelerinin böyle bir rahatsızlığa sahip olduğunu bilmemelerinden 

kaynaklanan ikincil sorunlardır. Bu durum yine aile içi ilişkileri zorlayabilir. Gerek aile 

üyelerinin haberdar olması gerekse olmaması olsun bu hastalığın aile ortamını etkilemesi 

bakımından önemli bir etkisi bulunmaktadır (Miller ve Hedges, 2007). 



48 

 

1.3.5. Obsesif Kompulsif Bozukluk ve Vesvese İlişkisi 

Sözlükte fısıltı, hışırtı gibi gizli söz, fiskos, kuruntu anlamlarına gelen vesvese, 

temelsiz ve gerçekle ilgisi olmayan şüphe ve kuruntulardır (Kanar, 2009: 1811; Mutçalı, 

2012: 999). Vesvese zihinde istemsiz olarak belirmekte, kişiyi kötü veya zararlı bir 

düşünce ya da davranışa yönlendirmektedir. Vesvese genelde iyi bir işin terkedilmesi, 

geciktirilmesi ya da eksik yapılması gibi din dışı davranımlara yönelten içsel bir itilme 

olarak hissedilmektedir. Dini terminolojide vesvesenin kaynağı şeytandır. Şeytan 

insanların zayıf yönlerini kullanarak onların olumsuz duygular hissetmesine ve dini 

konularda şüpheye düşmesine neden olmaktadır. Şeytanın verdiği vesveseyi üç gruba 

ayırmak mümkündür. Bunlar;  aslı ve temeli olmayan şeylerin gerçek gibi gösterilmesi, 

şehvetin tahrik edilmesi, şimdiki zaman veya geçmiş ve gelecekle ilgili şeylerin 

hatırlatılması ve düşündürülmesidir. Şeytanın bu vesveseleri verme nedeni inançlı 

kişilerin Allah’ı inkar etmelerini, kulluk görevlerini yerine getirmemelerini ve kendisi 

gibi Allah’a isyankar olmalarını istemesidir (Gazali, 2002: 76-78; Diyanet İşleri 

Başkanlığı [DİB], 2013: 493; Diyanet İşleri Başkanlığı [DİB], 2015: 691). 

Kur’an- Kerim de vesvese kelimesi dört yerde geçmektedir. Ancak konuyla ilgili 

ayetler daha fazladır. Ayetlerde şeytanın insanı ayartmasından (A’raf: 7/22), kafa 

karıştırmasından (Taha: 20/120), edepsizliği ve kötülüğü emretmesinden (Nur: 24/21), 

kötülüğe, çirkinliğe ve bilinmeyen şeyler hakkında konuşmaya yönlendirmesinden 

(Bakara:2/169), ayağı kaydırmasından (Bakara: 2/36), doğru yoldan saptırmasından 

(Zuhruf: 43/37), kendi yandaşlarıyla korkutmasından (Al-i İmran: 3/175), inananların 

arasına girmesinden (İsra: 17/53), kışkırtmasından (Mü’minun:23/97), arzulara bir şeyler 

katmaya çalışmasından (Hac: 22/52), günahları ve yapılan şeyleri güzel/şirin 

göstermesinden (Hicr:15/39, Enfal: 8/48),  türlü fısıldamalarından, kuruntular 

vermesinden, saptırmasından, vaatlerde bulunarak boş yere ümit vermesinden (En’am: 

6/112-113, Nisa:4/118-120) söz edilmekte ve böylece insanı çaresizlik içinde yapayalnız 

bıraktığından (Furkan:25/29) bahsedilmektedir. Ancak tüm bu uğraşların aslında sadece 

çağrıda bulunmaktan ibaret olduğu (İbrahim: 14/22), inananların vesvese karşısında iyice 

düşünerek ve Allah’a sığınarak gözlerini açabildiği (A’raf:7/201), şeytanın da Rablerine 

güvenip dayananlar üzerinde her hangi bir hakimiyetinin olamayacağı (Nahl:16/98) 

belirtilmektedir. 



49 

 

Hz. Peygamberin ifadelerine bakıldığında da vesvesenin zarar verici bir şey 

olmadığı ve alınan bazı önlemlerle ondan korunabileceği anlaşılmaktadır. Bir hadis-i 

şerifte geçen “Şeytan insanoğlunun kalbinin üzerinde tünemiş vaziyette bekler. Allah’ı 

zikredince siner, çekilir, gaflette ise vesvese verir” (Buhari, Tefsir: 1) ifadesi her insanın 

zaman zaman vesveseden muzdarip olabileceğini vurgulamaktadır. Zira ashabından bir 

grubun Hz. Peygambere “Bazılarımızın aklından bir kısım vesveseler geçiyor, normalde 

bunu söylemenin günah olacağına kaniyiz” şeklinde yakınmaları üzerine o, “Gerçekten 

böyle bir korku duyuyor musunuz?” diye sormuştur. Oradakiler “Evet!” deyince “İşte bu 

korku imandan gelir (vesvese zarar vermez)” demiştir (Müslim, İman: 209). Bu rivayet 

vesvesenin baş edilemeyecek bir sıkıntı olmadığını göstermektedir. Aynı şekilde hadis-i 

şerifte bir kimsenin Allah’ın adını anarak ve O’na tevekkül ederek evden çıkmasının 

şeytanın ondan uzaklaşmasına, endişelerden emin ve güvende olmasına sebep olacağı 

bildirilmektedir (Ebu Davud, Edep: 102,103). 

Vesvese çok yoğun olup baş etmesi oldukça zor hale geldiğinde hastalık sınıfında 

tanımlanabilmektedir. Bu durumda vesvese kelimesi gerek OKB hastaları gerekse alan 

uzmanları tarafından dini obsesyonları karşılayan bir sözcük olarak sıkça 

kullanılmaktadır. Ancak yukarıda verilen ayet ve hadislerden de anlaşıldığı üzere dini 

literatüre ait bir kavram olan vesvesenin obsesyonel düşünce ve davranışlarla tamamen 

aynı anlama gelmediği, bununla birlikte kuruntudan ümit etmeye kadar birçok düşünce, 

duygu ve davranışla ilişkili olan bu kavramın obsesyonları da kapsayacak şekilde çok 

geniş bir anlam içeriğine sahip olduğu ortaya çıkmaktadır. Yine dini literatüre 

bakıldığında obsesyonlarla ilgili olabilecek başka kavramlarla da karşılaşmak 

mümkündür. Bunların başlıcaları hâcis, havâtır ve hadîsü’n-nefstir. 

Sözlükte içine doğmak, aklına gelmek gibi anlamlara gelen havâtır, kişinin kendi 

isteği dışında zihnine gelen düşünceler veya kalpte hissedilen duygulardır. Allah’tan 

gelen hitaba rabbâni havâtır, melekten gelene meleki havâtır, nefisten gelene hâcis, 

şeytandan gelene ise vesvese denmektedir. Nefisten ve şeytandan gelen havâtır için 

şeytani havâtır ifadesi de kullanılmaktadır. Gazali’ye göre havâtır, kişinin duyu 

organlarıyla algıladığı şeyler sonucu oluşan çeşitli duygu ve düşüncelerdir. Burada bir 

düşüncenin kişinin aklına iradesi dışında gelmesini anlatmak için havâtır kelimesi 

kullanılırken bu düşünceden dolayı içinden geçen günah ve kötü şeyler hadîsü’n-nefs 

olarak adlandırılmaktadır. Hadîsü-n-nefs tıpkı havâtır gibi kişi için dini bir sorumluluk 



50 

 

doğurmamaktadır. Çünkü bu aşamada faal olarak düşüncenin gerçekleştirilmesi henüz 

mümkün değildir. Bu düşüncenin gerçekleştirilmesi ancak karar verme (hemm) ve bu 

karardan sonra harekete geçme (azm) ile mümkündür. Son iki aşama ise dini sorumluluk 

getirmektedir (Y. Ş. Yavuz, 1997: 523-526; Çelik, 2002; DİB, 2013:500; DİB, 2015: 240; 

Kızılgeçit, 2015b, 101-105). Gazali (2002:73) bu aşamaları havâtır, meyl, azm, kast ve 

fiiliyat olarak sıralamaktadır. 

Özellikle kelam ilminde havâtır, üzerinde çokça durulan bir konu olmuştur. Buna 

göre insandaki akıl yürütme becerisinin havâtır yoluyla gerçekleştiği ve havâtırın akıl 

yürütme eyleminin başlatıcısı olduğu kabul edilmektedir. Bu konuda Ebu Mansur el-

Maturidi insandaki zihinsel mekanizmayı devreye sokan şeyin rabbani havâtır olduğunu, 

şeytani havâtırın ise sağlıklı düşünmeyi engelleyen bir rolü olduğunu belirtmiştir. 

Mu’tezile alimlerinden bir kısmı ise insanların çoğunun akıl yürütme eyleminin 

başlatıcısı olan havâtırın farkında bile olmadıklarını öne sürmüştür. Ayrıca İslam âlimleri 

havâtırın doğruluk ve yanlışlığını akıl yürüterek tespit etmek gerektiğini belirtmişlerdir 

(Maturidi, 2002: 171; Y. Ş. Yavuz, 1997: 523-526). 

Buraya kadar anlatılanlar bilişsel modeli çağrıştıran bazı unsurlar barındırmaktadır. 

Şöyle ki; bilişsel yaklaşımda günlük hayatta karşılaşılan olay ve durumlarla ilgili 

değerlendirmeler yapmak çoğunlukla fark edilmeyen, ilk akla gelen ve âdeta akıl yürütme 

eyleminin başlatıcısı olan otomatik düşüncelere bağlıdır. Bu düşünceler olumsuz 

olduğunda bireyin duygu ve davranışları da olumsuz olarak etkilenmektedir. Ancak birey 

bilişsel çarpıtmalar taşıyan bu gerçek dışı düşünceleri fark edebilir ve akıl yürütme ile 

(çifte standart tekniği, yeniden atıf tekniği vb.) düşünme şeklini değiştirebilirse duygu ve 

davranışlarının da değiştiğini görebilir (Gençöz, 2001). Bu bağlamda bilişsel model ile 

İslami yaklaşımın her ikisinde de bazı benzerlikler bulunmaktadır. Bu benzerlikler şöyle 

sıralanabilir: 1.Havâtırın ve otomatik düşüncenin ortaya çıkışını sağlayan algılanan bir 

tetikleyicinin olması, 2. Hem havâtırın hem de otomatik düşüncelerin farkında 

olunamayabileceği, 3.Bilişsel işlem sürecinin başlatıcısı olan otomatik düşüncelerin akıl 

yürütme eyleminin başlatıcısı olan havâtır ile olan benzerliği, 4. Bilişsel çarpıtmaların 

neden olduğu gerçek dışı düşüncelerin tıpkı şeytani havâtırda olduğu gibi sağlıklı 

düşünmeyi engellemesi, 5. Otomatik düşünceleri ele almaya yarayan tekniklerin 

düşüncenin doğruluğunu veya yanlışlığını tespit etmek üzere yapılan akıl yürütme eylemi 

ile olan benzerliği. 



51 

 

Elbette bu benzerlikler her iki yaklaşımın tam olarak örtüştüğü anlamına 

gelmemektedir. Kişinin iradesi dışında aklından geçen düşünceler olan havâtır kaynak 

itibariyle rabbâni, meleki, şeytani ve nefsidir. Ancak otomatik düşüncelerin geçmiş 

yaşantı ve deneyimler aracılığıyla geliştirilen temel inançlardan ve düşünce şemalarından 

kaynaklandığı varsayılmaktadır. Burada bir parantez açarak, sağlıklı düşünmeyi 

engelleyen şeytani havâtırın geçmiş yaşantılardan köken alan bazı temel inançların 

oluşumuna yol açabileceği ve özellikle zor zamanlarında insanın karamsarlığa 

sürüklenmesine neden olabileceği belirtilmelidir (bkz. H. Aydın, 1998; Gazali, 2003: 

572-575; Ekberi, 2006: 325-334; Yazır, 2006: 503-505). Bunun dışında bilişsel modelde 

karşılıklı etkileşimleri olmakla beraber düşüncelerin duyguların oluşumuna kaynaklık 

etiği varsayılırken İslami modelde akıl yürütme eyleminin başlatıcısı olarak kabul edilen 

havâtır aynı anda hem duyguyu hem de düşünceyi barındırabilmektedir. 

Bilişsel model aynı zamanda OKB’yi açıklamak için sıklıkla kullanılan bir 

yaklaşımdır. Bu modele göre obsesyonlar gerçek dışı düşüncelerdir ve çoğu hasta bunun 

farkındadır. Bu yüzden bilişsel yaklaşımda obsesyonlardan çok kişinin bunları 

değerlendirme şekli önemli bulunur (Gökçakan, 2005). Dini kaynaklarda ise kabul 

edilemez düşüncelerle ilgili obsesyonların yanı sıra ibadeti engelleyip Allah’tan 

uzaklaştıran ve olumsuz olarak değerlendirilebilecek davranışlara yol açan her türlü 

obsesyonel düşünce (örneğin kirlenme obsesyonları nedeniyle abdest almayı bırakmak ya 

da aşırı oranda temizlik malzemesi kullanarak israfa yol açmak) ile sağlıksız akıl yürütme 

yoluyla bu düşüncelere gereğinden fazla önem atfetmenin (örneğin dini veya cinsel 

içerikli düşünceler nedeniyle imanının gittiğine hükmederek ibadetleri terk etmek) 

şeytani havâtır (hâcis ve vesvese) olduğu anlaşılmaktadır. Yani gerek obsesyonların 

gerekse obsesyonların yorumlanmasıyla ilgili duygu ve düşüncelerin içerik olarak şeytani 

havâtırdan kaynaklandığı söylenebilir. Bu noktada İslami yaklaşımın bilişsel modelden 

farklı olarak düşünce, duygu ve davranışların oluşumuyla ilgili süreçleri incelerken dini 

kriterleri baz alarak ortaya çıkan davranışın işlevselliğinden çok dini açıdan uygunluğuna 

odaklandığı görülmektedir. Bütün bu görüşler doğrultusunda OKB’nin dini kavramlarla 

temellendirilmiş bir yaklaşımla değerlendirilmesinin mümkün olabileceği 

düşünülmektedir. Şekil 1.2’de obsesyonlardan mustarip olan kişilerin bu düşünceleri 

yorumlama tarzını da kapsayacak şekilde şeytani havâtırın genel işleyiş mekanizması 

İslami yaklaşıma göre görselleştirilmektedir.



 

 

5
2
 

 

  

 

Şekil 1.2. İslami Yaklaşıma Göre Şeytani Havâtırın İşleyişi



53 

 

 

1.3.6. Obsesif Kompulsif Bozukluğun Tedavisi 

Obsesif Kompulsif Bozuklukta hastalık semptomları psikanalitik terapiye oldukça 

dirençli olduğu için farmakolojik, bilişsel ve davranışsal tedavi daha çok kabul 

görmektedir. Farmakoterapi ile psikoterapinin birlikte uygulanması ise en çok tercih 

edilen ve etkili bulunan tedavi yöntemi olarak benimsenmektedir.  Farmakolojik tedavide 

kullanılan ve serotonin transmitterini etkileyen ilaçlar genellikle iyi sonuçlar 

doğurmaktadır. Buna rağmen hastaların yaklaşık bir değerle %30’u ile %50’si arasında 

klinik açıdan kayda değer bir iyileşme görülmemektedir. Bu grup ilaçlara yanıt vermeyen 

hastalara ise düşük dozlarda antipsikotik ilaçlar verilebilmektedir. Ancak ilaçların 

kesilmesiyle birlikte hastalığın nüksetmesi OKB tedavisinde önemli bir dezavantaj olarak 

görüldüğü için farmakolojik tedavinin davranışçı ve bilişsel-davranışçı tedavilerle bir 

arada yürütülmesi uzun süreli yarar sağlayan bir alternatif olarak görülmektedir (Köroğlu 

vd., 1995: 24; Butcher, Mineka ve Hooley, 2013: 401). 

Obsesif Kompulsif Bozuklukta davranışçı terapi maruz bırakma ve tepki önleme 

tekniklerini içeren başarılı bir tedavi yöntemidir. Bu yaklaşım huzursuzluk ve sıkıntı 

oluşturan uyarıcılara maruz kalmayı ve kompulsif ritüellere sebep olan dürtüklemelere 

karşı direnmeyi hedefler. Buna göre obsesyonel kaygıyı azaltmanın yolu sıkıntı doğuran 

şeye ulaşmaktan ve bu uyaranların zarara sebep olmayacağı bilgisine erişmekten 

geçmektedir. Bu tedavi sırasında hasta korktuğu durumlarla yüzleşirken 

gerçekleşmesinden endişe ettiği sonuçlardan korunabileceğini düşündüğü ritüellere 

aşamalı olarak sınırlama getirmek zorunda kalır ve kompulsif davranışları zamanla azalır. 

Ancak bazı hastalar kaygıyı çok fazla arttırması nedeniyle bu yaklaşıma sıcak 

bakmayabilirler. Bu yüzden tedaviye başlamayı reddedebilir ya da başladıktan sonra 

sürdürmek istemeyebilirler. Böyle bir durumda bilişsel-davranışçı yaklaşım maruz 

bırakma ve tepki önleme uygulamaları olmadan da fayda sağlayabilmektedir. Hastanın 

kendi yapabilirliğine inanmasının zor olduğu bu koşulllarda diğer destek sistemlerine 

ulaşmasını sağlamak ve hasta ile işbirliği halinde bazı davranış deneyleri yapmak 

mümkün olmaktadır (Carmin, Wiegartz ve Wu, 2008: 130; Rosqvist ve Norling, 2008: 

50). 

Tek başına davranışçı terapiden daha etkili olan bilişsel-davranışçı terapi obsesif 

düşünceler, obsesyonların anlamını hatalı yorumlama ve bunların yol açtığı zorlantılar, 



54 

 

 

düşünce kontrolü, etkisizleştirme davranışları üzerinde durmakta ve bu düşüncelerin 

neden olduğu kısır döngünün nasıl kırılabileceğine ilişkin çözümler sunmaktadır. 

Bilişsel-davranışçı tedavinin amacı; obsesyonların hatalı yorumlarını gerçekçi ve kabul 

edilebilir bir değerlendirmeyle yer değiştirmek, kompulsif davranışları ortadan kaldırmak 

ve ne kadar kabul edilemez olursa olsun obsesif düşünceleri herhangi bir olumsuzluk 

olmadan kendi haline bırakabilmeyi öğrenmektir (Purdon ve Clark, 2018: 51-59). Bu 

öğrenme bilinçli farkındalık geliştirmekle sağlanabilmektedir. Bunun için yapılması 

gerekenler; zaman ayırma, sabırlı olma, kabul etmeyi öğrenme, yargılamayı bırakma ve 

şimdide yaşama şeklindeki bir dizi etkinliktir. Bunların yanında bilinçli farkındalık 

çalışması ile olumlu ya da olumsuz düşüncelerin zihinde gezinmesine ve geçip gitmesine 

izin verme alıştırmaları yapma, zihni sakinleştirmek için şimdiye odaklanma gibi 

egzersizler OKB etkisi altında kalan zihni yönetmeye yardımcı olmaktadır (Elliott ve 

Smith, 2018: 142-149). 

Bu yaklaşımlar tüm OKB alt tiplerinde olduğu gibi dini içerikli OKB tedavisi için 

de geçerli ve etkili birer yöntemdir. Bununla beraber dini içerikli OKB’nin tedavisinde 

dini literatürün önemli bir kaynak sağladığı düşünülmekte ve tedavi sürecinde bir din 

görevlisinin rehberliği giderek daha çok önemsenmektedir. Özellikle birçok dinde maruz 

bırakma ve tepki önleme teknikleriyle tutarlı kaynakların bulunması klinik tedavi 

uzmanlarını bunları tedaviye entegre etmeye ya da psikoeğitim veya motivasyonel 

aşamalara dahil etmeye yönlendirmektedir (Siev ve Huppert, 2016). Witzig (2017) dini 

içerikli OKB’de tedaviyi; tanı, semptomların değerlendirilmesi, din görevlileri ile 

işbirliği, bilişsel tedavi (obsesif inançları ve bilişsel çarpıtmaları hedefleyerek problemli 

davranışları tanımlama ve sona erdirme),  farkındalık becerilerini geliştirme (şimdiki 

zamana gelmeyi ve düşüncelerle savaşmamayı öğrenme), değerlere yönelik kararlı 

eylemlere odaklanma, maruz bırakma ve tepki önleme gibi boyutlara dayandırmaktadır. 

Ayrıca hastaya Tanrı’nın sesi ile OKB’nin sesi arasındaki uyumsuzluğu göstermek ve 

hastanın Tanrı’nın kim olduğuyla ilgili bakış açısını değiştirerek Tanrı algısını 

düzeltmeye yönelmek bu tedavi önerisinin hedefleri arasında bulunmaktadır. Bu 

doğrultuda ülkemizde de manevi/dini temelli tedavi yaklaşımlarının gelişmekte olduğu 

söylenebilir. İlmü’n-nefs geleneğine ait zihin kuramı ve İslam düşünürlerinin vesvese 

risaleleri ile temellendirildiği belirtilen “4T” modeli buna örnek olarak gösterilebilir. Bu 

modelin farkındalık ve kabulle ilgili becerileri geliştirmeye odaklı olmasının yanında 



55 

 

 

bilişsel-davranışçı terapi teknikleriyle entegre edilerek yapılandırıldığı ve Toprak ve 

Emül (2016) tarafından uygulanan tedavide kronik hastalarda yüksek oranda iyileşme 

sonucu verdiği belirtilmektedir (Toprak, 2018). Ayrıca Angın (2018) tarafından yapılan 

“Çocukluk Çağı Örseleyici Yaşantıların Tanrı Algısına Etkisi: Bir OKB Vakası Örneği” 

isimli çalışma da dini materyalin kullanıldığı uygulamaların manevi danışmanlık 

zemininde gerçekleştirilebileceğini gösteren bir örnektir. Tedaviyle ilgili herhangi bir 

sürecin planlanmadığı bu araştırmada ise şeytani havâtır kapsamındaki vesveseyle ilgili 

çizilen çerçeve bağlamında tedaviye katkı sağlayabileceği düşünülen bir takım özellikler 

şöyle sıralanabilir; 

- Adeta imanın doğal bir sonucu olan vesveseye herkes kapılabilir. Bu durumda 

öncelikle vesvesenin ne olduğuna ilişkin bilgi sahibi olmak farkındalığı arttırıp düşünce, 

duygu ve davranışların düzenlenmesine yardımcı olan bir strateji olarak 

değerlendirilebilir. 

- Kişilik yapılanmasındaki sorunlar, beyin işlevlerindeki bozukluklar ya da olumsuz 

bazı temel inanç ve düşünce şemalarına yol açan yaşantılar gibi problemli durumlar 

vesvese için elverişli bir zemin oluşturabilmektedir. 

- Vesvese ile başa çıkmada hem problemli durumların aşılabilmesi hem de 

manevi/dini kaynakların yeterliği önemlidir. 

- Vesvese patolojik bir sorunla ilişkilendirildiğinde, tıbbi içerikli müdahalelerin 

uygulanması ile eşzamanlı olarak dini alanda sıkıntı oluşturan içeriklerin yeniden 

yapılandırılmasıyla ihtiyaç duyulan manevi/dini donanımın sağlanmasının etkili bir 

tedavi yaklaşımı olarak görülmesi mümkündür. 

Sonuç olarak, yukarıda verilen çalışmaları takip eden yeni araştırmaların teoloji ile 

psikolojinin kesiştiği disiplinler arası alanda bilgi birikimi oluşturmaya ve özellikle 

dindar hastalar için çok zor bir konu olan dini obsesyonların tedavisine farklı bakış açıları 

kazandırmaya önemli katkı sağlayacağı düşünülmektedir. 

 

 

 



56 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

YÖNTEM 

Bu bölümde araştırmanın yöntemi, deseni, çalışma grupları, veri toplama araçları 

ve yapılan analizler hakkında bilgi verilmektedir. Araştırmanın amacı doğrultusunda 

araştırma sürecinde takip edilen aşamalar Şekil 2.1.’de görülmektedir. 

 

  

 

                                     

                              

    

                    

                                                               

 

                                

                                                                        

 

 

                                         

 

 

                             

 

                                               

 

Şekil 2.1. Araştırmanın Uygulama Aşamaları 

Literatür taraması 

Araştırma için gerekli izinlerin alınması 

Nicel ölçme araçlarının katılımcılara uygulanması 

Nicel verilerin analizi 
Araştırmanın kavramsal 

çerçevesinin yazılması 

Alanyazın, alan uzmanları ve nicel veriler yardımıyla nitel veri toplama 

aracının oluşturulması ve nitel çalışma grubuna uygulanması 

Nicel ve nitel bulguların bütünleştirilmesi 

Ortaya çıkan bulgular ışığında 

tartışma, sonuç ve önerilerin 

yazılması 

Nitel verilerin analizi 



57 

 

 

2.1. ARAŞTIRMANIN DESENİ 

Karma yöntem araştırması olarak tasarlanan bu çalışmada hem nicel hem de nitel 

araştırmanın sahip olduğu avantajlarından yararlanılmaktadır. Nicel yaklaşım elde edilen 

verilerle araştırma problemine yönelik genel bir anlayış ortaya koymayı sağlarken, nitel 

yaklaşımın verilerin araştırma problemine yönelik yorumlanmasında daha ayrıntılı bir 

anlayış sağladığı bilinmektedir. Nitel yaklaşım araştırmaya katılan bireylerin görüşlerini 

derinlemesine incelerken, nicel yaklaşım çok daha fazla sayıda bireyi birkaç değişkene 

verdiği cevaplarla inceleyerek değerlendirmede bulunur. Kullanılan nitel yöntemler elde 

edilen sonuçları daha çok sayıda kişiye genelleyebilme fırsatını vermez. Nicel yöntemler 

ise tek tek bireylere yönelik anlayış geliştirme olanağından yoksun bırakır. Kısacası, her 

iki yöntemin de bazı sınırlılıkları bulunmaktadır. Ancak bir yöntemin zayıf yanları diğer 

yöntemin güçlü yanları ile telafi edilebilmektedir. Bunun için nicel ve nitel verilerin bir 

arada kullanıldığı karma yöntem tek bir yaklaşımın sağladığından çok daha fazla yarar 

sağlar.  Sadece nicel veya nitel araştırma yöntemi ile tatmin edici bir şekilde 

cevaplanamayacak soruları cevaplayabilmeyi sağlaması karma yöntem araştırmasının 

güçlü yanlarındandır. Bu yöntemin sağladığı diğer bir avantaj da nicel ve nitel verilerin 

bölünmesine izin vermeyen ve her iki yaklaşım arasında köprü oluşturan bir özellikte 

olmasıdır. Karma yöntem araştırması belirli paradigmaların nicel, belirli paradigmaların 

ise nitel araştırma ile ilişkilendirilmesi yerine daha kapsayıcı bir paradigma ile 

araştırmaların planlanmasını ve yürütülmesini sağlar. (Creswell ve Plano Clark, 2018:9-

15). 

Bir karma yöntem araştırmasına karar verilmeden önce araştırmanın bu yönteme 

uygunluğunun gerekçelendirilmesi önemlidir. Hangi araştırma problemlerinin karma 

araştırma yöntemine uygun olduğunu belirlemeyi sağlayan ihtiyaçlar şöyle sıralanabilir 

(Creswell ve Plano Clark, 2018: 8-14): 

 Nicel veya nitel veri kaynağının yetersiz kalması 

 Nicel sonuçların ne anlama geldiğine dair ek açıklama getirmek 

 Nitel yolla elde edilen bulguların genellenip genellenemeyeceğini test etmeyi 

istemek 

 Nicel ya da nitel yöntemle çalışılan bir araştırmayı diğer yöntem verileriyle 

geliştirmeyi sağlamak 



58 

 

 

 Kuramsal bir yaklaşımı, bir değişiklik veya tüm çalışmanın izlenebileceği bir 

bakış açısı oluşturmak için en iyi şekilde kullanmayı sağlamak 

 Çoklu araştırmalarda süreç içindeki aşamaları birbirine bağlayarak araştırma 

amacını ortaya koymayı sağlamak 

Yapılması planlanan araştırma için karma yöntem yaklaşımının benimsenmesini 

sağlayan gerekçelerin netleşmesi veri setlerinin nasıl birleştirileceğini belirlemek 

açısından önemlidir. Karma yöntem, basitçe nicel ve nitel verilerin bir araya getirilmesi 

demek değildir. Her ne kadar nicel ve nitel verileri birlikte kullanmak iyi bir yol olsa da 

bu yaklaşımın kendine has teknikleri bulunmaktadır. Karma yöntem araştırması söz 

konusu olduğunda en hassas konulardan biri nicel ve nitel veri setlerinin nasıl 

birleştirileceğidir. Karma yöntem araştırmalarında verilerin nerede ve nasıl 

birleştirileceği ile ilgili üç temel desen bulunmaktadır. Bunlar; birleştirme deseni, 

açımlayıcı ardışık desen ve keşfedici ardışık desendir (Creswell, 2017: 2-6). Bu 

araştırmada bir karma yöntem araştırma deseni olan açımlayıcı ardışık desen 

kullanılmaktadır. 

Açımlayıcı ardışık desenin amacı nicel aşama ile başlayıp elde edilen sonuçlardaki 

ilişkileri ve yönelimleri açıklamak için nitel çalışma yürütmektir. Bu desenin avantajı 

birbiri üzerine inşa edilebilen ve kolaylıkla anlaşılabilen iki aşamadan oluşmasıdır. İlk 

aşamada nicel veri toplanarak analiz edilir. Böylece ikinci aşama olan nitel aşamada hangi 

soruların sorulacağı ve hangi konunun irdelenmesi gerektiği nicel sonuçlara 

dayandırılarak belirlenir ve nitel aşamada kullanılacak olan veri toplama araçları 

geliştirilir. İkinci aşamada nitel veri toplanır ve analiz edilir. Son olarak nitel sonuçların 

nicel sonuçların açıklanmasına nasıl bir katkı sağladığına dair çıkarımda bulunulur ve 

araştırmanın amacına uygun olarak bütünde ulaşılan sonuç yorumlanır. Açımlayıcı 

ardışık desenin bir araştırma deseni olarak güçlü yanları bulunmaktadır. Bunlar; her 

aşamada tek tip veri toplanması nedeniyle çalışmanın bir araştırma ekibine gerek 

duyulmadan tek araştırmacı tarafından yürütülebilmesi, nicel yönelmeyle başlaması 

nedeniyle nicel araştırmacılar için uygun olması ve ikinci aşamada ilk aşamadan 

öğrenilenler üzerine tasarlanabilecek yeni yaklaşımlara fırsat vermesidir. (Creswell, 

2017: 39; Creswell ve Plano Clark, 2018: 90-91). 



59 

 

 

Karma yöntem araştırmalarında seçilen araştırma desenine göre araştırma 

süreçlerinin diyagramize edilmesi bu süreçlerin daha iyi anlaşılmasını sağlamaktadır. Bu 

görseller veri toplamayı ve analizini belirten şekillerden, birleştirme ve yorumlamayı 

gösteren döngülerden, işlemleri ve çıktıları anlatan metinlerden ve işlemlerin sırasını 

gösteren oklardan oluşmaktadır. Creswell’in görselleştirdiği Açımlayıcı Ardışık Desen 

Diyagramından yararlanılarak yapılan ve bu araştırmadaki süreçleri gösteren diyagram 

Şekil 2.2.’de verilmiştir (Creswell, 2017: 53-62) 

2.1.1. Araştırmanın Nicel Boyutu 

Nicel araştırmalar genel olarak pozitivist epistemoloji temelli olmaktadır. Pozitivist 

epistemoloji ise bir takım ontolojik kabullere dayanmaktadır. Bunlar; dış gerçekliğin 

duyularla bilinebilmesi, duyularla elde edilen bilginin nesnel olduğunun kabulü ve sosyal 

bilimlerde de tıpkı fen bilimlerinde olduğu gibi nesnelerin ele alınıp incelenebilmesidir. 

Pozitivist epistemolojiye dayanarak nesnel bilgi anlayışıyla geliştirilen bir araştırma 

metodolojisinde amaç, bireyden bağımsız olarak gerçeğe ulaşmak ve onu test 

edebilmektir. Böyle bir yaklaşım nicel araştırma olarak adlandırılmaktadır (Kuş, 2002: 5; 

Sözbilir, 2015:117). Bu araştırmanın nicel boyutu bu yaklaşımına göre tasarlanmıştır. 

Nicel araştırma yaklaşımları betimsel, ilişkisel ve deneysel olmak üzere üç farklı 

desende yürütülebilmektedir. Betimsel araştırma deseni tarama, tarihi ve etnografik 

araştırma yöntemleriyle yürütülebilirken, değişkenler arasındaki ilişkileri incelemeye 

dayalı olan ilişkisel araştırma deseniyle yapılan çalışmalarda ise korelasyonel/ilişkisel ve 

nedensel karşılaştırma olmak üzere iki ayrı yöntem kullanılabilmektedir (Büyüköztürk 

vd., 2010: 21). Bu çalışmada araştırma amacına uygunluğu nedeniyle betimsel tarama 

yöntemi ve korelasyonel/ilişkisel yöntem tercih edilmiştir. 



 

 

6
0
 

                                                                                                                                                                 
  

Şekil 2.2. Uyarlanmış Açımlayıcı Ardışık Desen Diyagramı 



61 

 

 

Bir olguyu tanımlamak ve onun hakkında bilgi toplamak için tarama yöntemi uygun bir 

araştırma yöntemidir (Özdemir, 2015: 79). Bu çalışmada da OKB tanılı hastaların dini 

yönelimleri ve sahip oldukları Tanrı algısı bazı sosyodemografik değişkenlere göre 

araştırılmak istenmiştir. Bunun için betimsel desen tercih edilmiştir. Ancak söz konusu 

olgunun değişkenlerle olan ilişkisi hakkında bilgi sahibi olmak tek başına bu yöntemle 

mümkün olmadığından araştırmanın nicel boyutu betimsel desenin yanında ilişkisel 

desenle de kurgulanmıştır. İlişkisel araştırma yöntemi deneysel araştırmalarda olduğu 

gibi kesin sonuçlar vermese de değişkenler arasındaki ilişkileri belirleme ve sonuçları 

tahmin etme fırsatı sunan yararlı bir yöntemdir. Bir ilişkisel araştırmada iki veya daha 

fazla değişken arasındaki ilişkinin hangi düzeyde olduğunu belirlemek için istatistiksel 

testler kullanılır. Bu araştırma deseninde değişkenlerin birbirini etkileyip etkilemediğini 

görmek için korelasyonel istatistiklere dayanan ilişkisel tahminlerde bulunulur. 

Değişkenler arasında tutarlı bir değişim olduğu görülürse iki değişkenin birlikte değiştiği 

yani ortak varyansa sahip olduğu anlaşılır (Tekbıyık, 2015: 101-102). Bu araştırmada dini 

yönelim ve Tanrı algısının örneklemde yer alan katılımcıların sosyodemografik 

özelliklerine göre farklılaşıp farklılaşmadığını anlamak, OKB ile dini yönelim ve Tanrı 

algısı arasındaki ilişkiyi saptamak ve dini yönelim ile Tanrı algısı arasındaki ilişkiyi 

belirlemek amacıyla istatistiksel analizler yapılmıştır. 

İstatistiksel analizler yapılmadan önce 2018 yılında psikiyatri polikliniğine başvuru 

yapıp OKB tanısı alan kişi sayısı belirlenerek örneklem büyüklüğü hesaplanmıştır. 

Ardından belirlenen ölçekler örneklemde bulunan katılımcılara uygulanarak veri tabanı 

oluşturulmuştur. SPSS programına yüklenen veri setiyle gerekli istatistiksel analizler 

yapılarak nicel sonuçlar araştırmanın üçüncü bölümünde tablolara yansıtılmıştır. 

2.1.2. Araştırmanın Nitel Boyutu 

Nitel çalışmaların temellendirildiği dört felsefi yaklaşımdan bahsedilmektedir. 

Bunlar; ontoloji, epistemoloji, aksiyoloji ve metodolojidir. Bu yaklaşımlardan ontoloji, 

gerçekliğin doğası ve sahip olduğu özelliklerle ilgilenmektedir. Birçok gerçekliğe ait 

fikirlerin benimsendiği bu yaklaşımda farklı gerçeklikleri ortaya çıkaran bulgular rapor 

edilir. Çoklu gerçeklikle ilgili bu bulgular farklı bakış açılarını yansıtan bireylerin orijinal 

ifadelerinden oluşan temaları içerir. Nitel bir araştırmada temalar, verilerin tümevarımsal 

bir şekilde organize edilerek aşağıdan yukarıya doğru oluşturulması ile sağlanır. Bu süreç 



62 

 

 

kapsamlı bir dizi tema oluşturuluncaya kadar temalar ile veri tabanları arasında ileri-geri 

çalışmayı gerekli kılar (Creswell, 2013: 19-45). Bu araştırmanın nitel boyutu da ontolojik 

bir yaklaşımla kurgulanmıştır. 

Nitel araştırma yaklaşımlarında çeşitli desenler kullanılabilmektedir. Bu 

desenlerden biri olan olgu bilim araştırması bu araştırmanın nitel boyutundaki desenini 

oluşturmaktadır. Olgu bilim ya da fenomenolojik olarak isimlendirilen bu araştırma 

deseni katılımcıların deneyimledikleri bir fenomenin ortak anlamına odaklanır. Temel 

amaç söz konusu fenomenle ilgili bireysel deneyimleri evrensel nitelikteki bir açıklamaya 

sığdırmaktır. Böyle bir araştırmada katılımcıların neyi, nasıl deneyimlediklerinden yola 

çıkılarak tüm deneyimlerin ortak yönünü tanımlayan bütüncül bir betimleme ortaya 

çıkarılır. Örneğin, uykusuzluk veya dışlanmışlık gibi bireysel deneyimlerin ortak anlamı 

keder gibi evrensel bir deneyim olabilir. Kısacası olgu bilim araştırma deseninde 

bireylerin yaşamış olduğu deneyim üzerinde derinlemesine durulur ve bunların ne anlama 

geldiğine bakılır. Ortaya çıkan sonuçta ise bu deneyimlerin özüne ulaşılacağı varsayılır 

(Creswell, 2013: 77; S. Aydın, 2015: 308). 

Olgu bilim araştırma deseniyle yürütülen bu araştırmanın nitel boyutunda görüşme 

yöntemi kullanılmıştır. Görüşme, bir konuyla ilişkilendirilen kişiler hakkında 

derinlemesine bilgi sağlamak için gerçekleştirilen iletişime dayalı bir nitel veri toplama 

yöntemidir. Bu yönüyle görüşme, herhangi bir iletişimden farklı olarak önceden 

planlanmış bir çerçevede, belli bir amaç doğrultusunda, soru sorma ve cevaplamayla 

yürütülen etkileşimli bir süreçtir (Cansız Aktaş, 2015: 339-340). Bu araştırmada 

görüşmeler yarı yapılandırılmış görüşme formu aracılığıyla yapılmıştır. Bu yöntemle elde 

edilen nitel veriler tematik analiz yoluyla analiz edilmiştir. 

2.2. ÇALIŞMA GRUBU 

Bu araştırmanın çalışma grubunun evrenini Sağlık Bilimleri Üniversitesi Erzurum 

Bölge Eğitim ve Araştırma Hastanesi psikiyatri polikliniğine başvuran ve mental 

bozukluğu veya psikotik bozukluğu olmayan OKB tanılı hastalar oluşturmaktadır. 

Evrenden çalışma gruplarının belirlenmesi konusunda araştırmanın nicel ve nitel 

aşamalarından her biri için ayrı yollar izlenmiştir. 



63 

 

 

2.2.1. Nicel Boyutta Yer Alan Örneklem 

Araştırmanın doğru katılımcılarla yapılabilmesi, oluşturulacak çalışma grubunu 

seçerken dikkat edilmesi gereken bazı konulara uymakla mümkündür. Bunlar; yasal ve 

etik kapsamda gerekli izinlerin alınması, uygun örnekleme tekniğinin seçilmesi ve 

örneklem büyüklüğünün hesaplamasıdır. Örnekleme yöntemi seçerken kullanılabilecek 

en iyi tekniklerden biri rastgele örneklemedir.  Ancak bu teknik araştırma ve konu için 

her zaman uygun olmayabilir.  Bu yolla seçilecek örneklem araştırma amacıyla uyumlu 

olmadığında veya çalışmaya katılan kişilerin gönüllü olmaması durumunda basit rastgele, 

tabakalı veya çok aşamalı seçkisiz örnekleme teknikleri tercih edilebilir (Creswell, 2017: 

80-81). 

Bu araştırmada basit rastgele örnekleme yoluyla örneklem oluşturmak üzere SBÜ 

Erzurum Bölge Eğitim Araştırma Hastanesine başvuruda bulunan, OKB tanısı alan ve 

mental bozukluğu ya da psikotik bozukluğu olmayan hastalara erişim yasal izinler 

çerçevesinde sağlanmıştır. Bu aşamadan sonra örneklem büyüklüğü hesaplanmıştır. 

Bunun için öncelikle 1 Ocak 2018-31 Aralık 2018 tarihleri arasında Erzurum Bölge 

Eğitim araştırma Hastanesi psikiyatri polikliniğine başvuru yapan ve Obsesif Kompulsif 

Bozukluk tanısı alan kişi sayısının 510 olduğu tespit edilmiştir. Bu hastaların psikiyatri 

polikliniğindeki uzman doktorlar tarafından OKB tanısı almış olmaları nedeniyle 

incelenecek olayın görülüş sıklığı %100 (P=1,00) olup, herhangi bir yanlış tanılama 

olasılığı göz önünde bulundurularak bu oran %95 (P=0,95) olarak hesaplanmıştır. Sapma 

miktarı ise klinik çalışmalarda en çok tercih edilen sapma miktarı olarak kullanılan 0,05 

(Sümbüloğlu ve Sümbüloğlu, 2005: 98) olarak alınmıştır. Bu doğrultuda Sümbüloğlu ve 

Sümbüloğlu (2005: 180) tarafından klinik araştırmalarda örneklem büyüklüğünü 

hesaplamak için oluşturulan Tablo 1b.’den yararlanılarak örneklem büyüklüğü 73 kişi 

olarak belirlenmiştir. Sonuç olarak örneklemde araştırmaya katılma konusunda gönüllü 

olan 81 kişi yer almıştır. Bunun için katılımcı olmaya istekli olan kişilere ulaşmak 

amacıyla psikiyatri doktorlarına hastaların iletişim bilgilerini yazabilecekleri kartlar 

bırakılmıştır. Gönüllü olup örneklemde yer almayı kabul eden hastalarla iletişime 

geçilmiş ve yeniden yol masrafına gerek kalmaması amacıyla muayene veya terapi için 

hastaneye geldikleri günler belirlenerek kendileriyle randevulaşılmıştır. Bu şekilde 



64 

 

 

oluşturulan nicel çalışma grubundaki hastalardan veri toplama araçlarıyla veri 

sağlanmıştır. 

2.2.2. Nitel Boyutta Yer Alan Çalışma Grubu 

Nicel örneklemenin amacı evren hakkında bir genelleme yapmakken nitel 

örneklemede amaç, araştırma problemini en iyi şekilde anlamaya yarayacak en uygun 

grupla çalışabilmektir. Nitel araştırma deseni olan olgu bilim araştırmasında ise 

katılımcıların çalışılan olguya yönelik deneyimlere sahip bireyleri temsil eden kişilerden 

oluşması oldukça önemlidir. Böyle bir araştırmada kullanılabilecek örnekleme 

yöntemlerinden biri kriter örneklemedir. Amaç, belli ölçütleri karşılayan durumların 

belirlenmesiyle oluşturulan çalışma grubunda çalışılan konuyu derinlemesine 

anlayabilmektir. Açımlayıcı ardışık desen söz konusu olduğunda nitel aşamaya katılacak 

kişiler nicel aşamaya katılmış kişiler arasından seçilmelidir. Bu durumda nicel aşamada 

sorulan sorulara verilen cevaplar nitel aşamaya katılacak kişilerin tespit edilmesinde 

kılavuzluk edecektir (Creswell, 2013: 155; Creswell, 2017: 81-84; Creswell ve Plano 

Clark, 2018: 194; Baltacı, 2018). Bu araştırmanın nitel boyutunda, nicel aşamada ortaya 

çıkan ilişkisel durumlar hakkında daha detaylı bilgi sağlamak amaçlandığından 

araştırmanın nicel boyutunda çalışılan örneklem içinden kriter örnekleme tekniği 

kullanılarak belirlenen kişilerle nitel aşamadaki çalışma grubu oluşturulmuştur. Bu aşama 

için kriterler şöyle belirlenmiştir; 

- Sırasıyla Penn Dinsel Obsesyonlar Envanteri’nden en yüksek puanı alan ve 

görüşmeye katılmaya gönüllü olan kişiler 

- Sırasıyla Tanrı Algısı Ölçeği’nden en düşük puanı alan ve görüşmeye katılmaya 

gönüllü olan kişiler 

- Boyutsal OKB Ölçeği’ne göre OKB alt tiplerini (kirlenme ve bulaşma, simetri 

ve düzen, şüphe ve belirsizlikler, kabul edilemez düşünceler) temsil edebilecek 

en az bir kişi 

- Sosyodemografik özelliklerin her birini (cinsiyet, yaş, medeni durum, eğitim 

seviyesi ve ekonomik düzey) temsil edebilecek en az bir kişi 

Bu kriterlerin belirlenme nedeni nicel aşamada elde edilen bulguların derinlemesine 

anlaşılmasının yanında maksimum çeşitliliğe ulaşmayı sağlamaktır. Maksimum çeşitlilik 



65 

 

 

örneklemesi ile incelenen olgu hakkında en fazla bilgi edinmeyi olanaklı hale getirmek 

mümkündür (Baltacı, 2018). Çalışma grubunun nitel boyutunda önemli olan bir diğer bir 

konu da örneklem büyüklüğünün hesaplanmasıdır. Nitel araştırmalarda başlangıçta bir 

örneklem büyüklüğü hesaplamak yerine örneklem büyüklüğünü verinin doygunluğa 

ulaştığı nokta olarak belirlemek geleneksel olarak kabul edilen bir yaklaşımdır. Bir nitel 

araştırmada önceki katılımcılardan toplanan veriler aynı bulguların tekrarı oluyor ve yeni 

kodların ortaya çıkmasına sebep olmuyorsa bu durumda veri doygunluğuna ulaşıldığı 

anlaşılır (Creswell, 2017: 82). Bu araştırmanın nitel boyutunda katılımcı sayısını 

belirlemede veri doygunluğu sınır kabul edilmiştir. Bu doğrultuda yarı yapılandırılmış 

görüşme formları aracılığıyla sağlanan veriler doygunluğa ulaşıncaya dek toplanmaya 

devam edilmiştir. Sonuç olarak araştırmanın nitel boyutunda maksimum çeşitlilik ve 

kriter örnekleme teknikleriyle seçilen ve gönüllü olan 18 kişi ile tek seferlik, ortalama 43 

dakikayı bulan görüşmeler gerçekleştirilmiştir. 

Araştırmanın nitel çalışma grubunda bulunan katılımcılarla ilgili analizler 

yapılmadan önce hangi katılımcının hangi OKB alt tipinde olduğu belirlenmiştir. Bunun 

için veri kaynağı olan görüşmelerdeki ifadeler üzerinde kodlamalar yapılarak ortaya çıkan 

alt tipler kategoriler halinde Şekil 2.3. ve Tablo 2.1.’de gösterilmiştir. 

 

 

 

 Cinsel Obsesyonlar                           

 Agresyon Obsesyonları 

 Dini Obsesyonlar 

 Dini Kompulsiyonlar 

 Kirlenme ve Bulaşma ile İlgili 

Obsesyon ve Kompulsiyonlar 

 Şüphe ve Belirsizlikler ile İlgili 

Obsesyon ve Kompulsiyonlar 

 Simetri ve Düzen ile İlgili 

Obsesyon ve Kompulsiyonlar 

 Baskın Obsesyonal Düşünceler ve Kompulsif Eylemler 

 

Şekil 2.3. Obsesif Kompulsif Bozukluk Alt Tipleri 

OKB ALT 

TİPLERİ 



66 

 

 

Tablo 2.1. Katılımcıların Bulundukları OKB Alt Tipleri 

Kategoriler Kodlar Görüşmelerden Alınan İfadeler 

   

   

Cinsel 

Obsesyonlar 

Eşcinsellikle 

ilgili içerik 

K17- “Benim eşcinsel duygularım olduğunu düşünmeye 

başladım. Önce bununla mücadele etsem de sonra kabul etmem 

gerektiğini düşündüm. Ama bundan da tiksindim. Sonra bir 

psikiyatra gittim, cinsel terapist… o bunların obsesyon 

olduğunu ve benim eşcinsel olmadığımı söyledi” 

 Karşı cinsle 

ilgili içerik 

K8- “Gün içinde bir erkek görsem cinsel bir duygulanım 

hissediyorum ya da öyle sanıyorum. Ama çalıştığım için hemen 

gusül alamıyorum. Bu beni çok huzursuz ediyor” 

Agresyon 

Obsesyonları 

Saldırganlık/ 

öldürme 

K1- “İşte ölüm korkusu öldürdün korkusu, öyle birini 

öldüreceksin, birine zarar vereceksin korkusu… mesela salata 

yapıyorum yanımda biriyle konuşurken diyorum ki Allah’ım 

şimdi ben buna zarar mı veririm acaba bu bıçakla  bir yerine 

mi vururum bir şey mi yaparım korkusuyla artık kendimden 

geçiyorum”  

  K4- “Onlardan birini öldürmüş olabilir miyim diye düşünüp 

durdum, yatağıma kapandım” 

Dini Obsesyonlar Kutsalla ilgili 

kabul edilemez 

düşünceler 

K2- “İçimden sürekli Allaha karşı küfür geçiyordu ve bunu 

engelleyemiyordum, bundan dolayı da çok artık gerçekten 

hayattan bezmiş bir durumdaydım… bir de şey vardı, başıma 

gelen kötü bir şeyde direkt Allah'ı suçlama şeyi geliyor içimden 

mesela diyelim ki elimi kestim, direkt Allah’ı suçluyorum, sanki 

Allah  kesti elimi haşa yani,  böyle bir şey oluyor bu da beni çok 

yoruyor açıkçası” 

  K5- “Allah hakkında kötü şeyler aklıma geldiği için böyle 

küfürbaz olarak, küfür söylercesine...” 

  K11- “Benim kutsallarımla alakalı şeylerdi. Yani içinden 

teşbihte hata olmaz inşallah. Mesela annem babam, onlara 

içimden aklıma gelebilecek kötü küfürler, bunlar tabi anne 

baba, sen işi öbür tarafa yürüt, kutsallar…” 

  K6- “(Kişinin hiç istemediği, asla kabul edemeyeceği, 

inancıyla ters düşen birtakım düşünceler)böyle şeyler var 

evet… bunlar ağırlıklı aslında, en çok rahatsız eden de 

bunlar… mesela Kur’an okunduğunda ya da camiye 

girdiğimde falan oluyor” 

  K10- “Böyle Allah’a küfür gibi şeyler oluyordu içimde… 

namazda küfür geliyor” 

 İman ve inkarla 

ilgili düşünceler 

K2- “Sanki böyle imanım gitmiş, bir anda  ayeti haşa inkar 

etmişim gibime geliyor, böyle maalesef böyle şeyler oluyor” 

  K6- “Niye hani ben Müslüman değil miyim gibi düşünceler 

oluyor mesela” 

 Günahkar/ 

cehennemlik 

olmakla ilgili 

düşünceler 

K1- “Mesela diyelim ki bu hastalığa yakalandım ben bir günah 

işledim ki Allah beni böyle cezalandırıyor 

diye   düşünüyorum… mesela aklıma geliyor haşa Allah yoktur, 

tamam geliyor ama diyorum acaba? Ben öyle düşündüm de 

hani bu ceza mı bana, onlar da geliyor yani aklıma” 

  K5- “Zannediyorum ben cehennemliğim.  Neden sonra 

cehennemliğim? Bu olaydan sonra.  O Allah hakkındaki 

düşüncelerden sonra zannediyorum çok büyük günahım var” 

  K10- “Şöyle bir takıntı var, yatakların yastıkların içindeki 

yünler diyeyim ben size onlara çok takıntım var, bu yatağın 

yünü kimin bu kadar yastık bana nereden geldi karıştı mı 

kimsenin yünü?Kim demişse küçükken yün haramdır çok 

haramdır, iğne çok haramdır” 



67 

 

 

Tablo 2.1. (Devamı) 

  K12- “16 yaşındayken bir ortama uymuştum, bir erkekle 

görüşmüştüm, sadece konuşuyorduk... bir sefer de elimi 

tutmuştu, o kadar! İşte bu olaydan dolayı kendimi çok suçladım, 

bundan dolayı kendimi ahlaksız, namussuz hissediyorum” 

  K13- “Sürekli günahkâr olmayla ilgili takıntı…(Kur'an’ı) elime 

almak istemiyorum, hani kirletmek istemiyorum. Kendimi de 

günahkâr düşündüğüm düşüncesi var” 

  K14- “Ya da şıp şıp şıp musluk damlıyor. O an aklıma şey 

geliyor. Öbür dünyada şey olacak, su kıtlığı çeken insanlar 

benim yakama yapışacak” 

 Abdest ve 

gusülle ilgili 

obsesyonlar 

K9- “Tabi abdest alırken de birkaç defa işte ellerimi 

yıkıyordum, tekrar başlıyordum, olmadı tekrar, olmadı tekrar, 
bunu gusül abdestinde de dahil daha çok banyoda… halen 

daha öyle” 

Dini 

Kompulsiyonlar 

Dua etme 

davranışları 

K13- “Belli bir duayı sürekli tekrarlamayla ilgili takıntı… 

mesela sürekli nazar duasını okuyordum… Felak ve Nas 

surelerini asıyorum. Yazıp asıyorum genelde odalara, içeride 

bulunduruyorum. İşte bazı duaları sürekli tekrar ediyorum, 

böyle bir şeyim var” 

 Abdest ve 

gusülle ilgili 

davranışlar 

K8- “Gün içinde defalarca gusül abdesti alıyorum” 

  K9- “Tabi abdest alırken de birkaç defa işte ellerimi 

yıkıyordum tekrar başlıyordum olmadı tekrar olmadı tekrar, 

bunu gusül abdestinde de dahil daha çok banyoda, hemen 

hemen bir saate yakın banyo yapıyorum halen daha öyle” 

Kirlenme ve 

Bulaşma ile İlgili 

Obsesyon ve 

Kompulsiyonlar 

Bulaşma ya da 

kirlenme hissi 

ve temizleme/ 

temizlenme 

davranışları 

K15- “Klozet takıntım aşırı derece var. Onu yenemiyorum 

zaten… iğreniyorum ya içimden gelmiyor ve ben o banyoyu 

geçen hafta temizlemiştim. Halısını falan geçen hafta 

yıkamıştım. Halısını rüzgâr uçurdu aşağı aldım tekrar yıkadım. 

Mümkün değil öyle seremem” 

  K3- “İbadet olarak değil yani, birisinin mikrobu bana geçti, ter 

bana geçti diye bir düşünceyle tekrar tekrar yıkanıyordum 

Yıkandığım zaman da bir ilk başlangıcı birisinin yanımda 

olması lazım, tamam işte sen beş yıkandın yıkanma yeter 

diyecek ki ben de tatmin olayım, yoksa tatmin olamıyorum, on 

defa falan yıkandığım zaman oluyor...   her hangi bir şeyi 

elimde yıkadığım zaman bunları tekrar tekrar... işte yine birisi 

yardımcı olacak… bulaşık gibi şeyler, meyve mesela, elmaları 

deterjanla yıkıyorum, portakalları deterjanla yıkıyorum, ama 

dışarıdan gelen şeylerden tiksinmiyordum,  şu son zamanlarda 

onlardan da tiksinmeye başladım… yapamazsam sanki kendimi 

pislik içinde hissediyorum” 

  K9- “Bir duş almaya bile girsem rahat böyle beş altı defa 

saçıma şampuan sürüyorum” 

Şüphe ve 

Belirsizlikler ile 

İlgili 

Obsesyon ve 

Kompulsiyonlar 

Zarar görmek 

veya zarar 

vermekle ilgili 

endişeler 

K1- “İşte birine zarar verdim… ondan sonra sen böyle yanlış 

konuşuyorsun, yanlış konuşmalar yapıyorsun, bazen hatta 

anneme soruyorum anne ben yanlış konuşuyor muyum, yanlış 

yapıyor muyum diye annem de diyor ki kızım hiç yanlış 

hareketin yok” 

 

  



68 

 

 

Tablo 2.1. (Devamı) 

  K13- “Sürekli eşimin telefonunu kontrol ediyordum. 

Mesajlarına falan bakıyordum, yani o kadar her şeyi didik didik 

ediyordum, öyle söyleyebilirim… gerçekten bu olayı yaşadım 

mı yaşamadım mı, o yüzden şahit istiyorum yanımda, mesela 

eşime soruyorum, böyle bir şey oldu mu, ben böyle bir şey 

dedim mi falan diye… birisi planlarımı bozacak, işte her şeyi 

mahvedecek, işte yeni baştan her şeye başlayacağım, işte 

bunların endişesini taşıyordum… nazar duasını asıyorum, 

çünkü işimin bozulacağını her şeyimin, planımın yıkılacağını, 

nazar değmesini… birinin nazarı gözü değecek diye korktuğum 

için sürekli…” 

  K14- “Mesela kardeşlerim lambayı açık bırakıyordu. Ben gidip 

ısrarla hemen söndürüp bir de onlara hemen laf sayıyordum. 

Ondan sonra telefon zararlı mesela. Yanımızda falan. Gece 

kardeşlerimin telefonlarını kapatıyordum. Aman onlara zarar 

gelmesin işte böyle bir şey olmasın. Zarar vermesin falan 

diye… Şu an çok daha iyiyim ama şey sanki böyle bırakınca 

kötü olacakmışım gibi bir şey var hani. Tamam ilaç her şey 

değil ama ben kimyasal şeylere inandığım için…” 

  K18- “Şey, sayılarla ilgili şöyle, bir sayı var, kodladığım 

sayılar var. İşte iki basamaklı bir asal sayı, bu kötüdür, bunu 

gördüğümde kötüdür, iki basamaklı işte o asal sayının iki katı 

olan sayı iyidir.   2 basamaklı asal sayının 3 le çarpılmış hali 

bir konuda dikkat etmem dikkatli olmam gerektiği anlamına 

geliyor. İşte bazı yine asal sayılar var, onları ise farklı şekilde 

kodlamışım başarı, tehlike, öfke, dikkat et gibi kodladığım 

sayılar var” 

  K3- “Kızım kapıyı  kilitlese bile ben tekrar dönüp yani kapının 

önünde olsam tekrar dönüp kapıyı iteklememiş dışarı 

çıkamıyorum.... dışarı çıktık kapıyı kilitledik acaba kapattım mı 

ocağı kapatmadım mı, şöyle düşünüyorum ahan eve geldiğim 

zaman Allah korusun bir yangın var başkalarının da evini 

yakmış olurum başkalarına da zarar vermiş olurum, hep böyle 

düşünceler...” 

  K4- “Odayı sürekli kontrol ediyordum. Ya bir şey yazdıysam ve 

bunu okudularsa diye, halbuki bir şeyler yazıp ortalığa 

bıraktığım yoktu... sosyal medyada yazdıklarımı defalarca 

kontrol ediyorum. Yazdıklarım arasında özel hayatımla ilgili 

istemediğim bir şey var mı diye… 

Simetri ve Düzen 

ile İlgili 

Obsesyon ve 

Kompulsiyonlar 

Düzgünlük, 

kesinlik ihtiyacı 

K7- “Mesela oturduğum yerden kalkınca veya birisi oturup 

kalkınca yastıkları düzeltiyorum, yatağımın örtüsünü bile 

örtünce bir taraf uzun bir taraf kısa olsa eşit olana kadar 

uğraşıyorum, bulaşıkları yıkarken bulaşık sepetine bile dağınık 

dizmeyi sevmiyorum sıralı olmak zorunda!.. Sonra evi 

süpürsem, süpürge fırça izi kalınca çıldırıyorum” 

Baskın 

Obsesyonal 

Düşünceler ve 

Kompulsif 

Eylemler 

Tekrarlayan 

düşünceler/düşü

nce üzerine 

düşünme 

K16- “İşte bilimsel konularla ilgili çok detay düşünüp kendimi 

yorabiliyordum. Aynı soruları defalarca sorabiliyordum… 

bilimsel konu olsun, genel bir sosyal bir konu olsun çok derin 

düşünmek…” 

Tablo 2.1 incelendiğinde kategorilerin cinsel obsesyonlar, agresyon obsesyonları, 

dini obsesyonlar, dini kompulsiyonlar, kirlenme ve bulaşma ile ilgili obsesyon ve 



69 

 

 

kompulsiyonlar, şüphe ve belirsizlikler ile ilgili obsesyon ve kompulsiyonlar, simetri ve 

düzen ile ilgili obsesyon ve kompulsiyonlar ve baskın obsesyonal düşünceler ve 

kompulsif eylemler şeklinde olduğu görülmektedir. Bu kategorilerin her biri veri 

kaynağının kodlara ayrılarak işlenmesiyle ortaya çıkmıştır. Bunun sonucunda 

araştırmanın nicel boyutunda yer alan “Kabul Edilemez Düşünceler” alt tipi araştırmanın 

nitel boyutunda cinsel obsesyonlar, agresyon obsesyonları, dini obsesyonlar ve dini 

kompulsiyonlar olmak üzere ayrı kategorilerde sınıflandırılmıştır. Bu sınıflandırma nicel 

sonuçların daha iyi anlaşılmasını sağlamıştır. Ayrıca yapılan nitel analiz sonucunda 

araştırmanın nicel boyutunda bulunmayan “Baskın Obsesyonal Düşünceler ve Kompulsif 

Eylemler” şeklinde bir kategori de ortaya çıkmıştır. 

Tablo 2.1.’de kategorilerin bir kısmının tek bir kod etrafında toplandığı diğer bir 

kısmının ise birden fazla kod ile ortaya çıktığı görülmektedir. Birden fazla kodlaması olan 

kategoriler cinsel obsesyonlar, dini obsesyonlar ve dini kompulsiyonlardır. Cinsel 

obsesyonlar kategorisindeki ifadeler “eşcinsellikle ilgili içerik” ve “karşı cinsle ilgili 

içerik” şeklinde kodlanırken, dini obsesyonlar kategorisindeki ifadeler “kutsalla ilgili 

kabul edilemez düşünceler”, “iman ve inkarla ilgili düşünceler”, 

“günahkar/cehennemlik olmakla ilgili düşünceler” ve “abdest ve gusülle ilgili 

obsesyonlar” şeklinde kodlanmaktadır. Dini kompulsiyonlar kategorisindeki ifadeler ise 

“dua etme davranışları” ve “abdest ve gusülle ilgili davranışlar” şeklinde 

kodlanmaktadır. 

Tablo 2.1.’e bakıldığında çalışma grubunda yer alan katılımcıların birden fazla alt 

tipe girebildiği görülmektedir. Buna göre 18 katılımcının bulunduğu OKB alt tipleri her 

bir katılımcı için şöyle sıralanabilir; 

K1- Şüphe ve Belirsizliklerle İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar, Dini Obsesyon, 

Agresyon Obsesyonları 

K2- Dini Obsesyon 

K3- Şüphe ve Belirsizliklerle İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar, Kirlenme ve 

Bulaşma ile İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar 

K4- Şüphe ve Belirsizliklerle İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar, Agresyon 

Obsesyonları 

K5- Dini Obsesyon 

K6- Dini Obsesyon 



70 

 

 

K7- Simetri ve Düzenle İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar 

K8- Cinsel Obsesyon, Dini Kompulsiyon 

K9- Kirlenme ve Bulaşma ile İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar, Dini Obsesyon, 

Dini Kompulsiyon 

K10- Dini Obsesyon 

K11- Dini Obsesyon 

K12- Dini Obsesyon 

K13- Şüphe ve Belirsizliklerle İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar, Dini Obsesyon, 

Dini Kompulsiyon 

K14- Şüphe ve Belirsizliklerle İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar, Dini Obsesyon 

K15- Kirlenme ve Bulaşma ile İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar 

K16- Baskın Obsesyonal Düşünceler ve Kompulsif Eylemler 

K17- Cinsel Obsesyon 

K18- Şüphe ve Belirsizliklerle İlgili Obsesyon ve Kompulsiyonlar 

2.3. VERİ TOPLAMA ARAÇLARI 

Araştırmada kullanılan veri toplama araçları; Sosyodemografik Bilgi Formu ile 

Boyutsal Obsesyon Kompulsiyon Ölçeği (BOKÖ), Penn Dinsel Obsesyonlar Envanteri 

(PDOE), Dindarlık Yönelimi Ölçeği, Tanrı Algısı Ölçeği ve Yarı Yapılandırılmış 

Görüşme Formudur. 

Boyutsal Obsesyon Kompulsiyon Ölçeği: 

Boyutsal Obsesyon Kompulsiyon Ölçeği Abramowitz vd. (2010) tarafından 

geliştirilmiş ve obsesif kompulsif bozukluktaki belirti kümelerinin belirti şiddetlerini 

ölçen 20 maddelik bir ölçektir. Bu ölçek Şafak vd. (2017) tarafından Türkçe’ye 

uyarlanmıştır. Ölçekte OKB belirti kümeleri 4 ayrı boyut altında yer almaktadır ve her 

bir boyut 5 maddeyi içermektedir. Bu boyutlar; I. Bulaş, II. Zarar verme ve hata yapma 

hakkında sorumluluk, III. Simetri ve sıralama, IV. Kabul edilemez düşüncelerdir. 

Cronbach alfa katsayıları ölçeğin tümü için 0,87, I. alt boyutu için 0,93, II. alt boyutu için 

0,93, III. alt boyutu için 0,95 ve IV. alt boyutu için 0,92 olarak bulunmuştur. Yapılan 

istatistiksel analizler BOKÖ’nün boyutsal obsesyon ve kompulsiyon belirtilerini 

değerlendirmede etkin bir şekilde kullanılabileceğini göstermiştir. Bu ölçekte bulunan 



71 

 

 

boyutlar sırasıyla “Kirlenme ve Bulaşma”, “Şüphe ve Belirsizlikler”, “Simetri ve Düzen” 

ve “Kabul Edilemez Düşünceler” alt tiplerinde sınıflandırılan obsesyon ve 

kompulsiyonları ölçmek amacıyla kullanılmıştır. Bu alt tipler araştırmanın birinci 

bölümünde bulunan kavramsal çerçeve kapsamında detaylı olarak anlatılmaktadır. 

Penn Dinsel Obsesyonlar Envanteri: 

Abramowitz ve diğerleri (2002) tarafından geliştirilen, OKB bağlamında istem dışı 

düşünceleri ve kaygıları değerlendirmeyi amaçlayan ölçek 19 maddeden oluşmaktadır. 

“Günah İşleme Korkusu” ve “Tanrı Korkusu” olmak üzere iki alt ölçekten oluşmaktadır. 

Ölçeğin Türkçe’ye uyarlanması Altın (2009) tarafından yapılmış ve psikometrik 

özellikleri orijinal ölçekle tutarlı bulunmuştur. Ancak daha sonra İnözü, Keser ve Karancı 

(2017) tarafından ölçeğin Türkçe formunun psikometrik özelliklerinin Türk kültürüne 

özgü faktör yapısı ve madde dağılımının yeniden incelenerek değerlendirilmesi gereği 

duyulmuştur. Bunun sonucunda 2 madde ölçekten çıkarılarak 19 yerine 17 maddeye yer 

verilmiştir. Ayrıca, orijinal ölçekten farklı olarak 4. ve 6. maddelerin “Günah İşleme 

Korkusu” alt ölçeği yerine “Tanrı Korkusu” alt ölçeğinde yer almasının daha uygun 

olacağı sonucuna ulaşılmıştır. Son haliyle Penn Dinsel Obsesyonlar Envanterinin iç 

tutarlık katsayıları tüm ölçek için .95, “Tanrı Korkusu” alt ölçeği için .95 ve “Günah 

İşleme Korkusu” alt ölçeği için .90 bulunmuştur. Bu şekliyle ölçeğin ülkemizde geçerli 

ve güvenilir bir ölçme aracı olarak kullanılabileceği belirtilmiştir. 

Dindarlık Yönelimi Ölçeği: 

Allport ve Ross (1967) tarafından geliştirilen ölçek iç güdümlü ve dış güdümlü 

dindarlığı ölçmektedir.  Bu ölçek Ok (2011) tarafından tercüme edilerek Türkçeye ve 

İslam geleneğine uyarlanmıştır. Ölçeğin orijinalinde 9’u iç güdümlü dindarlığı ve 11’i dış 

güdümlü dindarlığı ölçmek üzere toplam 20 madde bulunmaktadır. “İç Güdümlü 

Dindarlık” alt ölçeğinin maddelerinin 3’ü Hıristiyan dindarlığıyla ilgili olup İslam 

dindarlığıyla uyumlu olmaması nedeniyle ölçekten çıkarılmıştır. 11 maddelik “Dış 

Güdümlü Dindarlık” alt ölçeğinin ise açılımlayıcı faktör analizi sonucu 3 ayrı boyutu 

ölçtüğü anlaşılmıştır. Bunlar; dinin etkisinin az hissedildiği bir durum olan 

“Sekülerleşmiş” dindarlık, dinin dünyevi amaçlar için kullanılmasını içeren “Ruhsal 

İyilik Amaçlı” dindarlık ve dinin sosyal yalnızlıktan korunmak için araç olarak 

kullanılmasını içeren “Sosyalleşme Amaçlı” dindarlıktır. Dış-güdümlü dindarlığın 2 



72 

 

 

maddesi faktör analizi ve madde içerik incelemesi sonucu ölçekten çıkarılmıştır. Böylece 

ölçeğin 15 maddelik son haliyle yerel bir nitelik kazanması ve ekonomik hale gelmesi 

sağlanmıştır. 

Bu ölçek araştırmada kullanılmadan önce klinik dışında 72 kişiden oluşan bir grupla 

pilot uygulama yapılmıştır. Pilot uygulama aşamasında yapılan doğrulayıcı faktör analizi 

sonucunda Dindarlık Yönelimi Ölçeğinin faktör yük değerlerinin .32 ile .91 arasında 

sıralandığı, madde faktör yük değerlerinin istenen düzeyde olduğu ve ölçeğin iki faktörlü 

yapısına ilişkin olarak test edilen modelin uygun olduğu belirlenmiştir (Şekil 2.4.). 

Pilot uygulama aşamasında test edilen ölçek araştırma örnekleminden veri 

toplamak için kullanılmış, ancak veri setinin yüklendiği SPSS programında güvenilirliği 

yeniden test edilen ölçekten uzmanların görüşleri doğrultusunda Madde 7, Madde 8 ve 

Madde 9’un çıkarılmasının ölçeğin iç tutarlığına olumlu katkı sağlayacağı ve iç tutarlık 

değerinin .78’e yükseleceği değerlendirilmiştir. Böylece dış güdümlü dindarlığı ölçen bu 

maddeler ölçekten çıkarılmış ve analizler 6 maddesi iç güdümlü dindarlığı, 6 maddesi de 

dış güdümlü dindarlığı ölçecek şekilde yeniden tasarlanan ölçekle yapılmıştır. 

Tanrı Algısı Ölçeği: 

Güler (2007a) tarafından geliştirilen Tanrı algısı ölçeği 22 maddeden oluşmaktadır. 

Ölçekteki maddeler Tanrı algısındaki korku ve sevgi yönelimini belirleyecek şekilde 

hazırlanmıştır. Korku yönelimi affetmeyen, cezalandıran, korkutucu Tanrı algısı ile 

ilgiliyken sevgi yönelimi ise affedici, müşfik, güvenilir Tanrı algısı ile ilgilidir. Sevgi 

ifadeleri düz olarak puanlanırken, korku ifadeleri ters yönde puanlanmaktadır. Ölçekten 

alınabilecek en yüksek puan 110’dur. Yüksek puanlar kişinin olumlu Tanrı algısına, 

düşük puanlar ise olumsuz Tanrı algısına sahip olduğunu göstermektedir. Ölçeğin 

güvenirlik katsayısı .83’tür. Ölçek beş faktörden (“Seven Tanrı”, “Tanrı'ya yönelik 

olumlu duygular”, “Uzak/Umursamaz Tanrı”, “Korkutan ve cezalandıran Tanrı” ve 

“Tanrı'ya yönelik olumsuz duygular”) oluşmakta ve tüm faktörler toplam varyansın % 

55,6’sını açıklamaktadır. Bu haliyle ölçeğin güvenilir ve geçerli olduğu belirtilmiştir. 

 

 



73 

 

 

 

Şekil 2.4. Dindarlık Yönelimi Ölçeğinin Faktör Yük Değerleri 

Bu ölçek araştırmada kullanılmadan önce klinik dışında 73 kişiden oluşan bir grupla 

pilot uygulama yapılmıştır. Pilot uygulama aşamasında yapılan doğrulayıcı faktör analizi 

sonucunda ölçeğin faktör yük değerleri incelenmiş ve uzmanların görüşü doğrultusunda 

Madde 7, Madde 14 ve Madde 21 ölçekten çıkarılmıştır (Şekil 2.5.). 19 madde ile yeniden 

yapılandırılan ölçek hem veri toplama işlemleri aşamasında hem de analiz işlemleri 

sırasında bu haliyle kullanılabilmiştir. 

 



74 

 

 

 

Şekil 2.5. Tanrı Algısı Ölçeğinin Faktör Yük Değerleri 

Yarı Yapılandırılmış Görüşme Formu: 

Araştırmada kullanılan görüşme formu nicel bulguların değerlendirilmesiyle 

birlikte konuyla ilgili literatür taranarak ve öğretim üyesi olan din psikologu, din 

eğitimcisi ve psikolojik danışmandan oluşan alan uzmanlarının görüşlerine dayanarak 

oluşturulmuştur. Bu form ilk olarak deneme amaçlı gerçekleştirilen pilot görüşmede test 

edilmiş ve alan uzmanlarının görüşlerine başvurularak yeniden değerlendirilmiştir. 

Yapılan değerlendirmede görüşme sorularının anlaşılır olduğu, doğru sıralandığı ve nicel 

bulguları açımlayıcı nitelikte olduğu konusunda görüş birliği sağlanmıştır. Bunun 

sonucunda nitel veri toplama aracının araştırmada kullanılabilecek geçerliğe ve 

güvenirliğe sahip olduğu onaylanmıştır. 

 

 

 



75 

 

 

2.4. VERİ ANALİZİ 

2.4.1. Nicel Veri Analizi 

Araştırmalarda kullanılan desen çoğunlukla verilerin hangi istatistiksel yöntemlerle 

analiz edileceği hakkında ipucu vermektedir. Desen türünün yanında araştırmadaki 

bağımlı değişkenin ölçme düzeyi, sayısı, türü ve dağılımı da veri analizinde kullanılacak 

yöntemi belirlemede etkilidir. İstatistiksel yöntemin seçiminde önemli olan diğer ölçütler 

ise bağımlı değişkende etkisi olan değişken sayısı, alt örneklemlerin sayısı ve 

büyüklükleri ile istatistiksel kontroldür (Büyüköztürk, 2007: 7-8). Bu araştırmada; 

- Dini yönelim ve Tanrı algısının sosyodemografik değişkenlere göre anlamlı bir 

farklılaşma gösterip göstermediğinin, 

- Obsesif Kompulsif Bozukluk alt tiplerinin dini yönelim ve Tanrı algısı ile olan 

ilişkisinin ve 

- Obsesif Kompulsif Bozukluk tanılı hastalarda dini yönelim ile Tanrı algısı 

arasındaki ilişkinin test edilmesi hedeflenmiştir. 

Bunun için öncelikle veri yapılarının homojen yapıda olup olmadığı ve verilerin 

normal dağılım gösterip göstermediği bulunmuştur. İlgili analizler Tablo 2.2. ve Tablo 

2.3.’de görselleştirilmektedir. Bu doğrultuda dış güdümlü dini yönelimi ölçmek için 

parametrik testler (T-Testi ve ANOVA), iç güdümlü dini yönelimi ölçmek için ise 

parametrik olmayan testler (Mann Whitney U ve Kruskal Wallis H) uygulanmıştır. Tanrı 

algısı incelenirken ise normal dağılım göstermeyen veri yapısına uygun olarak parametrik 

olmayan testler (Mann Whitney U ve Kruskal Wallis H) uygulanmıştır. Değişkenler 

arasındaki ilişkiyi test etmek için çoklu korelasyon ve çoklu regresyon analizi yapılmıştır. 

Ayrıca Obsesif Kompulsif Bozukluk alt tipleriyle ilgili analiz sonuçlarının tablolara 

yansıtılması sırasında BOKÖ ile yapılan ölçümler “Kirlenme ve Bulaşma”, “Simetri ve 

Düzen”, “Şüphe ve Belirsizlikler” ve “Kabul Edilemez Düşünceler” şeklinde verilirken 

PDOE ile yapılan ölçümler “Dini İçerik” şeklinde verilmiştir. 

  



76 

 

 

Tablo 2.2. Değişkenlerin Normal Dağılımına İlişkin Değerler 

 Kolmogorov-Smirnova Shapiro-Wilk 

Statistic      df     Sig. Statisti

c 

      

df 

     Sig. 

İç güdümlü Dini Yönelim ,181 81 ,000 ,910 81 ,000 

Dış Güdümlü Dini Yönelim ,093 81 ,082 ,979 81 ,213 

Tanrı Algısı ,170 81 ,000 ,841 81 ,000 

Dini İçerik ,105 81 ,028 ,965 81 ,026 

Kirlenme ve Bulaşma ,086 81 ,200* ,968 81 ,039 

Simetri ve Düzen ,142 81 ,000 ,925 81 ,000 

Şüphe ve Belirsizlikler ,070 81 ,200* ,976 81 ,124 

Kabul Edilemez Düşünceler ,100 81 ,043 ,962 81 ,017 

 

Tablo 2.3. Değişkenlerin Homojen Yapıda Olup Olmadığına İlişkin Değerler 

Levene Statistic              

df1 

                   

df2 

Sig. 

İç güdümlü Dini Yönelim     ,426        2 78 ,654 

Dış Güdümlü Dini Yönelim   1,649           2 78 ,203 

Tanrı Algısı   2,356           2 78 ,101 

Dini İçerik     ,379           2 78 ,686 

Kirlenme ve Bulaşma    ,073           2 78 ,930 

Simetri ve Düzen     ,470           2 78 ,627 

Şüphe ve Belirsizlikler   1,208           2 78 ,304 

Kabul Edilemez Düşünceler   5,290           2 78 ,007 

2.4.2. Nitel Veri Analizi 

Nitel veri analiz süreci; elde edilen nitel verilerin kodlanması, kodlara göre metnin 

küçük birimlere ayrılması, her bir birime etiketler atanması, kodların temalar altında 

sınıflandırılması ve yorumlanmasından oluşur. Nitel veri analizindeki ana konu verilerin 

gruplandırılmasını ve daha geniş bakış açılarını kapsayacak biçimde etiketlenmesini 

içeren kodlama sürecidir. Kodlar; araştırmacının bulmayı beklediği bilgiyi ya da bulmayı 

ummadığı bilgiyi veya araştırmacı için sıra dışı olan bilgiyi temsil edebilir. Veri 

tabanından sağlanan bu kodlar daha kapsayıcı olan temalar altında sınıflandırılır. Daha 



77 

 

 

sonra temalar daha geniş başlıkları yansıtacak şekilde kendi aralarında gruplandırılabilir 

(Creswell, 2013: 186; Creswell ve Plano Clark, 2018: 221-222). Bu araştırmanın nitel 

boyutunda, görüşme sürecinde yarı yapılandırılmış görüşme formları aracılığıyla 

toplanan verileri bir araya getirmek ve bunları içerik analizi ile düzenleyerek sunmak 

hedeflenmiştir.  Bu doğrultuda elde edilen nitel veriler kodlanarak bu kodları en iyi 

şekilde açıklayan temalar oluşturulmuştur. Belli temalar altında gruplandırılan bu veriler 

yorumlanarak nicel sonuçların açıklanmasında kullanılmıştır. Verilerin kodlanması ve 

temalandırılması ise NVivo programı kullanılarak yapılmıştır. 

2.5. GEÇERLİK VE GÜVENİRLİK 

Karma yöntem araştırmalarında geçerlik ve güvenirlikle ilgili tehditleri en aza 

indirgemek için alınması gereken bir takım önlemler bulunmaktadır. Creswell ve Plano 

Clark (2018: 253-256) açımlayıcı ardışık desenle tasarlanan bir karma yöntem 

araştırmasında olası geçerlik tehditlerine karşı kullanılabilecek stratejileri veri toplama 

ile ilgili olanlar, veri analizi ile ilgili olanlar ve yorumlama ile ilgili olanlar şeklinde 

kategorize ederek açıklamışlardır. Buna göre veri toplarken uygun olmayan bireyleri 

seçme, geçerliği tehdit eden bir husustur ve bunu elimine etmenin yolu nicel bulguları 

takip etmek için katılımcıları aynı bireylerden seçmektir. Veri toplama için uygun 

olmayan örneklem gruplarını kullanma diğer bir tehdit unsurudur ve olması gereken nicel 

örneklem için büyük, nitel örneklem için küçük örneklem büyüklükleri kullanmaktır. 

Nitel olarak takip etmek için zayıf nicel bulguları seçmemeye dikkat ederek ileri açıklama 

gerektiren bulguları seçmek olası başka bir tehdidi ortadan kaldırmanın yoludur. Bunların 

dışında iki veri grubunu ters sırada yorumlamamak ve deseni uyarlamak için 

yorumlamayı doğru sıralamak gerekmektedir. Bununla birlikte karma yöntem 

araştırmasının hem nicel hem de nitel boyutunun olması her iki aşamanın geçerlik ve 

güvenirliğini sağlamak için ayrı kontrol stratejileri kullanmayı gerektirmektedir. 

2.5.1. Nicel Boyut 

Nicel bir araştırmada geçerliği ve güvenirliği etkileyen bazı faktörler 

bulunmaktadır. Güvenirliği etkileyen faktörler ölçme aracıyla ilgili olabileceği gibi 

ölçeklerin uygulandığı bireylerin özelliklerine de bağlı olabilir. Bunun yanında uygulama 



78 

 

 

koşulları da güvenirliği etkilemektedir. Geçerliği etkileyen faktörler ise ölçme 

sonuçlarının güvenirliği, ölçme yöntemi ve madde sayısı, puanlayan araştırmacının 

yanlılığı ve ölçmenin standart koşullarda yapılıp yapılmamasıdır (Büyüköztürk vd., 2010: 

117-123). Bu araştırmada veri toplama araçlarının geçerlik ve güvenilirliği sağlanmış 

ölçme araçları olmasına özen gösterilmiş, gerekli bazı analizlerin eksik olduğu ölçekler 

için pilot uygulama yapılarak uygulanan analizlerden elde edilen sonuçlar 

görselleştirilmiştir (Şekil 2.4., Şekil 2.5.). Daha sonra araştırmanın veri setinin yüklendiği 

SPSS programında güvenilirliği yeniden test edilen bu ölçekler üzerinde uzman görüşleri 

doğrultusunda düzenlemeler yapılmış ve  böylece araştırmanın analiz işlem aşamasına 

geçilebilmiştir. Ayrıca araştırmanın geçerliğini etkileyebilecek olması nedeniyle çalışılan 

veri setinde analiz işlemi gerçekleştirilmeden önce bu analizlerin varsayımları test 

edilmiştir. 

2.5.2. Nitel Boyut 

Nitel bir araştırmada geçerliği etkileyen tehditleri elimine etmek için kullanılan 

birçok strateji bulunmaktadır. Bunlardan biri çoklu kaynakları, yöntemleri ve 

araştırmacıları destekleyici olarak kullanmaktır. Bir kodu belgelendirmek için kanıt 

sunulmak istendiğinde veya bir tema ya da perspektif aydınlatılmak istendiğinde, 

destekleyici olarak farklı kaynaklara başvurulması araştırmaya geçerlik 

kazandırmaktadır. Araştırmaya geçerlik kazandırmak için uygulanan diğer bir strateji ise 

bir durumu ayrıntılı tanımlamak veya bir temayı detaylandırarak yazmak anlamına gelen 

zengin, yoğun betimlemedir. Böylesi betimleyici bir anlatım okuyucuların bilgileri başka 

bir ortama aktarabilmesine ve bulguların ortak özellikleri sayesinde transfer edilip 

edilemeyeceğine karar vermesine imkan sağlar. Nitel araştırmalarda güvenirlik ise 

genellikle veri setlerindeki birden fazla kodlayıcının yanıtlarındaki kararlılıkla ilgilidir. 

Araştırma güvenirliğini arttırmanın diğer bir yolu kayıtların yüksek kalitede olan bir cihaz 

ile kaydedilmiş ve bunların yazıya aktarılmış olmasıdır (Creswell, 2013: 251-253). 

Bu araştırmada görüşmelerde kullanılmak üzere yapılandırılan form öğretim üyesi 

olan din psikologu, din eğitimcisi ve psikolojik danışmandan oluşan alan uzmanlarının 

görüşleri, alanyazın ve araştırmanın nicel sonuçları gibi farklı kaynaklar kullanılarak 

tasarlanmıştır. Bu form aracılığıyla gerçekleştirilen görüşmelerden sağlanan veriler kayıt 

altına alındıktan sonra trankript edilerek kodlamalar yapılmıştır. Kodlama aşamasında 



79 

 

 

alan uzmanlarının görüş birliğinde olduğu kodlamalar baz alınarak kodlayıcı tutarlılığı 

sağlanmaya çalışılmıştır. Temaların yazılması sırasında ise yoğun betimlemelere yer 

verilmiştir. Bu işlemlerle araştırmaya inandırıcılık, aktarılabilirlik, tutarlık ve teyit 

edilebilirlik kazandırılmak istenmiştir. 

 

 

 

  



80 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

BULGULAR 

Bu bölümde sırasıyla nicel bulgular, nitel bulgular ve bütünleştirilmiş nicel ve nitel 

bulgular sunulmaktadır. 

3.1. NİCEL BULGULAR 

Bu bölümde, yapılan analizler sonucu elde edilen nicel bulgular araştırma soruları 

doğrultusunda sunulmaktadır. Ancak araştırma sorularının nicel boyutuyla ilgili 

değerlendirmelerde bulunmadan önce örneklemin sosyodemografik profilini ortaya 

koymak yerinde olacaktır. Tablo 3.1’de örneklemi oluşturan OKB tanılı hastaların 

cinsiyet, yaş, medeni durum, eğitim seviyesi ve ekonomik düzeyine ilişkin bilgiler yer 

almaktadır. 

Tablo 3.1.  Örneklemin Sosyodemografik Profiline İlişkin Bilgiler 

Sosyodemografik Değişken Frekans Yüzde (%) 
Geçerli 

Yüzde 

Kümülatif 

Yüzde 

C
in

si
y

et
 

Kadın 62 76,5 76,5 76,5 

Erkek 19 23,5 23,5 100 

Y
aş

 

19-35 46 56,8 56,8 56,8 

36-55 28 34,6 34,6 91,4 

56-64 7 8,6 8,6 100 

M
ed

en
i 

D
u

ru
m

 Evli 44 54,3 54,3 54,3 

Bekar 37 45,7 45,7 100 

E
ğ

it
im

 

S
ev

iy
es

i 

İlköğretim 26 32,1 32,1 32,1 

Lise 23 28,4 28,4 60,5 

Üniversite 32 39,5 39,5 100 

E
k

o
n

o
m

ik
 

D
u

ru
m

 

Düşük 12 14,8 14,8 14,8 

Orta 65 80,2 80,2 95,1 

Yüksek 4 4,9 4,9 100 



81 

 

 

Tablo 3.1’e göre OKB hastalarının %76,5’i kadın, %23,5’i ise erkektir. Örneklemin 

%56,8’i 19-35 yaş aralığıyla çoğunluğu oluştururken %34,6’sı 36-55 yaş aralığında 

bulunmakta ve %8,6’sı 56-64 yaş aralığında olup azınlıkta kalmaktadır. Medeni duruma 

bakıldığında %54,3’ünün evli, %45,7’sinin ise bekar olduğu görülmektedir. Eğitim 

seviyesine göre ilköğretim, lise ve üniversite mezunu olarak gruplandırılan örneklemin 

%32,1’i ilköğretim mezunlarından, %28,4’ü lise mezunlarından oluşmakta, %39,5’lik bir 

oranla en büyük dilimi ise üniversite mezunları almaktadır. Ekonomik durum 

incelendiğinde ekonomik durumu için düşük diyenlerin oranının %14,8 olduğu 

görülürken orta diyenlerin oranının %80,2, yüksek diyenlerin oranının ise %4,9 olduğu 

görülmektedir. 

3.1.1. Sosyodemografik Değişkenlere Göre OKB Tanılı Hastaların Dini Yönelim ve 

Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

3.1.1.1. Sosyodemografik Değişkenlere Göre OKB Tanılı Hastaların Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular 

Araştırmada OKB tanılı hastaların sosyodemografik değişkenlere göre dini 

yönelimleri incelenirken dış güdümlü dini yönelime (DGDY) veya iç güdümlü dini 

yönelime (İGDY) sahip olma durumları ortaya konmak istenmiştir. Bunun için Dindarlık 

Yönelimi Ölçeği kullanılmıştır. Bu ölçeğin alt ölçeği olan Dış Güdümlü Dindarlık 

Yönelimi Ölçeği için parametrik testler (T-Testi ve ANOVA), diğer alt ölçek olan İç 

Güdümlü Dindarlık Yönelimi Ölçeği için ise parametrik olmayan testler (Mann Whitney 

U ve Kruskal Wallis H) uygulanmış ve bulgular buna göre verilmiştir. 

1. Cinsiyet Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Dini Yönelimine İlişkin 

Bulgular 

Tablo 3.2. Cinsiyet Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini Yönelimine İlişkin 

Bulgular 

 Cinsiyet N Sıra 

Ortalaması 

Sıra 

Toplamı 

U Z p 

 

İGDY 

Kadın 62 40,60 2517,00  

564,000 

 

-0,280 

 

0,780 Erkek 19 42,32 804,00 



82 

 

 

Tablo 3.2 incelendiğinde Mann Whitney U testi sonuçlarına göre kadınların İGDY 

puanlarının sıra ortalamaları (40,60) ile erkeklerin İGDY puanlarının sıra ortalamaları 

(42,32) arasında istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık görülmemektedir (U=564,000, 

p>0,05). 

Tablo 3.3. Cinsiyet Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini Yönelimine İlişkin 

Bulgular 

 Cinsiyet N X̅ SS t sd p 

 

DGDY 

Kadın 62 18,37 4,68  

-1,183 

 

79 

 

0,240 Erkek 19 19,89 5,60 

Tablo 2.1.2. incelendiğinde T-Testi sonuçlarına göre kadınların DGDY 

ortalamaları (X̅=18,37) ile erkeklerin DGDY ortalamaları (X̅=19,89) arasında istatistiksel 

olarak anlamlı bir farklılık görülmemektedir (t(79) = -1,183, p>0,05). 

2. Yaş Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Dini Yönelimine İlişkin 

Bulgular 

Tablo 3.4. Yaş Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini Yönelimine İlişkin 

Bulgular 

 Yaş N Sıra 

Ortalaması 

X2 sd p 

 

İGDY 

19-35 46 39,30   

2 

 

0,746 36-55 

56-64 

28 

7 

42,89 

44,57 

0,586 

Yaş gruplarına göre örneklemin iç güdümlü dini yönelim puanlarının sıra 

ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için Kruskal Wallis 

testi yapılmış ve grupların sıra ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olmadığı 

gözlenmiştir (𝑋2 (2) =0,586, p>0,05). 

  



83 

 

 

Tablo 3.5. Yaş Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini Yönelimine İlişkin 

Betimleyici İstatistikler 

 Yaş N X̅ ss 

 

DGDY 

19-35 

36-55 

46 

28 

18,34 

18,89 

5,31 

4,66 

56-64 

Toplam 

7 

81 

20,57 

18,72 

2,93 

4,92 

 

Tablo 3.6. Yaş Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini Yönelimine İlişkin 

Bulgular 

 Yaş Kareler 

Toplamı 

Sd Kareler 

Ortalaması 

F p 

 

DGDY 

Gruplar Arası     31,197 2 15,599  

0,637 

 

0,531 Gruplar İçi 

Toplam 

1908,828 

1940,025 

78 

80 

24,472 

 

Yaş gruplarına göre örneklemin dış güdümlü dini yönelim puan ortalamaları 

arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için ANOVA analizi yapılmıştır. 

Çoklu karşılaştırma testi sonucunda 19-35 yaş aralığında (X̅=18,34), 36-55 yaş aralığında 

(X̅=18,89) ve 56-64 yaş aralığında (X̅=20,57) bulunan gruplardaki hastaların dış güdümlü 

dini yönelim puan ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık görülmemiştir (F(2-78) = 

0,637, p>0,05 ). 

3. Medeni Durum Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular 

Tablo 3.7. Medeni Durum Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular 

 Medeni 

Durum 

N Sıra 

Ortalaması 

Sıra 

Toplamı 

U Z p 

 

İGDY 

Evli 44 42,89 1887,00  

731,000 

 

-0,790 

 

0,429 Bekar 37 38,76 1434,00 



84 

 

 

Tablo 2.1.8. incelendiğinde Mann Whitney U testi sonuçlarına göre evli olanların 

İGDY puanlarının sıra ortalamaları (42,89) ile bekar olanların İGDY puanlarının sıra 

ortalamaları (38,76) arasında istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık görülmemektedir 

(U=731,000, p>0,05). 

Tablo 3.8. Medeni Durum Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular 

 Medeni 

Durum 

N X̅ SS t sd p 

 

DGDY 

Evli 44 18,56 4,82  

-0,318 

 

79 

 

0,752 Bekar 37 18,91 5,10 

Tablo 2.1.7. incelendiğinde T-Testi sonuçlarına göre evli olanların DGDY 

ortalamaları (X̅=18,56) ile bekar olanların DGDY ortalamaları (X̅=18,91) arasında 

istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık görülmemektedir (t(79) = -0,318, p>0,05). 

4. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular 

Tablo 3.9. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular 

 Eğitim 

Seviyesi 

N Sıra 

Ortalaması 

X2 sd p 

 

İGDY 

İlköğretim 26 40,87   

2 

 

0,387 Lise 

Üniversite 

23 

32 

46,20 

37,38 

1,898 

Eğitim seviyelerine göre örneklemin iç güdümlü dini yönelim puanlarının sıra 

ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için Kruskal Wallis 

testi yapılmış ve ilköğretim, lise ve üniversite mezunlarının sıra ortalamaları arasında 

anlamlı bir farklılık olmadığı gözlenmiştir (𝑋2 (2) =1,898, p>0,05). 



85 

 

 

Tablo 3.10. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Betimleyici İstatistikler 

 Eğitim 

Seviyesi 

N X̅ ss 

 

DGDY 

İlköğretim 

Lise 

26 

23 

19,96 

18,82 

3,91 

4,28 

Üniversite 

Toplam 

32 

81 

17,65 

18,72 

5,89 

4,92 

 

Tablo 3.11. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular 

 Eğitim Seviyesi Kareler 

Toplamı 

Sd Kareler 

Ortalaması 

F p 

 

DGDY 

Gruplar Arası     76,540 2 38,270  

1,602 

 

0,208 Gruplar İçi 

Toplam 

1863,485 

1940,025 

78 

80 

23,891 

 

Eğitim seviyesine göre örneklemin dış güdümlü dini yönelim puan ortalamaları 

arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için ANOVA analizi yapılmıştır. 

Çoklu karşılaştırma testi sonucunda ilköğretim (X̅=19,96), lise (X̅=18,82) ve üniversite 

(X̅=17,65) mezunu hastaların dış güdümlü dini yönelim puan ortalamaları arasında 

anlamlı bir farklılık görülmemiştir (F(2-78) = 1,602, p>0,05 ). 

5. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Dini Yönelimine 

İlişkin Bulgular 

Tablo 3.12. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Örneklemin İç Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular 

 Ekonomik 

Düzey 

N Sıra 

Ortalaması 

X2 sd p 

 

İGDY 

Düşük 12 37,54   

2 

 

0,615 Orta 

Yüksek 

65 

  4 

41,03 

50,88 

0,972 



86 

 

 

Ekonomik düzeye göre örneklemin iç güdümlü dini yönelim puanlarının sıra 

ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için Kruskal Wallis 

testi yapılmış ve grupların sıra ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olmadığı 

gözlenmiştir (𝑋2 (2) = 0,972, p>0,05). 

Tablo 3.13. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Betimleyici İstatistikler 

 Ekonomik 

Düzey 

N X̅ ss 

 

DGDY 

Düşük 

Orta 

12 

65 

19,25 

18,73 

4,28 

5,04 

Yüksek 

Toplam 

 4 

81 

17,00 

18,72 

5,59 

4,92 

 

Tablo 3.14. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Örneklemin Dış Güdümlü Dini 

Yönelimine İlişkin Bulgular 

 Ekonomik 

Düzey 

Kareler 

Toplamı 

Sd Kareler 

Ortalaması 

F p 

 

DGDY 

Gruplar Arası     15,221 2 7,610  

0,308 

 

0,736 Gruplar İçi 

Toplam 

1924,804 

1940,025 

78 

80 

24,677 

 

Ekonomik düzeye göre örneklemin dış güdümlü dini yönelim puan ortalamaları 

arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için ANOVA analizi yapılmıştır. 

Çoklu karşılaştırma testi sonucunda düşük (X̅=19,25), orta (X̅=18,73) ve yüksek 

(X̅=17,00) gelir düzeyine sahip olan hastaların dış güdümlü dini yönelim puan 

ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık görülmemiştir (F(2-78)= 0,308, p>0,05 ). 

3.1.1.2. Sosyodemografik Değişkenlere Göre OKB Tanılı Hastaların Tanrı Algısına 

İlişkin Bulgular 

Araştırmada OKB tanılı hastaların sosyodemografik değişkenlere göre Tanrı 

algıları incelenirken normal dağılım göstermeyen veri yapısına uygun olarak parametrik 



87 

 

 

olmayan testler (Mann Whitney U ve Kruskal Wallis H) uygulanmış ve bulgular buna 

göre verilmiştir. 

1. Cinsiyet Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Tanrı Algısına İlişkin 

Bulgular 

Tablo 3.15. Cinsiyet Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

 Cinsiyet N Sıra 

Ortalaması 

Sıra 

Toplamı 

U Z P 

 

TANRI 

ALGISI 

Kadın 62 42,02 2605,00  

526,000 

 

-0,703 

 

0,482 Erkek 19 37,68 716,00 

Tanrı algısının cinsiyet değişkenine göre farklılık gösterip göstermediğini 

incelemek için yapılan Mann Whitney U testi sonuçlarına göre kadınların Tanrı algısı 

puanlarının sıra ortalamaları (42,02) ile erkeklerin Tanrı algısı puanlarının sıra 

ortalamaları (37,68) arasında istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık görülmemektedir 

(U=526,000, p>0,05). 

2. Yaş Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Tanrı Algısına İlişkin 

Bulgular 

Tablo 3.16. Yaş Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

 Yaş N Sıra 

Ortalaması 

X2 sd p Anlamlı 

Farklılık 

 

TANRI 

ALGISI 

1.19-35 46 35,13   

2 

 

0,019 

1<2 (p=0,006) 

2.36-55 

3.56-64 

28 

7 

51,00 

39,57 

7,965 2>3 (p=0,199) 

3>1 (p=0,580) 

Yaş gruplarına göre örneklemin Tanrı algısı puanlarının sıra ortalamaları arasında 

anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için Kruskal Wallis testi yapılmış ve 

grupların sıra ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olduğu gözlenmiştir (𝑋2 (2) 

=7,965, p<0,05). Farklılığın hangi grup lehine olduğunu belirlemek için yapılan Mann 

Whitney U testi sonuçlarına göre bu farklılığın 19-35 ve 36-55 yaş grupları arasında 36-



88 

 

 

55 yaş grubu lehine olduğu, yani 36-55 yaş grubunun daha olumlu bir Tanrı algısına sahip 

olduğu tespit edilmiştir. 

3. Medeni Durum Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Tanrı Algısına 

İlişkin Bulgular 

Tablo 3.17. Medeni Durum Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin 

Bulgular 

 Medeni 

Durum 

N Sıra 

Ortalaması 

Sıra 

Toplamı 

U Z p 

 

TANRI 

ALGISI 

Evli 44 44,20 1945,00  

673,000 

 

-1,338 

 

0,181 Bekar 37 37,19 1376,00 

Tablo 3.17. incelendiğinde Mann Whitney U testi sonuçlarına göre evli olanların 

Tanrı algısı puanlarının sıra ortalamaları (44,20) ile bekar olanların Tanrı algısı 

puanlarının sıra ortalamaları (37,19) arasında istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık 

görülmemektedir (U=673,000, p>0,05). 

4.  Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Tanrı Algısına 

İlişkin Bulgular 

Tablo 3.18. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin 

Bulgular 

 Eğitim 

Seviyesi 

N Sıra 

Ortalaması 

X2 sd p 

 

TANRI 

ALGISI 

İlköğretim 26 36,85   

2 

 

0,545 Lise 

Üniversite 

23 

32 

42,46 

43,33 

1,215 

Eğitim seviyelerine göre örneklemin Tanrı algısı puanlarının sıra ortalamaları 

arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için Kruskal Wallis testi 

yapılmış ve ilköğretim, lise ve üniversite mezunlarının sıra ortalamaları arasında anlamlı 

bir farklılık olmadığı gözlenmiştir (𝑋2 (2) =1,215, p>0,05). 

  



89 

 

 

5.  Ekonomik Düzey Değişkenine Göre OKB Tanılı Hastaların Tanrı Algısına 

İlişkin Bulgular 

Tablo 3.19. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Örneklemin Tanrı Algısına İlişkin 

Bulgular 

 Ekonomik 

Düzey 

N Sıra 

Ortalaması 

X2 sd p 

 

TANRI 

ALGISI 

Düşük 12 33,21   

2 

 

0,167 Orta 

Yüksek 

65 

  4 

41,35 

58,63 

3,583 

Ekonomik düzeye göre örneklemin Tanrı algısı puanlarının sıra ortalamaları 

arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için Kruskal Wallis testi 

yapılmış ve grupların sıra ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olmadığı gözlenmiştir 

(𝑋2 (2) = 3,583, p>0,05). 

3.1.2. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile İç Güdümlü Dini Yönelim Arasındaki 

İlişkiyi Açıklayan Bulgular 

Araştırma sorularından ikincisi OKB’nin alt tipleri ile iç güdümlü dini yönelim 

arasındaki ilişkiyi incelemeyi gerektirmektedir. Bu doğrultuda yapılan korelasyon 

analizinden elde edilen bulgular Tablo 3.20’de görselleştirilmektedir. 

Tablo 3.20. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile İç Güdümlü Dini Yönelim Arasındaki İlişki 

 İç Güdümlü Dini Yönelim 

Dini İçerik Pearson Korelasyon   0,043  

p  0,701 

Kirlenme ve Bulaşma Pearson Korelasyon  -0,039 

p  0,730 

Simetri ve Düzen Pearson Korelasyon  -0,085   

p  0,450 

Şüphe ve Belirsizlikler Pearson Korelasyon  -0,250* 

p  0,025  

Kabul Edilemez Düşünceler Pearson Korelasyon  -0,177  

p  0,115  

 



90 

 

 

Obsesif Kompulsif Bozukluktaki alt tipler ile iç güdümlü dini yönelim arasındaki 

ilişkinin değerlendirilmesi için Pearson momentler çarpımı korelasyon katsayısı 

hesaplanmıştır. Yapılan hesaplama sonucunda OKB’nin “şüphe ve belirsizlikler” alt tipi 

ile iç güdümlü dini yönelim arasında negatif yönde anlamlı bir ilişki olduğu görülmüştür 

(r=-0,250, n=81, p<0,01). 

3.1.3. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile Dış Güdümlü Dini Yönelim Arasındaki 

İlişkiyi Açıklayan Bulgular 

Araştırma sorularından üçüncüsü OKB’nin alt tipleri ile dış güdümlü dini yönelim 

arasındaki ilişkiyi incelemeyi gerektirmektedir. Bu doğrultuda yapılan korelasyon 

analizinden elde edilen bulgular Tablo 3.21’de görselleştirilmektedir. 

Tablo 3.21. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile Dış Güdümlü Dini Yönelim Arasındaki 

İlişki 

 Dış Güdümlü Dini Yönelim 

Dini İçerik Pearson Korelasyon  -0,105 

p  0,351 

Kirlenme ve Bulaşma Pearson Korelasyon  -0,001 

p  0,994 

Simetri ve Düzen Pearson Korelasyon  -0,088   

p  0,435 

Şüphe ve Belirsizlikler Pearson Korelasyon  -0,213 

p  0,056  

Kabul Edilemez Düşünceler Pearson Korelasyon  -0,193  

p  0,085  

Obsesif Kompulsif Bozukluktaki alt tipler ile dış güdümlü dini yönelim arasındaki 

ilişkinin değerlendirilmesi için Pearson momentler çarpımı korelasyon katsayısı 

hesaplanmıştır. Yapılan hesaplama sonucunda OKB’nin alt tipleri ile dış güdümlü dini 

yönelim arasında anlamlı bir ilişki olmadığı görülmüştür (p>0,01). 



91 

 

 

3.1.4. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile Tanrı Algısı Arasındaki İlişkiyi Açıklayan 

Bulgular 

Araştırma sorularından dördüncüsü OKB’nin alt tipleri ile Tanrı algısı arasındaki 

ilişkiyi incelemeyi gerektirmektedir. Bu doğrultuda yapılan korelasyon analizinden elde 

edilen bulgular Tablo 3.22’de görselleştirilmektedir. 

Tablo 3.22. Obsesif Kompulsif Bozukluk ile Tanrı Algısı Arasındaki İlişki 

 Tanrı Algısı 

Dini İçerik Pearson Korelasyon  -0,348** 

p  0,001 

Kirlenme ve Bulaşma Pearson Korelasyon   0,093 

p  0,408 

Simetri ve Düzen Pearson Korelasyon  -0,144   

p  0,200 

Şüphe ve Belirsizlikler Pearson Korelasyon  -0,208 

p  0,063  

Kabul Edilemez Düşünceler Pearson Korelasyon  -0,325**  

p  0,003  

Obsesif Kompulsif Bozukluktaki alt tipler ile Tanrı algısı arasındaki ilişkinin 

değerlendirilmesi için Pearson momentler çarpımı korelasyon katsayısı hesaplanmıştır. 

Yapılan hesaplama sonucunda OKB’nin alt tiplerinden “dini içerik” ile Tanrı algısı 

arasında negatif yönde anlamlı bir ilişki olduğu görülürken (r=-0,348, n=81, p<0,01), 

“kabul edilemez düşünceler” ile Tanrı algısı arasında da benzer şekilde negatif yönde 

anlamlı bir ilişki olduğu görülmüştür (r=-0,325, n=81, p<0,01). 

3.1.5. Tanrı Algısı ile Dini Yönelim Arasındaki İlişkiyi Açıklayan Bulgular 

Araştırma sorularından beşincisi OKB tanılı hastalarda Tanrı algısı ile dini yönelim 

arasındaki ilişkiyi incelemeyi gerektirmektedir. Bu doğrultuda yapılan korelasyon 

analizinden elde edilen bulgular Tablo 3.23’de görselleştirilmektedir. 



92 

 

 

Tablo 3.23. Tanrı Algısı ile Dini Yönelim Arasındaki İlişki 

 Tanrı Algısı 

İGDY Pearson Korelasyon   0,402** 

p  0,000 

DGDY Pearson Korelasyon   0,122 

p  0,276 

Tanrı algısı ile dini yönelim arasındaki ilişkinin değerlendirilmesi için Pearson 

momentler çarpımı korelasyon katsayısı hesaplanmıştır. Yapılan hesaplama sonucunda 

Tanrı algısı ile iç güdümlü dini yönelim arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişki olduğu 

görülmüştür (r=0,402, n=81, p<0,01). Tanrı algısı ile dış güdümlü dini yönelim arasında 

ise anlamlı bir ilişki olmadığı görülmüştür (r=0,122, n=81, p>0,01). Değişkenler arasında 

tespit edilen ilişkinin niteliğini saptamak amacıyla çok değişkenli regresyon analizi 

yapılmıştır. Tablo 3.24. ve Tablo 3.25.’de regresyon analizinin sonuçları 

görselleştirilmektedir. 

Tablo 3.24. İGDY ve DGDY Değişkenlerinin Tanrı Algısını Yordama Düzeyi 

R R2 Düzeltilmiş R2 Yord. Std. Hatası 

0,404 0,163 0,142 10,26864 

 

Tablo 3.25. İGDY ve DGDY Değişkenlerinin B ve Beta Regresyon Katsayıları ve 

Anlamlılık Düzeyleri 

 B SH β t p 

Sabit 63,279 6,067  10,431 

3,719 

0,444 

0,000 

0,000 

0,659 

İGDY 

DGDY 

  0,778 

  0,105 

0,209 

0,238 

0,393 

0,047 

Tanrı algısını etkilediği düşünülen dini yönelim değişkenlerinin Tanrı algısını ne 

şekilde yordadığını ortaya koymaya yönelik olarak yapılan regresyon analizi sonucunda 

İGDY ve DGDY’in Tanrı algısındaki toplam varyansın %16’sını açıkladığı bulunmuştur 

(R=0,404, R2=0,163, p<0,01). Analiz sonuçlarına göre İGDY değişkeninin anlamlı 

şekilde Tanrı algısı değişkenini yordadığı görülürken (β=0,393, t=3,719, p<0,01), DGDY 



93 

 

 

değişkeninin ise Tanrı algısı değişkeninin anlamlı bir yordayıcısı olmadığı anlaşılmıştır 

(p>0,01). 

3.2. NİTEL BULGULAR 

Bu bölümde, yapılan analizler sonucu elde edilen nitel bulgular araştırma soruları 

doğrultusunda sunulmaktadır. Araştırma sorularından ilki sosyodemografik özelliklere 

göre (cinsiyet, yaş, medeni durum, eğitim seviyesi ve ekonomik düzey) katılımcıların dini 

yönelim ve Tanrı algısına ilişkin bulguları değerlendirmeyi gerektirmektedir. Bu 

değerlendirmenin yapılması ise ancak katılımcıların dini yönelim ve Tanrı algıları analiz 

edildikten sonra mümkündür. Bundan dolayı söz konusu parametreler, katılımcıların 

sahip olduğu dini yönelim ve Tanrı algısına ilişkin bulgularla birlikte 

değerlendirilmektedir. Ancak nitel bulgular verilmeden önce çalışma grubunda yer alan 

katılımcıların sosyodemografik profilini ortaya koymak yerinde olacaktır. Tablo 3.26’da 

OKB tanılı katılımcıların sosyodemografik özelliklerine ilişkin bilgiler yer almaktadır. 

Tablo 3.26.  Çalışma Grubunun Sosyodemografik Profiline İlişkin Bilgiler 

Katılımcı Cinsiyet Yaş 
Medeni 
Durum 

Eğitim 
Seviyesi 

Ekonomik 
Durum 

K1 kadın 36-55 evli ilköğretim düşük 
K2 erkek 19-35 bekar lise orta 
K3 kadın 36-55 evli ilköğretim yüksek 
K4 kadın 19-35 bekar üniversite orta 
K5 kadın 56-64 evli ilköğretim orta 
K6 erkek 19-35 bekar üniversite orta 
K7 kadın 19-35 bekar üniversite orta 
K8 kadın 19-35 evli üniversite orta 
K9 kadın 36-55 evli ilköğretim orta 
K10 kadın 36-55 evli ilköğretim orta 
K11 erkek 19-35 evli ilköğretim orta 
K12 kadın 36-55 evli ilköğretim orta 
K13 kadın 19-35 evli üniversite orta 
K14 kadın 19-35 bekar üniversite düşük 
K15 kadın 36-55 evli lise orta 
K16 kadın 19-35 bekar üniversite yüksek 
K17 kadın 19-35 evli üniversite orta 
K18 erkek 19-35 bekar lise orta 

Tablo 3.26’ya göre katılımcıların 14’ü kadın, 4’ü erkektir. 11 kişi 19-35 yaş 

aralığında bulunarak çoğunluğu oluştururken, 6 kişi 36-55 yaş aralığında bulunmakta ve 



94 

 

 

1 kişi 56-64 yaş aralığında yer almaktadır. Medeni durumu evli olanlar 11 kişi iken bekar 

olanlar 7 kişidir. Katılımcıların eğitim seviyesi incelendiğinde 7’sinin ilköğretim, 3’ünün 

lise, 8’inin ise üniversite mezunu olduğu görülmektedir. Katılımcılardan ekonomik 

durumu düşük düzeyde olanların 2 kişi olduğu, yüksek düzeyde olanların da yine 2 kişi 

olduğu, orta düzeyde olanların ise 14 kişi olduğu görülmektedir. 

3.2.1. Katılımcıların Sahip Olduğu Dini Yönelime İlişkin Bulgular 

Çalışma grubunda bulunan OKB tanılı hastaların sahip olduğu dini yönelime ilişkin 

yapılan analizler sonucu, dini yönelimin İGDY ve DGDY temaları altında toplandığı 

belirlenmiş olup ilgili görsel Şekil 3.1.’de verilmiştir. DGDY temasında her hangi bir 

kategori oluşmazken İGDY temasında “Kaygılı Olan İGDY” ile “Kaygılı Olmayan 

İGDY” kategorileri ortaya çıkmıştır. Tablo 3.27.’de İGDY’e ilişkin bulgular, Tablo 

3.29.’de ise DGDY’e ilişkin bulgular yer almaktadır. Sosyodemografik özelliklere ilişkin 

bulgular ise Tablo 3.28. ve Tablo 3.30.’da yer almaktadır. 

 

 Kaygılı Olan İGDY 

 Kaygılı Olmayan İGDY 

Şekil 3.1. Katılımcıların Sahip Olduğu Dini Yönelimler 

  



95 

 

 

Tablo 3.27. Katılımcıların Sahip Olduğu İç Güdümlü Dini Yönelime İlişkin Bulgular 

Kategoriler Kodlar Görüşmelerden Alınan İfadeler 

Kaygılı Olan 

İGDY 

İçtenlik, 

suçluluk ve 

kaygı 

 

K8- “Kesinlikle evet çok fazla (dine önem veriyorum)… dini 

inancım kesinlikle tam olarak o konuda kafamı tırın altına da 

koysalar Allah birdir… Ben sadece nankörüm! Bu konuda en 

ufak bir şüphem bile yok... Allah’ın emrettiği şeyleri 

biliyorum elimden geldiğince bunları niye tam olarak 

yapmak istemiyorum, yapmak istediğimde bana engel olan 

şeylere ben neden engel olamıyorum diye üzülüyorum… 

Gusül abdesti almadan hiç bir yere dokunamıyorum, 

kimseyle konuşmuyorum, telefona cevap vermiyorum… (Dini 

inancım) nasıl hissetmeme, biraz zor bir soru oldu açıkçası, 

yani nasıl hissetmeme, kendimi daha çok iyi hissetmememe 

neden oluyor!” 

  K13- “(Din)boşlukta hissetmememi sağlıyor. Bir şeye 

tutunmuş gibi oluyorum. Bir amaca yönelmiş oluyorum. 

Çünkü din olmazsa sanki amaç olmaz gibi geliyor bana… 

Bazen namaz kılmıyorum bazen oruç tutmayabiliyorum o 

gün. Kendimi o kadar suçlu hissediyorum ki bunu 

yaptığımda. Vicdan azabı da duyuyorum o açıdan rahatsız 

oluyorum… ya da mesela Kur’an okumayı biliyorum ama 

çok az okuyorum, bazen alıyorum elime. Böyle bazen 

istiyorum gerçekten okumayı ama bazen genelde şey 

yapmıyorum böyle dokunmuyorum… (Kur'an’ı)elime almak 

istemiyorum hani kirletmek istemiyorum. Kendimi de 

günahkâr düşündüğüm düşüncesi var” 

 İçtenlik, dini 

kurallara 

bağlılık, 

suçluluk ve 

kaygı 

K14- “Namazı çok önemsiyorum açıkçası namazlarımı 

kılıyorum işte oruç borçlarım sürekli böyle bir aklımda 

diyorum ki işte ölmeden bir ödeseydim bir ödeseydim 

onları… yani elimden geldiğince gittiğim yerleri yediğimi, 

içtiğimi sorgulamaya, sırf Allah’ın emri diye yapmaya 

çalıştığım şeyler var... Ondan sonra dinimizin erdemlerinden 

şeyi çok önemsiyorum mesela haksızlık, kul hakkı yememe… 

şıp şıp şıp musluk damlıyor. O an aklıma şey geliyor. Öbür 

dünyada şey olacak su kıtlığı çeken insanlar benim yakama 

yapışacak” 

  K3- “Namazı hiç geçirmem, oruç olarak da dikkat ederim, 

namahreme görünmemeye dikkat ederim. Bugün olmuş ben 

salonlara, düğünlere falan asla gittiğim yoktur, kızımı da 

göndermemişim, hiç bilmez kızım da kına gecesi nasıl olur, 

sadece kardeşlerini gördü ve bu şekilde gıybet etmemeye çok 

aşırı şeyim… günahkarım çok günahkar yani kendimi hep 

günahkar görüyorum” 

  K11- “Valla din benim tabi her insan için öyledir de inşallah 

kendi niyetim olarak kalbim olarak benim ilk şeyimdir. 

Hayattaki en şeyim o! gözüm olmasın dinimi yaşayayım 

yani… Onun için din benim için her şeyden önce gelir. 

Yaşamaya çalışıyorum ama ne kadar beceriyorum o başka 

bir şey o biraz tartışılır biraz değil çok tartışılır. Din benim 

için olmazsa olmaz… (Kutsalla ilgili istemediğim 

düşünceler) artıyor, Kur’an okurken, ders çekerken, namaz 

kılarken işte ne bileyim dürüst olmaya çalıştığımda daha  



96 

 

 

Tablo 3.27. (Devamı) 

  doğrusu yani… çok suçluluk hissediyorum ben, bazen yani 

inan ki tesbihat çekerim, bazen çekmeden namazda böyle 

gözüm kapalı kıldığım çok olur benim” 

  K2- “Yani ben hayatımı dinim üzerine kurmuşum öyle 

söyleyeyim… Beş vakit namazımı kılıyorum tamam günlük 

Kuran okumaya çalışıyorum, işte anlamaya çalışıyorum, 

mesela teheccüd namazı konusunda teheccüd namazını 

kılamıyorum çok fazla yani günlük yoğun tempodan dolayı, 

işte sabah namazına kalkıyorum sabah namazından önce 

biraz zor geliyor  bu sefer teheccüd namazını inkar 

ediyormuşum gibi oluyor, zannediyorum ki inkar ediyorum 

böyle bir değişik durum var...  onun dışında işte gençlerle 

ilgilenmeye çalışıyoruz. Bir de çevremin bana söylediği her 

şeyi uygulamaya çalışıyorum ama uygulayamıyorum… bu 

sefer ben de bir psikolojik bunalım yaşıyorum. Psikolojik 

baskı gibi, diyorum ben hiç bir şey yapmıyorum herhalde  hiç 

bir şeye yaramıyorum” 

  K5- “Abdestime namazıma orucuma çok önem veririm. Yani 

yapmadığım sıra kendimi çok büyük haksız hissederim.  

Allah'a karşı yani (iyi) bir kul olmadığımı kendi kendime der 

kendi kendimi bitiririm. Ben 10 yaşından beri namaz kılan 

bir insanım… yani Rabbime karşı kusursuz kul olayım ama 

mümkün değil olamıyorsun… O Allah hakkındaki 

düşüncelerden sonra zannediyorum çok büyük günahım var” 

  K6- “Kesinlikle maneviyata önem veren biriyim 

diyebilirim… Dinle maneviyatı eşit algılıyorum... mesela 

dediğim gibi bir esnafım, sattığım bir şeyde herhangi bir 

kusuru varsa veya neyse onu söylerim mesela, dürüst olmaya 

özen gösteriyorum.  İnsanların hakkına riayet etmeye özen 

gösteriyorum… bilmiyorum yani dinle alakalandırarak 

bunları yapıyorum,  o şekilde… (Dini inancım)çoğu zaman 

iyi hissetmeme neden oluyor. Ama gün içerisinde kendimi 

bazen kötü de hissedebilirim mesela. Özellikle yorgun 

olduğum zamanlar, akşamlar, falan…  mesela gece beni 

korkutur, geceleri falan, böyle sabahları hiç bir şey 

olmadığım tedirgin olmadığım halde geceleri böyle ölüm 

hissiyatı gibi bir şey beni korkutabilir” 

Kaygılı 

Olmayan 

İGDY 

İçtenlik ve dini 

kurallara 

bağlılık 

K15- “Küçüklükten beri ben namazımı kılıyorum, orucumu 

tutuyorum. Ondan sonra helale harama dikkat etmeye 

çalışıyorum. Elimden geldiği kadar. Bilerek asla!.. 

Çocuklarımı da inanç doğrultusunda yetiştirmeye 

çalışıyorum. İlk etapta helali haramı öğretmeye çalışıyoruz. 

Kur’an’ı hemen hemen mesela şu anda eşim dış görevde, her 

gece okurum… Mesela dün o kadar çok temizlik yaptım ki 

yemin ediyorum ilaç içtim en son, kas gevşetici. Yatsı 

namazımı da geç kılıyorum ki ardına Kur’an’ımı okuyayım. 

Dedim yani o orda kalsa, yo bırakmayacağım!.. Çok 

seviyorum maneviyatı huzur buluyorum” 

 

 



97 

 

 

Tablo 3.27. (Devamı) 

  K16- “İşte namazlarımı kılarım, üstüne nafilelerimi kılarım, 

oruçlarımı tutmaya çalışırım. Kırmam insanları, kırmamaya 

çalışırım. Çünkü kalp kırmak Kâbe yıkmak gibidir. Ona 

dikkat ederim… Ben bir her işi yaptığımda bu İslam’a uygun 

mu diye de düşünüyorum o ayrı… mutlu hissediyorum, çünkü 

alimlerin hayatlarını çok okurum. Onlar mutluluğu İslam’da 

bulmuşlar. İslam’a hizmet ettikleri için Allah da onlara 

merhamet etmiş. Dünyada da ahirette de mükemmel 

hayatları olmuş, inşallah da olacak ahirette… Onların 

yolundan gitmeyi seviyorum. Dünyanın başka manası 

olduğunu düşünmüyorum” 

Tablo 3.27. incelendiğinde katılımcıların İGDY’e ilişkin ifadelerinin belli kodlarla 

sınıflandırılabildiği görülmektedir. Bu kodlar “Kaygılı Olan İGDY” kategorisinde yer 

alan “içtenlik, suçluluk ve kaygı” ve “içtenlik, dini kurallara bağlılık, suçluluk ve kaygı” 

ile “Kaygılı Olmayan İGDY” kategorisinde yer alan “içtenlik ve dini kurallara bağlılık” 

şeklinde ortaya çıkmaktadır. Katılımcıların Bulundukları OKB alt tiplerine bakıldığında 

ise İGDY’i olan katılımcıların dini obsesyon, dini kompulsiyon, cinsel obsesyon, şüphe 

ve belirsizliklerle ilgili obsesyon ve kompulsiyonlar, kirlenme ve bulaşma ile ilgili 

obsesyon ve kompulsiyonlar ile baskın obsesyonal düşünceler ve kompulsif eylemler alt 

tiplerinde oldukları söylenebilir. OKB alt tipleriyle ilgili en dikkat çeken bulgunun ise 

dini obsesyonu olan kişilerin tamamının (K2, K5, K6, K11, K13, K14) “Kaygılı Olan 

İGDY”  kategorisinde yer alması olduğu söylenebilir. Dini obsesyonu olan 

katılımcılardan K2, K5, K6 ve K11’in kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler, K2 ve 

K6’nın iman ve inkarla ilgili düşünceler, şeklinde obsesyonları varken K5, K13 ve 

K14’ün günahkar/cehennemlik olmakla ilgili dini obsesyonları bulunmaktadır. Bu 

durumda “Kaygılı Olan İGDY” kategorisindeki dini obsesyonların kutsalla ilgili kabul 

edilemez düşünceler şeklinde yoğunlaştığı anlaşılmaktadır. Ayrıca iç güdümlü dini 

yönelime sahip olup şüphe ve belirsizlikler alt tipinde olan katılımcıların tamamı (K3, 

K13, K14) “Kaygılı Olan İGDY” kategorisinde bulunmaktadır. Bu katılımcıların 

sosyodemografik özelliklerine ilişkin bulgular ise aşağıda değerlendirilmektedir. 

  



98 

 

 

Tablo 3.28. İç Güdümlü Dini Yönelimi Olan Katılımcıların Sosyodemografik 

Özelliklerine İlişkin Bulgular 

Sosyodemografik Değişken Kaygılı Olan İGDY Kaygılı Olmayan İGDY 

 

Cinsiyet 

Kadın K3, K5, K8, K13, K14 K15, K16 

Erkek K2, K6, K11   

 

Yaş 

19-35 K2, K6, K8, K11, K13, K14 K16 

36-55 K3 K15 

56-64 K5   

Medeni 

Durum 

Evli K3, K5, K8, K11, K13 K15 

Bekar K2, K6, K14 K16 

 

Eğitim 

Seviyesi 

İlköğretim K3, K5, K11   

Lise K2 K15 

Üniversite K6, K8, K13, K14 K16 

 

Ekonomik 

Düzey 

Düşük K14   

Orta K2, K5, K6, K8, K11, K13 K15 

Yüksek K3 K16 

Sosyodemografik özellikler göz önünde bulundurulduğunda (Tablo 3.28) İGDY’e 

sahip olan katılımcıların 7’sinin kadın, 3’ünün erkek olduğu anlaşılmaktadır. Bunlardan 

7’si 19-35 yaş grubunda, 2’si 36-55 yaş grubunda, bir kişi ise 56-64 yaş grubunda yer 

almaktadır. Bu katılımcıların 6’sı evliyken, 4’ü bekardır. İlköğretim mezunu olanlar 3, 

lise mezunu olanlar 2, üniversite mezunu olanlar 5 kişidir. 7 kişi orta düzeyde ekonomik 

gelire sahipken, 2 kişi yüksek, sadece 1 kişi ise düşük düzeyde ekonomik gelire sahiptir. 

Bu katılımcılardan yalnızca her ikisi de kadın olan K15 ve K16  “Kaygılı Olmayan 

İGDY”  kategorisinde görünmektedir. K15 orta yaş grubunda, katılımcı K16 ise genç yaş 

grubundadır. K15 evli iken K16 bekardır. K15 lise, K16 üniversite mezunudur. K15 orta 

düzeyde ekonomik gelire sahipken K16 yüksek düzeyde ekonomik gelire sahiptir. 

Tablo 3.29. Katılımcıların Sahip Olduğu Dış Güdümlü Dini Yönelime İlişkin Bulgular 

Kategoriler Kodlar Görüşmelerden Alınan İfadeler 

DGDY Ruhsal 

iyilik 

K17- “Yani dindardım, maneviyatım güçlüydü önceden… şeyim 

yıkıldı, muhafazakarlığım yıkıldı, obsesyondan sonra.  mesela 

sürekli, ben şey diyordum, ya dua edince geçecek,  işte dilek namazı 

yani hacet namazı kılacağım bitecek, kabul olacak geçecek...  ben bir 

kulum sonuçta illa ki görevim olduğunu biliyorum ama karşılık 

bekliyorum bu sefer, ben ibadetimi de yapıyorum. Ben ahlaklı 

olmaya çalışıyorum ama Allah beni gene görmüyor” 

  K10- “Bugün sabah namazına başlayacağım, hep kılacağım bir 

deneyeceğim diyorum. Bir ay her gün kılacağım, bakacağım ki bunu 

(obsesyonları) yenebiliyor muyum” 

 

 



99 

 

 

Tablo 3.29. (Devamı) 

  K12- “Yönelmek istiyorum ama iyi hisseder miyim kötü hisseder 

miyim onu bilmem ama yönelmek istiyorum yani.... bazen mesela çok 

şey yapıyorum iyi hissediyorum bazen de işte şeytan araya giriyor 

böyle geri duruyorum. O  zaman da   yani mesela namaz kılıyorum, 

namazda mesela konsantre olamıyorum, kafamda başka şeyler 

oluyor, hani diyorum tat alamıyorum diyorum, niye kılayım gibi....” 

  K4- “Ben aslında eskiden dine bağlıydım, yani dinle ilgiliydim.  Kaç 

yaşlarındaydı, o da yalan olmasın 9-10 yaşlarında, Kur’an kursuna 

gidiyorduk Kur’an’ı öğrendim ben,  şöyle söyleyeyim Kur’an 

okumayı biliyorum evet ama okumuyorum…  işte bu hastalık 

başladığından beri, takıntı hastalığı başladığından beri (soğudum)” 

  K1- “Evet yaparım, namazımı da kılarım, Kur’an’ımı okurum, yani 

Allah’a yaklaşmayı çok isteyen biriyim,  ama böyle olunca 

uzaklaşıyorum… nasıl olsa kılıyorum kılıyorum, Cenab-ı Allah bana 

hiç yardım etmiyor… Cenab-ı Allah bana bu hastalığı verdi, hiç de 

iyilik vermiyor, ben bu ibadetleri yapmayayım, bu sefer geri 

çekiliyorum” 

  K7- “Önem veriyorum ama mesela şey namaz kılıyor muyum hayır,  

ama işte eskiden Ramazan’da falan işte teravih namazlarına falan 

giderdim,   lise zamanlarında, o zamanlar... genellikle bir işim ters 

gittiğinde okurum, sonra bazen gece yatarken okuyorum,  bu şekilde.  

Ya da işte mezarlıktan falan geçersem işte okuyup bağışlarım, İhlas, 

Fatiha...   diyelim ki bir işim ters gittiği zaman da Kureyş suresini 

okuyorum… beladan, kötülükten korunduğumu düşünüyorum. 

Mesela başınıza bir şey gelir, sonra dersiniz ya verilmiş sadakam 

vardı,  ya o şeylere inanıyorum yani, rahatlatıyor beni.  Böyle sanki 

ve verdiğim zaman o gün sanki her şey rahat gidecek, böyle her şey 

iyi olacak gibi...” 

  K9- “Mesela çevrem teyzem falan diyor, mesela namazını kıl hiçbir 

şey kalmaz sende... namazı kılmıyorum ama kılmadığım zaman da 

huzursuz oluyorum ama hastalığım artmıyor, yani el yıkama 

içimdeki o titreme işte ağlama şeyi olmuyor… Ha dinden uzaklaşma 

yani hastalığım süresince uzaklaştım diyebilirim, yani bir 

uzaklaştım. Dediğim gibi işte necis sıçramıştır, işte veya çocuğun 

altını değiştirdim üzerime bir şey değmiştir, kucağıma aldım çişi 

çıkmıştır, işte kıldığım yer temiz mi, o yüzden hastalığım süresince 

baya bir ertelendi yani dini görevlerim diyebilirim yani… mesela 

şimdi abla kalk namazını kıl deyince ya tamam sonra kılarım, 

erteleme oldu yani dursun kılarım… (kalben) o soğukluk var ki hani 

o sıcaklık olmadığı için de kılamıyorum zaten” 

 Ruhsal 

iyilik ve 

sosyal 

kazanım 

K18- “Yani çocukluktan gelen toplumun bana gösterdiği, topluma 

ayak uydurmam için bir dine sahip olmam gerekiyor ve bu dini işte 

tamamıyla reddedemiyorum, çünkü bu din, tamam sevmiyorum çok 

da referans almıyorum kendime ama, bunsuz da yaşayamam. Çünkü 

bu hayatta insana hafif de olsa bir referans alacak yol gerekiyor. 

Yani canı sıkıldığında Allah var diyebileceğim bir olgu gerekiyor…  

şunu söyleyeyim, aslında ben tamam Müslümanım o kesin. Yani 

Müslümanların örf adetlerine göre yaşıyorum, sonuçta insanın 

girmesi gereken bir kılıf olduğunu düşünüyorum” 

 



100 

 

 

Tablo 3.29. incelendiğinde katılımcıların DGDY’e ilişkin ifadelerinin belli kodlarla 

sınıflandırılabildiği görülmektedir. Bu kodlar “ruhsal iyilik” ile “ruhsal iyilik ve sosyal 

kazanım” şeklinde ortaya çıkmaktadır. Katılımcıların Bulundukları OKB alt tipleri göz 

önünde bulundurulduğunda  DGDY’i olan katılımcıların dini obsesyon, dini 

kompulsiyon, cinsel obsesyon, agresyon obsesyonları, şüphe ve belirsizliklerle ilgili 

obsesyon ve kompulsiyonlar, simetri ve düzenle ilgili obsesyon ve kompulsiyonlar ile 

kirlenme ve bulaşma ile ilgili obsesyon ve kompulsiyonları olduğu söylenebilir. Bu 

katılımcıların sosyodemografik özelliklerine ilişkin bulgular ise aşağıda 

değerlendirilmektedir. 

Tablo 3.30. Dış Güdümlü Dini Yönelimi Olan Katılımcıların Sosyodemografik 

Özelliklerine İlişkin Bulgular 

Sosyodemografik Değişken DGDY 

 

Cinsiyet 

Kadın K1, K4, K7, K9, K10, K12, K17 

Erkek K18 

 

Yaş 

19-35 K4, K7, K17, K18 

36-55 K1, K9, K10, K12  

56-64  

Medeni 

Durum 

Evli K1, K9, K10, K12, K17 

Bekar K4, K7, K18 

 

Eğitim 

Seviyesi 

İlköğretim K1, K9, K10, K12  

Lise K18 

Üniversite K4, K7, K17 

 

Ekonomik 

Düzey 

Düşük K1  

Orta K4, K7, K9, K10, K12, K17, K18 

Yüksek  

Sosyodemografik özellikler göz önünde bulundurulduğunda (Tablo 3.30) DGDY’e 

sahip olan katılımcıların 7’sinin kadın, 1’inin erkek olduğu anlaşılmaktadır. Bunların 4’ü 

19-35 yaş grubunda, 4’ü de 36-55 yaş grubunda yer almaktadır. Bu katılımcıların 5’i 

evliyken, 3’ü bekardır. İlköğretim mezunu olanlar 4, lise mezunu olan 1, üniversite 

mezunu olanlar 3 kişidir. 6 kişi orta düzeyde ekonomik gelire sahipken, 1 kişi yüksek, 1 

kişi de düşük düzeyde ekonomik gelire sahiptir. 



101 

 

 

3.2.2. Katılımcıların Sahip Olduğu Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

Çalışma grubunda bulunan OKB tanılı hastaların sahip olduğu Tanrı algısına ilişkin 

yapılan analizler sonucu, Tanrı algısının “olumlu” ve “olumsuz” temaları altında 

toplandığı belirlenmiş olup ilgili görsel Şekil 3.2.’de verilmiştir. Tablo 3.31.’de 

katılımcıların sahip olduğu olumlu Tanrı algısına ilişkin bulgular, Tablo 3.33’de ise 

olumsuz Tanrı algısına ilişkin bulgular yer almaktadır. Sosyodemografik özelliklere 

ilişkin bulgular ise Tablo 3.32. ve Tablo 3.34.’de yer almaktadır. 

 

 

 

 

 

 

Şekil 3.2. Katılımcıların Sahip Olduğu Tanrı Algıları 

Tablo 3.31. Katılımcıların Sahip Olduğu Olumlu Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

Kategoriler Kodlar Görüşmelerden Alınan İfadeler 

Olumlu 

Tanrı Algısı 

Sevgi ve 

merhamet 

K7- “işte merhametli,  affeden, işte istediklerimizi kullarına kötü 

de olsa iyi de olsa yerine getiren, ama biz insanlar nankör 

olarak ise onun bize bazı sunduğu namaz oruç mesela, çoğumuz 

onları yerine getiremiyoruz, ama bizi yine bağışlıyor, affediyor 

ve yine istediklerimizi veriyor… ya genellikle dua ettiğim zaman 

çok içten etmeye çalışıyorum bir şey isterken, dilek isterken.  

Bazen başım sıkıştığında falan işte sanki yanımdaymış... yani 

böyle içten konuşuyorum, sanki yanımdaymış da onu 

görmüyorum da konuşuyorum gibi…  Sonra yani böyle çok içten 

istiyorum, yani genellikle dileklerim kabul oluyor, her zaman 

yanımda olduğunu, iyi bir kul olduğumu düşünüyorum” 

  K9- “Allah’ın sevgili kuluyum ben, sevgili kuluyum ki bu derdi 

bu sıkıntıyı bana verdi, öyle düşünüyorum… bu hastalık bana 

olunca kendi kendime ne dedim, Allah’ım dedim, sevgili 

kulunum, bunu bana verdin, bu rahatsızlığı verdin, üstesinden 

gelmeme yardım et ya Rabbi! Allah’ın izniyle dualarımla 

kurtuldum diyorum, kurtulmaya çalışıyorum ya da sıyrıldım” 

 Sevgi, 

merhamet ve 

ilahi adalete 

güven 

K15- “Biliyoruz ki O bizim için her şeyin aslında en iyisini 

yapıyor… (Allah) harika biri, dört dörtlük. Yaptığı her şeyi de 

yarattığı kulunun faydasına. Çünkü biliyorum ki ben şu anda bir 

sıkıntı çekiyorsam bu Allah’tan değil, ben kendi yaptıklarımla. 

Onu biliyorum artık, çünkü insanın kendine yaptığı kötülüğü 

başkası yapamaz. Günahlar da sevaplar da o şekilde… Bir  

TANRI 

ALGISI 

OLUMLU OLUMSUZ 



102 

 

 

Tablo 3.31. (Devamı) 

  sıkıntı ya da bir şey geldiğinde Allah beni seviyor… mesela öyle 

pişmanlıklarım çok oluyor. Allah’la konuşuyorum, hani 

diyorum ki Rabbim sen beni affet. Çünkü Allah dediğinde, buyur 

ya kulum diye her daim bizi işiten gören Allah var… Bazen aynı 

şeyi yapıyoruz, mesela ben buna tövbe ediyorum ama tekrar 

yapıyorum, tekrar tövbe ediyorum” 

  K16- “Çok merhametli derdim. Kızsa da denildiği yapılmasa da 

hep veriyor… Dediği şeyi yapmasan bile sana sabrediyor. İyi 

bir komşu mesela, öyle düşünüyorum. Yani Allahü Teala kafirin 

de ateistin de müminin de iyi bir komşusu, merhametli…. Bu 

dünyadaki herkese adil ve iyi, öyle diyorum, kimseye kötülük 

yapmıyor. Bir insanın başına bir kötülük gelince kendi 

yaptığındandır. Ha ceza vermiyor mu bu dünyada onu da 

veriyor. Ama onu kendisi hiçbir şey yokken vermiyor. Biz bir şey 

yatığımız için veriyor. Ha istisnai durumlar da var. İmtihan için, 

sevdiği kulunu imtihan edebilir. Ya da sevmediği bir kulunu da 

ders alsın diye doğru yolu bulsun diye belki imtihan verebilir. 

Onlar bile bizim iyiliğimizi düşündüğü içindir. Ben öyle 

diyorum… Ayağım taşa değecek, bir zarar gelecek, o anda 

Rabbimin önüme set çektiğini görmüşüm ve hissediyorum. 

Rabbim beni koruyor ve koruduğu için de seviyor 

elhamdülillah… Rabbimi çok seviyorum. O bizi çok seviyor” 

Tablo 3.31. incelendiğinde katılımcıların olumlu Tanrı algılarına ilişkin ifadelerinin 

belli kodlarla sınıflandırılabildiği görülmektedir. Bu kodlar “sevgi ve merhamet” ile 

“sevgi, merhamet ve ilahi adalete güven” şeklinde ortaya çıkmaktadır. Katılımcıların 

Bulundukları OKB alt tipleri göz önünde bulundurulduğunda olumlu Tanrı algısı olan 

katılımcıların dini obsesyon, dini kompulsiyon, simetri ve düzenle ilgili obsesyon ve 

kompulsiyonlar, kirlenme ve bulaşma ile ilgili obsesyon ve kompulsiyonlar ile baskın 

obsesyonal düşünceler ve kompulsif eylemler alt tiplerinde oldukları söylenebilir. Bu 

grupta yer alan ve dini içerikli obsesyon ve kompulsiyonlara sahip olan tek kişi K9’dur. 

Bu katılımcının dini içeriği olan obsesyonları günahkar/cehennemlik olmak, iman ve 

inkarla ilgili düşünceler veya kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler şeklinde değil, 

abdest ve gusülle ilgilidir. Olumlu Tanrı algısı olan bu katılımcıların sosyodemografik 

özelliklerine ilişkin bulgular ise aşağıda değerlendirilmektedir. 

  



103 

 

 

Tablo 3.32. Olumlu Tanrı Algısı Olan Katılımcıların Sosyodemografik Özelliklerine 

İlişkin Bulgular 

Sosyodemografik Değişken Olumlu Tanrı Algısı 

Cinsiyet Kadın K7, K9, K15, K16 

Erkek  

 

Yaş 

19-35 K7, K16 

36-55 K9, K15 

56-64  

Medeni 

Durum 

Evli  K9, K15 

Bekar K7, K16 

 

Eğitim 

Seviyesi 

İlköğretim K9  

Lise K15 

Üniversite K7, K16 

 

Ekonomik 

Düzey 

Düşük  

Orta K7, K9, K15 

Yüksek K16 

Tablo 3.32. incelendiğinde nitel araştırma grubunda bulunan katılımcıların sahip 

olduğu olumlu Tanrı algısına ilişkin bilgilerin bulunduğu görülmektedir. Buna göre 

olumlu Tanrı algısı olan 4 katılımcı da kadındır. Bunların 2’si 19-35 yaş grubunda, 2’si 

de 36-55 yaş grubunda yer almaktadır. Olumlu Tanrı algısına sahip olan bu katılımcıların 

2’si evliyken, 2’si bekardır. İlköğretim mezunu olan 1, lise mezunu olan 1, üniversite 

mezunu olanlar 2 kişidir. 3 kişi orta düzeyde ekonomik gelire sahipken, 1 kişi yüksek 

düzeyde ekonomik gelire sahiptir. 

Tablo 3.33. Katılımcıların Sahip Olduğu Olumsuz Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

Kategoriler Kodlar Görüşmelerden Alınan İfadeler 

Olumsuz 

Tanrı Algısı 

Kırgınlık, 

cezalandırma/ 

cezalandırılma 

K17- “Şöyle diyorum, ben bir suç işlemişimdir.  Ben ne günah 

işledim?..  Ben bir günah işlemeseydim bu OKB başıma 

gelmezdi, sonra diyorum, ya 17 yaşında ne günah işlemiş 

olabilirim ki?!  en fazla yani biriyle göz göze gelmişimdir 

lisede yani ne yapmış olabilirim böyle düşünüyorum...  ama 

genelde öyle, bir musibet olduğunda ceza olduğunu 

düşünüyorum… Allaha küsemem, haddim değil zaten de ama 

insan böyle bir kırgınlık yaşadı mı, bir süre sonra sorunları 

için dua bile etmiyor. Ben çoğu şey için, bu obsesyondan 

sonra,  çoğu sorunun için hiç dua bile etmez oldum” 

 Öfke K18- “Yaratıcının beni hiç gördüğünü düşünmedim. Çünkü 

bela üstüne bela geliyordu. Yani dedim ki yaratıcı madem bu 

kadar kutsal, özel, harika bir varlık niye yardım etmiyor, niye 

böyle bela veriyor, diye düşündüm, bir çözüm bulamadım… 

anladığım şey şu, dediğim gibi Allah öteki tarafta var ve biz 

ona hesap veririz, benim Allah algım sadece böyle… belki bize 

acı çektirmekten zevk alan bizle oynamaktan zevk alan bir  



104 

 

 

Tablo 3.33. (Devamı) 

  varlık, belki egosunu tatmin ediyor, öteki tarafta gidip ona 

hesap vereceğimiz için egosu tatmin oluyor belki.  Benim 

şeyim bundan ibaret, pek bir şey hissetmiyorum, empati 

kurduğum bir varlık değil, sadece var ve ona hesap vereceğiz, 

arada böyle bela verir, deprem yaratır, böyle ağlarız, kolumuz 

bacağımız kopar, yalvarırız kendisine kolumuz bacağımız 

yerine gelsin diye, bundan hoşlanan birisiymiş gibi geliyor 

bana” 

  K2- “İşte ben de olumsuz şeyler noktasında biraz sıkıntı oluyor 

bende. söylediğim gibi elimi kesiyorum, verdiği olumsuz bir 

şey bu sefer Allah’ı suçlamaya çalışıyorum, bu sefer 

zannediyorum ki imanında bir eksiklik oldu küfre 

girdim. Mesela bir şey kaybediyorum, mesela diyelim bugün 

çorabımı kaybettim,  çorabımı ararken bile zannediyorum ki 

Allah bana zulmediyor böyle bir duygu oluşuyor” 

 Sitem K10- “Ben O’nun çok iyi biri, affedici, merhametli bir varlık 

olduğunu bildiğim halde ona inanıyorum, o inanç beni mutlu 

huzurlu ediyor, ama namazda ne geliyor, bunları düşünen bir 

şey namazda küfür geliyor!.. Allah ile olan ilişkim hakkında 

çok fazla ilişkim yok, bahsettim ya size istiyorum ama 

yapamıyorum… Allah’ın bizi sevmesi için mutlaka kötü bir şey 

mi başımıza gelmeli, Allah’la ilgili bu düşünceyi, neden bizi 

sevmiyor düşüncesini aklımdan atamıyorum. Onun için bu 

hastalık hiç geçmesin, iyileşmeyeyim ki bu gidince daha çok 

korktuğum bir şey gelmesin diyorum” 

  K12- “Bazen mesela diyorum ki kendi kendime, mesela ilerde 

yine dedim kendi kendime, ya Rabbim ben artık bu hastalığı 

taşıyamıyorum, bu OKB hastalığını,  bana niye şifa 

vermiyorsun ben çok mu kötü bir kulunum!.. İşte bu olaydan 

dolayı (OKB) Allah ile olan ilişkim de etkilendi, bütün hayatım 

etkilendi. Keşke bu konu aklımdan çıksa da ben ona daha iyi 

bir kul olsam, o zaman ibadetlerimi yapardım. Bu olay bütün 

manevi hayatımı etkiledi” 

 Korku, 

cezalandırma/ 

cezalandırılma 

K5- “Allahtan kokarım çok korkarım, yani Rabbime karşı 

kusursuz kul olayım ama mümkün değil olamıyorsun… mesela 

bir gök gürlese ödüm kopar.  Derim, Ya Rabbi senin afetinden, 

azabından,   gazabından sana sığınırım!  işte öyle” 

  K6- “Her şeyi Allah yarattıysa sadece sevgi değil, öfke de var, 

her şey var…  aşırı iyimser olmaya da çok gerek olmadığını 

düşünüyorum… Gerek Allah’ın kendi öfkesi gerekse yani 

insanların içine verdiği öfke olsun...  Allah'ın korkutarak bu 

gibi şeyleri düzenlediğini de düşünüyorum, şunu da 

düşünüyorum, belki sadece ceza verme manasında da değil, 

korkutma manasında olabilir diye düşünüyorum. Çünkü 

insanlar, gerçekten bilmiyorum, canavarlaşabiliriz.  Buna 

kesinlikle katılıyorum,  canavarlaşabilir, çok kötü ahlak dışı 

istekleri olabilir,  öyle düşünüyorum ve kesinlikle insanın 

korkması gerektiğini düşünüyorum.  Yani öyle aşırı sevgiden, 

her türlü yani her şeyi yapayım da, aşırı sevgi, Allah deyince 

aklıma sevgi geliyor falan bunları aşırı iyimserlik olarak 

düşünüyorum” 



105 

 

 

Tablo 3.33. (Devamı) 

  K11- “Çok düşünen kullarını, kullarının cehenneme gitmesini 

istemeyen birisi bir Allah, onların cehenneme gitmesini 

istemez, hep onun rızasına dair şeyler yapmamızı ister. Öbür 

taraftan baktığın zaman azabı gazabı çok çetin olandır.  Yeri 

gelir yani gazabı da çetindir, Allah Teala. O’na harp açılmaz 

ona harp açan gerisini kendi düşünsün. Mutlak galiptir. Bütün 

şeyleri kazanan tek galip yegâne şey Allah’tır güç… Allah 

Teâlâ’nın rahmeti daha çoktur rahmeti gazabını geçmiştir 

ama Allah’ın azabı gazabı da çetindir korkacaksın!.. Korkum 

çok, umut kesmem Allah kestirmesin ama O’ndan korkum çok” 

  K3- “Rabbimi çok seviyorum, çok seviyorum ama çok da 

bunun tersi korkuyorum, hem çok aşırı çok korkum var.  Bir 

yanlışlıkta bir şeyde, şu anda kıldığım zaman hep 

namazlarımda, hiçbir namazımın kabul olmadığını 

düşünüyorum... çünkü benim gibi aciz bir kula, kötü böyle bir 

kula, şey de mesela yaşantımdan dolayı da Rabbim benim gibi 

günahkar bir kula böyle nimetler ihsan etti… bak peygamber 

evladı bile  sırat köprüsünden geçecek mesela, sorgu sualden 

geçecek evlatları orada, benim gibi bir aciz kul daha çok şey 

olur. Yani ümitleri oldukları halde,    onlar şey yapmış, 

onlardan daha aşağı olduğum için mutlaka Rabbim beni 

cezalandıracak biliyorum… Çok sabırlı, böyle bir Rabbim var, 

ama aynı zamanda da çok korkuyorum, yanlış bir şey yaptım 

mı, mutlaka başıma bir şey gelir. Yani mesela ben kendi 

hatamdan bir şey başıma geldiği zaman diyorum, ben kızıma 

da diyorum bunu, ben Rabbimden ceza olarak görüyorum, 

çünkü ben bunu hakkettim diyorum, bildiğim halde yaptığım 

işi hakkettim bu ceza bana hak!”    

  K13- “Allahtan korkuyorum ama bazı emirlerine 

uymuyorum… Kendimi o kadar suçlu hissediyorum ki bunu 

yaptığımda… (Allah) kudreti de merhameti de dengede olan 

birisi. Yani kudret göstermesi gereken zaman… (Kudret 

derken) azap anlamında… (O'na) Ne kadar çok yakınlaşırsam 

o kadar küçük görürsün, daha çok suçluluk hissetmeye 

başlarsın… bu suçluluk duyguları, bunların her birinin üst 

üste gelmesi bazen beni, yani beyin hücrelerimin tek tek 

öldüğünü hissediyorum, yani öyle” 

  K14- “Gücünü gördüğümde korkuyorum… Kalbimin atışını 

duyduğunda ölüme yaklaştığımı, bir tık daha bir tık daha 

yaklaşıyorum, ama bu ölüm Rabbime kavuşmak anlamında 

değil, bu biraz korkuya neden oluyor... 

Denetleyici... Sürekli bir sınav veriyormuş gibi…” 

 Kırgınlık ve 

öfke 

K4- “Şimdi ben hala, yani Allah’la tam olarak barışmadığım 

için, hala yani kendimi manevi bir şeyde hissediyorum, 

boşlukta...  yani hala öyle yanımda, böyle manevi bir güç 

olduğunu hissetmiyorum. Hani tamam bu yaşadığım olay çok 

büyük bir şey yani,    çok adaletini gösteren bir şey ama 

dünyada yaşadığım bir sürü umutsuzluk var. Bunları düşünüp 

teraziye koyunca  yine de tam anlamıyla barışamıyorum 

yaratıcıyla!.. Yok ki Allah ile ilişkim, adil değil hiç bir şekilde,  

bana karşı adil değil bence. Diğer insanlara ne kadar adil  



106 

 

 

Tablo 3.33. (Devamı) 

  bilmiyorum. Yani ben ibadet etmiyorum, öyle bir bağlılığım da 

yok Allah’a.  Çünkü küskünüm ona!” 

 Öfke, sitem 

cezalandırma/

cezalandırılma 

K1- “Allah beni böyle cezalandırıyor, böyle bir hastalık verdi 

bana… Cenab-ı Allah var tabii ki çok inançlı bir insanım, ama 

diyorum ya geliyor, ama işte diyorum ya, ben çok kötü biriyim 

ki Cenab-ı Allah bana bu hastalığı verdi hiç de iyilik 

vermiyor… yani Cenab-ı Allah’ın sanki haşa bana bir garezi 

varmış gibi haşa! Diyorum niye hiçbir iş yolunda gitmiyor?!.. 

Sanki haşa Cenab-ı Allah hep yanlış yapıyor bana.  Yani 

diyorum Allah’ım,  teyzemin kızları da böyle hasta oldu onlar 

iyi oldu, herkes iyi oldu, ben iyi olamıyorum, demek ki Cenab-

ı Allah’ın bana karşı bir şeyi var.  Yani o düşünceler geliyor 

ya  bu sefer, Allah’ım diyorum, ben niye böyle düşünüyorum!” 

 Güvensizlik/ 

cezalandırma/

cezalandırılma 

K8- “O bu kadar iyiyken, ben nasıl hala tam olarak ona dört 

dörtlük güvenip de, hani nasıl şu olur bu olur diyerek 

vesveselere ehemmiyet veriyorum! Gerçekten ya! Bir 

arkadaşım diyor ki seni her şeyinle kabul eden bir Allah var, 

ne büyük günahları olan insanları affeden bir Allah var, sen 

hala neye takılıyorsun…” 

 

Tablo 3.33. incelendiğinde katılımcıların olumsuz Tanrı algılarına ilişkin 

ifadelerinin belli kodlarla sınıflandırılabildiği görülmektedir. Bu kodlar “Kırgınlık, 

cezalandırma/cezalandırılma”, “Öfke”, “Sitem”, “Korku, 

cezalandırma/cezalandırılma”, “Kırgınlık ve öfke”, “Öfke, sitem 

cezalandırma/cezalandırılma”, “Güvensizlik/ cezalandırma/cezalandırılma” şeklinde 

ortaya çıkmaktadır. Katılımcıların Bulundukları OKB alt tipleri göz önünde 

bulundurulduğunda olumsuz Tanrı algısı olan katılımcıların dini obsesyon, dini 

kompulsiyon, cinsel obsesyon, agresyon obsesyonları, kirlenme ve bulaşma ile ilgili 

obsesyon ve kompulsiyonlar, şüphe ve belirsizliklerle ilgili obsesyon ve kompulsiyonlar 

alt tiplerinde oldukları söylenebilir. Bu grupta yer alan 14 kişiden 9’unun (K1, K2, K5, 

K6, K10, K11, K12, K13, K14) dini içerikli obsesyonları (günahkar/cehennemlik olmak, 

iman ve inkarla ilgili düşünceler veya kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler) olup 

olumsuz Tanrı algıları öfke, sitem, korku, cezalandırma/cezalandırılma kodlarıyla ortaya 

çıkmaktadır. Şüphe ve belirsizlikler alt tipinde olan katılımcıların tamamı (K1, K3, K4, 

K13, K14, K18) olumsuz Tanrı algısına sahiptir. Ayrıca cinsel obsesyonları olan 

katılımcılar (K8, K17) ile agresyon obsesyonları olan katılımcılar (K1, K4) ve dini 

kompulsiyonu olan katılımcılar (K8, K9, K13) olumsuz Tanrı algısına sahiptir. Olumsuz 



107 

 

 

Tanrı algısı olan katılımcıların sosyodemografik özelliklerine ilişkin bulgular ise aşağıda 

değerlendirilmektedir. 

Tablo 3.34. Olumsuz Tanrı Algısı Olan Katılımcıların Sosyodemografik Özelliklerine 

İlişkin Bulgular 

Sosyodemografik Değişken Olumsuz Tanrı Algısı 

 

Cinsiyet 

Kadın K1, K3, K4, K5, K8, K10, K12, K13, K14, K17 

Erkek K2, K6, K11, K18 

 

Yaş 

19-35 K2, K4, K6, K8, K11, K13, K14, K17, K18 

36-55 K1, K3, K10, K12  

56-64 K5  

Medeni 

Durum 

Evli K1, K3, K5, K8, K10, K11, K12, K13, K17 

Bekar K2, K4, K6, K14, K18 

 

Eğitim 

Seviyesi 

İlköğretim K1, K3, K5, K10, K11, K12  

Lise K2, K18 

Üniversite K4, K6, K8, K13, K14, K17 

 

Ekonomik 

Düzey 

Düşük K1, K14 

Orta K2, K4, K5, K6, K8, K10, K11, K12, K13, K17, 

K18 

Yüksek K3 

Tablo 3.34. incelendiğinde nitel araştırma grubunda bulunan katılımcıların sahip 

olduğu olumsuz Tanrı algısına ilişkin bilgilerin bulunduğu görülmektedir. Buna göre 

olumsuz Tanrı algısına sahip olan katılımcıların 10’u kadın olup 4’ü erkektir. Bunların 

9’u 19-35 yaş grubunda, 4’ü 36-55 yaş grubunda, 1’i ise 56-64 yaş grubunda yer 

almaktadır. Olumsuz Tanrı algısına sahip olan bu katılımcıların 9’u evliyken, 5’i bekardır. 

İlköğretim mezunu olanlar 6, lise mezunu olanlar 2, üniversite mezunu olanlar 6 kişidir. 

11 kişi orta düzeyde ekonomik gelire sahipken, 1 kişi yüksek, 2 kişi de düşük düzeyde 

ekonomik gelire sahiptir. 

3.2.3. Katılımcıların Sahip Olduğu Dini Yönelim ve Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

Çalışma grubunda bulunan OKB tanılı hastaların sahip olduğu dini yönelim ve 

Tanrı algısına ilişkin yapılan analizler sonucu, katılımcıların belli temalarda bir araya 

geldikleri görülmüştür. Buna göre; “Kaygılı Olmayan İGDY ve Olumlu Tanrı Algısı”, 

“Kaygılı Olan İGDY ve Olumsuz Tanrı Algısı”,  “DGDY ve Olumlu Tanrı Algısı”, 

“DGDY ve Olumsuz Tanrı Algısı” şeklinde temalar ortaya çıkmıştır. Temalarla ilgili 

görsel Şekil 3.3.’de verilmiştir. Tablo 3.35., Tablo 3.36., Tablo 3.37. ve Tablo 3.38’de bu 

temalara ilişkin bulgular yer almaktadır. 



108 

 

 

 

Şekil 3.3. Katılımcıların Sahip Olduğu Dini Yönelim ve Tanrı Algıları 

Tablo 3.35. Kaygılı Olmayan İGDY ve Olumlu Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

Katılımcıların Kaygılı Olmayan İGDY ve Olumlu Tanrı Algısına İlişkin İfadeleri 

K15- “Küçüklükten beri ben namazımı kılıyorum, orucumu tutuyorum. Ondan sonra helale 

harama dikkat etmeye çalışıyorum. Elimden geldiği kadar. Bilerek asla!.. Çocuklarımı da 

inanç doğrultusunda yetiştirmeye çalışıyorum. İlk etapta helali haramı öğretmeye çalışıyoruz. 

Kur’an’ı hemen hemen mesela şu anda eşim dış görevde, her gece okurum… Mesela dün o 

kadar çok temizlik yaptım ki yemin ediyorum ilaç içtim en son, kas gevşetici. Yatsı namazımı 

da geç kılıyorum ki ardına Kur’an’ımı okuyayım. Dedim yani o orda kalsa, yo 

bırakmayacağım!.. Çok seviyorum maneviyatı huzur buluyorum… Biliyoruz ki O(Allah) bizim 

için her şeyin aslında en iyisini yapıyor… harika biri, dört dörtlük. Yaptığı her şeyi de yarattığı 

kulunun faydasına. Çünkü biliyorum ki ben şu anda bir sıkıntı çekiyorsam bu Allah’tan değil, 

ben kendi yaptıklarımla. Onu biliyorum artık, çünkü insanın kendine yaptığı kötülüğü başkası 

yapamaz. Günahlar da sevaplar da o şekilde… Bir sıkıntı ya da bir şey geldiğinde Allah beni 

seviyor… mesela öyle pişmanlıklarım çok oluyor. Allah’la konuşuyorum, hani diyorum ki 

Rabbim sen beni affet. Çünkü Allah dediğinde, buyur ya kulum diye her daim bizi işiten gören 

Allah var… Bazen aynı şeyi yapıyoruz, mesela ben buna tövbe ediyorum ama tekrar yapıyorum, 

tekrar tövbe ediyorum” 

K16- “İşte namazlarımı kılarım, üstüne nafilelerimi kılarım, oruçlarımı tutmaya çalışırım. 

Kırmam insanları, kırmamaya çalışırım. Çünkü kalp kırmak Kâbe yıkmak gibidir. Ona dikkat 

ederim… Ben bir her işi yaptığımda bu İslam’a uygun mu diye de düşünüyorum o ayrı… mutlu 

hissediyorum, çünkü alimlerin hayatlarını çok okurum. Onlar mutluluğu İslam’da bulmuşlar. 

İslam’a hizmet ettikleri için Allah da onlara merhamet etmiş. Dünyada da ahirette de 

mükemmel hayatları olmuş, inşallah da olacak ahirette… Onların yolundan gitmeyi seviyorum. 

Dünyanın başka manası olduğunu düşünmüyorum…  (Allah yakından tanıdığım biri 

olsaydı)çok merhametli derdim. Kızsa da denildiği yapılmasa da hep veriyor… Dediği şeyi 

yapmasan bile sana sabrediyor. İyi bir komşu mesela, öyle düşünüyorum. Yani Allahü Teala 

kafirin de ateistin de müminin de iyi bir komşusu, merhametli…. Bu dünyadaki herkese adil ve 

iyi, öyle diyorum, kimseye kötülük yapmıyor. Bir insanın başına bir kötülük gelince kendi 

yaptığındandır. Ha ceza vermiyor mu bu dünyada onu da veriyor. Ama onu kendisi hiçbir şey 

yokken vermiyor. Biz bir şey yatığımız için veriyor. Ha istisnai durumlar da var. İmtihan için, 

sevdiği kulunu imtihan edebilir. Ya da sevmediği bir kulunu da ders alsın diye doğru yolu 

bulsun diye belki imtihan verebilir. Onlar bile bizim iyiliğimizi düşündüğü içindir. Ben öyle 

diyorum… Ayağım taşa değecek, bir zarar gelecek, o anda Rabbimin önüme set çektiğini 

görmüşüm ve hissediyorum. Rabbim beni koruyor ve koruduğu için de seviyor elhamdülillah… 

Rabbimi çok seviyorum. O bizi çok seviyor” 

 



109 

 

 

Tablo 3.36. Kaygılı Olan İGDY ve Olumsuz Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

Katılımcıların Kaygılı Olan İGDY ve Olumsuz Tanrı Algısına İlişkin İfadeleri 

K2- “Yani ben hayatımı dinim üzerine kurmuşum öyle söyleyeyim… Beş vakit namazımı 

kılıyorum tamam günlük Kuran okumaya çalışıyorum, işte anlamaya çalışıyorum, mesela 

teheccüd namazı konusunda teheccüd namazını kılamıyorum çok fazla yani günlük yoğun 

tempodan dolayı, işte sabah namazına kalkıyorum sabah namazından önce biraz zor geliyor, 

bu sefer teheccüd namazını inkar ediyormuşum gibi oluyor, zannediyorum ki inkar ediyorum 

böyle bir değişik durum var...  onun dışında işte gençlerle ilgilenmeye çalışıyoruz. Bir de 

çevremin bana söylediği her şeyi uygulamaya çalışıyorum… İşte ben de olumsuz şeyler 

noktasında biraz sıkıntı oluyor bende. Söylediğim gibi elimi kesiyorum, verdiği olumsuz bir 

şey, bu sefer Allah’ı suçlamaya çalışıyorum, bu sefer zannediyorum ki imanında bir eksiklik 

oldu küfre girdim. Mesela bir şey kaybediyorum, mesela diyelim bugün çorabımı kaybettim,  

çorabımı ararken bile zannediyorum ki Allah bana zulmediyor böyle bir duygu oluşuyor” 

K3- “Namazı hiç geçirmem, oruç olarak da dikkat ederim, namahreme görünmemeye dikkat 

ederim. Bugün olmuş ben salonlara, düğünlere falan asla gittiğim yoktur, kızımı da 

göndermemişim, hiç bilmez kızım da kına gecesi nasıl olur, sadece kardeşlerini gördü ve bu 

şekilde gıybet etmemeye çok aşırı şeyim… Rabbimi çok seviyorum, çok seviyorum ama çok da 

bunun tersi korkuyorum, hem çok aşırı çok korkum var.  Bir yanlışlıkta bir şeyde, şu anda 

kıldığım zaman hep namazlarımda, hiçbir namazımın kabul olmadığını düşünüyorum... çünkü 

benim gibi aciz bir kula, kötü böyle bir kula, şey de mesela yaşantımdan dolayı da Rabbim 

benim gibi günahkar bir kula böyle nimetler ihsan etti… bak peygamber evladı bile  sırat 

köprüsünden geçecek mesela, sorgu sualden geçecek evlatları orada, benim gibi bir aciz kul 

daha çok şey olur. Yani ümitleri oldukları halde, onlar şey yapmış, onlardan daha aşağı 

olduğum için mutlaka Rabbim beni cezalandıracak biliyorum… Çok sabırlı, böyle bir Rabbim 

var, ama aynı zamanda da çok korkuyorum, yanlış bir şey yaptım mı, mutlaka başıma bir şey 

gelir. Yani mesela ben kendi hatamdan bir şey başıma geldiği zaman diyorum, ben kızıma da 

diyorum bunu, ben Rabbimden ceza olarak görüyorum, çünkü ben bunu hakkettim diyorum, 

bildiğim halde yaptığım işi hakkettim bu ceza bana hak!”    

K5- “Abdestime namazıma orucuma çok önem veririm. Yani yapmadığım sıra kendimi çok 

büyük haksız hissederim.  Allah'a karşı yani (iyi) bir kul olmadığımı kendi kendime der kendi 

kendimi bitiririm. Ben 10 yaşından beri namaz kılan bir insanım… yani Rabbime karşı 

kusursuz kul olayım ama mümkün değil olamıyorsun… O Allah hakkındaki düşüncelerden 

sonra zannediyorum çok büyük günahım var… Allahtan kokarım, çok korkarım, yani Rabbime 

karşı kusursuz kul olayım ama mümkün değil olamıyorsun… mesela bir gök gürlese ödüm 

kopar.  Derim, Ya Rabbi senin afetinden, azabından,   gazabından sana sığınırım!  işte öyle” 

K6- “Kesinlikle maneviyata önem veren biriyim diyebilirim… Dinle maneviyatı eşit 

algılıyorum... mesela dediğim gibi bir esnafım, sattığım bir şeyde herhangi bir kusuru varsa 

veya neyse onu söylerim mesela, dürüst olmaya özen gösteriyorum.  İnsanların hakkına riayet 

etmeye özen gösteriyorum… bilmiyorum yani dinle alakalandırarak bunları yapıyorum,  o 

şekilde… Her şeyi Allah yarattıysa sadece sevgi değil, öfke de var, her şey var…  aşırı iyimser 

olmaya da çok gerek olmadığını düşünüyorum… Gerek Allah’ın kendi öfkesi gerekse yani 

insanların içine verdiği öfke olsun...  Allah'ın korkutarak bu gibi şeyleri düzenlediğini de 

düşünüyorum, şunu da düşünüyorum, belki sadece ceza verme manasında da değil, korkutma 

manasında olabilir diye düşünüyorum… Allah deyince aklıma sevgi geliyor falan, bunları aşırı 

iyimserlik olarak düşünüyorum” 

K8- “Kesinlikle evet çok fazla (dine önem veriyorum)… dini inancım kesinlikle tam olarak o 

konuda kafamı tırın altına da koysalar Allah birdir… Ben sadece nankörüm! Bu konuda en 

ufak bir şüphem bile yok... O bu kadar iyiyken, ben nasıl hala tam olarak ona dört dörtlük 

güvenip de, hani nasıl şu olur bu olur diyerek vesveselere ehemmiyet veriyorum! Gerçekten ya! 

Bir arkadaşım diyor ki seni her şeyinle kabul eden bir Allah var, ne büyük günahları olan 

insanları affeden bir Allah var, sen hala neye takılıyorsun…” 

 



110 

 

 

Tablo 3.36. (Devamı) 

K11- “Valla din benim tabi her insan için öyledir de inşallah kendi niyetim olarak kalbim 

olarak benim ilk şeyimdir. Hayattaki en şeyim o! gözüm olmasın dinimi yaşayayım yani… Onun 

için din benim için her şeyden önce gelir. Yaşamaya çalışıyorum ama ne kadar beceriyorum o 

başka bir şey o biraz tartışılır, biraz değil çok tartışılır. Din benim için olmazsa olmaz… O’na 

(Allah’a) harp açılmaz, O’na harp açan gerisini kendi düşünsün. Mutlak galiptir. Bütün şeyleri 

kazanan tek galip yegâne şey Allah’tır güç… Allah Teâlâ’nın rahmeti daha çoktur rahmeti 

gazabını geçmiştir ama Allah’ın azabı gazabı da çetindir korkacaksın!.. Korkum çok, umut 

kesmem Allah kestirmesin ama O’ndan korkum çok” 

K13- ““(Din)boşlukta hissetmememi sağlıyor. Bir şeye tutunmuş gibi oluyorum. Bir amaca 

yönelmiş oluyorum. Çünkü din olmazsa sanki amaç olmaz gibi geliyor bana… Bazen namaz 

kılmıyorum bazen oruç tutmayabiliyorum o gün. Kendimi o kadar suçlu hissediyorum ki bunu 

yaptığımda. Vicdan azabı da duyuyorum o açıdan rahatsız oluyorum… Allah’tan korkuyorum 

ama bazı emirlerine uymuyorum… Kendimi o kadar suçlu hissediyorum ki bunu yaptığımda… 

(Allah’a) ne kadar çok yakınlaşırsam o kadar küçük görürsün, daha çok suçluluk hissetmeye 

başlarsın… 

K14- “K14- “Namazı çok önemsiyorum açıkçası namazlarımı kılıyorum işte oruç borçlarım 

sürekli böyle bir aklımda diyorum ki işte ölmeden bir ödeseydim bir ödeseydim onları… yani 

elimden geldiğince gittiğim yerleri yediğimi, içtiğimi sorgulamaya, sırf Allah’ın emri diye 

yapmaya çalıştığım şeyler var... Ondan sonra dinimizin erdemlerinden şeyi çok önemsiyorum 

mesela haksızlık, kul hakkı yememe… (Allah’ın) gücünü gördüğümde korkuyorum… Kalbimin 

atışını duyduğunda ölüme yaklaştığımı, bir tık daha bir tık daha yaklaşıyorum, ama bu ölüm 

Rabbime kavuşmak anlamında değil, bu biraz korkuya neden oluyor... (Allah)denetleyici... 

Sürekli (O’na) bir sınav veriyormuş gibi…” 

 

Tablo 3.37.  DGDY ve Olumlu Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

Katılımcıların DGDY ve Olumlu Tanrı Algısına İlişkin İfadeleri 

K7- “Önem veriyorum ama mesela şey namaz kılıyor muyum hayır,  ama işte eskiden 

Ramazan’da falan işte teravih namazlarına falan giderdim,   lise zamanlarında, o zamanlar... 

genellikle bir işim ters gittiğinde okurum, sonra bazen gece yatarken okuyorum,  bu şekilde.  

Ya da işte mezarlıktan falan geçersem işte okuyup bağışlarım, İhlas, Fatiha...   diyelim ki bir 

işim ters gittiği zaman da Kureyş suresini okuyorum… beladan, kötülükten korunduğumu 

düşünüyorum. Mesela başınıza bir şey gelir, sonra dersiniz ya verilmiş sadakam vardı,  ya o 

şeylere inanıyorum yani, rahatlatıyor beni.  Böyle sanki ve verdiğim zaman o gün sanki her şey 

rahat gidecek, böyle her şey iyi olacak gibi...  (Allah) işte merhametli,  affeden, işte 

istediklerimizi kullarına kötü de olsa iyi de olsa yerine getiren, ama biz insanlar nankör olarak 

ise onun bize bazı sunduğu namaz oruç mesela, çoğumuz onları yerine getiremiyoruz, ama bizi 

yine bağışlıyor, affediyor ve yine istediklerimizi veriyor… ya genellikle dua ettiğim zaman çok 

içten etmeye çalışıyorum bir şey isterken, dilek isterken.  Bazen başım sıkıştığında falan işte 

sanki yanımdaymış... yani böyle içten konuşuyorum, sanki yanımdaymış da onu görmüyorum 

da konuşuyorum gibi…  Sonra yani böyle çok içten istiyorum, yani genellikle dileklerim kabul 

oluyor, her zaman yanımda olduğunu, iyi bir kul olduğumu düşünüyorum” 

K9- “Mesela çevrem teyzem falan diyor, mesela namazını kıl hiçbir şey kalmaz sende... namazı 

kılmıyorum ama kılmadığım zaman da huzursuz oluyorum ama hastalığım artmıyor, yani el 

yıkama içimdeki o titreme işte ağlama şeyi olmuyor…  Allah’ın sevgili kuluyum ben, sevgili 

kuluyum ki bu derdi bu sıkıntıyı bana verdi, öyle düşünüyorum… bu hastalık bana olunca kendi 

kendime ne dedim, Allah’ım dedim, sevgili kulunum, bunu bana verdin, bu rahatsızlığı verdin, 

üstesinden gelmeme yardım et ya Rabbi! Allah’ın izniyle dualarımla kurtuldum diyorum, 

kurtulmaya çalışıyorum ya da sıyrıldım” 



111 

 

 

Tablo 3.38.  DGDY ve Olumsuz Tanrı Algısına İlişkin Bulgular 

Katılımcıların DGDY ve Olumsuz Tanrı Algısına İlişkin İfadeleri 

K1- “Evet yaparım, namazımı da kılarım, Kur’an’ımı okurum, yani Allah’a yaklaşmayı çok isteyen 

biriyim,  ama böyle olunca uzaklaşıyorum. Hani aman işte ben demek ki çok iyi birisi değilim ki 

Allah beni böyle cezalandırıyor, böyle bir hastalık verdi bana, işte ben yanlış yaptım, bunlar bende 
var yani. Onun için ibadetleri mesela namazı kılsan, boş ver  yok ama nasıl olsa kılıyorum 

kılıyorum, Cenab-ı Allah bana hiç yardım etmiyor… Cenab-ı Allah bana bu hastalığı verdi, hiç de 
iyilik vermiyor, ben bu ibadetleri yapmayayım, bu sefer geri çekiliyorum… yani Cenab-ı Allah’ın 

sanki haşa bana bir garezi varmış gibi haşa! Diyorum niye hiçbir iş yolunda gitmiyor?!.. Sanki 

haşa Cenab-ı Allah hep yanlış yapıyor bana” 
K4- “Ben aslında eskiden dine bağlıydım, yani dinle ilgiliydim.  Kaç yaşlarındaydı, o da yalan 

olmasın 9-10 yaşlarında, Kur’an kursuna gidiyorduk Kur’an’ı öğrendim ben,  şöyle söyleyeyim 

Kur’an okumayı biliyorum evet ama okumuyorum…  işte bu hastalık başladığından beri, takıntı 
hastalığı başladığından beri (soğudum)… Şimdi ben hala, yani Allah’la tam olarak barışmadığım 

için, hala yani kendimi manevi bir şeyde hissediyorum, boşlukta...  Yani hala öyle yanımda, böyle 
manevi bir güç olduğunu hissetmiyorum… Adil değil hiç bir şekilde,  bana karşı adil değil bence.  

Diğer insanlara ne kadar adil bilmiyorum. Yani ben ibadet etmiyorum, öyle bir bağlılığım da yok 

Allah’a.  Çünkü küskünüm ona!” 
K10- “Bugün sabah namazına başlayacağım, hep kılacağım bir deneyeceğim diyorum. Bir ay her 

gün kılacağım, bakacağım ki bunu (obsesyonları) yenebiliyor muyum…  Allah ile olan ilişkim 
hakkında, çok fazla ilişkim yok, bahsettim ya size istiyorum ama yapamıyorum… Allah’ın bizi 

sevmesi için mutlaka kötü bir şey mi başımıza gelmeli, Allah’la ilgili bu düşünceyi, neden bizi 

sevmiyor düşüncesini aklımdan atamıyorum. Onun için bu hastalık hiç geçmesin, iyileşmeyeyim ki 
bu gidince daha çok korktuğum bir şey gelmesin diyorum” 

K12- “Yönelmek istiyorum ama iyi hisseder miyim kötü hisseder miyim onu bilmem ama yönelmek 

istiyorum yani.... bazen mesela çok şey yapıyorum iyi hissediyorum, bazen de işte şeytan araya 
giriyor böyle geri duruyorum. O  zaman da   yani mesela namaz kılıyorum, namazda mesela 

konsantre olamıyorum, kafamda başka şeyler oluyor, hani diyorum tat alamıyorum diyorum, niye 
kılayım gibi.... Bazen mesela diyorum ki kendi kendime, mesela ilerde yine dedim kendi kendime, 

ya Rabbim ben artık bu hastalığı taşıyamıyorum, bu OKB hastalığını,  bana niye şifa vermiyorsun 

ben çok mu kötü bir kulunum!.. İşte bu olaydan dolayı (OKB) Allah ile olan ilişkim de etkilendi, 
bütün hayatım etkilendi. Keşke bu konu aklımdan çıksa da ben ona daha iyi bir kul olsam, o zaman 

ibadetlerimi yapardım” 
K17- “Yani dindardım, maneviyatım güçlüydü önceden… şeyim yıkıldı, muhafazakarlığım yıkıldı, 

obsesyondan sonra.  mesela sürekli, ben şey diyordum, ya dua edince geçecek,  işte dilek namazı 

yani hacet namazı kılacağım bitecek, kabul olacak geçecek...  ben bir kulum sonuçta illa ki görevim 
olduğunu biliyorum ama karşılık bekliyorum bu sefer, ben ibadetimi de yapıyorum. Ben ahlaklı 

olmaya çalışıyorum ama Allah beni gene görmüyor… Şöyle diyorum, ben bir suç işlemişimdir.  Ben 

ne günah işledim?..  Ben bir günah işlemeseydim bu OKB başıma gelmezdi… bir musibet olduğunda 
ceza olduğunu düşünüyorum… Allaha küsemem, haddim değil zaten de ama insan böyle bir 

kırgınlık yaşadı mı, bir süre sonra sorunları için dua bile etmiyor. Ben çoğu şey için, bu 
obsesyondan sonra,  çoğu sorunun için hiç dua bile etmez oldum” 

K18- “Yani çocukluktan gelen toplumun bana gösterdiği, topluma ayak uydurmam için bir dine 

sahip olmam gerekiyor ve bu dini işte tamamıyla reddedemiyorum, çünkü bu din, tamam 
sevmiyorum çok da referans almıyorum kendime ama, bunsuz da yaşayamam. Çünkü bu hayatta 

insana hafif de olsa bir referans alacak yol gerekiyor. Yani canı sıkıldığında Allah var 
diyebileceğim bir olgu gerekiyor… Yaratıcının beni hiç gördüğünü düşünmedim. Çünkü bela üstüne 

bela geliyordu. Yani dedim ki yaratıcı madem bu kadar kutsal, özel, harika bir varlık niye yardım 

etmiyor, niye böyle bela veriyor, diye düşündüm, bir çözüm bulamadım… anladığım şey şu, dediğim 
gibi Allah öteki tarafta var ve biz ona hesap veririz, benim Allah algım sadece böyle… belki bize 

acı çektirmekten zevk alan bizle oynamaktan zevk alan bir varlık, belki egosunu tatmin ediyor, öteki 

tarafta gidip ona hesap vereceğimiz için egosu tatmin oluyor belki.  Benim şeyim bundan ibaret, 
pek bir şey hissetmiyorum” 

 



112 

 

 

Tablo 3.35., Tablo 3.36., Tablo 3.37. ve Tablo 3.38 incelendiğinde olumlu Tanrı 

algısına sahip katılımcıların yalnızca “Kaygılı Olmayan İGDY” ile DGDY grubunda yer 

aldıkları görülmektedir. Olumsuz Tanrı algısına sahip katılımcılar ise ya “Kaygılı Olan 

İGDY”  ya da DGDY grubunda yer almaktadırlar. Katılımcıların bulundukları OKB alt 

tipleri göz önünde bulundurulduğunda günahkar/cehennemlik olmak, iman ve inkarla 

ilgili düşünceler, veya kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler şeklinde dini obsesyonları 

bulunan katılımcıların tamamının (K1, K2, K5, K6, K10, K11, K12, K13, K14) olumsuz 

Tanrı algısına sahipken dini yönelimlerinin ya “Kaygılı Olan İGDY” ya da DGDY 

şeklinde olduğu anlaşılmaktadır. Aynı şekilde şüphe ve belirsizlikler alt tipinde olan 

katılımcıların tamamı (K1, K3, K4, K13, K14, K18) olumsuz Tanrı algısına sahipken dini 

yönelimleri ya “Kaygılı Olan İGDY” ya da DGDY şeklindedir. Ayrıca tamamı olumsuz 

Tanrı algısına sahip cinsel obsesyonları olan katılımcılar (K8, K17) ile agresyon 

obsesyonları olan katılımcıların da (K1, K4) dini yönelimleri ya “Kaygılı Olan İGDY” ya 

da DGDY şeklindedir. 

3.3. NİCEL VE NİTEL BULGULARIN BÜTÜNLEŞTİRİLMESİ 

Açıklayıcı Ardışık Desene göre yürütülen bu araştırmada elde edilen verilere ilişkin 

nicel ve nitel bulgular ayrı ayrı verilmiştir. Bu bölümde ise nicel ve nitel bulgular 

bütünleştirilerek araştırma soruları doğrultusunda verilmektedir. Sosyodemografik 

özelliklere göre dini yönelim ve Tanrı algısına ilişkin bulguların bütünleştirilmesi Tablo 

3.39.’da, OKB tanılı hastalarda dini yönelime ilişkin bulguların bütünleştirilmesi Tablo 

3.40.’da, OKB tanılı hastalarda Tanrı algısına ilişkin bulguların bütünleştirilmesi Tablo 

3.41.’de, dini yönelim ve Tanrı algısına ilişkin bulguların bütünleştirilmesi ise Tablo 

3.42.’de sunulmaktadır. 

  



113 

 

 

Tablo 3.39.  Sosyodemografik Özelliklere Göre Dini Yönelim ve Tanrı Algısına İlişkin 

Bulguların Bütünleştirilmesi 

Nicel Aşamaya İlişkin 

Bulgular 

Nitel Aşamaya İlişkin 

Bulgular 

Nicel ve Nitel Bulguların 

Bütünleştirilerek 

Değerlendirilmesi 

Yapılan analizler sonucu 

örneklemin dini 

yöneliminin cinsiyet, yaş, 

medeni durum, eğitim 

seviyesi ve ekonomik 

düzey değişkenlerine göre 

anlamlı bir farklılık 

göstermediği ortaya 

çıkmıştır (p>0,05). Aynı 

değişkenlere göre 

örneklemin Tanrı algısı 

incelendiğinde ise yalnızca 

yaş değişkenine göre, 19-35 

ve 36-55 yaş grupları 

arasında 36-55 yaş grubu 

lehine anlamlı bir farklılık 

olduğu tespit edilmiştir (𝑋2 

(2) =7,965, p<0,05). 

Çalışma grubunda bulunan 

katılımcıların 

sosyodemografik özelliklere 

göre dini yönelim ve Tanrı 

algısı bakımından farklılıklar 

gösterdiği belirlenmiştir. 

Buna göre katılımcıların 

çoğunlukla kadın olduğu ve 

yoğun olarak 19-35 ve 36-55 

yaş grubunda bulunduğu 

söylenebilir. Yine bu 

katılımcıların çoğunun dini 

yöneliminin “Kaygılı Olan 

İGDY” ve DGDY olduğu ve 

olumsuz Tanrı algısına sahip 

olduğu belirlenmiştir. Nicel 

bulguları açıklamaya 

yardımcı olan bulgu ise 36-

55 yaş grubuna göre 19-

35yaş grubunda olumsuz 

Tanrı algısının daha yaygın 

olduğu şeklindedir. Bu 

açıdan elde edilen nitel 

verilerin nicel verileri daha 

kapsamlı açıkladığı 

görülmektedir.  

Sosyodemografik özellikler 

bakımından örneklemde ve 

çalışma grubunda yer alan 

katılımcıların dini yönelim ve 

Tanrı algıları incelendiğinde 

birbiriyle örtüşen sonuçlara 

ulaşıldığı ve nitel bulguların 

nicel sonuçların açıklanmasına 

katkı sağladığı anlaşılmaktadır. 

Araştırmanın belli bir 

patolojiye sahip kişilerle 

yapıldığı ve çalışma grubunun 

maksimum çeşitlilik 

örnekleme tekniğinin yanı sıra 

kriter örnekleme tekniğinin 

kullanılması nedeniyle belli 

ölçütlere uyan kişilerden 

oluşturulduğu göz önünde 

bulundurulduğunda, 

sosyodemografik özellikler 

bakımından hem nicel hem de 

nitel bulgularda benzer 

sonuçlara ulaşılmasının 

beklenen bir durum olduğu 

söylenebilir. 

Tablo 3.40.  Obsesif Kompulsif Bozukluk Tanılı Hastalarda Dini Yönelime İlişkin 

Bulguların Bütünleştirilmesi 

Nicel Aşamaya İlişkin 

Bulgular 

Nitel Aşamaya İlişkin Bulgular Nicel ve Nitel Bulguların 

Bütünleştirilerek 

Değerlendirilmesi 

Dini yönelim ile OKB’nin 

alt tipleri arasındaki ilişkiyi 

ortaya koymak için yapılan 

korelasyon analizleri 

sonucu OKB’nin “şüphe ve 

belirsizlikler” alt tipi ile 

İGDY arasında negatif 

yönde anlamlı bir ilişki 

olduğu (r=-0,250, n=81, 

p<0,01) görülürken, 

OKB’nin alt tipleri ile 

DGDY arasında anlamlı bir 

ilişki olmadığı görülmüştür  

Çalışma grubunda bulunan 

katılımcıların sahip olduğu dini 

yönelime ilişkin yapılan içerik analizi 

sonucu, dini yönelimin nicel 

sonuçlarla uyumlu olacak şekilde 

İGDY ve DGDY temaları altında 

toplandığı belirlenmiştir. Analiz 

işlemi sırasında DGDY temasında 

her hangi bir kategori oluşmazken 

İGDY temasında “Kaygılı Olan 

İGDY” ile “Kaygılı Olmayan İGDY” 

kategorileri ortaya çıkmıştır. OKB alt 

tiplerine göre değerlendirildiğinde ise  

Araştırmanın nicel 

aşamasından elde edilen 

bulgular İGDY ile OKB’nin 

“şüphe ve belirsizlikler” alt 

tipi arasında negatif yönde 

anlamlı bir ilişki olduğunu 

ortaya çıkarmaktadır. 

Araştırmanın nitel boyutu bu 

ilişkinin İGDY’in kaygılı 

olmayan boyutuyla ilgili 

olabileceğini 

düşündürmektedir. Aynı 

şekilde nicel analizde ortaya  



114 

 

 

Tablo 3.40. (Devamı) 

(p>0,01).  OKB’nin “Dini 

içerik” alt tipi ile İGDY 

arasında ise istatistiksel 

olarak anlamlı olmamakla 

birlikte pozitif yönde ilişki 

olduğu belirlenmiştir. 

dini obsesyonu olan katılımcıların 

tamamının “Kaygılı Olan İGDY”  

kategorisinde yer alması en dikkat 

çeken bulgu olarak görülmektedir. 

Ayrıca iç güdümlü dini yönelime 

sahip olup “şüphe ve belirsizlikler” 

alt tipinde olan katılımcıların tamamı 

da yine “Kaygılı Olan İGDY” 

kategorisinde bulunmaktadır. Bu 

sonuçların nicel bulguları açıklayıcı 

nitelikte olduğunu söylemek 

mümkündür. 

çıkan “dini içerik” alt tipi ile 

İGDY arasındaki pozitif 

yönlü ilişkinin de nitel 

analizler doğrultusunda 

isimlendirilen “Kaygılı Olan 

İGDY” boyutuyla ilgili 

olabileceği anlaşılabilir. Bu 

sonuçlar ışığında nicel ve 

nitel bulguların tutarlı ve 

birbirlerini destekleyen 

sonuçlar verdiği söylenebilir. 

 

Tablo 3.41.  Obsesif Kompulsif Bozukluk Tanılı Hastalarda Tanrı Algısına İlişkin 

Bulguların Bütünleştirilmesi 

Nicel Aşamaya İlişkin 

Bulgular 

Nitel Aşamaya İlişkin Bulgular Nicel ve Nitel Bulguların 

Bütünleştirilerek 

Değerlendirilmesi 

Tanrı algısı ile OKB’nin alt 

tipleri arasındaki ilişkiyi 

ortaya koymak amacıyla 

yapılan korelasyon analizi 

sonucunda OKB’nin alt 

tiplerinden “dini içerik” ile 

Tanrı algısı arasında negatif 

yönde anlamlı bir ilişki 

olduğu görülürken (r=-

0,348, n=81, p<0,01), 

“kabul edilemez 

düşünceler” alt tipi ile 

Tanrı algısı arasında da 

benzer şekilde negatif 

yönde anlamlı bir ilişki 

olduğu görülmüştür (r=-

0,325, n=81, p<0,01). 

Bunun anlamı, OKB’nin 

“dini içerik” ve “kabul 

edilemez düşünceler” alt 

tipleri ile olumlu Tanrı 

algısı arasında negatif 

yönde anlamlı bir ilişki 

olduğudur. 

Çalışma grubunda bulunan OKB 

tanılı hastaların sahip olduğu 

Tanrı algısına ilişkin yapılan 

içerik analizi sonucu, Tanrı 

algısının “olumlu” ve “olumsuz” 

temaları altında toplandığı 

belirlenmiştir. Analiz sonuçlarına 

göre 4 katılımcının olumlu, 14 

katılımcının ise olumsuz Tanrı 

algısına sahip olduğu 

belirlenmiştir. Olumsuz Tanrı 

algısına sahip 14 katılımcıdan 

9’unun günahkar/cehennemlik 

olmak, iman ve inkarla ilgili 

düşünceler veya kutsalla ilgili 

kabul edilemez düşüncelerle ilgili 

dini obsesyonları bulunduğu tespit 

edilmiştir. Ayrıca cinsel 

obsesyonları ve agresyon 

obsesyonları olan katılımcılar ile 

dini kompulsiyonu olan 

katılımcılar da olumsuz Tanrı 

algısına sahiptir. Bu bulgular 

OKB’nin “dini içerik” ve “kabul 

edilemez düşünceler” alt tipleri ile 

Tanrı algısı arasındaki nicel 

sonuçları açıklar niteliktedir. 

Araştırmanın nicel 

aşamasında dini obsesyonlar 

ayrı bir ölçme aracıyla 

ölçülerek “dini içerik” alt tipi 

olarak ayrıca 

değerlendirilmiştir. OKB’nin 

“kabul edilemez düşünceler” 

alt tipi altında ölçülen 

boyutlar ise dini içerikli 

obsesyon ve 

kompulsiyonların yanı sıra 

agresyon ve cinsel içerikli 

obsesyon ve 

kompulsiyonlardır. Bu bilgi 

doğrultusunda nicel ve nitel 

bulgular bütünleştirilerek 

değerlendirildiğinde elde 

edilen nitel bulguların nicel 

bulguları açıklamaya 

yardımcı olduğu ve her iki 

aşamadan elde dilen 

bulguların örtüştüğü 

anlaşılmaktadır.  

 



115 

 

 

Tablo 3.42.  Dini Yönelim ve Tanrı Algısına İlişkin Bulguların Bütünleştirilmesi 

Nicel Aşamaya İlişkin 

Bulgular 

Nitel Aşamaya İlişkin 

Bulgular 

Nicel ve Nitel Bulguların 

Bütünleştirilerek 

Değerlendirilmesi 

Tanrı algısı ile dini yönelim 

arasındaki ilişkinin 

değerlendirilmesi için yapılan 

korelasyon analizi sonucunda 

Tanrı algısı ile İGDY arasında 

pozitif yönde anlamlı bir ilişki 

olduğu görülmüştür (r=0,402, 

n=81, p<0,01). Tanrı algısı ile 

DGDY arasında ise anlamlı bir 

ilişki olmadığı görülmüştür 

(r=0,122, n=81, p>0,01). 

Değişkenler arasında tespit 

edilen ilişkinin niteliğini 

saptamak amacıyla çok 

değişkenli regresyon analizi 

yapılmış ve İGDY ile DGDY’in 

Tanrı algısındaki toplam 

varyansın %16’sını açıkladığı 

bulunmuştur (R=0,404, 

R2=0,163, p<0,01). Analiz 

sonuçlarına göre İGDY 

değişkeninin anlamlı şekilde 

Tanrı algısı değişkenini 

yordadığı görülürken (β=0,393, 

t=3,719, p<0,01), DGDY 

değişkeninin ise Tanrı algısı 

değişkeninin anlamlı bir 

yordayıcısı olmadığı 

anlaşılmıştır (p>0,01). 

Çalışma grubunda bulunan 

OKB tanılı hastaların sahip 

olduğu dini yönelim ve Tanrı 

algısına ilişkin yapılan içerik 

analizi sonucu, katılımcıların 

belli temalarda bir araya 

geldikleri görülmüştür. Buna 

göre; “Kaygılı Olmayan 

İGDY ve Olumlu Tanrı 

Algısı”, “Kaygılı Olan İGDY 

ve Olumsuz Tanrı Algısı”,  

“DGDY ve Olumlu Tanrı 

Algısı”, “DGDY ve Olumsuz 

Tanrı Algısı” şeklinde 

temalar ortaya çıkmıştır. 

Olumlu Tanrı algısına sahip 

katılımcıların yalnızca 

“Kaygılı Olmayan İGDY” ile 

DGDY grubunda yer 

aldıkları belirlenmiştir. 

Olumsuz Tanrı algısına sahip 

katılımcılar ise ya “Kaygılı 

Olan İGDY”  ya da DGDY 

grubunda yer almaktadırlar. 

Bu bulgular nicel aşamada 

elde edilen bulguları daha iyi 

anlamayı sağlamaktadır.  

Araştırmadan elde edilen 

nicel sonuçlar İGDY ile 

olumlu Tanrı algısı arasında 

pozitif yönde anlamlı bir 

ilişki olduğunu ortaya 

koyarken, nitel sonuçlar bu 

ilişkinin niteliği hakkında 

fikir vermektedir. Bulgular 

bütünleştirilerek 

değerlendirildiğinde söz 

konusu ilişkinin “Kaygılı 

Olmayan İGDY” ile olumlu 

Tanrı algısı arasında olduğu 

çıkarımında bulunmak 

mümkün görünmektedir. 

Böylece gerek “dini içerik” 

gerekse “şüphe ve 

belirsizlikler” alt tipi ile dini 

yönelim ilişkisini ortaya 

koyan nicel analiz sonuçları 

daha anlaşılır hale gelirken 

Tanrı algısıyla ilgili nicel ve 

nitel veriler konunun 

aydınlanmasına katkı 

sağlamaktadır. 

 

  



116 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

TARTIŞMA, SONUÇ VE ÖNERİLER 

4.1. TARTIŞMA 

Araştırma Sorusu 1. Obsesif Kompulsif Bozukluk tanılı hastaların dini yönelim 

ve Tanrı algıları sosyodemografik özelliklere göre (cinsiyet, yaş, medeni durum, eğitim 

seviyesi ve ekonomik düzey) anlamlı farklılık göstermekte midir ve nitel bulgular bu 

sonuçları açıklamakta mıdır? 

Sosyodemografik Değişkenlere Göre Dini yönelime İlişkin Bulguların 

Tartışılması: 

1. Cinsiyet Değişkenine Göre Dini Yönelime İlişkin Bulguların Tartışılması: 

Sosyodemografik değişkenlerden cinsiyet değişkenine göre örneklemin dini 

yönelimine ilişkin nicel bulgular incelendiğinde iç güdümlü veya dış güdümlü dini 

yönelimin istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık göstermediği anlaşılmaktadır (Tablo 

3.2., Tablo 3.3.). Alanyazına bakıldığında ise dini yönelimi araştıran çalışmaların bir 

kısmında benzer sonuçlara ulaşılırken diğer bir kısmında ise farklı sonuçların ortaya 

çıktığı görülmektedir. Ancak bu çalışmalar çoğunlukla klinik olmayan gruplarla 

yapılmıştır. Örneğin Yapıcı (2013) ve Karslı (2018a: 198) yaptıkları çalışmalarda cinsiyet 

değişkenine göre dini yönelimi incelemiş ve iç güdümlü ya da dış güdümlü dini yönelimin 

cinsiyete göre anlamlı bir farklılık göstermediğini bulgulamışlardır. Kızılgeçit’in (2015a) 

çalışmasında ise erkeklerin kadınlara göre daha fazla iç güdümlü dini yönelim gösterdiği 

ortaya çıkmıştır. Yapıcı (2012) tarafından yapılan meta-analiz çalışmasında cinsiyet ve 

dindarlık bağlamında 78 ayrı araştırma ele alınmıştır. Bu araştırmada ulaşılan sonuçlara 

göre iç güdümlü dini yönelimde erkeklerin, dış güdümlü dini yönelimde ise kadınların 

daha önde olduğu ifade edilmiştir. Erkeklerin kadınlara göre iç güdümlü dini yönelime 

sahip olama eğilimlerinin daha yüksek olduğunu tespit eden diğer bir çalışma ise Koç 

(2010) tarafından yapılmıştır. Bu çalışmada cinsiyetler arasında iç güdümlü dini yönelim 

bakımından istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık olduğu bulgulanırken, dış güdümlü 

dini yönelimin cinsiyete göre farklılaşmadığı tespit edilmiştir. Koç bu sonucu erkeklerin 

kadınlara göre gösterişçilikten uzak, daha samimi ve içselleştirilmiş bir dini yönelime 



117 

 

 

sahip oldukları şeklinde yorumlamıştır. Ancak dini yönelimin cinsiyete göre incelendiği 

araştırmalar arasında iç güdümlü dini yönelimin kadınlar lehine farklılık gösterdiği 

çalışmalar da bulunmaktadır (Erdoğan, 2014b; Eryücel, 2018; Güven,2019). İç güdümlü 

dini yönelimin hem dini bütünlüğü hem de psikososyal uyumu sağlayıcı etkisinden 

hareketle dış güdümlü dini yönelime göre daha işlevsel olduğu kabul edildiğinde bu tür 

bir yönelime sahip bireylerin daha dindar olduğu düşünülebilir. Kadınların mı yoksa 

erkeklerin mi daha dindar olduğu bu araştırmanın ulaşmak istediği bulgulardan biri 

olmasa da dindarlığın tek boyutlu bir yaklaşımla ölçülemeyeceğini ve dini yönelim kadar 

bilgi, inanç, ibadet, duygu ve etki gibi başka boyutlarla da anlaşılabilecek bir olgu 

olduğunu belirtmek gerekir. Konu iç güdümlü ve dış güdümlü dini yönelime sahip olma 

bakımından incelendiğinde ise yapılan araştırmalarda birbirinden farklı sonuçlara 

ulaşıldığı anlaşılmaktadır. 

Cinsiyet değişkenine göre dini yönelimi araştıran çok az sayıdaki klinik araştırmada 

ise durum yine değişkenlik göstermektedir. Örneğin majör depresyon ve diyabet tanısı 

olan hastalarla yapılan bir çalışmada majör depresyonu olan kadın hastaların iç güdümlü 

dini yönelim puanları majör depresyonu olan erkek hastalara göre istatistiksel olarak 

anlamlılık derecesinde daha yüksek çıkarken dış güdümlü dini yönelimde cinsiyetler 

arasında anlamlı farklılık görülmemiştir. Diyabetli erkek hastaların ise diyabetli kadın 

hastalara göre dış güdümlü dini yönelim puanları istatistiksel olarak anlamlılık 

derecesinde daha yüksek bulunurken iç güdümlü dini yönelim bakımından cinsiyetler 

arasında anlamlı farklılık ortaya çıkmamıştır (Amadi vd., 2016). Klinik bir araştırma olan 

bu çalışmada ise cinsiyetler arasında dini yönelim bakımından anlamlı bir farklılık 

olmadığı bulgulanmıştır. Görüldüğü gibi klinik olsun veya olmasın cinsiyet değişkenine 

göre dini yönelimi açıklayan sonuçlar farklılaşmaktadır. Elde edilen sonuçların 

değişkenliği her bir bulgunun ait olduğu çalışmanın parametreleriyle açıklanabileceği 

gibi çalışmaya dahil edilmeyen değişkenlerin sonucu etkileme ihtimali de olabilir. 

Bu araştırmaya dönülecek olursa nicel sonuçlarda cinsiyete göre anlamlı bir 

farklılık ortaya çıkmazken araştırmanın nitel aşamasında hem iç güdümlü hem de dış 

güdümlü dini yönelimi olan katılımcıların çoğunlukla kadın olduğu ortaya çıkmaktadır. 

Dış güdümlü dini yönelimi olan katılımcıların 7’si kadın, 1’i erkek iken iç güdümlü dini 

yönelimi olan katılımcıların 7’si kadın, 3’ü erkektir. Nitel aşamadaki sınıflandırmaya 

göre iç güdümlü dini yönelimi olan kişilerden yalnızca 2 kadın katılımcı “Kaygılı 



118 

 

 

Olmayan İGDY”  kategorisinde yer alırken, diğerleri “Kaygılı Olan İGDY”  

kategorisinde yer almaktadır. Ancak bu bulgular çalışma grubundaki katılımcıların 

ağırlıklı olarak kadın olmasıyla ilişkilendirilebilir. Dolayısıyla hem nicel hem de nitel 

aşamada cinsiyete göre dini yönelimin değiştiğini ortaya koyan her hangi bir bulgudan 

söz etmek mümkün görünmemektedir. Bu sonuç yukarıda verilen araştırma sonuçlarıyla 

birlikte değerlendirildiğinde cinsiyete göre dini yönelimi açıklayan kesin bir sonuca 

ulaşmanın mümkün görünmediği söylenebilir. 

2. Yaş Değişkenine Göre Dini Yönelime İlişkin Bulguların Tartışılması: 

Sosyodemografik değişkenlerden yaş değişkenine göre örneklemin dini yönelimine 

ilişkin nicel bulgular incelendiğinde örneklemin hem iç güdümlü hem de dış güdümlü 

dini yöneliminin 56-64 yaş grubundaki katılımcılar lehine yüksek çıktığı görülmektedir 

(Tablo 3.4., Tablo 3.5., Tablo 3.6.). Her ne kadar bu farklılık istatistiksel olarak anlamlılık 

düzeyine ulaşmasa da bu yaş grubunun iç güdümlü veya dış güdümlü dini yönelimlerinin 

diğer yaş gruplarına göre yüksek olması onların içinde bulunduğu yaş diliminin 

özellikleriyle açıklanabilir. Bu yaş grubundaki kişiler yaşamlarında köklü değişim ve 

dönüşümler yaşayabilmekte ve artık kaç yılı geride bıraktığından çok yaşayacak kaç yılı 

kaldığının hesabını yapan, ilgilerini daha fazla önemli olarak gördükleri şeyler üzerine 

yönelten bireyler olabilmektedirler. Bu durum onları sıradan bir dini hayattan daha 

içtenlikle yaşadıkları bir dini hayata yönlendirebilmektedir. Dini arzunun önem kazandığı 

bu dönemde geleneksel dini inanç yerini özümsenerek kabullenilmiş bir inanca 

bırakabilmektedir. Dini olgunluk için gereken bireysel ve sosyal şartların ilk defa bir 

araya geldiği bu yaş döneminde dini etkinlikler için de yeni bir imkan oluşmaktadır 

(Karaca, 2016: 177-184). Bu dinamik yapı örneklemde bulunan 55 yaş üstü katılımcıların 

dini yönelim düzeylerinin alt yaş gruplarına göre yüksek çıkmasının nedeni olabilir. 

Literatürde yaş değişkenine göre dini yönelimi inceleyen akademik çalışmaların 

çoğunlukla üniversite öğrencileriyle ya da farklı popülasyonlarla gerçekleştirilen saha 

araştırmalarıyla yapılmış olması konuyla ilgili klinik çalışmalara ulaşmayı 

zorlaştırmaktadır. Yaşa göre dini yönelimin incelendiği klinik bir çalışmada ise kanser 

hastaları konu edilmiştir. Bu çalışmada yaşın artmasıyla iç güdümlü dini yönelimin de 

arttığı bulgulanmıştır (Pérez ve Smith, 2014). Bu sonuç araştırmamızda elde edilen 

sonuçla uyumlu görünmektedir. Klinik olmayan çalışmalara bakıldığında ise yine bazı 

araştırma sonuçlarının araştırmamızda ulaşılan sonuçla uyumlu olduğu görülmektedir. 



119 

 

 

Katılımcıların il, ilçe ve köylerde ikamet eden kişiler ile üniversite öğrencilerinden 

oluştuğu bir çalışmada örneklemin iç güdümlü dini yönelimleri incelenmiş ve 61 yaş üstü 

katılımcıların alt yaş gruplarına göre daha fazla iç güdümlü dini yönelim gösterdiği ortaya 

çıkmıştır (Kızılgeçit, 2015a). Güven’in (2019) çalışmasında da 41-65 yaş grubu alt yaş 

gruplarına göre iç güdümlü dini yönelimi en yüksek olan grup olarak bulunmuş ve 

araştırma hipotezlerinden olan yaş arttıkça iç güdümlü dini yönelimin arttığı yönündeki 

hipotez doğrulanmıştır. Karslı ise (2018a: 195; 2018b: 288) yaptığı araştırmalarda içsel 

dini motivasyonun yaşla birlikte arttığını bulgulamıştır. Bu sonuçlara göre yaşın 

ilerlemesiyle birlikte iç güdümlü dini yönelimin arttığı görülmektedir. Karaca’nın 

(2000:347) çalışması ise bu bulguları desteklememektedir. Bu çalışmada gençlerin iç 

güdümlü dini yönelim düzeyi yaşlı katılımcılardan daha yüksek bulunmuştur. 

İç güdümlü dini yönelimin yaşa bağlı olarak değiştiğini gösteren çalışmaların 

dışında iç veya dış güdümlü dini yönelimin yaşa göre farklılık göstermediğini bulgulayan 

çalışmalar da bulunmaktadır. Örneğin Yapıcı’nın (2013) çalışmasında yaş aralığının 17-

32 olduğu bir grup üniversite öğrencisi örneklem olarak alınmış ve iç güdümlü ya da dış 

güdümlü dini yönelimin yaşa göre anlamlı bir farklılık göstermediği sonucuna 

ulaşılmıştır. Ancak bu çalışmada yaş ortalaması 21.05 olup orta yaş veya yaşlı olarak 

sınıflandırılabilecek bir grup bulunmadığından dini yönelim bakımından yaş grupları 

arasında farklılık olmaması kabul edilebilir bir durumdur. Daha geniş yaş aralığı olan 

örneklemlerle yapılan çalışmalarda da benzer sonuçlar ortaya çıkmıştır. Eryücel’in (2018) 

çalışması buna örnek olarak gösterilebilir. Bu çalışmada 19-58 yaş aralığındaki 

katılımcıların dini yöneliminin yaşa göre anlamlı bir farklılık göstermediği 

bulgulanmıştır. 

Bu araştırmanın nitel aşamasında ise çoğunluğu 19-35 yaş grubunda olan 

katılımcılardan dış güdümlü dini yönelimi olanlarda, 19-35 ve 36-55 yaş grubunda 

bulunanlar eşit sayıda olup, iç güdümlü dini yönelimi olanlarda 19-35 yaş grubundakiler 

çoğunluktadır. Ancak nitel aşamadaki sınıflandırmaya göre iç güdümlü dini yönelimi 

olan 19-35 yaş grubundaki katılımcıların çoğu “Kaygılı Olan İGDY”  kategorisinde yer 

almaktadır. Bu durumda nitel aşamada nicel sonuçları destekleyen değil, açıklayan 

bulgulara ulaşıldığı söylenebilir. Tüm bu sonuçlar birlikte değerlendirildiğinde tıpkı 

cinsiyet değişkeninde olduğu gibi yaş değişkeninde de dini yönelimle ilgili kesin bir 

yargıya ulaşılamayacağı anlaşılabilir. 



120 

 

 

3. Medeni Durum Değişkenine Göre Dini Yönelime İlişkin Bulguların 

Tartışılması: 

Bu araştırmanın nicel analiz sonuçlarında medeni duruma göre iç veya dış güdümlü 

dini yönelim açısından anlamlı bir farklılık izlenmemektedir (Tablo 3.7., Tablo 3.8.). 

Bununla beraber evlilerin bekarlara göre iç güdümlü dini yönelimden daha yüksek puan 

aldıkları da görülmektedir. Aynı şekilde araştırmanın nitel aşamasında da iç güdümlü dini 

yönelimi olan katılımcıların çoğu evlidir. Bunun anlamı evli olan katılımcıların bekar 

olanlara göre daha fazla iç güdümlü dini yönelime sahip olduğudur. Bu bulgu evliliğin 

kendi içindeki bazı dinamiklerle açıklanabilir. Şöyle ki; yaşamın ilk yıllarındaki dini 

ilgisizliğin evlenip aile kurmakla birlikte değişmeye başlaması ve evlilik hayatında 

ebeveyn olmanın getirdiği sorumluluklar kişiyi dine karşı daha ilgili hale 

getirebilmektedir. Yüklenen sorumlulukların hissedilmesiyle beraber çocuklara iyi birer 

model olmayı ve onları en iyi şekilde yetiştirmeyi istemek bu sonucu doğurabilir. Bu 

durum evli olanların dine daha çok ilgi duymalarının bir nedeni olarak yorumlanabileceği 

gibi konunun sadece ahlaki ve sosyal güdülere bağlanamayacağı da açıktır. Esasen insan 

sürekli genişleme dürtüsünün etkisi altında olan bir varlıktır. Özellikle ilerleyen yaşlarda 

yaşanan deneyimler kişinin kendisiyle yüzleşme ihtimalini arttırmaktadır. Bu dönemde 

kişinin kendi kendisiyle, çevresiyle veya hayatla yaptığı hesaplaşmalar onun ruhsal 

yaşantısında bir takım değişimlere sebep olmaktadır. Böylece bilinçlenerek dini gerçeği 

derinden kavrayıp içselleştirmeye başlamaktadır. İşte bu son derece sancılı fakat bir o 

kadar da verimli olan deneyimler ise daha çok evlilik yaşı olan orta yaş dönemine denk 

gelmektedir (Hökelekli, 2011: 283). Dolayısıyla evlilerin iç güdümlü dini yönelimlerinin 

bekarlara göre daha üstün olması beklenen bir durumdur. Karaca’nın (2000:347-348), 

Koç’un (2010), Kızılgeçit’in (2015a), Karslı’nın (2018a: 209; 2018b: 306) ve Güven’in 

(2019) yaptığı çalışmalarda da evlilerin iç güdümlü dini yönelime sahip olma 

eğilimlerinin bekarlardan daha fazla olduğu saptanmıştır. 

Nicel araştırma sonuçlarındaki benzerliğe bakıldığında bu araştırmanın klinik alt 

yapıda tasarlanmasının klinik dışı kurgulanan araştırma literatürüyle uyumlu sonuçların 

ortaya çıkmasına engel teşkil etmediği görülmektedir. Başka bir ifadeyle söylenecek 

olursa dini yönelimi incelediğimiz OKB grubunda medeni durum değişkenine göre elde 

edilen nicel sonuçların sağlıklı popülasyondan ayrılmadığı anlaşılmaktadır. Ancak karma 

yöntem deseninin kullanıldığı bu araştırmanın nitel boyutuna bakıldığında iç güdümlü 



121 

 

 

dini yönelimi olan katılımcıların çoğunun “Kaygılı Olan İGDY” kategorisinde yer aldığı 

görülmektedir. Bunun nedeninin ise bu araştırmada patolojik bir olgunun çalışılması 

olduğu söylenebilir. Bu noktada tek başına sınırlı bir yorumlama imkanı veren nicel 

araştırma yöntemi ile nitel araştırma deseninin bir araya geldiği karma araştırma 

yöntemiyle konunun daha anlaşılır hale geldiğini görmek mümkündür. Yapılan diğer 

araştırmalarda olduğu gibi bu araştırmada da istatistiksel sonuçlar evlilerin iç güdümlü 

dini yönelime sahip olma eğilimlerinin bekarlardan daha fazla olduğunu bulgulasa da 

spesifik olarak OKB’li kişiler söz konusu olduğunda bu içsel yönelimin daha çok kaygılı 

olduğu anlaşılmaktadır. Bu durumda her ne kadar yaşın ilerlemesi ya da yeni 

sorumluluklar alma gibi etkenlere bağlı olarak içsel bir yönelimle gelişen dindarlıktan 

bahsedilebilirse de bu tür bir yönelimin ruhsal sağlığa olumlu anlamda katkı 

sağlamayacağı öngörülebilir bir durumdur. 

4. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Dini Yönelime İlişkin Bulguların 

Tartışılması: 

Eğitim seviyesine göre dini yönelimi inceleyen nicel sonuçlara bakıldığında 

üniversite mezunlarının hem iç güdümlü hem de dış güdümlü dini yönelim açısından en 

düşük puanları alan grup olduğu görülmektedir (Tablo 3.9., Tablo 3.10.). Her ne kadar bu 

sonuçlar anlamlı düzeyde olmasa da eğitim seviyesi arttıkça dinle olan ilişkinin 

azaldığına dair bir görünüm ortaya çıkmaktadır. Eğitim seviyesinin yükselmesiyle iç 

güdümlü dini yönelimin düştüğünü tespit eden çalışmaların bu sonuçla örtüştüğü 

görülmektedir (Karaca, 2000: 348; Koç, 2010; Kızılgeçit, 2015a; Karslı, 2018b: 324; 

Güven, 2019). M. Akyüz’ün (2017) meme kanseri tanısı olan hastalarla yaptığı çalışma 

ise benzer sonuçlara klinik ortamda da ulaşıldığını örneklendirmek için gösterilebilir. Bu 

araştırmada hastaların eğitim seviyesi yükseldikçe dindarlık düzeyinin düştüğü 

saptanmıştır. Dini yönelimi ölçmese de dindarlığın farklı boyutlarının örneklem üzerinde 

test edildiği başka bir klinik çalışma da Uyaver’e (2010) aittir. Obsesif Kompulsif 

Bozukluk ile dindarlık arasındaki ilişkinin konu edildiği bu araştırmada dindarlığın eğitim 

seviyesine göre anlamlı bir farklılık ortaya çıkarmadığı sonucuna ulaşılmıştır. 

Yapıcı (2013: 269) ülkemizde yapılan araştırmaların çoğunda yükseköğrenimle 

dindarlık arasında negatif yönlü bir ilişki bulunduğunun altını çizmektedir. Bunun 

sebebinin ise seküler temelli eğitimin yapıldığı yükseköğretim kurumlarında din ile 



122 

 

 

bilimin birbirine zıt olgular olarak algılanması ya da bu kurumlardaki akademik süreçle 

birlikte oluşan eleştirel düşünme şekli nedeniyle dinin sorgulayıcı bir yaklaşımla 

değerlendirilmesi olabileceğini ileri sürmektedir. Bu yorumu paylaşan Koç (2010) 

ülkemizdeki eğitim sistemindeki dinsel-seküler düalitenin bu sonucun ortaya çıkmasına 

sebep olabileceğini belirtmektedir. Karaca ise (2016: 45-46) seküler eğitimin öğrencilerin 

dini inançlarını etkileme gücünün konuyu tek başına açıklamada yetersiz kalacağını öne 

sürerek dinle ilgili tutumların temelinin küçük yaşlarda atıldığına ve ilk dönem etkilerinin 

dini gelişime yön verdiğine dikkat çekmektedir. Sonuç olarak, gerek sosyal gerekse 

bireysel faktörlerin etkilediği dini gelişim sürecinde edinilen kazanımların seküler temelli 

eğitim stratejilerinin ortaya çıkardığı zihinsel yapıyı sorgulamaya yetecek donanımı 

sağlamadığı söylenebilir. 

Bu araştırmanın nitel boyutunda ise iç güdümlü dini yönelimi olan katılımcıların 

çoğu üniversite mezunu iken, dış güdümlü dini yönelimi olan katılımcıların çoğu 

ilköğretim mezunudur. Bu bulgu araştırmanın nicel aşamasında ulaşılan bulguyu 

desteklemektedir. Çünkü dış güdümlü dini yönelimi olan katılımcılar çoğunlukla en alt 

eğitim seviyesi olan ilköğretim mezunu sınıfında yer almaktadır. Ancak iç güdümlü dini 

yönelimi olan katılımcıların çoğunlukla üniversite mezunlarından oluşması nicel 

bulgularla örtüşmemektedir. Bunun nedeni çalışma grubunda bulunan iç güdümlü dini 

yönelime sahip üniversite mezunu katılımcıların çoğunlukla “Kaygılı Olan İGDY” 

kategorisinde yer alması olabilir. Araştırılan konunun spesifik olmasından kaynaklandığı 

düşünülen bu bulgu çalışılan olgunun patolojik olduğunu gösteren bir sonuç olarak 

değerlendirilebilir. 

5. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Dini Yönelime İlişkin Bulguların 

Tartışılması: 

Ekonomik düzeye göre örneklemin dini yönelim puanlarının sıra ortalamaları 

arasında anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için yapılan analiz sonucu 

anlamlı bir farklılık gözlenmemiştir. Sonuçların anlamlılık düzeyinde olmamasına karşın 

iç güdümlü dini yönelimin ekonomik düzey arttıkça artmakta olduğu dış güdümlü dini 

yönelimin ise ekonomik düzey arttıkça azalmakta olduğu anlaşılmaktadır (Tablo 3.12., 

Tablo 3.13., Tablo 3.14.). Araştırmanın nitel boyutuna bakıldığında çalışma grubunda yer 

alan katılımcıların çoğunun orta derecede ekonomik düzeyde olduğu, yüksek derecede 



123 

 

 

ekonomik düzeyde olan 2 katılımcının ise iç güdümlü dini yönelime sahip olduğu 

görülmektedir (Tablo 3.28., Tablo 3.30.). Yüksek gelir düzeyindeki katılımcıların her 

ikisinin de iç güdümlü dini yönelime sahip olması nedeniyle nitel sonuçların nicel 

sonuçları desteklediği söylenebilir. Alanyazın incelendiğinde bu konunun karmaşık bir 

yapıda olduğu anlaşılmaktadır. Dini yönelimin ekonomik düzeye göre değiştiğini 

gösteren çalışmalar kadar her hangi bir farklılığın ortaya çıkmadığını gösteren çalışmalar 

da bulunmaktadır. 

Dini yönelimin gelir düzeyine göre anlamlı farklılık gösterdiği çalışmalardan biri 

Yapıcı’ya (2013: 189) aittir. Bu çalışmada araştırmamızda elde edilen sonuçla örtüşecek 

şekilde üst gelir düzeyinde olan katılımcıların iç güdümlü dini yönelime, orta ve alt gelir 

düzeyindekilerin ise dış güdümlü dini yönelime sahip olduğu tespit edilmiştir. Bunun 

nedeni ekonomik düzeyin yükselmesiyle birlikte yaşamın maddi yönüyle ilgili 

zorlukların aşılması ve buna bağlı olarak hissedilen minnet duygusunun daha içsel bir 

motivasyonla dine yönelmeyi sağlaması olabilir. Diğer taraftan ekonomik düzeyin düşük 

olması maddi sınırlılıkların aşılmasında dini-sosyal çevreden alınan desteği önemli hale 

getiriyor olabilir. 

Koç’un (2010) yaptığı çalışmada yukarıdaki sonuçlarla örtüşmeyecek şekilde 

yüksek derecede ekonomik düzeyde olan katılımcıların iç güdümlü dini yönelim puan 

ortalamaları en düşük seviyede bulunmuştur. Aynı çalışmada dış güdümlü dini yönelim 

puan ortalamalarına bakıldığında orta derecede ekonomik düzeyde olan katılımcıların 

puan ortalamalarının en düşük seviyede olduğu, düşük derecede ekonomik düzeyde olan 

katılımcıların puan ortalamalarının ise en yüksek seviyede olduğu saptanmıştır. Güven’in 

(2019) çalışmasında iç güdümlü dini yönelimin en yüksek olduğu grubun orta derecede 

ekonomik düzeyde olan katılımcılar, en düşük olduğu grubun ise düşük derecede 

ekonomik düzeydeki katılımcılar olduğu bulgulanmıştır. Güven’in çalışmasında elde 

edilen bu bulgu anlamlılık seviyesindedir. Kızılgeçit’in (2015a) ve Karslı’nın (2018a: 

222) ulaştığı bulgularda ise ekonomik düzeye göre herhangi bir farklılaşma 

görülmemiştir. Literatür taraması sonucu klinik bir olguda ekonomik düzeye göre dini 

yönelimi inceleyen bir çalışma ile karşılaşılmamıştır. Ancak gerek klinik psikoloji 

gerekse psikiyatri alanında klinik bir olgudan bağımsız olarak dindarlığı araştıran 

çalışmalar bulunmaktadır (bkz. Büyük, 2019; Çetintulum Huyut, 2013). Klinik psikoloji 

alanında yapılan böyle bir araştırmada üniversite öğrencilerinden oluşan örneklemle 



124 

 

 

çalışılmış ve ekonomik düzeyin artmasıyla iç güdümlü dini yöneliminin azaldığı 

saptanmıştır (Sözer, 2017). Tüm bu sonuçların karmaşık bir görüntü vermesi dini 

yönelimin ekonomik düzeye göre farklılık gösterip göstermediğiyle ilgili öngörülmesi zor 

sonuçlarla karşılaşılabileceğini anlamayı sağlamaktadır. 

Sosyodemografik Değişkenlere Göre Tanrı Algısına İlişkin Bulguların 

Tartışılması: 

1. Cinsiyet Değişkenine Göre Tanrı Algısına İlişkin Bulguların Tartışılması: 

Tanrı algısının cinsiyet değişkenine göre farklılık gösterip göstermediğine 

incelemek için yapılan analiz sonuçlarına göre kadınlar ile erkekler arasında istatistiksel 

olarak anlamlı bir farklılık ortaya çıkmamıştır (Tablo 3.15). Yapılan analiz sonucunda 

anlamlı düzeyde farklılık ortaya çıkmamasına rağmen kadınların sıra ortalama 

puanlarının daha yüksek olduğu bulgulanmıştır. Araştırmanın nitel aşamasında da olumlu 

Tanrı algısına sahip katılımcıların tamamı kadındır. Erkeklerin tamamı ise olumsuz Tanrı 

algısına sahiptir. Bu sonuçların literatürde yer bulan bazı araştırma sonuçlarıyla 

örtüşmekte olduğu görülmektedir. Mehmedoğlu’nun (2011: 253) çalışması buna örnek 

olarak gösterilebilir. Bu çalışmada kadınların erkeklere oranla daha pozitif bir Tanrı 

algısına sahip oldukları bulgulanmıştır. Buna göre kadınlar Allah’ı yakın, merhametli, 

dost, koruyup gözeten olarak algılarken erkekler cezalandıran, intikam alan olarak 

algılamaktadırlar. Mehmedoğlu bu sonuçların yerli ve yabancı araştırma sonuçlarıyla 

tutarlı olduğunun altını çizerek erkeklerin güçlü, kontrol eden, intikam alan şeklindeki 

algılarının kadınların ise bakıp büyüten, şifa veren, kollayan gibi duygusal içerikli 

algılarının daha yoğun olduğunu belirtmektedir. Alınan yüksek puanların olumlu Tanrı 

algısına sahip olunduğunu gösterdiği bir ölçeğin kullanıldığı başka bir çalışmada ise 

cinsiyete göre Tanrı algısı puanları arasındaki farkın istatistiksel olarak anlamlı olmadığı 

ama kadın katılımcıların erkek katılımcılara göre puanlarının daha yüksek olduğu 

görülmüştür (Erdoğan, 2014b). Yine anlamlılık düzeyinde olmamakla birlikte kadınların 

sevgi yönelimli Tanrı algısı puanlarının erkeklere göre daha yüksek çıktığı araştırmalar 

(Ceylan, 2018; Kış, 2018: Yıldırım, 2018) kadar cinsiyetler arasında kadınlar lehine olan 

bu farkın istatistiki olarak anlamlı olduğu araştırmalar da  (Seyhan, 2014; Apak, 2016) 

bulunmaktadır. 



125 

 

 

Tanrı algısının yanı sıra Tanrı’ya bağlanmayı çalışan araştırmalarda ise yukarıda 

verilen çalışmalardan elde edilen bulgularla benzer sonuçlara ulaşıldığı görülmektedir. 

Bu çalışmalardan biri Hayta’ya (2017: 159-189) aittir. Bu çalışmada kullanılan Tanrı’ya 

Bağlanma Ölçeği katılımcıların Tanrı hakkındaki düşünceleri ile onunla olan ilişkisini 

ortaya koymaya dönüktür ve güvenli, kaygılı, kaçınan ve korkulu olmak üzere dört 

boyuttan oluşmaktadır.  Bu araştırma sonucunda kadınların erkeklere göre Tanrı’ya daha 

güvenli bağlandıkları saptanmıştır. Haghighi (2013) tarafından yapılan klinik bir 

çalışmada da kanser hastaları üzerinde Tanrı ile bağlanma stilleri çalışılmış ve kadın 

hastaların erkek hastalara göre anlamlılık seviyesinde daha fazla güvenli bağlanma 

gösterdikleri bulgulanmıştır. Araştırmada bunun nedeninin annelik rolü ile ilişkili 

olabileceği öne sürülmüştür. Adı geçen çalışmalarda sonuçların genel olarak kadınlar 

lehine çıkması biyolojik faktörün yanı sıra kültürel ve dinsel etkilerle açıklanabilir 

(Mehmedoğlu, 2011:253). 

Klinik çalışmalar söz konusu olduğunda ise hastalıkla birlikte Tanrı algısıyla ilgili 

bilişsel veya duygusal bazı farklılıkların olması muhtemeldir. Nitekim bu araştırmanın 

nitel boyutunda yer alan ve olumsuz Tanrı algısına sahip olan katılımcılar çoğunluktadır. 

Bu katılımcıların büyük bir kısmının kadın olması ise çalışma grubundaki kişilerin 

çoğunun kadın olmasıyla açıklanabileceği gibi klinik araştırmalardaki dinamiklerin 

kendine özgü yapısıyla da açıklanabilir. Konuyla ilgili yapılan başka bir klinik çalışma 

kronik ağrısı olan hastalarla ilgilidir. Hastalık yorumunun Tanrı algısı ile mutluluk 

arasındaki ilişkide olası aracılık rolünün araştırıldığı ve hastalık yorumunun hem 

mutluluk hem de Tanrı algısı ile ilgili olduğunun doğrulandığı bu çalışmada Tanrı 

algısının cinsiyete göre istatistiksel olarak anlamlı bir farklılık göstermediği 

belirtilmektedir (Dezutter vd., 2010). Araştırma bulguları karşılaştırıldığında kadınların 

erkeklere göre daha pozitif bir Tanrı algısına sahip olduğu, bununla beraber klinik 

olguların ayrıca değerlendirilmesinin gerekli olduğu sonucuna ulaşılabilir. 

2. Yaş Değişkenine Göre Tanrı Algısına İlişkin Bulguların Tartışılması: 

Yaş gruplarına göre örneklemin Tanrı algısı puanlarının sıra ortalamaları arasında 

anlamlı bir farklılık olup olmadığını belirlemek için yapılan analiz sonucu grupların sıra 

ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olduğu, bu farklılığın ise 19-35 ve 36-55 yaş 

grupları arasında 36-55 yaş grubu lehine olduğu tespit edilmiştir (Tablo 3.16.). Bu 



126 

 

 

durumda gençlikten orta yaş dönemine doğru Tanrı algısında olumlu bir değişim olduğu 

söylenebilir. Araştırmanın nitel boyutunda ise olumsuz Tanrı algısına sahip olan 

katılımcıların çoğunlukla 19-35 yaş grubunda olduğu görülmektedir. Olumlu Tanrı 

algısına sahip olan katılımcılar ise 19-35 ve 36-55 yaş gruplarında eşit sayıda 

bulunmaktadır. Bu veriler ışığında gençliktense orta yaş dönemi için daha olumlu bir 

Tanrı algısından bahsedilebilir. Literatür incelendiğinde yaşın ilerlemesiyle olumlu Tanrı 

algısında artış olduğu şeklinde yorumlanan araştırma sonuçlarıyla karşılaşılmaktadır. 

Mehmedoğlu (2011: 253-254) çalışmasında yaşın artmasıyla birlikte Allah’ın daha 

sevecen, yakın, dost ve aşırı talepte bulunmayan olarak algılandığını bulgularken anlamlı 

sonuçların sadece yakın olarak algılama boyutunda ortaya çıktığını belirtmektedir. Bu 

sonucu ise Tanrı algısının yaşla birlikte önemli ölçüde farklılaşmadığı şeklinde 

yorumlamaktadır. Klinik veya klinik dışı yapılan araştırmalarda Tanrı algısının yaşa göre 

farklılık gösterdiği ve bu farklılığın yaşın ilerlemesiyle birlikte Tanrı algısının daha 

pozitif hale gelmesi şeklinde yorumlandığı görülmektedir (Dezutter vd., 2010; Alçelik, 

2013; Ceylan, 2018). 

Tablo 3.16’ya bakıldığında sadece 36-55 yaş grubu için yaşın ilerlemesiyle birlikte 

Tanrı algısında olumlu bir değişim olduğu anlaşılmaktadır. Anlamlılık düzeyinde olmasa 

da 56-64 yaş grubundaki sıra ortalama puanının 36-55 yaş grubuna göre daha düşük 

olması ise yaşlılığa doğru evrilen dönemde sahip olunan Tanrı algısıyla ilgili 

değerlendirme yapmayı gerektirmektedir. Yaşlanmayla gelen dönemde yaşanan ayrılık 

kayıpları başta olmak üzere gençlik imajının yitirilmesi, bedensel rahatsızlıklar, akran 

çevresinde sıklaşan ölümler, gençlerin evden uzaklaşmasıyla yalnızlığa itilme gibi pek 

çok problemli durum yaşlı bireyi Allah ile olan ilişkisini yeniden yapılandırmaya 

zorlamaktadır. Yaşanan bu gelişmeler bazen isyandan sonra kabullenmeye ve Allah’la 

daha içkin bir ilişki kurmaya yönlendirirken bazen de yitirilen şeylerden dolayı duyulan 

öfke ve nefretin Allaha yansıtılmasına neden olabilir (Hökelekli, 2011: 286; Karaca, 

2016: 231). İşte bu çift yönlü etkiden dolayı sahip olunan Tanrı algısı yaşın ilerlemesiyle 

beraber giderek daha olumlu olabileceği gibi daha olumsuz da olabilir. Orak vd. (2015) 

tarafından yapılan bir çalışmada ailesinde ani ölüm öyküsü bulunan yaşlı hastaların 

Tanrı’ya olumsuz atıflarda bulunduğu, ailesinde ani ölüm öyküsü olmayanların ise 

Tanrı’ya olumlu atıflarda bulunduğu tespit edilmiştir. Dini duygu ve inançların gelişim 

dönemleri içinde birbirini takip süreçlerle pekiştiği düşünüldüğünde böyle bir sonucun 



127 

 

 

birdenbire ortaya çıkması pek mümkün görünmemektedir. Orta yaş döneminin kendine 

has telaşlı akışı aslında var olan ve Allah’a nispet edilen olumsuz atıfları gözden 

kaçırmaya neden olabilir. Orta yaş döneminde günlük hayatın yoğunluğu nedeniyle 

üzerinde durup düşünme fırsatı bulunamayan bu konu yaşlanmanın getirdiği dinamikler 

içinde daha fazla görünür hale gelebilir. Bu açıdan bakıldığında araştırmamızda 56-64 

yaş grubu içinde yer alan katılımcıların daha genç oldukları yaş döneminden 

getirdikleriyle ancak bu döneminde yüzleşme imkanı bulan kişiler olabileceği 

söylenebilir. 

Bu değerlendirmelerle birlikte araştırma örnekleminde bulunan 56-64 yaş 

grubundaki katılımcıların sayıca az olmasının araştırma sonuçlarını etkilemiş olabileceği 

de belirtilmelidir. Ayrıca buradaki nicel bulguları açıklamaya yardımcı olan nitel 

sonuçlara bakıldığında, gerek çalışma grubunda yer alan 19-35 yaş grubundaki 

katılımcıların sayıca fazla oluşu gerekse patolojik bir olgunun mercek altına alınması 

nedeniyle Tanrı’yla ilgili olumsuz atıflar yapan kişilerle çalışmanın tercih edilmesi 

araştırma sonuçlarını etkileyebilecek diğer durumlar olarak görülebilir. 

3. Medeni Durum Değişkenine Göre Tanrı Algısına İlişkin Bulguların 

Tartışılması: 

Nicel analiz sonuçlarına göre evli olanların Tanrı algısı ile bekar olanların Tanrı 

algısı arasında istatistiksel olarak anlamlı düzeyde farklılık olmadığı ortaya çıkmıştır 

(Tablo 3.17.). Nitel çalışma grubunda bulunan ve çoğu evli olan katılımcılardan büyük 

kısmı ise olumsuz Tanrı algısına sahiptir. Bunun nedeni daha önce de belirtildiği gibi 

klinik bir olgunun derinlemesine incelenmesi amacıyla belli kriterleri karşılayan bir 

grupla çalışılması olabilir. Nicel sonuçlar üzerinden gidildiğinde ise literatürde medeni 

duruma göre Tanrı algısının farklılık göstermediğini bulgulayan çalışmalarla 

karşılaşılabilmektedir. Dınvar (2011) ve Alçelik (2013) tarafından yapılan klinik dışı 

çalışmalarda ve Orak vd. (2015) tarafından klinikte yapılan çalışmada medeni durum 

değişkenine göre olumlu Tanrı algısının anlamlı bir farklılık göstermediği saptanmıştır. 

Ancak evli olanların bekarlara göre daha olumlu bir Tanrı algısına sahip olduklarını 

istatistiksel olarak anlamlı düzeyde doğrulayan çalışmalar da bulunmaktadır 

(Mehmedoğlu, 2011; Ceylan, 2018). Bu araştırmanın nicel sonuçlarına bakıldığında ise 



128 

 

 

her ne kadar anlamlılık düzeyinde olmasa da evli olan hastaların sıra ortalama puanlarının 

bekarlara göre daha yüksek olduğu görülmektedir (Tablo 2.1.17). 

Evlilerin Tanrı algılarının bekarlara göre daha pozitif oluşu evliliğin psikososyal 

işlevlerine dayandırılabilir. Bu kurumsal yapıda edinilen kazanımlar bireyleri daha çok 

sevgi dolu, merhametli ve dost canlısı hale getirebilir. Bekar olan kişiler diğer insanlara 

karşı empatik ve duyarlı olma konusunda daha çok zorlanabilirler. Aslında evlilik insani 

değerlerin filizlenerek güçlendiği bir olgudur. Yakınlık, güven, huzur kadar acı ve kederin 

paylaşıldığı yerdir. Evlilikte bireyler arasında karşılıklı paylaşımla gelişen bu anlayışın 

ise Tanrı’yla kurulan ilişki de dahil olmak üzere başka ilişkilere doğru genişlemesi daha 

kolay olmaktadır (Mehmedoğlu, 2011: 215-216). Bu araştırmanın nicel aşamasından ve 

değinilen diğer araştırmalardan elde edilen bulguların evliler lehine sonuçlanması söz 

edilen etkileşimin Tanrı algısını olumlu yönde etkilemesiyle ilgili olabilir. 

4. Eğitim Seviyesi Değişkenine Göre Tanrı Algısına İlişkin Bulguların 

Tartışılması: 

Eğitim seviyelerine göre örneklemin Tanrı algısında farklılık olup olmadığını 

belirlemek için yapılan nicel analiz sonucu ilköğretim, lise ve üniversite mezunlarının 

Tanrı algıları arasında anlamlı bir farklılık olmadığı gözlenmiştir. Öte yandan Tablo 

3.18.’de grupların sıra ortalama puanlarına bakıldığında eğitim seviyesinin artmasıyla 

birlikte Tanrı algısının olumlu yönde yükseldiği anlaşılmaktadır. Nitel aşamada ulaşılan 

sonuçlar da bu sonuçlarla örtüşmektedir. Nitel çalışma grubunda olumlu Tanrı algısına 

sahip katılımcıların çoğu üniversite mezunudur. Benzer şekilde Dınvar’ın (2011) 

çalışmasında da istatistiksel olarak anlamlı düzeyde olmamasına karşın eğitim 

seviyesinin yükselmesiyle Tanrı algısının daha olumluya doğru gittiği görülmüştür. 

Mehmedoğlu (2011: 255) ise lise, lisans ve lisansüstü mezuniyeti olan katılımcıların, 

eğitimi ilköğretim seviyesinde olan katılımcılara göre daha olumlu bir Tanrı algısına 

sahip olduklarını tespit etmiştir.  Kronik ağrısı olan hastalarla çalışan Dezutter vd. (2010) 

yaptıkları klinik araştırmada eğitim seviyesi ile Tanrı algısı arasındaki ilişkiyi 

incelemişlerdir. Buna göre eğitim seviyesi öfkeli ve kaygılı Tanrı algılarıyla negatif 

ilişkiliyken olumlu Tanrı algısıyla pozitif ilişkili bulunmuştur. Bunlardan yalnızca kaygılı 

Tanrı algısı anlamlılık seviyesindedir. Bu çalışmalarda eğitim seviyesinin artmasıyla 

Tanrı algısının daha pozitif hale geldiği görülmektedir. Ancak bunun tersini doğrulayan 



129 

 

 

çalışmalar da bulunmaktadır. Örneğin Ceylan (2018) yaptığı çalışmada katılımcıların 

eğitim seviyesinin azalmasıyla daha fazla sevgi yönelimli bir Tanrı algısına sahip 

olduklarını saptamıştır. Ö. Aydın’ın (2011) eğitim seviyesine göre Tanrı algısının anlamlı 

bir farklılaşma göstermediğini bulguladığı çalışmasında ise eğitim seviyesi ortalama 

puanları hemen hemen aynı değerdedir. 

Yukarıda değinilen çalışmalar ışığında Tanrı algısının eğitim seviyesine göre 

anlamlı farklılık göstermediği ya da bu farklılığın bazı boyutlarda ortaya çıktığı 

görülmektedir. Bu bulguların klinik veya klinik dışı ortamda elde edilmiş olmasının ise 

yorumlanan önceki analizlerde olduğu gibi ayırıcı bir ölçüt olmadığı anlaşılmaktadır. 

Bundan dolayı gerek klinik gerekse klinik dışı alanda yapılan araştırma bulguları ayrı ayrı 

değil birlikte değerlendirilmektedir. 

Burada konuyu başka bir açıdan değerlendirmeyi gerekli kılacak bir karşılaştırma 

yapmak için eğitim seviyesine göre dini yönelimi inceleyen nicel sonuçları hatırlamak 

yerinde olacaktır. Tablo 3.9., Tablo 3.10. ve Tablo 3.11.’e bakıldığında üniversite 

mezunlarının hem iç güdümlü hem de dış güdümlü dini yönelim açısından en düşük 

puanları alan grup olduğu görülmektedir. Tablo 3.18’e bakıldığında ise aynı değişkene 

göre Tanrı algısı puanlarının yükseldiği ve en olumlu Tanrı algısına sahip grubun 

üniversite mezunları olduğu görülmektedir. Bu durum bir çelişki olarak 

değerlendirilebilir. Ancak günümüzde postmodern kültürel ana akımın bireylerin dinle ve 

Tanrı’yla olan ilişkisindeki belirleyici rolü göz önünde bulundurulduğunda çelişki gibi 

görünen bu durumun değişen sosyo-dini gerçeklik çerçevesinde anlamlı bir yer bulduğu 

anlaşılacaktır. Postmodern kültürel alanda var olan bazı dönüşümlerin kurumsal dini 

sistemin önemini yitirmesine neden olarak daha seküler ve bireyselleşmiş bir yapı ortaya 

çıkardığı söylenebilir. Postmodern dindarlık olarak tanımlanabilecek bu yapı kurumsal 

dini içerikten uzaklaşırken dünya dinleri içindeki tüm mistik geleneklerle uyumlu ve 

barış, esenlik, sevgi gibi değerlerin bireysel eylemlerle güçlendirildiği bir form ortaya 

çıkarmaktadır. Bu dindarlık formu geleneksel dindarlıkla ilişkisini azaltarak ortak 

evrende yaşama fikrini benimseyen ve bu bağlamda özel bir evren kuran insana ait 

dindarlık olmaktadır. Böyle bir dindarlıkta geleneksel inançta önemli sayılan Tanrı’ya 

inanma ve ibadet etmenin yerini postmodern dindarlığın temelinde olan Tanrı’ya inanma 

ve bireysel deneyim almaktadır. Aynı zamanda bu dindarlık tipi ölümden sonraki yaşam 

ve ilahi ceza gibi uhrevi konulardan çok dünyevi ve dinamik yaşama odaklanmaktadır 



130 

 

 

(Alıcı, 2018). Bu doğrultuda postmodern dindarlık kurumsal dinin yaptırımlarını 

uygulamadan evrensel olan Tanrı’yla ilişki kurmanın güncel bir yolu olarak kabul 

edilebilir. Seküler tabanlı bir eğitim yaklaşımı ise geleneksel olan dini anlayış ve 

pratiklerden uzaklaştırarak daha bireyselleşmiş bir dindarlık formu benimsenmesini 

sağlama noktasında etkili olabilir. Bu tür bir eğitimden geçen bireylerin dogmatik dini 

dışlamaları ve manevilik arayışlarını evrensel bir Tanrı fikriyle sürdürmeleri mümkün 

olabilir. Buradan bakınca araştırmamızda ilk bakışta çelişki gibi duran bulguların 

postmodern dünyada daha çok geçerli olan dindarlık formunun bir sonucu olarak ortaya 

çıkmış olduğu düşünülebilir. Olumsuz Tanrı algısının cezalandıran imgesiyle birleştiği 

göz önünde bulundurulduğunda ise ahiret, adalet ve ceza gibi konulardan çok dünyevi 

yaşamla ilgilenen postmodern dindarlık anlayışının olumlu bir Tanrı algısı doğurması 

beklenen bir sonuç olarak karşılanabilir. 

5. Ekonomik Düzey Değişkenine Göre Tanrı Algısına İlişkin Bulguların 

Tartışılması: 

Ekonomik düzeye göre örneklemin Tanrı algısı incelenmiş ve grupların sıra 

ortalamaları arasında anlamlı bir farklılık olmadığı gözlenmiştir. Tablo 3.19’da yer alan 

sıra ortalama puanlarına bakıldığında istatistiksel olarak anlamlı bir çıkarım olmasa da 

ekonomik düzeyin yükselmesiyle Tanrı algısının daha olumlu hale geldiği göze 

çarpmaktadır. Ceylan da (2018) ekonomik düzeyin artmasıyla sevgi yönelimli Tanrı 

algısı puanlarının yükseldiğini bulguladığı çalışmasında sonuçların anlamlılık 

seviyesinde olmadığını belirtmiştir. Anlamlılık seviyesinde olmamasına karşın bu 

sonuçların ifade ettiği şeyi ekonomik refah düzeyindeki artış ile Tanrı hakkında olumlu 

atıflarda bulunma arasında doğru orantı olduğu şeklinde okumak mümkün olabilir. Bunun 

nedeni ekonomik düzeydeki farklılaşmayla değişen sosyal statüden kaynaklı yaşamsal 

standartlar olabilir. Yaşam standartlarının yükselmesi daha doyumlu bir hayata yol açarak 

sahip olunan kazanımların ilahi bir lütuf olduğu bilincini geliştirebilir. Düşük yaşam 

standartları ise yaşanan çeşitli yoksunlukların ilahi lütfun esirgenmesiyle 

ilişkilendirilmesine sebep olabilir. Bu araştırmanın nitel boyutunda da hem olumlu hem 

de olumsuz Tanrı algısına sahip katılımcıların çoğu orta seviyede ekonomik düzeyde 

olmasına rağmen düşük gelir düzeyinde olan katılımcıların tamamı olumsuz Tanrı 

algısına sahiptir. Günay’ın (1999: 214) dini hayatı konu ettiği çalışması ekonomik 

düzeyin Tanrı algısında etkili bir faktör olabileceğini göstermektedir. Bu çalışmada 



131 

 

 

araştırmacı tarafından katılımcılara “Zengin olmak ister miydiniz?” şeklinde bir soru 

yöneltilmiştir. Bazı katılımcılar ekonomik varlıkla Müslümanlığın daha kolay 

yaşanacağını, yoksulluğun ise insanın sabrını taşırabileceğini, Allah’a isyana 

götürebileceğini, hatta küfre dahi sürükleyebileceğini ifade etmişlerdir. Günay bu 

yorumlarda dini inanç ve değerlerin önemli bir etkisi olduğunu öne sürmektedir. Bu 

durumda ekonomik düzeye göre Tanrı algısından alınan sıra ortalama puanları arasındaki 

fark dini yönelimle ilgili olabilir mi? Ekonomik yönden yoksun olmak özellikle dış 

güdümlü dini yönelimi olan kişilerin ilahi buyruktan ve Allah’tan uzaklaşmalarına neden 

olabilir. Bu kişilerin dinle olan ilişkisi araçsallaştırma zemininde olduğu için daha yüksek 

ekonomik düzeye erişmek de onların dinle olan bağlantısını güçlendirmemekte aksine 

zayıflatmaktadır denilebilir. Nitekim araştırmamızdan elde edilen bulgulara göre (Tablo 

3.13., Tablo 3.14.) dış güdümlü dini yönelimin ekonomik düzey arttıkça azaldığı 

görülmektedir. İç güdümlü dini yönelimi olan kişilerin ekonomik yönden iyileşmeleri ise 

yaşanan şükran duyguları sebebiyle dine ve Allah’a daha çok yaklaşmalarına neden 

olabilir. Yine araştırmamızda iç güdümlü dini yönelim ekonomik düzeyin artmasıyla 

yükselmektedir (Tablo 3.12.). Her ne kadar bu sonuçlar istatistiksel olarak anlamlılık 

seviyesinde olmasa da grupların puanlarının yer aldığı görsellerden böyle bir çıkarımda 

bulunmak olası görünmektedir. 

Yukarıda verilen araştırma sonuçlarından farklı olarak Alçelik (2013) yaptığı 

çalışmada orta seviyede ekonomik düzeyi olan katılımcıların merhametli ve koruyup 

gözeten Tanrı algılarının diğer gruplara göre anlamlı derecede yüksek olduğunu 

bulgulamıştır. Mehmedoğlu ise (2011) ekonomik düzeyi farklı olan grupların Tanrı 

algısına ilişkin benzer tutumlara sahip olduğunu saptamıştır. Bu çerçevede yapılan 

çalışmalara bakıldığında ekonomik düzey ve Tanrı algısıyla ilgili ağırlık kazanan bir 

görüşün olmadığı söylenebilir. Aynı zamanda ekonomik düzeyin tek başına Tanrı algısını 

etkileyen bir değişken olmadığı ve ancak diğer parametrelerle anlamlı hale geldiği 

düşünülebilir. 

Araştırma Sorusu 2. Araştırmadan sağlanan nicel verilere göre iç güdümlü dini 

yönelim ile OKB’nin alt tipleri arasında nasıl bir ilişki vardır ve nitel veriler bu ilişkiyi 

açıklamakta mıdır? 



132 

 

 

Obsesif Kompulsif Bozukluktaki alt tipler ile iç güdümlü dini yönelim arasındaki 

ilişkinin değerlendirilmesi için korelasyon analizi yapılmıştır. Yapılan hesaplama 

sonucunda OKB’nin “şüphe ve belirsizlikler” alt tipi ile iç güdümlü dini yönelim arasında 

negatif yönde anlamlı bir ilişki olduğu görülmüştür (Tablo 3.20.). “Şüphe ve 

belirsizlikler” alt tipi zarardan, yaralanmadan veya herhangi bir talihsizlikten sorumlu 

olma konusundaki endişeleri içermektedir. Sorumluluk ve tehlike temalarını içeren 

bilişsel çarpıtmalar, korkutucu bir olayın meydana gelmesine neden olabilecek bir hata 

yapmış olma şüphesi ve bunu önlemek için yeterince dikkatli olunmadığı düşüncesi 

“şüphe ve belirsizlikler” alt tipinin göstergeleri arasındadır. Ayrıca bu alt tipin 

özelliklerini taşıyan kişiler bazı şeyleri belli bir düzende yaparak ya da özel bir rutini 

tekrar ederek muhtemel kaza ve diğer talihsiz olayları engelleyebileceklerine inanırlar. 

Kötü bir şey olmayacağı konusunda güvence aramak için tekrar tekrar sormak ve kontrol 

etmek de bu kişilerin muhtemel zararı önlemek için yaptığı davranışlardandır (Şafak vd., 

2017). Böyle biri iç güdümlü dini yönelime sahipse bu yöneliş onun kaygılarını 

gidermede yardımcı olabilir. Şöyle ki; iç güdümlü dini yönelimi olan birey dini otoriteye 

içsel olarak bağlanmaktadır. Böylece bu kişinin inancı yaşamda birincil öneme sahip bir 

motiv haline gelmektedir. Bu durumda bireyin dini bizzat bir amaç olmakta ve duyduğu 

içsel teslimiyet dini inancı uğruna yaşamayı sağlamaktadır. O artık tüm davranışlarını bu 

inancını merkeze koyarak düzenlemekte ve bütün işlerinde Allah’a dayanıp 

güvenmektedir (Karaca, 2001). Tevekkül olarak tanımlanan bu anlayışı benimseme hali 

Kur’an-ı Kerim’de de teşvik edilmektedir (Hud: 11/123).  Sınırsız güç sahibi olan Allah’a 

güvenip dayanmak başa gelebilecek talihsizliklerle ilgili yapılan bilişsel çarpıtmalardan 

kaynaklı kaygıyı azaltarak iç huzurun sağlanmasına yardımcı olabilir. Bilişsel çarpıtmalar 

ile dini yönelim arasındaki ilişkiyi inceleyen Amirsardari, Azari ve Kooraneh (2014) iç 

güdümlü dini yönelimle bilişsel çarpıtma arasında negatif yönde anlamlı bir ilişki 

olduğunu bulgulamışlardır. Bu çalışmada içsel dini yönelime sahip olan bireylerin bilişsel 

olarak daha rasyonel, mental açıdan daha sağlıklı ve yaşamdan daha çok memnun olan 

kişiler olduğu belirtilmektedir. 

Alanyazın incelendiğinde iç güdümlü dini yönelimin psikolojik sağlıkla olan 

ilişkisini araştıran başka çalışmalarda da bu araştırmada elde edilen bulguyla uyumlu 

sonuçlara ulaşıldığı görülmektedir. Psikolojik iyi olma ve psikolojik dayanıklılık ile iç 

güdümlü dini yönelim arasında pozitif yönde anlamlı bir ilişki olduğunu bulgulayan 



133 

 

 

Göcen (2013), Erdoğan (2014) ve Sözer’in (2017) çalışmaları ile iç güdümlü dini yönelim 

ile ölüm kaygısı arasında negatif yönde anlamlı bir ilişki olduğunu bulgulayan Mutlu’nun 

(2013) çalışması buna örnek olarak gösterilebilir. Klinik bir örneklemde yas ve dini başa 

çıkma konusunu çalışan Gökmen ise (2018) iç güdümlü dini yönelimi olan katılımcıların 

psikolojik belirti şiddetini dış güdümlü dini yönelimi olan katılımcılara göre daha düşük 

bulmuştur. 

Literatür incelemesi sonucu çeşitli araştırma sonuçlarının araştırmamamızın nicel 

boyutunda ulaşılan sonuçla örtüştüğü anlaşılırken, bu araştırmanın nicel aşamasından 

elde edilen bulgular doğrultusunda içsel dini motivasyona sahip olmanın şüphe ve 

belirsizliklerle ilgili obsesyon ve kompulsiyonların azalmasına katkı sağladığı 

söylenebilir. Ancak söz konusu içsel yönelimin niteliği hakkında fikir yürütebilmek için 

araştırmamızın ikinci aşamasından sağlanan bulguları incelemek gerekecektir. Bu 

araştırmanın nitel aşamasında yapılan analiz sonuçlarına bakıldığında (Tablo 3.27.) 

katılımcıların iç güdümlü dini yönelime ilişkin ifadelerinin belli kodlarla 

sınıflandırılabildiği görülmektedir. Bu kodlar “Kaygılı Olan İGDY” kategorisinde yer 

alan “içtenlik, suçluluk ve kaygı” ve “içtenlik, dini kurallara bağlılık, suçluluk ve kaygı” 

ile “Kaygılı Olmayan İGDY” kategorisinde yer alan “içtenlik ve dini kurallara bağlılık” 

şeklinde ortaya çıkmaktadır. Katılımcıların bulundukları OKB alt tiplerine bakıldığında 

ise iç güdümlü dini yönelime sahip olup “şüphe ve belirsizlikler” alt tipinde olan 

katılımcıların tamamının “Kaygılı Olan İGDY” kategorisinde yer aldığı görülmektedir. 

Kadın katılımcı olan K14’ün “Namazı çok önemsiyorum açıkçası namazlarımı kılıyorum, 

işte oruç borçlarım sürekli böyle bir aklımda, diyorum ki işte ölmeden bir ödeseydim bir 

ödeseydim onları…”  şeklindeki ifadesi ile yine kadın katılımcı olan K3’ün “Rabbimi çok 

seviyorum, çok seviyorum ama çok da bunun tersi korkuyorum, hem çok aşırı çok korkum 

var.  Bir yanlışlıkta bir şeyde, şu anda kıldığım zaman hep namazlarımda, hiçbir 

namazımın kabul olmadığını düşünüyorum...” şeklindeki ifadesi buna örnek 

gösterilebilir. Bu sonuçlar nicel sonuçlarla birlikte değerlendirildiğinde, ancak kaygılı 

olmayan içsel bir dini yönelimin şüphe ve belirsizliklerle ilgili obsesyon ve 

kompulsiyonların azalmasına katkı sağlayabileceğini söylemek mümkün olacaktır. 

Görünen o ki, Kayıklık’ın da (2002) belirttiği gibi dindarlığın temelinde sadece istekler, 

arzular ve ümitler değil korkular, kaygılar ve endişeler de bulunmakta, hatta bu kaygılı 

yönelim içsel dini motivleri dahi etkileyebilmektedir. 



134 

 

 

İç güdümlü dini yönelim ile “şüphe ve belirsizlikler” dışındaki diğer OKB alt tipleri 

arasındaki ilişkiye bakıldığında “dini içerik” dışındaki diğer alt tipler ile iç güdümlü dini 

yönelim arasında anlamlı olmayan negatif yönde bir ilişki olduğu görülmektedir (Tablo 

3.20.). “Dini içerik” alt tipi ile iç güdümlü dini yönelim arasındaki ilişki ise pozitif 

yöndedir. İstatistiksel olarak anlamlı olmasa da yorumlanmaya değer bulunan bu 

bulgunun nedeninin iç güdümlü dini yönelimi olan OKB tanılı hastaların dini konularda 

gösterdiği hassasiyet ve titizlik olduğu düşünülebilir. Ancak patolojik bir olgu olan 

OKB’de bu titizlik çoğunlukla normal sınırlar içinde olmamaktadır. Dini içerikli 

obsesyonları olan hastanın gösterdiği aşırı titizliğe günah işlemekle ilgili duyulan şiddetli 

endişe ve yoğun suçluluk duygusu eşlik etmektedir. Araştırmanın nitel sonuçları bu 

konuyu açıklığa kavuşturmaktadır. Bu sonuçlara göre nitel çalışma grubundaki iç 

güdümlü dini yönelime sahip katılımcılardan dini obsesyonu olanların tamamı “Kaygılı 

Olan İGDY”  kategorisinde yer almaktadır. Bu obsesyonlar ise kutsalla ilgili kabul 

edilemez düşünceler, iman ve inkarla ilgili düşünceler ve günahkar/cehennemlik olmakla 

ilgili düşüncelerdir. Kadın katılımcı olan K5’in “Abdestime, namazıma, orucuma çok 

önem veririm. Yani yapmadığım sıra kendimi çok büyük haksız hissederim.  Allah'a karşı 

yani (iyi) bir kul olmadığımı kendi kendime der, kendi kendimi bitiririm… Zannediyorum 

ben cehennemliğim.  Neden sonra cehennemliğim? Bu olaydan sonra.  O Allah 

hakkındaki düşüncelerden sonra zannediyorum çok büyük günahım var” şeklindeki 

sözleri dini konularda gösterilen titizlikle birlikte hissedilen kaygı ve suçluluk duygusunu 

ortaya koymaktadır. 

İç güdümlü dini yönelime sahip olan bu hastalar dini inançlarında samimi olmakla 

birlikte dini davranışları ortaya çıkaran motivasyonları sağlıklı bir bireyden farklı olarak 

yoğun suçluluk ve kaygıdır. Bu ise dinin öngördüğü suçluluk duygusundan çok daha 

fazlasıdır. Aslında günahlar için duyulan suçluluk duygusu ve tövbe dini gelişimi 

destekleyen önemli motivasyonlardandır. Yapılan hatalar ve işlenen günahlar bir çeşit 

yenilenme sağlayarak bu gelişim sürecinin tamamlanmasına yardım eden unsurlardır 

(Karaca, 2017:84). Dini gelişim için önemli bir güdülenme aracı olan suçluluk 

duygusunun gereğinden çok yoğun olması ise dinden çok hastalık dinamikleri veya 

olumsuz yaşam olaylarının etkisi gibi diğer parametrelerle açıklanabilecek bir konu gibi 

durmaktadır. 



135 

 

 

Temel psikolojik yaklaşımlar suçluluk duygusuna sahip olan herkesin psikolojik bir 

patolojiyle hareket ettiği şeklinde görüş bildirse de belli düzeyde olan suçluluk duygusu 

insan gelişimine olumlu katkı sağlamaktadır. Kendini suçlu hisseden birey prososyal 

ilişkiler kurma konusunda daha girişken olurken, dindarsa dini erdemler kazanma 

yönünde gelişmeler gösterebilir (Kartopu, Aktaş ve Hacıkeleşoğlu, 2016). Ne var ki 

olumsuz Tanrı algısı hissedilen suçluluk duygusunu arttırıp patolojik bir seviyeye 

taşıyabilir. Bu da yine cezalandıran, korkulan Tanrı algısının oluşumuna aracılık eden 

olumsuz yaşam olaylarında iz sürmeyi gerektiren bir konudur. İç güdümlü dini yönelime 

sahip olan birey Allah’a karşı sorumluluk bilinciyle hareket ettiğinden sahip olduğu 

olumsuz Tanrı algısı hissettiği sorumluluk duygusunun yoğun suçluluk duygusuna 

dönüşmesine neden olabilir. OKB hastaları açısından bakıldığında kaygılarının yoğun 

olması nedeniyle bu kişilerin daha dezavantajlı oldukları düşünülebilir. 

Araştırma Sorusu 3. Araştırmadan sağlanan nicel verilere göre dış güdümlü dini 

yönelim ile OKB’nin alt tipleri arasında nasıl bir ilişki vardır ve nitel veriler bu ilişkiyi 

açıklamakta mıdır? 

Obsesif Kompulsif Bozukluktaki alt tipler ile dış güdümlü dini yönelim arasındaki 

ilişkinin değerlendirilmesi için yapılan korelasyon analizi sonucunda OKB’nin alt tipleri 

ile dış güdümlü dini yönelim arasında anlamlı bir ilişki olmadığı görülmüştür (Tablo 

3.21.). Bununla birlikte anlamlılık düzeyinde olmamasına karşın OKB alt tipleri ile dış 

güdümlü dini yönelim arasında negatif yönde bir ilişki olduğu anlaşılmaktadır. Bu bulgu 

sosyal yaşam ve ruhsal sağlıkla ilgili beklentiler gibi bazı dışsal faktörler aracılığıyla dinle 

kurulan ilişkinin hastalık semptomlarını azaltmada etkili olabileceğini göstermektedir. 

Ancak “dini içerik” alt tipiyle ilgili olarak özellikle konuşmak gerekecektir. Çünkü iç 

güdümlü dini yönelim ile pozitif yönde ilişkisi olan “dini içerik” alt tipinin dış güdümlü 

dini yönelim ile negatif yönde ilişkisinin olması üzerinde durulması gereken bir konu 

olduğu izlenimi vermektedir. Alanyazındaki çalışmaların çoğunda dış güdümlü dini 

yönelim ile ruhsal sağlık arasında negatif bir ilişki olduğu saptanırken (Genia ve Shaw, 

1991; Salmanpour ve Issazadegan, 2012; Koç, 2013; Forouhari vd. , 2019) burada tam 

tersi bir sonuçla karşılaşılmaktadır. İç güdümlü dini yönelim ile OKB ilişkisini açıklayan 

bulgular yorumlanırken dini içerikli obsesyonları olan kişilerin günah işlemekle ilgili 

yoğun suçluluk duygusu ile kaygı yaşadıkları ve bu duyguların hastalık semptomlarını 

arttıran bir etken olabileceği belirtilmişti. Şimdi dış güdümlü dini yönelimle “dini içerik” 



136 

 

 

alt tipi arasında tam tersi bir ilişki çıkmasının sebebi söz edilen suçluluk duygusunun iç 

güdümlü dini yönelimdeki kadar hissedilmeyişi olabilir mi? Bu noktada iç güdümlü dini 

yönelimden kastedilenin “Kaygılı Olan İGDY” olduğunu hatırlatmak gerekecektir. 

Çünkü dini obsesyonu olan katılımcılardan hiç biri “Kaygılı Olmayan İGDY” 

kategorisinde yer almamaktadır. Bu durumda iç güdümlü dini yönelimin niteliği 

anlaşılmadan dış güdümlü dini yönelimin iç güdümlü dini yönelime göre OKB 

semptomlarını azaltmada daha etkili olabileceği şeklinde çıkarımda bulunmanın bir 

yanılsama olabileceği belirtilmelidir. Ayrıca dini içerikli obsesyonları ele alırken dini 

yönelim ile Tanrı algısı arasındaki ilişkiyi de değerlendirmek daha aydınlatıcı bir sonuca 

varmayı sağlayacaktır. 

Literatür incelendiğinde dindarlık, suçluluk ve OKB ile ilgili çalışmaların yapıldığı 

görülmektedir. Steketee, Quay ve White (1991) yaptıkları klinik bir çalışmada OKB’nin 

hem dindarlık hem de suçluluk ile pozitif yönde ilişkili olduğunu bulgulamışlardır. Bu 

çalışmada öznel dindarlık algısı ölçeği kullanılarak katılımcıların kendilerini ne kadar 

dindar gördüklerini belirlemeleri istenmiştir. Dini bağlılık ve dindarlık derecesini ölçmek 

için 2 maddelik bir ölçeğin kullanıldığı başka bir çalışmada ise ulaşılan sonuçlardan 

hareketle nevrotikliğin ve dindarlığın kişileri bir takım uyumsuz inançları desteklemeye 

açık hale getirebileceği, bu inançların suçluluk duygularını tetikleyebileceği ve suçluluk 

duygusunun da obsesif semptomları arttırabileceği bildirilmiştir (İnözü, Kahya ve 

Yorulmaz, 2018). Bizim çalışmamızda ise dindarlığı belirlemeye yönelik tek boyutlu bir 

yaklaşım yerine dini yönelimi belirleyen iki boyutlu bir yaklaşım benimsenmesinin, 

dindarlıkla yakın ilişki içinde olan Tanrı algısının ayrı bir parametre olarak ele 

alınmasının ve tüm verilerin bütüncül bir şekilde değerlendirilebileceği karma araştırma 

yönteminin tercih edilmesinin nedeni dindarlık ve OKB ilişkisine dair daha sağlıklı 

sonuçlara ulaşmaktır. 

Bu çerçevede bulguları yorumlamaya devam edecek olursak öncelikle iç güdümlü 

dini yönelimin aksine dış güdümlü dini yönelimde Allah’a karşı hissedilen sorumluluktan 

çok dış etkenlerin motive edici gücünün önemli olduğunun altını çizmek gerekecektir. Bu 

da dış güdümlü dini yönelim için, Allah’a karşı duyulan sorumlulukla birlikte gelen 

suçluluk duygusunu ya da dini terminolojideki ifadeyle söyleyecek olursak günahkarlık 

duygusunu hissetmeyi sınırlayan bir güdülenme şeklidir. Halbuki iç güdümlü dini 

yönelime sahip olan kişiler sosyal çevre/statü edinme ya da sıkıntılı zamanlarda rahatlık 



137 

 

 

sağlama gibi dışsal faktörlerle değil samimi bir niyetle ilahi otoriteye duydukları 

bağlılıktan ötürü dine yönelmektedirler. Araştırmamızın ikinci aşamasındaki veriler dış 

güdümlü dini yönelime sahip katılımcıların hangi dışsal motivlerle dine yöneldiklerini 

ortaya koymaktadır. Tablo 3.29. incelendiğinde katılımcıların dış güdümlü dini yönelime 

ilişkin ifadelerinin belli kodlarla sınıflandırılabildiği görülmektedir. Bu kodlar “ruhsal 

iyilik” ile “ruhsal iyilik ve sosyal kazanım” şeklinde ortaya çıkmaktadır. Kadın katılımcı 

olan K12’nin  “Yönelmek istiyorum ama iyi hisseder miyim kötü hisseder miyim onu 

bilmem ama yönelmek istiyorum yani… bazen mesela çok şey yapıyorum iyi 

hissediyorum, bazen de işte şeytan araya giriyor böyle geri duruyorum. O  zaman da   

yani mesela namaz kılıyorum, namazda mesela konsantre olamıyorum, kafamda başka 

şeyler oluyor, hani diyorum tat alamıyorum diyorum, niye kılayım gibi....” şeklindeki 

sözleri ve erkek katılımcı olan K18’in “Yani çocukluktan gelen toplumun bana 

gösterdiği, topluma ayak uydurmam için bir dine sahip olmam gerekiyor… şunu 

söyleyeyim, aslında ben tamam Müslümanım o kesin. Yani Müslümanların örf adetlerine 

göre yaşıyorum, sonuçta insanın girmesi gereken bir kılıf olduğunu düşünüyorum” 

şeklindeki sözleri bu kodlala ortaya çıkan DGDY’e örnek gösterilebilir. 

Nitel çalışma grubundaki kişilerden kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler ve 

günahkar/cehennemlik olmak şeklinde dini obsesyonları olan 3 katılımcı ile abdest ve 

gusülle ilgili dini obsesyonları olan 1 katılımcı DGDY kategorisinde yer almaktadır. 

Kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler ve günahkar/cehennemlik olmakla ilgili dini 

obsesyonları olan katılımcıların çoğu ise (6 katılımcı) “Kaygılı olan İGDY” kategorisinde 

yer almaktadır. Bu sonuç dini otoriteye karşı suçluluk/günahkarlık duyan katılımcıların 

daha çok iç güdümlü dini yönelime sahip olan katılımcılar arasında olduğunu gösteren 

bir bulgu olarak yorumlanabilir. Ancak dış güdümlü dini yönelime sahip katılımcıların 

da kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler ve günahkar/cehennemlik olmak şeklinde dini 

obsesyonlarının olması dini yönelim tarzlarına göre kesin bir ayırım yapmayı olanaksız 

hale getirmektedir. 

Araştırmanın nicel ve nitel sonuçları doğrultusunda, dini obsesyonları olup içsel ya 

da dışsal motivlerle dine yönelenlerin suçluluk/günahkarlık duygusu dini gelişimi 

destekleyen dinamiklerden biri olmaktan çıkıp patolojik bir hale geldiğinde dini 

yönelimin tek başına konuyu açıklamada yeterli olmadığı ve OKB’nin Tanrı algısı ile 

olan ilişkisini incelemek gerektiği belirtilmelidir. 



138 

 

 

Araştırma Sorusu 4. Araştırmadan sağlanan nicel verilere göre Tanrı algısı ile 

OKB’nin alt tipleri arasında nasıl bir ilişki vardır ve nitel veriler bu ilişkiyi açıklamakta 

mıdır? 

Obsesif Kompulsif Bozukluktaki alt tipler ile Tanrı algısı arasındaki ilişkinin 

değerlendirilmesi için yapılan korelasyon analizi sonucunda OKB’nin alt tiplerinden 

“dini içerik” alt tipi ile Tanrı algısı arasında negatif yönde anlamlı bir ilişki olduğu 

görülürken “kabul edilemez düşünceler” alt tipi ile Tanrı algısı arasında da benzer şekilde 

negatif yönde anlamlı bir ilişki olduğu görülmüştür (Tablo 3.22.). Tanrı algısını ölçmek 

için kullanılan ölçekten alınan yüksek puanların olumlu Tanrı algısını, düşük puanların 

ise olumsuz Tanrı algısını belirlediğini göz önünde bulundurarak sonuçları “dini içerik” 

ve “kabul edilemez düşünceler” alt tipleri ile olumlu Tanrı algısı arasında negatif yönde 

anlamlı bir ilişki olduğu şeklinde okumak mümkündür. Başka bir deyişle yakınmaları adı 

geçen alt tiplerle ilgili olan hastaların olumsuz Tanrı algısına sahip oldukları söylenebilir. 

Burada “kabul edilemez düşünceler” alt tipinden kastedilen dini içerikli obsesyon ve 

kompulsiyonların yanı sıra agresyon ve cinsel içerikli obsesyon ve kompulsiyonlardır. 

Her ne kadar “kabul edilemez düşünceler” alt tipi dini içerikli obsesyonları kapsasa da 

aştırmamızda dini içerikli obsesyonları ölçmek için ayrı bir ölçme aracı kullanılmıştır. Bu 

durumda gerek dini içerikli obsesyonlar gerekse hem dini hem de agresyon ve cinsellikle 

ilgili obsesyon ve kompulsiyonlar ile olumlu Tanrı algısı arasındaki ilişkinin negatif 

yönde olması tutarlı görünmektedir. 

Araştırmanın nitel çalışma grubunda bulunan OKB tanılı hastaların sahip olduğu 

Tanrı algısına ilişkin yapılan analizler sonucu, Tanrı algısının “olumlu” ve “olumsuz” 

temaları altında toplandığı belirlenmiş olup katılımcıların olumlu Tanrı algılarına ilişkin 

ifadelerinin belli kodlarla sınıflandırılabildiği görülmektedir. Bu kodlar “sevgi ve 

merhamet” ile “sevgi, merhamet ve ilahi adalete güven” şeklinde ortaya çıkmaktadır 

(Tablo 3.31.). Katılımcıların olumsuz Tanrı algılarına ilişkin ifadelerinin de yine belli 

kodlarla sınıflandırılabildiği görülmektedir. Bu kodlar “Kırgınlık, 

cezalandırma/cezalandırılma”, “Öfke”, “Sitem”, “Korku, cezalandırma/cezalandırılma”, 

“Kırgınlık ve öfke”, “Öfke, sitem cezalandırma/cezalandırılma”, “Güvensizlik/ 

cezalandırma/cezalandırılma” şeklinde ortaya çıkmaktadır (Tablo 3.33.). İçerik analizi 

sonucu elde edilen bu bulgular nicel bulgularla örtüşmektedir. Şöyle ki; olumsuz Tanrı 

algısına sahip 14 katılımcıdan 9’unun dini içerikli obsesyonları (kutsalla ilgili kabul 



139 

 

 

edilemez düşünceler, iman ve inkarla ilgili düşünceler veya günahkar/cehennemlik 

olmakla ilgili düşünceler) olup olumsuz Tanrı algıları öfke, sitem, korku, 

cezalandırma/cezalandırılma kodlarıyla ortaya çıkmaktadır. Ayrıca cinsel obsesyonları 

olan katılımcılar ile agresyon obsesyonları olan katılımcılar ve dini kompulsiyonu olan 

katılımcılar olumsuz Tanrı algısına sahiptir. Olumlu Tanrı algısına sahip olan 

katılımcılardan dini içerikli obsesyon ve kompulsiyonları olan tek kişi vardır. Bu 

katılımcının (K9) dini içeriği olan obsesyonları abdest ve gusülle ilgilidir. Burada kutsalla 

ilgili kabul edilemez düşünceler, iman ve inkarla ilgili düşünceler veya 

günahkar/cehennemlik olmakla ilgili düşünceler şeklinde obsesyonların olumsuz Tanrı 

algısına sahip katılımcılarda ortaya çıktığı görülürken abdest ve gusülle ilgili 

obsesyonların ise olumlu Tanrı algısına sahip olan katılımcıda ortaya çıktığı 

görülmektedir. Bu durumda olumsuz Tanrı algısının daha çok kutsalla ilgili kabul 

edilemez düşünceler, iman ve inkarla ilgili düşünceler veya günahkar/cehennemlik 

olmakla ilgili düşünceler şeklinde beliren dini obsesyonlarla ilgili olduğu söylenebilir. 

Bu aşamada Tanrı algısıyla ilgili tanımlayıcı bilgileri hatırlamakta yarar olabilir. 

Olumlu Tanrı algısı Tanrı’nın şefkat gösteren, bağışlayan, çok seven ve koruyan gibi 

atıflarla, olumsuz Tanrı algısı ise korkulan, cezalandıran, gaddar, tatmin olmayan gibi 

atıflarla algılanmasıdır (Güler, 2007a). Tanrı algısı olumlu olduğunda bireyin kendisini 

ve ilişkilerini dengeleyebilecek şekilde huzur, mutluluk ve anlam duygusu kazanmasına 

katkı sağlamaktadır. Böyle bir Tanrı algısına sahip biri Tanrı’yı kendisini seven, güçlü 

bir dost olarak görmekte ve O’nun her an kendisini gördüğünü bildiği için karmaşık bir 

evrende yapayalnız kalmadığına inanmaktadır. Bu da onun anlamsızlık ve yalnızlıkla 

ilgili acılarını hafifletebilmektedir. Olumsuz bir Tanrı algısına sahip olan birey ise 

anlamsızlık, huzursuzluk ve mutsuzluk duyguları yaşayabilmekte, ilişkilerinde güvensiz, 

içsel yaşantısında kaygılı olabilmektedir (Mehmedoğlu, 2011: 43). 

Peki olumlu ya da olumsuz Tanrı algısı nasıl temellenmektedir? Kuşkusuz burada 

öncelikle aileden alınan kültürel-dini miras birincil kaynak olarak görülebilir. Çocuğun 

içerisinde doğduğu toplumdaki dini öğretiler, ritüeller ve semboller onun dini eğilimini 

ve Tanrı algısını şekillendirme noktasında belirleyici olmaktadır. Sosyokültürel bağlamda 

gerçekleşen ve ilişkisel öğrenme üzerine temellenen kişisel yaşam hikayesi bireyin 

kendisini, diğer insanları, dünyayı ve Tanrı’yı anlama tarzını oluşturmaktadır 

(Mehmedoğlu, 2011: 48-50). Sosyokültürel yapılanmanın başladığı çekirdek kurum olan 



140 

 

 

aile ise Tanrı’yla ilgili yapılan atıfların içselleştirilmesini sağlayan en önemli yerdir. Katı 

disiplin, aşırı denetim ve cezalandırıcı tutumun benimsendiği otoriter anlayıştansa 

koşulsuz saygı ve sevginin hakim olduğu sıcak aile ortamlarında yetişen çocukların Tanrı 

algısı yardımcı, şifacı ve bir tür iş ortağı şeklindedir (Karaca, 2016:39). Bu bağlamda 

çocukluk çağından başlamak üzere alınan formal ya da informal din eğitiminin niteliği, 

bu eğitimin kimin tarafından verildiği, bu kişiyle kurulan ilişki, aynı zamanda bu kişinin 

sahip olduğu Tanrı algısı, bunların yanı sıra bireyin nasıl bir ailede yetiştiği, baba, 

öğretmen, devlet gibi otoriteyi temsil eden figürler ile bu figürlerle kurulan ilişkinin 

yapıcı ya da yıkıcı özellikleri gibi birçok etkenin Tanrı algısının oluşumuna katkı 

sağladığı söylenebilir. 

Araştırmamızda ilgili nicel ve nitel analiz sonuçları incelendiğinde gerek 

örneklemde gerekse nitel çalışma grubunda bulunan kişilerden dini, agresyon ve cinsel 

içerikli obsesyon ve kompulsiyonları olan katılımcıların Tanrı’yla ilgili olumsuz atıflarda 

bulundukları anlaşılmaktadır. Tanrı algısının olumsuz olması dini içerikli obsesyonlarla 

agresyon ve cinsel içeriği olan obsesyonların her üçünde de suçluluk duygusunun 

tetiklenmesine dolayısıyla hastalık semptomlarının artmasına yol açabilir. Hökelekli 

(2011: 108-109) patolojik suçluluğa sebep olan psikolojik süreci karşılanamaz borç 

betimlemesiyle anlatmaktadır. Buna göre insanın varlığını borçlu olduğu Allah’a karşı 

duyduğu minnet ve sorumluluk duygusu O’nun huzurunda karşılanamaz bir borç içinde 

hissetmesine neden olmaktadır. Bu karşılanamaz borç anlayışı Allah karşısında kusurlu 

olmak gibi egemen bir duyguya sebep olduğunda ise ortaya dayanılması zor bir 

huzursuzluk duygusu çıkabilir. Kusurlu olma tasavvurundan kaynaklanan bu duruma 

kötülüğe saplanıp kalma da denilebilir. Bu durumda sert bir hakim olarak algılanan Allah, 

huzurunda korkulup titrenen bir figüre dönüşebilir. Halbuki günah işlemekle ilgili olan 

Allah’a karşı sorumluluğunu yerine getirememe korkusu ile kötülüğe yani affedilemez 

günahlar içinde olma inancına saplanıp kalma aynı şey değildir. Karşılanamaz olarak 

hissedilen borç duygusu olumsuz bir dini anlayış değilken bu borçlu olma hissinin yoğun 

suçluluk duygusuna dönüşmesi problemli bir durumdur. Hökelekli’nin de değindiği gibi 

borçlu olma hissinin suçluluk duygusuna dönüşmesi kusurlu olma inancıyla ilgilidir. 

Kusurlu biri olduğu inancı ise kişinin kendisiyle ilgili imajını ortaya koyan benlik algısını 

çağrıştırmaktadır. 



141 

 

 

Tanrı algısı bireyin kendisiyle ilgili sahip olduğu inançları içeren benlik algısına 

paralel bir seyir izlemektedir (Mehmedoğlu, 2011: 42). Güler (2007b) Tanrı algısı, 

günahkarlık duygusu ve benlik algısıyla ilgili yaptığı çalışmada Tanrı algısı ile benlik 

algısı arasında anlamlı bir ilişki saptamıştır. Buna göre olumlu Tanrı algısına sahip 

katılımcıların benlik algıları, olumsuz Tanrı algısına sahip olan katılımcılardan daha 

yüksek bulunmuştur. Ayrıca olumsuz benlik algısına ve olumsuz Tanrı algısına sahip 

kişilerin günahkarlık duyguları daha yüksek çıkmıştır. Bu çalışmada günahkarlık 

duygusunun en güçlü yordayıcısının ise psikolojik semptomlar olduğu tespit edilmiştir 

Günahkarlık duygusu ile psikolojik bozukluk belirtileri arasında pozitif yönde anlamlı 

ilişkinin bulunduğu başka bir çalışma da Kıraç (2007) tarafından yapılmıştır. Alavi, Amin 

ve Savoji ise (2013) klinikte yaptıkları çalışmada regresyon analizi sonuçları 

doğrultusunda Tanrı ve patolojik suçluluk imgesinin kanser depresyonunun 

öngörülmesinde önemli ve belirleyici bir role sahip olduğu sonucuna ulaşmışlar ve 

Tanrı’ya duyulan güvenin depresyon gibi sorunlarla yüzleşmede koruyucu bir kaynak 

olduğunu belirtmişlerdir. 

Psikolojik bozukluklarda olduğu gibi olumsuz Tanrı algısının oluşumunda da 

çocukluk çağındaki yaşantıların; anne baba tutumlarının, ihmal ve istismara uğrama gibi 

kötüye kullanımların önemli etkisinin olduğu söylenebilir. Otoriteyi temsil etmesi 

nedeniyle özellikle baba ile kurulan ilişkinin bir takım sorunlar taşıması ileride erkek cinsi 

ve diğer otorite figürleriyle kurulacak olan sağlıksız ilişkinin temellerini oluşturmaktadır. 

En güçlü otorite olan Tanrı’yı algılama biçimi de büyük oranda baba, dede, amca gibi 

otoriter bir figürün izlerini taşımaktadır. Tanrı algısının daha çok baba imajı ile 

şekillenmesi anneye ait bazı özellikler taşımadığı anlamına gelmemekle beraber yapılan 

çalışmalarda baba imajının daha fazla öne çıktığı görülmektedir. Vergote ve 

arkadaşlarının yaptığı bir çalışmada (1969) anne ve babaya ait karakteristik özelliklerin 

yer aldığı 18’er madde belirlenerek toplamda 36 özellik sıralanmış ve katılımcıların bu 

özellikler üzerinden ebeveynlerinin her birini ve Tanrı’yı değerlendirmeleri istenmiştir. 

Sonuçta katılımcıların Tanrı algılarının büyük oranda baba imajına benzediği 

bulunmuştur. Konuyla ilgili ülkemizde yapılan araştırmalara bakıldığında da baba 

tutumunun Tanrı algısında önemli etkisi olduğu görülmektedir. Z. Akyüz (2010) ve 

Bayraktutar’ın (2019) yaptığı çalışmalarda babalarını demokratik olarak niteleyen 



142 

 

 

ergenlerin olumlu bir Tanrı algısına sahip oldukları ve babalarını müdahaleci olarak 

niteleyenlere göre daha pozitif bir Tanrı algılarının olduğu belirlenmiştir. 

Araştırmamamızın nitel boyutu incelendiğinde çalışma grubunda bulunan 

katılımcılarla yapılan görüşmeler sonucu bu kişilerin Tanrı algılarının anne, kayınvalide 

gibi kadın/anne figürlerinin yanı sıra baba, dede, hayatlarında önemli bir etkisi olan ve 

bürokrasiyi temsil eden bir yetkili, komutan, ağabey, amca, dayı ve tâbi olunan mürşid 

gibi otoriteyi temsil etme bakımından güçlü bir öge olan erkek/baba figürünün etkisinin 

olduğu anlaşılmaktadır. Katılımcıların Tanrı algısının bazen tek bir figürden bazen de 

birden fazla figürden etkilenebildiği görülmektedir. Ancak Tanrı algısını etkileyen figür 

çoğunlukla otoriteyi temsil eden bir erkek olmakta ve bu otorite figürü ile Tanrı’ya 

yapılan atıflar arasında benzerlikler bulunmaktadır. Örneğin kadın katılımcı olan K4’ün 

babasıyla bezer atıflar yaptığı Allah’tan bahsederken “Sanki diyor ki, bak kızım! Senin 

kaderin böyle…” demesi bunu açıkça göstermektedir. Bu katılımcı babasının cimri 

olmasından dolayı kendisine zor zamanlar yaşatan bir adam olduğunu, kardeşleri arasında 

ise dezavantajlı bir konumu olduğunu söylerken benzer şekilde Allah’ın da ona istediğini 

vermediğini ve O’nun şanssız kulları arasında olduğunu dile getirmektedir. 

Kadın katılımcı olan K10’un babasıyla ilgili “Babam beni sevmezdi, kız çocuklarını 

sevmezdi, biz üç kardeştik iki abim vardı, sevmezdi beni… Zaten köye giderdim hep 

babamı görmemek için… Daha sonra bu 15 yaşından sonra bir gün abimin şey dediğini 

duydum, baba dedi bak dedi bu çocuk televizyon izliyor dedi, bir gün gidersin ki kendini 

öldürmüş o zaman dedi ben seni affetmem… Ondan sonra hemen bıçak gibi kesmedi, 

daha sonra 16 yaşlarında falan mı ne işte tam yaş olarak yanlış olmasın, babamda bir u 

dönüşü oldu. Böyle bir kızım demeler sevmeler, para isteyemiyorum zaten, bir ihtiyacın 

var mı derken bir değil birkaç defa sormalar…” sözleri ile Allah’la ilgili “…“Allah’ın 

bizi sevmesi için mutlaka kötü bir şey mi başımıza gelmeli?! Allah’la ilgili bu düşünceyi, 

neden bizi sevmiyor düşüncesini aklımdan atamıyorum.” sözleri arasındaki benzerlik 

dikkat çekerken, katılımcının her iki otorite figürü tarafından da sevilmek için kötü bir 

şey olması gerektiği şeklindeki inancının temelleri hakkında fikir sahibi olmak 

mümkündür. Başka bir (erkek) katılımcı olan K18’in anne ve babasıyla ilgili “şöyle, 

benim annemle babam ayrı zaten, ya baba sevgisi diye bir şey yok ortada… şimdi insan 

karşı taraftan sevgi görmeyince onu tanımlayamıyor, tanımlayamayınca da şöyle bir 

durum oluyor,  gayet çocukluğumda da resmiydim kendisiyle (anneyle)…  yani bir devlet 



143 

 

 

kurumu gibi işte ben dilekçe yazarım o bana bir dönüş yapar, böyle bir hayatımız var… 

ben annemi tanımıyorum, yani babamı da tanımıyorum, kişilikleri hakkında bir fikrim 

yok,  özel hayatları hakkında bir fikrim yok” sözleri ile Allah’la ilgili “Anladığım şey şu, 

dediğim gibi Allah öteki tarafta var ve biz ona hesap veririz, benim Allah algım sadece 

böyle… Benim şeyim bundan ibaret, pek bir şey hissetmiyorum, empati kurduğum bir 

varlık değil.” sözleri arasında hem ebeveyni hem de Allah’la olan ilişkisinde yaşadığı 

duygusal yoksunluk ve her iki ilişki tarzının da resmi ve soğuk oluşuyla ilgili benzerlikler 

bulunmaktadır. 

Katılımcıların Tanrı ve diğer otorite figürleriyle ilgili yaptıkları atıfların benzerliği 

sadece olumsuz Tanrı algısında değil olumlu Tanrı algısında da ortaya çıkmaktadır. 

Örneğin Kadın katılımcı olan K7’nin anne ve babasıyla ilgili “Bugüne kadar bir istediğim 

ikiletmeden oldu.   Küçükken babam sinemaya çok götürürdü, sonra klasik müzik çok 

dinletirdi, dil öğrenmemi çok isterdi, kurslara verirdi, ilkokul üçte dil kursuna 

gidiyordum… sonra yani annemle gezmeye gider oynardım, hep arkadaş gibi oldu, şu 

anda da kız kardeşim gibi… Babamın matematiği çok iyiydi.  Mesela anlatırdı, 

anlamasam bir daha sorardım, işte anlatırdı, en son işte derdi bunları bunları yap,  işte 

ben de yapmak istemezdim. Yapmadığımda kızardı bana, yani kızması çok sertleşme değil 

de yani sadece sesini yükseltiyordu. Onun haricinde bir şeye kızmıyordu.” sözleri ile 

Allah’la ilgili “işte merhametli,  affeden, işte istediklerimizi kullarına kötü de olsa iyi de 

olsa yerine getiren, ama biz insanlar nankör olarak ise onun bize bazı sunduğu namaz 

oruç mesela, çoğumuz onları yerine getiremiyoruz, ama bizi yine bağışlıyor, affediyor ve 

yine istediklerimizi veriyor… yani böyle çok içten istiyorum, yani genellikle dileklerim 

kabul oluyor, her zaman yanımda olduğunu, iyi bir kul olduğumu düşünüyorum” sözleri 

arasında otorite figürü tarafından kendisine gösterilen toleransın yüksek olduğu, sevgi ve 

merhamete dayalı ilişkilere dair benzerlikler bulunmaktadır. Bunun aksine özellikle kabul 

edilemez düşünceler, iman ve inkarla ilgili düşünceler veya günahkar/cehennemlik 

olmakla ilgili düşünceler şeklindeki dini obsesyonları olan katılımcıların Allah ile 

kurdukları ilişkide kendilerine gösterilen toleransın çok az olduğuna inandıkları 

görülmektedir. Kadın katılımcı olan K1’in “yani Cenab-ı Allah’ın sanki haşa bana bir 

garezi varmış gibi haşa! Diyorum niye hiçbir iş yolunda gitmiyor!” ifadesi ile yine kadın 

bir katılımcı olan K12’’nin “Bazen mesela diyorum ki kendi kendime, mesela ilerde yine 

dedim kendi kendime, ya Rabbim ben artık bu hastalığı taşıyamıyorum, bu OKB 



144 

 

 

hastalığını,  bana niye şifa vermiyorsun ben çok mu kötü bir kulunum!.. İşte bu olaydan 

dolayı (OKB) Allah ile olan ilişkim de etkilendi” ifadesi buna örnek olarak gösterilebilir. 

Özellikle dini obsesyonu olan kişiler üzerinden konuyu irdelemeye devam edersek 

ebeveyn ya da onun yerine geçen bir otorite figürüyle kurulan hiyerarşik ilişkinin 

Tanrı’yla da benzer bir ilişki kurulmasına kaynaklık etme potansiyelinin olduğunu 

söylemek yerinde olacaktır. Örneğin Tanrı’yı tıpkı anne ve babası gibi “denetleyici” 

kelimesiyle betimleyen ve neredeyse tamamen korku yönelimli bir Tanrı algısı olan kadın 

katılımcı K14’ün sözleri ebeveyn tarafından ortaya konan otoriter tavrın Tanrı ile kurulan 

ilişkide de hissedildiğini göstermesi bakımından dikkat çekicidir; “Erkek arkadaşım, 

şurada oturduk işte çay içiyoruz. Ondan sonra diyorum ki, gözetlendiğimi hatırlıyorum 

böyle. Diyorum ki şimdi açıklayacağım tutar bir tarafı da yok. Sürekli kafamda anneme 

ya da babama bir hesap verecekmişim gibi bir şey oluyor. Diyorum ki aslında bir şey 

dememek, çünkü bana şah damarımdan daha yakın. Hiç kafamda şey yapmayım, zaten 

yanlış, kurtaramayacağım.” 

Çocuğun gözünde her şeye gücü yeten ve söz sahibi olarak kendisinin kabul 

edilmesini isteyen anne-baba otoritesinin yerini daha sonra başka otoriteler almaktadır 

(Freud, 1976: 135; Noronha, 2016). Bu durumda aynı ilişki dinamiklerinin birey-Tanrı 

arasındaki ilişkide de kendini göstermesi ve yetişkin bir birey olduğunda ebeveyn ya da 

diğer otorite figürlerini nasıl algılıyorsa Tanrı’yı da öyle algılaması olası görünmektedir. 

Bu noktada ayrıntı bir bilgiyi vermek yerinde olacaktır. Araştırmamızın nitel çalışma 

grubunda bulunan ve kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler, iman ve inkarla ilgili 

düşünceler veya günahkar/cehennemlik olmakla ilgili düşünceler şeklinde dini 

obsesyonları olan katılımcılar anne, baba gibi bir çeşit kutsallık atfettikleri kişilerle ilgili 

olumsuz bir şey söylememe konusunda titizlik gösteren bireylerdir. Aslında bu durum 

psikanalitik yaklaşımdaki sevgi-nefret ambivalansını hatırlatmaktadır. Çünkü bu 

bireylerin hayatlarındaki otorite figürlerinin anlayışlı, sevecen ve cömert olmayıp aksine 

kısıtlayıcı ve zorlayıcı olduğu anlaşılmaktadır. Psikanalitik yaklaşımda da babaya karşı 

duyulan kabul edilemez bir duyguyu ortadan kaldırmak için sevginin yoğunlaştırılarak 

nefretin bastırıldığı gözlenmektedir (Toprak, 2018). Otorite karşısında saygılı ve nazik 

gözüken bu kişiler engellenme, hayal kırıklığına uğrama ya da aşağılanma gibi bir 

durumla karşılaştıklarında ise güçlü bir öfke hissedebilmektedirler. İşte, otoriteye karşı 



145 

 

 

duyulan bu öfkenin ifade edilememesi sonucu istemsiz olarak daha büyük bir otorite olan 

Tanrı’ya yansıtıldığı düşünülmektedir. 

Bu araştırmada yukarıda anlatılan işleyişin teistik bir yaklaşımla “otoritenin yer 

değiştirmesi” ifadesiyle tanımlanması uygun bulunmaktadır. Anlaşıldığı üzere aslında 

olan şey otoritenin yer değiştirmesinden ibarettir. Kutsalla ilgili kabul edilemez 

düşünceler, iman ve inkarla ilgili düşünceler veya günahkar/cehennemlik olmakla ilgili 

düşünceler şeklinde dini obsesyonları olan katılımcıların sözlerinde ebeveyn veya diğer 

otorite figürlerine duydukları öfkeyi mutlak otorite olan Tanrı’ya yansıttıklarını görmek 

mümkündür. Erkek katılımcı olan K2’nin ifadeleri buna örnek olarak gösterilebilir: 

“Babamın ağız şapırtısına dayanamıyorum. Duyduğumda ona karşı bir nefret 

hissediyorum. Başkalarında da duysam rahatsız oluyorum ama onlardan nefret 

etmiyorum... O anda Allah’a karşı isyan edesim geliyor. Bu sorunum çözülse tüm 

sorunlarım çözülür”. Öfke duygusunu yoğun olarak yaşayan bu katılımcının kutsalla 

ilgili küfür ve hakaret içeren obsesyonları bulunmaktadır. Ancak duyduğu öfkeyi 

utanması nedeniyle babasına yansıtamazken bastırdığı öfke başka bir alanda, yine bir 

otorite olan Allah’la olan ilişkisinde ortaya çıkmaktadır. K2 “Bu sorunum çözülse tüm 

sorunlarım çözülür” derken farkında olmadan sorunun babasıyla ilgili olduğuna işaret 

etmektedir. Söz edilen tarzda dini obsesyonları olan katılımcıların hayatlarındaki otorite 

figürleri veya Allah hakkında yanlış bir şey söylememek için azami derecede dikkat sarf 

ederken öfke ve isyanı andıran yakınmalarını kader hakkında konuşurken dile getirdikleri 

de görülmektedir. Erkek katılımcı olan K11’in sözleri “Haksızlığa uğrama derken, ben 

yıllar boyu çalıştım, artık bıktım, yoruldum, çocukluktan beri… Okumadım, hep çalıştım. 

Başkalarına bakıyorsun, okumuşlar, meslek sahibi olmuşlar. Benim hep aynı, aldığım 

maaş da belli. İşte çocukluğumda neyse şimdi de o!.. Onlar çocuklarını kreşe gönderirken 

biz mahalleye top oynamaya gönderiyoruz. Sonuçta bu çocukların geleceği aynı olur 

mu?.. Hep aynı yani… İsyan değil ama bu söylediğim, Allah’ın muradı!..”  buna örnek 

olarak gösterilebilir. 

Elbette kabul edilemez düşünceler alt tipinde bir araya gelen dini obsesyon ve 

kompulsiyonlara veya cinsel ya da agresyon obsesyonlarına ve aynı zamanda olumsuz 

Tanrı algısına sahip katılımcıların ifadelerinde ortaya çıkan tek duygu öfke değildir. 

Olumsuz Tanrı algısı teması altında ortaya çıkan kodları hatırlayacak olursak bunlar, 

“Öfke”, “Sitem”, “Korku, cezalandırma/cezalandırılma”, “Kırgınlık ve öfke”, “Öfke, 



146 

 

 

sitem cezalandırma/cezalandırılma”, “Güvensizlik/ cezalandırma/cezalandırılma” 

şeklindedir. Bu kodların ortak yönü ise Tanrı’yı ya da kendini suçlamadır. Bu 

katılımcıların ifadelerine bakıldığı zaman (Tablo 3.33.) doğrudan öfke duygusunun açığa 

çıktığı görülürken, öfkenin kırgınlık ve sitem şeklinde ortaya çıktığı da anlaşılmaktadır. 

Bunun yanında katılımcıların ifadelerinde günahkar/cehennemlik olma inancı nedeniyle 

cezalandırılmaktan duyulan korku da görülebilmektedir. Korkulan bir figürden dolayı 

hissedilen kaygının yoğun suçluluk duygularının yaşanmasına neden olabildiği (Geçtan, 

2018:50), suçluluğun ise öfkenin içe yönelmesi ve dolaylı olarak ifade edilme şekli 

olduğu (Soykan, 2003) düşünüldüğünde suçluluk duygusunun öfke duygusuyla kesiştiği 

ve hatta onun görünen başka bir formu olduğu sonucu çıkarılabilir.  Suçluluk duygusunun 

ne kadar rahatsız edici olduğunu söylese de gerçek bir yakınlaşmada bu duygunun 

artacağını belirten kadın katılımcı K13’ün Allah’a yaklaştıkça suçluluk duygularının 

arttığını dile getirmesi bu duruma örnek olarak gösterilebilir. Bu katılımcının Tanrı 

algısıyla ilgili ifadeleri “Korku, cezalandırma/cezalandırılma” şeklinde kodlanmıştır. 

Sonuç olarak doğrudan Tanrı’yı suçlama olsun kendini suçlama olsun bu tutum aslında 

otoriteye karşı duyulan öfkenin farklı şekillerde yansıtılması olarak görülebilir. Buna bir 

örnek de kutsalla ilgili dini obsesyonları olan erkek katılımcı K6’dır. K6 ile yapılan 

görüşmede katılımcının çocukluğundan itibaren yaşadığı olaylarda babasını haklı bulmak 

için kendi duygularını değersizleştirdiği anlaşılmaktadır. Bu durum ise kendisini daha çok 

suçlamasına neden olmaktadır. Katılımcının otoriteyle kurduğu ilişkinin suçluluk 

duygusuyla yürüdüğü, bastırılan öfkenin de başka bir otorite olan Allah ile kurduğu 

ilişkide ortaya çıktığı düşünülmektedir. Bahsedilen görüşmede geçen bir diyalog şu 

şekildedir: 

- Sence Allah seni ciddiye alıyor mudur? 

-Sanmıyorum 

-Sen incindiğinde ciddiye alıyor mudur? O bahsettiğin mağduriyetleri yaşadığında? 

-Iı (hayır anlamında) 

-Halbuki Hz. Peygamber mazlumun âhı Allah’a ulaşır buyuruyor 

-Ama o çok önemli şeyler içindir, benim yaşadıklarım o kadar önemli değil 



147 

 

 

-Önemli olmadığına nasıl karar verdin? (…) Ya da çok önemli olan şey nasıl bir 

şey olurdu? 

- (…) 

-Seninki niye önemsiz? 

-Babama canım sıkılmıştı ama belki de o haklıdır… 

Öfke duygusunun neden Tanrı ile kurulan ilişkide ortaya çıktığına gelince bir adım 

daha ileri giderek “otoritenin yer değiştirmesi ve güvenli alan” tanımlamasıyla konuya 

açıklık getirebilmeyi umuyoruz. Konuyu daha iyi anlatabilmek için bir benzetme yapmak 

gerekirse, Allah ile kul arasındaki güvenli alan, küçük bir çocuk ile annesi arasında 

kurulan güvenli alan gibi düşünülebilir.  Küçük bir çocuğun annesinden ayrı bir 

ortamdayken gün boyu uslu ve problem çıkarmadan durduktan sonra annesiyle ilk 

karşılaşma anında içindeki tüm öfkeyi ona yansıtması aslında kendini güvenli alanda 

hissetmesinden kaynaklanmaktadır. Çünkü anne, çocuk için bütün problemlerin 

getirilebileceği yerdir. Öyle ki çocuk gün boyu kendini tutsa bile en sonunda içinde 

birikenleri bırakabileceği yer orasıdır. Böyle bir ilişkide anne çocuğunun doğal tepkiler 

verebileceği güvenli bir alan sağlayabilmiştir (www.egitimpedia.com). İşte Allah’la 

kurulan ilişki de olumsuz Tanrı algısına rağmen insanların çoğu için yoğun duyguların 

ifade edilebildiği güvenli alandır denilebilir. Karaca’nın ifadesine göre (2016: 15) 

bireylerin Allah’la kurdukları ilişki sistematik bir gelişim göstermese de Allah, insanların 

büyük kısmı için önemli bir güvenlik üssü ve sığınak değerindedir. Bu doğrultuda baba 

veya diğer otorite figürlerine karşı duyulan fakat bastırılan öfkenin Allah’la ilgili kabul 

edilemez düşünceler olarak ortaya çıkması Tanrı ile kurulan ruhsal ilişkinin güvenli alan 

oluşturduğu şeklinde yorumlanabilir. Bu kişiler için inandıkları Tanrı, gerek istenmeyen 

düşünceler olsun gerekse yerine getirilmeyen dini ödevler olsun her durumda yaşamsal 

ihtiyaçlarını karşılayarak lütuflarda bulunmaya devam etmektedir. Bundan dolayı 

otoriteye karşı duydukları fakat içselleştirilen toplumsal normlar nedeniyle ifade 

edemedikleri öfke yaşamsal gereksinimlerini her durumda karşılayan, merhametli ve 

yüce bir varlık karşısında ortaya çıkmaktadır. Kadın katılımcı olan K10’nun “Ben O’nun 

çok iyi biri, affedici, merhametli bir varlık olduğunu bildiğim halde, O’na inanıyorum, o 

inanç beni mutlu huzurlu ediyor, ama namazda ne geliyor bunları düşünen bir şey, 



148 

 

 

namazda küfür geliyor” şeklindeki sözleri bastırılan duyguların ancak güvenli alan 

oluşturduğuna inanılan bir ilişkide ortaya çıktığını göstermesi bakımından önemlidir. 

Araştırma Sorusu 5. Elde edilen nicel verilere göre OKB tanılı hastalarda Tanrı 

algısı ve dini yönelim arasında nasıl bir ilişki vardır ve nitel veriler bu ilişkiyi açıklamakta 

mıdır? 

Tanrı algısı ile dini yönelim arasındaki ilişkinin değerlendirilmesi için yapılan 

korelasyon analizi sonucunda Tanrı algısı ile iç güdümlü dini yönelim arasında pozitif 

yönde anlamlı bir ilişki olduğu görülmüştür. Tanrı algısı ile dış güdümlü dini yönelim 

arasında ise anlamlı bir ilişki olmadığı görülmüştür (Tablo 3.23). Değişkenler arasında 

tespit edilen ilişkinin niteliğini saptamak amacıyla çok değişkenli regresyon analizi 

yapılmıştır. Tanrı algısını etkilediği düşünülen dini yönelim değişkenlerinin Tanrı algısını 

ne şekilde yordadığını ortaya koymaya yönelik olarak yapılan regresyon analizi 

sonucunda İGDY ve DGDY’in Tanrı algısındaki toplam varyansın %16’sını açıkladığı 

bulunmuştur. Analiz sonuçlarına göre İGDY değişkeninin anlamlı şekilde Tanrı algısı 

değişkenini yordadığı görülürken, DGDY değişkeninin ise Tanrı algısı değişkeninin 

anlamlı bir yordayıcısı olmadığı anlaşılmıştır (Tablo 3.24., Tablo 3.25.). 

Araştırmanın nitel boyutu ise elde edilen nicel bulguların daha anlamlı hale 

gelmesini sağlamaktadır. Çalışma grubunda bulunan OKB tanılı hastaların sahip olduğu 

dini yönelim ve Tanrı algısına ilişkin yapılan analizler sonucu, katılımcıların belli 

temalarda bir araya geldikleri görülmüştür. Buna göre; “Kaygılı Olmayan İGDY ve 

Olumlu Tanrı Algısı”, “Kaygılı Olan İGDY ve Olumsuz Tanrı Algısı”,  “DGDY ve 

Olumlu Tanrı Algısı”, “DGDY ve Olumsuz Tanrı Algısı” şeklinde temalar ortaya 

çıkmıştır (Şekil 3.3., Tablo 3.35., Tablo 3.36., Tablo 3.37. ve Tablo 3.38). Bu bulgulara 

göre olumlu Tanrı algısına sahip katılımcıların yalnızca “Kaygılı Olmayan İGDY” ile 

DGDY grubunda yer aldıkları görülmektedir. Olumsuz Tanrı algısına sahip katılımcılar 

ise ya “Kaygılı Olan İGDY”  ya da DGDY grubunda yer almaktadırlar. 

Nicel bulgular hem iç güdümlü hem de dış güdümlü dini yönelimin Tanrı algısıyla 

pozitif ilişkili olduğunu, ancak sadece iç güdümlü dini yönelimin Tanrı algısıyla olan 

ilişkisinin anlamlılık seviyesinde olduğu gösterirken nitel bulgular da nicel bulguları 

destekleyecek şekilde olumlu Tanrı algısı ile hem iç güdümlü hem de dış güdümlü dini 

yönelime ilişkin ifadelerin bir araya gelebildiğini göstermektedir. Nicel sonuçlarda 



149 

 

 

önemli bir bulgu iç güdümlü dini yönelim ile Tanrı algısı arasındaki ilişkinin anlamlılık 

düzeyinde olması ve iç güdümlü dini yönelimin Tanrı algısının anlamlı bir yordayıcısı 

olmasıdır. Bu sonuç içsel bir motivasyonla dine yönelmenin sahip olunan Tanrı algısıyla 

eş güdümlü bir dinamizm içinde olduğunu göstermektedir. Bunu nitel bulgulara göre 

yorumlayacak olursak ancak kaygılı olmayan içsel dini yönelimin olumlu Tanrı algısına 

sahip olmaya yardımcı olacağı söylenebilir. Nitel çalışma grubunda dış güdümlü dini 

yönelimi olup olumlu Tanrı algısına sahip olan katılımcılar da bulunmaktadır. Ancak bu 

katılımcıların ifadeleri “sevgi ve merhamet” şeklinde kodlanırken, “Kaygılı Olmayan 

İGDY” kategorisinde yer alan katılımcıların ifadeleri “sevgi, merhamet ve ilahi adalete 

güven” şeklinde kodlanmaktadır. Bu durumda kaygılı olmayan içsel dini yönelimin 

olumlu Tanrı algısı geliştirme konusunda dışsal dini yönelime göre daha avantajlı olduğu 

söylenebilir. “Kaygılı Olmayan İGDY” kategorisinde yer alan kadın katılımcı K15’in 

Tanrı algısıyla ilgili “sevgi, merhamet ve ilahi adalete güven” kodlarını ortaya çıkaran 

ifadeleri şöyledir: 

“Küçüklükten beri ben namazımı kılıyorum, orucumu tutuyorum. Ondan sonra 

helale harama dikkat etmeye çalışıyorum. Elimden geldiği kadar. Bilerek asla!.. 

Çocuklarımı da inanç doğrultusunda yetiştirmeye çalışıyorum. İlk etapta helali haramı 

öğretmeye çalışıyoruz. Kur’an’ı hemen hemen mesela şu anda eşim dış görevde, her gece 

okurum… Mesela dün o kadar çok temizlik yaptım ki yemin ediyorum ilaç içtim en son, 

kas gevşetici. Yatsı namazımı da geç kılıyorum ki ardına Kur’an’ımı okuyayım. Dedim 

yani o orda kalsa, yo bırakmayacağım!.. Çok seviyorum maneviyatı huzur buluyorum… 

Biliyoruz ki O(Allah) bizim için her şeyin aslında en iyisini yapıyor… harika biri, dört 

dörtlük. Yaptığı her şeyi de yarattığı kulunun faydasına. Çünkü biliyorum ki ben şu anda 

bir sıkıntı çekiyorsam bu Allah’tan değil, ben kendi yaptıklarımla. Onu biliyorum artık, 

çünkü insanın kendine yaptığı kötülüğü başkası yapamaz. Günahlar da sevaplar da o 

şekilde… Bir sıkıntı ya da bir şey geldiğinde Allah beni seviyor… mesela öyle 

pişmanlıklarım çok oluyor. Allah’la konuşuyorum, hani diyorum ki Rabbim sen beni affet. 

Çünkü Allah dediğinde, buyur ya kulum diye her daim bizi işiten gören Allah var… Bazen 

aynı şeyi yapıyoruz, mesela ben buna tövbe ediyorum ama tekrar yapıyorum, tekrar tövbe 

ediyorum.” 

Kaygının patolojik bir düzeyde olmadığı iç güdümlü dini yönelimi olan bireydeki 

adanmışlık duygusu dış güdümlü dini yönelimi olan bireydeki aidiyet duygusunun çok 



150 

 

 

ötesindedir. İçsel motivasyonu olan bireyin dini anlayışı her şeye hakim olan Allah’ın her 

an kendisinden haberdar olduğu bilinciyle yaşarken O’nun merhametini, şefkatini ve 

esirgemesini beklemek şeklindedir (Mehmedoğlu, 2011:232). Dini inanç ve 

uygulamaların sosyal veya ruhsal endişelerle motive edildiği başlangıç aşaması da olarak 

adlandırılabilecek olan dış güdümlü dini yönelim, dinin özgeci bir şekilde yaşanması 

gerektiği ilkesinin içselleştirilmesiyle birlikte iç güdümlü dini yönelime doğru 

evrilmektedir. Dış güdümlü dini yönelimden iç güdümlü dini yönelime geçebilmek 

özerkleşmiş dini inanç için gerekli ve önemli bir adımdır. Bu aşamada daha gerçekçi 

temellere oturan iç güdümlü dini yönelim bazı mistik dini deneyimlerin yaşanmasına 

hazır hale gelmektedir.  Artık ilahi varlık ile doğrudan temas isteğinin çok güçlü bir 

şekilde hissedildiği metafizik alanda yaşanan bu özel deneyimler ilahi aşk ile karakterize 

edilmektedir. İç güdümlü dini yönelime sahip olmadan yaşanması mümkün olmayan bu 

duruma marifet adı verilmektedir (Karaca, 2017: 94-96). Marifeti yaşayan kişilerin 

hissettiği egemen duygu ise Allah’a karşı duyulan yoğun sevgidir. Sevginin bireysel ve 

toplumsal birçok yararından söz edilebilir. Bunlardan en önemlisi sevginin her şeyden 

önce bir güven işi olmasıyla ilgilidir (Yakıt, 2006). Allah’a güven duymanın üstün 

taraflarını ve olumlu etkisini vurgulayan ayetler [“Sen O mutlak galip ve engin merhamet 

sahibine güvenip dayan” (Şuara: 26/217), “Allah’a güven; güvenip dayanmak için Allah 

yeter”(Ahzab 33/3)] inananlarda teslimiyetle birlikte huzur duygusunu sağlamaktadır. 

Allah’la ilgili çok sevilen aynı zamanda çok seven, güvenilir ve güçlü bir dost tasviri 

ancak içsel motivasyonla sağlanan olgunlaşmış bir dindarlığa bağlıdır. Allport’a göre 

(2016: 73-92) böyle bir dindarlık dinamik bir yapıda ve korkuyla motive olmayan bir 

karakterdedir. 

İç Güdümlü ve Dış Güdümlü Dindarlık Ölçeğinin yanı sıra dikey ve yatay olmak 

üzere iki alt boyuttan oluşan İmanda Olgunluk Ölçeğinin kullanıldığı bir çalışmada iç 

güdümlü dindarlık ile imanda olgunluğun dikey boyutu arasında kavramsal bir yakınlık 

olduğu, her ikisinin de içselleştirilmiş dini inancın önemine vurgu yaptığı 

belirtilmektedir. Bu çalışmada olgun bir imana ve iç güdümlü dini yönelime sahip olan 

kişilerin günlük yaşamlarıyla inançlarını bütünleştirdikleri ve Tanrı ile olan ilişkilerinin 

yaşamlarında temel oluşturduğu ifade edilmektedir (Salsman ve Carlson, 2004). Bu 

çalışmada geçen olgun iman ve iç güdümlü dini yönelimi olan kişiler ile bizim 

araştırmamızdaki “Kaygılı Olmayan İGDY ve Olumlu Tanrı Algısı” kategorisinde yer 



151 

 

 

alan kişiler arasında bir benzerlik kurulabilir. Bu kategoride bulunan her iki katılımcının 

da ifadelerine bakıldığında (Tablo 3.35) içselleştirmiş oldukları inançlarını yaşamlarının 

merkezinde tutan ve sevgi, merhamet güven motifleriyle bezenen bir Tanrı algısına sahip 

olan kişiler oldukları görülmektedir. 

Olumsuz Tanrı algısına sahip katılımcıların ifadelerine bakıldığında ise dini 

obsesyon ve kompulsiyonları olan katılımcıların tamamının dini yönelimlerinin ya 

“Kaygılı Olan İGDY” ya da DGDY şeklinde olduğu anlaşılmaktadır. Aynı şekilde 

olumsuz Tanrı algısına sahip şüphe ve belirsizlikler alt tipinde olan katılımcıların 

tamamının dini yönelimleri de ya “Kaygılı Olan İGDY” ya da DGDY şeklindedir. Ayrıca 

yine olumsuz Tanrı algısına sahip cinsel obsesyonları olan katılımcılar ile agresyon 

obsesyonları olan katılımcıların tamamının da dini yönelimleri ya “Kaygılı Olan İGDY” 

ya da DGDY şeklindedir. Bu sonuçlar dini yönelimle ilgili sonuçların Tanrı algısıyla ilgili 

sonuçlarla birlikte okunması gerektiğini göstermektedir. Rowatt ve Kirkpatrick (2002) 

tarafından yapılan çalışma bulgularının bu sonuçlarla örtüştüğü görülmektedir. Bu 

çalışmada Tanrı’ya kaçınmacı ve kaygılı bağlanma ile nevrotizm arasında pozitif 

korelasyon bulunurken, yine Tanrı’ya kaygılı bağlanma ile DGDY arasında da pozitif 

korelasyon bulunmuştur. 

Dini yönelim ve Tanrı algısına ilişkin yapılan analizleri yorumlarken önemli 

olduğunu düşündüğümüz bir konu da “Kaygılı Olan İGDY” kategorisinde yer alan 

katılımcıların hissettiği suçluluk ve kaygı duygusunun bu kişilerin Tanrı ile olan 

ilişkilerini canlı tutmayı sağlayan bir etkisi olduğu şeklindeki değerlendirmemizdir. 

Özellikle kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler, iman ve inkarla ilgili düşünceler veya 

günahkar/cehennemlik olmakla ilgili düşünceler şeklinde dini obsesyonları olan 

katılımcıların hissettiği bu duyguların dini motivasyonu arttıran bir etkisi olduğu 

düşünülmektedir. Bu kişilerin yaşam deneyimlerindeki otorite figürleriyle olan 

ilişkilerinde işlevselliği daha önce kanıtlanmış olan bu duyguların Tanrı ile olan 

ilişkilerinde de temel oluşturduğu söylenebilir. Sonuç olarak olumsuz Tanrı algısına sahip 

olan bu katılımcıların Tanrı ile olan ilişkilerini böyle bir zeminde sürdürdükleri ve bu 

motivasyonun onların Tanrı huzurunda sorumluluk sahibi bir kul olmalarına yardımcı 

olduğu anlaşılmaktadır. Yoğun olarak hissedilen suçluluk ve kaygı gittiğinde ise bunların 

yerine geçebilecek aynı yoğunlukta olumlu bir duygu olmadığından, korkulan ve 

cezalandıran Tanrı algısı bu kişilerin dinle ilişkilendirdikleri sorumlulukları yerine 



152 

 

 

getirmelerine katkıda bulunmaya devam etmektedir. Bundan dolayı özellikle dini 

obsesyonların olumsuz Tanrı algısını sürdürmeyi sağlayan önemli bir rolünün olduğu 

söylenebilir. Burada anlatılan dini obsesyon, “Kaygılı Olan İGDY” ve olumsuz Tanrı 

algısı arasındaki ilişkiler Şekil 4.1.’de görselleştirilmektedir. 

 

 

 

 

 

 

Şekil 4.1. Dini Obsesyon, “Kaygılı Olan İGDY” ve Olumsuz Tanrı Algısı Arasındaki 

İlişkiler 

Tanrı’ya karşı hissedilen suçluluk ve kaygı dini içerikli obsesif semptomları 

arttırmaktayken, O’na karşı hissedilen sevgi Allah’a daha çok güven duymaya neden 

olmakta, O’nun şefkatine ve merhametine mazhar olunacağı inancını beraberinde 

getirmektedir. Dini içerikli obsesyonların içerdiği dinamikler göz önünde 

bulundurulduğunda olumsuz özelliklerle algılanan bir Tanrı karşısında hissedilen yoğun 

suçluluk duygularının hastalık belirtilerini arttırdığı söylenebilir. İnözü ve Karancı’nın 

(2012) dini obsesyonların gelişimiyle ilgili yaptıkları alan araştırması da bu kanıyı 

doğrulamaktadır. Bu bağlamda iyileşme sürecinin Tanrı algısının olumsuzdan olumluya 

doğru değişmesiyle hız kazanacağı öngörülebilir. Olumlu Tanrı algısının iç güdümlü dini 

yönelim ile pozitif ilişkili olduğunu bulgulayan diğer araştırmalar da (Spilka ve Mullin, 

1977; Spilka ve Schmidt, 1983; Schaefer ve Gorsuch, 1991; Erdoğan, 2014a) 

içselleştirilen ve olgunlaşmış dindarlığı sağlayan bir inancın olumlu Tanrı algısı 

geliştirmeye katkı sağlayabileceğini göstermektedir. 

4.2. SONUÇ VE ÖNERİLER 

Obsesif Kompulsif Bozukluk tanısı olan hastalarla çalışılan bu araştırma karma 

yöntem araştırma desenlerinden açımlayıcı ardışık desenle yapılmış olup ilk aşamada elde 

edilen nicel veriler ile ikinci aşamadan elde edilen nitel veriler bütünleştirilerek 

tartışılmıştır. Bu doğrultuda ulaşılan araştırma sonuçları aşağıdaki gibi sıralanabilir; 

Olumsuz 

Tanrı Algısı 

Kaygılı 

Olan İGDY 
Dini 

Obsesyon 



153 

 

 

1. Örneklemde ve nitel çalışma grubunda yer alan katılımcıların dini yönelim ve 

Tanrı algılarının incelendiği bu araştırmanın nicel ve nitel aşamasında birbirini 

tamamlayan sonuçlara ulaşılmış, nitel bulguların nicel sonuçları açıkladığı 

ortaya çıkmıştır. 

2. Araştırmanın nicel aşamasında dini yönelimi ölçmek amacıyla kullanılan ölçek 

iç güdümlü ve dış güdümlü olmak üzere iki boyutu ölçmekte iken, nitel bulgular 

iç güdümlü dini yönelimin “Kaygılı Olan İGDY” ve “Kaygılı Olmayan İGDY” 

şeklinde sınıflandırılabileceğini göstermiştir. Bu tanımlamalar sayesinde 

örneklemden sağlanan nicel bulgular daha anlamlı hale gelmiştir. 

3. Araştırmanın nicel ve nitel bulguları bütünleştirilerek değerlendirildiğinde 

özellikle dini içeriği olan obsesyonlar ile Tanrı algısı arasındaki istatistiksel 

olarak anlamlı düzeyde olan negatif ilişki nitel bulgular ışığında yapılan 

“otoritenin yer değiştirmesi ve güvenli alan” tanımlamasıyla açıklık 

kazanmıştır. Bu doğrultuda kutsalla ilgili kabul edilemez düşünceler, iman ve 

inkarla ilgili düşünceler veya günahkar/cehennemlik olmakla ilgili düşünceler 

şeklinde beliren dini obsesyonların arkasında Tanrı’yla kurulan ilişkide ortaya 

çıkan ama aslında otorite figürlerine karşı duyulan öfkenin olduğu söylenebilir. 

4. Araştırmanın tartışma kısmında yapılan değerlendirmeler sonucu “Kaygılı Olan 

İGDY” kategorisinde yer alan katılımcıların hissettiği suçluluk ve kaygı 

duygusunun bu kişilerin olumsuz Tanrı algısını sürdürmelerini sağlayan bir 

etkisinin olduğu, yoğun suçluluk ve kaygıyla dinamize olan dini obsesyonların 

ise Tanrı ile kurulan ilişkiyi canlı tutmaya yarayan önemli bir rolünün olduğu 

anlaşılmıştır. 

5. Araştırmanın sonuçları bağlamında kaygıdan uzak, içselleştirilen ve 

olgunlaşmış bir dindarlık anlayışının olumlu Tanrı algısı geliştirmeye yardımcı 

olabileceği, bu sayede olumsuzdan olumluya evrilen Tanrı algısının özellikle 

dini obsesyonların tedavisine katkı sağlayabileceği öngörülmektedir. 

Araştırma sonuçlarından yola çıkarak sıralanabilecek öneriler şöyledir; 

1. Obsesif Kompulsif Bozukluk ve dini yönelim ilişkisinin iç ve dış güdümlü dini 

yönelim boyutlarının yanı sıra sorgulayıcı ve katı kuralcı dini yönelim 

boyutlarıyla da çalışılabileceği düşünülmektedir. 



154 

 

 

2. Obsesif Kompulsif Bozukluğun, dindarlık ve suçluluk ile ilişkisinin çok boyutlu 

bir dindarlık ölçeği kullanılarak incelenebileceği düşünülmektedir. 

3. Obsesif Kompulsif Bozukluk semptomları ile dini yönelim ilişkisinin 

karşılaştırmalı olarak klinik olan ve klinik olmayan örneklemlerde 

çalışılabileceği düşünülmektedir. 

4. Dini obsesyonu olan vakalarla klinikte çalışan profesyonellerin bu araştırma 

sonuçlarından yararlanarak manevi/dini temelli tedavi yaklaşımlarını 

uyguladıkları yöntemlerle birleştirmelerinin tedavi sürecini hızlandıran bir etki 

oluşturabileceği düşünülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



155 

 

 

KAYNAKÇA 

Abramowitz, J. S., Huppert, J. D., Cohen, A. B., Tolin, D. F., Cahill, S. P. (2002). 

“Religious Obsessions and Compulsions in Non-clinical Sample: The Penn 

İnventory of Scrupulosity”. Behaviour Research and Therapy, 40, 825-838. 

Abramowitz, J. S., Jacoby, R. J. (2014). “Scrupulosity: A Cognitive-Behavioral Analysis 

and Imlications for Treatment”. Journal of Obsessive-Compulsive and Related 

Disorders, 3, 140-149. 

Abramowitz, J. S., McKay, D., Taylor, S. (2008). Obsesif Kompulsif Bozukluk ve 

Bağlantılı Sorunlar Klinik El Kitabı. (Çev.: Y. Doğan). İstanbul: Okyanus 

Yayınları. (1960). 

Abramowitz, J. S., Olatunji, B. O., Timpano, K. R., Riemann, B. C., Adams, T., Storch, 

E. A., Deacon, B. J., Wheaton, M. G., Berman N. C., Losardo, D., McGrath, P. 

B., Björgvisson, T., Hale, L.R. (2010). “Assesment of Obsessive-Compulsive 

Symptom Dimensions: Development and Evaluation of the Dimensional 

Obsessive-Compulsive Scale”. American Psychological Association, 22 (1), 180-

198. 

Akyüz, M. (2017). Meme Kanseri Tanılı Hastalarda, Dindarlık Düzeyi ile Psikolojik 

Dayanıklılık ve Travma Sonrası Büyüme Arasındaki İlişkinin Araştırılması. 

(Yayımlanmamış Uzmanlık Tezi). Malatya: İnönü Üniversitesi Sağlık Bilimleri 

Enstitüsü. 

Akyüz, Z. (2010). Gençlerde Benlik Saygısı ve Tanrı Tasavvuru. (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Alavi,S. Z., Amin, F., Savoji, A. P. (2013). “Relationship Between Pathological Guilt and 

God Image with Depression in Cancer Patients”. Social and Behavioral Sciences, 

84, 919-924. 

Alçelik, Z. (2013). Yaşlılık Döneminde Tanrı Tasavvuru ve Benlik Saygısı. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 



156 

 

 

Alıcı, M. (2018). “Dindar Değil Maneviyatçıyım: Postmodern Din Bilimlerinde 

Maneviyat-Dindarlık Tartışmaları”. Arka Kültür Sanat ve Edebiyat Dergisi, 6(16), 

11-20. 

Allport, G. W. (1963).  “Behavioral Science, Religion, and Mental Health”. Journal of 

Religion and Health, 2(3), 187-197. 

Allport, G. W. (2016). Birey ve Dini. (Çev.: Bilal Sambur). (3. Baskı). Ankara: Elis 

Yayınları. (1950). 

Allport, G. W., Ross, J. M. (1967). “Personal Religious Orientation and Prejudice”. 

Journal of Personality and Social Psychology, 5(4), 432-443. 

Altın, M. (2009). Obsesif Kompulsif Bozukluk Semptomatolojisinin Kültürlerarası 

İncelenmesi: Din ve Dindarlığın Rolü. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Ankara: 

Orta Doğu Teknik Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü. 

Amadi, K.U., Uwakwe, R., Ndukuba, A. C., Odinka, P.C., Igwe, M.N., Obayi, N. K., 

Ezeme, M.S. (2016). “Relationship Between Religiosity, Religious Coping and 

Socio-Demographic Variables Among Out-Patients With Depression or Diabetes 

Mellitus in Enugu, Nigeria”. African Health Sciences, 16(2), 497-506. 

Amerikan Psikiyatri Birliği, (DSM-V, 2014). Ruhsal Bozuklukların Tanısal ve Sayımsal 

Elkitabı. (5. Baskı). (Çev.: E. Köroğlu). Ankara: Hekimler Yayın Birliği. 

Amil, O. (2013). Dini İçerikli Obsesif Kompulsif Davranışların Sosyodemografik Açıdan 

İncelenmesi ve Vesvese İlişkisi. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Amirsardari, L., Azari, S., Kooraneh, A. E. (2014). “The Relationship Between Religious 

Orientation, and Gender With a Cognitive Distortion”. Iran J Psychiatry Behav 

Sci, 8(3), 84-89. 

Angın, Y. (22-24 Kasım 2018). “Çocukluk Çağı Örseleyici Yaşantıların Tanrı Algısına 

Etkisi: Bir OKB Vakası Örneği” [Bildiri]. II. Uluslararası Manevi Danışmanlık ve 

Rehberlik Kongresi, İstanbul. 



157 

 

 

Apak, H. (2016). “Sosyal Hizmet Bölümü Öğrencilerinin Tanrı Algısı: Bingöl 

Üniversitesi Örneği”. Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

6(11), 219-230. 

Ardelt, M., Koenig, C. S. (2006). “The Role of Religion for Hospice Patients and 

Relatively Healthy Older Adults”. Research on Aging, 28(2), 184-215. 

Aydın, H. (1998). “Kur’an ve Sünnet Işığında Vesvese ve Şüphe”. Kur’an Mesajı İlmi 

Araştırmalar Dergisi, 10,11,12, 128-136. 

Aydın, Ö. (2011). Yaşamı Sürdürmede Dini İnancın Rolü. (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Aydın, S. (2015). “Olgu Bilim Araştırması”. M. Metin (Ed.), Eğitimde Bilimsel Araştırma 

Yöntemleri (ss. 287-311) içinde. (2. Baskı). Ankara: Pegem Akademi Yayınları. 

Ayten,  A. (2018). Din ve Sağlık. İstanbul: Marmara Akademi Yayınları. 

Ayten, A. (2015). Psikoloji ve Din Psikologların din ve tanrı görüşleri.  (4. Baskı). 

İstanbul: İz Yayıncılık. 

Bahadır, A. (2017a). İnsanın Anlam Arayışı ve Din. (3. Baskı). İstanbul: İnsan Yayınları. 

Bahadır, A. (2017b). Din Psikologlarının Dindarlık, Değerler ve Ruh Sağlığı Konusunda 

Temel Yaklaşımları: W. James, S. Freud, G. Jung ve V. Frankl Örneği. Hayati 

Hökelekli (Ed.). Din, Değerler ve Sağlık (ss. 13-63) içinde. İstanbul: DEM 

Yayınları. 

Baker, M., Gorsuch, R. (1982). “ Trait Anxiety and Intrinsic-Extrinsic Religiousness”. 

Journal for the Scientific Study of Religion, 21(2), 119-122. 

Baltacı, A. (2018). “Nitel araştırma Örnekleme Yöntemleri ve Örnek Hacmi Sorunsalı 

Üzerine Kavramsal Bir İnceleme”. Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 7(1), 231-274. 

Batson, C. D., Schoenrade, P., Ventis, W. L. (2017). Din ve Birey Sosyal Psikolojik Bir 

yaklaşım. (Çev.: Ali Kuşat ve Abdulvahap Taştan). Kayseri: Kimlik Yayınları. 

Bayraktutar, M. (2019). İmam Hatip Lisesi Öğrencileri Örnekleminde Dini Başa Çıkma 

ve Tanrı Tasavvuru İlişkisi. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 



158 

 

 

Beck, J. S. (2016). Bilişsel Davranışçı Terapi Temelleri ve Ötesi. (Çev.: Muzaffer Şahin 

ve Itır Tarı Cömert). İstanbul: Nobel Yayınları. (2011). 

Bergin, A. E. (1980). “Psychotherapy and Religious Values”. Journal of Consulting and 

Clinical Psychology, 48,75-105. 

Bilekli,  İ. (2016). Zihinsel Bulaşma, Dindarlık, Kendini Affetme, Suçluluk ve Düşünce 

Eylem Kaynaşmasının Obsesif Kompulsif Bozukluk Semptomlarıyla İlişkisinin 

İncelenmesi: Üniversite Öğrencilerinde Deneysel Bir Çalışma. (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü. 

Bowlby, J. (1958). “The Nature of the Child’s Tie to His Mother”. International Journal 

of Psycho-Analysis, 39, 350-373. 

Bowlby, J. (1973). Attachment and Loss, Volume II, Separation, Anxiety and Anger. 

USA: Basic Books. 

Buhr, K., Dugas, M. J. (2002). “The Intolerance of Uncertainty Scale: Psychometric 

Properties of the English Version”. Behavior Research and Therapy, 40, 931-945. 

Butcher, J. N., Mineka, S. ve Hooley, J. M. (2013). Anormal Psikoloji. (Çev.: Okhan 

Gündüz). İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Büyük, Ş. (2019). Evli Bireylerde Dindarlık ve Cinsel Mitlere İnanç Düzeyinin, Evlilik 

Doyumu ile İlişkisi. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: Üsküdar 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Büyüköztürk, Ş. (2007). Sosyal Bilimler İçin Veri Analizi El Kitabı. (7. Baskı). Ankara: 

Pegem Akademi Yayınları. 

Büyüköztürk, Ş., Kılıç Çakmak, E., Akgün, Ö. E., Karadeniz, Ş., Demirel, F. (2010). 

Bilimsel Araştırma Yöntemleri. (6. Baskı). Ankara: Pegem Akademi Yayınları. 

Cansız Aktaş, M. (2015). “Nitel Veri Toplama Araçları”. M. Metin (Ed.), Eğitimde 

Bilimsel Araştırma Yöntemleri (ss. 337-371) içinde. (2. Baskı). Ankara: Pegem 

Akademi Yayınları. 

Carmin, C., WiegartzP. S., Wu, K. (2008). “Düşük İçgörülü OKB”. Jonathan S. 

Abramowitz, Dean McKay, Steven Taylor (Ed.), Obsesif-kompulsif Bozukluk ve 



159 

 

 

Bağlantılı Sorunlar Klinik El Kitabı (ss. 122-137) içinde. (Çev.: Yıldırım B. 

Doğan). İstanbul: Okyanus Yayınları. 

Ceylan, U. E.(2018).Ölümlülük Bilincinin Dini Başa Çıkma, Tanrı Algısı, Ölüm Kaygısı 

ve Psikolojik İyi Olma ile İlişkisi. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Ciarrocchi, J. W. (1995). The Doubting Disease: Help for Scrupulosity and Religious 

Compulsions. Mahwah, NJ: Integration Books. 

Clark, D. A. (2012). “OKB ve Bilişsel Davranışçı Terapi Çalıştay Özeti”. A. Nuray 

Karancı, Tülin Gençöz, Orçun Yorulmaz, Müjgan İnözü (Ed.), Obsesif-Kompulsif 

Bozukluk: Bilişsel-Davranışçı Yaklaşım, Terapi ve Sık Kullanılan Ölçekler (ss. 1-

29) içinde. Ankara: Türk Psikologlar Derneği Yayınları. 

Creswell, J. W. (2013). Nitel Araştırma Yöntemleri. (Çev.: M. Bütün, S. B. Demir). (3. 

Baskıdan Çeviri). Ankara: Siyasal Yayın Dağıtım. 

Creswell, J. W. (2017). Karma Yöntem Araştırmalarına Giriş. (Çev.: M. Sözbilir). 

Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık. 

Creswell, J.W., Plano Clark, V.L. (2018). Karma Yöntem Araştırmaları Tasarımı ve 

Yürütülmesi. (3. Baskı). Ankara: Anı Yayıncılık. (2011). 

Çelik, İ. (2002). “Tasavvufi Düşüncede Havatır”.  Dinbilimleri Akademik Araştırma 

Dergisi, 2(1), 157-170. 

Çetintulum Huyut, B. (2013). Dini Yönelim, İntihar ve İntihara Yönelik Tutumlar. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Aydın: Adnan Menderes Üniversitesi 

Sağlık Bilimleri Enstitüsü. 

Dezutter, J., Luyckx, K., Jonker, H. S., Büssing, A., Corveleyn, J., Hutsebaut, D. “God 

Image and Happiness in Chronic Pain Patients: The Madicating Role of Disease 

Interpretation”. Pain Medicine, 11, 765-773. 

Dınvar, P. E. (2011). Travma Sonrası Stres, Dünyaya İlişkin Varsayımlar ve Tanrı Algısı 

Arasındaki İlişki. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

DİB, (2013). Hadislerle İslam (III). Ankara: DİB Yayınları. 



160 

 

 

DİB. (2015). Dini Kavramlar Sözlüğü. (6. Baskı). Ankara: DİB Yayınları. 

Düzgün, Ş. A. (2017). Dini Anlama Kılavuzu. Ankara: OTTO Yayınları. 

Eğitimpedia, Çocukların Annelerinin Yanında Daha “Kötü” Olmalarının Gerçek Sebebi, 

https://www.egitimpedia.com/cocuklarin-annelerinin-yaninda-daha-kotu-

olmalarinin-gercek-sebebi/ (Erişim Tarihi: 23.01.2020). 

Ekberi, Selahaddin Ed-Dimeşki. (2006). Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. (Çev.: 

Zafer Erginli, İlyas Karslı, Yavuz Köktaş, Nurattin Ödül, Rıfat Resul Sevinç, Salih 

Sabri Yavuz). İstanbul: Kalem Yayınevi. 

Elliott, C.H., Smith, L.L. (2018). Obsesif-Kompulsif Bozukluk. (Çev.: Fuat Can Çalışkan). 

Ankara: Nobel Yaşam Yayınları. 

Erdoğan, E. (2014a). “Üniversite Öğrencilerinde Tanrı Algısının Dini Yönelim Biçimleri 

ile İlişkisi”. Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

11(25), 167-185. 

Erdoğan, E. (2014b). Tanrı Algısı, Dini Yönelim Biçimleri ve Dindarlığın Psikolojik 

Dayanıklılıkla İlişkisi. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Eryücel, S.(2018). “Dini Yönelim ve Başa Çıkma”.  Turkish Studies, 13(2), 393-412. 

Fergus, T. A., Rowatt, W. C. (2014). “Examining a Purported Association Between 

Attachment to God and Scrupulosity”. Psychology of Religion and Spirituality, 

6(3), 230–236. 

Foong, H. F., Hamid, T. A., Ibrahim R., Haron, S. A. (2017). “Moderating Effect of 

Intrinsic Religiosity on The Relationship Between Depression and Cognitive 

Function Among Community-Dwelling Older Adults”. Aging and Mental Health. 

DOI: 10.1080/13607863.2016.1274376. 

Forouhari, S., Hosseini Teshnizi, S., Ehrampoush, M. H., Mazloomy Mahmoodabad, S. 

S., Fallahzadeh, H., Tabei, S. Z., Nami, M., Mirzaei, M., Namavar Jahromi, B., 

Hosseini Teshnizi, S. M.,  Ghani Dehkordi, J., Kazemitabaee, M. (2019). 

“Relationship Between Religious Orientation, Anxiety, and Depression Among 

https://www.egitimpedia.com/cocuklarin-annelerinin-yaninda-daha-kotu-olmalarinin-gercek-sebebi/
https://www.egitimpedia.com/cocuklarin-annelerinin-yaninda-daha-kotu-olmalarinin-gercek-sebebi/


161 

 

 

College Students: A Systematic Review and Meta-Analysis”. Iran J Public Health, 

48,(1), 43-52. 

Frankl, V. E. (1985). The Unconscious God: Psychotherapy and Theology. New York: 

Washington Square Press. 

Frankl, V.E. (2014). Psikoterapi ve Din-Bilinçdışındaki Tanrı. (Çev.: Zeynep Taşkın). 

İstanbul: Say Yayınları. 

Freud, S. (1907). “Obsessive Actions and Religious Practices”. (Ed. James Strachey). The 

Standard Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud, 9, 115-

128. 

Freud, S. (1976). Musa ve Tek Tanrıcılık. (Çev.: Erol Sevil). İstanbul: Dergah Yayınları. 

Freud, S. (2016). Bir Yanılsamanın Geleceği. (Çev.: Göksu Birol). Ankara: Yason 

Yayınları. (1961). 

Fromm, E. (2015). Psikanaliz ve Din. (Çev.: Elif Erten). (4. Baskı). Ankara Say Yayınları. 

(1950). 

Gazali, Ebu Hamid Muhammmed. (2002). İhya-u Ulumiddin (III). İstanbul: Hikmet 

Yayınları. (1387). 

Gazali, Ebu Hamid Muhammmed. (2003). Mükâşefetü’l Kulûb. (Çev.: Ali Kaya). 

İstanbul: Semerkand Yayınları. 

Geçtan, E. (2018). İnsan Olmak. (15. Baskı). İstanbul: Metis Yayınları. 

Gençöz, T. (2001). “Kaygı Bozukluklarının Tedavisinde Kognitif-Yeniden Yapılandırma 

Tekniğinin Uygulanışı”. Kriz Dergisi, 9(2), 23-28. 

Genia, V., Shaw, D. G. (1991). “Religion, Intrinsic-Extrinsic Orientation, and 

Depression”. Review of Religious Research, 32(3), 274-283. 

Ghafoor, H., Schulz, S. M., Mohsin, H. (2018). “Does religiosity ameliorate the negative 

impact of obsessive-compulsive disorder on self-esteem?”. Mental Health, 

Religion and Culture, 21 (2), 171-179. 

Goldman, R. “Düşünme ve Dine Tatbiki”. (Çev.: Süleyman Akyürek). Sosyal Bilimler 

Entitüsü Dergisi, 11, 419-448. 



162 

 

 

Göcen, G. (2013). “Pozitif Psikoloji Düzleminde Psikolojik İyi Olma ve Dini Yönelim 

İlişkisi: Yetişkinler Üzerine Bir Araştırma”. Toplum Bilimleri Dergisi, 7(13), 97-

130. 

Gökçakan, N. (2005). “Bir Obsesif Kompulsif Bozukluk Vakasında Bilişsel-Davranışçı 

Terapi Uygulaması”. Marmara Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 1(1), 81-

90. 

Gökmen, A. (2018). Yas ve Dini Başa Çıkma: Klinik Bir Örneklem Değerlendirmesi. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Rize: Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Güler, Ö. (2007a). “Tanrı Algısı Ölçeği: Geçerlik ve Güvenirlik Çalışması”. Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 48(1), 123-133. 

Güler, Ö. (2007b). Tanrı’ya Yönelik Atıflar, Benlik Algısı ve Günahkarlık Duygusu. 

(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Günay, Ü. (1999). Erzurum ve Çevre Köylerinde Dini Hayat. İstanbul: Emek Yayıncılık. 

Güven, M. (2019). Narsisizm Alçakgönüllülük ve Dindarlık İlişkisi. (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi). Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Haghighi, F. (2013). “Correlation Between Religious Coping and Depression in Cancer 

Patients”. Psychiatria Danubina, 25(3), 236-240. 

Hayta, A. (2010). “Nesne İlişkileri Kuramı ve Tanrı Tasavvuru Üzerine Eleştirel Bir 

Değerlendirme”. Değerler Eğitimi Dergisi, 8(20), 39-79. 

Hayta, A. (2017). Allah’a Bağlanmak Bağlanma Kuramı ve Tanrı Tasavvuru İlişkisi. 

İstanbul: Onto Yayıncılık. 

Holm, N. G. (2007). Din Psikolojisine Giriş. (Çev.: Abdülkerim Bahadır). (2. Baskı). 

İstanbul: İnsan Yayınları. 

Hökelekli, H. (2011). Din Psikolojisi. (9. Baskı). Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları. 

Hökelekli, H. (2017). Din Psikolojisine Giriş. (6. Baskı). İstanbul: DEM Yayınları. 



163 

 

 

İnözü, M., Kahya, Y., Yorulmaz, O. (2018). “Neuroticism and Religiosity: The Role of 

Obsessive Beliefs, Thought-Control Strategies and Guilt in Scrupulosity and 

Obsessive–Compulsive Symptoms Among Muslim Undergraduates”. J Relig 

Health, DOI: 10.1007/s10943-018-0603-5. 

İnözü, M., Karancı, N. (2012). “Din ve dindarlık: Dinsel obsesyonların gelişmesinde bir 

yatkınlık faktörü müdür? Kanadalı Hıristiyan ve Türk Müslüman öğrencilerin 

kültürlerarası karşılaştırılması.” A. Nuray Karancı, Tülin Gençöz, Orçun 

Yorulmaz, Müjgan İnözü (Ed.), Obsesif-Kompulsif Bozukluk: Bilişsel-Davranışçı 

Yaklaşım, Terapi ve Sık Kullanılan Ölçekler (ss. 167-179) içinde. Ankara: Türk 

Psikologlar Derneği Yayınları. 

İnözü, M., Keser, E., Karancı, A. N. (2017). “Penn Dinsel Obsesyonlar Envanteri’nin 

Türkçe Formunun Psikometrik Özelliklerinin Değerlendirilmesi”. Türk Psikiyatri 

Dergisi, 28 (4), 278-286. 

Jones, J. (2008). “Psychodynamic Theories of the Evolution of the God Image”. Journal 

of Spirituality in Mental Health, 9(3-4), 33-55. 

Jung, C. G. (1958). Psychology and Religion: West and East. (Trans.: R. F. C. Hull). New 

York: Pantheon Books. 

Kanar, M. (2009). Arapça Türkçe Sözlük. İstanbul: Say Yayınları. 

Karaca, F. (2000). Ölüm Psikolojisi. İstanbul: Beyan Yayınları. 

Karaca, F. (2001). “Din Psikolojisinde Metot Sorunu ve Bir Dindarlık Ölçeğinin Türk 

Toplumuna Standardizasyonu”. EKEV Akademi Dergisi, 3(1), 187- 201. 

Karaca, F. (2007). Dini Gelişim Teorileri. İstanbul: DEM Yayınları. 

Karaca, F. (2016). Dini Gelişim Psikolojisi. Trabzon: Eser Ofset Matbaacılık. 

Karaca, F. (2017). Din Psikolojisi. Trabzon: Eser Ofset Matbaacılık. 

Karancı, N., Gençöz, T., Yorulmaz, O., İnözü, M. (2012). “Önsöz.” A. Nuray Karancı, 

Tülin Gençöz, Orçun Yorulmaz, Müjgan İnözü (Ed.), Obsesif-Kompulsif 

Bozukluk: Bilişsel-Davranışçı Yaklaşım, Terapi ve Sık Kullanılan Ölçekler. 

Ankara: Türk Psikologlar Derneği Yayınları. 

Karslı, N. (2018a). Mutluluk ve Dindarlık. Kayseri: Kimlik yayınları. 



164 

 

 

Karslı, N. (2018b). Öfke Kontrolü ve Dindarlık. Kayseri: Kimlik yayınları. 

Kartopu, S., Aktaş, H., Hacıkeleşoğlu, H. (13-14-15 Ekim 2016). “Üniversite 

Öğrencilerinin Dindarlık Eğilimlerine Göre Suçluluk Düzeylerinin İncelenmesi” 

[Bildiri]. I. Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumu, Elazığ. 

Kayıklık, H. (2002). “Bireysel Dindarlığın Psikolojik Kaynakları”. Dini Araştırmalar, 

5(13), 27-40. 

Kernberg, O. (2005). “Dini Tecrübe Üzerine Psikanalitik Perspektifler”. (Çev.: Ali Ulvi 

Mehmedoğlu). Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 46 (1), 177-201. 

Kıraç, F. (2007). Dindarlık Eğilimi, Varoluşsal Kaygı ve Psikolojik Sağlık. 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). Erzurum: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

Kış, B. (2018). Müslümanlarda Bağlanma ve Tanrı Algısı. (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). İstanbul: Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kızılgeçit, M. (2015a). Yalnızlık Umutsuzluk ve Dindarlık Üzerine Psiko Sosyal Bir 

Çalışma. Ankara: Gece Kitaplığı Yayınları. 

Kızılgeçit, M. (2015b). Hâris El Muhâsibî’de Dini Davranışın Psikolojik Temelleri. 

Ankara: Gece Kitaplığı Yayınları. 

Kızılgeçit, M. (2017a). Din Psikolojisinin 200’ü. Ankara: OTTO Yayınları. 

Kızılgeçit, M. (2017b). Din Psikolojisinin 100’ü. Ankara: OTTO Yayınları. 

Kim, J. M. (2005). Internal Object Representations of God of Religious People. 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi). New York: Long Island University. 

Kirkpatrick, L.A., Shaver, P. R. (1990). “Attachment Theory and Religion: Childhood 

Attachments, Religious Bliefs and Conversion”. Journal for the Scientific Study 

of Religion, 29(3), 315-334. 

Koç M. (2013). “Diasporada Dindarlık ve Umutsuzluk: Fransalı Müslüman-Türk Azınlık 

Grup Üzerine Ampirik Bir Çalışma”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 39, 415-444. 



165 

 

 

Koç, M. (2010). “Demografik Özellikler ile Dindarlık Arasındaki İlişki: Yetişkinler 

Üzerine Ampirik Bir Araştırma”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

19(2), 217-248. 

Koyuncu, A. (2017). Takıntı, Kuruntu, Vesvese (Obsesif-Kompulsif Bozukluk). İstanbul: 

Roza Yayınevi. 

Köroğlu, E., İzmir, M., Aybaş, A., Kuzugüdenlioğlu, D. (1995). Obsesif-Kompulsif 

Bozukluk. Ankara: Medikomat Yayınları. 

Köse, A. (2012). Freud ve Din. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Köse, A., Ayten, A. (2017). Din Psikolojisi. (7. Baskı). İstanbul: Timaş Yayınları. 

Kuş, E. (2007). Nicel-Nitel Araştırma Teknikleri. (2. Baskı). Ankara: Anı Yayıncılık. 

Lawrance, R.T. (1991). The God Image Inventory: The Development, Validation and 

Standardization of a Psychometric Instrument for Research, Pastoral and Clinical 

Use in Measuring the Image of God. (Yayımlanmamış Doktora Tezi). 

Washington: The Catholic University of America. 

Lewis, C. A. (1994). “Religiosity and Obsessionality: The Relationship Between Freud’s 

Religious Practices”. The Journal of Psychology, 128(2), 189-196. 

Loewenthal, K. (2007). Religion, Culture and Mental Health. New York: Cambridge 

University Press. 

Maltby, J., Day, L. (2000). “Religious Orientation and Death Obsesssion”. The Journal 

of Genetic Psychology, 161(1), 122-124. 

Maslow, A. H. (1970). Motivation and Personality. New York: Harper and Row 

Pulishers. 

Maturidi, Ebu Mansur. (2002). Kitabü’t Tevhid Tercümesi. (Çev.: Bekir Topaloğlu). 

Ankara: TDV Yayınları. 

McDargh, J. (1997). “Creating a New Research Paradigm for the Psychoanalytic Study 

of Religion:The Pioneering Work of Ana-Maria Rizzuto”. J. Jacobs ve D.Capps 

(Ed.), Religion, Society and Psychoanalysis (ss. 181-199) içinde. Denver, CO: 

Westview Press. 

Mehmedoğlu, A. U. (2011). Tanrıyı Tasavvur Etmek. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 



166 

 

 

Memiş, M. (2012). Obsesif Kompulsif Davranış Bozuklukları. (Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi). Isparta: Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Merriam-Webster, (1983). Webster’s New Collegiate Dictionary. USA: Merriam 

Company. 

Miller, C. H., Hedges, D. W. (2007). “Scrupulosity Disorder: An Overview and 

Introductory Analysis”. Journal of Anxiety Disorders, 22, 1042-1058. 

Moriarty, G. L. (2008). “Time-Limited Dynamic Psychotherapy and God Image”. 

Journal of Spirituality in Mental Health, 9(3-4), 79-104. 

Muris, P., Rassin, E., Meesters, C., Merckelbach, H., Campbell, J. (2001). “Thought-

Action Fusion and Anxiety Disorder Symptoms in Normal Adolescents”. 

Behavior Research and Therapy, 39 (7), 843-852. 

Mutçalı, S. (2012). Arapça - Türkçe Sözlük. İstanbul: Dağarcık Yayınları. 

Mutlu, E. (2013). İç güdümlü ve Dış Güdümlü Dindarlık ile Ölüm Kaygısı Arasındaki 

İlişki: Üniversite Öğrencileriyle Bir çalışma. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi). İstanbul: Arel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Nelson, E. (2009). “Tanrı Temsilinin Oluşumu”. (Çev.: Abdulvahid Sezen). Dinbilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi, 9(2), 215-234. 

Nelson, E., Abramowitz, J. S., Whiteside, S.P., Deacon, B. J. (2006). “Scrupulosity in 

Patients with Obsessive-Compulsive Disorder: Relationship to Clinical and 

Cognitive Phenomena”. Journal of Anxiety Disorders, 20, 1071-1086. 

Noronha, K.J. (2016). “Influences on God Images of Older Vowed Religious Men”. 

Counseling and Values, 61, 64-79. 

O’grady, K., Richards, P.S. (2008). “Theistic Psychotherapy and the God Image”. 

Journal of Spirituality in Mental Health, 9(3-4), 183-209. 

Ok, Ü. (2011). “Dini Tutum Ölçeği: Ölçek Geliştirme ve Geçerlik Çalışması”. 

Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, 8 (2), 528-549. 

Ok, Ü., Gören, A. B. (2018): “The connections between religiosity and obsessive-

compulsive symptoms and the role of personality traits in a non-clinical Muslim 



167 

 

 

sample” Mental Health, Religion and Culture, DOI: 

10.1080/13674676.2018.1446130. 

Orak, O. S., Gök Uğur, H., Başköy, F., Özcan, M., Seyis, N. (2015). “Yaşlı Hastalarda 

Tanrı Algısı Ölüm Kaygısını Etkiler mi?”. Uluslararası Sosyal Araştırma Dergisi, 

8(38),  618-624. 

Özdemir, E. (2015). “Tarama Yöntemi”. M. Metin (Ed.), Eğitimde Bilimsel Araştırma 

Yöntemleri (ss. 77-97) içinde. (2. Baskı). Ankara: Pegem Akademi Yayınları 

Pargament, K. I. (2005). “Acı ve Tatlı: Dindarlığın Bedelleri ve Faydaları Üzerine Bir 

Değerlendirme”. (Çev.: Ali Ulvi Mehmedoğlu). Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 5 (1), 279-313. 

Park, H., Murgatroyd, W., Raynock, D. C., Spiliett, M. A. (1998). Relationship Between  

Intrinsic-Extrinsic Religious Orientation and Depressive Symptoms in Korean 

Americans. Counselling Psychology Quarterly, 11(3), 315-324. 

Pérez, J.E., Smith, A. R. (2014). “Intrinsic Religiousness and Well-Being Among Cancer 

Patients: The Mediating Role of Control-Related Religious Coping and Self-

Efficacy for Coping with Cancer”. J Behav Med, 38, 183-193. 

Piaget, J. (2005). Çocuğun Gözüyle Dünya. (Çev.: İsmail Yerguz). Ankara: Dost 

Kitabevi.  (1947). 

Purdon, C., Clark, D.A. (2018). Takıntılarla Başa Çıkma Obsesif-Kompulsif 

Bozukluğunuzu Kontrol Altına Almanın Yolları. (Çev. Aylin Gündoğdu, Pınar 

İşçen). İstanbul: Psikonet Yayınları. (2005). 

Richards, P. S. (2005). “Theistic Integrative Psychotherapy”. L. Sperry ve E. P. 

Shafranske (Ed.), Spiritually-Oriented Psychotherapy (ss. 259-285) içinde. 

Washington, DC: American Psychological Association. 

Rizzuto, A. M. (1979). The Birth of the Living God. London: The University of Chicago 

Press. 

Rosqvist, J., Norling, D. C. (2008). “Kontrol Etme Kompulsiyonu”. Jonathan S. 

Abramowitz, Dean McKay, Steven Taylor (Ed.), Obsesif-kompulsif Bozukluk ve 



168 

 

 

Bağlantılı Sorunlar Klinik El Kitabı (ss. 44-56) içinde. (Çev.: Yıldırım B. Doğan). 

İstanbul: Okyanus Yayınları. 

Rowatt, W. C., Kirkpatrick, L. A. (2002). “Two Dimensions of Attachment to God and 

Their Relation to Affect, Religiosity, and Personality Constructs”. Journal For 

The Scientific Study of Religion, 41(4), 637-651. 

Salmanpour, H., Issazadegan, A. (2012). “ Religiosity Orientations and Personality Traits 

with Death Obsession”. International Journal of Psychological Studies, 4(1), 150-

157. 

Salsman, J. M., Carlson, C. R. (2004). “Dini Yönelim, Olgun İman ve Psikolojik 

Rahatsızlıklar: Negatif ve Pozitif İlişkiler”. Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 26, 119-131. 

Santa, T. M. (2017). Understanding Scrupulosity Questions and Encouragement. 

Missouri: Liguori Publications. 

Schaefer, C. A., Gorsuch, R. L. (1991). “Psychological Adjustment and Religiousness: 

The Multivariate Belief-Motivation Theory of Religiousness”. Journal for the 

Scientific Study of Religion, 30(4), 448-461. 

Selvi, Y., Beşiroğlu, L., Akbaba, A. T., Aydın, A., Özbebit, Ö.,Atli, A., Özdemir, O. 

(2010). “Van İl Merkezi Lise Son Sınıf Öğrencilerinde Obsesif Kompulsif 

Bozukluk Yaygınlığı”. Klinik Psikiyari, 13, 5-13. 

Seyhan, B. Y. (2014). “Üniversite Öğrencilerinde Tanrı Tasavvuru ve Psikolojik İyi Olma 

Hali Arasındaki İlişkiler”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

18(1), 65-97. 

Shameli, L., Goodarzi, M. A., Hadianfard, H., Taghavi, S. M. R., Ghanizade, A. (2012). 

“Predicting the Intensity of Scrupulosity based on Image of God and Thought 

Control Strategies in Obsessive-Compulsive Patients”. Journal of Isfahan 

Medical School, 29 (166), 1-12. 

Siev, J., Huppert, J. D. (2016). “Treatment of Scrupulosity-Related Obsessive 

Compulsive Disorder”. Eric A. Storch, Adam B.  Lewin (Ed.), Clinical Handbook 

of Obsessive-Compulsive and Related Disorders (ss. 39-54) içinde. Switzerland: 

Springer International Publishing. 



169 

 

 

Solaim, L., Loewenthal, K.M. (2011). “Religion and obsessive-compulsive disorder 

(OCD) among young Muslim women in Saudi Arabia”. Mental Health, Religion 

and Culture,14 (2), 169–182. 

Soykan, Ç. (2003). “Öfke ve Öfke Yönetimi”. Kriz Dergisi, 11(2), 19-27. 

Sözbilir, M. (2015). “Nedensel Karşılaştırma Araştırma Yöntemi”. M. Metin (Ed.), 

Eğitimde Bilimsel Araştırma Yöntemleri (ss. 115-135) içinde. (2. Baskı). Ankara: 

Pegem Akademi Yayınları. 

Sözer, Ö. (2017). Üniversite Öğrencilerinde Kimlik Duygusu, Dini Yönelim ve Psikolojik 

İyi Oluş. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Aydın: Adnan Menderes 

Üniversitesi Sağlık Bilimleri Enstitüsü. 

Spilka, B., Mullin, M. (1977). “Personal religion an Psychological Schemata: A Research 

Approach to a Theological Psychology of Religion”. Character Potential: A 

Record of Research, 8(2), 57-66. 

Spilka, B., Schmidt, G. (1983). “General Attribution Theory for the Psychology of 

Religion: The Influence of Event-Character on Attributions to God”. Journal for 

the Scientific Study of Religion, 22(4), 326-339. 

Steketee, G., Quay, S., White, K. (1991). “Religion and Guilt in OCD Patients”. Journal 

of Anxiety Disorders, 5, 359-367. 

Sümbüloğlu, V., Sümbüloğlu, K. (2005). Klinik ve Saha Araştırmalarında Örnekleme 

Yöntemleri ve Örneklem Büyüklüğü. Ankara: Alp Ofset Matbaacılık. 

Şafak,  Y., Say Öcal, D., Özdel, K., Kuru, E., Örsel, S. (2017). “Obsesif Kompülsif 

Bozuklukta Boyutsal Yaklaşım: Boyutsal Obsesif Kompülsif Bozukluk Ölçeği 

Türkçe’nin Psikometrik Özellikleri”. Türk Psikiyatri Dergisi, 28, 1-13. 

Tahmasbipour, N., Taheri, A. (2011). “The Investigation of Relationship Between 

Religious Attitude (Intrinsic and Extrinsic) with depression in the university 

students”. Procedia-Social and Behavioral Sciences, 30, 712 – 716. 

Tek, C., Uluğ, B. (2001). “Religiosity and Religious Obsessions in Obsessive-

Compulsive Disorder”. Psychiatry Research, 104, 99-108. 



170 

 

 

Tekbıyık, A. (2015). “İlişkisel Araştırma Yöntemi”. M. Metin (Ed.), Eğitimde Bilimsel 

Araştırma Yöntemleri (ss. 99-114) içinde. (2. Baskı). Ankara: Pegem Akademi 

Yayınları. 

Tokur, B. (2011). Stres- Dindarlık İlişkisi üzerine Bir Araştırma. (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi). Erzurum: Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü. 

Toprak, T. B. (2018). “Dini Obsesyon ve Kompulsiyonların Psikoterapisinde Kuramlar, 

İmkanlar, Sınırlılıklar”. Türkiye Bütüncül Psikoterapi Dergisi, 1(1), 123-141. 

Toprak, T. B., Emül, H. M. (27-31 Temmuz 2016). A Contrubition Attempt to 

Contemporary OCD Theories: “Meratib-i İlim of Dimağ” Framework within 

Islamic Tradition [Poster]. 23. Annual OCD Congress, Chicago. 

Tümer, G. (1994). “Din”. İslam Ansiklopedisi, (IX, 312-320).  İstanbul: Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları. 

Uyaver, A. (2010). Obsesif Kompulsif Bozukluk Tanısı Konmuş Hastalarda Dini Tutum 

ve Davranışlar ile Hastalık Semptomları Arasındaki İlişki. (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Vatan, S. (2015). “Bağlanma ve Obsesif Kompulsif Belirtiler Arasındaki İlişkide Obsesif 

İnançların Aracı Rolünün İncelenmesi”. Anadolu Psikiyatri Dergisi, 16, 155-163. 

Vergote, A. (1999). Din İnanç ve İnançsızlık. (Çev.: Veysel Uysal). İstanbul: M.Ü.İ.F. 

Yayınları. 

Vergote, A., Tamayo, A., Pasquali, L., Bonami, M., Pattyn, M., Custers, A. (1969). 

“Concept of God and Parental Images”. Journal for Scientific Study of Religion, 

8(1), 79-87. 

Vitz, P. C. (2013). “Ateizm Psikolojisi”. (Çev. K. Sevinç). Çanakkale Onsekiz Mart 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2(2), 133-147. (2008). 

Watson, P. J., Hood, R. W., Morris, R. J., Hall, J. R. (1987). “The Relationship Between 

Religiosity and Narcissism”. Counselling and Values, 31(2), 179- 184. 

Winnicott, D. W. (2014). Oyun ve Gerçeklik. (3. Baskı). (Çev.: Tuncay Birkan). İstanbul: 

Metis Yayınları. (1971). 



171 

 

 

Witzig, T. (7-9 Temmuz 2017). “Developing Effective Treatment Plans for Religious 

Scrupulosity with Emphasis on Adult Clients” [Bildiri]. 24. Annual OCD 

Congress, San Francisco. 

Yakıt, İ. (14-16 Aralık 2006). “Mevlana’da Aşk Metafiziği” [Bildiri]. Türk Kültürü, 

Edebiyatı ve Sanatında Mevlana ve Mevlevilik Sempozyumu, Konya. 

Yapıcı A. (2012). “Türk Toplumunda Cinsiyete Göre Dindarlık Farklılaşması: Bir Meta- 

Analiz Denemesi”. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17(2), 1-34. 

Yapıcı, A. (2013).Ruh Sağlığı ve Din. Adana: Karahan Kitabevi 

Yapıcı, A., Koçak, A. (2017). “Türkiye’de Ruh Sağlığı, Maneviyat ve Dindarlık: Meta-

Analitik Bir Değerlendirme”. Hayati Hökelekli (Ed.). Din, Değerler ve Sağlık 

içinde (s. 65-115). İstanbul: DEM Yayınları. 

Yavuz, K. (2012). Çocukta Dini Duydu ve Düşüncenin Gelişmesi. (3. Baskı). İstanbul: 

Boğaziçi Yayınları. 

Yavuz, Y. Ş. (1997). “Havatır”. İslam Ansiklopedisi, (XVI, 523). İstanbul: Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları. 

Yazır, M. H. (2006). Hak Dini Kur’an Dili Tefsiri, (X). Ankara: Akçağ Yayınları. 

Yıldırım, S.  (2018). Büyük, Ş. (2019).13-18 Yaşlar Arası Meslek Liseli Ergenlerde Tanrı 

Algısı Üzerine Bir Araştırma. (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Isparta: 

Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Yıldız, M. (2007). Çocuklarda Tanrı Tasavvurunun Gelişimi. İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı 

Yayınları. 

Yıldız, M. (2014). Ölüm Kaygısı ve Dindarlık. (2. Baskı). İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı 

Yayınları. 

Yılmaz, B. (2018). “Obsesif Kompulsif Bozukluk Tedavisinde Güncel Yaklaşımlar”. 

Lectio Scientific Journal of Health and Natural Sciences, 1(2), 21-42. 

Yorulmaz, O. (2012). “OKB ve Kültür: Benzerlik ve Farklılıklar” A. Nuray Karancı, 

Tülin Gençöz, Orçun Yorulmaz, Müjgan İnözü (Ed.), Obsesif-Kompulsif 

Bozukluk: Bilişsel-Davranışçı Yaklaşım, Terapi ve Sık Kullanılan Ölçekler (ss. 

139-147) içinde. Ankara: Türk Psikologlar Derneği Yayınları. 



172 

 

 

Zohar, A. H., Goldman, E., Calamary, R., Mashiah, M. (2004). “Religiosity and 

Obsessive-Compulsive Behavior in Israeli Jews”. Behaviour Research and 

Therapy, 43, 857-868. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 

 

 

EKLER 

EK 1. BİLGİLENDİRİLMİŞ ONAM FORMU 

 

 



174 

 

 

EK 2. ARAŞTIRMA İZİN BELGESİ 

 

 



175 

 

 

EK 3. ETİK KURUL KARARI 

 



176 

 

 

 
 

 

 



177 

 

 

EK 4. GÖRÜŞME TARANSKRİPTİ (ÖRNEK) 

Y-Başlıyoruz, yeniden hoş geldin öncelikle hastalığından bahseder misin, SENİ 

PSİKİYATRİ POLİKLİNİĞİNE GETİREN ŞEY NEYDİ? 

H-Şikayetim, işte ölüm korkusu öldürdün korkusu öyle birini öldüreceksin birine 

zarar vereceksin korkusu veya hani bir insanla konuşuyorum mesela insan ölmüş diye 

geliyor ya aklıma ben orada çıldırıyorum, bu insanlar herkes yaşıyor, eşim yaşıyor, annem 

yaşıyor, babam yaşıyor, Yasemin Hanım yaşıyor ama yok öldürdün öldürdün 

öldüreceksin veya birine zarar vereceksin korkusu beni çok yordu mahvoldum. Yani ben 

öyle bir an geliyor ki intiharın eşiğinden dönüyorum, yani o kadar bir daralıyorum. 

Y- Ne zamandan beri böyle 

H- Valla 19 yıla girdi... peşine de gelenler oluyor ama... 

Y- Neler oluyor 

H- Mesela işte Allah günah yazdı işte birine zarar verdim, ondan sonra sen böyle 

yanlış konuşuyorsun, yanlış konuşmalar yapıyorsun, bazen hatta anneme soruyorum anne 

ben yanlış konuşuyor muyum, yanlış yapıyor muyum diye annem de diyor ki kızım hiç 

yanlış hareketin yok yanlış konuşman yok, yani bunları direk çekinerek yaşadım. 

Y-Allah beni cezalandırıyor... 

H- Aynen, aynen, günah işledim Allah beni cezalandırıyor 

Y- Mesela neden dolayı aklına böyle geliyor 

H- Mesela diyelim ki bu hastalığa yakalandım ben, bir günah işledim ki Allah beni 

böyle cezalandırıyor diye düşünüyorum, ondan sonra işte, ne bileyim hani namaz 

kılmadığım için, ibadetlerini doğru dürüst yapmadığım için, bunlar geliyor yani aklıma… 

Y- Cezalandırıyor... 

H- Evet. 

Y- Bir şey söyledim, Allah bunun için beni cezalandırıyor… 

H- Aynen bir kelime 

Y- Nasıl bir kelime? 

H- Mesela aklıma geliyor haşa Allah yoktur, tamam geliyor aman diyorum acaba?.. 

Ben öyle düşündüm de hani bu ceza mı bana? Onlar da geliyor, yani aklıma gelmez 

değildir ama benim en çok baskın düşüncem öldürdü ve birine zarar vereceksin korkusu, 

şimdi sizinle konuşuyorum, şimdi diyor ki öldürdün, ama siz yaşıyorsunuz ölmemişsiniz, 

bana niye böyle oluyor, benim düşüncem çok mantıksız Yasemin Hanım. Ben eşime 



178 

 

 

desem ki sen ölmüşsün desem bana ne de der, deli der, ve bu korkuyla yıllardır mücadele 

ediyorum. 

Y- Bunun delilik olmadığını biliyorsunuz... 

H- Kendi kendime de diyorum bu delilik değil ama düşünceler yani çok mantıksız. 

Ben size şimdi desem ki siz ölmüşsünüz, siz bana ne dersiniz bilmeyen biri olsanız deli 

dersiniz. Ben bu kokuya yıllardır mücadele etmekten artık yoruldum, inanın çok intiharın 

eşiğine geldim yani ben. 

Y- ...sana ne ifade ediyor ölüm? 

H-  Ölüm bana sadece korku,   sadece şöyle sanki sizinle konuşuyorum ya biri bana 

diyor ki işte öldüreceksin veya onları öldüreceksin veya birine zarar vereceksin korkusu 

devamlı...   Mesela bıçak alıyorum elime bir şey doğrayacağım, yanımda biri var, 

Allah’ım diyorum, şimdi ben buna zarar verir miyim ya Rabbi diyorum. Yani o korkuyla 

böyle yaptığım bir şeyle şey yapamıyorum, zevk alamıyorum bir yere gitmek 

istemiyorum. 

Y- Ama işi bitiriyorsun?.. 

H- Bitiriyorum, yapıyorum, mesela salata yapıyorum, yanında biriyle konuşurken 

diyorum ki Allah’ım şimdi ben buna zarar mı veririm, acaba bu bıçakla bir yerine mi 

vururum, bir şey mi yaparım korkusuyla artık kendimden geçiyorum. 

Y- …başka bir soru, İÇİNDE BÜYÜDÜĞÜN ORTAM VE AİLE ÜYELERİYLE 

OLAN İLİŞKİLERİN NASILDI? 

H- Babam, annem çok iyi bir insan ve benim annemde de bu hastalık var, abilerimde 

de var ama benim ailem çok iyi bir aile, babam harika bir insan, annem yine öyle, abim 

biraz rahatsız tabii, benim gibi biraz bağırıp çağırıyor. O da askerde hastalandı, yani ben 

ailemden hiç kötü bir şey görmedim böyle yanlış hareket, yanlış bir şey görmedim, yani 

bana destek oldular, her zaman arkamdalar.  Ben aile hayatımdan çok memnunum. 

Y- Kaç kardeşsiniz? 

H- 3 kardeş, 2 erkek 1 kız, büyük iki abim bi de ben. 

Y- Onlarla ilişkin nasıl… çocukluk, ergenlik döneminde?.. 

H- Büyük abimle çok iyiydi, hala aynı şekil devam ediyor, ama küçük abimle o 

kadar iyi değiliz.  Bu hastalıktan sonra daha da biraz onun da psikolojisi daha da 

bozulunca mesela evlenmeme çok karşı çıktı. İşte sen hastasın sen yapamazsın, işte sen 



179 

 

 

böylesin. Kendisi de evli değil, büyük abim evli şu anda iki tane çocuğu var. Büyük 

abimle çok iyiyiz ama küçük abimle o kadar iyi değiliz. 

Y- Evlenmene karşı çıktı... 

H- Evlenmeme karşı çıktı, sen işte hastasın, sen yapamazsın, sen başaramazsın 

Y- Hep öyle miydi? 

H- Hep öyleydi, çocukluğumdan beri öyleydi, hep küfür söylerdi, yani işte bağırırdı 

ama hiç dayak yemedim hiç yani, bir tane tokat bile yemedim ama bağırırdı işte küfür 

ederdi ben şimdi hala şimdi devam ediyor yani...  anne babama karşı da yine öyle 

bağırarak çağırarak konuşur küfürbaz konuşur eskiden beri öyle yıllardır... şimdi daha 

biraz fazla oldu, böyle devam ediyor. 

Y-  Annen, baban onlarla ilişkileriniz?.. 

H- Annemle babam çok iyi, çok ya çok iyi diyorum ya, babam bulunmaz bir 

insandır, annem de, babam gerçekten yani beni böyle nasıl diyeyim ki arkasına alıp 

gezdirse yeridir yani öyle. 

Y- Okula gittin mi? 

H-İlkokul mezunuyum. 

Y- Orada veya ondan sonraki zamanlarda böyle senin aklında kalan hayatında çok 

önemli bir etki bırakan TRAVMATİK BİR YAŞANTIN OLDU MU? 

H-  Hiç öyle bir şey olmadı. Mesela yazı yazardım defterime içimde biri derdi ki 

onu sil, silerdim, silerdim, silerdim onu, defterim yırtılır diye devamlı silmek… yani 

yanlış oldu sil, yanlış oldu sil ve ben öğretmenimden çok şey almışımdır yani ikaz, 

çocukken ama çocuktum. Hani atabiliyordum şey yapmıyordum, ellerimi çok yıkardım 

mesela küçükken ellerimi yıkardım, bunlar vardı bende ama böyle bu hiç gitmiyor...  

Diyorum ya annemden başlamış annem yıllar önce aynı hastalığa, işte ölüm korkusu 

annem kendinden korkuyormuş ben ölüyorum, işte öleceğim diye, yıllar sonra askere gitti 

abim de, işte aynı şeyler korku ölüm, işte onda başladı. Büyük abimde de var bende de 

var annemde de var yani bizde ailece var yani birine zarar verme, ölüm korkusu yani bu 

var. 

Y- Hmm, peki sonraki soruya geçeyim DİNE VEYA MANEVİYATA ÖNEM 

VEREN BİRİ MİSİN? 

H- Evet yaparım, namazımı da kılarım Kuran’ımı okurum yani Allah’a yaklaşmayı 

çok isteyen biriyim, ama böyle olunca uzaklaşıyorum. Hani aman işte ben demek ki çok 



180 

 

 

iyi birisi değilim ki Allah beni böyle cezalandırıyor, böyle bir hastalık verdi bana, işte 

ben yanlış yaptım bunlar bende var yani, onun için ibadetleri mesela namazı kılsan boş 

ver, yok ama nasıl olsa kılıyorum kılıyorum Cenabı Allah bana hiç yardım etmiyor. 

Bunlar geliyor benim aklıma sonra uzaklaşıyorum sonra devam etmiyorum, sonra tekrar 

başlıyorum böyle gidiyor yani bir şeyin içinde düzen değil yok. Yani şey yok, 

başaramıyorum, bir şeyi başlıyorum, diyorum ki ben bunu yapacağım 1, 2, 3, 5 bitiyor 

yani her işte... işe de gitme...  Çalışmak istedim dışarıda kantinde falan 2 gün gitti, çünkü 

bu korkuyla mücadele edemiyorum. 

Y- peki DİNİ İNANCIN YAŞANTINDA NASIL HİSSETMENE NEDEN 

OLUYOR? 

H- Valla hiç rahat edemiyorum, yani mesela Cenabı Allah var tabii ki çok inançlı 

bir insanım ama diyorum ya geliyor, ama işte diyorum ya, ben çok kötü biriyim ki Cenabı 

Allah bana bu hastalığı verdi, hiç de iyilik vermiyor. Ben bu ibadetleri yapmayayım, bu 

sefer geri çekiliyorum, bu sefer yapmadığım için niye yapmıyorum ben nasıl bir 

Müslüman olarak bunları yapmam diye cebelleşiyorum yani bilmiyorum ya...  hep bir 

korku, hep bir birine zarar verme korkusu, gece yatıyorum diyorum ki mesela eşimle 

konuşuyorum, diyorum ki, bak eşim yaşıyor şimdi, uyuyorum yarın sabahtan kalkıyorum 

ki eşim ölmüş, bu sefer bana ne oluyor diyorum ben deliriyor muyum, bu sefer iyice panik 

oluyorum ağlamak geliyor içimden. 

Y- İlaçlarını kullanıyor musun? 

H- 18 yıldır ilaç kullanıyorum.   Yani bir yıldır düzenli kullanıyorum. 

Y- Peki düzenli kullanmaya başladıktan sonra düzelme olmadı mı? 

H- Biraz biraz daha iyiyim. Yani tabii ki öncekine göre şimdi mesela sabah 

uyandığım zaman şuramda bir korku olmuyor, bazen oluyor işte, bu ağlama krizlerim 

olmuyor. 

Y- Ağlama krizleri niye vardı? 

H- İşte o korku geliyor bana ben diyorum deliriyor muyum, acaba bana ne oluyor 

ki ağlamaya başlıyorum, acaba ben birine zarar verdim mi korkusuyla 

Y- Peki şu sorudan devam edecek olursak: dini inanca da sahip olan biri olarak 

bütün bu sıkıntılı süreçte dini inancın sana bir faydası o zaman?.. 

H- Olmadı. Olmuyor, şöyle olmuyor, mesela geliyor namaz kılıyorum diyorum ki 

Allah’ım bana yardım et beni bu şeyden kurtar, bu sıkıntıdan bu beladan kurtar ki mesela 



181 

 

 

namaz kılıyorum bir gün sonra kalkıyorum tekrar aynı şeyleri yaşadığım için diyorum ki 

ya hiçbir faydası olmuyor bana… 

Y- Huzur veren bir dini inancın anladığım kadarıyla yok… Peki her alanında, 

yaşamın her alanında mı bu böyle? 

H- Her alanında öyle mesela şimdi oturuyorum, bir anda bakıyorum aklıma bir şey 

geldi işte diyorum ki şey öldürdüm korkusu, bir içimde bir korku oluyor, anlatamam size. 

Yani böyle yılanların içine atsanız öyle korku olmaz... o anda okuyorum, okuyorum 

mesela Allahula dan başlıyorum Elemneşrahlekeye kadar, ama yok,  hiç içim rahat 

etmiyor, ilaçları kullanırsam biraz işte, yani korkum biraz azalıyor ama bu vesvese midir 

nedir devamlı... Sizinle konuştuğum gibi… 

Y- Peki BÜYÜDÜĞÜN DİNİ ORTAMIN NEYE BENZEDİĞİNİ ANLATIR 

MISIN? 

H- Valla dedim ya babam çok dindar bir insan, namazda Kuran’da, hiç namazını 

geçirmeyen insan, hacca gitmiş. Annem tabii o kadar onun kadar olmasa da o da yani 

kılıyor, abilerim hep kılar ama işte bana sıra gelince ben maalesef ki işte bu şeylerden 

dolayı hiç ibadetimi doğru dürüst zevk alarak yapamıyorum. Namaza başlıyorum bir hafta 

on gün iyi kılıyorum ama sonra geliyor ya, diyor sen kılıyorsun ama Allah sana hiç yardım 

etmiyor, ağlıyorsun, işte sıkıntılar ve ben bırakıyorum namazı. 

Y-  Bu en başta büyürken nasıl dini ortam içinde büyüdün? 

H- Öyle çok baskılı bir ortamda büyümedim yani illa bunu yapacaksın namaz 

kılacaksın illa böyle şey değil bana öğrettiler, bunu böyle yapacaksın, şöyle yapacaksın. 

Din eğitimini aslında babamdan aldım, hocalara da gittim. Kur’an kurslarına gittim, 

onlardan öğrendim. Babamdan, kitaplardan bazen okuyordum ama geneli babamdandır, 

ama ben böyle baskılı bir ailede büyümedim, her yönden yani,  ama işte böyle oluyor 

bilmiyorum. 

Y- Babandan öğrendin, K.K.'dan öğrendin, onların ölümle ilgili yorumları, 

davranışları, tutumları nasıldı neler gözlenmedin? İllaki çevrede mahallede birileri vefat 

etmiştir yani 

H- Mesela babam ölümle ilgili çok şeyi anlatırdı, mesela ölünce yaşadıklarımızın 

mesela diyelim ki bir sıkıntı yaşadım onun şey bir günah işledik onun cezası çekilecek 

babam bana derdi ve benim o aklımda kalmış ben bir günah işlediğim zaman Cenabı 

Allah beni cezalandıracağını biliyorum. Ben o korkuyla yaşadım yani her zaman dikkat 



182 

 

 

ettim, yanlış yapmayım, aman dikkat edeyim hiç bir zaman bir günah işlemeyeyim. Ama 

insanız işte işliyoruz oluyor ve ben bu pişmanlıkla çok mücadele ettim ama niye ben bunu 

yaptım yapmasaydım Allah beni cezalandıracak Allah bana daha kötü şeyler verecek gibi 

korkularla uğraşıyorum. 

Y- Babanın kendi anlattığı ölümle ilgili, sana verdiği daha çok bu yönü mü o 

zaman? Ölüm var, ölümden sonra ceza var, daha çok bu kısmı mıydı? 

H- Yok mesela konuşuyoruz işte diyor ki kızım Allah çok affedicidir. Mesela ne 

kadar günah işlesen, onları da anlatıyordu, ama bende bu yerleşti yani, hocalarımız da 

öyle anlatırdı,  öldükten sonra hayat... ama olacak işte dirileceğiz, cezalandırılacağız işte 

Allah, hesap kitap şu bu, yani cezalandırma benim kafama yerleşmiş. 

Y- Mesela bir ölümle karşılaştığınız bir zamanı hatırlıyor musun, ailece bir 

yakınınızın ya da mahalleden birinin?.. 

H-Yani böyle üzüldüğümüz biri olmadı, yani anneannemle dedem öldü. 

Y- Şimdi onlar vefat edince ve ailede nasıl bir tepki vardı annen olsun baban? 

H- Doğrusu çok sakindiler, öyle Allah’ın emri, Allahtan gelmiş olmuşlar ve tabii 

öyle bir hani feryat edip Allah'a isyan yoktu ya Allah’a şükür. 

Y-  Peki DİNLE İLGİLİ YAŞANTINDA DEĞİŞİME NEDEN OLAN HER 

HANGİ BİR DENEYİMİN OLDU MU? 

H- Olmadı...  istiyorum, mesela diyorum ki bana yön gösterecek birini bulabilsem, 

beni bu bataklıktan çıkarıp da Cenabı Allah'ın huzuruna güzellikle gitmeye nasip edecek 

birini bulsam, onun arkasından gitsem ve o bana yol gösterse diye. Bekliyorum ama 

maalesef onu da başaramadım. 

Y- Bataklık olarak yorumladığın şey ne tam olarak?.. 

H- Şu içinde olduğun durum, yani bir bataklığın içerisinde biraz batıyorum 

bataklığa çıkıyorum, tekrar bir daha yani orada sıkıştım şuraya kadar ne aşağı 

gidebiliyorum ne yukarı çıkabiliyorum. 

Y- Aslında dinin de sana bu konuda yardımcı olabileceğine inanıyorsun 

H- İnanıyorum Yasemin Hanım, inanmaz olur muyum, ben diyorum ya çok Allah'a 

bağlı bir insan olmaya çalışırım. Allah’a güvenirim, Allah'tan her şeyin ne olduğunu 

bilirim ama işte bu beni… Mesela ben belimden ameliyat oldum dediler ki felç kalırsın, 

dedim Allah’tan, ama bu, diyorum ki Cenabı Allah vermedi mi bunu bana, yani bu ben 

kendi yaptığım bir şey mi nasıl bir şey çıkamıyorum işin içinden.  Yani bunu diyorum, 



183 

 

 

Allah verseydi bana şifasını da verirdi ama diyorum bu herhalde kendi yaptığım bir şey. 

Diyorum ya bu ölüm korkusu beni mahvetti. 

Y- ALLAHIN VARLIĞINI NASIL BİLİYOR VE ANLIYORSUN? 

H-  Ya ben Allah’ın varlığını biri olarak biliyorum zaten elhamdülillah,  onun 

merhametli olduğunu biliyorum,  ondan sonra onun çok bağışlayıcı olduğunu da 

biliyorum ama ve onlara bir kere inanasım geliyorsa ama en baskın Allah'ın 

cezalandıracağı geliyor! Yani? Mesela? Diyelim ki ben eşimle konuşurken gezdik, tozduk 

elimi tuttu ben günah işledim, işte öptü ben günah işledim, biz kaçarak evlendik, biz 

gezdik tozduk mesela gidiyoruz eşimle o zaman benim elimi tuttu ve yanığımdan öptü, 

işte ben çok günah işledim, Allah beni cezalandıracak, niye böyle yaptım, onlar beni çok 

yoruyordu. 

Y-  Şuanda da yoruyor mu hala? 

H- Yok evli olduğunu biliyorum ya, onun için pek o kadar şey değil ama tabii o 

zamanlar çok yoruyordu beni. 

Y- … 

H- Mesela diyorum ben diyorum, nasıl ettiğimiz bir kelime konuştum diyorum yok 

ya. Diyorum şimdi ben Allah bir şeyden bir bela verecek, bir yerden bir bela gelecek bir 

sıkıntı, aileme bana eşime, hep bir korku var içinde her zaman. 

Y- Peki bunun belli bir sebebi oluyor mu? 

H- İşte mesela diyelim ki elini tuttum eşimin, o zaman geçmişte o zaman ama şimdi 

benim ailem Allah ceza verecek veya bana ceza verecek bir kötü bir şey olacak yani bir 

kötü şey... 

Y- Allah’ın varlığını bu şekilde hissediyorsun 

H- Aynen... 

Y- Peki ALLAH YAKINDAN TANIDIĞIN BİRİ OLSAYDI ONU NASIL 

ANLATIRDIN? 

H- Allah'tan nasıl bahsederdim… Yakından tanıdığım bir cezalandıran biri, her 

zaman nasıl diyeyim ki her zaman korku olacak biri olarak. Yani öyle bu şekilde ki mesela 

benim babam derdi ki kızım Allah çok merhamet eder ne kadar günah işlersen işle bir 

tövbe kapısı olduğu zaman tövbe ettiğin zaman Allah her zaman affedicidir bazen o beni 

teselli ederdi ama şimdi etmiyor. 

Y- Şimdi niye etmiyor?.. 



184 

 

 

H- İşte diyorum ya bilmiyorum, acaba diyorum neden böyle oldu?  Herkesin günahı 

var yani sadece benim günahım yok, herkeste o kadar günahlar var Allah affetsin ama 

sadece tek günah şeyi benim! 

Y- Yani bunun nedenini neye bağlıyorsun aslında en çok babamdan ben dini 

öğrendim diyorsun buna rağmen ötekisi daha ağır… 

H- Aynen işte, ben bunun neden olduğunu bilmiyorum ya, niye böyle oldu bende... 

Çünkü çok Allah'a güvenen, Allah'tan her şeyi bekleyen bir insandım yine de öyleyim 

ama tabii ki öbürü daha baskın. 

Y- Senin o şekilde etkilendiğin öyle tanıdığın biri oldu mu hayatında, baban ya da 

bunların dışında öğretmen amca, ne bileyim hani böyle daha böyle sert cezalardan 

korkulacak birisi? 

H- Yok asla, annem de çok mülayim çok merhametli ve benim arkamda her zaman 

olan bir annedir  ama işte biraz abimden diyorum ya benim biraz sinirli bir abim, küçük 

abim, o abim şimdi kaçarak evlendim herkes konuşuyor, annemle babamı bırakmıyor ki 

benimle konuşsun, kendi de konuşmuyor niye kaçtın işte sen hastasın ... abim istemiyordu 

eşimle evlenmemi, şimdi abim anneme babama baskı yapıyormuş, yani 

konuşmayacaksınız gitmeyeceksiniz, o gelmeyecek ve ben tabii bunun etkisi altında 

olduğum için biraz da moralman çöküntüye uğradım,  işte ben de sanırım bir mücadelenin 

içinde boğuşuyorum. 

Y- ALLAH’IN SANA OLAN SEVGİSİNİ HİSSEDEBİLİYOR MUSUN? 

H- Hissedemiyorum.  Diyorum ya ben hep ben kötüyüm, ben böyle olduğum için 

Allah beni cezalandırıyor, hep bana hastalığı verdi, niye bana haşa isyankar da oluyorum. 

Yani niye verdi bana başka bir hastalık verseydi diyorum bazen.  Babam dedi kızım haline 

şükret bak bundan kötüleri var. Yani ne biliyim diyorum hiç bir şey anlamadım hayattan. 

Y- Peki şunu sorayım o zaman hissedemiyorum dedin, bunu hissedebilmek ister 

miydin? 

H-  İstemez miyim? 

Y- Bunun için neyin ya da nelerin şu an olduğundan daha farklı olması gerekiyor? 

H- Mesela kalbimdeki vesveseden bir an önce kurtulup Cenab-ı Allah’a öyle bir kul 

olmak isterdim ki, yani onun her dediği yolda, her şeyiyle dört dörtlük bir Müslüman 

olmak için neler vermezdim. 

Y- Böyle olsaydı o zaman O’nun sana olan sevgisini hissedebilir miydin? 



185 

 

 

H- Tabii ki, tabii ki... nasıl dört dörtlük bir Müslüman,   namazını doğru dürüst kılan 

Allah'ın verdiği sıkıntılara sabretmeyi bilen, ne bilim işte Allah’tan gelen her şeye 

güzellikle bakabilen bir insan olmayı isterdim, yani şerrin de hayrın da Allah'tan 

olduğunu bilerek yaşamayı ve onun verdiği şeyleri kabul etmeyi isterdim. 

Y- Peki ALLAH İLE OLAN İLİŞKİN HAKKINDA BAŞKA 

SÖYLEYEBİLECEĞİN ŞEYLER VAR MI? O sana karşı adil mi, anlayışlı mı, yardımcı 

ve dost mu? 

H- İşte bunlar bana yok geliyor, bunlar işte böyle geldiği zaman bana diyorum, 

Allah’ım bana ne oluyor, ben nasıl bir Müslümanım yani Cenabı Allah’ın sanki haşa bana 

bir garezi varmış gibi haşa!  Diyorum niye hiçbir iş yolunda gitmiyor? Niye ben hep böyle 

düşünüyorum, yani ben küçüklüğümden beri hep Allah’ın beni cezalandıracağı ile 

uğraşıyorum. Bir şey konuşsam bir şey ters yapsam işte ben böyle yaptım Allah benim 

için böyle onun için ters oldu, yanlış oldu cezalandırıyor… 

Y- ALLAHIN YARATTIĞI KADER PROGRAMINDA ETKİN BİR ROLE 

SAHİP OLDUĞUNA İNANIYOR MUSUN? 

H- Şöyle Yasemin Hanım, ben Allah'ın kaderine inanan bir insanım ama sanki hep 

ters oluyor her şey, sanki haşa Cenabı Allah hep yanlış yapıyor bana.  Yani diyorum 

Allah’ım teyzemin kızları da böyle hasta oldu onlar iyi oldu, herkes iyi oldu, ben iyi 

olamıyorum, demek ki Cenabı Allah’ın bana karşı bir şeyi var.  Yani o düşünceler geliyor 

ya  bu sefer Allah’ım diyorum ben niye böyle düşünüyorum?! 

Y- Peki bu kader programında senin de etkili bir rolün var mı kaderini şekillendiren 

sence? 

H- Yo... ben hiç bir şey yapamadım ki şekillendireyim, mesela diyorum ya bir 

evlenmek, işte evlendim onu da artık nasıl gidiyor nasıl gidecek onu da bilmiyorum, yani 

hiç kendim mesela ben bu kağıdı aldım doldurup da başarıp bir Yasemin hanıma 

vereceğim yarıya kadar gelebiliyorum ve bırakıyorum burada bıraktığım için bu sefer de 

pişman oluyorum. Ben bunu niye yapmadım? Ben niye başaramadım,  yani diyorum ya 

böyle gidiyorum, yol böyle, geliyorum yol yok... Mesela dayımın kantini vardı, beni 

çağırdı kızım gel dedi sen kantinde çalış kızlarıyla. Ben bir hafta gittim yine ölüm 

korkusu.... 

Y- Mesela eşinle bir evliliğe başladın ama nasıl gidecek bilmiyorum diyorsun, bunu 

yaptın. Kaderinde etkin bir rolün var mı diye sordum. Evet, bunu isteyerek yaptım 



186 

 

 

dedin… ama nasıl gidecek bilmiyorum derken… kantinde başladığında yarım kalan vaya 

başka bir şeye başladığında yarım kalan işlerde olduğu gibi, bunlarda yaşadığın korkulara 

benzer korkular yaşayacağını mı düşünüyorsun? 

H- Bire bir o korkunun içindeyim,  gidiyorum bir yere oturuyoruz, 5-10 tane insan 

var ben bu insana ölmüş geliyor ve diyorum ki ben gideyim kendimi odaya kapatıp orada 

uyuyayım, hiç kalkmayayım. Çünkü bu düşünce de bana gelmesin gelmemiş, kalkmamış 

iş yapmamış hayat gitmiyor ve ben ağlamaktan yoruldum onun için gitmiyorum ben işe 

gitmeyeyim, ben diyorum yanlış yaparım, yanlış konuşuyorum. 

Y- Peki ne düşünüyorsun? Sence kaderinde böyle olduğu için mi böyle yoksa bunun 

başka bir sebebi mi var? 

H- Valla bilemiyorum hiç düşünmedim, yani sadece bununla mücadele ediyorum 

başka şeylerle alakam yok. Şimdi ben mesela otobüse biniyorum bakıyorum bu insan 

yaşıyor, o da yaşıyordu, yaşıyor, otobüse biniyorlar hayat akıyor ama yok öldüm öldürdün 

çıldırıyorum.   Kimseye derdimi diyemiyorum, yani ben desem ki şimdi böyle adam 

diyecek ya bu deli... yani hayattan zevk alma şey yok bende, sadece işte bir şey gibi 

yaşıyorum ruh gibi o kadar ki kendimi yani dolandırıyorum ama nasıl dolandırıyorum,  

çıkıyorum mesela iki tane çocuk yanımda,  ben diyorum şimdi bunlara bir zarar verirsem, 

ya öldürürsem... Ben diyorum, şöyle geliyorum artık parmaklarım uyuşuyor. 

Y-  Peki, kaderle ilgili söylemek istediğin başka bir şey var mı? 

H- Yani kaderimin Allah tarafından iyi yazılmadığını düşünüyorum, 

Y- Kaderini yönlendiren,  etkin bir role sahip olduğun bir pozisyonun olduğuna... 

H- İnanmıyorum.  Ben yani kendim hiçbir şey başaramadım ki Yasemin Hanım 

diyeyim ki Cenabı Allah bana böyle bir şey yaptı, bende bunu kendim yaptım... 

Yapamadım,  başaramadım...  Mesela kurslara gittim hep yarım kaldı, böyle hastalandım 

ağladım geri geldim,  hocaya Kur’an'a gittim 15-20 gün işte bu hastalıktan dolayı 

başaramadım geri geldim ve abim bana diyordu ki sen hiçbir şey başaramazsın.  Böyle 

olunca başaramıyorum, ya başaramazsın, işte sen evlendin başaramazsın, geri gelirsin, 

işte sen yapamayacaksın, hep beni böyle zaten ben rahatsız bir psikolojim var ve beni hep 

karamsarlığa itti. 

Y- Sence o küçük abinin sana garezi var mı? 

H- Bilmiyorum, çocukluktan beri yani hep küfürbaz konuşur bağırarak, mesela ben 

kaçtım büyük abim dedi ki kızım ben arkandayım hiç merak etme her ne sıkıntın olursa, 



187 

 

 

bana bir güven veriyor ama küçük abimde o yok.  Yani her zaman bir karamsarlık, her 

zaman bir kendi de öyle mesela nişanlandı, nişanı attı, yapamam ben evlenemem işte ben 

başaramam... 

Y- Belki bu da etkili olabilir mi işleri yarım bırakmanda? 

H- Belki de hiç düşünmediğim için, ben kendimle mücadele ettiğim için, abimi hiç 

düşünmedim, ben kendim başaramıyorum diyorum, kendim yapamıyorum. Bilmiyorum 

ya, çıkmaz bir sokaktayım. 

Y- Sana karşı iyi niyetli olduğuna inanıyor musun küçük abinin? 

H- Aslında iyiliğimi istiyor ama bunu bana gösteremiyor bağırarak küfürbaz 

konuşmaları beni ondan soğuttu şimdi bana dese ki, ya seni hacca götüreyim, cennete bile 

istemem onunla gitmek. Zaten ben rahatsızım mesela babamın evinde yatardım sabahları 

kalkmazdım ki bu düşünceler aklıma gelmesin. Gelirdi, bana bağırırdı kalk, işte küfürbaz 

konuşurdu. Sen ne zamana kadar böyle yaşayacaksın, ne zamana kadar bu hayat böyle 

sürecek ve ben ondan nefret etmiştim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



188 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı Yasemin ANGIN 

Doğum Yeri ve Tarihi Ankara - 02/05/1980 

Eğitim Durumu 

Lisans Öğrenimi Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  

Y. Lisans Öğrenimi Atatürk Üniversitesi, Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü, İDKAB 

Bildiği Yabancı Diller İngilizce 

Bilimsel Yayınlar 1. Arıcı, İ., Angın, Y. (2017). “İlahiyat 

Fakültesi Öğrencilerinin İletişim Beceri 

Düzeyleri”. Amasya Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 4(8), 199-219. 

2. Angın, Y., Altaş, N. (2018). “Aile ve 

Dini Rehberlik Bürosu Görevlilerinin 

Karşılaştıkları Psikososyal Sorunlara 

Yaklaşımlarının Dini Danışmanlık ve 

Rehberlik Açısından Değerlendirilmesi”. 

Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 18 (2), 661-689. 

3. Angın, Y. (2019). “Çocukluk Çağı 

Örseleyici Yaşantıların Tanrı Algısına 

Etkisi: Bir OKB Vakası Örneği”. Ali 

Ayten, Halil Ekşi, Mahmut Zengin, Nuri 

Tınaz (Ed.). Sağlık Hizmetlerinde Manevi 

Danışmanlık ve Rehberlik içinde (s. 329-

343). 

4. Angın, Y., Kızılgeçit, M. (2020). 

“Obsesif Kompulsif Bozukluğun Dini 

Kavramlarla İlişkisi ve Manevi/Dini 

Temelli Tedavi Yaklaşımları: Teorik Bir 

Bakış”. İlahiyat Tetkikleri Dergisi (Kabul 

Tarihi: 07/05/2020). 

5. Angın, Y., Kızılgeçit, M. (2020). 

“Obsesif Kompulsif Bozukluk Tanılı 

Hastalarda Erken Dönem Uyumsuz 

Şemalar ve Kader Algısı”. Recep Tayyip 

Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 17, 73-105. 

İş Deneyimi 

Çalıştığı Kurumlar Diyanet İşleri Başkanlığı 

-Kur’an Kursu Öğreticisi (2007-2015) 

-Manevi Danışman (2015- ) 

İletişim 

E-mail Adresi naksiyeyasemin@gmail.com 

Tarih 23/06/2020 

 


