
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ÇUKUROVA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

İSLAM İNANÇ ESASLARI AÇISINDAN DEİZM ELEŞTİRİSİ 

 

 

 

 

 

 

Yunus ERGİN 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

 

ADANA / 2020



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ÇUKUROVA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

İSLAM İNANÇ ESASLARI AÇISINDAN DEİZM ELEŞTİRİSİ 

 

 

 

 

 

Yunus ERGİN 

 

 

 

 

 

 Danışman: Prof. Dr. İsmail ŞIK 

 Jüri Üyesi: Doç. Dr. Nail KARAGÖZ 

 Jüri Üyesi: Doç. Dr. Tuna TUNAGÖZ 

  

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

ADANA / 2020



 

 

Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne; 

 

Bu çalışma, jürimiz tarafından Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalında 

YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

  

 

 

 

Başkan: Prof. Dr. İsmail ŞIK 

                        (Danışman) 

 

 

           

Üye: Doç. Dr. Nail KARAGÖZ 

            

 

 

 

Üye: Doç. Dr. Tuna TUNAGÖZ 

 

ONAY 

Yukarıdaki imzaların, adı geçen öğretim elemanlarına ait olduklarını onaylarım. 

…/…/2020  

  

 

 

 

 Prof. Dr. Serap ÇABUK 

 Enstitü Müdürü 

 

 

NOT: Bu tezde kullanılan ve başka kaynaktan yapılan bildirişlerin, çizelge, şekil ve 

fotoğrafların kaynak gösterilmeden kullanımı, 5846 sayılı Fikir ve Sanat Eserleri 

Kanunu’ndaki hükümlere tabidir.



 

 

ETİK BEYANI 

 

Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun 

olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; 

 

 Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

 Kullanılan verilerde ve ortaya çıkan sonuçlarda herhangi bir değişiklik 

yapmadığımı, 

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, 

 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi 

beyan ederim. …. / …. / 2020 

 

 

  

 Yunus ERGİN 

 

 

 



iv 

 

ÖZET 

 

İSLAM İNANÇ ESASLARI AÇISINDAN DEİZM ELEŞTİRİSİ 

 

Yunus ERGİN 

 

Yüksek Lisans Tezi, Temel İslami Bilimler Anabilim Dalı 

Danışman: Prof. Dr. İsmail ŞIK 

Şubat 2020, 86 sayfa 

 

       Bu çalışma İslam düşüncesi açısından akli ve nakli delillendirmeler getirmek 

suretiyle deizme yönelik eleştirileri kapsamaktadır. Çalışmada İslam’ın inanç esaslarına 

aykırılık teşkil eden deist öğretiler incelenmiş, İslam düşüncesi açısından bu öğretilere 

karşı gerek ayetler ışığında gerekse de İslam alimleri perspektifinde çeşitli savunular 

yapılmıştır. 

       Ele alınan çalışmanın birinci bölümünde, eleştirilerin sağlam dayanaklar üzerine 

oturtulabilmesi için deizm akımı genel hatlarıyla tanıtılmıştır. Buna göre; deizmin çeşitli 

tanımlamalarına yer verilmiş ve bu akımın diğer inanç modellerinden olan teizm ve 

ateizm ile olan mukayesesi yapılarak aralarındaki farklar ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Bununla birlikte deizmin çeşitlerine ve tarihsel sürecine de değinilmiş, bu akımın 

öğretilerinin tarihin çeşitli dönemlerinde var olduğu, ancak sistematik bir akım olarak 

deizmin İslam’a karşı değil; Hristiyanlık dinine karşı tepkisel olarak ortaya çıktığı 

vurgulanmıştır.  

       Çalışma, deizmin çıkış süreci olarak Hristiyanlığın yarattığı çıkmazlardan kurtulma 

arzusunun bir tezahürü olduğunu ele alsa da, asıl amaç, deizmin İslam dinindeki 

öğretilerin tam karşısında olduğunu ortaya koyarak İslam esasları açısından deizme 

yönelik teolojik cevaplar verebilme gayesini taşımaktadır. 

       Günümüzde popülaritesini arttıran deizm akımının temel doktrinleri olduğu 

bilinmektedir. İlahi bir bilgi kaynağı olan vahyi reddeden deizm akımı, Tanrı’ya olan 

bakış açısıyla dikkat çeker. Onlara göre salt akıl, vahyin varlığını anlamsız kılmaktadır. 

Vahyin reddedilmesi ise aklın öncelenerek Tanrı’nın pasifize edilmesi anlamına 

gelmekte, Tanrı’nın insana ve aleme olan müdahaleciliği yok sayılmaktadır. İşte aklın 

otorite konumunda olması, deizmde ön plana çıkan hareket noktası olduğundan dolayı bu 

çalışmada irdelenmiş, İslam ile deizmin akla verilen yetkinlik konusundaki temel 



v 

 

parametreleri ele alınmıştır.  

       Çalışmanın ana omurgasını oluşturan ikinci bölümde ise, İslam’a ve deizme göre din 

ve Tanrı tasavvurları ile nübüvvet kurumu ve ahiret hayatı konuları hakkında bilgiler 

verilmiş, deist öğretilere karşı delillendirme ve eleştirel değerlendirmeler bu bölümde 

yapılmıştır.  

       Üçüncü bölüm ise, deizmin sosyolojik anlamda bıraktığı etkileri kapsamaktadır. 

Bundan hareketle, toplumdaki deizm tehlikesine karşı İslam dininin tam anlamıyla 

anlatılamamasına ve İslam’ın karşısında duran gerek deizm gerekse de diğer inanç 

modellerine karşı ne tür tedbirler alınması gerektiğine özellikle dikkat çekilmiştir.   

 

Anahtar Kelimeler: Deizm, Deist, Deizm Eleştirisi, Akıl, Tanrı, Yaygınlaşan Deizm.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

ABSTRACT 

 

DEISM CRITICISM IN TERMS OF ISLAMIC FAITH 

 

Yunus ERGİN 

 

Master Thesis, Department of Basic Islamic Sciences 

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. İsmail ŞIK 

February 2020, 86 pages 

 

       This study involves criticisms directed to deism by bringing proofs of reason in terms 

of Islamic thought. In the study, deist teachings these are contrary to belief principles of 

Islam were examined, and various arguments were made against these teachings in the 

sense of Islamic thought, both in the light of verses and in the perspective of Islamic 

scholars. 

In the first part of the study, the trend of deism has been outlined in order to put the 

criticisms on sure bases. According to this; various definitions of deism have been tried 

to explain and the differences between them have been tried to elicite by making 

comparison with theism and atheism which are the other belief models of this movement. 

İn addition to this the types and historical process of deism are also mentioned. This 

movement existed in various periods of history, primarily emerged reactively against the 

Christian Religion, not to Islam as a systematic movement, was also emphasized in this 

part. 

       Even though this study deals with the desire of avaid from the dilemmas created by 

Christianity indeed the main purpose of this study is to reveal that it’s directly against the 

teachings in Islam, by giving theological responses to deism.  

       Today, it is known that the deism movement that increases its popularity and it has 

basic doctrines. The movement of deism which is deny the revelation, draws attention 

with is perspective to the God. For them, pure mind makes the existence of revelation 

meaningless. The rejection of revelation means that the mind is prioritized and God is 

pacified, and God's intervention in the world and humanbeing is ignored. As the reason 

is the authority of the mind and the starting point that comes to the fore in deism, the basic 

parameters of Islam and deism on the competence given to mind have been discussed and 

examined in this study. 



vii 

 

       In the second part, which constitutes the main backbone of the study, information is 

given on the issues of religion and God, according to Islam and deism and prophet 

institution and the life of the hereafter.   

       The third part includes the effects of deism in sociological sense. From this point of 

view, this study, particulary pays attention there is no satisfying explanation, in return to 

danger of deism in the society and what measures should be taken against both theism 

and other belief models facing Islam. 

 

Key Words: Deism, Deist, Criticism of Deism, Reason, God, Prevalent Deism. 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 

 

ÖNSÖZ 

 

       İslam’ın ana ilkelerini akli ve nakli temellendirmeler ile ortaya koyan Kelam ilmi, 

İslam düşünce tarihinde Allah’ın varlığı ve birliği, nübüvvet kurumu ve ahiret hayatı 

konuları üzerine yoğunlaşmış, Kur’an’da yer alan bu inanç ilkelerini İslam’ın karşısında 

yer alan diğer dünya görüşlerine karşı savunma görevini üstlenmiştir. Tarihin bütün 

dönemlerinde insanların üzerinde birçok yorumlamalarda bulunduğu, farklı dinsel 

yaklaşımlarla gruplaşmalara neden olan bu inanç ilkeleri, anlaşılan o ki, insan var olduğu 

sürece de konuşulmaya, tartışılmaya ve çeşitli dinsel yaklaşımların oluşumuna zemin 

hazırlamaya devam edecektir. 

       Bu çerçevede saymış olduğumuz inanç ilkelerinin ortaya çıkmasına zemin hazırladığı 

felsefi ve teolojik oluşumlardan bir tanesi deizmdir. Özellikle Tanrı hakkında görüş beyan 

eden ve nübüvvet kurumunu reddetmesiyle ön plana çıkan deizm, Aydınlanma hareketi 

ile birlikte gündeme gelmiş olsa da İslam dünyasında taraftar elde etmeye başlaması ve 

popüler bir akım olması son yıllarda gerçekleşmiş bulunmaktadır. Her ne kadar deizm 

akımının günümüzde sistematik bir inanç ekolü olarak takipçisi olmasa da, Aydınlanma 

döneminden bu yana oluşturmuş olduğu felsefi ve teolojik gelenek, bu akımın 

öğretilerinin pratik anlamda da olsa varlığını sürdürmesine imkân sağlamaktadır.  

       Din, Tanrı, nübüvvet ve ahiret başlıklarının, içerisinde, görünmeyen aleme uzanan 

konuları barındırması, fıtrat itibariyle görünmeyene ilgi duyan insanı, meraklandırmaya 

ve bu konuları öğrenmek suretiyle sorgulamaya sevk etmektedir. Bu durum ise dinlerin 

araştırılmasına, bu konularla ilgili olarak hangi inanç metodunun ne dediğinin 

irdelenmesine sebebiyet vermektedir. Özellikle gençlerin, araştırmaya ve sorgulamaya 

müsait olan psikolojik yapıları, onları, hangi inanç modeli akıl ile bilimin yol 

göstericiliğiyle hareket etmişse, o inanç modeline sempati duymaya yönlendirmektedir. 

Deizm ise ortaya koymuş olduğu felsefi ve teolojik ilkelerinde akıl ve bilimi referans 

aldığını iddia ederek hareket ettiği için, Sekülerleşmenin de etkisiyle gençler arasında ilgi 

uyandırabilmeyi başarabilmiş ve özellikle son zamanlarda ülkemizde de taraftar sayısını 

artırabilmiştir.   

       Sekülerleşme ile birlikte İslam’ın karşısında duran deizm gibi çeşitli inanç 

modellerinin dini hayatı geriletmesi; Kur’an ve Sünnet’in geri plana atılması tehlikesini 

doğurduğu gibi bu akımlarla mücadele edilmesi ihtiyacının var olması gerçeğini de ortaya 

koymaktadır. Gençlerin deizme yönelmesi de göstermektedir ki, bu mücadele süreciyle 

alakalı olarak Müslüman toplum içerisinde ciddi tedbirsizlikler bulunmaktadır. 



ix 

 

       Biz de bu çalışmamızda deizme yönelik alınması gereken tedbirlerle birlikte 

Müslüman toplumun deizme yönelik ortaya koyabileceği teolojik cevapları ve ayetler 

ışığındaki eleştirel değerlendirmeleri işlemeyi amaç edindik. Kaynak tarama sürecinde 

gözlemlediğimiz deizme yönelik yeterli akademik çalışmanın bulunmaması, bizi böyle 

bir çalışmanın ele alınması gerektiği kanaatine vardırdı.  

       Bu bağlamda ele almış olduğumuz çalışma üç bölümden oluşturulmuştur. Birinci 

bölümde, deizmin daha çok felsefi, teolojik ve tarihsel sürecine; ikinci bölümde, inanç 

esasları bağlamında deizmin ne dediğine ve İslam’ın buna karşılık ortaya koymuş olduğu 

teolojik delillendirmelere; üçüncü bölümde, deizmin yaygınlaşmasının sebeplerine ve 

alınması gereken tedbirlere yer verilmiştir. Sonuç bölümünde ise, bu çalışma ile elde 

edilen bulgular değerlendirilmiştir. 

       Yüksek lisans ders dönemimden tez konumun tespit edilip olgunlaşmasına kadar 

çalışma sürecimde bilgi ve deneyimleriyle bana yol göstererek yardımını esirgemeyen, 

akademik bakış açısından istifade ettiğim saygıdeğer hocam Prof. Dr. İsmail ŞIK’a en 

içten saygı ve teşekkürlerimi sunarım. Çalışma sürecim içerisinde katkılarını esirgemeyen 

Kelam bölümünden Dr. Ömer SADIKER ve Arş. Gör. Hamdi AKBAŞ’a da teşekkürü bir 

borç bilirim. 

       Hayatımın her alanında olduğu gibi bu çalışma sürecimin de bütün aşamalarında 

desteğini hiçbir an esirgemeyen, dualarıyla her zaman yanımda olan biricik anneme ve 

maddi-manevi desteklerinin yanı sıra göstermiş oldukları sabır ve anlayıştan dolayı 

varlıklarını sürekli yanımda hissettiğim halama, ablalarıma ve kardeşlerime sonsuz 

teşekkürlerimi sunarım. 

       Büyük emek ve gayretlerle tamamlamış olduğum bu tez; 04.11.2019 günü 

kaybettiğimiz rehberim, yaşantısıyla da öğrettikleriyle de bana her zaman ilham veren ve 

önderlik eden, bugüne gelmemde annemle beraber en büyük destekçim ve yol göstericim 

olan canım babam Sayın Muhsin ERGİN’in unutulmaz anısına adanmıştır. 

 

 

          Yunus ERGİN 

                        Adana / 2020 

 

 

  



x 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET .............................................................................................................................. iv 

ABSTRACT ................................................................................................................... vi 

ÖNSÖZ ......................................................................................................................... viii 

KISALTMALAR .......................................................................................................... xii 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. Araştırmanın Konusu, Kapsamı ve Sınırlılıkları ....................................................... 1 

2. Araştırmanın Amacı ve Önemi ................................................................................. 4 

3. Araştırmanın Yöntemi ............................................................................................... 5 

 

BÖLÜM I 

DEİZM 

 

1.1. Deizm Nedir? ............................................................................................................. 7 

1.1.1. Deizm Kavramı ve Tanımı ............................................................................... 7 

1.1.2. Deizmin Teizm ve Ateizm ile Mukayesesi ...................................................... 9 

1.1.2.1. Teizm ................................................................................................. 10 

1.1.2.2. Ateizm ............................................................................................... 12 

1.2. Deizme Tarihsel Bir Bakış ....................................................................................... 13 

1.3. Deizmde Temel Doktrinler ...................................................................................... 18 

1.4. Deizmin Çeşitleri ..................................................................................................... 19 

1.5. Deizmde Otoritenin Kaynağı Olarak Akıl ............................................................... 21 

 

BÖLÜM II 

TEOLOJİK PERSPEKTİFTE DEİZM ELEŞTİRİSİ 

 

2.1. Din Tasavvuru .......................................................................................................... 25 

2.1.1. Deizmde Akla Dayalı Doğal Din Anlayışı .................................................... 25 

2.1.2. İslam Düşüncesi Açısından Dinin Gerekliliği ............................................... 29 

2.2. Tanrı Tasavvuru ....................................................................................................... 33 

2.2.1. Deizme Göre Tanrı'nın İnsan ve Alemle Olan İlişkisi .................................. 33 

2.2.2. İslam Düşüncesi Açısından Tanrı'nın Etkinliği, İnsan ve Alemle Olan                       

İlişkisi............................................................................................................. 37 



xi 

 

2.3. Nübüvvet .................................................................................................................. 41 

2.3.1. Deizmin Nübüvvet İtirazı .............................................................................. 41 

2.3.2. İslam Düşüncesi Açısından Nübüvvetin Gerekliliği ..................................... 47 

2.4. Ahiret Hayatı ............................................................................................................ 56 

2.4.1. Deizmin Ahiret Hayatına Olan Bakışı ........................................................... 56 

2.4.2. İslam Düşüncesi Açısından Ahiret Hayatı .................................................... 59 

 

BÖLÜM III 

DEİZMİN SOSYOLOJİK PROBLEMATİĞİ 

 

3.1. Günümüzde Deizmin Yaygınlaşmasının Nedenleri ................................................ 63 

3.2. İslam Düşüncesinde Aklın Konumu ve İşlevselliği ................................................. 69 

3.3. Deizm ve Din Karşıtı Akımlara Karşı Alınabilecek Tedbirler ................................ 72 

 

SONUÇ .......................................................................................................................... 75 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 78 

ÖZGEÇMİŞ .................................................................................................................. 86 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xii 

 

KISALTMALAR 

 

bkz.: Bakınız 

bs.: Baskı 

c.: Cilt 

çev.: Çeviren 

DİA.: Diyanet İslam Ansiklopedisi 

DİB.: Diyanet İşleri Başkanlığı 

ed.: Editör 

MEB.: Millî Eğitim Bakanlığı 

nşr.: Neşreden  

S.: Sayı 

s.: Sayfa 

ss.: Sayfa aralığı 

thk.: Tahkik eden 

TDV.: Türkiye Diyanet Vakfı 

v.dğr.: Ve diğerleri 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 

1. Araştırmanın Konusu, Kapsamı ve Sınırlılıkları 

       Kendisine verilmiş olan akıl melekesinden dolayı şan ve şeref sahibi1 olarak yaratılan 

insan, söz ve davranışlarından sorumlu tutulmuş2 bir varlıktır. Tarih boyunca insanların 

bir kısmı, sorumluluk bilincinden uzak yaşamayı tercih ederek kendilerine verilen akıl 

melekesinin gerekliliklerini yerine getirmemiş, ölçü aleti olarak kullanmaları gereken aklı 

kendi heva ve hevesleri doğrultusunda mahkûm ederek kullanmışlardır. Kur’an’a 

bakıldığı zaman insana verilen aklın kullanılması gerektiği, aklını kullananların ise üstün 

bir mertebeye çıkarıldığı görülecektir.3 Aklın insan tarafından pasif konuma alınması ve 

düşünme yetisini içerisinde barındırmaması, yine Kur’an tarafından kınanmıştır.4 Kur’an 

aklın kullanılmasını istemekle insana verilen değerin de ön plana çıkarılmasını hedefler. 

Çünkü aklı kullanmamanın kişiyi taklide götürme ihtimali yüksektir; bu da aklın 

öznellikten uzaklaşarak nesnelliğe kaymasına sebebiyet verebilir. Aklın nesnelliğe 

kayması ise özgür irade fiilinin ortadan kalkması anlamına gelmektedir. Dolayısıyla ‘ölçü 

aleti’ olarak bahsetmiş olduğumuz akıl, gereğince kullanılmadıkça, sosyal ve düşünsel 

sahadaki düşkünlük ve bunalımların başlıca nedenlerinden biri olabilecektir.  

       Akıl, kişiye sorumluluklarını öğreteceği gibi onu yaratıcısına ulaştıracak,5 vahyin 

rehberliği doğrultusunda özgür irade fiilinin de nasıl kullanılacağını ona gösterecektir. 

Ancak vahyin ışığıyla aydınlanmayan akıl, ölçüsüz bir mutlaklaşmaya neden olabilir. 

Aynı zamanda vahyin yol göstericiliğinden mahrum kalan akıl, hayatın amacını 

anlamlandıramaz ve haklı bir hayat hakkını keşfetme noktasında şaşkınlık yaşar. Bu 

sebeple akıl-vahiy ilişkisi ilahi dinlerde oldukça önemli görülmüştür. Bu öneme rağmen, 

aklı yegâne kurtuluş yolu olarak gören, ilahi vahyi reddeden, aklın salt olarak bütün iyileri 

insana öğretebileceğine inanan felsefi-teolojik akımlar da bulunmaktadır. Deizm bu 

akımlardan bir tanesidir. 

       İnsanın kurtuluşunun sadece akıl ile mümkün olabileceğine inanan deizm akımı, ilahi 

dinlerin kurtuluş reçetesinden farklı bir kurtuluş reçetesi ortaya koymuştur. İlahi dinlerde 

kurtuluşun aklın yanında vahiy ve peygamberlik müessesesi olmadan 

                                                 
1 İsrâ 17/70. 
2 Bakara 2/286. 
3 Ra’d 13/19. 
4 Enfal 8/22. 
5 Al-i İmran 3/7. 



2 

 

gerçekleşemeyeceğine iman edilirken, deizmde bu durum salt olarak tabii akla 

indirgenmiştir. Dolayısıyla deistler tabii akla iman etmektedir. 

       Deizmde akla verilen bu denli yetkinlik, vahyi inkâr ile birlikte nübüvvetin de 

inkarını beraberinde getirmiştir. Deistler vahiy adı altında var olan kitapların tümünü 

reddeder ve bu kitapların Tanrı tarafından gönderildiğine inanmazlar. Deistler evrende 

görülen mükemmel düzenin ve yaratılış sisteminin Tanrı’nın varlığı için yeterli 

olabileceğine, bunun için herhangi bir kitaba ya da vahye ihtiyaç duyulmadığına inanırlar.  

       Deistler bir yaratıcının var olduğunu, o yaratıcının evreni yarattığını ve evrenin 

kanunlarını koyduğunu kabul etseler de onlar için Tanrı pasif konumdadır; yarattığı 

alemle de sürekli bir ilişki içerisinde değildir. Deistlerin bu tutumu, içerisine düşmüş 

oldukları çelişkiyi ortaya koyması açısından İslam alimleri tarafından eleştirilmektedir. 

Çünkü evrenin yaratıcısı olarak bir Tanrı’yı kabul etmelerine ve o Tanrı’nın kural koyucu 

olduğunu söylemelerine rağmen yaratılan aleme müdahil olmayan uluhiyet anlayışları, 

İslamiyet’in temel parametrelerine aykırılık teşkil etmektedir. 

       İslam dininde Tanrı anlayışı deizmden farklı olarak dinamik bir yapıya sahiptir. 

Dolayısıyla İslam alimleri, evrendeki hiçbir olayın yaratıcıdan bağımsız 

gerçekleşemeyeceğini, her şeyin O’nun bilgisi ve kontrolü dahilinde olduğunu kabul 

ederek deistlerin savunularına karşı çıkmış ve deliller ortaya koymuşlardır. Bu 

delillendirmeler çalışmanın ilerleyen bölümlerinde ele alınacaktır. 

       Deistler dinin akıl yoluyla kavranabileceğine hükmettikleri için bir peygamberin 

varlığına da gerek olmadığını söylerler. Onlara göre akıl bir rehberdir ve kişiye fayda ve 

zarar verecek şeyler ile ahlaki öğretiler, başka bir öğreticiye gerek olmadan akıl ile 

öğrenilebilir. Bu tutumları göstermektedir ki deistler, Tanrı’yı pasif hale getirmekle 

beraber, insana öğretmen olması için gönderilmiş peygamberlerin kontrol mekanizmasını 

da yok saymaktadırlar. İslam dini insanın hem vahiyden hem de peygamber 

öğretilerinden uzak kalmasını reddetmiş, başıboş kalan insanın sadece akıl yoluyla her 

türlü nefsi istek ve arzularına köle olabileceğini belirtmiştir. Bu sebeple İslam dininde 

nübüvvet, iman esaslarından bir tanesidir. 

       İslam, muhtevasını, Hz. Muhammed’in, ‘risâlet’ ve ‘vahiy’ olarak da nitelenen 

‘nübüvvet’ tecrübesinden almış bir dindir.6 İslam dininde nübüvvet müessesesi öylesine 

önemlidir ki, Allah Kur’an’da peygamberlerini ‘aydınlatıcı bir kandil’e7 benzetmiştir. 

                                                 
6 Aslan, İbrahim, İmam Maturidi’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu, Kelam Araştırmaları    

  Dergisi 12/2, s. 33, ss. 33-54, Ankara 2014. 
7 Ahzab 33/46. 



3 

 

Nübüvvetin İslam dininde ne denli önemli olduğu Allah’ın peygamberlerini mucizelerle 

desteklemesiyle de ortaya çıkmaktadır. İslam’ın deizm akımıyla karşı karşıya geldiği bu 

konuya da tezin ilerleyen bölümlerinde etraflıca yer verilmeye çalışılacaktır. 

       Ayrıca çalışmada, deizmin temel öğretileri ele alınmakla birlikte, günümüz 

dünyasında her geçen gün taraftar toplamak suretiyle özellikle gençler arasında 

yaygınlaşan bu akımın öğretilerine karşı İslam’ın temel prensipleri ortaya konacak, İslam 

alimlerinin getirmiş olduğu delillendirmeler ile konu yapılandırılacaktır. 

       Yapılan araştırmalara göre modernitenin toplum sosyolojisini etkilemesi sonucunda 

farklı arayışlar içerisine girme eğilimi, özellikle ülkemizdeki gençlerin İslam’dan 

uzaklaşma ve İslam’ı yargılama yolunu benimsediğini göstermiştir. Bundaki önemli 

etkenlerden bir tanesi aklı önceleyip vahyi geri plana atmak ya da toptan reddetmektir. 

Aklın yaratıcısı olan ve Kur’an ayetlerinde ısrarla aklın kullanılmasını isteyen Allah, ilim 

öğrenmenin, bu suretle de bilime ulaşmanın yol göstericisidir.8 Allah aklın yaratıcısıdır, 

aklın yaratıcısı olduğu gibi vahyin de göndericisidir. Akıl da vahiy de aynı kaynaktan 

beslendiğine göre ikisi arasında çelişki görmenin mantığa aykırı olduğunun sebeplerine 

yer verilmeye çalışılacaktır. 

       Özellikle gençler arasında deizm akımına kaymaların devam etmesi, İslam’ın tam 

anlamıyla anlatılamadığını göstermesi açısından dikkat çekicidir. İslam’ın 

anlatılamamasıyla beraber; İslam dininin toplumda yanlış temsil edilmesi, deist 

taraftarların modernitenin trendinden beslenerek düşüncelerini gençler arasında 

yayabilme kabiliyeti, dünyevileşme arzusu, siyasi atmosferler gibi etkenler deizmin 

yaygınlaşmasına neden olmaktadır. 

       Bütün bu anlatılanlar ile birlikte deizmin tanıtılması ve İslam ile olan fikir 

aykırılıklarının ele alınarak eleştirel değerlendirilmelerin yapılması, tezimizin konusunu 

oluşturmaktadır. Tezimizde deizm konusunu işlemenin bu inanç akımının öğretilerine 

bakış açısı getirebilme açısından önemli olacağı kanaatine vardık. Bu sebeple çalışmada 

İslam inanç esaslarının karşısında duran akım olarak deizmi, konumuzun öznesi olarak 

ele aldık. 

       Çalışmada gerek ailelerin, gerek eğitim sisteminin gerekse de dini kurum ve 

cemaatlerin İslam dinini ve yaratıcıyı tam anlamıyla anlatamamasının ne tür eksikliklere 

ve problemlere yol açtığı değerlendirilmiştir. Çalışmada ayrıca; deizmi teolojik 

perspektifte ele alarak aslında bu akımın Hristiyanlığın bilim karşıtı uygulamalarına 

                                                 
8 Enbiya 21/33; Neml 27/88; Ra’d 13/2; Yasin 36/38; Zariyat 51/47. 



4 

 

yönelik olarak ortaya çıkmış olduğuna ve bu akımın İslam diniyle nasıl karşı karşıya 

gelerek Müslüman coğrafyalarda etki alanı elde ettiğine değinilmiştir. 

       Çalışmamızın kapsamında içerik olarak konu üzerinde bütünlüğün sağlanabilmesi 

amacıyla önce deizmin ortaya çıkışından günümüze kadar ki tarihsel süreci, ardından da 

inanç esasları üzerine odaklanılmıştır.  

       İnanç esasları oldukça geniş bir konudur. İnanç esasları gerek ilahi dinlerin gerekse 

de beşerî dinlerin temel yapı taşlarıdır. Ancak çalışmada bunlara tek tek değinmek yerine, 

İslam dini ve deizm özelindeki inanç konuları işlenmiştir. Bu bağlamda; din tasavvuru, 

Tanrı tasavvuru, dinin gerekliliği, alem anlayışı, nübüvvet müessesesi ve ahiret hayatı 

konularına yer verilerek çalışmanın sınırları belirlenmeye çalışılmıştır. 

        

2. Araştırmanın Amacı ve Önemi 

       Tanrı’nın kudretini gösterme alanı olarak evreni yeterli gören deistler, insan 

karşısında Tanrı’ya kudret alanı tanımayarak tek yetkinliği akıl kudretine atfetmişlerdir. 

Tarihin pek çok döneminde vahiy ve nübüvvetten uzak yaşamayı tercih etmiş olan bir 

kısım insanlar, çeşitli inanışlar ve çeşitli akımların etkisi altında kalmalarından dolayı 

ilahi otoriteye boyun eğmek yerine beşerî otoritelerin öğretilerini benimsemişlerdir. İslam 

dininin kuşatıcılığı ve tüm alanlara dünya-ahiret refahı açısından müdahil olması, ilahi 

otoriteye boyun eğmemek adına bazı kesimleri memnun etmemiş, bunun sonucunda da 

gerek bölgesel gerekse de küresel anlamda azımsanmayacak tehlikeli etkiler ortaya 

çıkmıştır. Bu tehlikelerden biri de sekülerleşmedir. Sekülerleşme, toplumların 

dünyevileşmesine, hayatın hızı karşısında ilahi otoritenin emirlerini geri plana atmasına 

ve tavsiyelerini yerine getirememesine, bunun sonucunda da sorular ve sorunların görece 

bilim ya da popüler kültür ile giderilmeye çalışılmasına neden olmaktadır. Özellikle 

gençler ilahi otoritenin emir ve tavsiyeleriyle dünya-ahiret refahının sağlanabileceğini 

göremeyince ya da dindarlıkla birlikte günümüz teknolojisine ayak uydurabilen rol 

modellerin olabileceğini idrak edemeyince, akıl yürütme sürecini ilahi ana kaynaklarda 

aramak ve çözümlemek yerine teknolojik araçlarla farklı bilgiler elde edebilme yolunu 

tercih etmektedirler. Tüm bu etkenler ise deizmi beslemekte ve öne çıkmasını 

sağlamaktadır. 

       Din anlayışı, Tanrı tasavvuru, nübüvvet ve ahiret hayatı günümüz insanının inanç 

dünyası açısından da sürekli olarak güncelliğini koruyan temel meselelerdir. Dinamik 

yapısını hiçbir dönemde kaybetmeyen inanç konuları karşısında yetersiz kalmanın ve 



5 

 

akli-nakli deliller getirememenin, arayış içerisinde olan gençlere yapılabilecek büyük 

kötülük olacağı düşünülmektedir.  

       Çalışmada, bu anlamda giderilebilecek eksiklikler tespit edilmeye çalışılmıştır. Bu 

da çalışmanın amacını ortaya koyması açısından önemli görülmektedir. Çalışma 

kapsamında verilen bilgiler ve yapılan değerlendirmeler, Türkiye’deki ve İslam 

dünyasındaki deizm probleminin çözümüne de katkı sağlamayı amaç edinmektedir.  

       Geçmişten bugüne Kelam ilminin, güncel inanç problemlerine çözümler üretme 

noktasında önemli bir işleve sahip olduğu bilinmektedir. Özellikle inanç esasları 

noktasındaki yaklaşımları ile bilinen Kelam ilmi, kişilerin hayata ve olaylara bakışını, söz 

ve davranışlarını doğrudan etkileyebilme gücüne sahiptir. Ancak yapılan literatür 

taraması dikkate alındığında, Kelam ilmi alanında deizm üzerine sınırlı sayıda çalışma 

olduğu gözlemlenmiştir. Dolayısıyla bu çalışmada bilimsel verilere dayanmak suretiyle 

objektif değerlendirmeler yapmanın Kelam ilmi alanına da fayda sağlayacağı kanaatini 

taşımaktayız. 

       Bu çalışma ayrıca; özellikle gelecek ve kariyer planlamasında olan gençlerin, İslam 

inanç esasları ile ilgili olan düşüncelerine deist öğretiler karşısında ikna edici 

değerlendirmeler getirmesi açısından önem arz etmektedir. 

 

3. Araştırmanın Yöntemi 

      ‘’İslam İnanç Esasları Açısından Deizm Eleştirisi’’ adını taşıyan çalışmamızda, 

konuyla ilgili eserler bilimsel kıstaslara, metot ve tekniklere uygun bir şekilde incelenmiş, 

çeşitli anlayış biçimleri derlenmiş ve bilimsel güvenilirlik ve geçerlilik ölçütlerine uygun 

olarak veriler yorumlanmaya çalışılmıştır. Ayrıca çalışmamızda, Kelam ilmi ile bağlantılı 

olan yerli ve yabancı kitaplar ile makale türündeki kaynaklara ve deizme yönelik yapılan 

çalışmalara başvurulmuştur.  

       Deizmin temel görüşlerine ulaşabilmek için mümkün olduğunca deist düşünürlerin 

eserleri incelenmiş, bu görüşler bağlamında değerlendirmeler yapılmaya gayret 

edilmiştir. İslam inanç esasları bağlamında İslam düşünürlerinin anlayışları, deist 

düşünürlerin söylemlerine karşılık savunmacı bir yaklaşım ile ele alınmıştır. Ayrıca 

çalışmada, ülke ve dünya gündeminde önemli yer tutan deizm inancı ele alınmakla 

birlikte, bu inancın kelami anlamdaki değerlendirmesini yaparak akli ve nakli 

delillendirme yöntemleri izlenmeye çalışılmıştır. 



6 

 

       Yüksek lisans ve doktora düzeyinde hazırlanmış olan çalışmalar, YÖK tez 

kataloğundan pdf formatları bulunanları bilgisayar ortamına indirmek suretiyle temin 

edilmiş, pdf formatı olmayan çalışmalardan ise konuyla ilgili çalışma yapan kişilere 

ulaşılarak yararlanılmıştır. Yine günümüz şartlarının gerektirdiği internet ve diğer 

teknoloji imkanlarından yararlanılarak kaynak ve bilgi verilerine ulaşılmıştır. 

       Kelam bilim dalında kullanılan metotların yanı sıra, açıklayıcı yöntemlerle 

karşılaştırmalar yapılmış, yorumlama ve genel açıklama metodu kullanılarak konulara 

daha bütüncül ve geniş açıdan bakabilme hassasiyeti gözetilmiştir. 

       Bilimsel araştırma, uyulması gereken kuralları da beraberinde getirmektedir. Bu 

çalışmayı yaparken bilimsel esaslara uygunluk gözetilmiştir. Deizm hakkında görüşler 

ortaya konulurken deizmin kendi kaynaklarına da başvurulmuş, konu sadece İslam 

kaynakları üzerinden ele alınmamıştır. Meseleler tez boyunca yargılama veya dışlama 

gibi alanın sorumluluklarını aşan yaklaşımlardan uzak kalınarak ortaya konulmaya 

çalışılmıştır. 

       Tezin yazımında özellikle dil, imlâ ve üslup açısından yaşayan bir Türkçenin 

kullanılmasına özen gösterilmiştir.  

       Tezin hazırlanmasında ise şekil yönünden Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü’nün ‘’İlahiyat Fakültesi Tez Yazım Kılavuzu’’ esas alınmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

BÖLÜM I 

DEİZM 

1.1. Deizm Nedir? 

1.1.1. Deizm Kavramı ve Tanımı 

       Latince Tanrı anlamına gelen ve deus kelimesinden türetilmiş olan deizm kavramı, 

Grekçe’de yine ‘’Tanrı’’ anlamındaki theostan gelen teizm terimiyle aynı sözlük 

anlamına sahiptir.9 Ancak 16. Yüzyıldan itibaren Hristiyan dünyasında ortaya çıkan 

felsefi ve teolojik tartışmaların etkisi ile birlikte, Ortodoks inançlarını savunan kimseler 

için teizm kavramı kullanılırken, geleneksel inanışlara ters düşen kimseler için ise deizm 

kavramı kullanılmaya başlanmıştır.10 İlk zamanlarda deizm kavramı bu akımın 

savunucuları tarafından teizmden farklarını ortaya koymak için ittifakla kullanılan bir 

terim olmuştur.11 Ancak ait olduğu Hristiyan dünyasında12 yaşanan felsefi ve teolojik 

tartışmalar, bu terimin daha sonra başkalarınca da kullanıldığını göstermektedir.13 

       Birbirinden farklı türleri olduğundan dolayı deizm inancını belli bir kalıba koyarak 

tanımlamak oldukça güç görünmektedir.14 Araştırmacıların çoğunluğu da deizm tarifinin 

yapılmasının kolay olmadığını ifade etmektedir. Deizm denilince genel itibariyle hem 

felsefi hem de teolojik karakteri15 bulunan, bununla beraber bir dine ihtiyaç duymayan 

akım tanımlaması yapılsa da bu akımla alakalı ön plana çıkmış olan başka tanımlamalar 

da bulunmaktadır. Bu tanımlamalar, deizm üzerine genel bir kanaat ortaya konulmasını 

da imkân vermektedir. 

       Kaynaklarda sıklıkla karşılaşılan tanımlardan ilki, deizmde evreni yaratan bir 

Tanrı’nın varlığına inanıldığına, ancak evreni yarattıktan sonra evrene herhangi bir 

müdahalede bulunmadığına yönelik bir akım olduğu ile ilgilidir. Bu tanımda deizmin ön 

plana çıkan özelliği, Tanrı’nın pasif ve etkisiz olması şeklinde dikkat çekmektedir. 

                                                 
9  Erdem, Hüsamettin, Deizm, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), IX, s. 109, ss. 109-111 İstanbul 1994. 
10 Erdem, Deizm, s. 109. 
11 Cevizci, Ahmet, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, 8. Baskı, İstanbul 2013, s. 406. 
12 Ardoğan, Recep, ‘’Deizm’’, Buhrandan Burhana Günümüz Kelam Problemleri, İstanbul Matbaası, bs.  

    1, İstanbul 2017, s. 85. 
13 Erdem, Deizm, s. 109. 
14 Nicholls, David, God and Government in an Age of Reason, London and New York: Routledge                                                     

    1995, s. 144. 
15 Öztürk, Y. Nuri, Tanrı, Akıl ve Ahlaktan Başka Kutsal Tanımayan İnanç Deizm, Yeni Boyut  

    Yayınları, bs. 9, İstanbul 2019, s. 9. 



8 

 

       Kendilerini iyi birer Hristiyan olarak gören bazı deistler ise, ‘’tabii din’’ kavramını 

kullanmak suretiyle deizm inancını farklı bir formda tanımlamışlardır. Onlara göre tabii 

din, ilahi vahiyden ayrı olan, sadece tabii akıl ile elde edilerek insan doğasını ve aklı 

kullanmayı gerekli kılan bir dindir.16 Yani onlara göre Tanrı’ya ulaşmanın yolu rasyonel 

akıldır.17 

       Deizm, geleneksel dine başvurulmamasını özümseyen, ahlaki ve dini anlamdaki 

gereklilikleri doğanın yerine getirdiğini kabul eden, bu sebeple de vahyin anlamsız 

olduğunu öne süren bir akım olarak da tanımlanmıştır.18 

       Deizmin Hristiyanlığa tepki olarak ortaya çıktığına inananlara göre ise deizm, 

Hristiyanlıkla hesaplaşıldıktan sonra arta kalan bir inanıştır. Deist ise Hristiyanlığın inanç 

ilkelerini reddeden ve doğanın tanrısına inanan kişidir.19 

       Yaradancılık olarak da tanımlanan deizm, bir varlık olarak Tanrı’nın mevcudiyetine 

duyulan inanç demektir.20 Ancak deizm ifadesini ‘Yaradancılık’ olarak kullanmanın 

yanlış olduğu kanaatini taşıyanlar da bulunmaktadır. Aristoteles’in tanrısının yaratma 

gücüne sahip olmaması şeklinde öne sürülen gerekçe, bu kanaate neden olmuştur.21 

       Deizmde farklı tanımlamaların olması ve bu tanımlamalarda öne çıkan farklı 

unsurların ele alınmış olması bilinmektedir. Ancak kaynaklardaki tanımlamaların 

geneline baktığımız zaman bu tanımlamaların Tanrı ile evren ve akıl ile inanç ikilemleri 

üzerinden değerlendirildiği göze çarpmaktadır. Tanrı ile evren ikileminde, yaratıcı 

konumunda bulunan Tanrı, evrenin bir mimarıdır ve evrene gerekli düzeni verdikten 

sonra gittikçe soyut bir hale bürünmüştür. Öyle ki, bu Tanrı insandan çok evrenle 

ilgilenen, evrenin anlaşılamaz kaynağı olarak bir yerlerde tutulan ve bu 

anlaşılmazlığından dolayı da hiçbir zaman sorgulanamayacak bir Varlık’tır.22 Bu durum 

tanımlamaların önemli bir kısmını oluştursa da deist düşüncede ağırlıklı olan, akıl ile 

inanç ikileminin çatışması üzerine yapılmış olan tanımlamalardır. Deizm inancının 

tarihsel sürecine, geleneksel dinlerle olan çatışmasına ve temel meselelerine bakıldığında 

                                                 
16 Wainwright, J. William, Deism, The Cambridge Dictionary of Philosophy, Cambridge 1999, s.  

    216. 
17 Gould, Kneale Rebecca, Deism, Encyclopedia of Religion and Nature, London and  

    New York: Continuum 2005, s. 462. 
18 Daily, Dale N., Enlightenment Deism, Dorrance Publishing Co., Pennsylvania 1999, s. 33. 
19 Gibson, W. L, Deism, The Church Cyclopedia, New York 1883, s. 224. 
20 Gündoğar, Hamdi, ‘’Deizm; Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük’’ Din Karşıtı Çağdaş  

    Akımlar ve Deizm, ed: Vecihi Sönmez-Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yıldız, Ensar Neşriyat, Van 2017, s.  

    30. 
21 Dorman, M. Emre, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım, Doktora Tezi, Marmara  

    Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2009, s. 3. 
22 Düzgün, Şaban Ali, Allah, Tabiat ve Tarih, Lotus Yayınevi, Ankara 2005, s. 157-158. 



9 

 

onun akıl ve inanç çatışmasının bir ürünü olarak ortaya çıkmış olduğunu kabul etmek 

tutarlı bir değerlendirme olacaktır.23 

       Görülüyor ki deizm ile alakalı yapılan açıklamalar birbirinden farklılık göstermekte 

ve kendisini deist olarak tanıtan yazarların dahi deizmin tanımı ile alakalı fikir birliğine 

varamadıkları anlaşılmaktadır.  

       Deist olan yazar ve düşünürlerin farklı tanımlamalarına karşılık müslüman 

toplumlarda ise deizmin tanımıyla alakalı olarak genel bir kanaatin olduğu söylenilebilir. 

Buna göre; kaynaklarda da sıklıkla geçtiğini ifade ettiğimiz evreni yaratan ancak evrene 

müdahale etmeyen Tanrı anlayışının, müslüman toplumlar tarafından da deizmin ne 

olduğunun bilinmesi açısından sıklıkla kullanılan tanımlamalardan biri olduğunu 

söylemek mümkündür.  

 

1.1.2. Deizmin Teizm ve Ateizm ile Mukayesesi 

       Teizm ve ateizm ile mücadele etmek üzere ortaya çıkmış24 felsefi ve teolojik bir akım 

olan deizm, düşünce tarihinin merkezinde olan temel dinsel konulara farklı bakış açıları 

getirerek geleneksel dinlere yapılan eleştirilerin temel yapı taşlarını oluşturmuş, kendisine 

önemli bir yer edinerek Aydınlanma dönemiyle beraber popüler bir dinsel anlayış haline 

gelmiştir.  

       Ortaya koymuş olduğu düşünce yapısıyla deizm, teizm ve ateizmden oldukça 

farklılık göstermektedir. İnsanlık tarihi kadar eski olmakla birlikte felsefenin, Dinler 

Tarihinin ve Din Felsefesinin beraber ele almış oldukları bu inanç akımları, din ile olumlu 

ya da olumsuz anlamda ilişki içerisinde olmuşlardır. Bu akımların ortaya koymuş 

oldukları düşünce yapıları birbirlerine muhalefet gibi görünse de, bu durum aslında 

onların dini olgu açısından ortaklık içerisinde olduklarını göstermektedir. Çünkü bu 

akımların ortaya koyduğu düşünce sistemleri dini bir nedene ya da nedenlerin yol açtığı 

bir sonuca dayanmaktadır.  

       Teizmde vahiy, ilahi kitap ve nübüvvet kurumu, kabul gören temel inanç 

ilkeleriyken; ateizmde ise evreni yaratan, her şeyi yoktan var eden bir yaratıcının 

olmadığı anlayışı hakimdir. Deizm ise, Tanrı’nın varlığını reddeden ateizmin tersine, bir 

Tanrı’nın varoluşunu öne süren, fakat dini ortadoksiyi (dinin en genel kabul edilebilir 

                                                 
23 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 4. 
24 Düzgün, Şaban Ali,‘’Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin’’ Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm,  

    ed: Vecihi Sönmez- Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yıldız, Ensar Neşriyat, Van 2017, s. 3. 



10 

 

yorumu) tanımlayan teizmden önemli ölçüde farklılık gösteren akılcı din anlayışı olarak 

ortaya çıkmış bir akımdır.25  

       Şimdi imanın ve inkarın temel dinamikleri, yani deizm, teizm ve ateizmi birbirinden 

ayıran felsefi ve teolojik nedenlerin neler olduğu daha detaylı bir biçimde incelenecektir. 

 

1.1.2.1. Teizm 

       Teizm, Yunanca theos (tanrı) anlamına gelirken, deizm ise Latince’de deus (tanrı) 

anlamına gelmektedir.26 Çok benzerlik gösteren ve ilk bakışta aynı olduğu düşünülen 

deizm ve teizm, belli bir dönem aynı anlamda kullanılan kavramlar olsa da 16. yüzyıldan 

itibaren deizm kavramı farklı bir anlamda kullanılmaya ve yeni bir teoloji anlayışını ifade 

etmeye başlamıştır.27 

       Gerek deizm gerekse de teizm, bir Tanrı’nın var olduğunu ve bu Tanrı’nın evreni 

yarattığını doğrulamaktadır; ancak deizm inancının teizmden ayrıldığı kritik nokta, 

‘müdahalecilik’ anlayışıdır. En temel öğretisi aleme müdahale etmeyen Tanrı anlayışı28 

olan deizmde, Tanrı’nın evrene müdahil olup olmadığı noktasında farklı düşünce 

yaklaşımları olsa da bu konudaki genel kabul görmüş olan yaklaşım şudur: Tanrı her şeye 

güç yetirebilen kudretli bir yaratıcı olduğundan dolayı, dilediği her şeyi zaten en başından 

itibaren doğa yasalarına uygun şekilde yaratmış ve değişikliğe ihtiyaç olmaksızın 

düzenleyerek başkaca müdahalelere gerek duymamıştır.29 Bu yaratıcı; kullarının acı 

çekmesi, yeryüzünde kötülüğün olması ve onlardan haberdar olması noktasında 

anlaşılamazlığı sebebiyle sorgulanamayacak bir varlıktır.30  

       Teizmde ise Tanrı şuurlu ve iradeli varlık olduğu için, her an hâzır ve nâzır, her şeyi 

bilen, dilediğini yapmaya gücü yeten, değişmez, tek, hür, ezelî ve ebedî, ahlâkî 

yükümlülüklerin kaynağı, ibadete lâyık, âdil ve en yüksek derecede iyi olan ulu bir 

varlıktır.31 Bu da göstermektedir ki teizmdeki uluhiyet anlayışı dinamik bir yapıya 

sahiptir. 

                                                 
25 Cevizci, Ahmet, Felsefe Ansiklopedisi, Ebabil Yayınları, c. 4, 2006, s. 96. 
26 Wood, Allen W, Encyclopedia of Religion, Deism, ed: Lindsay Jones, New York 2005, s. 2251. 
27 Erdem, Deizm, s. 109-110. 
28 Özten, Ersan, ‘’Teizm ve Deizm Açısından Vahye Olan İhtiyaç’’, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm,  

    ed: Vecihi Sönmez- Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yılmaz, Ensar Neşriyat, Van 2017, s.253.  
29 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 20. 
30 Düzgün, Allah, Tabiat ve Tarih, s. 157-158. 
31 Topaloğlu, Aydın, ‘’Teizm’’, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XXXX, s. 332, ss, 332-334, İstanbul  

    2011. 



11 

 

       Deizm insanın dini ve ahlaki erdemleri doğa aracılığıyla bulabileceğini bunun için 

de geleneksel bir dine ihtiyaç duyulmadığını savunmaktadır.32 Teizmde ise vahiy 

kavramı, yani Allah’ın ilahi mesajlar göndermek suretiyle bir din tesis etmesi hayati bir 

öneme sahiptir. Teizm düşünce akımında Tanrı, yaratmış olduğu canlılarla sürekli bir 

etkileşim içerisindedir. Teizmde yaratıcı, evreni mükemmel bir düzende yarattığı gibi 

kullarının da başıboş kalmaması için onlara doğru ile yanlışı göstermek suretiyle ilahi 

kitaplar ve peygamberler göndermiştir. Deizm ise bu inanışın tam olarak karşısında 

durmaktadır. Onlar kendilerini doğal dinin mensupları olarak görürler.33 İlahi kaynaklı 

olan dinleri ve onların temel kabullerini reddeden deizm, akla dayalı olan ve akılla ahlakın 

bütünleştiği bir sistemin var olduğuna inanırlar.34 Bu sebeple de deizm, dışsal bir yardıma 

ihtiyaç duyulmadığını kabul etmektedir.35 

       Teizmde peygamberlik müessesesi yaratıcı ile kul arasındaki bağın kurulmasında 

hayati bir işleve sahiptir.36 Teizm peygamberlik müessesesinin en büyük delilini 

mucizelerin varlığına dayandırırken, deizmde peygamberliğe ihtiyaç olmadığı gibi doğa 

yasalarının ihlal edilmesi olarak tanımladıkları mucizelere de ihtiyaç bulunmamaktadır.37 

       Teizm ahiret hayatını, bu suretle de ödül ve cezanın vaki olacağını savunurken, 

deizmde ahiret hayatı konusu tam anlamıyla netlik kazanmamıştır. Deistlerin bir kısmı 

ahiret hayatının varlığını kabul etmekte iken, bir kısmı da ahiretin varlığını inkâr 

etmişlerdir. Onlar ödülün de cezanın da olmadığı doğal bir sistemin kurulması gerektiğini 

ifade etmişlerdir.  

       Teizmde Tanrı ile insan arasındaki etkileşim, Tanrı’nın zatı dışındaki varlıkların da 

bilincinde olmasını gerektirir. Bu durum ise Tanrı’yı dua edilmeye ve ibadet edilmeye 

layık bir varlık haline getirmektedir. Bundan dolayı da teizmde Tanrı, dua ve ibadetin 

objesi olarak kabul edilir. Teizmde en yüksek derecede iyiye sahip olan Tanrı’nın, 

kendisine yapılan duaların ve ibadetin bilincinde olması ve ona karşılık vermesi, O’nun 

büyüklüğünün gereği olarak kabul edilmektedir. 

       Deizmde ise Tanrı’ya dua, çoğunlukla şükretmek/teşekkür için edilir. Deistler dua 

edilmesini Tanrı’ya dikte edilmemesi gerektiği şeklinde değerlendirirler. Onlara göre 

duada belirli bir vücut duruşuna ya da zaman ve mekâna ihtiyaç yoktur.  

                                                 
32 Daily, Enlightenment Deism, s. 33. 
33 Bağatur, Suheyb, v.dğr.,‘’Deizmin Mahiyeti ve Tarihçesi’’, Modern Bir Akıl Sapması: Deizm, Dirayet  

    Kitaplığı, İstanbul 2019, s. 10. 
34 Bağatur, Deizmin Mahiyeti ve Tarihçesi, s. 10. 
35 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 21. 
36 Özten, Ersan, Teizm ve Deizm Açısından Vahye Olan İhtiyaç, s. 244. 
37 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 21. 



12 

 

1.1.2.2. Ateizm 

       Eski Yunancadaki theostan türetilmiş olan ateizm (atheism) kavramı, teorik olarak 

Tanrı’nın varlığını reddetmek, pratik anlamda ise sanki Tanrı yokmuş gibi davranmaya 

götüren görüş anlamına gelmektedir.38 Ateizm, tarihi olarak ise materyalizmin 

savunucularından Demokritos’a kadar geri götürülebilecek bir düşünce akımıdır.39 Batı 

felsefesi tarihi içinde kendisine belli bir yer bulmuş olan ateizm, dini alanı işaret eden 

kavramı ya da iman psikolojisini konu edinen bir terim iken; İslam literatüründe bu terimi 

karşılayacak bir sözcük bulunmamaktadır.40 Bununla birlikte ateizm, İslam alimleri 

tarafından bir kelami terim olarak “Allah’ın varlığı veya birliğini, dinin temel 

hükümlerini inkâr etmek, bunlar hakkında kuşku beslemek veya uyandırmak, dinî 

kuralları hafife almak”41 anlamına gelen ilhâd42 sözcüğü kullanılarak ifade edilmiştir. 

Ateist ise düşünerek ve tartışarak Tanrı’nın varlığını reddeden, Tanrı’nın var olmadığını 

iddia eden kişidir.43 

       Moda, fikir ve ideoloji ekseninde benimsenmiş olan ateizmin felsefi bir temelinin 

olmadığı, çok çeşidi olmasına rağmen bilimsel temele oturtulamadığı ve karakteristik 

öğretisi olmayan bir ‘’izm’’ olduğu ifade edilmektedir. Çünkü ateizm; kimyacı, fizikçi, 

tarihçi, felsefeci gibi araştırmacıların düşüncelerinden beslenmektedir.44 

       Teizm kadar etkili olmamakla beraber, düşünce tarihinde önemli etkiler bırakmış 

olan ateizm45, George H. Smith’e göre ‘’Negatif ateizm’’ ve ‘’Pozitif ateizm’’ olarak 

ikiye ayrılmaktadır. George H. Smith’e göre Negatif ateizm, Tanrı’nın varlığını mümkün 

olarak görse de bu varlığa ilişkin hiçbir delil ve gerekçe olmadığını ileri sürer ve teizmi 

eleştirmek için gayret içerisine girmez.46 Pozitif ateizm ise, Tanrı’nın varlığını 

reddetmekle beraber teizmin iddialarını da çürütmeyi gaye edinmiş olan felsefi bir 

ateizmdir.47 

       Tanrı’yı yaratıcı bir varlık olarak tanımlayan teizm ve deizmin aksine ateizmde 

Tanrı, maddenin dışında hiçbir gerçekliğin olmadığı inancından hareketle 

                                                 
38 Gürsoy, Kenan, ‘’İlhad’’, DİA, XXII s. 96, ss. 96-98, İstanbul 2000. 
39 Yavuzyılmaz, Yusuf, Türkiye’de Deizmin Kökenleri, Çıra Genç Yay., İstanbul 2018, s. 15. 
40 Gürsoy, ‘’İlhad’’, s. 96. 
41 Sinanoğlu, Mustafa, ‘’İlhâd’’, DİA, XXII, s. 90, ss. 90-92, İstanbul 2000.  
42 Mutçalı, Serdar, Arapça- Türkçe Sözlük, İstanbul Dağarcık Yayın Eğitim Reklam ve Matbaacılık  

    Tic. Ltd. Şti., İstanbul 2014, s. 820. 
43 Topaloğlu, Bekir, Allah’ın Varlığı, DİB Yayınları., Ankara 1991, s. 157. 
44 Arık, Emin, Deizm ve Ateizm Çıkmazı, Hayy Kitap, İstanbul 2019, s. 299. 
45 Topaloğlu, Aydın, Tanrıtanımazlığın Felsefi Boyutları Teizm ya da Ateizm, Furkan Kitaplığı Yayınları,  

    İstanbul 2001, s. 14. 
46 Topaloğlu, Tanrıtanımazlığın Felsefi Boyutları Teizm ya da Ateizm, s. 17. 
47 Taylan, Necip, Tanrı Sorunu, Ayışığı Kitapları Yay., İstanbul 1998, s. 113.  



13 

 

reddedilmiştir.48 Tanrı düşüncesini insanın kendine yabancılaşmasının ürünü49 olarak 

gören ateistler, akla ve akıl yürütmelere dayanmak suretiyle Tanrı’nın olmadığına karar 

verip ona göre davranmaktadır. 

       Deizmde evren denkleminin içerisine Tanrı katılırken, ateizm bu denklemin içerisine 

Tanrı’yı katmayarak bir sonuca ulaşmak ister. Deizmde tüm dinler reddedilirken bununla 

birlikte vahiy, nübüvvet, kutsal kitap, cennet, cehennem gibi kavramlar da kabul 

edilmemektedir. Ateizm ise bir Tanrı kabulüne baştan karşı çıktığı için onunla alakalı 

olan bütün ilahi kavramlar da doğal olarak reddedilmiş sayılmaktadır. 

       Her ne kadar deizm ve ateizm birbirlerinden farklı formda ele alınan düşünce 

akımları olsa da bu iki akımın birbirine yakın görüşler olduğunu söyleyen kişiler de 

bulunmaktadır. Oysaki deizm ve ateizmin Tanrı anlayışlarından hareketle bile 

birbirlerinden net çizgilerle ayrıldığını söylemek mümkündür. 

 

1.2. Deizme Tarihsel Bir Bakış 

       Tarihin neredeyse bütün dönemlerinde ortaya çıkmış olan düşünce akımları, insanlık 

tarihi boyunca birey ve toplumları etkisi altına almıştır. Sadece zihinsel düşüncelerde ve 

hayal dünyasında sınırlı kalmayan bu düşünce akımları, tarihin çeşitli dönemlerinde birey 

ve toplumları etkilediği gibi edebi, sanatsal ve kültürel alanlarda da etkiler bırakarak 

çeşitli dönüşümlere de kapı aralamışlardır. Tarih boyunca gerek ilahi dinler gerekse de 

beşerî olan dinlerin temel gayesi nasıl ki kendi taraftarlarını iyiye, doğruya ve güzele 

yönlendirmek olmuşsa, aynı şekilde çeşitli felsefi ve teolojik düşünce akımları da kendi 

taraftarlarını doğru olana ulaştırmak için inanç ve düşünce sahasında etki bırakabilmeyi 

amaç edinmişlerdir. İşte insanlık tarihinde önemli etkiler bırakan düşünce akımlarından 

bir tanesi de deizmdir. Deizmin insanlık tarihi kadar uzun bir dönemde var olan 

akımlardan biri olması onun düşünsel tecrübe açısından da görmezden gelinemeyeceği 

anlamına gelmektedir.  

       Deizm düşünce akımının felsefe tarihçileri tarafından Aristoteles’e kadar 

dayandırıldığını söylemek gerekir. Bu durumun ise Aristoteles’in Tanrı anlayışından ileri 

geldiği söylenir. Özellikle onun ‘ilk Muharrik’ yani ilk hareket ettiren varlık anlayışı 

önemli etkenlerden bir tanesidir. Ancak Aristoteles’in Tanrı anlayışının deist 

düşünürlerin Tanrı anlayışlarından farklı olduğunu ifade etmekte yarar vardır. Çünkü 

                                                 
48 Yavuzyılmaz, Türkiye’de Deizmin Kökenleri, s. 15. 
49 Yavuzyılmaz, Türkiye’de Deizmin Kökenleri, s. 15. 



14 

 

Aristoteles, Tanrı’yı alemin yaratıcısı konumunda görmeyen, onu sadece ilk hareket 

ettirici bir varlık olarak kabul eden anlayışa sahiptir. Oysa deizmde Tanrı, alemin 

yaratıcısı konumunda kabul edilmektedir. Bu farklılığa rağmen deizm her ne kadar felsefi 

köken olarak Aristoteles’e dayandırılsa da sistemli bir anlayış halini alması Aydınlanma 

dönemine denk gelmektedir. 

       Deizm kavramı ilk olarak Fransız reformcu John Calvin’in takipçisi olan Pierre Viret 

tarafından Instruction Chrestienne (1564) adlı eserinde kullanılmıştır.50 Viret, kitabında, 

“Kendilerini deistler olarak ifadelendiren bir grup kişiyi duyuyorum. Tamamen yeni olan 

bu kelimenin muhatapları ateist karşıtı kişilerdir.” sözüyle deist kavramının ilk 

kullanımını gerçekleştirmiş, inançsız olmalarına rağmen kendilerini deist olarak tanıtan 

kişilerin ise aslında ateist olduklarını savunmuştur.51 Viret, ‘Tanrı’ya inanmakla birlikte 

Îsâ Mesîh’i reddedenler’ diye tanımladığı deistlere sert eleştirilerde bulunmuş olan 

Protestan bir düşünürdür. 

       Deizm kavramı, özellikle Batı’da Aydınlanma Çağı’nda teşekkül eden, düşünce 

sistemleri içerisinde kendine yer bulan, Eski ve Yeni Ahit kaynaklı teolojik sistemlere ve 

kilise tarafından kullanılan inanç esaslarına karşı bir tepki olarak kullanılmış;52 varlığını 

sistematik olarak İngiltere’de hissettirmiştir.53 Deizmin ortaya çıkması deneye dayalı olan 

bilimlerin rağbet görmesiyle, Rönesans düşüncesinde etkili olan hümanizmle, 

medeniyetlerin ortaya çıkması sonucu yapılan coğrafi açılımlarla ve 17. yüzyıldaki dini 

çatışma ortamlarının insanları olumsuz yönde etkilemeleri gibi sebeplerle 

gerçekleşmiştir.54  

       Tanrı tarafından gönderilen dini ve peygamberi kesin bir dille reddeden deizm, 17. 

yüzyılın ilk yarısında İngiliz düşünür Edward Herbert tarafından savunulmuştur.55 

Dolayısıyla Herbert, deizmin ilk savunucusu olarak da kabul görmektedir. Deizm; 

Newton, Voltaire, Jean Jacques Rousseau, Thomas Paine gibi önemli isimler tarafından 

da temsil edilmiştir.56  

                                                 
50 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 114. 
51 Köktaş, Mümin, Aydınlanma, Hristiyanlık ve Deizm, Anadolu Ü. Sosyal Bilimler Dergisi, c. 17, S. 1,  

    s. 150. 
52 Aslan, İmam Maturidi’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu, s. 34-35. 
53 Peker, Hasan, Tanrı ve Din Tasavvuru Bağlamıyla Deizm ve Yayılımı Üzerine, Kilis 7 Aralık  

    Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c .5. S. 8, Kilis 2018, s. 21.  
54 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 104. 
55 Piland, Tiffany E., The Influence and Legacy of Deism in Eighteenth Century America, Master of Liberal  

    Studies These, Florida 2011, s. 12-30. 
56 Barnett, S., J., The Enlightenment and Religion The Myths of Modernity, Manchester University Press,     

    Manchester 2003, s. 81. 



15 

 

       Deizm kavramı için ilk kez açıklama ve yorum yapan kişi olan Dr. Samuel Johnson,57 

deizm kavramını, tek Tanrı inancını onaylandıktan sonra vahyedilmiş dinin reddedilmesi 

şeklinde açıklamıştır.58 Deizmin çehresinin ortaya çıkışı ise ünlü İngiliz şair John Dryden 

tarafından gerçekleştirilmiştir. Dryden ‘Religio Laici or A Layman’s Faith’ (Dinsel 

Laiklik ya da Halktan Birinin İnancı 1682) adlı şiirinde deist düşünürlerin inançlarını 

resmetmiş, Herbert’in temel düşüncelerini de sanatsal olarak özetlemiştir.59 Tarihi 

kayıtlarda deizmi ima eden ilk kaydın ise 16. yüzyılda Fransa Lyon’da bulunduğu 

söylenmektedir.60 

       Deizm ortaya çıktıktan sonra yaygınlaşmasını her geçen gün arttıran, özellikle 

modern dönemde dikkatleri üzerine çekerek eski dönemlere göre daha fazla taraftar 

sayısına kavuşmuş olan bir akımdır. Taraftar sayısının artmasının ve eski dönemlere göre 

yayılmasının bazı özel nedenleri bulunmaktadır. Kaynaklar incelendiğinde deizmin 

modern dönemde taraftar sayısını arttırmış olmasının esas nedeni olarak Hristiyan 

teolojisindeki kırılmalar olduğu göze çarpmaktadır. Bu kaynakları incelediğimizde göze 

çarpan ve benimsenen dikkat çekici yaygın kanaat, deizmin Hristiyanlığa bir tepki olarak 

ortaya çıkmış olmasıdır.61 Kabul edilen yaygınlaşmanın ön habercileri ise Aydınlanma 

düşünürleridir.62 Bu tepkinin asıl sebebinin ise Hristiyanlıktaki kilise uygulamaları ve bu 

dinin kiliseleşmiş ve skolastiğe hapsolmuş yapısından ileri geldiğini özellikle vurgulamak 

gerekmektedir. 

       Batı toplumunun içerisine düşmüş olduğu teolojik sorunlar din kurumunun 

zayıflamasına, bu sebeple de batılıların yeni arayışlar içerisine girmesine sebebiyet 

vermiştir. Deizm de bu arayış süreci içerisinde ortaya çıkmış ve kendisine yer edinmiş 

olan akımlardan biridir. Bununla birlikte bilim alanında yaşanmış olan olaylar ve felsefi 

akımlar deizmin ortaya çıkmasında etkili olmuştur.63  

                                                 
57 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 115. 
58 Johnson, Samuel, Johnson’s Dictionary, Published by Charles J. Hendee, Boston 1836, s. 94. 
59 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 115-116. 
60 Köktaş, Aydınlanma, Hristiyanlık ve Deizm, s. 150. 
61 Altunışık, Mehmet Akif, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, Din Bilimleri Akademik      

    Araştırma Dergisi, 19/2, s. 617, ss. 615-642, Amasya 2019. 
62 Düzgün, Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin, s. 8. 
63 Kardaş, Meryem,’’Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru’’, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm,  

    ed: V. Sönmez- B. Kıyıcı- M. Yıldız, Ensar Neşriyat, Van 2017, s. 15. 



16 

 

       Reform hareketi,64 doğanın kanunlarının keşfi65 ve aklın belirleyici bir kaynak olması 

inancı66 deizmin ortaya çıkmasını hızlandıran kırılmalar içerisinde diğer başlıca 

etkenlerdir.67 

       Deizmin güçlenmesi ve taraftar bulmasında önemli bir yere sahip olan dönem, 

modern dönem olarak da adlandırılan Aydınlanma dönemidir. Bu dönem, din üzerine 

kurulu bir düşünce yapısına karşı çıkan ve Tanrı tarafından gönderilmiş olan vahyin ve 

kutsal kitapların gereksinimini kabul etmeyen bir dönem olarak tarif edilmektedir. Bazı 

düşünürler de Aydınlanma dönemini tarif ederken bu noktaya özellikle temas 

etmektedirler. Örneğin Gadamer’e göre Aydınlanma, her şeye aklın kullanılmasıyla karar 

vermek şeklinde tarif edilmiştir.68 

       Hristiyanların yaşamış oldukları teolojik sorunlar Batılıların yeni bir arayış içerisine 

girmelerine neden olmuştur. Bu arayış karşısında Hristiyanlığı toptan reddetmek yerine 

Hristiyanlığın yeniden dönüştürülmek suretiyle ele alınması gerektiğine inanan deizm 

akımına mensup olan deistler, dile getirdiğimiz Aydınlanma dönemi içerisinde akıl ve 

tabiat ikilisini ön plana çıkartarak bu dini akla aykırı olan unsurlardan uzaklaştırmayı 

amaç edinmiş, doğaüstü olan yorumlamalar yerine tabiatın öncülüğünden hareketle 

açıklamalar yapılmasını hedeflemişlerdir. Esasen Hristiyanlığın akla uygunluk ve 

doğayla uyumunu sadece deistler dile getirmiyor, bu dini rasyonel temeller üzerine 

kurmak için Edward Stillingfleet (1635-1699), William Chillingworth (1602-1644) gibi 

düşünürler ve bazı İngiliz piskoposlar da fikirlerini ortaya koyuyorlardı.69 

       Batı toplumu Hristiyanlığın kutsal kitabı olan İncil’i tam manasıyla 

tanıyamadığından dolayı, dinlerini çoğunlukla papalardan ve tahrifata uğramış olan 

başkaca kaynaklardan öğrenmeye çalışıyor, bununla birlikte bu kaynakların tartışma dahi 

kaldıramayacak nitelikte olduğunu savunuyordu.70 İlk zamanlarda sorgusuz kabul edilen 

temel inanç ilkeleri skolastik felsefe ile geliştirilmeye başlanınca Hristiyanlık dininde 

akla ve mantığa aykırı olan ilkeler beraberinde farklı tartışma ortamlarına da zemin 

hazırlamış oldu. 16. yüzyıla kadar sorgulanmasının dahi caiz olmadığına inanılan 

Hristiyanlık inanç ilkeleri, 17. yüzyıl itibariyle ciddi muhalif tartışmalarla karşı karşıya 

                                                 
64 Olgun, Hakan, Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık, İz Yayıncılık, İstanbul 2006, s. 144-149. 
65 Magee, Bryan, Felsefenin Öyküsü, Dost Kitabevi, Ankara 2000, s. 65-69. 
66 Curry, Michael F., Losing Faith: Rationalizing Religionin Early Modern England, Intersections, 11/2,    

    2010, s.221. 
67 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 15. 
68 Gadamer, Hans Georg, Hakikat ve Yöntem, çev. Hüsamettin Arslan ve İsmail Yavuzcan, Paradigma      

    Yayınları., c. 2, İstanbul 2009, s. 14. 
69 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 111. 
70 Adıvar, Adnan, Tarih Boyunca İlim ve Din, Remzi Kitabevi, İstanbul 1969, s. 483. 



17 

 

kalınca, bu ilkelerde akıl ve mantığa uygunluk arayan kişiler deizmin temel prensiplerini 

benimsemeye başladılar. 

       Hristiyanlık dinindeki üçlü Tanrı tasavvuru, Hristiyanlıktan kopuşların başlayıp 

deizme kaymaların olduğu bir süreci göstermesi açısından dikkat çekicidir. Hristiyanlık 

dininin öğreticileri konumunda bulunan papazlar, halka, Tanrı’nın büyük insan şeklinde 

olduğunu, Tanrı’nın sağ gözü ve sol gözünün arasındaki mesafelerin fersahları 

bulduğunu,71 her çocuğun günahkâr doğduğunu, ekmek-şarap ayini gibi uygulama ve 

inanışları anlatınca tüm bunlar Hristiyanlarca akla ve mantığa uygun olmadığı 

gerekçesiyle sorgulanmış, kilise otoritesi sarsılmaya başlamış ve deizme kaymalar gün 

geçtikçe artmaya devam etmiştir. 

       Tanrı tasavvuru ile birlikte ilahi dinlerde inanılan sır ve mucizelerin var oluşu; 

Hristiyanlıktaki din adamlarının dini temsil edemediklerinden dolayı var olan 

konumlarının sorgulanması; Hristiyan din adamlarının halka karşı baskıları; 

Hristiyanlıktaki dünya-ahiret dengesinin kurulamamış olması; Hristiyan din adamlarının 

bilimle çatışmaları ve bunun sonucunda bilim adamlarına baskı uygulamaları gibi 

etkenler,72 deizmin önünü açması ve Aydınlanma dönemine damga vurması açısından 

oldukça önemli sonuçlar ortaya çıkarmıştır. 

       Görüldüğü üzere tüm bu nedenler, deistlerin Aydınlanma dönemini Hristiyanlığın 

önüne çıkan bir kurtuluş olarak görmelerini sağlamış, kilisenin içerisine düşmüş olduğu 

dogmatik inanç esasları ve hurafeler karşısında aklın otoritesini öncelemelerine sebebiyet 

vermiştir.  

       Deizm her ne kadar Hristiyanlıktaki teolojik buhranın bir sonucu olup Batı dünyası 

çerçevesinde ele alınması gereken bir konu olsa da, İslam dünyasında da deizmi 

çağrıştıran sınırlı sayıda fikre rastlamak mümkündür. Bunun örneklerinden bir tanesi 

Ebubekir Muhammed b. Zekeriya er-Razi (313/925)’dir. İslam düşünce tarihinde tabip 

filozof olarak bilinen Razi, tabiatçı görüşleriyle diğer İslam filozoflarından ayrılmış, akla 

yaptığı aşırı vurgudan dolayı nübüvveti gereksiz görmüş, İslam felsefesinde de deist bir 

filozof olarak kabul edilmiştir. Ancak bu kabule rağmen onun düşüncelerinin felsefi bir 

ekol halini almaması tarihen de bilinmesi gereken bir gerçekliktir.73 

                                                 
71 Mutahhari, Murtaza, Materyalizme Eğilim Nedenleri, Bengisu Yayınevi, İstanbul 1995, s. 34. 
72 Coşkun, İbrahim,‘’Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları’’, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve  

    Deizm, ed: V. Sönmez- B. Kıyıcı- M. Yıldız, Ensar Neşriyat, Van 2017, s. 61-62. 
73 Erdem, Deizm, s. 111. 



18 

 

1.3. Deizmde Temel Doktrinler 

       Teolojik ve felsefi açıdan düşünce tarihini ciddi anlamda etkileyen deizm, içerisinde 

temel doktrinler barındıran bir akımdır. Deizmin tanımlamalarına bakıldığında bu 

doktrinlerden özellikle iki tanesi dikkat çekmektedir. Diğer bütün doktrinlerin de bu iki 

temel doktrinden beslenmiş olduğunu ifade etmemiz yerinde olacaktır. Bunlar; teolojik 

yön olarak aleme müdahale etmeyen Tanrı tasavvuru ile epistemik yön olarak ise akla ve 

bilime gösterilen büyük güven şeklinde kendini göstermektedir. 

       Bu iki temel doktrinin öncülüğünden hareketle, Aydınlanma dönemiyle birlikte 

popüler hale gelen deizmin temel doktrinlerini (öğreti) şu şekilde sıralayabiliriz: 

 

- Aleme müdahale etmeyen Tanrı, evrenin ilk nedenidir. Yaratılmış olan 

evrende nasıl ki her olayın bir nedeni varsa ve bu nedenler başka nedenlere 

bağlıysa, aynı şekilde Tanrı’da her şeyin ilk nedeni olmaktadır ve evrendeki 

hiçbir şeyin nedensiz ve yoktan var edilmediği sonucu ortaya çıkmaktadır. 

- Katı bir akılcılığa dayalı olan deizm, insanın kendi aklıyla yaratıcıya 

ulaşabileceğini, bunun için de ilahi bir vahye ya da yaratıcının 

görevlendireceği bir peygambere ihtiyaç olmadığını savunur. Deistler vahyi 

ve peygamberliği reddetse de kendilerinin ateistlerden farklı olarak tek Tanrı 

inancına sahip olduğunu söylerler. Dolayısıyla da ateist sayılmazlar.74 

- Deizm inancında din, insanın doğasında bulunmaktadır. Bu sebeple deizmde 

doğal din anlayışı hakimdir. 

- İlahi bir vahye ihtiyaç olmadığı ve Tanrı’nın evrene müdahil olmadığı 

prensiplerinden hareketle deizmde, ahiret hayatı ve mucizenin varlıkları da 

reddedilmektedir. 

- Deizm, evreni yaratan bir Tanrı’nın varlığını kabul etse de o Tanrı’nın ilim, 

irade kudret, merhamet ve adalet gibi sıfatlara sahip olmadığı inancına 

sahiptir.75 

- Deizmde dini hayata ve dini tecrübelere yönelik olan sevap, günah, sadaka, 

dua etme, tövbe etme, teslim olma, dayanma ve bağlanma gibi olgular imkân 

dahilinde değildir. 

                                                 
74 Topaloğlu, Aydın, ‘’Ateizm’’, Felsefe Ansiklopedisi, Etik Yayınları, Ankara 2003, s. 486. 
75 Arıcan, Musa Kazım, ‘’Uluhiyet Anlayışları’’, Din Felsefesi El Kitabı, Grafiker Yayınları, Ankara 2014,  

    s. 66. 



19 

 

- Deizm inancında insanların Tanrı’dan bir beklenti içinde olmadığına inanılır. 

Bunun sebebi olarak ise, Tanrı’nın dünya işlerine karışmıyor olması 

gösterilir. 

- Deizm, teizm ile tek Tanrı anlayışında aynı düşünceyi savunuyor gibi 

görünse de yaratıcıya inanmak için imana ihtiyaç duyulmadığını ifade eder. 

 

       Bu doktrinler günümüz deistlerinin birer âmentüsü niteliğinde olsa da ilk deistlerin 

günümüz deistlerinden farklı olarak ilahi dinlerde olduğu gibi inanç esaslarına benzer 

esaslara inandıklarını, Samuel Clarke gibi vahyi kabul eden deistlerin olduğunu, kutsal 

kitabı akılcı yollarla yorumlamaya çalıştıklarını, insanın Tanrı’ya karşı ibadet ve itaat 

etmesi gerektiği inancı taşıdıklarını belirtmemiz gerekir.76 

 

1.4. Deizmin Çeşitleri 

       Tarihsel sürecini göz önünde bulundurduğumuzda deizmin farklı tanımlamalarının 

olduğu görüldüğü gibi bu akımın çeşitli açılımları da bulunmaktadır. Diğer düşünce 

akımlarında olduğu gibi deizm akımında da belirli noktalarda farklılıklar ortaya 

çıkabilmektedir. Bu durum deizm akımının tek tip olmadığını ve farklı anlayışlar üzerine 

kurulu olduğunu göstermektedir. Tanrı konusundaki yaklaşımları sebebiyle genel 

anlamda hemfikir diyebileceğimiz deizm savunucuları, özellikle vahiy konusunda 

birbirlerinden ayrılmaktadır.77 

       Hristiyanlığı akılcı temeller üzerine oturtma gayesi güden İngiliz teolog Samuel 

Clarke78, deistleri dört grupta sınıflandırmıştır.79 Onun sınıflandırmasına göre;  

 

a.) İlk grup deistler; ezeli ve ebedi olan, özgür ve akıllı bir varlık olarak dünyayı 

yaratıp saat gibi kuran ve dünyanın idaresini üstlenen, bununla birlikte 

dünyayla irtibatı olmayan ve dünyada olup bitene müdahil olmayan bir Tanrı 

anlayışıyla karşımıza çıkmaktadır.80 Clarke, bu gruptaki deistleri Epikürcü 

ateist olarak adlandırır. Zira Epikürcü ateistlik, dünyada olup bitenle 

ilgilenmemek ve dünya üzerindeki hiçbir şeye müdahil olmamak anlamına 

                                                 
76 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 628-630. 
77 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 623. 
78 Copleston, Frederick, A History of Philosophy: Modern Philosophy, The British Philosophers: Hobbes    

    to Paley, Image Books, New York 1964, s. 172. 
79 Düzgün, Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin, s. 3. 
80 Düzgün, Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin, s. 3. 



20 

 

geldiğinden, ona göre bu grup deistler mutlak manada ateist kabul 

edilmektedir.81 Clarke, bu düşünceyi savunan gruba verdiği cevabında, 

maddenin doğasının kendi kendine olabilecek bir imkana sahip olmadığının 

bilim tarafından ortaya konulduğunu, bu sebeple de maddenin bağımlı olduğu 

kanunların Tanrı’ya sürekli olarak ihtiyaç duyacağını ifade eder.82 

b.) İkinci grup deistler; birinci gruptaki deistler gibi Tanrı’nın varlığını kabul 

ederler. Ancak onlar, Tanrı’nın evreni yaratmış olduğu inancını taşımalarına 

rağmen yaratıcının ahlaki niteliklerden bağımsız olduğunu, yaratılış 

hikmetinin içerisinde ahlaki değerlere yer verilemeyeceğini, Tanrı’nın 

iradesinin sadece evrenin düzeni ile ilgili olaylara müdahil olacağını 

savunmaktadır.83 Clarke’a göre ahlaki ilkelerin Tanrı’nın sıfatlarından ayrı 

tutulması akılla izah edilebilecek bir durum değildir ve ciddi bir temele de 

dayanmamaktadır.84 Ona göre Tanrı’nın sıfatları ile ahlaki ilkelerin ilişkili 

olmadığını savunmak Tanrı’nın kudret ve hikmetini de inkar etmekten farksız 

olduğu için bu durum tam manasıyla ateizm anlamına gelir.85 Clarke, bu 

gruptaki deistlerin dinsel kaynaklardan edinilen ahlaki değerleri 

küçümsediğini de ifade etmektedir.86 

c.) Üçüncü grup deistler; ruhun ölümsüzlüğünü reddeden bir anlayışa sahiptir. 

Onlara göre ruh bütünüyle yok olacaktır. Bu grupta olan deistler, Tanrı’nın 

ahlaki sıfatları olan hikmet, kudret, iyilik ve adalet gibi sıfatlarına inansalar 

da ahlaki kavramların Tanrı ve insanlar arasındaki yararını kabul etmezler.87 

d.) Dördüncü grup deistler; Clarke tarafından tam anlamıyla Tanrı inancına 

sahip olan, evreni kusursuz olarak yaratan, tüm dini öğretileri ve ahlaki 

ilkeleri kabul eden deist grubu olarak tanımlanmaktadır. Bu gruptaki deistler, 

tüm insanlığın yaratıcısına karşı itaat ve şükür içerisinde olması gerektiğini 

savunur. Clarke’a göre bu gruptaki deistler, akıl süzgecinden geçirilerek elde 

edilmiş olan genel vahyi kabul etseler de ilahi olan vahyi inkâr 

                                                 
81 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 624. 
82 Düzgün, Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin, s. 3. 
83 Düzgün, Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin, s. 3. 
84 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 625. 
85 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 625. 
86 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 625. 
87 Düzgün, Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin, s. 4. 



21 

 

etmektedirler.88 Yine Clarke’a göre bu gruptaki deistler, gerçek deisttirler; 

ancak Hristiyan vahyini kabul etmedikleri için de ikna edilmelidirler.89 

 

       Deizm, Samuel Clarke’ın tasnifinden başka tasniflere de tabi tutulmuştur. Örneğin, 

nübüvvete dayalı olan nebevi hakikatlere ihtiyaç duyulduğunu söyleyen deistler dahi 

bulunmaktadır.90 Bunun dışında deizmi Hristiyan deizmi ve radikal deizm;91 zayıf deizm 

ve güçlü deizm;92 mutlak deizm ve mukayyed deizm;93 sıcak deizm ve soğuk deizm94 

olarak ele alan tasniflere de rastlanılmaktadır. 

 

1.5. Deizmde Otoritenin Kaynağı Olarak Akıl 

       Tanımlamalarında akıl dini, aklın benimseyip kabul ettiği, akılla bulunmuş olan95 

gibi ifadeler üzerinden açıklanan deizm, aklın din alanına uygulanmasının doğal sonucu 

olarak kendini gösterir. Öğretilerini akıl üzerine inşa eden deizm, dinsel bilgilerin vahiy 

yoluyla değil; aklın kullanılması suretiyle elde edilebileceğini savunur. Deizmde ilahi 

vahiyden bağımsız olarak salt aklın yardımıyla elde edilebilecek olan dine ise ‘’Doğal 

Din’’ adı verilir. Doğal din, yalın bir Tanrı inancının hiçbir aracıya ihtiyaç duymaksızın 

salt akılla kavranabileceğini ifade eder.96 Akla dayalı olan bu din, Tanrı’nın varlığı, 

adaleti ve evreni eşsiz şekilde yönetmesine inanmakla birlikte onun ahlaki ilkelerine de 

                                                 
88 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 627. 
89 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 627. 
90 Düzgün, Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin, s. 4. 
91 Deizmin bazı kurucuları vahyi reddetseler de mevcut din yapısını kabul etmeseler de Hristiyanlık dinine  

    bağlı kalmışlardır. Bu ‘’Hristiyan deistler’’, Hz. İsa’nın peygamber olmadığını aksine doğal dini en   

    mükemmel haliyle kavrayan bir bilgin olduğunu kabul ederler. Onlara göre Hz. İsa hakkında konu edinen  

    mucizevi olaylar da Yahudilikten etkilenen insanların uydurmasından ve papazların düzmecelerinden  

    ibaret olan şeylerdir. Hz. İsa’yı bu bakış açısıyla bilgin olarak gören Hristiyan deistler, bütün dinlerin  

    özü olarak da Hristiyanlığı kabul etmektedirler. Bkz; Bağatur, Deizmin Mahiyeti ve Tarihçesi, s. 11. 
92 Deizmi yeni bir ahlak teorisi alanı olarak gören M. M. Rossi, deizmin vahyi inkâr etmek olduğu savına  

    karşı çıkmıştır. O, vahyi kabul eden deizm türünü zayıf deizm, vahyin gerçek olduğunu reddeden deizm  

    türünü de güçlü deizm olarak adlandırmıştır. Bkz; Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları,  

    s. 623. 
93 Mutlak deizm, insan aklını hakikate ulaşma noktasında yeterli kabul eden, Allah’ın yaratıcı olduğuna ve  

    O’nun her şeyi bilen, her şeye güç yetiren ve hikmet sahibi olduğuna iman eden; O’na şükredilmesi  

    gerektiğine inanan ve şükredenlere mükafat verileceği, şükretmeyenlere ise ceza verileceğini kabul eden;  

    nübüvveti de reddedip kendileri gibi bir beşere tabi olmanın gereksiz olduğunu savunan Berahime gibi  

    akımlardır. Mukayyed deizm ise, dindar gruplar arasında ortaya çıkan, geleneksel dini değerleri rasyonel  

    kurallara göre eleştirip değiştiren, Allah’a ve peygamberlerine aklın izin verdiği ölçüde iman eden  

    akımlardır. Bkz; Harman, Vezir, Kelam İlminin Deizm Eleştirisi Bağlamında Akıl ve Alem Tasavvuru,  

    Namık Kemal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/1, s. 23, ss. 13-51, 2017. 
94 Sire, James W., The Universe Next Door: A Basic Worldview Catalog, İnterVarsity Press, bs. 5, ABD  

    2009, s. 59-64. 
95 Başcı, Vahdettin, Deizm Kavramı ve Ortaya Çıkardığı Problemler, Atatürk Üniversitesi Sosyal  

    Bilimler Enstitüsü Dergisi, 22/1, s. 35, ss. ,33-40, 2018. 
96 Çınar, Aliye, Deizm ve Ateizm Üzerine, Köprü Kitap, İstanbul 2018, s. 71. 



22 

 

inanmayı kapsar.97 Doğal din anlayışı ile ilgili iki farklı görüşün ortaya çıktığı deizmde 

ilk görüş; ilahi vahye ihtiyaç olmaksızın aklın her şeyi kavrayabileceği, sadece doğayı 

gözlemlemekle bile aklın Tanrı’yı bulabileceği inancına dayanır. İkinci görüş ise, aklın 

tek başına Tanrı’nın emirlerini kavrayamayacağı, bu sebeple doğal dinin vahye ihtiyaç 

duyduğu inancına dayanmaktadır. İkinci görüşü benimseyen ve vahyin gerekliliğini ifade 

eden İngiliz düşünür Samuel Clarke, insanların aklın yanında ilahi vahyin yardımıyla da 

evrensel bozulmalardan kurtulabileceğini savunmuştur.98 Yine ilk deistlerden olan John 

Toland, vahyi reddetmeyen ancak gerçek dinin insan aklıyla anlaşılabileceğini savunan 

düşünürlerden bir tanesidir. Her ne kadar ilk deistlerde doğaüstü vahye ılımlı bakışlar söz 

konusu olsa da deizmin yaygınlaşmasına paralel olarak doğaüstü vahyin kabul 

edilebilirliği her geçen gün azalmış ve tamamen reddedilmeye başlanmıştır.  Doğal din 

anlayışının önemli temsilcilerinden olan ve İngiliz deizminin babası kabul edilen99 

Herbert of Cherbury, ilahi olan vahyin dinin kaynağı olmadığını, dinin kaynağının bizzat 

akıl olduğunu ifade etmektedir. Cherbury gibi vahyin reddedilerek yerine aklın belirleyici 

olması gerektiğini savunan başka deist düşünürler de bulunmaktadır. Aklın esas alınarak 

bir din inşa edilmesi gerektiğini söyleyen Rousseau (ö.1778), vahyin olduğu yere aklı 

yerleştirmeyi savunan John Toland (ö.1722) bu deistlerden sadece birkaçıdır.100  

       Deizm, yeryüzünde kötülüğün var olmasının temel sorumlusunun aklı kullanmayı 

ihmal eden dinler olduğunu söyler ve aklı öncelemenin kötülüğe de engel olacağını 

savunur.101 Deizm, aklın ihmal edilmesinin kötülüğe sebep olduğunu söyleyerek aklın 

yetkinliğine verdiği önemi de göstermektedir. Deizmde önemli isimlerden biri olan 

Thomas Paine’in, dinleri reddedip kendi aklının kendi kilisesi olduğunu savunması,102 

deizmde aklın nasıl yegâne bir kaynak olduğunu göstermesi açısından da oldukça dikkat 

çekicidir. Yine önemli deist düşünürlerden bir tanesi olan Matthew Tindal’a göre Tanrı, 

insanlarla akıl yoluyla iletişim kurmaktadır. Ona göre akıl, Tanrı tarafından verilen, 

yapılması gereken görev ve sorumlulukları bizzat kendi başına bilebileceği için otorite 

konumundadır. 

                                                 
97 Wainwright, William J., Natural Religion- The Cambridge Dictionary of Philosophy, ed: Robert Audi,  

    Cambridge University Press, Cambridge 1999, s. 600. 
98 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 340. 
99 Erdem, Deizm, s. 109. 
100 Karakoç, Yücel, v.dğr.,‘’Zihniyet Kökenleri ve Tetikleyen Sebepleri Açısından Deizm’’, Modern Bir  

    Akıl Sapması: Deizm, Dirayet Kitaplığı, İstanbul 2019, s. 48. 
101 Ceylan, Ahmet,’’Deistik Tanrı Tasavvuru ve Sosyal Hayata Yansımaları’’, Tanrı Tasavvurları ve Sosyal  

     Hayata Yansımaları Sempozyumu, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Sakarya 2005, s.  

     200. 
102 Gündoğar, Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 30. 



23 

 

       Deizmde akla verilen bu denli yetkinlik, özellikle Aydınlanma dönemiyle beraber 

kendisini göstermiştir. Deizmin ortaya çıkışı ve yükselişi ile Batı toplumlarında akla 

verilen önemin yükselmesi aynı döneme denk gelmektedir.103 Bu dönemin deist 

düşünürleri de aklın yüceltilmesinde önemli rol oynamışlardır. Örneğin, dönemin önemli 

düşünürlerinden olan Thomas Chubb, vahyin sorgulanmasında aklın otorite olduğunu öne 

sürmüş, aklı aydınlanma üzerindeki bir vasıta olarak değerlendirmiştir. Aydınlanma 

döneminde akla verilen bu yetkinlik, ona sınırsız bir güven duyulduğunu, yanılma payının 

hesaba katılmadığını ve hangi bilgiyi ortaya koysa da doğruluğundan şüphe edilmez bir 

mertebede olduğunu göstermektedir. 

       Rasyonel ve insana değer vermeyi amaç edinen toplumlar meydana getirme hedefiyle 

hareket eden deizm mensupları, bu değerlerin ancak aklın rehberliğiyle gerçekleşeceğine 

inanırlar. Deizm bu hedeflerin gerçekleşebilmesi için bilimin de desteklenmesi 

gerektiğine inanır. Din ve bilim çatışmasında aklı önceleyerek bilime serbest hareket etme 

imkânı tanıyan deizm, Aydınlanma dönemindeki kilise baskıları karşısında bilimin 

sığınağı haline gelmiştir. Bu durum, dine mesafeli olan Batı dünyasının aklın otoritesini 

daha da öncelemesine kapı aralamıştır. Önceleri ateist olan Antony Flew de bununla 

alakalı olarak, bilimin Tanrı’nın varlığına ışık tuttuğunu, Tanrı’ya akli muhakemelerle 

ulaştığını belirtmiştir.104  

       Deizm, ilahi olan vahiyle birlikte nübüvvet kurumunu da reddetmiştir. Nübüvveti 

reddetmedeki dayanağı ilahi vahiyde olduğu gibi akli ilkelere dayanmaması ile alakalıdır. 

Bu bağlamda deizm, nübüvvet kurumunu ve risâleti reddetmesini epistemolojik ilkesine 

dayandırmaktadır. Bu ilkeye göre deistler, doğruya ulaşmada aklı yeterli görürler ve 

nübüvvetin yol göstericiliğine olan ihtiyacı kabul etmezler.105 

       Anlaşılmaktadır ki deistler, ilahi olan vahyi ve nübüvvet kurumunu akılla çelişmesi 

sebebiyle reddederler. Çünkü onlara göre Tanrı’nın akılla çelişen bir bilgiyi ya da 

peygamberi göndermesi mümkün görünmemektedir. Aynı zamanda deistler, insanın 

ihtiyaç duymuş olduğu görev ve sorumlulukları ile temel doğrularına aklın yetkinliğiyle 

ulaşmak isterler.  

       İslam dininde ise vahiy, deizmdeki gibi akıl-vahiy çatışması ile açıklanamaz. Öyle 

ki, İslam dininde akıl ile vahyin birlikteliğini zirve noktada olan bir birliktelik olarak ele 

                                                 
103 Aydın, Mehmet S., Din Felsefesi, İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, bs. 7, İzmir 1987, s. 180. 
104 Flew, Antony, Yanılmışım Tanrı Varmış, çev. Zeynep Ertan, Hasan Kaya, Profil Yay. bs. 4, İstanbul  

     2011, s. 81-83. 
105 Harman, Kelam İlminin Deizm Eleştirisi Bağlamında Akıl ve Alem Tasavvuru, s. 24. 



24 

 

almak mümkündür. Deizm otoritenin kaynağı olarak sadece aklı görürken, İslam’da akıl, 

vahyin vahiy olduğunu kabul ettiği için aslında onun otoritesini de kabul etmiş 

sayılmaktadır. Aklın onayını alan vahiy ise, aklın kullanılması gerektiğini ifade ederek 

onu âtıl hale gelmekten kurtarmış, akla belirli bir otorite vermiş sayılmaktadır. Kur’an 

ayetleri de vahyin, aklın işlevselliğine verdiği konumu net ifadeler üzerinden ortaya 

koyar. Dolayısıyla İslam dininde akıl ile vahyi ortak otorite konumunda görmek 

mümkündür. 

  



25 

 

BÖLÜM II 

TEOLOJİK PERSPEKTİFTE DEİZM ELEŞTİRİSİ 

 

2.1. Din Tasavvuru 

2.1.1. Deizmde Akla Dayalı Doğal Din Anlayışı 

       17. yüzyılın ikinci yarısında ortaya çıkmış olan doğal din kavramı, Tanrı’ya ve onun 

öğretilerine doğal akıl yoluyla ulaşılabileceğine dayalı olan inanıştır. Aydınlanma 

döneminin etkisiyle birlikte insanların dini öğretileri sorgulaması ve bilime yaklaşmaları 

doğal din anlayışını gündeme getirmiştir. Bu dönemdeki deist düşünürler, geleneksel olan 

dinin yerine rasyonel ve akla dayalı olan bir dinin ortaya konulması noktasında neredeyse 

ortak bir mutabakata sahiptiler.106 Onlara göre insan, doğal aklın ahlaki olanı öğretmesi 

sonucunda, inanç ile ilgili olan öğretilere ulaşabilmeliydi. Deizm, aklın din alanında 

kullanılmasının doğal sonucu olması sebebiyle doğal ya da tabii din kavramlarıyla 

nitelendirilmiştir. Kendilerini de ‘’doğal dinin’’ temsilcisi olarak gören deistler, vahiy 

kaynaklı dinleri ve buna bağlı olarak vahye dayalı olan kuralları reddederek akılla inşa 

edilmiş olan ahlak sistemine inanmışlardır.107  

       Deist düşünürler doğal dinin gerekliliklerini yerine getirmeyi kurtuluş reçetesi olarak 

görürler ve doğal dini insanlığın orijinal dini olarak kabul ederler. Batı toplumu her alanda 

otorite olan dinden ve Kutsal Kitap ilkelerinden kurtulmak için akla dayalı rasyonel bir 

dini benimsemek, vahye dayalı dinlerden doğabilecek boşluğu bu rasyonel din ile 

doldurmak istiyordu.108 Buna paralel olarak dönemin düşünürlerinin ise farklı doğal din 

anlayışları bulunmaktaydı. Bu düşünürlerden bazıları vahyin her türlüsünü reddetmekte 

iken, bazıları da Hristiyanlık dinine bağlı kalarak bu dinin öğretilerini doğal dinin bir 

yansıması olarak değerlendirmiştir. Bununla birlikte, Hristiyanlık dininin akla ve bilime 

dayalı olan öğretilerini kabul edip, bu dinde akıl arayan ve akıl dışı olanı reddeden 

düşünürlerin de bulunduğu görülmektedir. Hristiyanlık öğretilerini kabul eden deistler, 

Hz. İsa’yı peygamber olarak kabul etmezler.109 Onlara göre Hz. İsa, doğal dinin 

temsilcisidir ve insanları vahiy dinine değil, doğal dine çağıran bir bilgindir. 

                                                 
106 Çınar, Deizm ve Ateizm Üzerine, s. 139. 
107 Bağatur, Deizmin Mahiyeti ve Tarihçesi, s. 10. 
108 Çınar, Deizm ve Ateizm Üzerine, s. 139. 
109 Bağatur, Deizmin Mahiyeti ve Tarihçesi, s. 11. 



26 

 

       Deizmin önemli isimlerinden biri olan Matthew Tindal, deizmin İncil’i olarak 

adlandırılan Christianity as Old as Creation (Yaratılış Kadar Eski Hristiyanlık) isimli 

kitabında, doğal dinin yeniden ilan edilmesi üzerine olan görüşlerini dile getirmiştir.110  

Deistlerin doğal din savunularını öncelikle deizmde önemli yeri olan Tindal’in görüşleri 

üzerinden ele almaya çalışalım. Tindal doğal dini şu şekilde tanımlamaktadır:  

       ‘’Doğal din ile aklımız sayesinde bir Tanrı’nın var ve mükemmel olduğu, bizim ise 

kusurlu varlıklar olduğumuzun ve Tanrı’ya ve hemcinslerimize yönelik görevlerimizin 

bilgisine ulaşılabileceğimizi anlıyorum. Ki bu haliyle doğal dinin, aklın ve eşyanın 

doğasında temellenen her şeyi kapsadığını söylemek mümkündür.’’111 

       Doğal dinin belirleyicileri olarak aklı ve eşyanın doğasını gören Tindal, insanın 

doğası itibariyle iyi ve doğru olana yatkın olduğu için aklıyla doğruya ulaşabileceğini 

söylemektedir.112 Tindal’in bu açıklamasıyla vahye gerek olmaksızın doğal dine bağlı 

yaşayarak görev ve sorumlulukların yerine getirileceği inancını taşıdığı söylenebilir. 

Dinin ahlak üzere kurulu olduğuna, doğal dinin de ahlaki düzenin bir parçası olduğuna 

inanan Tindal, Tanrı’nın iradesini ahlaki düzen kapsamında değerlendirir ve ahlak dışı 

olan davranışların yasaklanacağını belirtir.113 Tindal ve diğer deist düşünürler, doğal 

dinin özü itibariyle her zaman ve her yerde var olduğunu, anlaşılabilir ve uygulanabilir 

olduğunu, ancak diğer dinlere sahip din adamlarının dinin yapısını bozduğunu 

belirtirler.114 Onlara göre şu an var olan dinler, doğal dinin anlaşılabilir ve uygulanabilir 

yapısını zorlaştırmaktadır. Bu sebeple de diğer dinleri doğal dinin bozulmuş hali olarak 

görürler. 

       Vahye dayalı olan dini harici, doğal dini ise dahili olarak gören Tindal, doğal din 

karşısında anlamsız hale getirmiş olduğu vahyi, olumlu nitelemelerden uzak tutmuştur.115 

Onun vahye dayalı dine göstermiş olduğu bu yaklaşım, vahiy dinini problemli gösterdiği 

şeklinde değerlendirilebilir. Tindal, doğal dinin eksiklik ve hatalardan uzak olduğunu, bu 

yapısıyla da mükemmel olduğunu savunarak vahyin doğal olan dine hiçbir katkısının 

olamayacağını ifade eder.116 

                                                 
110 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 17. 
111 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 20. 
112 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 20. 
113 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 21. 
114 Bağatur, Deizmin Mahiyeti ve Tarihçesi, s. 10. 
115 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 21. 
116 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 22. 



27 

 

       Tanrı’nın hikmeti ve sıfatları gereği insana doğru yolu gösteren araçları sonradan 

vermesinin mümkün olamayacağını söyleyen Tindal,117 vahye dayalı dinleri bu sebeple 

reddeder ve doğru yola ulaşmanın akıl hakikati ile gerçekleşeceğini vurgular. Ona göre 

aklın yanında vahiy, doğru yola ulaşmada bir otorite konumunda değildir. Tindal’in bu 

görüşüyle aklı, kanun koyucu otorite konumunda değerlendirdiğini söyleyebiliriz. 

Tindal’de olduğu gibi deistlerin çoğunluğuna göre doğal din yeterliydi; onlara göre 

Tanrı’nın evrene ve insana müdahalesini kabul etmek Tanrı’yı yetersizlikle suçlamak 

anlamına geliyordu.118 

       Vahiy dini ya da doğal dinin doğruluğunun, insanın mutlu olmasına bağlı olarak elde 

edileceğine inanan Tindal, akla dayalı olmayan ve doğruyla yanlışı ayırmayan bir dinin 

kabul edilebilir olmadığını savunur. Ona göre vahiy dinindeki kurban ve sünnet gibi 

ibadetler, bir dinin mensuplarından arzu edilebileceği ibadetler olamayacağı için vahye 

dayalı dinin doğruluğu imkân dahilinde değildir.119  

       Deistlerin savunduğu doğal din inancında Tanrı’nın varlığı iki şekilde ele 

alınmaktadır. Yaygın ele alınış biçimine göre Tanrı, doğayı bir sanat eseri olarak yaratmış 

ve insanların hizmetine sunmuştur. Deistlerin inancına göre bu durum Tanrı’nın ‘ilk 

neden’ olduğunu gösterir. Onlara göre Tanrı’nın bu eşsiz tasarlaması, onun varlığını 

ortaya koyması açısından önemlidir. Deistler Tanrı’nın varlığını, kudretinden, 

bilgisinden, her şeyi görüp gözetleyici olmasından yola çıkarak da temellendirmeye 

çalışmışlardır. Ancak Tanrı’nın ‘ilk neden’ olma kanıtları daha da ön plana çıkmıştır.120 

Esasen vahye dayalı olan dinlerin, deistlerin ‘ilk neden’ temellendirmelerini birçok defa 

dile getirdikleri bilinmektedir.  

       Doğal dinin savunucusu olan deistlerle vahye dayalı olan dinlerin bu 

temellendirmelerinde farklılık göze çarpmaktadır. Buna göre deistler, Tanrı’nın dünyaya 

müdahalesinin söz konusu olamayacağını, Tanrı’nın müdahalesi ya da mucizesiyle doğa 

düzeninin bozulacağını ifade eder.121 Vahye dayalı olan dinlerde ise Tanrı, yaratmış 

olduğu evrene müdahale etmeye devam etmektedir.  

       Deist düşünürlerin doğal dini tanımlarken bu dinin akla ve evrensel ilkelere 

uygunluğu prensibiyle hareket ettiklerini söylemek gerekir. ‘’Deizmin babası’’122 olarak 

                                                 
117 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 22. 
118 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 345. 
119 Kardaş, Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru, s. 24. 
120 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 337. 
121 Yavuzyılmaz, Türkiye’de Deizmin Kökenleri, s. 17. 
122 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 632. 



28 

 

tanınan Lord Herbert of Cherbury, yaratılış anından itibaren insana verilen bir varlığa 

inanma ihtiyacı olduğunu söyler ve doğal dini beş temel ilkeye ayırarak şöyle sıralandırır:  

1. Yüce bir Tanrı vardır ve O tektir. 

2. Tek olan Tanrı’ya karşı yerine getirilmesi gereken sorumluluklar vardır. 

3. Tanrı’ya karşı temel ibadet, ahlaklı olmak ve bunu uygulamaktır. 

4. Kişi işlemiş olduğu günahlarından dolayı pişmanlığını dile getirerek tövbe 

etmelidir. 

5. Ahiret hayatı var olduğu gibi, orada mükafat ve cezalar da olacaktır.123 

       Bu ilkelerin evrensel olduğunu belirten Herbert, diğer dinlerin de bu ilkeler ışığında 

doğrulanabileceğini ifade eder. 

       Doğal dinin ahlak ilkeleri üzerine kurulu olduğunu söyleyen Voltaire ise, bu dinin 

ilkelerinin iyilik etmek, yapılan yanlışlara karşı anlayışlı olmak, insanlara değer vermek 

ve yaratıcı olan Tanrı’ya inanmak olduğunu belirtir.124 Dinlere inanmanın budalalık 

olduğunu söyleyen Voltaire,125 doğal din ile uydurma dini şu şekilde birbirinden ayırt 

eder: 

       ‘’Doğal din, yurttaşlara cinayet işlemeyi bin kez yasaklamıştır. İyi yaratılmış bir ruh 

böyle bir şeye zaten istek duymaz; şefkatli bir ruh bundan ürker, adaletli, haksızlığın öcünü 

alan bir Tanrı’ya inanır. Ama uydurma din, topluluk halinde yapılan bütün kıyımları, gizlice 

cana kıymaları, fitneleri, haydutlukları, tuzakları, kent baskınlarını, yağmayı, adam 

öldürmeyi özendirir.’’126 

       Önemli deist düşünürlerinden biri de Hristiyanlığın Makullüğü (The Reasonableness 

of Christianity) adlı eseriyle bilinen John Locke’dir. Bu eseriyle İngiltere’de yankı 

uyandırmış olan Locke, vahiy karşısında aklı, en yüksek hâkim olarak kabul etmiştir.127 

Bir başka deist düşünür olan Thomas Paine ise, vahye dayalı dinlerin diğer dinlerin de 

bozulmasına sebep olduğunu söyleyerek yaratılışın tek gerçek olarak görülebileceğini, 

bunun dışında Tanrı buyruğu olarak adlandırılan her şeyin uydurma bir inanış kabul 

edilmesi gerektiğini ifade eder.128  

                                                 
123 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 346. 
124 Voltaire, Feylesofça Konuşmalar ve Fıkralar, MEB Yayınları, çev. Fehmi Baldaş, c.1, Ankara 1948, s.  

      203. 
125 Menküç, Dilek, Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmenlerinin Görüşleri Işığında Liselerde Deizm    

     Düşüncesi, Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Sakarya 2019, s. 14. 
126 Voltaire, Felsefe Sözlüğü 1-2, çev. Lütfi Ay, MEB Yayınları, İstanbul 2001, s. 69. 
127 Çetin, İsmail, John Locke’da Tanrı Anlayışı, Vadi Yayıncılık, Ankara 1995, s. 89-90. 
128 Paine, Thomas, Akıl Çağı, çev., Ali İhsan Dalgıç, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 2010,  

      s. 42. 



29 

 

       Yukarıda anlatılanlardan hareketle, doğal bir din anlayışı üzerine kurulu olan deizm, 

kutsal metinlerle ve dinsel öğretilerle değil, akla dayalı olmasıyla ön plana çıkmış bir 

akımdır. 

 

2.1.2. İslam Düşüncesi Açısından Dinin Gerekliliği 

       Din kavramı deizm düşüncesinde genel olarak akıl-vahiy penceresinden ele alınmıştı. 

Buna göre deistlerin çoğunluğu, vahye dayalı olan dinin kabul edilebilir olmadığını, 

bunun yerine akla dayalı doğal bir din anlayışı üzerinden öğretilerinin şekillenmesi 

gerektiğini ifade ediyorlardı. İslam düşünce sisteminde ise bu durum deizmden farklılık 

göstermektedir. İslam düşünce sistemi, ilahi olan vahyi, Tanrı ile insan arasında bağ 

kurma işlevselliğini sağlamasından dolayı oldukça önemli görmektedir. Vahyin, 

dolayısıyla da ilahi bir dinin gerekliliğine olan ihtiyaç, gerek bu dinin avukatlığını yapan 

Kelam ilmi129 tarafından gerekse de İslam düşünürleri tarafından ele alınmıştır.  

       İnsanın sorumlu bir varlık olması akıl melekesine sahip olmasından kaynaklıdır. 

Kur’an’da insana verilen bu aklın kullanılması gerektiğiyle alakalı birçok ayet bulunur.130 

İnsan akıl yetisini elde ettiği zaman sorumluluk kendisine yüklenir, Allah’ın tekliflerine 

muhatap hale gelir.131 İslam dininin akla vermiş olduğu önem dikkat çekicidir ve aklı 

kullanmayan kişilerin ayetlerde eleştirildikleri132 de görülmektedir. Kur’an aklı 

kullanmaya önem verdiği gibi doğru düşünmeye de önem vermiş bir kitaptır. Kur’an’da, 

‘’Bilmediğin şeyin ardına düşme, doğrusu, kulak, göz ve gönül bunların hepsi ondan 

sorumludur.’’133 ayeti bu gerçeği ortaya koymaktadır. Kur’an birçok ayetinde aklın 

kullanılması gerektiğini istese de aklın doğru bilgiye ulaşmada tek başına otorite 

olamayacağı yine İslam bilginleri tarafından ifade edilmiştir. Kelam ilminde bilgiye 

ulaşma ve bilgi edinme yolları üç kısımda ele alınır. Bunlar: akıl, duyu organları ve 

nakildir.134 Deistler bilgiye ulaşma yollarında akıl ve duyu organlarına güvenirken, nakle 

güvenmezler ve yok sayarlar. İslam düşünürlerinin önde gelen isimlerinden İmam 

                                                 
129 İnanılması gerekenleri, aklı ve tartışma metotlarını kullanarak nassın ışığında açıklayan ve savunan        

     ilme denir. (Karagöz, Nail, ‘’Kelam İlmine Giriş’’, Kelam I (Kelam Tarihi/ Kelam Okulları), ed. İsmail     

     Şık- Nail Karagöz, Gece Kitaplığı, Ankara 2017, s. 6.) 
130 Al-i İmran 3/190; Bakara 2/242; En’âm 6/32; Enfâl 8/22; Yunus 10/100. 
131 Başcı, Vahdettin, Akıl ve Vahiy Yönünden Doğru Düşünme, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fak. Dergisi,  

      S. 13, s. 211, ss. 209-221, Erzurum 1997. 
132 Furkân 25/44. 
133 İsrâ 17/36. 
134 Şık, İsmail, ‘’İmam Maturidi ve Maturidilik’’ Kelam I, (Kelam Tarihi/Kelam Okulları), ed. İsmail Şık-  

     Nail Karagöz, Gece Kitaplığı Yay., Ankara 2017, s. 209. 



30 

 

Maturidi’ye135 göre dine ulaşabilmek için kullanılacak vasıtalar akıl ve vahiydir.136 Ehl-i 

sünnet kelamında İslam’ın inanç esaslarını ele alan ve birçok düşünürü de akıl-vahiy 

dengesini gözetmesiyle etkileyen İmam Maturidi’nin bilgiye ulaşma noktasındaki 

tasnifinin kıymetli olduğunu düşünmekteyiz. Deistlerin vahyin güvenilir olmadığına 

yönelik söylemleri ve ilahi bir dinin varlığı yerine akla dayalı dinin olması gerektiği ile 

ilgili kabulleri, Maturidi’nin akıl ile vahyi aynı çizgide buluşturmayı başarabilmesiyle 

etkinliğini yitirmiştir diyebiliriz. Maturidi’ye göre akıl nakille çelişmeyeceği gibi 

aralarında çatışmaya dayalı bir ilişkinin olması da imkân dahilinde değildir.137  

       Maturidi, akıl ve vahyin aynı kaynaktan beslendiğini, amaçlarının benzer olduğunu 

ve insanı aynı hedefe götüren vasıtalar olduğunu ifade eder.138 Maturidi’nin akıl ve 

vahyin aynı kaynaktan beslendiğini ve bu sebeple de çatışamayacağını söylemesinin 

deistlerin salt akıl anlayışına karşılık önemli bir yaklaşım olduğunu ifade edebiliriz. 

Deistler aklın Tanrı tarafından verildiğini kabul ederler ancak vahyin Tanrı tarafından 

gönderilmesinin O’nun kudretine ve hikmetine yakışmayacağını iddia ederler.139 Aklın 

Tanrı tarafından gönderildiğine inanan deistlerin vahyi reddetmelerini Tanrı’ya olan 

güvensizlikleri olarak değerlendirmek mümkün görünmektedir. Çünkü salt akılla her 

şeyin bilgisine ulaşabilmek imkân dahilinde olmamasına rağmen deist düşünürler aklın 

tek ve yardımcısız140 olduğunu iddia ederler. Oysaki insan, salt akılla doğruya 

ulaşamayabilir, akli muhakemelerini yapamayabilir ve bilgiyi elde etmede yetersiz ve 

aciz kalabilir. Günlük hayatın insana getiri ve götürüleri, yani sevinçleri ya da üzüntüleri 

aklın sağlıklı kullanılabilmesine engel teşkil etme ihtimalini arttırır. Bunun karşısında 

akıl, önünü görebilmek için vahye ihtiyaç duyar. İmam Maturidi, aklın hakikati öğrenme 

noktasında yetersiz kalabileceğini söylediği için, aklı, fiziki aleme dair bilgileri elde etme 

yetisi olarak; nakli ise metafizik olan aleme yönelik bilgileri elde edecek kaynak olarak 

ele alır.141  

       İmam Maturidi, yaratıcının kendisini vahiyler aracılığıyla tanıttığını ifade eder. O, 

Allah’ın varlığının, ilminin ve kudretinin bilinebilmesinde aklı yeterli bir kanıt olarak 

                                                 
135 Asıl adı Ebu Mansur Muhammed b. Muhammed b. Mansur el-Maturidi olan düşünürün hayatı,  

      eserleri ve Kelam ilmindeki yeri ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz., Şık, ‘‘İmam Maturidi ve Maturidilik’’    

     Kelam I, s. 189-212. 
136 Mâturîdî, Ebû Mansûr, Kitabu’t Tevhid Tercümesi, çev: Bekir Topaloğlu, Türkiye Diyanet Vakfı Ankara   

     2002, s. 4. 
137 Şık, İmam Maturidi ve Maturidilik, s. 198. 
138 Şık, İmam Maturidi ve Maturidilik, s. 198-199. 
139 Bkz., Matthew Tindal, Christianity as Old as Creation, London 1730. 
140 Wood, Allen W., Kant’ın Deizmi, çev: Necmettin Tan, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi  

      52/1, s. 328, ss. 327-347, 2011. 
141 Maturidi, Kitabu’t Tevhid Tercümesi, s. 229. 



31 

 

görürken, O’nun nasıl bir yaratıcı olduğunu ve nelerden uzak olduğunu bilme noktasında 

vahye ihtiyaç duyulduğunu savunur.142 

       İslam dininin kelam alanındaki önemli düşünürlerinden biri olan İzmirli İsmail 

Hakkı’nın, doğal din arayışında olan deist düşünürlerin savundukları söylemlerin 

İslam’da zaten mevcut olduğunu, hatta daha dengeli bir şekilde ele alındığını ‘’İslam Dini 

ve Tabii Din’’ adlı eserinde söylediği şu cümlelerinden anlaşılabilir: 

       ‘’İslam dini olgunlukların son noktasıdır. En büyük nizamdır. O bir akıl ve fikir 

dinidir. Akıl dinden, din de akıldan ayrı düşünülemez. Akıl asıl, din ona dayanır. Dinin 

temel prensipleri olan Uluhiyet ve Nübüvveti akıl ile ispat eder. Ahiretin ise imkanını akıl 

ile ispatlarken, vukuunu doğru haber ile tasdik eder. Aklen imkânsız olan her şeyi 

reddeder. Yargılama, akli ve mantıki esaslara asla ters değildir. Akla dayanmayan hiçbir 

delil, delil olamaz. İslam’a göre sorumlu olmak, akla bağlıdır.’’143 

       Gerek İslam düşünürlerinin yorumlamaları gerekse de Kur’an ayetleri, İslam’ın 

akılla bir problem yaşamadığını, aksine aklın kullanılmasının teşvik edildiğini ortaya 

koyar. Aynı zamanda aklın yanında vahyi de akla önderlik etmesi için gerekli görür. 

Çünkü aklın dünyadaki milyarlarca insan tarafından farklı anlayışları, farklı düşünceleri 

ortaya çıkaracağı açıktır. Deistlerin iddia ettikleri gibi yegâne bir akıl varsayımı üzerinden 

hareket edilecek olursa ‘’Kimin aklı?’’ sorusu gündeme gelecektir.144 Dolayısıyla 

İslam’ın vahiyle desteklenen aklı desteklediğini, nefsani ve şeytani müdahalelere karşı 

aklı korumaya aldığını söylemek mümkündür. 

       Deistler ilahi olan bir dinin varlığını reddedip doğal bir din anlayışına sahip olsalar 

da, Kur’an, ilahi olan dinin Tanrı ile insan arasında bir iletişim biçimi olduğunu şu ayetle 

ortaya koyar: 

       ‘’Allah, bir insanla ancak vahiy yoluyla, yahut perde arkasından konuşur. Yahut bir 

elçi gönderip, izniyle ona dilediğini vahyeder. Şüphesiz O yücedir, hüküm ve hikmet 

sahibidir.’’145 

       Deistlerin ilahi bir dini inkâr etmelerine karşılık, İslam’da insanların bir dine elverişli 

bir halde yaratıldığı da şu ayet üzerinden ifade edilebilir:  

                                                 
142 Maturidi, Kitabu’t Tevhid Tercümesi, s. 224. 
143 Hakkı, İzmirli İsmail, İslam Dini ve Tabii Din, İzmir İlahiyat Fakültesi Yayınları, İzmir 1998, s. 61-62. 
144 Düzgün, Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin, s. 4. 
145 Şûra 42/51. 



32 

 

       ‘’O halde sen hanif olarak bütün varlığınla dine, Allah insanları hangi fıtrat üzere 

yaratmışsa ona yönel! Allah’ın yaratmasında değişme olmaz. İşte doğru din budur; fakat 

insanların çoğu bilmezler.’’146 

       Ayetten insanın yaratılışı itibariyle bir dine ihtiyaç duyduğu sonucunu çıkartmak 

mümkündür. Aynı zamanda insan, yine yaratılışı itibariyle kendisine verilmiş olan 

iradesiyle iyiyle kötüye, doğruyla yanlışa, faydalıyla zararlıya yönelme eğilimindedir. 

Kur’an ise bu eğilimde olan bir insanın Allah’a ihtiyaç duyduğunu şu şekilde ifade eder:  

       ‘’Ey insanlar! Allah’a muhtaç olan sizlersiniz. Allah ise hiçbir şeye muhtaç değildir 

ve mutlak kemaliyle hep övgüye layık olan O’dur.’’147 

       Kur’an’da vahyi inkâr eden inkarcıların olduğuna dikkat çekildiğini ve Allah’ın 

gerçek manada bilinebilmesinin vahyin gerekliliğiyle mümkün olacağı şu ayetle 

örneklendirilebilir:  

       ‘’Onlar Allah’ı gereği gibi takdir edip tanımadılar, Nitekim ‘’Allah hiçbir insana 

hiçbir şey indirmedi’’ dediler.’’148 

       Deistlerin ilahi bir dini, dolayısıyla da vahyi inkâr etmelerine karşılık Kur’an ayetleri, 

insanın başıboş ve yaratıcının kontrolünden bağımsız olmadığını göstermesi açısından 

dikkat çekicidir. İnsanlara gönderilen ilahi mesajların hüküm vermek üzere ve ayrılığa 

düşülen konularda gerçeğe ulaşılabilmesi için indirildiği, vahyin hayati önemini 

göstermesi açısından önemlidir:  

       ‘’İnsanlar tek bir ümmetti. Allah, müjdeciler ve uyarıcılar olarak peygamberler 

gönderdi ve beraberlerinde, insanların anlaşmazlığa düştükleri şeyler konusunda, 

aralarında hüküm vermek üzere kitapları hak olarak indirdi. Kendilerine apaçık ayetler 

geldikten sonra o konuda ancak; kitap verilenler, aralarındaki kıskançlık yüzünden 

anlaşmazlığa düştüler. Bunun üzerine Allah iman edenleri, kendi izniyle, onların 

hakkında ayrılığa düştükleri gerçeğe iletti. Allah, dilediğini doğru yola iletir.’’149 

       Verilen ayetler ve ifade edilmeye çalışılan gerekliliklerden yola çıkarak; insanın 

Tanrı ile irtibatının vahiy ile mümkün hale gelebileceği, vahyin dışında bir yolun yeterli 

olamayacağı ya da eksik kalacağı İslam kelamcıları tarafından da dile getirilmiş, hatta bu 

vahiylerin mutluluk ve hayırlı olan şeylere ulaşmada zorunlu olduğu ifade edilmiştir.150  

                                                 
146 Rûm 30/30. 
147 Fâtır 35/15. 
148 En’âm 6/91. 
149 Bakara 2/213. 
150 El- Harputi, Abdullatif, Tenkîhu’l Kelâm Fî Akâid-i Ehli’l İslâm, çev: İbrahim Özdemir- Fikret Karaman,   

     Türkiye Diyanet Vakfı Elâzığ Şubesi Yayınları, Elâzığ 2000, s. 226. 



33 

 

       Vahiy mutluluk ve hayırlı olana ulaştırmasının yanısıra, Müslüman kültüründe dinin 

kaynağı olması açısından da sürekli önemli görülmüş ve incelenmiştir. Bu önemin 

sebeplerinden biri olarak vahyin, Allah’ın insanla konuşması anlamı taşıması ve iletişime 

geçmesi yöntemi olarak kabul edilmesi, taraflar arasındaki ontolojik yakınlığın sağlanmış 

olması açısından da kıymetli görülmelidir.  

 

2.2. Tanrı Tasavvuru 

2.2.1. Deizme Göre Tanrı'nın İnsan ve Alemle Olan İlişkisi 

       İnsan yaratılışı itibariyle üstün bir varlığa ihtiyaç duyar. İnsandaki bu inanma 

ihtiyacı, kişiyi Tanrı’nın varlığını keşfetmesi için anlam arayışlarına yönlendirir. Tanrı 

için genel bir tanım yapmak mümkün görünmese de insanların zihinlerinde bulunan Tanrı 

tasavvuru farklılık gösterebilmektedir. Deizmde evrene ve içindekilere müdahale 

etmeyen bir Tanrı tasavvuru olduğuna, bu şekildeki bir Tanrı anlayışının deistlerdeki 

diğer inanç ilkelerini de etkilediğine değinmiştik. Deizm, Tanrı’nın peygamber gönderip, 

duaları kabul eden ve her şeyi bilen bir yaratıcı olarak insan ve alemle, alemdeki 

varlıklarla ilişkisini yok sayarak Kudret sıfatına dayalı olan Tanrı-alem tasavvuru ortaya 

koymuş olan bir akımdır.151 Deistlerin Tanrı tasavvurlarını bilmek, onların hayata, dine, 

evrene, bilime nasıl baktıklarını öğrenmemiz açısından önemlidir. Deizmde Tanrı ilk 

sebep olarak evreni varlık sahasına getirip bu evrene kanunlar koyan, evrenle iç içe 

olmayan, yarattıklarıyla iletişim kurmayan aşkın bir varlık olduğu için, deizmde kutsal 

kitap, ilahi bir vahiy ve mucize inkâr edilmiş, kabul görmemiştir.152 Deistlerdeki 

Tanrı’nın ‘ilk hareket ettirici’ sebep olduğu inancı, Aristoteles tarafından ortaya atılmış 

olan felsefi bir inanıştır.153 Deistlerdeki Tanrı tasavvuruyla Aristoteles’in bu anlayışının 

tam örtüşmediği söylense de; deistlerin ilk hareket ettirici olmakla beraber Tanrı’nın 

evrene müdahil olmadığı inancından yola çıkarak aralarında bir benzerlik olduğunu 

belirten düşünürler de bulunur. Buna karşılık bazı düşünürler de deizmin teizmdeki Tanrı 

tasavvuruna daha yakın olduğunu ifade ederler. Çünkü bu Tanrı anlayışında Tanrı’nın 

kudreti ve yaratıcı olması kesin şekilde kabul edilir. Her ne kadar aralarında yakınlık 

görülse de temel inanç esası olarak Tanrı ile evren ilişkisinden yola çıkan deistlerin, teist 

ve ateist olanlarla mücadele ettiği bilinmektedir. Deistler yarattıktan sonra kenara çekilen 

                                                 
151 Düzgün, Şaban Ali, ‘’Varlık’’, Kelam El Kitabı, Grafiker Yay., Ankara 2015, s. 216-217. 
152 Vural, Mehmet, İslam Felsefesi Sözlüğü, Elis Yay., Ankara 2011, s. 128. 
153 Kaya, Mahmut, Aristoteles ve Felsefesi, Ekin Yay., İstanbul 1983, s. 215-219. 



34 

 

Tanrı tasavvurunu benimsemekle, evrene sürekli müdahil olan Tanrı anlayışını 

benimseyen teistlerden ayrılmıştır. Bununla birlikte deistler, Tanrı’yı toptan reddeden 

ateistlerden de ayrılmaktadır. 

       Deizmde dinin anlamı, ilahi vahyi reddedip sadece akıl yolu ile kavranan bir varlığı 

kabul etme üzerine kuruludur. Tanrı’nın sadece akıl yoluyla kavrandığını söyleyen 

deistler, O’nun yaratıcı ve her şeye gücü yeten bir varlık olduğunu kabul ederler. Ancak 

deistlerde her ne kadar Tanrı’nın varlık ve kudreti kabul edilse de tasavvurlarındaki Tanrı 

imajının ilahi dinlerden farklı olduğu görülür. Deistler Tanrı’nın varlık ve sıfatlarını ilahi 

metinlerle değil, doğa ve insan üzerinden anlamlandırmaya çalışırlar.  

       Deistlerde Tanrı inancının kaynağı insan doğasıdır. Onlar doğa yasalarının 

incelenmesi sonucunda Tanrı ile alakalı bilgilere ulaşılabileceğine inanırlar. Deist 

düşünürlerin Amerika’daki önemli isimlerinden biri olan Thomas Paine,154 kişi kendisini 

bir dine ait görse de görmese de, inancın ilk aşamasında her insanın deist olduğunu söyler. 

Çünkü deizmde Allah’a iman etmek, inancın ilk doğal halidir.155 Paine göre toplumdaki 

ön yargılar bir kenara bırakılır ve kutsal kitaplar incelenirse, o kitapların hem doğa hem 

de akılla çeliştiği ortaya çıkacaktır. Paine, kutsal kitapların bölümlerinin Tanrı’ya karşı 

yazıldığını da iddia eder.156 Bu kitapların da Tanrı’yı zalim olarak yansıttığını ifade eder. 

Paine’nin şu sözleri onun Tanrı tasavvuru ile ilgili yaklaşımını göstermesi ve Tanrı’yla 

alakalı olumsuz nitelemelerin yanlışlığını vurgulaması açısından önemlidir: 

       ‘’Buna karşın, Allah’ın hikmetle yarattığı kâinat bize aksini fısıldamaktadır. Büyük 

bir ilim ve hikmetle yaratılmış bu muazzam varlık, Tanrı’nın değişken, zaaf ve tutkularına 

düşkün, kindar bir intikamcı olmadığını göstermektedir. Aksine kâinat hakkındaki 

bilgilerimiz, değişmez, ezeli, ebedi, düzen ve intizam koyucu, ilim, rahmet ve hikmet sahibi 

yaratıcı bir Tanrı’nın varlığına işaret etmektedir. Zira güneş ve mevsimler kendileri için 

belirlenmiş süreler içerisinde hareket ederler. Varlıktaki her şey Allah’ın değişmezliğini 

haykırır.’’157 

                                                 
154 Thomas Paine (1737-1809), Akıl Çağı adlı eserin yazarıdır. Paine, bu eserinin ilk bölümünde ilahi  

      vahiy anlayışına karşı çıkmaktadır. Amerikan deistlerinin önemli ismi olan Paine, günümüz deistleri  

      üzerinde de etkisini devam ettirmektedir. Amerika’da faaliyet gösteren ‘’Dünya Deistler Birliği’’  

      World Union of Deists adlı sitesine üye olabilmek için Paine’nin öğretilerini kabul etmek zorunlu  

       tutulmuştur. 
155 Paine, Thomas, ‘’The Religion of Deism Compared With The Christian Religion’’ 

      deism.com/paine_essay_deism_christianity.htm (erişim: 20 Haziran 2005) 
156 Paine, Thomas, ‘’A Letter to a Friend Regarding The Age of Reason’’ 

      https://www.deism.com/paine_essay_age_of_reason.htm (erişim: 20 Haziran 2005) 
157 Paine, A Letter to a Friend Regarding The Age of Reason, 2005. 

https://www.deism.com/paine_essay_age_of_reason.htm


35 

 

       İngiliz deizminin önemli ismi Lord Herbert Cherbury, deizmdeki Tanrı tasavvurunu 

şu şekilde ortaya koyar: 

       ‘’En mükemmel olan Tanrı, tüm iyiliklerin yaratıcısı konumundadır. Dünyada 

yaşanan tüm olumsuzluklar karşısında kuralları adaletlidir. Tanrı hem bilgedir hem de 

iyilikseverdir. O özgür irade sahibi olan bir Tanrı’dır. O’nun hikmeti her şeyi kuşatır ve 

her şey bu hikmete şahittir.’’158 

       Çalışmada bahsetmiş olduğumuz Herbert’in beş temel ilkesinde Tanrı tasavvuru 

dikkat çekicidir; çünkü bu ilkenin ilk sırasını Herbert, Tanrı’nın varlığına, bir ve tek 

olmasına dayandırır. Herbert, Tanrı tasavvurundaki kesin inanca rağmen geleneksel 

dinler tarafından ortaya konan Tanrı kavramının reddedilmesini imkân dahilinde görür. 

Ona göre geleneksel dine mensup din adamları bu tasavvuru kendi çıkarlarına göre 

kullanabilir. 

       Deizm anlayışının bir başka temsilcisi olan Voltaire de Tanrı inancına sahip olan bir 

düşünürdür. ‘’İnkârı lanetleriz, hurafelerden nefret ederiz. Tanrı’yı ve insanlığı 

severiz.’’159 Voltaire Tanrı’nın varlığının ispatını, doğal dinin yaratıcısının olması 

gerektiği üzerine ve ateizmin yol açacağı ahlaki kaosa atıfta bulunmak suretiyle yapar. 

Bu ispatı yaparken şu örneklerden yola çıkar: Nasıl ki bir saatin var olması için saatçiye 

ihtiyaç varsa, aynı şekilde evrendeki düzen için de bir yaratıcıya ihtiyaç vardır.160 Bu 

saatçi kanıtını Newton’un da kullandığını belirtelim. Voltaire evrenin mükemmel 

düzeninden hareketle, bir Tanrı’nın varlığını reddetmenin akıllıca olmayacağını da öne 

sürer:  

       ‘’Hayır, bir Tanrı’ya başvurmak zaruretini duyuyorsam bu hal, tabiatı 

almadığımdan [anlamadığımdan] değil; bilakis tabiatın üstün bir zekaya ihtiyacı 

olduğunu anladığımdan ileri geliyor; hatta elimde başka da deliller olmasa bile yalnız 

bu delil Tanrı’nın varlığını ispat etmeye yeter.”161 

       Voltaire gibi Fransız bir deist düşünür olan Rousseau’nun, her şeyin Tanrı’nın 

elinden çıktığında anlam kazanıp iyi olacağını, insanın elinde ise bozulacağını ifade 

ederek162 Tanrı anlayışını yansıttığını görebiliriz. Diğer deist düşünürlerin çoğunda 

                                                 
158 Cherbury, Herbert of - Lord, Edward, De Veritate, çev: Meyrick H. Carre, University of Bristol, Bristol  

     1937, s. 290-291. 
159 Vorlander, Karl, Felsefe Tarihi, çev: Mehmet İzzet- Orhan Saadeddin, İz Yayıncılık, İstanbul 2004, s.  

     483. 
160 Cevizci, Ahmet, Aydınlanma Felsefesi Tarihi, Ezgi Kitabevi, Bursa 2002, s. 112-113. 
161 Voltaire, Feylesofça Konuşmalar ve Fıkralar, c. 1, s. 55.  
162 Rousseau, Jean Jacques, Emile, çev: Yaşar Avunç, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 2011,  

      s. 5.  



36 

 

olduğu gibi doğal bir din inancına sahip olan Rousseau,163 Tanrı’nın iyi olduğunu söyler 

ve bu iyiliği evrendeki düzen aşkına bağlar. Aynı zamanda Rousseau, Tanrı’nın mutlak 

bir varlık olduğunu, insanların özgürlük ve iradeleriyle de O’na bağlı olduğunu ifade 

eder.164 Rousseau’nun Tanrı tasavvurunda aklın yetkinliğine önem vermekle birlikte daha 

çok inancın duygu yönünü ön plana çıkarttığı da söylenebilir. Rousseau, henüz yeterli 

kabiliyete ermedikleri için çocuklara Tanrı’dan bahsedilmesinin erken olduğu 

düşüncesini de öne süren bir düşünürdür. Çünkü çocuk zihinlere yerleştirilmeye çalışılan 

yanlış Tanrı suretleri, tüm hayatlarında Tanrı’dan uzaklaşmalarına ve anlatılan Tanrı’nın 

dışında bir Tanrı tanımak istememelerine sebep olur; ki bu da ona göre en büyük 

kötülüktür.165 

        Matthew Tindal ise Hristiyanlıktaki Tanrı anlayışını reddeden bir deisttir. Vahyin 

bir gizem olduğunu söyleyen Tindal, bunun Tanrı’nın kudretine aykırılık teşkil ettiğini 

ifade eder ve Tanrı’nın gizemlerle değil, O’nun hakkındaki bilgilerimizle yüceltilmesi 

gerektiğini savunur. 166 Tindal’e göre Tanrı hakkındaki bilgiler doğuştan itibaren insan 

zihninde bulunur. O, Tanrı’nın varlık ve sıfatlarının, mükemmelliğinin ve tüm 

yaratılanlara kaynaklık ettiğinin doğanın ışığı sayesinde ele alınacağı kanaatine sahiptir. 

Aynı zamanda Tindal, doğa ve akıl zemininden hareketle Tanrı’nın insanlarla doğrudan 

bir ilişki ile değil dolaylı yoldan iletişim kurduğuna inanır.167 Tindal’e göre Tanrı yanlış 

bir şekilde tasavvur edilirse kişinin O’ndan korkma ve nefret etme ihtimali ortaya 

çıkabilir. Tindal için Tanrı’nın sıfatlarından biri ‘’Mutlak Mutlu’’ olmasıdır. O böyle bir 

sıfata sahip olduğu için zaten mutludur ve mutlu olmak için yarattıklarından bir şey 

yapmalarını istemez. Tindal Tanrı’nın istediği şeyleri, yarattıklarının mutluluğu için 

istediğini belirtir. Tindal, Tanrı tasavvurunu, O’nun iradesindeki değişmezlik ile ele alan 

bir yaklaşım da sergiler. Ona göre Tanrı, iradesinde değişiklik olmayan yaratıcı olduğu 

için doğanın kanunlarında da değişikliğe gitmez. Böyle bir anlayış Tanrı’nın keyfiyeti 

anlamına gelebileceğinden Tindal bu düşünceden sakınır. 

       Deistlerin bir kısmı Tanrı’nın evreni yarattıktan sonra müdahale etmediğini, onu 

kendi haline bıraktığını ve bir kenara çekildiğini savunurlar. Aslında evrene müdahil 

                                                 
163 Başçı, Vahdettin, Rasyonel Din Anlayışları ve Deizm, Atatürk Üniversitesi Yayınları, Erzurum 2002, s.  

     70. 
164 Rousseau, Jean Jacques, Emile ya da Çocuk Eğitimi Üzerine, çev: Mehmet Baştürk- Yavuz Kızılçim, 

      Kilit Yay., Ankara 2003, s. 153-154. 
165 Rousseau, Jean Jacques, Emil yahut Terbiyeye Dair, çev: Hilmi Ziya Ülken- Ali Rıza Ülgener- Selahattin  

     Güzey, Türkiye Basımevi, İstanbul 1943, s. 270. 
166 Lalor, Stephen, Freethinker Matthew Tindal, Continuum, New York 2006, s. 54-55. 
167 Lalor, Freethinker Matthew Tindal, s. 114. 



37 

 

olmayan Tanrı tasavvuru deistlerin çoğu için geçerlidir dersek pek de yanılmış olmayız. 

Kaynaklarına inmeye çalışarak yapmış olduğumuz deizm okumaları, bunun böyle 

olduğunu bize göstermektedir. Deistlerdeki bu Tanrı anlayışının doğa felsefesinden de 

kaynaklandığı ileri sürülür. Çünkü Tanrı, evreni o kadar mükemmel yaratmıştır ki, 

Tanrı’nın istemesi ile dahi bu düzenin bozulması gerçekleşmeyecektir. Bu anlayış ile 

Tanrı’nın iradesiz ve güçsüz bir varlık konumuna düştüğünü görmek mümkün hale 

gelecektir. 

       Deist düşünürlerin Tanrı’nın varlığı ile ilgili yaklaşımları onların doğal teoloji 

anlayışına sahip olduklarını gösterir. Deistlere göre Tanrı’nın varlığının bilinebilmesi 

kutsal metinler aracılığıyla değil, alemin incelenmesi ile gerçekleşir. Bu durumun doğal 

teoloji anlayışının bir sonucu ile alakalı olduğunu belirtebiliriz. Çünkü deistler, doğal 

teolojinin Tanrı’nın varlığına ulaşabilme açısından tek yol olduğunu savunurlar. Onlara 

göre doğal olan varken başka bir ilahi mesaja gerek yoktur.  

       Deistlerdeki Tanrı tasavvurunun başka izahını Dünya Deistler Birliği web sitesinde 

yer alan Albert Einstein’in açıklamasına bakarak da anlamlandırabiliriz: 

       ‘’Benim dinim, aciz ve zayıf aklımızla sezmemiz için kendisini basit ayrıntılarda 

tecelli ettiren sonsuz yüce ruha olan mütevazi bir hayranlıktan ibarettir. İnsan aklı 

tarafından bütünüyle kavranması imkânsız olan bu sonsuz evrende her zaman tezahür ve 

tecelli eden bu yüce yaratıcı Kudret’in varlığına olan bu derin ve heyecan fışkıran inanç, 

benim Tanrı hakkındaki düşüncemi şekillendirmektedir.‘’168 

       Deizmdeki Tanrı düşüncesinin akıl ve doğayı muhatap alan, aynı zamanda insanı 

gözetleyen ve onlarla akıl yoluyla iletişim kuran teolojik bir zeminde olduğunu, diğer 

anlayışların da bu zeminden beslenerek ortaya çıktığını ifade etmek mümkündür. 

 

2.2.2. İslam Düşüncesi Açısından Tanrı'nın Etkinliği, İnsan ve Alemle Olan İlişkisi 

       Deizm inancında Allah; insanla, beşerî ahlakla ve toplumların gidişatı ile ilgili olmak 

yerine sadece evrendeki değişmez yasalarla ilgili olan, bu yasalar dışında ne tarihe ne de 

insanların gidişatına müdahale etmeyen aşkın bir yaratıcıdır.169 İslam inancında ise Allah, 

evreni yarattıktan sonra bir kenara çekilmemiş, locasında oturup yarattıklarını geriden 

                                                 
168 Deizm Web Sitesi, isim yok, ‘’Deism Defıned’’, http://www.deism.com/deism_defined.htm (erişim: 21  

     Nisan 2005) 
169 Düzgün, Allah, Tabiat ve Tarih, s. 170. 

http://www.deism.com/deism_defined.htm


38 

 

izleyen bir yapıya bürünmemiş,170 Arş’a istiva171 etmiş olan bir yaratıcıdır. Allah, 

Kur’an’da, yarattıklarını öylece bırakmadığını, hakimiyeti ve gözetimi altına aldığını şu 

ayetlerle ortaya koymaktadır: 

       ‘’O, gökleri ve yeri altı günde (altı evrede) yaratan, sonra Arş'a kurulandır. Yere 

gireni, ondan çıkanı, gökten ineni, oraya yükseleni bilir. Nerede olsanız, O sizinle 

beraberdir. Allah, bütün yaptıklarınızı hakkıyla görendir.’’172 

       ‘’Şüphesiz sizin Rabbiniz, gökleri ve yeri altı gün içinde (altı evrede) yaratan ve Arş'a 

kurulan, geceyi, kendisini durmadan takip eden gündüze katan, güneşi, ayı ve bütün 

yıldızları da buyruğuna tabi olarak yaratan Allah'tır. Dikkat edin, yaratmak da, emretmek 

de yalnız O'na mahsustur. Alemlerin Rabbi olan Allah'ın şanı yücedir.’’173 

       Deistler ilahi kaynaklı dinler tarafından ortaya konulan Tanrı tasavvuruna alternatif 

bir Tanrı tasavvuru geliştirmeye çalışsalar da bu durumun bazı açılardan belirsizliklere 

ve çelişkilere neden olduğunu söylemek gerekir. Bu çelişkilerin başında da Tanrı’nın 

evrene müdahale edip etmediği meselesinin geldiği düşünülmektedir. Deistlerin hangi 

akli çıkarımlarla Tanrı’yı etkisizleştirdiğinin sorgulanması gerekir. Onlara göre Tanrı 

acizdir ve bu acizliğinden dolayı mı güçsüzdür?  Eğer öyleyse, güçsüz olan Tanrı’nın 

evrene müdahale etmesi mümkün değildir. Hem evreni yaratıp hem de kullarının 

yaşamına müdahale edecek gücün olmaması Tanrı’nın varlığına da aykırı olacaktır. Ya 

da onlara göre Tanrı evrene müdahale etmemeyi kendi iradesiyle mi tercih etmiştir? Bu 

anlayışa göre ise Tanrı’nın yarattığı evrene müdahaleyi irade etmemesi aklen pek 

mümkün olmasa gerektir. Bir iş yerindeki işverenin iş yerini tasarlayıp geri kalan hiçbir 

şeye müdahil olmaması nasıl anlamlı değilse Tanrı’nın evreni yaratıp kenara çekilmiş 

olduğu anlayış da pek akli değildir. İslam dininde kullarına emir ve yasaklarını 

bildirmiş,174 ahirette de bunların hesabını soracak175 etkin bir Tanrı tasavvuruna iman 

edilir. 

       Aciz bir Tanrı tasavvurunun İslam’a aykırılık teşkil ettiğini Kur’an’ın şu ayetinden 

anlayabiliriz: 

                                                 
170 Doğan, Hüseyin, Abdülkâhir el-Bağdâdî’nin Tanrı-Âlem Anlayışı, İslam Araştırmaları Usûl Dergisi 18,  

      s. 48, ss. 37-74, 2012. 
171 Sözlükte ‘’doğru ve düzgün olmak’’ anlamında kullanılan siven سِوًى kökünden türemiştir. Allah’ın  

      zatının yaratılan alemle münasebetini konu edinen bir sıfattır. Bu kavram Kur’an’da yedi ayette arşa, 

      iki ayette de semaya yönelik olarak Allah’a nisbetle kullanılmıştır. Bkz; Yavuz, Yusuf Şevki, ‘’İstivâ’’,  

      DİA, XXIII, s. 402, ss. 402-404, İstanbul 2001. 

172  Hadid 57/4. 
173  A’raf 7/54. 
174 En’âm 6/151. 
175 Enbiya 21/1. 



39 

 

       ‘’Sakın kâfirleri, yeryüzünde (Allah’ı) aciz bırakıcı zannetme. Ve onların barınacağı 

yer ateştir. Ve dönüş yerleri mutlaka kötü (bir yer)dir.’’176 

       İslam’daki Tanrı tasavvuru, deizmdeki gibi pasif ve etkisiz bir Tanrı tasavvurunun 

karşısındadır. Buna göre Kur’an, yaratıcının mülkü daima olarak elinde tuttuğunu, her 

şeyi görüp gözettiğini ve idare ettiğini ifade eder: 

       ‘’Göklerdeki ve yerdeki her şeyi Allah'ın bildiğini görmüyor musun? Üç kişi gizlice 

konuşmaz ki, dördüncüleri O olmasın. Beş kişi gizlice konuşmaz ki altıncıları O olmasın. 

Bundan daha az, yahut daha çok da olsalar, nerede olurlarsa olsunlar, O mutlaka onlarla 

beraberdir. Sonra onlara yaptıklarını Kıyamet günü haber verecektir. Allah, her şeyi 

hakkıyla bilir.’’177 

       Deistler evrendeki yasaların kendi işleyişleri doğrultusunda hareket ettiğinden yola 

çıksa da, Kur’an, Allah’ın evrenle olan ilişkisine birçok ayette dikkat çekerek göklerde 

ve yerde olan hiçbir hareketin Allah’ın bilgisi dışında bağımsız olarak 

gerçekleşemeyeceğine, Allah’ın alem üzerinde olan etkinliğinin aralıksız olduğuna ve bir 

an dahi aksamaya meydan vermeyeceğine sıklıkla değinir. 

       ‘’Şüphesiz Allah, gökleri ve yeri, yok olup gitmesinler diye (kurduğu düzende) 

tutuyor. Andolsun, eğer onlar (yörüngelerinden sapıp) yok olur giderlerse, O'ndan başka 

hiç kimse onları tutamaz. Şüphesiz O, halimdir (hemen cezalandırmaz, mühlet verir), çok 

bağışlayandır.’’178 

       ‘’Şüphesiz ki Rabbiniz, gökleri ve yeri altı gün içinde (altı evrede) yaratan, sonra da 

Arş'a kurulup işleri yerli yerince düzene koyan Allah'tır.’’179 

       Yine Kur’an’da gece ile gündüzün birbiri ardınca gelmesini Allah’ın evrendeki 

sürekli kontrolü üzerinden örneklendirebiliriz: 

       ‘’De ki: “Ne dersiniz? Allah, üzerinize geceyi kıyamete kadar sürekli kılsaydı, 

Allah’tan başka hangi ilâh size bir aydınlık getirir? Hâlâ duymayacak mısınız?’’180  

       ‘’De ki: “Ne dersiniz? Allah, üzerinize gündüzü kıyamete kadar sürekli kılsaydı, 

Allah’tan başka hangi ilâh size içinde dinleneceğiniz bir gece getirebilir? Hâlâ 

görmeyecek misiniz?”181 

                                                 
176 Nur 24/57. 
177 Mücadele 58/7. 
178 Fâtır 35/41. 
179 Yunus 10/3. 
180 Kasas 28/71. 
181 Kasas 28/72. 



40 

 

       Yaratılan alemin Allah’a olan ihtiyacı, ampulün elektriğe olan ihtiyacı gibi zorunlu 

bir ihtiyaçtır.182 Buna göre Allah’ın bir amaç ve hikmeti gereği yarattığı aleme müdahale 

etmesi rasyonel bir çerçevede değerlendirildiğinde akıl dışı olmayacaktır. İslam inancına 

göre Allah, insanları imtihan eden bir yaratıcı konumundadır. Bunun sonucunda da insan, 

dünya hayatında yapılanların karşılığını alması için Allah tarafından hesaba 

çekilecektir.183 Deistlerin metafizik bir sebep olan duaya ihtiyaç olmadığı tezine184 

karşılık İslam inancında Allah, kullarının dua etmesini ister185 ve duaya cevap verir;186 

vahiy yoluyla ve mucizelerle de yaratmış olduğu evrene müdahale eder.187 Dua edilmesini 

isteyen ve dualara cevap veren bir yaratıcının pasif olması İslam inancına göre bu 

konudaki çelişkiyi de ortaya koyar. Dolayısıyla da İslam’da Allah’ın evren ve insan ile 

ilişkisinin sürekli bir ilişki olduğu ayetlerden yola çıkarak görülebilir: 

       ‘’Göklerde ve yerde kim varsa O’ndan ister. O, her an yeni bir iş ve oluştadır.’’188 

      ‘’Şu bir gerçek ki Allah, Rakîb’dir, sizin üzerinizde sürekli ve titiz bir 

gözetleyicidir.’’189 

       ‘’Allah, yedi göğü ve yerden bir o kadarını yaratandır. Allah’ın emri bunlar 

arasından inip durmaktadır ki, Allah’ın her şeye kadir olduğunu ve Allah’ın her şeyi 

ilmiyle kuşattığını bilesiniz.’’190 

       Allah’ın yaratmış olduğu alem ile ilişkisini sosyal ve beşerî açıdan da ele almak 

gerekir.191 Allah’ın yaratmış olduğu insanların birbirleriyle olan ilişkilerinin ne şekilde 

olacağı, üzerinde durulması gereken bir konudur. İslam inancında insanlar, dünyada 

yaptıklarının karşılığını görmek üzere hesaba çekileceklerdir. Hesaba çekilecek olan 

insana Allah tarafından özgür irade verilmiştir ve bu özgür iradesi doğrultusunda da 

yaptıklarından sorumlu olacaktır. Kendisine özgür irade verilen ve bunun karşılığında da 

hesaba çekilecek olan insanın Tanrı tarafından kendi halinde ve başıboş bırakılması 

mantıksal olarak pek de anlaşılabilir değildir. Allah’ın kendilerine irade vermiş olduğu 

insanları başıboş bırakması ve onları yönlendirici olmaması O’nun rahmetine de ters 

düşmektedir. İnsanın başıboş bırakılmayacağını, ilahi bildirimlerle kendisine müdahale 

                                                 
182 Atay, Hüseyin, ‘’Önsöz’’ Muhassal (Kelama Giriş), Kültür Bakanlığı Yay., Ankara 2002, s. 28. 
183 Âli İmrân 3/30; İbrâhim, 14/51; Mü'min 40/17;  Zilzâl 99/6. 
184 Harman, Kelam İlminin Deizm Eleştirisi Bağlamında Akıl ve Alem Tasavvuru, s. 44. 
185 Bakara 2/152-153. 
186 Bakara 2/186. 
187 Bakara 2/255; En’âm 6/50; Şuara 26/4. 
188 Rahman 55/29. 
189 Nisa 4/1. 
190 Talâk 65/12. 
191 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 410. 



41 

 

edileceğini ve çeşitli imtihanlara tabi tutularak yaratıcısıyla sürekli bir ilişki içerisinde 

olacağını şu ayetler bize göstermektedir: 

       ‘’İnsanlar, imtihandan geçirilmeden, sadece "İman ettik" demeleriyle 

bırakılacaklarını mı sandılar?’’192 

      ‘’İnsan, başıboş bırakılacağını mı sanıyor?’’193 

       İnsanları başıboş bırakmayan Allah, diğer canlıları da aynı şekilde başıboş 

bırakmamıştır. Kur’an’daki pek çok ayet, Allah’ın tüm yarattıklarına karşı olan lütfunu 

ve onlara olan merhametini ortaya koyar: 

       ‘’Nice hayvanlar var, kendi rızkını taşıyamaz. Allah onları da rızıklandırıyor, sizi de. 

Semî’dir O, Alîm’dir.’’ 194 

       İslam’ın Tanrı tasavvuru karşısında deistlerin ortaya koymuş olduğu Tanrı 

tasavvurunun, içerisinde belirsizlikler barındıran bir anlayışta olduğunu ifade etmemiz 

yerinde olacaktır. Öyle ki, deist düşünürlerin Tanrı ile alakalı tasavvurlarına 

baktığımızda, her şeye gücü yeten Tanrı imajını ortaya koysalar da bu Tanrı’nın insanları 

kendi hallerine bırakması anlayışının tutarlı bir yaklaşım olmadığı görülecektir. Tanrı’nın 

her şeye gücü yetiyorsa o halde faal ve aktif olmaması rasyonel değerlendirmeden uzak 

bir yaklaşım olur. Çünkü Tanrı’nın evrene müdahale etmemesi hem tabiat hem de 

insanların yapacağı işlerin anlamsız ve kusurlu kalmasına sebebiyet verebilir. Aynı 

zamanda insanlar ve nesneler nasıl ki birbirleriyle ilişki içerisindeyseler Tanrı ile de ilişki 

içerisinde olmaları gerekir.195 

 

2.3. Nübüvvet 

2.3.1. Deizmin Nübüvvet İtirazı 

       Dini gerçeklerin akılla elde edilebileceğine inanarak ilahi kaynaklı olan bilgi 

yollarını reddeden deizm, insanların doğru yola ulaşabilmesi için gerekli olan 

peygamberlik müessesesini de reddetmiş bir akımdır.196 Tanrı tasavvurları ve din 

anlayışları gibi nübüvvete olan bakış açıları da deistlerin değerlendirilebilmesi açısından 

önem arz eder. Deistlerin nübüvvet meselesini vahiy konusundaki yaklaşımlardan yola 

çıkarak ele aldığı görülmektedir. Bilindiği gibi deistler, Tanrı tarafından gönderildiğine 

                                                 
192 Ankebut 29/2. 
193 Kıyamet 75/36. 
194 Ankebut 29/60. 
195 Fazlur Rahman, Ana Konularıyla Kur’an, çev: Alparslan Açıkgenç, Ankara Okulu Yayınları, Ankara    

     2003, s. 33. 
196 Gündoğar, Deizm, Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 33. 



42 

 

inanılan vahyin aklın yargılamasına tabi tutulacağına inanmaktalar. Dolayısıyla onların 

nübüvvete olan itirazı genel olarak akıl-vahiy ekseninde şekillenmiştir.  

       Deistler şayet bir peygamberin yaşadığı kabul edilse bile onların getirdikleri ilahi 

öğretilerin akılla da elde edilebileceğine, bunun da kendilerinde olan doğal din 

anlayışından farklı olmadığına inanırlar. Deistler tarafından gerçeklerin akıl yoluyla elde 

edilmesi peygamber gereksinimini gereksiz kılmıştır.197 Onlara göre Îsâ’nın ahlaki bir 

öğretmen; Hristiyanlığın bozulmamış ve saf halinin ise Tanrı tarafından doğuştan kalplere 

yazılan doğal din olduğu tasavvur edilir.198 Deistler arasında Îsâ adında birinin olup 

olmadığı konusu ise farklılık arz etmektedir. Bazı deist düşünürler Îsâ’yı iyi bir reformcu 

ve iyi bir öğretmen olarak değerlendirirken, bazı deist düşünürler ise Îsâ’nın varlığından 

şüphe ettiklerini ima etmişlerdir. Ancak deist düşünürler arasında böyle bir farklılık olsa 

dahi, onun peygamber olmadığı konusunda hem fikir olunduğu söylenilebilir.199  

       Deist düşünür Tindal, kurtuluşun Îsâ’ya ve onun öğretilerine inanmakla 

gerçekleşeceğini düşünenleri eleştirir ve akıllarının götürdüğü yere göre hareket eden 

kişilere kurtarıcı olarak bakılmasını mantıksız görür. Bu da onun nübüvveti reddettiğinin 

kanıtı niteliğindedir. 

       Lord Herbert of Cherbury ise peygamberliğin birtakım ölçütlerinin olduğunu 

savunmaktadır. Vahiy ve mucizeler konusundaki kuşkularının peygamberlik için de 

geçerli olduğunu söyleyen Herbert, peygamberliği rahiplerin saygınlık kazanmak için 

yaptıkları aldatmaca üzerinden ele alır. Ona göre rahipler, birtakım kehanetler ve 

tahminleri ile alakalı insanları inandıramadıkları durumlarda Tanrı’nın onlara kendini 

gösterdiğini söyleyerek peygamberlik iddialarına yeltenmişler ve insanları aldatmaya 

çalışmışlardır. Herbert bu durumun da çıkara dayalı bir aldatmacadan ibaret olduğunu 

söyleyerek kuşkusunu ortaya koymuştur.200 

       Peygamberlik müessesesine karşı çıkmış bir başka deist düşünür ise Voltaire’dir. 

Onun peygamberliği bir meslek olarak gördüğünü ve reddettiğini şu alaycı ifadelerinden 

de anlayabilmek mümkündür:  

       ‘’Şu peygamberlik mesleğinin nankör bir meslek olduğunu kabul etmek gerek. Bir 

Yahudi peygamberi gibi, dört beyaz atın çektiği nurdan güzel bir araba içinde, 

                                                 
197 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 275. 
198 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 275. 
199 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 277. 
200 Taşkıran, Ülkü, Lord Herbert of Cherbury’nin Doğal Din Anlayışı ve Düşünce Boyutu, Doktora Tezi,  

      Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2011, s. 140. 



43 

 

gezegenden gezegene dolaşan bir tek peygamberin yanı sıra, yalın ayak yürüyen, kapı 

kapı dolaşarak bir lokma ekmek dilenen yüzlercesi var.’’201 

       Voltaire, Îsâ’nın Hristiyanlıktaki Tanrısal gücünden hareketle, insanların 

günahlardan kurtulamadığını ve mezhep kavgalarının devam ettiğini söylemiş, 

peygamberliğe olan inançsızlığını şu sözleriyle ortaya koymuştur: 

       ‘’Yahudiye'de dünyaya gelen İsa’nın, bütün bu mezhepleri kendi yasaları altında 

birleştirmesini can ve gönülden isterdim. Kendi kendime sorar dururum: mademki 

Tanrıydı, neden Tanrısal haklarını kullanmadı; günahtan kurtarmak için geldiği halde 

neden bizi günahın içinde bıraktı; bütün insanları aydınlatmaya geldiği halde, neden 

bütün insanları yanlış içinde bıraktı?’’202 

          ‘’İsa’nın tarihinde de Hristiyanlığa ait hiçbir iz bulamadım. Elimizdeki 1ncillerin 

dördünde de birçok olaylar hakkında gelişmeler var; ama dördü birden İsa’nın, 

doğumundan ölümüne kadar Musa’nın yasalarına bağlı olduğunda birleşiyor…İsa 

Hıristiyan dinini kurmak isteseydi, onun yasalarını öğretmez miydi? Törenlerini bizzat 

kurmaz mıydı? Adını bile etmediği törenlerin yedisini de bildirmez miydi? «Ben 

Tanrı’yım herkes gibi doğmadım, vücut buldum kutsal ruh vücut bulmadan babamdan 

çıkmıştır; iki irademle bir vücudum var, annem Tanrının annesidir. “diyemez miydi?’’203 

       Voltaire’nin peygamberlik müessesesini ve diğer peygamberleri reddetmesi gibi Hz. 

Muhammed’in de peygamberliğini reddettiği görülür: 

       ‘’İnsanlar, Muhammed’in Cebrail melekle sık sık görüştüğüne inanmadan önce de 

pekâlâ toplum halinde yasar, Tanrı’ya olan ödevlerini yerine getirebilirlerdi.’’204 

       Voltaire, Peygamberliğe olan olumsuz bakış açısını filozofları ön plana çıkartıp 

peygamberliği aşağılamasıyla bir kere daha ortaya koyar: 

       ‘’Devlet memurları hakkında halka kötü kötü sözler söyledi diye işkencelerin en 

ağırına mahkûm olan, ölümün verdiği heyecan ve korkuyla da kan ter içinde kalan, aşağı 

tabakadan bir yahudiye nasıl Tanrı diyebilirim? Eflatun olsun, Sokrates olsun, Antoninus 

olsun, Epiktetos olsun, Zaleucus olsun, Solon olsun, Konfüçyüs olsun hangisi böyle yaptı? 

Bu bilgelerden hangisi bilgelik hakkındaki düşüncelerimize bundan daha aykırı yazı 

yazmış veya söylemiştir? Hem sorarım size, insanoğlu, kendi düşüncelerinden başka bir 

şeyle muhakeme yürütebilir mi?’’205 

                                                 
201 Voltaire, Felsefe Sözlüğü, c. 2, s. 301. 
202 Voltaire, Feylesofça Konuşmalar ve Fıkralar, c. 1, s. 182. 
203 Voltaire, Feylesofça Konuşmalar ve Fıkralar, c. 1, s. 187. 
204 Voltaire, Felsefe Sözlüğü, c. 2, s. 247. 
205 Voltaire, Feylesofça Konuşmalar ve Fıkralar, c. 1, s. 185. 



44 

 

       Hristiyan bir deist olan Thomas Morgan,206 politikacılar, tarihçiler, şairler gibi Musa 

ve diğer peygamberlerin de takdirle karşılanabileceğini ancak onlarla hiçbir bağının ve 

alakasının olamayacağını söyleyerek peygamberliğe olan tavrını belli etmektedir.207 Bir 

başka deist Rousseau ise, Tanrı’nın sözlerinin doğrudan değil de peygamber olarak 

adlandırılan kişilerce aktarılmasının anlaşılabilir olmadığını, korunması gereken bir din 

varsa bunun doğal yollardan kendisi tarafınca da korunabileceğini belirterek 

peygamberliği reddettiğini ortaya koymuştur.208 Rousseau’nun peygamberliği reddettiği 

şu sözleriyle de anlaşılabilir: 

       ‘’Bütün gözlere karşı açılmış tek kitap vardır: Doğanın kitabı. Bu kitabı okuyarak 

onu vücuda getirmiş olan Büyük Yaratıcıya tapıyorum. Onu okumamak için hiçbir 

mazeret yoktur: Çünkü bütün insanlara hitap ediyor ve her akıl için anlaşılır bir lisan 

kullanıyor. Issız bir adada doğsaydım, kendimden başkasını görmüş olmasaydım ve 

dünyanın bir köşesinde, eskiden ne olup bitmiş olduğundan haberim dahi olmasaydı, 

muhakememi kullanmak ve işletmek, Tanrı’nın bana vermiş olduğu müstakil melekelerimi 

iyi çalıştırmak sayesinde, yaratıcıyı kendiliğimden öğrenmeye, sevmeye ve eserlerini 

takdise, kendisi gibi iyiliği istemeğe ve Dünya üzerindeki vazifelerimi öğrenip yapmaya 

muvaffak olurdum. Bütün insan bilgileri bundan fazla bana ne öğreteceklerdir?’’209 

       Deizmin önde gelen savunucusu Thomas Paine de peygamberlikle alakalı olarak 

düşüncelerini dile getirmiş olan bir düşünürdür. Paine’in nübüvvet meselesine 

yaklaşımını ele almadan konunun eksik kalacağını düşünmekteyiz.  

       İslam dini hakkında net bilgilere sahip olmadığı düşünülen, nübüvvet ile ilgili 

eleştirilerini daha çok Hristiyanlık ve Yahudilik üzerinden yapan Thomas Paine, bu 

eleştirilerini de ‘’Akıl Çağı’’ adlı eserinde dile getirmektedir.210 Paine, bu iki dini, 

Tanrı’ya aykırılık teşkil eden fiillerle zikrettikleri için eleştirir.211 Paine, peygamberlik 

müessesesine itiraz eder ve insanın Tanrı’yla doğrudan iletişim kurabileceğine inanır. 

Paine, bununla alakalı olarak Akıl Çağı adlı kitabında şu sözleri sarf etmektedir:  

       ‘’Her ulusal dinî kurum veya din, Tanrı tarafından belirli kişilere bazı özel görevlerin 

yüklendiği bahanesiyle kurulmuştur. Yahudilerin Musa’sı, Hıristiyanların İsa’sı, 

                                                 
206 Erdem, Deizm, s. 109. 
207 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 284. 
208 Rousseau, Emil yahut Terbiyeye Dair, s. 315. 
209 Rousseau, Emil yahut Terbiyeye Dair, s. 325. 
210 Namlı, Abdullah, Thomas Paine’in Peygamberlik Hakkındaki Görüşlerinin Değerlendirilmesi,  

     Trabzon İlahiyat Dergisi, 5/2, s. 479, ss. 471-513, 2018. 
211 Namlı, Thomas Paine’in Peygamberlik Hakkındaki Görüşlerinin Değerlendirilmesi, s. 480. 



45 

 

havârîleri ve azizleri, Müslümanların Muhammed’i vardır, sanki Tanrı’ya giden yol öteki 

insanlara açık değilmiş gibi.’’212 

       Paine, Herbert gibi peygamberliğin kahinlikle karıştırılabileceği tezini savunur ve bu 

anlamda da peygamberlik kurumuna eleştiri yöneltir. Paine göre peygamberlik kurumu 

falcılık denilen mesleğe uygundur.213 O, İncil ve Tevrat’ın bazı peygamberleri kâhin 

olarak adlandırmasından214 yola çıkarak kahinlikle peygamberliğin birbirlerine 

benzediğini ileri sürer ve Hz. Şuayb’ın Medyen kâhini Yetro olarak tanınmasını baz 

alır.215 Peygamberin yüz kızartıcı suç işlemesinden dolayı da eleştirilerde bulunan Paine, 

bu eleştirisini yine Kitab-ı Mukaddes’e dayandırarak yapar. Zira Kitab-ı Mukaddes’te 

peygamberler yüz kızartıcı suçlarla itham edilmiştir.216 Kitab-ı Mukaddes’te anlatılan 

peygamber yalanlarından da217 yola çıkarak peygamberlik kurumunu reddeden Paine, 

peygamber olan kişinin yalan söylememesi gerektiğini ifade eder ve gerçekle sahte 

peygamberin ayırt edilebilmesinin pek kolay olmadığını öne sürerek peygamberliği bu 

açıdan da eleştirir.218 

       İslam’daki peygamberliğe de karşı çıkan Paine, Kur’an’ın bir aracı vasıtasıyla Hz. 

Muhammed’e gönderilmesinin herhangi bir dayanağı bulunmadığını savunur. Aracı 

olduğu söylenen meleği kendisinin görmediğini söyleyen Paine için, buna inanılmasını 

gerektirecek bir gerekçe de yoktur.219 

       Nübüvvet inancını gerekli görmemeyi esas edinen deistlere,220 batı dünyasında 

olduğu gibi doğu dünyasında da rastlanıldığını görmekteyiz. Batı dünyasındaki deist 

düşünürlerin nübüvveti reddine karşılık, doğu dünyasında da nübüvveti reddetmeye 

dayalı deist düşünceye sahip Berahime221 adında felsefi-teolojik bir topluluk 

bulunmaktadır.222 Asıl adı Brahmanizm223 olan bu topluluk, İslami kaynaklarda Berahime 

                                                 
212 Paine, Akıl Çağı, s. 5. 
213 Paine, Akıl Çağı, s. 123. 
214 Bkz; Levililer 1/9-13. 
215 Çıkış 4/18. 
216 Tekvîn 9/20; Tesniye 23/17; Yeremya 23/11. 
217 Matta 7/15; Markos 13/22; Yeremya 28/15-16; Yeremya 27/9. 
218 Paine, Akıl Çağı, s. 123. 
219 Paine, Thomas, The Age of Reason, Barnes-Nobles, New York 2006, s. 7. 
220 Korkmaz, Ömer Faruk v.dğr., ‘’Kur’an-ı Kerim Deizme Kapı Aralıyor mu?’’, Modern Bir Akıl Sapması:  

     Deizm, Dirayet Kitaplığı, 2019, s. 146. 
221 İslam kaynaklarında Berahime adıyla anılan, Hint kültürünün bir topluluğu olduğu kabul edilen bu grup,  

     nübüvvet konusundaki muhaliflerin başında gelmektedir. Bkz; Koloğlu, Orhan Ş., Kelam ve  

     Mezhepler Tarihi Literatüründe Berahime, Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 13/1, s. 161, ss. 159-  

     193, 2014 
222 Aslan, İmam Maturidi’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu, s. 34. 
223 Hindistan’ın kuzey bölgelerinde ortaya çıkmış, Hinduizm’in de özünü ifade eden dini sistemin adıdır.     

     Bkz; Tümer, Günay, ‘’Brahmanizm’’, DİA, VI, s. 329, ss. 329-333, İstanbul 1992. 



46 

 

ismiyle anılmıştır.224 İslam düşüncesinde nübüvvet kurumunun amansız düşmanı225 

olarak kabul edilen Berahime’ye nispet edilen nübüvvet görüşleri şunlardır: İnsanlığa yol 

göstermesi açısından akıl yeterlidir, nübüvveti delillendirmek için kullanılan mucizenin 

gerçekleştiği fiilen sabit değildir, nübüvvet makamında olduğu söylenen kişilerin 

getirdiği ibadetler fayda sağlamamaktadır.226 Deist düşünürlerin de neredeyse aynı 

görüşler üzerinden savunular yaptığını hesaba kattığımızda, Berahime mensuplarıyla 

deizm mensuplarının ilke bakımından sıkı bir fikir birliği içerisinde olduğunu 

söyleyebiliriz.227 

       Nübüvvet makamını reddetme noktasında İslam dünyasından isimler bulunduğu da 

bilinmektedir. Bunlardan bir tanesi, deist anlayışın müslüman coğrafyadaki öncülerinden 

olduğu kabul edilen İbnu’r- Ravendi’dir.228 O,  nübüvvet makamında olduğunu ileri süren 

kişilerin lüzumsuz ve zararlı olduklarını, onların masumiyetlerinin söz konusu 

olamayacağını, Hz. Muhammed’in de masumiyetinin söz konusu olamayacağını iddia 

ederek her şeyin akılla çözülmesi gerektiği sonucuna varır.229 İbnu’r Ravendi’ye göre 

peygamberlerin söyledikleri akla aykırıysa zaten reddedilir, ancak akla uygunsa akıl 

dururken onlara sığınmanın lüzumu da yoktur.230 

       Deizmin İslam dünyasındaki önemli bir diğer ismi ise Ebubekir er- Razi’dir.231 O, 

Allah’ı bilmek ve ahlaklı olmak için aklın yeterli olacağını söyleyerek peygambere 

ihtiyaç olmadığını savunur.232 Ona göre akıl, iyi ile kötünün, faydalı ile zararlının da ayırt 

edilebilmesi için yeterlidir ve akıldan başka rehbere ihtiyaç yoktur.233 İnsanlığın 

felaketini peygamberlerin hazırladığını söyleyen Ebubekir er- Razi, dinler gibi 

peygamberlerin de ıstırap ve kandan başka bir şey getirmediğini, peygamberler olmasaydı 

insanlığın daha da mutlu olacağını söyleyerek234 nübüvvet makamına olan keskin reddini 

ortaya koymuştur. O, insanların akıl yönünden eşit doğacağını, Allah’ın da merhameti 

gereği bütün kullarına dünya ve ahiretteki yararlı ve zararlı şeylerin bilgisini vereceğini, 

                                                 
224 Tümer, ‘’Brahmanizm’’, s. 332. 
225 Koloğlu, Kelam ve Mezhepler Tarihi Literatüründe Berahime, s. 161. 
226 Tümer, ‘’Brahmanizm’’, s. 333. 
227 Erdoğan, İbrahim Halil, Deizm ve Tabii Din Arayışı Bağlamında Bir Analiz, Uluslararası Sosyal  

     Araştırmalar Dergisi, 11/57, s. 793, ss. 789-804, 2018. 
228 Gündoğar, Deizm, Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 34. 
229 Öztürk, Tanrı, Akıl ve Ahlaktan Başka Kutsal Tanımayan İnanç Deizm, s. 119-120. 
230 Öztürk, Tanrı, Akıl ve Ahlaktan Başka Kutsal Tanımayan İnanç Deizm, s. 120. 
231 Gündoğar, Deizm, Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 34. 
232 Öztürk, Tanrı, Akıl ve Ahlaktan Başka Kutsal Tanımayan İnanç Deizm, s. 125. 
233 Gündoğar, Deizm, Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 34. 
234 Öztürk, Tanrı, Akıl ve Ahlaktan Başka Kutsal Tanımayan İnanç Deizm, s. 125. 



47 

 

peygamberliğin imtiyazlı kılınmasının ilahi hikmete aykırı olacağını ifade ederek235 

nübüvveti bu yönüyle de reddetmiştir. 

       Deist düşüncenin gerek batı dünyasında gerekse de doğu dünyasındaki 

temsilcileriyle, peygamber gönderilmesini aklen mümkün görmediği ortaya koyduğu 

söylemler üzerinden anlaşılabilir. Bu yaklaşıma teolojik ve tarihsel olarak bakıldığında 

ise, nübüvvet inkarını, deistlerin sadece doğal olanı kabul etmelerinin bir sonucu ve ilahi 

olan her kaynağı reddetmesi üzerinden okuyabilmek mümkündür. 

 

2.3.2. İslam Düşüncesi Açısından Nübüvvetin Gerekliliği 

       İslam inanç ve düşünce tarihindeki en önemli konulardan biri olarak dikkat çeken 

Nübüvvet meselesi, İslam düşünürleri tarafından genel olarak nübüvvetin imkânı, 

gerekliliği, mahiyeti ve ispatı açılarından ele alınmıştır.236 Nübüvvetin imkânı, ispatı ve 

gerekliliği üzerine eğilen İslam düşünürleri, gerek müstakil eserler kaleme almak gerekse 

de kelam kitaplarında detaylıca işlemek suretiyle nübüvvet konusuna oldukça 

yoğunlaşmışlardır.237 İslam düşünürleri nübüvveti nakli imkanla beraber, genel olarak 

akli imkan açısından ele almışlardır.238 Tarih boyunca gerek vahyi gerekse de nübüvveti 

inkar eden akımların var olmasından hareket edildiğinde, İslam düşünürlerinin 

nübüvvetin imkanını nakille birlikte akli açıdan da ele almalarının önemli olduğu 

sonucuna varılabilir. Bilindiği üzere nübüvveti inkâr eden deistler, inkarlarını akla 

verdikleri yetkinlik üzerinden temellendirmeye çalışmışlardır. İslam dininde inanç 

esaslarından239 biri olan nübüvvet müessesesinin Allah ile insan arasındaki bağın 

kurulmasında hayati bir işlevselliğe sahip olduğu bilinmektedir.240 Deistlerin nübüvvet 

kurumunu inkâr temellendirmelerine karşılık, İslam’ın nübüvvete olan bakışını gerek 

İslam düşünürleri gerekse de Kur’an ayetleri üzerinden ele almak gerekir. 

                                                 
235 Yüce, Mustafa, Allah- Alem- İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvet Meselesi, Dicle Üniversitesi İlahiyat  

      Fakültesi Dergisi, 13/1, s. 38, ss. 35-60, 2011. 
236 Akçay, Mustafa, Bir Kelam Problemi Olarak Nübüvvetin İmkânı, Sakarya Üniversitesi İlahiyat   

      Fakültesi Dergisi, S. 3, s. 217, ss. 217-246, 2011. 
237 Yavuz, Yusuf Şevki, ‘’Nübüvvet’’, DİA, XXXIII, s. 281, ss. 279-285, İstanbul 2007. 
238 Fidanboy, Ömer, Ebu’l-Hasan el-Eş’arî ve Ebû Ali El-Cübbâî’ye Göre Nübüvvetin İmkân ve Gerekliliği,  

     Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi- Ulusal Hakemli Dergi, 19/1, s. 204, ss. 197-226,  

     Diyarbakır 2017.  
239 ‘’Resûl, Rabbinden kendisine indirilene iman etti. Müminler de (iman ettiler). Hepsi; Allah’a,  

      meleklerine, kitaplarına ve resullerine iman ettiler (ve dediler ki:) “O’nun resullerinin arasını  

      ayırmayız.” Bakara 2/285. 
240 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 456. 



48 

 

       Önem ve değerini nübüvvet müessesine dayanmasından alan İslam,241 dini 

muhtevasını da nübüvvet tecrübesinden almış bir dindir.242 Beşer ile aşkın varlık arasında 

gerçekleşen bu tecrübe,243 vahiy gibi nübüvvetin de gerekliliğini ortaya koymuş olması 

bakımından önemlidir.244 İnsanoğluna doğru yolu göstermesi ve rehberlik etmesi için her 

daim peygamber gönderdiğini Kur’an’da açıkça ifade eden Allah’ın245 insanları bu 

rehberlik ve yol göstericilikten mahrum bırakması durumunda, inanç ve davranış alanında 

doğruya ulaşılmasının imkansız hale gelebileceğini246 ifade etmemiz gerekir. İşte bu 

sebeple vahiy gibi nübüvvetin de gerekliliği, doğru yola ulaşılabilmesi açısından önem 

arz eder. 

       Kur’an’ın birçok ayetinde Allah’ın peygamberler gönderdiği, bu peygamberlerin 

insanları doğru yola ulaştırmada görevli elçiler olduğu anlatılır. Örneğin, Allah’ın 

insanlarla iletişim kurmak üzere elçiler seçtiğini belirten ayetler Kur’an’da şu şekilde yer 

almaktadır:  

       ‘’Allah meleklerden de elçiler seçer, insanlardan da. Şüphesiz Allah işitendir, 

görendir.’’247 

       ‘’Allah, bir insanla ancak vahiy yoluyla, yahut perde arkasından konuşur. Yahut bir 

elçi gönderip, izniyle ona dilediğini vahyeder. Şüphesiz O yücedir, hüküm ve hikmet 

sahibidir.’’248 

       İslam dininde Hz. Âdem, ilk insan249 ve ilk peygamber250 olarak kabul edilmektedir. 

Bu durum İslam’a göre nübüvvetin ilk insandan bu yana var olan bir müessese olduğunu, 

Allah’ın da kullarını tarih boyunca uyardığını göstermesi açısından önemlidir: 

       ‘’İnsanlar bir tek ümmet idi. Sonra Allah, müjdeleyici ve uyarıcı olarak 

peygamberleri gönderdi. İnsanlar arasında, anlaşmazlığa düştükleri hususlarda hüküm 

vermeleri için, onlarla beraber hak yolu gösteren kitapları da gönderdi. Ancak 

kendilerine kitap verilenler, apaçık deliller geldikten sonra, aralarındaki kıskançlıktan 

                                                 
241 Yüce, Allah- Alem- İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvet Meselesi, s. 36. 
242 Aslan, İmam Maturidi’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu, s. 33. 
243 Aslan, İmam Maturidi’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu, s. 33. 
244 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 457. 
245 Nahl 16/36. 
246 A’raf 7/43. 
247 Hac 22/75. 
248 Şûra 42/51. 
249 A’raf 7/189. 
250 Hz. Adem’in Kur’an’da ilk peygamber olduğuna dair net bir ifade olmasa da dolaylı yoldan peygamber  

     olduğuna işaret edilir. Bkz; Âl-i İmran 3/33. Detaylı bilgi için ayrıca bkz; Bolay, Süleyman Hayri,  

     ‘’ÂDEM’’, DİA, I, s. 359, ss. 358-363, İstanbul 1988. 



49 

 

ötürü dinde anlaşmazlığa düştüler. Bunun üzerine Allah iman edenlere, üzerinde ihtilafa 

düştükleri gerçeği izniyle gösterdi. Allah dilediğini doğru yola iletir.’’251 

       İnsanların ihtilafa düştükleri konuların açıklığa kavuşması için nübüvvetin 

gerekliliğini ortaya koyan Kur’an ayetleri,252 deistlerin peygamberliği lüzumsuz 

görmelerine karşılık onların gönderilme sebeplerine de ışık tutar: 

       ‘’Biz seni müjdeleyici ve uyarıcı olarak hak ile gönderdik. Her millet için mutlaka 

bir uyarıcı (peygamber) bulunmuştur.’’253 

       ‘’Sizi karanlıklardan aydınlığa çıkarmak için kuluna apaçık âyetler indiren O'dur. 

Şüphesiz Allah, size karşı çok şefkatli, çok merhametlidir.’’254 

       ‘’Andolsun, biz elçilerimizi açık mucizelerle gönderdik ve beraberlerinde kitabı ve 

mizanı (ölçüyü) indirdik ki, insanlar adaleti yerine getirsinler.’’255 

       ‘’(Allah'ın emirlerini) onlara iyice açıklasın diye her peygamberi yalnız kendi 

kavminin diliyle gönderdik.’’256  

       Görüldüğü gibi Kur’an, peygamberliği; müjdeleyen ve uyaran, karanlıktan aydınlığa 

çıkartan, insanlar arasında adaleti tesis eden ve Allah’ın emirlerini insanlara açık seçik 

bir şekilde anlatan yönleriyle ele alarak bu müessesin vazgeçilmezliğini ortaya 

koymuştur. Ayrıca Kur’an’da, sorumluluklarını yerine getirmeyen insanların Allah’ın 

mesajlarından habersiz olduklarını öne sürmemeleri için de peygamber gönderildiği, 

gönderilen bu peygamberlerin Allah’ın bir lütfu olduğu şu ayetlerle ortaya konulmuştur: 

       ‘’Andolsun ki içlerinden, kendilerine Allah'ın âyetlerini okuyan, (kötülüklerden ve 

inkârdan) kendilerini temizleyen, kendilerine Kitap ve hikmeti öğreten bir Peygamber 

göndermekle Allah, müminlere büyük bir lütufta bulunmuştur. Halbuki daha önce onlar 

apaçık bir sapıklık içinde idiler.’’257 

       İnsan- Allah ilişkisinin sağlıklı bir zemine oturtulmasına rehberlik etmekle görevli 

olan nübüvvet makamı,258 Allah’ın insanları emirlerinden yükümlü tutması259 ve 

kötülüklerden alıkoyması260 açısından önemlidir. Nübüvvetin İslam dininin teolojik 

çekirdeğini oluşturduğunu, çünkü İslam’ın hakikat ve hidayet değerinin nübüvvet 

                                                 
251 Bakara 2/213. 
252 Nahl 16/64; Neml 27/76. 
253 Fâtır 35/24. 
254 Hadid 57/9. 
255 Hadid 57/25. 
256 İbrahim 14/4. 
257 Âl-i İmran 3/164. 
258 Koçak, Zeynep Canan, Günümüz Yerleşik Peygamber Tasavvurunun Genç Zihinlerde Karşılığı,  

      Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 42, s. 118, ss. 118-134, 2019. 
259 Ahzab 33/ 45-47. 
260 Mâide 5/32. 



50 

 

kurumuna dayandığını,261 bu sebeple de nübüvvetin Allah-insan ilişkisinde önemli bir 

konumunun olduğunun ifade edilmesi gerekir. Örneğin, Allah’a ne şekilde ibadet 

edilmesi gerektiğinin insanlara bırakılması, her insan açısından farklı ibadet şekillerinin 

ortaya çıkmasına ve anlaşmazlıklara sebebiyet vermesine neden olabilir. Namaz, zekât, 

oruç gibi ibadetler farz262  olduğu halde insanlar bu ibadetlerin Allah tarafından 

emredildiğini bilemeyebilir. İşte nübüvvet, bunların bilinebilmesi ve uygulanabilmesi 

açısından önemlidir. Çünkü bu gibi ilahi emirlerin peygamberler tarafından bildirilip 

uygulatılmamaları halinde yerine getirilmesi pek de mümkün görünmemektedir.263 

       Nübüvvet müessesinin imkan ve gerekliliği İslam alimleri tarafından ilahi ve beşerî 

olmak üzere iki yönden incelenmiştir.264 Bu incelemedeki amacın son asırlarda İslam’ın 

aslına yönelik tenkit ve itirazların nübüvvet kurumu üzerinden yapılmasından kaynaklı 

olduğu söylenilebilir.265 İlahi açıdan bakıldığında, Allah’ın var olması ve O’nun adl, ber, 

fettâh, hâdî, hakîm, kerîm, nûr, rahmân, rahîm, rab, raûf, rezzâk, reşîd, vehhâb gibi 

isimlerinin olması ahirette hesaba çekeceği kullarına peygamber göndermesini gerekli 

kılar.266 Allah kullarına peygamberleri aracılığıyla doğru yolu göstermeseydi, insanların 

doğru yoldan uzak kalacağı Kur’an ayetiyle de ifade edilmiştir: 

       ‘’Biz onların kalplerinde kin namına ne varsa söküp attık. Altlarından da ırmaklar 

akar. "Hamd, bizi buna eriştiren Allah'a mahsustur. Eğer Allah'ın bizi eriştirmesi 

olmasaydı, biz hidayete ermiş olamazdık. Andolsun, Rabbimizin peygamberleri bize hakkı 

getirmişler" derler.’’267 

       Nübüvvetin gerekliliği İslam düşünürlerince beşerî açıdan da ele alınmıştır. İnsan, 

bilgi üretebileceği duyular ve akıl olmak üzere iki temel kaynağa sahip olsa da, her iki 

kaynak da sınırlı olup insanın mutluluğa ulaşabilmesi için gerekli olan bilgileri tek başına 

üretemez ve ilahi bir kaynağa ihtiyaç duyar.268 Bireyin ve toplumun mutluluğunu 

sağlayacak olan davranış ve kuralların sadece akıl yoluyla elde edilmesinin oldukça zor 

olması, nübüvvetin de bütün insanlık için gerekli olduğunu gösterir.269 

                                                 
261 Aslan, İmam Maturidi’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu, s. 39. 
262 Bakara 2/110; Bakara 2/183. 
263 Dorman, Deizm ve Eleştirisi, s. 466. 
264 Fidanboy, Ebu’l-Hasan el-Eş’arî ve Ebû Ali El-Cübbâî’ye Göre Nübüvvetin İmkân ve Gerekliliği,  

      s. 205; Yavuz, ‘’Nübüvvet’’, s. 282. 
265 Altıntaş, Ramazan, İslam’da Peygamber İnancı, 15-17 Eylül 2006 Kelam Anabilim Dalları    

     Sempozyumu Notları, İstanbul 2009, s. 276. 
266 Yavuz, ‘’Nübüvvet’’, s. 282 
267 A’raf 7/43. 
268 Abduh Muhammed, Risâletü’t-Tevḥîd, Beyrut 1985, s. 99-114. 
269 Yavuz, ‘’Nübüvvet’’, s. 283. 



51 

 

       Nübüvvet kurumunu hüsün ve kubuh270 açısından da değerlendirmek gerekir. Bir 

fiilin güzel mi yoksa çirkin mi olduğu konusunda ilahi vahye oldukça ihtiyaç duyulduğu 

bilinmektedir. Buna göre akıl, vahiy olmaksızın bir fiilin iyi mi yoksa kötü mü olduğunu 

idrak edemeyebilir. Kelam ilmi hüsün ve kubuh konusunu nübüvvet üzerinden de ele 

almış, bu mesele insanların peygambere olan ihtiyacı konusu dikkate alınarak 

irdelenmiştir. Bu bağlamda kelam mezhepleri hüsün ve kubuh konusunda farklı 

anlayışlara sahiptirler.  

       İyi ve kötünün bilinmesi hususunda aklı tek başına yeterli gören Mu’tezile, aklın 

olduğu yerde vahye ihtiyaç olmadığını, Allah’ın da iyilik ve kötülük insanlar tarafından 

bilinmediği için değil, ‘’aslah ale’llah’’271 prensibinden hareketle peygamber 

gönderdiğini ifade eder. Mu’tezile’ye göre peygamber gönderilmesi insanların lehine 

olan bir durumdur. 

       Eş’ari kelam mezhebinde ise vahiy olmadan insan aklının yeterli olmayacağı anlayışı 

hakimdir. Onlara göre akıl, vahyin yol göstermesine ihtiyaç duyar. Dolayısıyla Eş’ari 

mezhebinde peygamberlik, aklın iyi ve kötüyü idrak edemeyeceğinden hareketle ele alınır 

ve peygamber gönderilmesinin gerekliliği ortaya konur.  

       Maturidi mezhebinde akla ve vahye eşit düzeyde konum verilmiştir. Onlara göre akıl 

bazı konularda yeterli olup bazı konularda ise yetersiz kalabilmektedir. Aklın yetersiz 

kaldığı durumlarda ise vahiy devreye girer. Bu durum vahyin gerekliliği noktasından 

hareketle Maturidilerin peygamberliğin gerekliliğine olan bakış açılarını yansıtması 

açısından önemlidir. 

       Deistlerin ya da nübüvveti reddeden başka fırkaların272 nübüvvet müessesine ihtiyaç 

duyulmadığına dair iddiaları, kelam alimleri tarafından reddedilmiştir. Nübüvvete olan 

ihtiyacı bütün müslüman düşünürler kabul etmişlerdir.273 Kelam alimleri, peygamberleri 

doktorlar ya da toplum düzenini sağlayan liderlere benzetirler. Şayet doktor olmasaydı 

insanlar bazı zararlara maruz kalabilirdi, hangi ilacın hangi hastalığa iyi geldiğini dürüst 

bir doktordan öğrenmek kişinin faydasına olup bunu aklın tek başına idrak edebilmesi 

mümkün olmayabilirdi. Aynı şekilde nizamı sağlayan liderler olmasaydı güçlü kimseler 

                                                 
270 Hüsün, güzellik; kubuh ise çirkinlik demektir. Yani güzellik ve çirkinlik olgusunun belirlenmesi hüsün  

     ve kubuh terimleriyle ifade edilmiştir. 
271 Kullar hakkında en uygun, en faydalı olan şey demektir. 
272 Berâhime, Sümeniyye, Ebû Bekir Zekeriyya er-Râzi, İbnü’r Râvendi gibi kişi ya da fırkalar nübüvveti  

      reddetmiştir. Bkz; Fidanboy, Ebu’l-Hasan el-Eş’arî ve Ebû Ali El-Cübbâî’ye Göre Nübüvvetin İmkân  

      ve Gerekliliği, s. 200. 
273 Yürük, İsmail - Akbaş, Hamdi, ‘’Nübüvvet’’ Kelâm IV (Sistematik Kelâm 2, Nübüvvet-Mead), ed: İsmail  

     Şık-İsmail Yürük, Araştırma Yayınları, Ankara 2016, s. 23. 



52 

 

zayıf kimseleri ezebilir, bireysel menfaatler ön plana çıkabilirdi. İşte peygamberlerin de 

varlığı, hakikati ve ahireti hatırlatıp, toplumu ıslah etme noktasında ihtiyaç duyulan 

öğretmen ve idareciler gibidir.274   

       Nübüvveti hem akli hem de nakli açıdan gerekli gören Maturidi, insanlığın her zaman 

bir nasihat ediciye ihtiyaç duyduğunu, Allah’ın da hikmeti gereği peygamber 

gönderdiğini ifade eder.275 İmam Maturidi, Nahl suresi 36. ayette geçen her ümmete 

peygamber gönderilmesi ifadesini nakli delil açısından ele alır.276 Enbiya suresi 107. 

ayetindeki ‘’Biz seni ancak alemlere rahmet olarak gönderdik’’277 ve Fetih suresi 29. 

ayetindeki ‘’Muhammed, Allah’ın resulüdür.’’278 ayetlerini ise hem Hz. Muhammed’in 

Allah’ın peygamberi olması hem de diğer peygamberlerden üstün olması açısından ele 

almıştır.279 

       Nübüvveti akıl ile insan gerçekliği arasındaki ahlaki bir gereklilik üzere ele alan 

Maturidi, bu müessesi akıl ile çeliştiği gerekçesiyle inkâr eden deist anlayış üzerinde 

önemle durmuş bir İslam düşünürüdür.280 Nübüvveti akli deliller üzerinden de ele alan 

Maturidi’ye göre Allah’ın peygamber göndermesinde önemli hikmetler vardır; ona göre 

peygamberler Allah’a davet maksadı ve ibadetlerin sadece O’na olması gerektiğini 

açıklamak üzere gönderilmiştir.281 O, nübüvvet eleştirilerini dört başlıkta ele alır:  

 

a.) Var olan evren, yaratıcı olmaksızın kendi kendine meydana gelmiştir. 

Yaratıcının olmadığı evrende nübüvvetten söz edilemez. 

b.) Evren kendi başına var olmamıştır. Ancak bir yaratıcının var olması akılla 

çelişen emirler ortaya koyarak insanlara sorumluluk yüklemesi anlamına 

gelmemelidir. 

c.) İnsana verilen akıldan dolayı nübüvvete gereksinim yoktur. 

d.) Tecrübe dışı olan nübüvvet, bir tür kehanet, sihir ve büyüden ibarettir.282 

 

                                                 
274 Maturidi, Kitabu’t-Tevhid Tercümesi, s. 225. 
275 Şık, ‘’İmam Maturidi ve Maturidilik’’, s. 210. 
276 Maturidi, Ebû Mansur, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, thk. Fatıma Yusuf el-Haymî, Risale Yayınları, III, Beyrut  

     2004, s. 84. 
277 Maturidi, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, c. 3, s. 351. 
278 Maturidi, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, c. 4, s. 533. 
279 Maturidi, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, c. 4, s. 533. 
280 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, thk. Bekir Topaloğlu, Muhammed Arûçi, Dâru Sâdir, Mektebetu İrşâd, s. 69. 
281 Maturidi, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, c. 3, s. 84. 
282 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 247. 



53 

 

       Maturidi akli deliller üzerinden peygamber gönderilmesinin gerekliliğini şu şekilde 

savunur: 

       İnsanı en güzel şekilde yaratan Allah, ona doğruyla yanlışı ayırt edebilmesi için akıl 

nimeti vermiştir. İnsana akıl veren Allah, ona bir takım emir ve yasaklar da koymuştur. 

Eğer bu yasaklar olmasaydı herkes kendi çıkarını düşünebilirdi. Kimse kimseye yaşam 

hakkı tanımayabilirdi. Bu durum dünyanın dengesini bozabileceğinden dolayı hikmet 

sahibi olan Allah’ın yaratmasına ters düşme durumu söz konusu olacaktı. Oysa Allah her 

şeyi hikmetiyle yaratmıştır. Allah her şeyi hikmetiyle yarattığı için de insanın faydalı ve 

zararlı olan şeylerin bilgisine ulaşabilmesi için peygamber göndermiştir.283 

       Bundan hareketle Maturidi’nin nübüvvet savunusunun, Allah’ın hikmeti gereği 

peygamber göndermesi ve insan aklının tabiatı gereği nübüvvete ihtiyaç duyması 

gerekliliği üzerinden ele alındığı söylenilebilir.284  

       Maturidi, niteliği akıl ile bilinemeyecek şeyleri seçebilme ayrıcalığına sahip olmasını 

nübüvvetin ayırt edici özelliği olarak da ele alır. O, dinin gereklilik açısından akla 

dayandığını, sorumluluk yönüyle ise nübüvvete dayandığını ifade eder.285 Her insanın 

hayatta karşılaşılan zorluklar karşısında sağlıklı düşünemeyeceğini, zorlukla karşılaştığı 

zaman danışması ve fikrini alması için başka kişilere ihtiyaç duyacağını söyleyen 

Maturidi, nefsani arzuların, kişisel çıkarların, sağlıklı düşünmeye engel olacağını, 

bunların da kişiyi helake götürebileceğini söyleyerek peygamberleri bu akli ihtiyaç 

üzerinden ele alır.286 Onların davranışların sonuçlarını iyi bilen bir öğütçü olduğunu dile 

getirir ve nübüvveti bu açıdan da gerekli görür.287 Yine Maturidi’ye göre, akıl tek başına 

hakikate ulaşabilme özelliğine sahip olup nübüvvete ihtiyaç duyulmasaydı bile, Allah’ın 

peygamber göndermesi, O’nun lütfunu ortaya koyması açısından yerinde olurdu.288 

       Maturidi gibi diğer İslam düşünürleri de nübüvvetin gerekli ve faydalı bir müessese 

olduğunu savunmuş, nübüvvetin ispatına yönelik olarak deliller öne sürmüş ve bu kurumu 

inkâr edenlere yönelik ciddi savunularda bulunarak reddiyeler yazmışlardır.289  

                                                 
283 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 272-279. 
284 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 67. 
285 Maturidi, Te’vîlâtu’l-Kur’ân, thk.Bekir Topaloğlu, Ahmed Vanlıoğlu, İstanbul 2005, c. 4, s. 112. 
286 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 275. 
287 Maturidi, Kitâbu’t-Tevhîd, s. 277. 
288 Harman, Kelam İlminin Deizm Eleştirisi Bağlamında Akıl ve Alem Tasavvuru, s. 33. 
289 Yavuz, Yusuf Şevki, “Delâilü’n-Nübüvve”, DİA, IX, s. 117, ss. 117, İstanbul 1994. 



54 

 

       Ehl-i sünnet alimlerinden olan Ebu’l Hasan el- Eş’ari290 aklı iyilik ve kötülüğün tespit 

edilebilmesinde yeterli görmeyerek, insanoğlunun kendisine bir peygamber 

gönderildiğinde şeriatın değerlendirmesine tabi tutulacağını söylemiştir.291 

       Gazzâli’de292 aklın idrak edemeyeceği konularda nübüvvet kurumunu gerekli gören 

bir diğer İslam düşünürüdür. Ona göre akıl idrak edemiyorsa nübüvvet kurumu imkân 

dahilinde olur.293 O, akıl yetisinin sınırlı oluşunu, nübüvvetin ise gerekliliğini şu 

sözleriyle ortaya koyar: 

       ‘’Aklın faydası bize nübüvveti tanıtmak, peygamberleri tasdik ettirmek ve nübüvvetin 

doğruluğuna şehadet ettirmek, nübüvvet gözüyle idrâk edilen sırları anlamaktan âciz 

olduğunu itiraf ettirmek, bizi elimizden tutup körleri rehberlerine, şaşkına dönmüş 

hastaları şefkatli doktorlara teslim eder gibi nübüvvet makamına teslim etmektir. İşte 

aklın hududu, anlayacağı ve yürüyeceği yer buraya kadardır.’’294 

       Peygamber gönderilmesinin abes olacağına dair öne sürülen deist iddialara karşı 

Gazzâli, aklın sınırlılığını, bunun karşısında da nübüvvetin gerekliliğini şu sözleriyle de 

savunur: 

       ‘’Hz. Peygamber, genel olarak aklın tek başına bilmesi mümkün olmayan bir şeyi 

haber vermek için gönderilmiştir. Fakat akıl bunu bildiği zaman, tek başına anlamış olur. 

Çünkü akıl tek başına amellerin, sözlerin, ahlâk ve inançların faydalı ve zararlı olanlarını 

bildiremez. Akıl birtakım ilaçların ve kimyasal maddelerin özelliklerini tek başına idrak 

edemediği gibi, insanı bedbaht yapanla, mutlu kılanı birbirinden ayıramaz. Fakat akıl bir 

şeyi anladığı zaman; o şeyi işitme yoluyla bilir, tasdik eder ve ondan faydalanır. Böylece 

de akıl, helak eden şeyden kaçınmış ve saadet veren şeye yönelmiş olur. Binaenaleyh, 

aklın, bir hastalığı ve bu hastalığın ilacını bilmede doktorun sözünden faydalanması ile 

daha sonra o doktorun sözünün doğruluğunu birtakım hallerin delâletiyle bilmesi 

arasında bir fark yoktur.’’295 

                                                 
290 Eş’ariyye mezhebinin kurucusu. Detaylı bilgi için bkz; Fettah, İrfan Abdülhamid, ‘’Eş’ari Ebu’l-  

     Hasan’’, DİA, XI, ss. 444-447, İstanbul 1995. 
291 Özdemir, İbrahim, Eş’arîler’de Kelâmî Ta’lîl, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2/4  

      s. 56, ss. 53-69, 2014. 
292 Eş‘arî kelâmcısı. Detaylı bilgi için bkz; Çağrıcı, Mustafa, ‘’Gazzâlî’’, DİA, XIII, s. 489-505, İstanbul  

     1996. 
293 Gazzali, Ebu Hamid, el-Munkız Mine’d- dalâl, çev: Ahmed Subhi Furat, Şamil Yayınevi, İstanbul  

     1972, s. 68-69. 
294 Sönmez, Bülent, Peygamber ve Filozof, Araştırma Yayınları, Ankara 2002, s. 111. 
295 Gazzali, Ebu Hamid, el-İktisad fi’l-İ’tikad (İtikadda Orta Yol), çev: Kemal Işık, Ankara Üniversitesi  

      İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara 1971, s. 144-145. 



55 

 

       Kâdı Abdulcebbar296 ise, aklın tek başına fayda ve zarar verecek şeyleri 

bilebilmesinin mümkün olmadığını söyleyerek, kişinin hataya düşmemesi için nübüvvet 

müessesini gerekli görür.297  

       Yenilik hareketinin öncülerinden298 olan Muhammed Abduh da inanç ve ibadetlerin 

bilinip uygulanabilmesinde nübüvvet kurumuna olan gerekliliği299 ifade eden bir başka 

düşünürdür. O, toplumun ayakta kalabilmesi için de nübüvveti gerekli görür ve kişi için 

akıl ne önemdeyse toplum için de peygamberliğin önemi odur diyerek bakış açısını ortaya 

koyar.300  

       İslam filozofu olan İbni Sînâ301 ise peygamberin gerekliliğini dile getirerek bu 

gerekliliği sosyo-politik sebeplere bağlamıştır. Ona göre toplumda düzenin kurulması 

için kurallar vardır. Bu kurallar yerine getirilmezse toplumda olumsuzlukların 

yaşanılması kaçınılmazdır. Bu sebeple toplumdaki doğru-yanlış, adalet-zulüm gibi 

değerleri tarafsız ve sistemli olarak uygulayıp kuralları yerine getirmesi açısından 

peygambere ihtiyaç vardır.302 Bir diğer İslam filozofu olan Farabi303 ise nübüvvet 

kurumunu, Allah’ın adaletinin zorunlu sonucunun bir tecellisi olarak ele alır.304 Ona göre 

nübüvvet, faal akıl305 ile insan arasında gerçekleşen olağanüstü bir süreci ifade eder.306 

       İslam düşünürlerinin deist söylemler karşısında nübüvvet kurumunu gerekliliği 

açısından ele aldıklarını, bu kurumu inkâr eden fırkalara karşı savunular yaptıklarını 

gözlemledik. O halde tüm bunlardan hareketle, Allah’ın peygamber göndermesinin aklen 

imkân dahilinde olduğu sonucuna varılabilir. Çünkü Allah insana bilgiye ulaşabilmesi 

için idrak ve irade vermiştir. Kuluna idrak ve irade veren yaratıcının onu sorumlu tutması 

ve bunun sonucunda da ona tekliflerde bulunması bu imkana dahildir. Allah’ın bu 

                                                 
296 Basra Mu‘tezilesi’nin ünlü kelâmcısı. Bkz; Yurdagür, Metin, ‘’Kadı Abdulcebbar’’, DİA, XXIV, s. 103- 

     105, İstanbul 2001. 
297 Çelebi, İlyas, İslam İnanç Sisteminde Akılcılık ve Kadı Abdulcebbar, Rağbet Yay., İstanbul 2002,  

      s. 314. 
298 Bkz; Özervarlı, M. Sait, ‘’Muhammed Abduh’’, DİA, XXX, s. 482-487, İstanbul 2005. 
299 Abduh, Muhammed, Risaletu’t Tevhid, nşr: Muhammed Reşid Rıza, el-Ceffan ve‟l-Cabi,  

      Limasol 2001, s. 135-136. 
300 Abduh, Risaletu’t Tevhid, s. 155-161. 
301 İslâm Meşşâî okulunun en büyük sistemci filozofu. Detaylı bilgi için bkz; Alper, Ömer Mahir, ‘’İbn  

     Sînâ’’ DİA, XX, s. 319-322, İstanbul 1999. 
302 Albayrak, Mevlüt, İbn Sina Açısından Dünyaya Müdahale Vasıtası Olarak Nübüvvet, Süleyman Demirel  

     Üniversitesi İlahiyat Fakültesi II. Kutlu Doğum Haftası Sempozyumu, Isparta 19, 20 Nisan 2001, s. 95  
303 İslâm felsefesini temellendiren ünlü Türk filozofu. 
304 Aydınlı, Yaşar, Farabi’de Tanrı İnsan İlişkisi, İz Yay., İstanbul 2000, s. 152. 
305 Farabi tarafından nebevî vahyin temellendirilmesinde kullanılan kavram. Buna göre faal akıl İslam  

     inancında Cebrail ile özdeşleştirilmiştir. 
306 Aydınlı, Farabi’de Tanrı İnsan İlişkisi, s. 129. 



56 

 

teklifleri de insanlara ya vahiy ya da nübüvvet müessesiyle ulaşacağından Allah ile 

insanın ilişkisi peygamberler vasıtasıyla gerçekleşmiş olacaktır.307 

 

2.4. Ahiret Hayatı                                         

2.4.1. Deizmin Ahiret Hayatına Olan Bakışı 

       Ahiret hayatı ve ruhun ölümsüzlüğü ile ilgili deistlerin genel bir kabullerinin 

olmadığı söylenebilir. Bazı deistler dünya hayatında yapılanların, iyilik ve kötülüklerin, 

adalet ve adaletsizliklerin karşılığı olarak ahiret hayatı olması gerektiğini savunurken, 

bazı deistler de ahiret hayatı inancını, ödül ve cezayı, dolayısıyla da cennet ve cehennemi 

reddeden bir tutum izlerler. Onlara göre insana verilecek ceza ve mükafat bu dünyada 

gerçekleşecektir. 

       Deist düşünür Lord Herbert of Cherbury, her millet ya da toplum ne kadar barbar 

olursa olsun, gelecek hayatta ödül ya da ceza olacağı gerçeğini kabul etmiş, ödülün bir 

kısmının cennette, bir kısmının gökyüzünde yıldızlarda, bir kısmının ise dindar 

düşüncede olduğunu öne sürmüştür.308 

       Cezanın ise cehennem benzeri yerlerde olacağını söyleyen Herbert, gerek dinlerin 

gerekse de sağduyu sahiplerinin doğrudan ya da dolaylı olarak ceza ve mükafatı kabul 

ettiğini belirtmiştir. O, ceza ve mükafatın var olmasını, üzerinde farklı bakış açıları olsa 

dahi evrensel bir değer olarak görür ve her şeyi yargılayan bir Tanrı’nın var olduğu 

gerçeğini kabul eder.309 Ruhun ölümsüzlüğüne de inanmayan Herbert, ruhun 

ölümsüzlüğünün Tanrı’nın varlığıyla bağlantılı olduğunu, bu ölümsüzlük inancının da 

Tanrı’ya olan inanç göstergesi olduğunu ifade eder.310 

       İnsanın öldükten sonra yok olacağına inanmayan Herbert, ahiret hayatının varlığına 

inancını şu sözleriyle de ortaya koyar: 

       ‘’Eğer anne karnındaki embriyoya annesinin karnının dışında başka bir dünya 

olduğunu ve bu dünyanın şu anki dünyasından daha iyi olduğunu söyleme imkânı olsaydı 

asla inanmazdı ya da reddederdi. Fakat dünyaya gelecek kadar olgunlaştığında, 

gözlerindeki perde kalktığında ve konuşmaya başlayıp yeni bir dünyayı keşfettiğinde 

anlayacaktır. Dolayısıyla ikinci bir dünya vardır ve bunu her zaman embriyonun anne 

                                                 
307 Akbulut, Ahmet, Nübüvvet Meselesi Üzerine, Birleşik Dağıtım, Ankara 1992, s. 9-14. 
308 Cherbury, De Veritate, s. 322. 
309 Cherbury, De Veritate, s. 322. 
310 Cherbury, De Veritate, s. 315. 



57 

 

karnındaki bilgisi ile karşılaştırırım. Çünkü böyle bir bilgi vardır ve dünyanın bilgisi ile 

donatılmış bir insanın gözünde böyle bir bilgi kısıtlı ve yetersizdir.’’311 

       Herbert, ‘’bu dünyadan ve bedenden göç etmeden de asla tam bir huzura ve 

özgürlüğe erişemeyiz’’312 diyerek ahlaklı insanlara vaat edilecek mutluluğun 

gerçekleşeceği başka bir hayat olduğunu, bu hayata da kişiyi ölümsüz olan ruhun 

taşıyacağını belirtir. 

       Voltaire ise Herbert gibi ahiret hayatını kabul eden bir başka deisttir. Voltaire ahiret 

hayatının varlığını kabul etse de, ahiretin varlığı konusunda güçlü bir savunu içinde 

olmadığı bilinir. Onun, nasıllığı konusunda bilgi sahibi olmadığını ve olunamayacağını 

söylemesine karşılık, Tanrı’nın ceza ve mükâfat vereceğini kabul etmesi şu sözleriyle 

ortaya konulabilir: 

       ‘’Sizi ebediyen cezalandıracak diyemem, nasıl cezalandıracağını da bilmem, kimse 

bu hususta bir şey bilemez; yalnız cezalandırmak elinde olduğunu söylüyorum.’’313 

       Ayrıca Voltaire, Felsefe sözlüğünde cehenneme, yani ahiret hayatının bir başka 

sürecine değinerek ahiret hayatı inancında hangi noktada olduğunu gösterir: 

       ‘’Yazılarında cehennemi inkar eden filozoflara küçük bir vaazda bulunacağım: 

Baylar, biz yaşamımızı ne Cicero, Atticus, Cato,Marcus- Aurelius, Epiktetos, Sansölye de 

L’Hospital, La Mothe, La Vayer, Des Yveteaux, Rene Descartes, Newton, Locke’la ne 

zenginlikle yüksek mevkilerin o kadar üstünde kalan saygı değer Bayle’le ne de hiçbir 

şeye inanmayan, hiçbir şeyi olmadığı halde büyük de Wit’in kendisine bağladığı üç yüz 

florinlik ödeneği Hollandalıların kendilerine hiçbir yararı olmadığı halde kalbini 

yedikleri başbakan de Wit’in çocuklarına veren o erdemli Spinoza ile geçiriyoruz. Bizim 

düşüp kalktığımız insanların hepsi de incelemeyi unuttuğu davaların tutarını davacılara 

ödeyen Des Barreaux degiller. Bütün kadınlar da en ağırbaşlı kimselerin bile bağlı 

kalmadıkları emanetleri o kadar titizlikle korumuş olan Ninon da Lenclos değil. Sözün 

kısası baylar herkes filozof olamaz. Bizim isimiz, düşüncesi kıt bir sürü düzenbazla: bir 

alay hoyrat, sarhoş, hırsız ayak takımıyla. Siz isterseniz onlara cehennem diye bir şey 

olmadığını ruhun ölümlü olduğunu vazedin. Ben kendi payıma onların kulağına, paramı 

çalarlarsa cehennemlik olacaklarını haykıracağım: hani, kendi cemaati tarafından 

namussuzca soyulduğunu görünce va’zında onlara: “İsa-Mesih sizin gibi alçaklar için 

                                                 
311 Cherbury, De Veritate, s. 316. 
312 Cherbury, De Veritate, s. 317. 
313 Voltaire, Zadig ve Başka Hikayeler, çev: Yaşar Nabi Nayır, MEB Yayınları, Ankara 1946, s. 378. 



58 

 

bilmem ki ne düşünerek canını vermiş” diyen köy papazı yok mu işte onun gibi 

yapacağım.’’314 

       John Locke’un ahiret hayatı ve ruhun ölümsüzlüğü ile ilgili görüşlerinde ahlak 

felsefesi ve mutluluk düşüncesi ön plana çıkmıştır.315 Locke, insanların, mutlulukları için 

erdemli olmanın ve bir dinin varlığının zorunlu olduğunu, gelecekte olacak mutluluk ve 

mutsuzluk durumlarının görülmesi gerektiğini, Tanrı’nın da yapılanları değerlendirmek 

üzere beklediğini, iyi işler yapanları ödüllendirip kötü işler yapanları da cezalandıracağını 

anlamalarını sağlamak gerektiğini ifade eder.316 O aynı zamanda insanların yapmış 

oldukları erdemli davranışların karşılığını görebilmelerini, ruhun ölümsüzlüğüne ve 

ahiret hayatına inanmalarına bağlı kılmıştır.317 Ruhun ölümsüzlüğü ona göre akıl ile 

ispatlanmaz ve insanların ebedi mutluluğu ahiret hayatında gerçekleşecektir. Bunun için 

de vahiy ile elde edilen bilgilere büyük önem vermektedir.318 

       Tanrı’ya iman ve itaat gibi görev ve sorumluluklarını yerine getiren bir kişinin 

ölümden sonra ruhunun Tanrı’ya kavuşacağına dair şüphe etmesine gerek yoktur diyen, 

ilk deistlerden olduğu belirtilen Charles Blount ise, insanların öldükten sonra Tanrı’nın 

huzuruna gideceklerini kabul etmiş,319 ahiret hayatı ile ilgili görüşünü ortaya koymuş bir 

başka deist düşünürdür. 

       Deizmin önemli düşünürlerinin ahiret hayatı ve ruhun ölümsüzlüğünü kabul etmeleri 

söz konusu olsa da yine ahiret hayatını kabul etmeyip şüpheyle yaklaşanlar da 

bulunmaktadır. Örneğin, Anthony Collins adlı radikal olarak bilinen deist düşünür, ruhun 

maddi olduğunu söylemekte ve ahiret hayatının varlığına da karşı çıkmaktadır.320 Bir 

başka deist düşünceye sahip olan Lord Viscount Bolingbroke ise, gelecek bir hayat 

karşısında kuşku duyduğunu ifade ederek, varsa bile böyle bir hayat, bu hayatta 

cezalandırmanın söz konusu olamayacağını dile getirir.321 Aynı zamanda Türkiye’de 

yayın yapıp deizm öğretileri üzerine kurulu olan ve deizmi savunup, tanıtımını yapma 

amacı taşıyan bir internet sitesi de322 ahiret hayatı, cennet ve cehennemin deizmde yeri 

olmadığını söyleyen bir tutum ortaya koymuştur. 

                                                 
314 Voltaire, Felsefe Sözlüğü, c. 1, s. 522-523. 
315 Şener, Habib, John Locke’da Ruhun Ölümsüzlüğü ve Ahiret Hayatı, Kafkas Üniversitesi Sosyal  

      Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 19, s. 277, ss. 271-285, 2017. 
316 Şener, John Locke’da Ruhun Ölümsüzlüğü ve Ahiret Hayatı, s. 278. 
317 Şener, John Locke’da Ruhun Ölümsüzlüğü ve Ahiret Hayatı, s. 280. 
318 Şener, John Locke’da Ruhun Ölümsüzlüğü ve Ahiret Hayatı, s. 280-281. 
319 Altunışık, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, s. 36. 
320 Gündoğar, Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 35. 
321 Gündoğar, Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 35. 
322 Bkz; https://soncaredeizm.weebly.com/deizm.html 

https://soncaredeizm.weebly.com/deizm.html


59 

 

       Anlaşıldığı kadarıyla deizmde ahiret hayatı ile ilgili bir ittifak olmadığı gibi kafa 

karışıklığının da söz konusu olduğunu söyleyebiliriz. Genel olarak bakıldığında ise 

deistlerin ahiret hayatına, mükafat ve cezaya, ruhun ölümsüzlüğüne dair görüşleri şu 

şekilde özetlenebilir: 

 

I. Ahiret hayatının varlığına ve bu hayatta gerçekleşecek olan mükafat ve 

cezaya inananlar. 

II. Ahiret hayatı varsa bile, bu hayatta bir cezalandırmanın gerçekleşmeyeceğine 

inananlar. 

III. Ahiret hayatının varlığını, mükafat ve cezayı, ruhun ölümsüzlüğünü toptan 

reddedenler. 

IV. Ahiret hayatının varlığına kuşkuyla yaklaşıp bilinemezci bir tutum 

sergileyenler. 

 

2.4.2. İslam Düşüncesi Açısından Ahiret Hayatı 

       Din gibi ölüm gerçeğinin de tarih boyunca insanlığı meşgul eden bir konu olduğu 

bilinmektedir. Bu sebeple de ölüm sonrası hayatın özellikle kelam, psikoloji ve felsefe 

alanlarında değerlendirilmesi günümüz toplumları için büyük önem taşır.323 Aynı 

zamanda ölüm sonrası hayat, ahiret adı altında kelam kitaplarında da üzerinde durulan bir 

konudur. Kelam kitaplarının üç ana konusundan birini teşkil eden ahiret hayatı, ulûhiyet 

ve nübüvvet konusundan sonra gelir ve sem’iyyât başlığı altında ele alınır. İlahi dinler ve 

beşerî dinler de ölüm sonrası hayatın imkanına ve nasıllığına cevap ararlar. Teist 

karaktere sahip olan dinlerde ölüm sonrası hayatın varlığına dair olan kabullerin oldukça 

güçlü olduğu söylenebilir. İslam’ın da teist karaktere sahip bir din324 olduğu 

düşünüldüğünde, İslam’daki ahiret hayatının varlığına dair olan kuvvetli vurgu Kur’an’da 

dikkat çekmektedir.325 Kur’an bu ayetlerde yeniden dirilmeyi,326 yargılanmayı,327 ceza ve 

mükafatın328 olacağını sıklıkla bildirir.  

                                                 
323 Yeşilyurt, Temel- Taşdelen, Mehmet, Ahiret İnancının Pratik Yansımaları, Kelam Araştırmaları  

      Dergisi, 10/2, s. 56, ss. 55-68, 2012. 
324 Bkz; Topaloğlu, ‘’Teizm’’, s. 332. 
325 Bakara 2/46; En’âm 6/32; Hûd 11/103. 
326 Hûd 11/7; İsrâ 17/52. 
327 İnşikâk 84/7-12. 
328 Sâffat 37/39; Tevbe 9/22. 



60 

 

       Ahiret hayatının varlığı İslam’ın temel inanç esaslarından da bir tanesidir.329 Gerçek 

olan yaşamın ahiret hayatı olduğunu ifade eden İslam, dünyadaki nimet ve imkanların 

çok daha fazlasının cennette insanlara sunulacağını müjdelemektedir. Bununla birlikte 

İslam’da, yapılan kötülüklerin cezasız bırakılmayacağına, ahirette bunun bir karşılığının 

olacağına dair uyarılar da bulunmaktadır. Kur’an, ayetlerde, iyi işler yapıp 

sorumluluklarını yerine getirenleri cennetle müjdeleyip, cenneti bir motivasyon aracı 

olarak kullanırken, bu ödüllendirmeyi Allah’ın bir rahmeti olarak kabul eder.330 Dünyada 

yapılan kötülüklerin ahirette cezasız bırakılmayacak olması da Allah’ın rahmetinin bir 

sonucu olarak değerlendirilir. Devletlerde var olan ceza sistemi nasıl ki insanların 

davranışlarını kontrol altına almayı amaçlıyor ve bir caydırıcılık teşkil ediyorsa, 

cehennemde ceza olmasının da insanları hata ve günahlardan uzak tutarak kontrol altına 

alma amacı taşıdığını söylemek mümkündür. Bu da Allah’ın rahmetinin bir sonucu olarak 

kabul edilmelidir.  

       Kur’an’da ahiret hayatına olan vurgunun çok olması, sorumluluk duygusunun 

pekiştirilmesi açısından önemlidir. Kur’an’daki birçok surede insanın yaratılışı ve evrenin 

idaresiyle alakalı olan ayetlerin ahiret hayatını konu alan ayetlerle aynı bütünlük içinde 

zikredilmesi,331 ahiret hayatına verilen önemi ortaya koyar. Kur’an aynı zamanda asıl ve 

gerçek olan hayatın ahiret hayatı olduğunu ifade eder.332 İslam dininde inanç esası olarak 

kabul edilen ahiretin varlığı, her ne kadar diğer dinler ya da deizm gibi dini ve felsefi 

akımlar tarafından farklı görüşlerle ortaya konulsa da genel kanaatin ölüm sonrası bir 

hayatın var olduğuna inanma şeklinde ortaya çıktığı söylenebilir. Deizmde ahiretin 

varlığına dair olan bir kabulün söz konusu olması, deistlerin ilahi dinlerden etkilenmiş 

olmaları ile açıklanabilir. Çünkü ilahi dinlerde ahiretin kabulü ilahi bir bildirim ile 

gerçekleşmektedir. İlahi bir bildirim olmadan, yani Allah ahiretle alakalı bir teminat 

vermeden ölüm sonrası hayata inanmak pek mümkün olmasa gerektir. Bundan dolayı da 

deistlerin bir kısmının ilahi bir bildirimi kabul etmemelerine rağmen ahireti kabul 

etmeleri, onların ilahi dinlerden etkilenmesi şeklinde yorumlanabilir.  

       Deistlerin ahiret hayatı konusunda hemfikir olmadıklarına, bir kısım deistin ahirete 

şüphe ile bakıp inkâr ettiklerine, aralarında bir kafa karışıklığının söz konusu olduğuna 

çalışmanın yukarıdaki bölümlerinde yer vermiştik. Ahiret hayatının varlığına şüphe ile 

                                                 
329 Bakara 2/4. 
330 Âl-i İmran 3/107. 
331 Bkz; Mülk, Nebe Sureleri. 
332 Mü’min 40/39. 



61 

 

bakan ya da inkâr eden deistlerin ise bu tutumda olmaları, ilahi dinlerin vahye olan 

inancından kaynaklı olarak yorumlanabilir. Deistlerin ahiret hayatını reddetmeleri Tanrı 

tasavvurları üzerinden okunduğunda, bunun anlaşılabilir olduğu da ortaya çıkacaktır; 

çünkü Tanrı onlara göre pasif konumda olup emir vermediğinden böyle bir Tanrı’nın 

hesap da sormaması gerekir.  

       Ahiret hayatının varlığı inkâr edilirse dünya hayatındaki varlığın bir amaca yönelik 

olduğunu ifade etmek de zorlaşabilir. Çünkü her iki hayat da birbirine bağlıdır; dünya 

ahiret için ve ahiretin tarlası iken, ahiret de dünya için ve bu dünyadaki ölçü ile düzen 

içindir.333 Bazı deistler ahlaklı davranışları ahiret hayatına bağlı olarak değil de bu 

davranışların tabiatında iyi olduğu için aklen yapılması gerektiğine bağlasalar da, ahiret 

inancı olmadan, ödül ve ceza olmadan, davranışların düzenlenip sorumlulukların yerine 

getirilmesinin oldukça zor olduğu söylenebilir.  

       İslam alimleri ahiret hayatının varlığını rasyonel temellendirmeler üzerine ele 

almışlardır. Buna göre ahiret hayatının aklen caiz naklen de sabit olduğu ifade edilirken, 

akli yönden ahiret hayatının varlığına delil olabilecek iki husus üzerinde dururlar. Ahiret 

hayatına iman etmenin bu dünyada ölçülü ve dengeli hareketler yapmaya sevk etmesi bu 

hususlardan ilki kabul edilir. Çünkü bu dünyada insanın fiillerinden sorumlu olduğunu 

bilmesi, onun iyi davranışlar sergilemesine sebebiyet vermektedir. İkinci husus ise, 

haksızlığa uğramış olan insanın bu dünyada hakkını alamadığı halde bu hakkı ahiret 

hayatında alacak olmasına inanması, onu sabırlı olmaya ve ümitsizlik ile karamsarlığa 

düşmemeye sevk edecektir. Dolayısıyla da kişi, haksızlıklar karşısında isyan etme ya da 

toplumsal kaos çıkartma yolunu tercih etmeyerek ahiret hayatındaki ilahi adaletin 

gerçekleşecek olması inancı ile metanetli durabilecektir. 

       Maturidi, ahiret hayatının varlığını hem nakli hem de akli delillerle ele alarak 

temellendirmeye çalışır. Ahireti nakli açıdan ele alan, Allah’ın sözünün hak olduğunu 

ifade eden Maturidi, ölümden sonra gerçekleşecek olan ahiret hayatının varlığını bildiren 

sözün de inanılması gereken hak bir söz olduğunu söyler ve bu sözü haber olarak ele 

alır.334 Maturidi’nin bilgi sisteminde haber de bir bilgi kaynağı olarak kabul edilmiştir.335 

Günlük hayatta doğruluğu kanıtlanmamış onca habere inanıldığını ve buna göre hareket 

edildiğini söyleyen Maturidi, doğrulukları söz ve eylemleriyle ispatlanmış 

                                                 
333 Yeşilyurt- Taşdelen, Ahiret İnancının Pratik Yansımaları, s. 59. 
334 Maturidi, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, I, s. 249. 
335 Atay, Hüseyin, ‘’Ebû Mansur el-Maturidi ve Bilgi Kuramı’’ (İmam Maturidi ve Maturidilik), Kitabiyat  

     Yayınları, Ankara 2003, s. 175. 



62 

 

peygamberlerin de getirdiği habere inanılması gerektiğini aksi taktirde bunun çelişki 

olacağını söyler. Ona göre peygamberlerin haberini kabul etmek; akıl nazarı, yani tabi 

olunacak şeyler açısından, onların tutum ve eylemleri açısından ve getirdikleri mucizeler 

açısından zorunludur.336 

       Ahiret hayatının varlığını akli açıdan da ele alan Maturidi, ölümden sonra hayat 

olduğunu kanıtlamak için ‘ilk yaratma’ hadisesi üzerinde durur. Yeniden diriltilmenin 

bahsedildiği ayetleri337 işaret eden Maturidi, ilk yaratmaya güç yetiren bir yaratıcının 

ikinci yaratmaya da güç yetireceğini, ilahi varlığın kudretli oluşunun ahiret hayatının da 

var oluşunu aklen mümkün kılacağını ifade eder. 

       Maturidi gecenin gündüze, gündüzün de geceye dönüşmesi hadisesini ahiret 

hayatının varlığının hak oluşuna kanıt olarak getirir. Geceyle gündüz nasıl ki birbiri 

ardınca geliyor ve iz bırakmadan biri bir diğerini ortadan kaldırarak aralarında bir 

dönüşüm oluyorsa, ona göre dünya hayatının da bir başka hayata dönüşümü aklen 

mümkün hale gelmektedir.338 

       Maturidi’ye göre ahiret hayatı ilahi adalet açısından da zorunludur. O, suçlularla 

suçsuzların ayrılacağını, iyilik edenlere iyiliklerinin, kötülük edenlere ise kötülüklerinin 

karşılığının verileceğini, daima adaletin olacağını ayetlerden339 yola çıkarak ifade eder. 

Kanıt olarak öne sürdüğü ayetlerde, Allah, herkese hak ettiğinin karşılığının verileceğini 

bildirmektedir. Adaletin tam olarak bu dünyada gerçekleşmediğine değinen Maturidi, her 

hak sahibine hakkının verilmediği bir alemin olmaması halinde insanların ölen 

hayvanlardan farkının kalmayacağını öne sürer. Buna göre de suçlularla suçsuzların 

ayrışacağı bir hayatın olması gerekir. O, yapılan iyilikler sonucu elde edilecek ahiretteki 

mükafatı da Allah’ın bir lütfu olarak görür.340   

  

                                                 
336 Maturidi, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, IV, s. 442-443. 
337 Kıyame 75/4; Rûm 30/27. 
338 Maturidi, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, I, 114–116. 
339 Kalem 68/35; Sâd 38/28; Zümer 39/29. 
340 Maturidi, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, IV, s. 295-297, 556-557. 



63 

 

BÖLÜM III 

DEİZMİN SOSYOLOJİK PROBLEMATİĞİ 

3.1. Günümüzde Deizmin Yaygınlaşmasının Nedenleri   

       İlk başlarda batı toplumlarındaki Hristiyanlık öğretilerine tepki olarak ortaya çıkmış 

olan deizmin, ilerleyen zaman içerisinde dünyanın küresel bir hal almasına paralel olarak 

gerek doğu toplumlarında gerekse de İslam dünyasında varlık göstermeye başladığını 

söylemek mümkündür. İslam dünyasında deizm akımının varlık bulamadığını ifade eden 

kimseler olsa da yapılmış olan araştırmalar deizmin özellikle gençler arasında dikkate 

değer bir artış kaydettiğini göstermektedir. Örneğin araştırma şirketlerinden Mak 

Danışmanlık, 12-18 Haziran 2017 tarihleri arasında ‘’Türk toplumunun din ve dini 

değerlere bakışı’’ adlı araştırmasında ‘’Allah’ın varlığına ve birliğine bizi yaratıp 

yaşattığına inanıyor musunuz’’ şeklindeki sorusuna yaklaşık %86 oranında bir kesim 

‘’Evet, Allah’ın varlığına, birliğine bizi yaratıp yaşattığına inanıyorum’’ derken; %6 

oranında bir kesim ‘’Evet, Allah’ın sadece varlığına bizi yarattığına inanıyorum ama her 

şeye karıştığını karışacağını düşünmüyorum’’, %4 oranında bir kesim ise ‘’Hayır, Allah’a 

inanmıyorum’’ şeklinde cevap vermiştir.341  

       Yine aynı araştırma, deistlerin oranının çoğunlukla büyükşehirlerde yoğunlaştığını 

göstermektedir. Bu oranlar özellikle gençler arasında dikkate değer bir şekilde din karşıtı 

akımlara yöneliş olduğunu göstermesi açısından dikkat çekicidir. Şirketin sormuş olduğu 

bir başka soru ise verilen cevaplar göz önüne alındığında yine dikkat çekici bir hal 

almaktadır. Buna göre, yapılan çalışmada ‘’Kur'an-ı Kerim ve diğer kitapların vahiyle 

geldiğine inanıyor musunuz?’’ şeklindeki soru karşısında katılımcıların %76 oranındaki 

bir kesimi ‘’Evet, inanıyorum’’ diye cevap verirken, %14 gibi çok ciddi sayılabilecek bir 

diğer kesim ise ‘’Hayır, inanmıyorum’’ şeklinde cevap vermiştir. Bu da Kur’an’ın vahye 

dayalı bir kitap olduğu gerçeğinin toplum nezdinde yıpranması olarak değerlendirilebilir. 

       Son dönemlerde yapılan araştırmaların yanı sıra gençlerin deizme yönelmeye 

başladığı söylemleri, uzun süredir ülke gündemini meşgul etmekte, gerek sosyal medya 

gerek akademik camia olmak üzere çeşitli platformlarda bu tartışmalar üzerine 

değerlendirmeler yapılmaktadır. Hal böyle olunca dini alandaki kaymaların önüne 

geçmek için çeşitli çözüm önerileri de sunulmaktadır. Bu çalışmada öncelikle bu çözüm 

                                                 
341 Ayrıntılı bilgi için bkz;  

      https://www.makdanismanlik.org/turkiyede-toplumun-dine-ve-dini-degerlere- bakisi/ 

https://www.makdanismanlik.org/turkiyede-toplumun-dine-ve-dini-degerlere-%20bakisi/


64 

 

önerilerinin hayata geçirilebilmesi için deizme kayma nedenlerinin iyi bir şekilde tahlil 

edilmesi gerektiği düşünülmektedir. 

       Ülkemizde çoğunluk müslüman olduğunu ifade etse de Allah’a ve dine inandığını 

söyleyip hayatında Allah’ı belirleyici kılmayan, sayıları da azımsanmayacak kadar çok 

olan bir kesimin varlığından söz etmek gerekir. Pasif deistler olarak adlandırılabilecek bu 

kimselerin sayısının her geçen gün arttığı, sorunun ise sadece kendisini deist diye 

adlandıran kişilerle sınırlı olmadığı bilinmelidir.342 Din karşıtı akımların din adına 

yapılmış olan uydurmalar sonucunda ya da din ile bilimin çatıştırılmak istenmesi 

sonucunda ülkemizde arttığı söylenebilir. Bu akımlardan biri olan deizmin de özellikle 

gençler arasında ön plana çıktığını söylemek mümkündür. Ülkemizde deist olduğunu 

ifade eden gençler ve diğer kesimler, dinden olmadığı halde din adına uydurulmuş olan 

şeyler üzerinden dine karşı tepki duymakta ve bu uydurmaların dinin önüne geçmesinden 

dolayı da dinle aralarına mesafe koymaktadırlar. 

       Deizmin yaygınlaşmasının sebeplerini tek bir ya da iki sebep üzerinden 

değerlendirmek pek mümkün değildir. Sekülerleşme eğilimlerinin deizmin etkin hale 

gelmesinde önemli bir rolünün olduğunu söylemek gerekir. Sekülerlik, dünyevi olan her 

şeyi hayatın merkezine yerleştirmiş, Tanrı’yı da hayatın merkezinden uzaklaştırmıştır.343 

İnsanların ölüm tecrübesiyle karşı karşıya kalmayacakmışçasına seküler bir yaşam sürüp 

dünyaya bağlanmaları onların ahiret hayatına yönelik algılarının zedelenmesini 

sağlamaktadır.344 Ahiret hayatına yönelik algının zayıflamasıyla da sorumluluk bilincinin 

yıpranması mümkün bir hale gelecektir. Kur’an, ‘’Gördün mü o heva ve hevesini ilah 

edinen kimseyi’’345 diyerek sorumluluk bilincinde olmayan, dünyevileşmeyi hayatının 

birçok noktasına konumlandıran kişileri işaret etmektedir. İşte deist düşünce neredeyse 

sınırsız özgürlük anlayışına sahip olmasıyla, dünyevileşen insanların çıkış noktası olarak 

değerlendirilebilir. Özellikle gençler, kendi işine yaramayacak şeylere ilgisiz kalmakta ve 

bunun sonucunda da din yokmuşçasına bir hayat sürmektedirler. Sorumluluk bilincinden 

uzak ve dinden soyutlanmış olan yaşam tarzı, gençlerin sınav merkezli yetişmelerine, 

mevki kazanarak statü elde etmeye odaklanmalarına sebep olduğu için gençliğin dinden 

uzaklaşmalarının önü açılmıştır. 

                                                 
342 Dorman, Emre, ‘’Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi’’, Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve  

     Deizm, ed: V. Sönmez- B. Kıyıcı- M. Yıldız, Ensar Neşriyat, Van 2017, s. 234. 
343 Öztaş, Mehmet, Deizm ve Dini Hayat (Yüksek Lisans Tezi), Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler  

      Enstitüsü, Kayseri 2006, s. 55. 
344 Çetin, Erol, İnancın İman Hayatına Yansıması Bağlamında Deizm Eleştirisi, İksad Yayınevi,  

      Kahramanmaraş 2018, s. 26. 
345 Furkan 25/43. 



65 

 

       Ergenlik döneminin etkisinin de deizmin yayılmasında önemli bir faktör olduğunu 

söyleyebiliriz. Ergenlik ise, bireyin gelişim sürecinde ergenliğin başlangıcından 

fizyolojik erişkinliğe ulaşıncaya kadar ki gelişim dönemidir.346 Bu dönem gençler 

açısından yavaş yavaş ‘’dini uyanış ve gelişim’’ yaşları olarak da 

değerlendirilebileceğinden347, ergen olan kişi sıkça tabiatüstü ve metafizik konuları 

düşünmeye başlar.348 Ergenlik döneminde dini sorgulamaların fazla olması, ergen olan 

kişinin bu zamana kadar sorgulamadıklarını sorgulamasına ve dini inanışlardan şüphe 

etmesine neden olur. Lise düzeyinde yapılan araştırmalar bunu destekler nitelikte olup, 

bu araştırmalar, ergenlerin inanç konusunda ciddi şüphe ve tereddütler içerisinde 

olduklarını, merak ettikleri konuların başında da inanç konularının geldiğini ortaya 

koymaktadır.349 Hem bedensel hem de ruhsal değişmelerin yoğun olarak yaşandığı 

ergende dini şüpheyle birlikte gelişim döneminin etkisi, ergenlik çağına girme, 

bağımsızlık kazanma duygusu, dualara karşılık bulamama, ölüm, hastalık, musibet gibi 

olumsuzlukları tecrübe etme gibi etkenler, deizm gibi düşüncelerin yaygınlaşmasına 

neden olan etkenlerdir.350  

       İnsanların deizme sürüklenmesine neden olarak gösterilen bir başka husus ise din ve 

bilim ilişkisidir.351 Ülkemizde diğer dinler gibi İslam’ın da bilimle çatıştığını, akla aykırı 

ilkeler barındırdığını, insana özgürlük tanımayarak dünyayı ihmal ettiğini ve bunun 

sonucunda da Müslümanların geri kaldığını söyleyerek deizm savunusu yapanlar 

bulunmaktadır.352 Oysa İslam dini insanlar için dünya-ahiret dengesini bütün 

formülleriyle ortaya koymuş, bilimsel çalışma ve gelişmelere karşı durmamıştır.353 Din-

bilim ilişkisi her ne kadar Batı düşünce tarihinde gerilimi en fazla hissedilen alanların 

başında gelse de354 din bilim ilişkisinin İslam düşünce tarihindeki seyri farklılık arz eder; 

                                                 
346 Koç, Mustafa, Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi, Ekev Akademi Dergisi, 7/15, s.  

      115, ss. 113-132, 2013. 
347 Koç, Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi, s. 121. 
348 Koç, Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi, s. 121. 
349 Osmanoğlu, Cemil, Din Eğitiminin Gelişimsel Temeli Olarak İnanç, Bilimname Düşünce Platformu,  

      S. 27, s. 199, ss. 177-206, Kayseri Erciyes Üniversitesi 2014. 
350 Şimşek, Seher, Ortaöğretim Öğrencileri Arasında Yaygınlaşan Ateizm ve Deizm Düşüncesini Önlemede   

     Din Eğitiminin Önemi, (Yüksek Lisans Tezi), Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler  

     Enstitüsü, Ağrı 2018, s. 33. 
351 Karakoç, Zihniyet kökenleri ve Tetikleyen Sebepleri Açısından Deizm, s. 35.  
352 Coşkun, Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları, s. 64. 
353 Karakoç, Zihniyet kökenleri ve Tetikleyen Sebepleri Açısından Deizm, s. 35. 
354 Aytepe, Mahsum, ‘’Deizm-Bilim İlişkisi ve İslam Düşüncesi’’ Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm,  

     ed: V. Sönmez- B. Kıyıcı- M. Yıldız, Ensar Neşriyat, Van 2017, s. 194. 



66 

 

çünkü Hristiyanlıktaki inanç esasları bilimle çatışırken, İslam dini inananları sürekli 

olarak ilim sahibi olmaya,355 aklı kullanmaya356 ve düşünmeye357 çağırmaktadır.358  

       Din-bilim ilişkisi Batı düşünce tarihinin en gerilimli alanlarının başında gelse de 17. 

ve 18. yüzyıllarda Aydınlanma düşüncesine paralel olarak deizmle bir çözüme kavuşmuş 

gibi görünmekteydi. Ancak bu durum din adına tavizlerin verildiği, bilimin önünü açan 

geçici bir çözüm olmuştu. Bu sebeple temellerini Newton’cu bilim anlayışı ile Kartezyen 

felsefenin hazırladığı bilim paradigması, ilerlemeci, pozitivist ve seküler yorumların da 

etkisiyle her türlü dini olgunun reddine varan bir niteliğe bürünmüş oldu.359 Buna rağmen 

deizm, Tanrı’yla ilkesel bağını koparmak istemeyen ancak sosyal hayat ve bilimsel 

çalışmalarda dilediğini yapmak isteyenlere teorik anlamda meşruiyet zemini 

kazandırmakta ve bu şekilde de varlığını devam ettirebilmektedir.360 

       Din dilinin arkaik değerler taşıması da deizme yönelişin faktörlerinden biri olarak 

gösterilebilir. Öyle ki, modern çağın insanına din sunumu yapmak isteyen kişiler, bu 

çağda değil de geçmiş çağlarda yaşıyormuşçasına hareket etmekte; değindikleri konular, 

verdikleri örnekler ve anlatım biçimleri ise bu çağın insanından ziyade yüzyıllar 

öncesinin itaatkâr insanına hitap eder nitelikler taşımaktadır.361 Yapılan dini sunumların 

belli seviyeye gelmiş akıl sahipleri üzerinden değil de hikayemsi olarak insanlara 

aktarılması, televizyonlarda kütüğü ağlatan söylemlerin revaç bulması, din denilen şeyin 

akıl dışına çıkarılmasının bir adımı olarak değerlendirilebilir.362 Bununla birlikte din 

dilinin otoriter şekilde sunulması, yumuşak bir dilden ziyade sert ve dışlayıcı bir dilin 

kullanılması, belli kopmaların ve şüphelerin olmasına neden olabilmektedir.363 Bu 

durumun ise gerek gençlerin gerekse de toplumun dine bakışını etkilediğini, deizme kapı 

araladığını söyleyebiliriz. 

       Deist kaynakların besin ortamlarından biri de akıl değerinin kabul etmeyeceği Tanrı 

fikridir. Akıl fonksiyonlarının devre dışı bırakıldığı Tanrı fikri, akıl sahibi olan kimselerin 

umursamayacağı bir inanışa dönüşebilmektedir.364 Gençlerin teknoloji ve bilim çağında 

her şeyin cevabını akıl ve mantık üzerinden aramaları, onların akıl dışı Tanrı fikirlerine 

                                                 
355 Zümer 39/9. 
356 Bakara 2/242. 
357 Bakara 2/219. 
358 Çetin, İnancın İman Hayatına Yansıması Bağlamında Deizm Eleştirisi, s. 31. 
359 Aytepe, Deizm-Bilim İlişkisi ve İslam Düşüncesi, s. 212. 
360 Aytepe, Deizm-Bilim İlişkisi ve İslam Düşüncesi, s. 212. 
361 Okumuş, Namık Kemal, ‘’Yetersiz Bakiye: Deizmin Tanrı Tasavvuru’’ Din Karşıtı Çağdaş Akımlar ve  

      Deizm, ed: V. Sönmez- B. Kıyıcı- M. Yıldız, Ensar Neşriyat, Van 2017,  s. 184. 
362 Okumuş, Yetersiz Bakiye: Deizmin Tanrı Tasavvuru, s. 185. 
363 Okumuş, Yetersiz Bakiye: Deizmin Tanrı Tasavvuru, s. 185-186. 
364 Okumuş, Yetersiz Bakiye: Deizmin Tanrı Tasavvuru, s. 185. 



67 

 

mesafeli yaklaşmalarının önünü açmaktadır. Modern dönemin de sadece akla dayalı olan 

bilgiyi meşrulaştırması, yaygın ve örgün eğitim kurumlarının bu paradigmaya göre eğitim 

anlayışı ortaya koymaları, örtülü bir şekilde de olsa deist anlayışa alan açmış 

bulunmaktadır.365 

       Deist inanışa sahip olanların dinle alakalı kafalarındaki olumsuz kanaatlerden birinin 

de özgürlük yoksunluğu olduğunu ifade etmek gerekir. Deistlerin din denilince genel 

olarak insan özgürlüğünün askıya alındığı ya da kısıtlandığı bir olgu düşüncesine sahip 

olduklarını söyleyebiliriz. Bu şekilde bir düşünceye sahip olunmasındaki temel neden ise 

dini anlatan kişilerin tutum ve davranışlarıdır. Çünkü dini anlatma sorumluluğunu 

üstlenen kişiler, din ve özgürlük terimlerini naif bir kavrammış gibi kullansalar da pratikte 

bunun böyle olmadığı bilinmekte, kişilerin özgürlüklerinin elinden alınacağı kaygısı 

ortaya çıkmaktadır.366 Aynı zamanda yeterli bilgi ve donanıma sahip olmamasına rağmen 

din alimi olarak bilinen kişilerin Kur’an’a ve sahih sünnete, akl-ı selime ve bilimsel 

gerçeklere aykırı beyanları ve uygulamaları da dine mesafeli yaklaşılmasının önünü 

açmaktadır. Çünkü bu kişiler, bazen de tartışma üslup ve adabını yok saymaları sebebiyle 

ya da şöhret namına herhangi bir uç fikri ön plana çıkartarak dinden uzaklaşılmasına 

neden olabilmektedir.367 Kilisenin yanlış tutumu ve din adamlarının kendilerince dini 

yorumlamaları nasıl ki deizmin doğuşuna neden olduysa, aynı şekilde din adamlarının ya 

da dindarların da tutum ve davranışları gençlerin dine mesafeli yaklaşmalarına, farklı dini 

arayışlara yönelmelerine sebebiyet vermektedir.368 Anlatılanlardan hareketle, deizmin 

yaygınlaşmasında dinin yanlış tanıtılması ve dini anlatanların tutum ve yaklaşımlarının 

önemli bir etkiye sahip olduğu, gözden kaçırılmaması gereken bir gerçekliktir. 

       Gençler arasında deizme kaymaların nedenlerinden bir tanesinin de dualara karşılık 

bulamama anlayışı olduğu söylenmektedir. Özellikle ergenlik döneminin etkisinde olan 

gençler, dine kendi arzu ve istekleri üzerinden yaklaşmış, çoğu zaman bu arzu ve 

isteklerine din vasıtasıyla cevap bulamayınca hayal kırıklığına uğramışlardır. Bunun 

sonucunda da kişisel yararını gerektiren bir şeyin dua ile gerçekleşmediğini gören kişi, 

dine karşı güvensizlik yaşamaya başlamış ve dini düşüncelerinden kuşku duyar hale 

                                                 
365 Genç, Cafer, ‘’Eğitim Felsefesi Açısından Deizmin İmkanının Tartışılması’’ Din Karşıtı Çağdaş  

     Akımlar ve Deizm, ed: V. Sönmez- B. Kıyıcı, M. Yıldız, Ensar Neşriyat, Van 2017, s. 90. 
366 Okumuş, Yetersiz Bakiye: Deizmin Tanrı Tasavvuru, s. 186. 
367 Coşkun, Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları, s. 65. 
368 Karaköse, Şaban, Din Eğitiminde Bireyi Tanımak, Mavi Yay., İstanbul 2007, s. 116. 



68 

 

gelmiştir.369 Bu gibi durumların ise deizm gibi akımların yaygınlaşmasında bir başka 

etkili faktör olduğunu söylemek gerekir. 

       Ülkemizde deist olduğunu ifade eden gençler başta olmak üzere insanlar, din adına 

uydurulmuş olan şeylerin dinin önüne geçmiş olmasından kaynaklı olarak dine tepki 

duymakta, gerek çevresindeki insanlardan duyarak gerek internetten görerek gerekse de 

bir felsefe dersinde dikkatini çekmesinden kaynaklı olarak ‘’deizm dinin reddedilmesiyse 

ben de deistim’’ demektedir.370 İslam inancı açısından ise buradaki asıl problem olarak; 

İslam’ın doğru anlaşılmıyor olması, özüne uygun anlatılmıyor olması ve Müslümanlar 

tarafından gerektiği gibi araştırılmıyor olması şeklinde saymak gerekir.371 Din 

konusundaki bu bilgisizlik ve rehbersizlik ise, İslam dininin yanlış yorumlanmasına 

neden olabilmektedir. Böyle bir durumla karşı karşıya kalan kişi de İslam’ı ana 

kaynaklarından öğrenemeyecek, kaynağı belli olmayan kitaplara, dergilere ya da internet 

sitelerine yönelerek belki de inanç konusunda ciddi zaaflar yaşayacaktır. Böylece dini 

konulardaki bu eksikliklerin kişiyi deizme yönlendirmesi ise doğal olarak muhtemel bir 

hal alacaktır. 

       Tüm bunlardan hareketle deizmin yaygınlaşmasının nedenlerini maddeler halinde 

sıralamak gerekirse şunlar söylenilebilir: 

 

1. İslam’ın tam anlamıyla bilinmemesi 

2. Kur’an meallerinin okunmaması  

3. Hz. Muhammed’in yanlış tanıtılması 

4. Dindarların ve din adamlarının dini söylemleriyle yaşantıları arasındaki 

tutarsızlıklar 

5. Din karşıtı propagandalar  

6. Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi müfredatının gençlerin ihtiyacına cevap 

verememesi 

7. Toplumdaki cemaat algısının olumsuz olması 

8. Cemaatlerin dini, ticari ve siyasi anlamdaki sömürüleri 

9. Müslümanların birlik olamamaları 

10. Müslüman coğrafyalardaki savaşlar 

                                                 
369 Şimşek, Ortaöğretim Öğrencileri Arasında Yaygınlaşan Ateizm ve Deizm Düşüncesini Önlemede Din  

     Eğitiminin Önemi, s. 47. 
370 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 235. 
371 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 235. 



69 

 

11. Ahlaki ilkelerin geri plana atılması 

12. Hurafelerin din algısını olumsuz şekilde etkilemesi 

13. Ailenin yeterli dini eğitimi çocuğuna vermemesi 

14. Sosyal medyanın yanlış kullanılması 

15. Sekülerleşmenin her geçen gün artması 

16. Din ile bilimin çatıştırılmak istenmesi 

17. Akıl faktörünün İslam’da etkisizmiş gibi algılanması 

18. Din dilindeki otoriter tutum ve yaklaşımlar 

19. Din adamlarının arkaik söylemi benimsemeleri 

20. Ergenliğin ortaya çıkarmış olduğu isyankâr eğilim 

21. Müslümanların teknolojik gelişmelere ayak uyduramamaları 

22. Din karşıtı akımların çoğalmasını engelleyici saha çalışmalarının yetersizliği 

 

3.2. İslam Düşüncesinde Aklın Konumu ve İşlevselliği 

       İlahi dinlerin Tanrı inancına alternatif olarak tamamen akla dayalı bir Tanrı inancı 

ortaya koymaya çalışan deizm akımında, Tanrı’nın insanı, alemi ve beraberinde yaratılan 

kanunları anlayabilecek bir akıl yapısıyla yaratmış olduğu, bu akılla da hem Tanrı’nın 

varlığına hem de ona iyi bir kul olma düşüncesinin idrak edilebileceği bir anlayışa 

inanılmaktadır.372 Deistlere göre Tanrı tüm insanlığa, görev ve sorumlulukların 

kavranabileceği, temel doğru ve gerçeklerin anlaşılabileceği yetenekte bir akıl 

vermiştir.373 Görüldüğü üzere deistler, insanın faydasına olabilecek şeylerin edinimini 

aklın yetkinliğine bırakmışlardır. 

       İslam dinini tam anlamıyla tanımaktan uzak olan gençlerin, deizmdeki akla verilen 

yetkinliğe sıcak baktıklarını, bu durumun da deizme kapı aralayacak önemli bir etken 

olduğunu söylemek gerekir. Biz de deist düşünceye sahip olan kimselerin İslam dinini 

akıl ve mantığa aykırı bir dinmiş gibi göstermek istemelerine karşılık İslam düşüncesinde 

akla verilen önemin ele alınmasının faydalı olacağına inanıyoruz. 

       İslam dininde insan, yaratılmış varlıkların en şereflisi ve üstünü kabul edilmektedir. 

İnsan akıl sahibi ve irade sahibi bir varlıktır. İnsanda düşünme ve konuşma yeteneği 

bulunmaktadır. Bu bakımdan insan, aklını kullanarak bütün olup bitenleri değerlendirip 

istek ve arzularına yön verir, sözlü ve yazılı iletişimle fikirler ortaya koyarak kültür ve 

                                                 
372 Gündoğar, Deizm; Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 31. 
373 Gündoğar, Deizm; Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük, s. 31. 



70 

 

medeniyetler kurar.374 İslam dininde insan, ancak akıl ve buna bağlı duyularını kazandığı 

zaman Allah’ın tekliflerine muhatap olur. Çünkü sorumluluk o zaman kendisine 

yüklenmiş olur. Aklı olmayan ve akıl kuvveti fonksiyonunu yapamayan kimseler ise, ilahi 

emirler karşısında sorumlu tutulmamıştır.375 Kur’an’da kişinin kendisine, dış dünyaya ve 

tarihe ibret gözüyle bakması, buradan da Allah’ın varlığı, gücü ve kudretiyle ile ilgili akıl 

yürütmelerde bulunması istenmektedir.376 Kur’an’a göre insanı insan yapan, onun her 

türlü eylemlerine anlam kazandıran bizzat akıldır.377 

       İslam’ın temel kaynağı olan Kur’an’daki birçok ayette insanın hakikatı elde 

etmesinde duyular, kalp ve aklın birer kaynak olduğuna değinilse de bunlar arasında en 

fazla önem verilen bilgi kaynağı akıl olmuştur.378 Kur’an’da aklı kullanmaya teşvik eden 

birçok ayet bulunmaktadır. Bu ayetlerde insanların ve toplumların akıllarını kullanmaları 

istenmektedir.379 Bu ayetlerde, akıllarını kullanmayanların ise kınandıkları 

görülmektedir.380 Kur’an’da zikredilen bu ayetler, insanın öz varlığına, beşeri çevresine 

ve tabiatta olup bitenlere bakmasını, onların üzerinde düşünerek onları anlamasını, aynı 

zamanda dersler ve ibretler almak suretiyle kendi hayatına anlam ve düzen vermesini 

istemektedir.381 Dolayısıyla Kur’an’ın bu tutumu bilim ve felsefe ile ahlak ve estetik 

üzerinde de etkili olmuştur.382 Aklın kullanılmasına önem veren İslam dini, kültür ve 

medeniyet dinidir. Onun aklı kullanmaya ve düşünmeye önem vermesi, ilerlemeye 

çalışan toplumlar için itici bir kuvvet olmasının delili kabul edilmektedir.383  

       İslam gelmeden önce insanlar bilgisizlik, taklit, özgür düşünceden mahrum ve gaflet 

içerisinde yaşamaktaydılar. İslam ise insanlığa gönderilerek aklın itibarını ve ilmin 

efendiliğini hediye etmiş bir dindir. İslam dininde ilimle din hiçbir zaman çatışmamış, 

din insanlığı sürekli olarak ilme teşvik etmiştir. Bu teşvik ise ‘’bilenlerle bilmeyenlerin 

bir olmayacağı’’384 düsturunu ortaya koymuştur. Böylelikle de İslam, dolayısıyla da onun 

ana kaynağı olan Kur’an ilmin, bilgi edinmenin önemine vurgu yaparak taklit ve cehalet 

                                                 
374 Başçı, Akıl ve Vahiy Yönünden Doğru Düşünme, s. 209. 
375 Başçı, Akıl ve Vahiy Yönünden Doğru Düşünme, s. 211. 
376 Emiroğlu, İbrahim, Kur’an’da Akıl ve İnsan, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S.  

     11, s.72, ss. 69-99, İzmir 1998. 
377 Emiroğlu, Kur’an’da Akıl ve İnsan, s. 75. 
378 Şahin, Naim, Kur’an-ı Kerim’de Akıl ve Aklın Değeri Meselesi, Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  

      Dergisi, S. 8, s. 227, ss. 219-242, Konya 1999. 
379 Bakara 2/73; Furkan 25/44; Nûr 24/61; Rûm 30/28. 
380 Mü’min 40/58; Yasin 36/68. 
381 Başçı, Akıl ve Vahiy Yönünden Doğru Düşünme, s. 221. 
382 Başçı, Akıl ve Vahiy Yönünden Doğru Düşünme, s. 221. 
383 Başçı, Akıl ve Vahiy Yönünden Doğru Düşünme, s. 214. 
384 Zümer 39/9. 



71 

 

hastalığının karşısında durduğunu ortaya koymuştur.385 Kur’an akla, kesin kanıta ve 

bilgiye dayalı bir inancı ön gören386 bir kitap olarak, belirli merci ve otoritelere körü 

körüne uymayı reddetmiş, kendisini de sorgulamaya açarak dini bilginin aktarıcısı olan 

peygamber ve Kur’an’ın da doğru ve hak olup olmadığını düşünmeye ve araştırmaya387 

çağırmıştır.388 Aklın önemine Kur’an kadar vurgu yapan başka dinsel bir metinin 

olmadığını da söylemek gerekir.389 

       Kur’an’ın akletmeye, düşünmeye ve bilmeye kendi bütünlüğü içerisinde merkezi bir 

konum vermesi Müslüman medeniyetini de olumlu anlamda etkilemiştir. Öyle ki, 

Müslümanların bizzat ortaya koymuş oldukları özgün ve yaratıcı ürünler bir yana, onların 

çeviri hareketiyle kadim ve bilimsel mirası elde etme girişimleri bile dünya ölçeğinde 

büyük bir kültürel miras olarak kendisini göstermektedir.390 Müslüman bilgin ve 

düşünürlerin ortaya koymuş oldukları felsefi ve bilimsel gayret ve ürünlerin insanlığa 

sağlamış olduğu katkı dikkat çekicidir. Kuşkusuz ki, Müslüman bilgin ve düşünürlerin 

elde ettikleri bu başarı, onların entelektüel faaliyete ilişkin Kur’an’dan aldıkları ilham ve 

güçle, hakikati elde etme noktasında akla ve akli bilgiye yönelik güvenlerinden ve akil 

ile vahiy, bilim ile din arasında bir çatışma değil de en temelde bir uzlaşma görmelerinden 

kaynaklanmaktadır.391 

       Birçok İslam düşünürüne göre akıl, doğru yola ancak dinin yardımı ile ulaşabilir. Din 

de akıl ile anlaşılır ve açıklığa kavuşabilir. Dolayısıyla her ikisi de birbirini destekler 

niteliktedir. Çünkü akıl ile vahiy aynı kaynaktan beslenmektedir. Vahiy insan için 

olduğuna göre, akıl olmadan vahiy anlaşılmayacak, vahiy olmadan da akıl dar kalıplar 

içerisine hapsedilmiş olacaktır.392 Kur’an, aklını kullanan insanların şanını üstün bir 

mertebeye konumlandırırken, aklını kullanmayanları ise şiddetle eleştirmiş ve onları 

idrak vasıtalarını kullanmadıkları için hayvanlara benzetmiştir: ‘’Yoksa sen onların 

çoğunun (söz) dinleyeceklerini yahut akıllarını kullanacaklarını mı sanıyorsun? Onlar 

hayvanlar gibidirler, belki yolca onlardan daha da şaşkındırlar.’’393  

       Görüldüğü gibi İslam’a göre akıl sayesinde insan, Allah’ın kulları arasında en şerefli 

mevkiye ulaşmıştır. Yine akıl sayesinde doğru ile yanlış, iyi ile kötü, hak ile batıl 

                                                 
385 Şahin, Kur’an-ı Kerim’de Akıl ve Aklın Değeri Meselesi, s. 225. 
386 Enbiyâ 21/24. 
387 Nisa 4/82; Yûnus 10/16. 
388 Alper, Ömer Mahir, İslam, Akıl ve Hakikat, Milel ve Nihal Dergisi, 7/3, s. 40, ss. 39-72, 2010. 
389 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 240. 
390 Alper, İslam, Akıl ve Hakikat, s. 41-42. 
391 Alper, İslam, Akıl ve Hakikat, s. 43. 
392 Başçı, Akıl ve Vahiy Yönünden Doğru Düşünme, s. 212. 
393 Furkan 25/44. 



72 

 

birbirinden ayırt edilebilecek, erdemli davranışlara ise ulaşılabilecektir. Bunların 

gerçekleşmesi ise aklın vahiy ışığıyla aydınlatılabilmesine bağlıdır. Deistler her ne kadar 

salt bir aklı kabul edip ilahi olan vahyi reddetseler de İslam dininde bu anlayışa karşı akıl 

ve vahiy birbirini tamamlayıcı nitelikte kabul edilmişlerdir.  

       Tüm bunlardan hareketle, akıl ve bilim adına deist olduğunu söyleyip İslam’dan 

uzaklaştıklarını söyleyenlerin yanılgı içerisinde olduklarını söylememiz gerekir; çünkü 

İslam dini gerek akla gerekse de bilime çokça önem vermekte, kültür ve medeniyet adına 

da insanlığa yol göstermektedir. Dinin akılcı temeller üzerine kurulması gerektiğini ifade 

edenlerin İslam’ın akla yüklemiş olduğu vazgeçilmez önemi es geçtiklerini de 

düşünüyoruz. Çünkü ana kaynak olan Kur’an’ın aklın kullanımına verdiği değeri gösteren 

ayetler, İslami terminolojide ortaya konulmuş olan ilim ve hikmet gibi düşünme 

etkinliğini ifade eden birçok terim, Müslüman düşünürlerin akıl ve vahiy birlikteliğinden 

yola çıkarak ortaya koymuş oldukları felsefi ve bilimsel çalışmalar, İslam’da aklın yüksek 

bir mertebede konumlandırıldığını göstermesi açısından önemlidir. 

 

3.3. Deizm ve Din Karşıtı Akımlara Karşı Alınabilecek Tedbirler 

       Deizm ve din karşıtı akımlar, ortaya koymuş oldukları öğretilerin yanında etkili 

misyonerleriyle de gerek gençlerin gerekse de toplumdaki diğer kimselerin dini 

değerlerini sarsmaya çalışmakta, insanların din ile aralarına mesafe koymalarına neden 

olmaktadırlar. Özellikle ülkemizde son zamanlarda trend haline gelen deizm, yapılan 

gözlemler ve anket çalışmaları ile popülaritesini arttırdığını göstermektedir. Toplumsal 

bir hareket olarak karşımıza çıkan ve sosyolojik bir problem haline geldiğini 

düşündüğümüz deizme ve diğer din karşıtı akımlara karşı alınabilecek tedbirler şu şekilde 

sıralanabilir: 

 

 Din adına uydurulan şeylerin din adına sunulup savunulması insanların inanç 

dünyası üzerinde ciddi tahribatlar bırakmakta ve insanların İslam’dan 

uzaklaşmasına neden olmaktadır. Bu tahribatların son bulması için İslam’dan 

uzaklaştıracak söylemlerin karşısında durulması gerekmektedir.394 

 Peygamberimizi, Kur’an’ın bize tanıtmış olduğu örnek ve üstün insan 

gerçeğinden uzaklaştırıp örnek alınması mümkün olmayan insanüstü bir 

varlığa dönüştüren, dinin bilgi kaynağını özünden uzaklaştırarak türlü iftiralar 

                                                 
394 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 236. 



73 

 

ile itibarsızlaştıran rivayetler ile yüzleşilmesi gerekmektedir.395 Bu rivayetler 

yerine insanlara İslam’ın asıl kaynakları aracılığıyla bilgiler ulaştırılmasının 

elzem olduğu unutulmamalıdır. 

 Kur’an’a sımsıkı sarılmalı ve Kur’an ile ilişki gözden geçirilmelidir. Kur’an’ı 

anlamak üzere okumak, ayetler üzerinde derin derin düşünmek, nasıl bir kitap 

olduğuna dair bilgi sahibi olmak ve gönderiliş amacına uygun ilişki içerisinde 

olmak gerekmektedir.396 Böylece Kur’an’ın doğruya ulaştıran rehber397 

olduğu imajı insanlarda farkındalık oluşturabilecektir. 

 Deizm ya da diğer din karşıtı akımlara karşı acilen doğru bir peygamber 

algısına ve peygamber önderliğinde doğru bir din anlayışına sahip olunması 

gerekmektedir.398 

 Gençlerin ilgi ve alakasını çekebilecek bir din dili kurulması gerekmektedir. 

Bu dilin onların duygu dünyasını, düşünce ve davranışlarını olumlu anlamda 

etkileyecek özelliğe sahip olması, İslam’ın doğru tanıtılabilmesine katkı 

sağlayacaktır. Bu sebeple ilahiyatçılara, din görevlilerine ve Din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi öğretmenlerine ayrı bir sorumluluk düşmektedir.399 

 Modern çağın inanç problemlerine ihtiyaca uygun modern çözümler üretmek 

ve gerekli olan araçları en iyi şekilde değerlendirmek için bilim ve felsefi 

düşünce önemsenmeli, gençlerin bilime ve felsefeye olan ilgileri görmezden 

gelinmeyerek dini inancın bunları teşvik ettiği gerçeği güçlü şekilde 

anlatılmalıdır.400 

 Gençlerin inançlı, erdemli ve duyarlı bireyler olarak yetişmesi için onların 

ilgi alanlarına yönelik çeşitli kitap, roman, dergi ve makale türü yayınlar, 

internet programları, kısa film ve animasyonlar, her yaştan ve her seviyeden 

çocuk ve gence hitap edebilecek çeşitli bilgisayar oyunları ile eğitim 

programları hazırlanmalıdır.401 

 Genel eğitim ya da din eğitimi ile uğraşan herkesin empati duygusuna sahip 

olması gerektiğini bilmesi, gençlerin ruh ve duygu dünyalarına ulaşabilmek 

için elinden gelenin en iyisini yapma idealinde olmaya çaba sarf etmesi 

                                                 
395 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 236. 
396 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 237. 
397 En’âm 6/157. 
398 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 237. 
399 Çetin, İnancın İman Hayatına Yansıması Bağlamında Deizm Eleştirisi, s. 65-66. 
400 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 239. 
401 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 239. 



74 

 

gerekmektedir.402 Dindarlığın temsilini iyi yapan kimseler gerçek anlamda rol 

model oldukları zaman gençlerin deizme ya da diğer din karşıtı akımlara 

yönelmesinin önü kesilebilecektir. 

 Gençlerin felsefi ve metafizik alanda derinleşmiş; dini, milli, ahlaki ve 

manevi değerleri içselleştirmiş düşünürlerden haberdar olmaları sağlanmalı, 

felsefi düşünüşün dine karşı olmak bir yana, dini hayatın derinliğine ne 

derecede katkı yaptığının farkındalığı oluşturulmalıdır.403 

 İslam dini savaş dini ya da düşmanlık dini değildir. Müslüman olan herkesin 

de bir barış elçisi, bir barış gönüllüsü olması gerektiğini bilmesi gerekir. İslam 

inancında adam eksiltmek yoktur, adam kazanmak vardır. Dolayısıyla 

insanları ayrıştırmadan, ötekileştirmeden, nefret ve düşmanlık 

söylemlerinden uzak bir şekilde dinlemeyi, anlamayı ve farklı düşünce 

içerisinde olan kimselerin varlığını kabullenmeyi bilmek gerektiği 

unutulmamalıdır. 404 

 İslami söylem ve eylem noktasında Müslümanın tutarlı, hassas ve erdemli 

olması, aynı zamanda bunu samimiyetle yapabilmesi, gençlerin Allah ve din 

ile doğru, sağlıklı ilişki kurmasına, deizm ve diğer din karşıtı akımlara karşı 

ise güçlü durabilmesine imkân tanıyacaktır.405 

                  

 

 

 

 

 

                                                               

 

 

 

 

                                                 
402 Çetin, İnancın İman Hayatına Yansıması Bağlamında Deizm Eleştirisi, s. 66. 
403 Çetin, İnancın İman Hayatına Yansıması Bağlamında Deizm Eleştirisi, s. 68. 
404 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 240. 
405 Dorman, Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi, s. 241. 



75 

 

SONUÇ 

       Belli bir dinin doğmalarını ya da ilkelerini kabul etmeyen, felsefi ve teolojik bir akım 

olan deizmin vahiy ya da kilise öğretileri ile elde edinilen dinsel bütün bilgileri reddettiği 

görülmektedir. Bu yönüyle de deizm, gerek beşeri dinlerin gerekse de ilahi dinlerin 

neredeyse hepsine muhalif bir çizgide yer almaktadır. Deizm, ortaya koymuş olduğu 

savunuları ile çeşitli dönemlerde temsilci bulabilmiş olsa da esasen taraftar sayısını, 

Aydınlanma Çağı ile birlikte Hristiyanlık teolojisine bir tepki olarak ortaya çıkmasıyla 

elde etmiştir. Bu da göstermektedir ki deizmin popülerliği İslam karşıtlığı ile değil, 

Hristiyanlık öğretilerine duyulan bir tepkinin sonucu ile gerçekleşmiş bulunmaktadır.  

       Deizmin öğretilerinden akla verilen yetkinliğin, verilen önem açısından İslam diniyle 

paralellik gösterdiği söylenilebilir. Çünkü İslam dininde aklın yetkinliği oldukça ön plana 

çıkmaktadır. Bunu bizzat Kur’an ayetleri net ifadeler üzerinden ortaya koymuştur. Aynı 

şekilde Hz. Muhammed’in hadisleri ve İslam düşünürlerinin söylemleri de aklın 

İslam’daki yeri ve önemini ortaya koyması açısından oldukça dikkat çekicidir. Öyle ki, 

Kelam mezheplerinden olan Maturidilik mezhebinin, Allah peygamber göndermemiş 

olsaydı bile insanların akılla Allah’ı bilmeleri gerekli olurdu görüşü, aklın İslam’daki ele 

alınış biçimini göstermesi açısından önemlidir.  

       Akla verilen önem konusunda aynı noktada buluşulsa da İslam diniyle deizmin 

özelde birbirlerinden keskin çizgilerle ayrıldığını söylemek gerekir. Çünkü deizm salt 

olarak yetkinliği akla vererek vahiy ölçüsü yerine akıl ölçüsünü kabul etmişken, İslam ise 

vahiy ve akıl ölçüsünün birlikteliğine önem vermiş, ikisini de hakikate ulaşılma 

noktasında birbirinden ayrılamaz bütün olarak değerlendirmiştir. Aklı neredeyse Tanrı 

konumuna alıp bütün yetkiyi akla veren deizm, ilahi bir bildiriden bağımsız yaşamayı 

kabul ederek aklın düşebileceği hata payını da hesaba katmamıştır. Deizmin iddia ettiği 

gibi akıl tek başına yetkin bir konumdaysa eğer, kimin aklı neye göre doğru kabul 

edilecektir? Amaç iyiye, doğruya ve faydalı olana ulaşıp olumsuzluklardan korunmaksa 

dünyadaki hangi akıl bütün insanlığı olumluya ulaştırabilecek yapıda olabilecektir? Eğer 

akıl Tanrı’nın müdahalesini bile gerektirmeyecek bir yapıda ele alınıyorsa, bazı 

kimselerin doğrusu bazı kimseler için yanlış, bazı kimselerin yanlışı ise bazı kimseler için 

doğru kabul edilmeyecek midir?  

       Deizmin iddia ettiği gibi akıl tek başına otorite olacaksa insanlığı kurtuluşa 

eriştirecek, herkesin aynı düşündüğü ortak bir akıl söz konusu olmalıdır. Ancak 



76 

 

bilinmektedir ki insan yaratılışı itibariyle farklı düşünce yapıları doğrultusunda yaratılmış 

bir varlıktır. Şu hâlde herkesin aynı düşünebilmesi de mümkün görünmemektedir.  

       Deizmin inanan kişi ile Tanrı arasındaki ilişkide vahiy gibi peygamber ve kutsal 

kitabı da dış etken olarak gördüğü bilinmektedir. Deistlerin inancında bir Tanrı’ya 

inanılacağı hususu söz konusu olsa da o Tanrı’ya nasıl inanılacağını ve ona nasıl ibadet 

edileceğini belirleyen bir kaynak yoktur. Bu durum ise deistlerin Tanrı ile olan ilişkilerini 

tamamen kendi tasarruflarına bıraktığı sonucuna ulaştırmaktadır. Bu durum deistlerin 

Tanrı ile olan ilişkilerinde diğer her şeyi dış etken olarak görüp, peygamberi ve kutsal 

kitabı Tanrı’ya ulaştıracak birer vasıta olarak görmemeleri onların sorumluluk altına 

girmek istememeleri şeklinde de değerlendirilebilir. İslam dini açısından Tanrı ile insan 

ilişkisi, ancak kutsal kitap ve peygamber vasıtaları ile gerçekleşebilmektedir. Böylelikle 

de insan, bu vasıtalar aracılığıyla Tanrı’ya karşı olan sorumluluklarının da bilincine 

varabilme imkanına sahip olmaktadır.  

       Deizm aynı zamanda Tanrı’nın kudretli olmasına rağmen yaratmış olduğu insana ve 

evrene müdahale etmediği anlayışı üzerine kurulu bir akımdır. İnsanlara müdahale 

etmeyen bir Tanrı inancı da onların sorumluluk altına girmek istememeleri konusunda bir 

başka etken olarak kabul edilebilir. Çünkü kudret sahibi olan bir Tanrı’nın yarattıkları 

üzerinde bir kontrol mekanizmasına sahip olmaması Tanrı’nın kudretiyle çelişki arz eden 

bir durum olmaktadır. 

       Deizm, içerisinde barındırmış olduğu çelişki arz edebilecek öğretilere rağmen 

toplumdaki yükselişini özellikle gençler arasında devam ettirebilmektedir. Bu duruma ise 

özellikle İslam dünyasındaki çeşitli etkenlerin sebep olduğu bilinmektedir. Müslüman 

olduğunu söylemesine rağmen ahlaki açıdan erozyona uğramış kimselerin varlığı, İslam 

dininin kuşatıcılık diline vurgu yapmayıp İslam’ı radikalize eden kimselerin varlığı, 

İslam’ı günümüz insanının diline uyarlamak yerine kendi tasavvurlarına göre 

konumlandıran kimselerin varlığı, gençleri, ‘din buysa ben yokum’ konumuna 

getirmektedir. Gençler aynı zamanda biraz okuyan, araştıran, sorgulayan ve dünyayı takip 

eden kimselerin İslam’dan uzak olan kimseler olduğuna ve başarının İslam olmadan da 

gerçekleşebileceğine inanmaktadır. Müslümanların dünya üzerinde söz sahibi 

olamamalarının, bilim ve teknolojiye ayak uyduramamalarının bunda çok büyük bir etkisi 

olduğu bilinmektedir. Müslüman coğrafyaların birlik olamamaları sonucunda sürekli 

olarak dramatize bir hayat sürmeleri de insanların İslam’dan uzaklaşmalarına sebebiyet 

vermektedir. 



77 

 

       İslam dini kul hakkına girmeyi, yalan söylemeyi, hırsızlığı, ahlaksızlığı, canlılara 

zarar vermeyi, Allah’tan başkasına kul olmayı yasaklamış bir din olmasına rağmen bu 

dinin buna benzer olumsuzluklar üzerinden eleştirilmeye çalışılması İslam dinine yapılan 

büyük bir haksızlık olarak değerlendirilmelidir. Bu anlamda İslam dinini bilmeyen 

kimselerin İslamiyeti araştırdıktan sonra hüküm vermeleri daha isabetli olacaktır. Çünkü 

din ile din anlayışları birbirinden farklılık arz etmektedir. Yanlış yapan ve bu yanlışta 

ısrar eden müslümanların eylemlerini İslam dinine yüklemek ise objektif bir tutum 

olmayacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

KAYNAKÇA 

 

Abduh, Muhammed, Risaletü't Tevhid, Beyrut 1985. 

Adıvar, Adnan, Tarih Boyunca İlim ve Din, Remzi Kitabevi, İstanbul 1969. 

Akbulut, Ahmet, Nübüvvet Meselesi Üzerine, Birleşik Dağıtım, Ankara 1992. 

Akçay, Mustafa, Bir Kelam Problemi Olarak Nübüvvetin İmkanı, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 3, ss. 217-246, 2011. 

Albayrak, Mevlüt, İbn Sina Açısından Dünyaya Müdahale Vasıtası Olarak Nübüvvet, 

Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi II. Kutlu Doğum Haftası 

Sempozyumu, Isparta 19-20 Nisan 2001. 

Alper, Ömer Mahir, ''İbn Sînâ'', TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XX, ss. 319-322, 

İstanbul 1999. 

.…….İslam, Akıl ve Hakikat, Milel ve Nihal Dergisi, 7/3, ss. 39-72, 2010. 

Altıntaş, Ramazan, İslam'da Peygamber İnancı, 15-17 Eylül 2006 Kelam Anabilim 

Dalları Sempozyumu Notları, İstanbul 2009. 

Altunışık, Mehmet Akif, İlk Deistlere Göre Deizmin Temel İnançları, Din Bilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi, 19/2, ss. 615-642, Amasya 2019. 

Ardoğan, Recep, ''Deizm'' Buhrandan Burhana Günümüz Kelam Problemleri. İstanbul 

Matbaası, İstanbul 2017. 

Arıcan, Musa Kazım, ''Uluhiyet Anlayışları'', Din Felsefesi El Kitabı, Grafiker Yayınları, 

Ankara 2014. 

Arık, Emin, Deizm ve Ateizm Çıkmazı, Hayy Kitap, İstanbul 2019. 

Aslan, İbrahim, İmam Maturidi’nin Deist Eleştirilere Karşı Nübüvvet Savunusu, Kelam 

Araştırmaları Dergisi, 12/2, ss. 33-54, Ankara 2014. 

Atay, Hüseyin, ''Ebu Mansur el-Maturidi ve Bilgi Kuramı'' (İmam Maturidi ve 

Maturidilik), Kitabiyat Yayınları, Ankara 2003. 

….….''Önsöz'', Muhassal (Kelama Giriş), Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 2002. 

Aydın, Mehmet S., Din Felsefesi, İzmir İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İzmir 1987. 

Aydınlı, Yaşar, Farabi'de Tanrı İnsan İlişkisi, İz Yayıncılık, İstanbul 2000. 

Aytepe, Mahsum, ''Deizm-Bilim İlişkisi ve İslam Düşüncesi'', Din Karşıtı Çağdaş Akımlar 

ve Deizm, ed: Vecihi Sönmez- Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yıldız, Ensar Neşriyat, 

Van 2017. 

Bağatur, Suheyb v, dğr., ''Deizmin Mahiyeti ve Tarihçesi'', Modern Bir Akıl Sapması: 

Deizm, Dirayet Yayıncılık, İstanbul 2019. 



79 

 

Barnett, S. J., The Enlightenment and Religion The Myths of Modernity. Manchester 

University Press, Manchester 2003. 

Başçı, Vahdettin, Akıl ve Vahiy Yönünden Doğru Düşünme, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, S. 13, ss. 209-221, 1997. 

………Deizm Kavramı ve Ortaya Çıkardığı Problemler, Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 22/1, ss. 33-40, 2018. 

……..Rasyonel Din Anlayışları ve Deizm, Atatürk Üniversitesi Yayınları, Erzurum 2002. 

Bolay, Süleyman Hayri, ''Âdem'', TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), I, ss. 358-363, 

İstanbul 1988. 

Cevizci, Ahmet, Aydınlanma Felsefesi Tarihi, Ezgi Kitabevi, Bursa 2002. 

………...Felsefe Ansiklopedisi. Cilt 4. Ankara 2006. 

……….Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul 2013. 

Ceylan, Ahmet, ''Deistik Tanrı Tasavvuru ve Sosyal Hayata Yansımaları'', Tanrı 

Tasavvurları ve Sosyal Hayata Yansımaları Sempozyumu, ss. 181-213, ed: 

Ramazan Biçer- Süleyman Akkuş, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Sakarya 2005. 

Cherbury, Herbert of- Edward Lord, De Veritate, çev: Meyrick H. Carre. University of 

Bristol, Bristol 1937. 

Copleston, Frederick, A History of Philosophy: Modern Philosophy, The British 

Philosophers: Hobbes to Paley, Image Books, New York 1964. 

Coşkun, İbrahim, ''Modern Çağ Deizminin Nedenleri ve Sonuçları'', Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm, ed: Vecihi Sönmez- Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yıldız, Ensar 

Neşriyat, Van 2017. 

Curry, Michael F, Losing Faith: Rationalizing Religionin Early Modern England, 

Intersections 11/2, ss. 207-241, 2010. 

Çağrıcı, Mustafa, ''Gazzâli'', TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XIII, s. 489-505, İstanbul 

1996. 

Çelebi, İlyas, İslam İnanç Sisteminde Akılcılık ve Kadı Abdulcebbar, Rağbet Yayınları, 

İstanbul 2002. 

Çetin, Erol, İnancın İman Hayatına Yansıması Bağlamında Deizm Eleştirisi, İksad 

Yayınevi, Kahramanmaraş 2018. 

Çetin, İsmail, John Locke'da Tanrı Anlayışı, Vadi Yayınları, Ankara 1995. 

Çınar, Aliye, Deizm ve Ateizm Üzerine, Köprü Kitap, İstanbul 2018. 

Daily, Dale N., Enlightenment Deism, Dorrance Publishing Co, Pennsylvania 1999. 



80 

 

Deizm Web Sitesi, isim yok, ''Deism Defined''. tarih yok. 

http://www.deism.com/deism_defined.htm (erişim: 21 Nisan 2005). 

Doğan, Hüseyin, Abdulkahir el- Bağdadi'nin Tanrı-Alem Anlayışı, İslam Araştırmaları- 

Usûl 18, 2012. 

Dorman, Emre, ''Tarihsel ve Teolojik Açıdan Deizm ve Eleştirisi'', Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm, ed: Vecihi Sönmez-Burhaneddin Kıyıcı-Metin Yıldız. Ensar 

Neşriyat, Van 2017. 

Dorman, M. Emre, Deizm ve Eleştirisi: Tarihsel ve Teolojik Bir Yaklaşım (Doktora Tezi). 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2009. 

Düzgün, Şaban Ali, Allah, Tabiat ve Tarih, Lotus Yayınevi, Ankara 2005. 

Düzgün, Şaban Ali, ''Deizm: Öncü İsimler ve Temel Doktrin'' Din Karşıtı Çağdaş Akımlar 

ve Deizm, ed: Burhaneddin Kıyıcı- Vecihi Sönmez- Metin Yıldız, Ensar Neşriyat, 

Van 2017. 

Düzgün, Şaban Ali, ''Varlık'', Kelam El Kitabı, Grafiker Yayınları, Ankara 2015. 

El- Harputi, Abdullatif. Tenkihu'l Kelam Fi Akaid-i Ehli'l İslam. Çeviren İbrahim 

Özdemir- Fikret Karaman. Türkiye Diyanet Vakfı Elazığ Şubesi Yayınları, Elazığ 

2000. 

Emiroğlu, İbrahim, Kur'an'da Akıl ve İnsan, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, S. 11, ss. 69-99, İzmir 1998. 

Erdem, Hüsamettin, ''Deizm''. TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), IX, 109-111. İstanbul 

1994. 

Erdoğan, İbrahim Halil, Deizm ve Tabii Din Arayışı Bağlamında Bir Analiz. Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11/57, ss. 789-804, 2018. 

Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur'an, çev: Alparslan Açıkgenç, Ankara Okulu 

Yayınları, Ankara 2003. 

Fettah, İrfan Abdulhamid, ''Eş'ari Ebu'l Hasan'', TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XI, ss. 

444-447, İstanbul 1995. 

Fidanboy, Ömer, Ebu'l Hasan el- Eş'ari ve Ebu Ali el- Cübbai'ye Göre Nübüvvetin İmkan 

ve Gerekliliği, Dicle Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi- Ulusal Hakemli 

Dergi, 19/1, ss. 197-226, Diyarbakır 2017. 

Flew, Antony, Yanılmışım Tanrı Varmış, çev: Zeynep Ertan ve Hasan Kaya, 4, Profil 

Yayınları, İstanbul 2011. 

Gadamer, Hans Georg, Hakikat ve Yöntem, çev: Hüsamettin Arslan ve İsmail Yavuzcan, 

2, Paradigma Yayınevi, İstanbul 2009. 



81 

 

Gazzali, Ebu Hamid, el-İktisad fi'l İ'tikad (İtikadda Orta Yol), çev: Kemal Işık, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara 1971. 

………el-Munkız Mine'd- dalâl. çev: Ahmed Subhi Furat, Şamil Yayınevi, İstanbul 1972. 

Genç, Cafer, ''Eğitim Felsefesi Açısından Deizmin İmkanının Tartışılması'', Din Karşıtı 

Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed: Vecihi Sönmez- Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yıldız. 

Ensar Neşriyat, Van 2017. 

Gibson, W. L, Deism, The Church Cyclopedia, New York 1883. 

Gould, Kneale Rebecca, Deism, Continuum, London and New York 2005. 

Günay, Tümer, ''Brahmanizm'', TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), VI, ss. 329-333, 

İstanbul 1992. 

Gündoğar, Hamdi, ''Deizm; Aklın Tanrılaştırılması ya da Sorumsuz Özgürlük'' Din 

Karşıtı Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed: Burhaneddin Kıyıcı, Metin Yıldız ve 

Vecihi Sönmez. Ensar Neşriyat, Van 2017. 

Gürsoy, Kenan, ''İlhad''. TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XXII, ss. 96-98.  İstanbul 

2000. 

Hakkı, İzmirli İsmail, İslam Dini ve Tabii Din, İzmir İlahiyat Fakültesi Yayınları, İzmir 

1998. 

Harman, Vezir, Kelam İlminin Deizm Eleştirisi Bağlamında Akıl ve Alem Tasavvuru, 

Namık Kemal Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 3/1, ss. 13-51, 2017. 

Karagöz, Nail, ''Kelam İlmine Giriş'', Kelam I (Kelam Tarihi/ Kelam Okulları), ed: İsmail 

Şık- Nail Karagöz, Gece Kitaplığı, Ankara 2017. 

Karakoç, Yücel v. dğr., ''Zihniyet Kökenleri ve Tetikleyen Sebepleri Açısından Deizm'', 

Modern Bir Akıl Sapması: Deizm, Dirayet Kitaplığı, 2019. 

Karaköse, Şaban. Din Eğitiminde Bireyi Tanımak. Mavi Yayıncılık, İstanbul 2007. 

Kardaş, Meryem, ''Deizmin İncilinde Tanrı ve Din Tasavvuru'', Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm, ed: Vecihi Sönmez- Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yıldız, Ensar 

Neşriyat, Van 2017. 

Karl, Vorlander, Felsefe Tarihi, çev: Mehmet İzzet- Orhan Saadeddin, İz Yayıncılık, 

İstanbul 2004. 

Kaya, Mahmut, Aristoteles ve Felsefesi, Ekin Yayıncılık, İstanbul 1983. 

Koç, Mustafa, Gelişim ve Din Psikolojisi Açısından Ergenlik Dönemi, Ekev Akademi 

Dergisi, 7/15, ss. 113-132, 2003. 



82 

 

Koçak, Zeynep Canan, Günümüz Yerleşik Peygamber Tasavvurunun Genç Zihinlerde 

Karşılığı, Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 42, ss. 

118-134, 2019. 

Koloğlu, Orhan Ş, Kelam ve Mezhepler Tarihi Literatüründe Berahime, Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakütesi, 13/1, ss. 159-193, 2004. 

Korkmaz, Ömer Faruk v.dğr., ''Kur'an-ı Kerim Deizme Kapı Aralıyor mu?'', Modern Bir 

Akıl Sapması: Deizm, Dirayet Kitaplığı, 2019. 

Köktaş, Mümin, ''Aydınlanma, Hristiyanlık ve Deizm'', Anadolu Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 17/1, ss. 143-157, Eskişehir 2017. 

Lalor, Stephen, Freethinker Matthew Tindal, Continuum, New York 2006. 

Magee, Bryan, Felsefenin Öyküsü, Dost Kitabevi, Ankara 2000. 

MAK, Danışmanlık, Türkiye'de Toplumun Dine ve Dini Değerlere Bakışı. 

https://www.makdanismanlik.org/turkiyede-toplumun-dine-ve-dini-degerlere- 

bakisi/ MAK Danışmanlık, Ankara 2017. 

Maturidi, Ebu Mansur, Kitabu't Tevhid, thk: Bekir Topaloğlu, Muhammed Aruçi, Dâru 

Sâdir, Mektebetu İrşad, 2001. 

………..Te'vilatu'l Kur'an, Daru'l Mizan, IV, thk: Bekir Topaloğlu, Ahmed Vanlıoğlu, 

İstanbul 2005. 

………..Kitabu't Tevhid Tercümesi, çev: Bekir Topaloğlu, Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları, Ankara 2002. 

………..Te'vilatü Ehli-s Sünne, Risale Yayınları, thk: Fatıma Yusuf el- Haymi, III, 

Beyrut 2004. 

Menküç, Dilek, Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretmenlerinin Görüşleri Işığında 

Liselerde Deizm Düşüncesi (Yüksek Lisans Tezi), Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Sakarya 2019. 

Mutahhari, Murtaza, Materyalizme Eğilim Nedenleri, Bengisu Yayınevi, İstanbul 1995. 

Mutçalı, Serdar, Arapça- Türkçe Sözlük, İstanbul Dağarcık Yayın Eğitim Reklam ve 

Matbaacılık Ticaret ve Limited Şirketi, İstanbul 2014. 

Namlı, Abdullah, Thomas Paine'in Peygamberlik Hakkındaki Görüşlerinin 

Değerlendirilmesi, Trabzon İlahiyat Dergisi 5/2, ss. 471-513, 2018. 

Nicholls, David, God and Government in an Age of Reason, Routledge, London and New 

York 1995. 



83 

 

Okumuş, Namık Kemal, ''Yetersiz Bakiye: Deizmin Tanrı Tasavvuru'', Din Karşıtı 

Çağdaş Akımlar ve Deizm, ed: Vecihi Sönmez- Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yıldız. 

Ensar Neşriyat, Van 2017. 

Olgun, Hakan, Sekülerliğin Teolojik Kurgusu Protestanlık, İz Yayıncılık, İstanbul 2006. 

Osmanoğlu, Cemil, Din Eğitiminin Gelişimsel Temeli Olarak İnanç, Bilimname Düşünce 

Platformu, S. 27, ss. 177-206 , 2014. 

Özdemir, İbrahim, Eş'ariler'de Kelami Ta'lil, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 2/4, ss. 53-69, 2014. 

Özervarlı, M. Sait, Muhammed Abduh. TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XXX, ss. 482-

487, İstanbul 2005. 

Öztaş, Mehmet, Deizm ve Dini Hayat (Yüksek Lisans Tezi), Erciyes Ünversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Kayseri 2006. 

Özten, Ersan, ''Teizm ve Deizm Açısından Vahye Olan İhtiyaç'', Din Karşıtı Çağdaş 

Akımlar ve Deizm, ed: Vecihi Sönmez- Burhaneddin Kıyıcı- Metin Yıldız, Ensar 

Neşriyat, Van 2017. 

Öztürk, Y. Nuri, Tanrı, Akıl ve Ahlaktan Başka Kutsal Tanımayan İnanç Deizm, Yeni 

Boyut Yayınları, İstanbul 2019. 

Paine, Thomas, ''A Letter to a Friend Regarding The Age of Reason''. tarih yok. 

https://www.deism.com/paine_essay_age_of_reason.htm (erişildi: Haziran 20, 

2005). 

……..Akıl Çağı, çev: Ali İhsan Dalgıç, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 

2010. 

……..The Age Of Reason, Barnes-Nobles, New York 2006. 

……...''The Religion of Deism Compared With TheChristian Religion'', 

deism.com/paine_essay_deism_christianity.htm (erişildi: Haziran 20, 2005). 

Peker, Hasan, ''Tanrı ve Din Tasavvuru Bağlamıyla Deizm ve Yayılımı Üzerine'', Kilis 7 

Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 5/1, ss. 13-42, Kilis 2018. 

Piland, Tiffany E, The Influence and Legacy of Deism in Eighteenth Century America, 

Master of Liberal Studies These, S. 1-135, Florida 2011. 

Rousseau, Jean Jacques, Emil yahut Terbiyeye Dair, çev: Hilmi Ziya Ülken- Ali Rıza 

Ülgener- Selahattin Güzey, Türkiye Basımevi, İstanbul 1943. 

…………Emile, çev: Yaşar Avunç, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 2011. 

…………Emile ya da Çocuk Eğitimi Üzerine. çev: Mehmet Baştürk-Yavuz Kızılçim, 

Kilit Yayınları, Ankara 2003. 



84 

 

Samuel, Johnson, Johnson's Dictionary, Published by Charles J. Hendee, Boston 1836. 

Sinanoğlu, Mustafa, ''İlhad''. XXII, TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), ss. 90-92 İstanbul 

2000. 

Sire, James W., The Universe Next Door: A Basic Worldview Catalog, İnterVarsity Press 

5, ABD 2009. 

Sönmez, Bülent, Peygamber ve Filozof, Araştırma Yayınları, Ankara 2002. 

Şahin, Naim, Kur'an-ı Kerim'de Akıl ve Aklın Değeri Meselesi, Selçuk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 8, ss. 219-242, Konya 1999. 

Şener, Habib, John Locke'da Ruhun Ölümsüzlüğü ve Ahiret Hayatı. Kafkas Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 19, ss. 271-285, 2017. 

Şık, İsmail, ''İmam Maturidi ve Maturidilik'', Kelam I (Kelam Tarihi/ Kelam Okulları), 

ed: İsmail Şık- Nail karagöz, Gece Kitaplığı, Ankara 2017. 

Şimşek, Seher, Ortaöğretim Öğrencileri Arasında Yaygınlaşan Ateizm ve Deizm 

Düşüncesini Önlemede Din Eğitiminin Önemi (Yüksek Lisans Tezi), Ağrı İbrahim 

Çeçen Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ağrı 2018. 

Taşkıran, Ülkü, Lord Herbert of Cherbury’nin Doğal Din Anlayışı ve Düşünce Boyutu 

(Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum 2011. 

Taylan, Necip, Tanrı Sorunu, Ayışığı Kitapları Yayınevi, İstanbul 1998. 

Topaloğlu, Aydın, ''Ateizm'', Felsefe Ansiklopedisi, Etik Yayınları, Ankara 2003. 

…………Tanrıtanımazlığın Felsefi Boyutları Teizm ya da Ateizm, Furkan Kitaplığı 

Yayınları, İstanbul 2001. 

…………''Teizm'', TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XXXX, ss. 332-334, İstanbul 2011. 

Topaloğlu, Bekir, Allah'ın Varlığı. Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1991. 

Voltaire, Felsefe Sözlüğü 1-2, çev: Lütfi Ay, Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, İstanbul 

2001. 

………...Feylesofça Konuşmalar ve Fıkralar, çev: Fehmi Baldaş, Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, Ankara 1948. 

……….Zadig ve Başka Hikayeler. çev: Yaşar Nabi Nayır, Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, Ankara 1946. 

Vural, Mehmet, İslam Felsefesi Sözlüğü, Elis Yayınları, Ankara 2011. 

Wainwright, J. William, Deism, The Cambridge Dictionary of Philosophy, Cambridge 

1999. 

Wainwright, William J, ''Natural Religion'', The Cambridge Dictionary of Philosophy, ed: 

Robert Audi, Cambridge University Press, Cambridge 1999. 



85 

 

Wood, Allen W, Kant'ın Deizmi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 52/1, ss. 

327-347, 2011. 

Wood, Allen W, ''Deism'' Encylopedia of Religion, ed: Lindsay Jones, vol: 4, Thomson 

Gale, New York 2005. 

Yavuz, Yusuf Şevki, ''Delailü'n- Nübüvve''. TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), IX, ss. 117, 

İstanbul 1994. 

…….…''İstivâ'', TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XXIII, ss. 402-404, İstanbul 2001. 

…….....''Nübüvvet'', TDV İslam Ansiklopedisi (DİA), XXXIII, ss. 279-285, İstanbul 

2007. 

Yavuzyılmaz, Yusuf, Türkiye'de Deizmin Kökenleri. Çıra Genç Yayınları, İstanbul 2018. 

Yeşilyurt, Temel-Taşdelen, Mehmet, Ahiret İnancının Pratik Yansımaları. Kelam 

Araştırmaları Dergisi, 10/2, ss. 55-68, 2012. 

Yurdagür, Metin, ''Kadı Abdulcebbar''. TDV İslam Ansiklopedisi, XXIV, ss. 103-105, 

İstanbul 2001. 

Yüce, Mustafa, Allah- Alem- İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvet Meselesi. Dicle 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 13/1, ss. 35-60, 2011. 

Yürük, İsmail-Akbaş, Hamdi, ''Nübüvvet'', Kelam IV (Sistematik Kelam 2, Nübüvvet-

Mead), ed: İsmail Şık- İsmail Yürük. Araştırma Yayınları, Ankara 2016. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



86 

 

ÖZGEÇMİŞ 

KİŞİSEL BİLGİLER 

 

Adı ve Soyadı : Yunus ERGİN 

Doğum Yeri ve Tarihi : ADANA/SEYHAN (1989) 

e-mail: yunus_ergin89@hotmail.com 

 

ÖĞRENİM DURUMU 

 

Adana Anadolu İmam Hatip Lisesi (12.06.2007) 

İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi (03.06.2012) 

Anadolu Üniversitesi İktisadi İdari Bilimler Fakültesi/ Kamu Yönetimi   (15.09.2019) 

Anadolu Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü (2019- Halen devam ediyor) 

 

İŞ DENEYİMİ 

 

M.E.B. Öğretmen (Adana/Seyhan- Nilüfer Hatun Ortaokulu, 2013-…….) 

 

 

               

   

mailto:yunus_ergin89@hotmail.com

