
 
 

T.C. 
SÜLEYMAN DEMİREL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

   ENDÜLÜS’TE MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİ 
EDEBÎ ÇEVRE 

 
 
 

Ebuzer SARP 
1440207514 

 

DOKTORA TEZİ 

 
DANIŞMAN 

Prof. Dr. Hasan SOYUPEK 

 

ISPARTA -  2020



ii 
 

 

 

  



iii 
 

 

 



iv 
 

(SARP, Ebuzer, “Endülüs’te Murâbıtlar ve Muvahhidler Dönemi Edebî Çevre”, 
Doktora Tezi, Isparta, 2020) 

ÖZET 

Bu çalışmada Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemi edebî ortamı ile ilgili genel bir 
tasavvur oluşturmak amaçlanmaktadır. Bu dönem, Endülüs’teki Müslüman gücünün 
doruğa ulaşıp çöküşe geçmeye başladığı bir zaman dilimidir. Dolayısıyla yaşanılan süreç 
birçok farklı duygu ve düşüncelerin ortaya çıktığı bir zamandır. Bu ortamdaki hem 
bireysel hem toplumsal zihin dünyası elbette edebî ürünlerde yansımasını bulmuştur. Bu 
bağlamda dönemin siyâsî, dinî ve kültürel ortamına da yer yer değinilmektedir. Yanı sıra 
dönemin önemli şairlerinin tanıtımı yapılmaktadır. Konu ile bağlantılı olması açısından 
kadim Arap şiiri ile ilgili bilgilere de kısmen temas edilmektedir. Çalışmada sadece şiir 
ve çevirilerinin sunulmasının ötesinde bu edebî ürünlerin arka planına özellikle 
odaklanılmaktadır. Bununla birlikte bu kültürel mirasın edebî yönü de ihmal 
edilmemektedir.  

Anahtar Kelimeler: Endülüs, Murâbıtlar Devleti, Muvahhidler Devleti, Şiir, 
Nesir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 
 

 

(SARP, Ebuzer, “The Literary Environment During the Period of Almoravids 
and Almohads”, Phd Thesis, Isparta, 2020) 

ABSTRACT 

In the study, it is aimed to create a general imagination about the literary 
environment in the period of Almoravids and Almohads. This is the period when the 
Muslim power in Andalusia reached its peak and began to collapse. Therefore, the process 
is a time when many different emotions and thoughts emerged. Both the individual and 
the social mind world in this environment are naturally reflected in literary products. In 
this context, the political, religious and cultural environment of the period will be 
mentioned. Additionally, important poets of the period will be introduced. In connection 
with the subject, information on old Arabic poetry will also be partially touched. The 
study focuses not only on a few poems and translations, but also on the background of 
these literary products. After all, the literary aspect of this cultural heritage will not be 
neglected. 

Key Words: Andalus, Almoravids, Almohads, Poetry, Prose. 

 

  



vi 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................... iv 
ABSTRACT ..................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. vi 
KISALTMALAR............................................................................................................ ix 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................. x 
GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SİYÂSÎ SOSYAL VE KÜLTÜREL ORTAM 
I. ENDÜLÜS SİYÂSÎ TARİHİ ...................................................................................... 10 

A. Fetih ve Valiler Dönemi ....................................................................................... 11 

B. Emevîler Dönemi ................................................................................................. 11 

C. Mülûkü’t-Tavâif ................................................................................................... 12 

D. Murâbıtlar Devleti  (1056-1147) .......................................................................... 12 

E. Muvahhidler Devleti (1130-1269) ....................................................................... 17 

II. SOSYAL HAYAT...................................................................................................... 20 

A. Etnik Unsurlar ...................................................................................................... 20 

B. Aile Yapısı ........................................................................................................... 26 

C. Kadının Durumu................................................................................................... 28 

D. Ev Mimarisi .......................................................................................................... 29 

III. KÜLTÜREL HAYAT ............................................................................................... 30 

A. Eğitim ................................................................................................................... 30 

B. Yemek Kültürü ..................................................................................................... 31 

C. Giyim Kültürü ...................................................................................................... 33 

D. Özel Günler .......................................................................................................... 34 

E. Eğlence ................................................................................................................. 35 

IV. İLMÎ HAYAT ........................................................................................................... 36 

A. Tefsir .................................................................................................................... 37 

B. Fıkıh ..................................................................................................................... 38 

C. Hadis .................................................................................................................... 39 

D. Kelam ................................................................................................................... 40 

E. Tasavvuf ............................................................................................................... 40 

F. Felsefe .................................................................................................................. 41 



vii 
 

G. Dil ve Edebî İlimler .............................................................................................. 43 

İKİNCİ BÖLÜM 
MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİNDE ŞİİR 

I. ENDÜLÜS’TEKİ ŞİİR EKOLLERİ ........................................................................... 45 

A. Gelenekçi Akım ................................................................................................... 45 

B. Muhdes (Yeni) Akım ........................................................................................... 46 

C. Neoklasik Ekol ..................................................................................................... 47 

II. MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİ EDEBÎ ORTAM ....................... 51 

III. KONULARINA GÖRE KASİDE............................................................................. 56 

A. Medih Şiirleri ....................................................................................................... 56 

B. Gazel Şiirleri ........................................................................................................ 80 

C. Tasvir Şiirleri ..................................................................................................... 107 

D. Mersiye Şiirleri................................................................................................... 129 

E. Şarap Şiirleri....................................................................................................... 145 

F. Özlem ve Gurbet Şiirleri .................................................................................... 158 

G. Hiciv Şiirleri ....................................................................................................... 169 

H. Dinî Şiir .............................................................................................................. 180 

İ. Kadın Şairler ...................................................................................................... 203 

IV. KASİDENİN ŞEKİL ÖZELLİKLERİ .................................................................... 208 

A. İçerik Özellikleri ................................................................................................ 208 

B. Şiirlerde Edebî Unsurlar ..................................................................................... 211 

C. Şiirde Vezin ve Kafiye ....................................................................................... 215 

D. İktibas ve Tazmin ............................................................................................... 218 

1. Kur’ân-ı Kerîm ............................................................................................... 218 

2. Eski Edebî Miras ............................................................................................ 221 

V. YENİ ŞİİR TÜRLERİ .............................................................................................. 225 

A. Müveşşah ve Konuları........................................................................................ 225 

B. Zecel ................................................................................................................... 233 

1. Konuları .......................................................................................................... 235 

2. İbn Kuzmân ve Diğer Zeccâllar ..................................................................... 238 

3. Dil Özellikleri ................................................................................................. 244 

4. Müveşşah ve Zecel’in Avrupa Şiirine Etkisi .................................................. 245 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 
MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİNDE NESİR 



viii 
 

I. NESRİN DURUMU .................................................................................................. 252 

II. KONULARINA GÖRE RİSÂLELER ..................................................................... 256 

A. Divan Risâleleri .................................................................................................. 256 

B. Dinî Risâleler ..................................................................................................... 269 

C. İçtimai Risâleler ................................................................................................. 273 

D. Dostluk (İhvaniyyat) Risâleleri .......................................................................... 277 

1. Medih Risâleleri ............................................................................................. 277 

2. Tebrik Risâleleri ............................................................................................. 279 

3. Teselli Risâleleri ............................................................................................. 281 

4. Yardım İsteme Risâleleri ................................................................................ 283 

E. Tasvir Risâleleri ................................................................................................. 286 

F. Övünme Risâleleri .............................................................................................. 291 

III. RİSÂLELERİN SANAT ÖZELLİKLERİ .............................................................. 294 

A. Risâlelerin Yapısı ............................................................................................... 294 

B. Risâlelerin Uzunluğu .......................................................................................... 299 

C. Risâlelerde Şiir Kullanımı .................................................................................. 300 

D. Risâlelerde İktibas ve Tazmin ............................................................................ 301 

E. Risâlelerde Edebî Üslup ve Sanatlar .................................................................. 303 

IV. MAKÂMELER ....................................................................................................... 305 

V. İLMÎ NESİR ............................................................................................................. 308 

A. ez-Zehîra fî Mehâsini Ehli’l-Cezîra ................................................................... 308 

B. Kalâidu’l-İkyân fî Mehâsini’l-A‛yân ................................................................. 310 

VI. EDEBÎ TENKİT ..................................................................................................... 314 

A. İhkâmu San‛ati’l-Kelâm ..................................................................................... 315 

B. el-Vâfî fî Nazmi’l-Kavâfî ................................................................................... 317 

SONUÇ ......................................................................................................................... 320 
KAYNAKÇA ............................................................................................................... 325 

ÖZ GEÇMİŞ ................................................................................................................ 340 
 

 

 

  



ix 
 

KISALTMALAR 

b.   : İbn/bin 

bkz.  : Bakınız 

c.   : Cilt 

çev.   : Çeviren 

d.  : Doğumu 

dğr.  : Diğerleri 

h.   : Hicrî 

haz.  : Yayına hazırlayan 

Hz.  : Hazreti 

m.   : Miladî 

m.ö.  : Milattan önce 

m.s.   : Milattan sonra 

nşr.   : Neşreden 

ö.   : Ölümü 

s.   : Sayfa 

S.   : Sayı 

şrh.   : Şerh eden 

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.   : Tahkîk eden 

tkd.  : Takdim eden 

trc.  : Tercüme eden 

ty.   : Tarihsiz 

vb.   : Ve benzeri 

ve dğr.  : Ve diğerleri 

yy.   : Yayın yeri yok.  



x 
 

ÖNSÖZ 

Endülüs, Doğu ile kıyaslandığında üzerine yeterince araştırma ve çalışmanın 
yapılmadığı bir bölge olarak nitelendirilebilir. Bu durum elbette o bölgedeki edebî çevre 
için de söz konusudur. Edebî ürünlerin birçoğunun günümüze ulaşmaması bu durumun 
sebeplerinden birisi olabilir. Bölge ile ilişkinin yüzyıllar önce kopması da diğer bir etken 
olarak düşünülebilir. Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemini inceleyen bu çalışma, bir 
dönem özelinde dahi olsa bu bölgenin edebî varlığına ışık tutmak amacındadır.  

Genel anlamda Endülüs edebiyatı ile özel anlamda ise Murâbıtlar ve Muvahhidler 
dönemi edebiyatı ile ilgili bir tablo oluşturma hedefinde olan bu çalışma giriş, üç bölüm 
ve sonuçtan oluşmaktadır. Girişte çalışmanın amacı, yöntemi ve kaynakları ile ilgili bilgi 
verilmektedir. Birinci bölümde ise dönemin siyâsî, kültürel ve ilmî hayatı kısaca 
işlenmektedir. Bu bölüm, edebî ürünlerin muhtevalarını daha açık bir şekilde 
anlayabilmek ve kültür ile edebiyat arasındaki ilişkiyi kavrayabilmek adına bir öneme 
sahiptir. İkinci bölümde, çalışmanın büyük bölümünü kapsayan şiir ile ilgili konu ve şekil 
açısından bilgiler verilmiştir. Ayrıca dönemin müveşşahlarına ve zecellerine de kısaca 
değinilmiştir. Çalışmanın hacmini büyütmemek adına çok fazla örnek verilmemiştir. 
Yanı sıra yaygın olarak kullanılan ve bilindiği düşünülen kavram ve kelimelerin tanımları 
yapılmamıştır. Üçüncü bölümde ise nesir, muhteva ve şekil açısından incelenmiştir. Aynı 
şekilde konunun anlaşılmasını sağlayacak örnek sayısı ile yetinilmiştir.  

Çalışma sırasında engin bir anlayış ve hoşgörüyle ilgi, yardım ve önerilerini eksik 
etmeyen danışman hocam Prof. Dr. Hasan SOYUPEK’e teşekkürlerimi sunarım. Ayrıca 
süreç içerisinde değerli tavsiye ve yardımlarını esirgemeyen hocam Prof. Dr. Nejdet 
GÜRKAN’a, metot konusunda kıymetli bilgilerinden istifade ettiğim Prof. Dr. İsmail 
Hakkı GÖKSOY’a ve her konuda değerli zamanını bana ayıran Arş. Gör. Dr. Bünyamin 
AYDIN’a teşekkür ederim. 

Ayrıca ÖYP05683-DR-15 proje numarasıyla tezi destekleyen SDÜ ÖYP 
Koordinatörlüğü‘ne de teşekkür ederim. 

Ebuzer SARP 

                                             Nisan 2020 



1 
 

GİRİŞ 

Endülüs’teki Murâbıtlar  (1056-1147)  ve Muvahhidler  (1130-1269) döneminin 

edebî durumu ile ilgili genel bir tasavvur oluşturmayı amaçlayan bu çalışma, hem bir 

dönem hem de bölge incelemesi olarak nitelendirilebilir. Zira çalışmanın odak noktası 

Endülüs bölgesi ve XI. yüzyıl sonu ile XIII. yüzyıl ortalarına kadar olan dönemdir. 

Dolayısıyla bölge ve dönem olarak sınırlandırılmış bir çalışmadır. Ancak o dönemki 

Mağrib (Kuzey Afrika) bölgesinin Endülüs ile iç içe olduğu unutulmamalıdır. Birçok 

kaynakta da zikredildiği üzere Mağrib ve Endülüs bir ülkenin iki yakası gibiydi. Nitekim 

bu iki devletin de yönetim merkezleri Merakeş şehriydi. Mağrib, siyâsî olarak Endülüs’ü 

koruyup yönetirken Endülüs de orayı, kültürel ve edebî olarak yönlendiriyordu. 

Dolayısıyla çalışmada yer yer Mağrib bölgesinde yaşamış olan edip ve şairlerden de 

bahsedilmesi bu siyâsî, coğrafî ve kültürel etkileşimin bir sonucu olarak takdir 

edilmelidir. Yanı sıra Endülüs tarihinde siyâsî dönemlerin girift durumları ve bu 

dönemlerin kısa süreli olması şair ve ediplerin bu dönemlere nispeti açısından bazı 

karışıklıklara yol açmıştır. Nitekim Murâbıtlar döneminde yaşayan bazı şairlerin bir 

önceki dönem olan Tavâif dönemi şairleri olarak değerlendirilmesi bu durumun bir 

yansımasıdır.1 Ayrıca genel bir Endülüs zihin dünyası betimleme çalışması yapıldığı için 

yer yer dönem dışı şairlerden örnekler de verilebilmektedir. Çalışmada yer alan bazı 

isimlerin bu bağlamda değerlendirilmesi gerekmektedir. Söz konusu iki devlet 

döneminde çok fazla şair ve edibin yetiştiği için hepsinin biyografileri hakkında bilgiler 

vermek çalışmanın hacmini çok fazla artıracaktır. Dolayısıyla yalnızca öne çıkan şair ve 

ediplerin biyografilerine ve edebî özelliklerine yer verilmiştir.  

Çalışmada, söz konusu bölge ve dönemin edebî ortamı, şiirleri ve nesir ürünleri 

hem muhteva hem de şekil açısından incelenmiştir. Şairler, edipler ve onların edebî 

ürünlerine ilişkin yorumlara yer verilerek betimleyici bir metot takip edilmiştir. Dönemin 

öne çıkan şairlerinin hayatları ile ilgili de bilgilere değinilmiştir. Sunulan şiir ve nesir 

örneklerinin genel bir bilgi vermesi amaçlanmış ve aşırı örnek kullanımından 

kaçınılmıştır. Yine de örnek sayısının çok olması dönemin şair sayısı ve şiir ortamının 

 
1  İbn Hafâce (d. 1058-ö. 1139), bu durumun en bariz örneklerinden biridir. Hayatının ilk kısmını Tavâif 

döneminde, son kısmını ise Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde geçirmiştir. Hatta ölmeden önce 
Muvahhidler dönemini de idrak etmiştir. Dolayısıyla bu şairin Tavâif dönemi şairi olarak 
değerlendirildiği de görülmektedir. Ancak en fazla şiir yazdığı dönem sonraki dönem kabul edildiği 
için o aslında Murâbıtlar dönemi şairidir.  



2 
 

hareketliliği ile değerlendirilebilir. Zira bazı örnekleri çıkarmak konunun etraflıca 

anlaşılması açısından bir eksiklik sebebi olabilir. Şiir veya nesir örnekleri seçiminde hem 

genel anlamda edebî çevreyi inceleyen hem de müstakil konu olarak edebî ürünleri 

inceleyen birçok kaynak dikkate alınmış, bu örneklerin en çok kullanılanları ve en meşhur 

olanları tercih edilmeye çalışılmıştır.  

Endülüs’ün birçok farklı siyâsî döneme tanıklık etmesi bu dönemlerin kültürel, 

sosyal ve edebî ortamlarının da farklılaşmasına sebep olmuştur. Nitekim ilk fetih 

dönemleri ile iki asır sonraki dönemler arasında dikkate değer farklar vardır. Murâbıtlar 

ve Muvahhidler dönemi birbiri ardına yaşanan dönemler olsa da siyâsî otoritelerin 

ideolojik yönelimlerinde ve bu devletlerin hâkimiyeti altında yaşayan toplumların 

eğilimleri arasında farklılıklar görülebilmektedir. Edebî ortam incelenirken bu farklılıklar 

da göz önünde bulundurulmuş ve çalışma yapılırken mukayese yöntemine başvurularak 

bu farklar ortaya konulmuştur.  

Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemleri şairleri ve edipleri arasındaki farklılıkların 

yanı sıra Doğu edebî dünyası ile Endülüs’ün edebî çevresinin mukayesesi  de ihmal 

edilmemiştir. Hem şiir hem de nesir alanındaki iki bölgenin eğilimlerine vurgu yapılmış, 

farklılıklar ve benzerlikler ortaya konulmaya çalışılmıştır. Zira iki bölgeyi tamamen 

birbirinden ayırarak değerlendirmek mümkün değildir.  

Şair ve ediplerin şiir veya nesirlerinin salt edebî bir ürün olarak değerlendirilmesi 

yeterli olmayabilir. Dolayısıyla ortaya konulan edebî ürünün arka planı detaylı bir 

biçimde analiz edilmelidir. Bu çalışmada, şair ve edibin yaşadığı şartlar bağlamında 

toplum yapısı, etkilendiği siyâsî ve ideolojik ortam hakkında sentezler yapılmakta ve 

edebî ürün ile bu ortam arasında ilişki kurulmaya çalışılmaktadır.  Bu bağlamda metin 

analizi metodu kullanılmaktadır.  

Bu çalışmaya benzer birçok çalışmanın ilk dönem Arap edebiyatından itibaren 

yapıldığı görülmektedir. Endülüs şiiri ve edebiyatı ile ilgili çalışmaların ise son çeyrek 

yüzyılda özellikle Arap dünyasında yaygınlık kazandığı ifade edilebilir. Genel edebiyat 

incelemeleri, konu veya dönem incelemeleri yapılmaya devam etmektedir. Türkiye’de de 

benzer bir eğilimin olduğu söylenebilir. Ancak Arap dünyası ile kıyaslandığı takdirde bu 

eğilimin henüz başlangıç aşamasında olduğu görülür. Müstakil olarak Murâbıtlar ve 

Muvahhidler dönemi şiiri ve nesri ile ilgili Arap literatüründe birkaç çalışma olduğu 



3 
 

görülmektedir. Bu çalışmalar genel bir edebî çevre incelemesinden ziyade şiir veya nesir 

üzerinedir. Türkiye’de ise bu dönem ile ilgili bir çalışma mevcut değildir. Bu çalışma 

genel bir edebî ortam incelemesi olarak bu boşluğu doldurmayı amaçlamaktadır. Çalışma, 

şüphesiz bir başlangıç aşaması olarak değerlendirilebilir. Dönemi ve bölgeyi anlamayı 

sağlayacak birçok temel kaynağa müracaat edilmiştir.  

Çalışmada klasik ve çağdaş birçok kaynak kullanılmıştır. Konu ile ilgili özellikle 

Arapça kaynakların teminine ihtimam gösterilmiş olup bazen yabancı kaynaklara da 

başvurulmuştur. Yurtiçinde bulunamayan birçok kaynak yurtdışındaki kütüphanelerden 

elde edilmiştir. 

Konu ile ilgili klasik kaynakların başında İbn Bessâm (ö. 542/1147)’ın ez-Zehîra 

fî Mehâsini Ehli’l-Cezîra isimli kitabı gelmektedir. Müellifin çalışmanın konusu olan 

Murâbıtlar döneminde yaşamış olması eserin önemini artırmaktadır. Zira konu edinen 

birçok şair ve edibin ürünlerine ulaşmak için vazgeçilmez bir kaynak niteliği 

taşımaktadır.  

ez-Zehîra kadar önemli bir diğer eser İbn Hâkân (ö. 529/1135 [?])’ın Kalâidu’l-

İkyân fî Mehâsini’l-A‛yân isimli eseridir. ez-Zehîra ile benzer özelliklere sahip olan eserin 

müellifi aynı dönemde yaşadığı için çalışmanın temel kaynaklarından biri olduğu 

rahatlıkla ifade edilebilir. Ancak ez-Zehîra’nın yanında ikincil bir kaynak olduğunu 

vurgulamak gerekir. Nitekim bazı bölümleri doğrudan ez-Zehîra’dan aldığına dair 

nakiller ve yorumlar mevcuttur.   

Hem tarihî hem de edebî bilgiler içermesi açısından el-Makkarî (ö. 

1041/1632)’nin Nefhu’t-Tîb min Ğusni’l-Endelüsi’r-Ratîb eseri de çalışmada fazlasıyla 

kullanıldı. Kendisinden önceki eserlerden çokça alıntılar ve nakiller yapması, dönemin 

şiir ve nesirlerine detaylıca yer vermesi onu göz ardı edilemez eserlerden biri haline 

getirir.  

İbn İzârî (ö. 712/1312’den sonra)’nin el-Beyânu’l-Muğrib fî Ahbâri Mülûki’l-

Endelüs ve’l-Mağrib adlı eseri temel olarak tarihî bilgiler ihtiva eden bir eserdir. XIII. 

yüzyılın başlarında vefat ettiği Endülüs ve Merakeş’te yaşadığı nakledilen müellifin hem 

yaşadığı dönem hem de yaşadığı bölge Endülüs edebiyatı çalışmaları için temel bir 

kaynak olmasını kaçınılmaz kılmaktadır. Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemine özel bir 



4 
 

kısım ayrılan eser, kendinden önceki birçok temel kaynaktan yararlanmıştır. Verdiği 

tarihî ve coğrafî bilgilerin yanında edebiyat ortamına değinmesi ve edebî ürünleri bir 

bütün olarak sunması eseri değerli kılmaktadır. Dönemin yöneticileri hakkında da detaylı 

bilgiler veren müellif toplumun yaşantısına da ışık tutan önemli geleneklerden 

bahsetmektedir. Eserde birçok divan risâlesi yer almaktadır. Verdiği edebî ürünlerin 

tarihlerini açık bir şekilde zikretmesi de diğer bir özelliğidir. 

Hemen hemen aynı yıllarda yaşayan İbn Abdulmelik el-Merrâküşî (ö. 

703/1303)’nin ez-Zeyl ve’t-Tekmile li Kitâbey el-Mevsûl ve’s-Sıla isimli eseri de dönemin 

edebî ve ilmî yapısı hakkında bilgi edinmek adına ilk kaynaklardan biridir. Eser, bir 

teracim kaynağı niteliğindedir. Endülüslü âlim ve edipler ile ilgili bilgiler vermektedir. 

Bu yönü onu diğer birçok kaynaktan ayırmaktadır. Dönemin eserlerine yansıyan edebî 

sanat kullanımı furyasından nispeten uzak durulduğu görülen eserde kişiler hakkında 

anlaşılır bilgiler verilmekte ve eşanlamlı sıfatlarla anlamların yok edilmediği 

görülmektedir. Edip ve şairlerin hayatları ile ilgili bilgilerin yanı sıra birçok şiir ve nesir 

örneklerine yer vermesi eseri dönem araştırmacıları için çok önemli bir noktaya 

taşımaktadır.  

Kısa hacimli olsa da Muvahhidler döneminde yaşamış olan Abdülvahid el-

Merraküşî (XIII. yy) tarafından yazılan el-Mu‛cib fî Telhîsi Ahbâri’l-Mağrib adlı eser de 

hem tarihî bilgiler hem de edebî yorumları dolayısıyla temel kaynaklardan biri haline 

gelmektedir. Murâbıtlar dönemi olaylarına da yer verilen eserde yöneticilerin edebiyatla 

ilişkisine de değinilir. Eserde fetihten hicri 667 (1269) yılına kadar olan Endülüs ve 

Mağrib bölgesi ile ilgili bilgilere kısaca yer verilir. 

İbn Saîd (ö. 685/1286)’in el-Muğrib fî Hule’l-Mağrib ve İhtisâru’l-Kıdeh adlı 

kitapları ayrıca önem taşımaktadır. Müellifin, Muvahhidler asrının sonlarına doğru 

yaşamış olması ve bu dönemin birçok edip ve şairi ile arkadaş olması edebî ürünleri 

birinci ağızdan aktarmasına olanak sağlamıştır. Bunun yanında bu şair ve ediplerin 

yaşantıları ile ilgili olayları yaşayarak anlatmıştır. Ayrıca kendinden önceki kaynaklardan 

da alıntılar yapmaktadır. Verdiği bilgileri anlaşılır bir dille ifade etmektedir. Klasik 

şiirlerin yanında müveşşah ve zecellere de genişçe yer vermesi diğer önemli bir 

özelliğidir. 



5 
 

Dönemin ediplerinden Safvan b. İdris (ö. 598/1202) tarafından yazılan Zâdu’l-

Müsâfir ve Ğurretü Muhayye’l-Edebi’s-Sâfir isimli kitap ise dönemin şiirlerini günümüze 

ulaştırması bakımından değer taşımaktadır. Müellifin, şiirlerini naklettiği kişilerin kendi 

arkadaşları olması eseri birinci el bir kaynak haline getirmektedir. Eserde şairlerin 

hayatları ile ilgili bilgilere yer verilmemesi eserin en önemli eksikliği olarak ifade 

edilebilir.  

Muvahhidler sonrasında yaşamış olan Lisânüddîn b. Hatîb (ö. 776/1374-75)’in el-

İhata’sı verdiği biyografik ve edebî bilgiler açısından yine çok önemlidir. Eserde dönemi 

aydınlatan birçok temel bilgiye yer verilmektedir. Özellikle biyografisini verdiği kişiler 

ile ilgili not düştüğü tarihler çok değerlidir.  

Ebu Mervân İbn Sâhib es-Salât (ö. 594/1198’den sonra)’ın el-Mennu bi’l-

İmâme’si de unutulmaması gereken kaynaklardandır. Bu kaynak, özellikle Muvahhid 

halifelerinin hayatlarından kesitler sunmakta ve yaşanılan siyâsî ve askerî olaylara dair 

bilgiler vermektedir. Eserde çok fazla şiir ve nesir örneği yoktur. Ancak naklettiği şiir ve 

risâlelerin tamamına yer vermesi en önemli özelliğidir. Nitekim zikrettiği şiirlerin 

yalnızca bir kısımlarının diğer kaynaklarda yer aldığı görülmektedir.   

Söz konusu dönem devam ederken veya çok yakın dönemlerde yazılan klasik 

kaynakların yanı sıra dönemi ve bölgeyi esas alan modern kaynak ve araştırmalardan da 

mümkün olduğunca fazlasıyla yararlanıldı.  

Bu modern araştırmaların en önemlilerinden birisi Muhammed Mecid Saîd’in eş-

Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn adlı eseridir. Eser, alan araştırmacılarının 

müstağni kalamayacağı bir kaynaktır. Müellif, verdiği örneklerin yanında dönemi 

anlamayı sağlayacak yorumlarda da bulunur. Çok fazla örnek kullanımı eserin hacminin 

geniş olmasına neden olmuştur. Müellifin, klasik kaynakların yanında modern kaynaklara 

olan hâkimiyeti de açıkça görülebilmektedir.  

Benzer bir eser ise Fevzi İsa Sa‛d’ın eş-Şi‛ru fî Asri’l-Muvahhidîn isimli eseridir. 

Endülüs üzerine birçok çalışması bulunan yazarın bu eseri alanın temel kaynaklarından 

bir diğeridir. Bazı bölümlerde verdiği bilgiler ve yaptığı analizler sınırlı olsa da çok 

önemli noktalara temas etmektedir. Aynı müellifin şiirde hiciv ve müveşşahlar konusunda 



6 
 

da temel sayılabilecek eserleri bulunmaktadır. Yanı sıra dönemin nesri üzerine de 

araştırmalar yapmıştır.  

Ali İbrahim Kürdî’nin eş-Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Asri’l-Muvahhidîn isimli 

eseri ise Mağrib bölgesindeki şiir ortamını incelemektedir. Yer yer Endülüs’e de atıflar 

yapılan eser Mağrib bölgesi için temel birkaç kaynaktan biridir.  

Abdullah Kennûn’un en-Nübûğu’l-Mağribî fi’l-Edebi’l-Arabî adlı geniş çalışması 

da Mağrib ile ilgili temel eserlerden bir diğeridir. Çalışmada aynı zamanda tarihî ve siyâsî 

süreçlere dair de geniş bilgiler bulunmaktadır. Birçok çalışmaya kaynaklık eden eserde 

ilk dönemlerden itibaren birçok şair ve edibe ait şiir ve nesir örnekleri yer alır.  

İhsan Abbas’ın Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn eseri 

kesinlikle sözü edilmesi gerek bir eserdir. Müellifin Endülüs edebiyatı ile ilgili birçok 

klasik kaynağın ve divanın tahkikini yapması onun eserlerini dikkatle incelemek için tek 

başına yeterli bir sebeptir. Abbas, özellikle bu eserinde çok geniş ve referans alınabilecek 

bilgiler vermektedir. Bunun yanında yaptığı açıklayıcı ve zihin açıcı değerlendirmeler 

Endülüs edebiyatı çalışan herhangi biri için yol gösterici niteliktedir. Müellifin diğer eseri 

Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru Siyâdeti Kurtuba her ne kadar diğer eseri kadar olmasa 

da aynı şekilde faydalanılması gereken bir eserdir.  

Hikmet Ali el-Evsî’nin el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn adlı eseri 

Muvahhidler dönemi edebiyatı hakkında bilgi edinmek için bir giriş niteliği taşıyan 

eserdir. Bu dönem ve özellikleri hakkında bilgilendirmeler yapan müellif, edebî ürünler 

hakkında da kısa bilgiler vermektedir. Şiir ve nesir örneklerinin az sayıda olduğu eserde 

müellifin yer yer döneme dair tasvir ve yorumları alan araştırmacısı için önem arz 

etmektedir.  

Abdulaziz Atîk’in el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs adlı eseri ise bütün olarak 

Endülüs edebiyatını ele alan eserlerden biridir. Ancak müellifin özgün yorumları eserin 

değerini yükseltmektedir. Gereksiz detaylara girmeden konuyu ifade edecek cümleleri 

seçmesi ve seçtiği örneklerin açıklayıcı olması eseri vazgeçilmez kılmaktadır. Nitekim 

birçok araştırmacının bu eserden faydalandığı görülmektedir. Genel bir çalışma olduğu 

için dönemler ile ilgili bilgi edinmek konusunda yeterli faydayı sağlamamaktadır.  



7 
 

Ali Muhammed Sellâme’nin el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs adlı eseri Atik’in 

eserine benzer nitelikte bir eserdir. Eserin öne çıkarılması gereken özelliği yer yer 

müellifin kendi yorumlarını ve bakış açısını yansıtmasıdır. Bunun dışında Atik’in eseri 

ile çok farkı olduğunu söylemek zordur.  

el-Ceylânî’nin “İtticâhâtu’ş-Şi‛r fi Asri’l-Murâbıtîn” isimli yüksek lisans tezi 

modern kaynakları fazlasıyla kullanması açısından değerli bir çalışmadır. Çalışmanın 

eksiği konuları kısa olarak işlemesidir. Ancak bu durum, çalışmanın yüksek lisans tezi 

olması ile ilgilidir. Buna rağmen verdiği örneklerin konu ile doğrudan ilintili olması ve 

okuyucuya net bir fikir vermesi çalışmayı önemli kılmaktadır. 

Bunların yanında zecel konusuyla ilgili Abdulaziz el-Ehvânî’nin kaleme aldığı ez-

Zecel fi’l-Endelüs kitabı zecel ve zeccâllar ile ilgili çalışma yapan herhangi bir araştırmacı 

için vazgeçilmez kaynaklarından biridir. Hatta en sistematik temel kaynak olduğu 

söylenebilir. Müellif, zeceli şekil ve konu açısından incelemekte ve Endülüs’te yetişen 

zeccâlların hayatları ile ilgili detaylı bilgiler vermektedir. Zecellerin içeriklerini dönemin 

hayatı ile ilişkilendirmesi, İbn Kuzmân’nın zecellerini derin bir şekilde incelemesi ve 

onun hayatına dair yaptığı tafsilatlı ve özgün yorumlar bu eserin değerini artırmaktadır.  

Hasan Ali Hasan tarafından telif edilmiş olan el-Hadâratü’l-İslâmiyye fi’l-Mağrib 

ve’l-Endelüs; Asru’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn isimli kitap ise hem Murâbıt hem de 

Muvahhidler döneminin kültürel ve sosyal hayatı ile ilgili net bilgiler sunmaktadır. Eser, 

verdiği detaylı bilgilerin yanı sıra kullandığı temel kaynaklar bakımından da çok nitelikli 

bir kitaptır. Dolayısıyla bu iki dönem ile ilgili çalışma yapanların müstağni kalmaması 

gereken bir eserdir.  

Arap dünyasında yapılmış çalışmalara ek olarak bazı batılı araştırmacıların 

eserlerine de müracaat edildi. Bu eserlerin Arap dünyasındaki çalışmalardan daha erken 

dönemde yapılmış olmaları onları daha değerli hale getirmektedir. 

Angel Gonzalez Palencia (1889-1949)’nın  Historia de la Literatura Arabigo-

Espanola isimli eseri özel olarak Endülüs edebiyatı için genel olarak ise Endülüs düşünce 

dünyası için gerçek anlamda bir temel kaynak niteliğindedir. Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî 

ismiyle Hüseyin Munis tarafından Arapçaya çevrilmiştir. Verdiği özgün bilgilerin 

yanında dönem araştırmacılarını yönlendiren yorumları ile bu eser Endülüs araştırmacısı 



8 
 

için vazgeçilmez bir eserdir. Genel bir Endülüs incelemesi olmasının yanın da siyâsî 

dönemlerin özelliklerine de zaman zaman temas etmektedir. Şairleri, edipleri ve eserlerini 

incelemekte açık ve net yorumlar yapmaktadır. Bölge ile ilgili Arapça kaynakların 

neredeyse hepsinin bu eserden faydalandığı görülmektedir. Bölge ile ilgili eserlerden 

Türkçeye kazandırılması gereken kaynakların başında geldiği düşünülebilir. 

Emilio Garcia Gomez (1905-1995)’in Poemas Arabigoandaluces isimli 

incelemesi de Palencia’nın eseri gibi alan araştırmacılarının temel kaynaklarından biridir. 

Endülüslü şairlerin bazılarının divanlarını tahkik edip neşreden ve bölgeye ait birçok 

makalesi bulunan yazarın bu eseri Endülüs şiiri için tabiri caizse başyapıtlardan birisidir. 

Yine Hüseyin Munis tarafından eş-Şi‛ru’l-Endelüsî  ismiyle Arapçaya tercüme edilen bu 

eserin en olumsuz tarafı müellifin kendi yorumlarına ve bilgilere yer verdiği kısmın 

yalnızca yetmiş sayfa civarında olmasıdır. Bu küçük hacmine rağmen hemen hemen 

bütün Arapça kaynaklarda temel değerlendirme olarak onun yorumları dikkate alınmıştır. 

Endülüs şiiri ve yaşanan dönemlere dair yaptığı kısa ve net değerlendirmeler için 

müracaat edilebilir.  

Bir diğer batı kökenli kaynak ise Henri Peres (1890-1983)’in La Poesie Andalouse 

en Arabe Classique au xi.siecle isimli eseridir.  Tahir Ahmed Mekkî tarafından eş-Şi‛ru'l-

Endelüs fî Asri't-Tavâif ismiyle Arapçaya çevrilmiştir. Bu eser gerçek anlamda bir şiir 

incelemesidir. Müellif yalnızca edebiyat kitaplarını değil tarih kitaplarını da taramış ve 

ortaya muazzam bir eser koymuştur. Şiirlerin ve şairlerin tanıtımının ötesinde yaptığı 

çıkarımlar ve özgün yorumları ile vazgeçilmez bir kaynak olarak düşünülebilir. Yine 

birçok Arapça kaynakta onun yaptığı yorumların referans kaynağı olduğunu görmek hiç 

şaşırtıcı değildir. Alan araştırmacıları için değerli bir kaynak olmasının ötesinde örnek bir 

çalışma niteliğinde olduğu düşünülebilir.  

Türkiye’de yapılmış olan genel edebiyat dönemi incelemelerine ve özel konuya 

ayrılmış makalelere de müracaat edildi.  

Endülüs edebiyatı dönemleri ile ilgili Türkiye’de yapılan çalışmalar;  1999 yılında 

Faruk Çiftçi tarafından yapılan “Endülüs'te Hilafet Dönemi Edebi Çevresi (316-422/929-

1031)”, 2002 yılında Mustafa Çınar tarafından yapılan “Endülüs'te Mulükü't-Tavaif 

Dönemi Edebi Çevresi” isimli doktora tezleridir. Murâbıtlar dönemine kadar olan süreci 

inceleyen bu çalışmalar diğer alan araştırmacılarına hem metot hem kaynaklar açısından 



9 
 

yol gösterici niteliktedir ve zihin açıcı noktadadırlar. Benzer şekilde Doğu’daki bölgeleri 

inceleyen çalışmalar da bulunmaktadır. Bunlar: 1992 yılında Kenan Demirayak’ın yaptığı 

“1.Abbasi asrında Edebi Çevre (132-232/750-847)”, 1995 yılında Ömer Ünal’ın yaptığı  

“Sadru'l-İslâm'da Edebi Çevre (1-41/622-661)”, yine aynı yıl Nurullah Yılmaz’ın yaptığı 

“III.Abbasi asrında Edebi Çevre (334-447/945-1055)”, 1997 yılında Selam Bakırcı’nın 

yaptığı “4. Abbasi döneminde Edebi Çevre (447-656/1055-1258)”, 2000 yılında Nejdet 

Gürkan’ın yaptığı “Arap edebiyatında Memlukler (Moğollar) Dönemi (656/1258-

923/1517)”, 2001 yılında Ahad Emirçupani’nin yaptığı “Gaznelilerin ilk döneminde 

Edebi Çevre” ve yine aynı yıl Sait Uylaş’ın yaptığı “II. Abbasi Asrı'nda edebi çevre (232-

334/847-945)” isimli doktora çalışmalarıdır. Bunların yanında yalnızca bazı şiir 

konularına hasredilmiş çalışmalar da bulunmaktadır.  

 Görüldüğü üzere Arap edebiyatının farklı bölgelerdeki ve dönemlerdeki durumu 

birçok müstakil çalışma içerisinde incelenmiştir. Bu çalışmalar verdikleri geniş bilginin 

yanında şüphesiz sonraki dönem araştırmacıları için bir rehber niteliğindedir. Bu 

çalışmanın hazırlanmasında da söz konusu çalışmalara müracaat edilip metot yönünden 

yararlanılmıştır.   



10 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

SİYÂSÎ SOSYAL VE KÜLTÜREL ORTAM 

I. ENDÜLÜS SİYÂSÎ TARİHİ 

Endülüs, bugünkü İspanya topraklarında Müslümanların kurmuş oldukları 

medeniyete verilen isimdir. Tarihî süreç içerisinde Müslüman İspanya’yı ifade eden bir 

kavram olmuştur. Ancak bu kavram, Müslümanlardan önce bu topraklarda yaşayan insan 

topluluklarının kullandığı bir isimdir.2 

Müslümanlar tarafından İspanya’ya yapılan fetih hareketleri hicri I. asrın 

sonlarına tesadüf etmektedir. Bu dönemde Kuzey Afrika’yı neredeyse tamamen fethetmiş 

olan Müslümanlar, bir sonraki adım olarak komşu kıta olan Avrupa’ya geçmişlerdir. 710 

yılında Kuzey Afrika Valisi Musa b. Nusayr (ö. 97/716), Tarif b. Mâlik (ö. 124/742)’in 

yanına beş yüz kişilik bir ordu vererek onu keşif amacıyla İspanya’ya göndermiştir. Tarif 

b. Mâlik, İspanya’dan ganimetlerle ve başarı kazanmış olarak dönünce fetih için 

hazırlıklar başladı. 713 yılında da Tarık b. Ziyad (ö. 102/720), İspanya’yı fetih 

yolculuğuna çıkmıştır.3 Tarık b. Ziyad, karışıklık içinde olan, düzensizliğin hâkim olduğu 

ve Vizigotlar’ın acımasız bir şekilde yönetmeye çalıştıkları İspanya’da ilerlemekte 

güçlük yaşamayarak kısa bir sürede Vizigotlar’ın başkenti olan Toledo şehrine kadar olan 

kısmı fethetmeyi başarmıştır. İspanya’da yaşayan Yahudiler de gördükleri baskılardan 

kurtulacakları umuduyla fetihlere yardım etmişlerdir.4  

711 yılından itibaren başlayan fetih hareketleri sonucunda 1492 yılına dek 

Müslümanlar bazen istikrarlı bazen de istikrarsız bir şekilde bu topraklarda 

hâkimiyetlerini sürdürmüşlerdir. Endülüs’teki bu süreç birçok döneme ayrılır. Bu 

dönemler şu şekildedir: 

 Dönem Tarih  

1 Fetih ve Valiler Dönemi 711-755 

2 Endülüs Emevîleri 755-1031 

 
2  Endülüs” ismi üzerine detaylı yorumlar için bkz. C. S. Colan, el-Endelüs, Dârü’l-Kitâbi’l-Lübnanî, 

Beyrut, 1980, s. 16-60. 
3  Tarık b. Ziyad ve ilk fetihler hakkında detaylı bilgi için bkz. Mahmud Şelebî, Hayâtu Tarık b. Ziyad 

Fâtihi’l-Endelüs, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1992, s. 79-151. 
4  Şakir Mustafa, el-Endelüs fi’t-Târîh, Menşûrâtu Vizâreti’s-Sekâfiyye, Dımaşk, 1990, s. 25.; Ayrıca 

bkz. Komisyon, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Târîhi, Çağ Yayınları, İstanbul, 1987, IV, 29-30. 



11 
 

3 Mülûkü’t-Tavâif 1031-1090 

4 Murâbıtlar Devleti 1090-1147 

5 Muvahhidler Devleti 1147-1229 

6 Gırnata Beni Ahmer Emirliği 1238-1492 

 

A. Fetih ve Valiler Dönemi 

714 yılında Halife Velid b. Abdulmelik’in emriyle Musa b. Nusayr, Afrika’nın 

idaresini oğlu Abdullah’a, Endülüs’ün idaresini ise oğlu Abdulaziz’e bırakmış ve Tarık 

b. Ziyad ile beraber Dımaşk’a dönmüştür.5 Bu tarihten itibaren valiler dönemi 

başlamıştır.6 Bu dönem milâdî 714 - 755 yıllarını kapsar. Valiler döneminde Endülüs, 

Emevî Devleti’ne bağlı bir vilayet olarak idare edilmiştir. Bu dönemde Müslümanlar 

Pireneler’i aşmış ve Avrupa’nın fethi için çalışmışlardır. Fetih hareketleri sonucunda 

Lyon, Bordeaux gibi Fransız şehirleri alınarak 732 yılında Paris’e kadar ilerleme 

başarılmıştır. Bu yeni dönemde Endülüs’te, farklı bir medeniyetin temelleri atılmaya 

başlanmış ve yeni bir toplum oluşturma amacı güdülmüştür. Endülüs’te Berberî ve Arap 

nüfusunun artışını sağlamak için bu dönemde Kuzey Afrika, Şam ve Hicaz bölgesinden 

insanlar buraya yerleştirilmiştir.7 

B. Emevîler Dönemi 

Abbâsîler'in 750 yılında ayaklanması ile Şam'da başlayan katliamdan kaçabilen 

Emevîler, İspanya'ya gelerek burada 756 yılında bağımsız bir devlet kurdular. Böylece 

başkenti Kurtuba kenti olan müstakil bir Müslüman devleti kurulmuş oldu.  Bu tarihten 

itibaren İspanya'ya tekrar egemen olmak isteyen Franklarla ve İspanyollarla devamlı 

mücadele içinde oldular. Emevîler Şam, Bağdat, Basra gibi ilim merkezlerine öğrenciler 

göndererek Endülüs’ün ilmî açıdan gelişmesini sağladılar. Birçok mescid, kütüphane ve 

kale inşa ederek imar faaliyetlerinde bulundular. Emirlik ve Halifelik olarak iki dönem 

 
5  Muhammed Abduh Hatemleh, el-Endelüs; et-Târîh ve’l-Hadâra ve’l-Mihne, Matâbiu Dustûri’t-

Ticâriyye, Amman, 2000, s. 102. 
6  Detaylı bilgi için bkz. Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Muhammed İbn İzârî el-Merrâküşî, el-Beyânu’l-Muğrib 

fî Ahbâri’l-Endelüs ve’l-Mağrib, (thk. C. S. Kolan-E. Levi-Provençal), Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1980, 
II, 23-61. 

7  Detaylı bilgi için bkz. Abdurrahman Ali el-Haccî, et-Târîhu’l-Endelüsî mine’l-Fethi’l-İslâmî hattâ 
Sükûti Gırnâta, Dârü’l-Kalem, Beyrut, 1981, s. 136-213.; Halil İbrahim es-Sâmirrâî ve dğr., Târîhu’l-
Arab ve Hadâratühüm fi’l-Endelüs, Dârü’l-Kütübi’l-Vataniyye, Bingazi, 2000, s. 64. 



12 
 

olarak kaynaklarda incelenen Endülüs Emevî Devleti, 1031 yılında iç karışıklıklar ve dış 

saldırılar nedeniyle yıkılmıştır. Tarımsal üretime önem veren Emevîler, Endülüs’ün Batı 

ve Mağrib arasındaki köprü olma özelliğini de kullanarak Endülüs’ü çok önemli bir 

ticaret merkezi haline getirdiler.8  Endülüs Emevî Devleti yıkıldıktan sonra yerine hemen 

hemen bütün şehirlerde küçük mahalli devletler, diğer adıyla Mülûkü’t-Tavâif kuruldu.9 

C. Mülûkü’t-Tavâif  

Endülüs Emevî Devleti’nin 1031 yılında parçalanmasından sonra Endülüs’te bir 

kısmını soylu ve zengin ailelerin, bir kısmını daha önce tayin edilmiş idarecilerin kurduğu 

müstakil küçük devletler ortaya çıktı.10 Hemen her şehirde kurulan bu devletçiklerin 

bazılarının isimleri şu şekildedir: Zünnûnîler, Tücîbîler, Hûdîler, Eftasîler, Abbâdîler ve 

Zîrîler. Bu küçük emirliklerle beraber merkezi otorite yok olmuş ve siyâsî karışıklık 

dönemi başlamıştır. Medeniyet ve ilmî alanda gelişmeler devam etse de bu küçük 

devletlerarasında siyâsî mücadeleler artmıştır. Her emirlik kendisini güçlü gördüğü anda 

diğerine saldırmış ve rakiplerini hâkimiyet altına alma amacı gütmüştür. İç karışıklık ve 

istikrarsızlık sonucunda kuzeydeki Hristiyan krallıkların saldırıları ile karşı karşıya 

kaldılar. Bu süreçte yardıma gelen Murâbıtlar’ın hükümdarı Yusuf b. Tâşfîn (ö. 

500/1106) Hıristiyanları yenilgiye uğrattıktan sonra bu küçük devletlere de son vererek 

onları kendi ülkesine bağlı bir vilayet haline getirdi.11 

D. Murâbıtlar Devleti  (1056-1147)  

Murâbıt isminin kökeni ile ilgili farklı rivayetler vardır. Bazı tarihçilere göre bu 

isim Abdullah b. Yasin’in (ö. 449/1059) Senegal veya Nijer nehri üzerine bina ettirdiği 

 
8  Detaylı bilgi için bkz. el-Haccî, et-Târîhu’l-Endelüsî, s. 300-321.; Şakir Mustafa, el-Endelüs fi’t-Târîh, 

s. 66. 
9    Abdulmecid Nuaymi, Târîhu’d-Devleti’l-Umeviyye fi’l-Endelüs, Dârü’n-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, 

1986, s. 535. 
10  Mehmet Özdemir, Endülüs Müslümanları, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1994, s. 145. 
11   Hamdî Abdülmü’min Muhammed Hüseyn, et-Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Hadârî li’l-Mağrib ve’l-Endelüs fî 

Asri’l-Murâbıtîn, Dârü’l-Ma‛rife el-Câmiiyye, İskenderiyye, 1997, s. 65. 



13 
 

ribattan12 gelmektedir.13 Bazılarına göre ise ribattan çıkış ve düşman kabilelerle 

karşılaşma sürecinde askerlerin sabrını ve isteğini övmek için verilen isimdir.14 Diğer bir 

rivayete göre ise Abdullah b. Yasin, Burguvata güçlerine karşı zafer kazandıktan sonra 

bu ismi askerlerine vermiştir.15 

Murâbıtlar’ın hangi ırka mensup olduklarına dair aynı şekilde farklı rivayetler söz 

konusudur. Murâbıtlar, Arap Himyeri kabilesine veya Berberî bir kabileye mensupturlar.  

Murâbıtlar, bazı tarihçilerin kaydettiklerine göre Yemen’den Afrika’ya doğru göç etmiş 

kabilelerden oluşmaktadır. Bu kabilelerin bazıları Afrika’yı vatan edinmiş bir kısmı ise 

Atlas okyanusunun kıyısında Batı Sahra’ya kadar göçe devam ederek orada ikamet 

etmiştir.16  Göçen gruplardan olan Lemtûne, Cüdâle, Lemta, Tarika, Ada kabileleri 

doğuda Gadames şehrinden Atlas okyanusuna, kuzeyde Deren dağından güneyde Sudan 

sınırına kadar olan bölgeye yerleştiler. Bu geniş coğrafyada göçebe bir hayat yaşadılar. 

Tarım ve ziraatı bilmeyen  bu kabilelerin geçim kaynakları hayvancılıktı17 ve bunun 

sonucunda hayvanları için daha verimli topraklar arayarak göç ediyorlardı.18  Bu kabileler 

Mecûsî dinini biliyorlar19 ve putlara tapıyorlardı. Ayrıca İslâm dini bölgeye girmeden 

önce Hristiyanlığı benimsedikleri de rivayetlerde mevcuttur. 

Lemtûne kabilesinin emiri Yetlutan b. Tellatakin liderliğinde güney Sanhâce 

kabileleri bir birlik oluşturdular. Bu birliğe Sudan kabileleri de tabi oldu ve cizye ödemeyi 

kabul ettiler. Kendisinden sonra torunları bu birliğe liderlik etmeye başladı. Ancak birlik 

bu dönemde iç anlaşmazlıklar sebebiyle dağıldı. Yaklaşık bir asır sonra Muhammed b. 

 
12  Ribat, askerî ve dinî bir yapıdır. Özellikle devletin sınır boylarına yapılan bir müessesedir. O bölgede 

iç ve dış tehlikelere karşı bir savunma mekanizmasıdır. Bu yapılar bir nevi kasaba mahiyetindedir. 
Buralarda gönüllü mücahitler yerleştirilir. Bir kısım ribatların ise zamanla kervansaray ve han 
hüviyetine bürünerek bölgedeki ticari hayata katkı sağladığı görülür. Diğer bir işlevi ise yoksul ve 
kimsesiz talebelerin toplanıp ders okumalarını sağlayan bir yapı olmasıdır. Bu işlevi neticesinde 
devam eden süreçte tasavvuf erbabının bir araya geldiği mekanlar halini almıştır.  Detaylı bilgi için 
bkz. Fuad Köprülü, ‘Ribat’,  Vakıflar Dergisi, S. II, s. 267-278. 

13  Ebu Zeyd Veliyyüddin Abdurrahman b. Muhammed İbn Haldûn, Târîhu İbn Haldûn, (thk. Halil 
Şehade-Süheyl Zekkâr), Dârü’l-Fikr, Beyrut, 2000, VI, 243.; Ribatın yeri ile ilgili tartışmalar için bkz. 
Abdullatif Dendeş, Devletü’l-Murâbıtîn, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 1988, s. 70-73. 

14  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, IV, 12.  
15  İsmail İbn Ahmer, Buyûtâtu Fas el-Kübrâ, Dârü’l-Mansûr, Rabat, 1972, s. 29. 
16  İbn Amir es-Sa‛dî, Târîhu Sudan, el-Medresetü’l-Parisiyye, Paris, 1981, s. 25-26.  
17  Ebu Ubeyde el-Bekrî, el-Muğrib fî Zikri Bilâdi Ifrikıyye ve’l-Mağrib, Dârü’l-Kitâbi’l-İslâmî, Kahire, 

s. 164.   
18  Ebu Bekr İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-A‛yân, (thk. İhsan Abbâs), Dârü Sâdır, Beyrut, 1994, V, 128.  
19  İbn Haldûn, Târîhu İbn Haldûn, VI, 242.  



14 
 

Tifat el-Lamtî birliği yeniden topladı.20 el-Lamtî’den sonra ise liderliği damadı Yahya b. 

İbrahim el-Cüdâlî (ö. 440/1048) ele aldı. el-Cüdâlî, hac ibadeti için hicaza giderken 

Kayrevan’da Mağribli alim Ebu İmran el-Fasî (ö. 430/1038) ile görüştü. Bu görüşmede 

Kuzey Afrika’daki Zenâte kabilesine mensup ve savaş halinde olan grupların yok 

edilmesi kararı çıktı. Ayrıca bölgenin ıslahına olanak sağlayacak Sünnî Mâlikî mezhebine 

bağlı bir devletin kurulması da kararlaştırıldı.21 Bu amaçla söz konusu Sünnî daveti 

yapması için Sus bölgesindeki ribatlardan birinde müderrislik yapan Veccâc b. Zellû (ö. 

445/1054) seçildi. Veccâc, Mağrib bölgesinin siyâsî durumuna vakıf bir alimdi. Ayrıca 

Mâlikî mezhebine de son derece bağlıydı. Veccâc, öğrencilerinden Endülüs ve Mağrib 

bölgesini iyi tanıyan Abdullah b. Yasin’i bu görev için kendi yerine tayin etti. Abdullah, 

el-Cüdâlî ile beraber Mağrib’e gitti.22 

Abdullah b. Yasin’in İslâm’ın reddettiği alışkanlık ve davranışları terketmelerine 

dair çağrısı kısmi olumlu bir karşılık bulsa da genel olarak kabilelerin bu davete karşı 

çıktıkları görülmektedir. İbn Yasin’in daveti bedevi kabilelerin gelenekleriyle uyumlu 

değildi. Özellikle kabilelerin ileri gelenleri İbn Yasin’e sert karşılık verdiler. Davetin 

kendi konumlarına zarar vereceğini ve alt tabaka ile eşit duruma geleceklerini 

düşünmeleri karşı çıkmalarının önemli sebeplerindendi.23 Onun öğretilerini 

reddetmelerinin sebebi olarak birçok konuda İbn Yasin’in çelişkili tutumunun olduğu da 

ifade edilir.24 Sonunda İbn Yasin bölgeden ayrılmak zorunda kaldı ve bir ribat kurdu. İbn 

Yasin burada ordu kurma sürecine girdi. Birkaç kişilik bir grupla başladığı ve yaklaşık 

on yıl süren bu dönemde fikirlerini benimsemiş olan üç bin kişilik bir ordu oluşturmayı 

başardı. İbn Yasin, takipçilerine inanç, ibadet, fıkıh, irşad, takva gibi birçok konuda 

eğitimler verdi. Onları dinî duygularla bir arada tutmak amacındaydı. Bu oluşum 

sürecinin ardından Murâbıtlar mücadele dönemine başladılar. Kendi fikirlerini 

reddedenlere şiddetle karşılık vererek Sanhâce kabilelerini mağlup ettiler. Ayrıca birçok 

Sudan emirliğini de itaat altına aldılar. Daha da önemlisi kafilelerin geçtiği ticaret 

 
20  Ebu’l-Hasen Ali b. Abdillah b. Ahmed b. Ömer b. Ebi Zer‛ el-Fasî, el-Enîsü’l-Mutrib bi Ravdi’l-

Kırtâs, Dârü’l-Mansûr, Rabat, 1972, s. 121. 
21  İbn Ahmer, Buyûtâtu Fas el-Kübrâ, s. 28. 
22  İbn Ahmer, Buyûtâtu Fas el-Kübrâ, s. 28.; Ayrıca bkz. Adnan Adıgüzel, “Abdullah b. Yasin ve 

Murabıtlar Hareketi”, İslâmî İlimler Dergisi, 2012, c. VII, S. 1, ss. 49-67. 
23  Hasan Ahmed Mahmud, Kıyâmu Devleti’l-Murâbıtîn, Dârü’l-Fikr el-Arabî, Kahire, s. 122. 
24  el-Bekrî, el-Muğrib, s. 165. 



15 
 

yollarının kesişme noktası olan Ugduştu kentini de zapt ettiler. Murabtlar’ın kuruluş tarihi 

olarak artık düzenli bir devlet şekline geçmiş oldukları 1042 yılı kabul edilir. 

Murâbıtlar daha sonraki süreçte Mağrib bölgesindeki siyâsî kaos, emirlerin 

çatışmaları ve kıtlık gibi iç faktörlerin yardımıyla bu bölgeye girdi. Güney ve sahil ticaret 

yollarını kontrol altına aldılar. Bu fetih sürecinde Abdullah b. Yasin hayatını kaybetti. 

Onun en önemli katkısı bölgenin siyâsî dağınıklığına son vererek kabileleri bir araya 

getirmiş olmasıdır. Bunun yanında farklı dinî eğilimleri yasaklamış ve toplumu Mâlikî 

mezhebi altında tek bir mezhebe bağlı hale getirmiştir. 1059 vefat etmesi sonrasında  

yerine istişareler sonucu asker kökenli Ebu Bekir b. Ömer (ö. 480/1087) geçmiştir. 

Murâbıtlar’ın fetih hareketlerini devam ettirmiştir. Komutanlarından birisi amcasının 

oğlu olan Yusuf b. Tafşin’di (ö. 500/1106). Kendisi Sahrâ bölgesini İbn Tafşin ise Mağrib 

bölgesini yönetmeye başlamıştır. Bölgede Merakeş şehrini kurmuşlardır. Ebu Bekir, aklı 

ve güzelliği ile meşhur eşi Zeynep’i25 boşamış ve yarı siyahi olan İbn Tafşin’in onunla 

evlenmesini istemiştir.26 Ebu Bekir, Gana civarında Murâbıt devletine hizmet etmeye 

devam etti. Öldüğünde yıl 1087’ydi. 

Mağrib bölgesinde liderliği ele geçirmiş olan Yusuf b. Tafşin artık devletin tek 

hakimiydi. Bedevî bir karaktere sahip zühd hayatına eğilimli bir kişiydi.27 Fas bölgesini 

tamamen ele geçirdi ve Merakeş şehrini başkent yaptı. Doğuya seferler yaparak 1079 

yılında Tilimsan şehrini ele geçirdi. Sınırlarını Vehran’a kadar genişletti. Denizden 

yardım alan Sebte şehri dışında bölge onun yönetimine girdi. 1083 yılında da orayı 

fethetmeyi başardılar. Daha sonra güneydeki kabileleri de kendine vergi vermeye razı 

etmiştir. 

Murâbıtlar’ın güçlü bir konuma geldikleri söz konusu yıllarda Endülüs’te hüküm 

süren Mülûkü’t-Tavâif emirlikleri Hristiyan orduların baskısı altındaydı. Diğer yandan 

 
25  Zeynep en-Nifzavî, keskin bir zekaya ve geniş bilgi birikimine sahipti. Bu etkileyici özellikleri 

sebebiyle “es-Sahira/Büyüleyici” lakabı ile biliniyordu. Bütün kabile reisleri kendisiyle evlenmeyi 
talep etmişler ancak o “Bütün Mağrib’e hükmeden kişi ile evlenirim” cevabını vermiştir. Sonra Ebu 
Bekir ile evlenmiştir. Ebu Bekir, çöl bölgesine gideceği sırada ona “Gideceğim bölgenin koşulları çok 
zorlu. Belki de orada öleceğim. Dolayısıyla seni oralara sürükleme ve sıkıntılılar yaşatma 
sorumluluğunu almak istemiyorum. Boşuyorum ve amcamın oğlu ile evlenmeni istiyorum” demiştir. 
Bkz. Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib bi Ravdi’l-Kırtâs, s. 134. 

26  Hugh Kennedy, Endülüs, (trc. Ayşenur Demir), Dergâh Yayınları, İstanbul, 2019, s. 176.; Ayrıca bkz. 
Adnan Adıgüzel, “Mağrib ve Endülüsü Birleştiren Lider Yusuf b. Taşfîn”, İSTEM: İslâm, San‘at, 
Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi, 2018, c. XVI, S. 32, s. 235-236. 

27  Sa‛dun Abbâs Nasrullah, Devletü’l-Murâbıtîn, Dârü’n-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, 1985, s. 41. 



16 
 

birbirleri ile devamlı surette çekişme halinde idiler. Bu devletler/devletçikler Yusuf b. 

Tafşin’den yardım talebinde bulundular. Yardım isteyenlerin başında Abbâdîler 

emirliğinin lideri Mu‛temid (ö. 492/1091) geliyordu. 1086 yılında vezirleri İbn Zeydûn 

ve İbnü’l-Kasîre gibi ünlü edipleri Yusuf’a göndererek Endülüs’teki Müslümanların 

sıkıntılı durumunu haber vermiş ve yardım talep etmiştir.28 Bu yardım çağrısına Yusuf b. 

Tafşin, Zellâka ovasında 1086 yılında Hristiyan kuvvetlerini yenip Endülüs’e girerek 

cevap verdi.29 Sonrasında Mağrib’e geri dönmüş ancak 1088 yılında çağrılar üzerine 

tekrar Endülüs’e girmiştir. Bazı emirlerin kendine karşı Hristiyanlarla birlik yapması 

üzerine 1090 yılında ise Mülûkü’t-Tavâif’i ortadan kaldırdı ve Endülüs’te birliği sağladı. 

Endülüs’e daha sonra birkaç kez daha gitmiştir. Onun devrinde devlet en şaşaalı günlerini 

yaşadı. Yusuf b. Tafşin güçlü karakterli zeki bir yöneticiydi. Alimlere, fakihlere çok değer 

verir, onların fetvasını almadan harekete geçmezdi.30  

Yusuf b. Tafşin’in Endülüs, Akdeniz, Kuzey Afrika’daki ticaret yollarına hakim 

olması ülkenin refahını artırmıştır. Yüz yaşında 1106 yılında vefat edince yerine oğlu Ali 

b. Yusuf (ö. 545/1143) geçti.31 Babası ona ölmeden önce bazı tavsiyelerde bulunmuştur.32 

Özellikle Endülüs’teki Beni Hûd Emirliği ile iyi bir ilişki içinde olmasını vasiyet 

etmiştir.33 O da babasının siyasetini devam ettirmek istedi ve bazı fetih hareketleri 

gerçekleştirdi. Ancak fakihlere olan yoğun iltiması ve kadınları siyasete sokması34 

sebebiyle yönetimde sorunlar yaşamaya başladı. Ayrıca fetihlerin yavaşlaması 

ekonomisini savaş gelirlerine endekslemiş bir devletin gerileyişinin başlangıcı oldu. Yanı 

sıra kabile asabiyetinin yok olmaması kabilelerden müteşekkil devlete önemli sıkıntılar 

yaşatmaya başladı. İç sorunların yanında Hristiyan güçlerinin ve Muvahhidler’in de 

saldırılara başlaması Ali b. Yusuf’u daha da zor duruma soktu. 1142 yılında vefat 

 
28  Hugh Kennedy, Endülüs, s. 179. 
29  Bu savaş sonrasında Endülüs’teki Müslüman varlığı rahat bir nefes almıştır. Yusuf b. Tafşin’in şöhreti 

artmış ve fukahanın nazarında kurtarıcı rolüne yükselmiştir. Ayrıca Tavâif emirliklerinin 
hâkimiyetlerinin sonunun yaklaştığı anlaşılmıştır. Bkz. Abdülmü’nim Muhammed Hüseyin, et-
Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Hadârâ, Dârü’l-Ma‛rife el-Câmiiyye, 1997, s. 59-60. 

30  Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşiyye,, (thk. Süheyl Zekkâr vb.), Dârü’r-Reşâd el-Hadise, Kazablanka, 
1979, s. 81-82. 

31  el-Haccî, et-Târîhu’l-Endelüsî, s. 424. 
32  Kennedy’nin ifadesine göre vasiyet olayındaki en önemli nokta Ali’nin bu önerileri dikkate almaması 

ve devleti felakete sürüklemesidir. Bkz. Hugh Kennedy, Endülüs, s. 197. 
33  Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşiyye, s. 82-83. 
34  Kadınların yönetimdeki nüfuzları, toplumun ve geleneğin alışık olmadığı bir realitedir. Kaynakların 

birçoğunda bu durumun devletin yıkılışındaki etkenlerden biri olarak zikredilmesi bu açıdan da 
değerlendirilebilir. 



17 
 

ettiğinde Muvahhidler’in saldırıları artmıştı. Başa geçen Tafşin b. Ali (ö. 547/1145) 

devleti ayağa kaldıracak bir yönetici değildi. Muvahhidlerle yapılan savaşta yenilgiye 

uğradı ve kaçarken 1145 yılında öldü. Ondan sonra oğlu İbrahim (ö. 549/1147) ve kardeşi 

arasında siyâsî çekişmeler başladı. Bu sırada birçok şehirde isyan hareketleri baş gösterdi. 

Bunun yanında Muvahhidler 1146 yılında Merakeş’i muhasara ettiler ve bir komutanın 

ihaneti ile şehri ele geçirdiler. Hükümdar İbrahim b. Tafşin’i tutukladılar. Onunla beraber 

bütün devlet adamlarını öldürdüler.35 Dolayısıyla Murâbıtlar devri de bu şekilde sona 

erdi.  

Murâbıtlar, Endülüs toplumunun içerisinden çıkmış bir yönetici grubu değildi. 

dolayısıyla halktan yeterince destek görmemişlerdir. Diğer bir ifade ile halk ile yöneticiler 

arasında devamlı surette bir duvar var olmaya devam etmiştir.36 Bu durum, devletin uzun 

ömürlü olmasına engel olan etkenlerin en önemlilerinden biridir. 

E. Muvahhidler Devleti (1130-1269)  

XII. yüzyılın ortasından XIII. yüzyılın ortalarına kadar hüküm süren Muvahhidler 

devleti dinî bir temel üzerine kurulmuştu. Kurucusu Muhammed b. Tûmert (ö. 524/1130), 

Masmûde kabilesinin kollarından biri olan Herga’ya mensup Berberî bir aileden 

geliyordu. Doğu’ya yolculuklar yaptı ve oradan ilmî birikimini üst seviyeye çıkarmış 

olarak geri döndü. Tinmellel’de yaşamaya başladı ve davetini burada devam ettirdi. 

Birçok şehri dolaşarak iyi bir hayat yaşamaya çağırıyor ve İslâmî geleneklere bağlanmaya 

davet ediyordu.37 Kendisinin Hz. Peygamber’in soyundan geldiğini ve Mehdî  el-

Muntazır el-Ma‛sum olduğunu iddia ederek takipçilerini Murâbıtlar’a karşı ayaklanmaya 

çağırdı.38 Münzevi hayatı tercih eden, müziğe, içkiye ve dünyevi eğilimlere karşı çıkan 

bir yapıdaydı. Hatta Murâbıt hükümdarlarından Ali b. Yusuf’un kızkardeşinin başının 

açık olmasına müdahale etmiştir.39 Yeterince güçlenince Mağrib’te Murâbıtlar’a karşı 

savaşmaya başladı. Ancak mücadelesinin sonucunu görmeye ömrü yetmedi. Daha sonra 

liderliği öğrencisi Abdülmü’min b. Ali (ö. 558/1163) devraldı. O, Murâbıtlar’ın 

 
35  İbn Hatîb, el-Hılel, s. 139. 
36  Hugh Kennedy, Endülüs, s. 194. 
37  Komisyon, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Târîhi, Çağ Yayınları, İstanbul, 1989, V, 343. 
38  İbn Tûmert’in ideolojisinin oluşumunda Fâtımîler’in etkisinin olduğu iddia edilmiştir. Fâtımîler gibi 

kendisini Ehl-i Beyt’e intisap ediyor, Mehdi lakabını kullanıyor, cifir ve astrolojiye önem veriyordu. 
Ayrıntılı bilgi için bkz. Abbâs Mahmud el-Akkad, İbn Rüşd, Müessesetü Hindavî, Kahire, 2012, s. 11-
12.  

39  Philip K. Hitti, İslâm Târîhi, (trc. Salih Tuğ), İFAV Yayınları, İstanbul, 1995, II, 865. 



18 
 

zayıflamasını fırsat bilerek birçok bölgeyi ele geçirdi. 1146 yılında Merakeş’i ele geçirip 

başkent yaparak Murâbıtlar’a son verdi.40 1145-1150 yılları arasında Tafşin b. Ali sonrası 

ikinci Tavâif döneminin yaşandığı ve karışıklık içerisinde olan Endülüs’ü fethetti. 

Yaklaşık on yıllık bir süre içerisinde doğudaki bazı bölgeler hariç Endülüs’ü zaptetti. 

Döneminde devletin sınırları Mağrib, Cezayir, Tunus ve Endülüs’ü içine alacak kadar 

genişledi.41  

1163 yılında Sale şehrinde hastalandı ve vefat etti. Tinmellel’de İbn Tûmert’in 

yakınına defnedildi. Devletin manevi önderi İbn Tûmert olsa da gerçek anlamda kurucusu 

onun yakın dostu olan öğrencisi Abdülmü’min’dir. Devleti bir hanedanlığa çevirmiş ve 

oğullarını veliaht ilan etmiştir. Dolayısıyla devlet Mü’minîler olarak da bilinmektedir.42  

Öldüğünde arkasında büyük bir imparatorluğun yanı sıra yetiştirdiği ve eğittiği bir 

nesil bırakmıştır. Onunla beraber Endülüs bölgesinde Müslümanlar son kez güçlü bir 

sürece girmişlerdir.43 

Kendisinden sonra yönetime oğlu Ebu Yakup Yusuf b. Abdülmü’min (ö. 

580/1184) geldi. Endülüs’teki fetih hareketlerine devam etti. 1172 yılında Doğu 

Endülüs’teki İbn Merdeniş isyanını bastırdı. Daha sonra Portekiz’e doğru yöneldi. Ancak 

kuşattığı şehirleri halkın mukavemeti ve vaktin kış olması sebebiyle alamadı. Karşı 

tarafın yaptığı bir saldırıda Ebu Yakup çadırında ağır yaralandı. Devleti güçlü bir şekilde 

yirmi iki yıl yönettikten sonra 1184 yılında vefat etti. Her şeyi kendi yapmayı, kendi 

kendine karar vermeyi severdi. Çevresindekilerin fikirlerini ve önerilerini çok fazla 

önemsemezdi. Ayrıca o, Hristiyanlara karşı ordunun başında savaşan ilk Muvahhid 

hükümdardı.44  

Sonraki dönemde Ebu Yakup’un Sahir adındaki Rum bir cariyeden doğan oğlu 

Yakup el-Mansûr (ö. 595/1199) başa geçti. Döneminde devlet zirve zamanlarını yaşadı. 

Bu yıllarda Endülüs bir taraftan Portekizliler, diğer taraftan ise Kastilyalılar tarafından 

 
40  Ebu Muhammed Muhyiddin Abdülvâhid b. Ali el-Merrâküşî, el-Mu‛cib fî Telhisi Ahbâri’l-Mağrib. 

(şrh. Selahuddin el-Hevvârî), el-Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut, 2006, s. 151-153. 
41  İsmail Ceran, Fas Târîhi, Türk Târîh Kurumu Yayınları, Ankara, 2012, s. 150-151. 
42  Komisyon, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Târîhi, V, 345. 
43  Adnan Adıgüzel, “Muvahhidî Halifesi Abdulmümin’in Yönetim Anlayışı”, e-Şarkiyat, c. III, S. 5, s. 

74. 
44  Yusuf Eşbah, Târîhu’l-Endelüs fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve Muvahhidîn, (thk. Muhammed Abdullah İnan), 

Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 1996, II, 76. 



19 
 

saldırılara uğruyordu. Bu saldırılar üzerine ordusunu toplayan el-Mansûr, 1195 yılında 

Erek’te (Alarcos) Hristiyan ordusunu ağır bir yenilgiye uğrattı. Savaşta 24.000 Hristiyan 

esir alındı.45 Bu savaşın önemine İbn İzârî şöyle vurgu yapar: “Önceden insanlar Zellâka 

savaşını anlatır ve onunla övünürlerdi. Ancak bu savaş Endülüs’teki bütün fetihleri 

unutturdu. Artık insanlar ölünceye dek bunu anlatıp durdular.”46 Alfonso, el-Mansûr ile 

barış yapmak zorunda kaldı. el-Mansûr, istikrarı sağladıktan sonra Merakeş’e döndü ve 

595/1199 yılında orada vefat etti.47  

el-Mansûr, döneminde hem siyâsî hem de kültürel olarak devlete en parlak 

günlerini yaşattı. Birçok filozof ve alimi himayesine aldı. Babası tarafından başlatılan 

Rabat şehrinin inşasını tamamladı. Şehirde büyük bir cami yaptırarak bu camiye Minaretü 

Hasan olarak bilinen minareyi ekledi. Ayrıca savaşlarda hasar gören Fes şehrinin surlarını 

yeniden yaptırdı.48 

el-Mansûr’dan sonra yönetimi oğlu Muhammed en-Nâsır (ö. 610/1214)  devraldı. 

Bu süreçte Hristiyanlar Erek savaşının intikamı için ordu topluyorlardı. Alfonso, savaşa 

“haçlı” vasfı vermek için papa ile görüştü ve yardımını talep etti. Güçlü bir ordu 

oluşturmayı başardı. Muvahhidlerle 1212 yılında İkâb kalesine yakın bir yerde 

karşılaştılar. Muvahhidler büyük bir hezimet yaşadı. en-Nâsır kaçmak zorunda kaldı. Bu 

yenilgi Muvahhidler için sonun başlangıcı mahiyetindeydi.49 Hristiyan varlığının 

Endülüs’e dönüşünün diğer bir deyişle reconquista’nın da önünü açan hadiseydi. en-

Nâsır’ın devleti toparlayacak yeteneği ve tecrübesi yoktu. Dolayısıyla kendisini 

yönlendiren bazı vezirlerinin direktiflerine mahkum bir idare sürdürmek durumunda 

kalmıştır.50 

1214 yılında babasının ölümü üzerine onun yerini on altı yaşındaki Ebu Yakup 

Yusuf el-Mustansır (ö. 621/1224) aldı.51 el-Mustansır herhangi bir fetih harekatında 

bulunmadı ve başkentten hiç ayrılmadı. Birkaç ayaklanma dışında hükümdarlık dönemi 

sükunet içerisinde geçti.  Hayvanları beslerken boynuzlanarak vefat ettiğinde yıl 1224 idi. 

 
45  İsmail Ceran, Fas Târîhi, s. 164. 
46  İbn  İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, II, 324. 
47  İbn  İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, III, 343. 
48  İsmail Ceran, Fas Târîhi, s. 167. 
49  Muhammed b. Abdülmün‛im el-Himyerî, er-Ravdu’l-Mi‛târ, (thk. İhsan Abbâs), Mektebetü Lübnan, 

Beyrut, 1984, s. 416. 
50  İsmail Ceran, Fas Târîhi, s. 172. 
51  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 237. 



20 
 

Arkasında çocuk bırakmaması Abdülmü’min hanedanın devam etmesi açısından sorunlar 

oluşturdu.  Kendisinden sonra istikrar tamamen yok oldu. Farklı bölgelerde birçok 

hükümdar ortaya çıktı, iç çatışmalar zirve yaptı. Meriniler, 1269 yılında Muvahhidler’e 

son vererek bir devri kapattılar.  

II. SOSYAL HAYAT 

Bu başlık altında etnik unsurlar, kadınının konumu, evlilik ve aile hayatı ile ilgili 

bilgiler verilecek ve döneme dair kısa notlar paylaşılacaktır. 

A. Etnik Unsurlar 

Murâbıtlar’ın dönemi toplumunu oluşturan etnik unsurlarla alakalı bilgileri 

sağlayan klasik kaynakların eksikliğinden öncelikle bahsetmek gerekir.52 Konu ile ilgili 

ensab kitaplarının eksikliğini bir nebze de olsa seyahatnameler, coğrafî eserler ve nevazil 

kitapları doldurmuştur.  

Toplumdaki temel etnik unsurlara gelince bunlar; Berberîler, Araplar, Sudanlılar 

(Siyahiler), Müvelledûn, Sakâibe, Rumlar ve Oğuz Türkleridir. Devletin bulunduğu 

çevrede devamlı savaşların ve göçlerin yaşanıyor olması Murâbıt toplumunu farklı 

dinlerin, ırkların ve dillerin buluştuğu bir ortam haline getirmiştir. Söz konusu etnik 

unsurlardan kısaca bahsedilecektir.  

1. Berberîler 

Berberîler, Kenan b. Hâm’ın soyundan gelmektedir.53 Bazılarının soyu ise 

Kıptîlere dayanmaktadır.54 Berberîler, el-Betr ve el-Beranis diye iki kola ayrılır. el-Betr, 

konar göçer kabilelerden, el-Beranis ise sahillerde ikamet eden Berberîlerden oluşuyordu. 

Mağrib-i Aksa’daki en önemli konargöçer topluluk Sanhâce55 kabileleri idi. Bu kabileler 

en önemli özelliği herhangi bir yerde ikamet etmemeleri idi. Bu kabileler, Murâbıtlar’ın 

yönetimi devraldıkları dönemde önemli görevlerde bulunmuşlardır. Cüdâle kabilesi ise 

ticaret yolunu elinde tutması sebebi ile Murâbıtlar için büyük önem arzetmiştir. Aynı 

 
52  Döneme dair en önemli ensab eserleri: İbn Hazm - Cemheretü Ensâbi’l-Arab, el-Beyzak – el-Muktebis 

min Kitâbi’l-Ensâb, İbn Haldûn – Târîhu İbni Haldûn.  
53  İbn Haldûn, Târîhu İbni Haldûn, VI, 127. 
54  İbn Hazm, Cemheretu Ensâbi’l-Arab, (thk. Abdusselam Harun), Dârü’l-Maârif, Kahire, ty., s. 498.  
55  Bu kabilelerin en önemlileri şunlardır: Lemtûne, Messufe, Cüdâle, Lemta, Cezule. Ayrıntılı bilgi için 

bkz. Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 120. 



21 
 

şekilde Messufe kabilesi de altın ticaretinin merkezlerine hakimdi. Bütün bu kabilelerin 

kuzeye doğru göç etmesi o bölgedeki toplum yapısını değiştirmiştir. İnsan gücü olmadan 

fethettiği bölgeleri elinde tutmanın zor olduğunu bilen Yusuf b. Tafşin de bu göçleri 

önemsemiş ve destek vermiştir. Birçok farklı şehire yerleşen Sanhâce kabileleri buralarda 

yerleşik hayatı benimsemişler ve bu bölgelerin imar edilmesinde çok mühim roller 

üstlenmişlerdir. Öyle ki Fezzaz Dağı tarihçiler tarafından “Sanhâce Dağı” olarak 

isimlendirilmiştir.56  

Yaşamını göç üzere sürdüren diğer Berberî topluluğu olan Zenâte ise Araplarla 

yakın ilişkisi ve nüfusunun azlığı ile dikkat çeker. Tamesna ve Tilimsan şehirleri 

civarında yaşarlardı.57 Fâtımîlerin baskısı sonucu hicri IV. yüzyılda kuzeye doğru 

göçmüşlerdir. 

Diğer yandan, yerleşik hayata geçmiş olan Berberî topluluğu olan Musâmede’den 

de kısaca bahsetmek gerekir. Bunlar, el-Betr Berberîleri gibi devamlı göç halinde değil, 

aksine kurulu kaleler ve şehirlerde yaşarlardı. Çoğunluk dağlık bölgelerde yaşamayı, 

özgür bir hayat sürmeyi ve tarımla uğraşmayı tercih ederlerdi.58 Özellik Merakeş şehri 

tarafında yoğunlukta idiler. Murâbıtlar her ne kadar bölgeye hakim olsalar da sayısı çok 

fazla olan bu topluluğu farklı bölgelere göç ettirmeye muvaffak olamamışlardır.59  

Muvahhidler döneminde ise Yusuf b. Abdülmü’min’in Zenâte kabilesini 

Belensiye (Valencia)’ye, Sanhâce ve Heskûra kabilesini Şatıbe (Xàtiva)’ye, Tinmellel 

bölgesinden bir grubu Lorka’ya ve Kûmî kabilesini ise Meriyye (Almería)’ye 

yerleştirdiği nakledilmektedir.60  

2. Araplar 

Endülüs’e nispetle Kuzey Afrika’da azınlık durumundaydılar. Endülüs’ün tabiat 

olarak kendi cezbediciliği Arapları, o bölgeye göç etmeye sevk etmiştir. Bazı siyâsî ve 

mezhepsel hareketlerin hilafet merkezinde icra edilememesi gibi etkenler ise Arapları 

 
56  Ebu’l-Hasen Ali b. Musa İbn Saîd, Kitâbu’l-Coğrafya, (thk. İsmail el-Arabî), Menşûrâtu’l-Mektebü 

et-Ticârî, Beyrut, 1970, s. 124. 
57  Bilinmiyor, el-İstibsâr, s. 197. 
58  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 301. 
59  İbn Haldûn, Târîhu İbni Haldûn, VI, 245. 
60  Ebu Bekir b. Ali el-Beyzak, Ahbâru’l-Mehdî bin Tûmert, Dârü’l-Mansûr, Rabat, 1971, s. 89. 



22 
 

Kuzey Afrika’ya göç ettirmiştir.61 Özellikle İdrisîler döneminde önemli Arap göçleri 

meydana gelmiştir.62 

Araplar göç ettikleri bu bölgede Berberîlerle bir arada yaşamış ve bir kısmı 

Berberîleşmiştir (teberbür). Bu duruma nispetle tarihçiler “Arap Sanhâceliler” tabirini 

kullanmışlardır. Araplar, Murâbıtlar döneminde idarede ve yargıda görevler 

üstlenmişlerdir. Ali b. Yusuf döneminde görev yapan Arap vezirler vardı. Lakabından 

Arap kabilelerine mensup olduğu anlaşılan birçok Endülüslü alim mevcuttu.63 Araplar 

göç için tercih ettikleri Endülüs’te eski kabilevi ve bedevi alışkanlıklarını ve 

karakterlerini bir kenara bırakmışlar ve toplumla uyum içinde yaşamışlardır.64  

Muvahhidler’in Araplar ile ilişkisi Murâbıtlar’a nispeten daha fazla olmuştur. 

Abdülmü’min’in Bicâye ve Mehdî ye şehirlerini istilası sırasında Araplar ile savaştığı 

bilinmektedir. O, Mehdî ye’ye girdikten sonra birçok Arap esir ile geri dönmüştür.65 

Sonraki yıllarda da birçok kez savaşlar sonucu karşılaşılan Araplar, Mağrib ve Endülüs’e 

doğru göç etmişlerdir. Bunun yanında halifelerin Arapları cihad hareketleri içerisinde 

kullanmak istemeleri Arapların bu bölgelere girişini kolaylaştırmıştır.66  

Muvahhidler döneminde Benî Hilâl ve Benî Selîm kabilelerinin Mağrib bölgesine 

göç etmesi ile beraber buralarda Arap sayısı artmış ve Arapça’nın yayılması da 

kolaylaşmıştır. Abdülmü’min, Beni Hilâl kabilesini Endülüs’ün fethi sürecinde ordusu 

içerisinde kullanmıştır. Sonraki halifeler döneminde de Arap kabilelerin Endülüs’e iskanı 

devam ettirilmiş ve nüfusları büyük bir sayıya ulaşmıştır.67 Ancak zamanla bu kabileler 

bölgede sıkıntılar oluşturmaya başlamışlardır. Nitekim el-Mansûr, ölüm döşeğinde iken 

en büyük üç pişmanlığından birinin Arapları Mağrib ve Endülüs’e yerleştirmek olduğunu 

vurgulamıştır.68 

 
61  Mahmud İsmail Abdurrazik, el-Havâric fî Bilâadi’l-Mağrib, Dârü’s-Sekâfe, Amman, 1985, s. 42-43. 
62  Ali el-Ceznâî, Cenâ Zehrati’l-Âs, el-Matbaatu’l-Melekiyye, Rabat, 1967, s. 17-18. 
63  Muhammed b. Abdillah b. Saîd es-Selmânî Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta fî Ahbâri Gırnâta, (thk. 

Yusuf Ali Tavil), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2003, I, 49, 59, 62, 68. 
64  Abdullatif Dendeş, el-Endelüs fî Nihâyeti’l-Murâbıtîn ve Müstehelli’l-Muvahhidîn, Dârü’l-Garbi’l-

İslâmî, Beyrut, 1988, s. 247. 
65  el-Beyzak, Ahbâru’l-Mehdî bin Tûmert, s. 80. 
66  el-Beyzak, Ahbâru’l-Mehdî bin Tûmert, s. 81. 
67  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 167. 
68  Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 230. 



23 
 

Araplar, yerleştikleri bölgelerde eski hayatlarının bir yansıması olarak hayvancılık 

ile uğraştılar. Daha sonra çevrenin etkisi ile çiftçiliğe başladıkları ve tarım yaptıkları 

görülmektedir.69  

3. Müvelledün 

Müvelledün, İspanyol asıllı olup İslâm’ı kabul edenlere veya Müslüman bir baba 

ve Müslüman olmayan bir anneden doğanlara verilen isimdir.70 Bunlar arasında Rum, 

Kıştalalı, Aragonlu ve Yahudiler vardı ve renkleri beyaz ile sarıydı. Hem Arapça hem de 

Latince biliyorlardı.71 Bu insanlar çoğunlukla Arap isimlerini almıştır. Sadece Endülüs’te 

yaşıyorlardı. Badiyede yaşayanlar tarım ve hayvancılıkla uğraşıyordu. Bunun yanında 

sahil kenarlarında yaşayanlar ise balıkçılık ve gemi yapımı ile ilgileniyordu. Hayatın her 

alanında önemli statülere sahiptiler. Zaman zaman devlete karşı isyan girişimlerinde 

bulunuyorlardı.72   

4. Sakâlibe 

Murâbıtlar dönemindeki azınlık gruplardandır. Mecûsîlik ve Hristiyanlık dinini 

kabul etmiş ve Slav ırkına mensup insanlara verilen isimdir.73 Bölgenin dilini bilmemeleri 

ve ilk dönemlerde konuşamamaları sebebiyle “Hares/dilsiz” diye de adlandırılmışlardır. 

Savaş ve ticaret sebebiyle Endülüs’e gelmişlerdir. Sınır bölgelerinde ordu içinde 

görevlendirilmişlerdir.74 Kendilerinden cariyeler edinildiği görülmektedir. Nitekim Ali b. 

Yusuf’un annesinin Rum asıllı olması bu olgunun bir yansıması niteliğindedir.75 

Savaşlarda askerlik konusundaki tecrübelerinden faydalanılmıştır. Sayıları az 

olmasına rağmen toplum içerisinde asimile olmamışlardır. Bir kısmı ise kısa sürede servet 

ve toprak sahibi olmuştur. Kaynaklar kendileri ile ilgili “Rum”, “Haşem”, “Fityan” gibi 

isimler de kullanır. Sakâlibe, Yusuf b. Tafşin ve Ali b. Yusuf tarafından orduda 

 
69  İbrahim Harekat, el-Mağrib Abra’t-Târîh, Dârü’r-Reşâd el-Hadis, Kazablanka, 2000, I, 275. 
70  Ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet Özdemir, “Müvelledûn’un Endülüs Emevîleri Döneminde Kültürel 

Hayattaki Yeri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1993, c. XXXIV, s. 175-208. 
71  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî Mevdûâtuhû ve Fünûnuhû, Dârü’l-İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut, 

1979, s. 45. 
72  Dendeş, el-Endelüs, s. 249-253. 
73  Sakâlibe, Arapça  صَقلْبَي kelimesinin çoğuludur. Aslı Fransızca “Esclave” kelimesidir. Anlamı 

“köle”dir. bkz. es-Seyyid Muhammed el-Belile, “el-Muctemaa el-Endelüsî fî Asri’l-İmârâti’l-Umevî”, 
Mecelletu’l-Bahsi’l-İlmî, S. 14, s. 126.  

74  Dendeş, el-Endelüs, s. 258-259. 
75  Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 157. 



24 
 

komutanlık ve vergi toplama memurluğu gibi farklı görevlerde kullanıldılar.76 

Muvahhidler döneminde de benzer görevlerde kullanıldıkları bilinmektedir. 

5. Sudanlılar – Siyahiler 

Sayıları az olan grupların ikincisidir. Kaynaklarda “ez-Zenc”, “Koko”, “Cenave” 

gibi isimlerle de anılırlar. Yusuf b. Tafşin döneminde sayılarının iki bin olduğu 

bilinmektedir.77 Kuvvetli ve dayanaklı olarak şöhret bulmuşlardır. Dolayısıyla Murâbıt 

ordularında görev almaları tesadüf değildir. Zellâka savaşı dahil birçok askeri harekata 

katılmışlardır.78 Muvahhidler döneminde de bu rolleri devam etmiştir. Toplum içinde 

hizmet sınıfı olarak da kullanılıyorlardı. Siyahi kadınlar yemek yapma bilhassa tatlı 

yapma konusunda şöhret sahibiydiler.79 Ayrıca düğünlerde davul çalma ve dans için 

kullanılanlar da vardı. Vücutlarının uygunluğu ve güzellikleri dolayısıyla cariye olarak 

da tercih ediliyorlardı. Her biri yüz dinara satılıyordu.80 

6. Oğuz Türkleri 

Murâbıtlar döneminde Türklerin varlıkları ile alakalı farklı görüşler mevcuttur. 

İbn Ebi Zer‛ Türklerin Yusuf b. Tafşin tarafından orduya dahil edildiğinden 

bahsederken,81 İbn Haldûn ise Türkleri, Muvahhid halifesi Yusuf b. Abdülmü’min’in 

orduya aldığını ifade eder.  el-Merrâküşî de bu yönde bir nakilde bulunur.82 Nâsırî de 

Türklerin ordu içerisinde paralı asker olduklarından söz eder.83 Halife el-Mansûr 

döneminde orduda kendilerine görevler verilmiş ve maaş bağlanmıştır. el-Merrâküşî’nin 

ifadesine göre Muvahhid ordusuna her dört ayda bir maaş verilmesine karşın Türklere her 

ay maaş veriliyordu. Bunun sebebi onların herhangi bir mülke sahip olmamalarıdır.84 el-

Mansûr, ölüm döşeğinde yaptığı vasiyetinde Türklere iyi davranılmaya devam edilmesini 

 
76  İbn  İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, III, 86. 
77  Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşiyye, s. 25. 
78  İbn Kattân el-Merrâküşî, Nazmu’l-Cümân, (thk. Mahmud Ali Mekkî), Dârü’l-Ğarbi’l-İslâmî, ty., s. 

152. 
79  el-Bekrî, el-Muğrib, s. 158. 
80  Bilinmiyor, el-İstibsâr, s. 216. 
81  Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 139. 
82  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 188. 
83  Ahmed b. Halid en-Nâsırî, el-İstiksâ li Ahbâri Düveli’l-Mağribi’l-Aksâ, (thk. Cafer en-Nâsırî-

Muhammed en-Nâsırî), Dârü’l-Kitâb, Kazablanka, 1997, II, 27.  
84  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 210. 



25 
 

öğütlemiştir.85 Bunun dışında toplum içerisindeki varlıkları ile alakalı bilgi 

bulunmamaktadır.  

7. Ehl-i Zimme 

Ehl-i zimme, toplumdaki Müslüman olmayan unsurlara verilen isimdir. Ehl-i 

kitap kavramı da aynı bağlamda kullanılmaktadır. Murâbıtlar dönemi Ehl-i zimme’nin  

toplum içindeki durumu ile ilgili kaynaklar çok fazla bilgi vermemektedir. Ancak 

özellikle fıkıh kitaplarında Ehl-i zimme hukuku konuları genişçe işlenmiştir. Ayrıca 

orduya katılımları sağlanarak farklı kültürlerin tecrübelerinden faydalanma yolu tercih 

edilmiştir. Kuzey Afrika’da sayıları az iken Endülüs’te çok sayıda Yahudi ve Hristiyan 

vardı. Endülüs’te yaşayanlar “Musta‛reb” olarak da isimlendirilmişlerdir. Silah yapımı, 

koruma, askerlik gibi  birçok alanda görev almışlardır. Hristiyanların bir kısmı Ali b. 

Yusuf’a karşı Alfonso ile işbirliği yaptıkları için Endülüs’ten sürgün edilmişlerdir.  

Yahudiler, Endülüs’ün fethinde Müslümanlara yardım etmişlerdir. O dönem 

Endülüs’te sayıları yaklaşık otuz bindi. Murâbıtlar döneminde geniş bir hoşgörü içinde 

yaşamış olsalar da Muvahhidler döneminde çeşitli baskı ve sıkıntılara maruz kalmışlardır. 

Bunun sebebi Muvahhidler’e karşı giriştikleri mücadeleler ve Kıştala kralı ile olan yakın 

ilişkileridir. Abdülmü’min’in onları sürgün etmek istemesi, el-Mansûr’un sarı elbise 

giymelerini emretmesi bu durumun bir sonucudur.  Bu sıkıntılı süreç el-Me’mûn’un halife 

olmasıyla özgürlükler sürecine dönüşmüştür. O, Hristiyanlara kilise Yahudilere ise kendi 

okullarını inşa etme izni vermiştir. 

Daha çok ticaretle uğraşırlardı. Birçok farklı fen ilimlerinde uzmanlaşmışlardı. 

Yahudilerin Arapça eserleri İbraniceye ve Latinceye çevirmeleri tercüme hareketinin 

başlamasına olanak sağlamıştır. Endülüslü meşhur mühendis Abdullah b. Yunus’un 

Yahudi olduğu rivayet edilmiştir. Kültürel katkılarının yanında askeri olarak da destek 

vermişlerdir. Zellâka savaşında kırk bin Yahudi görev almıştır. 

İnkar edilemez Hristiyan ve Yahudi varlığı Müslümanlarla kaynaşmayı 

gerektirmiştir. Zaman zaman yaşanan gerginlikler olsa da derin bir indimaç meydana 

 
85  İbn  İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, III, 340. 



26 
 

gelmiştir. Endülüs’e giden Araplar Avrupalı, Mağrib’e göçen Hristiyanlar ise Mağribli 

haline gelmiştir. Hatta Murâbıt emirleri Hristiyanlarla evlilikler yapmıştır.86 

B. Aile Yapısı 

Aile, toplumun en küçük ve temel kurumu olmasının yanında o toplumun 

hayatının en gerçekçi yansımalarının mülahaza edilebileceği bir oluşumdur. Aile, içinde 

yaşadığı çevrenin, toplumun ve dönemin siyâsî, kültürel, sosyal ve ekonomik düzeninin 

açık bir biçimde yaşandığı müessesedir. Dolayısıyla kadın-erkek ilişkilerini, evlilik 

kurumunu, kadının konumunu, çocukların eğitimini vb. incelemek dönemi daha iyi 

anlamaya yardımcı olacaktır.  

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde kadınların evlilikle ilgili ağır istekleri 

sonucunda bölgede bekar kalmayı tercih eden erkeklerin sayısı önemli ölçüde artmıştır. 

Bunun yanında varlıklı olmalarına rağmen evlenmeyip hayatını ilme adayanlar, eşiyle 

geçinememe çekincesiyle veya sorumluluğunu kaldıramama endişesiyle evlilikten uzak 

duranlar da vardı.87 Evliliğe dair bu olumsuz tutumlara rağmen evlilik yine de kaçınılmaz 

bir realite olarak görülüyordu. Aile arasındaki bağların güçlenmesi, ailenin mirasını 

korumak ve neslin devamı için evliliğe gerekli önem atfediliyordu.  

Toplumda birden fazla kadınla evlilik yaygındı. Özellikle kabile reislerinin dört 

ve daha fazla kadınla evli oldukları bilinen bir vakıadır.88 Bu konuda önemli bir örnek de 

Abdullah b. Yasin’dir.  Murâbıtlar’ın lideri olan Abdullah b. Yasin, her ay bir çok kadınla 

evlenir sonra ise onları boşardı.89 Türk gibi farklı milletlerle de evlilik yapılan bu 

dönemde90 Habeşlilerle evlenmek ise ayıp kabul edilirdi.91 

 
86  Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 165. 
87  el-Kadı Iyaz, Tertîbu’l-Medârik ve Takrîbu’l-Mesâlik li Ma‛rifeti A‛lâmi Mezhebi Mâlik, (thk. Saîd 

Ahmed A’rab), Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûnu’l- İslâmiyye, Mağrib, 1983, VIII, 195.; Yusuf b. Yahya 
b. İsa İbn Zeyyât, et-Teşevvuf ilâ Ricâli’t-Tasavvuf, (thk. Ahmed Tevfik), Menşûrâtu Külliyeti’l-Edeb, 
Rabat, 1997, s. 109.   

88  Bu konuda nakledilen bir rivayete göre Abdullah b. Yasin bir gün bir fakihin evine misafir olup orada 
konaklar. Bu esnada yanında dokuz kadın vardır. Fakih, ona bu kadınların kim olduklarını sorar. İbn 
Yasin “bunlar benim eşlerimdir” deyince fakih, bu durumun caiz olmadığını ve beş tanesini boşaması 
gerektiğini söyler. Bunun üzerine İbn Yasin beş eşini boşar ve bütün yöneticilerinin aynı durumda 
olduğunu ifade eder. Bkz. Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 124. 

89  el-Bekrî, el-Muğrib, s. 169.  
90  Lisânüddin b. Hatîb, Aʿmâlu’l-Aʿlâm fî Men Bûyiʿa Kable’l-İḥtilâm min Mülûki’l-İslâm, (thk. Kisravi 

Hasan), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2003, I, 280. 
91  Ahmed b. Ebi’l-Kâsım el-Herevî, el-Me‛zâ fî Menâkibi Ebi Ye‛zâ, (thk. Ahmed Ferid el-Mezidî), 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, ty., s. 100.; Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 407. 



27 
 

Evlilikle alakalı bahsedilmesi gereken bir husus ise ileri yaşlarda evlenememiş 

kadın sayısının fazlalığıdır. Bunun temel sebebi elbette sürekli savaşların olması ve bunun 

sonucunda erkeklerin sayısının kadınlara oranla çok daha az olmasıydı. Ek olarak cariye 

ticaretinin yaygınlaşmasının da bu konuda bir etken olduğu söylenebilir.  

Evlenilecek kızda her ne kadar soy ve ahlak tercih edilen özelliklerden olsa da 

güzellik daha ön plandaydı. Öyle ki Abdullah b. Yasin hakkında “Güzel olduğunu duyup 

da nikahlamadığı kadın yoktur” sözü darbı mesel seviyesine ulaşmıştı.92 Bunun yanında 

halkın daha kilolu kadınlarla evlenmeye rağbet ettiğini de belirtmek gerekir. Bazı 

bölgelerde ise Sudan bölgesindeki kadınlarla evlenmek utanç vesilesi sayılırdı. Hiç 

evlenmemiş kişilerle evlenmek genel temayüldü. Ancak nadir de olsa Yusuf b. Tafşin’in, 

daha önce üç evlilik yapmış Zeynep en-Nifzavî ile evlendiği gibi üst tabakadaki 

kadınlarla evlilik yapanlar da oluyordu.93 Bu dönemde kadınların eş seçimi konusunda 

herhangi bir tercihleri söz konusu değildi. Babası veya velisi evlenecek kadına sormadan 

onu evlendiriyordu.94  

Aristokrat sınıfında cariye edinmek yaygın olduğu için kadınlar nikah akdinde, 

evlenecekleri kişilerin cariye edinmemesini ve başka bir evlilik yapmamalarını şart 

koşuyorlardı. Bazı kadınlar ise koca adaylarından kendilerini dövmemelerini ve altı 

yıldan fazla ortadan kaybolmamalarını şart olarak belirliyorlardı. Nikah mescitlerde seher 

vakti kıyılırdı.95 Mehrin Mağrib’e oranla Endülüs’te daha yüksek miktarlarda olduğunu 

belirtmek gerekir. En düşük mehir miktarı ¼ altın dinar veya üç adet gümüş dirhemdi.96 

Düğün için verilen ziyafet, fakihlerin tepkisini çekecek ölçüde çok külfetli idi. Ziyafet 

birinci gün verilir, ikinci günün akşamı ise eğlence tertip edilirdi. Eğlencede Zamir 

denilen çalgı çalınır ve dansözler başları açık şekilde dans ederlerdi. 97 Düğün gecesi 

ziyafetten sarhoş olarak ayrılan kişilerden dolayı sokaklarda gürültü ve kargaşa meydana 

gelirdi. Bundan dolayı herhangi bir çatışma yaşanmaması için sarhoşların silahlarına el 

 
92  Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 169. 
93  İbn Haldûn, Târîhu İbn Haldûn, VI, 244. 
94  Ebu Abdillah Muhammed b. Abdillah b. Ebi Bekr İbnü’l-Ebbâr, et-Tekmile li Kitâbi’s-Sıla, (thk. 

Abdussellam el-Herrâs), Dârü’l-Fikr, Beyrut, 1995, I, 33.  
95      İbn Zeyyât, et-Teşevvuf, s. 98. 
96  İbn Selmûn el-Kinânî, el-Akdu’l-Munazzam li’l-Hukkâm, (thk. Muhammed Abdurrahman eş-Şâğul), 

Dârü’l-Âfak li’l-Arabiyye, Kahire, 2011, s. 10. 
97  İbn Abdûn el-Hicrî, Risâle fi’l-Hisbe, (nşr. Lévi-Provençal), el-Ma‛had el-İlmî el-Feransî, Kahire, 

1955, s. 51.  



28 
 

konulurdu.98 Düğün gecesi ziyafetle beraber geline hediye vermek de yerine getirilmesi 

gereken adetlerdendi.99  

Düğün ile ilintili olarak sünnet konusunda da özellikle el-Mansûr dönemiyle ilgili 

bilgi edinmek mümkündür. Muvahhid halifesi en-Mansûr’un, her yıl Merakeş’te toplu 

sünnet yaptırdığı ve sünnet olan çocuklara altın dinarlar ve gümüş dirhemler dağıttığı 

nakledilmektedir.100  

C. Kadının Durumu 

Murâbıtlar döneminde kadınların dikkate değer bir nüfuza sahip oldukları ifade 

edilebilir. Dönemin fıkıhçıları ve mutasavvıfları tarafından “şerre sevkeden, sıkıntı 

sebebi, aklı noksan” olarak kabul edilseler101 de bu nüfuzlarını genel itibarla 

korumuşlardır. Kadınlar, temel olarak ev işlerinden sorumluydu. Ancak bazı bölgelerde 

pamuk eğirme işi yapan ve bu işten gelir elde eden kadınlar da vardı.102 Badiyede ise 

kadın tarımsal işlerde kocasına yardım eder, su ve odun taşır, hayvanları sağar ve bu sütü 

satarlardı.103  

Üst tabakada ise kadınların daha fazla özgürlükleri ve yönetimde etkili olacak 

kadar nüfuzları söz konusuydu. Eşi Yusuf b. Tafşin’e birçok konuda fikir veren Zeynep 

en-Nifzavi en önemli örneklerden biridir.104 Yanı sıra avam tabakasındaki kadınlardan 

farklı olarak yüzlerini açma özgürlüğüne sahiptiler.105 Bunun ötesinde kadın, üst tabakada 

o kadar önemli bir yere sahipti ki çocukları kendilerini annelerine intisap ederler ve 

“falanca kadının oğlu” şeklinde onların adlarıyla isimlendirilirlerdi.106 Dolayısıyla 

 
98  İbn Abdûn, Risâle, s. 54.  
99  İbn Zeyyât, et-Teşevvuf, s. 100.  
100  İbn  İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, III, 336.; Hasan Ali Hasan, el-Hadâratü’l-İslâmiyye fi’l-Mağrib ve’l-

Endelüs, Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 1980, s. 409. 
101  İbn Zeyyât, et-Teşevvuf, s. 259.  
102  Muhammed b. Mahmud el-Kazvinî, Eseru’l-Bilâd ve Ahbâru’l-İbâd, Dârü Sâdır, Beyrut, s. 42.  
103  el-Beyzak, Ahbâru’l-Mehdî bin Tûmert, s. 21.  
104  el-Makkarî, Zeynep’e benzer şekilde Luşa (Loja) kadısının eşinin de birçok konuda kadıya fikir 

verdiği ve karar verme konusunda ona yardım ettiğini nakleder. Bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 
294. 

105  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 355. 
106  Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 162.; Bu geleneğin birçok örneği olsa da en çarpıcı örnek şüphesiz 

İbn Tûmert’in annesine nispet edildiğine dair olan iddiadır. Tûmert isminin bir kadın ismi olduğu ve 
bu ismin onun annesinin ismi olduğu ifade edilir. Bkz. Abdulvâhid en-Neccâr, el-Mehdî İbn Tûmert, 
yy., 1983, s. 35. 



29 
 

kadının Murâbıtlar döneminde birçok döneme nispetle güçlü bir süreç yaşadığı ifade 

edilebilir.  

Yaptıkları işler bakımından önceki dönem akranlarından çok farkları olmayan 

Muvahhidler dönemi kadını İbn Tûmert’in öğretileri çerçevesinde erkeklerle aynı 

ortamlarda bulunmaları ve evlerinden çıkmaları yasaklanmıştır. Yol ve caddelerde 

yüzlerini açmaları da yasaklanmıştır. Kadınların yüzlerini açmamaları gerektiğini aksi 

takdirde erkeklere benzediklerini ve bu benzerliğin haram olduğunu vurgulamıştır.107 

Kadınlar, Murâbıtlar döneminde yaşadıkları bu gibi özgürlük ve sahip oldukları güçten 

mahrum olmaya başlamışlardır.108 Sonraki halifelerin daha müsamahakar davrandığı 

görülmektedir. Abdülmü’min kadınlara da eğitimi zorunlu kılarak onlara bu hakkı 

tanımıştır. Halifelerden kadınlara karşı hoşgörü sahibi olan el-Mansûr döneminde ise 

kadının bir nebze de olsa daha özgür ve saygın bir duruma geldiğini ifade etmekte fayda 

var.109  

D. Ev Mimarisi 

Bu dönem insanların oturdukları evler maddi seviyelerine ve yaşadıkları çevreye 

göre farklılık gösteriyordu. Merakeş şehrinde evler kerpiç ve balçıkla yapılırken Fes 

şehrinde taş, tuğla ve kireç ile inşa edilirdi.110 Şehirde yaşayanlar geniş odalı büyük 

evlerde otururlardı.111 Endülüs’teki evlerin geniş bahçesi olurdu. Bahçede bir fıskiye, 

havuz ve kamelya bulunurdu. Bunun yanında bahçe, çeşitli çiçek ve ağaçlarla doluydu.112 

Evlerin odalarında da ipek ve atlastan yapılmış çok değerli halılar ve perdeler vardı. Evin 

salonu ise mozaiklerle kaplı olurdu.113  

 
107  Ebu Abdillah Muhammed b. Abdillah İbn Tûmert, Eazzu mâ Yutlab, (tkd. Ammar et-Talibî), 

Vizâretu’s-Sekâfe, Cezayir, 2007, s. 247. 
108  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 355. 
109  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 356. 
110  Hasan Ali Hasan, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 390. 
111  Muvahhid halifesi el-Mansûr’un büyük saraylar yaptırma tutkusu vardı. Devletin büyüklüğü ifade 

edebilmek adına bu konuya özel ihtimam gösteriyordu. Bkz. el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 212.  
112  Ahmed b. Muhammed el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb min Ğusni’l-Endelüsi’r-Ratîb, (thk. İhsan Abbâs), 

Dârü Sâdır, Beyrut, 1988, III, 214. 
113  Dendeş, el-Endelüs, s. 324. 



30 
 

Fakir aileler ve avam tabakasının evleri ise küçük odalardan oluşurdu ve evin 

ortasında bir kuyu bulunurdu. Odalar giriş kısmından daha yüksekte bulunurdu. Evlerin 

çatıları ise kiremit veya samandan yapılırdı.114 

Murâbıtlar döneminde inşa edilen binalar görkemli ve geniş olsalar da genel 

anlamda süsleme konusunda kısırdır.115 Buna karşın 1381 yılında Karaviyyîn Cami’nin 

genişletilmesi esnasında mihrabın süslenmesine izin verilmiştir.116 İbn Tûmert’in 

süslemeye karşı olumsuz tutumu sonucu Muvahhidler’in ilk dönemlerinde de daha sade 

binalar yapılmıştır. Ancak sonraki dönemlerde Endülüs kültürünün de etkisi ile süsleme 

konusunda daha olumlu bir yol izlendiği görülmektedir.117 Özellikle el-Mansûr’un saray 

ve bina yapımına çok fazla ihtimam gösterdiği belirtilmektedir.118  

III.  KÜLTÜREL HAYAT 

Dönemin eğitim, yemek, giyim ve eğlence kültürüne dair kısa bilgiler verilecektir. 

Zira kültürel yaşantının bilinmesi edebî ürünleri anlama ve yorumlama konusunda değerli 

ipuçları vermektedir. Edebî ürünler incelenirken de bu yaşantıyla bağlantı kurulmaya 

çalışılacaktır. 

A. Eğitim 

Çalışmanın konusu olan dönemde çocuklar henüz küçük yaşta iken onlara 

mürebbiyeler tutulurdu. Daha şefkatli ve merhametli olduğu düşünüldüğü için Sudanlı 

kadınların tercih edilmesi önerilirdi.119 Mürebbiye halk arasında “dadı” diye 

isimlendirilirdi. Avam tabakasında maddi koşulların sıkıntılı olması sebebi ile çocuklar 

eğitimden ziyade meslek edinmeye yönlendirilirdi. Havas tabakasında ise babaları 

çocuklarının kendi mesleklerini yapmasını isterlerdi; fakihler çocuklarının fakih, 

doktorlar ise doktor olmasını istiyordu. Yahudi ailelerde ise çocukların birçok farklı ilim 

dalında eğitim görmesi tercih edilirdi.120  

 
114  Dendeş, el-Endelüs, s. 324. 
115  İbrahim Harekat, el-Mağrib, s. 221. 
116  Muhammed el-Menûnî, el-‛Ulûm ve’l-Fünûn fî Ahdi’l-Muvahhidîn, Dârü’l-Garb, Rabat, 1977, s. 267. 
117  Hasan Ali Hasan, el-Hadâratü’l-İslâmiyye fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, s. 376. 
118  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 212. 
119  Ebu Muhammed es-Sektî, Âdâbu’l-Hisbe, (nşr. Lévi-Provençal), Librairie Ernest Leroux, Paris, 1931, 

s. 53.  
120  İbn Yahya es-Semevel, Bezlu’l-Mechûd fî İfhâmi’l-Yehûd, (thk. Abdulvehhab Tavile), ed-Dârü’ş-

Şâmiyye, Beyrut, 1989, s. 15. 



31 
 

Aileler genel olarak çocuklarının dinî ilimler alanında ilerlemesini isterlerdi. Söz 

konusu dönemde özellikle Mâlikî fıkhında uzmanlaşmak makam elde etmenin ve hızlı 

zenginleşmenin vesilesiydi.121 

Murâbıtlar döneminde bilinen şekliyle “okul” kurumu mevcut değildi. Eğitim, 

mescitlerde yapılıyordu.122 Eğitim almaya başlayan çocuklar için belli bir yaş söz konusu 

değildi. Kimileri dört yaşında başlarken kimileri de on beş yaşında eğitime başlıyordu.  

Muvahhidler döneminde de eğitim faaliyeti aynı şekilde devam etti. Bu dönemde 

Abdülmü’min tarafından Merakeş’te okullar kurulmaya başlanmıştır. Bu okullarda devlet 

görevlisi yetiştirilmiş ve emirlere eğitim verilmiştir. Abdülmü’min’in Rabat’ta kurduğu 

okulda ise denizcilik ve gemicilik eğitimi veriliyordu. Yakup el-Mansûr ise Mağrib’in 

yanında Endülüs’te de okullar inşa etmiştir. Ayrıca okulların yanına öğrenci evleri de 

yaptırılmıştır.123 Öğrenciler okullarda belirlenmiş bazı kitapları hıfz etmenin yanı sıra 

binicilik, atıcılık ve yüzme de öğreniyorlardı. Eğitim gören öğrenciler genellikle aynı 

yaşta olurlardı. Öğrencilerin bütün iaşeleri Abdülmü’min tarafından karşılanıyordu. 

Abdülmü’min, kadın-erkek, hür-köle ayrımı yapılmaksızın inanç ve namaz ile ilgili 

eğitim almayı zorunlu kılmıştı. Berberîceyi bilen kişileri bu görev için yetkilendirdi. 

Sadece Arapça bilen kişilerden ise İbn Tûmert’in Arapça eserlerini ezberlemesi 

isteniyordu.124  

B. Yemek Kültürü 

Dönemin yemek kültürünün bölgeden bölgeye ve maddi duruma göre değişkenlik 

göstermektedir. Endülüs fethedilmeden önce ekonomik olarak iyi durumda olmayan 

devletin, Endülüs’ün fethiyle refah dönemine girdiğini ve buna paralel olarak yemek 

kültürünün ve alışkanlıklarının da değiştiğini göz önünde bulundurmak faydalı olacaktır.  

Şüphesiz en önemli gıda maddesi ekmekti. Bölgede buğday, arpa ve pirinçten 

ekmek yapıp yerlerdi. Halk tabakasında mısır tüketilmesi yaygındı ve meyveleri kurutup 

 
121  Örnek için bkz. Ebu’l-Halid el-Bacî, en-Nasîhâtu’l-Velediyye, Dârü İbni Hazm, Beyrut, 2000, s. 22-

24. 
122  Abdullatif  Dendeş,  “Meâhidu’l-İlm ve’t-Ta‛lim fî Ahdi’l-Murâbıtîn” 

http://www.habous.gov.ma/daouat-alhaq/item/6701 Erişim Târîhi: 30.03.2018.; el-Beyzak, Ahbâru’l-
Mehdî bin Tûmert, s. 25-30. 

123  el-Menûnî, el-‛Ulûm, s. 21-22. 
124  Lévi Provençalel, Mecmûu Resâil Muvahhidiyye, Matbaatu Ma‛hadi’l-‛Ulûmi’l-Ulyâ el-Mağribiyye, 

Rabat, 1941, s. 131-133.; Muhammed el-Menunî, el-‛Ulûm, s. 21-22. 

http://www.habous.gov.ma/daouat-alhaq/item/6701


32 
 

saklama adeti vardı.125 İşbiliyye (Sevilla)’nin güneyindeki kasabalarda peynirin kadayıf 

ile birleştirilerek pişirildiği mücbenat denilen yiyecek çok yaygındı.126 Endülüs’te bilinen 

yemeklerden bir diğeri ise tefâyâ denilen yemekti. Bu yemek, iyi beslenmiş koyun etine 

biber, kişniş otu, soğan suyu, fındık ve badem ilave edilerek yağda pişirilirdi.127  

 Sanhâce kabileleri etleri kurutup üzerlerine yağ dökerek yerler ve deve sütü 

içerlerdi. Lemtûne kabilesi ise Berberîce Asillo denilen bir yemeği tüketirlerdi.128 

Miknaseliler balık, Fas halkı ise Tarfast adlı yemekle temayüz ederken Ğadale halkı 

kaplumbağa eti yemekle dikkat çeker.129 Merakeş halkının ise çekirge yediği bilinir.130 

Sicilmâse bölgesinde insanlar kurtları ve köpekleri beslerler ve onları yerlerdi.131 Milli 

günlerde Asmas denilen ve buğday ezmesine iç yağı veya tereyağı katılarak bir yemek 

yapılırdı. Bu yemek, aynı zamanda İbn Tûmert’in kendi topluluğu için tercih ettiği 

yemeklerden biridir.132 Endülüslülerin yemekleri incelendiği takdirde yoğun bir şekilde 

baharat kullanıldığı görülmektedir.133 

Bu dönem diğer bilinen yemekler ise aside, herise, deşişe ve mikras gibi 

yemeklerdi. Ayrıca Endülüs bölgesine özel kuzu etine biber ve kuru kişniş ekleme 

suretiyle yapılan tefaye yemeği de meşhurdu.134 Yapılan tatlıların ise daha çok un ve bal 

karışımı ile elde edildiği görülür. Tatlılarda badem kullanımının fazla oluşu da dikkate 

değerdir.135 Son olarak kahve ve çayın bu dönemde bilinmediğini ifade etmek gerekir.136 

Zaman ve bölge farkına bağlı olarak isimleri ve içerikleri farklı birçok yemekten 

bahsetmek mümkündür.137 

 
125  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, I, 38.  
126  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 184. 
127  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 127. 
128  Buğdaylar kaynatılıp irmik haline getirilmesi sonra yağ ve bal ile karıştırılarak ateşin üzerinde 

pişirilmesi ile elde edilen yemek. Bkz. eş-Şerif el-İdrisî, el-Mağrib ve Erdu’s-Sudan ve Mısr ve 
Endelüs, Matbau Brill, Leiden, 1863, s. 59.  

129  Bilinmiyor, el-İstibsâr fî Acâibi’l-Emsâr, (nşr. Sa‛d Zağlûl), yy., ty., s. 215. 
130  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 432. 
131  İbn Abbâs Ahmed el-Kalkaşendî, Subhu’l-A‛şâ, el-Matbaatu’l-Emîriyye, Kahire, 1915, V, 164.  
132  el-Beyzak, Ahbâru’l-Mehdî bin Tûmert, s. 33. 
133  Bilinmiyor, Kitâbu’t-Tabîh fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs fi Asri’l-Muvahhidîn, (tkd. Ambrosio Huici 

Miranda), el-Me‛hadu’l-Mısrî li’d-Dirâsati’l-İslâmî, Madrid, ty., s. 52, 53, 55, 56, 57, 58. 
134  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 127, 326. 
135  Bilinmiyor, Kitâbu’t-Tabîh, s. 213, 214. 
136  İbn Kuzmân’ın zecellerinde “kahve” ifadesi geçmektedir. Ancak o, bununla şarabı kasteder. Dîvânu 

İbni Kuzmân, (thk. Federico Corriente), el-Me‛hadu’l-İsbanî, Madrid, 1980, s. 632, 874. 
137  et-Tabîh fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs isimli eserde beş yüze yakın yemek türünden bahsedilmektedir. Bu 

durum dönemin refah seviyesini göstermesinin ötesinde kültür çeşitliliğinin en bariz şekilde ifadesidir.  



33 
 

İçecek olarak rub’dan bahsetmek gerekir. Özellikle Musamede kabilelerinde 

yaygın olan bu içecek üzüm suyundan yapılan bir içecekti. Su ile karıştırılarak içilir ve 

vücuttaki sıcaklığı artırırdı. Zamanla insanlar içki haline dönüştürünce Abdülmü’min ve 

el-Mansûr tarafından yasaklanmıştır. Dönemin diğer içecekleri ise rub içkisine benzeyen 

anziz ve zebib adlı içeceklerdir.138 

C. Giyim Kültürü 

Giyim konusunda özellikle üzerinde durulması gereken giysi “lisam/ لثام” denilen 

ve Murâbıtlar’ın giyinmeyi adet edindikleri peçedir. Bundan dolayı Murâbıtlar, 

“Mutelessimun veya Mulessimun” diye de adlandırılmışlardır. Peçe takma nedenlerine 

dair farklı iddialar mevcuttur: ağzın kötülük sebebi olması ve onu kapatmak, çatışmalarda 

düşmanı aldatmak, İbn Tûmert’in ölümüne dair hüznü göstermek, sıcaklıktan korunmak 

vb. sebepler gösterilmektedir. Ancak iddia edilen bu sebepler pek tutarlı değildir. Zira 

Murâbıtlar’a karşı bir harekata girişen İbn Tûmert için, onların üzüntü duymaya devam 

etmelerinin bir açıklaması yoktur. 

Murâbıtlar peçeyi, asalet ve güç göstergesi olarak kullanıyorlardı. Bununla 

toplumda olumlu anlamda temayüz etmek istiyorlardı. Nitekim lisam yalnızca Sanhâce, 

Lemtûne ve Lamtî kabilesi mensupları tarafından giyilebiliyordu. Askerler, köleler ve 

lisam giymemesi gereken kişiler, toplum arasında güç ve nüfuz sahibi gibi görünmek 

adına bu peçeyi takıp insanları korkutuyorlardı.139 Dolayısıyla peçenin kötüye 

kullanımından söz edilebilir. Peçenin rengi önceleri mavi iken, daha sonra siyah 

kullanılmıştır. Murâbıtlar’ın genel olarak beyaz renk elbise tercih ettikleri ifade edilir. 

Nitekim İbn Tûmert, onları beyaz renkli bir kuş olarak bilinen “zeracina” olarak 

nitelendirmesi de bu olgunun bir göstergesidir.140 

Endülüslüler genellikle sarık kullanmazlardı. Yalnızca kadılar, yöneticiler ve 

komutanlar yeşil sarık takarlardı. Ayrıca fakihler de beyaz renkli beranis denilen kaftan 

giyerlerdi. Bulundukları coğrafyanın Endülüslüleri etkilediği ve Hristiyan giysilerine 

yöneldikleri görülür.141 Özellikler ümera ve askerlerin bu yöndeki tercihleri dikkat çeker. 

 
138  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 436-437. 
139  İbn Abdûn, Risâle, s. 28. 
140  Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşiyye, s. 111. 
141  Abdullah Afifî, el-Mer’etu’l-Arabiyye fî Câhiliyyetihâ ve İslâmihâ, Mektebetü’s-Sekâfe, el-

Medînetü’l-Münevvere, 1930, III, 138. 



34 
 

Halk dilindeki “rum elbisesi” anlamında kullanılan “fiştan” kelimesi de bu vakıanın bir 

tezahürüdür. Mağrib bölgesinde ise genellikle siyah elbiseler giyildiği görülür. Bu durum, 

onların Abbasiler ile ilişkilerinin bir sonucudur.142 Cariyelere ise beyaz renkli şeffaf 

elbiseler giydirilmesi gerektiği ifade edilir.143 

Muvahhidler’in lideri İbn Tûmert, kitabı Eazzu ma Yutlab’da Murâbıtlar’a giyim 

konusunda muhalefet etmenin vucubiyetinden bahseder.144 Dolayısıyla bir önceki 

dönemin giysisi lisam’ın bu dönemde terk edildiği görülür. Musamede kabilesi yünden 

yapılmış ve kemerli asfaks dedikleri elbise giyerler ve başlarını örtmezlerdi. İbn 

Tûmert’in öğretileri sonucunda takipçileri elbise konusunda israfa girmez ve azla 

yetinirlerdi. Abdülmü’min döneminde de bu durum devam etmiş ancak el-Mansûr 

döneminde halk, işlemeli ipek elbiseler giymeye başlamıştı. Askerlerin elbiseleri ise 

genellikle beyazdı. el-Mansûr, döneminde Yahudilere mavi renkli elbise giymeyi zorunlu 

kılmıştı. Ancak Yahudilerin bundan rahatsız olmaları sonucu en-Nâsır döneminde bu 

uygulama değiştirilmiştir.145  

D. Özel Günler  

Özel günleri dinî ve dinî olmayanlar olarak sınıflandırmak mümkündür. Cuma 

günleri haftanın dinlenme ve tatil günüydü. Perşembe gününün bitişi ile beraber ilim 

derslerine ara verilirdi. İnsanlar hamamlara gider, yeni elbiseler giyerler ve ibadetlerini 

yerine getirirlerdi. Akşamleyin ise birbirlerini ziyaret ederler veya şiir toplantıları 

yaparlardı. Ramazanın ilk günü sadakalar verilir, kandiller yakılırdı. Ayın yirmi yedinci 

gecesine daha fazla önem verilir ve hatim indirilirdi. Hatim indirme törenine kadınlar da 

iştirak ederdi. Ayın sonunda ise davullarla bayramın geldiği duyurulur ve Yusuf b. Tafşin 

Camisinin minaresine sevincin simgesi olarak bayrak asılırdı.146  Benzer şekilde Kurban 

bayramı, Aşure günü ve Hz. Peygamber’in doğumu da kutlanırdı. Hacca giderken de 

insanlar kutlamalar tertip ederlerdi.147  

 
142  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 438. 
143  es-Sektî, Âdâbu’l-Hisbe, s. 53. 
144  İbn Tûmert, Eazzu mâ Yutlab, s. 263. 
145  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 441-442. 
146  Marmol Carvajal, Afrika, (trc. Muhammed Ceni ve beraberindekiler), Dârü’n-Neşr el-Ma‛rife, Rabat, 

1989, II, 54.  
147  Haccın o dönemdeki maliyeti altmış Murâbıt dinarı idi.  Devletin son dönemlerinde emniyetin 

kalmaması ile haccın farziyeti de ortadan kalkmıştır. İbn Rüşd’e göre cihad haccdan çok daha 



35 
 

Dinî günlerin yanında çiftçilerin sonbaharda tarım bayramı olarak kutladıkları bir 

festival de vardı. Bu günde insanlar ovalara inerler ve orada müzik eşliğinde birkaç gün 

geçirirlerdi. Bunun yanında Hristiyanların kutladıkları yılbaşını da belirtmek gerekir. “el-

Medain” denilen bir tatlı yapılır ve Müslümanlar da kutlamalara katılırdı. Son olarak 

Nevruz bayramının da Endülüslüler tarafından bilindiğini ve kutlanıldığını ifade edilir. 

E. Eğlence  

Tabiatın da elverişli olması sebebi ile insanlar bahçelere ve yeşil alanlara inerdi. 

Endülüs’te nehirler, çaylar, göller ve su kaynakları boldu ve insanları cezbediyordu.148 

Bunun yanında balık avlama ve ormanlarda avcılık gibi aktiviteler de yaparlardı. Satranç, 

dönemin bilinen oyunlarındandı.149 Boğa güreşi de Gırnata şehrinde aynı şekilde 

biliniyordu.150 İçki meclisleri ve içki içme bilhassa aristokrat sınıfta yaygındı. Oğlancılık 

da Endülüs’te bilinen bir olguydu ve tanınmış alimler dahi bu gerçekten uzak 

kalamamışlardı.151  

Muvahhid devleti yöneticilerinin avcılığa özel ilgi gösterdikleri bilinmektedir. 

Yanı sıra bütün halifelerin saraylarında hayvanları topladıkları ve hayvanat bahçeleri inşa 

ettikleri ifade edilir.152 

Bilhassa Muvahhidler döneminde devletin zenginleşmesi ve halkın refah 

durumunun iyileşmesi eğlence ortamlarına hayat vermiştir. Bahçeler ve dinlenme alanları 

yaygınlaşmıştır. Bu mekanlarda edebî meclisler tertip edilir ve şiir yarışmaları 

düzenlenirdi. Bu konuda kaynaklarda birçok kayıt vardır.153 Buna karşın Muvahhidler’in 

ilk halifeleri müziğe karşı olumsuz bir bakış açısına sahiptiler.154   

Halife el-Mansûr’dan sonraki dönemde bu dinlenme ve eğlence ortamlarının 

giderek aşırılıkların yaşandığı bir mekana dönüştüğü ifade edilebilir. Halife en-Nâsır155 

 
faziletlidir. Hacc ise o dönem için mekruhtur.  Bkz. Ahmed b. Rüşd, Fetâvâ ibni Rüşd, (thk. el-Muhtar 
b. Tahir), Dârü’l-Garb el-İslâmî, Beyrut, 1987, s. 1023. 

148  Muhammed b. Ömer Ebu Fedâ, Takvîmu’l-Büldân, Dârü Sâdır, Beyrut, 1850, s. 168.  
149  İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-A‛yân, I, 246.; Öyle ki satranç şiirlere dahi konu olmuştur. Bkz. el-Merrâküşî, 

el-Mu‛cib, s. 108. 
150  Fes şehrinde de boğa güreşi aslanlarla yapılırdı. Bkz. Carvajal, Afrika, I, 76-77. 
151  Ahmed b. Muhammed el-Makkarî, Ezheru’-r-Riyâd, (thk. Mustafa es-Seka vb.), Matbaatu Lecneti’t-

Te’lif, Kahire, 1939, V, 151. 
152  İbrahim Harekat, el-Mağrib, I, 337. 
153  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 8. 
154  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 177. 
155  Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 241. 



36 
 

ve el-Mustansır’ın eğlence ortamlarına olan zaafiyeti halkın eğilimlerini olduğu gibi ve 

siyâsî süreci de doğrudan etkilemiştir.156 

Endülüs’ün Afrika ve Avrupa arasında bir köprü niteliğinde olması iki kıtanın 

kültürünün bu bölgede buluşmasını sağlamıştır. Dolayısıyla her bir şehirde farklı 

özellikler ortaya çıkmıştır. Malaga şehri içkisiyle,157 İşbiliyye müzik ve çalgı aletleri158 

ile, Kurtuba ilim merkezi olmasıyla, Ceyyan ipek böceği üretimiyle, Tulaytula ise savaş 

araçlarının yapımı ile ünlüydü.159 Her bölgenin farklı ve çeşitli kültüre sahip olması edebî 

ürünler üzerinde etkili olmuş ve konuların farklılaşmasını sağlamıştır. Farklı şiir 

türlerinin ortaya çıkmasında da bu halk kültürünün etkisini unutmamak gerekir. 

IV. İLMÎ HAYAT 

Dönemin medeniyet ve kültürel durumunun edebiyatı ve sanatı doğrudan 

etkilediği bilinmektedir. Edebiyat ve sanatın neşet etmesi ve gelişebilmesi için söz konusu 

dönem ve çevre kültüre elverişli olmalıdır. Dolayısıyla şair ve edip de yaşadığı ortamın 

düşünce hayatından beslenir ve ondan yardım alır. Bu çalışmaya konu olan dönem için 

de bu tespitler geçerlidir. Söz konusu iki dönem arasında kültürel, ideolojik, sosyal, 

ekonomik ve siyâsî farklılıklar vardır. Bu farklılıklar tabii olarak toplumun düşünce 

dünyasını da yakından etkilemiştir. Çalışmanın genel kronolojik yapısı üzere Murâbıtlar 

önce incelenecektir. 

Murâbıtlar, kavim yapısı olarak sert ve mutaassıp bir kavim olarak biliniyorlardı. 

Bu karakterlerinin sonucu olarak kültürel değişime hızlı entegre olmaları beklenemezdi. 

Buna rağmen onlar düşüncelerini revize etmeyi başarmışlardır. Bunun sonucunda birçok 

önemli ilim adamını saraylarında ağırladılar ve onlara değerli hediyeler sundular. Ünlü 

filozof Mâlik b. Vehb bunların başında gelmektedir.160 Özellikle İbrahim b. Yusuf b. 

Tafşin’in ilim insanlarına verdiği değer dikkat çekmektedir. İbn Hâkân ve İbn Hafâce 

 
156  Şefik Muhammed Abdurrahman er-Rakib, Şi‛ru’l-Cihâd fî Asri’l-Muvahhidîn, Mektebetü’l-Aksâ, 

Amman, 1984, s. 27. 
157  Bu içki ile ilgili şöyle bir hikaye anlatılır: Halifenin birisi ölüm döşeğinde iken ona “Rabbinden 

mağfiret talep et” denilince, o: “Ya rab! Senden cennette bulunan Malaga şarabını istiyorum” 
demiştir. Bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 206. 

158  Bu aletlerin sayısının on iki gibi ciddi bir seviyede olduğu belirtilir. Bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 
200. 

159  Hikmet Ali el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, Mektebetü’l-Hancî, Kahire, ty., s. 28-
29. 

160  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 473. 



37 
 

Tavâif döneminde durdurdukları ilmî faaliyetlere onun sayesinde yeniden başlamışlardır. 

Murâbıtlar, din, dil, edebiyat ve fen alanındaki ilmî gelişmeleri genel anlamda 

desteklemişlerdir. Ancak, fukahanın da etkisiyle felsefe ve kelam ilmine karşı çok sert 

tavır almışlardır.  

Muvahhidler döneminde hükümdarların ilimle iştiğal ettikleri ve değerli ilim 

adamı oldukları dikkat çeker. Bu durum İbn Tûmert’ten itibaren Muvahhid 

hükümdarlarının neredeyse hepsi için söz konusudur. Elbette buna neden olan etkeni 

sadece hükümdarların ilim sevgisiyle açıklamak zor olacaktır. Muvahhid hareketinin, 

fikir özgürlüğü ve tecdid (dinde yenilenme) üzerine kurulu olması muhtemeldir ki 

hükümdarların aynı zamanda birer ilim önderi olmalarını sağlamıştır. Yanı sıra 

hükümdarlar, ideolojik bir hareket olan Muvahhidler hareketinin ilmî bir altyapısı 

olmadan yayılma şansının zayıf olduğunu idrak etmişler ve ilmî çalışmalara yoğun destek 

vermişlerdir. Abdülmü’min bu amaçla birçok okul ve eğitim merkezi tesis ederek 

gençlerin eğitim görmesini teşvik etmiş ve dönemin en önemli alimlerini Merakeş’a 

getirme uğraşında olmuştur. Eğitimi zorunlu kılarak kadın-erkek herkesin ücretsiz 

yararlanmasını sağlamıştır. Kendisi de bizzat öğrencilerin eğitimi ile ilgilenmiş ve 

öğrencilere İbn Tûmert’in eserlerini ezberletmiştir. Bu dönemde Endülüs ilim çalışmaları 

bakımından en ihtişamlı dönemlerinden birini yaşamıştır. Endülüslü bazı alimlerin 

doğuya yaptıkları ilim yolculuklarının yanı sıra, bir kısım alimler ise başka bölgelere 

Endülüs’teki ilmi taşımışlardır. Bu meyanda İbn Cübeyr, İbnü’s-Sabunî ve İbn Harûf 

zikredilebilir. Bu bağlamda dinî ilimlerin yanı sıra felsefe ve edebî ilimler hakkında özet 

bilgiler verilecek ve yetişen alimlerden söz edilecektir.  

A. Tefsir 

Hem Murâbıtlar hem de Muvahhidler döneminde önemli derecede itina gösterilen 

bir ilimdi. Dönemin alimleri tefsir çalışmalarında te’vil ve akli çıkarımlardan uzak 

durmuşlardır. Hadis ve Kur’ân ayetlerinin birbirleri ile olan uyumunu ortaya çıkarmaya 

çalışmışlardır. Yöneticilerin de desteği ile bu alanda birçok alim yetişti. Keşşâf’a bir 

muhtasar yazan Ebu Abdullah Ali b. Abid el-Ensarî (ö. 622/1225), Abdulcelil b. Musa 

el-Ensarî el-Evsî (ö. 608/1212), Ebu’l-Hasan Muhammed el-Gırnatî, Ebu Bekir es-Sebtî 

İbnü’l-Cevzî, Ali b. Ahmed et-Tücibî (ö. 637/1240), Ebu Abdullah b. Yusuf b. İmran (ö. 



38 
 

655/1260) dikkat çeken tefsir alimleridir.161 Ayrıca Kur’ân ile bağlantılı olması sebebiyle 

kıraat ilmine de önem atfedilmişti. Ebu Bekir el-Hevzenî (ö. 602/1205), Yusuf el-Yabirî 

ed-Darir (ö. 617/1220), Ebu’-Hasan Muhammed b. Abdurrahman İbn Azime (ö. 

543/1148)  bu alandaki alimlerdendir.  

B. Fıkıh 

Murâbıtlar, Ehl-i sünnete tabii olan Mâlikî mezhebini benimsemişlerdi. Öyle ki 

fer‛i ilimler intişar etmiş, Mâlikî mezhebine olan ilgi kitap ve sünnetin gölgede kalmasına 

yol açacak kadar ileri gitmişti. Bu dönem fıkıh, ictihadî konuların bir kenara bırakıldığı 

ve daha çok furû konularla ilgilenilen bir süreç yaşamıştı.162 Dönemin en önemli fıkıh 

alimlerinden birisi Ebu Bekr İbnü’l-Arabî (ö. 542/1147)’dir. Bir müddet  İşbiliyye 

kadılığı da yapan İbnü’l-Arabî’nin li’l-Avâsim ve’l-Kavâsim, Envâru’l-Fecr, el-Kabs fi 

Şerhi Muvatta-i Mâlik ve Kânûnu’t-Te’vil vb. birçok eseri bulunmaktadır. Diğer önemli 

fakih ve muhaddis el-Kadı Iyaz b. Musa el-Yahsubî (ö. 544/1149)’nin ise Tertibü’l-

Medârik eseri zikredilebilir.163  

Mâlikî mezhebinin Murâbıtlar tarafından benimsenmesinin bazı sebepleri 

bulunmaktadır. Bu mezhep, önceki dönemde Mağrip’te hüküm süren İdrisîler tarafından 

da benimsenmiş bir mezhepti. Diğer bir ifadeyle Murâbıtlar, hali hazırda o bölgede 

bulunan bir mezhebe ittiba etmişlerdir. Ayrıca Murâbıtlar ilk dönemde çölde bir tür tecrit 

halinde yaşayan bir topluluktan oluşuyordu. Bu topluluğun muhatap olabildiği nadir 

kişiler eğitim seviyeleri yüksek olmayan tüccarlardan ibaretti.164 Dolayısıyla farklı bir 

mezhebi tanıyıp bilgi sahibi olma şansları yoktu. Murâbıtlar, kuruluş aşamasına geçtikleri 

süreçte ise çevrelerinde Mâlikî mezhebine tabi olan kabileler buldular. Mezhep 

birlikteliği, onların benzer ilkelerde ve esaslarda buluşmasını kolaylaştırmıştır. Yanı sıra, 

kuruluş aşamasında olan devlet mensuplarının, farklı mezhepleri öğrenme zamanları 

bulunmuyordu. Hem Mağrib hem de Endülüs’teki kaotik süreç, istikrarlı bir devletin 

kurulma aciliyetine işaret ediyor ve inançsal ihtilaflara düşecek zaman vermiyordu. 

 
161  el-Menûnî, el-‛Ulûm, s. 44-45. 
162  İbrahim Harekat, el-Mağrib Abra’t-Târîh, I, 226. 
163  Hüseyn, et-Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Hadârî li’l-Mağrib ve’l-Endelüs, s. 397-398. 
164  Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşiyye, s. 19-20. 



39 
 

Ayrıca Murâbıt hareketinin önderi Abdullah b. Yasin’in de Mâlikî fakihlerinden olması 

bu mezhebe olan yönelimi hızlandırmıştır.165 

Muvahhidler, söz konusu mezhebe olan bu ilgiyi yok etmek, insanları hadis ve 

Kur’ân’a yöneltmek için çalıştılar. Özellikle halife el-Mansûr, alimlere fıkhı terk 

etmelerini ve sadece Kur’ân ve sünnete göre fetva vermelerini emretti. Bu konuda 

eylemsel adımlar atarak fıkıh kitaplarını yaktırdı. Ancak, el-Mansûr’un Mâlikî mezhebini 

yok etmeye çalışıp insanları Zâhirî mezhebine yöneltme çabası toplumda yeterince 

karşılık bulmamıştır.166  

Bir kısım fıkıh alimleri Zâhirî mezhebini kabul etmiş olsalar da çoğunluk Mâlikî 

mezhebinden ayrılmamıştı. Hatta Muhammed b. Saîd, Zahirî mezhebini eleştirmiş ve İbn 

Hazm’a “el-Mualla fi’r-Reddi ala Muhalla İbni Hazm” isimli bir reddiye yazmıştır.167 

Önemli fıkıh alimi olarak; İbn Muhammed b. Rüşd el-Cedd (ö. 520/1126), İbn İsbağ el-

Ezdî (ö. 536/1141), Muhammed b. Abdurrahman İbnü’l-Varrak (ö. 543/1148), el-Kadı 

Iyaz b. Musa el-Yahsubî (ö. 544/1149), Abdulmelik b. Beşkuvâl (ö. 578/1182), 

Muhammed b. Ali et-Tecinî (ö. 597/1201) zikredilebilir.  

C. Hadis 

Murâbıtlar döneminde önemli birçok hadis alimi yetişmiştir. Bunlardan birisi olan 

Ebu’l-Velid Ahmed b. Rüşd el-Cedd (ö. 520/1125) aynı zamanda dönemin Mâlikî 

fakihlerinden birisidir ve birçok “ihtisar”ı bulunmaktadır. Diğer önemli isim ise Ebu Ali 

es-Sadefî (ö. 514/1119)’dir. Farklı şehirleri dolaşıp ilim tahsil eden muhaddis Kutanda 

savaşında şehit düşmüştür.168 Endülüs’te olduğu gibi Doğu’da da  bilinen birçok kitap 

yazan ve Tecrîdü Sıhâhi’s-Sünne eserinin sahibi Muaviye b. Ammâr (ö. 522/1129) da bu 

dönemin önemli hadis alimlerindendir.169 

Hadis ilmi Muvahhidler döneminde zirve zamanlarını yaşayan ilimlerden biri 

olmuştur.170 Devletin halifeleri hadis ilmine özel bir ihtimam göstermişlerdir. Yusuf b. 

 
165  Abbâs el-Cirârî, el-Edebü’l-Mağribî, Mektebetü’l-Maârif, Rabat, 1979, I, 83-89.  
166  el-Menûnî, el-‛Ulûm, s. 55. 
167  Abbâs b. Abdullah Cirârî, el-Emîrü'ş-Şâir Ebü'r-Rebi' Süleyman el-Muvahhidî: Asruhû, Hayâtuhû ve 

Şi‛ruhû, Dârü’s-Sekâfe, Kazablanka, 1984, s. 77. 
168  Hüseyn, et-Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Hadârî li’l-Mağrib ve’l-Endelüs, s. 397. 
169  Angel Gonzalez Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, (trc. Hüseyin Munis), Mektebetü’s-Sekâfe ed-

Diniyye, Kahire, ty., s. 396. 
170  el-Menûnî, el-‛Ulûm, s. 47. 



40 
 

Abdülmü’min Sahihayn’i ezbere biliyordu. el-Mansûr hadis ilminde alimdi. Kendisi 

cihad hakkındaki hadisleri toplamış ve İbn Tûmert’in eserlerine eklemiştir.171 el-Me’mûn 

da aynı şekilde birçok hadis kitabına vakıftı. Muvahhidler, Merakeş’ta Beytu’l-Hikme 

benzeri “Beytu’t-Talebe” denilen bir kurum inşa etmişler ve bu kurumda hadis ilmi başta 

olmak üzere diğer ilimlerin çalışmalarına olanak sağlamaya çalışmışlardır. Dönemin 

meşhur hadisçileri arasında; Kadı Iyaz (ö. 544/1149), Ebu İshak İbn Emin (ö. 544/1149), 

Ebu Mervan el-Ensarî (ö. 549/1154), el-İmam er-Reşatî (ö. 542/1147), İbn Harrat (ö. 

581/1185), Ali b. Kattan el-Kurtubî, Abdullah b. Hasan el-Kurtubî, Ebu Rebi b. Salim el-

Kelaî, Ebu Muhammed b. Havtullah gibi isimler sayılabilir.  

D. Kelam 

Murâbıtlar döneminde kelam ilmine karşı sert bir tutum vardı. Özellikle dönemin 

fakihleri bu ilmi “küfür” ve bu ilimle uğraşanları ise “kafir” olarak vasıflandırıyorlardı. 

Ayrıca onlar, hükümdarları kelamcıları cezalandırması konusunda baskı altına 

alıyorlardı. Ali b. Yusuf b. Tafşin, kendi döneminde Gazzâlî’nin İhyâ’sını yaktırması bu 

konudaki tutumun hangi seviyede olduğunu göstermesi açısından önemlidir. Bu baskı 

ortamına rağmen Muhammed b. Hasan el-Hadramî (ö. 489/1096), Yusuf b. Musa el-Kelbî 

(ö. 520/1125), Ebu Ca’fer b. Bâki (ö. 538/1143) gibi önemli kelamcılar yetişmiştir.172  

Muvahhidler’in lideri İbn Tûmert ise Doğu’da kelam ilmini öğrenmişti. 

Murâbıtlar’ı tecsim ve küfür ile itham ederek onlara karşı mücadeleye başladı. Tevhid ve 

akideye dair kitap telif etti. Takipçilerine her gün Kur’ân’dan bir parça okuduktan sonra 

kendi kitaplarından da bir kısım okumalarını emretti. Onun bu yönelimi Muvahhidler 

döneminde kelam ilminin yayılma zemini bulmasını sağladı. Daha sonraki yöneticiler de 

kelam ilmine aynı ihtimamı gösterdiler. Osman es-Selâlicî (ö. 564/1168), Abdulkerim el-

Fendalavî İbn Kettânî (ö. 596/1196) dönemin kelamdaki otoritelerindendir. 

E. Tasavvuf 

Murâbıtlar döneminde Ebu’l-Abbas Atâullah b. Arîf ile birlikte tasavvuf ilminin 

gelişmeye başladığı ifade edilebilir. Zühd eğilimli olan alim, Mehâsinu’l-Mecâlis isimli 

eseri ile sûfî nazariyesini ortaya koymuştur. Ünü yayılınca Ali b. Yusuf tarafından himaye 

 
171  İbn Tûmert, Eazzu mâ Yutlab, s. 369. 
172  Ayrıntılı bilgi için bkz. Dendeş, el-Endelüs, s. 400-404. 



41 
 

edilmeye başlanmıştır. Ancak kısa süre içinde fukahanın tepkisi ve baskıları sonucu Ali, 

onu yanından Merakeş’e sürgün etmiştir. Bu olaydan kısa bir süre sonra 1141 yılında 

vefat etmiştir. Ebu’l-Abbas İbnü’l-İklîşî de dönemin önemli sûfîlerinden birisidir. Hadis 

ve dil ilimlerinde de derin bilgi sahibi olan alim, birçok şehir ve ülke dolaşmıştır. el-

Kevâkib ve Dıyâu’l-Evliyâ gibi eserler kaleme almıştır.  Memleketi Ucles (İklîş)’e 

dönerken yolda 1156 yılında vefat etmiştir. Dönemin mutasavvıflarından ve Müridiyyin 

hareketinin lideri olan Ahmed b. Kasî ise Murâbıtlar’a karşı giriştiği isyan hareketi ile 

bilinmektedir.173 

Muvahhidler’in son dönemlerine doğru bölgenin sıkıntılı bir süreç içerisine 

girmesi ile birlikte zühd ve tasavvuf eğilimleri artmış bunun sonucunda birçok mutasavvıf 

ve zahid yetişmiştir. Ahmed b. Ömer el-Maârifî, Ebu’l-Abbas b. Mirdâs es-Selmâ (ö. 

616/1220), Muhammed b. Sidbûne (ö. 624/1227), Halef b. Kâsım el-Ensârî (ö. 640/1243), 

Muhammed b. Muhîb el-Lahmî (ö. 645/1248) gibi isimler bu dönemin 

mutasavvıflarından bazılarıdır. Ancak şüphesiz dönemin en önemli tasavvuf alimi 

“Şeyhü’l-Ekber” ve “İbnü Eflatun” olarak da bilinen Muhyiddîn İbnü’l-Arabî et-Tâî’dir. 

1165 yılının Ramazan ayında Mürsiye’de dünyaya gelmiştir. Muvahhidler’in şehre girişi 

ile beraber ailesi onu daha çocukken İşbiliyye’ye götürmüştür. Tunus, Tilimsan, Mekke, 

Bağdat, Musul ve Şam gibi birçok şehirde yaşamış ve ilim tahsil etmiştir. Onlarca eser 

kaleme almış olan İbnü’l-Arabî, birçok kez inkar ve küfür ile suçlanmıştır. Divanındaki 

kasidelerinde bu ithamları önemsemediğini vurgulamaktadır. 1248 yılında Şam’da vefat 

etmiştir.174 

F. Felsefe 

Emevîler döneminde gelişme alanı bulamayan felsefe, Tavâif dönemi ile beraber 

yükselişe geçmiştir. Murâbıtlar ise fakihlerin yönetimdeki etkileri, halkın düşünce 

dünyasındaki değişiklik ve farklılıklara karşı mesafeli olmaları gibi sebeplerden dolayı 

felsefi ilimlere müsamaha göstermemişlerdir. Bütün bunlara rağmen birçok felsefi akım 

 
173  Hüseyn, et-Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Hadârî li’l-Mağrib ve’l-Endelüs, s. 403-406; Palencia, Târîhu’l-

Fikri’l-Endelüsî, s. 371.; Detaylı bilgi için bkz. Mehmet Necmettin Bardakçı, “İbnü’l-Arabî Öncesi 
Endülüs’te Tasavvuf”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2009, c. IX, S. 23, “İbnü’l-
Arabî” özel sayısı - II, s. 338-354. 

174  M. Abdullah İnân, Devletü’l-İslâmi fi’l-Endelüs; Aṣru’l-Murabıṭın ve’l-Muvaḥḥidîn fi’l-Mağrib ve’l-
Endelüs, Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 1990, s. 677-679.; Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 371-
388. 



42 
 

bu dönemde ülke topraklarına girmiştir. Bu sayede Ebu’s-Salt Ümeyye (ö. 528/1134), 

İbnü’s-Sid el-Batalyevsî (ö. 521/1127), Mâlik b. Vehid, İbn Bacce (ö. 532/1138) gibi çok 

değerli alimler yetişmiştir. Diğer bir ifadeyle felsefenin X. yüzyılda  İbn Meserre175 (ö. 

319/931) ve ekolü vasıtasıyla Endülüs’e yerleştiği söylenebilir. Özellikle İbn Bacce’ye 

kadar filozof olarak tanımlanan alim olmadığını ifade edilir. İbn Bacce, birçok Endülüs 

şehrinde yaşamış en son Fas’a giderek orada zehirlenmiş ve ölmüştür. Onun temel eseri 

tasavvufî bir yapıya sahip ve yöneticilerin dünyeviliğine bir tepki mahiyetinde olan 

Tedbiru’l-Mütevahhid isimli eseridir. Ahlâkî bir rehber niteliği de taşıyan eser dönemin 

fukaha hâkimiyeti altında yeterli etkiye sahip olamamıştır. Ancak Murâbıtlar sonrası 

Muvahhidler döneminde eserin etkisinden bahsedilebilir.176 

İbnü’s-Sid’in eseri olan el-Hadâik Yunan düşüncesi ve İslâm’ı uzlaştırmaya 

çalışan ilk girişim olması açısından dikkate değerdir. Muvahhidler dönemi ise felsefenin, 

siyâsî olarak daha geniş bir özgürlük alanı bulduğu dönemdir. Özellikle felsefe eğitimini 

teşvik eden, birçok felsefe kitabını bir araya toplayan ve filozofları desteklemiş177 olan 

Yusuf b. Abdülmü’min, İbn Rüşd’e (ö. 595/1198) Aristo’nun kitaplarını şerh etmesini 

emretmiştir.178 Onun en büyük katkısı da yaptığı bu şerhler külliyatıdır. O, muhtemelen 

Murâbıtlar döneminde Gazzâlî’ye (ö. 505/1111) karşı oluşmuş olan olumsuz tutumun 

sağladığı etki ile Gazzâlî’nin filozoflara karşı telif ettiği Tehâfütü’l-Felâsife adlı 

eserindeki fikirleri çürütmek adına Tehâfütü’l-Tehâfüt adlı eserini kaleme almıştır. İbn 

Rüşd, din ve felsefe ilişkisine dair olumlu bakış açısıyla diğer önemli filozof İbn 

Tufeyl’den ayrılmaktadır.179 Ancak halk nazarında felsefenin konumunda belirgin bir 

değişim olmamıştır. Söz konusu dönemde yetişen ünlü filozof İbn Rüşd bir gün 

çocuğuyla beraber namaz kılmak için camiye girince halk tarafından saldırıya uğramış ve 

dışarı çıkarılmıştır.180 Bu dönemde yetişen diğer önemli filozof ise İbn Tufeyl (ö. 

581/1184)’dir.181  

 
175  Hayatı ile ilgili detaylı bilgi için bkz. Mehmet Necmettin Bardakçı, "İbn Meserre'nin Tasavvufı 

Düşünce Tarihindeki Yeri ve El-Münteka Min Kelfunı Elıli't-Tükıl Adlı Eseri'" (Yayımlanmamış 
Doktora Tezi), SDÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta, 1998, s. 25 ve sonrası. 

176  W. Montogomery Watt – Pierre Cachia, Endülüs Târîhi, (trc. Cumhur Ersin Adıgüzel ve Qiyas 
Şükürov), Küre Yayınları, İstanbul, 2018, s. 144.  

177  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 175. 
178  el-Menûnî, el-‛Ulûm, s. 99-100. 
179  W. Montogomery Watt – Pierre Cachia, Endülüs Târîhi, s. 147-148. 
180  Ahmed Emin, Zuhru’l-İslâm, Müessesetü Hindavî, Kahire, 2013, s. 661. 
181  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 201-203. 



43 
 

İbn Tufeyl ünlü Hayy b. Yakzan isimli eserin müellifidir. Birçok batı diline 

çevrilmiş olan eserde İbn Tufeyl, kendi felsefesini hikaye üslubu ile okuyucuya aktarmak 

istemiştir. Felsefe ve dini, iki karakter üzerinden işleyen eserde dönemin hakim olan 

mezhepleri Zâhirîlik ve Mâlikîlik’e de göndermeler bulunmaktadır.182  

G. Dil ve Edebî İlimler  

Murâbıtlar ve Muvahhidler devletlerinin her ikisinin de ideolojik temeller üzerine 

kurulu olması, devletlerin dile ve dil ile ilgili ilimlere ehemmiyet vermesini zorunlu 

kılıyordu. Arapça’nın Kur’ân dili olması, yöneticilerin bu dil ile eğitim görmeleri 

Arapçanın değerini artırıyordu. Ayrıca fethedilen bölgelere Arapların iskan edilmesi de 

Arapçanın yayılmasını sağladı. Sonraki dönemlerde Arapça konuşan birçok Berberî 

kabilesinden bahsedilir. Arapçanın yanında yaygın olan diğer bir dil ise Berberîce idi. 

Özellikle Mağrib bölgesindeki kabilelerin Berberî olması bu dilin yayılmasına olanak 

sağlamıştı. Ancak bazı halifelerin de irşad faaliyetini kolaylaştırma adına bu dile özel 

önem verdikleri görülür. İbn Tûmert’in kitaplarını bu dilde telif ettiği bilinmektedir. 

Muvahhdiler’in yönetimde Araplara güvenmemesi, Arap bilginlerinin devletin 

ideolojisine karşı olumsuz tutumları, Berberîlerin yalnızca kendilerini mezhebin sahibi 

olarak görmeleri, İbn Tûmert sonrası halifelerin bir anda Berberîlerden vazgeçmenin 

sonuçlarına cesaret edememeleri, Abdülmü’min’in İbn Tûmert’in siyasetini değiştirmeyi 

onun hatırasına bir saygısızlık olarak düşünmesi gibi etkenler Berberîce’ye olan bağlılığın 

devam etmesini sağlamıştır. Buna karşın Berberîce, ideolojik bir aygıt olmanın ötesine 

geçememiş ve birçok alanda Arapça’nın hâkimiyetine boyun eğmek durumunda 

kalmıştır.183   

Berberîceye yüklenen misyona şu örnekler verilebilir; Muvahhidler, mescit 

görevlilerinin hem Arapça hem de Berberîce bilmelerini şart koşmuşlardır. Buna binaen 

Karaviyyîn camisinde görevli olan Ebu Muhammed el-Mehdî b. İsa’yı Berberîce 

bilmediği için azletmişlerdir.184 Bunun yanında ezanın Berberîce okunduğunu ve halife 

Me’mûn’un, kendi döneminde bu geleneğe son verdiği vurgulanmalıdır.185 

 
182  W. Montogomery Watt – Pierre Cachia, Endülüs Târîhi, s. 145-146. 
183  Cirârî, el-Emirü'ş-Şair, s. 54-56. 
184  el-Ceznaî, Cenâ Zehrau’l-As, s. 56.  
185  Ayrıca ezanın sonuna “وللہ الحمد” ve benzeri ifadelerin eklendiği de ifade edilir. Bkz. en-Nâsırî, el-

İstiksâ, II, 212. 



44 
 

Dilllere çok fazla işlev yüklenilen bölgede elbette dil alimlerinden de bahsetmek 

gerekir. Dönemin en önemli alimlerinden Ebu Ali eş-Şelevbînî (ö. 645/1248), İbn Usfûr 

(ö. 669/1270), Ali b. Harûf (ö. 609/1213), İbnü’r-Rammâk (ö. 541/1162), İbn Melkûn, 

İbn Dalha ve İbn Sîd el-Batalyevsî (ö. 521/1127) zikredilebilir. Bu dönem dil alimlerinin 

çalışmalarını Sîbeveyhi’nin (ö. 180/796) el-Kitâb’ı ve ez-Zeccâcî’nin (ö. 337/949) el-

Cümel’i etrafında şekillendirdiklerini belirtmekte fayda var. Endülüslü dil alimlerinin 

fasih dilin yanında o bölgeye has olan lehçe üzerine de çalışmalar yaptıkları dikkat çeker. 

Endülüslülerin dili, fasih Arapçaya nispetle bazı kırılmalar ve farklılaşmalar 

yaşamıştır.186 

Edebiyat alanında da daha önceki dönemlere nispetle çok önemli çalışmalar 

yapılmıştır. Edebî tenkit, fennî nesir, tercüme, makâmât gibi alanlarda birçok eser 

yazılmıştır. Bu konuya ayrı bir bölüm ayrılacağı için burada sadece birkaç önemli edip 

zikredilecektir; İbn Hâkân el-İşbilî (ö. 529/1135), İbn Bessâm eş-Şenterinî (ö. 542/1148), 

İbn Ebi Hisâl (ö. 540/1146), İbn Beşkuvâl (ö. 578/1184), Dıhye el-Kelbi (ö. 633/1236), 

İbn Ebbâr (ö. 658/1261).

 
186  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 221-222. 



45 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİNDE ŞİİR 

I. ENDÜLÜS’TEKİ ŞİİR EKOLLERİ  

Siyâsî ve toplumsal düzenin edebiyata dair etkisi yadsınamaz bir vakıadır. 

Endülüs’te de bu durumun doğrudan yansımaları görülmektedir. Nitekim ilk fetih 

döneminde istikrarın henüz sağlanamamış olması şiirde yeni arayışlara yönelimi 

engellenmiştir. Dolayısıyla şairlerin ve şiir söyleyen yöneticilerin genel anlamda 

Doğu’nun etkisinde kaldıkları görülmektedir. Zaman içerisinde hayatın istikrar 

bulmasıyla yeni eğilimlerin ortaya çıktığını söylemek gerekir. Kısaca bu akımlar ve 

özelliklerinden bahsedilecektir. Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemi şairlerinin de bu 

eksende değerlendirilmesi mümkündür. 

A. Gelenekçi Akım  

Geleneksel ve eski konuları işleyen ve geleneğin metoduna sadık kalma 

eğiliminde olan akımdır. İşlediği konular fahr, medih ve hamaset eksenlidir. Eski usulün 

egemen olduğu kasidede tasvirler genellikle badiye hayatı temellidir. Üslubu ve dili 

yaşanılan dönemden ziyade eski hayatı hatırlatır. Mesela medih şiiri, şairin yaptığı 

yolculuğun tasviri ile başlar, yoldaki sıkıntılardan bahsedilir ve yolda binek hayvanının 

telef olması vurgulanır. Tasvirler ve manaların kökeni eski bedevi hayattır. Fasih lafızlar 

ve sağlam ibareler kullanılıyor olsa da bunlar sert ve garip ifadelerdir. Uzun bahirler ve 

vurgulu kafiyeler tercih edilen187 bu akıma Endülüs Emevîleri ve Tavâif dönemlerinde 

genel çerçevede bir bağlılık görülmektedir. Bu ekolün en önemli temsilcileri arasında İbn 

Abdûn (ö. 328/940), İbn Hânî (ö. 362/973), Ahmed b. Derrâc el-Kastalî (ö. 421/1030) ve 

İbn Şuheyd (ö. 426/1035) gibi isimler zikreidilmektedir.188 

Fahr, hamaset, medih ve gazel gibi konular Doğu’da yaşayan Arapların 

hayatlarının bir parçası olduğu gibi Endülüslülerin hayatlarının da bir parçasıdır.189  Zira 

 
187  Ahmed Heykel, el-Edebü’l-Endelüsî mine’l-Feth ila Sükûti’l-Hilâfe, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1985, s. 

81.; Muhammed Rıdvan ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî  fi’l-Endelüs, Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 
1981, s. 263. 

188   Mişel Asi, eş-Şi‛r ve'l-Bie fi'l-Endelüs, el-Mektebü't-Ticârî, Beyrut, 1970, s. 61.; M. Faruk Toprak, 
“Endülüs Şiirine Genel Bir Bakış”, Ankara Üniversitesi Dil ve Târîh-Coğrafya Fakültesi Dergisi, 
Ankara, 1988, c. XXXII, S. II, s. 158. 

189  Abdulaziz Muhammed İsa, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, Matbaatu’l-İstikâme, Mısır, 1945, s. 33-37. 



46 
 

her şeyden önce Arap olan ve henüz yeni bir hayata başlayan bu toplum için 

hayallerindeki ideal vatan; kum tepelerinin iç içe girdiği uçsuz bucaksız bir çöl, sıra sıra 

geçen develer, yavrusunu arayan yaban ineği ve hız tutkunu erkek devenin oluşturduğu 

bedevi bir vatandı. Yine onlar için en iyi edip ve en yüksek yeteneğe sahip olan şair, eski 

atalarına en çok benzeyen kişiydi. Dolayısıyla ilk dönemlerde bu akımın hakim olması 

olağan görünmektedir.190  

B. Muhdes (Yeni) Akım 

Doğu’daki şairler Ebu Nüvâs (ö. 198/813), Müslim b. Velid (ö. 208/823) ve Ebu’l-

Atahiyye (ö. 210/825)’nin temsilcisi olduğu ve eski şiirden farklı olarak yeni konular 

işlemeye çalıştıkları ve yeni bir metot takip etmeye giriştikleri akımdır. Doğu ile güçlü 

ve daimi bir irtibata sahip olan Endülüs’e bu akım, emir Abdurrahman el-Evsat (ö. 

237/851) döneminde girdi ve hızlı bir şekilde yayıldı. Bu akımın temsilcileri daha önce 

yaygın olmayan şarap, şaz gazel, tabiat unsurları ve zühdiyyat gibi konuları ele almaya 

başlamışlardır. Bu akım şiirleri, yeni medeniyetten etkilenmiş ve eski badiye hayatından 

uzaklaşmıştır. Dili basittir, anlaşılır lafızlar ve güzel nağmelerden oluşan bu şiirlerde 

tercih edilen bahirler kısa ve kafiyeler ince nağmelidir.191  

Bu akım Doğu’da ilk Abbâsî asrının ikinci yarısında ortaya çıkmıştır. Bu dönemde 

toplum, karşılaştıkları yeni medeniyetler ve yeni hayat tarzları karşısında dehşete düşecek 

derecede şaşkınlık yaşamışlar ve etkilenmişlerdir. Dolayısıyla bu yeni hayatın sağladığı 

ürünlerden faydalanma yoluna gitmişlerdir. Bir kısım insan bu hayatın sağladığı özgürlük 

alanı içine dalmışlarken diğer bir kısım da bu yeni hayatın cazibedar ortamından 

ürkmüşler ve dünyayı küçümseyen ve bir kenara iten zühd hayatına yönelmişlerdir.192 

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde bu akımın temsilcileri olarak İbn Bakî (ö 

540/1145) ve el-A‛mâ et-Tutaylî (ö. 520/1126) gibi isimler sayılabilir.193 

Şiir konuları da iki zıt kutup olan zühd ve mücûn194 yönelimleri çerçevesinde 

şekillenmiştir. Bu yeni şiir akımı kısaca, karşılaşılan bu yeni hayatın bir meyvesi ve eski 

 
190  Muhammed Abdûnnaim Hafacî, el-Edebü’l-Endelüsî; et-Tatavvur ve’t-Tecdîd, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 

1992, s. 328-329.; Ahmed Heykel, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 82-83. 
191  Ahmed Heykel, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 127-130. 
192  Ahmed Heykel, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 131. 
193  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 125. 
194  Mücûn kelimesi, “sert ve kalın olmak” manasındaki “ َمَجَن” fiilinin mastarıdır. İsmi faili olan مَاجِن, “sert 

yüzlü” anlamındadır. Buna bağlı olarak “kendisi hakkında söylenenleri dikkate almayan, arsızlık ve 



47 
 

hayata karşı bir tepki hareketi olarak değerlendirilebilir. Abdurrahman el-Evsat gibi 

özgürlüğü destekleyen emirlerin de katkısıyla bu yeni yönelimler yaşam imkanı 

bulabilmişlerdir. Ziryab (ö. 238/852)’ın195 önemli sanatsal destekleri sayesinde de 

eğlence ve müzik meclisleri çoğalmıştır. Üzüm ve şarap üretiminin artması ve içkinin 

ucuz olması gibi faktörler de bu eğlence ortamlarını olumlu yönde etkilemiştir. Sakâlibe 

gençlerinin çok olması sebebi ile şaz yönelimlerde ve dolayısıyla gazellerde artış 

meydana gelmiştir. Bu mücûn yönelimlerin öteki ucunda ise zühd yönelimleri ve tasavvuf 

şiirleri ortaya çıkmıştır.196  

C. Neoklasik Ekol 

Bu akımın amacı, şiiri eski karakterine döndürmekti. Bu akımın temsilcileri 

eskiden miras alınan şiir geleneklerini benimsemiştir. Ancak bunu yaparken eski şiirdeki 

basitlikleri, eksiklikleri ve bedevi zihin dünyasını da terk etmeyi hedeflemişlerdir. Bu 

akımın hedefleri arasında Arap aklının, kültürünün ve medeniyetinin ulaştığı yüksek 

seviyeden faydalanmak da vardı. Dolayısıyla bu akım şairlerinin kasideleri metot, dil ve 

mûsiki yönünden gelenekçidir. Şiirdeki anlamlar, tasvirler, üslup ve hayal dünyası 

hususlarında ise genel itibariyle yenilikçidir. Dolayısıyla bu akımı takip eden şairler, 

atlala ağlama ile veya hazırlık mahiyetinde bir gazel girişi ile şiire başlamayı tercih 

 
laubalilik yapan” anlamında kullanılmaktadır. Arap kültüründede macin, “toplumda kabul edilmeyen 
çirkinlikleri işleyen” olarak bilinir. Mücûn şiiri de bu arsız konuları işleyen şiirlerdir. Bkz. Ebu’l-Fazl 
Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Ali b. Ahmed İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, (thk. Komisyon), 
Dârü’l-Maârif, Kahire, ty., VI, 4142.; Muhammed Mustafa Hedara, İtticâhâtu’ş’Şi‛ri’l-Arabî fi’l-
Karni’s-Sânî, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1963, s. 203. 

195  İsmi Ebu’l-Hasen Ali b. Nâfi‘dir. Ziryab “siyah kuş” anlamındadır. Renginden dolayı bu lakapla 
anılmıştır. Abbâsîler dönemi kölelerindendir. Bağdat’ta bir süre yaşamıştır. İsminden dolayı Fars 
kökenli olduğu düşünülür. Meşhur müzisyen İshak el-Musılî’nin öğrencisidir. Halife Harun Reşid bir 
müzisyen istediği zaman İshak, Ziryab’ı kendisine önerir. Ziryab halifenin huzuruna çıkınca hocasının 
uduyla değil kendi uduyla kendi şarkısını söylemek ister. Şarkıyı çok beğenen halife İshak’a daha önce 
Ziryab’ı kendisine getirmediği için kızar. Bu durum üzerine Ziryab yüzünden küçük düşürüldüğünü 
düşünen İshak, Ziryab’ın ülkeyi terketmesini ister. Bir müddet Mağrib bölgesinde Kayrevan’da 
hayatını sürdürür. Daha sonra Endülüs’te dönemin hükümdarı el-Hakem tarafından Endülüs’e davet 
edilir. el-Hakem’in oğlu Abdurrahman da  babası gibi Ziryab’a ilgi gösterir. O, Ziryab’ı Kurtuba’da 
sarayında ağırlamış ve ona aylık iki yüz dinar aylık bağlamıştır. Ziryab, burada bir okul kurarak 
gençlerin ses eğitimine öncelik vermiştir. Eğittiği gençlerden müzik grupları oluşturmuştur. Ziryab, 
şarkı ve şiir açısından başarısının yanı sıra astronomi ve coğrafya gibi alanlarda da bilgi sahibiydi. O, 
yalnızca müzik alanındaki büyük etkisi ile değil toplumun sosyal yaşantısı ve adetleri ile ilgili de 
birçok değişiklik yaşanmasını sağlamasıyla tanınır. Mesela, yemek masalarında kullanılan gümüş veya 
altın kapların camlar ile değiştirilmesinin öncülerindendir. Bunun yanında Endülüs halkına 
yemeklerde kaşık kullanımını öğreten de odur. Bkz. Reinhart Dozy, el-Müslimûne fi’l-Endelüs, (trc. 
Hüseyin Habeşî), el-Hey’etü’l-Mısrıyye el-Âmme, Kahire, ty., I, 76-79.; Hüseyin Munis, Mevsuâtu 
Târîhi’l-Endelüs, Mektebetü’s-Sekâfe ed-Diniyye, Kahire, 1996, I, 87-90. 

196  Ahmed Heykel, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 131. 



48 
 

ederler. Sonra esas konuya geçerler, daha sonra ise fahr unsurlarını şiire dahil ederler. Dil 

yönünden ise bu tarz şiirlerin açık net lafızlı ve sağlam ibareli oldukları görülür. Mûsiki 

yönünden ise uzun vezinler kullanılmış ve ağır ritimli güçlü kafiyeler tercih edilmiştir.197  

Bu akımın en önemli eski temsilcileri Ebu Temmâm (ö. 231/846), Buhtürî (ö. 

284/897) ve Mütenebbî (ö. 354/965)’dir. Söz konusu şairler çok erken dönemlerden 

itibaren Endülüs’te tanınmaya başlanmıştır. Bunun sonucunda da bu akım daha ilk 

dönemlerde Endülüs’te etkisini göstermiştir.198 Özellikle bölgede siyâsî ve kültürel 

istikrar oluştuktan sonra Endülüslüler, bu yeni ve istikrarlı medeniyetleriyle uyumu 

yönüyle bu akıma yöneldiler. İlk dönem halifelerinden Abdurrahman en-Nâsır (ö. 

350/961)’ın da bu akımı beğendiği ve teşvik ettiği bilinir. Nitekim en-Nâsır, ediplerden 

bir grup oluşturmuş ve Ebu Temmâm’ın şiirlerinin nüshalarının çoğaltılmasını 

emretmiştir.199 Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde bu akımın en önemli temsilcileri 

İbn Sehl (ö. 649/1251), İbn Hafâce (ö. 533/1138) ve İbnü’z-Zekkâk (ö. 530/1135)’tır.200 

Doğu’daki şairlerin Endülüs’te bu şekilde takip edilmesi ve Endülüslü şairlerin bu 

akımları benimsemeleri Endülüs şiirinin tamamen taklit olduğunun iddia edilmesine yol 

açmıştır. Bu çerçevede fikir beyan edenlerin başında Ahmed Emin gelmektedir. Ona göre 

Doğu ve Endülüs şiiri arasında açık seçik bir ayrım yapabilmek neredeyse imkansızdır. 

Buna delil olarak Yahya el-Gazzâl adlı Endülüslü şairin hatırasını anlatır. Bu şair, Ebu 

Nüvâs’ın ölümünden bir süre sonra Doğu’yu ziyaretinde Bağdat’a gider. Orada kültürel 

düzeyi yüksek bir topluluğun önünde şiir okur ve bu şiirin Ebu Nüvâs’a ait olduğunu iddia 

eder. Topluluk da onu onaylar. Sonra o şair, şiirin aslında kendisine ait olduğunu söyler. 

Topluluk ona itiraz edince, okuduğu şiirin ilk beytini okur ve orada bulunanlar bu 

durumdan dolayı mahcup olarak oradan ayrılırlar.201 Ahmed Emin’e göre bu olay 

gösteriyor ki iki şiir arasındaki farklar ancak alanın uzmanlarının anlayabileceği kadar 

küçüktür. Endülüs şiirinin karakteristik özellikleri halihazırda Doğu şiirinde 

bulunmaktadır. Endülüs şiirinin bariz özelliği olduğu ifade edilen tabiat ve tabiat 

 
197  Ahmed Heykel, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 194-195. 
198  Hafacî, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 326. 
199  ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî  fi’l-Endelüs, s. 267. 
200  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 124. 
201  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 21-28. 



49 
 

unsurlarının geniş tasvirleri de zaten Doğu şiirinde bulunur. Mesela Sanavberî (ö. 

334/945) neredeyse tamamı bu konu ile ilgili olan şiirlerle dolu bir divan bırakmıştır.202  

Ahmed Emin’e göre: “Câhiliye edebî mirasının Doğu edebiyatına damga 

vurduğu gibi Doğu edebiyatı da Endülüs edebî  dünyasını derinden etkilemiştir. Bölge 

olarak batıda olmasına rağmen Endülüs, dil ve din birliğinin etkisi ile İspanya 

kültüründen ziyade Doğu edebî  mirasının tesiri altında kalmıştır. Endülüslüler yeni bir 

şey üretmek yerine konu, içerik, kafiye, vezin ve seci olarak Doğu’ya benzeyen ürünler 

ortaya koydular. Onlar Doğu karşısında bir nevi “aşağılık kompleksi” hissediyorlardı. 

Daha üstün ürünler ortaya koyma iddiasıyla Doğu ile yarışa giriştiler. Ancak bunu 

başaramadılar. Gerçek şu ki Doğu’nun rüzgarı onları tamamiyle etkisi altına almıştı. 

Doğu’nun yanında Fransa ve İspanya edebî  mirası da Fars ve Yunan kültürünün 

Abbâsîler’i etkilediği gibi onları etkilemiştir.”203 

Endülüs’te var olan yerel kültür etkilemekten daha çok etkilenmeye müsait bir 

yapıdadır. Buna dair dönemin papazlarından el-Ferv el-Kurtubî’nin şu sözleri dikkate 

değerdir: “Din kardeşlerim Arap şiirini ve hikayelerini okumaktan büyük zevk alıyorlar.. 

Müslüman alimlerin ve filozofların görüşlerini araştırıyorlar. Bunu yapmalarının sebebi 

onları tenkit etmek veya onlara reddiye yazmak değil. Aksine doğru bir şekilde bu fikirleri 

öğrenme amacıyla yapıyorlar. Şu anda din adamları dışında İncil’in şerhlerini okuyan, 

havarilerin yazdıklarını inceleyen ve peygamberlerin eserlerini araştıran birini bulmak 

ne mümkün! Ne yazık ki yetenekli Hristiyan gençleri bugün sadece Arapça biliyorlar ve 

Arap edebiyatını hevesle araştırıyorlar. Bu kitapları elde edebilmek için büyük 

masraflara giriyorlar. Hristiyan kitaplarını ise küçümsüyorlar. Hristiyanlar ne acı ki 

dillerini unutmaya başladılar. Şu an bin kişiden ancak birisi Latince olarak düzgün bir 

mektup yazabilir. Ancak Arapça olarak çok fazla kişi bunu başarabilir. Onlar neredeyse 

Araplardan daha iyi şiir yazar hale geldiler.”204 Bu şekilde zayıf bir dil ve kültür 

yapısının olması Doğu’dan taşınan Arap kültürünün bölgeyi etkilemesi açısından bir 

olanak sağlamıştır. İlk fetihlerle gelen Arapların bedevi karaktere sahip, taklit üzere 

yaşayan ve genel anlamda edebî yetenekten mahrum kişiler olması da taşıdıkları kültürel 

 
202  Ahmed Emin, Zuhru’l-İslâm, s. 547. 
203  Ahmed Emin, Zuhru’l-İslâm, s. 548. 
204  Yahya Murad, Mu‛cemu Esmâi’l-Müsteşrikîn, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2004, s. 36. 



50 
 

ve edebî birikimle hayatlarını biçimlendirme durumunda kalmalarına neden olmuştur.205 

Şiire düşkün206 ve asabiyet ruhuna sahip bu topluluk Endülüs’te yeni bir Arap medeniyeti, 

kültür ve edebiyat ortamı oluşturmuşlardır.207 Doğu’nun edebî ürünlerini okuyarak 

özlemlerini ifade etme imkanı buldular.208  

Şevki Dayf ise ünlü Endülüslü şair ve edip İbn Zeydûn’u, “Abbâsî nidalarının bir 

yansıması” olarak tanımlamaktadır. Bu fikri üzerinde ısrar eden Dayf, İbn Zeydûn’un bir 

beytinden örnek vererek, bu beytin Buhtürî’yi taklit etmekten başka bir şey ifade 

etmediğini iddia eder. Tavâif emirlerinin kendilerine Abbâsî halifelerinin lakaplarını 

verdiklerini örnek göstererek Endülüslülerin Doğu’yu taklitten kopamadıklarını ifade 

eder. Ona göre bu doğal bir süreçtir. Avrupa’dan Amerika’ya göç eden topluluklar da 

Avrupa’nın etkisi altında kalarak şehirlere dahi eski vatanlarındaki isimleri 

vermişlerdir.209 Bazı yaygın manaları, konuları ve her şairin malı kabul edilebilecek vezin 

ve kafiyeyi kullanmakla bir şairi doğrudan taklitçi olarak tanımlamak doğru olmayabilir. 

Bu taklit iddiası sonraki dönem şairlerinin duygularını, zihin dünyalarını ve yeteneklerini 

yok saymak demektir.210 Etkileşim muhakkak vardır ve bu durum, güçlü bir yapıya sahip 

herhangi bir akım veya eğilimin çevresindeki diğer unsurları etki altına alması ile 

ilgilidir.211 Çalışma boyunca örnekleri sunulacak şiirler incelenirken bu etkileşim göz 

önünde bulundurulacak ve yer yer Doğu ile kıyaslamalar yapılacaktır.  

 
205  Roger Garaudy, Endülüs’te İslâm, (trc. Cemal Aydın), Timaş Yayınları, İstanbul, 2018, s. 229. 
206  İbn Reşîk, el-Umde fî Sınââti’ş-Şi‛r ve Nakdihî, (thk. Abdulvâhid Şe’lan), Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 

2000, I, 15. 
207  Abdulaziz Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, Dârü'n-Nehdati'l-Arabiyye, Beyrut, 1976, s. 163-164. 
208  Doğu’nun etkisini şehirlere, edip ve şairlere yapılan isimlendirmelerden anlamak da mümkündür. 

Kurtuba’ya Dımaşk, İşbiliyye’ye Humus, Ceyyan’a Kinnesrin isimlerinin verilmesi bu durumun 
örneğidir. Onlar her daim kendi Buhtürî’lerini, Asmaî’lerini, Mütenebbî’lerini, Maarrî’lerini 
aramışlardır. İbn Saîd ez-Zeccâlî’nin “Asmaî”, İbn Zeydûn’un “Buhtürî”, el-A‛mâ et-Tutaylî’nin 
“Maarrî”, İbn Derrâc ve İbn Hânî’nin “Mütenebbî” ve İbn Hafâce’nin “Sanavberî” diye 
isimlendirilmesi hep bu arayışın sonucudur. Ayrıca onlar yazdıkları eserlerle Doğu’ya muaraza yapma 
amacı gütmüşlerdir. İbn Ferec el-Ceyyanî’nin el-Hadâik adlı eseri Davud el-İsfahanî’nin ez-Zehra adlı 
eserine, et-Tartuşî ise İhyâu Uûumi’d-Din’e muaraza yapmak için bir eser yazmıştır. Ebu Abdullah b. 
Ebi’l-Hisâl, es-Sealibî’nin Mebhec adlı eserine Menhec adlı eseri ile muaraza yaparken, Endülüslüler 
üzerinde derin bir etkiye sahip olan es-Seâlibî’nin Yetîmetü’d-Dehr adlı eserine İbn Bessâm ez-Zehîra 
ve Ümeyye b. Ebi’s-Salt el-Hadîka eseri ile muarazada bulunmuştur. Ayrıntılı liste için bkz. ed-Dâye, 
Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî  fi’l-Endelüs, s. 42-46. 

209  Şevki Dayf, el-Fennü ve Mezâhibuhû fi’ş-Şi‛ri’l-Arabî, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1987, s. 411-413. 
210  Atîk, el-Edebü'l-Arabi fi'l-Endelüs, s. 164-165. 
211  İsa, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 34-37.; Muhammed Receb Beyyûmî, el-Edebü’l-Endelüsî 

Beyne’t-Te’sir ve’t-Teessür, Câmiatü’l-İmam Muhammed b. Suud el-İslâmiyye, Riyad, 1980, s. 18-
20. 



51 
 

II. MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİ EDEBÎ ORTAM 

Murâbıtlar öncesi Tavâif döneminde Endülüs’te yaşayan şairlerin ve ediplerin 

genel anlamda konforlu bir hayat sürdürdükleri bilinmektedir.212 Öyle ki nerdeyse bütün 

emirler sık sık ilim meclisleri düzenler ve ediplerle bir araya gelirlerdi.213 Birçok emirin 

de edip olduğu zaten malumdur. Şairin eskiden beri siyasetle yaşadığı yakın ilişkinin bu 

dönemde daha da sıkılaştığı görülür. Şairlik ve ediplik devlet görevlerinde yükselme aracı 

haline gelmiş hatta edip ve şair olmayan kişilerin vezir olamadığı rivayet edilmiştir.214 

İbn Zeydûn215 (ö. 463/1071), İbn Ammâr (ö. 479/1086) ve İbn Abdûn (ö. 529/1134) gibi 

önemli şairlerin vezirlik makamına yükselmeleri de bu döneme dair önemli ipuçları 

barındırmaktadır. Dönemin edebiyat tarihi ile ilgili eserler incelendiğinde birçok vezirin 

edebiyat ve şiirle ne derece ilgili olduğu görülebilir. Dolayısıyla şair ve ediplerin, adeta 

bir “akademi” hüviyetine sahip saray tarafından nihayetsiz bir desteğe nail olduklarını 

ifade etmek zor olmasa gerektir.216  

Murâbıtlar’ın yönetimi ele geçirmesi ile beraber bu durum değişmiştir.217 Garcia 

Gomez Murâbıtlar’ın muhtemelen bedevî karakterine vurgu yapmak üzere bu dönemi 

“Develerin İspanya’da ortaya çıkması” olarak tanımlamaktadır.218 Edeb ve dil yönünden 

eksiklikleri bulunan hükümdarlar, Tavâif döneminden miras aldıkları şiire sahip 

 
212  Detaylı bilgi için bkz. Mustafa Çınar, “Endülüs’te Mülûkü’t-Tavâif Dönemi Edebî Çevresi”, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum, 2002, s. 76-
84. 

213  Bu noktada özellikle Abbâdîler’in şair ve ediplere ihtimam gösterdikleri vurgulanmalıdır. Tavâif 
emirlerinin edebiyata ve şiire bakış açıları ile ilgili genel olumlu bir algı olsa da Abbâdîler emirliği 
dışındaki emirliklerin bu bağlamda daha geri planda kaldıkları ifade edilmelidir. Nitekim Murâbıtlar 
dönemindekine benzer bir şekilde fukahanın etkisinin bu emirlikler için de söz konusu olduğu 
bilinmektedir. Bkz. Maria Rosa Menocal, The Literature of al-Andalus, Cambridge, London, 2000, s. 
224. 

214  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib fî Telhîsi Ahbâri’l-Mağrib, (thk. Muhammed Azab), Dârü’l-Fercânî, Trablus, 
ty., s. 180-182. 

215  Endülüs’te Zeydûn, Abdûn, Vehbûn, Hamdûn, Hazmûn gibi isimlerin sonunda bulunan ve “ûn” sesi 
veren “ون” ekinin Latince’nin Arap isimleri üzerindeki etkisinin bir sonucu olduğu ifade edilir. Zira 
bu ek, Latince’de “büyüklenme” ifade eden bir hecedir. Aynı olgunun kadın isimleri için de geçerli 
olduğu söylenebilir. Nitekim Nezhûn ve Hamdûne isimleri bu durumun açık örnekleridir. Bkz. 
Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 46. 

216  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 13. 
217  Yusuf Eşbah, Murâbıtlar’ı şöyle tanımlamaktadır: “Sıradan çöl bedevileri arasından geldiler. Her 

türlü Arap medeniyeti unsurunun düşmanıydılar. Bütün ilim ve sanat ürünlerini yok etmek için çaba 
harcadılar.” Bkz. Yusuf Eşbah, Târîhu’l-Endelüs fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, (trc. 
Muhammed Abdullah İnanî), Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 1996, II, 250. 

218  Emilio Garcia Gomez, Mea Şuarâi’l-Endelüs ve’l-Mütenebbî, (trc. et-Tahir Ahmet Mekkî), Dârü’l-
Fikri’l-Arabî, Kahire, 2004, s. 143. 



52 
 

çıkmamışlar ve gerçek desteği sağlamaktan uzak kalmışlardır.219 Dolayısıyla saray şiiri 

önemli ölçüde gerilemiştir. Bu dönem hükümdarları ile edip veya şairleri arasında geçen 

hikaye ve olaylar birer güldürü fıkrasından ibaret hale gelmiştir.220 Şair ve edip bu 

dönemde kendisine savaşan kişiler (raculu’s-seyf) ve fakihler221 gibi zor rakipler ile karşı 

karşıya kalmışlardır.222 Murâbıtlar’ın bedevi yapıları ve Mâlikî mezhebinin etkisinde 

kalan keskin inançları da onların daha çok fukahaya yönelmesine ve edebiyattan 

uzaklaşmasına neden olmuştur.223 Nitekim Abdullah b. Yasin, fıkıh ilmine çok önem 

verir ve diğer ilimlere yeterince rağbet göstermezdi. Dolayısıyla devletin ilk 

dönemlerinden itibaren bu eğilim yerleşmeye başlamıştır.224 

İbnü’l-Lebbâne (ö. 507/1113) ve İbn Hamdîs (ö. 527/1133) gibi birçok şairin bu 

dönemde Endülüs’ten göç ettiği belirtilir.225 İbnü’l-Velid et-Tartuşî (ö. 520/1127) ve 

Ebu’s-Salt Ümeyye (ö. 561/1165) de Endülüs’ten Doğu’ya göç eden şairlerdendir.226 İbn 

Habbûs (ö. 570/1174) da Murâbıtlar’a karşı bir tutum sergilemesi dolayısıyla vatanından 

kaçmak zorunda kalmıştır.227 Zecel ve müveşşah türünün bu dönemde yaygınlaşmasının 

da şiirin kaybettiği siyâsî destek ve girdiği çöküş süreci sebebiyle olduğu iddia edilir.228  

Edebiyat tarihinde makâmelerde yer alan “dilencilik” unsurunun bu dönemin zecellerine 

girdiği ve birçok zeccâlın bu vesile ile rızık edinmeye çalışması dikkat çeker.229 

 
219  Sa‛d İsmail Şelbî, el-Bîetü’l-Endelüsiyye ve Eseruhâ fi’ş-Şi‛r, Dârü Nahda, Kahire, 1978, s. 235.; el-

Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 11. 
220  İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, Dârü’ş-Şurûk, Amman, 1997, 

s. 63. 
221  O dönem kullanılan “fakih” kavramı ile günümüz “fakih” kavramını aynı çerçevede değerlendirmek 

doğru değildir. Nitekim el-Makkarî, “Endülüslüler nezdinde fakih büyük bir mertebeye sahipti. Hatta 
Murâbıtlar yöneticilerini övmek adına onları fakih diye nitelendirirdi” diyerek bu duruma işaret 
etmekte ve şunları eklemektedir: “Şuan (XI. yüzyılın ilk dönemleri) bu bölgede fakihler, Doğu’daki 
kadılar makamındadır. Dilci, edip veya nahivci olsun hepsine fakih ünvanı veriyorlar, çünkü bu onlar 
için en üstün özellik.” Dolayısıyla fakihlerin, hem devlet yönetimi ile ilgili oldukları hem de ilmî 
süreçlere doğrudan dahil oldukları anlaşılmaktadır. Bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 221.; el-Cirârî, el-
Edebü’l-Mağribî, I, 90. 

222  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 12. 
223  İbrahim Harekat, el-Mağrib, I, 226. 
224  Dendeş, el-Endelüs, s. 352. 
225  Buna karşın İbn Hafâce ve İbnu’z-Zekkâk gibi şairlerin de bu bölgede kalıp edebî  ürün vermeye 

devam ettiklerini unutmamak gerekir. 
226  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 125. 
227  el-Cirârî, el-Emîr eş-Şâir, s. 102-103. 
228  es-Sâmirrâî ve dğr., Târîhu’l-Arab ve Hadâratuhum fi’l-Endelüs, s. 343-345.; el-Cirârî, bu durumun 

tam aksini savunmakta ve müveşşah ile zecelin o dönemde ortaya çıkmasını halk dilinin (ammice) 
toplumda yaygınlaşmasına ve bu dil ile toplumun duygularını ifade etme yeteneğine sahip şairlerin 
yetişmiş olmasına bağlamaktadır. Bkz. el-Cirârî, el-Edebü’l-Mağribî, I, 99. 

229  İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebî ’l-Enelüsî; Asru’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 72. 



53 
 

Murâbıtlar dönemi şiirinde siyâsîlerin söz konusu tutumları neticesinde sert hicivlerin ve 

gayri ahlâkî gazellerin azaldığı da ifade edilir.230 

Birçok kaynakta bu şekilde neredeyse “karanlık dönem” ve “cehalet asrı” olarak 

tasvir edilen bu tablonun Murâbıtlar’ın hâkimiyeti boyunca yaşandığını söylemek 

nesnellikten uzaklaşmaktır.231 Bu durum özellikle Yusuf b. Tafşin (ö. 500/1106) 

döneminde yaşanmıştır. Hayatının büyük kısmı savaşlarla geçen İbn Tafşin, dinî ilimlere 

yakınlık duymakla yetinmiş ve Endülüste yaygın olan eğlence ve edebiyat ortamından 

uzak kalmayı tercih etmiştir. Buna karşın kendisinden sonraki halifelerin ise daha ılımlı 

ve daha kültürlü oldukları ifade edilebilir.232 Endülüs edebiyatı araştırmacılarından 

Monroe de Yusuf b. Tafşin’in Berberî olması sonucunda bir barbar olmadığının altını 

çizerek kendinden sonraki hükümdarların şiir ve edebiyatı öğrenmeye gayret ettiklerini 

belirtir.233 Mesela Hristiyan bir anneden doğan oğlu Ali234, Endülüs’te yetişmiş ve 

babasına nispeten ilim ve edebiyata daha fazla yakınlık göstermiştir.235 Murâbıtlar’ın 

felsefe ve kelam ilimlerine dair katı ve olumsuz bakış açıları ise yıllar boyu devam 

etmiştir. Ancak diğer ilimler, sonraki yıllarda nispeten yönetim desteğine nail 

olmuşlardır.236  

Kısaca, bu dönem yaşanan siyâsî çalkantılar, cihad hareketlerinin yoğun olması, 

devletin dinî bir yapıya sahip olması ve bazı yöneticilerin edebî  zevkten mahrum olması 

gibi etkenler dönemin şairini de olumsuz anlamda etkilemiştir.237 Ancak Murâbıtlar’ın 

ilerleyen yıllarda Endülüs kültürel ortamına uyum sağladıkları ve devlet bünyesinde 

birçok edip ve katibin görevlendirildiği görülmektedir.  Bu dönem yetişen önemli şair ve 

ediplerden bazıları şunlardır: İbn Hafâce, İbn Abdûn, İbn Hamdîs, İbnü’z-Zekkâk (ö. 

 
230  İbrahim Harekat, el-Mağrib, I, 230-231. 
231  Abdullah Kennûn, en-Nübûğu’l-Mağribî fi’l-Edebi’l-Arabî, ty., yy., I, 78. 
232  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, ty., s. 123. 
233  James T. Monroe, Hispano-Arabic Poetry; A Student Anthology, University of California Press, 

London, 1974, s. 34. 
234  Bir defasında Ali b. Yusuf, katip Ebu’l-Hisâl’in I. Alfonso’ya kendi adına yazdığı mektupta sert 

ifadeleri daha ılımlı hale getirmesine kızmıştır. Bu durum onun Arap dili ile bilgisi hakkında olumlu 
ipuçları vermektedir. Bkz. Kennûn, en-Nübûğ, I, 80. 

235  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 497. 
236  Ahmed Mahmud, Kıyâmu’l-Murâbıtîn, s. 441.; Şerif ‛Alavne, en-Nakdu’l-Edebî  fi’l-Endelüs; Asru’l-

Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, Vizâretu’s-Sekâfe, Amman, 2005, s. 14-16. 
237  İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebî ’l-Endelüsî; Asru’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn,, s. 73. 



54 
 

530/1137), el-A‛mâ et-Tutaylî (ö. 542/1149), Ebu’l-Kâsım İbnü’l-Cedd (ö. 515/1122), 

Ebu Bekir İbnü’l-Kasîre (ö. 506/1113), İbn Abdulğafur el-Kilâî (ö. XI. yüzyıl).238 

Muvahhidler döneminde ise ilim, edeb ve şiirin yeniden olumlu bir ortama 

kavuştuğu ifade edilebilir. Murâbıtlar sonrası istikrarı sağlayan Muvahhidler ilmî ve 

kültürel çalışmalara yönelmişlerdir. Mali yönden güçlü olan bir yapıya sahip olan239 

Muvahhidler, okullar inşa etmişler, alim ve edipleri ülkelerine davet etmişler, 

münazaralar düzenlemişler ve ilim meclisleri tertip etmilerdir. Bunun yanında zorunlu 

eğitime geçme girişimlerinde bulunarak ücretsiz eğitim vermişlerdir.240 Giralda Kulesi, 

Büyük İşbiliyye Camisi gibi günümüzde dahi İşbiliyye (Sevilla) şehrinin simgesi olmayı 

sürdüren harika eserler bırakmışlardır. İlmin ve edebin zirve dönemlerini yaşadığı ifade 

etmek hatalı olmayacaktır. 241  Nitekim Rubiera, Muvahhidler’in Endülüs’e girişini “şiirin 

gurbetinin bitişi” olarak tavsif etmektedir. Muvahhidler, Murâbıtlar benzeri dinî ıslah 

hedefine sahip olsalar da bu eğilimlerinin kültürel hayata olumsuz yansımaları 

olmamıştır. 242 

Devlet görevlerine atanmak ve o makamlarda yükselmek için temel şartların ilmî 

ve edebî  seviye olduğu ve şairlere maaş bağlanan243 bu dönemin halifeleri kültürel 

birikimleri ile şiir ve edebiyattan zevk alırlardı. Bunun için özel meclisler 

oluştururlardı.244 İbn Tûmert (ö. 524/1130)’in ölmeden önce inşad ettiği beyitleri 

vardır.245 Bütün halifelerin alim ve fakih olduğu ifade edilir.246 Abdülmü’min (ö. 

558/1163)’in de aynı şekilde Endülüs’ü fethetmeye yanaşmayan kabileleri 

 
238  Emilio Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, (trc. Hüseyin Munis), Matbaatu’l-Cenne, Kahire, 1952, s. 

27-28. 
239  İbrahim Harekat, el-Mağrib, I, 349. 
240  el-Menûnî, el-‛Ulûm, s. 15-16.  
241  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 491. 
242  M. Jesus Rubiera Mata, Liteature Hispanoarabe, (trc. Eşref Ali Dadur), el-Meclisu’l-A‛lâ li’s-Sekâfe, 

Kahire, 1999, s. 129. 
243  el-Menûnî, el-‛Ulûm, s. 18. 
244  Bu meclislerde Ebu Bekir İbnü’l-Cedd, Abdulvâhid el-Merrâküşî, Ebu Bekir b. Zühr, İbn Rüşd el-

Hafid, Ebu Bekir b. Tufeyl, Ebu’l-Velid eş-Şeknadî, İbn Haruf, es-Süheylî gibi farklı alanlardan 
alimleri ağırlarlardı. Halifelerin, bu alimlerin evlerinde kaldığı da nakledilir. Mesela Ebu Yakup’un 
İbn Tufeyl’in birkaç gece kaldığı bilinir. Bkz. İbrahim Harekat, el-Mağrib Abra’t-Târîh, I, 350. 

245  Ayrıca İbn Tûmert’in Mağrib’de bir mescidde söylediği rivayet edilen beyitleri de vardır. Bkz. İbn 
Fazullah el-Ömerî, Mesâlikü’l-Ebsâr, (thk. Mehdi en-Necm vb.), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 
2003, XIV, 61. 

246  Tevfik Ahmed b. Ğalabzurî, el-Medresetü’z-Zâhiriyye bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, Dârü İbni Hazm, 
Riyad, 2006, s. 672.; Müellif özellikle Yusuf b. Abdülmü’min’in ilmî seviye olarak daha ilerde 
olduğunu vurgular. 



55 
 

cesaretlendirmek için yazdığı kasidesi mevcuttur.247 Kendi şiir yazdığı gibi diğer şairleri 

de değerlendirebilecek ve yorumlar yapacak derecede yetkinliği vardı.248 el-Mansûr (ö. 

595/1199)’un aynı şekilde kasidelerinden söz edilir.249 Erek savaşını kazandıktan sonra 

el-Mansûr, huzurunda çok sayıda şairi toplamıştır. Sayının çokluğundan dolayı 

huzurunda bulunan şairlerin hepsi şiir söyleyememiştir.250 el-Mansûr’un Selâhaddin 

Eyyûbî’nin mektubunu kendisine getiren elçiye söylediği medih kasidesi karşılığında kırk 

bin dinar verdiği nakledilir.251 Halife Me’mûn’un (ö. 640 /1242)252 da aynı derecede bir 

kabiliyetinden söz edilebilir.253 Halife İbn Mansûr ise Arapça, edebiyat ve kitabet 

konusunda önder kabul edilebilecek bir ölçüdeydi. Son dönem hükümdarlarından Ömer 

el-Murtaza’nın da birçok şiiri kaynaklarda nakledilir.254 Vali ve emirlerin de halifeler gibi 

edebî  mirasa sahip çıktıklarını ifade etmek mümkündür.255 Devlet divanları Ebu Ca‛fer 

b. Saîd (ö. 559/1163), Ebu Bekir b. Zühr (ö. 596/1199), Yahya b. Cübeyr (ö. 587/1191) 

gibi çok sayıda edip ve şairle dolmuştur. Bu dönem şairlerinden Muhammed b. Gâlib er-

Rusâfî (ö. 573/1177), Ebu Bahr Safvan b. İdris (ö. 598/1202), Mercu’l-Kühl (ö. 

634/1236), Esam el-Mervanî (ö. 573/1176), İbn Sehl el-İsrailî (ö. 649/1251), İbn Mücber 

(ö. 588/1192), Ebu Abdullah b. Ebbâr el-Kudâî (ö. 659/1260) gibi isimler 

zikredilebilir.256 

 
247  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 224. 
248  Onun yetkinliğine dair nakledilen örneklerden birisi şudur; Cebeli Tarık’ta yerleşim yeri inşa ettirdiği 

sırada bir şair “ما للعدا جنة أوقى من الھرب (Düşman için kaçmaktan daha iyi bir korunak yok)” şatrını 
okuyunca o bağırarak “إلى أین (Nereye kaçabilirler?)” diye sorar. Bunun üzerine şair beyitlerini şöyle 
tamamlar: (basit) 

ـــــــــب ـــلـــــ ــــــ ـــطـــــ ــــــ ـــ� الـــــ ــــــ ـــــــــل الله �ـــــ ـــيـــــ ــــــ ـــر وخـــــ ــــــ ـــفـــــ ــــــ ـــن المـــــ ــــــ  أيـــــ

 

ــــــــــرب  ــهـــــ ــ ــــــ ــــن الـــــ ــــــ ــــ� مـــــ ــــــ ــــة أو�ـــــ ــــــ ــنـــــ ــ ــــــ ــــدا جـــــ ــــــ ــعـــــ ــ ــــــ ــلـــــ ــ ــــــ ــا لـــــ ــ ــــــ  مـــــ

 
ــــــــــب ــــهـــــ ــــــ ــــــ ــــــ ــالشـــــ ــ ــــــ ــــاء الله بـــــ ــــــ ــــمـــــ ــــــ ــــــ ــــــ ــــھ ســـــ ــــــ ــتـــــ ــ ــــــ ــــد رمـــــ ــــــ  وقـــــ

 

ــــة  ــــــ ــقـــــ ــ ــــــ ــاهـــــ ــ ــــــ ــــــ ــــــ ــــ� رأس شـــــ ــــــ ــــن �ـــــ ــــــ ــــــــــب مـــــ ــــذهـــــ ــــــ ــــن يـــــ ــــــ  وأيـــــ

 “Düşman için kaçmaktan daha iyi bir korunak yoktur, nereye kaçarsa kaçsın Allah’ın ordusu onun 
peşindedir,  
Yükseklerde kaçanları ise, Allah gökyüzünden yıldızlarla vurur.” 
Bunları duyan Abdülmü’min: “Halife, işte böyle övülür” demiştir. el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 158.; 
Ebu’l-Hasen Ali b. Musa İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn ve Ğâyâtu’l-Mümeyyizîn, (thk. Muhammed 
Rıdvan ed-Dâye), Dârü Talas, Dımaşk, 1987, s. 19. 

249  el-Mansûr’un şiiri için bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 102 
250  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 172. 
251  en-Nâsırî, el-İstiksâ, II, 183. 
252  Me’mûn’un bir kasidesi için bkz. Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, I, 226-227. 
253  Ebu’l-Hasen Ali b. Musa İbn Saîd, el-Muğrib fî Hule’l-Mağrib, (thk. Şevki Dayf), Dârü’l-Maârif, 

Kahire, 1964, II, 287. 
254  Örnek için bkz. Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşiyye, s. 168. 
255  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 46.; Edip ve şair olan yöneticilerin listesi için bkz. el-Menûnî, el-

‛Ulûm, s. 159 ve sonrası. 
256  Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 34-36. 



56 
 

Muvahhidler dönemi şiirinin genel itibariyle ideolojik ve dinî yapının etkisinde 

olduğunu vurgulamak gerekir. Şarap, gazel ve fahr konulu şiirlerin nispeten azaldığı ifade 

edilebilir. Şiirler basit, yalın ve süssüz bir şekildedir.257  

III. KONULARINA GÖRE KASİDE 

Şiir, Endülüslülerin hayatlarındaki temel dinamiklerden birisidir. Dolayısıyla 

onların hayatının her noktasına ulaşmış ve neredeyse her konu şiirde yerini almıştır.258 

Şiiri, özellikle içerik ve konu açısından incelemek onların hayatlarına ve kültürlerine dair 

çok önemli ipuçları verecektir. Bu bölümde Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemindeki şiir, 

temaları, konuları, şekli ve türleri bağlamında incelenecek olup önemli şairlerden şiir 

örnekleri sunulacaktır. Söz konusu dönemin öne çıkan şairlerinin hayatları ve edebî 

yönleri ile ilgili de bilgiler verilecektir.  

A. Medih Şiirleri 

Bu kısımda medih şiirlerinin inşad edilme amaçları, yapısı ve içeriğinden söz 
edilecektir.  

1. Medih Kasidesinin Amaçları 

Medih kasidesinin muhtevasını genel anlamda dönemin siyâsîleri ve nüfuz sahibi 

kişileri oluşturmuştur. Önceki sayfalarda da ifade edildiği üzere siyâsî değişimler 

edebiyatı ve şiiri doğrudan etkilemiştir.259 Garcia Gomez’in de belirttiği üzere asırlar 

geçse de Araplar için medih şiirinin siyâsî değeri değişmemiştir.260 Medih şiiri tarihî süreç 

içerisinde iki farklı tarza sahip olmuştur. Birincisi, memduha (övülen kişi) karşı gerçek 

ve samimi duyguları yansıtan ve o kişinin faziletlerini önceleyen tarzdır. Diğeri ise 

tekessüb yani maddi menfaat ve kazanç amacı ile yazılan şiirlerdir. Bu şiirlerdeki 

duygularda yüzeysellik ve zorlama görülür.261 

 
257  el-Cirârî, el-Emîr eş-Şâir, s. 100. 
258  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 23. 
259  Yanı sıra ekonomik ve sosyal gelişmelerin de medih şiirini doğrudan etkilediğini ifade etmek gerekir. 

Bkz. Ahmed Ebu Hakka, Fennü’l-Medh ve Tetavvüruhû fi’ş-Şi‛ri’l-Arabî, Dârü’ş-Şarki’l-Cedîd, 
Beyrut, 1962, s. 276-277.; Muhammed Mecid Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, ed-
Dârü’l-Arabiyye li’l-Mevsûât, Beyrut, 1984, s. 79. 

260  Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 60. 
261  el-Ceylânî Sultanî, “İtticâhâtu’ş-Şi‛r fî Asri’l-Murâbıtîn bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs”, Câmiatu Dımaşk, 

Kısmu’l-Lügati’l-Arabiyye ve Edebuhâ, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Dımaşk, 1987, s. 99.  



57 
 

Medih, ilk dönem Arap şiirlerinde daha çok fahr şeklinde kendisine yer bulmuştur. 

Çünkü bedevi hayatın karakterinin temeli kişinin kendisini yüceltmesiydi.262 Yanı sıra 

eski Arap şiirinde medih ile rızık kazanma ve menfaat elde etme amacından ziyade övülen 

kişinin üstünlüğüne karşı hissedilen hayranlık ifade edilmek istenmiştir.263 Diğer bir ifade 

ile toplumun ilgi duyduğu ve yücelttiği kişileri sosyal hayata olan katkılarından dolayı 

övmek neredeyse bir görev addedilmişti.264 Eski Araplar kendilerine yapılan olumlu bir 

eyleme karşı ancak teşekkür ve onu yüceltme ile karşılık verebiliyorlardı.265 Deyim 

yerindeyse bu kasideler bedevî hayatın sosyal yapısının bir kayıt defteri ve ahlâkî 

değerlerin övülme belgeleriydi.266 Bu tutum Nâbiga ez-Zübyânî (ö. 604?) ve Züheyr b. 

Ebu Sülmâ (ö. 609) 267  gibi erken dönem şairleri tarafından sonlandırıldı. A‛şa (ö. 7/629 

[?])268 ve Hutay’e (ö. 56/678)269 ile birlikte şiirin bir ticari mal seviyesine 

indirgenmesinden sonra toplum nezdinde şairin kıymetinde de nispeten düşüş meydana 

geldi.270  

Endülüs’te de eski dönemlere benzer şekilde hem samimi hem de kazanç arzusu 

ile inşad edilen medih kasidelerinden söz edilebilir. Bu durum, dönemden döneme ve 

şairden şaire değişiklik göstermektedir.  

Murâbıtlar öncesi Tavâif döneminde şairlerin emirler tarafından önemli derecede 

desteklendiği söylenebilir. Emirlerin cömertlik, yiğitlik ve kahramanlıklarını gösterme 

arzuları şairlerin üst düzey görevler ve fazlasıyla mal sahibi olmalarına olanak 

sağlamıştır. Daha sonraki dönemlerde bu eğilim, şairler tarafından devam ettirilmiştir. 

Söz konusu dönemlerde A‛ma et-Tutaylî (ö. 525/1130)271, İbnü’z-Zekkâk (ö. 

 
262  Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, s. 183. 
263  Ali Muhammed Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, ed-Dârü’l-Arabiyye li’l-Mevsûât, Hazmiye, 

1989, s. 193. 
264  Ebu Hakka, Fennü’l-Medh, s. 15. 
265  İbn Reşîk, el-‛Umde, I, 80. 
266  Menocal, The Literature of al-Andalus, s. 213. 
267  Züheyr her ne kadar kazanç amacı ile şiirler yazsa da şiirlerindeki doğruluk ve doğallık yok 

olmamıştır. Hatta bu konuda Hz. Ömer’in de bir ifadesi bulunmaktadır. Bkz. Abdusselâm b. Muhsin, 
Dirâsa Nakdiyye fî Şahsiyyeti Umar b. el-Hattâb, Mektebetü Melik Fahd, Medine, 2002, s. 209. 

268  el- A‛şâ şiirle kazanç sağlama konusunda ilk kişi olduğu da ifade edilmiştir.  
269  Hutay’e’nin bu konuda aşırıya gittiği belirtilmektedir. İbn Reşîk, el-Umde, II, 68. 
270  İbn Reşîk, el-Umde, I, 82-83. 
271  Adı Ahmed b. Abdullah b. Ebi Hureyre’dir. İşbiliyye’de doğduğu veya küçükken oraya göçtüğü ifade 

edilir. Tudela ise ailesinin vatanıdır. Dolayısyla et-Tutaylî el-İşbilî olarak bilinir (bazı  kaynaklarda et-
Tutilî olarak geçmektedir). Gözleri kör olan şair hayatının çoğunu İşbiliyye’de geçirdi. Burada 
yöneticilerle ilişkiler kurup onları övse de beklediği ortamı bulamadı. Bir müddet Kurtuba’da kaldığı 
ve oranın kadısı İbn Hamdin’i övdüğü ifade edilir. Medih, mersiye, gazel ve tasvir konularında şiirleri 
vardır. Müveşşahları da önemli sayıdadır. Medih şiirlerini rızık kapısı olarak görmüş ve bu konuda 



58 
 

529/1134),272 İbn Harûf, İbn Habbûs, İbn Harîk gibi bazı şairler hayat şartlarının 

zorlaması sonucu şiirlerini para karşılığı inşad etmişlerdir. Buna karşın İbn Hafâce (ö. 

533/1139),273 er-Rusâfî (ö. 572/1177), İbn Sîd el-Batalyevsî, Safvan b. İdris ve İbn 

Hazmûn gibi şairler ise maddi beklenti ile yöneticileri övmekten uzak durmuşlardır. er-

Rusâfî’nin bu durumla ilgili meşhur beyitleri şunlardır:274 (basit) 

ــرِّ وِ  ــ ـــ ــ ــ ــارٍ  قُ زْ الــ ــ ـــ ــ ــ ــ� جــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــدٍّ  عــ ــ ـــ ــ ــ ــدار  حــ ــ ـــ ــ ــ ــقــ ــ ـــ ــ ــ ومــ  

 

ــــَ   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــى وَ  ونُ صــ ــ�ــ ـــ ـــــفــ ــْ الــ ـــ ــَ جــ ـــ ــِ  ھُ هــ ـــ ـــــى لــ ـــــقــ ــِ أبــ ـــ ــَّ هــ ـــ ــــِ مــ ــ ھِ تــ  

  
َ

ــ ــ ــ ــْ ونــ ــ ــ ــُ جــ ــ ــ ــا دِ مــ ــ ــ ــِ هــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ــــسُ رهــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاري  ي والشــ ــ ــنــ ــ ــ ديــ  

 

  
َ

ـــــ ـــــِ قــ ـــــْ نــ ـــــدَّ  تُ عــ ـــــتــ ــَّ  وامــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالســ ـــــ� فــ ـــــا�ــ ـــــاءُ مــ ـــــديْ  مــ يــ  

  
fakih ve kadıları övdüğü çok fazla şiir yazmıştır. Medihlerden sonraki en önemli konusu mersiyedir. 
Döneminin en önemli veşşâhlarından olan et-Tutaylî’nin müveşşahlarının geneli medih ve gazel 
konularındadır. Hanna el-Fahurî, el-Câmi‛ fî Târîhi’l-Edebi’l-Arabî, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1985, s. 975-
977. 

272  Ebu’l-Hasan Ali b. Atiyye, fakir bir ailenin çocuğu olarak hicri 5. yüzyılın sonlarına doğru 
Belensiye’de dünyaya geldi. Babası tulum (zikak) sattığı için kendisi de İbnu’z-Zekkâk diye anılmıştır. 
Babasının demirci olduğu veya Belensiye’de müezzinlik yaptığı da rivayet edilmiştir. İbnu’z-
Zekkâk’ın annesi İbn Hafâce’nin kız kardeşidir. Dolayısıyla dayısından ve onun sanatından 
yararlandığı ve etkilendiği ifade edilir. Fakir olduğu için babasını hor görmüş ve ona “Gece oturmamız 
için kandile yağ alacak bir paramız bile yok” cümlesini kurmuştur. Gençlik yıllarında Belensiye 
yöneticisi Ebu Bekir b. Abdilaziz’i övüp üç yüz dinar kazanmıştır. Bu parayı babasına getirip ona “Al 
bu parayı git yağ getir” demiştir.  Dürre isimli biriyle evlenmiş ve ondan Muhammed ile İbrahim isimli 
iki çocuğu olmuştur. Ancak eşi genç yaşta vefat etmiştir. İbnu’z-Zekkâk da 40’lı yaşlarda vefat 
etmiştir. Afife Mahmud Diranî tarafından neşredilen divanından medih, gazel, tasvir, mersiye, hiciv 
gibi birçok konuda şiirleri bulunur. En iyi şiirleri gazel, tasvir ve medih konularındadır. Resmi 
mersiyelerden uzak durduğu söylenebilir. Para karşılığında bazı şiirler söylemiş olsa da genel itibarla 
şiirlerini kazanç için inşad etmemiştir. Para için söylediği şiirler yaşadığı fakir hayatın bir sonucudur. 
Şiirlerinde zerafet, incelik ve sağlam ibareler bulunur. En önemli özelliği teşbih ve istiarelerin yoğun 
olduğu canlı ve ince tasvirlerdir. Hüsnü ta’liller de şiirlerinde önemli bir yer tutar. Dayısı İbn Hafâce, 
kendisinin vefatını görmüştür. Ancak İbn Hafâce’nin divanında İbnu’z-Zekkâk’a dair bir mersiye 
bulunmaması dikkat çekicidir. Kendisinin divanında da dayısı ile bağlantısını gösteren bir işaret 
mevcut değildir.  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, (thk. Afife Mahmut), Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1963, s. 9-52.; 
Hanna el-Fahurî, el-Câmi‛, s. 977-980. 

273  Tam adı Ebu İshak İbrahim b. Ebi’l-Feth b. Abdillah’tır. Ceziretüşakr kasabasında hicri 450 (1059) 
yılında doğmuştur. Bu kasaba Şatıbe ve Belensiye arasında bulunan bir sahil kasabasıdır. Doğduğu 
yerin tabii özelliklerinin İbn Hafâce’nin hayal dünyasına önemli etki yaptığı kabul edilir. Tavâif 
döneminde doğmasına ve hayatının belli bir kısmını bu dönemde geçirmesine rağmen birçok şiirini 
Murâbıtlar döneminde inşad etmiştir. Hatta şiir yazmayı bıraktığı ve Murâbıt emirlerinden Ebu 
İshak’ın teşvikiyle tekrar şiir yazmaya başladığı bilinmektedir. Özellikle tabiat tasviri alanında önde 
gelen şairlerdendir. Şiirlerinde bedi‛ ve beyan sanatlarını fazla kullandığı ve anlam kapalılığı 
oluşturduğu için eleştirilmiştir. Şerif er-Rıda, Mihyar ed-Deylemî gibi şairlerden etkilendiğini kendisi 
divanında ifade eder. Divanını, kendisi hayatta iken toplamıştır. Divanında şiirlerinin yanında bazı 
nesir eserleri de mevcuttur. Hassas bir yapıya sahip olan şair, ölümden fazlaca korkardı. Yakınlarda 
bulunan dağlara çıkar “Ey İbrahim öleceksin” diye bağırırdı. Hayatının ilk kısmını eğlence içinde diğer 
kısmını ise zühd içinde geçirmiştir. Kendinden sonraki şairler tarafından “Hafaci eğilim” olarak 
isimlendirilen metodu takip edilmiştir. Bkz. ed-Dabbî, Buğyetü’l-Mültemis, (thk. İbrahim el-Ebyarî), 
Dârü’l-Kitâbi’l-Mısrî, Kahire, 1990, I, 265-266.; Dîvânu İbni Hafâce, (nşr. Seyyid Mustafa el-Gazi), 
Münşeetü’l-Maârif, İskenderiye, 1960, s. 1-8.; Muhammed Rıdvan ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî 
fi’l-Endelüs, s. 364-365.; Ayrıca bkz. Rahmi Er, “İki Endülüs Şairi: İbn ‛Ammâr ve İbn Hafâce”, 
Ankara Üniversitesi Dil ve Târîh-Coğrafya Fakültesi Dergisi, Ankara, 1991, c. XXXV, S. 2, s. 111 ve 
sonrası.  

274  Dîvânu’r-Rusâfî, (thk. İhsan Abbâs), Dârü’ş-Şurûk, Beyrut, 1983, s. 99. 



59 
 

“Gencin yüzünü koruması (karakterini koruması) onun yüceliği için daha 

kalıcıdır, Rızık da zaten belli bir ölçüye göre verilmektedir,  

Ben kanaat getirdim ve malım da arttı; gökyüzü ellerim, yıldızlar dirhemim, 

güneş ise dinarımdır.” 

İbn Sîd el-Batalyevsî’nin, tutumunu ifade eden beyitleri ise şöyledir:275 (tavil) 

ــــــيُ  ــ ــ ــدقفــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــن صــ ــ ــ ــــــُ  أو  ظــ ــ ــ ــــــذبيــ ــ ــ ــــــع كــ ــ ــ ــــــامــ ــ ــ طــ  

 

ــا  و   ــ ــ ــــك مــ ــ ــن ذلــ ــ ــ ــل عــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــك نــ ــ ــ ــديــ ــ ــ ــھ لــ ــ ــ ــوتــ ــ ــ رجــ  

ـــــھ  ــ ــ ـــــذبــ ــ ــ ـــــجــ ــ ــ ـــــتــ ــ ــ ـــــو  فــ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ ـــــوك نــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــع المــ ــ ــ ـــــالــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ المــ  

 

ـــــا  لا  و   ــ�ـــــي مـــــمـــــن أنــ ــ ـــ ــ ــ ــعـــــر  يـــــرت�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة الشــ خـــــطــ  

 “Bu, senin nezdinde arzuladığım bir şeyden dolayı değil ki zan sahibi tasdik 

edilsin veya tamahkâr tekzip edilsin! 

Ben şiiri bir amaç olarak benimseyenlerden değilim ki beni yöneticilerin 

yanındaki isteklerime ulaştırsın.” 

Tavâif emirliklerinden Aftasîler’in hükümranlığı altında rahat bir hayat yaşayan 

şair İbn Abdûn’un da Murâbıtlar döneminden yakındığı görülmektedir. Aftasîler için 

yazdığı ünlü mersiyesinde onların yıkılıp gitmesi ile beraber edip ve şairlerin yaşadığı 

sahipsizliğe vurgu yapar. Dolayısıyla bu yıllardaki şiirlerde melankoli bir hava 

hakimdir.276 

Kazanç konusunda sıkıntılar yaşayan el-A‛mâ et-Tutaylî ise bir şiirinde söz 

konusu dönemde şairin durumunu en iyi açıklayanlardan biridir:277 (tavil) 

ـــــك ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاســ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــات مــ ــ ــ ــرمــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــا لــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ� أ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ  عــ

 

ــــھ  ــ ــــوعــ ــ ــــوت ر�ــ ــ ــــر أقــ ــ ــــعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلشــ ــ ــــا لــ ــ ــــتــ ــ ــــمــ ــ ــــا رحــ ــ  أيــ

ــــك  ــ ـــــامــ ـــــز تــ ـــــعــ ـــــال ولا الــ ــتــ ـــ ـــــخــ ـــــر مــ ـــــخــ ـــــفــ ـــــلا الــ  فــ

 

ــــم  ــــــهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــروشــ ــ تْ عــ
َّ

ـــــ لــ
ُ

ــ ــ ــوم ثــ ــ ــيــ ــ ــراء الــ ــ ــــــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلشــ ــ  ولــ

 

 

 

ـــــك ــ ـــــوالــ ــ ـــــود حــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� ســ ــ ـــــوم و�ــ ــ ـــــب قــ ــ ـــــالــ ــ ـــــطــ ــ  مــ

 

ـــــت  ــــرقــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاس ا�ــحــظــوظ وأشــ ـــــدر الــنــ  إذا ابــتــ

�ـــى  
ُ

ــ ـــــان مـــن دون المـ ـــــد حــ ـــــك-فـــقــ ـــــالــ ـــــال مــ -قــ  

 

ـــــا   ـــــد-و�ــ ـــــام ز�ــ ــ�ـــي -قــ ــ ـــ ــ ــ ـــــار�ــ ــ�ــي أو �ــعــ ــ ـــ ــ ــ اعــر�ــ  

  
275  Şihabuddin Ahmed b. Muhammed el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd fî Ahbâri ‛İyâd, (thk. İbrahim el-Ebyari 

vb.), Matbaatu Fidâla, Muhammediye, 1939, III, 112. 
276  Kaside için bkz. el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 62-68.; Ayrıca bkz. Monroe, Hispano-Arabic Poetry; A 

Student Anthology, s. 37-38. 
277  Dîvânu A‛ma et-Tutaylî, (thk. İhsan Abbâs), Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1989, s. 90-91.; Ayrıca o bir 

müveşşahında yaşadığı bitkinlik ve hayal kırıklığı sonrası sığınacak biri bulamadığını ifade etmek 
amacıyla “Uçabilirdim hatta, ancak uçacak bir yer bulamadım” şeklinde serzenişte bulunmaktadır. 
Bkz. Dîvânu A‛ma et-Tutaylî, s. 261. 



60 
 

“Yeri yurdu terkedilmiş şiire rahmet dileyin! Halbuki o cömertliğin ibadet yeriydi! 

Bugün şairlerin güçleri yok oldu, artık övünç övünç değil, yücelik yücelik değil, 

İnsanlar, şanslarının peşinden koştuklarında ve kavmin istekleri ortaya çıktığında 

onlar kapkaranlık bir ortam buluyorlar, 

Ve ey “Kame Zeydün” uzaklaş ve yüz çevir, çünkü “Kale Mâlik” bütün isteklerin 

arasına girdi.” 

Yine dönemin şairlerinden Ebu Bekir Muhammed er-Rûh ise bir kazanç 

sağlayamayınca medih şiirinden fahr türü şiire dönmek durumunda kalmıştır:278 (seri) 

ــ�ـــــي عـــــِ  ــ ـــ ــ ــ ــــــدُّ ر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدُ  اشــ مـــــن ا�ـــــخـــــطـــــوب وانـــــجــ  

 

ـــا   ــ ــ ـــان مــ ــ ــ ـــزمــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــ� لــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ــ ـــ عــ ــ ـــار�ــ ــ ــ ـــحــ ــ ــ ــ ـــمــ ــ ـــد ي�ــ ــ ــ يــ  

 يــْ �� حَ  
ُ

ــــوقُ  ث ـــ ــ ــ ــــَ  ســ ــ ـــ ــ ــ ــــت تكســ ــ ـــ ــ ــ ــــعر ليســ ـــ ــ ــ دُ الشــ  

 

ـــــا   ــ ـــــت يــ ــ ـــــيــ ــ ـــــي لــ ــ ـــــومــ ــ ـــــون  قــ ــ ـــــمــ ــ ـــــلــ ــ ـــــعــ ــ ـــــي �ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــانــ ــ بــ  

ـــــا   ــ ـــ ــ ــ ـــــتُ  لمــ ــ ـــ ــ ــ ــَ  رأيــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ــــو�ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا غصــ ــ ـــ ــ ــ   �ــ
َ

ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ــَ تــ ـــ ــ ـــ ــ ــ  تــ
َ
دُ وَّ ا  

 

ــــتَ   ــ ــــف ورأيــ ــ ــيــ ــ ــ ــــززتُ  كــ ــ ــ ــــ هــ ــنــ ــ ــ ــ ــــاجــ ــــى ةبــ ــ ــ�ــ ــ ــ المــ  

 “Zaman, bana karşı savaşında çaresizdir, benim kişiliğim bu zamanın 

felaketlerinden daha güçlü ve sağlamdır,  

Keşke kavmim, benim bulunduğum çarşının kesat olmadığını bilseydi,  

Ve keşke sen bilseydin;,arzu dallarının bana eğildiğini gördüğümde onun 

meyvelerini sarsıp (düşürdüğümü).” 

Şairlerin de işaret ettikleri üzere Murâbıtlar döneminde medih şiiri konusunda 

özellikle kazanç ile ilgili bir takım sıkıntıların olduğu inkar edilemez bir gerçektir.279 Bu 

duruma dair kaynaklarda şair İdris er-Rundî’nin başına gelen olay aktarılmaktadır. er-

Rundî, Murâbıtlar’ın emirlerinden birini övünce emir tarafından bir elbise ve on dinar ile 

ödüllendirilmişti. Bu ödülü alan şair hemen kaçarak oradan uzaklaştı. Daha sonra onu 

gören kişiler, ödül almanın güzel bir durum olduğunu söyleyerek neden kaçtığını 

sordular. O da “Daha önce elime hiç dinar geçmemişti. Dünyada birisinin böyle bir 

 
278  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 386. 
279  Ahmed Mahmud, Kıyâmu’l-Murâbıtîn, s. 445.; Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. ف.; Müncid Mustafa 

Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî hattâ Sükûti Gırnata, Dârü’l Kütüb li’t-Tıba‛ ve’n-Neşr, Musul, 1988, s. 
135. 



61 
 

hediye vereceğini de hiç düşünmemiştim. Dolayısıyla bu kişinin sarhoş ve deli olduğunu 

düşündüm, aklı başına gelmeden kaçmak istedim” cevabını vermiştir.280  

Diğer yandan konunun giriş kısmında ifade edildiği gibi Murâbıt yöneticileri 

eğitim ve kültürel yönden eksik durumdaydılar. Dozy’nin belirttiği üzere Yusuf b. 

Tafşin’nin en temel amacı Endülüs’ü tamamen fethetmek ve bölgeyi Hristiyanlar’dan 

kurtarmaktı. Dolayısıyla edebî ve kültürel faaliyetlere önem vermez, Arapça’yı ve Arapça 

şiirleri de anlamazdı. Endülüs halkı da onu bu durumundan dolayı küçük görürdü. 281  Bu 

durumun bir sonucu olarak o, medih şiirine önem vermez ve ondan zevk almazdı.282  

Endülüslü şairler Tavâif döneminde yaşadıkları İşbiliyye, Belensiye ve Kurtuba 

gibi şehirlerin yöneticilerine şiir sunmaya ve onlarla yakın ilişki içinde olmaya 

alışkındılar. Murâbıtlar’ın Endülüs ve Mağrib bölgesini birleştirip tek devlet haline 

getirmeleri ve devletin merkezini Mağrib’de tutmaya devam etmeleri şüphesiz şairler ile 

saray arasına mesafe girmesine neden olmuştu.283 Deniz yolculuklarından korkulan bir 

bölgede yaşayan ve söz konusu mesafeyi aşamayan şairler kendi şehirlerindeki emir, 

kadı, fakih veya nüfuzlu herhangi birine yönelmek durumunda kalmışlardır. Bu kişilere 

en bariz örnek İbrahim b. Yusuf b. Tafşin’dir.284 Kardeşi Ali b. Yusuf ile ilgili söylenen 

medih kasideleri de kaynaklarda mevcuttur.285 Bu kişilerin yanı sıra medih şiirine konu 

olan kişiler286 emir Ali b. Tafşin, Kurtuba emiri Muhammed b. el-Hacc (ö. 509/1115), 

Abdullah b. Mezdelî (ö. 512/1118), Temîm b. Yusuf (ö. 520/1126) gibi emirlerdir. Diğer 

 
280  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 336-337. 
281  Dozy, el-Müslimûne fi’l-Endelüs, III, 140.; el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 191.; Özellikle batı kaynaklı 

yorumların Yusuf b. Tafşin üzerinde yoğunlaştığı görülmektedir. Bu yorumlar İbn Tafşin üzerinden 
Murâbıtlar’ı Endülüs’ün “barbar topluluğu” olarak gösterme gayretinde olduğu farkedilmektedir. 
Önceki sayfalarda da izah edildiği üzere dönemin siyasi ve askeri karmaşası gözardı edilmemelidir. 
Nitekim bu kaotik ortamda dahi İbn Tafşin’in yanında Abdurrahman b. Absad, Ebu Bekir b. el-Kasire, 
İbn Abdûn, Ebu’l-Hisâl gibi çok önemli edip ve şairler görev yapmışlardır. Bu isimlerin bazıları Tavâif 
dönemi katipleri olmalarına rağmen onlara gösterdiği ihtimam ona dair olumsuz ifadelerin tamamen 
makul olmadığına delildir.  Bkz. Kennûn, en-Nübûğ, I, s .78-79. 

282  Zellâka zaferi sonrası kendisini öven şairlerin üzerine toprak attığı rivayet edilir. Bunun sebebinin 
“Meddahların yüzlerine toprak atın” şeklindeki hadis olduğu söylenir. Bkz. Kennûn, en-Nübûğ, I, 81. 

283  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. ف. 
284  Muhammed b. Abdullah el-Kaysi İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân ve Mehâsinu’l- A‛yân, (thk. Hüseyin 

Yusuf Huryuş), Mektebetü’l-Menâr, Zerka, 1989, I, s. 45.; Filozof İbn Bacce’nin kendisini övdüğü 
bilinmektedir. Öldüğünde de kendisine mersiyeler söylemiştir. İbrahim’in yanına her gittiğinde o, 
kendisine altın hediye etmiştir. İbn Sâre’nin de İbrahim’e yazdığı medih kasideleri mevcuttur. Bkz. 
Kennûn, en-Nübûğ, I, 82. 

285  Ali’nin kardeşi İbrahim’e bir eser (el-Kalâid) sunan İbn Hâkân’a kızdığı ve ölümüne sebep olduğu 
iddia edilmiştir. Bkz. İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-A‛yân, IV, s. 24. 

286  Bu şiirlerden örnekler için bkz. Muhammed Hüseyn, et-Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Hadârî li’l-Mağrib ve’l-
Endelüs fî Asri’l-Murâbıtîn, s. 384 ve sonrası. 



62 
 

önemli iki isim ise Kurtuba kadısı İbn Hamdin (ö. 546/1151)287 ve meşhur bir aileden 

gelen İbn Zühr’dür.288 

Yine önceki sayfalarda söz edilen kültür ve eğitim sahibi yöneticilere sahip 

Muvahhidler’in Endülüs’ü fethi ile birlikte medih şiirinin yaşadığı sıkıntılı süreç sona 

ermiştir. ile beraber şairlerin durumunda da değişim meydana geldi. İlk halifeler İbn 

Tûmert ve Abdülmümin289 üst düzey ilim sahibi kişilerdi. Abdülmümin’in şairlerden 

birisine yalnızca bir beyit karşılığı bin dinar verdiği ifade edilir.290 Diğer halifelerin de 

benzer tutum içinde oldukları görülmektedir.291 Önceki kısımda bu durum ile ilgili 

örnekler verildiği için tekrara düşmemek adına burada zikredilmeyecektir. Kısaca, siyâsî 

gücün kanatları altında gelişen veya gerileyen medih şiirlerinin Murâbıt ve Muvahhid 

dönemlerinde iki farklı süreç yaşadığı görülmektedir.  

2. Medih Kasidesinin Yapısı 

Genel olarak kadim şiirin üslup ve yapısının takip edildiği292 Endülüs medih 

şiirinin giriş kısmında birçok temanın kullanıldığı ifade edilebilir. Nesib293  ile şiire 

başlanıldığı gibi şarap, hikmet, tabiat ve gece tasviri ile başladıkları da görülür.294 Şehir 

hayatı unsurlarının bedevî hayat unsurlarını gölgede bıraktığı hissedilir.295 Bazen de 

doğrudan medih konusuna girdikleri görülür. Dönemin fakihlerinden Ebu Bekir es-

Sayrafî (ö. 570/1162) kasidesinin tamamını medihe ayıran şairlerden biridir. Kurtuba’ya 

 
287  Kurtuba’da görevli olan İbn Hamdîn’nin yaptığı kadılık mesleği halk nazarında da çok değerli idi. 

Aynı zamanda ilim, edeb ve cesaret yönünden de üst seviyede bir kişiydi. O, insanların bu güveninin 
ve yerel liderliğinin sağladığı güçle h.539 yılında Murâbıtlar’a karşı ayaklanmıştır. Ona dair bir medih 
kasidesi için bkz. Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 207. 

288  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 82-83. 
289  Abdulvâhid el-Merrâküşî, el-Mu‛cib fî Telhîsi Ahbâri’l-Mağrib, (thk. Salahuddin el-Hevvarî), el-

Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut, 2006, s. 150.; ‛Alavne, en-Nakdu’l-Edebî  fi’l-Endelüs; Asru’l-
Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, s. 16-17. 

290  İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-A‛yân, III, 239. 
291  Hasan Ali, el-Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 491. 
292  Müncid Mustafa Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 130. 
293  Garcia Gomez, medih kasidesinde kadından bir geçiş unsuru olarak söz edilmesini şöyle değerlendirir: 

“Kadınlarına olan aşırı kıskançlıkları ile bilinen Arapların, kadınlarından bahsetmeyi sadece medih 
konusuna geçmek için bir araç olarak kullanmaları ve kadına bir basit bir madde gibi davranmaları 
gerçekten ilginçtir.” Emilio Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 57. 

294  Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1980, s. 114.; Sultanî, “İtticâhâtu’ş-
Şi‛r fî Asri’l-Murâbıtîn bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs”, s. 103. 

295  Menocal, The Literature of al-Andalus, s. 213. 



63 
 

geldiği sırada Emir Tafşin b. Ali’yi (ö. 553/1145) övdüğü yetmiş beş beyitlik kasidesinin 

bir kısmı şöyledir:296 (kamil) 

ـــــام الأروع؟     مــ ــُ ــ ــهــ ــ ـــــل الــ ــطــ ــ ــبــ ــ ــم الــ ــ ــكــ ــ ــنــ ــ ــن مــ ــ مــ  

 

ـــــع  ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــذي يــ ــ ــ ــ ــــك الــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــا المــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــا أ�ــ ــ ــ ــ  يــ

ــــزع  ـــ ــ ــ ــــ�عــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــو لا يــ ـــ ــ ــ ــــلٌّ وهــ ـــ ــ ــ ــــض �ــ ـــ ــ ــ ــــفــ ـــ ــ ــ ــــانــ ـــ ــ ــ  فــ

 

ـــــ�  ــ ـــــھ د�ــ ــ ـــــدو بــ ــ ـــــعــ ــ ـــــدر الــ ــ ـــــذي غــ ــ ـــــن الــ ــ  ومــ

ـــــع  ــ ــ ـــــ�جــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــاء فــ ــ ــ ـــــوفــ ــ ــ ـــــا الــ ــ ــ ـــــرهــ ــ ــ ـــــزجــ ــ ــ ـــــھ و�ــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ  عــ

 

ــا   ــ ــدهــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــان يصــ ــ ــــ�ي الفوارس والطعــ ـــ ــ ــ  تم�ــ

 “Ey silahlanmış kral! Senden daha yiğit ve kahraman kim ola ki? 

Ve düşmanın ihanet edip saldırdığı gecenin karanlığında herkes bir tarafa 

kaçışırken sarsılmaz bir şekilde duran da kim? 

Atlılar ve mızraklılar akıp gelirken, onları ancak yerinde sağlam durmak 

engelleyip dağıtabilirdi.” 

İbn Hafâce’nin şiirlerindeki tabiat etkisi medih şiirlerinin girişinde de 

görülmektedir. Ebu Ümeyye’nin kadılığa geri dönmesi dolayısıyla onu methettiği şiirinin 

girişi şu şekildedir:297 (seri) 

ا ألاحْ 
ً

ــ ـــ رقــ ــَ ـــ ـــــدُ بــ ائــ ـــــرَّ  الــ
َ

ــــرف ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتشــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  واســ

 

ــبـــــاح  ــ ـــ ــ ــ فَرَ وجـــــھُ الصــ ــْ ــ ـــ ــ ــ ســ
َ
ــــرَى كمـــــا أ ـــ ــ ــ  ُ�شــ

 “Müjdeler olsun! Tan yerinin ağardığı gibi liderimiz yükseklerde bir şimşek 
parlattı.” 

İbnü’z-Zekkâk’ın da tabiat tasviri ile başlayan medih kasideleri bulunmaktadır. 

Belensiye valisi Ebu Zekeriya Yahya b. Ali’yi övdüğü şiirler bu tutumuna örnektir: 
297F

298 

(kamil) 

ـــــأرجُ  ــتــ ـــ ـــــى تــ �ــ ـــــرُّ ـــــاس الــ ـــــفــ ــأنــ ـــ ـــــا بــ ــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وصــ

 

ـــــل    وظــ
ٌ
ـــــة ــمــ ــ ــنــ ــ ــمــ ــ ــنــ ــ ــــــجٌ أرض مــ ــ ــ ـــ ــ ــ جْ�ــ ــــــَ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ  

 “Süslü yer yüzü, sıcak ve soğuğun olmadığı bir gölge ve tatlı nefesiyle tepeleri 

güzel kokularla dolduran bir meltem rüzgarı.” 

İbnü’z-Zekkâk’ın gazel ile başlayan medih şiirleri de bulunmaktadır. 

Belensiye’nin yöneticilerinden Ebu Bekir b. Abdulaziz’i övdüğü şiirine şöyle 

başlamaktadır:299 (seri) 

 
296  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, IV, 352-353.; İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, IV, 91.   
297  Dîvânu İbni Hafâce, s. 165. 
298  Bkz. Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 63 ve 115.  
299  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 325. 



64 
 

 
ُ
ـــة ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ رَّب؟ أم ركدا أرامــ

ُ
ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ غــ  

 

ـــــا   ـــــسَ  يــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــِ  شــ ـــــا  درٍ خــ ـــــا  مــ ـــــهــ ـــــرب لــ ـــــغــ مــ  

 “Ey perdelerin arkasında olan ve hiç batmayan güneş (güzel kız)! Senin 

(güzelliğinin) yurdun (kaynağı) Rame mi yoksa Ğurrab mı?”300 

Dönemin önemli medih şairlerinden birisi de İbn Hamdîs’tir. O, kasidelerine 

bazen doğrudan medih ile başlar bazen de uzun bir giriş kısmı eklerdi. Bu giriş kısmında 

gazel, şarap, yolculuk veya tabiat tasvirleri yer alırdı.301 Emir Ebu’l-Hasan Ali b. 

Yahya’yı övdüğü şiirini tamamen medih konusuna ayırmış ve doğrudan medih ile 

başlamıştır:302 (kamil) 

ــــــِ  ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــــــوادي لــ ــ ــ ــــــلاءِ هــ ــ ــ ــــــتــ ــ ــ ــــــامٍ واخــ ــ ــ ــــــاف هــ ــ ــ طــ  

 

ـــــاد   ــمــ ــ ــرَ الأغــ ــ ــــــرائــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدَاك ســ ي يــ ــِ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ف�ــ ــُ ــ  تــ

 
ــــــادِ  ــ ــ ـــ ــ ــ ــهــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــھ وجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــزوٍ لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــن غــ ــ ــ ـــ ــ ــ  � مــ

 

 

ـــــدى  ـــــعــ ـــــھ الــ ـــــدُ بــ ـــــيــ بــ ـــــَ ـــــزوٍ يــ ـــــ� غــ ـــــ�ــ  إلا عــ

 
“Ellerin olgunlaşmış meyvelere ve boyun parçalarına ait kılıfların gizemlerini 

ortaya saçıyor,  

Düşmanlar ancak savaşla yok edilir, Ne güzel bir savaş ve ne güzel bir cihad!” 

Şarap tasviri ile medih şiirine başlayanlardan birisi de, Ebu İshak İbrahim b. 

Yusuf’u öven el-A‛mâ et-Tutaylî’dir:303(hafif) 

ومِ  ــُ ـــ ـــ ــ ــ جــ ــُّ ـــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ رِ الــ ــْ ـــ ـــ ــ ــ اتُ زَهــ ــَ ـــ ـــ ــ ــ ر�ــ
ْ

ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــذه أخــ ـــ ــ ــ  هــ

 

ــم   ــ ــ ــيــ ــ ــ كــ ــَ ــ ــ ــا� أم حــ ــ ــ ا بــ ــَ ــ ــ ــنــ ــ ــ يــ ــِ ــ ــ حــ ــِ ــ ــ بــ ــْ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  اصــ

  
ـــــم ـــــر�ــ ـــــحــ ـــــتــ ـــــ� الــ ـــــلاف �ــ ـــــخــ ـــــم إن ا�ــ ـــــر�ــ ـــــحــ ـــــتــ  الــ

 

ـــزم  ــ ــ ـــعــ ــ ــ ـــل أن �ــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ ـــن قــ ــ ــ ـــا مــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــادر�ــ ــ ــ  بــ

 
ل ذمـــيـــم ـــــْ ـــــا بـــفـــعــ ــنــ ــيـ ـــــھ فـ يــ ــِ فـ ــِ لـ

ْ
ــ ـــــاخـ ـــــدًا فــ ــيــ  حـــمـ

 

ـــــام  ــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرُ الصــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� شــ ــ ــ ـــــو�ــ ــ ــ ـــــد تــ ــ ــ  قــ

 
ـــــم ــ ــر�ــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ــا بــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــظــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ� حــ ــ ــ ــدي �ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ـــاـن عــ ــ  �ــ

 

ـــــا  تْ مــ ـــــَ رُمــ
َ

ـــــ ـــــھ كــ  لــ
ً
ـــــة رمــ ـــــُ � حــ ـــــِ �ــ ِ

ـــــّ يــ ــَ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ضــ

 
ــــم ـــ ــ ــ ــــديــ ـــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ ــــث الــ ـــ ــ ــ ــــديــ ـــ ــ ــ ــــن حــ ـــ ــ ــ ــــأس مــ ـــ ــ ــ ــــكــ ـــ ــ ــ  الــ

 

ختلسُ  
َ
 مَن ينادم ع�� ا�حديث فقد أ

 
“Ey Ümmü Hakim! Bize Allah adına şarap sun, bu anlar yıldızların parlaklığının 

son anlarıdır,  

Haram kılınmadan acele et, ki haramlığında ihtilaf vardır, 

Oruç ayı övülen bir şekilde geldi, o başlamadan biz içelim, 

Onun değerli olan kutsallığını yok et, onun değerini koruyacağıma dair bir sözüm 

yoktu, 

 
300  Rame ve Ğurrab, Arap yarımadasında bulunan iki mekan ismidir.  
301  Sa‛d İsmail Şelbî, el-Bîetü’l-Endelüsiyye ve Eseruhâ fi’ş-Şir, s. 78.; Bkz.  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 45. 
302  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 145. 
303  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 164. 



65 
 

Kim konuşmak üzere içki meclisine gelirse, konuşmasından dolayı onun kadehini 

alırım.” 

Ebu’r-Rebi Süleyman el-Muvahhidî (ö. 604/1207) ise Kafsa şehrinin fethi üzerine 

Ebu Yusuf’u methettiği şiirine şöyle başlamıştır:304 (kamil) 

ـــــدكــمُ  ــــعــ ــ ـــ ــ ــ عُ  الــنــجــومُ  وجــرتْ �ســ
ّ
لــ

ُّ
الــطــ  

 

ــمُ   ــ ــ ــركــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنصــ ــ ــــتْ بــ ــ ــبــ ــ ــ ــــاحُ  هــ ــ ــــر�ــ ــ ــعُ  الــ ــ ــ الأر�ــ  

 "Bütün rüzgarlar senin zaferinle eser, parlak yıldızlar senin mutluluğunla 

hareket eder.” 

Ebu Hafs b. Ömer es-Sülemî (ö. 604/1207)  de el-Mansûr’u Erek zaferinden dolayı 

övdüğü bir şiirine doğrudan medih ile başlamıştır:305 (vafir)  

ــَّ  ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ دارُ ولــ
ُ

ــ ـــ ــ ــ كُ المــ
َ

ــ ـــ ــ ــ لــ ــَ ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ــرَك الــ ـــ ــ ــ ى أمــ  

 

ـــــارُ   ــ فــ ِ
ّ

ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلُ والشــ ــ ـــــذوابــ ــ كَ الــ ـــــْ ــ ـــــتــ ــ ـــــاعــ ــ  أطــ

 “Kılıç ve mızraklar sana itaat etti, dönüp duran gezegenler de senin emrini yerine 

getirdiler.” 

Kısaca, şairler birçok farklı tema ile medih şiirine başlamaktadırlar.306 Ek olarak 

belirtmek gerekir ki genel olarak şiirlerine doğrudan medihle başlayan Mağrib bölgesi 

şairleri yolculuk, atlal, çöl hayatı gibi unsurları şiire dahil etmemişlerdir. Çünkü hareketli 

savaş ortamı, halifeye doğrudan sunulan medih şiirine farklı temalarla başlamaya engel 

oluyordu. Bu bağlamda İbn Reşîk (ö. 456/1064), bu şekilde konuya doğrudan giriş yapan 

şairleri ayıplamış ve bu tarz şiirleri “betra (eksik)” diye nitelendirmiştir.307  

Medih kasidelerinin girişinde görülen özelliklerden birisi neredeyse bütün 

şiirlerin musarra beyit308 ile başlamasıdır. Giriş beytindeki (matla’) bu tutumun hem 

 
304  Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, (thk. Muhammed b. Tavit et-Tenci ve dğr.), Menşûrâtü Külliyeti’l-Edeb, Rabat, 

ty., s. 20. 
305  İbn Saîd, el-Ğusûnu’l-Yânia‛ fî Mehâsini’ş-Şuarâi’l-Mie es-Sâbia, (thk. İbrahim el-Ebyari), Dârü’l-

Maârif, Kahire, s. 96. 
306  Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, s. 186. 
307  İbn Reşîk, el-Umde, I, s. 368.; Ayrıca İbn Kuteybe ise kasidenin eski vatanın kalıntılarını zikrederek 

başlaması, ağlama ve şikayet ifadelerine yer verme, daha sonra nesibe geçmesi, ayrılığın acısından 
bahsetmesi, memduhuna ulaşmadaki sıkıntılardan söz etmesi ve daha sonra medih kısmına başlaması 
gekektiğini ifade etmiştir. Bkz. İbn Kuteybe, eş-Şi‛r ve’ş-Şuarâ, (thk. Ahmed Muhammed Şakir), 
Dârü’l-Maârif, Kahire, 1982, I, 74-75. 

308  Beytin birinci şatrının kafiyesi ile ikinci şatrının kafiyesinin aynı olmasıdır. Bkz. Mecdi Vehbe-Kamil 
el-Mühendis, Mu‛cemu’l-Mustalahâti’l-Arabiyye fi’l-Luga ve’l-Edeb, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 
1984,  s. 105. 



66 
 

Murâbt hem de Muvahhid şairleri tarafından ihmal edilmediği görülmektedir.309 Diğer 

yandan bu beyitlerde genel anlamda kolay lafız seçimleri dikkat çekmektedir.310 Yukarıda 

örnekleri verilen giriş beyitleri incelendiğinde hepsinin musarra olduğu anlaşılmaktadır.  

Muvahhidler dönemi dinî ideolojinin etkisi şiire başlama metodunda da 

görülebilmektedir. Şairler, medih kasidelerine söz konusu etkinin sonucu olarak Mehdî  

İbn Tûmert ve Abdülmü’min’in hayatlarından ve davetlerinden bahsederek 

başlamışlardır.311 Ayrıca dönemin yöneticilerinin istekleri de şairleri yönlendirmiş 

görünmektedir. 

İbn Sahib es-Salat’ın (ö. 594/1198’den sonra)  ifadesiyle “Mağrib bölgesinde 

isyancılara karşı kazanılan bir zafer haberi Emiru’l-Müminin Yusuf b. Abdülmü’min’e 

ulaşınca şairlerin yazacakları medih kasidelerine “� أ�حمد” ile başlamalarını emretti”.311F

312 

Bu emir üzerine İbn Harbûn (ö. 572/1176) şu şekilde başladığı kasidesini nazmetmiştir: 

(basit) 

كٍ من ا�جـــــذلِ 
ْ

لـــــ ــِ ــ ـــ ــ ــ ــمـــــلِ ِ�� ســ ــ ـــ ــ ــ  ونـــــاظم الشــ

 

ــــع الأمـــل  ـــ ــ ــ ـــــاســ ــ ـــ ــ ــ دِْ�ي شــ ــُ  أ�حمـــد � مـ

 “Mutluluk ipliğinde beni dizen ve umutlarımı genişleten Allah’a hamdolsun” 

  Edebiyat kitaplarında da son beytin, dinleyici tarafından en son duyulan beyit 

olması ve ruhta bırakacağı etki dolayısıyla çok önemli olduğu vurgulanmıştır.313 Bu 

bağlamda dönemin şairleri de medih şiirlerini dua, hikmetli sözler, halifeye teşekkür veya 

imama salat ile bitirmeyi tercih etmişlerdir.314  Birçok defa da hatime olmadan şiirlerini 

bitirmişlerdir. Dua ile bitirilen şiire el-Cerâvî’nin şu beyti örnektir:315 (basit)  

    
َ

ــ ــ ــ ــــحٌ وتــ ــ ــتــ ــ ــ ــرٌ وفــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  نصــ
َ

ــ ــ ــ ــــنٌ وتــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــكــ ــ ــدٌ أ مــ ــ ــ ــيــ ــ ــ يــ  

 

ــَ تُ مْ دُ    بَ مْ حيـــ
َ
ــَ نْ ِ�ي الـــــدُّ اة   امَ ا ودَ يـــ

َ
 ل

ُ
مْ ك  

 “Dünya durdukça zaferleriniz, fetihleriniz, kuvvet ve kudretiniz devam etsin” 

 
309  Edeb kitaplarında matla‛ beytin, kasidenin genel konusuyla uyumlu olması ve muhatap için sevimsiz 

unsurları (ağlamak, yalnızlık vb.)  ihtiva etmemesi gerektiği ifade edilmiştir. Bkz. Yusuf Hüseyin 
Bekkar, Binâu’l-Kasîde fi’n-Nakdi’l-Arabiyyi’l-Kadîm, Dârü’l-Endelüs, Beyrut, 1982, s. 205. 

310  Abdülhamid Abdullah Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye hilâle’l-Karni’s-Sâmin el-Hicrî, Dârü’l-
Kâtib, Trablus, 1999, II, 123. 

311  Örnek için bkz. Abdulmelik b. Sahib es-Salât, el-Mennu bi’l-İmâme, (thk. Abdulhadi et-Tâzi), Dârü’l-
Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 1987, s. 334.; Ayrıca bkz. Fevzi İsa Sa‛d, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-
Muvahhidîn, Dârü’l-Vefâ, İskenderiye, 2007, s. 101. 

312  es-Salât, el-Mennu, s. 280.  
313  İbn Reşîk, el-Umde, I, 378. 
314  İbrahim Harekat, el-Mağrib, I, 231.; Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye, II, 176-177. 
315  Dîvânu’l-Cerâvî, s. 67. 



67 
 

Ömer es-Sülemî  (ö. 603/1207)’nin şu beyti ise imama salat ile bitirmeye 

örnektir:315F

316 (basit) 

ــومٌ    ــتـ ــخـ ــــــكِ مـ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــذا المســ ــ�ــ ــقُ �ـ ــيـ ــرحـ ذاك الـ  

 

ـــــدقَ    ــ ـــ ــ ــ ــــلاة عليــــھ صــ ـــ ــ ــ ـــــلْ بــــالصــ ــ ـــ ــ ــ صــ

   

 

“Ona dua et ve en güzel şekilde onu öv, bu misk kokulu şarap sarhoş olmaya 

değerdir.” 

Şia etkisi bu ve benzeri birçok şiirde açıkça hissediliyor olmasına karşın dönemin 

tarih ve teracim kitaplarının ısrarla bölgedeki Şia varlığını görmezden gelmeye 

çalıştıklarını vurgulamak gerekir.317 

Muvahhidler’in özellikle son dönemlerinde yaşanan kaos ve siyâsî istikrarsızlık 

sonucu medih şiirlerinin girişinde yardım isteme, cihada teşvik gibi cesaret ve 

kahramanlıkla bağlantılı konuların işlenmeye başlandığı görülmektedir.318 Ebu’l-

Mutarrif el-Mahzumî’nin (ö. 658/1260) Alzira kuşatması sırasında Muvahhidler’in 

halifesini yardıma çağırdığı meşhur şiiri örnek olarak verilebilir:319 (tavil) 

ـــــرُ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاصــ ــ ـــــن نــ ــ ـــــديــ ــ ـــــلام والــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلإســ ــ ـــــك لــ ــ ــإنــ ـــ ــ  فــ

 

ـــــداركْ   ــ ـــــ�َ  تــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــا أمــ ــ ـــــاءنــ ــ ـــــن دمــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــنــ ــ ـــــؤمــ ــ المــ  

ـــــابُ   ـــــدوُّ  �ـــــ�ــ ـــــا الـــــعــ ــرُ  الـــــردى مـــــ�ـــــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاصــ المـــــحــ  

 

  ِ
ـــــّ ـــــتــ ـــھ إ�ـــــ� إووجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــةٍ ســ ــبــ ــيـــ ــتـــ ـــــا بـــــكـــ ـــــاذنــ نـــــقــ  

ــُ   ــ ـــ ــ ــ ــتــ ــ ـــ ــ ــ ــالُ درَ فــ ــ ـــ ــ ــ ــُ  ك آمــ ــ ـــ ــ ــ ــَ وتــ ــ ـــ ــ ــ ــــرُ ر�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ � أواصــ  

 

ـــــيــق ا�ــخــِ  سُ تــنــفــّ   ـــ ــ ــ ـــــاقُ مــن ضــ ـــــابــقــُ  نــ طــرنــ  

 “Ey Müminlerin Emiri, yetiş ve kanlarımızı yerde bırakma, çünkü sen İslâm’ın ve 

dinin yardımcısısın,  

Kuşatan düşmanlara helak olma korkusu verecek olan bir bölüğü, bizi kurtarması 

için gönder,  

Bu bölük, bölgemizi nefessiz kalmaktan kurtarabilir, ve böylece umutlar yeşerir, 

bağlarımız kuvvetlenir” 

 
316    Şihabuddin Ahmed b. Muhammed el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd fî Ahbâri ‛İyâd, (thk. İbrahim el-Ebyari 

vb.), Matbaatu Fidâla, Muhammediye, 1939, II, 364.; Bu kasidesinin bütününde Şia etkisi görülür. 
Mesela kasidenin ilk kısmında Şia (İsmailiyye) mezhebinde gizemli olduğu düşünülen 7 rakamı 
üzerinde durur. 

317  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, (trc. Tahir Ahmed Mekkî), Dârü'l-Maârif, Kahire, 
1988, s. 89. 

318  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, s. 88. 
319  Ebu Bekir el-Kudai İbnü’l-Ebbâr, el-Hulletu’s-Siyerâ, (thk. Hüseyin Munis), Dârü’l-Maârif, Kahire, 

1985, III, 269. 



68 
 

Ebu’l-Mutarrif (ö. 658/1260)’in şiirleri Muvahhidler’in son dönemindeki şiirin 

özelliklerini açıkça yansıtan şiirlerdir. Onun şiirleri bedi‛ sanatları ile doludur. Cinas, 

tıbak ve tevriyeleri çok fazla şekilde kullanır. Yanı sıra şiirlerinde ilmî ıstılahların bilhassa 

fıkıh terimlerinin yoğunluğu da dikkat çeker. Bu eğilimleri dönemindeki diğer şairlerin 

eğilimi ile aynıdır.320 

3. Medih Kasidesinin Temaları 

Medih şiirinin muhtevası tarihî süreç içerisinde bölge ve toplumun yapısına göre 

değişimlere uğramıştır. Câhiliye şiirinde şehvete olan yönelim, kumar, içki içme gibi 

vasıfların övme sebebi olarak zikredildiği bilinmektedir. Bu eğilim İslâm’ın gelişi ile 

beraber terkedilmiştir. Bununla birlikle Câhiliye şiirinde yer alan ve insanın yüceliğine 

işaret eden vasıfların İslâm sonrası şiirde de devam ettiğini belirtmek gerekir.321 Şairler, 

bu dönemden itibaren bu vasıflarla övecekleri kişiye dair takdirlerini ve iltifatlarını genel 

olarak samimi bir şekilde sunmaya devam etmişlerdir. Övülen kişinin makamının 

değişmesi ile beraber övgü unsurlarının da değişime uğradığı ifade edilmektedir. İslâmî 

medih şiirlerinde yüz güzelliği ve vücudun güçlü olması gibi fiziki özelliklerden ziyade 

daha çok manevi özelliklere odaklanılmıştır.322  

Bu dönemde de güç, cömertlik ve cesaret öne çıkan medih unsurlarındandır. 

Şüphesiz iki devletin de dinî yapıları ve Hristiyanlarla savaş içerisinde olmaları 

yöneticileri şairlerin nezdinde birer “fatih” karakterine büründürmüştür. Bu durum 

özellikle Muvahhid medih şairlerinde açıkça görülmektedir. Yardım isteme eksenli medih 

şiirlerinde de övülen kişinin “dinin kurtarıcısı” hüviyetinde vasfedilmesi şüphesiz olağan 

bir durumdur. Dönemin en önemli medih şairleri el-A‛mâ et-Tutaylî, İbn Hafâce, İbnü’z-

Zekkâk , el-Cerâvîi İbn Harbûn gibi isimlerdir.  

el-A‛mâ et-Tutaylî’nin divanında çoğu kaside olmak üzere kırk altı adet medih 

şiiri bulunmaktadır. Özellikle emir Ali b. Yusuf b. Tafşin, İbn Hamdin ve İbn Zühr’e çok 

fazla kaside yazdığı görülmektedir. Eski medih temalarını işlemekle yetinmiş, yeni 

temalar eklememiş, mübalağaya ve istiareye çok fazla önem vererek yer yer anlamın arka 

 
320  Muhammed b. Şerife, Ebu’l-Mutarrif: Hayâtuhû ve Eseruhû, Menşûrâtu Merkezi’l-Câmiî, Rabat, 

1966, s. 244. 
321  Bu vasıflar Kudâme b. Ca‛fer’in ifadesiyle; “Adalet, iffet, akıl ve cesaret” şeklinde özetlenmiştir. Bkz. 

Kudâme b. Ca‛fer, Nakdu’ş-Şi‛r, Matbaatu’l-Cevâib, Konstantin, 1885, s. 71. 
322  Hedara, İtticâhâtu’ş-Şi‛r, s. 369-371. 



69 
 

planda kalmasına sebep olan ancak dinleyeni etkileyen ve yormayan bir üsluba sahip et-

Tutaylî, övdüğü kişinin özellikleri hakkında yerinde tespitler yaparak şiirlerini bu 

çerçevede nazmetmiştir. Daha açık bir şekilde ifade etmek gerekirse övdüğü kişilerden 

olan emir Ali b. Yusuf b. Tafşin’in edebî ilgisinin eksikliğini bildiği için ona dair 

nazmettiği şiirlerde dinî, askerî ve kahramanlık unsurları ve sıfatları ağır basmaktadır. 

Ancak Ali’nin kardeşi İbrahim b. Yusuf’u övdüğü şiirlerde edebî yeteneğini daha fazla 

kullanmaya özen göstermiştir. Zira İbrahim, edebiyata ve ilme ilgi duyan bir emirdi.323 

Ali b. Yusuf’u övdüğü yetmiş sekiz beyitlik şiirinin bir kısmı şu şekildedir:324 (hafif) 

لالِ  ــُّ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن والضــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــديــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ رقُ المــ
ُ

ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  طــ

 

ال  ــَ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ يــضِ الــنِّ ـــــا و�ــَ مــرِ الــقــنــ ــــُ ــ ـــ ــ ــ  بــ�ــن ســ

ــن   ــ ــ ــ ــالآمــ ــ ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ َ� الســ ــِ ــ ــ ــ ــا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ رب ضــ ِ
ــّ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الســ  

 

  ٍّ� ــِ ــ ــ�ــ ــ ـــــان عــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� ضــ ــ ـــــكُ �ــ ــلــ ــ ــح المــ ــ ــــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أصــ

ــــــال  ــ ــ عــ ــــــّ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ــــاـلــ ــ ــ ــھ �ــ ـــ ــ ــ وا بــ ــُ ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ــا أعــ ـــ ــ ــ  نِ ومــ

 

د  ـــــُ ــبــ ـــاــلــ ــربِ �ــ ــن �ــــ� ا�ــــحــ ــ�ــ ــمــ ــلــ ــ�ــــ�ك المــــعــ  يــ

ــــال  ــ ــ ــــرح فــ ــ ــ ــأبــ ــ ــ ــ ــــم بــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ ــــري لــ ــ ــ ــــجــ ــ ــ ــــوف يــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 

ــمٍ   ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ـــــك بــ ــــــانــ ــ ــ ـــ ــ ــ وا مــــن عــــلاءِ شــ ــُ  لــــ�ــــجــ

ـــــال  ـــ ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــــتــ ـــ ــ ــ ـــــا واخــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــوةٍ �ــ ـــ ــ ــ ـــــخــ ـــ ــ ــ ـــــ� نــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ  عــ

 

بُ   ـــــْ عــ ك الــرُّ
َ

ـــــ ارَهــم قــبــلــ ـــــَ ــــىــى دِيــ ـــ ــ ــ  يــوم �ــغ�ــ

ــــال  ـــ ــ ــ ــلِّ حــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� �ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ عــ ـــ ــ ــ ــــ� بــ ـــ ــ ــ ــا�ــ ــ ـــ ــ ــ غــ
ُ

ــ ــ ـــ ــ ــ  والمــ

 

ــومٍ   ــ ــ ــ ــل يــ ــ ــ ــ ــ� �ــ ــ ــ ــ ــلاء �ــ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــ�َّ الــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــا عــ ــ ــ ــ  يــ

الِ  
َّ

ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ طــ ـــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــارضِ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاـلــ ــ ــ ـــ ــ ــ رٍ �ــ ـــْ ــ ــ ـــ ــ ــ مــ ـــُ ــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 

قٌ �ـــاــلنجمِ   ِ
ــّ ــ ـــ ــ ــ ــبـــــاح متســ ــ ـــ ــ ــ ــحٌ �ـــاــلصــ ــ ـــ ــ ــ  وا�ــ

 “Mızrağın siyahlığı ve kılıcın beyazlığı arasında doğru yoldakiler ve sapmışlar 

için yollar vardır,  

Yönetim Ali’nin garantisindedir, bu şekilde sürüler elbiselerinin içerisinde 

güvendeler,  

(Artık) Kahraman olarak bilinenler kılıç gibi savaş eşyalarını bırakarak savaştan 

kaçar oldular develer misali, 

Şanının yüceliğinden dolayı ismini ezberlediler. İsmin, onlar için en büyük şans 

olmaya devam edecek,  

Senden önceki zamanda vatanlarıyla övünme konusunda korku içindeydiler, 

 
323  Muhammed Avid es-Sayir, el-A‛mâ et-Tutaylî Şâiru’l-Murâbıtîn, Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Diniyye, 

Kahire, 2005, s. 15-29.; Ahmed Dayf, Belâgatu’l-Arab fi’l-Endelüs, Dârü’l-Maârif, Suse, 1998, s. 182-
184. 

324  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 100. 



70 
 

Her zaman ve her durumda yüceler yücesi ve daha ötede olan (Ali), 

Sabah gibi aydınlık, yıldızlar gibi düzgün, iri taneli yağmurlar gibi akansın.” 

Doğu’ya nispetle kadın, Endülüs’te daha fazla hakka ve nüfuza sahipti.325 Bu 

dönemde de devam eden bu olgu326 et-Tutaylî’nin şiirinin temalarını etkileyen 

faktörlerden birisi olmuştur. Nitekim el-A‛mâ et-Tutaylî’nin divanında bu olgunun 

yansımaları açıkça görülmektedir. Zira divanında kadınlara yazmış olduğu birçok 

mersiye bulunmaktadır.327  Dönemin komutanlarından birisinin eşi olan Havva’ya 

yazdığı ve girişinde uzun bir gazel kullandığı medih şiirinin bir beyti şu şekildedir:328 

(basit) 

ــــثِ  ــــالغيــ   بــ
َ

ــــ ــــأ�ي دونــ ــاــد يــ  العَ  ھُ إذ �ــ
َ

ــــ بُ طــ  
 

ــَ   ــ ــ ــــدى حــ ــ ــــت نــ ــ ــــا رأيــ ــ ــا وَّ أمــ ــ ــ ــــف دنــ ــ ــيــ ــ ــ اء كــ  
 “Yağmurlar gibi olan Havva’nın cömertliğini görmedin mi? O olmasaydı 

felaketler yağacaktı.” 

Endülüs şiir tarihinde “sanat için sanat” yapan az sayıdaki isimden birisi olan ve 

dönemin yöneticilerinden uzak durmayı tercih eden İbn Hafâce’nin,329 medih şiirlerinde 

özellikle tabiat unsurlarından faydalandığı ve bu bağlamda teşbih ve istiareleri bolca 

kullandığı görülmektedir. Murâbıt emiri İbrahim aracılığıyla şiire döndüğü düşünülürse 

onun Murâbıtlar’a dair olumlu bir bakış açısına sahip olduğu anlaşılır. Medih şiirlerinde 

ahlâkî özelliklere vurgu yapmasının yanında yer yer fizikî özellikleri de 

önemsemektedir.330 Emir Ebu İshak’ı övdüğü bir şiirinde şöyle demektedir:331 

(mütekarib) 

ــــزلْ  ــ ـــ ــ ــ ــــغــ ــ ـــ ــ ــ ــــالــ ــ ـــ ــ ــ ــــح أم بــ ــ ـــ ــ ــ ــــديــ ــ ـــ ــ ــ ــــالمــ ــ ـــ ــ ــ ــــدأ بــ ــ ـــ ــ ــ  أأبــ

 

ـــھ  ــ ــ ـــو لــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن صــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــحســ ــ ــ ـــم أدر وا�ــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ  فــ

 “Güzellik onun eşi olduğu için bilemedim, medihle mi başlayayım yoksa gazelle 

mi?” 

 
325  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 46. 
326  el-Merrâküşî,  kadına birçok görevin yüklenmesini ve ona verilen nüfuzu hoş karşılamayan ve devlete 

zarar verdiğini düşünenlerden biridir. Bkz. el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 135. 
327  Bkz. Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 19, 43, 68, 70, 232. 
328  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 16. 
329  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, Matbaatu Mısır, Kahire, 1945, s. 276-277. 
330  Hamdan Haccâcî, Hayâtu ve Âsâru’ş-Şâir el-Endelüsî İbn Hafâce, eş-Şirketü’l-Vataniyye, Cezair, 

1974, s. 133-150. 
331  Dîvânu İbni Hafâce, s. 102. 



71 
 

Klasik teşbih unsurlarını kullanarak cömertlik özelliği ile övdüğü kişileri bulut ve 

denize benzetmektedir:332 (kamil) 

ـــــسٍ  ــ ـــــا�ــ ــ ـــــودٍ يــ ــ ـــــل عــ ــ ـــــا �ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــرُّ عــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــخضــ ــ  يــ

 

  
ً
ــــقِ منـــــھ إن ظمئـــــتَ غمـــــامـــــة ـــ ــ ــ ــــتســ ـــ ــ ــ  واســ

 “Susadığın vakit her kuru dalı yeşerten bir bulut olan ondan su iste.” 

Bazen medihlerinde aşırıya gitmektedir:333 (tavil) 

ـــــعُ  ــ ـــــمــ ــ ـــــلــ ــ ـــــل يــ ــ ـــــيــ ــ ـــــلــ ــ ـــــر الــ ــ ـــــراءى آخــ ــ ـــــقٌ تــ ــ ـــــر�ــ ــ  بــ

 

ـــــاقــھ  ـــ ــ ــ بِّ شــ
ــَّ ـــ ـــ ــ ــ  الصــ

َ
ة  وُ�جــت عليــھ عَوجــَ

عُ   بـــــَ نـــــْ ـــــاق لـــــلـــــبـــــحـــــرِ مـــــَ ــحــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ مـــــ�ـــــى أ�ـــــي إ�ــ  و�ـــــُ

 

  
ً
ــــة ــ ــ لــ

ُ
ــ ــ ــ ــ ــعُ غــ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــال أنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ رِدِ الأوشــ

َ
ــــم أ ــ ــ  ولــ

 “Gecenin sonunda beliren şimşeğin şevke getirdiği aşığın meyli gibi meylettim 

ona,  

Susuzluğumu gidermek için bu az suyu istemem. Zira Ebu İshak’ın sağ eli bir deniz 

kaynağıdır.” 

Dönemin medih şairlerinden birisi de İbnü’z-Zekkâk’tır. Divanında birçok medih 

şiiri bulunmaktadır. Övdüğü kişiler genel olarak Murâbıtlar dışındaki kişilerdir. Özellikle 

kadılarla olan güçlü ilişkisi şiirlerine de yansımıştır. Dönemin kadıları valilerden daha 

önemli bir konuma sahiptiler. Zira kadılar genel surette Endülüslü Araplar arasından 

seçiliyordu. Bu kadılar devlet ile toplum arasında bir köprü niteliği taşıyordu.334 Ayrıca 

isyan korkusu ile valilerin yerlerinin sık sık değiştirilirdi. İbnü’z-Zekkâk, şiirlerinde 

mübalağa ve dramatik bir üslup tercih eder.335 O, dayısı İbn Hafâce’nin de yaptığı gibi 

kişileri soyu ve kabilesi336  ile övmeyi tercih eder:337 (kamil) 

ـــأرح ــ ــ ـــتــ ــ ــ ـــلا  المــ ــ ــ ـــعــ ــ ــ ــرُ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــٍ� �شــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ  وحــ

 
 

ــــ�ٍ   ــ ــ�ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــــة حــ ــ ؤابــ
َ
ــــن ذ ــ رَّعَ مــ ــَ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــــن تــ ــ ــــا مــ ــ  يــ

 “Ey (her tarafa) yayılmış olan yüceliğin kaynağı Himyer’in oğlu!” 

 
332  Dîvânu İbni Hafâce, s. 228. 
333  Dîvânu İbni Hafâce, s. 89. 
334  Hugh Kennedy, Endülüs, s. 195. 
335  Menocal, The Literature of al-Andalus, s. 225. 
336  Dönem şairlerinde kabileyi ve soyu bir medih unsuru yapma tutumu yaygındır. Kahtan, Tağlib, Fahr, 

Lahm, Temim, İyad gibi birçok kabilenin şiirlerde geçtiği görülmektedir. Bkz. Cuma Hüseyin Yusuf, 
el-Medâminü’t-Türâsiyye fî Şi‛r’i’l-Endelüs fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, Dârü Safâî’n-Neşr 
ve’t-Tevzi‛, Amman, 2012, s. 126-140. 

337  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 120. 



72 
 

Soy unsuruna vurgu Muvahhid dönemi şairlerinden el-Cerâvî’nin şiirlerinde de 

yer almaktadır: 338 (tavil) 

 
َ

ـــــ ــ ـــــوات المــ ــ ـــــلــ ــ ـــــعــ ــ ـــــالمــ ــ ـــــا بــ ــ ـــــهــ ــ ر لــ ـــــِ ــ قــ ـــــُ ــ ـــــبتــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ــ نــ  
 

ـــــة  يــ ـــــِ ــ ــ ـــ ــ ــ دُســ
ُ

ـــــ ـــــة قــ ـــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة قـــــيســ ـــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــھ �ســ  لــ
 

ــــب ــ ـــ ــ ــ ــــواهــ ــ ـــ ــ ــ ــــا مــ ــ ـــ ــ ــ ــــزايــ ــ ـــ ــ ــ ــــبٌ إن المــ ــ ـــ ــ ــ ــــجــ ــ ـــ ــ ــ  ولا�ــ
 

ـــــدى  ــهــ ــبـــــوة والـــ ــنـــ ــ�ـــــ�اث الـــ ــيـــــق بـــــمـــ  حـــــقـــ
 “Onun soyu mübarek Kays’a dayanır,  mensup olduğu kişiler de bunu doğrular, 

Nübüvvet ve hüda mirasını omuzlamaya layıktır, bunda şaşışacak bir şey yok 

çünkü onun bu özellikleri Allah vergisidir.” 

Hayatı boyunca birçok beldeyi dolaşmak durumunda kalan İbn Hamdîs ise 

şiirlerinde cömertliğe vurgu yapan şairlerinden birisidir. Dönemin Mağrib bölgesi 

yöneticilerinden Yahya b. Temim’i övdüğü mübalağalı şiiri şöyledir: 339 (tavil) 

ــا ــ ــ ــيــ ــ ــ ــــحــ ــ ــــلا مــ ــ ــــا وإلا فــ ــ ــيــ ــ ــ ــــا أحــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــــر�ــ ــ  بــ

 

ــــفـــة اللميـــا  ـــ ــ ــ ــــفـــائي من الآلام �� الشــ ـــ ــ ــ  شــ

 “Acılarımın şifası o koyu renkli dudaklardadır. O dudaklardaki tükürük hayat 

verir bana, yoksa nasıl yaşayabilirim ben!” 

Ebu’r-Rebî‛ el-Muvahhidî, bir heyetin Şam bölgesinden Yakub el-Mansûr’u 

ziyarete geldiği esnada inşad ettiği şiirinde cömertliğe vurgu yapmaktadır:340 (kamil) 

ـــــرب  ــ مُ عــ
َ

ــ ـــ ــ ـــــلــ ــ ـــــديــ ــ ـــــا والــ ــ هــ زُّ
ُ

ـــــ ــ ـــــام وغــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الشــ  

 

ـــــا  ــهــ ت لــ ـــــَّ ـــــة ا�ــــجــــود الــــ�ــــي حــــجــ ــبــ ـــــا كــــعــ  يــ

 “Ey Şamlı Arapların, Oğuz Türklerinin ve Farslıların haccettiği cömertliğin 

Ka’besi!” 

Dört Muvahhid halifesi ile aynı dönemleri paylaşma şansı yakalayan el-

Ceravî’nin, şiirlerinde cömertliği fazlaca kullandığı görülmektedir:341 (habeb) 

ـــــاتَ  ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ   هــ
ُ
ــــَ � ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ ســ ـــ ــ ــ  اجــ

ُ
ــ ـــ ــ ــ ــدِ لــ ـــ ــ ــ ـــــا الــ ــ ــ ــَ هــ ـــ ــ ــ مُ يــ  

 

ــَ وَ   ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ هــ ــ ــ ـــ ــ ــ مٌ مــ ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ نْ تْ دِيــ ــِ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ رَ  مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــماحــ ــ ـــ ــ ــ كــ ــِ ــ ــ ـــ ــ ــ تــ  
 “Avuçlarınızdan bereket dökülüyor, yağmurların bu bereketle hiç yarışma imkanı 

var mı?” 

 
338  Dîvânu’l-Cerâvî, s. 37. 
339  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 524. 
340  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 107. 
341  Dîvânu’l-Cerâvî, s. 151. 



73 
 

Yakub el-Mansûr’u övdüğü diğer bir beytinde ise şöyle demektedir:342 (basit) 

بَ ابَ الغِ بِ أثوَ رقِ والغرْ �� الشَّ 
ُ

ا�ى القُش  
 

  
َ

ـــــ ــ ـــــمَّ  داكَ نــ ــ   عــ
َ
ـــــا وأ ــ ـــــيــ ــ ـــــدنــ ــ ـــــي الــ ــ ـــــ�ــ ــ  بــ
ْ

ـــــ ــ ـــــَ بَ لــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمســ ــ هــ  
 “Senin bereketin bütün insanları kuşattı ve sen onlara hem Doğu hem batıda yeni 

zenginlik elbisesi giydirdin.” 

Güç, kuvvet ve yiğitlik ile ilgili unsurlar da medih şiirinde işlenen önemli 

konulardır. Muvahhid halifelerinin fetihlerde ordunun başında bulunmaları ve şairlerin 

de halifelere eşlik etmesi medih şiirine içerik açısından zenginlik sağlamıştır. Halifelerin 

ve komutanların yiğitlikleri, sıkıntı anlarındaki metanetleri ve orduların büyüklükleri 

şiirlerde sık sık işlenmiştir. İbn Habbûs el-Fasî’nin343 Abdülmü’min’i Rabat şehrinde 

okyanus kıyısında ordusuyla beraber beklerken övdüğü şu beyti hatırlanmaya değerdir:344 

(tavil) 

ــــر ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــع الضــ ـــــفــ ــنــ ـــ ـــــك الــ ـــــائــ ـــــ� أرجــ ـــــم �ــ ــيــ ـــ  وخــ

 

ـــــر  ــ ـــــحــ ــ ــبــ ـــ ــ ـــــاورك الــ ــ ـــــر جــ ــ ـــــحــ ــ ــبــ ـــ ــ ـــــذا الــ ــ ــ�ــ ـــ ــ  ألا أ�ــ

 
ــرُ  غزواإذا حـــــاولـــــتْ  ــ ـــ ــ ــ فقـــــد وجـــــب النصــ  

 

ـــــا  �ــ ـــــُ ـــــا�ــ مــ
ُ

ـــــ ـــــلا كــ ـــــيــ ـــــّ� خــ ـــــ�ــ ـــــكَ الــ ـــــيــ ـــــلــ ــــــال عــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وســ
 “Ey deniz! Sana başka bir deniz komşuluk ediyor, zarar ve fayda senin çevrene 

kamp kuruyor,  

Yer yüzü bölük bölük seninle akıyor, artık o ordular bir savaşa çıktığında zafer 

kaçınılmaz olur.” 

“Mehdiyye Devleti’nin Şairi”345 olarak bilinen, şiirlerinde güçlü bir örgü 

ve geniş bir anlam dünyası bulunan İbn Habbûs, bir medihinde ise Bicâye şehrini 

muhasara altına alan Abdülmü’min’in liderliğine ve yüceliğine vurgu 

yapmaktadır:346 (mütekarib) 

 
342  Dîvânu’l-Cerâvî, s. 40. 
343  İsmi Ebu Abdullah Muhammed b. Hüseyn b. Abdullah b. Habbûs’tur. Murâbıtlar döneminde önemli 

bir şöhrete sahip olmasına karşın fukahanın otoritesine karşı çıkması sonucu yurdunu terk etmiştir. 
Fakihleri ve filozofları eleştiren birçok şiiri vardır. Düşünce dünyasının Muvahhid ideolojisi ile 
örtüşmesi sonucu saray şairlerinden biri haline gelmiştir. Abdülmü’min ve Yusuf b. Abdülmü’min’i 
şiirlerinde çokça övmüştür. Bkz. el-Cirârî, el-Emîr eş-Şâir, s. 102-105. 

344  İbn Abdulmelik el-Ensari el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile li Kitâbey el-Mevsûl ve’s-Sıla, (thk. İhsan 
Abbâs vb), Dârü’l-Garb el-İslâmî, Tunus, 2012, V, 178. 

345  İbn Tûmert’in mehdiliğine istinaden. 
346  Kennûn, en-Nübûğ, III, 809.; Ömer Ferrûh, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî; el-Edeb fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs 

Asru’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, Dârü’l-İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut, 1985, V, 422. 



74 
 

ـــــق ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــطــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــؤدد المــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــالســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرد بــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ

 

 

ــكٌ أروعٌ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــم مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــودهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  يــ

 
ـــي ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرتــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدرا يــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا زال مــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

 

ــــن آدم  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ه الله مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــخــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ

 
ــــق ــ ــ ـــ ــ ــ ـــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ ـــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــم تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــا ولــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ تــ ـــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــا تــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ولمــ

 

ـــا  ــ ــ ـــــعــ ــ ـــــا مــ ــ ــــرنــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة ســ ــ ــــر�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاصــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــ� الــ ــ  إ�ــ

 
ـــــدق ـــ ــ ــ ـــــنــ ـــ ــ ــ ـــــخــ ـــ ــ ــ ــور وا�ــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن الســ ـــ ــ ــ ـــــل عــ ـــ ــ ــ ـــــجــ ـــ ــ ــ  تــ

 

ـــــن  ــ ــ ـــ ــ ــ رى أرعــ
ُ
ـــــ� ذ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرزة �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� بــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إ�ــ

 
ــــا  ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــم لاذ بــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــولاهــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــزورق ومــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ لــ  

 

ـــــم  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــولاهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــر لمــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلاذوا بــ ــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

  “Onları, cesaretli ve mutlak şeref sahibi bir kral komuta ediyor,  

Allah onu Ademoğulları arasından seçti, ancak doğumu gelinceye kadar şerefi 

artmaya devam etti,  

Bicâye’ye doğru yürüdük beraber, onlar bizden kaçıp kurtulamadılar,  

Güçlü, asil, hiçbir korumaya ihtiyaç duymayan ve zor ulaşılan bir kadın misali 

olan (bu kaleye) girdik,  

Onlar (halk) efendilerine sığınırken, o bir kayığa iltica ediyordu.” 

İbnü’l-Münahhil eş-Şelbî, halife Yusuf’un kahramanlığına vurgu yapmaktadır:347 

(kamil) 

ــا ــ ــ ــهــ ــ ــ ــــاحــ ــ ــــجــ ــ ــــحــ ــ ــــا جــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــــب لــ ــ ــائــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــــكــ ــ ــــدرَ الــ ــ  بــ

 

 

ـــــھ  ــتــ ــــــان رأيـ ــ ــ ـــ ــ ــ ــر ا�ـــحصــ ــهـ ــى ظـ ــطـ ــتـ  وإذا امـ

 “O atın sırtına bindiği zaman, onu bölüklere saldırır ve oradaki aslanlar kuzu 

gibi kaçışırlar.” 

Ebu’r-Rebi el-Muvahhidî (ö. 604/1207)’nin348 Erek savaşında el-Mansûr’u ve 

liderliğini övdüğü beyitleri de şu şekildedir:349  (kamil) 

 
347  es-Salât, el-Mennu, s. 174. 
348  Adı Ebu’r-Rebi Süleyman b. Abdullah b. Abdülmü’min ez-Zenatî el-Kumî’dir. Abdülmü’min b. 

Ali’nin torunudur. Babasının vali olduğu sıralarda Bicâye’de 6. Yüzyılın ortalarında doğduğu tahmin 
edilmektedir. Erken yaşta babasının vefatı sonucu amcası Yusuf b. Abdülmü’min’in yanında sarayda 
eğitim görmüştür. Sonraki halife Yakup el-Mansûr ile beraber yetişmiş ve onun gibi yüksek seviyede 
bir eğitim fırsatına sahip olmuştur. Muvahhidler döneminin bilgin ve edip emirlerinden olan şair, 
Bicâye, Siclimase ve Belensiye gibi şehirlerde idari görevlerde bulunmuştur. Şiirlerinde edebî, Târîhi 
ve kültürel birikimi derinden hissedilir. Medih, mersiye, tasvir, fahr, özlem, şikayet, zühd, bilmece 
konularında şiirler yazmıştır. Bilmece şiirlerinde fıkhi birikiminin etkisi vardır. Divanını hayatta iken 
topladığı bilinir. Bkz. Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, (thk. Muhammed b. Tavit et-Tancî vb.), Menşûrâtü 
Külliyyeti’l-Edeb, Rabat, ty., s. 4-14. Ayrıca ayrıntılı bilgi için bkz. el-Cirârî, el-Emîr eş-Şâir, s. 125-
160. 

349  Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, s. 28. 



75 
 

ــ ـــو  ــ ـــا حــ ــ ــ �ــ ـــِ ــ ــ ولــ
َ

ـــ ــ ــ لــ ـــْ ــ ــ حــ ـــُ ــ ــ دى مــ ـــرَّ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــلا لــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــتَ لــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ مــ  
 

  
ً
ــا ــ جــ

ُّ
ــــاح تب� ــبــ ــ ـــ ــ ــ ــــل الصــ ــــدى مثــ دتَ الهــ

ُ
ــ ــ  قــ

 
ــــا ــ ــ�ــ ــ ــ ــــزمــ ــ ــــھ عــ ــ ــــيــ ــ ــــح فــ ــ ــــتــ ــ ــــفــ ــ ــــل الــ ــ ــــيــ ــ ــــوا دلــ ــ ــــلــ ــ ــــعــ ــ  جــ
 

ــــم  ـــــدوهــ ــن عــ ــ ــ�ــ ــ ــمــ ــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن مصــ ــ ـــــديــ ــوحــ ــ ــمــ ــ  بــ
 

ــــى ــــ�ــ ـــــطــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلاك المصــ ـــــا تــ ــــمــ ــــم كــ ــــيــ ـــــكــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لاك الشــ
 

  
َ

ــــ وَس إن ثــ
ْ

ـــــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ
َ
ـــــلِّ أ ــــ�ــ ــــَ و�ــ ـــــْ نــ   تَ يــ

َ
ـــــ ـــــانــ ــــنــ ھعــ  

 “Sabahın parlaklığı gibi doğruluğa yol gösterdin, geceyi kapkaranlık olmaya 

mahkum ettin,  

Bunu, senin kararlılığını fethin rehberi olarak gören düşmanlara karşı sebat 

sahibi Muvahhidlerle yaptın,  

Bunu, bir kahramanla yaptın ki sen o kahramanı dizginlemeye çalıştığında o, bir 

sakız ağacını kemirir gibi dizgini kemirip çiğnerdi.” 

   Medih şiirinde kullanılan sıfatlardan bir diğeri de övülen kişinin ahlâkî 

yücelikleridir. Övülen kişinin affedici, merhametli ve yumuşak huylu olması şairler 

tarafından şiirlerinde işlenmiştir. Abdülmü’min, 555/1160  senesinde Mehdiye şehrinde 

yapılan savaşta Franklar’ı yenilgiye uğrattıktan sonra esir düşenleri serbest bırakmıştı. 

Ebu’l-Abbas el-Ceravî bu olay üzerine şiirini nazmetmiştir:350 (kamil) 

ــوُ  ــ ــ ــفــ ــ ــ ــم وعــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــلُ عــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــن جــ ــ ــ ــادر�ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ الــ  
 

ـــــوَ   ـــــفــ ـــــوْتَ عــ ـــــفــ ـــــعــ   فــ
َ

ـــــ ـــــن تــ ادر�ــ ـــــَ ـــــقــ ـــــا الــ مــ ـــــرُّ كــ  
 “Onlara lütufta bulunarak yüce insanların yaptığı gibi onları affettin, o yüce 

gönüllü insanların bağışlaması ne güzeldir!” 

el-Ceravî’nin, Muhammed en-Nâsır’ı yakalandığı bir hastalıktan kurtulması 

üzerine övdüğü şiirinde ise gazel unsurlarının öne çıktığı görülmektedir:351 (hafif) 

ــُ  ــ ــ ـــ ــ ــ  عــ
ً
ــلالا ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ وجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــدُورَ يــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا والصــ ــ ــ ـــ ــ ــ نــ

َ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا ونــ  

 

ـــــُ   ــ ــ ـــــهــ ــ ــ ـــــام الــ ــ ــ ـــــا إمــ ــ ــ ـــــلأ يــ ــ ــ ـــــَ دى مــ ــ ــ ـــــَ تَ جــ ــ ــ الامــ  
 

ــــلٌ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــت أصــ ــ ــــ�َ  أنــ ــ ــــ�ــ ــ عــ ــــُ ــ ــــتــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــك اســ ــ ــــنــ ــ ــــھ ومــ ــ الــ  
 

ـــــورٍ   ـــــلُّ نــ ـــــدرِ  �ــ ــبــ ـــ ـــــسِ والــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلشــ ــَ لــ ـــ ــْ يــ ـــ ودُ بــ  
 “Ey dinin imamı! Güzelliğin ve ihtişamın gönüllerimizi gözlerimizi büyüledi, 

Güneş ve ayın ışıltısı, ancak senin yansıman olabilir.” 

    Çalışmanın ilerleyen bölümlerinde bahsedileceği üzere Murâbıtlar, şairler 

tarafından sert bir biçimde hicvedilmişlerdir.  Bunun yanında aynı şekilde Murâbıtlar ve 

 
350  Dîvânu’l-Cerâvî, s. 131. 
351  Dîvânu’l-Ceravi, s. 98. 



76 
 

onlarla ilgili unsurların medih şiirinde yer aldığı da görülmektedir. İbn Sâre eş-

Şenterî’nin352 (ö. 517/1123)’nin Murâbıtlar’ın yüzlerine taktığı lisamla ilgili bir beyti 

şöyledir:353 (kamil) 

ــُ  ــ ـــــِ جــ ــَّ  لَ عــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاحُ الســ ــِ  مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ شــ ـــــا ودِ ارَ عــ  هــ
َ

ـــــ ـــــا ارَ ثــ هــ  
 

  
َّ

ــ ـــ ــ ــثــ ـــ ــ ــلــ ـــ ــ ــُ وتــ ـــ ــ ــــَ مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــً وْ وا صــ ـــ ــ ــِ نــ ـــ ــ  رِ ا لــ
َّ

ــ ـــ ــ ــُ  ةِ قــ ـــ ــ ھأوجــ  
 “Yumuşak huyluluklarından korunmak için lisam giyiyorlar, onların giysi ve 

elbiselerin hoşgörü ve bağışlama olarak bilinirdi.” 

Muvahhid dönemi saray ve şair ilişkisinin çok sıkı olması medih şiirlerine 

mübalağanın girişini kolaylaştırmıştır. Yanı sıra halifelerin “imam” olarak vasfedilmeleri 

de yine şairleri abartılı övgüler yapmaya sevketmiştir. Genel anlamda şiirlerinde 

mübalağa yapmayı tercih eden İbn Harbûn halife Yusuf’u şöyle övmektedir:354 (basit) 

لِ 
َ

ـــــ ثــ
َ ْ
ـــــھِ والمــــ يــ ــِ بــ

ْ
ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ شــ

َّ
ةِ الــــت ـــــَ بــ ـــــلُّ عــــنْ رُتــــْ  تــــجــ

 

ـــــھ  ــلــ ائـــ ــَ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــاــدَتْ فضــ ذي �ــ
َّ

ـــــ ـــــامُ الــ  هـــــو الإمــ

  “O, öyle bir imamdır ki faziletlerini övmek için teşbihler ve örnekler yetersiz 

kalır.” 

Dönemin önemli medih şairlerinden olan ve şiirlerinin çoğunluğunu Yakup el-

Mansûr’u övmek için ayıran İbn Mücber ise halifeden şöyle bahseder:355 (remel) 

ـــــف ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم أصــ ــ ــ ـــــا لــ ــ ــ ـــــز مــ ــ ــ ـــــجــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ  ووراء الــ

 
ـــــا  ــــفــي لــهــ ــ ـــ ــ ــ ــــــامــع مــن وصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ب الســ ـــــَ  �ــ�ــجــ

 “Ona dair övgülerimi dinleyenler hayran kalırlar, ancak onun  tasvir edemediğim 

nice özellikleri vardır.” 

 
352  İsmi Ebu Muhammed İbn Sâre Abdullah b. Muhammed b. Sâre eş-Şenterini el-Bekri el-Endelüsi’dir. 

Lizbon’un kuzeyinde bulunan Şenterin (Santarem) şehrine nispet edilse de burada Doğup doğmadığı 
kesin olarak bilinmemektedir. Bekir kabilesine nispet edilir. İşbiliyye’de kağıtçılık işi ile uğraştı. 
Kazanç sağlama amacıyla Endülüs’te çok fazla yolculuk yapmıştır. Birçok yöneticiye medih şiirleri 
yazmıştır. 517 yılında Meriyye şehrinde vefat etmiştir. Ez-Zehebî’nin ifadelerinden anlaşıldığı üzere 
şiirlerini divanında toplamıştır. (İbnü’l-İmad, Şezaratu’z-Zeheb, IV, 55.) Divanı günümüze 
ulaşmamıştır. Ancak onun hiciv şiirlerine dair İbn Bessâm’ın “çöldeki çakıl taşlarından fazlaydı” 
ifadesinden anlaşıldığı üzere çok sayıda şiir nazmetmişti. (İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 523.) Şiirlerinin 
insanlar tarafından bilindiği ifade edilmiştir. (İbn Dıhye, el-Mutrib, s. 82.) Medih ve hiciv 
konularındaki şiirleri öne çıksa da risa, zühd, hamriyyat, gazel ve tasvir gibi neredeyse bütün konulara 
dair şiirleri vardır. Şiirlerinde kullandığı ifadeler fasih ve anlaşılırdı. Tınılı kelimeler seçmeyi tercih 
etmiştir. Bedi‛ sanatlarını şiirlerinde çok az kullanmıştır. İlmi birikiminin etkisi ile Kur’ânî ve ilmî 
ıstılahların şiirini etkilediği görülür. (Mustafa İvad el-Kerîm, İbn Sâre el-Endelüsî Hayatuhû ve 
Şi‛ruhû, yy., ty., s. 28-39.) 

353  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 263. 
354  es-Salât, el-Mennu, s. 280. 
355  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 241.; Ayrıca bkz. Ferrûh, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, V, 486-488. 



77 
 

İbn Harbûn gibi mübalağa yapmayı çokça tercih eden356 el-Cerâvî ise Yakup el-

Mansûr’u bir zaferi üzerine onu Hz. Peygamber’den sonra en üst derecede görmekte ve 

onu mübalağalı bir şekilde övmektedir:357 (tavil) 

ــــبُ  ــ ــ ــــراتــ ــ ــ ــا المــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ  عــ
ُّ
ــــط ــ ــ ــــحــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ  تــ

ٌ
ــــة ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــــرتــ ــ ــ  ومــ

 
 

  
َ
ــــــلٌ عـ�ـ� ا�ـخـ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــھ فضــ ـــــامٌ لــ ـــــاهـرٌ إمــ لـقِ بــ  

 
ـــــا ــبــ ــ ــــخــ ــــتــ ــــق وانــ ــــلــ ــــخــ ــــ� ا�ــ ــــ�ــ ـــــا الله أعــ ــــ�ــ ـــــا �ــ ــــبــ  حــ

  

ـــــد   ــعــ ــن �ـ ـــــب مـ ــراتــ ــ� المـ ــ�ـ ـــــدأعـ ــوة قــ ــبـ ــنـ الـ  

 “O, öyle bir imamdır ki yaratılmışlar üzerinde ulu bir üstünlüğe ve bütün 

mertebelerin kendisinden aşağıda kaldığı bir mertebeye sahiptir. 

Peygamberlikten sonra en yüce makamdadır, Allah ona yaratılmışların en yücesi 

olma mertebesini bahşetti ve onu seçti.” 

Dinî ögelerin son derece etkin olduğu medih şiirine Kur’ân’daki kıssaların nüfuz 

etmesi de tabiidir. Abdülmü’min b. Ali’nin Endülüs’e girişi sırasında Cebelu’l-Feth’te 

inşad edilen şiirlerle beraber bu kıssaların medih şiirinin ayrılmaz bir parçası haline 

geldiği görülmektedir. Burada şairler, onunla Hz. Musa arasında kurtarıcılık, liderlik ve 

denizi geçmek gibi benzerlikleri bir araya getirdikleri şiirler söylemişlerdir.358 el-Asam 

el-Mervanî’nin şu şiiri örnek olarak incelenebilir:359 (basit) 

 
ُّ

ـــــ ـــــطــ ـــاــلــ ـــــنَ  ورِ �ــ ـــــمــ ـــــى أيــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ـــــو�ــ ـــاــن لمــ ـــــرُّ  �ــ ـــــبِ الــ تــ  
 

  
َ

ــ ــ ــ ــارقَ  ودَ وطــ ــ ــ ــلَّ  طــ ــ ــ ــد حــ ــ ــ ــامُ  قــ ــ ــ ــھِ  الإمــ ــ ــ بــ  
 

ــــط النورُ  ـــ ــ ــ   لم يبســ
َّ

ـــــھ الكف ــُّ  فيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــبِ لل�ــ حــ  
 

  
ُ

  لـو �ـعـرف
َّ
ــَّ  ودُ الـطـ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاغشــ مـن كـرمٍ  اهُ مــ  

 “İmam, Tarık dağına indi, Musa’nın kutlu bir yer olan Tur’a indiği gibi,  

Cebel-i Tarık kendisi üzerinde ne kadar değerli bir şey olduğunu bilse, çiçekler 

avuçlarını bulutlara açmazdı (onlara ihtiyacı kalmazdı!!)” 

Murâbıtlar döneminde de birçok şairin Kur’ân kıssalarından ilham aldığı 

görülmektedir. İbn Hafâce’nin ise Hz. Yusuf’un  “güzellik” ve Hz. Süleyman’nın 

“gücüne” vurgu yaparak memduhunu övdüğü şiiri örnek olarak verilebilir:360 (tavil) 

رَّان ــُ ــ ــ ــة مــ ــ ــ ـــــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن أســ ــ ــ ــابٌ مــ ــ ــ بــ ــَ ــ ــ ــا حــ ــ ــ لاهــ ــَ ــ ــ  عــ

 

وَ   ـــــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن صــ  مــ
ٌ
ـــــة ــــجــ ـــــھ �ــ ــــيــ ــــلــ ـــــبٌ عــ ــــيــ ــــبــ ارِمِ حــ  

 

  
356  İbrahim Harekat, el-Mağrib, I, 372. 
357  Dîvânu’l-Cerâvî, s. 37. 
358  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, s. 111. 
359  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 592.; Benzer konudaki bir diğer kaside için bkz. Dîvânu’r-Rusâfî, s. 87. 
360  Dîvânu İbni Hafâce, s. 228. 



78 
 

ـــــان لــــيــــمــ ــُ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــكِ ســ لــ ـــــل مــــُ ـــــا �ــــ� مــــثــ راءى لــــنــ
َ
 تــــ

 

ـــــــف  ــ ــ ــــورة يوســ ـــ ــ ــ ـــــل صــ ـــــا �� مثــ  تراءى لنــ

 “Keskin kılıçlardan bir deniz ona sevimli gelir, o denizin üzerinde mızraklardan 

yakamozlar vardır,  

O, bize Yusuf güzelliğinde ve Süleyman’ın gücünde görünür.” 

İbn Hazmûn ise el-Mansûr’u Erek savaşı sonrasında yoğun dinî bir içeriğe sahip 

şiirle övmekte ve Endülüs’e müjde vermektedir:361 (habeb) 

ــي  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ��ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــة واحــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــام الأمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــإمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  بــ

 

ــــــي  ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــتصــ ــ ــ ــــــس اعــ ــ ــ ــــــدلــ ــ ــ ــــــرة أنــ ــ ــ ــــــز�ــ ــ ــ  أجــ

 
رَسِ  ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــد ا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھ أحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــل لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  جــ

 

ـــكٌ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ھ مــ ـــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــراســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــاكِ حــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أرعــ

 “Ey Endülüs adası! Ümmetin imamına tutunun ve (onunla) korunun, 

O, koruma gücü ile sizi yönetecek, onun korumalarından birisi de Cibril’dir.” 

İbn Sâre, emir Ebu Bekir b. İbrahim’in Gırnata’ya vali olarak atanması üzerine 

dinî kavramlara vurgu yaparak ve bedi sanatlarını kullanarak medih şiirini 

nazmetmiştir:362 (kamil) 

ـــــا  ـــــارهــ مــ ــُ ـــ ـــــدى عــ ــهــ ـــ ـــــت دارُ الــ ـــــعــ ـــــ�جــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  واســ

  

ـــــوم  ـــــيــ ـــــدت الــ ـــــمــ   أخــ
ُ
ـــــة ــــــلالــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا الضــ ـــــارهــ نــ  

 
ـــــا  ــ ـــــارهــ ــ ـــــت أزهــ ــ هــ ـــــوَّ ــ ـــــة فــ ــ ـــــقــ ــ ـــــديــ ــ ـــــحــ ــ ـــــ� ا�ــ ــ  و�ــ

 

ـــــة  ـــــاطــ رنــ ـــــدقَ الـورى غـِ ـــــت حــ ــتـقـبـلــ ــ ـــ ــ ــ  واســ

 “Bugün, dalaletin ateşi söndü, sakinleri hüdanın yurdunu geri aldılar, 

Gırnata kainatın gözbebeğini karşıladı, o (artık) çiçekleri daha da renklenmiş bir 

bahçe.” 

Daha önce de belirtildiği üzere Muvahhidler dönemi devlet, din ve inanç 

eksenliydi. İdeolojinin kurucusu İbn Tûmert dinî eğitim aldığı bir çevrede yetişmişti. 

Onun çağrı yaptığı mezhep Eşariyye, Mu’tezile ve İmamiyye Şia’sının karışımıydı. Selefi 

düşünceye bağlıydı. İsmet, Mehdilik ve imamet gibi unsurlara inanan İbn Tûmert, Ayet 

ve hadislerdeki müteşabihlerin tevil edilmesi gerektiğini söylüyordu.363 Bu ideolojik yapı 

 
361  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 214. 
362  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 834. 
363  İbn Tûmert, Eazzu mâ Yutlab, s. 5, 216, 229-230.; en-Neccar, el-Mehdi İbn Tûmert, s. 356-359.; İbn 

Tûmert’in öğretilerinin önce el-Mansûr tarafından, daha sonra ise el-Me’mûn tarafından değiştirilip 
yok edildiği görülür. Özellikle halife el-Me’mûn, bu düşünceleri neredeyse tamamen reddetmiş, hatta 
paraların üzerindeki “mehdi, imamımızdır” ifadesini dahi sildirmiştir. Bkz. el-Hulelü’l-Mevşiyye, s. 



79 
 

özellikle ilk halifeler döneminde devlet için gerçekleştirilmesi gereken bir hedef olarak 

devam etti. Bu dinî yapı ve ideoloji şairlere, medih kasidelerinin içeriğini oluşturmada 

önemli zenginlik sağladı. Bu konuda el-Ceravî’nin şu beyitleri incelenebilir:364 (kamil) 

ــــــام ــ ــ ــــــ� إمــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــــــخــ ــ ــ ھ بــ
َ

ــ ــــ ــ ــ ـــــرتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــزّ نصــ ــ ــ ــــــأعــ ــ ــ  فــ
 

ــــلام  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  الإســ
َ
ــــة ــ ــ ــايــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــــھُ حــ ــ ــ ــاء الإلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

 
ـــــام ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــ� الإتــ ــ ــ ھ إ�ــ ــُ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ ـــــدايــ ــ ــ تْ بــ

َ
ــ ـــ ــ ــ لــ ــِ ـــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ  كــ

 

ـــــذي  ــور الــ ــنــ ــلــــق والــ ــخــ ــِ� ا�ــ ــ�ــ يّ خــ ــِ ــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ســ
 “Yüce Allah İslâm’ın himaye edilmesini istediği için, ona yardımı en hayırlı imam 

ile sağladı,  

O ki yaratılmışların en hayırlısı olma özelliğiyle donanmış, ve öyle bir nurdur ki 

onun başlangıcı her şeyi tamama erdirir.” 

 Dönem şairlerinin medih şiirinde genellikle “tavil” ve “kamil” gibi uzun bahirleri 

kullandıkları da dikkat çeken bir diğer husustur.365 Medih şiirlerindeki en önemli 

özelliklerden birisi de mübalağadır. Öyle ki övgü unsurlarından biri olarak kabul edilen 

Arap ırkına mensubiyet mübalağa yapılarak Berberî olduğu şüphe götürmeyen kişiler için 

dahi kullanılmıştır.366 

Sonuç olarak, medih şiirinde Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde eski üslup ve 

içerik genel çerçevede korunmuştur. Ancak iki dönem arasında bazı konu ve metot 

farklılıkları bulunmaktadır. Medih şiirinin Murâbıtlar döneminde bir tür “kriz” ortamı 

yaşamıştır. Birçok etken sonucu yaşanan bu ortam şiirin saray dışına itilmesine yol 

açmıştır. Dolayısıyla şairler, daha çok alt tabakadan yöneticilerle muhatap olmak 

durumda kalmışlardır. Bu şiirlerde tabiat lafızlarının etkileri yoğun şekilde hissedilir. 

Bunun sebebi Murâbıtlar dönemi şairlerinin, şiirlerinde tabiatı çok fazla kullanmalarıdır. 

Muvahhidler döneminde ise medih şairi yeniden değer görmeye başlamıştır. Devletlerin 

ideolojik bir temele sahip olması sonucu medih şiirleri özellikle Muvahhidler döneminde 

yoğun dinî muhtevaya sahip olmuştur. Bu dönemde, şairlerin kasidelerine doğrudan 

medih ve cihad unsurları ile başladığı görülür. Muvahhidler’in yıkılış sürecine girmesi ile 

 
164-165.; Hüseyin Cellab, ed-Devletü’l-Muvahhidiyye; Eserü’l-Akîde fi’l-Edeb, s. 44-46.; Ayrıca bkz. 
Adnan Adıgüzel, “Muvahhidler Devleti’nin Tarihi Sürecinde Rota Değişimi (İdris b. Yakup Me’mun 
Dönemi)”, EKEV Akademi Dergisi - Sosyal Bilimler -, c. XVII, S. 55, s. 11 ve sonrası.  

364  Dîvânu’l-Cerâvî, s. 143. 
365  Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 200. 
366  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 86. 



80 
 

beraber Hristiyan ordularının istilasına maruz kalan ülkede şairler, medih şiirlerine 

yardım isteme unsurlarını eklemişlerdir.  

B. Gazel Şiirleri 

Gazel, Câhiliyeden itibaren eski Arap şiiri konularından biri olmuştur. Câhiliye 

döneminde kasidenin girişindeki “nesib” denilen kısmı oluşturuyordu. Girişte bulunması 

dinleyenlerin kalbine yumuşaklık vermesi ve şiire cezb etmesi yönünden önemliydi.367 

Emevîler döneminde kasideden ayrılarak müstakil bir tür halini almıştır. Şekilde bu 

açıdan bir değişiklik söz konusu olsa da içerik olarak eskiden itibaren aynı düzlemde 

devam etmiştir.368  

İnsanla olan sıkı ilişkisi sonucu kadim Arap şiirinden itibaren şiirlerin en fazla şiir 

nazmettikleri tür olan gazel, Endülüslü şairlerin divanlarında da en fazla yer verdikleri 

şiirleri oluşturmaktadır. Gazelin yer almadığı bir divan yoktur.369 Doğu’daki şiirlere 

benzer şekilde bir yapıya sahip Endülüs gazel şiirlerinin en dikkat çeken özelliği, gazelin 

tabiat ve medihle çok fazla iç içe girmesidir.370 Ayrıca eski Arap şiirindeki atlal karşısında 

ağlama kısmı, şairlerin hayatlarının daha medeni bir çevrede yaşanması dolayısıyla bu 

dönem şiirinde çoğunlukla terk edilmiştir. Eski Arap şiirinden itibaren gazelin maddi ve 

afif gibi iki türe ayrıldığı ifade edilmektedir.371 

1. Afif ve Hissî Gazel 

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde gazel, kadın ve erkek olmak üzere iki ana 

eksen etrafında şekillenmektedir. Metot ve eğilim itibariyle de dönemin gazelini 

“afif/manevî” ve “hissî/maddî” olarak ikiye ayırmak mümkündür. Afif gazel içten, temiz 

ve masum duyguların anlatıcısıdır. Şairin, sevgilisine ulaşamaması, bunun sonucunda 

çektiği sıkıntılara ve ona olan sorgusuz itaatine yer verip onu yücelttiği gazeldir.372 

 
367  İbn Kuteybe, eş-Şi‛r ve’ş-Şuarâ, I, 75. 
368  Butrus el-Bustanî, Udebâu’l-Arab fi’l-Endelüs ve Asri’l-İnbiâs, Dârü Nazir Abbud, ty., s. 70.; Ayrıca 

bkz. Kenan Demirayak, Arap Edebiyatı Tarihi I: Cahiliye Dönemi, Fenomen Yayınları, Erzurum, 
2014, s. 142-143.; Nejdet Gürkan, “Arap Edebiyatında Memlûkler(Moğollar) Dönemi (656/1258-
923/1517)”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Isparta, 2000, s. 71-72. 

369  Müncid Mustafa Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 123.; Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 121. 
370  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 496.; Atîk, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 132. 
371  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî; Asru’d-Düvel ve’l-İmârâti’l-Endelüs, Dârü’l-Maârif, Kahire, ty., 

s. 256. 
372  Hedara, İtticâhâtu’ş-Şi‛r, s. 503.; Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 262. 



81 
 

Afif gazel Emevî dönemindeki uzrî gazelin bir uzantısı niteliğindedir. Bu eğilim 

hicri dördüncü asırda Dâvûd b. Alî b. Halef el-İsfahânî (ö. 270/884)’nin ez-Zehrâ adlı 

eserinin etkisiyle Bağdat’ta en parlak dönemlerini yaşamıştır. Dâvûd’un eğilimindeki 

esas nokta bu tür gazelin ilahi aşka ulaştıran bir mahiyete sahip olmasıydı. Bu eğilim 

Endülüs’e de ulaşmış ve ez-Zehrâ benzeri bir eser İbn Ferec el-Ceyyânî el-Endelüsî (ö. 

367/978) tarafından kaleme alınmıştır. İbn Hazm ise Tavku’l-Hamâme adlı eserinde bu 

eğilimi sanatsal açıdan yorumlamış ve tarifine yer vermiştir.373 Dolayısıyla afif gazellere 

yönelimde Tavku’l-Hamâme’nin etkisinden bahseden araştırmacılar mevcuttur.374 

 Afif ve hissî gazel ile ilgili Garcia Gomez:“Gazel türü şiirlerde kadın, daha çok 

fiziki özellikleri göz önünde bulundurularak bedeni üzerinden tasvir edilmiştir. Çünkü 

Endülüs toplumunda kadının bulunduğu kötü durum, şairlerin bu türden şiirler 

söylemesine yol açmıştır”375 şeklinde bir değerlendirmede bulunsa da afif gazel 

nazmeden çok sayıda şairin olduğu ifade edilebilir. 

Şiirlerinde afif gazel eğilimi bulunan şairlerden birisi İbn Hafâce’dir:376 

(mütekarib) 

ھُ  ــُّ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ فــ ــَ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ي عــ ــِ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ ــَّ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ نــ
َ
ي أ ــِ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ ــُ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ بــ ــِ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ويــ

 

ةٍ   ــَّ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� عــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ردِي عــ ــُ ــ ـــ ــ ــ تُ بــ
ْ

ــ ــ ـــ ــ ــ ثــ
ُ

ــ ــ ـــ ــ ــ ــــد لــ ـــ ــ ــ  وقــ

 “Elbisemi iffet ile doladım, bu şekilde iffetli olmaktır beni mutlu eden.” 

Başka bir gazelinde ise iffetli olmasına rağmen güzel karşısında çaresiz kaldığını 

ifade eder:377 (munserih) 

ــا  ــ ــ نــ ــِ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ
َ
ــــا خ ــ فــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ نَ الصــ ــِ ــ ــ  مــ

ً
ــــدا ــ لــ ــِ ــ ــ ــاــنَ جــ ــ  وَ�ــ

 

ــــا  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ قَســ
َ

ــ ـــ وى فــ ـــــَ ــهــ ـــ َ� الــ ــِ ـــ ـــــى دا�ــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ن عَ�ــ ـــــَ مــ
َ

ــ ـــ  فــ

 
ـــا ــ ــ نــ ــــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحَســ ــ قُ ا�ــ

َ
ــــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ عشــ

َ
ـــــا وَأ ــ ــايــ ـــ ــ ــدَنــ ـــ ــ ـــــى الــ ــ  آ�ــ

 

ــي  ــ ــ ــ �ــ ــَ ــ ــ ــ يــ ــِ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ن شــ ــِ ــ ــ ــ  مــ
ُ

ــاف ــ ــ ــ فــ ــَ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــي وَالــ ــ ــ ــ �ــ ــَّ ــ ــ ــ إِنــ
َ

ــ ــ ــ ــ  فــ

 “Kim hevasına karşı gelirse kurur, sert kayadan bir vücuda dönüşür,  

Ben, ki iffet benim tabiatımdır, çirkin olanları terkedip güzellere tutuldum.” 

İbn Tufeyl’in de benzer ikilemi yaşadığı beyitleri şu şekildedir:378 (tavil) 

 
373  Sultanî, “İtticâhâtu’ş-Şi‛r fî Asri’l-Murâbıtîn bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs”, s. 134. 
374  W. Montogomery Watt – Pierre Cachia, Endülüs Târîhi, s. 123. 
375  Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 42-43. 
376  Dîvânu İbni Hafâce, s. 100. 
377  Dîvânu İbni Hafâce, s. 228. 
378  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 202. 



82 
 

ــنَ  ـــ ــ ــ ــرائــ ـــ ــ ــ ــوالٍ  قــ ـــ ــ ــ ــَّ  أحــ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ ــكــ ـــ ــ ــ ــن المــ ـــ ــ ــ ــاأذعــ ـــ ــ ــ مــ  

 

  
ُ

ـــــث ـــــديــ ـــــد رق ا�ـــــحــ ـــــت وقــ ـــــالــ ـــــرتْ  فـــــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ وأبصــ  

 
ــُ  ــ ــ ــَ �ــ ــ ــ ــْ  نُ وِّ �ــ ــ ــ ــعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ صــ ــ ــ ــــا أو يــ ــ ِ رَ بــ

ّ
ــ ــ ــ ــا صُ خــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــأثــ ــ ــ مــ  

 

  
َ
� 

َ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ شــ ــــوقُ دتـ ـــ ــ ــ ــذهـــب بـــك الشــ ــا  ك لا يـ ــذهبـ مـ  

 
ـــتُ  ــ ــ ـــن رأيــ ــ ــ ـــكــ ــ ــ ـــ�َ  ولــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــرم الصــ ــ ــ ـــ� وأكــ ــ ــ أو�ــ  

 

  
ْ

ـــــ ــكــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأمســ ـــــا  تُ فــ ــهــ ـــــا عـــن نـــوالـ ــيــ ــنـ ــتـــغـ ــ ــ ـــ ــ ــ لا مســ  

 “Sohbet koyulaşınca o, durumu anlayıp şöyle dedi: “gizlenmiş şeyleri ortaya 

saç” 

Ancak ben aşkın seni, zoru kolaylaştıran, günahı caiz kılan bir yola sokmasına 

izin vermemeni istiyorum,  

Ondaki payımdan vazgeçmemek üzere (kendimi) tuttum. Zira sabrın daha değerli 

ve daha kalıcı olduğunu biliyordum.” 

Afif gazelde aslolan aşkın yaşandığı ruh ve kalptir. Fiziki özelliklerin bir önemi 

yoktur. Ebu’l-Fadl b. Şeref bu duyguların hakim olduğu bir beytinde sevgiliyi bahçeye 

benzetmektedir:379 (basit) 

ــر  ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــلا ثــ ــ ــ ــ ــورٌ بــ ــ ــ ــ ــا نــ ــ ــ ــ بــ ِ
ــّ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لأنَّ روضَ الصــ

 

ــــھ  ــ ـــــمــ ـــــعــ ـــــطــ ـــــمــ ـــــع بــ ـــــمــ ـــــم أطــ اه لــ ــَّ ـــ ـــــتُ ر�ــ ــلــ ـــ  إن نــ

 “Onun tadına bakmadan kokusuna eriştim yalnızca. Zira aşk bahçesi meyvesiz bir 

çiçektir.” 

Samimi duyguların yer aldığı, insani değer ve duyguların öne çıktığı afif 

gazellerden birisi de Ebu’l-Hasan b. Adha el-Hemezanî’ye aittir. Ruhunda yanan aşkın 

ateşinden, canının sevgilinin elinde olduğundan ve tek isteğinin onun ziyareti olduğundan 

bahseder:380 (basit) 

ـــــدِ  ــلــ ـــ�ــــ� وا�ــــجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالصــ ـــــده بــ ــ�ــــ� فــــقــ  مــــن �ــــ� عــ

 

 

 

ــــدي  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� جســ ــ ـــــھ إ�ــ ــ يــ ـــــردِّ ــ ـــــكِ فــ ــ ـــــديــ ــ ـــــ� لــ ــ  رو�ــ

 
ــــد ـــ ــ ــ ــــداة غــ ـــ ــ ــ ــــواه غــ ـــ ــ ــ ــــثــ ـــ ــ ــ ــــھ ومــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــرِّفــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وشــ

 

ــــــا لا   ــ ــ ــــــبــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــئــ ــ ــ ــــــا� زوري كــ ــ ــ ــــــھبــ ــ ــ ــــــزاء لــ ــ ــ عــ  

 “Yokluğuna sabır ve metanet gösterdiğim kişi, ruhum elindedir onu cesedime 

geri ver,  

Allah için tesellisi olmayan üzgün şekildeki beni ziyaret et, sığınağı yalnızca 

sabah olan bu zavallıyı şereflendir.” 

 
379  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 796. 
380  İbnü’l-Ebbâr, el-Hulletu’s-Siyerâ, II, 216. 



83 
 

Aynı şairin başka bir beyti ise şöyledir:381 (basit) 

ــــاــ  ــ ــ ــــــا�ــ ــ ــ ــــــفــ ــ ــ ــــــذا وعــ ــ ــ ــــــن هــ ــ ــ ــــــي الله مــ ــ ــ ــــــاذ�ــ ــ ــ  أعــ

 

 

ـــــةٍ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــاحشــ ــ ــ ــــــفــ ــ ــ ي لــ ِ
ــّ ــــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــــــا حــ ــ ــ  والله والله مــ

 “Vallahi vallahi fuhşiyat yoktur benim aşkımda, Allah bundan esirgesin beni ve 

bana yardım etsin.” 

        Dönemin önemli ediplerinden İbnü’l-Cennân da afif gazel nazmetmiştir:382 (vafir) 

ــــم ـــ ــ ــ ــــدر  ولــ ـــ ــ ــ ـــــاة تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوشــ ـــ ــ ــ ـــــارا اوان الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ  

 

ـــــرى   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــد ســ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــدو  �ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــال الــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــــي خــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ �ــ  

 
ــذارا ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــزور  ان حــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــزار  وان يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ يــ  

 

ـــــن و  وزار   ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــاء اعــ ـــ ــ ــ ـــــبــ ـــ ــ ــ ـــــرقــ ـــ ــ ــ ـــىــ  الــ ـــ ــ ــ ـــــذ�ــ ـــ ــ ــ تــ  

 
ــــا  ــ ــــمــ ــ ــــط كــ ــ ــــقــ ــ ا  لــ

َ
ــــ ــ طــ ــــَ ــ ــــقــ ــ ــــم الــ ــ ــــارا ثــ ــ ــــطــ ــ ــتــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ اســ  

 

ـــكــــر   ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــأشــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــــكــــرى  ســ ــــــات لــ ــ ــ ـــ ــ ــ لســ ــِ ــــــلٍ  خــ ــ ــ ـــ ــ ــ وصــ  

 “Nu’ma’nın hayali geceleyin yürüyerek geldi, bu dedikoducular ise fısıldaşma 

zamanı bulamadılar,  

Gözcüler, onu ve kendisini ziyaret edenleri göz hapsine almışken ziyaret etti, 

Bağırtlak kuşunun taneleri yerden toplayıp hemen uçtuğu gibi sevgiliyle bir 

kaçamak yapmamı sağladığı için teşekkür edeceğim.” 

       Ebu’r-Rebi el-Muvahhidî’nin derinlerde yaşadığı aşkı, bu aşktan dolayı yaşadığı 

ıstırabı ve uykusuz geçirdiği geceleri anlattığı beyitleri ise şöyledir:383 (kamil) 

ــادِه ــ ــ ــ هــ ـــــُ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــول ســ ــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــ ــره لــ ــ ــ ــ ــاظــ ــ ــ ــ  نــ
ُّ

ــــف ــ ــ ــجــ ــ ــ ــ  و�ــ

 

ــــــادِهِ   ــ ــ عــ ــــــِ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ  لــ
ً
ــــــة ــ ــ ــــــابــ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ ــــــذوب حــ ــ ــ ــبٌّ يــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  صــ

 
ـــــاده ــ ـــــن رقــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــحــ ــ ـــــم �ــ ــ ـــــاهــ ــ ـــــقــ ــ ــلــ ـــ ــ ــاـن يــ ــ ــ ـــــد �ــ ــ  قــ

 

ـــــةٍ   ــ ــ ـــــبــ ــ ــ ـــــأحــ ــ ــ  بــ
ً
ـــــة ــ ــ ـــــانــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــادَ ضــ ــ ــ ـــــرقــ ــ ــ ع الــ ـــــِ ــ ــ نــ ـــــُ ــ ــ  مــ

 
ــن رواده  ــ ــ ــ ــع مــ ــ ــ ــ ــدمــ ــ ــ ــ ــان الــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــا فــ ــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ  غــ

 

ــھ  ــ ــ ــ ــوعــ ــ ــ ــ ــدمــ ــ ــ ــ ــره بــ ــ ــ ــ ــأ حــ ــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــى لــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ  فــ

 
ــــ�  ــ ـــ ــ ــ ــــودا و�ــ ــ ـــ ــ ــ ــداده إلا وقــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن أضــ ــ ـــ ــ ــ مــ  

 

 

ھ  ـــــُ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــــا دمــ ــ ــ ـــــزِدهــ ــ ــ ـــــم يــ ــ ــ ـــــار لــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ا لــ ـــــً ــ ــ ـــــبــ ــ ــ ـــــجــ ــ ــ  �ــ

 “Onun uzaklığından dolayı damlacık gibi eriyen uzun uykusuz geceler sonunda 

gözyaşı kuruyan bir aşığım,  

Uyku cimrilik ettiği için yasaklandı, çünkü o sevgililer ile uyku anında buluşur,  

 
381  İbnü’l-Ebbâr, el-Hulletu’s-Siyerâ, II, 216. 
382  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 382.  
383  Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, s. 65. 



84 
 

Gözyaşları ile (aşkının) ateşini söndürmek için ağladı, ne gariptir ki onlar onun 

tutuşturucusu oldular,  

Ateşe de şaşılır ki gözyaşı onun yakıtı oldu.” 

Sevgilinin, aşığına karşı sert ve acımasız olması onu olumsuz olarak etkiler ve 

sağlığına zarar verir. Küseyyir, Cemil, Urve ve Mecnun gibi eski Arap şiirinin efsanevi 

şıklarında sık sık karşılaşılan bu durum Endülüs şiirinde de kendisine yer bulmuştur.384 

İbnü’l-Lebbâne’nin385 bu durumla ilgili bir beyti şu şekildedir:386 (kamil) 

ــھِ  ـــ ــ ــائــ ـــ ــ ـــــفــ ــ ـــــرط خــ ــ ـــــھ وفــ ــ تــ ــَّ ـــ ــ فــ ــِ ـــ ــ ـــــرطِ خــ ــ ـــــن فــ ــ  مــ

 

ـــــھ  ـــــالــ ـــــھ خـيــ ــبـيــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ـي شــ ـــ ــ ــ ــــرف الـهـوى جســ ـــ ــ ــ  صــ

 “Belirsizlik ve tutarsızlık sonucu aşk, vücudumu bir hayale döndürdü.” 

Benzer duygular el-A‛mâ et-Tutaylî’nin şu beytine de hakimdir: (basit) 

ــدرُه ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــوتُ مصــ ــ ــ ــ ــوردُه والمــ ــ ــ ــ ــمُ مــ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  الســ

 

ـــــذره   ــ ـــــت أحــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــا كــ ــ ـــــمــ ــ ـــــديــ ــ ـــــوى وقــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــــو الــ ــ  هــ

 “Önceleri tutulmaktan kaçındığım o aşkın kaynağı hastalık başlangıç yeri ise 

ölümdür.” 

Safvan b. İdris’in afif gazele dair kasidesinin bir beyti ise şöyledir:387 (kamil) 

ـــھ ــ ــ راتــ ـــَ ــ ــ مــ ـــَ ــ ــ ـــ� جــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــوِيٌّ عــ ــ ــ ـــطــ ــ ــ ـــبُ مــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــقــ ــ ــ  والــ

 

ــــره  ـــ ــ ــ ــــغــ ـــ ــ ــ لَ �ــ ِ
ــــّ ـــ ــ ــ بــ

َ
ــــ ـــ ــ ــ قــ

ُ
ــــ� أنْ أ ـــ ــ ــ ــــا�ــ ـــ ــ ــ ــــفــ ـــ ــ ــ ى عــ ــــَ ـــ ــ ــ �ــ

َ
 وأ

 “Onun dudaklarını öpmekten iffetim korudu, kalbim onun kor ateşleri ile yanıyor 

iken…” 

Afif türündeki gazel, hem Murâbıtlar’da hem de Muvahhidler döneminde 

azımsanmayacak sayıdaki şairin ilgilendiği bir türdür. İbn Hafâce ve İbnü’z-Zekkâk gibi 

daha çok tabiat eksenli şiirler nazmeden şairlerden dolayı Murâbıtlar döneminde 

Muvahhidler’e nispeten tabiat-gazel ilişkisinin daha fazla olduğu ifade edilebilir. 

 
384  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 356. 
385  Ebu Bekir Muhammed b. İsa b. Muhammed el-Lahmî, Daniye’de doğmuştur ve annesi süt satıcı 

olduğu için İbnü’l-Lebbâne künyesi ile tanınmıştır. Tavâif döneminde birçok emirle iyi ilişkiler 
kurmuş ve devamlı yolculuklar yapmıştır. Murâbıtlar’ın Endülüs’e girişi ile beraber hayatı değişmiş 
ve saraylardan uzaklaşmıştır. Hem kaside hem de müveşşah şeklinde şiirleri mevcuttur. Şiirleri güçlü 
manalara sahip ve tekellüften uzaktır. Medih, risa, tasvir ve gazel gibi birçok konuda şiirler 
nazmetmiştir. Bkz. İbn Saîd, el-Muğrib, II, 382.; Ferrûh, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, V, 80-81. 

386  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 115. 
387  Muhammed b. Şakir ed-Daranî, Fevâtu’l-Vefeyât, (thk. İhsan Abbâs), Dârü Sâdır, Beyrut, 1974, II, 

118. 



85 
 

Gazelin en yaygın türü hissî/maddî gazeldir.388 Özellikle Câhiliye dönemi 

şiirlerinde yer alan hissî gazelde hâkim olan muhteva kadının fiziki cazibesidir. Ayrıca 

sevgilinin kaprisi ve aşığını reddetme konusundaki kararlılığı da bu şiirlerdeki 

unsurlardır. Bu tür gazelde şair, sevdiği kadının gözünden, saçından, yanağından, 

dişinden, belinden, boynundan, yürüyüşünden vb. söz eder ve bunları anlatırken doğadan 

istiare ve teşbihler vasıtasıyla yararlanır. Bunun yanında şair eski şiirden aldığı nergis ve 

hurivari gözler, gül yanaklar, bal dudaklar, papatya dişler, simsiyah saçlar, büyük 

göğüsler, ince bel gibi nitelemeleri de kullanmaya devam eder.389 Hissî gazel fâhiş ve 

gayri fâhiş olarak iki türe ayrılmaktadır. Bu noktada Endülüslülerin gazel şiirlerinde temel 

amaçlarının fuhşiyat, arsızlık ve mücûn olmadığını vurgulamak gerekir.390 

Câhiliye ve sadru’l-İslâm dönemlerinde hissî gazelin hür Arap kadınlarına da 

söylendiği görülmektedir. Abbâsî döneminden itibaren hür kadınların yerlerini cariye ve 

şarkıcılar almaya başlamıştır. Bu dönemlerde hür kadınlara söylenen gazel sayısı 

azalmıştır. Bunun sebebinin sınırların genişlemeye başlamasıyla toplumdaki cariye ve 

şarkıcı sayısının artması olduğu ifade edilir.391 Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde ise 

cariye ve şarkıcıların yanı sıra hür kadınların da gazel şiirinde konu edinildiği 

görülmektedir.  

Gazellerde ideal kadın teninin beyaz renkli olduğuna dair vurgular vardır. Bundan 

dolayı kadın, sık sık sabaha benzetilmiştir.392 Anlaşılıyor ki şairler atalarından miras 

aldıkları ideal kadın imgesini benimsemişler ve şiirlerinde farklı özelliklerden nadiren 

bahsetmişlerdir. Birçok farklı milletin ve ırkın bir arada yaşadığı ve çok farklı kadın 

özelliklerinin ortaya çıkabileceği düşünülen Endülüs coğrafyası şairlerinin bu tutumu 

dikkate değerdir.393 

el-A‛mâ  et-Tutaylî’nin şiirlerinde genel itibarla afif gazellerin yoğunlukta olduğu 

görülür. Bunun sebebini görme yetisinin olmamasına bağlayanlar vardır.394 Hissî gazel 

 
388  Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 120.; Yusuf Hüseyin Bekkar, İtticâhâtu'l-Gazel fi'l-Karni's-

Sânî el-Hicrî, Dârü’l-Endelüs, Beyrut, 1981, s. 45. 
389  Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 200.; Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 264.; Cevdet 

er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 121.; Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, s. 153. 
390  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 352. 
391  Bekkar, İtticâhâtu'l-Gazel fi'l-Karni's-Sânî el-Hicrî, s. 105. 
392  Garcia Gomez, Mea Şuarâi’l-Endelüs ve’l-Mütenebbî, s. 127. 
393  Endülüs’teki renkli göze bakış açısını göstermesi açısından bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 22. 
394  Muhammed Avid es-Sayir, el-A‛mâ et-Tutaylî Şâiru’l-Murâbıtîn, Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Diniyye, 

Kahire, 2005, s. 211-212. 



86 
 

görüntüsündeki bazı şiirleri de bulunmaktadır. Onun klasik gazel teşbihlerine yer verdiği 

bir şiiri şöyledir:395 (basit) 

ـــــَ  ــ ــ  رْ وعــ
ُ

  ف
َ
� 

ْ
ـــــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن أم مِ  كِ رِ شــ ــ ــ ـــــدار�ــ ــ ــ ـــــك بــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ  

 

 

ـــــقُ   ــ   أر�ــ
َ

ــ ـــ ــ  �ــ
ْ

ــ ـــ ــ ـــــتُ  كِ رِ غــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ـــ أم بــ ــ ـــــنزرَّ الــ ــ ــ�ــ ـــ ــ اجــ  

 
ــَ  ـــــَ أم ذو الـــــفـــ ــىـــــى ار قــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ـــــن م�ــ ـــــفـــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ـــــ� يـــــوم صــ  

 

  
َ

ــ ــ ــْ و�ــ ــ  حــ
ُ

ـــــ  ظــ
َ

ــ ــ ــغــ ــ ــِ ك الــ ــ ـــــدَ نــ ـــــار أم قــ ــــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ رج ال�ــ  

 
ـــــن ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــن طــ ــ ـــــاس مــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــؤة والــ ــ ـــــؤلــ ــ ـــــاء لــ ــ ـــــن مــ ــ  مــ

 

ـــــوَّ   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن صــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــھ حــ ــ ـــــراه الإلــ ــ ـــــم بــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ رهجســ  

 
 
ُ

ــ ــ ــــخــ ـــــن ا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحســ ــــــاف �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ رَّ أو أن يضــ ــ ــعــ ــ ــــن د الــ �ــ  

 

ــُ   ــ ــ ــ ــاش � أن �ــ ــ ــ ــ ــْ وحــ ــ ــ ــ ـــــرعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� �شــ ــ ــ ــ زى إ�ــ  

 
ــ�ـــــن ـــــنـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــل ضــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالـــــوصــ ــنـــــج بــ ــــــادن غـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  مـــــن شــ

 

ــً   ــ ــ ــد أودتْ واهــ ــ ــ ــي وقــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــُ  ا لــ ــ ــ ــھ حــ ــ ــ قٌ رَ بــ  

 “Bu tükürüğün mü yoksa şarap mı?  Yayılan koku senin mi? Yoksa Dareyn’deki 

bir misk kokusu mu? 

O cilveli büyüleyici bakışın kader mi, yoksa Sıffin günündeki Hz. Ali’nin kılıcı mı? 

Öyle bir vücudu var ki Yaratıcı, insanları çamurdan onu inci suyundan yaratmış, 

Onu bir insana veya sıradan güzel bir genç kıza benzetmekten Allah korusun! 

Onun ceylan bakışlarının ateşiyle ölen ve kavuşma yolunda bitkin düşen zavallı 

kalbim!” 

Tükürüğün şaraba benzetilmesi Muvahhid dönemi şairleri tarafından da tercih 

edilmiştir. Mesela dönemin şairlerinden Muhammed b. Iyaz sevgilinin tükürüğünü şarap 

ile kıyaslamaktadır.396 (muhalla basit)     

ـــــابِ  ــ ــ ـــــبــ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ ـــــا�ــ ــ ــ ـــــرُ بــ ــ ــ مــ
َ

ـــــ ــ ــ ـــــخــ ــ ــ بَ ا�ــ ـــــَ ــ ــ ـــــجــ ــ ــ ـــــتــ ــ ــ ـــــاحــ ــ ــ  فــ

 

ـــــانٌ   ــ ـــ ــ ــ مــ ــُ ـــ ــ ـــ ــ ــ ھ جــ ــِ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� ر�ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ا عــ ــَ ـــ ــ ـــ ــ ــ فــ
َ

ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ  طــ

 “Tükürüğünün üzerinde inciler oynaşmaktadır, (bunu gören) şarap kendi 

kabarcıklarını gizler.” 

Ebu’s-Salt Ümeyye ise sevgilinin yalnızca tükürüğünü değil, aşık üzerindeki 

etkisini (verdiği sarhoşluk) ve yanaklarını da şarap ile benzeştirmektedir:397 (kamil) 

عـــمـــھـــا مـــن ریـــق  مـــن وَجـــنـــتـــیـــھ وطـــَ
  

ــــُ   ــ ــــن مــ ــ ــــا مــ ــ ــــهــ ــ ــــالــ ــ ــــعــ ــ ــــفــ ــ ــــھفــ ــ ــــيــ ــ ــــتــ ــ ــــلــ ــ ــــا قــ ــ ــــ�ــ ــ ــــو�ــ ــ ولــ  

 

 
395  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutayli, s. 211.; Ayrıca bkz. Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 266.  
396  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 137. 
397  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 107. 



87 
 

“Şarabın verdiği sarhoşluk onun gözlerinden, rengi yanaklarından ve tadı ise 

tükürüğündendir.” 

İbn Sehl’in gazel şiirlerinde de klasik teşbih ve istiarelerin etkisi görülür:398 (vafir) 

ــــــان؟ ــ ــ ـــــارمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــوى أم صــ ــ ــ ــــــا حــ ــ ــ ــــــظ مــ ــ ــ ــــــحــ ــ ــ  و�ــ

 

ــم در  ــ ــ ـــ ــ ــ ــظــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا أرى أم نــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــر مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�ــ

 
ـــــارب  ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــــن الــ ــ ــ ـــــھ مــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــــانعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــارســ ــ ــ حــ  

 

ـــــاح وورد  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــھ تــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد فــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وخــ

 “Bu gördüğüm ağız mı yoksa sıra sıra dizilmiş inciler mi? Bunlar gözlerin bakışı 

mı yoksa keskin iki kılıç mı? 

Bu yanak ki üzerinde elma ve güller var, yukarısında ise zülüfler var onun 

bekçisi.” 

el-A‛mâ et-Tutaylî’nin gazellerinin özelliklerinden birisi de hikaye üslubunu 

kullanmasıdır. Birçok nesir örneğinde olduğu gibi eski Arap şiirinden itibaren şairler, 

divanlarına kısa hikayeleri koymayı adet edinmişlerdi. Özellikle hicri II. yüzyılda birçok 

hikayenin Arap diline tercüme edilmesi ile beraber bu tarz gazel şiirlerinin arttığı ifade 

edilir. Endülüs’te de bu tarz şiir yazan şairler de  mevcuttu.398F

399 Betimlemelerle başlayan 

sonra karşılıklı diyaloglarla devam eden bir yapıya sahiptir. Arap şiirinde yaygın olmayan 

bir biçimde münazara üslubuna sahip olan 399F

400 bir şiirinde et-Tutaylî’nin kendi sıkıntılı 

durumunu tasvir ederek başladığı görülür. Daha sonra Lezize adlı sevgilisine olan aşkını, 

kendisini teselli eden Ümmü’l-Mecd isminde başka birine anlatarak ondan aracılık 

yapmasını istemektedir:400F

401 (basit) 

ـــــب ــــغــ ــــم �ــ ـــاــدتْ ولــ ــــسُ أو �ــ ـــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت الشــ ـــــابــ  وغــ

 

ـــــا   ــــــاء دنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل: المســ ــيــ ــ ـــــد قــ ـــــا وقــ ــنــ ــ ــيــ ــ ــقــ ــ ــتــ ــ ـــــا الــ  لمــ

 
ــــب ــ ــ ــكــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنســ ــ ــ ــــل ومــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــن مــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــ� بــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ــ  وأدمــ

 

ف  ــــــِ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقصــ ـــــنــ ـــــدٍّ ومــ ـــــقــ ـــــنــ ـــــن مــ ـــــ�ــ ـــــ� بــ ـــــ�ــ ــــــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وأضــ

 
ــــرب؟ ــ ــــطــ ــ ــــد والــ ــ ــــوجــ ــ ــــ� الــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن أراك أســ ــ ــمــ ــ ــ  بــ

 

 :
ً
ــــــة ــ ــ ــلــ ــــ ــ ــ ــائــ ــــ ــ ــ ــــــد قــ ــ ــ ــــــجــ ــ ــ ــــــي أم المــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــتــ ــــ ــ ــ ــلــ ــــ ــ ــ ــــــأمــ ــ ــ  وتــ

 
ي �ــِ

ــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــكِ كــيــف ســ ــــري لــم أكــتــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت ســ  كــتــمــ

 

ـــــي   ــ ـــــ�ــ ــ ـــــلــ ــ ـــــتُ: قــ ــ ـــــلــ ــ ـــــقــ ــ ـــــوفــ ــ ـــــكِ لــ ــ ـــــئ وإنــ ــ ـــــيــ ــ ـــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ  

 
ـــــن ذوي الأدب؟  ــ ـــــذا مــ ــ ـــــلُ هــ ــ ـــــمــ ــ ـــــجــ ــ ا أيــ ـــــ� ــ ـــــنــ ــ  ظــ

 

ـــــأتَ بنـــــا  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــتْ ثم قـــــالـــــتْ: قـــــد أســ ــ ــ ـــ ــ ــ  فـــــأعرضــ

 
 

398  Dîvânu İbni Sehl, s. 76. 
399  Hedara, İtticâhâtu’ş’Şi‛ri’l-Arabî fi’l-Karni’s-Sânî, s. 524.; Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-

Arabî, s. 263-264.; Sultanî, “İtticâhâtu’ş-Şi‛r fî Asri’l-Murâbıtîn bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs”, s. 137. 
400  Ahmed Dayf, Belâgatu’l-Arab fi’l-Endelüs, s. 185. 
401  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 247.; İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 736. 



88 
 

وَبِ  ــُّ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ـــــ� الأرزاء والــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــف عــ ــ ــ ـــــرء وقــ ــ ــ  والمــ

 

ـــــم  ــ ـــــكــ ــ ـــــتــ ــ ــيــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــا لــ ــ ــ ــرؤٌ لمــ ــ ــ ــي امــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــتُ: إنــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــقــ ــ ــ  فــ

 
ــــــبِ  ــ ــ ـــ ــ ــ ــوى الـــنصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا ســ ــ�ــ ــ�ـ ـــــھ مـ ـــــبَ لــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ولا نصــ

 

  
ً
ـــادرة ــ ــ ـــالِ قــ ــ ــ ـــخــ ــ ــ ـــؤادي ذاتُ ا�ــ ــ ــ ـــتْ فــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 
ــَّ  ــ ــ ـــــتــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنَ  ، واللهِ انَ شــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــِ  بــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ـــــب دِّ ا�ــ ــ ــعــ ــ ــ ــلــ ــ ــ والــ  

 

ـــــَ   ــــــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�  ىأشــ ـــــا و�ــ ـــــ�ــ ي�ــ ـــــّ ـــــ�ــ ـــــُ  عــ ـــــ� بــ  �ــ
َ

ـــــ ـــــْ لــ ـــــِ هــ ــَ نــ ـــ ةيــ  

 

 
ـــــَ رَ  ـــــْ مــ ـــــرى إذنْ تــ ــــــكَّ  ھ أخــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم تُ  لا شــ ــِ لــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ بصــ  

 

 

ــــبَ  ــ ــــلــ ــ ــــقــ ــ ــــت الــ ــ ــابــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا أن رَ  أصــ ــ ــــَ لمــ ــ ــــْ مــ ــ ــــوتــ ــ ھ ولــ  

 
 
َ

ــ ــ ــ ــَ رْ تــ ــ ــ   بْ هــ
َ

ــ ــ ــ ــــن تــ ــ ــلــ ــ ــ ــْ فــ ــ ــ  بــ
ُ

ــ ــ ــ ــــالَ الآ  غَ لــ ــ ــا  مــ ــ ــ ــ ــــبــ ــبلــ ــ ــ رهــ  

 

ـــــتْ  ـــــالــ ــــقــ ــــــكُ فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــتَ  : أشــ ــــيــ ــــقــ ـــــا لــ ـــــا مــ ــــ�ــ ــــ�ــ ولا  إلــ  

 
ــَ  ــ ــجــ ــ ــن ا�ــ ــ ـــــدي مــ ــوى أعــ ــ ــهــ ــ ــون الــ ــ ــ�ــ ــ ـــــد يــ برَ وقــ  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ــىــــى هــــواكَ  ــ ـــ ــ ــ   ع�ــ
َ

ـــــا فــــ د�ــــ�ــ ـــــْ عــ ــيــــُ ـــ ــ ـــ ــ ــ ــ� ــــيــــُ ســ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــانصــ �ــ  

 
ـــــارَ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــوتُ  إلا أشــ ــ ــ ــــــ� المــ ــ ــ ـــ ـــ إ�ــ ــ ــ ــــبمــ ـــ ــ ــ ــثــ ــــ ــ ــ ن كــ  

 

ــــتُ  ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ  فــ
ُ
ِ : أ

ــّ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــــل أكــ ــ ــ ــا بــ ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــــظــ ــ ــ ـــا عــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ لــ  

 
 
ُ

ـــــف ــ ــ ـــــد أؤلــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــب فــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــــاء والــ ــ ــ ـــــن المــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ بــ  

 

ــــتْ  ــ ــ ــالــ ــ ــ ــ   قــ
َّ

ــ ــ ــ ــ ــــو�ــ ــ ــ ــا أتــ ــ ــ ــ  أنــ
ُ

ــ ــ ــ ــ ــــ� لــ ــ ــ  � ذاك �ــ
ُ

ــ ــ ــ ــ فٍ طــ  

 
ــــتِ  ــ ــــِ  لا زلــ ــ ــــ� غــ ــ ــــدَّ �ــ ــ ــــتــ ــ ــــمــ ــ ــــة مــ ــ ــــطــ ــ ــــببــ ــ ــــنــ ــ ــــطــ ــ ة الــ  

 

 

 
ُ

ـــــ ــلــ ــ ــثــ ــ ـــــت مــ ــلــ ــ ــقــ ــ ــُ  كِ فــ ــ ــن يــ ــ ــَ رْ مــ ــ ـــــة ��ــ ــــــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعضــ ــ لمــ  

 
ـــــِ  ــــ� جــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأضــ ـــــك فــ ــيــ ــ ــــو إلــ ــفــ ــ ــ�ــ ــ ـــــب دَّ �ــ ــئــ ــ ــتــ ــ ــــكــ مــ  

 

ــا  ــا يــ ــالــــت لهــ  قــ
َ
ــذ ــذيــ ــــاحبُنـــــا لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن صــ ـــ ــ ــ ا�حســ  

 
ــــن  ــ ــــ� مــ ــ ــــ�ــ ــ ــــدخــ ــ ــــهــ ــ ــــجــ ــ ــــ�  ا�ــ ــ ــــِ �ــ ــ ــــبجــ ــ ــــعــ ــ ــــ� �ــ ــ د و�ــ  

 

ــــــِ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــامُ صــ ــمــ ــ ــحــ ــ ـــــا�ــ ـــــھ فــ ــيــ ــ ــلــ ــ ــتــ ــ ـــــاقــ ـــــھ أو فــ ــيــ ــ ـــــھ لــ لــ  

 
ـــــانَ  ـــــا حـنــ   مـ�ـ�ــ

َ
ــــىـى أو جـفـوة ـــ ــ ــ ــــــب الـر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ الـغضــ  

 

ـــــتُ  ــلــــمــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــتســ ــ ـــ ــ ــ ـــــد اســ ـــــا فــــلــــو تــــرا�ــــي قــ مــــرتــــقــــبــ  

 
ـــــبُ  ــلــ ــ ــقــ ــ ـــــا أرُمْ  والــ ــمــ ــ ــهــ ــ ـــــَ  مــ ــنــ ــ ــيــ ــ ــكــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــب�ســ ــجــ ــ ھ يــ  

 

ـــــتْ  ــ ـــــا ألانــ ــ ـــــى إذا مــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــا حــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــانــ ــ ـــــك جــ ــ ـــــلــ ــ تــ  

 
ــــ�َّ  ـــــكُ  إ�ــ ـــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــب ت�ــ ــــجــ ــــ�ــ ـــــب والــ ــــجــ ــــ�ــ ــــن الــ ــــ�ــ بــ  

 

ـــــتُ   ــقــ ــ ــفــ ــ ــَّ  طــ ــ ــفــ ــ ــم كــ ــ ــثــ ــ ــَ ألــ ــ ـــــد جــ ـــــا وقــ ــ�ــ ــ ــَ �ــ ــ ــَ نــ ـــ تْ حــ  

 “Akşam yaklaştı, güneş battı batıyor denilen bir anda buluştuğumuzda,  

Kemiklerim birbirinden ayrılıp parçalanmak, gözyaşlarım ise dökülmek ve 
boşalmak üzereydi, 

Ümmü’l-Mecd, beni süzerek şöyle dedi: Kimin yüzünden aşkın ve eğlencenin esiri 
oldun? 

Ben ise: Kalbim tutsak oldu, eğer sırrımı tutacaksan sana anlatacağım, dedim, 

Benden yüz çevirdi ve: Sen bize zan ile kötülük yaptın. Bu, edep sahiplerine yakışır 
mı? 

Ben sizinle buluştuğumda da erkeğim. Erkek musibetler ve sıkıntılar karşısında 
durur, dedim.  

Övünç sahibi birisi hükmederek kalbimi esir aldı, düçar olmaktan başka ondan 
nasibi yok, 

Ben onunla acı çekerken o sefa içinde, Allahm! Şans ve rahat ne kadar da uzak! 

Attığında kalbimi vurdu. Bir daha atsaydı şüphesiz vuramayacaktı. 



89 
 

Dedi ki: Onda karşılaştığın şeyleri ona şikayet et. Korkma! Umutlar, korkuyla 
gerçekleşemez,  

Belki aşkın ona bulaşacak ve onu hasta edecektir. Aşk, uyuz hastalığından daha 
fazla bulaşıcıdır. 

Ben: onu yücelteceğim hatta mükemmel hale getireceğim, ta ki ölüm bana 
yakından görününceye dek, dedim. 

Acıdığım için bu işi ben üstleniyorum, ben su ile ateşi bile bir araya getiririm, 
dedi.  

Senin gibi biri, bir problem için istenebilir mi? Sen hala engin bir denizsin.  

Ey güzel Lezize! Dostumuz senin aşkından acılar içinde, dedi, 

Onunla vuslata er veya onu öldür. Gerçekten ölüm, ızdırap içinde çabalamaktan 
hayırlıdır,  

Eğer beni ondan beklentisi olan biri olarak görseydin, ben onun merhametine 
veya kızgınlığına teslim olurdum. 

O, onun tarafının yumuşatıncaya dek, kalbim ne isterse onu yerine getirmesi 
gerek. 

Avuçlarını öpmeye başladım, o da hayranlık ve gurur içerisinde gülerek bana  
yöneldi.” 

İbn Hafâce’nin gazellerinde ise sevgilinin sıfat ve niteliklerinin tabiatın özellikleri 

ile çok fazla iç içe geçtiği görülür. Kendi tarzı olduğu üzere teşbihleri ve istiareleri çokça 

kullandığı şiirlerin, gazel mi yoksa tabiat tasviri mi olduğunu anlamak güçtür. Tabiat ve 

sevgili arasındaki bu teşbihlerde mübalağa yaptığı için zaman zaman tenkit edilmiştir.402 

Bu özelliklere sahip bir şiiri şöyledir:403 (seri) 

ــارا  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحُ مــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ
ً
ــة ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وروضــ

 

  
ً
ـــــة ــ ـــ ــ ــ ـــــانــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ــ ـــ ــ ــ يــ

َ
ـــــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ُّ فــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

ً
ـــــة ــ ـــ ــ ــ ـــــانــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا بــ ــ ـــ ــ ــ  يــ

 
وّارا  ــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ وركِ نــ

َ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا نــ

َ
ذ ــَّ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وحــ

 

ةٍ  
َ

ــــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن وطــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ كِ مــ
ُ

ــــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــافــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــطــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  � أعــ

 
ــــــك  ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ارا مــ رَّ

َ
ــــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــك غــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا مــ رَّ ــــــِ ــ ــ ـــ ــ ــ وغــ  

 

 

ــــرًا  ـــ ــ ــ ــــاتــ ـــ ــ ــ ا فــ ــــً ـــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ ــــاتــ ـــ ــ ــ ا فــ
ً

ــــ ـــ ــ ــ رْفــ
َ

ــــ ـــ ــ ــ ــــتُ طــ ـــ ــ ــ قــ ــــِ ـــ ــ ــ ــــلــ ـــ ــ ــ  عــ

 
ارا ـــــَّ ــ ــ حــ ــَ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن �ــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ظ الــ ـــــْ ــ ــ حــ

َ
ـــــ ــ ــ  �ــ

َ
اث ـــــَّ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ  نــ

 

ـــــلا  ــ ـــ ــ ــ ــابــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا بــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوطــ ــ ـــ ــ ــ ــــتــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلا مســ ــ ـــ ــ ــ ــابــ ـــ ــ ـــ ــ ــ  ونــ

 
ارَا

َ
ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ھُ ثــ ــُ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرَحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ھُ أجــ ــُ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ظــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ حــ

َ
ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

ھ 
ُ

ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ رفــ
َ

ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــي طــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ ــُ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرَحــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ جــ ــَ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا يــ
َ

ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إذا رَنــ

 
ــــارَا  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ وّارَ أزهــ ــــّ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ غُ الــ ــــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وأصــ

 

ــــھ   ـــ ــ ــ   بــ
ً
ــــا ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ــــدُّ رُّ عــ ـــ ــ ــ ــــغُ الــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــيصــ ـــ ــ ــ  فــ

 
 

402  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, s. 160. 
403  Dîvânu İbni Hafâce, s. 119. 



90 
 

ــذارَا  ــ ــ ـــ ــ ــ اقِ، أعــ
ّ

ــــــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعُشــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمُ، لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ قــ ــُ ــ ــ ـــ ــ ــ  يــ

 

ــا  ــ ــ ــ ـــــنِ مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحُســ ــ ــ ــ دَعِ ا�ــ ــِ ــ ــ ــ ن بــ ــِ ــ ــ ــ ــھِ مــ ــ ــ ــ ــھٌ بــ ــ ــ ــ  وجــ

 
ــــــارا ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ــــــنُ ديــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــــــھُ الــ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ــــــكُ  مــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ســ

 

 ،
ً
ــا ــ ــ ــ مــ ــَ ــ ــ ــ ــھِ دِرهــ ــ ــ ــ ـــــنُ بــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحُســ ــ ــ ــ عَ ا�ــ ــَ ــ ــ ــ بــ

َ
ــ ــ ــ ــ ــد طــ ــ ــ ــ  قــ

 “Ey Bane ağacı!404 Feynane405 gibi sallanıyorsun ve bir bahçe gibi koku 

yayıyorsun,  

Aman Allahım! Bütün vücudun yumuşak dallarla örülmüş, açmış çiçeklerin ne de 

güzel çiçek! 

Baygın ve büyüleyici bakışına tutuldum, aldanan senin aldatıcılığınla aldanır. 

Ok gibi olan ve Babil’i vatan edinmiş büyüleyici gözlerinle,  

Baktığında beni yaralayınca, ben de intikam olarak onu yaralarım. 

İnci onda akik taşına döner, goncalar ise çiçeğe,  

Aşıkları bahanesiz bırakan sarhoş edici bir güzelliğe sahip yüzü vardır, 

Yüzünün güzelliği bir dirhem ise gözleri ondan dökülmüş dinarlardır.” 

İbn Hafâce’nin kişileştirme yapma konusunda mübalağa yaptığı bir gazeli ise 

şöyledir:406 (kamil) 

 
َ

ــ ـــ ــ   تُ دْ دِ وَ فــ
ُ
ـــــو � ــ ــــِ لــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاءُ �ــ ــ ــــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   ج الضــ

َ
ــ ـــ ــ ـــــاظــ ــ لامــ  

 

ــةٍ   ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــَّ  وغــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرةٍ هشــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــّ� غــ ــ ــ ـــ ــ ــ ت إ�ــ  

 
 
َ
ـــــت � ــاـنــ ــ ـــــا �ــ ـــــمــ ـــــا، كــ ـــــخــ ــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

ُ
ــــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   وقُ شــ

ُ
ــ ـــ ـــــا غــ لامــ  

 

  
َ

ــ ـــ  رَ طــ
َ
ـــــ�َّ  تْ أ ــ�ــ ـــ ـــــبِ  عــ ــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــع المشــ ــــو � مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

ُ
ــ ـــ ـــــيقــ �ــ  

 
ـــــ�تُ  ــ ــ�ــ ـــ ــ ــتــ ـــ ــ ـــــون، إذا إعــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــرا، يــ ــ ـــــظــ ــ  نــ

َ
ــ ـــ ــ ـــــا ، كــ ــ لامــ  

 

ــَ   ـــ ــ ــ ــةٍ مــ ـــ ــ ــ ــولــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ   قــ
َ

ــ ـــ ــ ــ ــَّ قــ ـــ ــ ــ ــُ بــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ  لــ
َ

ــ ـــ ــ ــ ــن لــ ـــ ــ ــ ــا مــ ـــ ــ ــ ــة�ــ ـــ ــ ــ وعــ  

 
ــِ  ـــ ــ ــ ــ�ً كــ ـــ ــ ــ  �ــ

َ
ــَ وْ ا، وأ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــْ ســ ـــ ــ ــ ــانَ  تُ عــ ـــ ــ ــ ــزمــ ـــ ــ ــ ــَ  الــ ـــ ــ ــ ــامــ ـــ ــ ــ لامــ  

 

ـــَ   ــ ــ  عــ
َ
  تْ رَ ذ

َ
ـــد أ ــ ــ ـــْ وقــ ــ ــ  حــ

َ
ـــ ــ ــ  لــ
ْ

ـــ ــ ــ ـــُ لــ ــ ــ ـــن �ِ �ــ ــ ــ ـــا عــ ــ ــ ــــوة �ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ  

 
“Yabancı küçük bir gül, bana gülümsedi, (o an) her şeyin karanlığa gömülmesini 

temenni ettim, 

Bir genci heyecanlandırdığı gibi bir ihtiyarı bile heyecanlandıran bu gül, yaşım 

geçmişken beni buldu,  

 
404  İnce uzun bir ağaç olan bane ağacı, kadının boyuna istiare yapılmıştır. Bkz. Dîvânu İbni Hafâce, s. 

119. 
405  Bol dallı olan bu ağaç ise kadının uzun saçlarına benzetilmiştir. Bkz. Dîvânu İbni Hafâce, s. 119. 
406  Dîvânu İbni Hafâce, s. 202. 



91 
 

Onu kabul ettim, anlamlı şekilde bakarak aşk ile onu öptüm. 

Özür diledi benden, ben onu yaş olarak kadınlardan saydım, zamanı kınadıkça 

kınadım.” 

Kişileştirme olgusu İbn Sâre’nin gazellerinde de öne çıkar:407 (basit) 

ـــــة  ــيــ ــ ــبــ ــ ــــظــ ــــ� الــ ــــر�ــ رارًا ومــ ــَ ــ ــــي عــ ــ�ــ ــ ــلــ ــ ــــحقــ يــ ِ
ّ

ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الشــ  

 

ـــــتْ   �ــــ� ورعــ
ُ
ـــــلــــ ــ ـــ ــ ــ ــــــتْ �ــــ� أضــ ــ ــ ـــ ــ ــ  كــــنســ

ً
ـــــة ـــــا ظــــبــــيــ  يــ

 
“Kaburgalarımı yuva ve kalbimi otlak edinen ceylan! Ki ceylanın otlağı (aslında) 

yavşan otlarıdır.” 

Bahçeler ve nehir kenarları aşıkların buluşma noktalarıdır. Dolayısıyla tabiat 

unsurlarının gazele girmiş olması doğal bir süreçtir. Tabiat tasviri ile gazeli mezceden 

şairlerden bir diğeri ise İbn Abdûn’dur. İşbiliyye nehri kenarında sevgilisiyle buluşmasını 

ve geçirdikleri geceyi anlatır:408 (kamil) 

ـــــاء ـــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  بصــ
ً
ـــــة ـــ ــ ــ ـــــزوجــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ـــــي مــ ـــ ــ ــ �ــ وَدَّ ــَ ـــ ـــ ــ ــ  ومــ

 

ھ  ــــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ
ْ
ـــــم أ� ـــــذي لــ ـــــد الــ ــهــ ـــ ـــــعــ ـــــر الــ ـــــذكــ ـــــل تــ  هــ

 
ــــاء ــ ــبــ ــ ــ هــ ــَّ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــالصــ ــ اه بــ ــَ ــ ــ بــ ــِ ــ ــ ــــد حــ ــ ــقــ ــ ــ ــــل عــ ــ ــــد حــ ــ  قــ

 

ــــ�   ــ ــــد�ــ ــ ص والــ ــــْ ــ ــمــ ــ ــ ــــر حــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــ� �ــ ــ ــا �ــ ــ ــ نــ
َ

ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــبــ ــ ــ  ومــ

 
ــــــاء  ــ ــ ــــــون المــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــن عــ ــ ــ ــــــا مــ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــو إلــ ــ ــ ــــــرنــ ــ ــ  تــ

 

 

ا  ــً ــ ــ نــ ــُ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــق أعــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــخــ ــ ــ ــل تــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــلــ ــ ــ لِّ الــ
َ

ــ ــ ــ ــوعَ طــ ــ ــ  ودمــ

 “Benim unutamadığım o günü hatırlıyor musun? Ya katıksız sevgimi? 

Ve Hıms nehri kenarında geçirdiğimiz geceyi? Ve giysisi kızıla boyanmaya 

başlayan geceyi? 

Peki, suyun gözlerini bize döndürmesine neden olan gece boyu çiseleyen göz 

yaşlarını hatırlıyor musun? 

Doğrudan sevgilinin fiziğini konu alan şairlerden diğeri ise İbnü’z-Zekkâk’tır. 

Yoğun belâgat sanatlarını kullandığı bir şiiri şöyledir:409 (tavil) 

ــــكـــرِ  ــ ـــ ــ ــ  مـــن الســ
ُ

ــنـــ�يـــف ـــــال الـ ـــــا مــ ـــــل كـــمــ ــيــ  تـــمـ

 

 

ــــــا   ــ ــ ـــ ــ ــ ة ا�ــــحشــ ـــــَ طــــفــ
ْ

ــ خــ ـــــاف مــــُ ـــــة الأعــــطــ  ومــــرتــــجــ

 
ــــ��  ـــ ــ ــ ــــة والســ ــانــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــــا �� الصــ ــــاهــ ا ح�ــ ــً ــ دْمــ ــِ ــ  وقــ

 

 

 

ــرًا   ــ ــوهــ ــ ــن جــ ــ ــ�ــ ــ ــعــ ــ عِ الــ ــُ ــ ــن أدمــ ــ ـــــا مــ ــهــ ــ ـــــتُ لــ ـــــذلــ  بــ

 

 
407  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 830. 
408  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 375. 
409  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 161. 



92 
 

ــــدر ــ ــــك الــ ــ ــــن ذلــ ــ ــــدر عــ ــ ــــذا الــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــتُ �ــ ــ ــيــ ــ ــ ــنــ ــ ــ  غــ

 

ـــــت  ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبســ ــ ھ إذا تــ
َ

ـــــ ــلــ ــ ــثــ ــ ـــــدتْ مــ ـــــتْ وأبــ ـــــالــ ــقــ ــ  فــ

 “Yumuşak tenli ince belli, sarhoşun içkiden dolayı sallandığıı gibi sallanıyor,  

Göz yaşlarımla mücevherlerimi ona hibe ettim, ki eskiden gizlenme ve korunma 

yönünden ona benzerdi,  

Konuştu ve güldüğünde benzerini gösterdi de bu incilerden dolayı diğerine 

ihtiyacım kalmadı.” 

Gazellerinde eski Arap şiirinin teşbih ve istiarelerinden çokça yararlandığı 

görülen İbnü’z-Zekkâk, şiirlerinde beyaz ten, ince bel, salınarak yürüme, buğulu gözler, 

delici bakışlar, büyüleyici dudaklara odaklanmış ve ideal kadınını bu şekilde 

resmetmiştir. Sevgilisi gelmese dahi o, ona gitmiştir.410 O, bir gazelinde gizlice yaptığı 

gece ziyaretini ve sevgili ile sabaha kadar süren buluşmasını anlatmaktadır:411 (tavil) 

ــدْ  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَّ  نٌ فــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرَ ا رِ وأمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا فــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ احدَ دفــ  

 

ــَّ   ــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ــ ــرتــ ــ ــ ــ ــافِ ومــ ــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــ   ة الأعــ
َ

ــ ــ ــ ــ ــا قــ ــ ــ ــ ــا أمــ ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ وامــ  

 
ـــــ�ُ  ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ ـــــ�ُ  يــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــرورِ  ولا غــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاح الســ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ جــ  

 

  
َّ َ

ــــ ــ ــــلُ  تْ ألمــ ــ ــــيــ ــ ــــلــ ــ ــــات الــ ــ ــــبــ ــ ــــن قِ  فــ ــ ــَ مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا  رٍ صــ ــ ــــ�ــ ــ �ــ  

 
ـــــى  ـــــ�ــ ـــــي حــ ـــــ�ــ ـــــقــ ـــــانــ ـــــعــ ـــــاح�ــ ــيــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاح صــ ــبــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ الصــ  

 

ــــــتُّ   ــ ــ ــــــد زارتْ  و�ــ ــ ــ ــَ  وقــ ــــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــأ�ــ ــــ ــ ــ ــــــةبــ ــ ــ ــلــ ــــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ م لــ  

 
ـــــدي وِ  ــــــاعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا مــن ســ ـــــرهــ ـــ ــ ــ ــــــاحو�ــ� خصــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 

ـــــل  ـــــائــ ـــــا حــــمــ ـــــد�ــــ�ــ ــــــاعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاتــــقــــي مــــن ســ  عــــ�ــــ� عــ

 “Yumuşak tenli, fidan boylu, büyük kalçalıdır, 

Oraya geldi ve gece kısa sürdü, sanki mutluluktan kanat takıp uçuyordu, 

En lütufkar gecede ziyaret ettiğinde ben geceledim, sabah çığlıklarını atana dek 

bana sarılmış haldeydi,  

Kolları benim boynumda bir askı, belinde ise benim kollarım bir kuşak 

şeklindeydi.” 

Ebu’l-Fadl b. Şeref ise sevgili ile geçirdiği geceyi ve fecr atana kadar olan süreyi 

şöyle vasfeder:412(tavil) 

رُ  ــْ ــ ـــ ــ ــ تْ مـاء النـدى الورقُ ا�خضــ ــــفـَ ـــ ــ ــ  وقـد رشــ

 

 

ـــــدى  ـــــل الــنــ  مــن بــلــ
َ

ـــــاف ـــــت تــنــفــضّ الأعــطــ  أتــ

 
 

410  Kacce, Mehattât Endelüsiyye, s. 171. 
411  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 129. 
412  İbn Bessâm, ez-Zehîra,  III, 876-877. 



93 
 

ـــــذكــــر ـــــة والــ ـــــابــ ـــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا الصــ ــ�ــ ـــــد�ــ ــ�ــ ــ�ــ ــــــل فــ ــ ــ ـــ ــ ــ  تضــ

 

 

 

ة  ــَ ــ ــ رُوعــ ــَ ــ ــ ــــ� مــ ــ ــاءُ و�ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــــظــ ــ ــا الــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ  �ــ
ُّ

ــــف ــ ــــحــ ــ  تــ

 
ـــــا الــــفــــجــــرُ  ـــــ�ــــ�اب لــــنــ ــ ـــ ــ ــ ةٍ حــــ�ــــى اســ ـــــَ  عــــ�ــــ� دَعــ

 

ـــــا  ـــــنــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاق يضــ ـــــنــ ـــــعــ ـــــات الــ ـــــد بــ ـــــا وقــ ـــــنــ ـــــتــ ـــــبــ  فــ

 
ـــــال  ــيــ ــ ــرخــ ــ ــطــ ــ ـــــا عــ ــ�ــ ــ ــ�ــ ــ ــيــ ــ ــن طــ ــ ــي مــ ــ ــو�ــ ــ ــ� ثــ ــ و�ــ  

 

ــا  ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــا�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن قســ ــ ــــي مــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــــ� عــ ــ ــــت و�ــ ــ ــاتــ ــ ــ ــبــ ــ ــ  فــ

 “Çiy damlası ile ıslanmış dallarını sallayarak geldi, yeşil yapraklar emdi bu 

damlaları, 

Kapkaranlık bir gece kuşatmıştı her yanı, o ürkmüş bir şekilde yolunu kaybetmişti 

ki aşk ve hatıralar ona yardımcı oldu,  

Fecr bizi rahatsız edinceye dek huzur içinde sarılarak geceledik,  

Benimle geceledikten sonra gözlerimde onun yüzünün hayali, elbisemde ise güzel 

kokusu kaldı.” 

Gazellerde eski Arap şiirinde olduğu gibi sevgilinin gidişi ve ayrılık sonrası şairin 

yaşadığı hüzün de tasvir edilmiştir. Filozof İbn Bâcce’nin bu duygulara yer verdiği 

beyitleri şöyledir:413 (vafir) 

 
ُّ

ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــتــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا اســ ــ ــــم لمــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــودعــ ــ ــــوا وا فــ ــ وودعــ  

 

ــيـــ ـــ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمســ ــ ــخــ ــ ــوم ا�ــ ــ ــوا يــ ــ ــلــ ــ ــم رحــ ــ   سهــ
ً
ـــــة ـــــديــ غــ  

 
ــــعُ  ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ــــعــ ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ــــتــ ـــ ــ ــ م تــ

ُ
ــــ ـــ ــ ــ ــــظــ ـــ ــ ــ ــــو إلا أعــ ـــ ــ ــ  ولا هــ

 

 

 

ـــــم ولا دمٌ   ــ ـــــحــ ــ ـــــھ �ــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــــا فــ ــ ــــدٌ مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� جســ ــ  و�ــ

  
ــعُ نٌ ذوأ ــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــــس �ســ ـــــا لــ هــ

َ
ــ ـــــذالــ ــــــتْ عــ ــ ــ ـــ ــ ــ عصــ  

  

ـــــاء  ــــ�ــ ــــبــ  الــ
ُ
ــــ�ة ــــ�ــ ـــــا كــ ــــمــ ـــــاهــ ــــمــ ـــــد أعــ ـــــان قــ ــــنــ ــــيــ  وعــ

  “Perşembe günü sabahleyin yola çıktılar, ayrılıp giderken onlara veda ettim,  

(Artık) içinde kan ve etin olmadığı bir vücudum var, o sadece hareket eden bir 

yığın,  

Çok ağlamaktan kör olmuş iki gözüm ve kınayıcılara isyan edip onları duymayan 

kulağım var.” 

Hissî gazellerde sevgilinin çıplak olarak tasvir edildiği nadiren gerçekleşen bir 

durumdur. Sevgili genellikle elbiseli olarak vasfedilir. Bu elbisenin şeffaf ve kolay 

 
413  Hasan b. Abdullah b. Asâkir, Târîhu Medîneti Dımaşk, (thk. Muhibbuddin Ebî Saîd), Dârü’l-Fikr, 

1996, XLI, 86. 



94 
 

çıkarılabilir olması tercih edilir.414 Ebu’l-Hasan Ali b. Şuayb’in sevgiliden artık elbisesini 

çıkarmasını istediği beyitleri şu şekildedir:415 (hafif) 

ــابُ  ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــثــ ـــ ــ ــ ــن الــ ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ ــرقــ ـــ ــ ــ ــزْهُ بــ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ ــم تــ ـــ ــ ــ  لــ

 

 

ا  ـــــً ــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� حُســ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــو �ســ ــــهــ ىَ فــ
ْ

ــــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ــــو�ــ ــــ� الــ ــــز�ــ  انــ

 
ابُ  ــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرُّضــ ــ ــ ــاب الــ ــ ــ ــى وطــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــھ الــ ــ ــ ــيــ ــ ــ  فــ

َّ
ــذ ــ ــ  لــ

 

 

 

ــــرًا  ـــ ــ ــ ــــغــ ـــ ــ ــ لَ �ــ ِ
ــــّ ـــ ــ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ــــى أقــ ـــ ــ ــ ــــــىــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــي ع�ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ  ودعــ

 “Güzelliğini gizleyen ve çizgileri ile onu gösteremeyen şu süslü elbiseyi çıkar at!  

Bırak beni tükürüğün tatlı, koyu renkli dudakların lezzetli olduğu ağzından 

öpebileyim.” 

 Birçok farklı inanca ve ırka sahip bir toplumun yaşadığı Endülüs’te bu durum şiire 

yansımıştır. Bunun sonucu olarak şiirde Hristiyanlıkla ilgili kavramlara ve işaretlere 

rastlanabilir.416 İbnü’l-Haddad’ın “Nüveyra”417 isimli Hristiyan sevgilisine yazdığı gazel 

bu duruma örnektir:418(tavil)  

ـــــدنــو ــــــب ا�ــحــنــيــفــي أن تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد عــن الصــ  �ــعــيــ

 

 

ــة  ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ــامــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� ســ ــ ــ ــات �ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن المســ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ  و�ــ

 
ــــزن  ــــحــ ـــــدُ وا�ــ ــــوجــ ـــــا الــ ــــ�ــ ــــي �ــ ــــ�ــ ــــلــ ــــ� قــ ي �ــ ِ

ــــّ �ــ
ُ

ــــ ــــثــ  فــ

 

 

 

ــا  ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ د الله حســ ــَّ ــ ــ ــ ــد وحــ ــ ــ ــ ــة قــ ــ ــ ــ ثــ ِ
ّ

ــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــثــ ــ ــ ــ  مــ

 
ـــــن ـــ ــ ــ ـــــھ غصــ ـــــھ دعــصٌ ومــن فــوقــ  فــمــن تــحــتــ

 

ـــــي  ــ�ــ ـــ ـــــابــ ــبــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدُ صــ ـــــقــ ار عــ ـــــَّ نــ ـــــزُّ ـــــد الــ ـــــقــ ـــــعــ ـــــ� مــ  و�ــ

 
ــن  ــ ــ ــ ــھ وكــ ــ ــ ــ ــؤادي لــ ــ ــ ــ ــريٌّ فــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــاسٌ وقــ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ  كــ

 

ـــــھ  ــــ� لــ ــــ�ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا أضــ ــً ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوادي رشــ ـــــك الــ ــــ� ذلــ  و�ــ

 “Hristiyanlar arasında bir sevgilim var, Hanif inancından uzak,  

Teslise inanıyor, Allah güzelliğini birlesin, kalbimde aşk ve hüzün onunla ikiye 

katlandı,  

Bu kuşağın düğümünde benim aşkımın düğümü, altında kum yığını üstünde dallar, 

Bu ovada o bir ceylan, kemiklerim ise onun sığınağıdır, o bir kumru ise kalbim 

onun yuvasıdır.” 

 
414  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 354. 
415  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 422. 
416  Müncid Mustafa Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 129.; Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs,s. 205. 
417  Nüveyra, aslında şairin sevdiği kızın gerçek ismi değil onun şiirde kullanılan lakabıdır. Bu kızın gerçek 

ismi “Cemile”dir. Ancak bu ismin latince karşılığı hakkında bilgi yoktur. Bkz. İbn Bessâm, ez-Zehîra,  
I, 709. 

418  İbn Bessâm, ez-Zehîra,  I, 708. 



95 
 

er-Rusâfî’nin sevgilisinden kendisini ayıran ve buluşmayı bitiren sabahı konu 

ettiği şu beyitleri de hissî gazel hüviyetindedir:419 (hafif) 

ــتُّ  ــ ــ   بــ
ُ
ــن أ ــ ــ  مــ

ْ
ــ ــ ــ ــِ خــ ــ ــ ــانَ  ھِ تــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــــَّ  مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ ال�ــ ــ ــ ــعِ جــ ــ ــ يــ  

 

ـــلُ   ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــا الــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــل دَ  أ�ــ ــ ــ ـــدرُ رَ هــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ   ى الــ
َ
ِ أ
ّ

ـــ ــ ــ ي�ــ  

 
ــَ  ـــ ــ  جــ
َ

ــ ـــ ــ ــَ  بَ لــ ـــ ــ ـــــفــ ــ ــْ الــ ـــ ــ   رُ جــ
َ
ـــــة ــ ـــــاعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعِ  ســ ــ ـــــود�ــ ــ ــتــ ـــ ــ الــ  

 

  
َ
ــْ أ ــ ــ ــ  مــ

َ
ــ ــ ــ ــ ــَ كــ ــ ــ ــ ــْ نــ ــ ــ ــ ــِ تــ ــ ــ ــ ــِ �ــ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــن الــ ــ ــ ــ ــاقِ ي مــ ــ ــ ــ ــا  نــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ فــ  

 
 
َ

ـــــ ــ ـــــْ تــ ــ ـــــُ نــ ــ ـــــلَّ  ضُ فــ ــ ـــــطــ ــ ـــــرً  الــ ــ ـــــمــ ــ ـــــوعِ أحــ ــ ـــــن دمــ ــ ا مــ  

 

ــَ   ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــُ  دتْ عــ ــ ــ ــ ــنٍ ردَ بــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــغصــ ــ ــ ــا �ــ ــ ــ ــ ــــتْ  هــ ــ ــ ــامــ ــ ــ ــ وقــ  

 “Ey gece! Dolunay, kız kardeşi ile Daci denen yerde gecelediğimi biliyor mu? 

Sarılarak geçirdik geceyi. Tan yeri, veda saatini bildirdiğinde, 

Daldaki hırkasını aldı, gözlerinden kanlı yaşlar dökerek (gitti).” 

Dönemin fakih ve alimlerinden Sehl b. Mâlik ise sevgilisi ile geçirdiği geceyi 

istiare sanatını kullanarak tasvir etmektedir:420 (tavil) 

ـــــتِ  لــ ــَ ـــ ـــ ــ ــ ـــــاعــم صــ ل عــن نــ
َّ

ـــــ ـــــحَ الــطــ ـــ ــ ــ نــفــض ر�ــ  تــُ

 

ـــــا  ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــاح رأيــ ــ ــــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوء الصــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدا ضــ ــ ـــــا بــ ــ  ولمــ

 

 
ــي ــ ــ�ــ ــ ــي أخــ ــ ــ�ــ ــ ــــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــف�ــ ــ ـــــاذ الله تــ ــعــ ــ ـــــت مــ ـــــالــ ــقــ ــ  فــ

 

ــــرنـــــا  ـــ ــ ــ ــــحُ ســ ـــ ــ ــ ــــمس تف�ــ ـــ ــ ــ  فقلـــــت أخـــــاف الشــ

 “Sabahın ışıkları göründüğünde, onu parlak ve yumuşak alnından ter 

damlacıklarını silerken gördüm,  

(O an) ‘Korkarım güneş sırrımızı açık edecek’ dedim, o ise, ‘Aman Allah’ım! Beni 

kız kardeşim mi ifşa edecek!’ deyiverdi.” 

İbn Sâre’nin de hissi gazel içeriğine sahip gazelleri bulunmaktadır. Bir gazelinde 

sevgilinin ziyareti üzerinde durur ve belâgat sanatlarına yer vererek isteklerini ifade 

eder:421 (tavil) 

ــــد ــ ــــخــ ــ ــــد وا�ــ ــ ــــخــ ــ ــــ� ا�ــ ــ ــــنِ �ــ ــ �ــ ــــَ ــ ــــتــ ــ نــ ــــِ ــ ھ ثــ ــــُ ــ ــــتــ ــ ــــلــ ــ ــــبــ ــ ــــقــ ــ  فــ

 

ـــــي  ــ ـــــن زار�ــ ــ ـــــ�ــ ــ  حــ
ً
ـــــة ــ ـــــلــ ــ بــ

ُ
ـــــ ــ ـــــھ قــ ــ ـــــنــ ــ تُ مــ ـــــْ ــ يــ ـــــَّ ــ ـــــنــ ــ ـــــمــ ــ  تــ

 

 
ـــــل الأ ــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفضــ ــتــ ـــ ـــــول بــ ـــــاحِ أقــ ـــــورد قــ ـــــ� الــ ــ�ــ ـــ عــ  

 

ـــــي  ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــرك إنــ ــ ـــــغــ ــ ــثــ ـــ ــ ـــــ� بــ ــ دْ �ــ ــُ ـــ ــ ـــــھ جــ ــ ـــــتُ لــ ــ ــلــ ـــ ــ  وقــ

 “Ziyaret ettiğinde onu öpmek istedim ve yanaklarından iki defa öptüm,  

 
419  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 107. 
420  İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn, s. 150. 
421  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 826.; Papatya; diş, gül; yanak. Kaynaklarda bu şiirin bir erkeğe mi 

yoksa bir kadına mı söylendiğine dair bir bilgi bulunmamakta, her halükarda hissi gazel içeriğine sahip 
olduğu için tercih edildi. 



96 
 

Ona, “Ağzınla bana cömert davran” dedim, zira ben papatyaları güllere tercih 

ederim.” 

Bazı şiirlerde hissî gazelin ötesine geçen bir aşırılık ve gayri ahlâkî tutum vardır. 

Bu tarzda İbn Saîd’in bir kızla ilişkisini detaylarıyla anlattığı beyitleri şu şekildedir:422 

(kamil) 

ــــــؤادً  ــ ــ ــــــا فــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــُ أحــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــالــ ــ ــ ــــــات بــ ــ ــ ــــــاء�َ ا مــ ــ ــ حــ  

 

ــــتْ   ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــثــ ــ ــ ــ ــ�َّ  فــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــَ  عــ ــ ــ ــ ــــوامــ ــ ــ ــققــ ــ ــ ــ ــانــ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــا بــ ــ ــ ــ هــ  

 
ـــــذراءَ  ـــ ــ ــ ــِ  عــ ـــ ـــ ــ ــ  مــ

ْ
ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــدُّ  لَ ثــ ـــ ــ ــ  رَّ الــ

ْ
ـــــذ ـــ ــ ــ ـــــعــ ـــ ــ ــ راءة الــ  

 

ـــــُ   ــ ــ ـــــد�ــ ــ ــ ـــــتُ ووجــ ــ ــ ـــــكــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــا مــ ــ ــ ـــــا لمــ ــ ــ ـــــِ  �ــ ــ ــ ـــــاعــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــا�ــ ــ ــ نــ  

 
ــُ  ــــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــــــ�كــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــَ فــ ــــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــــــا كــ ــ ــ ــــــرَ �ــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ اءرارة صــ  

 

ــ ــــ  ــ ـــ ــ ــ ــــاءت إ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوَ  �َّ جــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرة ةٍ دَ رْ �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ مــ  

 
ــَ  ــ ــ ــــجــ ــ ــُ رَ فــ ــ ــ ــُ ى مــ ــ ــ ــا مــ ــ ــ ــْ ذابــ ــ ــ ــِ نــ ــ ــ ــــيجــ ــ ــائــ ــ ــ ــــرجــ ــ ــا لــ ــ ــ حــ  

 

ــْ   ــ ــبــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ وســ ــ ــرَّ �ــ ــ ــمــ ــ ـــــا احــ ـــــا مــ ــَ  �ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا صــ ــ�ــ ــ ــ�ــ ــ ــوهمــ ــ فــ  

 “Bana sımsıkı sarıldı, ızdırap yüzünden ölmüş kalbime hayat verdi,  

Onun dizginlerini elime aldığımda onu, el değmemiş bir inci gibi buldum, 

Bana kırmızı bir gül gibi geldi, ben onu sarı bir papatya olarak bıraktım,  

Onun saf kırmızılığını yağmaladım, o benim arzuma boyun eğmiş ve erimiş 

başarılı bir şekilde aktı.” 

Genel itibariyle Arap şiirinde kadının övülesi özelliklerinden olan beyaz renk bu 

dönem şiirlerinde görülür. Bazen sevgilinin beyazlığını güneşe, bazen aya bazen de 

yıldıza benzetmişlerdir. Muhammed b. Iyaz’ın sevgilisine seslendiği şu beyti buna 

örnektir:423 (kamil) 

ـــــداق ــ ــ ـــــات والأحــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ـــــوجــ ــ ــ ــــن الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ  بــ

 

كَ   ـــــَ تــ ـــــَ ا هــ ـــــً ـــــبــ ـــــوكــ ـــــا �ــ ــــــا يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحشــ  وا�ــ
َ
ة ـــــّ نــ ـــــَ ـــــدُجــ الــ  

 

 
“Ey bakışlarının ve yanaklarının güzelliği ile karanlığı yok eden yıldız!” 

Sevgilinin ağzı, dişleri, koyu renkli dudakları da şairlerin kullandığı temalar 

olmaya devam etmiştir. Onun tükürüğü bir şifa kaynağıdır. Ebu Rebi’nin bu minvaldeki 

beyitleri sırasıyla şu şekildedir:424 (reml, tavil, tavil,kamil) 

 
422  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb,  II, 265. 
423  Ebu Bahr Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, (nşr. Abdulkadir Hamdâd), Beyrut, 1939, s. 96.; Muvahhid 

halifesi en-Nâsır dönemi şairlerinden olan Ahmed b. Şatriyye’nin şiirinde de çokça klasik teşbih 
unsurlarını görmek mümkündür. Bkz. İbn Saîd, el-Muğrib, I, 140. 

424  Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, s. 52, 62, 73, 81. 



97 
 

ــــا ـــ ــ ــ ــــفــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــــا أهــ ـــ ــ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــــدِّ رطــ ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ــــس الــ ـــ ــ ــ ــــائــ ـــ ــ ــ  مــ

 

ـــــى   ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــولَ الــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعســ ــ ــ ـــــرِ مــ ــ ــ غــ
َ

ـــــ ــ ــ ـــــثــ ــ ــ ـــــيَّ الــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــبــ ــ ــ  حــ

 
ــا ــ ــ ـــــوعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا تضــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــا ذكــ ــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھ مســ ــ ــ ــــدت لــ ــ  وجــ

 

 

 

ـــــھ  ــمــ ــ ــظــ ــ ــؤٍ راق نــ ــ ــؤلــ ــ ــن لــ ــ ـــــت عــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتســ ــ  إذا ابــ

 
ــــر ـــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ اال�ــ ـــــِ لَ بــ

ـــــَ حــ
ْ

ــــ كــ
َ

ــــ ـــــد تــ ـــــلٍ قــ ــــيــ ــــلــ ــــرفٍ عــ  وطــ

 

ــــھ  ــــن فوقــ ـــ ــ ــ ــــك ا�حســ ــــحــ ـــ ــ ــ ــــبٍ ي�ــ نيــ
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ  و�غرٍ شــ

 
ــــاب ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــم ورضــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبســ ـــ ــ ــ ــن مــ ـــ ــ ــ ــھ مــ ـــ ــ ــ ــرم بــ ـــ ــ ــ  أكــ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ـــــھ  ــابــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلَ رُضــ ـــــيــ لــ
َ

ـــــ ـــــغــ ـــــي الــ ــــــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ رٍ �شــ ِ
ّ

ــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــؤَشــ  ومــ

 “İnci gibi sıralı dişleri, bal gibi koyu renkli dudakları, taze, zarif ve incecik 

boyu.”   

“Güldüğünde parlar incileri, onda yayılan hoş bir koku buldum.” 

“Kendisiyle güzelliğin güldüğü parlak dişleri, sihirle sürme çekilmiş hasta edici 

bakışı.” 

“Öyle bir ağzı var ki tükürüğü susuz kalmışa şifa verir, onunla gülümseme ve 

tükürük ikram eder.”   

  Dinî muhtevanın birçok şiir türünü etkilediği gibi gazel türünü de etkilediğini 

ifade etmek gerekir. Özellikle Muvahhidler dönemi için söz konusu olan bu durum birçok 

şiirde görülebilmektedir. Bu etki dinî kavramlar, kelimeler, ifadeler ve konular şeklinde 

şiire sirayet etmiştir. Safvan b. İdris’in424F

425 bir beyti şu şekildedir:425F

426 (recez) 

راه
َ

ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــنِ  تــ ـــ ــ ــ ـــــؤمــ ـــ ــ ــ ــاـلمــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا  �ــ ـــ ــ ــ نــ ــْ ـــ ـــ ــ ــ يــ
َ

ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــا  لــ ـــ ــ ــ نــ ِ
ــّ ـــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ـــ ــ ــ هــ  

  

ــــي  ــ �ــ ــَ ــ ــ مــ ــَّ ــ ــ يــ
َ

ــ ــ ــ نْ  تــ ــَ ــ ــ ھُ  مــ
ُ

ــ ــ ــ ــرْفــ ــ ــ   طــ
ٌ

ف ــــَ ــ ــعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتضــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ مُســ  

 “Cılız bakışlı birisi aklımı başımdan aldı, sen onu yumuşak ve iyimser bir mümin 

zannedersin.” 

Gazel şiirlerinde dikkate değer bir diğer konu ise şairlerin sevgili karşısında 

kendilerini alçak ve zelil görerek sevgiliye “سیدي/efendim” şeklinde hitap etmeleridir. 

 
425  Safvan b. İdris b. İbrahim b. Abdirrahman b. İsa b. İdris et-Tücibî el-Mürsî, 561 yılında Mürsiye’de 

doğdu. Önemli bir kültürel ve edebî birikime sahip olmasına rağmen devlet divanında görev 
almamıştır. Dolayısıyla yöneticilerle ilişkisinin de olmadığı ifade edilir. Hem şiir hem de nesir 
alanında çok önemli bir yeteneğe sahiptir. En önemli eseri, döneminin ediplerinin ve şairlerinin edebî 
ürünlerini derlediği “Zâdu’l-Musâfir ve Ğurratu Muhayye’l-Edebi’l-Sâfir”dir. Kırk yaşına varmadan 
vefat etmiştir. Ediplerle olan sıkı ilişkileri, şiirlerinin çoğunluğunu ihvaniyyat konularına ayırmasına 
neden olmuştur. Bkz. Ebu Bekr b. Abdillah b. Abdirrahman b. Ahmed b. Ebi Bekr el-Kudâî İbnü’l-
Ebbâr, el-Muktedab min Kitâbi Tuhfetu’l-Kadîm, (thk. İbrahim el-Ebyarî), Dârü’l-Kitâbi’l-Mısrî, 
Kahire, 1989, s. 135.; Detaylı bilgi için bkz. Muhammed b. Şerife, Edîbü’l-Endelüs: Ebu Bahr et-
Tücibî, Matbaatü’n-Necâhi’l-Cedîde, Kazablanka, 1999, s. 9-85. 

426  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 117. 



98 
 

Bunun yanında bazı şairlerin sevgililerine müzekker zamirlerle seslendikleri ve 

sevgilililerini ifşa etmek istemedikleri de görülmektedir.427 

2. Şaz Gazel 

Gazel ile ilgili bir diğer konu ise “el-gazelu’ş-şaz/el-gazelü bi’l-müzekker/el-

gazelü fi’l-müzekker” gibi isimler verilen ve erkeklere yazılmış olan gazellerdir. Şaz 

gazelin ne zaman yaygınlaşmaya başladığına dair farklı görüşler mevcuttur. Bir kısım 

araştırmacılar bunun Abbâsî devrinde İranlılar vasıtasiyle meydana geldiğini iddia 

ederken,428 diğer bir grup ise şaz gazelin Câhiliye’den itibaren var olan bir tür olduğunu 

ifade ederler.429 Dönem araştırmacılarından Hedara, şaz gazelin gelişiminin medeniyet 

ve refah ortamının gelişmesinin veya Maniheizm inancının etkisinin bir sonucu 

olabileceğini ifade eder.430 Bu tür şiirin en önemli temsilcileri Ebu Nüvâs, Yusuf b. el-

Haccâc, Hüseyn b. Dahhâk gibi isimlerdir. 

Endülüs Emevîleri döneminde de bu durum gelişmeye devam etti. Hatta öyle ki 

halifelerin medh edildiği şiirlere dahi girdi.431 Şaz ilişkilerin artması, yeni bir eğlence 

vasıtası aramanın sonucu olabilir.432 Bu durum, esirler sebebiyle bölgedeki kadın 

sayısındaki artışla veya yabancı genç erkeklerin çok olması ile de açıklanabilir.433 

Merrâküşî’nin zikrettiği üzere o dönem Rum kızlarının artışı sebebiyle insanlar kızlarını 

daha fazla süslemeye başlamışlardı. Diğer türlü evlenme şansları kalmıyordu.434 Bu 

anlatı, dönemin genel yapısını anlamak için önemli ipuçları vermektedir. 

  Klasik kaynaklardaki bilgilere göre ders veya edebî  meclislerde şaz gazel 

inşad eden birçok alim ve edip vardı.435 Daha da ötesinde Muvahhidler döneminde İbn 

 
427  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 364. 
428  Hedara, İtticâhâtu’ş’Şi‛ri’l-Arabî fi’l-Karni’s-Sânî, s. 517. 
429  Bu durumu geniş bir şekilde tartışan ve değerlendiren Hüseyin Bekkar, Câhiliye’den itibaren bazı ferdi 

eğilimlerin var olduğunu kabul eder. Ancak toplumda yaygınlaşmasının Abbâsîler devrinde hicri 
ikinci asırdan itibaren olduğunu ifade ederek Arap topraklarına yerleşen İranlıları adres gösterir. 
Detaylı bilgi için bkz. Bekkar, İtticâhâtu'l-Gazel fi'l-Karni's-Sânî el-Hicrî, s. 183-202. 

430  Hedara, İtticâhâtu’ş’Şi‛ri’l-Arabî fi’l-Karni’s-Sânî, s. 518-520. 
431  Sultanî, “İtticâhâtu’ş-Şi‛r fî Asri’l-Murâbıtîn bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs”, s. 142. 
432  Salah Halis, İşbiliyye fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1965, s. 100. 
433  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 118. 
434  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 38. 
435  Kıftî, ilim meclislerine gelen güzel yüzlü üç kardeşe bir alimin aşık olduğunu nakleder. Bkz.  İnbâu’r-

Ruvât, (thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim), Dârü’l-Fikr, Kahire, 1986, II, 143.; İbn Saîd, İhtisaru’l-
Kıdeh, s. 155.; İbn Hâkân, şair İbn Vehbûn’un erkek sevgilisinden, İbn Hazm ise cami cemaatinden 
birinin, güzel bir genç uğruna camisini değiştirdiğinden bahseder.; İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 242. 



99 
 

Meymun isimli bir şair, halife Abdülmü’min’in huzurunda Ebu’l-Kâsım isimli bir erkeğe 

yazdığı gazelini inşad etmiştir. Bunun üzerine halife onu huzurundan kovmuş ve bir daha 

oraya alınmamasını emretmiştir.436 Üst düzey edep ve ilim sahiplerinin dahi bu tarz 

şiirden uzak durmamaları şaz ilişkilerin veya şaz eğilimlerin Endülüs toplumunda ne 

derece normalleştiğinin bir göstergesidir.437 İbn Saîd’in naklettiğine göre bir grubun aşık 

olduğu yakışıklı bir genç ölünce Ebu Ca’fer Ahmed el-Kessâd şu beyti inşad etmiştir:438 

(seri) 

ـــــضٍ  ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــــ� �ــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــي عــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــبــ ــ ــ ـــــم يــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعضــ ــ ــ  �ــ

 

 

 

ـــــم  ــ ــ ــأتــ ـــ ــ ــ ــ� مــ ـــ ــ ــ ــــاق �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعشــ ـــ ــ ــ ــح الــ ـــ ــ ــ ــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وأصــ

 “Aşıkları matem içerisine girdiler, hep beraber ağlıyorlar.” 

 Dönemin yapısını yansıtması bakımından ünlü kadı ve fakih Ebu Bekir İbnü’l-

Arabî (ö. 542/1148)’nin bir gün oturmuş namazı beklerken mescide giren Rum bir gence 

yazdığı beyitleri zikretmek yerinde olacaktır. Elinde bir mum ile safların arasından gelen 

genci tasvir eden beyitler şu şekildedir:439 (seri) 

ــاد ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ  يــ ــ ـــ ــ ــ ــييــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ـــ ــ ــ ــورُ  خــ ــ ـــ ــ ــ ــا نــ ــ ـــ ــ ــ ــارَ  هــ ــ ـــ ــ ــ ــانــ ــ ـــ ــ ــ هــ  

 

 

 

 

 

 

 

ــةٍ   ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ  وشــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــــحــ ــ ــ ــا تــ ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ   لــ
ٌ
ــــة ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

ــــــُ   ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ لــ ــــــّ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــتْ  ھلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــارَ  وأتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا عــ ــ ــ ـــ ــ ــ هــ  

 

ـــــولا   ــ ــ ــُ  لــ ـــ ــ ــ ـــــىنــ ــ ــ ـــــسٍ  �ــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــــتْ  نــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــا  �ــ ــ ــ �ــ ــّ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ غــ  

  “Bir mumu başka bir mum taşıyor. Onun ışığı diğerinin ateşini gölgede bırakıyor,  

Nefsimin günahı engelleyen idraki olmasaydı, onu öperdim ve bir ayıp işlerdim.” 

Dönemin zahid, fakih ve muhaddislerinden birisi olan İbnü’l-Velid et-Tartuşî (ö. 

520/1127)’nin benzer beyitleri ise şu şekildedir:440 (meczu kamil) 

ــُ  ــ ــ ـــ ــ ــ تحــ ــــّ ــ ـــ ــ ــ ــــھ فــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــائــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــد شــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ســ  

 

 

 

 

 

 

ـــــرٌ   ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ  قــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن ادَ بــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�  مــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدِ  غــ ــ ـــ ــ ــ وعــ  

ــــ�  ـــ ــ ــ ــــھ �ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــــن فــ ـــ ــ ــ ــــر  مــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ   خــ
َ

ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــدوشــ ـــ ــ ــ هــ  

 

ــــُ   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ لــ ــــّ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتُ  ھقــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا ورشــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ مــ  

ـــــ� ب  ـــ ــ ــ ـــــاح إ�ــ ـــ ــ ــ بــ ـــــّ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدّ  الصــ ـــ ــ ــ ـــــجــ ـــ ــ ــ ـــــتــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ المســ  

 

ـــتُ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــثــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــاه ولــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــن فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــرو  مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــغــ ــ ــ ـــ ــ ــ الــ  

 “Birden bir ay belirdi… Her tarafı şansla çevrili. 

Onu öptüm ve ağzındaki bal ile şarabı emdim,  

Ağzını güneşin batışından bir sonraki sabaha kadar öptüm…” 

 
436  Celaleddin es-Suyûtî, Buğyetu’l-Vuât, (thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim), el-Mektebetü’l-Asriyye, 

Sayda, ty., I, 147-148.; Ali b. Ebi Zer‛, el-Enîsü’l-Mutrib, s. 205. 
437  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 54. 
438  İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn, s. 71. 
439  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 27. 
440  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 89. 



100 
 

Yine dönemin alimlerinden ve İşbiliyye’de namaz kıldıran Ali b. Cabir ed-

Debbâc’ın beyitleri ise şöyledir:441 (basit) 

ــــ�ن: من قرب  ـــ ــ ــ ــــمســ ـــ ــ ــ ــــرت شــ ـــ ــ ــ ومن �عـــدأبصــ  

 

 

 

 

 

ــــا   ــ ــــدت لمــ ــ ــــبــ ــ ــــس تــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــق وشــ ــ ــــة الأفــ ــ ــــاديــ ــ بــ  

ـــــذه  ــ ـــــا  وهــ ــ ـــــورهــ ــ ـــــي نــ ــ ــــفــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن �شــ ــ ـــــد مــ ــ ـــــرمــ ــ الــ  

 

ــــــ�ي ع�ن ناظرها  ــ ــ ــــــمس �ع�ــ ــ ــ  من عادة الشــ

 “Ortaya çıktığında ve güneş doğduğunda iki güneş görüyorum, biri yakın diğeri 

uzak,  

Güneş aslında gözleri bulanıklaştırır, ancak bu güneşin ışığı gözlerdeki 

iltihaplara bile iyi geliyor.” 

Bu gazeller gerçek yaşantının bir yansıması olabileceği gibi hayal dünyasına da 

işaret ediyor olabilir. Bu noktada şiir ile hayal dünyasının yoğun birlikteliği 

unutulmamalıdır. Nitekim İbn Hafâce de bu konuyu şöyle ifade etmektedir: “Şiirde 

önemli olan unsur hayaldir, doğru söylemek değildir. Ayrıca şiirde yalan söylemek de 

ayıplanacak bir durum değildir. Her sözün söyleneceği bir durum vardır.”442  

Bu tür gazeller Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde de gelişmeye devam etti. 

Bu dönem şaz gazel yazanların en önde gelenleri İbn Sehl ve İbn Hişâm, Safvan b. İdris, 

İbn Hafâce, İbn Sâre , İbnü’z-Zekkâk gibi isimlerdir. 

Bu dönem şairler tarafından çok fazla tercih edilen şaz gazellerin içerikleri, 

tasvirleri ve teşbihleri kadına yazılmış gazeller ile genel çerçevede benzerlik gösterir. 

Şairlerin bu tür gazellerde, favori, yanak, sakal, bıyık, zülüf ve ben gibi niteliklere 

odaklandığı görülür. Bilhassa favori, şiirlerde önemli yer kapsar.443  

İbn Hafâce, tabiat unsurlarını gazeli ile mezcetme eğilimini şaz gazelde de 

sürdürmektedir:444 (kamil) 

ــَ  ـــ ــ ــَ  اءٌ مــ ـــ ــ  يــ
ُ

ــ ـــ ــ ــــَ بِ  ورُ ثــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــْ صــ ـــ ــ ــَ فــ ـــ ــ ــَ حــ ـــ ــ ــْ تــ ـــ ــ   ھِ يــ
ُ

ــ ـــ ــ ـــْ طــ ــ ــ  حــ
َ

ـــ ــ ــ بُ لــ  

 

ــأنَّ   ــ ـــ ــ ــ ــَ  وكــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــْ صــ ــ ـــ ــ ــ ــَ فــ ــ ـــ ــ ــ ــَ حــ ــ ـــ ــ ــ دَّ  ھُ تــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ــِ  و�ــ ــ ـــ ــ ــ ه ذارِ عــ  

 “Onun yüzü gürül gürül akan bir su, favorisi bir yosun, onun kokusu ise tütsü 

gibidir.” 

 
441  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 66. 
442  Dîvânu İbni Hafâce, s. 10. 
443  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 122. 
444  Dîvânu İbni Hafâce, s. 190. 



101 
 

İbnü’z-Zekkâk’ın bazı aşıklarının olduğu bilinmektedir. Onun gazellerinde tabiat 

unsurlarını dayısı İbn Hafâce gibi çokça kullandığı görülmektedir. Aşkında aşırıya gider 

ve sevgiliyi fazla yüceltir. Onun kölesi Ebu’l-Velid’e yazdığı ve tabiat ile ilgili teşbih ve 

tasvirlerle dolu olan bir şiiri şu şekildedir:445 (kamil) 

 
ُ

ــ ــ ــ ــ ردي ظــ ــُ ــ ــ ــ ــارستــ ــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ــي الــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ــ ــالــ ــ ــ ــ ــا بــ ــ ــ ــ ــاهــ ــ ــ ــ بــ  

 

 

 

 

 

 

ـــــوى   ـــــف أحــ ــهــ ـــ ـــــفــ ــهــ ـــ ـــــةٍ  ومــ ــلــ ـــ ـــــقــ ـــــى ذي مــ ـــــ�ــ ــلــ ـــ الــ  

 
ــــق ـــــالــ ــــم بــ ــــــائــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنســ ـــــل الــ ــــعــ ـــ ــــفــ ــ ـــ ــ ــ ــــسضــ ـــــائــ ـــــب المــ يــ  

 

ـــــذابُ بـــــمـــــ�ـــــجـــــ�ـــــي  ـــــھ الـــــعــ ـــــائـــــلــ ــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــتْ شــ  فـــــعـــــلــ

 
 
ُ
ــــح أ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاــلصــ ــ ــــِ �ــ ــ ــــلــ ــ ــــسطــ ــ ــــل دامــ ــ ــــيــ ــ ــــت لــ ــ ــــحــ ــ ع تــ  

 

ــــُ   ــ ــــن هــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــغصــ ــ ــاــلــ ــ ل �ــ ــــَ ــ يــ ــــْ ــ ــــبٍ أهــ ــ ــــيــ ــ ــــثــ ــ ــــ� كــ ــ ــــ�ــ ــ زَّ عــ  

 
ـــــامُ  ــهــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــتْ ســ ـــــخــ ــ ـــ ــ ــ ـــــائــــس ر�ــ ـــــا �ــــ� الــــبــ ــ�ــــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ قســ  

 

ا  
ً

ـــ ــ ــ ـــظــ ــ ــ ـــواحــ ــ ــ ـــد أدَرْتَ لــ ــ ــ ـــقــ ــ ــ ـــد لــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــولــ ــ ــ ـــا الــ ــ ــ  أأبــ

 “İnce belli, koyu dudaklı, keskinliği ile nice yiğitleri yok eden gözün sahibi,  

Meltem rüzgarının kuru dallara yaptığı gibi güzel huyu ile (insanlara) can verir,  

Kum birikintisinin üzerinde titreyen bir dal, karanlık geceleri yok eden parlak bir 

sabah,  

Ey Eba Velid! Bakışlarının okları ile bir zavallıya isabet ettin.” 

Kadına söylenen gazelde olduğu gibi bu tür gazelde de göz ve boy unsurları ön  

plana çıkarılmaktadır. Bu özellikleri ile sevgili, güneş ve ceylana benzetilir. Bu tarzdaki 

İbn Bakî’nin bir gazeli şöyledir:446  (basit) 

ـــــل؟ ـــ ــ ــ اب والعســ ــ� ـــ ـــ ــ ــ  ر�قــا ح�ى �ـاـن فيــك الصــ

 

 

 

 

 

 

ـــــم  ــ�ــ ـــ ــ�ــ ـــ ــيــ ـــ ـــــا وأطــ ـــــاظــ ـــــحــ ـــــاس أ�ــ ــنــ ـــ ـــــل الــ ــتــ ـــ ـــــا أقــ  يــ

 
ـــــدُ  وردٌ  ــ ـــــز�ــ ــ ـــ ــــيــ ـــــھ الــ ــ ـــــيــ ــ ـــــلك فــ ــ ـــــجــ ــ ـــــخــ ــ راح وا�ــ  

 

ــــحنِ   ـــ ــ ــ ــــمس طـــــالعـــــةخـــــدِّ  �� �ــ ـــ ــ ــ ك وهو الشــ  

 
 
ُ
  بُ ت ــْمن خــدك الك

َ
ــــُ ظــِ حْ أو من � ــ ـــ ــ ــ لك الرســ  

 

ــــدده   ــ ــ ــــجــ ــ ــ ــــي يــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــــ� قــ ــ ــ ــــك �ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــــان حــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ  إيــ

 “Ey insanların en öldürücü bakışına ve en tatlı tükürüğüne sahip genç! Ağzına ne 

zaman bal döküldü? 

Güneş gibi parlayan yanaklarında, şarap ve utangaçlığın kırmızılaştırdığı bir gül 

var,  

 
445  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 192. 
446  İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-A‛yân, VI, 204. 



102 
 

Kalbimdeki aşkının imanını, kitap olarak yanağın resul olarak bakışların 

yeniliyor.” 

Muvahhidler döneminde de şaz gazel genişleyerek devam etti. Daha önce 

bahsedildiği üzere dönemin daha özgür ve hoşgörülü yapısı edebî çalışmaların her alanda 

daha fazla gelişmesini sağladı.447 Bu durum elbette şaz gazel için de geçerlidir.  

Bu tür gazel ile ilgilenen en önemli şairlerden biri muhtemelen Muvahhidler 

dönemi şairi İbn Sehl el-İsrailî el-Endelüsî448 (ö. 649/1251)’dir. Onun divanının büyük 

bir bölümünü oluşturan gazel şiirleri, sevgilisi Musa b. Abdussamed hakkındadır.449 Bu 

kişinin, onun duygu ve düşünce dünyasını ifade eden bir remiz olduğu iddia edilmiştir. 

Ancak kaynaklardaki nakiller incelendiğinde onun gerçek bir kişi olduğu anlaşılmaktadır. 

Musa, İşbiliyye şehrinde güzelliği ile meşhur bir gençti. Nitekim İbn Haccâc450 ve Ebu’l-

Abbas Ahmed el-Kessâd451 gibi şairlerin de ona dair şiirleri mevcuttur. el-Kessâd’ın 

Musa’ya dair bir beyti şu şekildedir:452 (hafif) 

ــــــن أراهُ  ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ وف حــ
ُ

ــــــ ــ ــ ــــــوُقــ ــ ــ ــــــقُ الــ ــ ــ يــ ــِ ــــ ــ ــ طــ
ُ
 لا أ

 

ــىــى  ــ ـــ ــ ــ تُ  مــن نــورِ مــو�ــ ـــــْ قــ عــِ ــــُ ــ ـــ ــ ــ ـــــد صــ ـــــا قــ  وأنــ

 “Musa’nın nuru çarptı beni, kendime hakim olamıyorum onu görünce.” 

Musa’nın kaynaklarda Yahudi olduğu ifade edilir. es-Safedî’nin Ebu Hayyân ((ö. 

745/1344)’dan naklettiği ifade şöyledir: “Bir divana sahip olan İbn Sehl’in şiirinin 

 
447  es-Sâmirrâî ve dğr., Târîhu’l-Arab ve Hadâratühüm fi’l-Endelüs, s. 348.  
448  Ebu İshak İbrahim b. Sehl el-İsrailî el-İşbilî, İşbiliyye’de Doğup yetişip yine orada vefat etti. Babasının 

Arap asıllı olmadığı ifade edilir. İbn Debbac ve Ali eş-Şelevbinî gibi isimlerden ders almıştır. Beni 
Hûd ve Murâbıtîn dönemlerinde yaşamıştır. İbn Saîd ve er-Rundî gibi dönemin önemli isimleri ile 
sosyal ilişkilere sahiptir. Arap diline hâkimiyeti ile bilinir. Hayatının ilk dönemini Yahudi olarak 
geçiren şair, daha sonra İslâm’a girmiştir. İbn Saîd, ona İslâm’a girip girmediğini sorunca “İnsanlar 
zahiri, Allah ise batını bilir” şeklinde cevap vermiştir. Sebte valisi İbn Hallas’ın yanında katip olarak 
çalışmıştır. Gazel, mersiye, tasvir, medih ve birkaç beyit de olsa zühd konularında şiirler yazmıştır. 
Özellikle gazel şiirleri başarılıdır. Gazelleri şiirilerinin en büyük kısmını oluşturur. İkinci olarak en 
fazla kullandığı konu ise medihtir. Şiir sayısı olarak gazeller daha fazla olsa da beyit sayısı olarak 
medih şiirleri daha fazladır. Bu, gazel şiirlerinin genel anlamda kısa olarak mukatta olmasından 
kaynaklanmaktadır. Bu durum aslında dönem şairlerinin genel tutumunun bir yansımasıdır. Şiirlerinde 
gazele dair kendisinden önce kullanılmış bütün  tasvir ve manalara değinme gayretinde olmuştur. 
Gazellerinde hissi tasvirler öne çıkar. Kolay bir üsluba sahiptir. Şiirlerinde beyan sanatlarını kullanma 
açısından zorlamalar hissedilir. Müveşşahları da kasideleri kadar değerlidir. Şiirlerinde nağmelere 
vurgu yapmayı önemser. Birçok şiirinin günümüze ulaşmadığı kabul edilir. Bkz. Dîvânu İbni Sehl, s. 
5-10.; Ahmed Dayf, Belâgatu’l-Arab fi’l-Endelüs, s. 523-525. 

449  Yaklaşık yetmiş kaside ve maktu şiir şaz gazel türündedir. Normal gazel ile ilgili sadece birkaç beyit 
vardır.  

450  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 61. 
451  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 288. 
452  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 129.  



103 
 

çoğunluğu Müslümanlarla beraber eğitim gören ve ismi Musa olan Yahudi bir genç ile 

ilgilidir.”453 İbn Sehl’in yakın arkadaşlarından olan İbn Saîd ise “Bir gün İbn Sehl ile 

yürürken bir de baktık ki Yahudi Musa hamamdan çıkmış geliyor…”454 Diğer bir 

ifadesinde ise “İbn Sehl ile bir gün Ali eş-Şelevbînî’nin ilim meclisinde beraber iken 

içeriye İşbiliyye’nin şairlerinin tutkun olduğu sarı tenli genç girdi. Onun yüzündeki 

güzellik bütün karanlıkları yok edecek derecedeydi.”455 Bu rivayetler onun gerçek bir kişi 

olduğunun delilidir. Bunun yanında ilim meclislerindeki ortamı göstermesi açısından da 

İbn Saîd’in ifadesi önemlidir.  

Dönemindeki bu tarz gazelin normal karşılanması onun şaz gazelde aşırıya 

gitmesinin sebebi olabilir. Divanını tahkik eden İhsan Abbas’a göre şairin bu tutumu onun 

normal bir insan tabiatına sahip olma hususunda ve aşkta başarısız olmasının sonucudur. 

Ayrıca İbn Saîd’in ifade ettiği üzere çirkin bir görüntüye sahip olması da bu eğiliminin 

sebeplerinden biri olabilir.456 Bu durumu, onun şairlik yeteneğindeki eksikliğe 

bağlayanlar da olmuştur.457 Çok fazla şaz gazel şiiri bulunmasına ve bu şiirlerin 

çoğunluğunun hissî gazel niteliğinde olmasına rağmen İbn Sehl, gayri ahlâkî ve fuhşiyat 

içerikli şiirler nazmetmemiştir.458 Şairin şiirlerinde kendini alçak görme459 ve incelik 

dikkat çeker. O, aşkından dolayı çektiği sıkıntılardan mutlu olduğunu ifade eder.460 

Sevgilisine kavuşmanın imkansız olduğunu belirttiği beyti şu şekildedir:461 (tavil) 

ـــــالُ  ــبــ ـــــانُ  وإقــ ــى أو زمــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ــو�ــ ـــــا رُ  مــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا دَّ الصــ  

 

ـــــُ   ـــــم تــ ـــــب لــ ـــــائــ ـــــجــ ـــــاءُ �ــ ـــــقــ ـــــنــ ـــــعــ ـــــُ  درك فــ ـــــربمــ غــ  

 “Ulaşılamayacak nice harikalar var, Anka kuşu misali. Musa ile kavuşmamız ve 

gençliğin geri dönmesi gibi.” 

Sevgisinin yüceliğini anlattığı bir diğer şiiri ise şöyledir:462 (tavil)  

 
453  Halil b. İzziddin Aybeg b. Abdillah es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, (thk. Ahmed el-Arnaut vb.), Dârü 

İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut, 2000, VI, 5. 
454  İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, s. 78. 
455  İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, s. 77. 
456  İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, s. 73.; Dîvânu İbni Sehl, s. 17- 18 
457  Ahmed Dayf, Belâgatu’l-Arab, s. 201.  
458  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 266. 
459  Bu duruma (alçaklık kabul edilen) Yahudilik ve aşk unsurlarının sebep olduğu söylenir. el-Makkarî, 

Nefhu’t-Tîb, III, 523. 
460  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, s. 193-194. 
461  Dîvânu İbni Sehl, (thk. Yüsra Abdulgani Abdullah), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2003, s. 30. 
462  İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, s. 78. 



104 
 

ــــ� ــ ــــ�ــ ــ ــــدامــ ــ ــــ� مــ ــ ــــي �ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــــرقــ ــ ــــد أغــ ــ ــــذار وقــ ــ  عــ

 

ــة ال  ــ ــــت حيــ ــلــ ــ ـــ ــ ــ ــــحرت فؤادي ح�ن أرســ ـــ ــ ــ  �ــ

 

 

 

ـــــع ــ ـــ ــ ــ ـــــدائــ ــ ـــ ــ ــ ـــــام ذات بــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك والأيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفــ ــ ـــ ــ ــ ـــــكــ ــ ـــ ــ ــ  بــ

 

ــي  ــ ــ�ــ ــ ــيــ ــ ــنــ ــ ــــون مــ ــ�ــ ــ ــــى أن تــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت أخ�ــ ــنــ ــ ـــــا كــ  ومــ

 
ــ� ــ ــ ــــ�ــ ــ ــافــ ــ ــ ــــا ذاك نــ ــ ــــا ومــ ــ ــانــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ك إ�ســ ــ ــ�ــ ــ ــ ــغــ ــ ــ  �ــ

 

ــري   ــ ــ ــاظــ ــ ــ ــ� ونــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــذ ســ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــا يــ ــ ــ  ووالله مــ

  “Zülfünü (yılanını) bana gönderip beni büyüledin ve beni gözyaşı denizinde 

boğdun,  

Ölümümün ellerinle olmasından korkmuyorum, seninle güzel günler yaşadıktan 

sonra,  

Yemin olsun ki kulaklarım ve gözlerim senden başka birinden tat alamaz, başkası 

bana fayda da veremez ki!” 

Onun şiirlerindeki karakterin Hz. Musa olabileceğini iddia edenler vardır.463 

Ancak şiirleri dikkatle incelendiği takdirde bu iddianın doğru olamayacağı 

anlaşılmaktadır.464 Şair, dinî ögeleri ve kıssaları sevgiliye atıf yapmak için kullandığının 

farkındadır:465 (basit) 

 
َ
ــْ ق ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــِ دً صــ  ذِ ا لــ

ْ
ـــــ ـــــِ  كَ رِ كــ ـــــْ عــ ـــــَ دَ نــ  ا وَ هــ

َ
ـــــ ـــــَ �ــ ــَ رُّ عــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا ضــ  

 

 

ــُ   ـــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أصــ
َ
ـــَ و إ�ــــ� ق ــ ــ ـــ ــ ــ   صِ صــ

ْ
ــ  الــ
َ

ــ ــِ �ــ  وَ  يــــمِ لــ
َ

ــ ـــــِ وْ قــ ھِ لــ  

 “Senden bahsetmek adına el-Kelim’in kıssalarına yöneldim.” 

Şair aynı şekilde, dinî ögelere atıfta bulunarak yeni bir aşka başladığını anlatır:466 

(tavil) 

ـــــدي  ــتــ ـــ ـــــت أهــ ــنــ ـــ ـــــا كــ ـــــو لا الله مــ ـــــت ولــ ـــــديــ  هــ

  

ـــــد  ــمــ ــحــ ـــــب مــ ــحــ ــى بــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ــو�ــ ــن مــ ـــــت عــ ــيــ ــلــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ســ

 

 
ـــــد ـــــت بـــــمـــــحـــــمــ ــلــ ــىـــــى عـــــطـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة مـــــو�ــ ـــــريـــــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

 

ــِ   ــ ــ ــــن قــ ــ ــــا عــ ــ ــاــن ذاكومــ ــ ــــد �ــ ــ ــــ� قــ ــ ــا  ،�ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ وإنــ  

 “Musa’yı unutup Muhammmed’in aşkıyla teselli buldum, Allah istemeseydi 
hidayete eremezdim,  

Durum bu iken bu kızgınlık neden? Musa’nın şeriatı Muhammed’le yok edilmedi 
mi?” 

 
463  Muhammed el-İfrani,  el-Mesleku’s-Sehl, (thk. Muhammed el-Umari), Vizâretü’l-Evkâf, Mağrib, 

1997, s. 74.  
464  el-İfrani,  el-Mesleku’s-Sehl, ilgili dipnot. 
465  Dîvânu İbni Sehl, s. 10. 
466  Dîvânu İbni Sehl, s. 32. 



105 
 

Bu beyitler İbn Sehl’in Müslüman olduğunun ve şiirlerindeki Musa karakteriyle 

de Hz. Musa’yı kastettiğinin delili olarak kabul edilmektedir. Ancak bu beyitlerin ona ait 

olduğu şüphelidir. Nitekim İbnü’l-Ebbâr, bu beyitleri Ebu Zeyd Abdurrahman es-Sâlimî 

isimli bir şaire nispet etmektedir.467  

İbn Sehl, şaz gazeller nazmetmiş olsa da şiirlerinde dinî ögelerin ve vurguların 

fazlalığı dikkat çeker. Özellikle Hz. Musa kıssasının üzerinde durur. Muhtemelen aşkını 

ifade ederken kendi inançsal ögelerinden de kopmak istememiştir.468  

Dönemin şairlerinden er-Rusâfî’nin bu tür birkaç gazeli bulunmaktadır. Onun, 

dokuma işi ile uğraşan bir kişiye dair gazeli şu şekildedir:469 (basit) 

ـــــمْ  ــ�ــ ـــ ـــــم �ــ ـــــو لــ ــُ  لــ ـــ ـــــمــ ــَ بــ ـــ ــتــ ـــ ــبــ ـــ ـــــدر مــ ـــــقــ ذلِ ذال الــ  

 

 

 

 

ــَ   ــ ــ ــــھ عــ ــ ــبــ ــ ــ ــــ� حــ ــ ــــ�وا �ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــد أكــ ــ ــــوا وقــ ــ ــالــ ــ ــ  قــ
َ
ــــ� ذ ــ �ــ  

 
ــــ�تُ  ــ ــ�ــ ــ ــ ــــ�  لاخــ ــ ــــك �ــ ــ ــــس ذلــ ــ ــيــ ــ ــ ــــن لــ ــ ــــكــ ــ ذاك ولــ  

 

ـــــَّ   ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت لـــــو أن أمـــــري �ـــــ� الصــ ـــــة �ـــــ�فـــــقـــــلــ ابــ  

ـــــي   ـــــ�ــ  ألــ
ُ

ـــــ ـــــَ المــ ـــــَّ قــ   لِ بــ
ُ

ـــــ ـــــر المــ ــــــاحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوى ســ ـــــَ أحــ ل قــ  

 

ــُ   ــ ــ ــ ــَ عــ ــ ــ ــ ــــھ حــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــَ لــ ــ ــ ــ  بــ
َّ

ــ ــ ــ ــ ــثــ ــ ــ ــ ــــي الــ ــ ــ ــــرَ �ــ ــ ــ ــــاطــ ــ ــ ــــر عــ ــ ــ هغــ  

 
 

َ
ــ ـــ ــ ــ ــن �ــ ـــ ــ ــ ــَ مــ ـــ ــ ــ  حــ

َ
ــ ـــ ــ ــ ــزِ ظــ ـــ ــ ــ ــغــ ـــ ــ ــ ــــادن الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ل ات الشــ  

 

ـــــَ   ـــــأمــلــتــ ـــــاك مــُ إذا تــ ـــــتَ ھ أعــطــ ــئــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــاشــ ـــــا مــ لــتــفــتــ  

 
ـــــدلِ  ـــــب مـن بــ ـــــل �ـ� ا�ـحــ ـــــا�ـ� وهــ  أخـرى الـلـيــ

 

ـــــدلا  ــــوى بــ ــــهــ ــــ� الــ ـــــواه �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� ســ ــــ�ــ ـــــات أ�ــ ــ�ــ ــ ــــ�ــ  هــ

 “Beni, onun aşkından dolayı kınayarak; (keşke) değersiz ve sıradan birine aşık 

olmasaydın, dediler. 

Ben onlara; ona aşık olmak elimde değil ki ondan vazgeçeyim, dedim.  

Onun inci dişlerine, kokusuna, koyu dudaklarına, büyüleyici bakışına vuruldum,  

Onu düşündüğünde, sana yönelerek düşleyebileceğin en cilveli ceylan bakışını 

atar, 

Onun dışında başka birini sevmem nasıl olur? Asla! Hem aşkta başka biri 

mümkün mü?” 

 
467  İbnü’l-Ebbâr, el-Muktedab, s. 113.  
468  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 270.; Müncid Mustafa Behcet, el-Edebü’l-

Endelüsî, s. 206-207. 
469  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 116.; er-Rusâfî’nin farklı işlerle uğraşan gençler ile ilgili şiirleri de mevcuttur. 

Bkz. s. 35, 42, 78, 108,  



106 
 

İbn Şekîl ise dişleri sararmış bir gence aşık olduğu için kendisini kınayanlara 

cevap vermektedir:470 (tavil) 

ـــــورد  ــ ـــــ�ي مــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــي دون غــ ــ ـــــا�ــ ــ ـــــنــ ــ ـــــتُ هــ ــ ـــــلــ ــ ـــــقــ ــ  فــ

 

ــــــھ  ــ ــ ــــــح بــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــ� قــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــواه عــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــوا أ�ــ ــ ــ ــــــالــ ــ ــ  وقــ

 
ــورد  ـــ ــ ــ ــن يــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــايــ ـــ ــ ــ ــل أحــ ـــ ــ ــ ــ� �ــ ـــ ــ ــ ــــاـن �ــ ــ ــ  إذا �ــ

 

ـــــا  ــبــ ــلـ ـــــاء طـــحـ ـــــاكَ �ـــ� المــ ــنــ ــيـ ــرتْ عـ ــ ــ ـــ ــ ــ  مـــ�ـــى أبصــ

 “Diyorlar ki bu sarı dişli olanı mı seviyorsun? Dedim ki: onun dışında yok 

mutluluk kaynağım,  

Gözlerin suya baktığında suda yosun görür, hep böyle iken o sudan faydalanılır.” 

Dönemin şairlerinden Safvan b. İdris et-Tücibî’nin de bu tarz gazelle ilgili şiirleri 

mevcuttur. O, bir şiirinde sevgilinin güzelliğini gizlediği için favorileri471 hicveder:472 

(kamil) 

ــُ  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــھصــ ــ ــــاتــ ــ ــــنــ ــ ــــ� وجــ ــ ــــورد �ــ ــ ــــرود الــ ــ ــــت بــ ــ ــــغــ ــ بــ  

 

ـــــھ   ــ ـــــب أنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحســ ــ ـــــات تــ ــ ـــــنــ ــ ـــــوجــ ــ ـــــدم الــ ــ ـــــنــ ــ ـــــعــ ــ  ومــ

 
ــــور دون إو  ـــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ ــــ� الــ ـــ ــ ــ ــــا �ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــھإيــ ـــ ــ ــ ــــاتــ ـــ ــ ــ يــ  

 

ـــــُ   ــتــ ـــــھ أخــ ــيــ ــظــــرت إلــ ــ�نــ ــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــمــــس الضــ ــ ــ ـــ ــ ــ ھ شــ  

 “Kızıl gonca yanakları, gül suyu ile yıkanmış zannedersin,  

Sabah güneşi onu görünce, görünmez olur ışıkları.”  

Savfan b. İdris bir diğer gazelinde ise dinî kavramları kullanmaktadır:473 

(mütekarib) 

ــــده  ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــى �ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــتــ ـــ ــ ــ جــ ــــُ ـــ ــ ــ ــــن مــ ـــ ــ ــ ــــري مــ ـــ ــ ــ ــــطــ ـــ ــ ــ  وفــ

 

ـــــره  ـــ ــ ــ ـــــحــ ـــ ــ ــ ـــــ� نــ ـــ ــ ــ ـــــدي �ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــــت عــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــــالــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ  فــ

  “Keşke bayramım onun kurbanında, iftarım ise onun göğsünden olabilseydi.” 

Dönemin saray şairlerinden el-Cerâvî’nin de erkeklere dair şiirleri bulunmaktadır. 

Genci güzellik olarak dolunaya, koku olarak ise bir zambağa benzettiği beyitleri şu 

şekildedir:474(vafir) 

ــــــارا أ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــدرًا أنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــھ بــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ راك جــ  

 

ى  ــــدَّ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــال إذا تــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــجــ ــ ـــ ــ ــ وِيِّ ا�ــ
ْ

ــ ــ ــ ـــ ــ ــ لــ ــُ ــ ــ ـــ ــ ــ  وعــ

 

 
470  İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn, s. 82. 
471  Diğer bir örnek için bkz. İbnü’l-Ebbâr, el-Muktedab, s. 140. 
472  İbnü’l-Ebbâr, el-Muktedab, s. 138. 
473  İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, s. 190 
474  Dîvânu’l-Cerâvî, 88. 



107 
 

ــــرارا ــ ــفــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ اصــ ــ ــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاشــ ــ ــــون عــ ــ ــــي لــ ــ ــــ�ــ ــ ــــحــ ــ  و�ــ

 

ــا   ــ ــ رفــ ــَ ــ ــ ــھ عــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ن يــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ وســ ــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــار �ســ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أشــ

 “Yüce bir güzelliği var, ortaya çıktığında bir dolunaydır alnı,  

Kokusu zambak kokusu, aşığının rengi sarıdır.” 

Bu dönem gazel şiirlerinin yaygınlaştığı ve birçok şairin bu konuda şiir nazmettiği 

görülmektedir. Bazı şairler Doğu’nun etkisinde kalarak atlal benzeri girişler 

kullanmışlardır. Ancak şiirlerdeki en bariz özelliklerden birisi gazelin tabiat ile olan sıkı 

ilişkisidir. Bazı şiirlerin gazel olmaktan çıkıp tabiat tasviri görüntüsüne kavuştuğu 

görülmektedir. Muvahhidler dönemi özelinde ise gazel şiirinin dinî ve tasavvufî 

eğilimlerin etkisinde kaldığı ve dolayısıyla bu eğilimlerle ilgili kavramların gazel şiirine 

nüfuz ettiği söylenebilir. Şaz gazelin sıradanlaştığı bu  dönemde, fakih ve alimlerin dahi 

bu tür gazel nazmettikleri ifade edilebilir.  

C. Tasvir Şiirleri 

Tasvir şiiri, kadim Arap şiirinde kullanılan türlerden biriydi. İbn Reşîk, şiirinin 

ekseriyetinin tasvir şiirinden ibaret olduğunu ifade etmiştir.475 Câhiliye şairleri çölü, 

deveyi, atı, kum tepelerini ve sevgilinin diyarındaki kalıntıları tasvir etmişlerdir.476 

Emevîler döneminde de bu temalar varlığını sürdürmüştür. Abbâsîler döneminde 

medeniyetin gelişmesiyle beraber farklı kültürlerle imtizaç eden yeni hayat temaları tasvir 

şiirine girmeye başlamıştır.477 

Tabiatının güzelliği itibari ile Endülüs insanları cezbeden bir yapıya sahipti. 

Endülüs’ün bu etkileyici güzelliği oraya dair birçok betimleme yapılmasına neden 

olmuştur. el-Makkarî: “Kelimelerle ifade edilemeyecek bir güzellik, emsalsiz bir yücelik, 

gözü ve kalbi esir alan bir manzara, duyguları ve hayali coşturan bir görüntü” ifadeleri 

ile Endülüs’ü tanımlamaktadır.478 Tabii olarak bu güzellikler ve cezbedici yapı, şair ve 

ediplerin dikkatinden kaçmamıştır. Bunun sonucunda tabiat ve onunla ilgili olguların 

vasfedildiği şiirler ve eserler ortaya çıkmıştır. Diğer bir ifadeyle tasvir şiirinin ilk konusu 

 
475  İbn Reşîk, el-Umde, II, 1096. 
476  Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 85. 
477  Komisyon, el-Vasfu, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1950, s. 7-8.; Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 

86. 
478  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 125 ve sonrası. 



108 
 

olarak Endülüs ve büyüleyici doğası sayılabilir. Bunun yanında içki ve eğlence meclisleri 

ile şairlerin eski vatanlarına duydukları sevgi ve özlem de tasvir şiirinde işlenmiştir.479  

 
Tasvir şiiri ile tabiat daima iç içe olmuştur. Endülüs’ün fethiyle beraber tabiat 

şiirinde şaşaalı bir dönem yaşanmaya başlanmıştır. Seyyid Nevfel bu durumu şöyle ifade 

etmektedir: “Gerçekten de Endülüslü şairler, tabiat ve onunla ilgili şiirler konusunda tam 

anlamıyla bir his ve tutku sahibiydiler. Bu his ve tutkularını da şiirlerine yansıtıyorlardı. 

Grup grup şairler, nefislerini bu güzel tabiat ile donatıp sonra bu güzellikleri şiirler ile 

anlatıyorlardı. Çevreleri böyle coşkun bir hazine halinde ve kendileri de eğlenceye bu 

kadar meyilli iken bunu nasıl yapmasınlar ki!”480 Tabiat tasviri ile ilgili şiir yazmayan 

şair neredeyse yoktur. Hatta tabiat tasviri konusunda şairlerin, Doğu’ya üstünlük 

sağladığı düşünülmektedir.481 el-Hicarî bu durumu şöyle ifade etmektedir: “Onlar, 

Allah’ın bolca bahşettiği ve gözlerinin önüne serdiği ağaçlar, nehirler, kuşlar ve kadehler 

konusunda insanların en şairleridir. Bu konuda onlarla kimse çekişemez. Onlar en 

öndedirler, en önde.”482  Tasvir şiiri, ilk dönemlerden itibaren Endülüslü şairlerin temel 

konularından birisi olmuştur. Onlar, tabiat ortamında geçirdikleri çok kısa sürelerde dahi 

hemen irticali olarak şiirler inşad etmişlerdir. Tabiat tasviri, Endülüslülerin elinde 

Doğu’dan farklı olarak müstakil bir konu olarak işlenmiştir.483 

Geniş bir hayal dünyasına sahip bu dönemin tasvir şiirinde bedi‛ ve beyan ilminin 

verdiği olanaklara boğulmuş tabirler ve ifadeler çokça kullanılmıştır. Endülüs şairleri 

nehirleri, denizleri, dağları, yağmuru, geceyi, güneşin doğuş ve batışını, çiçekleri, 

meyveleri, atı, kurdu, yılanı, tavşanı, köpeği, maymunu, yayı, kılıcı, mızrağı vb. insan 

yaşamındaki birçok temayı tasvir şiirlerinde kullanmışlardır. Dolayısıyla bu tasvir şiirleri 

 
479  Muhammed Rıdvan ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, Dârü’l-Fikr, Dımaşk, 2000, s. 112-114.; Ali 

Muhammed Sellâme’ye göre tabiat tasvirinin mersiye ile mezc edilmesi bu tarz şiir için oldukça ilginç 
bir durumdur. İnsana mutluluk ve sevinç vermesi ile bilinen tabiatı bir elem ortamına dönüştürmek 
genelde karşılaşılan bir durum değildir. Ancak yüksek bir tasvir yeteneğine sahip olan şair İbn Hafâce, 
vezir Ebu Muhammed Abdullah b. Rebia’ya yazdığı mersiyesinde bunu denemiştir. Hatta gazel, şarap, 
tabiat ve mersiyeyi mezcettiği bir kasidesi de mevcuttur.Ayrıntılı bilgi için bkz. Ali Muhammed 
Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 123 ve sonrası. 

480  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, s. 261. 
481  Butrus el-Bustanî, Udebâu’l-Arab fi’l-Endelüs ve Asri’l-İnbiâs, Dârü Nazir Abbud, ty., s. 65.; Ömer 

ed-Dekkâk, Melâmihu’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, Dârü’ş-Şark, Beyrut, 1975, s. 206. 
482  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 155. 
483  ed-Dekkâk, Melâmihu’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 265. 



109 
 

ile onların hayatlarına dair bilgiler edinmek mümkündür.484 İstiare ve teşbih sanatlarının 

kullanıldığı bu şiirlerde elbette kişileştirmelerin bolca yer aldığını düşünmek 

gerekmektedir. Garcia Gomez’in ifadesiyle “Tabiattaki her unsuru birbiri ile 

ilişkilendirebiliyor ve bu şekilde teşbihlere yer veriyorlardı. Gördükleri her şey sanat için 

bir araç hüviyetindeydi.”485 Bu şekilde tabiatla insanlar arasında bağlantılar 

kurulmuştur.486 Bu çerçevede bu şiirlerde tabiat, şairler için bir sevgili ve onun şefkatli 

kucağı halini almıştır. Ona bütün mutluluklarını, üzüntülerini, şikayetlerini arz eder ve 

onunla teselli bulur. Diğer bir ifadeyle şair, tabiatı değer verdiği ve yücelttiği kadının 

yerine koymaktadır.487  Yanı sıra tasvir şiirinin birçok konu ile devamlı bir irtibatı olduğu 

unutulmamalıdır. Nitekim gazel şiirlerinde kadının nitelikleri, medih şiirinde memduhun 

özellikleri ve mersiye şiirinde ise ölmüş olan kişinin vasıflarının tasvir edildiği görülür. 

Bu bağlamda tabiat tasvirlerinin de birçok şiir türü ile mezcedildiği ifade edilebilir.488  

Tasvir şiirlerinde dikkat çeken bir diğer husus ise melankoli yapıdır. Muhtemelen 

dönemin çalkantılı yapısının etkisi ile şairler hayatın tamamen mutluluktan ibaret 

olmadığını idrak etmişlerdi. Dolayısıyla mutluluk hissîni güçlendiren gündüz ve sabah 

tasvirlerine nispetle hüzünle eşdeğer olan akşam ve gece tasvirlerinin önplana çıktığı 

söylenebilir.489 

Bazı şairlerin Câhiliye dönemi temalarını kullanmaya devam ettikleri 

görülmektedir. Çöl ve atlal gibi unsurları şiirinde kullanmayı tercih eden V. yüzyıl 

şairlerinden İbn Şuheyd bu konuda en önde gelen isimlerden birisidir. Ancak bu 

yüzyıldan itibaren medeniyetin olgunlaşması şairler ile bedevî unsurlar arasındaki bağı 

koparmıştır. Sonraki şairlerin daha çok bağ, bahçe, bostan, gölet, nehir, havuz ve saray 

gibi unsurlara odaklandığı görülmektedir. Bu çerçevede şairler yüzlerini Doğu’dan kendi 

yaşam ortamlarına çevirmişlerdir. İbn Zeydûn Kurtuba’ya, İbn Sefer el-Merinî 

İşbiliyye’ye dair şiirler nazmetmişler ve oraları övmüşlerdir.490  

 
484  ed-Dekkâk, Melâmihu’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 235.; Muhammed Hâmid Şerif, Muhâdarât fî Târîhi’l-

Edebi’l-Endelüsî, yy., 2000, s. 40.; Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 120.; ed-Dâye, fi’l-
Edebi’l-Endelüsî, s. 120. 

485  Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 97. 
486  Hanna el-Fahurî, el-Câmi‛, s. 943.; Menocal, The Literature of al-Andalus, s. 217. 
487  Sa‛d İsmail Şelbî, el-Bîetü’l-Endelüsiyye ve Eseruhâ fi’ş-Şi‛r, s. 183. 
488  ed-Dekkâk, Melâmihu’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 265.; Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 131-134. 
489  W. Montogomery Watt – Pierre Cachia, Endülüs Târîhi, s. 124. 
490  Komisyon, el-Vasfu, s. 97-98. 



110 
 

Dönemin ve belki de Endülüs’ün en büyük tabiat tasviri şairi İbn Hafâce’dir. 

Şiirlerindeki en öne çıkan konu tabiat ve tabiat unsurlarına dair tasvirlerdir. Özellikle 

tabiat, bu tasvirlerin en öne çıkanıdır.491 Şairlerin tasvir şiirini diğer konular ile bir arada 

işlemelerinin aksine o, bilhassa tabiat tasvirini müstakil bir tür olarak ele almaktadır. 

Onun divanı incelendiğinde bir sayfadan diğer sayfaya değil adeta bir bahçeden diğerine 

geçildiği hissedilir.492 el-Makkarî onu “Çiçekleri, nehirleri, bağları, bahçeleri tasvir 

etmek konusunda insanların en iyisidir”493 şeklinde tanımlamaktadır. Onun tabiat ile 

ilişkisi iki arkadaş arasındaki ilişki gibidir. Tabiatı bir insan sevdiği gibi sever ve değer 

verir.494 Tabiatla ilişkisini şu şekilde açıklamaktadır: “Bu adam ağaçlardan, çiçeklerden, 

kuşlardan ve sulardan çokça bahseder ve onları tasvir eder. Bunun nedeni yaratılmış 

olduğu karakteridir. Bu ada, onun yuvasıdır. Onun toprakları ona yeter.”495 Tabiata olan 

bu bakış açısı tasvir şiirlerindeki mutlu ve coşkun üslubun açıklayıcısıdır. Zira şiirlerinde 

tabiat onun için bir rahatlama kaynağıdır. “İbnü’t-Tabiat (Doğanın çocuğu)” olarak tavsif 

edilir. İsmail Şelbî, onun tabiat ile olan sıkı ilişkisini hiç evlenmemiş olmasına bağlar.496 

Şiirlerinde vakur, ciddi ve metin bir insanın aksine, hemen tepki veren, öfkelenen ve hızlı 

bir şekilde etkilenen bir insan profili yer alır.497 Genel anlamda Endülüs’e dair 

tasvirlerinin bulunmasının yanında bahçe, güneş, nehir, çiçekler, yağmur gibi neredeyse 

bütün tabiat unsurlarını şiirlerinde kullanmıştır. Şiirlerinde kişileştirme unsuruna fazlaca 

yer verir.498 Nitekim tabiat tasviri yaptığı herhangi bir şiirinde bir tabiat unsurundan mı 

yoksa bir kadından mı bahsettiğini anlamak güçtür. 

İbn Hafâce’nin tabiat tasviri şiirlerindeki teşbih ve istiarelerle ilgili Doğulu 

şairlerden etkilendiği ifade edilmektedir. Bu şairler arasında teşbihler konusunda 

etkileyen es-Sanavberî (ö. 334/945), tabiat ve gazeli mezcetmesi açısından etkileyen 

İbnü’r-Rûmî (ö. 283/896), lüks ve rahat yaşam konusunda etkileyen Buhtürî (ö. 

284/897)’dir.499  

 
491  ed-Dekkâk, Melâmihu’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 197. 
492  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 266. 
493  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 681. 
494  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, s. 278.  
495  Dîvânu İbni Hafâce, s. 290. 
496  Sa‛d İsmail Şelbî, el-Bîetü’l-Endelüsiyye ve Eseruhâ fi’ş-Şi‛r, s. 80. 
497  W. Montogomery Watt – Pierre Cachia, Endülüs Târîhi, s. 122. 
498  Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 109-110. 
499  Hannan İsmail Ahmed Umayira, “el-Eserü’l-Meşrikî fî Şi‛ri İbni Hafâce el-Endelüsî”, Mecelletü 

Câmiati Dımaşk, c. 27, S. 1, s. 249-253. 



111 
 

İbn Hafâce’nin tasvir şiirlerinin en iyilerinden birisi muhtemelen meşhur “dağ” 

kasidesidir. Yukarıda bahsedildiği üzere tabiata olan olumlu bakış açısının, yerini 

zahidane düşünce dünyasına bıraktığı kasidesi depresif bir duygu dünyasını yansıtır. Dağ 

genel anlamda bağ ve bahçeler arasındaki Endülüs’te çokça tercih edilmeyen bir tabiat 

unsurudur. Zira onlar için dağ görüntüsü, heybeti ve azametiyle bir korku sebebi 

olmuştur.500 İbn Hafâce’nin kasidesinde de bu genel eğilimin göstergeleri bulunmaktadır. 

Bu depresif bakış açısı onun bu kasidesini yaşının ilerlemiş bir döneminde yazdığı hissini 

verir. Onun şiirinin genel özelliklerinden olan kişileştirme sanatının bu kasidede yoğun 

şekilde görüldüğü ifade edilebilir. Bu kasidede dağ, etten kemikten müteşekkil tecrübeli 

bir insan hüviyetinde ve hikmet sahibi bir filozof şahsiyetindedir.501  Zira şair, 

kasidesinde bir hakikat arayışında, hayat ve ölümü sorgulama peşindedir.502 Genel 

anlamda dağ, bir sebat ve dayanıklılık göstergesi olmasına karşın onun kasidesinde 

sevginin istikrarsızlığının ve sonsuz bir yalnızlığın nişanesidir.503 Kasidesine Doğu 

hayatının bir uzantısı olarak deve yolculuğu tasviri ile başlar. Kasidenin bir kısmı 

şöyledir:504 (tavil) 

ــــبِ  ــ ــــائــ ــ جــ ــَّ ـــ ــنــ ـــ ـــــورُ الــ هــ
ُ

ــ ـــ ـــــ� أم ظــ ــ�ــ ـــ ـــــرَحــ بُّ بــ
ُ

ـــــ خــ
َ

ــ ـــ  تــ

 

ا   ـــــَ نــ درِي أهـوجُ ا�ـجـَ
َ

ـــــ ـــــل تــ ــــــك هــ ــ ــ ـــ ــ ــ يشــ عـَ ـــــب�ـِ ئــ  

 

 
ــــاربِ  ــ ــ ــغــ ــ ــ ــ ــاءِ �ــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــانَ الســ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــــاول أعــ ــ ــ طــ ــُ ــ ــ ــ  يــ

 

ـــــازخٍ   ـــ ــ ــ ـــــة بــ ـــ ــ ــ ـــــذؤابــ ـــ ــ ــ ـــــاح الــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ نَ طــ ــَ ـــ ـــ ــ ــ  وأرعــ

 
ـــــنَ  ــ ـــ ــ ــ ـــــوطــ ــ ـــ ــ ــ   اهٍ أوَّ  ومــ

َ
ـــــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ تــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَّ بــ ــ ـــ ــ ــ ـــــبِ  لَ تــ ــ ـــ ــ ــ ـــــائــ ــ ـــ ــ ــ تــ  

 

ــــتُ   ــ ــنــ ــ ــ ــــم كــ ــ ــــال: ألا كــ ــ   وقــ
َ
ــأ ــ ــ ــــجــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــ مــ ــ ــــقــ لاتــ  

 
ـــــِ  ــ ــ ـــــظــ ــ ــ ـــــال بــ ــ ــ ِ وقــ
ّ

ـــــ ــ ــ ـــــِ �ــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ ـــــن مــ ــ ــ ـــــبِ  يِّ � مــ ــ ــ وراكــ  

 

ـــرَّ   ــ ــ ـــم مــ ــ ــ ـــُ  وكــ ــ ــ ـــن مــ ــ ــ ـــي مــ ــ ــ ـــِ دْ �ــ ــ ــ ـــُ  جِ �ــ ــ ــ بوِّ ؤَ ومــ  

 
ــُّ  ــ ـــ ــ ــ ــــد الســ ــاــن ع�� عهــ ــــبِ  رى خ��َ و�ــ ـــــاحــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 

ــَ   ــ ـــ ــ ــ  فســ
ّ
ــــرّ � ـــ ــ ــ ــــا أب�ى، وســ ــــا� بمــ ــــجــ ـــ ــ ــ ــــا �ــ ي بمــ  

 
ــ ـــ ــ ــــلام فــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــَّ إِ ســ ــ ــ ـــبِ نــ ــ ــ ـــم وذاهــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــقــ ــ ــ ـــن مــ ــ ــ ا مــ  

 

  
َّ

ــ ــ ــ ــــكــ ــ ــــد نــ ــ ــــت وقــ ــ ــلــ ــ ــ ــْ وقــ ــ ــ ــَّ بــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــــطــ ــ ــــھ لــ ــ ــنــ ــ ــ ةت عــ  

 “Yaşam tecrübene binaen biliyor musun bu yolculuğumu hızlandıran güney 

rüzgarları mı yoksa bu soylu develerin sırtları mı? 

….. 

 
500  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 143. 
501  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, s. 279. 
502  Mahmud Dirabust, “Sünâiyyatü’l-Hayât ve’l-Mevt fî Kasîdeti Vasfi’l-Cebel li’bni Hafâce”, Dirâsa 

Endelüsiyye, S. 26, s. 62-63. 
503  Monroe, Hispano-Arabic Poetry; A Student Anthology, s. 39. 
504  Dîvânu İbni Hafâce, s. 48-49. 



112 
 

Perçemlerin ne kadar da uzun! Omuzlarınla beraber gökyüzünü kaplıyor. 

….. 

Şöyle dedi: bilir misin ben nice katilin sığınağı, nice ah çekenin vatanı, ne 

tövbekarların inziva yeri oldum? 

Nice gece yürüyen ve evine dönen uğramıştır bana! Gölgemde ne binekler ve 

biniciler ağırlamışımdır! 

Ağlayanı eğlendirmiş, kederliyi mutlu etmişimdir, gece yolculuklarında en iyi dost 

idim,  

Büyüklüğünden dolayı (ona çıkmaktan) vazgeçerken dedim ki: Selam sana, bizim 

kimimiz kalandır, kimimiz göçer.” 

er-Rusâfî’nin de bu kasideye benzer bir dağ kasidesi bulunmaktadır. İbn 

Hafâce’nin etkisinin açık şekilde görüldüğü kasidede o da gençlik günleri anılarına, 

kaybolan güzelliğe ve dostlukların bitişine vurgu yapar. Onun kasidesinde de dağ hikmet 

sahibi ve vakur bir şahsiyettir.505 Bu benzerlik onun Hafâcî metoda eğilimini göstermesi 

bakımından dikkate değerdir. 

Endülüslüler Endülüs’ü dünyadaki en üstün yurt olarak kabul ediyorlardı. Onunla 

sükunet bulup orada mutlu oluyorlardı. Bu konulara değinen bütün şairlerin şiirlerinde bu 

duygu dünyasını görmek mümkündür. O şairlerin en önde gelenlerinden birisi İbn 

Hafâce’dir. Orası onun için bir cennetti. Bir daha seçme fırsatı verilse yine orayı 

seçerdi:506 (basit) 

ــار ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــجــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــارٌ وأ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلٌّ وأ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاءٌ وظــ ــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 

ـــــل   ــ ــ ـــــا أهــ ــ ــ ـــــميــ ــ ــ ـــــس! � درُّ كــ ــ ــ ـــــدلــ ــ ــ أنــ  

 
ــارُ  ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــــتُ أخــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــــذا كــ ــ ــ ــــ�تُ هــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــخــ ــ ــ ــــو تــ ــ ــ  ولــ

 

ـــــم  ـــــاركــ ـــــ� ديــ ـــــد إلا �ــ ــلــ ـــ ـــــخــ ـــــة ا�ــ ــنــ ـــ ـــــا جــ  مــ

 
ـــــار ــنــ ـــ ـــــةِ الــ ــنــ ـــ ـــــجــ ـــــدَ ا�ــ ـــــعــ لُ �ــ

َ
ــ ـــ دخــ ــُ ـــ ـــــس تــ ــيــ ـــ ــلــ ـــ  فــ

 

ــــقرًا  وا �عد ذا، أن تدخلو ســ
ُ

ــــ  لا تختشــ

 
“Ey Endülüslüler! Ne kadar şanslısınız. Su, gölgelik, nehirler ve ağaçlarla dolu 

yurdunuz var, 

 
505  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 24-25. 
506  Dîvânu İbni Hafâce, s. 113. 



113 
 

Ebedi cennet sadece sizin ülkenizde, bir kez daha seçecek olsam yine burayı 

seçerdim,  

Artık Cehenneme gireriz diye korkmayınız, Cennetten sonra cehenneme 

girilmez.” 

Şairin, Mağrib bölgesinde bulunduğu esnada Endülüs’e özlemini anlatan şiiri ise 

şu şekildedir:507 (remel) 

ـــــسٍ  ــ ــ فــ
َ

ــ ـــ ــ ــ ا نــ ــَّ ـــ ــ ــ نٍ ورَ�ــ ــــْ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ � حُســ
َ

ــ ـــ ــ ــ �ــ ــَ ـــ ــ ــ تــ ــْ ـــ ــ ــ جــ ــُ ـــ ــ ــ  مــ

  

ـــــسِ   ــ ـــ ــ ــ ـــــدلــ ــ ـــ ــ ــ نــ
َ
الأ ـــــِ ــ ـــ ــ ــ ةِ بــ ـــــَّ ــ ـــ ــ ــ نــ ـــــَ ــ ـــ ــ ــ ـــــجــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ  إن لــ

 
سٍ  ــَ ــ ـــ ــ ــ عــ

َ
ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن لــ ـــ ــ ــ ــا مــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� لــ ـــ ــ ــ  ودُ�ــ

 

ـــــبٍ   ـــــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا مـــــن شــ �ــ ــِ �ـــ
ــَ حـــ ــْ بـــ ـــــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ا صــ ـــــَ نــ ـــــَ ــ ــ ـــ ــ ــ  فســ

 
ــــس  ــ ــدلــ ــ ــ ــ� الأنــ ــ ــ ــ� إ�ــ ــ ــ ــو�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتُ واشــ ــ ــ ــحــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

ـــــا  ــ بــ ــَ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحُ صــ ــ �ــ ـــــرِّ ــ ـــــتِ الــ ــ ـــــبــ ــ ـــــا هــ ــ ـــــإذا مــ ــ  فــ

 “Endülüs’te cennetin büyüleyici manzarası ve hoş kokusu vardır,  

Sabahları güzelliğini bembeyaz dişlerden, geceleri karanlığını koyu dudaklardan 

alır,  

Meltem rüzgarları her estiğinde Endülüs’ün özlemi ile feryad ederim.” 

Endülüslülerin, bölgenin doğasına dair benzer şekildeki duygularını ve tutkularını 

anlatması açısından İbn Sefer el-Merinî’nin şu beyitlerini incelemek gerekir:508 (basit)  

ــــاء ــ ــبــ ــ ــ ــهــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــس صــ ــ ــــق الأ�ــ ــ ــــحــ ــ ــــوم بــ ــ ــقــ ــ ــ  ولا تــ

 

ــن ـــ  ـــــالـــعـــيـــش مـ ـــــا بــ ــ�ـــ�هــ عولـــيـــس �ـــ� غـ ــَ تـــفـ  

 
ـــــا �ــ� الــوَ  ـــــل روض �ــ�ــ ـــــاءو�ــ ـــــنــعــ ـــ ــ ــ ــــ�ــي صــ ـــ ــ ــ �ــ  

 

ــــــارَ   ــ ــ ـــ ــ ــ ــج الأبصــ ــ�ــ ــبــ ــيــــف لا يــ ـــــا وكــ ــ�ــ ــ�ــ رؤ�ــ  

 
ــــاء ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــدر حصــ ــ ــــا والــ ــ ــــ�ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــز روضــ ــ ــــخــ ــ  وا�ــ

 

ـــــا  ــــــك تــــر�ــــ�ــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــة والمســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا فضــ ـــــارهــ  أ�ــــ�ــ

 
ــَ  ــ ـــ ــ ــ ــ� مــ ــ ـــ ــ ــ ــو�ــ ــ ـــ ــ ــ ــدة وتــ ــ ـــ ــ ــ ــر�ــ ــ ـــ ــ ــ ــْ فــ ــ ـــ ــ ــ ــاء �َ �ــ ــ ـــ ــ ــ ــا المــ ــ ـــ ــ ــ هــ  

 

ـــــد مــُ   ـــــات الأرض حــ�ــن قــ �ــ�ت مــن جــهــ

دت  

 
ـــــاء ــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� حســ ـــــدت و�ــ ــــبــ ـــــا إذ تــ ــــ�ــ ـــــدا �ــ  وجــ

 

  
َ

ـــــا أبــحــر خــ ـــــاقــ ـــــا نــطــ ــَ فــَ دارت عــلــ�ــ�ــ ـــ تْ قــ  

 “Onun dışında başka bir yerde hayattan zevk alınamaz, leziz bir içki meclisi dahi 

bu zevki veremez, 

O, gözlere nasıl güzel görünmez ki?  Süs konusunda her bir bahçesi San’a şehri 

gibidir,  

 
507  Dîvânu İbni Hafâce, s. 136. 
508  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 209-210. 



114 
 

Nehirleri gümüş, toprağı misk, bahçeleri ipek, taşları incidir. 

Yeryüzünde o bir tanedir, suları onun en önemli özelliğidir. 

Denizler onu bir kemer gibi sarar, onu bu güzelliği ile görmek yürek çarpıntısına 

sebep olur.” 

   Söyleyeni bilinmeyen bir şiirdeki bazı beyitler ise şöyledir:509 (kamil) 

ـــــبِ  ـــ ــ ــ ـــــاقــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ـــ ــ ــ ـــــتــ ـــ ــ ــ   بــ
َ
ـــــْ الأ ـــ ــ ــ ـــــَ حــ ـــ ــ ــ   انِ يــ

َ
ـــــَ زْ والأ ـــ ــ ــ انِ مــ  

 

 تلـك ا�جزِ  
ُ
ـــــتُ  رة ـــ ــ ــ ــ�َ  لســ ــ ـــ ــ ــ ــ�َ أ��ــ ــ ـــ ــ ــ �ـاى حســ  

 
ةٍ  ــــّ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوشــ ــ ـــ ــ ــ ــــع مــ ــ ـــ ــ ــ ــــدائــ ــ ـــ ــ ــ ــــبــ ــ ـــ ــ ــ ــــوان بــ ــ ـــ ــ ــ الألــ  

 

  
َ
ــَ � ــ ـــ ــ ــ   يعُ � ـِالرَّ  جَ �ــ

َ
ـــــَ نـ ـــــَ ا�ـَ بــ ـــــدسٍ  نم ـِ ا �ــ ــنــ ــ ـــ ــ ــ ســ  

  “Zamanın geçmesi ve devirlerin değişmesi ile bu adanın güzelliğini unutamam, 

Burada bahar, bitkilerini muhteşem renklerle bezenmiş ipekler ile dokur.” 

Endülüslü şairlerin zihnindeki bu algının Hz. Adem’in cennetten kovulma 

hadisesi ile eşdeğer kabul edildiği görülmektedir. Nitekim en-Nahlî el-Batalyevsî, 

Meriyye emiri ile arası açılınca oradan ayrılmak zorunda kalmıştır. Muhtemelen Mağrib 

bölgesine giden şair oradan şu beyitleri kaleme almıştır:510 (mütekarib) 

مُ 
َ

ــ ــ ــ ــ ــالــ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــده الــ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ي �ــ ــِ ــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ر�ــ ــُ ــ ــ ــ ــم يــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ  فــ

 

ھُ   ـــــُ ــ ــتــ ــ ــ ــارقــ ــ ــ ــادح فــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن صــ ــ ــ ـــــا ابــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  رضــ

 
ـــــاءه آدمُ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا جــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ تُ بــ ـــــْ ــ ــ ـــ ــ ــ ئــ ـــــِ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــجــ ــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

 

  
ً
ــة ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ھُ جــ ــُ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتْ مــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــاـنــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�ــ

 “Terkettiğim İbn Samadih’in rızasını kazanmıştım, ondan sonra dünya razı 

edemedi beni,  

Onun Meriyye’si cennetti, şimdi Adem’in atıldığı yere atıldım.” 

Endülüs’ün sahil şeridinden uzakta bir ada olan Meyuraka da şairlerin dikkatini 

cezbetmiştir. İbnü’l-Lebbâne’nin şarap ve tabiat tasviri birlikteliğini gösteren beyitleri şu 

şelildedir:511 (kamil) 

 
َ
ــَ وك ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــُ  اهســ ــ  حــ

َّ
ـــــ ــ  لــ

َ
ــِ رِ  ة ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   ھِ يشــ

َّ
ـــــ ــ ـــــطــ ــ وسُ اوُ الــ  

 

ـــــدٌ   ـــــلــ ـــــَ  بــ ـــــْ ارَ أعــ  تــ
ُ
ـــــة ـــــامــ ـــــمــ ـــــحــ   ھ ا�ــ

َ
ـــــ  وْ طــ

َ
ـــــ ـــــَ قــ اهــ  

 
ـــــأن ــ ــ ـــــان وكــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــــار  قــ ــ ــ ـــــديــ ــ ــ ـــــوسُ  الــ ــ ــ ــئــ ـــ ــ ــ كــ  

 

ـــا   ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــأنــ ــ ــ ـــك وكــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــاه تــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ   المــ
ٌ
ـــة ــ ــ ـــدامــ ــ ــ مــ  

 
 

509  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 228.. 
510  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 9. 
511  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 466.; Endülüs ve bölgedeki şehirlerle ilgili birçok şiir nazmedilmiştir. Bu 

şiirler için Nefhu’t-Tîb isimli eserin ilk cildinin birinci kısmına müracaat edilebilir. 



115 
 

“Burası, güvercinin gerdanlığını ödünç verdiği ve tavus kuşunun süslü elbisesini 

giydirdiği bir beldedir,  

Bu beldenin suları şarap, ovaları ise bir kadeh gibidir.” 

Söz konusu vatan tutkusunun uzantısı olarak tasvir şiirlerinde öne çıkan 

unsurlardan birisinin hüzünlü yapı olduğu ifade edilebilir. Bu bağlamda İbn Hamdîs, 

tabiat tasviri yaparken yanı zamanda üzüntülerini ortaya koymaktadır:512 (tavil) 

 
َ

ــ ـــ ــ ــَ تــ ـــ ــ ــَّ فــ ـــ ــ ـــــرُ  حَ تــ ــ ـــــھ زهــ ــ ـــــن لــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــــا بــ ــ ـــــمــ ــ ــيــ ـــ ــ فــ  

 

ـــــرٍ   ــ ـــــوفــ ــ ــلــ ـــ ــ ــيــ ـــ ــ   ونــ
ُ

ــ ـــ ــ  أوراقــ
ٌ
ـــــرة ــ ـــــديــ ــ ــــتــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ھ مســ  

 
ـــــان  ـــــن الأوطــ ـــــا عــ ـــــلانــ ـــــرُ كــ ـــــدهــ ھ الــ ـــــَ جــ ـــــَ أز�ــ  

 

ـــــھهــــو ابــــنُ   ــ�ــــ�ابــ ــ�ــــ�ا�ــــي اغــ ـــاــغــ بــــلادي �ــ  

 “Yaprakları yuvarlaktır nilüferin, ortasında ise bir çiçek açar,  

Benim vatanımdandır o, gurbeti benim gurbetim gibidir… İkimizi de ayırdı 

vatanımızdan kader.” 

Bölgenin bir etkisi olarak meyve tasvirleri de şiirlerde yer almaktadır. İbn Sâre’nin 

bir şiirinin ilk beyti şöyledir:513 (basit) 

ــلِ  ــ ــ ــ� وجــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــا عــ ــ ــ ــو�ــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــھ مــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــنْ مــ ــ ــ ــكــ ــ ــ  ولا تــ

 

ـــــھ  ـــــارُ بــ ــتـطــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ـيءٌ �ســ ـــ ــ ــ ـــــل �ــ ــــفـرجــ ـــ ــ ــ ـــــا �ـ� الســ  مــ

 “Ayvada, heyecan verici bir şey yoktur. Korkutucu bir tarafı da yok.” 

İbn Sâre’nin meyve tasvirleri gazel ile iç içedir. Şairin amacını anlamak güçtür. 

Portakal tasviri yaptığı şiiri bu duruma örnektir:514 (tavil) 

ــوادجُ  ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ــ ــا الــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــرز�ــ ـــ ــ ــ ـــــدود أبــ ــ ــ ــھ أم خــ ـــ ــ ــ  بــ

 

  
ً
ــــــارة ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدى نضــ ــــــام أبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� الأغصــ ـــــ�ــ ـــــرٌ عــ ـــــمــ  أجــ

 
ـــــجُ  ــ ـــــا�ــ ــ ـــــا أعــ ــ ـــــا مــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــدي �ــ ــ ـــــن وجــ ــ ـــــج مــ ــ ـــــا�ــ ــ  أعــ

 

ــــم   ــ ــ ــــواعــ ــ ــ ــــدودٌ نــ ــ ــ ت أم قــ
َّ

ــــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــثــ ــ ــ ــ ــــبٌ تــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ضــ
ُ
 وق

 “Dalların üzerinde parlayan bir köz mü yoksa hevdeçlerden sarkan yanaklar mı? 

Eğrilmiş dallar mı yoksa yumuşacık bir vücut mu? Ben aşkımı onunla öyle bir 

dindiriyorum ki…” 

Tasvir şiirleri ile temayüz etmiş şairlerden birisi İbnü’z-Zekkâk’tır. Şiirlerinde 

tabiata karşı eğilimi ve ilgisi İbn Hafâce kadar değildir. Hatta bu konuda er-Rusâfî’nin de 

 
512  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 185. 
513  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 819. 
514  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 829. 



116 
 

gerisinde kaldığı ifade edilir. Nitekim vatanı Belensiye’ye dair divanında yalnızca bir adet 

şiiri bulunmaktadır.515 İnce bir gözlem gücü olduğu görülen şair, şiirlerinde yüzeysel ve 

açık tasvirlere yer vermiştir. Dayısı İbn Hafâce gibi yoğunluk ve detaylı tasvirlere yer 

vermez. Ancak şiirleri, görüntünün ötesinde geçerek yeni hayali ögeler oluşturur. Yeni 

bir tasvir ve farklı bir anlam dünyası oluşturma amacıyla şiirin bütün imkanlarından 

faydalanır.516 Teşbihler ve istiareler çokça yer aldığı başarılı tasvir şiirleri vardır. 

Yağmuru tasvir ettiği ve yeni anlamlar ortaya koyduğu bir şiiri şöyledir:517 (hafif) 

ــر  ــ ــ ــ ــمُ الــ ــ ــ ــ ـــــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا �ســ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــادَى فــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــاحِ يــ ــ ــ ــ �ــ  

 

تْ   ـــــَ ــــحــ ــ ـــ ــ ــ ـــــائــقِ أ�ــ ــــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاضٍ مــن الشــ  ور�ــ

 
ــــراحِ  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــونَ الــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــروقُ لــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــراتٍ تــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  زهــ

 

ــا  ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ دُ مــ ــِ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ــامُ يــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ــا والــ ــ ــ �ــ ــُ ــ ــ  زر�ــ

 
ـــــلاحِ   ــ ــ ـــــدودِ المــ ــ ــ ـــــخــ ــ ــ  ا�ــ

َ
ـــــرة ــ ــ ـــــمــ ــ ــ تْ حــ

َ
ـــــ ــ ــ رَقــ ـــــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 

ا  ــً ـــ ـــــتْ مــجــيــبــ ـــــالــ ـــــا؟ فــقــ �ــ نــ�ــُ
َ
ـــــا ذ ـــــتُ: مــ  قــلــ

 
“Papatya bahçelerinde meltem salınarak yürüyordu,  

Bulut onları kırbaçlarken ziyaret ettim, çiçekler ise şarap renginde parlıyorlardı, 

Onlara ‘suçu neydi’ diye sordum, ‘güzel kızların yanaklarının kırmızısını 

çalmıştı’  dediler.” 

Bu beyitlerdeki özgünlük, görüntüden bir hikaye oluşturma ile ilgilidir.518 Şöyle 

ki dağ laleleri, güzel kızın yanaklarının kırmızısını çalmışlardır. Bundan dolayı sert 

yağmur kırbaçları ile cezalandırılmışlardır.519 Yağmur ve kırbaç ilişkisini İbn Hafâce’de 

de bulmak mümkündür.520 İbnü’z-Zekkâk’ın bazı şiirlerinde ise tabiat ile aşk arasında bir 

ilişki kurduğu ve gördüğü manzaranın ona aşka dair ilhamlar verdiği görülebilir.521 

Onun, savaş unsurlarını tabiat ile iç içe sunduğu tasvirlerinden biri şöyledir:522 

(hafif) 

ــ ــــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــر�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرُّ الــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوب مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــهــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــالــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ احِ بــ  

 

ــــھ  ــ ــــد درَّجــ ــ ــــرِ وقــ ــ ــــديــ ــ ــــغــ ــ ــــالــ ــ ــــورد بــ ــ رَ الــ ــِ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ
ُ
� 

 

 
515  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 48-49. 
516  Monroe, Hispano-Arabic Poetry; A Student Anthology, s. 39. 
517  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 125. 
518  Muhammed Hasen Kacce, Mehattât Endelüsiyye, ed-Dârü’s-Suûdiyye, Cidde, 1985, s. 169-170. 
519  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 53. 
520  Dîvânu İbni Hafâce, s. 38. 
521  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 178. 
522  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 131. 



117 
 

ـــــت ـــ ــ ــ ـــــالــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا  فســ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــاءُ  �ــ ـــ ــ ــ ـــــراح دمــ ـــ ــ ــ ـــــجــ ـــ ــ ــ ا�ــ  

 

ـــــل  ــثــ ـــ ـــــيّ  درع مــ ـــــ�ــ ـــــكــ ـــــا  الــ ــهــ ـــ ـــــزقــ ـــــنُ  مــ ـــــعــ ـــــطــ الــ  

 
“Gölün üzerinde güller yayılmıştı, rüzgarların esintileri onları serpiştirmişti, 

Sanki bir mızrak bir yiğidin kalkanını parçalamış da oradan yaranın kanları 

akıyor gibiydi.” 

Dönem şiirlerinde gül, papatya ve nergis gibi tabiat unsurları ayrı ayrı tasvir 

edildiği gibi genel tabiat tasvirleri de yer almaktadır. Bu bağlamda bahçe ve bahar 

mevsimi tasvirleri önemli noktadadır. Bu tasvirlerin kadına yazılan gazellerle iç içe 

olduğu görülmektedir. İbn Sehl’in canlı bir tasvir sunduğu, kişileştirmeler ile dolu522F

523 ve 

tabiat ile kadın arasında yakın bir ilişki kurduğu beyitleri şöyledir:523F

524 (kamil) 

ـــــرا  ــ ـــــوهــ ــ ـــــا جــ ــ ـــــاهــ ــ ـــــ� ر�ــ ــ ـــــ� �ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــل يــ ــ ـــــطــ ــ  والــ

 

ــرَ   ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــتْ رداءً أخضــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبســ ـــــد لــ  الأرض قــ

 
ا أذفــرا

ً
ـــــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا الــ�ــ�ب مســ ـــــت فــ�ــ�ــ ــــبــ ــ ـــ ــ ــ  وحســ

 

ـــــا  ـــاــفــورًا �ــ�ــ ـــــتُ الــزهــرَ �ــ ـــــت فــخــلــ ـــــاجــ  هــ

 
ـــرا ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــدا أحــ ــ ــ ـــھ خــ ــ ــ ـــنــ ــ ــ ـــل مــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ ـــقــ ــ ــ ـــر يــ ــ ــ ـــغــ ــ ــ  �ــ

 

ــا   ــ ـــــافح وردهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا يصــ ��ــ ــَ ــ ـــ ــ ــ وســ ــُ ــ ـــ ــ ــ ــاــنَّ ســ  و�ــ

 
ــ�ا ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ــة مــ ـــ ــ ــ ــذ إلا الأراكــ ـــ ــ ــ ــخــ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ ــم تــ ـــ ــ ــ  لــ

 

ـــــاءه  ــبــ ـــــھ خـــــطـــ ـــــت بــ ـــــامــ ـــــد قــ ــ�ـــــ� قــ  والـــــطـــ

 “Yeryüzü yeşil hırkasını giydi, mücevher gibi yağmurlar tepelere çiselemeye 

başladı,  

Bu yağmurlar öyle bir koku yaydı ki çiçekleri kafur, toprağı ise hoş kokulu bir 

misk sandım,  

Sanki zambaklar güllerle kucaklaşıyor, onun kırmızı yanağından öpüyordu,  

Kuşlar ise minber yaptıkları yuvalarında hutbeler okuyorlardı.” 

Tabiat ve kadın ilişkisini İbn Sâre’de de görmek mümkündür:525 (kamil) 

ـــُ  ــ ــ  عــ
َ

ـــ ــ ــ ــــور  نكــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــخصــ ــ ــ ـــَ  ا�ــ ــ ــ ـــُ �ــ ــ ــ ـــا زُّ �ــ ــ ــ ـــاز هــ ــ ــ ـــجــ ــ ــ الأ�ــ  

 

  َ�
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ
ْ

ــ ــ ـــ ــ ــ ــواجُ  قُ رَ قــ ــ ـــ ــ ــ ــا  الأمــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــأ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــھ كــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ فــ  

 “Üzerindeki dalgalar vurup duruyorlar, sanki kıçın sarstığı yağlı bir bel gibi.” 

 
523  ed-Dekkâk, Melâmihu’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 233. 
524  Dîvânu İbni Sehl, s. 36. 
525  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 499. 



118 
 

Muvahhidler dönemi şairlerinden İbnü’l-Ebbâr (ö. 658/1260)’ın genel bir tabiat 

tasviri sunduğu ve teşbihlere yer verdiği beyitleri ise şu şekildedir:526  (kamil) 

ــُ  ــ ــ ــ ــامــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــُ وحــ ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــــ� الــ ــ ــ ــــا�ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــا يــ ــ ــ ــ ــــر�ــ ــ ــ  ھ طــ
ْ

ــ ــ ــ ــ ــُ لــ ــ ــ ــ لابــ  

 

ــَ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــْ ســ ــ ــ ـــروض رُ قــ ــ ــ ا لــ ـــً ــ ــ ـــُ دْ يــ ــ ــ  ھ رَ تــ
ْ
ـــ� أ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ د الضــ  

 
ــــل  ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــر �ســ ــ ــ�ــ ــ ــ ــُ �ــ ــ ــ ــــحــ ــ ــاــ�ــ ــ  �ــ

َ
ــــاب � ــ ــَ بــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

ْ
ــَ ل ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ لاســ  

 

  
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَّ شــ ــ ــ ــُ �ــ ــ ــ ــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاســ ــ ــــحــ ــ ــِ ى مــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــْ زَ  نْ ھ فــ ــ ــ ــــ� هــ ــ ــ�ــ ــ ــ ر عــ  

 “Güneşin parladığı anlarda gezdiğim bahçeye Allah hayırlar versin, oradaki 

güvercinler sevinçle bülbüllerle flörtleşir,  

Nice farklı güzelliği vardır, akan bir nehrin üzerinde giden kabarcıklar gibi 

çiçekler…” 

     Bu tasvirlerde dikkat çeken en bariz özelliklerden birisi kuşkusuz kişileştirme 

olgusudur. Yukarıda zikredildiği üzere tabiata canlı bir insan hüviyeti yüklenmektedir.  

İbn Hafâce divanında soğuk ve kar ile ilgili şiirlere nadiren yer vermiştir. Onun 

bu konularla ilgili tasvirlerinde de yine kişileştirme ve teşbih sanatlarının yoğunluğu 

görülmektedir:527 (basit) 

ــُ�  ــ�ــ ـــــا الــــكــ ـــهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد مســ  قــ
ً
ـــرة ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ـــــاءَ حــ ـــمــــطــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

 

ــا   ــ ــ ــ �ــ ــُ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحســ ــ ــ ــــاق تــ ــ ــ  الآفــ
ُ
ــــة ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  والأرضُ فضــ

 
“Yeryüzünün ufukları gümüş renginde, sen orayı saçlarına aklar düşmüş bir 

ihtiyar zannedersin.” 

Ateş de tasvir şiirlerinde kullanılan temalardan biridir. Özellikle ateşin görüntüsü 

şairleri etkilemiştir. En fazla ateş tasviri üzerinde duran şair muhtemelen İbn Sâre’dir. 

Şairin bu eğilimi, onun soğuğa olan olumsuz bakış açısının bir neticesi olarak 

değerlendirilmektedir.528 İbn Sâre’nin, ateşin parıldamasını ve görüntüsünün güzelliğini 

anlattığı en meşhur şiiri şöyledir:529 (hafif) 

ــَّ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــَ رصــ ــ ــ ـــْ عــ ــ ــ ـــفِ �ــ ــ ــ ـــالــ ــ ــ ـــا بــ ــ ــ ــَّ �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاءِ ضــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــيضــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ ة الــ  

 

ــَ   ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتْ ســ ــ   كــ
َ

ــ ــ ــ ــْ فــ ــ ــ ــَ حــ ــ ــ ــَ مــ ــ ــ ــَ هــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ ا صــ ــ ــ ــِ فــ ــ ــ ــِ  حُ ائــ ــ ــ ــْ تــ ــ ــ �ٍ �ــ  

 
 رَ 

َ
ــَ ق ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــةٍ  تْ صــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلالــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� غــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــراءِ  �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ حــ  

 

  
ُ

ــ ــ ــ ــ  �ــ
َّ

ــ ــ ــ ــ ــَ لــ ــ ــ ــ  ا رَ مــ
ْ

ــ ــ ــ ــ  رَ فــ
َ

  ف
َّ
ــن ــ ــ ــ ــِ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــمُ ســ ــ ــ ــا يــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ عــ  

 
ـــــوْ  ـــ ــ ــ ـــــاطــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ـــ ــ ــ ـــــتــ ـــ ــ ــ  يــ

َ
 ن أ
ْ

ـــــ ـــ ــ ــ ــَّ  سَ ؤُ �ــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــْ الصــ ـــ ــ ــ ـــــَ هــ ـــ ــ ــ اءِ بــ  

 

ــــَ   ــ ــــن حــ ــ ــــا مــ ــ ــــرانــ ــ ــــو تــ ــ ــــِ وْ لــ ــ ــــَ لــ ــ ــــتَ هــ ــ ــــلــ ــ   ا قــ
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ بٌ رْ شــ  

 
 

526  el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, III, 223. 
527  Dîvânu İbni Hafâce, s. 372. 
528  el-Kerîm, İbn Sâre el-Endelüsî Hayâtuhû ve Şi‛ruhû, s. 35. 
529  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 833. 



119 
 

“Kömürleri altın kalıbı gibi dökülmüş, beyaz gümüşlerle bezenmiştir, 

Her rüzgar esişinde, kırmızı bir elbise içinde raks eder, 

Onun etrafında bizi görürsen, “içki kadehlerini vuruşturan Ayyâşlar” dersin.” 

Onun şiirlerinde ateş canlı bir varlık gibidir. Gençleşir ve yaşlanır. Ateş onun için 

sadece ısınma aracı değildir. Geceleri dertleştiği ve sohbet ettiği bir dost, onu mutlu eden 

hoş bir görüntüdür.530  

Tasvir şiirinde kullanılan bir diğer tema ise su çarkları ve fıskiyelerdir. Diğer 

tasvir unsurlarında görüldüğü gibi bu konuda da taşhis unsuruna çokça başvurulmuş ve 

su çarkına bir insan hüviyeti verilmiştir. Ebu’l-Esba‛ b. Rüşd el-İşbilî’nin bu bağlamdaki 

beyitleri şu şekildedir:531 

ــلُ  ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــاءُ يــ ــ ــ لَّ المــ
َ

ــ ــ ــ ــــشَّ وظــ ــ ا أجــ ــً ــ ــ ـــــوتــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  صــ

 

ــــا   ــ ــــهــ ــ ــــتَ لــ ــ ــــعــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ون إذا دارتْ ســ ــــُ ــ نــ ــــَ ــ ــــجــ ــ نــ ــــَ ــ  ومــ

 
وا 

ُ
ــ ـــ ــلــ ـــ ـــــحــ ـــــن وارتــ ــ�ــ ـــ ــبــ ـــ ــلــ ـــ ـــــوْ لــ ـــــ�ــ ـــــداءً بــ ـــــا حــ ــ�ــ ـــ ــ�ــ ـــ  مــ

 

ـــــوا   ــ ـــــعــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــب إذا ســ ــ ـــــا ركــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــــدامــ ــ ـــــأنَّ أقــ ــ  كــ

  “Çark, her döndüğünde iniltilerini duyarsın, gözyaşları dökülmeye devam 

ederken, 

Onun ayakları, sahiplerinin şarkılarını duyduklarında ayrıldıkları için ağlayan ve 

yolculuğa çıkan deve sürücüleri gibidir.” 

Bu beyitlerde şairin, atlardan bahsetmek yerine develer üzerinden teşbih yapması 

dikkat çekmektedir. 

İbnü’r-Râi‛a ise benzer şekilde fıskıyeyi tasvir eder:532 (basit) 

ـــــبِ  ــعــ ــلــ ـــــب الــ ــواثــ زُوَّ الــ ــُ ــُ�و نــ ــنــ ـــــب تــ ــهــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالشــ  بــ

 

ــةٍ   ــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــق راجــ ــ ــ ـــــلأفــ ــ ــ ـــــوارةٍ لــ ــ ــ ـــــن فــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا حســ ــ ــ  يــ

 
ـــــبِ  ــ ـــــرُعــ ــ م الــ ـــــْ ــ ـــــل الأيــ ــ ـــــثــ ــ ـــــ�ة مــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــحــ ــ ـــــبــ ــ ـــــ� الــ ــ  إ�ــ

 

ـــــاء   ـــــابُ المــ ــبــ ـــــا حــ ــ�ــ ــ�ــ ــــــاب عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنســ ـــــايــ ــقــ ـــــدفــ ــنــ مــ  

 
ــــــبِ  ــ ــ ـــ ــ ــ شــ

َ
ــن � ــ ــ�َّ عــ ــ ــ�ــ ــ ــفــ ــ ـــــا يــ ـــــدمــ ــنــ ــ ـــــھ عــ ــلــ ــ ــيــ ــ ــبــ ــ ــقــ ــ  تــ

 

ــــق تحوم ع��  ـــ ــ ــ ـــــب من عشــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــت القُضــ  وظلــ

  “Oynayıp zıplayan birisinin yaptığı gibi sıçrayan ve yıldızlarını ufuğa doğru 

fırlatan ne kadar güzel bir fıskıye!  

 
530  el-Kerîm, İbn Sâre el-Endelüsî Hayâtuhû ve Şi‛ruhû, s. 35. 
531  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 125. 
532  İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn, s. 71. 



120 
 

Su kabarcıkları ondan göle doğru akıyor, korkak bir yılanın kaçtığı gibi, 

O her dişlerini gösterdiğinde, dallar aşkla onu öpmek için dönüp duruyorlar.” 

Şiirlerde işlenen tabiat unsurlarından  birisi nehirdir. Nehir unsurunun kullanıldığı 

şiirlerde teşbih sanatının çokça kullanıldığı göze çarpmaktadır. Nehir, bazen bir yılana, 

bazen bir bileziğe, bazen ise bir göze benzetilir. Bu benzetmeler ile ilgili öne çıkan husus 

savaş ve savaş unsurlarının nehir tasvirinde geniş biçimde yer almasıdır. Nehir tasviri 

konusundaki en güzel örneklerden birini sunan İbn Hafâce (ö. 533/1139) teşbih ve 

tasvirlere çokça başvurur:533 (kamil) 

 
َ
 أ

ْ
ـــــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ شــ ــ  رُ ى وُ �ــ

َ
ـــــ ــ ـــــن لــ ــ ـــــَ ودا مــ ــ ـــــحَ  ى�ــ ــ ـــــاءا�ــ ــ ـــــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ  

 

ـــــَ   ــ ـــ ــ ــ ـــــ� بــ ــ ـــ ــ ــ ــــــال �ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــر ســ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ � �ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ــ ـــ ــ ــ اءطــ  

 
ــزَّ  ـــ ــ ــ ــْ والــ ـــ ــ ــ ــَ  رُ هــ ـــ ــ ــ  يــ

ْ
ــ ـــ ــ ــ ــُ كــ ـــ ــ ــ ــُ نــ ـــ ــ ــ ــَ فــ ـــ ــ ــ ــَ ھ مــ ـــ ــ ــ ــَ جــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ ر ســ ـــ ــ ــ اءِ مــ  

 

ــُ   ـــ ــ ــ ــَ مــ ـــ ــ ــ ــَ تــ ـــ ــ ــ ِ عــ
ّ

ــ ـــ ــ ــ  طــ
ٌ

ــِ  ف ـــ ــ ــ  مــ
ْ

ــ ـــ ــ ــ ِ  لَ ثــ
ــّ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھ ارِ وَ الســ ـــ ــ ــ ــأنــ ـــ ــ ــ كــ  

 
ــــن فِ  ــ ـــ ــ ــ ــــُ مــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� بــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة �ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــراءِ  ةٍ دَ رْ ضــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ خضــ  

 

  
ـــــد رقَّ ــ   قــ

ُ
ـــــ ــ ـــــى ظــ ــ ـــــ�ــ ــ   نَّ حــ

َ
ـــــ ــ ــ ـــقــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وْســ

ً
ـــــُ  ا ــ ـــــْ مــ ــ ـــــارَ فــ ــ غــ  

 
ــــاء ــ ـــ ــ ــ ــــة زرقــ ــ ـــ ــ ــ ــــلــ ــ ـــ ــ ــ ــــقــ ــ ـــ ــ ــ ــــمــ ــ ـــ ــ ــ ــــف بــ ــ ـــ ــ ــ ــــحــ ــ ـــ ــ ــ ــــدب تــ ــ ـــ ــ ــ  هــ

 

ــا   ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــأ�ــ ــ ــ ــون كــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــغصــ ــ ــ ــھ الــ ــ ــ  بــ
ّ

ــــف ــ ــحــ ــ ــ ــــدت تــ ــ  وغــ

 “Allahım şu ovada ne de güzel bir nehir akıyor, o ki bir dilberin dudağının 

renginden daha tatlı bir renge sahiptir, 

Bir bilezik misali kıvrım kıvrımdır, gökteki yıldızlar tarafından kuşatılmış bir 

çiçek demetidir, 

O kadar incedir ki yeşil bir hırka üzerinde bulunan gümüşü az bir kemer 

zannedilir. 

Dallar ile çevrelenmiş halde sabahlar, o tıpkı mavi gözler ile kuşatılmış kirpikler 

gibidir.” 

Bu şiirdeki diğer bir özellik ise mavi gözlere yapılan vurgudur. Bu durum, bölgede 

yaşayan kozmopolit toplumun şairlerin dikkatinden kaçmadığının bir göstergesi olarak 

kabul edilir.534   

 
533  Dîvânu İbni Hafâce, s. 12. 
534  Müncid Mustafa Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 129. 



121 
 

Nehir tasviri ile ilgili en meşhur şiirlerden birisi, ağaçların İşbiliyye nehrini 

gölgelemesini tasvir eden ve gölgeyi “pas”a benzeten er-Rusâfî (ö. 572/1177)’ye535 

aittir:536 (kamil) 

ــُ  ــــ ــ ــ  مــ
َ
ـــــَ ت ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ِ ســ

ــّ ــــ ــ ــ ــِ  لٌ يــ ــــ ــ ــ ـــــَ لِ  ةٍ رَّ ن دُ مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ صــ ــــ ــ ــ ــــِ فــ ـــ ــ ــ ھِ ائــ  

 

ـــــُ   ـــــَ ومــ   لِ دَّ هــ
َ

ــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ  الشــ
َّ

ـــــ ـــــْ طــ ــَ  نِ �ــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحســ ـــــھ  بُ تــ أنــ  

 
ــَ  ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ  دِ صــ

َ
ـــــ ــِ  تْ ئــ ــَ لــ ــْ فــ ــَ يــ ــِ ئــ ـــَ �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا صــ ــِ �ــ ـــــَ فــ  يــــحــ

ُ
ـــــَ  ة ـــــِ مــ ھِ ائــ  

 

ـــــاءَ   ـــــھ م ــــ تْ فــ ــَ  ععــــلــــيــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ رْ الــــ�ــــجــــ�ــــ�ة ســ  حــ
ٌ
ة  

 
ـــــد�  ــ ـــاــلــ ــ ـــــَ  عِ رِ ا�ــ ــ ـــــقــ ــ ـــــلــ ــ ــتــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــِ اســ ــ ـــــظــ ــ ـــــوَ  لِّ ى بــ ــ ـــــِ لــ ــ ھِ ائــ  

 

ـــــ�اه أزْ   ــ ــ�ــ ـــ ــ ــــُ  قَ رَ فــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة ســ ــ ـــــلالــ ــ ـــــ� غــ ــ ــْ �ــ ـــ ــ ةٍ رَ مــ  

 
      “Sarkmış kıyıları ile onu safiliğinden dolayı bir inciden akıyor zannedersin,  

Sıcaklığın artması ile beraber büyük bir ağaç ona doğru eğildi, eğilme yüzünden 

suyunun dış yüzeyi pas tuttu, 

Onu siyah bir gömlek içinde masmavi görürsün, sancağı altında uzanan zırhlı bir 

asker gibi.” 

er-Rusâfî’nin suyu azalmış bir nehre dair tasviri ise şöyledir:537 (kamil) 

ــــ ــــ ــ ــ ـــــىحــ ـــ ــ ــ ـــــدا �ــ ـــ ــ ــ ـــــة غــ ـــ ــ ــ ـــــذؤابــ ـــ ــ ــ ـــــم كــ ـــ ــ ــ ـــــجــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ـــ ــ ــ الــ  

 

ـــــت  ــ ــ ـــــوالــ ــ ــ ـــــتــ ــ ــ ـــــال فــ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ ــــھ الأمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقصــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ تــ  

 

 
“Yağmursuzluk, nehri azaltmaya devam etti, öyle ki nehir yıldızın kakülüne 

benzedi.” 

İbn Sehl’in nehir tasviri ile ilgili birçok şiiri vardır. O, nehri bir kılıca 

benzetmektedir:538 (kamil) 

ــــر  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاد أخضــ ــ ــــجــ ــ ــــ� نــ ــ ــــق �ــ ــ ــــلــ ــ ــــعــ ــ ــــا �ــ ــ ــــفــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 

ــــھ  ــ ـــــالــ ـــــخــ ـــــاض تــ ـــــر�ــ ـــــن الــ ــ�ــ ـــ ـــــا بــ ـــــر مــ ــ�ــ ـــ ــ�ــ ـــ  والــ

 

 
535  Muhammad b. Galib er-Rusâfî, 536 yılında Belensiye’ye yakın Rusâfa (Russafa) kasabasında 

doğmuştur. Küçük yaşta bu bölgeden ayrılmıştır. Şiirlerinde bu beldeye dair özlemini geniş şekilde 
ifade eden beyitlere rastlanır. Önce Gırnata’da daha sonra ise Malaka’da ikamet etmiştir. Hocası İbn 
Hafâce gibi şiiri, kazanç vesilesi yapmamış ve terzilik ile hayatını idame ettirmiştir. Muvahhid halifesi 
Abdulmumin’in Fetih dağındaki şair toplantısına katılmış ve şiirleri ile beğeni toplamıştır. Müveşşah 
ve zecelden uzak durmuştur. İbn Hafâce’nin varisi kabul edilir. Şiirleri daha çok vatan özlemi ve tasvir 
ile alakalıdır, medih şiiri azdır. İbnu’r-Rûmî’ye benzetilir. Ancak er-Rusâfî daha çok hayali tasvirlere 
yer verirken İbnu’r-Rûmî, aklı önplana çıkardığı ifadeler kullanır. Maktuat türü şiirlerinde yeni 
manalar kullanması ve hüsnü ta’lillerinin çok başarılı olması dikkate değerdir. Genç yaşta hayata veda 
etmiştir. Detaylı bilgi için bkz. Dîvânu’r-Rusâfî, s. 5-27. 

536  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 32.  
537  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 127. 
538  Dîvânu İbni Sehl, (thk. Ömer Faruk et-Tabba), Dârü’l-Erkâm, Beyrut, 1998, s. 88. 



122 
 

“Bahçeler arasında nehri, yeşil askı içindeki kılıç zannedersin.” 

İbn Hamdîs de gölet ve nehir arasında, kılıç ve kalkan gibi kavramlarla teşbih 

yapmaktadır:539 (tavil) 

ـــــر ـــــجــ ـــــفــ ـــــع الــ ـــــب مــ ـــــ�ــ ـــــح �ــ ـــــا ر�ــ ـــــهــ ـــــكــ ـــــيــ ـــــبــ ـــــحــ ـــــتــ  لــ

 

ـــــتْ   ـــــ�ــ ـــــ�ــ ـــــنــ ـــــاء تــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــون الســ ـــــ� لــ ـــــاء �ــ  وزرقــ

 
ـــــل الــــزهــــر  ــــــت حــــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاضٍ ألــــبســ ـــــقــــي ر�ــ ــ ـــ ــ ــ  �ســ

 

ـــــلٌ   ــفــ ــ ــكــ ــ ــتــ ــ ـــــدولٌ مــ ـــــا جــ ــــــاهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــق حشــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �شــ

 
ــــرِ  ــ ــــرَ منھ إ�� ا�خصــ ــ ــــقَّ ا�خصــ ــ بٍ فشــ ــْ ــ ــ  �عضــ

 

ـــــدام �ـ� ا�ـحـرب   ـــــا طـعـن المـقــ  كـمــ
ً
ـــــا دراعــ  

 
“Gökyüzünün mavi renginde, sabahla birlikte esen rüzgârın çarpıntıları ile 

uyanmış,  

Çiçeklerin süsleri ile giydirilmiş bahçeleri sulamakla görevli bir nehir tarafından 

organları parçalanmış, 

Tıpkı bir yiğidin savaşta delici bir kılıcı bir zırha sokması ve beli parçalaması 

gibi.” 

İbn Sehl ise nehrin üzerinde oluşan parıltılara odaklanmaktadır:540 (kamil) 

 
ُّ

ـــــھ كــــف ــتــ ــلــ ـــــفــــرا جــــعــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــــً�ا أصــ ـــــمــــسِ تــ ــ ـــ ــ ــ الشــ  

 

ــــةٍ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــع فضــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاصــ ــ ــ ـــــھ إذ لاح نــ ــ ــ ــأنــ ـــ ــ ــ  وكــ

 
“O parladığında sanki bembeyaz bir gümüştür, güneşin avuçlarında sapsarı bir 

altına dönüüşür.” 

Gecenin tasviri de şairler tarafından ihmal edilmemiştir. Dönemin ediplerinden 

İbn Bürd el-Asğar yaptığı gece tasvirinde farklı bir betimlemeye başvurarak mürekkep ve 

kağıt ilişkisini öne çıkarmaktadır:541 (kamil) 

ـــــاس ــرطــ ــ ــقــ ــ ـــــالــ ــــس بــ قــ ِ
ــّ ــ ــنــ ــ ـــــاس الــ ــبــ ــ ــتــ ــ ـــــل الــ ــثــ ــ  مــ

 

ـــــھ  ـــــاحــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــوء صــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتـــبـــس بضــ ــلـ ـــــل مـ ــيــ ــلـ  والـ

 
“Gece, sabahın ışıkları ile iç içe girmiş, bir mürekkebin kağıt ile iç içe girdiği 

gibi…” 

Su ve su ile ilgili unsurlara şiirlerde önemli ölçüde yer verme Murâbıt ve 

Muvahhid dönemlerinde ortaya çıkan bir durum değildir. Bu konular, önceki Endülüs 

 
539  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 187. 
540  Dîvânu İbni Sehl, s. 37. 
541  İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn, s. 120. 



123 
 

şairleri tarafından da şiirlerde kullanılmıştır. Ancak eski Arap şiir geleneğinde genellikle 

denizden bahseden şiirlerin tercih edilmediği görülmektedir. Zira onlar yaşam 

çevrelerinin etkisi ile denizden hoşlanmazlar ve deniz yolculuklarından korkarlardı. 

Zamanla farklı bölgelerin fethedilmesi onların bu önyargılarını kısmen kırmalarına 

olanak sağlamıştır. İbn Hafâce, İbn Vehbûn ve İbnü’l-Ebbâr gibi şairlerin denizi, gemileri 

ve donanmaları tasvir ettikleri görülür. Ancak bu tasvirlerin yüzeysel olduğunu ve diğer 

tabiat tasvirleri gibi detaylı olmadıklarını ifade etmek gerekir. Zihinlerindeki deniz 

algısının tam anlamıyla yok olduğunu söylemek zordur.542 Nitekim el-Makkarî’nin şu 

beyti onların zihnindeki deniz algısının bütünüyle değişmediğini göstermektedir:543 (seri) 

ــانُ  ــ ــ ـــ ــ ــ ــزمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــانُ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــلــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرُ الســ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ  الــ

 م

ــــــانُ   ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا أمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــس لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــة لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــلاثــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ثــ

 “Üç şeye güven olmaz; deniz, siyaset ve zaman.” 

Her ne kadar deniz ve okyanusla çevrili bir bölgede yaşıyor ve zaman zaman deniz 

yolculuklarına ihtiyaç duyuyor olsalar da hatıralarındaki deniz korkusunu üzerlerinden 

atamamışlardı. Karanın Araplar için denizin ise Rumlar için yaratılmış olduğunu 

düşünüyorlardı.544 İbn Hamdîs’in deniz korkusu ile ilgili meşhur beyitleri şu 

şekildedir:545 (müctes) 

ـــــبْ  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاطــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــھ المــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�َّ مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  عــ

 

ــى  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــىــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرَ أخ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبُ الــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لا أركــ

 
ـــــبُ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاءِ ذائــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� المــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنُ �ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــطــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  والــ

 

 

 

ــاءٌ   ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــو مــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا وهــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنٌ أنــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  طــ

 “Ondaki felaketlerden korktuğum için deniz yolculuğu yapmam,  

Ben toprağım o ise su. Toprak suda parçalanır.” 

Ebu’l-Velid el-Vakaşî’nin ise Hz. Musa kıssasından ilhamla deniz korkusunu 

biraz mübalağalı ifade ettiği beyti şöyledir:546 (seri) 

ـــــا  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعصــ ــ ــ ــالــ ــ ــ ــھ بــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــتُ فــ ــ ــ ـــــر�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــقْ  ضــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــانــ ــ ــ فــ  

 

ــي  ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــو أنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــر ولــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــب الــ ــ ـــ ــ ــ  لا أركــ

 “Asam ile vurup onu ikiye ayıracak olsam dahi deniz yolculuğu yapmam.” 

 
542  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, s. 262-263.; Bu duyguların hissedildiği Ebu’s-Salt’ın 

beyitleri için bkz. Dîvânu Ebi’s-Salt, s. 157. 
543  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 34. 
544  Sa‛d İsmail Şelbî, el-Bîetü’l-Endelüsiyye ve Eseruhâ fi’ş-Şi‛r, s. 131. 
545  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 271. 
546  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 377. 



124 
 

Endülüs doğasının sağladığı olanaklar sonucu gemi ve kayık tasvirleri de şairler 

tarafından işlenmiştir. Kayık bazen bir yılana bazen ise ata benzetilmiştir. Ali b. Lebbâl’ın 

bir beyti şöyledir:547 (tavil) 

ــــــا ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــانــ ــ ــ ــــــم ثــ ــ ــ ــــــل أولا ثــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــة خــ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ ــــــلــ ــ ــ ــــــحــ ــ ــ  كــ

 

ــــك   ــ ــيــ ــ ــ ــاتــ ــ ــ ــــي هــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ــــف�ــ ــ ــنــ ــ ــ ــــتْ بــ ــ ــــر�ــ ــ جــ
ُ
ــــزوارق أ ــ الــ  

 
ـــــا ــيــ ـــــالــ ـــــل حــ ــيــ ــلــ ـــــة الــ ــلــــمــ ـــــا �ــــ� ظــ ــ�ــ ــىــــى �ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأم�ــ  فــ

 

ـــــاطــلا  ـــــل عــ ـــــد الــ�ــ�ــر مــن قــبــ ـــاــن جــيــ ـــــد �ــ  فــقــ

 “Ah ne de güzel yarış atları gibi sıra sıra akan şu kayıklar! 

Nehrin boynu önceleri boş idi, şimdi ise gecenin karanlığında bu mücevherlerle 

dolu.” 

Tabiatın içerisindeki en önemli unsurlardan birisi hayvanlardır. Hayvan 

tasvirlerinin eski Arap şiirinde de geniş bir şekilde işlendiği görülür. Bilhassa deve ve at 

tasvirleri birçok farklı konudaki şiirlerin vazgeçilmez bir parçasıdır. Endülüslü şairlerin 

de Doğulu şairlere benzer bir metot takip ettikleri görülür. Ancak deve tasvirinin Endülüs 

şairleri tarafından pek tercih edilmediği de bir vakıadır. Onlar, tasvir metodu ile ilgili 

Doğu’dan ilhamlar alsalar da kendi yaşadıkları ortamın gerçekliğinden 

uzaklaşmamışlardır. Bunun sonucunda Doğu şiirinde genellikle zikredilmeyen maymun, 

domuz ve zürafa gibi hayvanlara yer vermişlerdir.548 

Kadim Arap şiirinin de önemli tasvir temalarından olan at, bu dönem şiirinde de 

kendisine yer bulmuştur. Atın hızı ve rengi (kızıl, kır, siyah, koyu kırmızı vb.) üzerinde 

durulan en önemli özelliklerdir. İbn Hafâce,549 İbnü’z-Zekkâk,550 Ebu Bekir b. Mücber 

ve İbn Sahib es-Salât’ın at ile ilgili tasvirleri bulunmaktadır.  

  Ebu Bekir b. Mücber’in, halife el-Mansûr’un atını tasvir ettiği ve medihle tasvirin 

iç içe olduğu bir kasidesi vardır. Belâgat sanatlarına çokça yer verdiği kasidesi en güzel 

at tasviri örneklerinden biridir:551 (tavil) 

ـــــاوى  ـــ ــ ــ ــــفــا العزف  تطلــب ��ــاوت �شــ ـــ ــ ــ والقصــ  

 

 

 

ــــھ  ــ ــــة لــ ــ ــــبــ ــ ــــلــ ــ ــــل حــ ــ ــــيــ ــ ــــخــ ــ ــــاق ا�ــ ــ ــــتــ ــ ــــعــ ــ ــا الــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ــــأ�ــ ــ كــ  

 

 
547  İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn, s. 81. 
548  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 215. 
549  Bkz. Dîvânu İbni Hafâce, (thk. Ömer Farıuk et-Tabba), s. 138.  
550  Dîvânu İbni’Zekkâk, s. 84.  
551  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 238. Ayrıca bkz. Muhammed Zekeriya İnanî, Şi‛ru İbni Mücber, Dâru’s-

Sekâfe, Beyrut, ty., s. 54. 



125 
 

ـــــالا  تــبــغ فــلــم ــــــت ولا  خــ�ــخــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا  الــتــمســ وقــفــ  

 

ـــــا  عـــــرائـــــس  ا�ـــــحـــــ�ـــــ�  عـــــن ا�ـــــحـــــجـــــول  أغـــــنـــــ�ـــــ�ــ  

 
ف ــــِ ـــ ــ ــ ــــتنســ ـــ ــ ــ ــــرك�ن أرضَ  ســ ـــ ــ ــ ــــفــا  ��ــا  المشــ ـــ ــ ــ �ســ  

 

ـــــب  ـــــ�ــ ـــــ� �ــ ـــــ�ــ ـــــداء عــ ـــــا  الأعــ ـــــ�ــ ـــــ�ــ ــــــف مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــواصــ عــ  

 
ـــــا  ـــــت تــرى  أظــبــيــ ـــــة تــحــ ـــــاجــ ـــــا أم الــ�ــجــ رْفــ طــِ  

 

ــــرى   ــ ــــل  تــ ــ ــــرف  �ــ ــ ــــزال طــ ــ ــــغــ ــ ــاــلــ ــ ــــ�ي  �ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــتــ ــ ــ فــ  

 “Onun cins ve yarışçı atları vardır, onlar yan yatmış eğlence ve içki meclisi 

isteyen sarhoş gibidirler,  

Halhalların onları süslemeden kurtardığı gelin gibidir, aslında halhala da ihtiyaç 

duymaz ve durmak da istemez,  

Ondan (üzerinden) fırtınalar eser düşmana, müşriklerin toprağını toza çevirir,  

Bu koşup duranları ceylan gibi görürsün, bu toz bulutu altında gördüklerinin 

geyik mi yoksa soylu atlar mı olduğunu farkedemezsin.” 

Heysem b. Ebi’l-Heysem el-İşbilî de atın hızı ve görüntüsü üzerinde 

durmaktadır:552 (vafir) 

ــــابُ  ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــھ الــ ــ ــ مــ ــرَّ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ق ضــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــاــلــ ــ ــ ــا �ــ ــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ  هــ

 

ــــــاب  ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــ� أم شــ ــ ــ ر�ــ
َ

ــــــ ــ ــ ــــــات طــ ــ ــ  فــ
ٌ

رف ــــــِ ــ ــ  أطــ

 
ــــــابُ  ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ــــــھ الــ ــ ــ ــحَّ لــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــھ و�ــ ــ ــ ــــــرَّ بــ ــ ــ ــــــفــ ــ ــ  فــ

 

ـــــا  ــ ـــــابــ ــ ـــــقــ ــ ھ نــ ـــــَ ــ ـــــتــ ــ ـــــحــ ــ ـــــفــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحُ صــ ــ ــبــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــار الصــ ــ  أعــ

  “Göz kırpışlarımdan bu soylu at mı daha hızlı yoksa bu yıldız mı? Alevlerin 

tutuşturduğu bir yıldırım gibi uçar, 

Sabah örtü olarak ona parlak yüzünü ödünç verdi, o örtü ona nede güzel yakıştı.” 

 İbn Sâhib es-Salât’ın da tasvir ile medhi mezcetme açısından bu şiire benzeyen 

bir şiiri vardır. Cebelü’l-Feth’de Abdülmü’min’e karşı inşad ettiği şiirin bir kısmı 

şöyledir:553(tavil) 

ـــــقُ  ـــــافــ ـــــ�قُ خــ ــ�ــ ـــ ـــــ�ق والــ ــ�ــ ـــ ـــــح الــ ـــــق لمــ ــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�ســ

 

ـــــا  ــ�ــ ــتـــــو�ـــ دُ فـــــوق مـــ ــْ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوق الأســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلٌ �ســ ــيــ  وخـــ

 
ــقُ  ــ ــ ــابــ ــ ــ ــــطــ ــ ــدٌ مــ ــ ــ ــعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــالَ ســ ــ ــــطــ ــ ــــا الأبــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ  وأركــ

 

ــرِ   ــ ــــــامــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل ضــ ــن �ــ ــ ــقُ مــ ــ ــيــ ــ ــوفــ ــ ــتــ ــ ـــــا الــ ــ�هــ ــ ــ�ــ ــ ــخــ ــ  تــ

 
ــــقُ  ـــــوائــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاق شــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� الســ ــــن �ــ ــــكــ ـــــل ولــ ــــيــ  وخــ

 

ــــم  ــ ــــراغــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــروب ضــ ــ ــــحــ ــ ــــ� ا�ــ ــ ــــن �ــ ــ ــــكــ ــ ــــال ولــ ــ  رجــ

 

 
552  İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn, s. 66-67. 
553  es-Salât, el-Mennu, s. 106. 



126 
 

“Bu atlar ki onları üzerlerindeki aslanlar sürüyor. Onlar, parlarken şimşeğin 

ışığıyla yarışıyorlar,  

Zayıf atlar arasında başarılı olan onlardır, iyi şans kahramanları onlara bindirir,  

Bu adamlar savaşta birer vahşi aslandırlar, bu atlar ise yarışta birer 

yırtıcıdırlar.” 

Endülüs’te köpeğe karşı olumsuz bir bakış açısı vardı. Hakir ve alçak 

görülüyordu. Bu bakış açısı ilmî ve edebî yönleri ile bilinen XI. yüzyılın önemli 

kadınlarından Aişe el-Kurtubî’nin554 kendisiyle evlenmek isteyen bir şaire verdiği şu 

cevapta açıkça görülmektedir:555 (kamil) 

ـــــد  ا طـــول دهـــري مـــن أحــ ـــــً ـــــاخــ ــنــ ــي مـ ــ�ـ ــ ـــ ــ ــ ــف�ــ  نـ

 

ــــــي  ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــي لا أرت�ــ ــ ــ �ــ ــــــَّ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ــــــكــ ــ ــ ــــــوة لــ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ ــــــا لــ ــ ــ  أنــ

 
ـــــــــد ـــــ ـــــ ــــــن أسـ ــــــ� عـ ــــــ�ـ ـــــــــمـ ـــــ ـــــ ــــــتُ سـ قـ

َّ
ــــــ ــــــلـ ــــــم غـ ا وكـ ــــــً ــــــبـ ــــــلـ  �ـ

 
ــــب  ــ ــ جــ

ُ
ــم أ ــ ــ ــ ــك لــ ــ ــ ــ ــار ذلــ ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــي أخــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــو أنــ ــ ــ ــ  ولــ

 “Ben dişi bir aslanım. Ne var ki ömrüm boyunca nefsimi, beraber yaşayacağı kişi 

konusunda razı edemedim.  

O kişiyi seçecek olsaydım bir köpek olmasını tercih etmezdim. Ki nice aslanlara 

kulaklarımı tıkamışken!” 

Ebu Ca‛fer el-Vakaşî’nin ise zürafa ile ilgili bir tasvir şiiri vardır.556 Bu şiirde 

dikkat çeken zürafanın rengi, ayakları ve uzunluğu açısından şair tarafından “غریب” 

(ilginç) olarak nitelendirilmesidir. Bu nitelendirme, bölge halkının bu hayvan hakkında 

yeterli bilgiye sahip olmadığını göstermektedir. İbn Hamdîs’in de zürafa ile ilgili tasviri 

vardır.556F

557 

Bölgenin iklimi zürafanın yaşaması için uygun koşullara sahip değildi. Devenin 

şiirlerde yer almaması da bu erkene bağlı olabilir. Nitekim Afrika’daki yöneticilerden 

birinin hediye olarak Endülüs’e gönderdiği zürafa yaşayamayıp telef olmuştur.558 

Zikredildiği üzere bazı şairlerin zürafa ile ilgili tasvirleri vardır. Ancak bu şairlerin, 

zürafaları Afrika kıtasında görmüş olmaları makul bir olasılıktır. Maymun ve domuz 

 
554  et-Tuncî, Mu’cemu A‛lâmi’n-Nisâî, s. 122. 
555  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 290. 
556  er-Merrâküşî, ez-Zeyl ve Tekmile, I, 381. 
557  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 380 
558  Bilinmiyor, Mefâhiru’l-Berber, (thk. Abdulkadir Bubaye), Dârü Ebi Rakrak, Rabat, 2005, s. 116. 



127 
 

tasvirlerinde dikkat çeken nokta ise bu hayvanlarla Hristiyan ve Yahudiler’in tavsif 

edilmesidir. Domuz ile Hristiyanlar Maymun ile ise Yahudiler kastediliyordu. Bu 

kullanımın temel noktası Kur’ân’daki betimleme ve sıfatlardır.559  

Dönemin şairleri, medeniyet unsurları olan sarayları, havuzları, fıskiyeleri, 

hamamları da tasvir şiirinde işlemişlerdir. Endülüs’ün güçlü medeniyeti, şairlere bu 

konuda önemli yardımlarda bulunmuştur.560 Ebu’l-Mutarrif (ö. 658/1260)’in561 şu 

beyitleri bu konuya güzel bir örnektir:562 (kamil) 

ـــــن  ــ�ــ ـــ بــ ــُ ـــ ـــــ� مــ ــ�ــ ـــ ـــــح غــ بــ ــُّ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ود الصــ ـــــُ مــ ــَ ـــ ـــــا عــ ــهــ ـــ ـــــعــ  مــ

  

ــــ�   ــ  �ــ
ً

ــــالا ــ ــــمــ ــ ــــرت جــ ــ �ــ ــــَ ــ رى �ــ
َ

ــــ ــ ــــى تــ ــ ــــ�ــ ــ ــــ� حــ ــ ــــد�ــ ــ الــ  

 
ون  ــــُ ــ ــــجــ ــ ــــ� ا�ــ ــ ــــا�ــ ــ ــــيــ ــ ــــلــ ــ ــــ� الــ ــ ا �ــ ــــً ــ نــ ــْ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــزداد حُســ ــ  تــ

 

ــا  ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــدر لأ�ــ ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــل الــ ــ ــ ــ ــوم بــ ــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــي الــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ  فــ

    
ــــ�ـــــن  ــــحــ �ــ ــــَّ ــــتــ ــــ� الــ ـــــات �ــ مــ

َ
ــــ غــ ــــَّ ــــنــ ــــــب الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ــــنــ ــــتــ  كــ

 

ــتْ   ــ ــ ــ ـــــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاســ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــا فــ ــ ــ ــ ــــزاؤهــ ــ ــ ت أجــ ــــَ ــ ــ فــ ِ
ّ

ــ ــ ــ ــ لــ
ُ
ــــد أ ــ ــ  قــ

 “Güzelliği ile karanlığın içinde öyle bir parlar ki sen sabahın ışıklarını 

farkedemezsin,  

O yıldızlar, hatta bir ay gibidir, çünkü güzelliği karanlık gecelerde daha da artar,  

Birçok parçadan oluşur, ve bu parçalar bir şarkıdaki nağmelerin uyumu gibi 

uyumludur.” 

Kardeşi Ebu Hafs’ın kubbesine dair Ebu’r-Rebi‛ el-Muvahhidî’nin yazdığı bir 

şiiri bulunmaktadır. Anacak bu şiir kubbe tasvirinden ziyade bir mersiye hüviyetindedir. 

Şiirin ilk beyti şu şekildedir:563 (tavil) 

ـــــد ــجــ ــ نُ والمــ ــْ ــ مــ ــُ ــ ــيــ ــ ــقُ الــ ــ ــيــ ــ ــوفــ ــ ــتــ ــ ـــــكِ الــ ـــــلّ بــ  وحــ

 

ـــــدُ   عــ ــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــكِ الســ ـــــلّ بــ ـــــاءِ حــ ــيــ ــ ــلــ ــ ــعــ ــ  الــ
َ
ـــــة ــبــ ــ ـــــا قــ  أيــ

    “Ey yüce kubbe! Sende mutluluk yatıyor, sende soyluluk ve açık bir baht yatıyor.” 

 
559  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 217-220.; Bkz. Bakara, 2/65.; Mâide, 5/60.; Araf, 

7/166.  
560  İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebî ’l-Endelüsî; Asru Siyâdeti Kurtuba, Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1968, s. 112. 
561  Ebu’l-Mutarrif Ahmed b. Abdillâh b. Amîre el-Mahzumî, Alzira’da doğmuştur. Hem şiir hem de nesir 

alanında döneminin önemli ediplerindendir. el-Makkarî’nin ifade ettiği üzere “Hz. Davud’a demir 
sanatını bahşeden Allah, Ebu’l-Mutarrif’e de kitâbet sanatını bahşetmiştir.” Belensiye valisi Zeyyan’ın 
katipliğini yapmıştır. Daha sonraları Miknasa ve Sale şehirlerinde kadılık görevini üstlendi. Daha 
sonra Tunus’ta el-Mustansır’ın danışmanlığını yürüttü. İbn Saîd ile orada karşılaşan Ebu’l-Mutarrif, 
onun sohbetlerine katıldı. Kasidelerinin yanında müveşşahları da bulunmaktadır. Birçok farklı konuda 
risâleleri bulunmaktadır. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 194.; İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, (thk. İbrahim el-
Ebyarî), el-Hey’etü’l-Âmme li Şuûni’l-Metâbi‛ el-Emevîyye, Kahire, 1959, s. 42. 

562  İbnü’l-Ebbâr, el-Muktedab, s. 199. 
563  Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, s. 135. 



128 
 

  İbn Hamdîs ise el-Mansûr’un Bicâye’de inşa ettirdiği sarayı vasfetmiştir. Yer yer 

mübalağaya kaçtığı görülen şiirin bir kısmı şöyledir:564 (basit) 

ـــــ�ا ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــام بصــ ــ ـــــقــ ــ ـــــ� المــ ــ ـــــاد إ�ــ ــ ـــــعــ ــ ـــــى لــ ــ ـــــ�ــ ــ  أعــ

 

ــــوره   ــ ــنــ ــ ــ تَ بــ
ْ

ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــــحــ ــ ــــد كــ ــ ــــك قــ ــ ــــو أنــ ــ ــرٌ لــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  قصــ

 
ــادُ  ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــورا فــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ام �شــ

َ
ــ ــ ــ ظــ ــِ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــلــ ــ ــ  لــ

ُ
دِث ــْ ــ ــ حــ ــُ ــ ــ يــ  

 

ھ  ـــــُ ـــيــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاة �ســ ــيــ ى ا�ــــحــ ــَ �ــ ــْ ـــتــــقَّ مــــن مــــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ  واشــ

 
ـــــ�ا ــ�ــ ـــ ـــــدبــ ــتــ ـــ ـــــوا الــ ـــــمــ ـــــكــ اءَ وأحــ ــَ ـــ ــنــ ـــ ــبــ ـــ وا الــ ــُ ـــ ـــــعــ  رفــ

 

ــــ�   رس الأ�ــ ــــُ ــــفــ ــــ� الــ ــــ�ــ ھ عــ ـــــُ ــــعــ ــا�ــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ تْ مصــ ـــــَ يــ ــــْ  أعــ

 
ـــــ�ا  ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــظــ ــ ــ ـــــھ ونــ ــ ــ ـــــا لــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم شــ ــ ــ ـــــهــ ــ ــ ـــــوكــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ  لمــ

 

ـــــا بـــنـــوا   ورُ ومــ ــُ ـــــدهـ ــــــتْ عـــ�ـــ� الـــرومِ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ومضــ

 “Öyle bir saray ki eğer gözlerin kör olmuş olsaydı, onun ışığı ile yerine gören bir 

şekilde dönerdin,  

Onun havası “hayat” anlamındadır, neredeyse kemikleri yeniden diriltir,  

Onun binaları, büyük binalar dikmiş ve muhteşem tasarımlar yapmış ilk Farsları 

dahi aciz bırakır,  

Rumlar çok uzun süre yaşamışlardı ama kralları için bunun benzerini ve dengini 

yapamamışlardı.” 

İbn Vehbûn’un da Zâhî sarayını tasvir ettiği bir şiiri bulunmaktadır. 565 

Endülüslülerin tasvir şiirinde ince betimlemeler, yeni manalar ortaya koyma, 

farklı konuları tabiatla mezcetme gibi açılardan Doğu’ya üstünlük sağladıkları ifade 

edilmektedir.566  

Endülüs’ün doğası şairleri derinden etkilemiş ve şairler tasvir şiirinde bu doğayı 

yaygın bir şekilde kullanmışlardır. Bu dönem tasvir şairlerinin, bedevî unsurları 

kullanmayı bıraktıkları ifade edilebilir. Nitekim Endülüs’ün doğasının parçası olan göller, 

nehirler, deniz ve çiçekler tasvir şiirlerinde yoğun şekilde kullanılmıştır. Eski Arap 

şiirindeki yabani bitkilerin yerini bahçe çiçeklerinin aldığı görülmektedir. Bunun yanında 

birçok meyve tasvirinin de şiirlere girdiği ifade edilebilir. Yoğun şekilde belâgat 

sanatlarının kullanılması tasvir şiirinin diğer bir özelliğidir. Bu dönem tasvir şiirleri 

teşbih, istiare,  kişileştirme sanatları ile doludur. Bu durum, özellikle İbn Hafâce, İbn 

 
564  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 545.; Benzer bir diğer kasidesi için bkz. Dîvânu İbni Hamdîs, s. 494. 
565  İbn Bessâm, ez-Zehîra,  II, 508. 
566  Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 131. 



129 
 

Hamdîs ve er-Rusâfî gibi şairler için söz konusudur. Tasvir şiirlerinde yer yer hüzünlü bir 

tablo yer alsa da genel anlamda mutluluk ve neşe içeriklidir. Tasvir şiirlerinin çok fazla 

yaygın olması bu türün, diğer birçok konu ile iç içe olmasına yol açmıştır. Bazı mersiye 

şiirlerinde dahi bu olgunun tezahürleri görülebilir. 

D. Mersiye Şiirleri 

Mersiye, ölümle birlikte var olmaya devam edecektir. Dolayısıyla bu konu 

etrafında edebî türler de üretilecektir. 567  Zaman zaman kaotik süreçler yaşayan, hem 

kişilerin hem de şehirlerin kaybedilişine çokça şahit olan Endülüs toplumu için de bu 

durum geçerlidir. 

Mersiye söyleyen birçok şairin şiirine medih unsurlarını eklediği görülür. Ebu 

Hilâl el-Askerî ve İbn Reşîk’e göre zaten mersiyenin medihten çok farkı yoktur. Tek fark 

mersiye söylenen kişinin ölü olmasıdır.568 Kudâme b. Ca‛fer (ö. 337/948 [?]) ise mersiye 

ile medhi ayıran unsurun, övülen kişinin öldüğüne dair ipucu veren “ قضى نحبھ  –كان  ” gibi 

ifadelerdir.568F

569  

Araplar, savaşta öldürülenler için mersiye söylemezlerdi. Onlara göre kişi savaşa 

giderken zaten ya ölecek ya da öldürülecekti. Bu şekilde öldürülenlerin arkasından 

ağlamayı ölene karşı hiciv kabul ediyorlardı. Mersiye söylemek için kişinin savaş dışında 

bir şekilde ölmesi gerekiyordu. İslâm ile beraber mersiye şiirlerinde taziye ve tebrik 

konularının bir arada mezc edildiği görülür. Bu şiirlerde özellikle halifelerin ölümü 

dolayısı ile taziye, tahtın varisine yeni görevi vesilesiyle de tebrik mesajı gönderilmiş 

olurdu.  Ebu Nüvâs ve Ebu Temmâm, bu tarz mersiye yazan şairlerdendir. Endülüs 

mersiyelerinde geride kalanlara rasyonel biçimde öğütler verilerek acıların hafifletilmesi 

amaçlanır. Kaza ve kadere teslim olunması ve ölümün, hayatın doğal akışının bir parçası 

olduğunun unutulmaması telkin edilir. Alimlere yazılan mersiyelerin bir tür biyografik 

yapıda olduğu söylenebilir. Onların hayatlarından kısımlar anlatılır ve yaptıkları işlerden 

bahsedilir. Yukarıda geçtiği üzere resmi hüviyete sahip mersiyeler yapı olarak sağlam 

 
567  Câhiliye döneminden itibaren şiirde yerini almış olan mersiyeyi nedb, te’bin ve iza şeklinde farklı 

türlere ayırmak mümkündür. Ayrıntılı bilgi için bkz. Şevki Dayf, er-Risâ, Dârü’l-Maârif, Kahire, 
1987, s. 5-7 

568  Ebu Hilal el-Askerî, Kitâbu’s-Sınâateyn, (thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim vd.), Dârü İhyâ, s. 131.; 
İbn Reşîk, el-Umde, II, 47. 

569  Kudâme b. Ca‛fer, Nakdu’ş-Şi‛r, s. 71. 



130 
 

olsalar da duygu yönünden zayıftır.570  Endülüs mersiyelerinin felsefe ve hikmet 

yönünden yüzeysel oldukları ve bir derinliğe sahip olmadıkları ifade edilir.571 

Şehirlere yazılan mersiyelerde yaşanan sıkıntıların “kaza ve kader” olarak 

değerlendirildiği görülür. Yöneticilerin eksiklikleri ve ihmallerine yeterince değinilmez. 

Yöneticileri açıkça eleştiren nadir şairlerden birisi V. yüzyılda yaşamış Ebu’l-Kâsım 

Halef el-İlbîrî (ö. 484/1095)’dir.572 İbn Zeydûn, İbn Ammâr, İbn Vehbûn, İbnü’l-

Lebbâne, İbn Abdûn, İbn Hâmdîs, İbn Hafâce gibi neredeyse şairlerinin tamamı bu dönem 

yaşanan sıkıntılara şiirlerinde yer vermemektedirler.573 Bu durumun iki farklı sebebi 

olabilir; ya edipler siyâsî ve içtimai duruma yeterince hakim değillerdi ya da hakim gücün 

korkusundan buna cesaret edemiyorlardı.574 Haccâcî ise İbn Hafâce’nin tutumunu 

değerlendirirken bu iki sebebe ek olarak onun  bu konu üzerine yazmış olduğu şiirlerin 

kaybolmuş olabileceği ihtimali üzerinde durur.575 Bunun yanında, genel anlamda şairlerin 

hüzün içerikli olaylardan ziyade sevinç ve mutluluk eksenli olaylara odaklanmayı tercih 

ettikleri de ifade edilir.576 

Bu şiirlerde bir takım eleştiriler ve tenkitler yer almaktadır. Ancak bu eleştirilerin 

toplum üzerinde yoğunlaştığı görülmektedir. Yaşanan sıkıntıların temelinde toplumun 

yanlış gidişatı ve eğilimlerinin olduğu vurgulanmaktadır. Neredeyse bütün bu 

mersiyelerin ortak noktası budur.577 

Dönemin mersiye şiiri yapı ve anlam açısından genel anlamda Doğu’nun etkisini 

üzerinde taşımıştır. Dönemin mersiyeleri, hayat ve ölüm arasındaki ilişkiyi anlatarak 

başlar. Sonra ölünün iyilikleri, faziletleri anlatılırdı. Ölünün geçmiş hayatından kestiler 

ve hikayeler anlatılır. Kasidenin sonraki kısmında ölen kişinin yakınlarına teselli ve taziye 

dilekleri işlenirdi. Kasidenin hatimesinde ise ölüye hayır duası edilir, merhamet dilenir 

 
570  Atîk, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 200-202. 
571  Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 114. 
572  Onun şiirleri için bkz. İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 885.; el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 108. 
573  Müncid Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, Müessesetu’r-Risâle, Beyrut, 1986, 

s. 336. 
574  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 146-147. 
575  Hamdan Haccâcî, Hayâtu ve Âsâru’ş-Şâir el-Endelüsî İbn Hafâce, s. 83. 
576  Müncid Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s. 338-339. 
577  Müncid Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s. 322. 



131 
 

ve kalan kişilere sabır telkin edilirdi.578 İbnü’z-Zekkâk’ın ölümü hatırlatarak başladığı 

kasidesi şöyledir:579 (tavil) 

ـــــونٌ  ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــــانِ فــ ــ ـــ ــ ــ ـــــزمــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاتِ الــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ــ ـــ ــ ــ  وإنَّ مــ

 

ـــــة   ــ ـــ ــ ــ ـــــظــ ــ ـــ ــ ــ ـــــؤونٌ ألا عــ ــ ـــ ــ ــ ـــــان خــ ــ ـــ ــ ــ ـــــزمــ ــ ـــ ــ ــ إن الــ  

 
ـــــونٌ  ــ نــ

ُ
ــ ـــ ــ ـــــى وظــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــمــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــــوكٌ لــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــى شــ ــ فــ

ْ
ــ ـــ ــ لــ ــُ ـــ ــ  وتــ

 

� ا�ــخــطــوبُ عــن الــعــ�ــى 
َ

�ــ جــْ ـــــد آن أن تــُ  لــقــ

 
ـــــرونٌ  ـــ ــ ــ ـــــد ذاك قــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ـــ ــ ــ ـــــھ �ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ـــ ــ ــ ـــــرنٌ يــ ـــ ــ ــ  وقــ

 

ـــــة  ـــــر أمــ ـــــة إثــ ـــــن أمــ ــــتْ مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد مضــ ـــــم قــ ـــــكــ  فــ

 “Öğüt alın ki zaman haindir, musibetlerdir zamanın hünerleri,  

Geldi sıkıntıların belirme ve ölümle karşılaşmaktan endişelenme zamanları, 

Nice milletler gelip geçti ardı ardına, ve niceleri takip etti diğer yüzyılları.” 

Söz konusu dönemde mersiyenin, yöneticilere, aile efradına, şehirlere, erkek 

sevgiliye gibi birçok kişiye söylendiği görülmektedir. Resmi mersiyelerin yani 

yöneticilere söylenen mersiyelerin samimi duyguları ifade etmedikleri ve anlam 

açısından zayıf oldukları dikkat çeker.580 İbnu Sivâr el-İşbûnî’nin Yusuf b. Tafşîn için 

nazmettiği, birçok dinî kavram ve ifadeye yer verdiği mersiyesi şöyledir:581 (recez) 

ـــــھ ــ ــيــ ـــ ــ ــــارك فــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوى �شــ ــ ـــــقــ ــ ــتــ ـــ ــ ـــــن الــ ــ ـــــلا مــ ــ ـــــمــ ــ  عــ

 

ـــــل  ــ ـــــامــ ــ ـــــعــ ــ ـــــتَ لــ ــ ـــــركــ ــ ـــــا تــ ــ ـــــوك ومــ ــ ـــــلــ ــ ـــــكَ المــ ــ ـــــلــ ــ  مــ

 
ــــــھ ــ ــ ــــــو�ــ ــ ــ ــــــطــ ــ ــ ــــــا يــ ــ ــ ــــــمــ ــ ــ ــــــوب بــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــــــل �ــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ  والــ

 

ـــــف  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوســ ــ ـــــت إلا يــ ــ ـــــا أنــ ــ ـــــف مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوســ ــ ـــــا يــ ــ  يــ

 
ـــــھ ــ ــ ـــــديــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــــا نــ ــ ــ ـــــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوســ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــذي بــ ــ ــ ـــــن الــ ــ ــ  ديــ

  

ـــــمــــع أ  ــ ـــ ــ ــ ـــــداســ ـــــر الــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاصــ ــلــــمــــ�ــــن ونــ ـــ ــ ـــ ــ ــ مــــ�ــــ� المســ  

 
ــــــھ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ــنــ ــــ ــ ــ ــــــفــ ــ ــ ــــــروم أو تــ ــ ــ ــــــد الــ ــ ــ ــــــديــ ــ ــ ــــــردي عــ ــ ــ  تــ

 

  
ٌ
ـــــ�ورة ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

ٌ
ـــــزوة ــ ـــ ــ ــ ـــــام غــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل عــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� �ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 “Ey kralların kralı! Kimseye, ortak olabileceği takvalı bir amel bırakmadın,  

Sen sadece Yusuf’sun ey Yusuf! Ama biz hepimiz içimizdeki (acı) ile Yakub’uz, 

Nefislerimizin kendisine feda olacağı Müslümanların emiri ve dinin kurtarıcısı 

dinle beni,  

 
578  Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye, II, 178. 
579  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 276-277.; İbnu’z-Zekkâk’ın bazı şiirlerinde tabiat ile mersiyeyi mezc ettiği 

görülür. Bu durumun benzeri İbn Hafâce’de de görülür. Hatta İbn Hafâce tabiat tasvirinin yanında 
gazeli de mersiye şiirinde kullanmıştır. Şiirin gazel şiiri mi yoksa mersiye mi olduğu zor anlaşılır. 
Dîvânu İbni Hafâce, s. 52.; Ayrıca bkz. Sultanî, “İtticâhâtu’ş-Şi‛r fî Asri’l-Murâbıtîn bi’l-Mağrib ve’l-
Endelüs”, s. 115-116. Ayrıca İbnu’z-Zekkâk’ın da eşi Dürre’ye yazdığı bir mersiyesi vardır. 

580  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 222. 
581   İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 831. 



132 
 

(Sen) her yıl mübarek zaferler kazanıp nice Rum’u helak edip yok ettin.” 

Resmi mersiyelerin aksine aileye yazılan mersiyelerde duygu yoğunluğu ve 

samimiyet öne çıkar. Şairlerin yakınları için yazdıkları mersiyelerde çaresizlik bildiren 

“ یا لیت -لیت  -لو ” gibi harf ve edatların kullanımı yaygındır. Ayrıca “ ، أيكیف، ھل، أین، أ  ” 

edatları ile başlayan soru cümlelerinin de bu mersiyelerde çok sık kullanıldığı 

görülmektedir. 

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde eşe yazılan mersiyelerin arttığı ve birçok 

şairin bu konuda şiirler nazmettiği görülür.582 Eşlerin iyi geçimli olduklarından, manevi 

güzelliklerinden söz edilir. Eşe yazılan mersiyelerde genellikle fiziki özelliklere yer 

verilmez. Bu  mersiyelerde şairler, onların ölümünden sonra yaşadıkları yalnızlık ve 

çaresizliğe çokça vurgu yapmışlardır.583 İbn Cübeyr’in eşi Ümmü’l-Mecd’e584 bir divan 

tahsis ettiği bilinir. el-A‛mâ et-Tutaylî’nin eşi Emine’ye yazdığı mersiye şüphesiz bu tür 

şiirlerin en güzel örneklerindendir:585 (tavil) 

 
ُ

ــ ــ ــــ� قــ ــ�ــ ــ  عــ
َّ

ــ ــ ــــطــ ـــــالــ ـــــد بــ ــهــ ــ ــــبِ رب عــ ـــــة والــ  لاقــ
ْ

ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ رشــ  

 

ـــــتُ   ــ ـــــئــ ــ ـــــبــ ــ ـــــھَ  ونــ ــ ـــــوجــ ــ ـــــَّ  ذاك الــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــِ غــ ــ ـــــبــ ــ ـــــ��ه الــ ــ �ــ  

 
ــــتُ  ــ ــــيــ ــ ــــكــ ــ ــــھ بــ ــ ــــيــ ــ ــــلــ ــ دِ  عــ

ُّ
ــــ ــ ــــلــ ــ ــــجــ ــ ــــتــ ــ ــــالــ ــ ــــ� بــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ والصــ  

 

ــتُ   ــ ــ ــيــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ــھ بــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــوعِ  عــ ــ ــ مــ ــدُّ ــ ــ ــالــ ــ ــ ــو  بــ ــ ــ تْ  ولــ ــَ ــ ــ أبــ  

 
ــــ� ــــ�ــ ــــخــ ــــ� ا�ــ ــــ�ــ ـــــد عــ ــــز�ــ ـــــا يــ ـــــدي مــ ــــنــ ــــ� أن عــ ــــ�ــ  عــ

 

ــُ   ــتـــقـــرتْ أمـ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ـــ��ـــي كـــيـــف اســ ــَّ  خـ ــنـ ـــــك الـ وى؟بــ  

 
ــاءَ  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــد ســ ــ ــقــ ــ ــ ــــن أدري ولاأدري  فــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــي بــ ــ ــ�ــ ــ ــ ظــ  

 

ـــــتْ   ــلــ ــعـ ـــــا فـ ـــــنُ  ومــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ــحــ ـــــك المـ ــلــ ــ�ى  تـ ــ�ـ ــ� الـ �ـ  

 
ـــر ــ ــ ـــ� ذكــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ� عــ ــ ــ ـــو�ــ ــ ــ ـــن دمــ ــ ــ ـــا مــ ــ ــ ـــراهــ ــ ــ  وأن ثــ

 

ــــوِّ   ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــَ �ــ ـــ ــ ــ ــــهــ ـــ ــ ــ ــــدي أن وجــ ـــ ــ ــ  ك زَ ن وجــ
ٌ
ــــرة ـــ ــ ــ هــ  

 
ــــخر فقــد رعــتُ  ـــ ــ ــ ــــيــة ال�ــ ـــ ــ ــ ــــمعــت قــاســ ـــ ــ ــ لو أســ  

 

ـــــأو�ـ�  ـــــت تــ ــمـعــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل ســ ــعـري: هــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت شــ  ألا لـيــ

 
ــــد ــ ــبــ ــ ــ ــر الــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــة الــ ــ ــ ــالــ ــ ــ ــا أو هــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــر ا�ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ  مــ

 

ــــھ  ــ ــــك إنــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــم جســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــٍ� ضــ ــ ــــ�ــ ــ ــــقــ ــ ــــا لــ ــ ــــئــ ــ ــــيــ ــ ــــنــ ــ  هــ

  “Bozulmuş bu yüzden hoşlanmadım, daha kısa süre önce ne güzel ve parlak idi,  

Gözyaşlarımı döktüm ona, eğer tutabilseydim sabır ve metanetle ağlardım,  

 
582  Bunun sebebi muhtemelen Endülüs’teki kadının Doğu’dan daha fazla hakka ve daha etkin bir role 

sahip olmasıdır. Bkz. Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 216.; Doğu’da eşlere yazılan 
mersiyelerin azlığı bilinen bir durumdur. Bkz. Halid Abdulkerim İzârî, “Risâu’z-Zevce ve Mekânatuhâ 
fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn ve Benî Ahmer”, Mecelletü Abhâsi’l-Basra, 
c. 30, S. 2, s. 59. ; Müncid Mustafa Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 138. 

583  İzârî, “Risau’z-Zevce”, s. 59.; ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 143. 
584  İsmi Atîke’dir. Vezir Habib Ahmed b. Abdurrahman el-Vakkaşî’nin kızıdır. Hicri 601 (1205) yılında 

vefat etmiştir. Bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 489 dipnotu. 
585  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 70. 



133 
 

Nasıl uzaklara gittin söyleyebilecek misin? Çok şey biliyorum aslında… 

Ne oldu bu güzelliklere kara toprakların içinde? Nasıl düşünsem bilemiyorum. 

Senin çiçek yüzünün artık gözyaşlarımın toprağında yaşıyor olması canımı 

yakıyor, 

Ah bilmiyorum! Feryatlarımı duyuyor musun! Korkarım sesimi bir kayaya 

duyurmaya çalışıyorum. 

Senin vücuduna sahip bu kabre ne mutlu ki o artık bereketin ve dolunayın 

halesinin mekanı oldu.” 

Medih şiirlerinde nispetle mersiyelerinin daha başarılı olduğu ifade edilen586 et-

Tutaylî’nin şiirlerinde kaybedilmiş kişinin faziletlerine ve onun bıraktığı derin boşluğa 

dikkat çekildiği görülmektedir. Mersiyelerinde eski kavimlerin, milletlerin ve 

medeniyetlerin yok oluşuna değinmeyi genellikle tercih etmez. Bu şiirlerde felsefî 

derinlik neredeyse yok gibidir. Bazı mersiyelerinde önceki şairlerin şiirlerinden alıntılar 

yaptığı görülür.587 

Ebu’l-Bekâ er-Rundî’nin eşine yazdığı mersiye ise yine duygu yoğunluğuna 

sahiptir:588 (vafir) 

ــــر؟  ــــمــ ــــقــ ــــس والــ ـــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــامَ الشــ ــــقــ ــــوم مــ ــــقــ ــــن يــ  ومــ

 

ـــــت  ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�يمُ  مضــ ـــ ــ ــ ــا  �ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ عوضٌ  ولا  ع�ي الصــ  

 “Gençliğin gidişi gibi çekip gitti, telafisi olmadan… Hem ay ve güneşin yerini ne 

doldurabilir ki?” 

Ebu’r-Rebi‛ el-Muvahhidî’nin de divanında mersiyelere ayrılmış bir bölüm 

vardır. Kardeşi Ebu Hafs’a, oğullarına ve karısına yazdığı mersiyelerin toplamı on üç 

tanedir. Mersiyeleri tekellüften uzak ve samimi duygular ile yazılmıştır.589 Dönemin en 

güzel mersiyelerinden birisi onun, oğlunun ölümü üzerine yazdığı, hikmetli ifadelere yer 

verdiği ve ölüm gerçeğini düşündüren şiiridir:590 (vafir) 

 
586  Ahmed Dayf, Belâgatu’l-Arab fi’l-Endelüs, s. 184. 
587  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. ص. 
588  ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 143. 
589  Kürdî, eş-Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Ahdi’l-Muvahhidîn, s. 215. 
590  Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, s. 44. 



134 
 

ــــ� ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــغــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلصــ ـــ ــ ــ ــــ� ولــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ــــكــ ـــ ــ ــ ــــلــ ـــ ــ ــ ـــــواءً لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 

ـــــ�ِ   ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالمســ ـــ ــ ــ ـــــؤذنُ بــ ـــ ــ ــ ـــــارُ تــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ـــــ� الأعــ ـــ ــ ــ  �ــ

 
ــٍ�  ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرٍ قصــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــن عــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــــا فــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــات �ــ ــ ــ  ومــ

 

ــا  ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ــا وألــ ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ــى ألــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ــاش الــ ـــ ــ ــ ــو عــ ـــ ــ ــ  ولــ

 
ـــــورِ  ــ ــ ـــــبــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــض الــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــــ� �ــ ــ ــ ـــــضَ �ــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــــبــ ــ ــ  لأن الــ

 

ـــــن   ــ ــ ـــــوت مــ ــ ــ ـــــذوق المــ ــ ــ ـــــھيــ ــ ــ ـــــيــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــد بــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ يــ  

 “Bu hayat, herkese kaçınılmaz bir rota çizer, (kişi) ister küçük olsun ister büyük,  

Binlerce yıl yaşasa da genç, ölürken yine diyecek “ben yaşadım kısacık”, 

Oğlunu kaybeden tadar ölüm acısını, zira yatar bazıları diğerlerinin kabrinde.” 

İbn Sâre’nin kızına söylediği bir mersiyesi vardır. Ancak bu mersiye, şairlerin 

yakınlarına söylediği duygu dolu şiirlerden farklı olarak onun kızına dair olumsuz bakış 

açısını yansıtması açısından önemlidir:591 (vafir) 

ـــــوره  ــ ـــــعــ ــ ـــــ�ت الــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وســ
َ
ـــــة ــ ـــــؤونــ ــ ـــــت المــ ــ ـــــفــ ــ ـــــفــ ــ  كــ

 

ــ ـــ  ــ ــ ــور لمــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك المشــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ــعــ ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ــاد لــ ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ ا حــ  

 “Yiyeceklerini bıraktığın ve ayıplarımızı örttüğün için bu teşekkürü hak eden 

fiiline hamdolsun.” 

İbn Hamdîs, bu dönemin en fazla mersiye söyleyen şairlerinden biridir. Emir ve 

komutanlara söylediği mersiyelerinin yanında babası, eşi, kızı, halası ve “Cevhere” isimli 

cariyesine söylediği birçok mersiyesi vardır. Ömer ve Ebu Bekir isminde iki oğlunun 

annesi olan eşine söylediği ve oğlu Ömer’in dilinden ifade ettiği mersiyesi en güzel 

kasidelerinden biridir:592 (hafif) 

ـــــامٌ  ــ ـــــهــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــتُ  وســ ــ ـــــھ فــ ــ ـــــنــ ــ ـــــب مــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيتصــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 

ـــــيأ  ــرمــ ــ ــوتُ يــ ــ ــــــھ المــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــوســ ــ ــن قــ ــ ـــــب عــ ــطــ ــ يّ خــ  

 
ـــُ  ــ ــ ـــم يــ ــ ــ ـــمٍ ثــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــات �ســ ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــ� المــ ــ ــ ـــي إ�ــ ــ ــ ـــــىــ ــ ـــ ــ ــ ف�ــ  

 

ــ�ءٍ   ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــاة بــ ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــ ــ� ا�ــ ــ ــ ــ ــ�ُّ �ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــــرع الــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ســ

 
ـــا وَ  ــ ــ  مــ
َ

ـــ ــ ــ ـــي�ــ ــ ــ ــــرة أمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــحســ ــ ــ ـــى بــ ــ ــ ـــــىــ ــ ـــ ــ ــ ـــ� الأ�ــ ــ ــ � �ــ  

 

ــاء  ـــ ــ ــ ــــوب دمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــري بصــ ــ ــ ــاظــ ـــ ــ ــ ــى نــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــو بــ ـــ ــ ــ  لــ

 
ــــوم ــ ــــة قــ ــ ــــرخــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاح صــ ــ ــــيــ ــ ــــنــ ــ ــــ� الــ ــ ــــ� �ــ ــ ــــث �ــ ــ ــــيــ ــ  حــ

 

ــــب  ــ ــر�ــ ــ ــ ــن قــ ــ ــ ــي مــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــل ســ ــ ــ ــا هــ ــ ــ ــتــ ــ ــ  أمــ

 “Ölüm, yayından hangi felaketi fırlatıyor? Fırlattığı oklar avını vurur ve yere 

yıkar, 

 
591  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 517. 
592  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 477. 



135 
 

İnsanlar hayatta iyileşmek için acele ederler, ancak bir hastalık onları ölülere 

dahil eder, 

Gözlerim kanlar boşaltarak ağlasa, Annemin hasretinin üzüntüsünü dindiremez, 

Anneciğim beni iyi duyabiliyor musun? Bir kavim gürültüsünde ağlıyorum.” 

Eşlere olduğu gibi cariyelere de mersiye söylenmiştir. Ancak cariyelere söylenen 

mersiyelerde fiziki özellikler ve ölümüyle birlikte kaybedilen güzellikler işlenmiş ve 

manevi sıfatlara yer verilmemiştir. İbn Hamdîs’in bir yolculuk esnasında ölen cariyesine 

yazdığı mersiyesinin bazı beyitleri şöyledir:593 (basit) 

ـــــ�ك �ــ
َ

ــ ـــ ـــــنْ نــ ـــــل مــ ــــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم الشــ ـــــظــ ـــــف نــ ـــــألــ ـــــا تــ  و�ــ

 

 

ــــرك   ـــ ــ ــ ــا هَصــ ــان مــ ــــن البــ ـــ ــ ــ ــة غصــ ــــاقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا رشــ  أيــ

 
ــ�ـــي دُرَرك  ــ ـــ ــ ــ ـــــتَ دمـــ�ـــ� واحـــب�ــ ــيــ ي يـــواقـ ِ

ــّ ــ�ـ ــ ـــ ــ ــ �ــ
ُ
 ف

 

ـــــزنٌ   ــ ـــــھ حــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــــي �ــ ــ ــأ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــي وشــ ــ ـــــؤو�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا شــ ــ  و�ــ

 “Ey bâne ağacının ince dalı kim kırdı seni? Ey dizilmiş gerdanlık kim dağıttı seni? 

Ey hüzün içindeki durumum ve nefsim, yakut gözyaşlarını saç ve incilerini ise 

kendinde tut.”  

Babaya söylenen mersiyelerin en güzel örneklerinden birisi Ebu’l-Abbas b. Şekîl 

(ö. 605/1208)’e aittir. Kasidenin girişinde ölüm ve hayat arasındaki ilişkiye değinir, daha 

sonra geçmiş milletlerden örnekler verir, kendisinin babası ölen tek kişi olmadığını 

vurgulayarak kendisine sabır telkin eder.  Babasının özelliklerine ve ölümünün etkilerine 

de yer verdiği şiirin bazı beyitleri şöyledir:594 (tavil) 

ــــن ــن دفــ ــ ــمــ ــ ــمُ بــ ــ ــيــ ــ ــظــ ــ ــعــ ــ ــرُ الــ ــ ــخــ ــ ــفــ ــ ـــــھ الــ ــنــ ــ ـــــدافــ  لــ

 

ــــري   ــ ــــمــ ــ ــــعــ ــ الــ
ً

ــــ ــ ــــ�ــ ــ ــــالــ ــ ــــا وهــ ــ ــــيــ ــ ــــرءُ حــ ــ ــــم المــ ــ ــــعــ ــ ــــنــ ــ لــ  

 
ــــن  ــ ــــنــ ــ ــــول والمــ ــ ــــطــ ــ ــــارُ ذو الــ ــ ــــفــ ــ ــــغــ ــ ــــكُ الــ ــ ــــلــ ــ ــــو المــ ــ  هــ

  

ـــــھ  ــ ــ ـــــن إنــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ــ ـــــو المــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــــھ عــ ــ ــ ـــــوتُ لــ ــ ــ  رجــ

 “Ömrüme yemin olsun ki o yaşarken de ölü iken de ne güzel bir adamdı, onu 

defnedenler için büyük bir övünme sebebidir,  

İhsan, güç ve mağfiret sahibi olan Hâkim’den onun için af dileniyorum.” 

 
593  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 212. 
594  Dîvânu İbni Şekîl, (thk. Hayat Karra), el-Mecmau’s-Sekâfî, Abu Dabi, 1998, s. 82. 



136 
 

Gazel türünde olduğu gibi mersiye türünde de erkek sevgililer konu olarak 

şiirlerde kendilerine yer bulmuşlardır. er-Rusâfî’nin sevgilisi Yusuf’a yazdığı mersiye bu 

türün güzel örneklerinden biridir:595 (hafif) 

ــھ  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلاحــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ مٌ كســ
َّ

ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ لــ
َ

ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ثــ ــُ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــؤادي مــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

 

ي  ِ
ــّ ـــ ــ�ــ ـــ ــــف عــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوســ ـــــلِ يــ ــتــ ـــ ـــــد قــ ـــــعــ لْ �ــ ــــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ

َ
 لا �

 
ـــي  ــ ــ �ــ ـــَ ــ ــ ـــتــ ــ ــ لــ ـــِ ــ ــ ھخــ ـــِ ــ ــ راحــ ـــِ ــ ــ ـــض جــ ــ ــ ـــعــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ ـــا بــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــاكــ ــ ــ بــ  

 

وْدَى  
ّ
ـــــوم أ ــ ــ ـــــي يــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ قــ ــُ ـــ ــ ــ ـــــتَ مــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــــأمــ ــ ــ ـــــو تــ ــ ــ  لــ

 “Yusuf’un ölümünden sonra nasıl olduğumu sorma, çünkü kalbim onun silahı gibi 

kırık dökük,  

Onun yok olup gittiği gün gözlerimin ne halde olduğunu düşünmek istersen, birçok 

yara alarak feryat eden biri olarak düşün beni.” 

İbn Sehl’in denizde boğularak ölen sevgilisi Osman’a yazdığı mersiyenin bir beyti 

ise şöyledir:596 (tavil) 

ــــي ـــــا�ــ ــــــجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� وأ�ــ ــ ــ�ــ ــ ــر دمــ ــ ــحــ ــ ــ� بــ ــ ـــــھ �ــ تُّ بــ ـــــُ ــمــ ــ  فــ

 

ــــھ  ــ ــــوجــ ــ ــــم مــ ــ ــــاظــ ــ ــــعــ ــ ــــر �ــ ــ ــــحــ ــ ــــ� بــ ــ ــــات �ــ ــ ــــد مــ ــ ــــقــ ــ  لــ

 “O azametli dalgaları olan bir denizde ölürken, ben ise onunla birlikte 

gözyaşlarım ve hüznümün denizinde öldüm.” 

Alimler de dönemin mersiyelerinde işlenen konulardandır. Alimlerin ölümü ile 

büyük ilmî birikimin yok olması, ilim dünyasının aldığı darbe ve İslâm dünyasındaki 

önemi mersiyelere girmiştir.597 İbnü’l-Ebbâr’ın, hocası olan dönemin muhaddislerinden 

Ebu’r-Rebi b. Salim el-Kilâî’nin ölümünden sonra söylediği ve doğrudan mersiye 

konusuna giriş yaptığı kasidesinin bir kısmı şu şekildedir:598 (tavil) 

ــــم ــ ـــ ــ ــ ـــــاشــ ـــــار مــن آل هــ ـــــدى المــخــتــ ـــــامــي هــ  وحــ

 

ـــــل   ـــــامــ ـــــى حــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ـــــربق�ــ ـــــعــ ـــــن آل �ــ الآداب مــ  

 
ـــــاحـــــم ـــــل فــ ـــــل مـــــن ا�ـــــجـــــهــ  لـــــنـــــخـــــبـــــط �ـــــ� لـــــيــ

 

ـــــب   ـــــا الــ�ــوكــ ـــــادُ ال ــخــبــ ــــ�ــ� وقــ ــ ـــ ــ ــ إذ مــتــع الضــ  

 
ــالميـــــَّ حَ مُ  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــىى بن ســ ـــ ــ ــ ــــليمـــــان بن مو�ــ ـــ ــ ــ ا ســ  

 

ـــــا إذا لــ ــــ  ــيــ ــ ـــــدنــ ــــ� الــ ــ�ــ ــ ـــــلام عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ  مســ ــ  يــ
ُ

ــ ــ ـــــا  حْ �ــ ــ�ــ ــ �ــ  

 
 وقد أسلمت�ي للدوا�� الدواهم

 

 

 

ـــــھ  ـــــوتــ ـــــد مــ ـــــعــ ـــــة �ــ ـــــعــ ــتــ ـــ ـــــي مــ ــا�ــ ـــ ــيــ ـــ ـــــ� حــ ـــــل �ــ  وهــ

 
 وحسبك من عال ع�� الشهب عالم

 

ـــــرد   ــ ـــــفــ ــ ــــؤددا تــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا وســ ــ ـــــمــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــــا عــ ــ ــيــ ـــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــــعــ ــ ــالــ ـــ ــ بــ  

 
 

595  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 52. 
596  Dîvânu İbni Sehl, s. 386. 
597  Şevki Dayf, er-Risâ, s. 70-71. 
598  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, IV, 267. 



137 
 

“Ya’rub ailesinin ilimlerinin taşıyıcısı ve Hişam ailesinden seçilmiş kişinin 

yolunun koruyucusu göçüp gitti,  

Sabah vakti o parlak yıldız söndü ve bizi kapkaranlık bir cehalet gecesine atıp 

gitti,  

Artık Süleyman b. Musa’nın simasının parlaklığından nasibini alamayacak 

dünyaya selam olsun,  

Onun ölümünden sonra hayattan bir tat alır mıyım? Felaketler beni ızdıraplara 

teslim etmişken, 

İlim ve şeref yönünden tekti, artık onun yıldızlar üzerinde yaşıyor olması sana 

teselli olarak yeter.” 

Muvahhid devletinin inanç yapısı ve halkın sevgisinin etkisiyle Hz. Hüseyin ve 

Ehl-i Beyt hakkında da mersiyeler bulmak mümkündür.599 Bu konudaki mersiyelere Ebu 

Bahr Safvan b. İdris et-Tücibî’(ö. 598/1202) nin şu kasidesi örnek olarak verilebilir:600 

(tavil) 

ــــم ــ ــلــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــدى يــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــھ الــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ�ل مــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ� مــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ  عــ

 

ــ ـــ  ــ ــ ــر�ــ ـــ ــ ــ ــار الــ ـــ ــ ــ ــأزهــ ـــ ــ ــ ــــلام كــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــَّ  ا ســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنســ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ ميــ  

 
ــدورٌ     ـــ ــ ــ ــھ بــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــم فــ ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ــ ـــــم لأوجــ ــ ــ ــجــ ـــ ــ ــ وأنــ  

 

  
ُ

ـــــ ـــــن غــ ـــــ�ــ ـــــيــ ـــــمــ ـــــاطــ ـــــفــ ـــــلــ ــــــرع لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� مصــ ـــــ�ــ ِ عــ
ـــــّ ـــــَ يــ تْ بــ  

 
ــــتَ  ــ ــــنــ ــ ــــايــ ــ ــــعــ ــ ــــاءَ  لــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــُ  أعضــ ــ ــــي تــ ــ ــــ�ــ ــ ــــنــ ــ ــــمالــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ قســ  

 

ـــــھ  ــلــ ـــــر أهـ ــ ـــ ــ ــ ـــــاضــ ـــــت حــ ــنــ ــو كـ ـــــد لـ ـــــهــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــــ� مشــ  عـ

 
ــعَ  ـــ ـــ ــ ــ ـــــدمــ ـــ ــ ــ ـــــإن الــ ـــ ــ ــ ـــــرم وإلا فــ ـــ ــ ــ ـــــدى وأكــ ـــ ــ ــ أنــ  

 

  
ُ

ـــــث ــيــ ــ ــغــ ــ ــــف الــ ــلــ ــ ــلا لا أخــ ــ ــر�ــ ــ ــ� كــ ــ ــ�ــ ــ ــلا  عــ ــ ــر�ــ ــ كــ  

 
ــــاح  ــ ــ ــمُ ونــ ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــــطــ ــ ــ ــــحــ ــ ــ ــــن ا�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــــزم عــ ــ ــ وزمــ  

 

ــَّ   ــ ــ ــجــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــارع �ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا تْ مصــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــا�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ب لمصــ ــ ــ�ــ ــ ــ يــ  

 
ـــــم ـــــ�جــ ـــــ�ــ ـــــى وتــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ـــــض الأ�ــ ـــــحــ ـــــن مــ ـــــ� عــ ـــــ�ــ ـــــعــ  �ــ

 

ـــــا  ــيــ ــ�ـــن مـــراثـ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمـــعـــتـــم �ـــ� ا�ـــحســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا ســ  ومـــهـــمــ

 
ــــلــمــوا  ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــن وســ ــ ـــ ــ ــ ـــــد ا�ــحســ ــــلــوا عــ�ــ� جــ ــ ـــ ــ ــ  وصــ

 

ــ�   ـــ ــ ـــــفــ ــ ـــــدوا أكــ ــ ـــــمــ ــ ـــــوة فــ ــ ـــــدعــ ــ ـــــن بــ ــ ـــــديــ ــ ــــعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا مســ  

 “Kır çiçekleri gibi kokan ve hidayetin kaynağı olan ev! Selam sana! 

 
599  Söz konusu dönemde Hz. Hüseyin ile ilgili kitaplar da telif edilmiştir. Muhammed b. Süleyman et-

Tücibî’nin Menâkibu’s-Sıbteyn el-Hasan ve-l-Huseyn’i ve İbnü’l-Ebbâr’ın Meâdinu’l-Leceyn fî 
Risai’l-Huseyn ve Dureru’s-Sımti fî Ahbâri’s-Sibt’ı hatırlanabilir. İbnü’l-Hatîb’in verdiği bilgilere 
göre Endülüslüler Hz. Hüseyin’in ölüm yıldönümünde özel anma törenleri yaparlardı. Bkz. Kürdî, eş-
Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Ahdi’l-Muvahhidîn, s. 225.; Muhammed b. Şerife, Edîbü’l-Endelüs, s. 86. 

600  Lisânüddin b. Hatîb, Aʿmalu’l-Aʿlam, I, 74.; Hz. Hüseyin ile ilgili diğer bir mersiye için bkz. el-
Makkarî, Nefhu’t-Tîb, V, 70. 



138 
 

Yüzleri göründüğünde ay ve yıldızların kaybolduğu Fatıma’nın soyunun 

kabirlerine selam! 

Kerbela’ya da selam olsun! Oraya yağmurlar yağdı ancak gözyaşları daha fazla 

ve boldu, 

Yesrib sarsıldı onların ölümü ile, Hatim ve Zemzem feryat etti, 

Hüseyin ile ilgili duyduğum ne varsa, hepsi hüzünden ve acıdan ibaret,  

Onun çağrısına yardım edin ve Hüseyin’in dedesine salat ve selam getirin.” 

İkâb yenilgisi ve sonrasındaki kaos Endülüs’ün parça parça Müslümanların 

elinden kayıp gitmesine sebep oldu. Müslümanların hâkimiyeti altında yalnızca Gırnata 

kalmıştı. Bölgenin yaşadığı bu dram, doğal olarak dönem şiirlerine girmiştir.601 Şairler 

şiirlerinde, şehirlerin düşüşüne üzülmüşler,602 eski güzel günleri yad etmişler ve bu kaotik 

durumdan kurtulmak için diğer Müslüman ve Arap ülkelerden yardım istemişlerdir.603 

Bu şiirlerde şehirlerin isimleri sayılır, önemli mekanlarından bahsedilir ve birçok sıfata 

yer verilir. Yanı sıra “ أیما  – كمْ  –یا  ” gibi harflerin sık kullanımı dikkat çeker. Bu şekilde 

duygu yoğunluğu oluşturularak şair ve dinleyici arasında yakınlık sağlamak amaçlanır.603F

604  

Bu tür mersiyelerin dikkat çeken bir diğer özelliği ise birçoğunun söyleyeninin 

meçhul olmasıdır. Bu durumunun sebebi muhtemelen dönemin kaotik ortamının bir 

sonucu olarak bu şiirleri rivayet edenlerin kasideye ve muhtevasına odaklanıp söyleyen 

kişiyi ihmal etmeleridir.605 

Doğu’da h.656 (1258) yılında Bağdat’ın düşüşünden sonra şehirlere mersiyeler 

yazılmaya başlanmıştır. Ancak bu şiirlerin Endülüs’te daha fazla geliştiği ve Doğu’ya 

karşı üstünlük sağlandığı ifade edilir. Bu üstünlüğün hem nicelik hem de nitelik açısından 

olduğu söylenmektedir.606 Bu durumu yorumlayan Butrus el-Bustanî, Doğu şiirinde vatan 

 
601  Şevki Dayf, hiçbir İslâmî şehre Endülüs şehirlerine yazıldığı gibi mersiyeler yazılmadığını vurgular. 

Bkz. Şevki Dayf, er-Risâ, s. 49. 
602  İbnü’d-Debbâğ’ın İkâb yenilgisi üzerine nazmettiği ve insanların günahlarının bu felakete sebep 

olduğuna dair vurgular yaptığı şiiri için bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 464. 
603  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 132.; es-Sâmirrâî ve dğr., Târîhu’l-Arab, s. 348. 
604  Alexander E. Elinson, Looking Back at al-Andalus, E.J. Brill, Leiden, 2009, s. 26. 
605  Beyyûmî, el-Edebü’l-Endelüsî Beyne’t-Te’sir ve’t-Teessür, s. 226. 
606  Müncid Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s.321.; Muhammed Hâmid Şerif, 

Muhâdarât, s. 44. 



139 
 

duygusunun zayıf olduğunu vurgular.607 M. Faruk Toprak ise Doğu’daki Müslümanların 

Endülüslüler gibi vatanlarını tamamen kaybetme tehlikesi ile karşı karşıya kalmadıklarını 

ifade etmektedir. Dolayısıyla bu tür şiirler gerçek anlamda Endülüs’te büyük bir şöhrete 

nail olmuştur.608 Bu şiirlerin iki tür olduğu ifade edilmektedir. İlk tür şehirlerin 

kaybedilişinden önce kaleme alınmıştır. Bu şiirlerde Allah’a yakarışlar ve insanlara 

uyarılar temel noktadır. İkinci tür mersiyelerde ise artık şehir kaybedilmiştir ve bu 

durumun yoğun üzüntüsü yaşanmaktadır. Şehirlere yazılan mersiyelerin kişilere yazılan 

mersiyelerden farkı yöneticilere dair seslenmeler ve serzenişler, onları cihada teşvik etme 

çabası ve şairlerin Hz. Peygamber’den medet umma gayretleridir.609 Bu şiirler, içeriğinde 

medih, tasvir, yakınma, sitem ve yardım isteme gibi birçok konu bulunması sebebiyle 

genellikle uzundur. 

Şehirlere yazılan mersiyelerin en iyi örneği Şerif b. er-Rundî’nin Nuniyye’sidir. 

Geçmişe dair birçok göndermelerin bulunduğu kasidede, şairin felaketlere karşı 

kabullenişi ve teslimiyeti dikkat çeker. Şair, Endülüs’ün yok olup gitmesine, İslâm’ın 

bölgeden silinmesine üzülerek eski güzel günlerin hatırasına üzülür ve Arap ve 

Müslümanlardan yardım talep ederek uğradıkları felaketler karşısında Müslümanların 

yardıma gelmemesinin sebeplerini sorgular. Anlamının etkileyiciliğinin yanı sıra lafız, 

kafiye ve yapı açısından da takdir görmüş meşhur kasidenin bazı beyitleri şu şekildedir:610 

(basit) 

ـــــُ  ــ ـــــلا �ــ ــ  فــ
َ

ـــــ ــ ـــــان رَّ غــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــش ا�ســ ــ ـــــيــ ــ ـــــعــ ــ ـــــب الــ ــ ـــــيــ ــ ـــــطــ ــ بــ  

 

ـــــان  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقصــ ــ ـــــم نــ ــ ـــــا تــ ــ ـــــئ إذا مــ ــ ــيــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل شــ ــ ـــــ�ــ ــ  لــ

 
ـــــوا ـــاــنــ ـــــا �ــ ـــــوم مــ ـــــقــ ـــــان الــ ـــــ�ــ ــــــوا فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــى قضــ ـــــ�ــ  حــ

 

ــھ  ــ ــ ــ ــرد لــ ــ ــ ــ ــر لا مــ ــ ــ ــ ــل أمــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ� الــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــي عــ ــ ــ ــ  أ�ــ

 
ـــــان ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــال الــطــيــف وســ ـــــا حــ�ــى عــن خــيــ  كــمــ

 

ـــــك  ــــلــ ــــن مــ ـــــك ومــ ــــلــ ــــن مــ ـــاــن مــ ـــــا �ــ ــــــار مــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وصــ

 

 
607  Butrus el-Bustanî, Udebâu’l-Arab, s. 79.; Arap edebîyatında kendisi ile ilgili mersiye yazılan ilk şehir 

Bağdat’tır. Halife Me’mûn’un komutanlarından İbn Tahir tarafından yakılan Bağdat hakkında 
mersiyeler söylenmiştir. Bkz. Şevki Dayf, er-Risâ, s. 47. 

608  M. Faruk Toprak, “Endülüs Şiirinde İstiğase”, Ankara Üniversitesi Dil ve Târîh-Coğrafya Fakültesi 
Dergisi, c. XXXVII, S. 2, s. 205.; Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 61.; Bu tür mersiyelerin 
Endülüs’teki ilk örneklerinden birisi İbn Abdûn’ın “Raiyye”sidir. Bu mersiyeyi Garcia Gomez şöyle 
değerlendirir: “İnsani duyguları yansıtmaktan bu kadar uzak başka şiir var mı bilmiyorum! İbn Abdûn, 
duygu yoğunluğunu bir kenara iterek yalnızca ilmî derinliğini ortaya koymak istemektedir. er-
Rundî’nin mersiyesi ise her ne kadar şairlik becerisi olarak İbn Abdûn’dan aşağıda olsa da, duyguyu 
hissettirebilmesi açısından çok daha başarılıdır.”  

609  Müncid Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s.322. 
610  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 487.; el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, I, 47. 



140 
 

ــــان ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــــن جــ ـــ ــ ــ ــــة أم أيــ ـــ ــ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ـــــاطــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن شــ ـــ ــ ــ  وأيــ

 

ــــة  ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأن مرســ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا شــ ــــة مــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأل بلنســ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــأســ  فــ

 
ـــــھ  ـــــا لــ ــ�ــ ــ�ــ ـــــا فــ ــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد ســ ــم قــ ـــــالــ ــــــانمــــن عــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 

ــــم  ــ ــ ــــكــ ــ ــ ــــوم فــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــــة دار الــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــــرطــ ــ ــ ــــن قــ ــ ــ  وأيــ

 
ـــان  ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــف هــ ــ ــ ـــراق الألــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ـــى لــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــا بــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ  كــ

 

ـــــف  ـــ ــ ــ ــــــاء مــن أســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة الــبــيضــ  تــبــ�ــي ا�ــحــنــيــفــيــ

 
ـــــم  ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــا�ــ ــ ــ ـــــأوطــ ــ ــ ـــــم بــ ــ ــ ـــــهــ ــ ــ ـــ ــــلــ ــ ـــــانعــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ ـــــلــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ز وســ  

 

ــة   ـــ ــ ــ ــ� دعــ ـــ ــ ــ ــر �ــ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــــن وراء الــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــعــ ـــ ــ ــ  ورا�ــ

 
د ـــــَ قــ

َ
ــ ـــ رى  فــ ــــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــثِ  ســ دِيــ ــَ ـــ حــ ــِ ـــ ومِ  بــ ــَ ـــ ـــــقــ انُ  الــ ــَ ـــ ــبــ ـــ رُكــ  

 

م 
ُ

ــــ ــ ــ ــــدكــ ــ ــ نــ ــِ ــ ــ ــ عــ
َ
أ  أ ــَ ــ ــ ــ بــ

َ
ــ ــ ــ ــ ن نــ ــِ ــ ــ ــ ــلِ  مــ ــ ــ ــ هــ

َ
سٍ  أ

ُ
ــ ــ ــ ــ ــدَلــ ــ ــ ــ نــ

َ
أ  

 “Her şeyin bitişi mükemmelliği ile başlar, hayatın büyüsüne kapılmasın insan, 

Herkes, karşı koyamayacağı bir durum yaşadı, hiç yaşamamış gibi çekip gittiler,  

Yönetici ve saltanat denilen şey, uyuklayan birinin anlattığı rüya ve hayale 

dönüştü, 

Belensiye’ye sor; Mürsiye ne durumda? Şâtıbe nerede? Ceyyan nerede? 

Nice alimin yetiştiği ilim yuvası Kurtuba nerede? 

Sevgilisinden ayrılan bir aşık gibi Müslümanlar hüzünle ağlıyor,  

Denizin diğer tarafında saadet içerisinde yaşayıp yönetim ve yüceliğe sahip 

olanlar,  

Endülüs halkından haberiniz var mı? Bazı atlılar size haberler getirdi ama…” 

er-Rundî bu kasidesini Mağrib’te söylemiştir. Nasriler’in kurucusu olan İbnü’l-

Ahmer’i, Müslümanlara yardım etmediği için eleştirmemesi dikkat çeker. Bunun sebebi 

onun himayesinde yetişmiş olmasıdır. Daha sonra bu saraylarda görevler alan İbnü’l-

Hatib de eserlerinde bu mersiyeye yer vermez.611  

Bazı mersiyelerde ise tehlikelerden önce uyarılar yer alır. Bu mersiyeler, kaotik 

durumu betimler ve savaşların kaybedilmesi durumunda yaşanılacak tehlikelere vurgu 

yapar. Şairler, etkili lafız ve tınısı yüksek kafiyelerle dinî ve milli duyguları harekete 

geçirmeye çalışırlar.612 Yardım isteme çağrılarının önemli yer tuttuğu bu mersiyelerde 

 
611  M. Faruk Toprak, “Endülüs Şiirinde Mersiye”, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara, 1990, s. 202. 
612  Abdurrahman Hamdan, “Sur’atu’l-Medîneti’l-İslâmiyyeti’l-Muhtelle  fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî fî Ahdi’l-

Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn”, Mecelletü Camiati’n-Neccar, 2009, c. 23, S. 2, s. 614-616.; Saîd, eş-
Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 309. 



141 
 

yöneticilere dair övgüler bulunmaktadır. Bu tür mersiyelerin en güzel örneklerinden birisi 

hem Endülüs hem de Belensiye’ye birçok mersiye yazmış olan İbnü’l-Ebbâr’ın 

Siniyye’sidir.613 1237 yılında Belensiye muhasara altına alınınca şehrin emiri Ebu Cemil 

Zeyyan, İbnü’l-Ebbâr başkanlığında bir heyeti Afrika (bugünkü Tunus) emiri Ebu 

Zekeriya b. Ebi Hafs’a yardım istemesi için göndermiştir. İbnü’l-Ebbâr, yanındaki 

mektubu emire verdikten sonra şiirini inşad etmiştir. Şiirinde bütün sanatsal yeteneklerini 

kullanmaya çalışan, durumun aciliyetini muhatabına hızlı bir şekilde aktarma gayretinde 

olan mersiyesine emiri öven beyitler de eklemiştir.  Bu kaside, bütünüyle bir mersiye 

olmaktan öte bir yardım isteme şiiridir. Dolayısıyla kasidenin girişinde Endülüs’e yardım 

etmesi için emire hızlı bir çağrı vardır. Bu giriş sonrası Endülüs’ün özellikle de Belensiye 

ve Kurtuba’nın başına gelenlere değinir. Sonraki kısımda emir ile buluşmak için gelene 

kadar yaşadığı deniz yolculuğunun sıkıntılarına yer verir. Bu kısımda emire övgülerini 

sunar. Herhangi bir medih kasidesinde bulunan “adalet, iyilik, cesaret” gibi temel ve 

sıradan özellikler ile onu övmektedir. Şair, kasidesinin sonunda ise emirin hemen bir 

atılımda bulunmasını isteyerek kasidesini bitirir. Kasideye samimi duygular hakimdir. 

Hızlı bir duygu geçişi amacıyla yazılan kasidede, beklenmeyecek ölçüde bedi sanatların 

kullanımına özen gösterilmiştir. İbnü’l-Ebbâr, kasidesinde yok olup giden eski 

diyarlardan ve şehirlerden örnekler vermeyi tercih etmemiştir. Ayrıca bu tür kasidelerin 

genelinde yer alan halkın günahlarını felaketlerin sebebi olarak gösterme eğilimine de 

yönelmemiştir. Onun emire dair övgü ifadeleri ise tamamen yüzeysel ve duygudan 

yoksundur. Zira o, kasidesini kişisel istekleri için değil vatanının bir elçisi olduğu için 

nazmetmiştir. Diğer yandan bölgeye yabancı olan şair, bölge insanının hangi unsurlara ve 

özelliklere itibar ettiğini de bilmiyordu. Bu dönem Endülüs’te ilmin ve kültürün zirve 

zamanlarını yaşadığı ifade edilmişti. Dolayısıyla Endülüslüler kendilerini Mağrib ve 

Afrika bölgesi insanından daha üstün görüyorlardı. İbnü’l-Ebbâr, bu düşünce dünyasının 

bir uzantısı olarak muhtemelen Ebu Zekeriya’dan yardım talep etme konusunda 

isteksizdi. Onun yüzeysel övgü ifadeleri bu açıdan da değerlendirilebilir.614 Emir Ebu 

 
613  el-Arinî, el-Hayâtu’l-İlmiyye fi’l-Endelüs fî Asri’l-Muvahhidîn, s.  300. 
614  et-Tahir Ahmed Mekkî, Dirâsât Endelüsiyye fi’l-Edeb ve-t-Târîhi ve’l-Felsefeti, Dârü’l-Maârif, 

Kahire, 1987, s. 266-269. 



142 
 

Zekeriya’yı etkileyen, Endülüs’e yardım için harekete geçiren ve el-Makkarî tarafından 

“eşsiz” olarak nitelendirilen meşhur mersiyenin bazı beyitleri şu şekildedir:615 (basit) 

ــَ  ــ ــ ــــ� مــ ــ ــــل إ�ــ ــ ــيــ ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا دَ أن الســ ــ ــ�ــ ــ ــ ــا�ــ ــ ــ ــــجــ ــ ــَ رَ نــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا ســ  

 

ـــــا أدركْ   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــدلســ ــ ــ ــــل الله أنــ ــ ــيــ ــ ــ ــــك خــ ــ ــلــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــخــ ــ ــ بــ  

 
اتِ 

َ
ــ ــ ــ ادِثــ ــَ ــ ــ ــــحــ ــ �ــ ــِ ــ ــ ى لــ ــَ ــ ــ ــىــ ـــ ـــ ــ ــ مْ�ــ

َ
ا  وأ ــَ ــ ــ هــ دُّ ــَ ــ ــ ــا  جــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ عَســ

َ
ــ ــ ــ �ــ  

 

ا   ــــَ ــ ــــرَةِ  يــ ــ ز�ــ ــــَ ــ ــــجــ ــ ــــ�ــ ــ � لــ ــــَ ــ �ــ ــْ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ضــ
َ
ــــا  أ ــ هــ

ُ
ــــ ــ ــــلــ ــ هــ

َ
  أ

ً
زَرا ــــَ ــ جــ  

 
ــــا ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرســ ــ ــ ـــــا جــ ــ ــ ـــــاءهــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ـــــدا أثــ ــ ــ ـــــداء غــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ  ولــ

 

ــِ   ــ ـــــدا بــ ــعــ ــ ــلــ ــ ـــــادت لــ ـــــد عــ ــــــاجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمســ ــ ــلــ ــ ـــــا لــ ــَ يــ ــ ـــــايــ عــ  

 
ــَ  ـــ ــــر جــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن عصــ  وأيــ
َ

ــ ـــ ــْ لــ ـــ ــــايــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا ســ ــ�ــ ـــ ـــــاه �ــ نــ  

 

ــــشٌ   ــ ــــيــ ــ ــــن عــ ــ ــــأيــ ــ ــــَ  فــ ــ ــــَ جــ ــ ــــْ نــ ــ ــــَ يــ ــ  نــ
َ
ــــا خ ــ ــــ�ــ ــ ــــرااه �ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ضــ  

 
ـــــاءُ  ــــيــ ــــلــ ــــُ  عــ ــاتــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــعســ ـــــدى �ــ ــــهــ ـــــداء الــ ـــــع أعــ ــ ــ ـــ ــ ــ وســ  

 

ــا   ــ ــ ــهــ ــ ــ ــــت لــ ــ ــــور أنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنصــ ــ ــــك المــ ــ ــلــ ــ ــ ــا المــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــا أ�ــ ــ ــ  يــ

 
ــــــا ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــجســ ــنــ ـــ ــــــل الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــغســ ـــــم �ــ ـــــا لــ ـــــارة مــ ــهــ ـــ  ولا طــ

 

ـــــس  ــ ـــجــ ــ ــ ـــم نــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــم إ�ــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــلادك مــ ــ ــ ـــرْ بــ ــ ــ ـــهــ ــ ــ  طــ

 “Allahın ordusu ve ordunla Endülüs’e yetiş! Kurtuluş ümidi yok olmak üzere,  

Vah adanın haline! Halkı, musibetler karşısında boğazlanmış kurban, bahtı da 

kara,  

Vah mescidlerine! Birer düşman kilisesine dönüşmüş, ezanlar ise birer çan sesine,  

Yaşadığımız o cennet hayat nerede? Ya geçirdiğimiz o güzel asırlar? 

Ey zaferlerle bilenen kıralım! Sensin, hüdanın düşmanlarını helaka sürükleyen, 

O necislerden vatanı temizle. Sen onları (kanla) temizlemedikçe onlar temiz 

olamaz.” 

Ebu Zekeriya tarafından gönderilen yardım emir Ebu Cemil Zeyyan’a 

ulaşamamıştır. Aralarındaki bağlantıyı kesen Hristiyan kuvvetleri bu yardımın ulaşmasını 

engellemişlerdir. Günden güne Müslümanların direnişi zayıflamış ve güçleri tükenmiştir. 

Artık dayanamayacağını anlayan Zeyyan, İbnü’l-Ebbâr’ı anlaşma yapmak üzere 

Hristiyan kuvvetlerinin komutanı Jamie I ile görüşmesi için göndermiştir. Jamie I, halkın 

şehri terketmesi için yirmi gün süre tanımıştır. Yirmi gün sonunda 8 Ekim 1238 tarihinde 

Endülüs şehirlerinin en önemlilerinden biri olan Belensiye Müslümanların elinden 

çıkmıştır.616 

 
615  el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, III, 207.; el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 457.; Ayrıca bkz. el-Evsî, el-

Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 133-134. 
616  Mekkî, Dirâsât Endelüsiyye, s. 270. 



143 
 

Belensiye’de yaşayan edip ve şairlerin çok olması şehre dair edebî  ürünlerin de 

çok fazla olmasına olanak sağlamıştır.617 Bu şehirde İbn Hafâce,618 İbnü’z- Zekkâk,619 

er-Rusâfî, İbnü’l-Amîre, İbnü’l-Ebbâr gibi şairler yaşamıştır. Kurtuba’ya dair 

mersiyelerin mevcut olmadığı görülür. Bunun nedeni muhtemelen son dönemde orada 

şair ve ediplerin bulunmaması idi.620 Belensiye’ye mersiye yazanlardan birisi orada 

yaşayan ve emirin katibi olan Ebu’l-Mutarrif’tir. Şehrin yaşadığı dramı anlattığı şiiri şu 

şekildedir:621 (kamil) 

ــــرُّ  ـــ ــ ــ ــقــ ــ ـــ ــ ــ ــــك لا يــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ـــ ــ ــ ــقــ ــ ـــ ــ ــ ــا لــ ــ ـــ ــ ــ   أم مــ
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ رارهقــ  

 

ــــــالُ   ــ ــ ــــــا بــ ــ ــ ــــــَ  مــ ــ ــ ــــــك لا يــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــ ــــدمــ ــ ــ ــــــدرارُ  ي�ــ ــ ــ ه مــ  

 
 

َّ
ــ ــ ـــ ــ ــ ــــطــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھ وشــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــاـئــ ـــ ــ ــ ــــارت ر�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ داره  تْ ســ  

 

ــةٍ   ـــ ــ ـــــوعــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــنٍ  ألــ ــ ــ ـــــاعــ ــ ـــــظــ ــ ـــــوع لــ ــ ــــلــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن الضــ ــ ــ�ــ ـــ ــ بــ  

 
ــّ  ــ ـــ ــ ــ ــدنــ ــ ـــ ــ ــ ــد الــ ــ ـــ ــ ــ ــعــ ــ ـــ ــ ــ ــتْ �ــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ـــ ــ ــ ــاره و وأخــ ــ ـــ ــ ــ أوطــ  

 

ـــــتْ   ــ ــ ـــــاذفــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــاب تــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلشــ ــ ــ ـــــُ  أم لــ ــ ــ ـــــانــ ــ ــ ھأوطــ  

 
ـــةٍ  ــ ــ ـــادثــ ــ ــ ـــل حــ ــ ــ ـــثــ ــ ــ ـــن مــ ــ ــ   مــ

َ
ـــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ــــاره تْ خــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ أعصــ  

 

ــــادحٍ   ـــ ــ ــ ــــب فــ ـــ ــ ــ ــــطــ ـــ ــ ــ ــــخــ ـــ ــ ــ ــــى بــ ـــ ــ ــ ــــان أ�ــ ـــ ــ ــ ــــزمــ ـــ ــ ــ  أم لــ

 
ــــجَّ او  ـــ ــ ــ ــ ـــ رتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحشــ ـــ ــ ــ ــــن ا�ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــا بــ ــ ـــ ــ ــ ــــاره ا مــ ـــ ــ ــ زخــ  

 

ـــــھ  ــ ـــــابــ ــ ـــــبــ ــ ـــــب عــ ــ ـــــان عــ ــ ـــــجــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن الأ�ــ ــ ـــــر مــ ــ ـــــحــ ــ  بــ

 
ــــــت ــ ــ ــــــفــ ــ ــ ــــــھ حــ ــ ــ ــــــ� بــ ــ ــ ــــــا  �ــ ــ ــ ــــــرهــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــــــاره عــ ــ ــ ــــــفــ ــ ــ كــ  

 

ـــــا   ــ ــ ـــــة أمــ ــ ــ ــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنســ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــــوى  بــ ــ ــ ــثــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــر فــ ــ ــ ـــاــفــ ــ ــ �ــ  

 
ـــــن ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحســ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــري  لــ ــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ــ ــھ تــ ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــ ــاره تــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ أ�ــ  

 

ــا   ــ ـــ ــ ــ ــاــن مــ ـــ ــ ــ ـــر  ذاك �ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــة إلا  المصــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ـــ ــ ــ جــ  

 “Gözyaşları hala akmaya devam mı ediyor? Kalp, hala çarpıyor mu? 

Binekleri yola koyulmuş, evi uzaklarda kalmış olan yolcunun kemikleri sızlamıyor 

mu? 

Ya vatanları elden ele atılan, umutları gerilerde kalmış gençlerden ne haber? 

Ya tarihte örneği olmayan ağır bir felaket sunan zamandan ne haber? 

Bir hüzün denizinin dalgaları kabarmış,  coşkun şekilde çalkalanıyor, 

 
617  el-Himyerî, er-Ravdu’l-Mi‛târ, s. 97 ve sonrası. 
618  İbn Hafâce’nin mersiyesi Belensiye’ye yazılmış olmasına rağmen çöldeki kalıntılara ağlamaktadır. 

Tasvir unsurlarının çok bariz olduğu kaside Câhiliye şiirine benzemektedir. Bkz. Abdulhamid Şeyha, 
el-Vatan fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 165. 

619  Birçok şairin rızık ve hâmi aramak suretiyle vatanını terkettiği bu dönemde İbnu’z-Zekkâk ve dayısı 
İbn Hafâce Belensiye’yi terketmemişlerdir. Bunun sebebi şehirdeki arsitokrat ailelerin bu şairlere 
değer veriyor olmasıdır. Bkz. Menocal, The Literature of al-Andalus, s. 224-225.. 

620  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 321. 
621  Lisânüddin b. Hatîb, Aʿmalu’l-Aʿlam, II, 242.; Ayrıca bkz. Şefik Muhammed Abdurrahman er-Rakib, 

Şi‛ru’l-Cihâd fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 208-210.; Ebu’l-Mutarrif’in Belensiye’nin düşüşüne dair birçok 
risâlesi de vardır. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 490-493. 



144 
 

Belensiye ise artık kafirin sığınağı oldu. Her yerini sarmış o kafirler, 

Bu şehir önceden altından nehirler akan güzel bir cennetten ibaretti.”  

Konunun girişinde ifade edildiği üzere şehirlere yazılan mersiyelerde topluma 

sorumluluk yüklenmiş ve onlar suçlanmıştır. Bu olgunun tezahürü İşbiliyye’ye mersiye 

yazan Ebu Musa b. Harun’un kasidesinde görülmektedir:622 (basit) 

ـــــُ  ــ ـــــو�ــ ــ  ذنــ
َّ

ـــــث ــ ـــــبــ ــ ـــــا الــ ــ ـــــنــ ــ ـــــزمــ ــ ـــــلــ ــ ـــــا فــ ــ ـــــا  نــ ــ ـــــدمــ ــ ـــــنــ ــ والــ  

 

 

  
ً
ــة ــ ــ ــنــ ــ ــ ــا جــ ــ ــ ــْ  يــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــزحــ ــ ــ ــن ز زحــ ــ ــ ــا عــ ــ ــ ـــ ـــنــ ـــــاخــ ــ ــهــ ــ ــ ارفــ  

 
 
َ
ــــخ أ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

ُ
ــــمـــع أمــرًا يــورث ــ ـــ ــ ــ ـــــا  لــتســ ــــمـــمــ ــ ـــ ــ ــ الصــ  

 

ــــا   ــــلم�ن ��ــ ـــ ــ ــ ـــــاب المســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــائ�� عن مصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا ســ  يــ

 
ـــــارُ  ــُ  نــ ـــ ــبــ ـــ ــَ الــ ـــ ـــــردى عــ ــلــ ـــ ـــــت لــ ـــــامــ ـــــقــ ـــــاة فــ  غــ

َ
ــ ـــ ــالــ ـــ مــ  

 

 

 

ـــتْ   ــ ــ ـــرقــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ـــا تــ ــ ــ ـــواءُ  لمــ ــ ــ ـــت الأهــ ــ ــ ـــرمــ ــ ــ ــــطــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ واضــ  

 
ــِ  ـــ ـــــد قــ ـــــجــ ـــــم يــ ـــــن لــ  دَ مــ

َ
ــ ـــ ـــــھ ولا قــ ــيــ ـــ ـــــا فــ ـــــا دَ مــ مــ  

 

ــُ   ـــ ـــ ــ ــ ـــــر وزع ونــ ـــ ــ ــ ـــــھ الأمــ ـــ ــ ــ ـــــام بــ ـــ ــ ــ ـــــوه وقــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ـــ ــ ــ أهــ  

 
ــِ  ــ ــ ـــ ــ ــ ــا وأيــقــظــوا مــن ســ ــ ـــــة الــهــمــمــ ـــــات الــغــفــلــ نــ  

 

ـــــدروا  ــتــ ــ ـــــابــ ـــــث فــ ــيــ ــ ــلــ ــ ــثــ ــ ــتــ ــ ــلــ ــ ــــظ لــ ـــــائــ ــفــ ــ ـــــارت حــ  ثــ

 
  “Güzelliklerini günahlarımızın yıktığı Cennet! Bizi ızdırap ve nedamet sardı! 

Müslümanların başına geleni soran kişi! Sağırlığa sebep olan şeyleri duymak için 

dinle (beni), 

Hevesler çoğalınca, zalimlerin ateşi parladı. Ki o, felaketlerin ışığıdır, 

Hepimiz sorumluyuz bundan, bu durumu geçmişi ve geleceği olamayanlar yaptı. 

Teslisin kini ayağa kalktı, acele edip onu derin gaflet uykusundan uyandırdılar.” 

XI. yüzyıl zâhid ve fakihlerinden birisi olan Abdullah b. Ferec İbn el-Assâl (ö. 

487/1094) ise mersiyesinde insanları Endülüs’ten ayrılmaya davet etmektedir. Bu 

mersiye Tuleytula’nın tamamen düşman kuvvetleri tarafından istila edilmesinden sonra 

yazılmıştır. Onun bu tutumu bazı araştırmacılar tarafından “korkaklık ve bencillik” olarak 

nitelendirilmektedir.623 Ancak alim ve fakih olan birinin tamamen korkaklık ekseninde 

bu beyitleri söylemesini makul kabul etmeyen araştırmacılar da mevcuttur.624 Onun söz 

konusu beyitleri şu şekildedir:625 (basit) 

 
622  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, III, 515.; Ayrıca bkz. Abdurrahman Hamdan, “Sur’atu’l-Medineti’l-

İslâmiyyeti’l-Muhtelle”, s. 606. 
623  el-Haccî, et-Târîhu’l-Endelüsî, s. 351. 
624  Müncid Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s. 328-329. 
625  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 352. 



145 
 

ـــــا  ــ ـــــمــ ــ   فــ
ُ

ـــــ ــ ـــــَ المــ ــ ـــــا  امُ قــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــن إلا  �ــ ــ   مــ
َ

ـــــ ــ ـــــغــ ــ  الــ
َ

ـــــ ــ طِ لــ  

 

ــُ   ـــ ــ  حــ
ُّ

ــ ـــ ــ ــِ وَ رَ  واثــ ـــ ــ  احــ
َ

ــ ـــ ــ ـــــملــ ــ ـــــا  كــ ــ ـــــل يــ ــ ـــــس  أهــ ــ ـــــدلــ ــ أنــ  

 
ــَ  ا�ــــجــــز�ــــرة ثــــوبَ   مــ

ْ
ــُ ن ـــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

ً
ــَ الــــوَ  مــــن ولا ـــ ــ ـــ ــ ــ طِ ســ  

 

ـــــوبُ   ــ ــثــ ـــ ــ ــُ  الــ ـــ ــ  يــ
ْ
ــــَ ن ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ  لُ ســ ـــ ــ   نْ مــ

َ
 أ

ْ
ــ ـــ ــ ــِ رَ طــ ـــ ــ وأرى  ھِ افــ  

 

 
ــَ  كــيـــف ـــــَ ا�ــحـ  يــ

ُ
ــَ  اة   عَ مـ

ْ
ــ ــَ ا�ـ ـــــَّ حـ ــَ  �ــ� اتِ يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ ســ طِ فـ  

 

ــــــن  ــ ــ ــــــحــ ــ ــ ــــــنَ  ونــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ دُوٍّ  بــ ــــــَ ــ ــ ــــــا لا  عــ ــ ــ نــ
ُ

ــــــ ــ ــ ارقــ
ــــــَ ــ ــ فــ ــــــُ ــ ــ يــ  

 “Develerinizi hazırlayın Ey Endülüslüler! Artık burada kalmak yalnızca bir 

hatadır,  

Elbise her yerinden söküldü. Görürsün ki adanın elbisesi ortadan yırtılmış,  

Bizi bırakmayacak düşmanların arasındayız artık. Yılanlarla aynı sepette 

yaşanılabilir mi?” 

Şehirlerin sembolik değerini ifade etmek adına birçok şair tarafından Doğu 

şehirleri ile benzeştirildiği görülmektedir. Yanı sıra şehirlere yazılan mersiyelerin bir 

özelliği ise şehirlerin yüceltilerek bir “cennet” olarak tasvir edilmesidir.626 (kamil) 

ــارِ  ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ـــــواء الــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� ســ ــ ــ ــ ــتْ �ــ ــ ــ ــ ــدلــ ــ ــ ــ ــد تــ ــ ــ ــ  أن قــ

 

ــة   ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنســ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ � بــ ِ
ــّ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ  خــ

ً
ــة ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ـــــت جــ ــ ــ ــــاـنــ ــ ــ و�ــ  

 “Bir zamanlar cennet olan Belensiye’ye artık ateşler içine düştüğünü haber ver.” 

Kişilere yazılan mersiyelerin Doğu ile benzer içeriklere sahip olduğu 

görülmektedir. Bölgenin yapısı gereği kadınlara yazılan mersiyeler artmıştır. Ancak en 

önemlisi bu dönem şehirlere yazılan mersiye furyasıdır. Bu mersiyeler hiçbir dönemde 

olmadığı kadar ayrı bir başlık altında değerlendirilebilecek derecede geniş bir hacme 

ulaşmıştır.  

E. Şarap Şiirleri 

Şarap unsuru, Câhiliye döneminden itibaren Arap şiirlerinde yer almaktadır. İçki 

meclislerinden ve cömertliklerinden bu şiirde söz ederler. Emevî şairleri de Câhiliye 

şiirlerinde benzer tarzda şiirler inşad etmişlerdir. Abbâsîlerle beraber şarap şiirine kadeh, 

saki, şarkıcı tasvirleri eklenmiştir. Cariyeleri ve kadın şarkıcıları tasvir etme yarışına 

girmişlerdir. Bu dönem şairlerinden neredeyse şarap tasviri ile ilgilenmeyen şair 

yoktur.627  

 
626  Alexander E. Elinson, Looking Back at al-Andalus, s. 30-32.; İbnü’l-Ebbâr, el-Hulletu’s-Siyerâ, II, 

155. 
627  Komisyon, el-Vasfu, s. 85. 



146 
 

Endülüs’te en yaygın olan konulardan biridir. Akşam vakti ve sonrası bağ, bahçe, 

bostan ve hanlarda tertip edilen içki meclisleri bir gelenek halini almıştı.628 Şiirlerin 

genellikle irticali olarak inşad edildiği bu meclisler, şiirsel ve edebî  bir toplantı 

hüviyetindeydi. Sohbet zaman zaman şarkıcıların terennümleri ile karışırdı. Bu 

meclislerde şairler şiir inşad etme mücadelesi verirlerdi. Dolayısıyla bu ortamın, şiiri 

olumlu anlamda etkilediğini ifade etmek zor olmayacaktır.629 

Murâbıtlar’ın katı olan dinî ve siyâsî tutumları elbette Endülüs’ün bu toplum, 

eğlence ve kültür hayatı üzerinde olumsuz anlamda etkili olmuştur. Bir önceki dönem 

olan Tavâif’lerde yaşanan rahat eğlence hayatı ve içki meclisleri kısmen sıkıntılı bir 

sürece girmiştir. Ancak dönemin kültürel ve sosyal hayatı incelenirken içkinin 

yasaklandığına dair kayıt bulmak zordur. Buna karşın dönemin şairleri, hakim gücün 

tepkisini çekmemek adına şarap şiirinden uzak durmuş gözükmektedir.630 Diğer yandan 

Muvahhidler döneminde içki yasağı ile ilgili divan risalelerinin bulunduğu 

görülmektedir.631 Yasak ve yöneticilerin tutumlarına rağmen hem Murâbıtlar hem de 

Muvahhidler döneminde birçok şairin şarap ile ilgili şiirleri bulunmaktadır. Bu noktada 

Henri Peres, şarap şiirlerinin tamamen hayal ekseninde değerlendirilmemesi gerektiğinin 

altını çizmektedir. Yani bu şairler, hayal ettikleri ortamları değil yaşamlarını şiire 

aktarmış olabilirler.632 Nitekim el-Makkarî’nin naklettiğine göre İbn Hafâce, İbn Aişe ve 

İbnü’z-Zekkâk bir bahçede toplanır ve meclis düzenlerlerdi.633  

Muvahhidler döneminde ise siyâsî ortamın değişmesiyle diğer alanlarda da gözle 

görülür değişimler olmuştur. Bu dönemde ilmî, edebî  ve felsefi çevrelere hareket gelmiş, 

içki ve eğlence meclisleri de hareketlenmiştir.634 Ancak bu hareketliliğin sebebi, 

 
628  Doğu’dan farklı olarak Endülüs’te şarabın hurma ile değil kurma veya yaş üzüm ile yapılırdı. Zira o 

bölgede hurma yetiştirilmiyordu. Ayrıca Cuma günleri içmemeye özen gösterilirdi. İçki içilen 
kadehler renkli ve nakışlı olurdu. Bu kadehlerin Irak’tan getirildiği bilinmektedir. Testiler ise 
genellikle gümüşten yapılmış olurdu. Bkz. Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 323-326. 

629  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 44.; Azad Muhammed Kerîm, Mecâlisu’ş-Şi‛riyye fi’l-Endelüs, 
el-Manhal, Amman, 2013, s. 24-25.  

630  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 201.; Atîk, el-Edebü’l-Arabî fi’l-
Endelüs, s. 257-258. 

631  Yakup el-Mansûr’un birçok kez içki içenleri öldürdüğü ifade edilir. Bkz. İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-
A‛yân, VII, 11. 

632  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 322. 
633  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 14. 
634  Ali İbrahim Kürdî, eş-Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Ahdi’l-Muvahhidîn, Dârü’l-Kütübi’l-Vataniyye, 

Abu Dabi, 2010, s. 244.; Atîk, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 265.; Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn 
ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 210. 



147 
 

Muvahhidler’in içkiye dair hoşgörülerinden ziyade dönemin refah seviyesinin artması ve 

ülkenin daha istikrarlı bir yapıya bürünmesi olarak görülebilir. Bu dönem şarap şiiri 

söyleyen şairler daha üretken olmuşlardır.635 Şevki Dayf’a göre onların şarap şiirine 

yönelmelerinin sebebi devamlı Hristiyan kuvvetlerinin saldırılarına maruz kalmaları ve 

yaşadıkları sıkıntılı süreçtir.636 

Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemi şarap şiirlerinde şarabın ve kadehin çok fazla 

tasvirinin yapıldığı görülmektedir. İçki meclislerinde inşad edilen şarap şiirleri tabiat 

tasvirleri ile iç içedir. Tabiatın şairlerin ruhunda oluşturduğu olumlu duygular şarabın 

etkisi ile daha da artmıştır. Dolayısıyla şarabın verdiği mutluluk ve hüzünlerden kurtarışı 

üzerinde durulmuştur.637 Hayatta aslolan şeyin zevk almak ve içmek olduğuna odaklanan 

birçok şiir bulunmaktadır. Bu bağlamda İbn Hamdîs içkiye davet eder ve onun sağladığı 

neşeye vurgu yapar:638 (seri) 

راحِ 
ُ

ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــوِ ذوات المــ ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــقَ الــ ـــ ــ ــ ـــــوابــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 

ـــــا  ــ ـــــهــ ــ ـــــبْ لــ ــ ـــــذاتِ واركــ ــ ـــــلــ ــ ـــــ� الــ ــ ـــــرْ  إ�ــ ــ ـــــاكــ ــ  بــ

  
ــــــاح ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا عـــيـــش صــ ــ�ــ ـــــدرِ �ـ ــكـــرِ لـــم يــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ـــ� الســ

 

ـــــذةٍ   ــن لــ ــم مـ ــكـ ـــــحُ فـ ــ ـــ ــ ــ ــــــاحِ لا ت�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا صــ  يــ

 “Haz almak için davran hızlı, mutluluk veren eğlence atlarına atla hadi,  

Ey ayık olan kişi! Ayık olma, sarhoşlukta senin idrak edemeyeceğin ne lezzetler 

var!” 

  İbn Saîd’in şu beyti de yine dönemin şairinin bakış açısına dair ipuçları 

vermektedir:639 (meczu’ kamil) 

ـــــاح ــ ـــ ــ ــ ـــــبــ ــ ـــ ــ ــ ــــــطــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــش إلا الاصــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 

ــــا لا   ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــم هــ ــ ـــ ــ ــ ــــاح حقــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الصــ  

   “Kalk (şarab) getir, sabah oldu, hayat sadece içmek değil midir?” 

İbnü’z-Zekkâk’ın benzer tutumu ifade eden şiirinin ilk beyti ise şu şekildedir:640 

(meczu kamil) 

ــــب ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــذهــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــل مــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إن الأصــ

 

ــم   ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــة قــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــي ذهــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــقــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاســ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ فــ  

 

  
635  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 146. 
636  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 293. 
637  Sultanî, “İtticâhâtu’ş-Şi‛r fî Asri’l-Murâbıtîn bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs”, s. 169. 
638  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 89-90. 
639  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 305. 
640  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 93. 



148 
 

“Kalk ve altın renkli şarabı ver, aslolan sarhoş olmaktır.” 

ez-Zehîra’nın müellifi ünlü edip İbn Bessâm’ın şiiri de bu anlamları ihtiva eder:641 

(vafir) 

ــام ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ ــدر الــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ــأس والــ ـــ ــ ــ ــكــ ـــ ــ ــ ـــــدت: الــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ــ  عــ

 

ــــــا  ــ ــ ـــــوى مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــان ســ ــ ــ ــــــلا ثــ ــ ــ ــــــادر فــ ــ ــ  ألا بــ

 “Hadi acele et zevk alalım, bir kadeh ve bir dolunay (güzel sevgili) dışında önemi 

olmayan bu hayatın ikincisi yok.”  

Murâbıtlar döneminde Yusuf b. Tafşîn ve oğlu Ali’nin katipliğini yapmış edip 

Ebu Muhammed Talha b. Kabutrane642 de benzer içeriğe sahip bir şiir nazmetmiştir:643 

(vafir meczu) 

ــــب ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــثــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن كــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ مُّ مــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــهــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــات الــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�ــ

 

 

 

ـــــا   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيإذا مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ قــ ــوق أرَّ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الشــ  

 
ـــبِ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــذهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاـلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــراءَ �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــن صــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ءَ عــ

 

ــرا  ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ  ا�ــ
َ
ــة ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ يــ ــِ ـــ ــ ــ تُ طــ ــْ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ضــ ـــــَ ــ ــ ـــ ــ ــ  فضــ

 “Aşk, uykusuz bıraktığında beni, kederler üzerime çöreklendiğinde,  

Altın sarısı (şarabın testisinin üzerindeki) kırmızı balçığı (mühürü) sökerim.” 

Kardeşi Ebu Bekir Abdulaziz zaman geçmeden içmenin önemine vurgu yapar:644 

(hafif) 

ـــــلا ــ ــ ـــــو�ــ ــ ــ ـــــا طــ ــ ــ ـــــومــ ــ ــ ـــــ�اب نــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــت الــ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ  إنَّ تــ

 

ــــوم  ــ ــ ة يــ ـــــرَّ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمْ مســ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــمْ واغــ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ  لا تــ

 “Uyuma (kalk) ve bugünün mutluluğundan payını al, toprağın altında uzun bir 

uyku var zaten!” 

Ebu’l-Abbâs Ahmed b. Hannûn’nun beyitleri ise şu şekildedir:645 (kamil) 

ـــــا  ـــــتَ  مــ ـــــنــ ـــــا  كــ ـــــ�ــ ـــــ�ــ ذولِ  فــ ـــــَ ـــــعــ ـــــلــ ـــــا لــ ـــــخــ ــــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ مُصــ  

 

ـــــا   ـــــ� يــ ـــــاذ�ــ ـــــ� عــ ـــــا  �ــ �ــ ــِ ـــ ر�ــ
ُ

ــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــو  شــ ـــــا  لــ �ــ ــَ ـــ �ــ
ْ

ــ ـــ قــ
ُ
ذ  

 
ھ

ُ
ــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ديــ ــَ ـــ ــ ــ رحٌَ  و�ــ

َ
ــ ـــ ــ ــ   فــ

ُّ
ط ــُ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ ــا يــ ـــ ــ ــ ــخــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ نــ ــُ ـــ ــ ــ مــ  

 

ــــ�  �ــ ـــــْ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا  يُضــ ــــ�ــ رحَُ  �ــ
َ

ــــ ــــوب تــ ــــلــ ــــقــ   الــ
ً

لا ــــَّ رحــ ــــُ مــ  

 

 
641  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 418. 
642  Diğer edip kardeşinin ismi Ebu Bekir Abdulaziz’dir. Kabutrane ismi, “baş” anlamındaki İspanyolca 

“caput” ve “yuvarlak” anlamındaki “torno” ifadelerinin birleşmiş halidir. Anlamı “Yuvarlak başlı”dır. 
Bkz. İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 753-2 numaralı dipnot.;  

643  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 433. 
644  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 367. 
645  er-Merrâküşî, ez-Zeyl ve Tekmile, I, 288. 



149 
 

ـــــرَكَ  ـــــلامَ  تــ ـــــظــ ـــــا  الــ ـــــاؤهــ ــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا  ضــ ــــوخــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنســ مــ  

 

دَتْ  وإذا  ــَ ـــ ــــل بــ ــ ــ قِ  �� رْبِ لشــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ســ
َ
� غ �الــــدُّ  

 
ا  أنَّ  ــّ ــ ـــ ــ ــ �يــ

ُّ
ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ كُ  الــ ـــِ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ مســ ــُ ــ ـــ ــ ــ ــا  يــ ــ ـــ ــ ــ ــــخــ ـــ ــ ــ �ــ رِّ

َ
ــ ــ ـــ ــ ــ المــ  

 

تِ   ــَ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ عـــــاعِ  الأنـــــامـــــلَ  كســ ــُّ ــ ـــ ــ ــ تْ  بـــــالشــ
َ

لـــــ فخيَّ  

 “İçtiğim için beni kınayan kişi! Bunu tatmış olsaydın sen de kınamalara kulak 

asmazdın, 

Bununla kalbin tasaları yok olup gider, yerine kalbi dinginleştiren bir neşe gelir, 

Karanlıkta belirdiği zaman, onun ışığı karanlığın hükmüne son verir,  

Parmakları ışıltı ile donatır, zannedersin ki Süreyya yıldızı merih gezegenini 

kuşattı.” 

Birçok şiir konusunu etkisi alan dinî kavramların ve ıstılahların şarap şiirlerinde 

de yer bulması dikkat çekmektedir. İbn Bakî’nin bir şiiri şöyledir:646 

ــــب ــ ــــواكــ ــ ــــ�ــ ــ ــــالــ ــ ــــت بــ ــ ــــنــ ــ ــــق ز�ــ ــ ــــيــ ــ ــــقــ ــ ــــاءُ عــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 

ـــــا   ــ�ــ ــــــبُ أ�ـ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأسِ تـــحســ ــكــ ـــــةِ الـ ــولــ ـــــمـ ــ ـــ ــ ــ  ومشــ

 
ـــــب ـــــانــ ـــــل جــ ـــــل �ــ ـــــا الــلـــهـــو مـــن �ــ ــ�ــ  فــحـــجَّ إلــ�ـ

 

ــا   ــ بــ ِ
ــّ ــ ـــ ــ ــ ــــذاتِ �� حرم الصــ ــــة اللــ ــــتْ كعبــ  بنــ

 “Soğuk şarap kadehine (baktığın zaman) onu yıldızlarla süslü kızıl gökyüzü 

zannedersin,  

O şarap lezzetlerin Ka’be’sini gençlik haremleri içine inşa etti, eğlenceler ise her 

yönden oraya (gelerek) haclarını eda ettiler.” 

Dönemin şarap şiirlerinde tabiat tasvirinin önemli bir yer tuttuğu görülür. Tabiat, 

güzellikleri ve cezbediciliği şairlerin içki meclislerine ve eğlenmeye yönelmesinin önemli 

etkenlerindendir.647   Öyle ki içeriğinde şaraptan bahsedilmeyen tabiat tasviri şiiri bulmak 

çok zordur. 647F

648 Bunun yanında soğuk ve karlı günlerin tabiatta oluşturduğu değişim de 

şarap şiirlerine girmiştir. Gırnata’nın güneyinde bulunan Şüleyyer dağı (Sierra Nevada) 

yaz kış devamlı karlı olurdu.648F

649 Bu durumun tasvirini şarap ile mezceden İbn Sâre’nin 

beyitleri şu şekildedir:649F

650 (tavil) 

 
646  İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-A‛yân, VI, 204. 
647  Yusuf Ali b. İbrahim el-Arinî, el-Hayâtu’l-İlmiyye fi’l-Endelüs fî Asri’l-Muvahhidîn, Mektebetü’l-

Melik Abdilaziz, Riyad, 1995, s. 299. 
648  ed-Dekkâk, Melâmihu’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 210. 
649  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 203. 
650  el-Himyerî, er-Ravdu’l-Mi‛târ, s. 343. 



150 
 

ــحــــرم ــيء مــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــو �ــ ـــــا وهــ ــيــ ــمــ ــحــ ــــرب ا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وشــ

 

ــــكـم  ـــ ــ ــ ـــــأرضــ ــــلاة بــ ـــ ــ ــ ـــــا تـرك الصــ ـــــل لـنــ  يـحــ

 
ــــم ــ ــ� وأرحــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــلــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن شــ ــ ــ ــا مــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــن عــ ــ ــ  أمــ

 

ــــا  ــ ــ�ــ ــ ــ ــــإ�ــ ــ ــــم فــ ــ ــــيــ ــ ــــحــ ــ ــــجــ ــ ــــار ا�ــ ــ ــــ� نــ ــ ــــرارا إ�ــ ــ  فــ

 
ـــــت جـــهـــنـــم ـــــابــ ـــــذا الـــيـــوم طــ ـــــل هــ ــثــ  فـــفـــي مـ

 

ـــــدخــ�ـــ� �ــ� جــهـــنـــم  ـــــت ر�ــي مــ ـــــإن كــنــ  فــ

 “Sizin yurdunuzda bize namazı terketmek ve haram olan şarap helaldir, 

 Cehennem ateşine kaçıyoruz, o ki Şüleyyer’den daha merhametli ve daha 

güvenilirdir,  

Eğer rabbim beni Cehenneme atacaksa, böyle bir günde orası ne de güzeldir.” 

Muvahhid dönemi şairlerinden er-Rusâfî de tabiat şarap birlikteliğini şöyle ortaya 

koymaktadır:651 (remel) 

ـــــد ق ــر قــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا صــ ــِ  هنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ـــــ� صــ ــَّ  رفِ عـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ مـــــول الشــ  

 

ـــــيٍّ وع  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقٍ  �ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرُ  رائــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــظــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ همــ  

 
ــَ  ـــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــدً  تْ ألصــ ـــ ــ ــ ــالأرض خــ ـــ ــ ــ ــ�ولبــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ا لــ  

 

ــــسَ   ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــأن الشــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ وكــ ــ ـــ ــ ــ ــــائــ ــ ـــ ــ ــ ــــنــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� أثــ ــ ـــ ــ ــ �ــ  

 
ـــــَّ  ـــــيــ ـــــحــ ـــــوِّ ومــ ـــــجــ ـــاــل ا ا�ــ ـــــف�ــ ــــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل ســ ـــــيــ ــــــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ الصــ  

 

ــَّ   ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالَ والصــ ـــ ــ ــ ـــــع أذيــ ـــ ــ ــ ـــــرفــ ـــ ــ ــ ـــــا تــ ـــ ــ ــ ـــــرُّ  بــ ـــ ــ ــ ـــــىالــ ـــ ــ ــ �ــ  

 
ــــا  ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــــر�ــ ــ ــ ــــطــ ــ ــ ــــث لا يــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــــ�ُ حــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــل غــ ــ ــ ــــديــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ الــ  

 

  
ُ

ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــ�لــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــذا مــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ـــ ــ ــ ــــَ حــ ــ ـــ ــ ــ ــــبــ ــ ـــ ــ ــ ــــتــ ــ ـــ ــ ــ ـــــغــ ـــ ــ ــ ـــــا مــ ـــ ــ ــ ــــانــ ــ ـــ ــ ــ قــ  

 
ــــ� �َ  ــ ــــد�ــ ــ  والــ

ْ
ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاءَ  بُ رَ شــ ــ ــــبــ ــ ــهــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــل صــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الأصــ  

 

ــرٌ   ــ ـــ ــ ــ ــائــ ــ ـــ ــ ــ ــــنٌ  طــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاد وغصــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ  شــ ــ ـــ ــ ــ ــْ مــ ــ ـــ ــ ــ  نــ
َ

ـــــ ـــ ــ ــ نٍ �ــ  

 “Parlak manzaralı bir akşam vaktini halis bir şarapla geçiriyorduk,  

O esnada güneş, yanaklarını yeryüzüne yaslamıştı,  

Tan yeli tepelerin altlarında gezerken, havanın yüzü parlak bir kılıç gibiydi,  

Akşam içkilerini yudumladığımız yer ne de güzeldi! Güvercin sesleri bizi 

şenlendiriyordu,  

Kuşlar şarkı mırıldanıyor, dallar raks ediyor ve karanlık akşamın kızıl şarabını 

içiyordu.” 

İbn Hafâce’nin tasvirlerinde şarap meclisi için günün güneşli olmasının bir önemi 

yoktur. O, karlı, yağmurlu, bulutlu günlerde de şarap meclisi tasvirine devam eder. Her 

ortamda o içmeye devam etmektedir. Ancak onun şarap şiirlerinde neşenin asıl kaynağı 

 
651  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 118. 



151 
 

tabiattır. Şarap onun için ikinci plandadır. Tabiatın verdiği mutluluğa ortak olmak için 

içmektedir.652 Bir şiiri şöyledir:653 (basit muhla’) 

ا  ــَ ــ ــ ــ امــ ــَ ــ ــ ــ مــ
َ

ــ ــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ــ ةِ الــ
َ

ــ ــ ــ ــ كــ ــْ ــ ــ ــ يــ
َ
ــــلأ ــ ــ ــــقِ لــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتســ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  واســ

 

ءَك  
َّ

لا ــِ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــاطِ أخــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــدامــ ــ ــ ـــ ــ ــ المــ  

 
ا  ـــــَ ـــ ــ ــ امــ ـــــَ ـــ ــ ــ مــ ـــــَ ـــ ــ ــ ـــــحــ ـــ ــ ــ ارحِِ ا�ــ

َ
ـــــ ـــ ــ ــ رُ أو طــ

ُ
ـــــ ـــ ــ ــ طــ ـــــْ ـــ ــ ــ قــ ـــــَ ـــ ــ ــ  يــ

 

ــــب  ــ ــو رطــ ــ ــ نَ وهــ ــْ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ
ُ
ــغ ــ ــ صِ الــ ــِ ــ ــ  ورَاقــ

 
ـــا  ــ ــ ــــلامــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــا ســ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــى �ــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ لــ ــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ت ســ ـــَّ ــ ــ يــ ـــَ ــ ــ  حــ

 

ــمٌ   ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا �ســ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــادى �ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــد �ــ ـــ ــ ــ  وقــ

 
ــــا ــ ـــ ــ ــ ـــــامــ ـــ ــ ــ يــ ــِ ـــ ـــ ــ ــ ـــــا قــ ـــ ــ ــ هــ ـــــَ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ وَاســ

ْ
ــ ـــ ـــ ــ ــ �ــ

َ
رَبُ أ

ْ
ـــــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ

َ
� 

 

 

اوَى  
َ

ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا �شــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــا�ــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ـــــك أفــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ  فــ

  “Dostlarına şarap ver, bulutlar da şu ağaçları sulasın,  

Damlayan sular dalları dans ettirsin, kuşlar uçuşsun,  

Bir meltem salınıyor orada, huzura can veriyor,  

Oradaki dallar kendilerini kaybetmiş, ayakta kadehleri içiyorlar.” 

İbn Sîd el-Batalyevsî ise içkinin verdiği rahatlama ve teselli üzerinde durmaktadır. 

İlgili beyti şu şekildedir:654 (kamil) 

ــب  ــ ـــ ــ ــ ــذهــ ــ ـــ ــ ــ ـــاـلــ ـــ ــ ــ ــراء �ــ ــ ـــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــة صــ ــ ـــ ــ ــ ــدامــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ  بــ

 

ــنٌ   ــ ــ ــ ــــا زمــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــــومَ إذا نــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ لِّ الــ
ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 “Zaman kötü haberler getirdiğinde, altın gibi sarı bir şarapla dertleri unut.” 

İbn Hamdîs’in şiirlerinde tabiat ve içki meclislerinin birlikteliği öne çıkan 

unsurlardan biridir.655 Sicilya’da doğan Endülüs’te yaşayan şair daima tabiatla iç içe bir 

hayat sürdürmüştür. Güneşin doğuşu, gecenin başlangıcı, yeşil dallar, kuşların ötüşü, 

çiçeklerin açışı, rüzgarın güzel kokuları taşıması, bulutların gökyüzündeki dizilişleri, 

yağmurun yağışı gibi doğa ile ilgili neredeyse her şeyi tasvir etmiştir. İçki meclisi için 

sabah veya gece gibi bir ayrım gözetmez. Eski şairlerin anlamları ile yeni şairlerin 

ifadelerini mezc etmesi onun şiirindeki dikkat çeken özelliklerdendir. Birçok tasvir 

 
652  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, s. 280-281. 
653  Dîvânu İbni Hafâce, s. 70. 
654  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 645. 
655  Hayati Öncel, “Endülüslü Şair İbn Hamdîs ve Şiirlerinden Örnekler”, Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, c. XVII, S. 2, s. 124. 



152 
 

şiirinde İbn Hânî’nin betimlemelerinin etkisi görülür.656 Dahili musiki ile hoş bir nağme 

verdiği bir kasidesi şöyledir:657 (remel) 

ـــــاح ـــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� الصــ ــــ�ــ ــــ� غــ ــــسِ �ــ ـــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالشــ ـــــا بــ ــــبــ ــــرحــ  مــ

 

ـــــاحْ   ـــــنــ ـــــجــ ـــــدوح ا�ــ ـــــمــ ـــــلُ مــ ـــــيــ ـــــلــ ـــــتْ والــ ـــــرقــ  طــ

 
ـــــواح ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ــصِ الــ ـــ ــ ــ ــا واعــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــاقــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعْ ســ ـــ ــ ــ  وأطــ

 

ــان وراحْ   ــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ــ ــسَ بــ ــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــل الــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ  عــ

 
ـــــا �ـــــ�  ــهــ ـــــمـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا مـــــن شــ كـــــرُهــ ـــــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــاحســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل صــ �ــ  

 

ــا   ــ ـــ ــ ــ فــ
ُ

ــ ــ ـــ ــ ــ طــ
ُ

ــ ــ ـــ ــ ــ ـــري لــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــراءَ �ســ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ  وأدرِ حــ

 
ــــاح ــ ـــ ــ ــ ــدٍّ وقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� خــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ �ــ ــ ـــ ــ ــ ــــديــ ــ ـــ ــ ــ بــ ــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إ�ــ

 

ــــل   ــ ـــ ــ ــ ــــجــ ــ ـــ ــ ــ ــــا خــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــك مــ ــ ـــ ــ ــ ــــرنــ ــ ـــ ــ ــ ــــغــ ــ ـــ ــ ــ  لا �ــ

 
ــــــاح ــ ــ ــــــ� فــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــــــج والــ ــ ــ ــــــب ارتــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــثــ ــ ــ ــــــكــ ــ ــ  والــ

 

ـــــدا   ــ ـــــدر بــ ــ ـــــبــ ــ ـــــ� والــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــب اهــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقضــ ــ ـــــالــ ــ  فــ

 
ـــــاح ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــر جــ ــ ــ ـــــوكــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــمَّ لــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاء ضــ ــ ــ ـــــن مــ ــ ــ ـــاــبــ ــ ــ  �ــ

 

ـــــا  ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــوَّ �ــ ـــ ــ ــ ـــــجــ ـــ ــ ــ ـــــح ا�ــ ـــ ــ ــ ـــــا رجــ ـــ ــ ــ ـــــ�يــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ  والــ

 
ــــــاح ــ ــ ــــــن أو أقــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــاســ ــ ــ ــــــن يــ ــ ــ  مــ

ً
ــــــة ــ ــ ــــــاقــ ــ ــ  بــ

 

ــــقٌ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاشــ ــ ــ ـــــا نــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــرب مــ ــ ــ ـــــغــ ــ ــ ـــــأن الــ ــ ــ  وكــ

 
ـــ�  ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــل عــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــم الــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــاء لاحظــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــظــ ــ ــ الــ  

 

ـــــن  ــ ــ ـــــوار مــ ــ ــ ـــــح ذا الأنــ ــ ــ ــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأن الصــ ــ ــ  وكــ

 “Gece kanatlarını uzattığında geldi. Sabah olmamışken güneşe merhaba 

diyerek… 

Güzel kokular ve şarap ile nefsini oyala, sakilere itaat et ve susuzluğu isyan et,  

Bil ki kırmızı (şarap) lütuf olarak insanın kanında akar, kokusu dahi ayık insanı 

sarhoş eder… 

Ağaçların dalları sallanıyor, ay doğuyordu, kum tepelerinde kumlar yayılıyor ve 

güzel kokular ortalığa dağılıyordu,   

Süreyya yıldızı gökyüzüne kanatlarını açıyordu, bir pelikanın yuvasına kanat 

çırptığı gibi,  

Batı, havada yasemin ve papatyadan bir demet kokluyordu sanki,  

Sabah ışıklarıyla geçenin karanlığını yırtarak parlıyordu sanki.” 

 
656  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, s. 272-274. 
657  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 82. 



153 
 

İbnü’z-Zekkâk’ın da birçok şarap şiiri bulunmaktadır. Güzel tabiat manzarası 

karşısında içmekten hoşlanan şairin tabiat tasvirini öne çıkardığı şarap şiirlerinden birisi 

şöyledir:658 (kamil) 

ـــــق ـــ ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــــدود أنــ ـــ ــ ــ ـــــخــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــونٍ لــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ـــ ــ ــ ـــــو بــ ـــ ــ ــ ـــــزهــ ـــ ــ ــ  تــ

 

ـــــة  ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــت وعشــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــقـــــيـــــق رداء لـــــبســ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 
ـــــاء  ــ ــيــ ـــ ــ ـــــحــ ــ ـــــى ا�ــ ــ ـــــقــ ــ ــــوق أبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعشــ ــ ـــــة المــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــوجــ ــ بــ  

 

ـــــا  ـــــمــس المـنــ�ــ�ة مـثــلــمــ ـــ ــ ــ ـــــا الشــ ـــــت �ـ�ــ  أبـقــ

 
ـــق ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــؤوس رحــ ــ ــ ـــن �ــ ــ ــ ـــا عــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــتُ فــ ــ ــ ـــدلــ ــ ــ  وعــ

 

ـــــا   ــ�ــ ـــــا �ـ ــلـــفــ ـــــا �ـ ــ�ــ ــ�ـ ــــر�ـ ــ ـــ ــ ــ ــتـــطـــيـــع شــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لـــو أســ

 “Akşam, güzel bir kızın yanağının parlaklığındaki kızıl lalelerin elbiselerine 

büründü,  

Işık saçan güneşin orada bıraktığı izler, sanki utangaçlığın aşığın yanağında 

bıraktığı renk gibiydi,  

Yapabilseydim, oraya tutkun olarak o (manzarada) içmek ve leziz şarap 

kadehlerini döndürmek isterdim.” 

Murâbıtlar döneminde önemli bir makama ve paraya sahip olmuş Ubeydullah en-

Nevvale’nin şu beyitleri de tabiatın şarap ile iç içe olmasına  bir diğer örnektir:659 (seri) 

ــَ  ــ ــ ـــ ــ ــ ــْ ومــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ جــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــد زَ  سٍ لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَّ قــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ
َ

ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــْ نــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ  ھُ تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ورْ دُ بــ  

 

ـــــادرْ   ــ ــ ــــادٍ  بــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� شــ ــ ــ ـــــأسٍ  إ�ــ ــ ــ ـــــدورْ  وكــ ــ ــ تــ  

 
ــقُ  ـــ ـــــص الــ ـــــرقــ ــــبُ وتــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   ضــ

َ
 و�

ْ
ــــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ  و دُ شــ ـــ ــيــ ـــ ـــــطــ ورْ الــ  

 

ـــةٍ   ــ ــ ـــنــ ــ ــ ـــ� جــ ــ ــ   �ــ
ُ

ـــ ــ ــ ـــك غــ ــ ــ ــــحــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــُ رَ دْ ت�ــ ــ ــ ـــا ا�ــ ــ ــ �ــ  

 
 

َ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــزَّ  قَّ شــ ــ ــ ــــھ الــ ــ ــ ــــرُ لــ ــ ــ ــُ  هــ ــ ــ ــ ــُ جــ ــ ــ ــ ــُّ  وبَ يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ورْ رُ الســ  

 

ـــا   ــ ــ   لمــ
َ

ـــ ــ ــ ـــرَّ دَ غــ ــ ــ ـــْ ا الــ ــ ــ ـــُ  دُ عــ ــ ــ ـــا مــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــً �ــ ــ ــ ـــر�ــ ــ ــ اطــ  

 “Acele et, dönüp duran kadeh ve şarkıcıya, dolunayın süslediği şu meclise 

gidelim,  

Bir cennet ki göller şen şakrak gülüyor,  dallar raks ediyor, kuşlar şarkı 

mırıldanıyor,  

Gök gürleyip onları sarstığında, çiçekler mutluluk yakalarını açıyorlar.” 

 
658  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 334.; Ayrıca bkz. Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 302. 
659  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 71. 



154 
 

Şarabın güzel kokulu çiçeklere, güzel bir kıza, sevgilinin yanağına, ateşin közüne, 

yıldızlara benzetilmesi eskiden olduğu gibi bu dönemde de görülmektedir.  İbn Hafâce, 

aşağıdaki beyitte şarabı genç bir kıza benzetir:660 (kamil) 

ــْ حَ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ ســ ــ ــ ــ   اءُ نــ
َ
ــــخ ــ ــ دَّ بــ

ُ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــْ شــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ رِ صــ ــ ــ ــ ــَّ ا زُ هــ ــ ــ ــ ارُ نــ  

 

ــــأنَّ   ـــ ــ ــ ــــا وكــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــإ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ  فــ ــ ـــ ــ ــ ــَ  لَ وَ دْ جــ ــ ـــ ــ ــ ــِ مــ ــ ـــ ــ ــ ــَ ا�ــ ــ ـــ ــ ــ ا�ــ  

 “Onun suyunun akışı beline zünnar bağlamış genç bir kız gibidir.” 

İbn Sâre ise şu beytinde şarabı ateşin közüne benzetmektedir:661  (kamil) 

ــــار ـــ ــ ــ ــــن نــ ـــ ــ ــ ــــذوةٍ مــ ـــ ــ ــ ــــجــ ـــ ــ ــ ــــط بــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــــحــ ـــ ــ ــ ــاءً يــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 

ــا  ــ ــ �ــ ــُ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحســ ــ ــا فــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــا �ــ ــ ــ �ــ ــُ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــاجــ ــ تْ زجــ ــّ ــ ــ ــمــ ــ ــ  نــ

 “Şişenin içerisinde öyle bir görünüyor ki onu ateşin koru ile sarılmış bir su 

zannettim.” 

İbn Hamdîs’e göre şarabın parlaması o kadar güçlüdür ki güneş utancından 

saklanmak zorunda kalır:662 

ــــح ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــتَ�ــ ــ فــ ــُ ـــ ــ ـــــا أن تــ ــ ـــــورهــ ــ ـــــن نــ ــ  مــ
ً
ـــــة ــ ـــــافــ ــ ـــــخــ ــ  مــ

 

ـــــا  ـــــهــ ـــــمــ ـــــيــ ـــــاب غــ ـــــقــ ـــــ� نــ ـــــا �ــ ـــــ�ــ ـــــ�ــ ـــــس مــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ  والشــ

 “Güneş, onun ışığından korkarak bulutların peçeleri arasında (saklanır).” 

Şarabın üzerinde oluşan kabarcıklar, şarap sunan sakiler ve kadehler de dönemin 

şairleri tarafından işlenmiştir. Meclislerdeki sakilerin erkek olması tercih edilirdi. Zira 

çok uzun süren içki meclislerindeki yoğunluğu kaldırabilecek güce sahip biri olmalıydı. 

Şarap sunan bu genç erkekler güzel yüzlü olurdu. Kız sakilerin ise erkekleri taklit ettiği 

ifade edilir. Erkekler gibi giyinir ve saçlarını onlar gibi keserlerdi. Ayrıca içki 

meclislerinde kadınsı erkekler de yer alırdı.663 İbn Mukanâ el-İşbûnî’nin bu olguyu ifade 

eden beyti şu şekildedir:664 (remel) 

ــون  ــ ــ ـــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن المــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــادون ر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  يــ

 

ــــبٍ   ــ ـــ ــ ــ ــــجــ ــ ـــ ــ ــ ــــرامٍ نــ ــ ـــ ــ ــ ــــانٍ كــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــع فــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 “Cömert soylu gençlerle arsız kokuları birbirlerine armağan ederler.” 

 
660  Dîvânu İbni Hafâce, s. 351. 
661  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 841. 
662  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 87. 
663  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 327. 
664  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 433. 



155 
 

İbn Harûf (ö. 609/1212)665 ise şarap meclislerindeki dansçılardan 

bahsetmektedir:666 (müctes) 

ــــــھ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ـــــد خـــــلـــــع لـــــبــ ــن عـــــنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ  لـــــبـــــس المـــــحــ

 

ــى  ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــالــ ــ ــ ــــب بــ ــ ــعــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ـــاـت يــ ــ ــر�ــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــوع ا�ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ  ومــ

 
ــھ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاســ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــد كــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــي عــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــظــ ــ ــ ـــاـلــ ــ ــــب �ــ ــ ــلاعــ ــ ــ ــتــ ــ ــ  مــ

 

ــــھ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاضــ ــ ــــط ر�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن وســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــغصــ ــ ــاــلــ ــ ــــأود �ــ ــ ــــتــ ــ  مــ

 “Çeşitli hareketleri ile akılları alıyor, elbiselerini çıkardığında güzellik giymiş 

oluyor, 

Bahçe ortasında eğilmiş bir dal, yuvasında oynaşan bir ceylan gibi sanki….” 

İbn Zühr el-Hafîd’in ise içki meclisi tasvirinde şarabın vücut üzerindeki etkisine 

odaklandığı görülür:667 (kamil) 

ـــــد    قــ
َ

ـــــ  غــ
َ

ــ ــ ــمالــ ــ ــومُ  هــ ــ ــَّ  نــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاحالصــ ــِ  بــ ــ ــ�ــ ــ ـــــالــ يوغــ  

 

ــــُ   ــ ّ وَ ومــ
ــِ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــندِ ســ ــ ــــ� يــ ــ ــــ�ــ ــ   عــ

َ
 الأ

َ
ــــ ــ ِ كــ

ّ
  ف

ُ
ــــ ــ ــــم ودَ دُ خــ ــ هــ  

 

 
ــــى ــ ــ�ــ ــ ــ ــَ  حــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ ســ ــ ــ   تُ رْ كــ

َ
ــ ــ ــ  ونــ

َ
ــ ــ ــ ــــمالــ ــ ــا  هــ ــ ــ   مــ

َ
ــ ــ ــ  نــ

َ
ــ ــ ــ ــِ الــ ــ ــ ي�ــ  

 

ـــــا   ـــــتُ  مــ   زلــ
َ
ــِ أ ـــــقـ ــ ـــ ــ ــ ــ�ـــمســ   �ـ

َ
 وأ

ْ
ـــــ ــ ـــ ــ ــ   بُ رَ شــ

َ
ـــــْ ف ــ ـــ ــ ــ  ضــ

َ
ــ ــملـ هـ  

 
ي

ّ
ــــ ـــ ــ ــ ــــَ  إ�ــ ـــ ــ ــ  أمــ

ْ
ــــ ـــ ــ ــ ــــاءَ  تُ لــ ـــ ــ ــ ــــا إنــ ـــ ــ ــ   هــ

َ
ــــأ ـــ ــ ــ ــــَ فــ ـــ ــ ــ  مــ

َ
ــــ ـــ ــ ــ ــــِ الــ ـــ ــ ــ ي�ــ  

 

ـــــرُ   ـــــمــ ـــــخــ   وا�ــ
َ

ــ ـــ ــْ �ــ ـــ  عــ
َ

ــ ـــ ـــــف مُ لــ ــيــ ـــ   كــ
َ

ــ ـــ  تــ
ْ
 أ

ُ
ـــــذ   خــ

َ
ــ ـــ ـــــاارَ ثــ هــ  

 “Yanaklarını avuçlarının içine dayayarak yatıyorlar, sabah uykusu onları gafil 

avladığı gibi beni de avladı,  

Ben şarap doldurmaya ve onlardan arta kalanları içmeye devam ediyordum, 

sonunda sarhoş oldum onlar da benim gibi oldular,  

Şarap, nasıl intikam alacağını bilir, ben onun testisini eğdim o da beni.” 

İçkinin sabah içilmesi gerektiğini vurgulayan şairler de vardır. İbn Mukanâ, bu 

şairlerden biridir. Onun, içkinin müezzinin sabah ezanını okumasından önce içilmesi 

gerektiğini vurguladığı ve iyi şarabın üç özelliğini sıraladığı beyitleri şu şekildedir:668 

(remel) 

 
665  Ebü'l-Hasan İbn Haruf Ali b. Muhammed b. Ali el-Hadrami el-Endelüsî, İşbiliyye’de Doğup 

büyümüştür. Arap dili bilginlerindendir. Sibeveyhî’nin el-Kitâb’ına ve Zeccacî’nin el-Cümel’ine birer 
şerh yazmıştır. Dönemin Mağrib hükümdarı tarafından ödüllendirilmiştir. Ayrıca Ebu Zeyd es-
Süheylî’ye de bir red yazmıştır. Birçok bölgede nahiv dersleri vermiş, Halep’te de bir müddet ikamet 
etmiştir. Ömrünün sonlarına aklını kaybetmiş ve sokaklarda çıplak dolaşmıştır. Bkz. ed-Daranî, 
Fevâtu’l-Vefeyât, III, 84-85. 

666  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 204. 
667  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 247. 
668  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 433. 



156 
 

ــــن  ــ ــــ� الأذيــ ــ ــــ�ــ ــ ــــبــ ــ ــــكــ ــ ــــل تــ ــ ــــبــ ــ ــــا قــ ــ ــــ�ــ ــ ــــ�ــ ــ ــــنــ ــ ــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاســ ــ  فــ

 

ــن   ــ ــ�ــ ــ ــبــ ــ ـــــاح المــ ــــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــح الصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� و�ــ ــ ـــــدا �ــ ـــــد بــ  قــ

 
ـــــن  ــ ــ�ــ ـــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــع ســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا بضــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــ� د�ــ ــ ـــــتْ �ــ ــ ــثــ ـــ ــ ــبــ ـــ ــ  لــ

 

  
ً
ــة ــ ـــ ــ ــ ــولــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  مشــ

ً
ة زَّ ــُ ــ ـــ ــ ــ ــا مــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ـــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أســ

 “Şafak yavaş yavaş söküyor, ezan başlamadan sun şarabı, 

Mayhoş, soğuk ve fıçıda birkaç yıl beklemiş olandan ver.” 

Bu meclislerde bulunan bazı şairlerin İslâmî  değerlere saygısızlık derecesine 

çıktıkları görülür. Ancak bu noktada Endülüs’teki mücûn eğilimlerinin Abbâsî 

döneminden farklı olduğu ifade edilir. Diğer bir ifadeyle Endülüslülerin daha vakur ve 

dengeli bir tutumları mevcuttur. Zındıklık ve küfür noktasındaki eğilimler Abbâsî 

toplumuna göre daha azdır.669 Mücûn şiiri yazanlardan birisi Ömer b. Avvâm el-

İşbilî’dir.670 Onun bir şiiri şöyledir:671 (vafir) 

ــان وراح  ــ ـــ ــ ــ ــحــ ــ ـــ ــ ــ ــو ر�ــ ــ ـــ ــ ــ ــحــ ــ ـــ ــ ــ ــ� نــ ــ ـــ ــ ــ ــم �ــ ــ ـــ ــ ــ ــقــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

 

ـــــلاح  ــ ـــــفــ ــ ـــــ� الــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــى عــ ــ ـــــيــ ــ ـــــت حــ ــ ـــــعــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إذا أســ

 
ـــــا  ــــــاهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاحكســ ــبــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة الصــ ــــــن أرديــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحســ ا�ــ  

 

ــال  ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ ــن جــ ــ ـــ ــ ــ ــوه مــ ــ ـــ ــ ــ ــ� وجــ ــ ـــ ــ ــ ــــل إ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وصــ

 “‘Hadi kurtuluşa’ nidasını duyduğunda, eğlence ve şarap meclisine çök,  

Sabah aydınlığının güzellik libasını giydirdiği güzel yüzlere namaz kıl.” 

Mücûn şiirinin diğer önemli temsilcisi ise Ahmed b. Muhammed b. Talha (ö. 

631/1233)’dır:672 (vafir) 

ـــــون  ــ ــ ـــــجــ ــ ــ ـــــا المــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــبــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــغــ ــ ــ ـــــان �ــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــ� الإيــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ  عــ

 

ـــــا   ــ ــ ـــــد رآنــ ــ ــ ـــــول وقــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفضــ ــ ــ ـــــو الــ ــ ــ ـــــول أخــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ  يــ

 
ــــلٌ  ــ ـــ ــ ــ ــــقــ ــ ـــ ــ ــ ــــم عــ ــ ـــ ــ ــ ــــكــ ــ ـــ ــ ــ ــــنــ ــ ـــ ــ ــ ــــاه مــ ــ ـــ ــ ــ ــــمــ ــ ـــ ــ ــ ــــنُ  حــ ــ ـــ ــ ــ ؟ وديــ  

 

  
َ

ــ ــ ــ ــ ــْ أتــ ــ ــ ــ ــَ نــ ــ ــ ــ ــِ �ــ ــ ــ ــ  �ــ
ُ

ــ ــ ــ ــ ــــرَ  ونَ �ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلا  شــ ــ ــ ــوم هــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الصــ  

 
 
ٌ
ـــــة ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــادقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــُ  زنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــذاهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــون مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا فــ ــ ــ ـــ ــ ــ نــ  

 

ـــــت   ــلــ ـــــَ افـــــقـــ ــحــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا نـــــحـــــن قـــــوم�ــ ــوانــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ب ســ  

 
ـــَ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــدً عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــھ أبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــا بــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــن ااع فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــديــ ــ ــ ـــ ــ ــ نــ  

 

ــنُ   ــ ــ ــ ــــديــ ــ ــ ــنٍ  نــ ــ ــ ــ ــــل ديــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــ�ِ  بــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــرَّ  غــ ــ ــ ــــن الــ ــ ــ ديــ  

 

 
669  Müncid Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s. 393. 
670  Ebu Bekir Muhammed b. el-Avvam, Zübeyr b. Avvam’a nispet edilir. Tıp alanında meşhur olmuştur. 

Ancak edebîyatla ilgilenmeyi severdi. Ramazan ayında sarhoş şekilde sokaklarda gezecek derecede 
içkiye düşkündür. İşbiliyye’nin düşmanlar tarafından işgali sonrası Meyuraka (Mallorca)’ya göç 
etmiştir. Orada bir içki meclisinde kafasına testi ile vurulması sonucu vefat etmiştir. Bkz. İbn Saîd, 
İhtisâru’l-Kıdeh, s. 179-180. 

671  es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât,XXIII, 9. 
672  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb,, III, 309.; Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, I, 107. 



157 
 

“Değerli arkadaşlarım bizi, hayasızlığın imana üstün geldiği durumlarda 

gördüklerinde; 

‘Siz Ramazan ayına riayet etmiyor musunuz? Aklınız ve dininiz sizi koruyamadı 

mı?’ diyorlar, 

Onlara: Hadi bizi bırakıp başkalarına gidin, biz zındıklarız mezhebimiz ise sanat 

ve eğlencedir, dedim. 

Ayak takımının dininden başka bir dine inanıyoruz, o dine asla inanmayacağız.” 

İçki konusu ile ilgili olarak dönemin mûsikisinden de söz etmek gerekir. Zira içki 

ve müziğin eğlence meclislerinde ayrılmaz ikili olduğu malumdur. Müziğe olan eğilimin 

yalnızca aristokrat sınıfa has olmadığı toplumun her kesiminin bu eğilime sahip olduğu 

vurgulanmaktadır. Nitekim müzik temelli zecel şiir türünün halk arasında yaygınlaşması 

da bu olgu ile paralellik göstermektedir. Eğlence meclislerinde ud ve rebap gibi müzik 

aletlerinin kullanımı yaygındı. Özellikle ud en çok tercih edilen aletti.673 Telli çalgıların 

aksine tef ve davul gibi vurmalı çalgı aletlerinin şiirlerde zikredilmediği ve bir tür tahkir 

edildiği ifade edilebilir. Diğer yandan eğlence meclislerinin en önemli paydaşlarından 

birisi de kadın şarkıcı ve cariyelerdir. Bu kadınların özellikle Bağdat’tan ve Medine’den 

getirildiği bilinmektedir.674 Kurtuba’da bulunan müzik akademisinde bu kadınlarla 

beraber Hristiyan cariyeler eğitim görürlerdi. Çok iyi şekilde yetişen bu kadınlar 

yöneticilere yüksek fiyatlarla satılıyorlardı.675 Meclislerde dansözler raksederdi. Bu 

dansözlerin üzerlerindeki elbiselerin kırmızı olması tercih edilirdi. Ki bazen elbisesiz bir 

şekilde raksettikleri de ifade edilir. Son olarak Kurtuba’nın diğer şehirlere oranla 

eğlencenin merkezi olduğunu belirtmek gerekir.676  

Murâbıtlar döneminden itibaren şiirin müzik ile iç içe olduğu ifade edilmektedir. 

Müveşşahlar her ne kadar yapı olarak müzik ve şarkıya daha uygun olsalar da bu dönem 

sık sık kasidelerin müzik ile birlikte söylendiği bilinmektedir. Ünlü filozof İbn Bâcce’nin 

 
673  Öyle ki şiirlerde udun tellerinden dahi bahsedilmiştir. Bkz. İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 716. 
674  Örnekler için bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 140-141. 
675  İbn Bessâm, ez-Zehîra, III, 112.; Bu cariye ve şarkıcıların yalnızca saraylarda değil sıradan insanların 

evlerinde de bulunduğunu ifade etmek gerekir. Bkz. Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 44. 
676  Ayrıntılı bilgi için bkz. Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 332-342. 



158 
 

müzik eğitimi verdiği ve şarkıcı kadınlara eğitim veren alimlerden biridir. Bu şarkıcı 

kadınlar bir tür solist görevi ifa ediyorlardı.677  

Şarap ile ilgili birçok özellik bu dönem şiirlerine konu edilmiştir. Geleneksel 

teşbihlerin kullanıldığı bu şiirlerde çok fazla tabiat tasvirine yer verildiği görülür. Şarap 

meclisleri ile tabiatın iç içe geçtiği rahatlıkla ifade edilebilir. Dinî ve siyâsî olarak 

nispeten baskının hissedildiği bu dönemlerde çok fazla şarap şiiri söylenmiştir. Öyle ki 

halifelerin katipliğini yapan ediplerin dahi bu tür şiirleri mevcuttur. Dikkat çekici bir diğer 

husus ise, şarap şiirlerinin hiciv şiirlerinden daha fazla dönemin eserlerinde yer almasıdır. 

F. Özlem ve Gurbet Şiirleri 

Hayatın dönemden döneme değişiklik gösterdiği inkar edilemez bir vakıadır. 

Savaşlar, göçler, iç çatışmalar, rızık arayışı, sürgünler gibi unsurlar insan hayatını 

değişime zorlamaktadır. Özellikle siyâsî ve ekonomik durumların kötüleştiği dönemlerde 

bu unsurlardan daha fazla bahsetmek mümkündür. Bu durum Câhiliye şiirinde atlal 

(göçenlerin bıraktığı kalıntıların tasviri) olarak kendini gösterir. Atlal, her ne kadar 

gidenlerle ilgili ise de kalanlar için de bir tür gurbet ve bir nevi özlem sebebidir.678 

İslâm’ın gelmesi ile beraber fetihlerin artması insanların farklı bölgelere gitmelerine 

sebep olmuştu. Dolayısıyla farklı iklim, bölge ve insanlara uyum sağlamanın zorluğu 

özlem şiirini tetiklemişti. Ayrıca alışık olmadıkları kültür, medeniyet ve dillerle 

karşılaşmaları kendi vatanlarına olan özlemlerini artırmıştı. Bu dönem şiirinde görülen 

temel etkenler bunlardır.679 

Endülüslü Araplar, daha önce de belirtildiği üzere düşünce dünyalarından eski 

vatanlarının izlerini silememişlerdi ve oralara özlem duyuyorlardıç 680 Ayrıca Endülüslü 

alim ve ediplerin Doğu’ya olan yolculukları ve ziyaretleri onların özlem şiirinde daha da 

ileri seviyeye çıkmalarına olanak sağlamıştır. Dolayısıyla Doğu’ya nispetle hem sayı hem 

de nitelik açısından daha üstün şiirler ortaya koymuşlardır.681  Murâbıtlar ve Muvahhidler 

 
677  Ferrûh, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, V, 43. 
678  Abdurrezzak el-Haşrum, el-Gurbetu fi’ş-Şi‛ri’l-Câhilî, Menşûrâtu İttihâdi’l-Kütübi’l-Arabî, Dımaşk, 

Suriye, 1982, s. 14-15. 
679  Yahya el-Cebburî, el-Hanînu ve’l-Gurbetu fi’ş-Şi‛ri’l-Arabî, Dârü Mecdlavî, Amman, 2007, s. 53-54. 
680  İlk dönemlerde yapılan saray ve mescidlerin dahi Doğu’dakilere benzer inşa edilmesi, yöneticilerin 

hatta meyvelerin dahi Doğu’daki gibi isimlendirilmeleri bunun göstergelerindendir. Bkz. Ahmed 
Muhtar el-Abbadî, fî Târîhi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, Dârü’n-Nehdati’l-Arabiyye, Beyrut, ty., s. 106-
109. 

681  Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, s.273. 



159 
 

dönemi için de şüphesiz bu gerçekler dikkate alınmalıdır. Dönemin insanının zihninde 

temel olarak Doğu’ya karşı duyulan bir özlem bulunuyordu.682 Bunun ötesinde 

Murâbıtlar ve Muvahhidler arasında veya Hristiyanlarla yapılan savaşlar gibi sebeplerle 

kendi vatanlarından ayrılmak zorunda kalmaları bu tür şiire hayat vermiştir. Yanı sıra 

Muvahhidler’in yıkılış dönemindeki istikrarsız ortam şairleri vatanlarından ayırmış ve 

gurbet şiirlerinin yapısını oluşturmuştu. Murâbıtlar ve Muvahhidler’in yönetim 

merkezlerinin Mağrib’te olması şairlerin o bölgeye yönelmelerine ve vatanlarını 

terketmelerine sebep olmuştur. Endülüs’ün bölge insanının zihinlerindeki yüceliği, hac 

yolculukları, Doğu’ya yaptıkları ilim rıhleleri ve yöneticiler ile yaşadıkları sıkıntılar da 

yine şairleri yurtlarından ayırmıştır. Vatanlarından ayrılıp ona yazdıkları şiirin yanında 

şairlerin gençlik ve çocukluk yıllarına olan tutkuları da bu şiirin temelini oluşturan 

etkenlerdendir. Gurbet ve özlem şiirlerinin Doğu’dan farklı olarak tabiat tasviri, medih, 

gazel gibi birçok konu ile mezcedildiği de görülmektedir.683  

Murâbıtlar dönemi şairlerlerinden İbn Hafâce’nin şiirlerindeki duygu yoğunluğu 

özlem şiirlerinde de dikkat çeker. O, bazen genel olarak Endülüs’e, bazen kendi 

memleketi olan Alzira’ya (Şukar), bazen de gençliğe özlem şiirleri söylemiştir. Onun 

geçmişe dair özlemini dile getirdiği bir şiiri şöyledir:684 (tavil) 

ـــــَ  ـــــِ مَ  ا أمْ عــفــ ـــ ــ ــ ـــــً صــ ـــــُ يــفــ ـــ ــ ــ  ا مــن ســ
َ
ـــــا؟ى ومــَ �ــَ ي ــْلــ ر�ــعــ  

 

ــِ   ــ ــ�ــ ــ ـــــا أبــ ــــم أدري مــ  ولــ
َ
ــْ رَ ي أ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   مَ ســ

َ
ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ شــ ــ ـــــَ بــ ــبــ ــ ةٍ يــ  

 
ــــابٌ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمِ شــ ــ ــ ـــــ� رغــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ   ، عــ

َ
ـــــة وَ الأ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ــَ دَّ حــ ـــ ــ ــ ا عــ  

 

ــعُ   ـــ ـــ ــ ــ ـــــودِ  وأوجــ ـــ ــ ــ ــعِ تــ ـــ ـــ ــ ــ   �ــ
َ
 الأ

ُ
ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــة فــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــةحــ ـــ ــ ــ رقــ  

 
 
َ
ـــــْ وأ ــُ دَ نــ ــ ــَ ى مــ ــ ـــــ� حــ ــحِ يــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك الصــ ــَ  ا ذلــ ــ ـــــامــ ــعــ ــ ــلــ ــ طــ  

 

  
َ
ـــاــن أ ـــــا �ــ  ومــ

ْ
ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلَ �ـــــَ شــ ـــــك الـــــلـــــيــ ـــــدًارْ مـــــَ  ى ذلــ قــ  

 
ــَ  ــ ــ ــيــ ــ ــ ــَ  بَ وأطــ ــ ــ  ومــ

ّ
ــــلا ــ ــــشَ ظــ ــ ــيــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــاذاك الــ ــ ــ ــــرعــ ــ كــ  

 

  
َ
 وأ

ْ
ـــــَ ق ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــدَ  رَ صــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــة ذاك الــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــا ولــ ــ ــ ــومــ ــ ــ يــ  

 “Bilmiyorum neye ağlıyorum! Kaybolan gençlik günlerine mi? Yoksa yazı ve 

baharı geçirdiğim yerlere mi? 

 
682  Endülüs’ün özlem ve gurbet şiirlerinde Doğu’nun etkisi bağlamında şu özelliklerden bahsedilebilir: 

vatanlarına yapılan hayır duaları, kendilerini izole bir şekilde şiire yansıtmaları ve birçok Arap 
bölgesinin şiirlerde yer alması. Ayrıntılı bilgi için bkz. Abdulhamid Şeyha, el-Vatan fi’ş-Şi‛ri’l-
Endelüsî, Mektebetü’l-Âdab, Kahire, 1997, s. 77-84. 

683  Abdulhamid Şeyha, el-Vatan fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 84.; Lua Ali Halil, ed-Dehru fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, 
Dârü’l-Kütübi’l-Vataniyye, Abu Dabi, 2010, s. 133.; Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye, I, 428-429.; 
ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 132-133. 

684  Dîvânu  İbni Hafâce, s. 56.   Şairin gençliğe özlemini anlattığı ve yaşlılığa sitem ettiği birçok şiiri vardır. 
Bkz. Dîvânu İbni Hafâce, s. 177. 



160 
 

En acı veda gençliğimin ayrılığı oldu, diğer sevdiklerim de çekip gitse de,  

O geceler ne kadar da güzeldiler! Ve sabahın yüzünü göstermesi ne kadar da 

mutlu ediciydi! 

Ah! Nasıl da kısa sürdü o günler! O hayat ne kadar da rahatlatıcıydı!” 

Şukar’a ve orada geçirdiği zamanlara dair yazdığı kasidesi de yine özlem doludur. 

Rıdvan ed-Dâye’ye göre bu kaside, özlem türündeki şiirlerin önemli bir örneği olmasının 

yanında şairin kişiliğini de yansıtan bir özelliğe sahiptir.685 Kasidenin birkaç beyti 

şöyledir:686 (hafif) 

ــــا ــ ــــاهــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــي عصــ ــ ــا�ــ ــ ــ ــــا الأمــ ــ ــنــ ــ ــ ــــت بــ ــ ــقــ ــ ــ ــــث ألــ ــ ــيــ ــ ــ  حــ

 

ــا  ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــى �ــ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــرٍ ومــ ــ ــ ــ قــ
ُ

ـــــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنَ شــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ  بــ

 
ــا  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــراهــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  كــ

ٌ
ــذ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــذيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا لــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ لــ ــِ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ظــ

ٌ
 وارف

  

ـــــا   ــ ـــــاهــ ــ ـــــنــ ــ ى جــ ـــــَّ ــ �ــ
َ

ـــــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت ُ�شــ ــ ـــــلــ ــ ـــــبــ ــ ـــــة أقــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيشــ ــ  عــ

 
ـــــا ــ ــ ــاهــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ نِ بــ

ْ
ــ ــ ــ ــ غــ ــُ ــ ــ ــ ـــاـن �ــ ــ ــ ــاةٍ إن �ــ ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــن حــ ــ ــ ــ  مــ

 

ـــنُ   ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــا عــ ــ ــ ـــْ� يــ ــ ــ ـــا�ــ ــ ــ ـــعــ ــ ــ ـــتــ ــ ــ ـــا فــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــكِ عــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ نــ  

  “Şukar ve oradaki nehirlerin kesişme noktasında, arzuları dindirdiğimiz yer 

vardı, 

Orada, meyveleri leziz, gölgesi uzun ve uykusu tatlı bir yaşam vardı… 

(Şimdi) hadi gözlerim, bir fayda verecekse o hayata ağlayalım.” 

İbn Hamdîs ise gurbette olmanın verdiği hüzün ve sıkıntılardan bahsederek 

başladığı şiirinde insanlardan ve zamanın ihanetlerinden söz eder. Daha sonra 

yalnızlığına ve vatanının işgal edilmiş olduğuna vurgu yapar. Söz konusu şiirinin bir 

kısmı şöyledir:687 (tavil) 

ــ ـــ ــ ـــجــ ــ ــ ـــبتــ ــ ــ ـــدة راهــ ــ ــ ـــ�تُ وحــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــم واخــ ــ ــ �ــ ـــُ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ نــ  

 

ـــــم  ــ ـــــرهــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــب شــ ــ ـــــرهــ ــ ـــــاس يــ ــ ـــــنــ ــ ـــــتُ الــ ــ ـــــا رأيــ ــ  ولمــ

 
ــاتـــــب ــــد عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــج�� صــ ـــ ــ ــ ــھ �� الكرى عن مَ�ــ  لــ

 

ـــــزَوره  ــ ـــــى بــ ــ ـــــظــ ــ ـــــتُ أحــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــال كــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــــى خــ ــ ــ�ــ ـــ ــ  أحــ

 
 
ُ
ـــــة ـــــافــ ــــطــ ــــي قــ ــــ�ــ ــــــاض ذوائــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــيضــ ــــي وابــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ جســ  

 

ـــــھ فــلــم يــزر   ــــكــ�ــ� عــلــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــال مــن شــ ـــــل حــ  فــهــ

 
ـــــب ـــــائــ ــقــ ــ ــحــ ــ ــوق ا�ــ ــ ـــــابَ فــ ــقــ ــ ـــــا الأحــ ــهــ ــ ـــــددتُ لــ  عــ

 

ــةٍ   ــ ــ ــــر�ــ ــ ــــغــ ــ ــــورَ لــ ــ ــهــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاب الشــ ــ ــــن غــ ــ ــــد مــ ــ  إذا عــ

 
ـــد  ــ ــ ـــعــ ــ ــ ـــزم �ــ ــ ــ ـــعــ ــ ــ ـــة لازب�ــ ــ ــ ــــر�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ� ضــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الســ  

 

ــــا  ـــ ــ ــ �ــ ــــُ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ  لأتــ
ٌ
ــــــرة ــ ــ ــــــي حــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــو أن أر�ــ ــ ــ  ولــ

 
 

685  ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 135. 
686  Dîvânu İbni Hafâce, s. 364. 
687  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 30. 



161 
 

ـــــدي الـعـُ  ـــــر �ـ� أيــ ـــ ــ ــ ــــــبمـن الأســ ــ ــ ـــ ــ ــ لـوج الـغـواصــ  

 

ــــا   ــ ــــهــ ــ ــــاكــ ــ ــــ�ــ ــ ــــفــ ــ ــــ� بــ ــ ــــف �ــ ــ ــــيــ ــ ــــي كــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن أر�ــ ــ ــــكــ ــ  ولــ

 “İnsanlar ne kadar da kötüler! Uzaklaştım onlardan bir rahip yalnızlığında,  

Hayali gelirdi geceleri uykuma, rahatsız ederdi beni yatağımda,  

Beni tamamen değiştirdiler, vücudumda yorgunluk, beyazlar saçlarımda,  

Kim yıllarını gurbette harcamış derlerse, onlara asırlar sayarım çantamda,  

Ah yurdum! Özgür olsa koşarak gitmez miyim? Bu, kaçınılmazdır hayatımda,  

Nasıl çözeyim yurdumun prangalarını? O ki zalim ve gaspçıların pençelerinde.” 

Dönemin özlem şiiri söyleyen bir diğer şairi ise Muhammed b. Şemmah’tır. 

İşbiliyye şehrinden ayrılmak zorunda kalmış ve daha sonraki yıllarda oranın hasreti ile 

yaşamış olan Ebu Mervan’ın, durumunu anlatan beyitleri şunlardır:688  (basit) 

ـــــالـــــوا؟ ـــــد أم مــ ــهــ ـــــاظ الـــــعـــ ـــــا �ـــــ� حـــــفــ ــ�ــ ـــــد�ـــ ــهــ  عـــ

 

ـــــال  ـــــت لـهـم حــ ـــــل دامــ ـــــعـري هــ ـــ ــ ــ ـــــت شــ ـــــا لـيــ  يــ

 
ــبَّ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــد شــ ــ ــاب وقــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ــاب الشــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــال شــ ــ الأطيفــ  

 

 

ـــــد  ــقــ ـــــت فــ ــركــ ــن تــ ــمــ ــــــائــــلا عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــكــــن ســ ـــــإن تــ  فــ

 
ـــــال ــ ـــــفــ ــ ـــــ� الــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــخــ ــ ـــــالا يــ ــ ـــــل مــ ــ ـــــعــ ــ ـــــفــ ــ ـــــر يــ ــ ـــــدهــ ــ  والــ

 

ــــھ  ــ ــــعــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ أســ ــ ــيــ ــ ــ ــــأل فــ ــ ــفــ ــ ــ ــــاب بــ ــ ــــو الإيــ ــ  أرجــ

 “Ah keşke bilseydim! Her şey değişti mi yoksa bıraktığım gibi mi hâlâ? 

Geride bıraktığım kişilerden sual edersen, o çocuklar genç, gençler ise ihtiyar 

oldu artık,  

Fallar yaptırarak dönmeyi arzuluyorum, ancak zaman falların söyleyemediğini 

yapar.” 

Endişeli ve tevehhümlü yapısı ile bilinen Ebu Bekir Muhammed b. Abdurrahman 

İbn Bakî el-Kurtubî (ö. 540/1146), vatanından ayrı kalmış şairlerden biriydi. O, sürekli 

rızık peşinde mesafeler kat etmiştir.689 Dolayısıyla kişisel olarak da yaşadığı toplumdan 

uzak kalmıştı. O, şiirlerinde kendi kıymetini bilmeyen kavmine dair serzenişte 

bulunmuştur. Onun bu konudaki beyti şöyledir:690 (tavil) 

 
ُ
 إذا أ

ْ
ـــــ ــ ـــــِ فــ ــ ـــــوامُ  مَ حــ ــ   الأقــ

ُّ
ـــــ ــ ـــــلــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــتــ ــ ـــــد الــ ــ ـــــنــ ــ معــ  

 

ــــم  ــ ــ�ــ ــ ــ ــا�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــي لســ ــ ــ ــي لأ�ــ ــ ــ ــومــ ــ ــ ــي قــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وضــ

 
 

688  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 846. 
689  Dîvânu İbni Bakî, (haz. İntisar Hıdr ed-Dennan), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, ty., s. 29-30. 
690  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 293. 



162 
 

 “Kavmim beni helak etti. Çünkü onların dili, konuşanları susturur.” 

Endülüs’te beklediğini bulamayan ve derin bir yalnızlık hisseden İbn Bakî, daha 

iyi bir hayat için Mağrib’e yolculuk yapmıştır. Orada da istediği ortamı bulamadığı ifade 

eden şu beyti inşad etmiştir:691 (basit) 

ــــب ــ ــــائــ ــ ــــرغــ ــ ــــل الــ ــ ــــيــ ــ ــــى نــ ــ ــــ�ــ ــ   حــ
َ
ــــدمأ ــ ــــنــ ــ ــــالــ ــ ــــتُ بــ ــ بــ  

 

ـــــتُ �ــــ�   ــىــــى وأ�ــــجــــز�ــــيأوغــــلــ ــ ـــ ــ ــ المــــغــــرب الأق�ــ  

 “Mağrib’e gittim, orada da emellerime ulaşamadım, geri döndüm pişmanlıkla.” 

Dönemin gezginlerinden İbn Cübeyr ise Bağdat’ta olduğu sırada vatanından 

ayrılacakları uyarmaktadır:692 (meczu recez) 

ـــــوى  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  الــ
َ

ـــــف ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــار�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــر تصــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  واذكــ

 

ــن   ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ب عــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنلا �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ وطــ  

 
ـــــل ذوا؟  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــارق الأصــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا فــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 

ـــــن إذا   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــغصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرى الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أمــ

 

 
“Uzaklığın sıkıntılarını hatırla ve yurdundan ayrılma,  

Bilmez misin ki fidan, köklerinden ayrıldığında kurur?” 

Edebî durumdan söz edilirken Murâbıt dönemi şairlerinin ülkelerinden göç etmek 

zorunda kaldıkları ifade edilmişti. Bu durum, yöneticilerin ve fukahanın tutumları ile 

ilgiliydi. Endülüs’ten göç edenleri çoğunluğu Mağrib bölgesine gitmiştir. Buna karşın 

daha olumlu bir çevre ve siyâsî iktidar altında yaşayan Muvahhid şairleri, önceki dönem 

şairlerinin aksine toplumdan ve vatanlarından ayrılmayı tercih etmemişlerdir. Ancak bu 

ifadeler Muvahhidler’in ilk dönemleri için kullanılabilir. Devletin son döneminde 

yaşanan karmaşık ortam yine şairleri göçe zorlamıştır.  İbn Harbûn’un bu durumu anlatan 

beyitleri şu şekildedir:693 (basit) 

ــــــؤادِ  ــ ــ ــــــ� فــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــــــبٍ  عــ ــ ــ ــــــر�ــ ــ ــ ــــــازحِ  غــ ــ ــ ــــــدارِ  نــ ــ ــ ؟ الــ  

 

ــعُ   ــ ــ ــ ــاج لمــ ــ ــ ــ ــا هــ ــ ــ ــ ــارِ  � مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــارق الســ ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ي الــ  

 
 

ُ
ــ ــ ــ ــ ــــد فــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــــتُ فــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــــارى  جــ ــ ــ ــــي وأوطــ ــ ــ ــا�ــ ــ ــ ــ ــــأوطــ ــ ــ بــ  

 

  ِ
ــــّ ــ ـــ ــ ــ ـــاــن الصــ ـــــتُ �ــ ـــاــنــ ـــــا وطــرى إذ �ــ وطــ�ــي �ــ� بــ  

 
ـــ ـــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا عشــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــن فــ ــ ــ ــا ا وأيــ ــ ــ ــحــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــي وأ�ــ ــ ــ ري؟�ــ  

 

ــاكنون   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــك الر�ى والســ ــــأين تلــ ــــا  وط�ي فــ ��ــ  

 
ــَ  ـــ ــ ــ ـــــر يــ ــ ــ   ي فــ

َ
ـــــاردِ أ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــــاب وأظــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــأنــ ـــ ــ ــ ـــــي بــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ؟يــ  

 

ــُ   ــــ ــ ــ ــــــان ألا حــ ــ ــ ــــــزمــ ــ ــ ــلــ ــــ ــ ــ ــــــا لــ ــ ــ ــُ  رٌّ مــ ــــ ــ ــ ــَ يــ ــــ ــ ــ ــــــھ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ �ــ  

 

 
691  Dîvânu İbni Bakî, s. 30. 
692  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 382. 
693  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 89. 



163 
 

“Allah’a yemin olsun ki gece parlayan şimşek evinden uzak olanın kalbini 

heyecanlandıramaz, 

Yurdumda gençliğim arzularım vardı, vatanım da arzularım da perişan oldu,  

Ah vatanım! Nerede o tepeler ve orada oturanlar? Nerede gecelerim sabahlarm? 

Şu zamana ne oluyor da tırnakları ve dişleri ile derimi kıyıyor! Engelleyecek özgür 

biri yok mu?” 

Muvahhid dönemi sûfî şairlerinden eş-Şüşterî’nin özlem şiiri ise şöyledir:694 

(tavil) 

ــــ�ى  ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا �شــ ــ ــــو مــ ــ ــــر لــ ــ ــمــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــــھ الــ ــ ــيــ ــ ــ ــــع فــ ــ ــيــ ــ ــ  وأبــ

 

ـــــم  ــ ـــــكــ ــ ــالــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم أروم وصــ ــ ـــــة كــ ــ ـــــل رامــ ــ ـــــا أهــ ــ  يــ

 “Ey Rame halkı! Size kavuşmayı ne kadar da çok istiyorum! Bu uğurda, 

yapabilsem ömrümü satacağım!” 

Şatıbe’de doğup yetişen daha sonra Hristiyan kuvvetlerin şehri işgal etmesi 

üzerine Doğu’ya göç eden, Mısır, Şam ve Halep gibi bölgelerde yaşamak durumunda 

kalan İbnü’l-Cennân arkada bıraktığı sevdiklerine seslenir:695 (remel) 

ــــُ  ـــ ــ ــ ــــ�أدمــ ـــ ــ ــ ــــن �ــ ـــ ــ ــ ــــي عــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــلــ ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ــــل مــ ـــ ــ ــ ــــحــ ـــ ــ ــ ــــرتــ ـــ ــ ــ تــ  

 

ــــــوا  ــ ــ ــــــلــ ــ ــ ــــــن رحــ ــ ــ ــــــعرَ  عــ ــ ــ ــــــي �ــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــذا عــ ــ ــ ــــــلــ ــ ــ فــ  

 
ــ� ـــ ــ ــ ــــت و�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيســ ـــ ــ ــ ــم لــ ـــ ــ ــ ــاهــ ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ ــــل �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ تصــ  

 

ــــــا   ــ ــ ــــــا  مــ ــ ــ ــــــهــ ــ ــ ــــــد لــ ــ ــ ــــــت قــ ــ ــ ــــــارقــ ــ ــ ــــــا فــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــا�ــ ــ ــ أوطــ  

 
ــي ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــذهــ ـــ ــ ــ ــن مــ ـــ ــ ــ ــم عــ ـــ ــ ــ كــ ــّ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ــــــل حــ ــ ــ ــقــ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ يــ  

 

وا لا   ــّ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ــظــ ـــ ــ ــ ــي تــ ـــ ــ ــ �ــ ــّ ـــ ــ ــ ــوا أنــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا أســ ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ فــ  

 “Gittiler gözlerimin içerisinden, bunun için istemsizce akıyor gözyaşlarım,  

Bu gözlere ne oldu da terkettiler vatanlarını? Artık o içindekileri koruyan yurda 

varamayacaklar,   

Ey Sevdiklerim! Başka bir yerde olsam da sizin sevginizden vazgeçeceğimi 

zannetmeyin.” 

 
694  Dîvânu’ş-Şüşterî, (tkd. Muhammed el-Adlunî el-İdrisî), Dârü’s-Sekâfe, Kazablanka, 2008, s. 48. 
695  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 121. 



164 
 

Ebu’l-Mutarrif ise Endülüslülere seslenerek vatanlarında kalmalarını 

istemektedir. Belensiye’nin düşman elindeki tasvirine yer verdiği şiirin birkaç beyti şu 

şekildedir:696 (tavil) 

ــر ــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــا ونــ ــ ــ ــ ــرنــ ــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ــد نــ ــ ــ ــ ــق قــ ــ ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ــ ــل طــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ  بــ

 

ـــــَّ   ــ ـــــا أنــ ــ ـــــزنــ ــ ـــــى حــ ــ ـــــفــ ــ ــــَّ كــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحصــ ــ ـــــل مــ ــ ـــــأهــ ــ با كــ  

 
ـــــر ـــــوهــ ـــــ� جــ ـــــاؤه و�ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل حصــ ـــــا وهــ ـــــدنــ ــهــ ـــ  عــ

 

ــــا  ــ ــــمــ ــ ــلــ ـــ ــثــ ـــ ـــــرة مــ ـــــز�ــ ـــــجــ ــ�ــ ـــ ـــــد لــ ـــــقــ ـــــر عــ ــ�ــ ـــ ــ�ــ ـــ ـــــل الــ  هــ

 
ــا  ــ ــ ــمــ ــ ــ ــا أو بــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــا راق مــ ــ ــ ــمــ ــ ــ   بــ

ــر رقَّ ــ ــ ـــــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ��ــ  

 

ــــلاوة  ــ ــا طــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــل عــ ــ ــ ــي هــ ــ ــ ــا�ــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ــــك المــ ــ ــلــ ــ ــ  وتــ

 “Muhassab mevkisinde her taraftan akıp giden hacılar gibi çekip gitmemiz hüzün 

olarak yeter! 

Bu nehir hala adanın kemeri değil mi? Ve onun taşları hala mücevher gibi mi? 

Bu şatafatlı evlerin bir parlaklığı ve büyüleyiciliği kalmış mı?” 

Ebu’l-Mutarrif’in başka bir şiirinde yine tabiat tasviri ile vatan özlemini 

mezcettiği görülür:697 (hafif) 

ـــــف ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــــا� كــ ــ ــ ـــــور  بــ ــ ــ ـــــك نــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــــاح تــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ الــ  

 

ـــــا     يــ
ً
ـــــا ــــمــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن �ســ ــــو  مــ ــــحــ ـــــك نــ ــــلــ ــــ� تــ ــــوا�ــ ــــنــ الــ  

 
ــــ� ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�رٍ  رداءٍ  �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاح ومــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ووشــ  

 

ــا   ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــام أســ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ــ   الــ
ً
ا ــّ ــ ــ ــ ــــت ر�ــ ــ ــ ــلاحــ ــ ــ ــ فــ  

 
 
ً
ـــــرا ـــ ــ ــ ــائــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــھ طــ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــ�  لــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــغــ ـــ ــ ــ ـــــاح �ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ جــ  

 

ــــــوم إنّ   ــ ــ ــــــراق يــ ــ ــ ــــــفــ ــ ــ ــــــدّد الــ ــ ــ ــــــ�  بــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 “O taraftan gelen meltem rüzgarı, Allah aşkına söyle nasıl o deredeki çiçekler? 

Bulutlar, onlara sularını verip elbiseleri, örtüleri ve gerdanlıkları içerisinde 

parlatıyor mu? 

Ayrılık günü benim topluluğumu bir kuş misali dağıttı, keşke onun kanadı 

olmasaydı.” 

Endülüslü şairler, bölgenin büyüleyici doğasını unutamamışlardır. er-Rusâfî, 

dönemin özlem şiiri yazma açısından en başta gelen şairlerindendir. Vatanına dair 

özlemini anlattığı birçok kasidesi olduğundan söz edilir.698 Ancak bu şiirlerinden sadece 

birkaç maktuat ve meşhur Raiyye’si günümüze ulaşmıştır. Küçükken vatanı 

 
696    el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 494. 
697  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 494. 
698  İbnü’l-Ebbâr, el-Muktedab, s. 109. 



165 
 

Belensiye’den ayrılan ve uzun bir ayrılık süreci yaşayan şair, hissettiği bitmek bilmeyen 

özlemi şiirlerine yansıtmıştır. Malaka’da yani gurbette vefat etmiştir. Onun, vatanına dair 

yazdığı özlem şiirlerini aslında geçmiş çocukluk ve gençlik günlerine yazdığı da ifade 

edilir.699 Onun Raiyye’si, vatana karşı hissedilebilecek gerçek özlemi ifade etmesi, 

ayrılığın ızdırabını incelikle tasvir etmesi, eski hatıralara anlamlı vurgular yapması, vatanı 

ve halkını övmesi açısından özlem şiirlerinin en önde gelen numunelerindendir. Şiirine, 

vatanına dair coşkulu sevgisini anlatarak başlayan şair, daha sonra yaşadığı çocukluk 

hatıralarını yad eder. Ayrılığın elemine değinen er-Rusâfî, kişinin mutlaka doğduğu yeri 

özleyeceğinin altını çizer. Şiirin devamı bir tasvir şiiri niteliğindedir. Belensiye tasvirine 

ve halkının övgüsüne yer verir. Son kısımda ise çektiği acılardan bahseder.700 48 beyitlik 

şiirin bir kısmı şöyledir:701 (tavil) 

كــرا؟ ـــــُ ـــ ــ ــ ـــــت ســ حــ ـــــد رنــَّ ـــــب قــ ـــــا لــرؤوس الــركــ  ومــ

 

ــرا؟  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت �شــ قــ ــِ ــبـ ـــــد عـ ـــــد قــ يــ ــِ ــبـ ــلـ ـــــا لـ ــ� مــ ــ�ـ ــيـ ــلـ  خـ

 
ـــــة ذكـرا؟  ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد أجـروْا مـن بـلـنســ  أم الـقـوم قــ

 

ــبـــــا   ــ ـــ ــ ــ ــــك مفتوحـــــا بمـــــدرجـــــة الصــ ــ ــ ـــ ــ ــ  هـــــل المســ

 
رى  ــْ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــــم �ــ ــ ــــلاه ولــ ــ ــــن حــ ــ ــا مــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــــر�ــ ــ ــــن عــ ــ ــــكــ ــ  ولــ

 

ـــــا  ــهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ـــــاب لــبــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا ثــوب الشــ ـــــا �ــ�ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لــبســ

 
ــرا ــ ــ ــمــ ــ ــ ــا حــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ�ى أدمــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــد إلا امــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ� كــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ  عــ

 

ـــــل   ــ ـــــحــ ــ ـــــرَه مــ ــ ـــــدِ ذكــ ــ بــ ـــــُ ــ ـــــم نــ ــ ـــــد لــ ــ ـــــهــ ــ ـــــعــ ــ ـــــرُّ الــ ــ أغــ  

 
ــ�ا ــ ــ �ــ ــِ ــ ــ ــھ أو تــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــالــ ــ ــ ــ� أعــ ــ ــ ــا �ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ يــ ــَ ــ ــ جــ

ُ
ــ ــ ــ ــال �ــ ــ ــ ــخــ ــ ــ  تــ

 

وْره  
َ

ــ ــ ــ ــ ــل نــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــ ــدَّ يــ ــ ــ ــ ــخــ ــ ــ ــ ــأن ا�ــ ــ ــ ــ ــات كــ ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ  نــ

 
ـــــة الأخــرى؟ ـــــا الــفــردوس �ــ� ا�ــجــنــ ـــــت ومــ  فــقــلــ

 

ـــــھ؟  ـــــد عــــلــــمــــتــ ـــــا قــ ـــــل الــــفــــردوس مــ ـــــالــــو هــ  وقــ

 
ــرّا ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا ولا ســ ـــــً فــ خـــــِ ــرى مـــــُ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  فـــــلـــــم ألـــــق مـــــن أســ

 

ـــــم  ــ ـــــ�ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــدت عــ ــ ـــــاعــ ــ ـــــبــ ــ ـــــي تــ ــ ـــــا أ�ــ ــ ـــــزنــ ــ ـــــى حــ ــ ـــــفــ ــ  كــ

 “Bu boş araziden yayılan koku da ne azizim? Sarhoş misali sallanan süvarilerin 

başına da ne oldu? 

Çocukluk diyarıma yayılmış olan misk kokusu mu? Belensiye’den gelenler 

hatıralar mı? 

Orada biz giydik gençlik elbisesini, ancak onun süslerinden mahrum kaldık o hala 

süslü iken,  

 
699  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 21. 
700  Muhyiddin, “eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn”, s. 301-306. 
701  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 67-73. 



166 
 

En güzel yıllarımı geçirdiğim yer! Ciğerimi yakan özlemimi yalnızca kanlı 

yaşlarım gösterebilir,  

Oradaki bitkiler, kızıl goncalarla donanmış bir yanak gibi, onun üzerindekilerini 

bir gümüş veya altın zannedersin,  

Firdevs cennetini hiç bilir misin? derler. “Başka bir Firdevs mi var!?” 

Onlardan ayrı kalmak yeterli bir hüzündür bana, iyi veya kötü hiçbir esire 

rastlamadım.” 

er-Rusâfî’nin doğduğu yer olan Rusâfa’ya dair özlemine değindiği meşhur 

beyitleri ise şu şekildedir:702 (mütekarib) 

ــــوبَ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــبُ صــ ــ ــــائــ ــ ــــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ھ ال�ــ ــــْ ــ ــــتــ ــ ــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� ســ ــ ــــو�ــ ــ الــ  

 

ــ�لِ   ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــةِ مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــافــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــاـلــ ــ ـــ ــ ــ  ولا �ــ

  
ــَّ  ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــن الســ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــل ىُّ رِ وأيــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــوصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــن المــ ــ ــ ـــ ــ ــ مــ  

 

ــــا؟  ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� �ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن �ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا ومــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ نُّ إلــ ــــِ ــ ـــ ــ ــ  أحــ

 “Rusâfa gibi bir yer daha olabilir mi? Bulutlar oraya bereketli damlalarını 

döksünler,  

Orayı ne kadar da özlüyorum? Kimim kaldı ki orada? Keşke oraya gidebilsem.” 

er-Rusâfî’nin başka bir şiirinde ise dostlarına ve gençlik yıllarına dair özlemi 

vardır:703 (tavil) 

ــــ�ى  ــ ــــ�ــ ــ ــــكــ ــ ــــا الــ ــ ــــنــ ــ ــــتــ ــ ــــاجــ ــ ــــامُ حــ ــ ــــتِ الأيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا قضــ
ً
 إذ

 

ــــم  ــ ــاؤكــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــا ولــ ــ ــ ـــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــانُ الصــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــو آب ريــ ــ ــ ــلــ ــ ــ  فــ

 
ــــ ــــ ــ ــ ـــــدُ �ســ ــــ�ـيءٍ �ـعــ ـــ ــ ــ ـــــدهـرا فـفـي أي �ــ  الــ

ُ
تـعـطـف  

 

ـــــا  ـــــنــ ـــــبــ ــــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ وى ومشــ ـــــَّ ـــــنــ ـــــن إلا الــ ـــــكــ ـــــم يــ ـــــإن لــ  فــ

 “Keşke en güzel gençlik yılları ve sizle buluşmalarımız geri dönse, o zaman en 

büyük arzularımız gerçek olurdu,  

Artık sadece ayrılık ve yaşlılık bizimle, şimdi nasıl zamandan şefkat talep 

edebiliriz ki!” 

Endülüs’ün Beşşâr’ı olarak bilinen ve sert hicivleri ile meşhur olan Ebu Bekr İbn 

Hazmûn’un da özlem içerikli şiiri bulunmaktadır. Tuleytula’da ikamet ettiği sırada 

Kurtuba’dan iki kişinin geldiğini işiten şair, onlara “Nerden geldiniz?” diye sorar. Onlar: 

 
702 Dîvânu’r-Rusâfî, s. 118. 
703  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 74. 



167 
 

“Kurtuba’dan” diye cevap verince onların kendine doğru yaklaşmalarını ister. Yanına 

geldiklerinde onların başlarını koklamış ve şu beyitleri inşad etmiştir:704 (tavil) 

ـــــك؟ ــيــ ـــ ـــــل إلــ ــُ  وهــ ـــ ـــــدنــ ـــــا  و يــ ــنــ ـــ ـــــك لــ ــَ  ذلــ ـــ ـــــعــ ــْ الــ ـــ دُ هــ  

 

  
ُ

ــ ــــ ــ ــ  رْ أقــ
ُ

ــ ــــ ــ ــ ــَ طــ ــــ ــ ــ  بــ
ُ
  ة

ْ
ــ ــــ ــ ــ  الــ

َ
ــ ــــ ــ ــ ــــــل اءُ رَّ غــ ــ ــ ــــــ� هــ ــ ــ   �ــ

ٌ
ــــــة ــ ــ أو�ــ  

 
 
َ

ــ ــْ وقــ ــَ عــ ــ� عَ قــ ـــــات �ــ ــــــاحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ وْ دَ  ســ ـــــِ حــ ــرَّ  كاتــ ـــــْ الــ دُ عــ  

 

ــقــَ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــبَ  ىســ ـــــانــ ـــــك الــغــر�ــيَّ  ا�ــجــ   مــنــ
ٌ
ـــــة ـــــامــ غــمــ  

 
ــُ  ــ ـــــُ رْ وتــ ــ� ك�ــ ــ ــِ  �ــ ــ ــــــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ  اســ

ْ
ـــــا ن ــهــ ــ ــــــاقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ٌ  شــ ــ ــ�ــ ــ ــنــ ــ دُ رْ وَ  عــ  

 

ـــــكِ   ــيــ ـــــالــ ــيــ ـــــارٌ، لــ ــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــكِ  أ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ   وأرضــ
ٌ
ــــــة ــ ــ ـــ ــ ــ روضــ  

 “Güzel Kurtuba! Sana dönebilecek miyim? O gün yakın mı? 

Bulutlar batı taraflarına sular akıtıyor, ağaçlarını üzerinde gök gürüldüyor,  

Gecelerin seher vakti gibi ak, toprağın bir bahçe gibi güzel, toprağının kokusu gül 

ve amber gibidir.” 

İbn Hişam el-Kurtubî (ö. 623/1226) ise Kurtuba’dan ayrılmak zorunda kalmış ve 

Merakeş’e gitmiştir. Kurtuba’yı vasfettiği ve kendisini yola hazırlayan arkadaşlarını 

zemmettiği şiiri dönemin önemli eserlerinden biridir. Bu kaside Endülüs halkı tarafından 

“kenzü’l-edeb/edebiyat hazinesi” olarak isimlendirilmiştir. 41 beyitlik şiirin bir kısmı 

şöyledir:705 (basit) 

ـــــت  ـــــا مــ ـــــيـــــمَ إذا مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــتُ الـــــنســ ــلــ ــــييــ ـــخـــ ــــ�ــ ــــيــ ــيــ حـــ  

 

ــــا  ــ ــــاة ومــ ــ ــيــ ــ ــ ــــحــ ــ ــــدي روح ا�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� جســ ــ  ردتْ إ�ــ

 
ــِ  ــ ــ ــد عــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــلا عــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاولُ �ســ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــم ذا تــ ــ ــ ِ كــ
ــّ ــ ــ ــن! نــ ــ ــ �ــ  

 

  ِ
ــّ ــ ــــز�ــ ــــن يــ ـــــا مــ ـــــدييــ ــلــ ــ ــــن بــ ـــــال عــ ــــ�حــ ــ�ــ ــ ــــ� الــ ن �ــ  

 
ــَ  ــ ــــــاء يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن شــ  مــ

ْ
ــ ــ ــَ ظــ ــ ـــــا  رُ فــ ـــــا و�ــ ــيــ ــ ـــــدنــ ـــــالــ ــــن؟لـــ ــــبــ ديــ  

 

ــَ   ــ ــ ــ ــن �ــ ــ ــ ــ ــْ وأيــ ــ ــ ــ ــةدِ عــ ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــرطــ ــ ــ ــ ــاء قــ ــ ــ ــ ــن أرجــ ــ ــ ــ ل عــ  

 
ــَ  ــ ـــــَّ حــ   تْ فــ

ُ
ـــــاف ــفــ ــ ـــــھ ألــ ــيــ ــ ــطــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن �شــ ــ�ــ ــ ــاتــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــبســ الــ  

 

  
ُ

ـــ ــ ــ  قــ
ْ

ـــ ــ ــ ـــحٌ  رٌ طــ ــ ــ ــــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــرٌ  فســ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ   و�ــ
َ

ـــ ــ ــ ـــھ كــ ــ ــ ـــا بــ ــ ــ رٌ دَ مــ  

 
ـــــي ــ�ــ ـــ ــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرضــ ـــــس يــ ــيــ ـــ ـــــھ لــ ــيــ ـــ ـــــرزقَ فــ ـــــا رأي الــ  لمــ

 

ــيـــــس عـــــن وطـــــ�ـــــي   الـــــعـــ
ّ

ـــــث ـــــا آمـــــري أن أحــ  يــ

 
ـــــي ــ ــ ـــــھ دو�ــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــھ حــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــتُ عــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــرحــ ــ ــ ـــــو تــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ  فــ

 

ــــتَ   ــ ــــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــُ  ن�ــ ــ ــــا يــ ــ ــــبــ ــ ــــلــ ــ ــــ� قــ ــ ــــن �ــ ــ ــــكــ ــ ــــيلــ ــ ــــ�ــ ــ ــــازعــ ــ نــ  

 
ـــــون  ــ ــنــ ـــ ــ ـــــاف والــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــن الــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــاه بــ ــ ــايــ ـــ ــ ـــــطــ ــ ـــــن عــ ــ  لمــ

 

ـــــدرٍ لأ   ــ ـــــن كــ ــ ــاـن مــ ــ ــ ـــــا �ــ ــ ـــــ� مــ ــ ــ�ــ ـــ ــ  عــ
ـــــ�نَّ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 “(Bu nehir) ruhumu cesedime geri getirdi, sandım ki öldüğümde bu meltem bana 

hayat veriyor,  

 
704  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 155. 
705  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 542-543. 



168 
 

Beni yolculuk için tezyin edenler! Niceleri yapamadığı halde çocuk sahibi olmaya 

çalışmıştı! 

Kurtuba’yı nasıl arkada bırakabilir dünya ve din saadeti isteyen biri? 

Bu geniş yut, kıyıları bağların ağaçları ile çevrili, içinde keder olmayan bu nehir 

nasıl terkedilir? 

Efendim! Buradaki rızkın artık beni mutlu edemeyeceğini gördüğü an, devemi bu 

diyardan ayrılmaya razı edebildim. 

Sen bana gitmemi öğütlüyorsun ancak bana karşı çıkan bir kalp var bende, eğer 

buradan gidersem o da benden gider. 

Yaşadığım üzüntülere sabredeceğim, onun (tekrar) bana verilmesi kef ve nun 

arasındadır (Allah’ın “ol” demesiyledir).” 

Vatanlarından ayrılmak zorunda kalan Endülüslüler gittikleri yerlerde hoş 

karşılanmamışlardır. “Mağribli” olarak vasıflandırılmışlardır. Gittikleri ülkelerde 

yaşayanların nazarında “barbar, kaba” olarak kalmışlardır.706  İbn Saîd ise İskenderiye’ye 

gittiği dönemde kendisine kapısını kapatarak “Mağribliler bize zarar verebilir” diye haber 

gönderen İbn Muharib’e şu beyitlerle seslenmiştir:707 (müctes) 

ــ ــــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــابُ  ىفــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــجــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــي حــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ حــ  

 

ــِ   ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا ذا ا�ــ ــ ـــ ــ ــ  يــ
ّ

ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرفــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاب تــ ــ ـــ ــ ــ قجــ  

 
ــــابُ  ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� الله بــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــم إ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــكــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

 

ــُ   ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ إن ســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــابــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيد بــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ك عــ  

 
ــــَ  ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� مــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــَ فــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــِ  انٍ عــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ابُ رَ غــ  

 

ــــن   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ وإن أكــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� مــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ايــ  

 “Ey kapısından beni engeleyen! Nezaket sahibi ol! Bu engeller hayatımı sürgün 

yaptı. 

Sen beni kapından engellesen ne çıkar! Allah’ın nice kapıları var. 

Mağribli olsam da bende farklı bilgiler var.” 

Dönemin önemli ediplerinden İbn Cübeyr’in, Medine’ye ve Hz. Peygamber’e 

hitaben yazdığı Raiyye’si bulunmaktadır. Bu kasidesinde kutsal bölgeye olan özlemini 

 
706  İbn Saîd, el-Ğusûn, s. 21.; Ayrıca bkz. Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 159. 
707  İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, s. 4.; İbn Saîd’in gurbet içerikli diğer bir şiirleri için bkz. el-Makkarî, 

Nefhu’t-Tîb, II, 262, 281. 



169 
 

anlatan şair, Hz. Peygamber’in kabrini tasvir eder ve ona hitap ederek şefaat dilenir.708 

Bunların dışında kişisel sebeplerle kendisini yaşadığı toplumun içerisinde gurbette 

olduğunu düşünen şairler de vardır. Bunlardan birisi Ebu’l-Abbas ed-Tüdmirî’dir. O, 

şiirinde “topluma cehaletin hakim olmasından” dolayı kendisini anlayacak kişilerden 

“gurbette” olduğunu ifade eder.709 

G. Hiciv Şiirleri 

Hiciv, medhin zıddıdır. Medih şiirinde sayılan faziletlerin yok edilmesidir.710 

Ahlâkî özelliklere büyük önem atfeden Arap toplumu, hiciv şiirlerinde de genellikle bu 

tarz özelliklere odaklanmıştır. Ancak Cerir gibi fuhşiyatı ön plana çıkaran şairler de 

olmuştur. Bu şiirlerin, sahibine korkunç bir son getirebileceğinin farkında olan Cerir, 

“Hicvettiğiniz zaman güldürmeyi başarın” diye uyarı yapmayı ihmal etmemiştir. Cerir 

dışında el-Ferezdak, el-Ahtal, Beşşar b. Bürd, İbnü’r-Rumi İslâmî dönem hiciv 

şairlerindendir. Câhiliye döneminde ise Züheyr, Tarafe ve el-A‛şâ isimleri 

zikredilebilir.711 

Hiciv şiirlerinin konusunu yöneticiler ve şairin çevresindeki kişiler 

oluşturmaktadır. Ayrıca bazı şairlerin şehirlere de hiciv söylediği görülmektedir. Şairin 

doğrudan duygusunu yansıtması açısından bireysel ilişki yaşadığı kişilere karşı söylediği  

hicivlerde kullanılan ifadeler daha ağırdır. Bu hicivlerde ironi ve alayın yanı sıra öfke 

duygusu da ağır basmaktadır.712 Ayrıca bu hicivlerde (kadim Arap şiirinden itibaren) 

gayri ahlaki ifade ve lafızlar bolca kullanılmıştır.713  

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminden günümüze ulaşan hiciv şiirlerindeki 

ifadelerin çok ağır ve sert olmadıkları görülmektedir. Bu durumun sebebi olarak İbn 

Bessâm ve el-Merrâküşî gibi bazı müellif ve ediplerin sert hicivleri dinî ve ahlâkî 

hassasiyetlerinin etkisiyle kitaplarına koymaktan imtina etmeleri gösterilmektedir.714 İbn 

 
708  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 487. 
709  er-Merrâküşî, ez-Zeyl ve Tekmile, I, 418. 
710  Siracuddin Muhammed, el-Hicâu fi’ş-Şi‛ri’l-Arabî, Dârü’r-Ratib el-Câmia, Beyrut, ty., s. 6. 
711  Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, s. 216-220. 
712  Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 61.; Ayrıca bkz. Demirayak, Arap Edebiyatı Tarihi I, s. 134-

135. 
713  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 55. 
714  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 217.; İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru’t-Tavâif ve’l-

Murâbıtîn,, s. 100. ; Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 243.; Fevzi İsa, 
eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 213.; Muhyiddin, “eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-



170 
 

Bessâm’ın715 “Kitâbımı hicvin lekesinden korudum ve onu sefihlerin alanı olarak kabul 

ettim”  ve el-Merrâküşî’nin716 “Bu tarz (hiciv) şiirleri nakletmeyi uygun bulmuyorum” 

cümleleri bu açıdan dikkate değerdir. Müelliflerin bu tutumunun yanı sıra Endülüs’te 

grupsal çatışma ve çekişmelerin Doğu’ya göre az olması da hiciv şiirini nicelik 

bakımından olumsuz anlamda etkileyen sebeplerinden biri olabilir.717 Bunun yanında 

Mustafa Behcet’e göre Endülüslü şairler, ahlakî tutumları ve dinî hassasiyetleri sebebiyle 

genel olarak hiciv şiiri söylemekten uzak durmuşlar ve bu tarz şiirleri divanlarına 

eklememişlerdir.718 Bu iddiayı destekleyen beyitler İbn Hamdîs’e aittir:719 (mütekarib) 

ــــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحوفســ ــ ــيــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــــال الــ ــ ــقــ ــ ــ ــان مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلســ ــ ق الــ  

 

ــل   ــ ــ ــيــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ــال ا�ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ـــــان مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلســ ــ ــ ــاف الــ ــ ــ ــفــ ــ ــ  عــ

 
ـــــح ــ ــ ـــــر�ــ ــ ــ ـــــي جــ ــ ــ ــا�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــف لســ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــروح �ســ ــ ــ  يــ

 

ـــــم  ـــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرءىٍ مســ ـــ ــ ــ ـــــا لامــ ـــ ــ ــ ـــــ� ومــ ـــ ــ ــ ـــــا �ــ ـــ ــ ــ  ومــ

 “Dilin iffeti konuşmanın güzel olmasını, dilin fasıklığı ise konuşmanın çirkin 

olmasını sağlar,  

Ben ve benim gibi Müslüman kişiler dil kılıcı ile yaralar açmazlar.” 

Hayatı yolculuklarla geçen ve devamlı surette bir hâmî arayışında olan İbn 

Hamdîs’in bu ve benzeri ifadeleri onun yaşadığı bu süreçlerle de izah edilebilir. Aslında 

diğer şairler için de hiciv şiiri sayısı benzer noktadadır. Mesela er-Rusâfî’nin divanında 

üç, İbnu’l-Ebbâr’ın aynı şekilde üç, İbn Sâre’ın ise on tane kısa hiciv şiiri bulunmaktadır. 

Hiciv şiirleri, kaside yapısından ziyade birkaç beyitlik maktuat şeklinde 

yazılmıştır. İbn Bessâm, İbn Sâre özelinde bu duruma şöyle vurgu yapar: “Kısa şiirlere 

tutkundu.. Onun hicivle ilgili birçok maktuatını gördüm.”720  Hciv şiirlerinin dili günlük 

hayatın diline yakındır. Lafızları, ifadeleri basit, ezberlemesi ve anlaşılması ise kolaydır. 

İnsanlar tarafından hızlı bir şekilde anlaşılması ve kolayca yayılması hedeflenmiştir.721  

 
Muvahhidîn”, 180.; Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 224.; Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-
Endelüs, s. 228. 

715  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 544. 
716  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 374. 
717  Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 115. 
718  Müncid Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s. 452. 
719  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 20. 
720  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 834-835 
721  Kürdî, eş-Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Ahdi’l-Muvahhidîn, s. 267.; Fevzi İsa, el-Hicâu fi’l-Edebi’l-

Endelüsî, Dârü’l-Vefâ, İskenderiye, 2007, s. 191.; Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 233. 



171 
 

Dönemin hiciv şiirlerinde kişilerin fiziki eksikliklerinden daha çok şeref, onur ve 

namus gibi manevi ve ahlâkî değerlerine saldırı vardır. Ayrıca Murâbıtlar, Berberîler ve 

Yahudiler de hiciv şiirinde yer almaktadır.722 

Hem Murâbıtlar hem de Muvahhidler döneminde yaşamış muhadram şairlerden 

Ebu Bekir el-A‛mâ el-Mahzûmî (ö. 540/1146’dan sonra), en önemli hiciv şairlerinden 

biridir. Birçok hiciv şiiri bulunmaktadır.723 Devamlı yolculuklar yapmış olan şair 

hayatının büyük bölümünü Gırnata’da geçirmiştir. Sert hicvi ve keskin dili ile meşhurdu. 

Ona “Nasıl insanları böyle hicvediyorsun?” diye sorulunca o, “Ben körüm, onlar ise 

kuyu, oralara düşüp durmaya devam ediyorum” şeklinde cevap vererek724 tutumunun ne 

kadar olağan olduğunu ifade etmeye çalışmıştır. Kendisine “Endülüs’ün Beşşar”ı lakabı 

verilmişti. İnsanlar onun hicvine maruz kalmamak için ona hediyeler sunarlardı.725 Bazı 

medihleri olsa da bu şiirlerin nitelik bakımından zayıf olduğu ifade edilir.726 İbn Saîd 

onun bazı gazellerinin olduğundan da söz eder. Kendi oğlunu dahi hicvetmektedir:727  

ـــحُ  ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ـــن يــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ  مــ
َ

ـــلاف ــ ــ ـــك الأجــ ــ ــ ـــا بــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ  أحــ

 

ــــن  ــ ــقِّ مــ ــ ــ ــــت وحــ ــ ــــس أنــ ــ ــيــ ــ ــ ــجُ لــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــقُّ أبــ ــ ــ ــحــ ــ ــ  ا�ــ

 
ـــــن  ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــت مــ ــ ــ ـــــة لا أنــ ــ ــ ـــــلامــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ حُ بــ

ُ
ـــــ ــ ــ �ــ ــْ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ يَصــ  

 

ـــوي   ــ ــ ـــرعــ ــ ــ ـــة لا تــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــفضــ ــ ــ ـــدي بــ ــ ــ ـــتــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ  لا �ــ

 

 
حُ  ـــــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ نْ�ــ ــُ ــ ــ ــا تــ ــ ــ م إذا مــ ــَ ــ ــ مــ ـــــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� صــ ــ ــ جُّ �ــ ــِ ــ ــ �ــ

َ
ــ ــ ــ  وتــ

 

ا  ــً ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاقصــ ــ ــــنــ ــ ــــْ�تَ تــ ــ ــــ�ــ ــ ــــا كــ ــ ــــك مــ ــ ــــلــ ــ ــــقــ ــ ــــزدادُ عــ ــ  يــ

 
ــحُ  ــ ــ ــمــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــا تــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــتَ حــ ــ ــ ــادُمــ ــ ــ ــا مــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ـــــواهــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لســ

 

رَى   ــُ ـــ ــ ــ ـــــنٍ لا تــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــلَّ حــ ــ ــ ـــــحٌ �ــ ــ ــ �ــ ــــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلٌ وســ ــ ــ  أ�ــ

 “Gerçek çok açık ki sen ve seninle birlikte medeniyet yoksunlarını dünyaya 

getirenler kurtuluşa eremez,  

Bir erdemle hidayete eremez, bir kınama ile günahlardan ayrılamaz ve sen ıslah 

olmazsın,  

Yaşın büyüdükçe aklın noksanlaşıyor. Her ne zaman öğüt verilse sağırlaşıyorsun, 

Yiyiyorsun ve pisliyorsun. Yaşadığın sürece bunlar dışında bir şeye istekli 

olduğun görünmüyor.” 

 
722  Fevzi İsa, el-Hicâu, s. 33. 
723  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 228. 
724  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, I, 235. 
725  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 228. 
726  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, I, 232.; Ferrûh, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, V, 271. 
727  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 229. 



172 
 

Birçok şairin ise yaşadıkları şehirlerde başlarına gelen sıkıntı ve problemler 

sebebiyle şehir ve halkını hicvettikleri görülür. Bu durum aslında şiirin, onların hayatına 

ne derece nüfuz ettiğinin de bir göstergesi olarak düşünülebilir.728 İbn Yasin eş-Şâtıbî 

kendi şehrini hicveder:729 (muhalla basit) 

ـــــت ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــيســ ـــ ــ ــ ــــن لــ ـــ ــ ــ ــــا  لمــ ـــ ــ ــ ــــهــ ـــ ــ ــ ــــة أمــ ـــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــــعــ ـــ ــ ــ مــ  

 

ــــة  ـــ ــ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ـــــاطــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــة شــ ـــ ــ ــ ــــر�ــ ـــ ــ ــ ــــة قــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ضــ  

 
ــــف ــ ـــ ــ ــ ــــأنــ ــ ـــ ــ ــ ــــر  وتــ ــ ـــ ــ ــ ــــدهــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ  أن الــ ــ ـــ ــ ــ ــــنــ ــ ـــ ــ ــ ــــيــ ــ ـــ ــ ــ ــــعــ ــ ـــ ــ ــ �ــ  

 

ــــم  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتضــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــب �ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــــطــ ــ ــ ـــ ـــ الــ ــ ــامــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتضــ ــ ــ ااهــ  

 
ــــ ــــ ــ ــ ــدا لمــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة  ا ضــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ـــ ــ ــ ـــــديــ ـــ ــ ــ ـــــ� المــ ـــ ــ ــ ـــــاء �ــ ـــ ــ ــ جــ  

 

ــــث  ــ ــبــ ــ ــ ــــخــ ــ ــن وا�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحصــ ــ ــھ المــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــطــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ تصــ  

 “Şatıbe, ona gidecek birine faydası olmayan cimri bir köydür.  

İyilere zulmeder, kendisine yardım eden zamanı hor görür,  

Bir şehirde olmayacak biçimde müstahkem pislikler içerir.” 

İbn Hazmûn (ö. 614/1218) da önemli hiciv şairlerinden biridir. el-Merrâküşî 

tarafından hicivlerine rekabetin zor olduğu ifade edilen bir şairdir.730 Onun bir şiirini 

naklettikten sonra, daha iyi şiirler de yazdığını ifade eder. Ancak bahsettiği diğer şiirlere 

yer vermemiştir. Dolayısıyla bu şiirler günümüze ulaşmamıştır. Diğer kaynaklarda ise 

üstün yeteneğe sahip, ağzı bozuk  ve zamanın dâhilerinden diye tanımlanır.731 Halife el-

Mustansır döneminde Merakeş’e gelmiş ve orada halife ile görüşmüştür. Halife ölünceye 

dek Endülüs’e dönmemesi onunla iyi bir ilişki içinde olduğu şeklinde yorumlanabilir.732 

Benzeri şekilde dönemin yöneticilerinden çok büyük saygı görmüş ve servet sahibi 

olmuştur. Bu durum aslında, hiciv şiirinin de rızık edinme araçlarında biri olduğunu 

göstermektedir. Zira İbn Hazmûn’un kazanç sağlamasının temel sebebi insanların onun 

hicvinden korkuyor olmalarıydı.733 Eski hiciv şairlerinden İbnü’r-Rumi ve el-Hutay’a’ya 

benzetilmiştir. el-Muğrib adlı eserde hiciv türünde müveşşahları olsa da muhakkik 

 
728  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 26. 
729  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 95. 
730  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 216. 
731  Ayrıca mavi gözlü, uzun burunlu ve düz bir yüze sahip olduğundan da bahsedilir. Bkz. el-Merrâküşî, 

ez-Zeyl ve’t-Tekmile, III, 203. 
732  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, III, 204. 
733  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 217. 



173 
 

tarafından “ağır” oldukları gerekçesiyle çıkarılmıştır.734 Görüntüsünü beğenmediği 

anlaşılan şair, kendisini hicvetmektedir:735 (tavil) 

ــــوا ولا تنظروا نحوي  ـــ ــ ــ  تنـــــادي الورى: غضــ

 

ــــورة   ــ ـــ ــ ــ ــــي عــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� الأزرار مــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــأن عــ ــ ـــ ــ ــ  كــ

 
ــلـــو ــحـ ـــــب ا�ـ ــيــ ــطـ ــ� ولا الـ ـــــا�ـ ــبــ ــق الـ ــرائـ ــن الـ  مـ

 

ــــُ   ـــــا تــ ــــمــ ـــــت مــ ــــنــ ــــو كــ ــــلــ ـــــت الأرضُ فــ ــــبــ ــــم أك  نــ لــ  

 “Yüzümdeki benekler, insanlara “yüzünüzü çevirin bakmayın bana” diyen 

kusurlarımdır,  

Yeryüzünde yetişen bir bitki olsaydım, parlak, güzel, tatlı ve hoş şeylerden 

olmazdım.” 

İbnü’l-Lebbâne’ye ait olan bir şiirde ise şairin, İbn Seyyid isimli bir adamı 

hicvettiği ve sert ifadeler kullanmaktan kaçındığı görülmektedir:736 (tavil) 

ى ــً ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــــھ مــ ــ ــــس لــ ــ ــيــ ــ ــ ــــت ولــ ــ ــــةٍ راقــ ــ ــمــ ــ ــ ــــ�جــ ــ ــ�ــ ــ ــ  كــ

 

ـــــد  ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــال ابـــــنُ ســ ـــــل ا�ـــــجـــــمــ ـــــك �ـــــ� أهــ  يـــــروقــ

 
جــ�ــى 

َ
ـــــا أقــبــح المــ ــــن المــجــ�ــ� ومــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا أحســ  فــمــ

 

ا ومـــنـــظـــرًا  ـــــً ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدفـــلاء حســ ــجـــرَ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ  حـــ�ـــى �ــ

 “Güzel sevenleri hayran bırakır İbn Seyyid, hoş olan ama anlamsız bir kitap 

mukaddimesi gibidir o,  

Difla ağacı gibidir sanki, görüntüsü ve manzarası güzel ancak kokusu ve meyvesi 

çirkindir.” 

Endülüs’ün ilk fetih dönemlerinden itibaren yöneticiler nezdinde kendilerine 

önem atfedilen ve nüfuz sahibi olmuş kişiler fakihler ile ilgili Murâbıtlar döneminde 

hicivlerin arttığı görülür.737  Fakihlerin gücünün arttığının farkına ilk dönemde varan 

Abdurrahman es-Sanî (ö. 273/886), onların güçlerini sınırlamaya çalışmış ancak fakihler 

tarafından, camilerde birçok ithamla karşılaşmak durumunda kalmıştır. Fakihler, onu 

“lüks ve israf” içinde olmakla suçlamışlar ve halkı ona karşı galeyana getirmeye 

çalışmışlardır.738 “Fakih” sıfatıyla nitelenen Abdullah b. Yasin gibi bir kurucuya sahip739 

Murâbıtlar döneminde ise fakihler, eskisinden daha fazla güç kazandıkları bir süreci 

 
734  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 216. 
735  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 216. 
736  Dîvânu İbni’l-Lebbâne, (thk. Muhammed Mecid Saîd), Dârü’-Râye, Amman, 2008, s. 138. 
737  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî,, s. 227. 
738  Fevzi İsa, el-Hicâu, s. 115. 
739  İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-A‛yân, VII, 129. 



174 
 

yaşadılar.740 el-Merrâküşî bu duruma şöyle değinir:741 “Ali b. Yusuf b. Tafşin, küçük veya 

büyük bir konuda dört fakihle görüşmeden bir adım atmazdı. Onlar, daha önce 

Endülüs’te bulamadıkları nüfuza bu dönemde sahip oldular. Müslümanların bütün işleri 

onların elindeydi.” Bu durum, onların riyakar ve kazanç peşinde olduğunu düşünen 

toplumun bütün kesimlerinin tepkisini çektiği gibi edip ve şairler tarafından da hiciv 

konusu yapıldı.  

Dönemin meşhur hiciv şairleri bu konuda da hiciv söylemeye devam etmişlerdir. 

Bunlardan birincisi Ebu Bekir el-Ebyad (ö. 544/1150)’dır. VI. yüzyılda İşbiliyye’de kötü 

yönetim sonucu sıkıntılar ve kargaşa oluşmaya başlamıştır. Bu ortamda dönemin kadı ve 

fakihlerinin güçlerini ve dinî kötüye kullanması, rüşvetin yaygınlaşması, riya ve 

yalakalığın normalleşmesi üzerine onun fakihleri hicvettiği şiiri şu şekildedir:742 (kamil) 

ــــم ــ ــاتــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــــلام الــ ــ ــــظــ ــ ــــ� الــ ــ ــــج �ــ ــ ــــب أد�ــ ــ ــــذئــ ــ ــاــلــ ــ  �ــ

 

ــَ   ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــامـــــوســ ــتـــــم نــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاء لـــــبســ ـــــلَ الـــــر�ــ كـــــمأهــ  

 
ـــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ـــــقــ ـــــن الــ ـــــابــ ـــــوال بــ ـــــت الأمــ ــــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ موقســ  

 

ـــــك  ـــــالــ ـــــب مــ ـــــذهــ ــمــ ـــــا بـ ــيــ ـــــدنـ ــو الــ ــمـ ــتـ ــكـ ــلـ ــمـ  فـ

 
ـــــت لــــكــــم  ـــبــــغــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــبــــغ صــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأصــ ـــــالــــمو�ــ �ــــ� الــــعــ  

 

 

ـــــب  ــــهــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأشــ ـــــدواب بــ ـــــب الــ هــ
ُ

ــــ ــ ـــ ــ ــ  وركــبــتــم شــ

 “Ey Riya Eyli! Avcı sığınaklarınıza çekildiniz, kapkaranlık gecede yürüyen bir 

kurt gibi,  

Mâlikî mezhebi sayesinde dünyayı elde ettiniz, İbnü’l-Kâsım’la743 paraları 

paylaştınız,  

Kır ve beyaz atlara bindiniz, onlar sizi dünyaya daldırdı.” 

el-A‛mâ el-Mahzumî’nin bir fakih ile ilgili beyitleri ise şöyledir:744 (kamil) 

ـــوم ــ ــ ـــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــظــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــھ مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــم أنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ  والله �ــ

 

  
ٌ
ـــــة ـــــاعــ ــلــــواط جــــمــ ـــــالــ ـــــھ بــ ــيــ ــلــ ـــــدتْ عــ ـــهــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

 
ـــــم ــ ــ ـــــيــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ ـــــھ قــ ــ ــ ـــــيــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــــي أن الــ ــ ــ ـــــر�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ويســ

 

ــعٌ   ــ ــ ــــلــ ــ ــــخــ ــ ــــتــ ــ ــــي مــ ــ ــــ�ــ ــ ــــأنــ ــ ــــھَ بــ ــ ــــيــ ــ ــــقــ ــ ــــفــ ــ ــــاء الــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 “Bir grup onu livata halinde yakalamışlar, Allah bilir ki o mazlumdur (!) 

 
740  Bu konuda detaylı bilgi ve yorumlar için bkz. Emine Nurefşan Dinç, “Murâbıtlar Devleti’nde 

Fukahanın Konumu”, Tasavvur: Tekirdağ İlahiyat Dergisi, 2019, c. V, S. 2, s. 871-910. 
741  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 130. 
742  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 130. 
743  İmam-ı Mâlik’in öğrencisi ve Mâlikî mezhebinin önde gelen alimlerindendir. el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, 

s. 130. 
744  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 76. 



175 
 

(Duydum ki) fakih, içki içtiğim için beni kötülüyormuş, bir fakihi kızdırmak beni 

sevindirir.” 

Dönemin hiciv şairlerinden Ebu Bekir el-Yekkî’nin bir fakih hakkındaki beyitleri 

ise şu şekildedir:745  (vafir) 

ـــــُ  ــ ــ ـــــَ مــ ــ ــ  تــ
َ
ِ ذ

ّ
ـــــ ــ ــ ـــــن ارً كــ ــ ــ   مــ

َ
ـــــ ــ ــ ـــــْ قــ ــ ــ   أن لِ بــ

َ
ـــــ ــ ــ  تــ
ْ
ـــــَ ن ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ى�ــ  

 

ـــــِ   ــ ـــــوُ  دْ أعــ ــ ـــــوءَ الــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   إذا ضــ
َ

ـــــ ــ  نــ
َ

ـــــ ــ ـــــْ طــ ــ ـــــِ  تَ قــ ــ ھِ بــ  

 
 ِ
ّ

ــــ ــ ــــظــ ــ ــــالــ ــ ــــِ  لُّ فــ ــ ــــھمــ ــ ــــُ  نــ ــ ــــَ يــ ــ ِ نــ
ــــّ ــ ــَّ  سُ جــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ مْ الشــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا ســ  

 

ـــِ   ــ ــ ـــفــ ــ ــ  واحــ
ْ
ـــِ  ظ ــ ــ ـــَ ثــ ــ ــ ـــَ يــ ــ ــ ـــررتَ  نإ كابــ ــ ــ ـــِ  مــ ــ ــ ھِ بــ  

 “Onunla konuştuğunda hatırında iken unutmadan abdestini yenile,  

Onu uğradığında elbiseni muhafaza et, zira onun gölgesi dahi kirletir güneşi.” 

Endülüs, çok önemli filozofların yetiştiği bir çevreye sahiptir. Endülüs’te önceki 

dönemlerde felsefenin varlığından söz etmek zor olsa da Murâbıtlar ve Muvahhidler 

döneminde felsefe en önemli dönemlerini yaşamıştır. Özellikle hicri VI. asır “felsefe asrı” 

olarak vasfedilir.746 Nitekim, İbn Rüşd, İbn Bacce, İbn Tufeyl, İbn Meymûn, İbn 

Beşkuvâl gibi bu alanda zirve sayılabilecek isimler bu dönemlerde yaşamıştır. Bu 

filozoflar, hükümdarlar ve yöneticiler tarafından desteklenmiş ve saygı görmüşlerdir. 

Özellikle Muvahhidler dönemi yöneticileri, önceki dönemden miras aldıkları fukahanın 

gücünü kırmak adına filozofları saraylarına sokmak istemişlerdir. Abdülmü’min ve oğlu 

Yusuf’un en önemli amaçlarından biri bu olmuştur. Mesela Yusuf’un, İbn Tufeyl’den din 

ve aklın çelişmediğini ortaya koyacak bir eser telif etmesini istemesi bu gayretin bir 

sonucudur. Daha sonra Yakup el-Mansûr da aynı amaç üzere çaba sarfetse de yeterince 

başarılı olamamıştır. Zira fukahanın sahip olduğu güç o dönem için buna engel olmayı 

başarmıştır.747 Yanı sıra yöneticilerin bu gayretine karşın filozoflar, toplumun ve 

fakihlerin tamamı tarafından kabul görmeyi başaramamışlardır. Zındıklıkla ve küfürle 

itham edilmiş ve İslâm’ın ilkelerine aykırı düşüncelere sahip olmaları sebebiyle 

eleştirilmişlerdir.748 Bu tutum, şiire de yansımış ve hiciv şiirlerinde kendisine yer 

bulmuştur. Dönemin şairlerinden ve ediplerinden İbn Cübeyr bu konuda en fazla şiir 

 
745  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 267. 
746  er-Rikâbî bu çerçevede önceki dönemlerde filozofların yetişme alanı bulamamasını yine fukahanın 

otorite sahibi olmasına bağlar. Bkz. Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 116.; Herame, el-
Kasîdetü’l-Endelüsiyye, I, 273. 

747  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 112. 
748  Fevzi İsa, el-Hicâu, s. 122. 



176 
 

söyleyenlerden biridir.749 O, şiirlerinde filozofları dinden çıkmakla ve dalalete sapmakla 

tanımlamıştır. Onlar, İslâm’ın sadece ismini üzerlerinde taşımakta ve ceza korkusundan 

dolayı küfürlerini ilan edememektedirler.750 Bu çerçevedeki bir hicvi şöyledir:751  (vafir) 

ــَ  ـــ ــ ــ ــَّ  ونَ رَ يــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن الشــ ــ ــ ــھ عــ ـــ ــ ــ ـــــلال عِ رْ بــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ انــ  

 

ـــاعِ   ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــةِ  لأشــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــلاســ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ـــادٌ  الــ ــ ــ ـــقــ ــ ــ ـــتــ ــ ــ اعــ  

 
ــفُ  وهُ وردُّ  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــِ لأنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ ســ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ  مْ هــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  حــ

َ
لا لا  

 

ــلَّ   ــ ـــ ــ ــ ــوا �ــ ــ ـــ ــ ــ ــاحــ ــ ـــ ــ ــ   أبــ
ُ

ــ ــ ـــ ــ ــ ــظــ ــ ـــ ــ ــ ــحــ ــ ـــ ــ ــ ــرامٍ  ورٍ مــ ــ ـــ ــ ــ حــ  

 “Filozoflar topluluğunun, şeriattan sapma olarak gördükleri bir inançları var,  

Her yasağı ve haramı caiz kılıp, kendileri için helal saydılar.” 

İbn Cübeyr’in filozoflar ile ilgili bir diğer şiiri ise şöyledir:752 (muhalla basit) 

 
ُ
ـــــة ــ ـــ ــ ــ ـــــفــ ــ ـــ ــ ــ ــائــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــونِ  طــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــادِ  الــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفســ ــ ـــ ــ ــ والــ  

 

ـــــد  ــ ــ تَ  قــ ــَّ ـــ ــ ــ بــ
َ

ــ ـــ ــ ــ �  ثــ
َ

ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــ� الــ ــ ــ ـــــادِ  �ــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ الــ  

 
ـــــا  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ ـــــّ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــإ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   فــ

ُ
ـــــة ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــادِ  آفــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الــ  

 

ــا   ــ ـــ ــ ــ �ــ ــُ ــ ـــ ــ ــ �ــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ــعــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ـــ ــ ــ   اللهُ  يــ
ُ

ــث ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــتْ  حــ ــ ـــ ــ ــ ـــاـنــ ـــ ــ ــ �ــ  

 
ونَ  ولا  ــــــرُّ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ قــ ــــــُ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــادِ  يــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ عــ

َ
ــــــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــالمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ بــ  

 

  
ٌ
ة ــَّ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ر�ــ ــْ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ روْنَ  لا  دهــ ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   يــ

ً
لا ــْ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ رُســ  

 “Sapkınlık bazı kullara yerleşmiştir, onlar evren ve fesad grubudur, 

Bulundukları yerde  Allah onlara lanet eder, onlar insanların felaketidir,  

Materyalisttirler inanmazlar resule, ahireti de tasdik etmezler.” 

Hiciv şiirinin bir parçası sayılan Cerir ve Farazdak ile zirve dönemlerini yaşayan 

nakida tarzı şiirler söyleyen şairler de dikkat çeker. Ebu Hariz Mahfuz b. Mer’i eş-Şerif 

ve Merce’l-Kuhl bu tür şiir söylemesi ile bilinen şairlerdir. Birbirlerinin şairlik 

yeteneklerini, uğursuzluklarını ve zındıklıklarını konu edindikleri beyitleri şu 

şekildedir:753 (kamil) 

ــــَ  ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ  ى أفــ
َ

ــــ ـــ ــ ــ ــــرهِ  امَ الأنــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   �شــ
َ
 الم

ْ
ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ومِ ؤُ شــ  

 

 

 

ـــــھ  ــ ــ ـــــإنــ ــ ــ ـــــول فــ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ ـــــكــ ــ ــ ـــــرج الــ ــ ــ ـــــدا مــ ــ ــ ـــــت يــ ــ ــ ـــــبــ ــ ــ  تــ

 
 
َّ

ـــــلا ــ ـــ ــ ــ ــــــارَ هــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــةٍ   أشــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدحــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــــروم بــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ــ ـــ ــ ــ لــ  

 

ــــــلامَ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك الإســ ـــــلــ ـــــد أهــ   قــ
ُ

ــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ مُ ؤْ شــ ـــ ـــــحــ ـــــديــ ھِ مــ  

 “Uğursuz şiiri ile insanları yok eden Merc’in elleri kurusun,  

 
749  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, III, 518.; Muhyiddin, “eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn”, 

s. 186. 
750  Fevzi İsa, el-Hicâu, s. 123. 
751  Ayrıca bkz. el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, III, 517. 
752  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, III, 516. 
753  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 82. 



177 
 

Onun çirkin medihleri İslâm’ı helaka sürükledi, neden bu medhi Rumlara 

yapmadı ki!” 

Ebu Hariz’in bu beyitlerine Merce’l-Kuhl şöyle cevap verir:754 (mütekarib) 

ـــــمُ  ــ ـــــر�ــ ــ ـــــدودِ  كــ ــ ـــــجــ ــ   ا�ــ
ْ

ـــــف ــ ــــلــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــف الســ ــ ــــر�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 

ــً   ـــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاقصــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا نــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــدَّ أيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــھا يــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� أنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ  

 
ــعٍ  ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ  وضــ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ ــن نــ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ  ونــ

ُّ
ــَّ  ط ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  الشــ

ْ
رف  

 

ـــــأبٍ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا بــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــئ لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدٍ  ألا جــ ــ ــ ـــ ــ ــ واحــ  

 “Asil bir soy şerefli bir aileye sahip olduğunu iddia eden Eksik (akıllı)! 

Doğrusu o, alçak bir baba tarafından dünyaya getirildi, biz şerefi alçaltalım mı?” 

Siyâsîlerin ülkeyi gerektiği gibi koruyamaması, vatandaşları arasında adaleti 

sağlayamaması, onlara refah ve güvenli bir hayat temin edememesi devamlı surette 

toplumların yöneticilere karşı tepkisinin oluşmasına sebep olmuştur. Bu tepki ise, bir tür 

medya görevi üstlenmiş olan dönemin şiirlerinde siyâsî hiciv olarak hayat bulmuştur. 

Ancak bu dönem özelinde siyâsî hicivler gözle görülür derecede azdır. Bunun nedeni 

olarak şairlerin bu konudaki çekinceleri veya müelliflerin bu şiirleri tedvin etmedeki 

korkuları gösterilebilir. Zira İbn Saîd’in babası onu “yöneticileri hiciv” ile ilgili edebî  

ürünleri kitabına eklememesi konusunda uyarmıştır.755   Murâbıtlar döneminde şaire karşı 

tutumları sonucunda yöneticilerin, sert hicivlerle karşı karşıya kaldığı söylenebilir. Buna 

karşın Muvahhidler döneminde şairin yeniden kazandığı saygınlık ve rahat hayat 

sonucunda bu dönem yöneticilerine karşı hicivlerin önemli oranda azaldığı 

görülmektedir.755F

756 

Söz konusu risklere rağmen Ebu Bekir el-Ebyad’ın şiddetli hicivlerinin olduğu 

bilinir. Murâbıtlar döneminde Gırnata ve Kurtuba emirliği yapmış olan ez-Zübeyr’i gayri 

ahlâkî davranışlarından dolayı hicveden el-Ebyad, emir tarafından huzura davet 

edilmiştir. Emir, neden kendisini hicvettiğini sorunca o, “Hicvi senden daha fazla hak 

eden birini tanımıyorum. Sen, nasıl rezillikler içinde olduğunu bilseydin, sen de kendini 

hicvederdin” cevabını vermiştir. Bu cevabı onu ölüme götürmüştür.757 Dini 

 
754  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 83. 
755  İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, s. 141. 
756  Fevzi İsa, el-Hicâu, s. 56-57. 
757  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 490. 



178 
 

kullandıklarını düşündüğü bazı kadıları758 da hicveden şairin, emiri hicvettiği bir beyti şu 

şekildedir:759 (kamil) 

ــــوتُ  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ صــ ــ رانالــ ـــِ ــ ــ  و  كــ
ُ
ة

َ
ـــ ــ ــ ــــرخــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــِ  صــ ــ ــ ـــَ زْ المــ ــ ــ ارمــ  

 

  
َ

ـــــ ـــــ�ــ ـــــإذا اعــ ــَّ  اهُ �َ فــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــْ الســ ـــــَّ  وُ هــ ــبــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ ســ ـــــفــ ـــــلــ ھح خــ  

 “Gaflet onu istila ettiği için, ud ve kaval sesleri ile zikir yapıyor.” 

Diğer önemli hiciv şairi ise Ebu Bekir Sehl el-Yekkî (ö. 560/1165[?])’dir. 

Kaynaklarda gazel ve medih konularındaki şiirleri de nakledilir.760 el-Makkarî’nin 

ifadesine göre Murâbıtlar’ı övdüğü şiirlerinde abartıya kaçtığı gibi, onları hicvederken de 

abartıya kaçmıştır. Sürgün edilmiş olan şair bir şiirinde Murâbıtlar’ı  “alçaklık ve kabalık” 

ile niteleyip lider olarak Yusuf b. Tafşin’i seçmelerini şöyle hicvetmiştir.760F

761 (kamil) 

ـــ ـــ ــ ــ ــلــ ــــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــــــھ �ــ ــ ــ ــــــو أنــ ــ ــ ــــــوان ولــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ــــــ� كــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ و عــ  

 

ـــــاءة  ــ ــ ـــــام دنــ ــ ــ ـــــثــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــط الــ ــ ــ ـــــن ر�ــ ــ ــ ـــــل مــ ــ ــ ـــــ� �ــ ــ ــ  �ــ

 
ـــــان ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــر حَصــ ــ ـــــهــ ــ ـــــظــ ــ ـــــة لــ ــ ـــــيــ ــ ـــــن زانــ ــ ـــــطــ ــ ـــــن بــ ــ  مــ

 

ـــــوى أن يــــُ   ــ ـــ ــ ــ ـــــدهــــم ســ ـــــا الــــفــــخــــر عــــنــ  قــــَ نــــْ مــ
ُ
والــــ  

 
ـــــان ــجــ ــيــ ــتــ ـــع الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــوا الــــقــــرون مــــواضــ ـــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وضــ

 

ــــم  ـــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــــــكــ ــ ــ ــــــ� لــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــــــمــ ــ ــ ــــــحــ ــ ــ ــــــون �ــ ــ ــ ــــــمــ ــ ــ ــتــ ــــ ــ ــ ــنــ ــــ ــ ــ  المــ

 
ــــاعَ  ــ ــــعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــب شــ ــ ــــلــ ــ   واطــ

ُ
ــــ ــ ــــغــ ــ ــــ� الــ ــ ــــار �ــ ــ ــــنــ ــ دران الــ  

 

ــنَّ   ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ــطــ ـــ ــ ــ    لا تــ
ً

ــ ـــ ــ ــ ــطــ ـــ ــ ــ ــرابــ ـــ ــ ــ ــِ مــ ـــ ــ ــ ــَّ ا ذا عــ ـــ ــ ــ ةٍ فــ  

 “Lisam giyen herkeste alçaklık vardır, o yıldızlardan yüksekte olsa dahi,  

Zina yapan birinin karnından atın sırtına geçmelerinden başka övünçleri yoktur,  

Himyer’e intisap ederler, ancak onlar boynuzları taçların yerine koydular,  

Bir Murâbıt’tan iffetli olmasını bekleme, (çünkü bu) bir gölden ateş almaya 

çalışmaktır.” 

Şair, Murâbıtlar’ı hicvettiği başka bir şiirinde ise onların cimriliklerine vurgu 

yapmaktadır. Ayrıca onların kullandıkları lisamın, yaptıkları kötülükleri gizleme aracı 

olduğunu ifade ederek alay etmektedir:762 (kamil) 

ــرم ــ ــ ـــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھ يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــالــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھ �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لــ

 

ـــــھ  ــ ـــ ــ ــ ـــــوالــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل بــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاخــ ــ ـــ ــ ــ ـــــط بــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرابــ ــ ـــ ــ ــ  إن المــ

 
 

758  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 71.; Ayrıca bkz. Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 228. 
759  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 70.; Aynı şairin Zübeyr’i  korkaklık, içki bağımlısı ve cüzzamlık 

gibi niteliklerle hicvettiği farklı birçok şiiri vardır. Dikkat çekici nokta târîh kitaplarında Zübeyr’den 
“Asil, cesur, cömert” diye bahsedilmesi ve şairin ifadeleri ile bu ifadelerin tamamen farklı olmasıdır. 
Bkz. Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, I, 250. 

760    ed-Dabbî, Buğyetü’l-Mültemis, II, 677. 
761  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 267-268. 
762  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 205. 



179 
 

ـــم ــ ــ ـــثــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــتــ ـــ ــ ـــــھ يــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــــن أجــ ــ ـــــو مــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــــھ فــ ــ ــيــ ـــ ــ ــأتــ ـــ ــ  يــ

 

ــا   ــ ــ ــ ــــح مــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــــق قــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــــخــ ــ ــ ــــھ مــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــــھ مــ ــ ــ ــــوجــ ــ ــ  الــ

 “Murâbıt, hediye vermede cimrilik eder, yalnızca ailesine lütufta bulunur,  

Onların yüzü, yaptıklarını gösteren çirkinliktedir, bu yüzden takarlar lisamı.” 

Berberîler, Endülüs’e Mağrib’ten gelmişlerdi ve Araplarla beraber toplumun 

önemli iki unsurunu oluşturuyorlardı. Zaman zaman bu iki millet arasında çatışmalar ve 

çekişmeler yaşanıyordu. Hicri 562 (1167) yılında Tasrurt dağı bölgesinde Berberîlerin 

isyanı üzerine Muvahhid dönemi şairi İbn Harbûn’un söylediği şiir şu şekildedir:763  

(mütekarib) 

ــــــــــمُ  ـــــ ـــــ ـــــكـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــنـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــا عـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــهـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــــــى لـ ـــــ ـــــ ـــــَ  وأ�ـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــــــربمـ ـــــ ـــــ ؟هـ  

 
  ِ ــــــّ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــؤمـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــاذا تـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــذومـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــاع ىل هـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــرعـ ـــــ ـــــ ـــــ الـ  

 
ــــــــبويُ  ـــــ ـــــ ـــــهـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــــازل الأصـ ـــــ ـــــ ــــــــبـ ـــــ ـــــ ــــــــا الـ ـــــ ـــــ ــــــــهـ ـــــ ـــــ ــــــــمـ ـــــ ـــــ ـــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ سـ  

 
ــــ ــــ  ـــ�ــــــ ـــــ ـــــ ــــــــ�ـ ـــــ ــــــــ�أ مـ ـــــ ــــــــ�ـ ـــــ ـــــتـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــــاب اسـ ـــــ ـــــعـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــــك الشـ ـــــ ــــــــيـ ـــــ إلـ  

 
ـــــــــــل ـــــ ــــــهـ ـــــ ـــــ ــــــجـ ـــــ ـــــ ــــــب وا�ـ ـــــ ـــــ ــــــركـ ـــــ ـــــ ــــــا يـ ـــــ ـــــ ــــــــر مـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــن شـ ـــــ ـــــ مـ  

 
ــــــــو   ـــــ ــــــــبـ ـــــ ــــــــد ركـ ـــــ ــــــــقـ ـــــ ــــــــبَ  الـ ـــــ ــــــــركـ ـــــ ـــــــن  مـ ـــــ ــ�ـ ـــــ ـــــ ــــــــلـ ـــــ ــــــــاهـ ـــــ ــــــــجـ ـــــ ا�ـ  

 
ـــــلٌ  ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــمـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــم جـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ�ـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــأ�ـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــرب كـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ أجـ  

 
ــــــــمُ   ـــــ ــــــــتـ ـــــ ــــــــزقـ ـــــ ــــــــمـ ـــــ   فـ

َ
ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــــلاد شـ ـــــ ــــــــبـ ـــــ ــــــــ� الـ ـــــ ــــــــم �ـ ـــــ ــــــــهـ ـــــ ــــــــلـ ـــــ مـ  

 
“Bu ayak takımı neyi umut ediyor, kaçabilecek nereleri var? 

Onlara patika yollar açacaksın, oradan genç ve kızıl develer götürecek,  

Cahillerin bineklerine binip gittiler, cahillik ki binilen en kötü binektir,  

Sen onların buradaki birliklerini dağıttın, onlar uyuz develer gibidirler.” 

el-Cerâvî ise Fes halkını hicveder:764 (tavil) 

 یــــجــــوب بــــلا الله شــــــــرقــــاً ومــــغــــربــــا
  

ــــــى  ــــــــىـ ـــــ ــــــؤم م�ـ ــــــلـ ــــــ� الـ ــــــا �ـ ــــــيـ ــــــدنـ ــــــدا الـ ــــــر�ـ ـــــــــردا طـ ـــــ ـــــ مشـ  

 
ــــــــا ـــــ ــبـ ـــــ ـــــ ـــــــرحـ ـــــ ـــــــلا ومـ ـــــ ـــــهـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــــلا وسـ ـــــ ــھ أهـ ـــــ ـــــ ـــــــوا لـ ـــــ ــالـ ـــــ ـــــ  وقـ

 
ـــــا   ـــــ ــــــهـ ـــــ ــــــلـ ـــــ ــــــاه أهـ ـــــ ــــــقـ ـــــ ــــــلـ ـــــ ــــــــا تـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــاسـ ـــــ ــــــى فـ ـــــ ــــــا أ�ـ ـــــ ــــــمـ ـــــ ــــــلـ ـــــ  فـ

 
“Alçaklık, kovulmuş ve sürgün bir şekilde dünyayı gezdi, dolaştı Allah’ın 

topraklarını doğudan batıya,  

Fes’e gelince, oranın halkı onu ‘Merhaba Hoş geldin’ diyerek karşıladı.” 

 
763  es-Salât, el-Mennu, s. 278.; el-Yekkî’nin de Berberileri hicvettiği şiirleri mevcuttur. Onun hicivlerinin 

temel sebebi kendisine hak ettiği gibi davranılmamasıdır. Yanı sıra Berberi kökenli olmasına karşın 
Ebu’l-Abbâs el-Cerâvî’nin de kendi ırkını hicvetmesi dikkat çeker. Onun hicivlerinde kavmini 
aşağıladığı, korkaklık ve cimrilik ile nitelediği görülür. Bkz. Fevzi İsa, el-Hicâu, s. 65-67. 

764  İnanî, Şi‛ru İbni Mücber, s. 39. 



180 
 

Farklı mezhep ve inanç gruplarının Endülüs’te Doğu’ya göre daha az olması hiciv 

şiirinin gelişimini engelleyen bir unsur olmuş olabilir. Bu gerçeğe rağmen birçok farklı 

milletin bir arada yaşadığı ve birçok devletin mücadele içinde olduğu bu bölgede hiciv 

şiirlerinin daha fazla olması beklenmelidir. Hiciv şiirlerinin nicelik olarak eksikliğinin 

sebebi ya müelliflerin ahlaki tutumları veya yöneticilerin bu şiirlerin eserlere eklenmesini 

engellemeleridir. Zira bu dönem yazılan eserlerin dönemin yöneticilerine sunulduğu ve 

onların teşvikleri ile telif edildiği bilinmektedir. Bu çerçevede, eserlerin devlet ve kabile 

hicivleri ile dolu olması beklenemezdi. 

H. Dinî Şiir 

Edebiyat tarih boyunca din ile edebiyat arasında sıkı bir ilişki olmuştur. Din, her 

daim edipler ve şairler için verimli bir alan olmaya devam etmiştir. Toplumun geçtiği 

süreçler ve zihinlerindeki dinî mukaddesat şiirlerde yansıma bulmuştur.765  

Bu dönem dinî şiir genişlemiş, zirve dönemlerini yaşamış ve bu türle ilgilenen şair 

sayısında önemli ölçüde artış olmuştur. Murâbıtlar ve Muvahhidler devletlerinin ikisinin 

de  dinî  yapıları, şair ve ediplerin  dinî - fıkhî kültürle yetişmiş olmaları, uzak kaldıkları 

kutsal mekanlara olan özlem, dönemin savaş ve sıkıntılarının insanlarda oluşturduğu 

endişeler ve kaygılar  dinî  yapıdaki şiire yönelimi hızlandırmıştır.  Dinin güven verici ve 

tatmin edici yapısı insanların psikolojik ve ruhen dine sığınmalarına sebep olmuştur.766 

Özellikle Muvahhidler döneminde dinî içeriğe sahip şiir sayısında artış yaşanmıştır. 

Ancak bu manzumelerin sadece kafiye ve vezin olarak şiir olarak değerlendirilebileceği 

ifade edilmektedir. el-Merrâküşî’nin naklettiği İbnü’s-Sakar’ın zühd şiiri ile ilgili 

“Madde olarak şiir olsa da şiir değil”767 ifadesi bu gerçeği gözler önüne sermektedir. Bu 

şiirler, duyguyu ifade etmekten ziyade dinî prensipleri, ilmî kuralları ve konuları anlatma 

veya öğüt ve nasihat verme gayesi ile söylenmiştir.768 Dönemin muhaddis ve 

 
765  Fatıma ‛İmranî, el-Medâihu’n-Nebeviyye fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, el-Mecma‛u’l-âlemî, Tahran, 2007, s. 

107.; Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye, I, 476-479. 
766  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 221.; el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 210.; Müncid 

Mustafa Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s. 117-125.; Muhyiddin, “eş-Şi‛ru’l-Endelüsî 
fî Asri’l-Muvahhidîn”, s. 217-220.; Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 
257. 

767  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, I, 411. 
768  Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 56.; Bu durum dönemin önemli şairlerinden İbn Hamdîs’in 

şiirlerine dahi nüfuz etmiştir. Bkz. Dîvânu İbni Hamdîs, s. 423. 



181 
 

fakihlerinden Ebu’l-Hasan İbnü’l-Hassâr (ö. 620/1223)’ın Kur’ân’ın sureleri ile ilgili 

kasidesinin birkaç beyti şöyledir:769 (basit) 

ــ�ونَ   ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــولُ  والأكــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــدُ  يــ ــ ــ ــرعــ ــ ــ ـــــرِ  الــ ــ ــمــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ـــاـلــ ــ �ــ  

 
ـــــدُ   ــــرعــ ـــــالــ   فــ

ٌ
ف

َ
ــــ ــلــ ــ ــتــ ــ ــــخــ ـــــا  مــ ــ�ــ ــ ــ�ــ ــ ــــى فــ ــ�ــ ــ تْ  مــ

َ
ـــــ ــزَلــ ــ نــ  

ــــم  ــ ــــنْ  ولــ ــ ــــكــ ــ ــــا  يــ ــ ــــدَهــ ــ ــــعــ ــ ــــزالُ  �ــ ــ ــــزّلــ ــ ــــِ�  الــ ــ ــــ�ــ ــ ــــتــ ــ ــــاعــ ــ فــ  

 
  

ُ
ـــــة ـــــلــ ـــــيــ در  ولــ ـــــَ ـــــقــ ـــــد الــ ــــــت قــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ

ُ
ـــــا خ نــ ــِ ـــ تــ

ّ
ـــــ لــ ـــــِ ـــــمــ بــ  

 “Ra‛d suresinin nazil olduğu zaman ile ilgili vardır ihtilaf, çoğunluk Ra‛d da 

Kamer gibidir der,  

Kadir gecesi ise bizim ümmetimize has kılınmıştır, ondan sonra Zilzal gelmez 

bunu böyle bil.” 

Dinî  şiir, Hz. Peygamber’e övgü ve özlem, zühd ve tasavvuf gibi muhtevaya 

sahiptir. Bu şiirler hakkında kısa bilgi verilecektir.  

1. Hz. Peygamber’e Övgü ve Özlem Şiirleri 

Nebeviyyat veya medâihu’n-nebeviyye şeklinde isimlendirilmektedir. 

Nebeviyyat şiirleri dinî şiirin temel konularından biridir. İnsanların Hz. Peygamber’e olan 

övgü ve sevgilerini yansıtması açısından çok geniş bir türdür. Nitekim el-Makkarî bu 

durumu “Nebevî medihler kıyısı olmayan bir deniz gibidir”770 ifadesiyle özetlemektedir.  

Hz. Peygamber hayatta iken bilinen bir tür olan ve ilk örneğini Hz. Peygamber’in 

dedesi Abdülmuttalib’in verdiği iddia edilen771 nebeviyyat şiirlerinin Endülüs’te Tavâif 

döneminde gelişmeye başladığı ve VI. yüzyılda Muvahhidler döneminde ise şairler 

arasında yaygınlaştığı  kabul edilir.772 Bu yönelişin sebebi muhtemelen Tavâif 

döneminden itibaren yaşanan bölgedeki Müslüman dünyanın yaşadığı kaotik ortam ve 

insanların umutsuz bir ruh haline sahip olmalarıdır.773 Daha önceki dönemlerde birkaç 

şiir dışında bu konunun işlenmediği ifade edilir. Söz konusu yüzyıldan itibaren Hz. 

Peygamber’i övme, kıssalarını anlatma ve mucizelerini uzunca işleme unsurları şiire 

girmiştir. Ravzasına olan özlem daha önceden de şiirlerde işlenmiştir.774  

 
769  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, V, 72. 
770  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 512. 
771  el-Cirârî, el-Edebü’l-Mağribî, I, 142. 
772  İbrahim Harekat, el-Mağrib, I, 370.; Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 370.; Dîvânu İbni’l-

Cennân el-Ensârî el-Endelüsî, (thk. Müncid Mustafa Behcet, Mektebetü Lisâni’l-Arab, 1990, s. 9. 
773  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 235. 
774  el-Arinî, el-Hayâtu’l-İlmiyye fi’l-Endelüs fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 301. 



182 
 

Nebeviyyat şiirleri, özlem (teşevvuk), mevlidiyyat ve bediiyyat775 gibi üç türe 

ayrılmaktadır.776 İçerik ve üslup açısından medih kasidelerinin benzeri olan bu şiirlerin 

giriş kısmında hikmetli ifadeler ve öğütler şair tarafından zikredilir. Eski kasidelerin etkisi 

ile giriş kısmında atlal geleneği gibi Hicaz bölgesi mekanlarına (mübalağalı şekilde) 

vurgular vardır. Bu vurgu, kasidenin Hz. Peygamber’e övgü olduğunu hissettirir.777 Daha 

sonra Hz. Peygamber’in faziletlerine, derecesine yer verilir. Mucizeleri, özellikle isra ve 

miraç detaylı bir şekilde anlatılır. İbn Habbâze (ö. 637/1239)’de778 çokça görüldüğü üzere 

hikaye üslubu ve efsanevi bir tasvir ile hayatından dönemler anlatılır. Bu  şiirler, dua veya 

salat ve selam getirilerek bitirilir. Kasidelerdeki genel medih unsurları Hz. Peygamber’in 

yüce soyu, yüksek derecesi, üstün ahlakı, temizliği ve yüzünün güzelliği gibi hususlardır. 

Bu kasideler içeriğindeki konuların çeşitliliği ve bahse konu zatın niteliklerinin zenginliği 

nedeniyle çoğunlukla uzun ve detaylıdır. Özellikle Hz. Peygamber’in doğumundan 

itibaren hayatına dair bilgiler veren kasidelerin yalnızca övgüye hasredilen kasidelerden 

daha uzun olduğu ifade edilmektedir.779 En uzun kasidelerden biri olarak İbn Meymun  

el-Malakî’nin 320 beyitlik kasidesi zikredilebilir.780 Dönemin şairlerinden Mâlik b. 

Murahhal es-Sebtî (ö. 699/1300)’nin kafiyelerin sonunda sırayla alfabetik harflere bağlı 

kalmaya çaba gösterdiği muhammesi de hem uzun olması hem de sanatsal kaygıların ön 

planda olması açısından kayda değer bir şiirdir.781 

Nebeviyyat türünün en önemli şairlerinden olan ve “Şâiru Medihi’n-Nebevî/Hz. 

Peygamber Övgüsü Şairi”  lakabının kendisi için kullanıldığı Ebu Abdullah Muhammed 

b. Muhammed İbnü’l-Cennân (ö. 650/1252), Muvahhidler’in son dönemlerinde 

yaşamıştır. Dinî konuları işlediği ve Hz. Peygamber’i övdüğü şiirleri bütün şiirlerinin 

 
775  Her beytinde bedi‛ sanatlarından birini kullanarak Hz. Peygamber’in övüldüğü kasidelerdir.  
776  Fatıma ‛İmranî, el-Medâihu’n-Nebeviyye fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 125. 
777  Kürdî, eş-Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Ahdi’l-Muvahhidîn, s. 129-130.; Herame, el-Kasîdetü’l-

Endelüsiyye, I, 348. 
778  Şair, Muvahhidler devletinin artık güç kaybetmeye ve yıkılmaya yüz tuttuğu bir süreçte yaşamıştır. 

Dolayısıyla şiirlerinde bu kaotik oramdan kurtulma ve sükun bulma gayreti hissedilir. Bkz. el-Cirârî, 
el-Emîr eş-Şâir, s. 115. 

779  Fatıma ‛İmranî, el-Medâihu’n-Nebeviyye fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 148. 
780  Toplumdan uzak zahidane bir hayatı tercih eden İbn Meymun, tavil bahrindeki bu kasidesini 

“Hülâsatu’s-Safâ min Hasâisi’l-Musdafâ” diye isimlendirmiştir. el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, 
I, 697.; Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 270. 

781  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 459.; el-Cirârî, el-Edebü’l-Mağribî, I, 155. 



183 
 

yarısını oluşturmaktadır. Şiirleri, Allah ve Hz. Peygamber’in sevgisi ile doludur:782 

(müctes) 

ـــــــا ـــــــجـ ـــــــــائـ ـــــ ـــــ ـــــــي وشـ ـــــــ�ـ ـــــــلـ ـــــــرب قـ ـــــــن قـ ـــــــھ مـ ـــــــت لـ ــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ  وصـ

 

 

ــــــد  ـــــ ــــــمـ ـــــ ــــــب أحـ ـــــ ـــــــــو حـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــ� سـ ـــــ ــــــا�ـ ـــــ ــــــ� لآمـ ـــــ ــــــا �ـ ـــــ ــــــمـ ـــــ  فـ

 

 

“Benim, Ahmed’in sevgisinden başka bir emelim yok, kalbimin en derin bağları 

ile ona ulaştım.” 

İbnü’l-Cennân’ın şiirlerini Hz. Peygamber’a salat ve selam getirerek bitirdiği 

görülür:783 (tavil) 

ـــــــــا ـــــــــمـ ــــيـ ـــــ ــــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــــــوا �سـ ـــــــــمـ ــــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــــــھ وسـ ــــيـ ـــــ ــــلـ ـــــ ـــــــــوا عـ ــــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ  صـ

 

 

  
ً
ــــــة ـــــ ــــــاعـ ـــــ ـــــــــفـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــھ شـ ـــــ ــــــنـ ـــــ ــــــون مـ ـــــ ــــــراجـ ـــــ ــــــا الـ ـــــ ــــــ�ـ ـــــ ــــــا أ�ـ ـــــ  يـ

 

 

“Ey Ondan şefaat dileyenler, Ona salat ve selam getirin.” 

Hz. Peygamber’i övme kasidelerinde ( صلوا  - صلِّ     -صلي   ) lafızlarının çok kullanımı 

dikkat çeker.783F

784 İbnü’l-Cennân’ın birçok kaynakta zikredilen meşhur muhammesi şöyle 

başlamaktadır:784F

785 

ـــــا  ـــــ ـــــمـ ـــــ ـــــيـ ـــــ ـــــظـ ـــــ ـــــھ عـ ـــــ ـــــدنـ ـــــ ـــــن لـ ـــــ ــــــــلا مـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــاه فضـ ـــــ ـــــبـ ـــــ  وحـ

 

 

ــــــا   ـــــ ـــــ ـــــ ــــــمـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــر�ـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــكـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــدًا تـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــمـ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــحـ ـــــ ـــــ ـــــ  الله زاد مـ

 

 

ــــــا ـــــ ـــــ ــــــمـ ـــــ ـــــ ــــــيـ ـــــ ـــــ ــــــن رحـ ـــــ ـــــ ــــــ�ـ ـــــ ـــــ ــــــنـ ـــــ ـــــ ــــــؤمـ ـــــ ـــــ ــــــالمـ ـــــ ـــــ ــــــة بـ ـــــ ـــــ  ذا رأفـ

 
ــــَّ   ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــتصـ ـــــ ــــــاواخـ ـــــ ــــــمـ ـــــ ــــــر�ـ ـــــ ــــــن كـ ـــــ ــــــ�ـ ـــــ ــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــرسـ ـــــ ــــــ� المـ ـــــ ھ �ـ  

 

 

ــــــا  ـــــ ـــــ ــــــمـ ـــــ ـــــ ــــــيـ ـــــ ـــــ ــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــوا �سـ ـــــ ـــــ ــــــمـ ـــــ ـــــ ــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ــــــھ وسـ ـــــ ـــــ ــــــيـ ـــــ ـــــ ــــــلـ ـــــ ـــــ ــــــوا عـ ـــــ ـــــ ــــلـ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ ـــــ  صـ

   “Allah, Muhammed’in şerefini yüceltti, ona katından ulu faziletler bahşetti,  

Onu, peygamberler içinde en değerli ve müminlere karşı merhametli ve şefkatli 

kıldı, 

Ona salat ve selam getirin.” 

Ebu’l-Kâsım İbnü’l-Berrak ise kasidesinde Hz. Peygamber’in özelliklerinden, 

üstünlüğünden, sahabesinden detaylıca bahseder. Ayrıca Hz. Peygamber’e tevessülünü 

 
782  Dîvânu İbni'l-Cennân, s. 78.; Müncid Mustafa Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 212-216. 
783  Dîvânu İbni'l-Cennân, s. 148. 
784  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 194.; Örnekler için bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-

Tîb, VII, 440, 480, 488, 498, 505. 
785  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 432.; Dîvânu İbni'l-Cennân, s. 149. 



184 
 

ve onun kabrine özlemini de ifade eder. Hz. Ali’ye uzun bir bölüm ayırmasını, onun Şii 

olmasına yoranlar olmuştur.786 Onun uzun kasidesinin birkaç beyti şöyledir:787 (kamil) 

ـــــزَ  ــ عــ ــُ ـــ ــ ـــــھ �ــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــــوجــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــــلُ  ى فــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــــمــ ــ ـــــا جــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــا�ــ ــ إيــ  

 

ـــ ــــ  ـــــا مــ ــ ـــــَ  نيــ ــ  إذا جــ
َ

ـــــ ــ   تْ لــ
ُ
ـــــة ــ ـــــزالــ ــ ـــــغــ ــ ـــــورَ  الــ ــ ـــــا نــ ــ هــ  

 
ـــــتْ  ــلــ ــتـــمـ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاشــ ــنـــفـــس فــ   �ـــ� الـ

ُ
ــ ـــــارُ عـــ�ـــ� كـ ــ�ــ ـــــا�ـ �ــ  

 

  
َ

ـــــا اعــتــكــ ـــــك �ــلــمــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــىــى رَ مــن �ــ� بــحســ ــ ـــ ــ ــ الأ�ــ  

 
 
َ

ــــ ـــــْ رَّ فــ ـــــبَ  تَ جــ ـــــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا الصــ ــــ�ــ ــــ�ــ ـــــا فــ ــــ�ــ ـــــا�ــ ــــن أزمــ مــ  

 

  
ُ

ـــــ ــ ــ ـــــن غــ ــ ــ ـــــا مــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــذ�ــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــذي أنــ ــ ــ ـــــت الــ ــ ــ ـــــة أنــ ــ ــ مــ  

 
 
َّ

ـــــ ــ ــلــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــَ  تْ وضــ ــ ـــــبــ ــ ـــــَ  ابُ الألــ ــ ـــــن مــ ــ ـــــاعــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــا�ــ ــ ـــــجــ ــ نــ  

 

ـــــلَ   ــيــ ــبـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا عـــــرف الســ ــُّ  لـــــولاك مــ ــنـــ �ـــــى إ�ـــــ� الـــ  

 
ــــرُ  ــ ــــك أجــ ــ ــيــ ــ ــ ــا  وإلــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــلا�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا وصــ ــ ــهــ ــ ــ ــامــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 

ـــــلُ   ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوعِ  فعليـــــك فضــ ـــ ــ ــ ــــوعِ خشــ ـــ ــ ــ هـــــا هـــــا وخضــ  

 “Güneşin ışıklarını üzerinde taşıyan! Onun yüzünde en parlak ışıklar yükselir,  

O ki her ne zaman hüzünler ve sıkıntılar sararsa güzelliğiyle yok eder, 

Sen kederlerden insanları kurtaran, kaos anlarında onların zorluklarını 

giderensin, 

Sen olmasaydın aklı bulamazdı kimse, ve rastlayamazdı kurtuluşa, 

Bütün insanların huşu ve itaatlarının fazileti sanadır, onların oruç ve 

namazlarının ecri de.” 

Yüz kırk sekiz beyitlik Yaiyye’si ile ünlü İbn Habbâze ise kasidesinde Hz. 

Peygamber’in birçok mucizesinden bahsetmektedir. Ayrıca onun doğumu esnasında 

ortaya çıkan olağanüstü olaylara da yer verir. Onun isra ve miraçtan bahsettiği beyitleri 

şu şekildedir:788 (tavil) 

ـــــا ــيــ ــ ـــــاجــ نــ ــُ ــ ـــــب مــ ــيــ ــ ــبــ ــ ــــحــ ــ�ــ ــ ـــــا لــ ــ�ــ ــ ــ�ــ ــ ـــــا زال فــ ــمــ ــ  فــ

 

ـــــلا   ـــــيــ ـــــھ لــ ــــــرى بــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلاوأســ ـــــعــ ــــــرة الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� حضــ   إ�ــ

 
ـــــا ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاشــ ـــــل مــ ــ�يــ ــ�ـ ــــــار جـ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا إذ ســ ــبــ ـــــھ راكـ  لــ

 

  
ً
ـــــة ــ ـــــرامــ ــ ـــــ�اق كــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــر الــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــــ� ظــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــــار عــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وســ

 “Geceleyin yüceler yücesine yürüdü, o anlarda dahi yalvarma halindeydi habib,  

Bir ikram olan Burak’ın sırtında gitti, o bineğiyle giderken yayaydı Cibril.” 

 
786  Muhyiddin, “eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn”, s. 245-246. 
787  Kamil bahrindeki kasidesini “el-Karâratu’l-Yesribiyye el-Mahsûsa bi Şerefi’l-Ehnâi’l-Kudusiyye” 

şeklinde isimlendirmiştir. Bkz. el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, IV, 513-518. 
788  el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, II, 389. 



185 
 

Bu dönem Hz. Peygamber’i övme konusunda şairlerin bir tür yarışa girdikleri 

söylenebilir. Bunun sonucunda ise birçok muâraza yapılan şiirler ortaya çıkmıştır.789 VII. 

yüzyılın sonlarından itibaren bu yoğun eğilimin etkisi ile şiirlerde yüzeysellik ve sunilik 

artmaya başlamıştır. Müşettar, muaşşarat, muhammes ve müseddeslerin fazlalaşması ile 

beraber şairler alfabetik harfleri belli bir dizimde kullanarak şiir yazmaya başlamaları 

şiirlerin duygudan uzaklaşmasına sebep olmuştur.790 

Nebeviyyat kasidelerinin bir diğer türü ise Endülüs’ün bölge olarak uzaklığı, 

kutsal beldelere yolculuğun zor olması ve bölgedeki süregelen cihad hareketleri 

sonucunda yaygınlaşan ve Hz. Peygamber’in ravzası ile hayatını geçirdiği  mekanlara 

olan özlem şiirleridir.791 Ebu Bekir es-Selavî’nin kasidesi bu konudaki şiirlerin öne 

çıkanlarından biridir. Şair, mukaddes diyara ziyaretini engelleyen şartlardan, o bölgeye 

olan özleminden, sonra Hz. Peygamber’e kendisini engelleyen şartları şikayetinden ve 

ziyaret edemeden ölme korkusundan söz eder. Kaside şu şekildedir:792 (remel) 

ـــــلا ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا مشــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــــب �ــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــادروا الــ ــ ــ  غــ

 

ــُ   ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــي حــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــو�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا إذ ودَّ رَ أودعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــوا قــ ــ ــ ـــ ــ ــ عــ  

 
ــؤادٍ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلا وفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرتــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــدا مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــد غــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ قــ  

 

ــــا  ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــــوطــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــدا مســ ــ ــ ــم غــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن جســ ــ ــ  آه مــ

 
لا ــــَ ــ ــ وا رَمــ ــَ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــارَ وَاِســ ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ

َ
ــــوا الأ ــ ــ مــ ــِ ــ ــ ــ ــثــ ــ ــ ــ  إِلــ

 

ـــــىً   ــ ـــ ــ ــ �ــ ـــــِ ــ ـــ ــ ــ ـــــلامِ مــ ــ ـــ ــ ــ عــ
َ
ـــــنَ أ ــ ـــ ــ ــ �ــ ـــــَ ــ ـــ ــ ــ  بــ

ً
ـــــالا ــ ـــ ــ ــ ـــــا رِجــ ــ ـــ ــ ــ  يــ

 
لا  ــِ ــ ـــ ــ ــ مــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ــــا عــ ـــ ــ ــ ةٍ مــ

َّ
ــ ــ ـــ ــ ــ ن ذِي زَلــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ــــحُ عــ ـــ ــ ــ مــ

َ
ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ

 

ـــ�   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــوا �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ فــ ـــِ ــ ــ ـــ ــ ــ  وَقــ
ً
ة ـــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــاتٍ وَقــ ــ ــ ـــ ــ ــ رَفــ ـــَ ــ ــ ـــ ــ ــ عــ  

 
لا ـــَ ــ ــ قــ

ُ
ـــ ــ ــ ـــا المــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ �ــ ـــِ ــ ــ ورِ مــ ـــُّ ــ ــ ـــنــ ــ ــ الــ ـــِ ــ ــ ـــوا بــ ــ ــ لــ ـــَ ــ ــ ـــحــ ــ ــ اكــ

َ
ـــ ــ ــ  فــ

 

 

ــرِبٌ   ثــــ ــَ ت یــــ ــَ م وَلاحــــ ــُ  وَإِذا زُرتــــ
 
لا 

َ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ فــ

َ
د أ

َ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا قــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ ــِ ــ ــ ـــ ــ ــ درُ �ــ ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــودِرَ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ  غــ

 

ر  ــَ ــا أثَــ ــھــ ــیــ ــيِ فــ ــوَحــ لــ ــِ ةٌ لــ ــَ ربــ ــُ  تــ
 

لا ـــــُ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ ـــــرُّ ــ ــ ـــــاكَ الــ ــ ــ نــ ــُ ـــ ــ ــ م هــ ــُ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ عــ  وَدَّ
َ

ـــــف ــ ــ يــ
َ

ــ ـــ ــ ــ  كــ

 

 

م 
ُ

ـــ ــ ــ كــ
َ

ـــ ــ ــ ھُ لــ
َّ

ـــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ حَ الــ ـــَ ــ ــ مــ ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ م ســ ـــُ ــ ــ ـــتــ ــ ــ نــ
َ
 أ

َ
ـــف ــ ــ يــ

َ
ـــ ــ ــ  كــ

 

 

 

ــونٌ  ـــ ــ ــ يــ ــُ ـــ ــ ــ ــرِ عــ ـــ ــ ــ جــ
َ

ــ ـــ ــ ــ م تــ
َ

ــ ـــ ــ ــ  لــ
َ

ـــــف ــ ــ يــ
َ

ــ ـــ ــ ــ لا كــ ــَ ـــ ــ ــ مــ ــَ ـــ ــ ــ هــ  

 

 

ـــــا  ــ رَقــ ــُ ـــ ــ ـــــوبٌ حــ ــ لــ
ُ

ــ ـــ ــ ج قــ ــــَ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ن�ــ
َ

ــ ـــ ــ م تــ
َ

ــ ـــ ــ  لــ
َ

ـــــف ــ يــ
َ

ــ ـــ ــ  كــ

 
لا ــــــُ ــ ــ رجــ

َ
ــــــتُ الأ ــ ــ مــ

َ
ــ ــــ ــ ــ ثــ

َ
ــ ــــ ــ ــ ــــــسُ لــ ــ ــ يــ ــِ ــــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ تِ الــ رَّ ــَ ــــ ــ ــ  مــ

 

 

ــوادِي إِذا   ــ ــ ـــ ــ ــ  الــ
ُ
ة ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ر�ــ ــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ي تــ ِ

ّ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ

َ
ــتَ أ ــ ــ ـــ ــ ــ يــ

َ
ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لــ

 

 

 

لا ـــــِ ـــ ــ ــ ـــــي الإِبــ ـــ ــ ــ ـــــو�ــ ـــ ــ ــ فــ ـــــُ ـــ ــ ــ أتُ جــ
َ

ـــــ ـــ ــ ــ وطــ
َ
ـــــتُ أ ـــ ــ ــ نــ

ُ
ـــــ ـــ ــ ــ  كــ

 

 

ــــ�  ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ رَّت إِبــ ــــَ ــ ـــ ــ ــ ومِ مــ ــــدَّ ــ ـــ ــ ــ وادي الــ ــــِ ــ ـــ ــ ــ و بــ
َ

ــــ ــ ـــ ــ ــ  لــ

 

 
لا ــــُ ـــ ــ ــ بــ ـــُّ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھِ الســ ــ ـــ ــ ــ يــ

َ
ــ ــ ـــ ــ ــ لــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ــرُ عــ ــ ـــ ــ ــ هــ ــــدَّ ـــ ــ ــ رَ الــ

َّ
ذ ــَ ــ ـــ ــ ــ  عــ

 

 

ھِ  
َّ

ــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ولَ الــ ــــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا رَســ ــ ــ لٍ يــ ــُ ـــ ــ ــ ـــــوَى رَجــ ــ ــ �ــ
َ

ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 

  
789  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 445-470. 
790  Kürdî, eş-Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Ahdi’l-Muvahhidîn, s. 128. 
791  Fatıma ‛İmranî, el-Medâihu’n-Nebeviyye fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, s. 150. 
792  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 116-117. 



186 
 

وَلا
َ

ـــــ ــ ـــ ــ ــ ـــــخــ ــ ـــ ــ ــ  وَا�ــ
ً
ـــــا ــ ـــ ــ ــ عــ ـــــَ ــ ـــ ــ ــ ـــــالَ مــ ــ ـــ ــ ــ دَ المــ ـــــِ ــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ــ ـــ ــ ــ فــ

َ
 أ

 

 

ــــلَ وَلا   ـــ ــ ــ هــ
َ
دَ الأ ــــِ ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ فــ

َ
ن أ

َ
ي أ ــــِ ـــ ــ ــ ــــسَ �ــ ـــ ــ ــ يــ

َ
ــــ ـــ ــ ــ  لــ

 

 
لا ـــــَ ـــ ــ ــ جــ

َ
ى الأ ــَ ـــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ـــ ــ ــ لــ

َ
ـــــاكَ وأ ـــ ــ ــ ـــــقــ ـــ ــ ــ لــ

َ
ـــــتُ أ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ

َ
 ل

 

 

ــــ�  ـــ ــ ــ �ــ ــــَ ـــ ــ ــ جــ
َ
و أ ــــُ ـــ ــ ــ دنــ ــــَ ـــ ــ ــ ــــنَ يــ ـــ ــ ــ �ــ ــــِ ـــ ــ ــ ــــي حــ ـــ ــ ــ ــــا �ــ ـــ ــ ــ مــ ــــَّ ـــ ــ ــ  إِنــ

 

 
“Beni yangınlar içine attılar, zira arkada tutuşmuş bir kalp bırakarak gittiler, 

Eyvahlar olsun! Vücudum yerleşik olarak sabahlarken kalbim yola çıkmıştı,  

Mina tepeleri arasındaki kişiler, örtülerinizi bağlayın ve remeli hızlı yapın,  

Arafat’ta, işlenmiş günahları silen bir bekleyiş yapın,  

Ziyaret ettiğinizde Yesrib görününce, nur ile gözlerinizi sürmeleyin,  

Vahyin toprağı olan orada öyle bir iz vardır ki ay yok olup gitti onun yüzünden,  

 Allah size nasıl lütfetti? Nasıl orada veda ettiniz Resul’a? 

Kalpler yanarak nasıl olgunlaşmaz? Akan gözler nasıl durabilir? 

Keşke bu vadide toprak olsaydım da geçen develerin ayaklarını öpseydim, 

Eğer Devm vadisinden geçseydi devem, göz kapaklarımı deveye çiğnetirdim, 

Ey Allah’ın peygamberi! Zamanın, yollarına engeller koyduğu bir adamın şikayeti 

var sana, 

Para, aile, cariyeleri kaybetmişim hiçbirisinin önemi yok, 

Izdrabım, sana kavuşamadan ecelimin yaklaşıp bana kavuşması.” 

Ebu’l-Hasan er-Rainî (ö. 666/1268)’nin de kutsal diyara özlemini anlattığı şiiri şu 

şekildedir:793 (tavil) 

ـــــد ــيــ ــمـ ــــــال عـ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالـــوصــ ــى بــ ــظـ ــحـ ــيـ ـــــول فـ ــ ـــ ــ ــ ؟وصــ  

 

ــــُ   ـــــل يــ ــــري هــ ـــــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت شــ ــــيــ ـــــالــ ــــيــ ـــــَ فــ ـــــا  احُ بــ ــــمــ ــــ�ــ ــــ�ــ إلــ  

 
ـــــدود ــ ــ ـــــراه خــ ــ ــ ـــــ� ثــ ــ ــ ـــــت �ــ ــ ــ ـــــلاقــ ــ ــ ـــــث تــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ  بــ

 

ــــد   ــ ــــمــ ــ ــــحــ ــ ــــح مــ ــ ــــر�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن ضــ ــ ــــدي مــ ــ ــــق خــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ألصــ

 “Oralara varabilecek miyim ah bilmiyorum, ancak aşıklar ererler vuslata, 

Muhammed’in türbesine yüz sürerdim, ki onun toprağında nice yüzler buluşur.” 

 
793  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, III, 305. 



187 
 

   Bu tür kasidelerin son beyitleri bir mektubun bitimindeki selam gönderme 

durumunu anımsatır. Ebu Zeyd el-Fâzâzî (ö. 627/1229)’nin bir kasidesinin şu son beyti 

bunun örneğidir:794 (tavil) 

ـــــب ـــــداد الــنــوائــ ــتــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــد اشــ ـــــام الــورى عــنــ  إمــ

 

ــــم  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاشــ ـــــار مـــــن آل هــ خـــــتــ
ُ
ــــــلِّ عـــــ�ـــــ� المـــــ ــ ــ ـــ ــ ــ  فصــ

 “Hişâm ailesinden seçilmiş olana ve sıkıntıların şiddetlendiği anlarda insanlara 

önderlik eden imama salat ve selam olsun. ” 

Hz. Peygamber’in bıraktığı eşyaları tazim de bu şiirlerdeki konulardandır. Bu 

şiirlerin özellikle nal-i şerif ile ilgili olduğu görülür.795 Muvahhidler sonrasında daha da 

genişlemiş olan bu şiirlerde Hz. Peygamber’in geride bıraktığı nesne ve eşyalara mübarek 

bir hatırası olması bakımından kaside ve mukattalar yazılmıştır. Onun hürmetine o eşyalar 

da tazim ve saygıya layık görülmüştür.796  

Nebeviyyat şiirleri genel olarak basit ve kolay lafızlardan müteşekkildir. Yapısı 

gereği Kur’ân’ın ve hadislerin etkisi yoğundur. Bölgenin uzaklığı sonucunda bu şiirlerde 

özellikle kutsal bölgeye yapılacak yolculuğun zorluğu üzerinde durulur. Özellikle 

Muvahhid döneminde bu tür şiirlerin fazlasıyla yazılmış olduğu görülmektedir. Bu, 

muhtemelen dönemin sonlarına doğru Hristiyan işgallerinin artışı ile ilgilidir. 

2. Zühd ve Tasavvuf Şiirleri 

Dünyevi bir hayat yaşayan Câhiliye dönemi Arapları, İslâm’ın gelmesi ile birlikte 

değişime uğramışlardır. Özellikle Hz. Peygamber’in “ازھد في الدنیا یحبك الله” (Dünyadan yüz 

çevir ki Allah seni sevsin)796F

797 hadisi, sahabenin dünya mallarından yüz çevirmesine neden 

olmuştur. Sahabe sonrası dönemde de bu eğilim artarak devam etmiştir.  Bu eğilim zühd 

diye terimleşmiştir. Zühd, kısaca dünyadan uzaklaşmaya yönelik bir çağrıdır.797F

798 Ömrün 

ve dünyanın biteceğini farkettirmek ve hiçbir şeyin baki olmadığını vurgulamak 

 
794  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, III, 399. 
795  el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, I, 310.  
796  Bu duruma örnek olarak İbnü’l-Ebbâr’ın muhammesi için bkz. el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, I, 310. 
797  Ebu Abdillah İbn Mâce, Sünenü İbni Mâce, Bâbu’z-Zühd, (thk. Muhammed Fuad Abdulbaki),  Dârü 

İhyâi Kütübi’l-Arabiyye, Kahire, ty., II, 1373. 
798  Bu noktada Garcia Gomez, Massignon’dan şu ifadeleri nakletmektedir: “İslâm sanatları ve edebî  

ürünleri açısından İslâmî ruhu yansıtan en önemli alan şiirdir. Şairler, devam eden bir süreçten 
bahsettiklerinde onu görünenin çok ötesinde yorumlarlar. Geçmiş bir şeyden bahsettiklerinde ise onun 
yok olup gidişine odaklanırlar. Dolayısıyla her şey geçicidir, geçici olana ehemmiyet vermek 
anlamsızdır. Onların şiirindeki dünya hayatı ‘sihirli bir lamba’dan başka bir şey değildir.” Garcia 
Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 65. 



188 
 

amacındadır. İnsan, Allah’a yakınlaşıp tevbe ederek İslâm’ın gösterdiği ölçülere 

uymalıdır.799  

Bu duygu ve düşünce dünyasının hakim olduğu zühd şiiri de hayatı sorgulama ve 

tevbe işlevine sahip bir türdür. Beklenileceği üzere melankoli bir içeriğe sahip olan bu 

şiirler nefsin hatalarını, tezellülünü ve hayatın aldatıcılığını anlatırken günahlardan da 

istiğfar etme vasıtası niteliğindedir. Geçmişten ibret almayı ve gelecek hakkında 

düşünmeyi öğütler. Para, eğlence gibi dünyevi olan ve günaha sevk edebilecek 

unsurlardan ayrılmayı tavsiye eder.800 Bilhassa iç savaşlar, çatışmalar ve ayaklanmalar 

ile birlikte bu tür eğilimlerin arttığını da ifade etmek gerekir.801  

Zühd, Emevîler döneminden itibaren şiirde işlenen bir konu olmuştur. Hatta 

fasıklık ile nitelendirilen el-Ferezdak gibi şairlerin dahi bu konuya yer verdikleri ilginç 

olarak dikkat çeker.802 Abbâsîler döneminde ise bu türün en önde gelen şairlerinden 

Ebu’l-Atahiyye’den bahsedilebilir. Zühd şiirinin Endülüs’e geçmesi ve orada yayılması 

zor olmamıştır. İhsan Abbâs’ın ifadesine göre hicri 180-206 (796-822) yılları arasında 

yönetimde bulunan Hakem b. Hişam döneminde Endülüs’te görünür olmaya başlamıştır. 

Özellikle onun dönemindeki şaşaalı ve lüks hayatın bu duruma etkisi olduğunu ifade eder. 

Ona göre bu yönelim onların toplumsal yapıları ile ilgilidir. Tamamen Ebu’l-

Atahiyye’den alıntı bir tür değildir. Konu aynı olsa da tasvirlerde farklılıklar 

bulunmaktadır.803 Bunun yanında zühde dair toplumsal eğilimde Semerkand ve Tebriz 

gibi şehirlerden Endülüs’e göç eden kişilerin etkisinin olduğunu iddia edenler de 

mevcuttur.804 

 Dinî  kültürel yapıları itibariyle bu şiire hazır bir karaktere sahip Endülüslülerin, 

daha fazla şiir söyleme, yeni manalar bulma ve güçlü tasvirler icat etme açısından 

Doğu’daki akranlarına üstünlük sağladıkları ifade edilir.805  

 
799  Şevki Dayf, et-Tatavvur ve’t-Tecdîd fi’ş-Şi‛ri’l-Emevî, Dârü’l-Maârif, Kahire, ty., s. 55-61.. 
800  Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye, I, 479. 
801  Butrus el-Bustanî, Udebâu’l-Arab, s. 62-63. 
802  Şevki Dayf, et-Tatavvur ve’t-Tecdîd fi’ş-Şi‛ri’l-Emevî, s. 61.; Hedara, İtticâhâtu’ş-Şi‛ri’l-Arabî, s. 

283. Bu durum aslında her zühd şiiri söyleyenin, zahid olmadığının ve o şekilde bir hayat 
yaşamadığının da göstergesidir.  

803  İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebî ’l-Endelüsî; Asru Siyâdeti Kurtuba, s. 116-117.; Abdulaziz Muhammed 
İsa, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 112-113. 

804  Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye, I, 477. 
805  Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, s. 216-220. 



189 
 

Zevk ve eğlence odaklı bir hayat yaşama eğiliminin hakim olduğu Endülüs’te 

esasen zühdün gelişme göstermesi ilginçtir. Nitekim bu durum, doğrudan eğlence ve zevk 

düşkünlüğüne bir tepki olarak değerlendirilmektedir.806 

Bu tür şiir, Muvahhidler döneminde önemli bir gelişme göstermiştir. İbn 

Tûmert’in de nasihat ve öğüt içerikli bir şiiri vardır.807 Dönemin şairlerinden Ebu 

Muhammed Abdullah b. Ferec İbnü’l-Assâl (ö. 487/1095), İbn Fetûh el-Ezdî  el-Humeydî 

(ö. 491/1099), Muhammed b. Halef et-Tartûşî (ö. 520/1126), Ebu Bekir Yahya et-Tutaylî, 

Muhammed b. Abdullah el-Lahmî ve Abdulhak b. İbrahim el-İşbili gibi isimler şiirlerini 

tamamen zühd üzere nazmetmişlerdir. İbn Beşkuvâl’ın zühde dair “Zühhâdu’l-Endelüs 

ve Eimmetühâ” isimli eseri ise bu dönemin önemli teliflerinden biridir.807F

808 Ancak bu eser 

maalesef kaybolmuştur. 

Dönemin zühd şiirinin genel muhtevasında içinde yaşanılan toplumun ve 

insanların kötü davranışları nedeniyle tecrid olma eğilimi görünür.809 Dolayısıyla bu 

şiirlerin hepsinin doğrudan  dinî  içeriğe sahip olduğunu söylemek doğru 

gözükmemektedir.  el-Humeydî’nin şu beyitleri zahidlerin insanlara bakış açısını özetler 

niteliktedir:810 (vafir) 

ــوى  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــان ســ ــ ــ ــ ــذيــ ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ ــن الــ ــ ــ ــ ــل مــ ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــال قــ ــ ــ ــ وقــ  

 

ــــاء  ــ ــــقــ ــ اس لــ ــــّ ــ ــــنــ ــ ــــس الــ ــ ــــيــ ــ ــــد لــ ــ ــــيــ ــ ــــفــ ــ   يــ
ً
ــــا ــ ــــئــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 
ـــــذ ـــ ــ ــ ـــــم لأخــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ـــ ــ ــ ــــلاح أو  الــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــال إصــ ـــ ــ ــ حــ  

 

ــــل  ـــ ــ ــ ــــلــ ـــ ــ ــ ــــأقــ ـــ ــ ــ ــــن فــ ـــ ــ ــ ــــاء مــ ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ــــاس لــ ـــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ   الــ
ّ
إلا  

 “İnsanlarla görüşmek dedikodu zırvalıklarından başka bir fayda sağlamaz,  

Yalnızca ilim elde etmek ve sorunlarını çözmek üzere onlarla görüş.” 

Dönemin önemli edip ve şairlerinden Heysem b. Ebi’l-Heysem de insanlara dair 

serzenişte bulunur:811  (basit) 

ــــ�  ــ ــ�ــ ــ ــ ــانــ ــ ــ ــــدنــ ــ ــــح الــ ــ ــيــ ــ ــ ــابــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــدو مصــ ــ ــبــ ــ ــ ــــث تــ ــ ــيــ ــ ــ ــــحــ ــ  بــ

 

ـــــم  ـــــهــ راش فــ ـــــَ ـــــفــ ـــــال الــ ـــــثــ ـــــاس أمــ ـــــنــ ـــــا الــ ـــــمــ  و إنــ

 

 
806  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 57. 
807  Kennûn, en-Nübûğ, III, 765. 
808  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 166.  
809  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 209. 
810  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 114. 
811  İbn Saîd, Râyâtu’l-Müberrizîn, s. 66. 



190 
 

“İnsanlar çark gibidirler. Onlar, dinarların ışıkları nerede parlarsa oraya 

yönelirler.” 

Dönemin muhaddis ve alimlerinden Ebu Bekir b. Atiyye de insanlara karşı 

uyarılarda bulunmaktadır:812 (remel) 

رَرْ 
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ ــغــ ــ ـــ ــ ــ ــــاك الــ ـــ ــ ــ ــــذرْهُ إيــ ـــ ــ ــ ــــاحــ ـــ ــ ــ ــــل فــ ـــ ــ ــ ـــاحــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 

ـــــھ  ـــ ــ ــ ـــــا لــ ـــ ــ ــ ـــــرٌ مــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ـــ ــ ــ ــانُ بــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا الإ�ســ ـــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ  إنــ

 

 
“İnsan sahili olmayan bir deniz gibidir, ona karşı dikkatli ol ve helak olmaktan 

kurtul.” 

Zühd şiirlerinde şairlerin kendi nefislerini kınadıkları ve derin pişmanlıklar 

duydukları görülür. Ebu Bekir b. Atiyye’nin bir diğer şiiri bu minvaldedir:813 (remel) 

ــــــُ  ــ ــ ــــــهــ ــ ــ ــــــلــ ــ ــ ــــــراك الله تــ ــ ــ ــــــم يــ ــ ــ ــــــُ كــ ــ ــ ـــــاو مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــرضــ ــ ــ عــ  

 

ــُّ   ــ ــ ــ ــرودُ أ�ــ ــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــ ــا المــ ــ ــ ــ ــابِ  �ــ ــ ــ ــ ــن بــ ــ ــ ــ ـــــا  مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرضــ ــ ــ ــ الــ  

 
ــرُ  ــ ــمــ ــ ــى عــ ــ ــىــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد م�ــ ِ  قــ

ــــــّ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــاالصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرضــ ــ ــقــ ــ ـــــا وانــ بــ  

 

ـــــم   ـــــمْ كــ ـــــ� كــ ــَ  إ�ــ ـــ ـــــ� جــ ـــــت �ــ ِ أنــ
ــــّ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل الصــ ـــــاهــ بــ  

 
 
َّ
ـــــذ ــ ـــــلــ ــ ــتــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنُ  واســ ــ ـــــفــ ــ ـــــجــ ــ ـــــَ  ا�ــ ــ  أن �ــ

ْ
ـــــ ــ ـــــَ غــ ــ ــــَ مِ تــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ اضــ  

 

  
ُ

ــ ـــ ــ ــ ـــــلُ  مْ قــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــــتْ  إذا الــ ــ ــ ــُ  دجــ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ھظــ  

 
ـــــرَ  ــ ِ  عِ واقــ

ـــــّ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد مَ  نَّ الســ ــ ـــــا قــ ــ ـــــ� مــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــَ عــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ى�ــ  

 

ــَ   ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   عِ فضــ
َ

ـــــ ـــ ــ ــ ـــــخــ ـــ ــ ــ ـــــُ  دَّ ا�ــ ـــ ــ ــ ـــــن الأرض ونــ ـــ ــ ــ حْ عــ  

 “Ey rıza kapısından kovulmuş olan! Allah, seni daha ne kadar heva peşinde ve 

yüz çevirmiş olarak görecek? 

 Ne kadar gençlik cehaletinde kalacaksın? Bitti, gençlik günleri tükendi! 

Gece karanlığında, göz kapakların uykunun zevkini alırken kalk (namaz kıl),  

Yüzünü yerlere kapayarak dövün, geçip giden zamandan pişmanlık duy.” 

Dönemin meşhur filozoflarından Ebu Bekir b. Tufeyl’in de yine ölümü derinden 

hatırlatan şiiri şöyledir:814 (basit) 

ـــــدنِ؟ ــ ــبــ ـــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــــروح لــ ــ ـــــراقَ الــ ــ ـــــتَ فــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــــكــ ــ  بــ
َّ

ـــــلا ــ  هــ

 

  
َ

ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاب عــن �ــ  الأحــبــ
َ
ـــــة رقــ

ُ
ـــــا فــ ـــــاكــيــ ـــــا بــ طحــَ يــ  

 
ــُ  ــ ـــــاز عــ ــــحــ ـــــانــ  فــ
ْ

ــ ــ ــنَ لــ ــ ــ�ــ ــ ــــطــ � الــ
َّ

ــ ــ ــ�ــ ــ ــــن وًا وخــ ــفــ ــ ــــكــ ــلــ ــ لــ  

 

ــُ   ــ ـــ ــ ــ لٍ نــ ــَ ــ ـــ ــ ــ ــــ� أجــ ـــ ــ ــ ــــن إ�ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� طــ ـــ ــ ــ ــــردد �ــ ـــ ــ ــ ورٌ تــ  

 
ــنِ  ــ ــ ــ ــ� دخــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــــت عــ ــ ــ ـــاـنــ ــ ــ  �ــ

ً
ــة ــ ــ ــ ــدنــ ــ ــ ــ ــا هــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ  أظــ

 

ــــا  ــــا اعتلقــ ــــد مــ ــــا من �عــ ــــا اف��قــ ـــــدَّ مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا شــ  يــ

 
 

812  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 524. 
813  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 637. 
814  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 178.; Davud Ömer Sellâme, el-Muvahhidûne fi’l-Endelüs, Dârü’l-Kitâbi’s-

Sekâfî, İrbid, ty., s. 232. 



191 
 

ـــــن ـــــ�ــ ـــــ� غــ ـــــ�ــ ـــــتْ عــ ـــــمــ ـــــة تــ ـــــقــ ــــــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا صــ ـــــهــ ـــــا لــ ـــــيــ  فــ

 

ـــــا   ـــــاعــهــمــ ــىــى الله اجــتــمــ ــ ـــ ــ ــ  إن لــم يــكــن �ــ� ر�ــ

 “Dostların uzaklaşmasına ağlayan kişi! Ruhun bedeni terkedişine ağladın mı!? 

Nur, bir süre çamurda/balçıkta yankılanır, sonra yükselerek ayrılır ve çamuru 

kefene terkeder, 

Çok sevdikten sonra nasıl da ayrıldılar! Zannederim bir husumet üzerine gelen 

bir anlaşmaydı o,  

Allah’ın rızası üzere bir araya gelmezlerse, nasıl da aldatıcı bir anlaşma olur!” 

Zaman, şairlerin üzerinde durduğu konulardan biridir. Hızla geçip gitmesi, 

yaşlılığa ve ölüme yol açması şairler tarafından sıkça işlenmiştir. İbn Sâre’nin bu 

konudaki beyitleri şu şekildedir:815 (basit) 

ــــَّ  ــــنــ ــــ� ولا الــ ــــ�ــ ِ أعــ
ــــّ ــــسُ �ــ ـــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرُ  �ان الشــ ــــمــ ــــقــ والــ  

 

ـــــدهرُ   ـــــا ولا الف ىيبقَ  لا الــ ـــــدنيــ ك اللـــ ــــولا الــ  

 
 
َ

ــ ـــ ـــــراقــ ـــــدوُ فــ ــبــ ـــ ـــــان الــ ـــــاو�ــ ــثــ ـــ ـــــا الــ ــــرُ  هــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحضــ وا�ــ  

 

ـــــَ   ــ ــ�ــ ــ ــ ـــــتَ لــ ــ ــرهــ ــ ــ ـــــا وإن كــ ــ ــيــ ــ ــ ـــــدنــ ــ ـــــن الــ ــ ـــــنّ عــ ــ ــلــ ــ ــ �حــ  

 “Hayat, dünya, kainat, güneş ay hangisi baki? 

İstemesen de gidecek bu dünyadan şehirli ve bedevi!” 

İbnü’l-Lebbâne ise zamanın (dehr) yaptığı değişimlere şöyle vurgu 

yapmaktadır:816 (basit) 

ـــــالات ــ ـــــحــ ــ ــتــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا اســ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــھ فــ ــ ـــــالاتــ ــ ـــــوانُ حــ ــ  ألــ

 

ــر   ـــــدهـ ــ� والــ ـــــة �ـ ــغــ ــبـ ــ ــ ـــ ــ ــ ــِ  صــ ــحـ ـــــاءا�ـ ــمـــس  ر�ــ ــغـ ــنـ مـ  

 
ــــاة ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــذق الشــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ ـــالــ ــ ــ ـــرت بــ ــ ــ مــ

ُ
ـــ ــ ــ ـــا قــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ  ور�ــ

 

 

ـــــده  ــــ� يــ ــــجِ �ــ ــــرنــ ـــــطــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــب الشــ عــ
ُ

ــــ ــــن لــ ــــن مــ ــــحــ  ونــ

 “Zaman, bukalemun suretine bürünmüş, devamlı bir değişim içerisinde,  

Biz ise onun elinde satranç oyunu gibiyiz ve bu oyunda şah piyonu yendi.” 

Zühd ile ilgili şekil ve içerik olarak en güzel şiirlerden birisi İbn Hamdîs’e aittir.817 

O, dünyanın ve zamanın geçiciliğine vurgu yaparak sonu olmayan istek ve arzuların 

 
815  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 838.; Mustafa İvad el-Kerîm, İbn Sâre el-Endelüsî, s. 81. 
816  Dîvânu İbni’l-Lebbâne, s. 36. 
817  Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, s. 224. 



192 
 

insanları aldatıp saptırdığını ifade eder. geçmişten ibret alıp sabretmek ve takvalı olmak 

gerekir:818 (hafif) 

ــــَ  ــ ــــُ  انَ بــ ــ ــــَ عــ ــ ــــبــ ــ قــ ــــُ ــ ــــف يــ ــ ــــيــ ــ ــــكــ ــ ــــذري؟ذري فــ ــ ل عــ  

 

ــــــتِ   ــ ــ لــ ــّ ــــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــــــي ثــ ــ ــ ــــــو�ــ ــ ــ ــــــا ذنــ ــ ــ ــــــري  يــ ــ ــ ــهــ ــــ ــ ــ و� ظــ  

 

 

 

ــَ  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــُ لضــ ــــ� و�ــ ــــ�ــ ــــعــ ـــــوء فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن ســ ــــري روبٍ مــ جــ  

 

ـــــتُ   ــ ـــــبــ ــ ـــــا تــ ــ ـــــمــ ــ ـــــلــ ــ   �ــ
ً
ـــــة ــ ـــــاعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدتُ  ســ ــ ـــــرى  عــ ــ أخــ  

 
ـــــر ـــــجــ ـــــور فــ ـــــن نــ ـــــھ عــ ــيــ ـــ ـــــل فــ ــيــ ـــ ــلــ ـــ بُ الــ ــَ ـــ �ــ ــْ ـــ �ــ

َ
ــ ـــ  غــ

 

ـــــتْ   ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ   ثــ
َ

ـــــ ــ ــ ـــــي وفــ ــ ــ ـــــو�ــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ ـــــرَّى وْ خــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ دي تــ  

 
ــــــري  ــ ــ ــــــمــ ــ ــ ــــــرُ جــ ــ ــ ــــــمــ ــ ــ ــــــاده حــ ــ ــ ــــــ� رمــ ــ ــ ــــــا �ــ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ  وخــ

 

ــــي  ــ ــ ــاــ�ــ ــ ــ ــــر�ــ ــ ــ ــــ� حــ ــ ــ ــــون �ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوتُ الســ ــ ــ  دبَّ مــ

 
ـــــري! ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ ــل عــ ـــ ــ ــ ــأ�ــ ـــ ــ ــ ــان يــ ـــ ــ ــ ــزمــ ـــ ــ ــ ــ� أنَّ الــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ  غــ

 

ــ�  ــ ـــ ــ ــ ــل رز�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرتُ آ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــث ســ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــا حــ ــ ـــ ــ ــ  وأنــ

 “Ah günahlarım! Artık sırtıma ağır geliyorsunuz. Zamanı geldi ama nasıl kabul 

olabilir benim özrüm? 

Bir saatte yaptığım tevbeyi her defasında diğer saat bozdum, türlü türlü 

yanlışlarım  ve hezeyanlarımla,  

Adımlarım ağırlaştı, şakaklarımdaki gece karanlığı yerini fecrin ışığına bıraktı,  

Hareketlerimde ölüm sükuneti çöktü, külleri içindeki ateşimin közü söndü,  

Her gittiğim yerde rızkımı yedim, zaman da ömrümü!” 

Dönemin en meşhur zahidlerinden birisi de Ebu Ümran b. Musa b. Umran el-

Martilî (ö. 604/1207)’dir. Zamanında insanların elinde olan ve hikmet, nasihat, zühd gibi 

konulara yer verdiği bir divan telif etmiştir.819 Toplumun olumsuz tavır ve davranışları 

sonucunda zühd hayatını tercih ettiğini gösteren şiirleri vardır. Sosyal hayattan uzak 

olarak yaşadığı ortamda nefsini engelleyemediğine dair vurgular yapar:820  (mütekarib) 

ــُ  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــم ذا أحــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــزل وكــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ وم ولا أنــ  

 

ــــــل  ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــول ولا أفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــم أقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــ� كــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إ�ــ

 
ــــل ـــ ــ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ــــلا تــ ـــ ــ ــ ــــي فــ ـــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــف�ــ ـــ ــ ــ ـــــح نــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وأن�ــ

 

ـــُ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــَ وأزجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــرعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــلا تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــي فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ي وِ ر عــ  

 
 

َ
ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــم تــ ـــ ــ ــ ـــــوف وكــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل وســ ـــ ــ ــ ـــــعــ ـــ ــ ــ  �ــ

ُ
ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــطــ ـــ ــ ــ لمــ  

 

ــــا  ــ ـــ ــ ــ ــــهــ ــ ـــ ــ ــ ــــحــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� و�ــ ــ ـــ ــ ــ ــــل �ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلــ ــ ـــ ــ ــ ــــعــ ــ ـــ ــ ــ ــــم ذا �ــ ــ ـــ ــ ــ  وكــ

 
ـــــل ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــغــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوت لا �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل والمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وأغــ

 

ـــــا  ــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــــول الــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل طــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم ذا أؤمــ ــ ـــ ــ ــ  وكــ

 

 
818  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 265. 
819  İbn Saîd, el-Ğusûn, s. 136. 
820  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 406.; İbn Saîd, el-Ğusûn, s. 136. 



193 
 

ــــــا  ــ ــ ــــــل ألا فــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ــــــرحــ ــ ــ ــــــادي الــ ــ ــ ــنــ ــــ ــ ــ ـــ ـــمــ ــ ــ ــــــو رحــ ــ ــ الــ  

 

ـــــادي   ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوم يــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل يــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� �ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــو�ــ ــ ـــ ــ ــ ــابــ ـــ ــ ـــ ــ ــ نــ  

 
ــع أ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــوســ ــ ــ  تــ

ُ
ــ ـــ ــ ــ ــا �ــ ـــ ــ ــ ــدهــ ـــ ــ ــ ــعــ ـــ ــ ــ ــــــلت �ــ ــ ــ ــجــ ـــ ــ ــ �ــ  

 

ــا   ــ ــ ــقــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــو الــ ــ ــ ــن أرجــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــد ســ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــن �ــ ــ ــ  أمــ

 
ـــــل ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــي ولا أمــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــع�ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــاق بــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ســ

 

ــــ�  ــ ــ ــر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� مصــ ــ ــ ــا إ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــي وشــ ــ ــ ــــأن �ــ ــ ــ  كــ

 
ــــــام  ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــول المــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلوطــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا أنــ ــ ــ ـــ ــ ــ لمــ  

 

ــؤال   ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــد الســ ــ ــعــ ــ ــ ــــري �ــ ــ ــعــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــت شــ ــ ــيــ ــ ــ ــا لــ ــ ــ ــيــ ــ ــ  فــ

 “Daha ne kadar söyleyip yapmayacağım, ne zamana kadar yükseklerde uçup yere 

inmeyeceğim? 

Gözlerime engeller koyuyorum durmuyor, nefsime öğütler veriyorum kabul 

etmiyor, 

Yazık! Beni daha ne kakar oyalayıp avutacak,  

Ne zamana kadar bu dünyada kalmayı arzulayacağım? Ve nereye kadar ihmalkar 

olmayan ölümü umursamayacağım? 

Her gün, göçüp giderler nida edip bağırıyorlar: Yolculuk var dikkat edin! 

Yetmişten sonra yaşamayı mı arzu edeyim? Bir ‘yedi’ daha geldi hemen,  

Ölümümün eli kulağında,  tabutuma doğru sürükleniyor ve süremin sonundayım 

artık,  

Ah keşke bilsem! Sual ve uzun ikameden sonra nereye gideceğim.” 

Aynı zamanda fakih olan şairin hayatın geçiciliğine temas ettiği ve bu konuda 

dikkatli olmayı öğütlediği beyitleri ise şu şekildedir:821 (basit) 

ـــــك ـــــذي وابــ ـــــت الــ ــلــ ـــ ـــــام أبــ ـــــن الأيــ ــــك مــ ــ ـــــدنــ بــ  

 

ـــــك لا   ــ ــبــ ـــ ــ ـــــك تــ ــ ـــــو�ــ ــ ـــــت إن ثــ ــ ــيــ ـــ ــ ــلــ ـــ ــ ـــــھ أبــ ــ ــدّتــ ـــ ــ جــ  

 
ـــــا  مــ ــــّ ــــر�ــ ـــاــن فــ ـــــذا �ــ ــــوب هــ ــــثــ ــــن الــ ـــــك مــ ــــنــ ــــفــ كــ  

 

ــــنّ  ولا   ـــ ــ ــ ــــونــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ   تــ
ً
ــــالا ـــ ــ ــ ــــتــ ـــ ــ ــ ــــخــ ـــ ــ ــ ــــھ مــ ـــ ــ ــ ــــدّتــ ـــ ــ ــ ــــجــ ـــ ــ ــ بــ  

 
ـــــا  ـــــإنــمــ ــــــب فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــاخ اكــتســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك مــن الأوســ درنــ  

 

ــھ ولا   ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ــعــ ـــ ــ ــ ــھ إذا �ــ ـــ ــ ــ ــــرتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   أبصــ
ً
ــا ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ د�ســ  

 “Elbisenin eskimesine değil, zamanın senin bedenini yıpratmasına ağla,  

Elbisenin yeniliği ile övünme! Kim bilir belki o senin kefenindir,  

Onu kirli gördüğünde ise iğrenme, o kirler senin pisliklerindir.” 

 
821  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 225. 



194 
 

Dünyanın geçiciliğine vurgu yapan zahidlerden birisi Ebu Bekir et-Tartûşî’dir. 

Ona göre akıl sahibi insanlar bu dünyayı bir kenara iterek salih amel işleyenlerdir:822 

(remel) 

ـــــا ــ ــنــ ـــ ــ ــتــ ـــ ــ ـــــفــ ــ وا الــ
ُ

ـــــ ــ ـــــافــ ــ ـــــا وعــ ــ ـــــيــ ــ ـــــدنــ ــ ـــــوا الــ ــ قــ
َّ

ـــــ ــ ـــــلــ ــ  طــ

 

ا  ـــــً ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــادًا فــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إن � عــ

 
ــا ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــّ�ٍ وطــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت لــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــيســ ــ ـــ ــ ــ ــا لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أ�ــ

 

ــــــوا   ــ ــ ــــــمــ ــ ــ ــلــ ــــ ــ ــ ا عــ ــَّ ــــ ــ ــ ــــــمــ ــ ــ ــلــ ــــ ــ ــ ــــــا فــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ روا فــ
َّ

ــ ــــ ــ ــ ــــــكــ ــ ــ  فــ

 
ــــا ــ ــ ـــنــ ــ ــ ــــفــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــا ســ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــال فــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــح الأعــ ــ ــ ــــا�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  صــ

 

 

ــــذوا  ــ ــ ـــ ــ ــ ــــخــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــة واتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا �ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  جــ

 “Allah’ın zeki kulları vardır, dünyayı bir kenara atarlar ve onun çekiciliğinden 

iğrenirler, 

Onun bir canlı için vatan olamayacağını bildikleri için ona böyle bakarlar,  

Onu, denizin karanlık derinlikleri olarak görüp salih amelleri gemi edinerek 

ondan kurtulmaya çalışırlar.” 

Şairlerin nefislerini kınama konusunda aşırıya gittiği görülmektedir. Nefsin 

aldatıcı ve günaha sevkedici yapısı şairlerin kızgınlığını şiirlere yansıtmasına neden 

olmuştur. Sehl b. Mâlik’in bu konudaki şiiri ise şu şekildedir:823 (tavil) 

ـــــرَّ  ـــــوم الــ ـــــن يــ ـــــك عــ ــلــ ـــ ــيــ ـــ  ولــ
َ

ــ ـــ ـــــحفــ ــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة يصــ اهــ  

 

ــَّ   ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــر الســ ـــــحــ ـــــ� بــ ـــــارك �ــ ـــــ�ــ ـــــَ �ــ ـــــَ فــ ـــــح�َ  ةِ اهــ ــبــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ  

 
ـــــلٌ  ـــــيــ ـــيــ دلــ ـــــزا�ــ ـــــل الــ ـــــمــ ـــــعــ ـــــن الــ ـــــحٌ  مــ ــــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ م�ــ  

 

ــــا   ــ ــــس إزاءهــ ــ ــــيــ ــ ــــوى ولــ ــ ــــدعــ ــ ــــك الــ ــ ــــظــ ــ ــــفــ ــ ــــ� لــ ــ  و�ــ

 
ــُ  ـــــك تــ ــثــ ـــــديــ ـــــل جــــزء مــــن حــ ـــحفْ فــــفــــي �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ  

 

  
َ

ــ ــ ــ ــق فــ ــ ــ ــوافــ ــ ــ ــم تــ ــ ــ ــْ إذا لــ ــ ــ  عــ
َ

ــ ــ ــ  لــ
ٌ
  ة

ً
ــة ــ ــ ــولــ ــ ــ ــــك قــ ــ ــنــ ــ ــ مــ  

 
ــُ  ــهــ ــْ وَ طــــر�ــــق الــ ــِ �ــ ـــح�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك أو�ــ ـــلــــوكــ ــ ــ ـــ ــ ــ ي �ــــ� ســ  

 

  
َ

ــ ــَ تــ ــــــتَ  حَّ نــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــات لســ ـــــايــ ــغــ ــن الــ ـــــا  عــ ــهــ ــلــ ــن أهــ مــ  

 
 
َ
ـــــك ت ـــــد ذلــ ـــــعــ ــــــن �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــي أي ســ ـــــفــ ــْ فــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ  صــ

ُ
ـــــ ؟حُ �ــ  

 

ــُّ   ــنـ ــن الـ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت �ـــ� ســ ــنــ ــ�ـــ�َ إذا كـ ــــــا�ـــح �ـــى غـ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 “Gündüzün sefahat denizinde yüzüyor, gecen rahat bir güne sabahlıyor,  

Dilinde birçok söz, ancak bunun yanında doğru bir rehber olacak amelin yok, 

Yaptığın, söylediğine uygun olmazsa, her konuşmanda bir ayıp vardır,  

Senin olmayan amaçları terket, hüveyni yolu davranışlarında çok açık, 

 
822  el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, I, 290. 
823  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, II, 101. 



195 
 

Eğer ömrünün son demlerinde bile hidayeti bulmadıysan, bu yaştan sonra ne 

zaman düzeleceksin?” 

Hayat boyunca yaşanılan sıkıntı ve üzüntüler de zühd şiirinin içeriğine dahil 

olmuştur. Bu sıkıntılar karşısında sabır ve metanet öğütlenmiştir. Bu durumdan bahseden 

Ebu Bekir b. Muhriz el-Belensî’nin bütün kelimelerde “ر” harfini kullanmaya özen 

gösterdiği ve sanatsal kaygı ile şiiri duygusal boyutundan uzaklaştırdığı görülen şiiri şu 

şekildedir:823F

824 (kamil) 

ـــــرا ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــر �ســ ــ ـــ ــ ــ ـــــر الأمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــر عســ ــ ـــ ــ ــ ــــ� اثــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

ــــــر  ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــظــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــك وانــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــر لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــكــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  اشــ

 
ـــــ�  ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� ســ ــ ــ ـــــرا  �ــ ــ ــ ـــــر أجــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــــر الــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ضــ  

 

ـــــر  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك وادخــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  واصــ

 
ــــرى  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرار أحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــالأحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� بــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  والصــ

 

ــ ـــ  ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــر �ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــدهــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــالــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــورىفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــالــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ � بــ  

 “Rabbine şükret ve zordan sonra kolaylığın gelmesini bekle,  

Rabbine sabret ve fakirliğin sıkıntı örtüsünde mükafatlar biriktir, 

Zaman insanları helak eder, sabır özgürlere layık olan.” 

Şairler işledikleri günahlar neticesinde endişeli bir ruh hali içinde olsalar dahi 

Allah’ın affından ve mağfiretinden umut kesmemişlerdir. İbn Muğâvir’in bu ruh halini 

yansıtan ve kabrine yazılmasını vasiyet ettiği beyitleri şu şekildedir:825 (hafif) 

ـــــو  ـــ ــ ــ ـــــن ذنــ ـــ ــ ــ ــــممــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأديــ ـــ ــ ــ ـــــا بــ ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــومــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ـــ ــ ــ ب �ــ  

 

ـــــوا  ــ ـــــافــ ــ ـــــح وخــ ــ ـــــر�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن الضــ ــ ـــــطــ ــ ـــــي بــ ــ ـــــو�ــ ــ  أودعــ

 
ـــــم ــ ــيــ ـــ ــ ـــــرحــ ــ ـــــرؤوف الــ ــ ـــــالــ ــ ـــــن بــ ــ ـــــظــ ــ ـــــن الــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  حســ

 

ــــــي  ــ ــ ــــــإ�ــ ــ ــ ــــــ� فــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــوا عــ ــ ــ ــــــزعــ ــ ــ ــــــجــ ــ ــ ــــــت لا تــ ــ ــ ــــــلــ ــ ــ  قــ

 “Beni bu kabrin ortasına attılar, deri üzerinde belirtileri görünen günahlardan 

korktular, 

Onlara dedim ki: Benim için tasalanmayın, Rauf ve Rahim’e hüsnü zannım var.” 

Dönemin doktorlarından olan ve müveşşahta olduğu gibi klasik şiirde de yetenekli 

olan İbn Zühr (ö. 596/1199)’ün ise kabrinin üzerine yazılmasını vasiyet ettiği beyitlerinde 

mesleğinin etkisi görülür. Beyitler şu şekildedir:826 (mütekarib) 

 
824  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 339. 
825  Safvan b. İdris, Zâdu’l-Musâfir, s. 39. 
826  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 434. 



196 
 

ــــظ ـــ ــ ــ   ولاحــ
ً
ــــا ـــ ــ ــ ــــانــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــا  مــ ـــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ ــــعــ ـــ ــ ــ ــــھ دُفــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ إلــ  

 

ل  ـــــّ ـــ ــ ــ ـــــأمــ ـــ ــ ــ ـــــك تــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفضــ ـــ ــ ــ ـــــا  بــ ـــ ــ ــ   يــ
ً
ــا ـــ ـــ ــ ــ ـــــفــ ـــ ــ ــ واقــ  

 
ي

ّ
ــــــ ــ ــ ــــــأ�ــ ــ ــ ــــــم كــ ــ ــ ــــــش لــ ــ ــ   أمــ

ً
ــــــا ــ ــ ــــــومــ ــ ــ ــــــھ يــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــلــ ــ ــ عــ  

 

ـــــراب  ــ ـــــح تــ ــ ــــر�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� الضــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــي عــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــحــ ــ ــــفــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 
ـــــا  ــ ــهــ ـــ ــ ـــــا  فــ ــ ـــــد أنــ ــ ــــرت قــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   صــ

ً
ــا ـــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــھ رهــ ــ ـــــديــ ــ لــ  

 

ـــــام أداوي   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ارَ  الأنــ
َ
ذ ـــــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــون  حــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ المــ  

 “Ey başımda duran kişi! Kendi durumunu iyi düşün ve gönderileceğimiz yere 

dikkat et.  

Yüzümün üzerinde kabrin toprağı, sanki bir zamanlar onun üzerinde hiç 

yürümemişim! 

Ölümden kurtarmak için insanları tedavi ederdim. Ah işte ben, kendim onun 

elinde tutsak oldum.” 

İbn Hafâce’nin de zühdle ilgili birçok şiiri vardır. Uzun süren bir hayat yaşaması, 

Tavâif dönemindeki çatışmalara ve Murâbıt-Muvahhid çekişmesine şahit olması onun bu 

tür şiirlere yönelimindeki en önemli sebeplerdir. Dünyanın aldatıcılığı karşısında 

uyarılarda bulunduğu ve hikmetli ifadelere yer verdiği bir şiiri şöyledir:827 (tavil) 

ــدُ  ــا الوجـ   فمـ
ُ
ــدُ إلا ا�خ ــا  لـ ــــرى  جََ�ىلا مـ ـــ ــ ــ كســ  

 

ــكِ   ــ ـــــرى بــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك كســ ــلــ ــ ــــن مــ ــــع مــ ـــــا�ــ ــْ ألا قــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ةٍ رَ ســ  

 
 
َ

ـــــ ـــــا مــــطــ ــنــ ـــــَ تــــركــ  ا الــــر�ــــح �ــــ� إِ ايــ
ْ

ــ ـــرى حَ  هِ رِ ثــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ  

 

ــَ   ــ ــ ــا بــ ــ ــ ــمــ ــ ــ  فــ
ُ

ــ ــ ــ ــالُ الــ ــ ــ ــا والمــ ــ ــ   نــ
ُ
ـــــة ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرضــ ــ ــ ــادثٍ  عــ ــ ــ حــ  

 
م

َ
ــــ درِ  وَلــ

َ
ـــــ   نــ

ً
ــــلا هــ ــَ ــ ـــــا  جــ نــ ــَّ ــ نــ

َ
رٌ  أ

َ
ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ عشــ ــَ ــ ـــــرى  مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ

َ
أ  

 

  
َ

ــ ـــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــا الــ ــ ِ  �ُّ ومــ
ــّ ـــ ــ ــبــ ـــ ــ ـــــعــ ــ ــَ إلا أن �ــ ـــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــــا الــ ــ وى دنــ  

 
يــــا 

َ
بحُ  ف ــُ ــ ـــ ــ ــ ج�� مــــا  صــ

َ
يــــلُ  وَ�ــــا  أ

َ
ــــرى  مــــا  ل ـــ ــ ــ ســ

َ
أ  

 

د 
َ
بحُ  لاحَ  وَق ــُ ـــ ــ يبِ، صــ

َ
ــ ـــ ــ خَ  الشــ

َ
� ــَ ـــ ــ با وَاِ�ســ ــِ ـــ ــ الصــ  

 
م

َ
درِ  وَل

َ
ــــرى  مــا  أ ـــ ــ ــ ــــرى  وَمــا  هُنــاكَ  اليُســ ـــ ــ ــ العُســ  

 

ــا   ــ ــ يــ
َ

ــ ــ ــ ــــتَ  فــ ــ يــ
َ

ــ ــ ــ ي لــ
ّ

ــ ــ ــ �ــ
َ
ــــتُ  أ ــ قــ ــِ ــ ــ لــ

ُ
ــ ــ ــ ــــاخــ ــ مٍ  مــ ــَ ــ ــ ــعــ ــ ــ طــ

َ
ــِ ــ ــ لمــ  

 
فـي �َ  يـَ ــ�ـِ ــ ـــ ــ ــ ســ

َ
مـ�ـى غ �َ  الـيـُ ــ�ـِ ــ ـــ ــ ــ ســ

َ
غ ــرى  لـِ ــ ـــ ــ ــ الـيُســ ـــــِ بــ  

 

ـــــتُ   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ
َ
ــــي وَل ـــ ــ ــ را�ــ

َ
  أ

ُ
ة ــــَّ ـــ ــ ــ بــ

َ
ــــ ـــ ــ ــ غــ

َ
ــــ ـــ ــ ــ   وَالمــ

ٌ
ة ــَّ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ خِســ  

 “Bilin ki! Ben Kisra’nın krallığından ziyade bir kırıntıya kanaat ederim, zenginlik 

sonsuzluğu yakalamaktır ki Kisra bile yapamadı, 

Neler oldu bize!? Para, insanların tek amacı. Rüzgar gibi binekleri bitkin düşmüş 

halde ardımızda bıraktık. 

Bizi saptıran yalnızca heveslerimiz, cehaletimiz yüzünden tutsak olduğumuzun 

farkında değiliz, 

 
827  Dîvânu İbni Hafâce, s. 111. 



197 
 

İhtiyarlık sabahı doğdu, gençlik ise kayıp gitti, sabah ne kadar da aydınlık gece 

ne de karanlık,  

Bilseydim sadece yemek yemek için yaratılmak istemezdim, orada kolayın ve 

zorun ne olduğunu anlamadan. 

Akıbet sefahat olduğu halde kendime gösteremedim sağ tarafın sol tarafa kafi 

geldiğini.” 

İbnü’z-Zekkâk’ın ise bu tür şiirlerinin neredeyse bulunmadığı görülmektedir. 

Şairin, hayat ve ölüm arasındaki ilişkiyi yeterince düşünmediği ifade edilir.828 Bunun 

sebebi muhtemelen henüz kırk yaşına varmadan erken yaşta ölmüş olmasıdır. 

Şiirlerinde genel olarak şarap ve gazel gibi içerikleri tercih eden el-A‛mâ et-

Tutaylî’nin de zühd ile ilgili şiirleri mevcuttur. Bu şiirlerini muhtemelen yaşının ilerlediği 

dönemlerde nazmetmiştir. Zühd ile ilgili şiirinin bir beyti şöyledir:829 (basit) 

ــــوف  أن ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ   ســ
َ

ــ ــ ــ ــْ تــ ــ ــ ــُ قــ ــ ــ  تــ
ُ

ــ ــ ــ ــُ لــ ــ ــ   مْ هــ
َ

ــ ــ ــ  لــ
َّ
ــُ ذ ــ ــ ــَ ا�ــ ــ ــ ــَ  ا �ــ ــ ــ ادَ دَ بــ  

 

  
َ
ـــــَ تــ  نــ

َ
ـــــاسُ  سَ افــ ـــــا  �ــ� الــنــ ـــــدنــيــ ـــــد الــ وامــُ لــِ عــَ  وقــ  

 “İnsanlar, kendilerini dünyanın lezzetlerinin ortalığa saçarak öldüreceğini 

bildikleri halde onun için çekişiyorlar.” 

Bu dönem zühd şiiri, basit, yüzeysel ve sadedir. Felsefi derinlik ve duygu 

yoğunluğu neredeyse hissedilmez. Halkın anlayış gücüne ve zihinsel dünyasına karşı bir 

sesleniş hüviyetindedir.830 Bu şiirler öğüt, nasihat ve tavsiye ile dolu oldukları için 

dinleyiciyi ve okuyucuyu sıkan bir içeriktedirler. Dolayısıyla bu şiirlerin genellikle kısa 

oldukları görülmektedir. 

Zühd şiirleri genel anlamda dünyaya kötümser bir şekilde bakmaktadır. Dünyanın 

geçiciliğine, ölümden kaçışın olmadığına, dünya hayatının zemmedilmesine, elinde olan 

ile yetinmeye ve kanaat etmeye, nefsi kınamaya, günahlardan pişman olmaya, Allah’ın 

mağfiretinden umut kesmemeye, ölümden ibret almaya, birçok öğüt ve nasihata dair çok 

fazla başlığın bu şiirlerde işlendiği görülmektedir. Bu şiirler bir tür öğüt ve tavsiye 

manzumeleri niteliğindedir. 

 
828  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 43-45 
829  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 321. 
830  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 211. 



198 
 

 Dinî  şiirin diğer bir türü tasavvuf şiirleridir. Tasavvuf, dünyevi menfaat ve 

kaygılardan sıyrılarak ilahi aşka ulaşma çabasıdır. Zühdle iç içedir. Daha açık bir tabirle 

zühd, tasavvufun başlangıç aşaması ve ilk mertebesidir. Tasavvuf ise zühd ile 

ulaşılabilecek bir seviyedir.831 Ancak sûfî ve zâhid, şatahatları ve düşünce dünyaları 

bakımından birbirine yakındır. Buna karşın zâhidler yaşadıkları hayat dolayısıyla 

kınanmazken aksine sufiler devamlı bir kınanma ile karşı karşıya kalmışlardır.832 Zühdün 

Endülüs’te yayılması ile beraber bu topraklarda ortaya çıkmaya başlamıştır. IV. yüzyılda 

İbn Meserre tarafından Endülüs topraklarına taşınmıştır.833 

Tasavvuf hareketi bu şekilde erken dönemde Endülüs’e taşınmış olsa da sûfî şiir 

Muvahhidler döneminde ortaya çıkıp gelişme imkanı bulmuştur. Bu dönemden önce 

şiirlerde bazı sûfî anlamların olduğu da ifade edilir. Mesela, vahdeti vücut nazariyesini 

kabul eden mutasavvıfların toplanma yeri olan Meriyye şehrinde yetişen834 İbnü’l-Arif 

(ö. 536/1142)’in daha önceki dönemde bazı sûfî şiirleri mevcuttur.835 Ayrıca o, 

Endülüs’teki tasavvuf hareketini başlatan kişi olarak kabul edilir. Bu çerçevede 

tasavvufun usullerini belirlediği “Mehâsinu’l-Mecâlis” isimli eseri kaleme almıştır.836 

Meşhur sûfîlerin büyük etkisi ile Muvahhidler döneminde sûfî şiirin genişlemeye ve 

yükselmeye başladığı söylenebilir. 

Muhtevasındaki ruhi yücelik, derin anlamlar, Allah’ın iradesine tam itaat, hayal 

genişliği, kapalı ifadeler tasavvufi şiirin temel özellikleridir.837 Sûfî kasidelerde 

tasavvufla alakalı tabirler ve kavramlar kullanılmaktadır. Dolayısıyla şiirlerin 

muhtevalarının kapalı ve anlaşılmasının zor olduğu görülür. Zahiren sûfî kasideler birer 

özlem ve gazel şiirleridir. Bu sebeple bu şiirlere “el-Gazelu’s-Sûfî/Sûfî gazel” ismi de 

verilmiştir.838 Dolayısıyla, bu şiirlerin gerçek anlamlarını kavrayabilecek kişilere hitap 

 
831  Butrus el-Bustanî, Udebâu’l-Arab, s. 64.; Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye, I, 447.; Müncid Mustafa 

Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 141. 
832  Herame, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye, I, 447. 
833  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 356.; Endülüs’te “sufi” lakabının verildiği ilk kişinin hicri 315 

(928) yılında vefat etmiş olan Abdullah b. Nasr el-Kurtubî olduğu ifade edilmiştir. Bkz. Nurulhüda el-
Kittanî, el-Edebü’s-Sûfî fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1971, s. 9. 

834  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 357. 
835  İbnü’l-Ebbâr, el-Hulletü’s-Siyerâ, I, 162.; Ayrıca bkz. Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-

Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 278. 
836  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 65. 
837  Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, s. 225-226. 
838  Fatıma İbrahim Abdulfettah Muheysen, “Eserü’t-Tasavvuf fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî fî Asri Beni’l-

Ahmer”,(Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), el-Câmiatü’l-Ürdüniyye Külliyetü’d-Dirâseti’l-
‛Ulyâ, Amman, 2010, s. 69. 



199 
 

eder.839 Bu şekilde batınî anlamlara yönelen sûfîlere göre halkın kullandığı ifade ve 

kavramlar kendilerinin istediği anlamları açıklama konusunda yetersizdirler.840 

Dönemin ünlü sufilerinden Ebu Medyen (ö. 601/1203)’in içki meclisi tasvirini 

anımsatan beyitleri şu şekildedir:841 (kamil) 

ــــوُّ  ــ ــــجــ ــ ــــكُ  وا�ــ ــ ــــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــَ  ي�ــ ــ ــ ــــحــ ــ ــِ وا�ــ ــ ــ ــــبُ بــ ــ ــُ  يــ ــ ــ ارُ زَ يــ  

 

ـــــأسُ   ـــــارُ والــع ــُ تــرقــصُ  والــكــ ـــــتْ  قــ ـــــعــ ـــ ــ ــ ـــــعشــ ـــ ــ ــ �شــ  

 
ـــارُ  ــ ــ ـــطــ ــ ــ ـــى والــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ـــھ أخــ ــ ــ ــــوتــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــار صــ ــ ــ ـــزمــ ــ ــ المــ  

 

ــــودُ   ــ ــــعــ ــ ــــدِ  والــ ــ ــــيــ ــ ــــغــ ــ ــــلــ ــ ــــحِ  لــ ــ ــــانِ ا�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاوبٌ  ســ ــ ــــجــ ــ مــ  

 

 
“Kadeh raks ediyor, içinde şarap parlıyor, semâ gülümsüyor, sevgili ziyaret 

ediliyor, 

Ud, güzel kadınlara eşlik ediyor, klarnet sesleri tef seslerini bastırıyordu.” 

Bu beyitlerin çağrıştıracağı anlamların farkında olan şair devamında şöyle 

açıklamalar yapma ihtiyacı hisseder: 

ــــــارُ  ــ ــ ــــــزمــ ــ ــ ــــــا مــ ــ ــ   نــ
َّ
ــــــت ــ ــ ــْ الــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــِ ســ ــ ــ ــــــحُ بــ ــ ــ ــــاــرُ  يــ ــ ــ والأذ�ــ  

 

ــــوا لا   ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحســ ــ ــــرَ  تــ ــ ــــزمــ ــ ــــرامَ  الــ ــ ــــحــ ــ ــــا ا�ــ ــ ــــرادنــ ــ مــ  

 
ــــم ــ ــعــ ــ ــ ــــب �ــ ــ ــيــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــد ا�ــ ــ ــ ــواحــ ــ ــ ــار  الــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــقــ ــ ــ الــ  

 

 

ـــا   ــ ــ ـــنــ ــ ــ ــــرابــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــن وشــ ــ ــ ـــھ، مــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ـــطــ ــ ــ ـــا  لــ ــ ــ ـــاؤنــ ــ ــ ـــنــ ــ ــ وغــ  

 “Bu çalgıyı haram belleme sakın, tesbihimiz ve zikrimizdir o bizim,  

Şarabımız ve şarkılarımız onun lütfundandır, o sevgili tek ve kahhar olandır.”  

Muvahhidler döneminde yaşayan İbnü’l-Arabî (ö. 638/1240), tasavvufun ve sûfî 

şiirin Endülüs’teki ekolünün en büyük temsilcisi olarak kabul edilir.842 Zühd şiirinde 

görüldüğü üzere basitliğin hakim olduğu dinî şiir İbn Arabî ile birlikte, insan ruhunu 

derinlemesine işleyen varlık problemlerini ele alan, insan-yaratıcı ilişkisine yer veren, 

felsefi bir karaktere sahip sûfî şiire dönüşmüştür.843 Şiirlerinde te’vile çok fazla yer 

vermiştir dolayısıyla şiirlerini dikkatli bir düşünme aşamasından geçirmeden anlamak 

çok zordur. Firavun’un gerçek anlamda iman ettiğini iddia etmesi, yadırganmış ve bunun 

 
839  Muhammed Sağir, “Kadâyâ Şi‛ri’t-Tasavvuf ve Medâmînihî fi’l-Endelüs”, Makâlid, S. 9, s. 31-44.; 

Nurulhüda el-Kittanî, el-Edebü’s-Sûfî, s. 22-23.; Ayrıca bkz. Nejdet Gürkan, “Arap Edebiyatında 
Memlûkler(Moğollar) Dönemi”, s. 97-98. 

840  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 207. 
841  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 143. 
842  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 168.; M. Jesus Rubiera Mata, Liteature Hispanoarabe, s. 132. 
843  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 214.; Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-

Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 282.; Ayrıca bkz. Mahmud Erol Kılıç, “Muhyiddîn İbnü’l-Arabî”, TDV 
İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1999, XX, 496. 



200 
 

din alimleri nezdinde doğru kabul edilmediği ifade edilmiştir. O aslında “Firavun”  

kelimesini nefis için remiz olarak kullandığını şu beyit ile ifade etmiştir:844 (dübeyt) 

ـــــي ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــف�ــ ـــــون  نــ ـــــرعــ ـــــوى  فــ ــهــ ـــ ــــي والــ ــ ــا�ــ ـــ ـــــامــ هــ  

 

ـــــ�  ــ ــ ـــــرون رو�ــ ــ ــ ـــــي هــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــــى و�ــ ــ ــ ــىــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــو�ــ ــ ــ مــ  

 “Ruhum Harun, konuşmam Musa, nefsim Firavun, hevam ise Haman’dır.” 

Remiz kullandığı diğer bir beyti ise şöuledir:845 (muhla‛ basit)  

ـــــي ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم ذا أراه ولا يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  كــ

 

ــي ولا أراه   ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرا�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن يــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا مــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  يــ

 “Ey ben onu görmezken beni gören! Nicelerini ben görürken o beni görmez.” 

İbnü’l-Arabî, bu beyti okuyunca, arkadaşları: “Onun seni gördüğünü bildiğin 

halde sen nasıl onun seni görmediğini söylersin?” derler. Bunun üzerinde İbn Arabi şu 

beyitlerle sözlerine açıklık getirir: (meczu recez) 

ـــــذا ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ولا أراه آخــ

 

ا  ــــً ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــرمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــي مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــرا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــن يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا مــ ــ ــ ـــ ــ ــ  يــ

 
ـــــذا ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــي لائــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ولا يــ

 

ــــا  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــعــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــم ذا أراه مــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  كــ

 “Ey beni günahkar olarak gören ve beni onu cezalandıran olarak görmediğim 

kişi! 

Onu nice nimet verici olarak görürken, o beni sığınan olarak görmüyor.” 

Vahdeti vücud teorisine şiirlerinde de yer vermiştir. Halik ile mahluk görünürde 

iki ayrı şey olarak var olsa da aslında tek bir şeydir. Bu durum akıl ile değil kalp ile idrak 

edilebilir. Şu beyti bu anlamlardadır:846 (münserih) 

ـــــادر�ـــــوا ـــــھ فــ ـــــذا الـــــوجــ ـــــا �ـــــ�ــ  ولـــــيـــــس خـــــلـــــقــ

 

ــ�ــــ�وا  ــتــ ـــــاعــ ـــــھ فــ ـــــذا الــــوجــ ــ�ــ ــلــــق �ــ ـــــا�ــــحــــق خــ  فــ

 
ـــذر  ــ ــ ـــى ولاتــ ــ ــ ـــقــ ــ ــ ـــبــ ــ ــ ـــ�ة لا تــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــثــ ــ ــ ـــكــ ــ ــ ـــ� الــ ــ ــ  و�ــ

 

ــــدة  ــ ــ ــــن واحــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــــإن الــ ــ ــ ــــرق فــ ــ ــ ــــع وفــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ  جــ

 “Bilin ki Hak, mahlukatta tecelli edendir bu düşüncede. Ve anlayın aslında 

mahlukat da yoktur bu bakış açısında,  

Bu hem cemdir hem fark. Varlık tektir, o çok görünen aslında kalıcı değildir.” 

 
844  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 169.; Ferrûh, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, V, 718. 
845  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 168. 
846  İbnü’l-Arabî, Füsûsu’l-Hikem, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, ty., s. 79. 



201 
 

598 yılında Mekke’ye gittiğinde İbn Rüstem adlı bir alimin kızı olan Nizam Ayn 

eş-Şems’e aşık olmuştur. Dolayısıyla şiirlerinde gazeli, ilahi aşkı anlatabilmek için en 

güzel araç olarak düşünmüştür. Kendisi bu durumu şöyle ifade etmektedir: “Burada 

bahsettiğim her isimle onu ifade ederim, burada nazmettiğim her şeyde ilahi neticeleri 

amaçlarım, gazel lisanı ile ruhî ve ilahi sırları ifade ederim.” 847 Yani bu şiirlerde Nizam, 

hissî güzelliğin ve şehvetin yöneldiği bir kişi değildir. O, ilahi güzelliğim bir remzidir. 

Bir kasidesinde Nizam’dan şöyle bahseder:848 (hafif) 

ــاتِ  ــ ــ ــنــ ــ ــ ــن بــ ــ ــ ــدورِ  مــ ــ ــ ــخــ ــ ــ   ا�ــ
َ

ــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ــن الــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــيبــ ــ ــ وا�ــ  

 

  
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ ــي طــ ــ ـــ ــ ــ ــأ�ــ ــ ـــ ــ ــ  بــ
ٌ
ــة ــ ـــ ــ ــ ــلــ ــ ـــ ــ ــ   فــ

َ
ــ ــ ـــ ــ ــ ــُ لــ ــ ـــ ــ ــ ــَ  وبٌ عــ ــ ـــ ــ ــ ــَ �ــ ــ ـــ ــ ــ ىادَ �ــ  

 
ــتْ  ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــتْ  أفــ ــ ــ ــ ـــــرقــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــي أشــ ــ ــ ــا�ــ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــق جــ ــ ــ ــ ــأفــ ــ ــ ــ بــ  

 

ــــِ   ــــعــ ــــ� الــ ـــــت �ــ ــــعــ ــــلــ ــً طــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــان شــ ـــــا يــ ــــمــ ــــلــ ا فــ  

 
ــــام- ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــظــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــان -ونــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� و�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ومــ  

 

  
َ

ــ ــ ــ ــ ــــطــ ــ ــ ــــ� لــ ــ ــ ــــو�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــال شــ ــ ــ ــةٍ طــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــــ�ٍ  فــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ذات نــ  

 
ــلّ  ــ ــ ــ ــــن أجــ ــ ــ ــــان مــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن أصــ ــ ــ ــــلاد مــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ الــ  

 

  
ُ

ــ ــ ــ ــ ــن دار فــ ــ ــ ــ ــــوك مــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــات المــ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــن بــ ــ ــ ــ رسمــ  

 
ــــدُّ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا ضــ ــ ــ ـــــلُ وأنــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا ســ ــ ــ ـــــي هــ ــ ــ ــا�ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ يــ  

 

ـــــتُ   ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــ� بــ ــ ــ ـــ ــــ �ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــــتُ راالــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــي ق بــ ــ ــ ـــــامــ ــ ــ إمــ  

 “Taze, cilveli ve güzel kızların arasında hevdec içinde salınarak giden bir kızın 

babasına (uğradım),  

Görenlerin üzerine bir güneş gibi doğdu, gözden kaybolunca ruhumun 

ufuklarında güneşler açmıştı,  

Derece derece, açık seçik, düzenli düzensiz bir şekilde bu genç kıza olan aşkım 

çoğaldı,  

O, Kral kızlarından, Fars yurdundan, en yüce beldelerden olan İsbahan’dan 

birisi, 

O, Irak’ın ve imamımın kızı iken ben, tam aksine Yemen’in torunlarındanım.” 

İbnü’l-Arabî’nin tasavvufi gazellerinde Câhiliye dönemi kasidesinin şekil ve 

içerik olarak etkisi görülür. Bu şiirler tasavvufî anlamlar göz önünde bulundurulmadığı 

 
847  İbnü’l-Arabî, Dîvânu Tercümâni’l-Eşvâk, (şrh. Abdurrahman el-Mustavî), Dârü’l-Ma‛rife, Beyrut, 

2005, s. 24. 
848  Görünüş itibariyle doğrudan bir gazel olan bu kasidenin şerhi ve ilahi aşka dair anlamları için bkz. 

İbnü’l-Arabî, Dîvânu Tercümâni’l-Eşvâk, s. 101-107. 



202 
 

takdirde genel itibariyle kolay lafızlara ve anlaşılır ifadelere sahiptir.849 İbn Arabî’nin 

divanında kendine dair övünmeleri de yer almaktadır:850 (tavil) 

ـــــدُ  ـــــر أوحــ ـــ ــ ــ ـــــخـص �ـ� الـعصــ ـــ ــ ــ  وإ�ـي ذاك ال�ــ

 

ــــھ   ـــ ــ ــ ــــنــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــــم عــ ـــ ــ ــ ــــد هــ ـــ ــ ــ ــــان واحــ ـــ ــ ــ ــــل زمــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ  لــ

 “Her dönemde var bir eşsiz, o kişiler özüdürler o dönemin, bu kişi yalnızca benim, 

bu asırda.” 

Mürsiye’de doğmuş olan daha sonra birçok farklı ülke ve şehri dolaşan İbn Seb’în 

(ö. 669/1271)’in vahdeti mutlaka öğretisinin şiirlerine yansıdığı görülmektedir:851 (basit) 

ـــــھ ـــــائــ ــــص فــ ــــــاخــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� شــ ــ ــــص �ــ ــقــ ــ ــــــور  أنــ ــ ــ ـــ ــ ــ الصــ  

 

ـــاــن مـن  ــــر  �ــ ـــ ــ ــ بصــ ــــــأن يـُ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــور  �ـ� الله شــ ـــ ــ ــ الصــ  

 
ـــــري  ــ ـــــا وطــ ــ ــهــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعضــ ــ ـــــن �ــ ــ  مــ

ٌ
ـــــة ــ ـــــلــ ــ ـــــمــ ــ ـــــھ جــ ــ  لأنــ

 

ــــل   ــ ــــھبــ ــ ــــ�ــ ــ ــــ�ــ ــ ــــھ كــ ــ ــــونــ ــ ــــل �ــ ــ ــــھ بــ ــ ــــونــ ــ ــــھ �ــ ــ ــأنــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 
رر  ــَّ ـــ ـــ ــ ــ ـــــتَ �ــ�: ذا الــنــفــع �ــ� الضــ ـــــھ فــلــم قــلــ  إيــ

 

ــــرُه  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ بصــ
ُ
ــأ ـــ ــ ــ ــھ فــ ـــ ــ ــ ــي إيــ ـــ ــ ــ ــرَ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــأبصــ ـــ ــ ــ ــھ! فــ ـــ ــ ــ  إيــ

 “Kim Allah’ın şanını farklı suretlerle görüyorsa, o aslında en düşük suretlerde de 

mevcuttur,  

Onun şanı onun varlığıdır, onun varlığı ise onun özüdür, zira o bütün suret 

parçalarının toplamıdır,  

Sus! O beni görür ben onu, Sus! Neden : “faydalı bir şey zarar içinde olur mu?” 

dersin?” 

Ebu Medyen (ö. 601/1203)’in ekolünün devam ettiği medreselerde eğitim gören 

ve İbn Seb’în’in talebelerinden biri olan Ebu’l-Hasan eş-Şüşterî (ö. 668/1270) de 

dönemin önemli sûfî şairlerinden biridir. 610 (1212) yılında İkab savaşı kaybedildikten 

sonra dünyaya gelmiş olan şair aynı zamanda dönemin Mâlikî fakihlerinden biridir. 

Yaşadığı dönem Muvahhidler’in çöküş dönemidir. İbnü’l-Arabî’nin etkisi sonucu vahdeti 

vücud ve İbn Seb’în’in etkisi sonucu vahdeti mutlaka düşünceleri şiirine nüfuz etmiştir.852 

İbn Seb’în’e hayran olan şair bazı şiirlerinde kendisini “onun kulu” olarak 

 
849  el-Evsî, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 222.; M. Jesus Rubiera Mata, Liteature 

Hispanoarabe, s. 133. 
850  Dîvânu İbni’l-Arabî, (şrh. Ahmed Hasan Besic), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1996, s. 46. 
851  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 360. 
852  Dîvânu’ş-Şüşterî, s. 7-13 



203 
 

nitelendirmektedir.853 Hem klasik şiir formunda hem de müveşşah ve zecel olarak 

şiirlerini inşad etmiştir. Şiirlerinden birisi şöyledir:854 (tavil) 

ــــر ـــــدهــ ـــــان ولا الــ ــــزمــ ـــــت الــ ــــحــ ـــــدرج تــ ــــم أنــ ــــلــ  فــ

 

ــــِ   ـــــد �ــ ــــقــ ــــرلــ ــــقــ ــــفــ ــــرد والــ ــــجــ ــــتــ ـــــالــ ـــــا بــ ــــبــ جــ ــــُ ـــــت �ــ �ــ  

 
ـــــالـــــم ا�ـــــخـــــلـــــق والأمـــــر ـــــا عـــــن عــ ـــــتُ �ـــــ�ــ  فـــــغـــــبــ

 

  
ٌ
ــة ــ ــ ــحــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــي نــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــاءت لــ ــ ــ   وجــ

ٌ
ــة ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ دُســ

ُ
ــ ــ ــ قــ  

 
ــــــدُ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا الـقصــ ـــــر إلا الـ�ـ�كُ  ومــ ـــ ــ ــ لـلـطـي والـنشــ  

 

ـــــتُ   ــو�ــ  �ِ  طــ
َ
ــــــاط ــ ــ ـــ ــ ــ   ســ

َ
ــي � ــطــ ــ�ــــون والــ ــــرهُ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ  

 “Tecerrüd ve fakr ile  benliğimi kaybettim, artık zaman ve mekan dışındayım,  

Kalbime  kutsi bir soluk geldi, onunla mülk ve meleküt aleminden çıktım,  

Varlık yaygısını dürdüm, dürmek aslında onu açmaktır. Maksat ise aslında hem 

dürmeyi hem açmayı terketmektir (terki terktir).” 

 Bu dönem sosyal ve siyâsî gelişmelerin de etkisi ile dinî muhtevaya sahip şiir 

büyük bir gelişme göstermiştir. el-Martilî, İbnü’l-Cennân, İbn Habbâze, İbnü’l-Arabî, eş-

Şüşterî gibi Endülüs dinî şiirin çok önemli isimleri bu dönemde yaşamıştır. Ancak 

gelişimin muhteva bakımından olduğunu vurgulamak gerekir. Zira bu konu üzerine 

yazılan şiirlerin görüntü itibariyle manzum bir görüntüye sahip olmalarına rağmen duygu 

ve şiir birlikteliği açısından zayıf oldukları görülmektedir. Bu durumun özellikle öğüt ve 

nasihat içerikli zühd şiirlerinde derin bir şekilde hissedildiği ifade edilebilir. 

İ. Kadın Şairler 

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde kadının toplumdaki konumu dikkate 

değerdir. Dolayısıyla kadınların edebî yönlerinden de söz edilebilir.855 Endülüs’te 

kadınların fetih yıllarından itibaren ilmî çevreden kopmadıkları ifade edilmektedir. el-

Merrakûşî, X. yüzyılın sonlarında Kurtuba’da yüz yetmiş kadının kûfî yazı ile mushaf 

yazımı yaptıklarından bahsetmektedir.856 Tavâif döneminden itibaren kadınların siyaset 

ve sosyal hayatta daha etkin hale geldikleri bilinmektedir. Bunun sonucunda edebî ürün 

verme noktasında da önemli gelişmelerden söz edilebilir.857 Kadın şairler, erkekler 

 
853  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 367. 
854  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, IV, 174. 
855  Ayrıntılı bilgi için bkz. Ömer İshakoğlu, “Endülüs Arap Edebiyatının Gelişmesinde Kadın Şairlerin 

Rolü”, Nüsha Şarkiyat Araştırmaları Dergisi, c. XVII, S. 45, ss. 149-172. 
856  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 267. 
857  Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 373-374. 



204 
 

tarafından tertip edilen edebiyat meclislerine katılabildikleri gibi kendileri de bu tür 

toplantılar düzenleyebiliyorlardı.858 

 Endülüs’ün ilk dönemlerinde Hassâne ve Vellâde gibi isimler, şairler arasında 

zikredilmektedir. Ancak bu isimlerin gerçek anlamda şair olduklarını söylemek güçtür. 

Zira bu isimlerden günümüze ulaşan edebî ürün sayısı yok denecek kadar azdır. Ancak 

özellikle Muvahhidler dönemi ile bu durumun değiştiği ve birçok kadın şairin yetiştiği 

görülmektedir. Bu durum muhtemelen Berberî kabilelerdeki kadının daha özgür olması 

ile ilgili olabilir. Zira bu kabilelerde kadınlar kabile ile ilgili birçok tartışmaya ve 

münazaraya katılabiliyorlardı. Arap kabilelerde bu durumu görmek neredeyse mümkün 

değildi.859 Bu olgunun en bariz tezahürü Gırnata’nın emiri Osman b. Abdülmü’min’in 

veziri olan Ebu Ca‛fer b. Saîd ile aşk yaşayan Gırnata’nın üst tabakasından  Berberî asıllı 

Hafsa binti el-Hacc er-Rekuniyye (ö. 586/1191)’de görülebilmektedir. Gırnata’da 1135 

yılında doğduğu tahmin edilen Hafsa, Bu dönem kadın şairlerin en üstünü olarak kabul 

edilir.860 Abdülmü’min ailesinin kadınlarına öğretmen olarak seçilmiş olan Hafsa’nın 

sevgilisinin de şair olması ilişkinin doğrudan şiirlere yansımasını sağlamıştır.861 

Sevgilisini ziyarete gittiğinde onunla görüşemeyince istiarelerle dolu şu beyitleri yazıp 

gönderir:862 

عٌ  ــِ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ طــ ــُ ــ ــ ــ ــــت مــ ــ ــ ــــحــ ــ ــ ــــھ تــ ــ ــ حــ ــْ ــ ــ ــ نــ ــُ ــ ــ ــ ــ ــــ جــ ــ لــ ــِ ــ ــ ــ ــــلاللــ ــ ــ هــ  

 

ــــزال  ـــ ــ ــ ــغــ ــ ـــ ــ ــ ــدِ الــ ــ ـــ ــ ــ يــ ــِ ــ ـــ ــ ــ ــــجــ ـــ ــ ــ ــــى بــ ـــ ــ ــ ــــد أ�ــ ـــ ــ ــ ــــر قــ ـــ ــ ــ  زائــ

 

 

 

ــــاب ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــوقُ  ورضــ ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ تَ  يــ
ْ

ــ ـــ ــ ــ نــ ــِ ـــ ــ ــ ــ� بــ ـــ ــ ــ ــدوا�ــ ـــ ــ ــ الــ  

 

ـــــاظٍ   ــــحــ ــــ�ــ ــــن بــ ــــر  مــ ـــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلَ  �ــ ـــــابــ ـــــت بــ ــــغــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 
ــــذا ـــ ــ ــ ــــرُ  وكــ ـــ ــ ــ ــغــ ــ ـــ ــ ــ ــثــ ــ ـــ ــ ــ ـــحُ  الــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا�ــ ـــ ــ ــ ــــ�  فــ ـــ ــ ــ ــــلآ�ــ ـــ ــ ــ لــ  

 

ــحُ   ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــف�ــ ــ ــــوردَ  يــ ــ ــا  الــ ــ ــ ــــوى  مــ ــ ــــھ حــ ــ ــنــ ــ ــ ــــدٌّ  مــ ــ خــ  

 “Ceylan boyunlu ve gecenin karanlığında hilâl gibi parlayan bir ziyaretçi geldi,  

 
858  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 46. 
859  M. Jesus Rubiera Mata, Liteature Hispanoarabe, s. 129-130.  Ayrıca bkz. Şevki Dayf, Târîhu’l-

Edebi’l-Arabî, s. 268-270. 
860  Muntasır Reysuni, eş-Şi‛ru'n-Nesevî fi'l-Endelüs, Dârü Mektebeti’l-Hayât, Beyrut, 1978, s. 119-120. 
861  Yaşadıkları bu aşk, Osman b. Abdülmü’min’in de Hafsa’ya aşık olması ile sıkıntılı bir sürece girmiştir. 

Osman, bir gün Hafsa’ya: “Şu siyah adamda ne buluyorsun. Sen iste köle pazarından ondan daha iyi 
olan on kişi satın alayım” diyerek bu ilişkiye olan bakışını ifade etmiştir. Daha sonra Ebu Ca‛fer’i 
h.559 yılında fırsatını bularak öldürtmüştür. Hafsa tüm baskılara karşın Osman’a istediği sevgiyi 
vermemiş ve yas tutarak devamlı siyah elbise giymiştir. Bu aşk, Tavâif döneminde yaşayan İbn 
Zeydun ve Vellâde binti el-Müstekfî arasındaki aşka benzetilmiştir. Hafsa’nın şairlik yönü daha ileri 
düzeyde olmasına rağmen Vellâde’nin daha fazla bilinir olması muhtemelen onun sosyal konumu 
(Halife el-Müstekfî’nin kızı)  ile ilgilidir. Hafsa, Merakeş’te h. 586 yılında vefat etmiştir.  Bkz. 
Reysuni, eş-Şi‛ru'n-Nesevî fi'l-Endelüs, s. 131. 

862  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 179. 



205 
 

Babil sihri ile büyülenmiş gözlere ve şaraptan daha tatlı tükürüğe sahip birisi,  

Güllerin kusurlarını ortaya çıkaran yanak ve serapları kıskandıran ağız sahibi.” 

Sevgilisini ziyaret ederek onda oluşturduğu coşkuyu anlattığı  ve bir kadın olarak 

kendini “aşık” yerine koyup yeni bir tarz benimsediği ve tevriyelerle süslediği beyitleri 

şu şekildedir:862F

863 (vafir) 

ـــــل ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــدًا يــ ــ ــ ـــــي أبــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ــــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا �شــ ــ ــ ـــــ� مــ ــ ــ  إ�ــ

 

ـــــي  ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ــ ـــ ــ ــ ـــــإن قــ ــ ـــ ــ ــ ـــــزور فــ ــ ـــ ــ ــ  أزورك أم تــ

 

 

 

 
َ

ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ  وفــ
َ

ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلٌّ ظــ ــ ـــ ــ ــ ـــــي ظــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل رع ذؤابــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــ ــ ــ لــ  

 

ــــذب زُ  ــ ــ ـــ ــ ــ ــورد عــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــري مــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ غــ
َ

ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــثــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ لالفــ  

 
ــــل إذا  ــ ـــ ــ ــ ــــيــ ــ ـــ ــ ــ قــ

َ
ــــ ــ ـــ ــ ــ ــــي المــ ــ ـــ ــ ــ ــــك �ــ ــ ـــ ــ ــ ــــيــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� إلــ ــ ـــ ــ ــ وا�ــ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ـــــتَ  ــ لــ ـــــَّ ــ ـــــد أمــ ــ ـــ ــــ وقــ ـــــ�ــ ــ ـــــظــ ــ ـــــ� ىأن تــ ــ ـــــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ وتضــ  

 
ــا  ــ ــ ــة يــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــثــ ــ ــ ــن بــ ــ ــ ــاؤك عــ ــ ــ ــل – إبــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــمــ ــ ــ - جــ  

 

ـــــل   ــ ـــــيــ ــ ـــــمــ ــ ـــــا جــ ــ ـــــمــ ــ ـــــواب فــ ــ ـــــجــ ــ ـــــا�ــ ــ ل بــ ِ
ـــــّ ــ ـــــجــ ــ ـــــ�ــ ــ  فــ

 “Ben mi ziyaretine geleyim sen mi geleceksin? Kalbim her daim senin 

arzularına meyillidir,  

Ağzım senin için tatlı bir kaynak, saçlarım senin gölgen ve gölgeliğin, 

Susuzluğunu gidermek ve seni dinlendirmektir isteğim, kabul ettiğini bildirirsen,  

Cevabını hızlı ver. Senin “Büseyne”yi küçümsemen güzel değil, Ey güzel!” 

Bu beyitler İbn Saîd’e ulaşınca o, şu beyitler ile cevap vermiştir:864 (seri) 

ـــــل ـــــيــ ــبــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدتُ الســ زُورُوا إن وجــ
َ

ـــــ نْ تــ
َ
ـــــنْ أ  عــ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
ٌ
ة ــــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ْ�ضــ ــَ ـــ ــ ــ ـــــي �ــ ــ ــ ـــــا دام �ــ ــ ــ ـــــم مــ ــ ــ كــ

ُّ
ــ ـــ ــ ــ لــ ــِ ـــ ــ ــ جــ

ُ
 أ

 
ـــــل ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ــمِ الــ ــ ــ ــ يــ ـــــِ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ

َّ
ــن ــ ــ ــ ــبُّ الــ ــ ــ ــ ــزُورُه هــ ــ ــ ــ  يــ

 

 

ــــا  ــ ـــ ــ ــ ــــمــ ــ ـــ ــ ــ ــــنــ ــ ـــ ــ ــ ــــكــ ــ ـــ ــ ــ ارًا ولــ ــــروضُ زَوَّ ــ ـــ ــ ــ ــــا الــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 “Takatim oldukça sanadır hürmetim, bir yol bulursam olacak ziyaretim,  

Bahçeyi ziyaret edemez herkes, ancak hayat veren bir meltem esintisi.” 

Aşkını ifade etmede onun kadar cesuru ve ifadelerini onun kadar açık ifade eden 

kadın şair neredeyse yoktur.865 Bu beyitler bu olgunun göstergeleridir:866 (vafir) 

ــان  ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــك والمــ ــ ـــ ــ ــ ــانــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــن زمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــك ومــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ومــ

  

 

 

 

 

 

 

 

 

ـــارُ   ــ ــ ــــي أغــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــيْ رقــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــن عــ ــ ــ ـــك مــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ عــ  

 

 
863  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 178.; Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 224. 
864  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 166. 
865  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 225. 
866  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 176. 



206 
 

ــــــي ــ ــ ــا�ــ ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ــا كــ ـــ ــ ــ ــة مــ ـــ ــ ــ ــامــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ــقــ ـــ ــ ــ ــوم الــ ـــ ــ ــ ــ� يــ ـــ ــ ــ  إ�ــ

 

ــــــي  ــ ــ ــــــو�ــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــ� عــ ــ ــ ــــــك �ــ ــ ــ ــــــأتــ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ ــــــي خــ ــ ــ ــــــو أ�ــ ــ ــ  ولــ

 “Kıskanırım seni ben, kıskanırım gören gözden, senden, zamanından ve yaşadığın 

mekandan,  

Seni kıyamete dek gözlerimde saklamış olsaydım, bu bana yetmezdi.” 

İbn Saîd, Hafsa’ya onunla ağaçlıklar altında geçirdiği bir geceyi tasvir eden bir 

şiir yazıp hayata dair iyimser düşüncelerini iletince o, aşığına hayal alemini bırakıp 

gerçeğe dönmesini telkin eden şu beyitleri yazar:867 (tavil) 

دْ  ــــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحَســ لَّ وا�ــ ــِ ـــ ـــــغــ ـــــا الــ ــنــ ـــ ـــــدَى لــ ـــــھ أبــ ــنــ ـــ ـــــكــ  ولــ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ـــــا  نــ ــِ ـــــلـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاضُ بـــــوَصــ رَّ الـــــر�ــ ـــــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا ســ  لـــــعـــــمـــــرك مــ

 
دْ  ــَ ــ ــ ــ ا وَجــ

َ
ــِ ــ ــ ــ ــريُّ إلا لمــ ــ ــ ــ مــ ــُ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ دَعَ الــ ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ولا صــ

 

ــــاولا   ــ نــ ــِ ـــ رْ�ــ ــُ ـــ ـــــقــ ا لــ ــً ـــ ـــــاحــ ــيــ ـــ ـــــرُ ارتــ ــ�ــ ـــ ــ�ــ ـــ قَ الــ ــَّ ـــ ــــفــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 
دْ 

َ
ــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ شــ ـــــرَّ ـــــالــ ـــــن بــ ـــــواطــ ـــــل المــ ـــــ� �ــ ـــــو �ــ ـــــا هــ ـــــمــ  فــ

 

ـــــھ   ــــلــ ـــــت أهــ ـــــذي أنــ نَّ الــ
َّ

ــــ ــــظــ ـــــنْ الــ ــ ــ ـــ ــ ــ حســ ــــُ ــــلا تــ  فــ

 
دْ  ــَ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا رَصــ ـــــا تـــــ�ـــــون لـــــنــ يـــــمــ

َ
ــوى كـــــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لأمـــــرٍ ســ

 

ھ  ـــــَ ـــــدى نـــــجـــــومــ قَ أبــ
ُ

فـــــ
ُ
ـــــذا الأ تُ هــ

ْ
ـــــ لــ ـــــا خـــــِ  فـــــمــ

 “Yemin olsun ki, bahçe bizim buluşmamızla mutlu olmayıp bize kin ve nefret 

gösterdi,  

Nehir, bize yakın olduğu için memnuniyetle akmadı, kumru istekle uçmadı, 

Hep yaptığın gibi iyimser olma, her yerde sağduyu yoktur,  

Bizi gözetlemek dışında yıldızların bu ufukta görüneceğini de sanmıyorum.” 

Diğer kadın şairlerden bazıları ise Ümmü’l-Kiram, Ümmü’l-Alâ binti Yusuf, 

Nezhûn el-Kelaî  (ö. 560/1165), Hamdûne (Hamda) binti Ziyâd, Ümmü’l-Hena, Esma el-

Âmiriyye gibi isimlerdir.868  

Ümmü’l-Kiram, Denialı bir gence aşık olmuştu. Semmâr diye bilinen bu genç 

yakışıklı biriydi. Bu gencin karanfil satıcısı veya çivi yapan bir demirci olduğu tahmin 

edilmektedir. Ümmü’l-Kiram’ın bu gence dair aşkını ifade ettiği beyitleri şu şekildedir:869 

(seri)  

 
867  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 218. 
868  Ayrıntılı bilgi için bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 166 ve sonrası.; Reysuni, eş-Şi‛ru'n-Nesevî fi'l-

Endelüs, s. 135 ve sonrası. 
869  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 170. 



207 
 

ــــا  ــ ـــ ــ ــ ــــمــ ــ ـــ ــ ــ ھ مــ ــــْ ــ ـــ ــ ــ تــ ــــَ ــ ـــ ــ ــ نــ ــــَ ــ ـــ ــ ــ ــ ــــ جــ ـــ ــ ــ ــــوعــ ــ ـــ ــ ــ  لــ
ُ
ــــبِّ  ة ــ ـــ ــ ــ ــــحــ ــ ـــ ــ ــ ا�ــ  

 

ـــــا   ــ ــــرَ  يــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعْشــ ــ ـــــاس مــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــوا ألا  الــ ــ بــ ــَ ـــ ــ ـــــجــ ــ ـــــا�ــ ــ فــ  

 
ـــــن ـــ ــ ــ ـــــھ مــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ـــ ــ ــ فــ

ُ
ـــــوِي  أ ـــ ــ ــ لــ ــُ ـــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ـــ ــ ــ �بِ  الــ

ُّ
ــ ـــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ـــ ــ ــ لــ  

 

ــــولاه ـــ ــ ــ ــــم لــ ـــ ــ ــ ــــ�ل  لــ ـــ ــ ــ نــ ــــُ ـــ ــ ــ ــــدر  يــ ـــ ــ ــ ــــبــ ـــ ــ ــ ــــ� بــ ـــ ــ ــ �ــ ــــدُّ ـــ ــ ــ الــ  

 
ــي ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــارقــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ھُ  فــ ــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ عــ ــَ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا�ــ

َ
ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ي تــ ــــــِ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ قــ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ــــي ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن حســ ـــ ــ ــ ــــمــ ـــ ــ ــ ــــواهُ، بــ ـــ ــ ــ ــــو  أهــ ـــ ــ ــ ــــھ  لــ ـــ ــ ــ أنــ  

 “Ey insanlar! Bakın da bu aşk ateşinin ne ettiğini görün,  

O aşk olmasaydı, yüksek dolunaylardan toprağın üstüne düşmezdim,  

Sevdiğim kişi bana yeter, eğer o beni terkederse kalbim de gider ardından.” 

Nezhûn, güzelliği ile bilinen bir kadındı. Ünlü hiciv şairi el-Mahzûmî’den eğitim 

almıştır. Ancak daha sonra hocasını birçok şiirinde hicvetmiştir.870 Şiirleri ahlâkî yönden 

eksik olarak değerlendirilir.871 Sert hiciv şiirlerinin yanı sıra gazel temalı şiirleri de vardır.  

Hamdûne’nin de yazdığı bir gazeli bulunmaktadır. Klasik gazeldeki teşbih ve istiareleri 

bolca kullandığı beyitleri şu şekildedir:872 (vafir) 

وادي  ـــــَ ـــ ــ ــ ـــــار بــ ـــ ــ ــ ــن آثــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحســ ـــ ــ ــ ـــــ� ا�ــ ـــ ــ ــ ـــــھ �ــ ـــ ــ ــ  لــ

 

ــوادي  ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــراري بــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــع أســ ــ ــ ـــ ــ ــ ــدمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاح الــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أبــ

 
ـــل وادي ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  بــ

ُّ
ـــرف ــ ــ ـــ ــ ــ ـــن روض يــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ومــ

 

ــــل روض  ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــوف بــ ـــ ــ ــ ــــطــ ـــ ــ ــ ــــر يــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــن �ــ ـــ ــ ــ  ومــ

 
ي  ِ

ــّ ـــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــا لــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــــد  لــ ــ ـــــت وقــ ــ ــبــ ـــ ــ ــــلــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــؤادي ســ ــ فــ  

 

ـــــس  ــ ــ  أ�ــ
ُ
ـــــاة ــ ــ ــهــ ـــ ــ ــ ـــــاء مــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــــظــ ــ ــ ـــــن الــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــن بــ ــ ــ  ومــ

 

 
“Gözyaşlarım içimdeki sırlarımı ifşa ediyor, (ama) onun gizlenemeyecek 

güzellikleri var, 

(Sanki o) bahçeleri çevrelemiş bir nehir, vadide parlayan bir bahçe,  

Ceylanlar arasında bir yaban sığırı,873 aklım onda kalmış kalbim ise onun esiri.” 

Meriyye kadısı İbn Atiyye’nin kızı olan Ümmü’l-Hena’nın ise sevgilisinin onu 

ziyaret edeceğini haber verdiği bir mektup aldığında sevincini ve sevincinden dolayı akan 

göz yaşlarını samimi bir şekilde anlattığı beyitleri şu şekildedir:874 (kamil) 

ــــــزان  ــ ــ ــــــ� أحــ ــ ــ ــــــرح و�ــ ــ ــ ــــــ� فــ ــ ــ ــــــن �ــ ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــــــكــ ــ ــ ــبــ ــــ ــ ــ  تــ

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ــنُ   ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــاعــ ــ ــعُ  يــ ــ ــ ــــدمــ ــ ــــار الــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــادة صــ ــ ــــدك عــ ــ ــنــ ــ ــ عــ  

 

 
870  Muhammed et-Tuncî, Mu’cemu A‛lâmi’n-Nisâî, Dârü’l-İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut, 2001, 175. 
871  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 121. 
872  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 288. 
873  Bu benzetme gözlerinin büyüklüğüne ve güzelliğine işaret eder. 
874  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 292. 



208 
 

ـــوعَ  ــ ــ ـــدمــ ــ ــ ـــ� الــ ــ ــ ـــران  ود�ــ ــ ــ ـــجــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــة الــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ لــ  

 

ـــــھ  ـــــائــ ــقــ ــ ــوم لــ ــ ــــــر يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبشــ ــ ـــــالــ ــ� بــ ــ ــ�ــ ــ ــبــ ــ ــقــ ــ ــــــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ  فــ

 “Gözlerim! Gözyaşı dökmek senin adetin oldu, ister hüzün olsun ister sevinç. 

Kavuşma gününü neşe ile karşıla, yaşlarını ayrılık gecesine sakla.” 

Dönemin kadın şairlerinden birisi de Kasmûne binti İsmail el-Yehudî’dir. 

Babasının Gırnata emirinin veziri olduğu ifade edilmektedir.875  Dolayısıyla Gırnata’da 

yetişmiş olmalıdır. Kasmûne’nin müveşşahları olduğu ifade edilir.Evlenme konusunda 

sıkıntı yaşayan Kasmûne, bir gün aynanın karşısına geçtiğinde şu beyitler ağzından 

dökülür:876  (tavil) 

ـــدا  ــ ــ ـــا يــ ــ ــ ـــهــ ــ ــ ـــدُّ لــ ــ ــ ـــمــ ــ ــ ـــانٍ يــ ــ ــ ــــتُ أرى جــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ولســ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ـــــا  ــهــ ـــــافــ ــطــ ـــــا قــ ــ�ــ ــ�ــ ـــــان مــ ـــــد حــ ــــــة قــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أرى روضــ

 
ــردا ــفــ ـــــھ مــ يــ ِ

ــّ مــ ــَ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ
ُ
ـــــا إن أ ـــــذي مــ ــى الــ ــقــ ــبــ  و�ــ

 

ـــ ــــ  ــ ــ ــــ�ي الشــ ـــ ــ ــ ا يم�ــ ــفـــــً ــ ـــ ــ ــ عـــــابـ ــــفوا أســ ــيَّ ــ ـــ ــ ــ اب مضــ  

 “Olgunlaşmış bir bahçe görüyorum, kimse koparmaya yeltenmiyor,  

Eyvahlar olsun geçip giderken gençliğim, geriye kaldı sadece yalnızlığım.” 

Bu dönem şair sayısının artması ve kadının toplumdaki yerinin olumlu bir noktada 

olması sonucunda “şair” hüviyetindeki kadın sayısında artış yaşanmıştır. Bu kadın 

şairlerin daha çok gazel içerikli şiirlerinin kaynaklarda günümüze ulaştığı görülmektedir. 

Nezhûn gibi bazı şairlerin hicivleri de kaynaklarda yer almaktadır.  

IV. KASİDENİN ŞEKİL ÖZELLİKLERİ 

Önceki kısımda konu ve içerik yönünden incelenen dönem şiiri, dil, mûsiki gibi 

özellikleri itibari ile incelenecektir.  

A. İçerik Özellikleri 

Örnekleri verilen şiirler incelendiği taktirde şiirin içeriğine dair bazı özellikler öne 

çıkmaktadır. Dönem şiirinin içeriğinden birkaç madde ile bahsedilebilir.877  

 
875  Casım Yasin ed-Derviş, A‛lâmu Nisâi’l-Endelüs, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, ty., s. 263.  
876  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 530.; Reysuni, eş-Şi‛ru'n-Nesevî fi'l-Endelüs, s. 104-105.; Kacce, 

Mehattât Endelüsiyye, s. 197. 
877  Atîk, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 159-163.; Muhammed Hâmid Şerif, Muhâdarât, s. 49-52. 



209 
 

a. Şiirlerde tabiatın tartışılmaz bir hâkimiyeti söz konusudur. Neredeyse şiir yazılan 

bütün konulara tabiat unsurlarının yansımış olması bu olgunun bir tezahürüdür. Yanı 

sıra üzerine şiir nazmedilmemiş bir tabiat ögesi bulmak da zordur 

b. Endülüs şiirinin en bariz özelliği anlamlarında müphemlik olmaması ve kolay 

anlaşılır olmasıdır. Birkaç şair dışında neredeyse bütün şairlerin şiirlerinin temel 

özelliği kolay olmalarıdır. Şiirlerinin anlaşılması en zor şairlerden birisi İbn 

Hafâce’dir. 

c. Dönem şiirlerindede derin anlamlar yerine daha yüzeysel anlamlara vurgular 

yapılmıştır. Mersiye gibi hayatın ve ölümün sorgulanması temelli şiirlerde dahi tam 

anlamıyla felsefî bir yapının olmadığı ifade edilebilir.  

d. Mübalağadan uzak olması yine bu dönem şiirinin temel özelliklerinden biridir. Buna 

karşın vatan özlemi çekilen bazı şiirlerde mübalağa unsurları görülmektedir. 

e. Şiirlerde tabiatın tartışılmaz bir hâkimiyeti söz konusudur. Neredeyse şiir yazılan 

bütün konulara tabiat unsurlarının yansımış olması bu olgunun bir tezahürüdür. Yanı 

sıra üzerine şiir nazmedilmemiş bir tabiat ögesi bulmak da zordur.  

f. Doğu’ya göre daha duygusal bir içeriğe sahip olması. Bilhassa çöküş döneminde 

yazılan yardım isteme şiirlerinde bu duygu yoğunluğu çok açık şekilde görülür. 

Endülüs şiirini “romantizm” akımının derinden hissedildiği bir şiir olarak tavsif etmek 

de mümkündür. Bu duygusal hava, İbn Hafâce, İbnü’z-Zekkâk, İbn Bakî, Ümeyye b. 

Ebi’s-Salt, İbnü’l-Lebbâne, A‛ma et-Tutaylî ve İbn Mücber gibi birçok şairin 

şiirlerinde hissedilebilir.878 

g. Endülüs şiirinde Doğu şiirine nazaran daha az belâgat sanatlarını kullandığı 

görülmektedir . Doğu şiiri daha akli ve düşüncesel bir döngü üzerindedir. Bu durum 

Endülüs şiirinde daha az görülür. Endülüslüler genel anlamda samimi ve duygusal 

şiirleri severlerdi.879  

h. Dinî muhtavanın şiire nüfuz etmesi ve propaganda aracı olması. Bilhassa 

Muvahhidler tarafından propaganda ve cihada teşvik aracı olarak değerlendirilmiştir. 

 
878  Muhammed Zekeriya İnanî, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî, Dârü’l-Ma‛rife el-Câmiiyye, İskenderiyye, 

1999, s. 132-133. 
879  Bu çerçeve Endülüslü bir ihtiyarın şu sözü dikkate değerdir: “İki şey konusunda nefsime hakim 

olamıyorum; güzel bir yüze bakmak ve samimi bir şiir dinlemek.” Bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 
403.; Henri Peres, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, s. 63. 



210 
 

Ebu Yakup Yusuf’un emriyle filozof İbn Tufeyl’in kasidesi bunun güzel bir 

örneğidir.880 

i. Tarihî olayları anlatması. Muvahhidler döneminde birçok şairin halifelerle yakın ilişki 

içinde olması siyâsî ve tarihî olaylara şahid olmasına ve onları kolayca aktarmasına 

olanak sağlamıştır. 

j. Şairlerin geniş hayal dünyası ve tasvir gücüne sahip olmaları: Hem eski edebî mirasın 

zihin dünyası üzerindeki etkisi hem de yaşadıkları coğrafya onların hayal dünyasını 

zenginleştirmiştir. 

Dönem şiirinde tasvir ile ilgili olarak kişileştirme, teşbih, istiare ve tahvir gibi 

sanat unsurları sıkça kullanılmıştır.  İbn Hafâce,881 İbnü’z-Zekkâk,882 İbn Hamdîs, İbn 

Vehbûn ve er-Rusâfî’nin tasvirleri önemli bir noktadadır. 

İbn Hafâce, beyan sanatlarını kullanarak dinleyiciyi hayal dünyasının peşinde 

sürükleme konusunda çok başarılıdır. Çok fazla süsleme, mübalağa ve kişileştirme 

kullanır. Kişileştirmeyi kullanmadığı şiiri neredeyse yoktur. Onun şiirlerinde tabiat 

hareket halindedir, cansız varlıklar konuşur ve eşyalar insan suretine bürünür. Daha önce 

de belirtildiği üzere bazen sanatları kullanma konusunda aşırıya kaçmış ve çok fazla 

anlamı bir araya getirip kapalılık oluşturduğu için eleştirilmiştir.883  

Dönemin şairlerinden er-Rusâfî’nin ise çok zarif ve ince bir tasvir üslubu vardır. 

Yeni tasvirler ortaya koyma konusunda başarılıdır. Ayrıca yeni anlamları da şiirlerinde 

görmek mümkündür. Şiirlerindeki hayali örgüye özellikle dikkat çekmiştir. Muasırları 

tarafından İbnü’r-Rûmî (ö. 283 /896)’ye benzetilmiştir. Dokumacı ve marangoz gençleri 

tasvir ettiği şiirleri bunun en güzel örnekleridir.884 

 
880  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, II, 479.  
881  İbn Hafâce aşırı tasvir kullandığı için eleştirilmiştir.  
882  İbnu’z-Zekkâk’ın şiirindeki en önemli unsurun tasvirler olduğu ifade edilir. İnce tasvirlere sahip 

şiirlerinde hüsnü ta’lillere sık sık başvurur. Asırlar boyu edipler tarafından şiirlerindeki tasvirler ve 
hayal dünyası övülmüş ve beğenilmiştir. Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 54-56. 

883  İbn Haldûn, Mukaddime, (thk. Abdullah Muhammed Derviş), Dârü Ya‛rub, Dımaşk, 2004, s. 527.; ed-
Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 126. 

884  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 343. 



211 
 

İbn Sehl, tasvir ve hayal dünyası açısından çok başarılı kabul edilmez. Onun 

şiirleri hakkında fikir sahibi olmak için birkaç kasidesini okumak yeterlidir. Üslubu 

etkileyici olmasına rağmen aynı manaları kullanmaya devam etmektedir.885 

İbn Sâre’nin de şiirlerinde tasvir unsurlarının az olduğu görülür. Belâgat 

sanatlarından daha çok  dinî  ve ilmî ıstılahların etkisi şiirlerinde kendisini hissettirir.886 

Aynı şekilde Safvan b. İdris ve Ebu’l-Mutarrif gibi isimlerin de şiirlerindeki tasvir ve 

hayal unsurları zayıf ve problemlidir.887 

B. Şiirlerde Edebî Unsurlar 

Şiirde, insanlar tarafından bilinen anlamlar ifade edilir. Ancak bu manalar, düzgün 

lafızlarla, zarif ve ince bir şekilde, doğru bir terkip içerisinde, nesir dilinden ve sokak 

dilinden farklı bir biçimde ifade edilmelidir. Bunun yanında duyguları etkileyecek bir 

ifade tarzına da sahip olmalıdır.888 Bu bağlamda şiirin, okuyanın ve dinleyenin duygu 

dünyasını harekete geçirecek niteliği çok büyük önem arzetmektedir. 

Endülüslü şairlerin, şiirlerinde kolay lafızlar seçtikleri ve terkiplerinin anlaşılır 

olması dikkat çeker. Şiirlerin dili, günlük hayatın diline yakınlaşmıştır. Bedi‛ sanatlarını 

ise ölçülü kullanmışlardır.888F

889 Her ne kadar yerel kültürlerin ve farklı olguların etkisiyle 

klasik kasideden farklı şiir türleri ortaya çıkmış olsa da şairlerin fasih Arapça kullanımına 

özen gösterdikleri görülmektedir. Batılı araştırmacılardan G. Gomez, Endülüslü şairleri 

“donuk şekilsel kalıp prangalarından” kurtulamamakla tavsif eder.889F

890 Diğer yandan 

şiirlerin samimi duygular, pırıltılı hayaller ve tınılı lafızlar içerdiği belirtilse de uzak 

manalar ifade etmeye yönelmemesi ve sanatları kullanmaya çok özen göstererek 

duyguları harekete geçirmede yetersiz kaldıkları gerekçesiyle “havai fişek” benzetmesi 

yapılmıştır.890F

891 

Doğru kelime ve lafızları kullanmanın yanında belâgat unsurlarının da şiirde 

kullanımı şairlik yeteneği açısından önemlidir. Mukabele, tıbak ve cinas gibi sanatlar 

 
885  Ahmed Dayf, Belâgatu’l-Arab, s. 228. 
886  Mustafa İvad el-Kerîm, İbn Sâre el-Endelüsî, s. 38. 
887  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VI, 254. 
888  Yusuf Hüseyin Bekkar, Binâu’l-Kasîde, s. 143-144. 
889  Abdulmunim el-Hafaci, Kıssatu’l-Edeb, Mektebetü’l-Maârif, Beyrut, 1962, s. 58.; Fevzi İsa, eş-

Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 330.  
890  Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 6. 
891  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 47.; Hanna el-Fahurî de aynı görüştedir. Bkz. el-Câmi‛, s. 945. 



212 
 

şiirin nağmeleri açısından ehemmiyete sahiptir. Teşbih ve istiare gibi sanatlar ise şairin 

hayal dünyasının sınırlarını göstermektedir. Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemi 

şairlerinin belâgat sanatlarını şiirlerinde bolca kullandıkları görülür. Bunlardan bazı 

örnekler verilecektir. İbn Hamdîs’in bir şiiri şöyledir:892 (tavil) 

ـــور  ــ ــ ـــ� ذ�ــ ــ ــ رْبِ و�ــ ــَّ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ْ�كِ الضــ
َ

ـــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــا لــ ــ ــ ـــاثــ ــ ــ  إنــ

 

ــــا   ــــا �� غمودهــ ــــتْ بيضُ الظبــ ــــبحــ ـــ ــ ــ ــــد أصــ  لقــ

 
ــور  ـــ ــ ــ ــجــ ـــ ــ ــ ـــــورى و�ــ ــ ــ ــ� الــ ـــ ــ ــ ــرٌ �ــ ـــ ــ ــ ــدلُ دهــ ـــ ــ ــ ــعــ ـــ ــ ــ  ويــ

 

ــا   ــ ـــ ــ ــ ورنــ ــُ ــ ـــ ــ ــ مــ
ُ
ــــور أ ـــ ــ ــ ــــلأمــ ـــ ــ ــ ــا لــ ــ ـــ ــ ــ ــــلافــ ـــ ــ ــ ــــ�ء خــ ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ  تــ

 
ــــــدور  ــ ــ ــــــ�وج تــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــ� الــ ــ ــ ــــــدراري �ــ ــ ــ ــــــر الــ ــ ــ  وزُهــ

 

ــــھ  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ض أمســ
َ

ـــ ــ ــ ـــاقــ ــ ــ ـــنــ ــ ــ ـــوم يــ ــ ــ ـــ� يــ ــ ــ ـــأس �ــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ  أتــ

 “Erkek olan kılıçların beyaz kenarları, çarpışmayı bıraktığı için kınında 

kadınlaştı, 

İşlerimiz, hayatın durumundan farklı gidiyor, zaman insanlara bazen adaletli 

bazen zalimce davranıyor.” 

Şair, ilk beyitte (إناث ) ve ( ذ�ور) kelimeleri arasında tıbak, ikinci beyitte ( مور الأ ) ve 

مُور )
ُ
 kelimeleri arasında tıbak (يجور ) ve (�عدلُ ) ,kelimeleri arasında nakıs cinas (أ

bulunmaktadır. 

Cinas sanatının kullanımına dair İbn Hafâce’nin şu beytine bakılabilir:893 (seri) 

ــِ  ـــ ــ ــ ـــــاطــ ــ ــ ِ عــ
ــــّ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاس الصــ ــ ــ ـــــفــ ــ ــ ـــــلار أنــ ــ ــ ـــــاطــ ــ ــ ـــــا عــ ــ ــ بــ  

 

ــ ــــ  ــ ــ ــ ــــعــ ــ ــ ــــــُ لــ ــ ــ ــــــتــ ــ ــ  قــ
َّ

ــــــ ــ ــ ــــــلــ ــ ــ ــــــوى الــ ــ ــ ــــــَ ھ أحــ ــ ــ ــــــْ ى �ــ ــ ــ ا رً وَ أحــ  

 

 

 

“Onun koyu renkli dudaklarına, büyük gözlerine, çocukluk kokulu nefesine, 

sadeliğine vuruldum.” 

Beyitte şair (أحوى) ve (أحور) kelimeleri ve (عاطر) ile (عاطل) kelimeleri arasında 

nakıs cinas yapmıştır. 

Ebu’l-Mutarrif’in tıbak yaptığı bir beyti ise şöyledir:894 (kamil) 

ــالآن  ـــ ــ ــ ــ ـــفــ ــ ــ ــا يــ ـــ ــ ــ ــم بــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ــارهظــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــــلال �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ لضــ  

 

ـــــھ  ــ ــلــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــة لــ ــ ــ ــدايــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــالــ ــ ــ ـــــرق بــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــاـن �شــ ــ ــد �ــ ــ ــ  قــ

 

 

 
 

892  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 268. 
893  Divanıu İbni Hafâce, s. 248. 
894  Muhammed b. Şerife, Ebu’l-Mutarrif, s. 231. 



213 
 

“Önceden geceleri hidayet ile parlarken şimdi gündüzleri dalalet ile karanlığa 

bürünmüş.” 

Beyitte şair, (یشرق) ile (یظلم), (ھدایة) ile (ضلال) ve (لیل) ile (نھار) kelimeleri arasında 

tıbak yapmaktadır. 

Belâgat sanatlarını çok kullanan şairlerden birisi  el-A‛mâ et-Tutaylî’dir. Ona ait 

şiirlerden birisi şöyledir:895 (basit) 

دِي
َ

لـــــ
َ
َ�ى خ ــَ ــ ـــ ــ ــ دِي لا بـــــل ســ

َ
فَى جَلـــــ

َ
ا ن

ً
ــوْقـــــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

 

ــــم  ــنـــــكــ ــيـــ ــــــكٌ بـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدي وشــ ــنــ د عـــ
َّ

ـــــ ــلــ ــتـــــم فـــــخـــ نـــ ــِ  بـــ

 

 

 

ــي  ــ ــ ــدِ أ�ــ ــ ــ ــ� الأبــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــاقٍ عــ ــ ــ ــم بــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ــدي بــ ــ ــ ووجــ  

 

 

ـــــدا   ـــــم أبــ ـــــكــ ــنــ ـــ ـــــؤادي عــ ـــــو فــ ــلــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــات �ســ ــ�ــ ـــ ــ�ــ ـــ  هــ

 “Gittiniz… Ayrılığınızın hızı, içimde kuvvetimi yok eden ve aklımı esir alan bir 

özlem bıraktı.  

Ne de zor kalbimin sizi unutması! Size olan sevdam ebediyete kadar baki 

kalacak.” 

Birinci beyitte ( ديجل ) ve (خلدي) kelimeleri arasında nakıs cinas, ikinci beyitte 

  .kelimeleri arasında da yine nakıs cinas bulunmaktadır (الأبدِ ) ve (أبدا)

er-Rusâfî de bedi‛ sanatlarını şiirlerinde kullanan şairlerdendir. Mukabele sanatına 

yer verdiği bir beyti şöyledir:896 (basit) 

ــا         ــــوف يقرؤهــ ـــ ــ ــ ــــيف عُ و فســ ـــ ــ ــ ــانالســ ر�ــ  

 

 

ــــخْ من لم يُ   ـــ ــ ــ ــــيف مُ  �ــ ـــ ــ ــ  نحوهــــا والســ
ْ
 حِ تَ ل

ٌ
ف  

  “Kılıç kınında iken ona kulak vermeyen, kılıç çıplak hale gelince onu 

okuyacaktır.” 

Muvahhidler devrinin sonuna doğru şiirde sanatsal unsurları kullanım aşırıya 

gitmiş ve şiiri sevimsiz bir hale getirmiştir.897 er-Rundî’nin aşırıya giderek sağdan sola 

veya yukarıdan aşağıya doğru okunduğunda aynı beyitlerin oluştuğu şiirleri bu durumun 

açık örneklerindendir:898 

 
895  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 78.  
896  Dîvânu’r-Rusâfî, s. 130. 
897  er-Rakib, Şi‛ru’l-Cihâd fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 278.; Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-

Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 343. 
898  Ebu’l-Bekâ er-Rundî, el-Vâfî fî Nazmi’l-Kavâfî, Mektebetü Ebi Gâzî (Miknas), 4502, vr. 58a.; Benzer 

örnekler için bkz. Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 228-231. 



214 
 

ـــــراه ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــو�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ

 

ـــاذا  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــراه لمــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ

 
ـــــواه  ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــؤادي ســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

 

ـــــ�  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاذا ومــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لمــ

 
ــــراه ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� أن بــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إ�ــ

 

ـــؤادي  ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ� فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــو�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ

 
ـــــواه ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــراه هــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  بــ

 

ــــواه  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــراه ســ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  تــ

 

 
“Görürsün neden dönüp gitti anlarsın,  

Neden? Kalbimde ondan başkası yokken, 

Kalbim parçalanana dek dönüp gitti,  

Ondan başkasının kalbimi parçaladığını görürsün.” 

Aynı dönemde yaşamış olan Ebu Abdullah b. Hakim’in yazdığı şiir ise sağdan 

sola veya soldan sağa okunduğunda aynı ifadeleri yansıtmaktadır: 

ـــــا ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرشــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــم بــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــعــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وا�ــ

 

ـــــا  ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرب مــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إشــ

 

  
 “Bizimle iç ve ıslatmanın zevkinden faydalan.” 

Tek bir harfi bütün kelimelerde kullanma geleneği de dikkat çeken 

eğilimlerdendir. Bu durum şairler arasında bir güç gösterisi yarışına dönüşmüştür. İbnü’l-

Cennân’ın “ayın” harfini her kelimede kullandığı şu beyitleri bu durumun örneğidir:899 

(kamil) 

ـــــد ــ ـــــاعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــز صــ ــ ـــــعــ ــ ـــــدا �ــ ــ ـــــمــ ــ ـــــتــ ــ ـــــعــ ــ ـــــت مــ ــ ـــــعــ ــ  ورجــ

 

ـــــة  ــــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعصــ ـــــت �ــ ــنــ ـــ ـــــعــ ـــــا ظــ ــنــ ـــ ـــــا عــ ــنــ ـــ ـــــاعــ ـــــا ظــ  يــ

  
    “Bizi bırakıp giden kişi! Sen temiz bir şekilde gittin. Yüce bir şerefle geri döndün.” 

Bu dönem şiirinde kullanılan kelimelerin mahiyetinden de bahsetmek gerekir. 

Murâbıt dönemi şairlerinin üzerinde tabiat ile ilgili kelime ve kavramların önemli 

etkisinin olduğu görülmektedir. Ek olarak  dinî  ıstılahlar ve Doğu’ya ait isimler de dikkat 

çeker. Muvahhid şairinin sözcük dağarcığında ise tabiat unsurlarının etkisinin azaldığı 

söylenebilir.900 Doğu’ya ait isimler de yok olmaya yüz tutmuştur. Buna karşın savaş, din 

ve tasavvuf terminolojisi dönemin şiirini derinden etkilemiştir. Peygamber isimleri, 

 
899  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmil, III, 275.; Hem manzum hem mensur benzer birçok örnek için bkz. 

el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, III, 275-292. 
900  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 346. 



215 
 

yardıma çağıran ifadeler, imam ve mehdî  gibi kelimeler bu dönem şiirinde yoğun bir 

şekilde kullanılmıştır. 

C. Şiirde Vezin ve Kafiye 

Şiirde mûsiki ve nağmeler, kelime ve lafızlar kadar önemlidir. Kelimelerin 

oluşturamadığı etki nağmeler ile sağlanabilir. Kafiyelerin nağmeli ve uyumlu seslerden 

meydana gelmesi özellikle dinleyeni etkileme açısından özel bir işleve sahiptir. Ediplerin 

ifadesiyle şiir “Ruhu etkileyen ve kalbi harekete geçiren bir mûsikiye” sahip olmalıdır. 

Çünkü bir metni şiir formunda yazmak onun şiir olması için yeterli değildir. Bunun, 

kargaya tavus kuşunun tüylerini giydirmekten farkı olmayacaktır.901 Güzel nağmeli 

vezinleri bulmanın yanında uyumlu bir mûsiki oluşturacak kelime ve harfleri kullanmak 

şairin yeteneği ile ilgilidir. Bu özelliğine dikkat çekilerek vezin, şarap yapımında 

kullanılan mayaya benzetir ve mayanın, diğer maddeler olmadan bir öneminin 

olmadığının altı çizilir.902  

Dönem şairlerinin, kadim şiir vezinlerine bağlı kaldıkları görülür. Şairler, revi 

harfinden önceki harfin harekesine bağlı kalarak nağmeli ve mûsikili şiirler ortaya 

koymuşlardır. Bunun yanında vermek istedikleri duygu yoğunluğunu yansıtmak üzere 

revi harfinde belirli harfleri tercih etmişlerdir. Diğer taraftan iç mûsiki oluşturmak adına 

beyitler içerisinde ibarelerin, nida edatlarının, istifham edatlarının veya bir harfin 

tekrarına başvurmuşlardır. İbn Hamdîs’in şu beyti örnek olarak verilebilir:903 (tavil) 

ــــ� ــ ــــ�ــ ــ ــــي وأدمــ ــ ــــو�ــ ــ ــــ� ولــ ــ ــــرا�ــ ــ ــــي وإطــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وصــ

 

ـــــ�ـــــ�ي ومـــــوقـــــفـــــي  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقـــــ�ـــــي وإيـــــرا�ـــــ� وصــ ــ ــ ـــ ــ ــ  كســ

  “Hastalığım gibi zenginliğim, sabrım, tutumum, sessizliğim, sükutum, rengim ve 

gözyaşlarım.” 

Şiirlerde tekrar yoluyla da bir nağme oluşturulmuştur. Nida harfi, teşbih harfi, 

emir fiilleri, doğrudan herhangi bir harf veya bir lafzın tekrar edilmesi şiirlerde bulunan 

tekrar unsurlarıdır. İbn Saîd şu beyti nida harfinin tekrarına örnektir:904 (seri) 

 
901  İbrahim Enis, Mûsîka’l-Şi‛r, Mektebetü’l-Anclo el-Mısriyye, Kahire, 1952, s. 14-15. 
902  I. A. Richards, Mebâdiu’n-Nakdi’l-Edebî ve’l-İlm ve’ş-Şi‛r, (trc. Muhammed M. Bedevî), el-

Meclisü’l-E‛âlî li’s-Sekâfe, Kahire, 2005, s. 193-194. 
903  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 311.  
904  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 304.  



216 
 

ـــ ـــ ــحيــ ــ ــ ـــــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا صــ ــ ــ ــل يــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــا لــ ــ ــ ــة ، يــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ا ظــ  

 

ــا  ـــ ــ ــ ــقــ ـــ ــ ــ ــا نــ ـــ ــ ــ ــا يــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا غصــ ـــ ــ ــ ــا، يــ ـــ ــ ــ ــا أورقــ ـــ ــ ــ  يــ

 “Ey yapraklar, ey dal, ey kum tepesi, ey ceylan, ey gece ve ey sabah!” 

el-A‛mâ et-Tutaylî ise aynı harfi tekrarlayarak bir mûsiki oluşturur:905 (basit) 

ان  ـــــمــع خــوَّ ـــ ــ ــ ــــــك إن الســ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمــع بــحســ ـــ ــ ــ  واســ

 

ــــك إن   ــ ــــلــ ــ ــــقــ ــ ــــعــ ــ ــــر �ــ ــ ــــظــ ــ ــــانــ ــ ــــةفــ ــ ــاــذبــ ــ ــــن �ــ ــ ــــ�ــ ــ ــــعــ ــ الــ  

 “Aklınla bak zira göz aldatıcıdır, hislerinle işitmeye çalış çünkü kulak ihanet 

edicidir.” 

İbn Hamdîs’in ise isim cümlesi tekrarı ile mûsiki oluşturduğu beyti şöyledir:906 

ــــــاح ــ ــ ــــــ� فــ ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــنــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــــــج والــ ــ ــ ــــــب ارتــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــثــ ــ ــ ــــــكــ ــ ــ  والــ

 

ـــــدا   ــ ـــــدر بــ ــ ـــــبــ ــ ـــــ� والــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــب اهــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقضــ ــ ـــــالــ ــ  فــ

 “Ağaçların dalları sallanıyor, ay doğuyor, kum tepelerinde kumlar yayılıyor ve 

güzel kokular ortalığa dağılıyordu.” 

İbn Ebi’l-Hisâl ise emir aynı harf ile biten emir fiilleri ile dahilî bir mûsiki 

oluşturmaktadır:907 (basit) 

ـــــتطِلْ  ــ ــ لْ واســ ـــــِ ــ ــ لْ وصــ
ُ
ـــــتولِ واوق ــ ــ كِ ��ِ نواســ  

 

دْ   ــــِ دْ وأبــ ــُ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ دْ وســ ــــَ دْ واحمــ ــــِ دْ واعتمــ
ُ

ــــ دْ وقــ ــــُ  فعــ

 “Dön, lider ol, güven, hamd et, hakim ol, yok et, söyle, ulaş, üstün ol, zaptet, 

sınırlarını aş.” 

Bu dönem müzik kültürünün şiir üzerindeki etkisi açık şekilde görülmektedir. 

Müveşşahların yaygınlaşması da bu durumun bir sonucudur. 

Söz konusu dönem bahirlerin çok veya az kullanımı şairden şaire farklılık 

gösterebilmesine rağmen döneme ait genel bir tutumdan bahsedilebilir. Sırasıyla kamil, 

tavil, basit, vafir, seri, hafif ve mütekarib bahirlerinin çok kullanıldığı görülür.908 Müctes 

ve recez bahirlerinin az, medid bahrinin ise neredeyse hiç kullanılmadığı dikkat çeker. 

 
905  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 218. 
906  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 82. 
907  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, II, 274. 
908  Cellab, ed-Devletü’l-Muvahhidiyye; Eserü’l-Akîde fi’l-Edeb, s. 93.; Söz konusu bahirler Câhiliye, 

Sadru’l-İslâm, Emevî ve Abbâsî şairleri tarafından da en fazla tercih edilen bahirlerdir. Ayrıntılı bilgi 
için bkz. Cemaluddin b. Şeyh, eş-Şi‛ru’l-Arabiyye, Dârü Toubkal, Kasablanka, 1996, s. 243-264.; 
Ayrıca bu bahirlerin şiirin etkileyiciliğini artırma yönünden en fazla fonksiyona sahip bahirler olduğu 
ifade edilmiştir. Bkz. Ebu’l-Hasan Hazım el-Kartacennî, Minhâcu’l-Bulâgâ ve Sirâcu’l-Udêbâ, (thk. 
Muhammed el-Habib b. el-Hoca), Dârü’l-Garb el-İslâmî, Tunus, 1986, s. 268.; Diğer yandan Arap 
şiirinin 1/3’ünün tavil bahri ile nazmedildiği belirtilir. Bkz. İbrahim Enis, Mûsîka’ş-Şi‛r, s. 69. 



217 
 

Hezec, mudari, muktedab, mütedarik bahirleri de aynı şekilde tercih edilmeyen 

bahirlerdir. Müveşşahlarda ise remel bahrinin daha çok tercih edildiği görülmektedir. 

Recez el-Müzdeviç bahri ise eğitim ile ilgili şiirlerde kullanılmıştır. Tek bir kafiyeye bağlı 

kalmamak bu manzumeler uzun olmalarına olanak sağlamıştır.909 Bahirlerin kullanım 

sıklığı ile ilgili genel bir fikir vermesi adına bazı şairlerin şiir dağılımlarını gösteren tablo 

şu şekildedir: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dönemin diğer bir türü ise muhammeslerdir. Beşli Şatırlardan oluşur. İlk dört şatrı 

için bir kafiye, diğer şatır için başka bir kafiye vardır. Habeb bahrinin İbn Hazmûn (ö. 

614/1218) gibi Muvahhid dönemi şairleri tarafından tercih edildiği ifade edilse de  tabloda 

görüldüğü üzere İbn Hamdîs gibi daha erken dönem şairleri de bu bahri kullanmışlardır. 

Özellikle yöneticilerin de bu bahirden hoşlanmaları sonucu diğer şairler tarafından da 

tercih edilmeye başlanmıştır.910 Hızlı bir bahir olması sebebiyle alimler tarafından “at 

 
909  Kürdî, eş-Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Ahdi’l-Muvahhidîn, s. 303. 
910  el-Cerâvî ve Ebu’r-Rebi‛ el-Muvahhidî’nin bu bahri kullandıkları görülmektedir. Bkz. Dîvânu’l-

Ceravi, s. 68.; Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, s. 90.; Ayrıca bkz. Abdullah Kennûn, en-Nübûğ, I, 129. 

  İbn Hafâce İbn Hamdîs er-Rusâfî el-Cerâvî 
Kamil 92 70 20 20 
Tavil 88 113 21 10 
Basit 19 53 16 12 
Seri 23 19 1 0 
Vafir 13 14 8 4 
Mütekarib 21 31 4 2 
Basit Muhla 10 0 0 2 
Müctes 7 4 0 0 
Kamil Meczu 9 0 1 0 
Hafif 8 27 6 0 
Remel 3 18 2 0 
Münseric 3 11 0 0 
Recez Meczu 1 0 0 0 
Basit Meczu 1 0 0 0 
Remel Meczu 1 0 0 0 
Recez 1 6 1 0 
Habeb 0 2 0 2 
Medid 0 1 0 0 
Toplam 300 369 80 52 



218 
 

koşusu” olarak isimlendirilmiştir.911 Ayrıca dönemin bir özelliği olarak uzun 

kasidelerden ziyade mukattalara yönelim başlamıştır. Kısa olmaları ve ezberlemeye daha 

uygun olmaları sebebiyle eserlerde mukattaların daha fazla bulunduğu söylenebilir.  

D. İktibas ve Tazmin 

Dönemin şairleri, yaşadıkları zaman itibari ile dinî, tarihî, edebî ve dilsel bir 

mirasın varisleri konumundadırlar. Şiirlerinde tazmin, iktibas, tevriye ve işaret yoluyla 

bu mirastan faydalanmışlardır. 

1. Kur’ân-ı Kerîm 

 İktibas yapılan en önemli kaynak elbette Kur’ân-ı Kerîm’dir. Bazı şiirlerde 

Kur’ân nassının doğrudan alıntılandığı bazı şiirlerde ise bir takım kavramlarla veya 

anlamla ayetlere işaret edildiği görülür. Kur’ân’dan yapılan iktibasların  dinî  içeriğin 

ötesinde medih, gazel, hiciv ve tasvir gibi birçok konuyu kapsadığı söylenebilir. Ayetin 

tamamının iktibas edildiği çok azdır. Buna karşın ayetlerin bir kısmının alıntılanması 

geleneği çok yaygındır.912 Kur’ân’dan iktibasa dair birkaç örnek verilecektir.  

İbnü’l-Cedd, Yusuf b. Tafşin’i övdüğü ve dönemin Tavâif emirlerini ülkelerinde 

olan bitenden bîhaber olmaları sebebiyle hicvettiği şiirinin ilk beytinde şöyle 

demektedir:913 (basit) 

ـــــذر ــ ـــــي ولا تــ ــ ـــــقــ ــ ـــــبــ ــ ـــــوء لا تــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرُ الســ ــ  دوائــ

 

ـــــس  ــ ـــــدلــ ــ ـــــأنــ ــ ـــــم بــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــابــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوك أصــ ــ ـــــلــ ــ  أرى المــ

 “Endülüs’te ne hükümdarlar gördüm ki; onları büyük felaketler vurdu ve geride 

hiçbir şey bırakmadı.” 

Bu beyitin ikinci şatrındaki ifadeler doğrudan Müddessir suresi 28. ayetten 

alınmıştır. 

Belli kavramlar ve kelimelerle yapılan işari iktibas için ise Mercu’l-Kuhl’un şu 

beyitlerine örnek olarak bakılabilir:914 (muhalla basit) (tavil) 

 
911  Mütedêrak, muhtera‛, müttesak gibi isimleri de vardır.  Ahmed el-Haşimi, Mîzânu’z-Zeheb fî Sınâati 

Şi‛ri’l-Arab, (thk. Hüsni Abdulcelil Yusuf), Mektebetü’l-Âdab, Kahire, 1997, s. 96. 
912  Yusuf, el-Medâminü’t-Türâsiyye, s. 49-50. 
913  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 256. 
914  Dîvânu Merci’l-Kuhl, (thk. Beşir et-Tehalî – Reşid Kinanî), yy., ty., s. 47, 54. 



219 
 

ـــــوت ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� قــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوع و�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� ر�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�ــ

 

ـــــود  ــ ــ ــــجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� �ــ ـــ ــ ــ ــاس �ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ رك الــ ــُ ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ ــعــ ـــ ــ ــ  �ــ

 “İnsanlar seninle secde halinde, rüku halinde ve kunut halinde yaşıyorlar.” 

ــــــوب ــ ــ ــــــتــ ــ ــ ــــــف يــ ــ ــ ــــــيــ ــ ــ ــــــا كــ ــ ــ ــــــبــ ــ ــ ــــــره ذنــ ــ ــ ــــــم يــ ــ ــ  ولــ

 

ـــــة  ــيـــــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلـــــمـــــرء شــ ـــــب المـــــرء لـــ ـــاــن ذنــ  إذا �ــ

 “Eğer kişinin günahı onun tabiatı halini almış ise o nasıl tövbe edeceğini 

bilemez.” 

Beyitlerdeki secde, rüku, kunut, zenb ve tövbe gibi lafızlar İslâmî  gelenekten 

mülhem kelimelerdir. İbnü’z-Zekkâk ise bir gazelinde Tekvir suresinin 8. ve 9. 

ayetlerinden mülhem şu beyitleri söylemiştir:915 (seri) 

ــــارقُ  ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــن أزراره شــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ر مــ
َ
 وذ

  

ـــــا   ــ بــ ــَّ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  الصــ
ُ

رف ـــــَ ــ اه عــ ـــــَّ ــ ا ر�ــ ـــــَ ــ بــ ــَ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن ســ ــ ـــــا مــ ــ  يــ

 
ــــــق ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــوامــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــل الــ ــ ــ ـــ ــ ــ تــ

ُ
ــــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــبٍ قــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــأيِّ ذنــ ــ ــ ـــ ــ ــ  بــ

 

ــــا  ـــ ــ ــ ــــــمــ ــ ــ هــ
ْ

ــ ــــ ــ ــ لــ ــِ ــــ ــ ــ ائــ ـــــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ســ
ُ
ك أ ــــــْ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ــنــ ــــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ــــــي وعــ ــ ــ  ذر�ــ

 “Ey aşkın kokusunun kendisini esir aldığı ve düğmeleri arasından tomurcukların 

açtığı kişi! 

Bırak beni gözlerinle hesaplaşayım. Hangi günahla öldürülür aşık?” 

Dönemin ediplerinden İbn Mücber ise Abese suresinin 34-36. ayetlerine işaret 

etmektedir:916 (tavil) 

ـــــود ــ ــ ــولــ ـــ ــ ــ ــوه مــ ـــ ــ ــ ــرجــ ـــ ــ ــ ــد يــ ـــ ــ ــ ــي ولا والــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــغــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

ــــب عن نفس   ــاحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھولوا فلا صــ ــ ــاحبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ صــ  

 “Ah yazık, arkadaş arkadaşının nefsine fayda sağlamıyor, çocuk ise babasını 

istemiyor.” 

Mercu’l-Kuhl’ün şu beyitleri de Neml suresinin 34. ve Nahl suresinin 76. 

ayetlerinden istifade ile yazılmıştır:917 (tavil) 

ـــــل ـــــورة الــنــمــ ـــ ــ ــ ـــــاء �ــ� ســ ـــــا جــ ـــــأنــتــم عــ�ــ� مــ  فــ

 

ــكـ ـــ  ــلــ ــمــ ـــــا بــ ــو�ــ ــلــ ــم قــ ــــــدتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأفســ ــم فــ ــتــ ــلــ كـــــمدخــ  

 
ـــــل ـــــورة الـنــحــ ـــ ــ ــ ـــــاء �ـ� ســ ـــــا جــ ـــــأنـتــم عـ�ــ� مــ  فــ

 

ـــــوا  ـــــقــ ــلــ ـــ ـــــخــ ــتــ ـــ ـــــم تــ ــــــان لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدل والإحســ ـــــعــ ــالــ ـــ  و�ــ

 “Kalplere gir dinî z ve krallığınızla oraları harap ettiniz. Siz, Neml suresinde 

bahsedilenlerdensiniz,  

 
915  Dîvânu İbni’z-Zekkâk, s. 203. 
916  İnanî, Şi‛ru İbni Mücber, s. 60 
917  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, II, 232. 



220 
 

Siz, adalet ve iyilikle ilkelerine sahip değilsiniz. Nahl suresinde sözü 

edilenlersiniz.” 

İbnü’z-Zekkâk’ın Hz. Yusuf kıssasına işari göndermelerde bulunduğu beyitleri ise 

şu şekildedir:918 

ـــــأ�ــــى   فــ
َ

ـــــف ــ ـــ ــ ــ ــيــــوســ ــ�ــــن كــ دَّ  حــ
ُ

ـــــ ھ قــ ــُ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ قــــمــــيصــ  

 

سَ   ــِ ــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ــــؤادَ  لــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ھُ  الــ ــْ ــ ــ ــ تــ
َ

ــ ــ ــ ــ قــ ــــزَّ ــ ــ ھ ومــ ــُ ــ ــ ــ ــــونــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ جــ  

 “Bir kalp giymişti, onun göz kapakları o kalbi parçaladı, o da Yusuf gibi gömleği 

yırtılmış olarak geldi.” 

İbn Sehl, İşbiliyye Hristiyanlar tarafından işgal edilince şehre yazdığı 

mersiyesinde Müslümanlardan yardım istemekte ve Tevbe suresinin 112. ayetinden ilham 

alarak onlara şöyle seslenmektedir:919 (kamil) 

ــــ�ى  ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاءُ المشــ ــ ــ ــــم وفــ ــ ــــكــ ــ ــئــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــوا و�ــ ــ ــــعــ ــ ــيــ ــ ــ  بــ

 

ـــــھ إن  ــ ــ ـــــد الإلــ ــ ــ ـــــ�ى  قــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم  اشــ ــ ــ ـــــكــ ــ ــ أرواحــ  

 “Allah, sizin ruhlarınızı satın aldı, siz de (şimdi) satınız ve müşterinin vefası ile 

mutlu olunuz.” 

Şairler, Kur’ân-ı Kerîm’in yanında hadisleri, nahvi ve tarihî bilgileri de şiirlerinde 

kullanmışlardır. Fakat bu durumun, şiirin duygu yoğunluğuna olumsuz bir etki yaptığını 

yinelemek gerekir. Ebu’l-Mutarrif, İbn Cübeyr ve İbn Sehl’in nahiv ıstılahlarını 

kullanmaya temayül gösterdikleri söylenebilir. Özellikle İbn Sehl, birçok konuda nahiv 

ıstılahlarını kullanmıştır. Bazı şiirlerinde bu kullanım, anlatıma bir canlılık katsa da 

çoğunlukla şiirin duygusal yoğunluğunu yok etmiştir.920 Musa ile olan ilişkisini muzaf ve 

muzafun ileyhin ayrılmazlığına benzettiği bir şiiri şöyledir:921 (hafif) 

ــــونِ  ــنــ ــ ـــــاح المــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن صــ ــــــل عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوصــ  الــ
ُ
ـــــة ــلــ ــ ــيــ ــ  لــ

 

تْ  
َ

ــ ــ ــ لــ ــْ ــ ــ ا وأجــ
�

ــ ــ ــ ــظــ ــ ــ ــھ حــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــــت مــ ــ ــلــ ــ ــ ــي نــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ــيــ ــ ــ  لــ

  
ـــــا  ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــذفــ ــ ــ ـــــنوحــ ــ ــ ـــــو�ــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــتــ ــ ــ ـــاــلــ ــ ــ ـــــب �ــ ــ ــ ـــــيــ ــ ــ ـــــرقــ ــ ــ الــ  

 

ا 
ً

ــ ــ ـــ ــ ــ ــاقــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــاف عــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــاب المضــ ـــ ــ ــ ــا بــ ــ ـــ ــ ــ ــــرأنــ ـــ ــ ــ  وقــ

 “Keşke ondan bir pay alabilseydim, ve kavuşma gecesi ölümcül sabaha 
kavuşmasaydı, 

Muzaf babını sarılarak okuduk ve gözetleyenleri “tenvin” gibi hazfettik.” 

 
918  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 189. 
919  Dîvânu İbni Sehl, s. 35. 
920  Yusuf, el-Medâminü’t-Türâsiyye, s. 317-318. 
921  Dîvânu İbni Sehl, s. 78. 



221 
 

Dönemin ediplerinden Ebu Bekir b. Talha (ö. 618/1221) bir gence dair sevgisini 
fiili muzari ve cezm edatlarından “ ا ile ifade etmektedir:921F ”لمَّ

922 (müctes) 

ا 
َّ

ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ لمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرُ عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�ــ

 

ـــــلٌ   ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــي فــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــأنَّ جســ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  كــ

 “Vücudum sanki (illetli) bir fiil , onun büyülü gözleri ise لما” 

2. Eski Edebî Miras 

Dönemden döneme ve şairden şaire değişiklikler gösterse de Doğu’nun mirası 

Endülüs için daima bir ilham kaynağı olmuştur. Dilin, kültürün ve kaynakların bir olması 

tabii olarak iki bölgenin ürünleri arasında bir benzerlik ve yakınlık meydana getirmiştir. 

Şairlerin kendilerinden öncekilerden faydalanmaları, ilham almaları ve benzer ürünler 

ortaya koymaları asırlar boyunca Arap edebiyat tarihinde var olan bir olgudur. Şairin 

duygu ve düşünce dünyasını eskiden aldığı mirasın etkilemesi tabii bir durumdur.923  

Bu durumu değerlendiren ve birçok bölgeden örnekler veren Garcia Gomez, 

Endülüs, Doğu İslâm dünyasından ne almıştır? Ve İslâm’a ne vermiştir? sorularını 

sorduktan sonra, “Endülüs, Doğu’ya zecel ve müveşşahı vermiş, oradan ise çölde ortaya 

çıkmış kasideyi almıştır. Endülüslülerin zihnindeki ideal ve efsanevi vatanlarından bu 

şekilde şiir unsurlarını almış olmaları gayet doğaldır” şeklinde değerlendirmelerde 

bulunmaktadır.924 

Ebu Temmâm ve Mütenebbî’nin divanı gibi Doğu’da telif edilmiş eserler 

Endülüs’e çok erken dönemden itibaren girmeye başlamıştır. Mütenebbî’nin divanı 

üzerine Abdulğafur el-Kilâî, bir kitap telif etmiştir.925 Benzer şekilde eş-Şentemerinî 

Mütenebbî’nin divanına bir şerh yazmış İbn Side ise şiirlerinden müşkil olanları üzerine 

bir şerh kaleme almıştır.926 Bu taşınan kültür üzerine Endülüs, toplum ve çevrenin yapısı 

ile harmanlayarak kendi duygu dünyasını edebî  ürünlere yansıtmıştır.927  

Endülüs şairleri, Doğudaki şairlerden etkilendikleri gibi kendi coğrafyalarındaki 

şairlerden de etkilenmişlerdir. Câhiliye, Sadru’l-İslâm ve Emevî dönemi şairlerinden 

 
922  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 476. 
923  Turad el-Kebisî, et-Turâsu’l-Arabî, Menşûrâtu Vizâreti’s-Sekâfe, Bağdad, 1978, s. 9-10. 
924  Garcia Gomez, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, s. 7-8. 
925  Kaybolan bu kitabın bazı kısımları el-Kilâî’nin diğer eseri olan İhkâm’ın içerisinde günümüze 

ulaşmıştır. 
926  Muhammed Rıdvan ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî  fi’l-Endelüs, s. 268. 
927  Detaylı bilgi için bkz. İbrahim b. Musa, “Eserü Şi‛ri’l Muhdesin el-Abbâsiyyin fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî”, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), 1994, s. 93-104. 



222 
 

etkilenmenin nispeten sınırlı olduğu görülmekte iken Abbâsî dönemi şairlerinin etkisinin 

daha bariz olduğu dikkat çeker.928 Özellikle Mütenebbî, Ebu Temmâm, Buhtürî’nin 

şiirlerinden alıntıların fazla olduğu görülür. Yanı sıra en fazla muâraza yazılan şairler de 

yine Mütenebbî ve Ebu Temmâm’dır.929  İbn Derrâc’ın Mütenebbî’den derin bir şekilde 

etkilendiği ifade edilir.930 İbn Hafâce’nin, şiirinde hamaset unsurları kullanmada 

Mütenebbî’den, tabiat tasvirinde ise Sanavberî’den etkilendiği ifade edilmiştir. İbn 

Vehbûn, Ebu’l-Ala el-Maarrî’nin hayat ve ölüm ile ilgili felsefi düşüncesinden 

etkilenmiştir.931 İbn Abdûn ve el-A‛mâ et-Tutaylî de aynı şekilde el-Maarrî’den etkilenen 

şairlerdir. Şarap tasvirinde de Ebu Nüvâs’ın etkisi hissedilir. Ancak Ebu Temmâm’ın 

etkisinin Endülüslüler için ayrı bir yeri olduğunu belirtmek gerekir. Kelam ve felsefede 

derin bir bilgiye sahip şair, şiirlerinde yeni anlamlar kullanma, zor ve uzak istiarelere yer 

verme ve anlam kapalılığı ile bilinmektedir.932 İbn Bakî, İbn Şeref ve İbn Abdûn gibi 

birçok şair Ebu Temmâm’ın şiirlerinden yararlanmıştır.933 Ebu Temmâm ile farklı bir 

kültür ve düşünce dünyasına sahip olan, şiirlerinde ta’kidden kaçınan934 Buhtürî de 

Endülüs’te takip edilen şairlerden biri olmuştur. İbn Zeydûn, İbn Ammâr ve İbn Vehbûn 

gibi şairlerin onun üslubundan ve ifade tarzından etkilendikleri görülmektedir.935 Safvan 

b. İdris’in Mihyar ed-Dîlemî ve Şerif Rıza’ya hayran olduğu ve onlardan etkilendiği 

bilinmektedir.936 İbn Hamdîs de şarap meclisine davet ve istihza unsurlarını şiirine dahil 

etme yönünden Ebu Nüvâs’tan etkilenmiştir.937 Şairlerin öncekilerden etkilenmiş 

olmaları bütün şiirlerinde tamamen bir şairi takip ettikleri anlamına gelmemektedir. Bir 

şair bazen Ebu Nüvâs’ı taklit ederken, başka bir şiirinde Mütenebbî’nin etkisinde kalıyor 

olabilir.938 Onlar, bazen anlamları farklı lafızlarla, bazen doğrudan taklit ederek bazen de 

tazmin yoluyla Doğu şiirinden faydalandıkları görülmektedir. Şairler arası bu tarz 

etkileşimlere bazı örnekler verilecektir.  

 
928  Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 364-365. 
929  Yusuf, el-Medâminü’t-Türâsiyye, s. 319. 
930  İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru Siyâdeti Kurtuba, 260. 
931  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 480.; Mübarek el-Hadravî, “İbn Vehbûn; Şi‛ruhû”, Mecelletü Dirâsâ 

Endelüsiyye, Matbaatu’l-Meğâribiyye, Tunus, 1996, S. 15, s. 18. 
932  M. Yaşar Kandemir, “Ebu Temmâm”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1994, X, 241-242.  
933  Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 370. 
934  İbn Hallikân, Vefeyâtu’l-A‛yân, V, 79. 
935  Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 372. 
936  Muhammed b. Şerife, Edîbü’l-Endelüs, s. 87. 
937  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, s. 271. 
938  Muhammed Rıdvan ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî  fi’l-Endelüs, s. 270. 



223 
 

Bu şairlerin başında Doğu şiirindeki anlamlardan çok fazla istifade eden el-A‛mâ 

et-Tutaylî gelmektedir. O, şu beytini:939  

تُ 
ْ

ـــــ ــ ـــــلــ ــ ـــــھ ورحــ ــ ـــــنــ ــ ـــــانَ  عــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــ�َ  فــ ــ ـــــ�ــ ــ م غــ ـــــّ ــ ـــــذمــ ــ مــ  

 

ھُ   ــُ ــ ــ ــ تــ ــْ ــ ــ ــ مــ ــَّ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــــتُ  يــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ �َ  فــ ــْ ــ ــ ــ �ــ
َ

ــ ــ ــ ــ مِ  خــ ــّ ــ ــ ــ مــ ــَ ــ ــ ــ يــ ــُ ــ ــ ــ مــ  

 “Ona yöneldim ve sığınılacak en iyi kişi ile karşılaştım. O, kınanacak biri 

olmadığı halde ondan ayrıldım.” 

Mütenebbi’nin kızgın olarak Seyfü’d-Devle’den ayrıldığını ifade ettiği şu 

beytinden mülhem olarak yazmıştır:940 

ـــــت  ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــن يــ ــ ــ ـــــ� وأم ومــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــم خــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ مــ  

 

 

ـــــِ   ــ ــ ـــــتُ فــ ــ ــ ـــــارقــ ــ ــ ـــــن فــ ــ ــ ـــــَّ  راق ومــ ــ ــ ـــــذمــ ــ ــ ـــــ� مــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ــ مغــ  

 “Bir ayrılığa düştüm. Ayrıldığım kişi kınanmış biri değil. Diğer yandan 

sığındığım kişi ise en hayırlı kişidir.” 

İbn Sâre de Doğu’nun mirasından çok fazla faydalanan şairlerdendir. Medih 

konulu bir beyti şöyledir:941 

ـــــمــسِ والــقــمــر ـــ ــ ــ ـــــدرِ الشــ ـــــھ رفــعُ قــ ـــــعــ ـــ ــ ــ  �ــ� وســ

 

 

ـــــدٌ   ــ ـــــل أحــ ــ ـــــلا وهــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا فضــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــم �ــ ــ ـــــم أزِدهــ ــ  ولــ

 “Ben onun faziletini yükseltemem. Ay ve güneşin değerini yükseltebilecek bir var 

mı ki?” 

Bu beyit el-Mütenebbî’nin Seyfü’d-Devle’yi övdüğü şu beytindeki anlamına 

benzerdir:942 

ــعُ  ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيءٌ ولا يضــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــھ �ــ ــ ـــــعــ ــ ـــــرفــ ــ ـــــس يــ ــ ـــــيــ ــ ـــــلــ ــ  فــ

 

 

ــُ   ــعــ ــ ـــ ــ ــ ــــمس موضــ ـــ ــ ــ ــل الشــ ھمن �ـــاـن فوق محــ  

 “Güneşin mevkisinden daha yukarda kim var? Onu hiçbir şey yükseltip 

alçaltamaz.” 

Şiirlerde tazmin olgusuna rastlamak da mümkündür. Diğer bir ifadeyle şairler, 

kendilerine ilham veren beyitlerini farklı lafızlarla ve terkiplerle ifade etmek yerine bazen 

önceki dönem şairlerinin beyitlerini doğrudan şiirlerine dahil etmişlerdir. Tazmin, beytin 

 
939  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 172. 
940  Ebu’l-Beka el-Ukberî, Şerhu Dîvâni’l-Mütenebbî, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1971, IV, 135. 
941  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 849. 
942  Takiyüddin Ebu Bekr İbn Hicce, Hizânetü’l-Edeb, yy., 1875, s. 108. 



224 
 

tamamı ile ilgili olabildiği gibi bir şatırdan ibaret de olabilir. el-Ceravî’nin bir medih 

kasidesinde Ferezdak’tan943 tazmin yaptığı beyitleri şu şekildedir:944 (tavil) 

وبٍ  ــُ ــــ ــ ــ ــــــ� نــ ــ ــ ــــــوانُ إ�ــ ــ ــ ــــــ� ألــ ــ ــ ــــــھ و�ــ ــ ــ ــابــ ــــ ــ ــ ــتــ ــــ ــ ــ ــنــ ــــ ــ ــ تــ  

 

ــــھ  ــ ــ ــافــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا أضــ ــ ــ ــــوت لمــ ــ ــ ــاءَ المــ ــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــــوى لــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ  و�ــ

 
ـــــانُ  ــيـطــ ــ ـــ ــ ــ ـــــارد الإ�ـس شــ ـــــھ مــ ـــــاح مـنــ ـــــد طــ  وقــ

  

ــــرا)   ــ ــفــ ــ ــ ــــة أعــ ــ ــمــ ــ ــ ــــر�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــالصــ ــ ــــي بــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــــظــ ــ ــــھ لا بــ ــ  (بــ

 “Farklı farklı felaketler ona geldiği zaman, ölümle buluşmaya heves ediyor, 

Ona gelsin musibetle beyaz bir ceylana geleceğine, ondan dolayı insanları 

azdıran şeytan helak oldu.” 

İbn Hafâce’nin bir mersiyesinde şehrin yıkıntılarından Ebû Temmâm’dan yaptığı 

tazmin ile söz etmektedir:945 (kamil) 

ــــار) ـــ ــ ــ ــــار ديــ ـــ ــ ــ ــــديــ ـــ ــ ــ ــــتِ ولا الــ ـــ ــ ــ ــــت أنــ ـــ ــ ــ  (لا أنــ

 

ـــــا  ــ�ــ ــ ــــــا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرصــ ــــ� عــ ـــــان �ــ ـــــدثــ ــــحــ ـــــد ا�ــ ـــــتْ يــ ــبــ ــ ــتــ ــ  كــ

 “Felaketler senin meydanlarına işlenmiş, artık ne sen sensin, ne de bu yurt o 

yurt.” 

el-A‛mâ et-Tutaylî’nin bir medih kasidesinde el-Maarrî’den946 yaptığı tazmin ise 

şu şekildedir:947  

ـــــك ــــــالــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن وصــ ـــــي مــ ـــــ�ــ ـــــتــ ـــــبــ ـــــ�ــ ـــــا أ�ــ ـــــك مــ ـــــدونــ  فــ

 

ـــــا   ــ ـــــقــ ــ ـــــلائــ ــ ـــــ� خــ ــ ـــــدا�ــ ــ ـــــتــ ــ ـــــھ امــ ــ ـــــنــ ــ ـــــي مــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــبــ ــ ـــــ�ــ ــ  وأ�ــ

 
ـــــات يـــــحـــــ�ـــــي  ـــــكوهـــــ�ـــــ�ــ ـــــالــ ـــــا هـــــنــ ــــف مــ ــ ــ ـــ ــ ــ واصــ  

 

ــــلا)  ــ ــ ــائــ ــ ــ ــ ــــا ونــ ــ ــ ــــزنــ ــ ــ ــــا وحــ ــ ــ ــــدامــ ــ ــ ــــا وأقــ ــ ــ ــافــ ــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ  (عــ

 “Ona olan övgüm bana senden başka insanlar verdi, ancak sana kavuşmamı 

sağlamadı,  

İffet, cesaret, kararlılık, iyilik… Birisinin orada olanları tasvir etmesi ne de zor.”  

İbnü’z-Zekkâk ise Mütenebbî’den tazmin yapmaktadır:948 (basit) 

ـــــإن( ـــــب �ــ� لــيــس مــعــ�ــى ا�ــخــمــر  �ــ� فــ )الــعــنــ  

 

ـــــا  ـــــ�ــ ـــــو�ــ ـــــوَ قــ ـــــقــ ـــــم يــ ـــــا لــ ـــــهــ ــلــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن أصــ ـــــكــ ـــــإن يــ  فــ

 

 
943  Dîvânu’l-Ferazdak, s. 180. 
944  Dîvânu’l-Cerâvî, s. 162. 
945  Dîvânu İbni Hafâce, s. 354. 
946  Halil b. İzziddin Aybeg b. Abdillah es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, (thk. Ahmed el-Arnaut vb.), Dârü 

İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, Beyrut, 2000, VII, 70. 
947  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 94. 
948  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 418. 



225 
 

“Onun kökleri güçlü olmasa da (o güçlüdür aslında), (mesela) üzümde olmayan 

mana şaraptadır.” 

Doğu bölgesine olan tutkusu ile bilinen İbn Hamdîs ise zürafa tasviri yaptığı 

şiirinde İmru’l-Kays’ın at tasvirindeki metodunu takip etmiştir.949 Hatta muallakanın 

vezin ve kafiyesini de aynen kendi şiirine aktarmıştır:950 (tavil) 

لِ  ــّ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــة إيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــامــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم وهــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا رئــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرتــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاظــ ــ ـــ ــ ــ  ونــ

 

بٍ   ــَ ــ ــ ــ رْهــ
َ

ــ ــ ــ ــ  قــ
ُ

ــــلاف ــ ــ رْمٍ وأظــ
َ

ــ ــ ــ ــ ــــذا قــ ــ ــ ــــخــ ــ ــ ــا فــ ــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ــ  لــ

 
ــــل ــ ــــدلــ ــ ــتــ ــ ــ ــــذا الــ ــ ــــض هــ ــ ــــعــ ــ ــــلا �ــ ــ ــهــ ــ ــ ــــم مــ ــ ــــاطــ ــ  أفــ

 

ـــــا:  ــــــد قـول امـرئ الـقـيـس حـولـهــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وكـم مـنشــ

 “Aygır gibi uylukları, boğa gibi toynakları, ceylan gibi bakışları, yaban keçisi gibi 

başı var. 

Niceleri ona İmru’l-Kays’ın ‘Fatıma! Bırak bu kadar nazı’ sözü ile seslenmiştir.”  

Doğu’dan yaptıkları alıntıların yanında birbirlerinden de alıntılar yaptıkları 

görülmektedir.951 Bunlara ek olarak aynı anlamların tek bir şairin birçok farklı beytinde 

tekrar edildiği de görülmektedir.951F

952 

V. YENİ ŞİİR TÜRLERİ 

Endülüs’te klasik kaside şeklinden farklı olarak da bir takım şiir türleri ortaya 

çıkmıştır. Bunlardan en önemli iki tür olan müveşşah ve zecelden bahsedilecektir. Zira 

dönem şairlerinin genel olarak bu iki tür ile ilgilendikleri görülmektedir. 

A. Müveşşah ve Konuları 

Sanatsal bir ihtiyaç sonucu ve sosyal hayatın dinamiklerinin etkisi ile953 

Endülüs’te ortaya çıkan954 ve Doğu’ya nispetle daha başarılı ürünler verilen türdür.955 

Endülüs tabiatı ve medeniyetinin doğrudan bir yansımasıdır. Şarkılara uyumlu olması 

 
949  Seyyid Nevfel, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, s. 270. 
950  Dîvânu İbni Hamdîs, s. 381-382. 
951  Örnek için bkz. Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 8. 
952  Dîvânu İbni Sehl, s. 255, 264, 122. 
953  Ahmed Heykel, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 143. 
954  Endülüs’te çıktığına dair edebîyat Târîhçileri arasında icma vardır. Bkz. İbn Besam, ez-Zehîra, I, 469.; 

İbn Haldûn, Mukaddime, II, 425.; Ahmed Heykel, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 143.; M. Faruk Toprak, 
“Endülüs Şiirine Genel Bir Bakış”, s. 171. 

955  İlk ibtidaî müveşşah örneğinin Hz. Peygamber’in Medine’ye vardığı sırada Neccar çocukları ve 
cariyeler tarafından söylediği de iddia edilmiştir. Bkz. Ahmed el-Haşimi, Mîzânu’z-Zeheb, s. 139.; 
Muhammed Abdûnnaim Hafaci, el-Edebü’l-Endelüsî; et-Tatavvur ve’t-Tecdîd, s. 398. 



226 
 

gelişimini olumlu yönde etkilemiş ve hızlandırmıştır. Dönemin yöneticilerinin de önemli 

destekleri sayesinde söyleyenlerinin sayısı artmıştır.  

Geniş bir şarkı ve mûsiki kültürüne sahip coğrafyada klasik kaside vezinlerinin 

şarkıları ifa etmede yetersiz kaldığı hissediliyordu. Bunun etkisiyle yeni bir şiir türüne 

olan ihtiyaç da artmıştı. Bu ihtiyaç dalgası sonucunda müveşşahlar ortaya çıkmaya 

başlamıştır.956  

Doğu’dan Endülüs’e gelen Ziryab ile gelişen şarkı kültürünün de müveşşahların 

başlamasındaki etkisi unutulmamalıdır.957 Bu şarkılar, eğlence ve içki meclislerini 

dansçılar ile birlikte hareketlendirirdi. Abdulvehhab b. Hüseyin gibi toplumun önemli 

isimleri bu meclislerde şarkılar söylerlerdi. Bu şarkılar medih, gazel ve tasvir 

içerikliydi.958  Ziryab’dan sonra Yahya el-Haddüc el-Mursi de İbn Ferec’in el-

Eğani’sinin metodunda el-Eğani’l-Endelüsiyye adlı eseriyle mûsiki alanına katkıda 

bulunmuştur.959 Müveşşahın, eski bir tür olan muhammesat ve müsemmadatın960 taklidi 

ve gelişmiş hali olduğu da iddia edilir.961 

Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemi, müveşşahhın en önemli dönemlerindendir. 

Önceki asırlardan günümüze ulaşan müveşşah sayısı dikkate alındığında söz konusu 

dönemin ehemmiyeti daha da artmaktadır. Dönemin en önemli veşşâhları İbnü’l-

Lebbâne, Nezhûn, el-A‛mâ et-Tutaylî, İbn Zühr el-Hafid (ö. 595/1197),962 Ebu Ca‛fer b. 

Saîd, Yahya b. Baki,963 Ebu Bekir el-Ebyad,964 Ebu Bekir b. Bacce, Muhammed b. Ebi’l-

Fadl b. Şeref,965 Ebu İshak er-Rudaynî, İbn Herevdis, İbn Mâlik el-Sarakostî,966 İbn 

 
956  Şevki Dayf, el-Fennü ve Mezâhibuhû fi’Şi‛ri’l-Arabî, s. 451. 
957  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 122.  
958  Ahmed Dayf, Belâgatu’l-Arab, s. 34-35. 
959  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 185. 
960  Abbâsî döneminden itibaren varlığı bilinen ve devirlerden oluşan bir kaside türüdür. Her devir dört 

veya daha fazla şatırdan oluşur. Son şatır hariç diğer şatırların kafiyeleri ortaktır. Son şatırın kafiyesi 
ise diğer devirlerin son şatırlarının kafiyesi ile aynıdır.  Mecdi Vehbe-Kamil el-Mühendis, Mu‛cemu 
Mustalahâti’l-Arabiyye fi’l-Luga ve’l-Edeb, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1984, s. 365. 

961  Şevki Dayf, el-Fennü ve Mezâhibuhû fi’Şi‛ri’l-Arabî, s. 452.; Muhammed Abdûnnaim Hafaci, el-
Edebü’l-Endelüsî; et-Tatavvur ve’t-Tecdîd, s. 399. 

962  Ebu Bekir Muhammed b. Abdülmelik b. Zühr isimli şair el-Hafid lakabıyla tanınır. Dönemin en ünlü 
veşşâhlarındandır. Tıp ilmiyle ilgilenen bir ailede yetişen İbn Zühr’ün kendisi de bu ilimde eğitim 
almıştır. Muvahhidler halifesi el-Mansûr tarafından saraya davet edilmiş ve Merakeş’te bir süre 
sarayın doktoru olmuştur. 1198  yılında zehirlenerek öldürülmüştür. Hanna el-Fahurî, el-Câmi‛, s. 
982.; Lisânüddin b. Hatîb, Ceyşu’t-Tevşîh, (thk. Hial Naci), Matbaaru’l-Menâr, Tunus, ty., s. 148. 

963  Lisânüddin b. Hatîb, Ceyşu’t-Tevşîh, s. 1-9. 
964  Lisânüddin b. Hatîb, Ceyşu’t-Tevşîh, s. 29. 
965  Lisânüddin b. Hatîb, Ceyşu’t-Tevşîh, s. 69. 
966  Lisânüddin b. Hatîb, Ceyşu’t-Tevşîh, s. 277. 



227 
 

Atebe,967 İbn Hayyun, İbn Harîk, İbn Hazmûn, İbn Sehl el-İsraili (ö. 649/1252), Ebu’l-

Mutarrif, İbn Nezar, İbnü’l-Arabî, eş-Şüşterî ve İbn Sebbâğ’dır. Bu isimlerden İbn Zühr 

dönemin en öne çıkan ismi olarak kabul edilir.968  

Müveşşahlara kaynaklarda yeterince yer verilmediği görülmektedir. el-Merrâküşî 

de bu geleneğe işaret ederek “Eğer müveşşahları kaynaklara eklememe geleneği 

olmasaydı hafızamda kalanları kitâbıma eklerdim” ifadesini kullanmaktadır.969 İbn 

Hafâce, İbnü’z-Zekkâk, İbn Hamdîs gibi şairlerin divanlarında müveşşah bulunmaması 

da bu eğilimin bir sonucu olabilir.  

Klasik kasidenin işlediği birçok konu müveşşahlarda da tercih edilmiştir.970 İçerik 

yönüyle müveşahhın klasik şiir ile aynı olduğu bir gerçektir. Ancak şekil itibariyle klasik 

kasideden çok farklıdır.971 Şarkı ve mûsiki ile uyumlu olması amacıyla yazıldıkları için 

dili sade, lafızları basit ve ifadeleri anlaşılırdır.972 Temel olarak veşşâh, hayatın içinden 

sahneleri ve gerçekleri ifade etmek amacındadır. Özellikle son kısım olan harce ile halka 

yakın olmayı hedefler. Eski şiirin tasvir ve teşbih unsurlarını yerel halkın kültür ve hayat 

tarzı ile bir araya getirmiştir.973 Medih müveşşahlarında öven ile övülen arasında klasik 

şiirde bulunan duvarlar yıkılmış ve mesafeler ortadan kalkmıştır. Gazel müveşşahlarında 

ise kadının konumunun daha da kudsiyet kazandığı görülür. Aşık ise kendini  daha alçak 

ve zelil görür. Şarap ve tabiat müveşşahlarındaki tasvirler daha somut ve maddi hale 

gelmiştir. Etkileyici ve büyüleyici bir doğa ve çevrede yaşamalarına rağmen veşşâhların, 

 
967  İbn Saîd, İhtisâru’l-Kıdeh, s. 161. 
968  Müveşşah şiirinde dönemin imamlarından kabul edilir. Kendisinden sonrakiler onun metodunu takip 

etmişlerdir. el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 70.; el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, II, 250. 
969  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 69-70. 
970  Osman Düzgün, “Endülüs’te Ortaya Çıkan Yeni Bir Şiir Türü Muvaşşaha”, 38. ICANAS (Uluslararası 

Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi), Ankara, 2007,  s. 112-113. 
971  M. Jesus Rubiera Mata, Liteature Hispanoarabe, s. 173. 
972  Bu basitlik ve kolaylık birçok eleştiriyi beraberinde getirmiştir. Nitekim Ahmed Dayf müveşşahı 

“Fushadan uzaklaşma, dilin bozulması ve kaybolması, ammicenin şiire nüfuz etmesi” olarak 
değerlendirir. Diğer yandan Cevdet er-Rikâbî’nin müveşşah konusundaki görüşleri ise şöyledir: 
“Müveşşah, boş anlamların haricî bir kaplama ile sunulmasıdır. Bu durum, aşırı bir şekilde makyaj 
yapmış ve zinet eşyaları takmış genç ve güzel bir kızın durumuna benzer. Nitekim bu kız bu yaptıkları 
ile gerçek güzelliğini kaybetmiştir. Yalnızca yaptığı cilve, naz ve ettiği danslarla kendisini güzel 
göstermeye gayret eder. Veşşâh da söylemekten aciz olduğu klasik şiiri bırakıp halka hoş görünmek 
adına tınılı lafızlar ve uçuk hayallerle müveşşahını doldurur. Bu şiirde bir zayıflık ve dilin 
bozulmasıdır. Toplumun isteklerinin ve zevkinin şiir diline hakim olmasıdır.” Bkz. Ahmed Dayf, 
Belâgatu’l-Arab, s. 230.; Cevdet er-Rikâbî, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1980, s. 305-
306. 

973  Muhammed Abdûnnaim Hafaci, el-Edebü’l-Endelüsî; et-Tatavvur ve’t-Tecdîd, s. 413. 



228 
 

bedevi hayatı yansıtan ifadelere çokça yer vermişlerdir.974 Cinas ve tıbak sanatı  

müveşşahlarda fazlaca tercih edilmiştir. 

 Müveşşahların eğlence ve müzik meclislerinde söylenmeye uygunlukları 

sebebiyle en çok gazel, şarap ve tabiat tasviri konularında söylendikleri görülür. Gazelin, 

müveşşahlarda çoğunlukla şarap, tabiat ve medih ile mezc edildiği görülür.975  İbn 

Zühr’ün sevgiliyi tasvir ettiği şu müveşşahı bu durumun güzel bir örneğidir:975F

976 

ــ�   ــ ــ ــ ــن �ــ ــ ــ ــ ـــ ـــمــ ــ ــلامبــ ــ ــ ــ ــظــ ــ ــ ــ ــ� الــ ــ ــ ــ ــ� �ــ ــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ــ ــدرا تــ ــ ــ ــ ھ بــ  

 

 

ـــــام  ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــتــ ــ ــ ـــــدر الــ ــ ــ ـــــھ بــ ــ ــ ـــــاتــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــن وجــ ــ ــ ـــــت مــ ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ  عــ

 

 

ــــوام  ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــــدن الــ ــ ــ ــــھ لــ ــ ــ ــافــ ــ ــ ــ ــــطــ ــ ــ ــــن أعــ ــ ــ ــــت مــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ  وعــ

 

 

ـــــاح ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوشــ ــ ــ ـــــل الــ ــ ــ ـــــمــ ــ ــ ـــــع حــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ ــتــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــم �ســ ــ ــ  لــ

 

ـــــم  ــ ــ ـــ ــ ــ ــاعــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــب الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــقضــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــاـلــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

 

 

“Karanlıkta bir ay gibi parlayan birine,  

Parlak bir dolunay olan yanaklarına aşık oldum, 

Bir fidan gibi ince vücuduna tutuldum,  

Yumuşak bir dal gibidir, bir kuşağı dahi taşıyamayacak kadar…” 

el-A‛mâ et-Tutaylî’nin gazel müveşşahları da dönemin önemli şiirlerindendir. Bir 

gün İbn Bakî ve birçok veşşahın bulunduğu ortamda herkesin müveşşahını sunması 

istenmiştir. İlk olarak A‛ma müveşşahını okur. Onun müveşşahından çok etkilenen diğer 

veşşahlar ellerindeki müveşşahlarını yırtıp atarlar.977 Söz konusu meşhur müveşşahın 

girişi şöyledir:  

ـــــدر ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن بــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــر عــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــافــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ســ

 

ــــان  ـــ ــ ــ مــ ــُ ــ ـــ ــ ــ ــــن جــ ـــ ــ ــ ــــك عــ ـــ ــ ــ ـــاحــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ضــ

ــدري   ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــواه صــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وحــ

 

ــــان  ــ ـــ ــ ــ ــــزمــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ الــ ــ ـــ ــ ــ ــــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاق عــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ضــ

 “İncilerle gülen, ay (gibi) parlayan,  

 
974  Bkz. Lisânüddin b. Hatîb, Ceyşu’t-Tevşîh, s. 175, 185, 198. 
975  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, Dârü Ümmi’l-Kitâb, 

Mostaganem, 2012, s. 85.; Gazel şiiri ile müveşşahların ayrıldığı nokta  
976  İbn Ebi Usaybia, ‛Uyunu’l-Enbâ fî Tabakâti’l-Etıbbâ, (thk. Nizar Rıda), Dârü Mektebeti’l-Hayat, 

Beyrut, ty., s. 527. 
977  Abdulvehhâb b. Mansûr, E‛lamu’l-Mağribi’l-Arabî, el-Matbaatu’l-Mülkiyye, Rabat, 1983, III, 211. 



229 
 

Zaman ona dar gelir, onun yeri göğsümdür benim.” 

Şaz gazele ise İbn Zühr’ün Ali adında bir genci tasvir ettiği aşağıdaki gazeli 

örnektir:978 

ـــــل  ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــور المــ ــ ــ ـــــت نــ ــ ــ ـــــ� أنــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــــا عــ ــ ــ  يــ

ــــا    ــ ــــك يــ ــ ــــنــ ــ ــــل مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوصــ ــ ــــدْ بــ ــ ــــ� جــ ــ ــــ�ــ ــ أمــ  

ــــ�   ــ ــــت �ــ ــ ــــحــ ــ ــا�ــ ــ ــ ــــك إذا مــ ــ ــيــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــــم أغــ ــ  كــ

ـــــاح   ـــــدود ا�ـــــجـــــنــ ـــــل مـــــمــ ـــــت ولـــــيــ  طـــــرقــ

ـــــاح   ــبــ ــ ـــ ــ ــ ــمـس �ـغـ�ـ� صــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالشــ ـــــا بــ  مـرحـبــ

 “Ali, gözlerimin nurusun sen, 

Kavuşmamı sağla ey umudum, 

Karşıma çıktığında sana nice şarkılar söyledim, 

Gece kanatlarını sermişken kapısını çaldım, 

Sabah olmadan açan güneşim merhaba!” 

Yöneticilerin müveşşahlara karşı olumlu tutumları979 veşşâhların medih konusuna 

eğilimlerini artırmıştır. Medih, genellikle gazel ile iç içe olarak müveşşahlarda yer 

almıştır.980 İbn Zühr’ün Emir Ebu Hafs’ı övdüğü şu müveşşahı bu durumun bariz bir 

misalidir:981 

ـــــھ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــو�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــطــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 

ـــــار  ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ـــ ــ ــ ــن لا أخــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحســ ـــ ــ ــ ـــــو ا�ــ ـــ ــ ــ  هــ

ــھ  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� صــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  عــ

 

ــــرق   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ �شــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــواروجــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الأنــ  

ــــھ  ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــھ إلــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إلــ

 

ــــار  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــق الأبصــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــتــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�ســ

ـــــل  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــهــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــف مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� حــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

ــان  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن الــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــغصــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــد كــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وقــ

 

 
978  Yakut el-Hamevî, Mu‛cemu’l-Udebâ, (thk. İhsan Abbâs), Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 1993, VI, 

2554. 
979  Bkz. el-Makkarî, Ezêru’r-Riyâd, II, 209. 
980  Adulaziz el-Ehvani, İbn Senâ el-Mülk ve Müşkiletu’l-Akm ve’l-İbtikâru fi’ş-Şi‛r, Dârü’ş-Şuûni’s-

Sekâfiyye el-Âmme, Bağdad, 1986, s. 216. 
981  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 275. 



230 
 

ـــــ� ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــذو�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــھ عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  عــ

 

ـــــي  ــ ـــ ــ ــ ـــــا�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــذي يــ ــ ـــ ــ ــ ـــــذاك الــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

 “O, güzelliktir. Ondan başka, talebim yok. 

Işıklar saçan bir yüzü var,  

Ona bakmak için yarışır gözler, ona bakmak için,  

Kum tepecikleri ortasındaki ince bir fidan gibidir boyu,  

İnsanlar bu kişi yüzünden beni kınıyorlar.” 

İbn Bakî’nin yapıtığı gibi, eğer müveşşahın harcesi Arapça ise övülen kişinin ismi 

zikredilir:982 

ــــى ـــ ــ ــ ــــ�ــ ـــ ــ ــ ــــعــ ـــ ــ ــ ــــام ومــ ـــ ــ ــ الأنــ  

 

ـــــد ــ ــ ـــــا  واحــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــــدنــ ــ ــ الــ  

 

ــــل  ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــرام  ســ ــ ــ ــــكــ ــ ــ الــ  

 

ـــــا  ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــــى إنــ ــ ـــ ــ ــ ـــــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ــ ـــ ــ ــ يــ  

 “Yahya, cömertliğin çocuğu, dünyada eşsiz ve insanlığın anlamıdır.” 

Müzik ve şarkı eksenli olan müveşşahların dinî içeriğe sahip olmaları dikkat 

çekicidir. Öyle ki günümüze ulaşan müveşşahların büyük bir bölümü dinî 

muhtevalıdır.983  Muhtemel ki müveşşahları eserlerine almaktan kaçınan müellifler, dinî 

tutumları sonucu bu konulardaki müveşşahlara daha fazla eğilim göstermişlerdir. İbn 

Sebbâğ’ın bir müveşşahı şöyledir:984 

ــــ� ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ�  وإ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــع قــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الشــ  

 
ــوا ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــلــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�  أعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــل ســ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ الــ  

ــن إن  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� تــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� خــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ مــ  

ـــــن  ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�  يــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــول  خــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ رســ  

ــــــن  ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــ� كــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا  �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا رب يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ مــ  

ـــــل  ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــب وصــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا  الصــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــز�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا�ــ  

ـــــل  ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن أن قــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــي يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ حــ  

 
 

982  Musdafa es-Sakkâ, el-Muhtâru mine’l-Müveşşahât, Matbbatu Dâri’l-Kütübi’l-Mısrî, Kahire, 1997, s. 
49. 

983  Toplam 58 adet dinî müveşşah günümüze ulaşmıştır. Bu, önemli bir sayıdır. Ayrıntılı bilgi için bkz. 
Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 389-390. 

984  el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd,  II, 231.; Benzer diğer örnekler için bkz. Aynı eser s. 231-248. 



231 
 

ـــــوت وأرى  ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا المــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــيــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ يــ  

 “Şefaat sahibinin kabrine yolculuk için hazırlanın,  

Bana uyarsan, en hayırlı Resul’e giden arkadaşım olursun,  

Rabbim! Bana yardımcı ol ve bu üzgün aşığı oraya ulaştır. 

Zamanım gelmeden (ulaştır)! Biliyorum ki ölüm kesin.” 

Sûfî şiirin Endülüs’te zirve dönemlerini yaşadığı Muvahhidler dönemi müveşşaha 

da sûfî bir içerik sağlamıştır. İbnü’l-Arabî ve eş-Şüşterî’nin divanlarında birçok müveşşah 

bulunmaktadır. İbnü’l-Arabî’nin bir müveşşahı şöyledir:985 

ــــھ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــونــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن �ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 

ــن  ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــعــ ـــ ــ ــ ــراه الــ ـــ ــ ــ ــا تــ ـــ ــ ــ ــمــ ـــ ــ ــ  عــ

 

ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــت بــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ا�فــ  

  

 

ــھ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� بــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

ـــــن  ــ ـــــن الأيــ ــ ـــــت أيــ ــ حــ ــِ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�ــ

 

ــاه  ــ ـــ ــ ــ ــجــ ــ ـــ ــ ــ ــــف ا�ــ ـــ ــ ــ ــوقــ ــ ـــ ــ ــ ــ� مــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

 

ــــھ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن �ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  عــ

 

ـــــط ــ ــ ـــــقــ ــ ــ ـــــتَ فــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــــايــ ــ ــ ـــــا عــ ــ ــ  مــ

 

ــاه ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــال يــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  فــ

 

 

ـــن ــ ــ ـــ ــ ــ ـــر�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــابــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــغــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ� الــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

ـــاــن ــ ــ ـــــن �ــ ــ ــ ـــــس أو مــ ــ ــ ـــــيــ ــ ــ  وقــ

 

ــــلان  ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــرى عــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا تــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أمــ

 

 

 

 

ـــــن ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاه ديــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أفــ

 

ــان ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــالإ�ســ ــ ــ ــــــل بــ ــ ــ  إن حــ

 

ـــــان ــلـــــطــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــالـــــوا الـــــهـــــوى ســ  قــ

 

 

“Allah’ta fena buldum. Gözün gördüğü şeylerden uzaklaşarak,. 

Yüksek bir makamda… “Yer, onun için yoktur!” diye bağırdım. 

Dedi ki: Ey gafil! Bizzat kendi gözünle gördün. 

Kays, Aylan ve diğer geçip gitmişleri görmüyor musun? 

Dediler ki: Aşk, bir kişiye girince onu nefsinden uzaklaştırıp daima sevgiliyle 

meşgul kılan bir sultandır.” 

eş-Şüşterî’nin bir müveşşahı ise şöyledir:986 

ــاع ــ ــ ـــ ــ ــ ــطــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــال يــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وجــ

  

ــــل  ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــــل جــ ــ ــ ــــ� �ــ ــ ــ ــــت �ــ ــ ــ  أنــ

ـــــاع  ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــرا دون قــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  مســ

 

ــي  ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــــت لــ ــ ــيــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــجــ ــ ــ ــد تــ ــ ــ  قــ

ـــــ�  ــ ـــ ــ ــ ـــــا�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــــع الله طــ ــ ـــ ــ ــ ـــــبــ ــ ـــ ــ ــ  طــ

 

ـــــال  ـــــمــ ـــــجــ ــــــق ا�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� عشــ ـــــ�ــ  وعــ

  
985  Dîvânu İbni’l-Arabî,, s. 85. 
986  Dîvânu’ş-Şüşterî, s. 196. 



232 
 

ـــي ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ــــلــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ� وســ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــتــ ــ ــ ـــا قــ ــ ــ  آه يــ

 

 

 

ــــي  ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــ ــــق قــ ــ ــ ــــز�ــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ــا تــ ــ ــ ــ  آه يــ

ــــب  ـــ ــ ــ ــحــ ــ ـــ ــ ــ ــال المــ ــ ـــ ــ ــ ــذا حــ ــ ـــ ــ ــ ــكــ ــ ـــ ــ ــ  هــ

  

ــــمــــائــــل مــــت من   ـــ ــ ــ لطف الشــ  

 “Ey kulu olduğum! Her güzel ve güzellikte sen varsın,  

Kalbimde örtüsüz açık bir şekilde göründün,  

Aşk üzere yazdı yaratan yazımı,  

Ah! Ey kalbimi parçalayan, Ey ölümüm, Ey esaretim! 

Güzelliğinin zarafetinden öldüm. Sevenin hali de bu değil midir?” 

İbn Şeref’in tabiatı tasvir ettiği bir müveşşahı ise şöyledir:987 

ـــــم ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــديــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  راح ونــ

 

ـــدرا   ــ ــ ـــت بــ ــ ــ ـــارنــ ــ ــ ـــس قــ ــ ــ ــــمــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

ــــم  ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنســ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــوب الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  هــ

 

ـــــرا   ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد درَّع الــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وقــ

ــــوم  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــغــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاء الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  بــ

 

ــرا  ــ ــ ــزهــ ــ ــ ــــك الــ ــ ـــــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــد أ�ــ ــ ــ  وقــ

  “Güneş dolunayla birleşmişti, bir şarap ve bir dost (yanımda) 

Meltem, nehrin üzerinde esiyordu,  

Bulutların gözyaşları çiçekleri güldürüyordu…”  

 Şarap şiiri için ifade edilen özellikler müveşşahlar için de geçerlidir. 

Müveşşahlarda da içki ile rahatlama amaçlanmaktadır:988 

ــدْ  ـــ ــ ــ ــوجــ ـــ ــ ــ ــا الــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ ــى �ــ ـــ ــ ــ ـــــىــ ــ ــ ـــ ــ ــ ن�ــ ــُ ـــ ــ ــ  يــ

 

ــا   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــوابْ أدِر لــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ أ�ــ  

ــدْ   ــ ــ ــهــ ــ ــ ــعــ ــ ــ ــى الــ ــ ــ ــــىــ ــ ـــ ــ ــ ــت�ــ ــ ــ ــا اقــ ــ ــ ــمــ ــ ــ  كــ

 

ــجــــلاس   ـــــب ا�ــ ـــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــت�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  واســ

 “Döndür şu kadehleri de unutulsun onunla aşk (acıları), 

Anın gerektirdiği üzere dostlarla beraber (iç).” 

Müveşşahın dinî içeriğe sahip olması nasıl dikkat çekici ise mersiye konularında 

söylenmesi de tartışmalı bir konudur.989 İbn Cübeyr’in eşi Ümmü’l-Mecd’e ölümünden 

 
987  es-Sakkâ, el-Muhtâru mine’l-Müveşşahât, s. 100. 
988  Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, s. 267. 
989  Fevzi İsa, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 78-79.; Atîk, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, s. 436, 440. 



233 
 

sonra yazdığı ve içerisinde beş müveşşah bulunan “Netîcetu vecdi’l-cevânihî fî te’bini’l-

karîni’s-sâlih” isimli divanı dönemin öne çıkan şiir mecmualarındandır.990 İbn 

Lebbâne’nin de Mu’temid b. Abbâd’a yazdığı ve yok olan devletlere ağladığı mersiyesi 

de dönemin önemli şiirlerindendir.991 Bilinen ve günümüze ulaşan mersiyelerden belki 

de en öne çıkanı992 İbn Hazmûn’un, Belensiye müdafaasının komutanı olan ve 

Hristiyanlarla mücadelede şehit düşen Ebu’l-Hamlat’a yazdığı mersiyedir:993 

ــَّ  ـــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ ِ الــ
ــّ ـــ ـــ ــ ــ ـــــع�ــ ـــ ــ ــ ـــــلامــ ـــ ــ ــ �ا    الــ  

 

  ِ
ّ

ــ ـــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــن بــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ـــــا عــ ــ ــــراجْ  ييــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــر الســ ــ الأزهــ  

 

 

ــُ  ـــ ــ ــ ـــيــ تــ ــ ــ ــع�ــ ـــ ــ ــ ــدامــ ـــ ــ ــ ــ�ا   مــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ــ ــ نــ  

 

ـــــمَ   ــ ــ ـــــعــ ــ ــ ـــاــن �ــ ــ ــ ـــــرِّ  و�ــ ــ ــ  الــ
َ

ــ ـــ ــ ــ ـــــك اجْ تــ ــ ــ ِ فــ
ــــّ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ راســ  

 “Ey gözüm! En parlak, aydınlatıcı ışığa ağla! 

Ne güzel bir kapıydı, gözyaşlarını ortalığa saçmak için kırıldı.” 

 Toplumun  eğilimleri sonucunda ortaya çıkan müveşşah türü şiirler, klasik kaside 

ile arasında bir takım yapısal farklılıklar bulunsa da konu ve tema açısından neredeyse 

tamamen aynıdır. Dolayısıyla aynı konuların, aynı ifadelerin hatta aynı teşbih ve 

istiarelerin kullanıldığı görülmektedir. Yukarıdaki örnekler incelendiği takdirde bu 

olgunun açıkça tezahür ettiği anlaşılmaktadır. Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde çok 

daha genişlemiş ve çok fazla şairin ilgi alanına girmiştir. 

B. Zecel 

  Klasik kaside formunun dışındaki diğer bir tür ise zeceldir. Zecel birçokları 

tarafından “ولید الموشح/müveşşahın çocuğu” şeklinde tanımlanmıştır. Dolayısıyla iki tür 

arasında birçok benzerliğin olması doğaldır. Kısaca ortaya çıkışı, konuları ve en ünlü 

zeccâl (zecel söyleyen) İbn Kuzmân’dan bahsedilecektir.  

Şarkı ve müziğe karşı olan toplumsal eğilim, fasih dilin topluma zor geliyor 

olması ve mahalli ezgilerin etkisiyle Endülüs’te ortaya çıkmıştır. Diğer bir ifade ile 

toplum, duygularını ifade edebilecek yeni bir şiir ihtiyacını karşılama amacıyla zecele 

yönelmiştir.994 Zecel Arap dilinin yerel lehçelerle iç içe girmesinin bir sonucudur. Bu 

 
990  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, III, 514. 
991  Lisânüddin b. Hatîb, Ceyşu’t-Tevşîh, s. 71. 
992  Saîd, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs, s. 405.; Sellâme, el-Muvahhidûne fi’l-

Endelüs, s. 236. 
993  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 217. 
994  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 449. 



234 
 

karışım büyük şehirlerde başlamış ve daha sonra badiyeye kadar taşınmıştır. İlk başlatan 

konusunda net bir yargıya varılamamıştır. Belirli isimler tarafından sahiplenip eserler 

verilmesi zaman almıştır. el-Ehvânî’nin ifadesine göre müveşşahların dilinin basitlikten 

uzaklaşmasının etkisi ile hicri dördüncü asrın sonlarına doğru ortaya çıkmıştır.995 Bu 

dönem, İbn Kuzmân öncesi Yahluf b. Raşid ve Ahtal b. Nümare gibi isimlerin yaşadığı 

dönemdir.996 Bu tarihî veriler, zecelin müveşşahın etkisi sonucunda ortaya çıktığı 

düşüncesinin oluşmasına sebep olmuştur.997 Zira, müveaşşah hicri 3. asrın sonlarında 

neş’et etmişti.  

Zecel, müveşşahın yapı, şekil, vezin ve kafiye açısından bir taklidi sayılır. 

Zeccâlların şiirlerinde müveşşahlara göndermelerde bulundukları ve onlardan alıntılar 

yapıtıkları görülür. Müveşşahtan farklı olarak zecelin genelinde ammicenin kullanılması 

söylenebilir. Ubade b. Maussema (ö. 422/1030) ve Yusuf er-Remadî (ö. 430/1038) gibi 

isimlerin gayretleri sonucunda zecel daha fazla revaç bulmuştur.998  

Hicri V. asırda yazılmış olan zeceller el-Ehvânî’ye göre, klasik şiirin çok fazla 

rağbet görmesi sebebiyle kaybolup gitmiştir.999 Murâbıtlar döneminde hükümdarların 

klasik kasideye karşı olumsuz tutumları sonucu zirve dönemini İbn Kuzmân sayesinde 

yaşamış olan zecel, Muvahhidler döneminde gelişmeye devam etse de önceki dönemin 

seviyesine ulaşamamıştır.  Muvahhidler döneminde saraydaki şiire teşvik edici edebî 

ortam şairleri zecelden uzaklaştırmıştır.1000 Ayrıca Murâbıtlar’ın ammiceye karşı olan 

fazla müsamahaları ve yöneticilerin teşviki de bu dönem zecelini olumlu etkileyen 

unsurlar olmuştur.1001  

 
995  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, Me‛hadu’d-Dirâsâti’l-Arabiyye el-Âlemiyye, 1957, s. 52. 
996  İbn Haldûn, Mukaddime, s. 1153.; Atîk, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 395-397. 
997  İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebî ’l-Endelüsî; Asru’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 206. 
998  Detaylı bilgi için bkz. Kemal Tuzcu, Endülüs Şiirinde Zecel, Gece Kitaplığı, Ankara, 2017, s. 35-43. 

Ayrıca bkz. Kamran Abdullayev, “Endülüs Edebiyâtında Zecel”, Bakü Devlet Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi'nin İlmi Mecmûası, Bakü, 2016, S. 26, s. 388-389. 

999  Müellifler tarafından da küçümseyici bir tutuma maruz kalan zecele, eserlerde neredeyse hiç yer 
verilmemiş, dolayısıyla dönemin zecelleri günümüze ulaşmamıştır.; Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel 
fi’l-Endelüs, s. 52.; Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 452. 

1000  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 106. 
1001  Atîk, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 398. 



235 
 

Muvahhidler’in zecele karşı olumsuz bir tutumundan bahsetmek zordur. 

Rivayetlerde Abdülmü’min’in (ö. 553/1159) huzurunda İbn Kuzmân ve Medğallîs’in 

zecel söylediğinden ve onun, şairleri teşvik ettiğinden söz edilir.1002 

1. Konuları 

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde Endülüs’te zirve süreçlerini yaşayan zecel, 

müveşşah gibi klasik kasidenin konularının birçoğundan faydalanmıştır. Başlıca konuları 

arasında gazel, medih, hiciv, mersiye, tasvir, şarap, mücûn ve tasavvuftur. Bu konular 

bazen tek tek işlenirken, bazen de zeccâllar tarafındandan birbirleri ile mezcedilerek 

işlenmiştir. İlk dönemlerde sadece gazel üzere zeceller yazılıyordu. Daha sonra konuları 

genişlemiştir.1003 Gazel konulu zecellerde genel itibarla sevgilinin fiziki özellikleri 

üzerinde durulur. Ayrılık, aşk sebebiyle zayıf düşme ve uykusuz geceler de zecellerde 

işlenmiştir.1004 Gazeller, zecellerde tabiat, medih, şarap gibi konularla birlikte ele alındığı 

gibi yalnızca gazel üzere yazılan zeceller de mevcuttur.1005 Tamamen gazel üzere yazılan 

zecele örnek olarak İbn Kuzmân’ın şu şiiri örnektir:1006 

ـــــذاب  ــ ــ ــ� عــ ـــ ــ ــ ــر �ــ ـــ ــ ــ ــجــ ـــ ــ ــ ــذ �ــ ـــ ــ ــ ــا مــ ـــ ــ ــ  وأنــ

ـــاب   ــ ــ ـــ ــ ــ ـــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــعــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــد الــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــر وعــ ــ ــ ـــ ــ ــ  إذا مــ

ــــاب   ـــ ــ ــ ــــحــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــي �ــ ــ ـــ ــ ــ ــو�ــ ــ ـــ ــ ــ ــفــ ــ ـــ ــ ــ ــردد جــ ــ ـــ ــ ــ  تــ

ـــــر   ـــ ــ ــ ـــــطــ ـــ ــ ــ ـــــ� مــ ـــ ــ ــ ـــــو�ــ ـــ ــ ــ ــــل دمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرســ ـــ ــ ــ  وتــ

ـــــب إلا ودود   ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــس حــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لــ

ــــــدور    ــ ــ ـــ ــ ــ ــيـــــص مـــــن صــ  قـــــطـــــع �ـــــ� قـــــمـــ

ــــــود   ــ ــ ــهــ ــــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــــــض الــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــنــ ــــ ــ ــ ــــــاط بــ ــ ــ  وخــ

ـــــر  ــ ــ ـــ ــ ــ ــهــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� الســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــب إ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وحــ

  “O gitti gideli ızdırap içindeyim,  

Kınamalar onu sözünden ettiğinde,  

 
1002  Fevzi İsa, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 142. 
1003  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 452. 
1004  Fevzi İsa, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 150. 
1005  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 137. 
1006  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 364. 



236 
 

Göz kapaklarım bir bulut olmaya devam eder, 

Gözyaşlarıma ise yağmurlar gönderir, 

Sevgili, bir tutkudur, 

Kalbinden bir gömlek biçti bana, 

Sözlerini tutmayarak dokudu onu,  

Artık bana uykusuz geceler kaldı.” 

   Sadece medih konusu üzerine bina edilen zecellerin nadir olduğunu ifade etmek 

gerekir. Medih, genellikle birçok konu ile bir arada kullanılmıştır.1007 Zecellerinin 

neredeyse hepsini bu konuda nazmeden Medğallîs’in medhi, gazel ile birleştirdiği 

zecelinin bir kısmı şöyledir:1008  

وكْ  ــــــُ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمُســ ــ ــلــ ــ رَتْ لــ ــوَّ ــ ـــــد بــ ــح قــ ــ ــروائــ ــ  بــ

 

حَرْ   ــَّ ــ ـــ ــ ــ ــــيمَ ال�ــ ـــ ــ ــ ــا �ســ ــد أقبلـــت يـ  لقـ

ــــقـوك  ـــ ــ ــ ــــتشــ ـــ ــ ــ ـــــا �ســ ـــــا م�ـى مــ لـو�نــ
ُ
 �� ق

 

مَعْ  
َ

ــ ــ ـــ ــ ــ ــــك الـــذكيـــة شــ ــ ـــ ــ ــ  تُوقـــد أنفـــاســ

 “Sen geldin! Vücutlar üzerinde bir koku bırakarak esen sabah rüzgarı! 

Seni ne zaman özlesek, kalbimizde tatlı nefesinle mumlar yaktın.” 

Zeccâllar, şarabı tasvir etmeyi ihmal etmemişlerdir. İbn Kuzmân’ın, içkiyi tasvir 

ettiği zecelinin bir bölümü şu şekildedir:1009 

ــــل  ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــكســ ـــ ــ ــ ــ�ع الــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ــا نــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ــ ــم بــ ـــ ــ ــ ــقــ ـــ ــ ــ  فــ

 

ـــــاري   ــ ــيــ ـــ ــ ـــــوم حــ ــ ـــــجــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــــا والــ ــ ــــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لاح الضــ

ــــــل   ــ ــ ـــ ــ ــ ــعســ ــ ــن الــ ــ ـــــدي مــ ــنــ ــ ــ� عــ ــ ــ� �ــ ــ ــ�ــ ــ  أحــ

 

ـــا  ــ ــ ـــــراعــ ــ ـــــن قــ ــ ـــــا مــ ــ ـــــزوجــ ــ ـــــمــ ــ ـــــت مــ ــ ــــر�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

 

 

“Işık gibi parlıyor, kabarcıkları ise yıldızlar gibidir, hadi kalk miskinliği atalım 

üzerimizden,  

Onu karıştırarak içiyorum, o benim için baldan daha tatlıdır.” 

 
1007  Fevzi İsa, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 159.; Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve 

Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 147. 
1008  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 109. 
1009  İbn Haldûn, Mukaddime, II, 435. 



237 
 

İbn Kuzmân’ın şaraba dair birçok niteleme kullandığı Garcia Gomez’e göre 

modern şarap türlerine vurgular yaptığı bir diğer zeceli ise şöyledir:1010 

ــولايْ  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــي مــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــو حــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــر هــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــفــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــراب أصــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  شــ

ــــ�   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــر�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــروري فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن دايْ ســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــي مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ طــ  

 

 

ــايْ  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــهــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� صــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــو�ــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــري شــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــاري خــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــقــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  عــ

ـــــ�  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــا�ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــر�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــس جــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدريــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� خــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــي را�ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــدامــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  مــ

 “Sarı şarap, o benim sevgilim efendim,  

Mutluluğum sevincim, dertlerden kurtuluşum,  

Kırmızı şarabım, koyu kırmızı şarabım, daha erken mayalanmış şarabım, beyaz 

şarabım,  

Tutkun olduğum şarabım, yıllanmış şarabım.” 

Ağaçlar, kuşlar, çiçekler zeccâllar tarafından tasvir edilmiştir. Canlı tasvirler ve 

başarılı kişileştirmeler dikkat çeker. Kullanılan anlamlar ise tabiat tasviri kasideleri ile 

aynıdır.1011 İbn Ebi Nasr ed-Debbâğ’ın tabiat tasvirine yer verdiği zecelinin bir kısmı ise 

şöyledir:1012 

ــوارُ  ــ ـــ ــ ــ ــاحْ نــ ــ ـــ ــ ــ ــد فــ ــ ـــ ــ ــ ــعْ قــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ــر�ــ ــ ـــ ــ ــ  والــ

 

ـــــانْ   ــــــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ� �ســ ــ ــــــرابْ  إلا �ــ ــ ــ ـــ ــ ــ  لا شــ

ـــــارُ   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــع �ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــوانُ مــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــحــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  أقــ

 

ـــــك  ــــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــامْ و��ــ ـــــمــ ـــــغــ ـــــي الــ ـــــ�ــ ـــــبــ  يــ

ــــ� دارو   ــ ــ ـــ ــ ــ ــوا�ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� ذاك الســ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

 

ـــــنْ   ــ ـــــ�ــ ــ ـــــابــ ــ ـــــعــ ــ ـــــثــ ــ ـــــل الــ ــ ـــــثــ ــ ـــــاه مــ ــ ـــــيــ ــ  والمــ

ــدْ رق   ــ ــ ــ ــمُ وقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــل جســ ــ ــ ــ ــحــ ــ ــ ــ ــد نــ ــ ــ ــ  قــ

 

ـــــاس  ــــفــ ـــــذري الأنــ ــــمْ عــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــنســ  والــ

ــــــق  ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنشــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــك يــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــھ المســ ــ ــ ـــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ  عــ

 

ــ ـــو   ــ ـــھعــ ــ ــ ـــنــ ــ ــ ـــتــ ــ ــ ـــحْ فــ ــ ــ ـــيــ ــ ــ ـــلــ ــ ــ ــــھ مــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ يشــ  

 “Şarap, bahçede içilir. Bahar, çiçekleri açar. 

 
1010  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 206.; Gomez’e göre İbn Kuzmân’ın bahsettiği şaraplar monzamillia, tinto, 

oloroso, blanco ve amontillado gibi modern dönemde kullanılan şaraplardır. Bkz. Garcia Gomez, Mea 
Şuarâi’l-Endelüs ve’l-Mütenebbî, s. 146. 

1011  Fevzi İsa, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 152-153.; Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve 
Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 143-146. 

1012  İbn Saîd, ed-Debbâğ’dan “Zecel ile hicvetme konusunda imamdır” şeklinde söz eder. Bkz. İbn Saîd, 
el-Muğrib, I, 438. 



238 
 

Ağlar bulutlar ve papatya gülücükler saçar kokusuyla,  

Sular, bir yılan misali derelerde dolanırlar,  

Ve rüzgar, gençleştirir bakir bedenleri ve onun vücudunu inceltir,  

(Orada) akşam tatlı ve büyüleyicidir. Misk kokuları yayılır o anlarda.” 

VII. yüzyılda Endülüs’te gelişme gösteren tasavvuf eğilimi zeceli de etkilemiştir. 

Tasavvufi zecel söyleyenlerin en önde gelen ismi Ebu’l-Hasan eş-Şüşterî’dir.1013 Kaside, 

müveşşah ve zecellerinin oluşturduğu bir divana sahiptir.1014 Zecellerinden biri şu 

şekildedir:1015 

ـــــة  ـــــقــ يــ ــِ ـــ ــلــ ـــ ـــــخــ ـــــوَى ا�ــ ـــــنْ هــ  عــ

 

 

 
َّ

ـــلا ــ ــ ـــ ــ ــ ـــخــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ� تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــقــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــا فــ ــ ــ ـــ ــ ــ  يــ

ــــةِ    ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ ر�ــ
َّ

ــــ ـــ ــ ــ ــــطــ ـــ ــ ــ ــــل الــ ـــ ــ ــ ــــأهــ ـــ ــ ــ  بــ

 

ـــــَ  ــتــ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــارف واســ ـــــا عــ كْ يــ ــِ ــــ ــ ــ ـــ ــ ــ مْســ  

ــــةِ    ـــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــــــحــ ــ ــ ــــــل ا�ــ ــ ــ  لأهــ

 

عْ  ــَ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ بــ
ْ

ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ تــ
َ

ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــوُنُ تــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وتــ

 “Ey fakir! Artık varlık aşkını bırak! 

Ey Arif! Tarikat ehline yanaş,  

Bu şekilde hakikat ehlinin takipçisi ol.” 

2. İbn Kuzmân ve Diğer Zeccâllar 

İsmi Muhammed b. İsa b. Abdulmelik b. İsa b. Kuzmân (d. 1087/ ö. 1160)’dır. 

Künyesi Ebu Bekir’dir. Kurtuba’da hicri 480 (1087) yılında Doğup 554 (1160) yılı 

Ramazan ayında ölmüştür. Aftasî emirlerinden Ömer b. Muhammed’in veziri olan Ebu 

Bekir Muhammed (ö. 508/1114) ile karıştırılmaması adına amcasına “el-Ekber”, 

kendisine “el-Asğar” lakabı verilmiştir. Nitekim ikisine dair bilgilerin bazı kaynaklarda 

iç içe girdiği görülmektedir.1016 Hayatının büyük kısmını Murâbıtlar döneminde yaşadı. 

Muvahhidler’in ilk dönemine yetişti. Şüphesiz bir biçimde zeccâlların “imamı” olarak 

 
1013  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebî ’l-Arabî, s. 369-370. 
1014  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 151-153.; Fevzi İsa, el-

Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 168-169.; Nemiş Esma, “el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fi’l-Edebî ’l-
Ûrubbi el-Kadîm”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Cezayir, 2016, s. 141-142. 

1015  Dîvânu’ş-Şüşterî, s. 280. 
1016  Detayı bilgi için bkz. Levi Provençal, “New on Ibn Quzman”, The Journal of Asiatic Society of Great 

Britain an Ireland, 1944, S. II, ss. 105-118. 



239 
 

tanımlanır. Yalnızca Müslüman dünyanın değil ortaçağın en büyük şairlerinden 

biridir.1017 Başlangıçta klasik şiir ve müveşşah ile meşgul olmuş ancak kendisini bu 

alanlardaki şairlerden daha başarısız görünce zecel alanına yönelmiştir.1018 Şiir, edebiyat, 

felsefe, fıkıh ve belâgat alanlarında yüksek kültüre sahipti. Beyaz yüzlü, sarı sakallı ve 

mavi gözlü bir kişiydi:1019  

ــــن ــ ــــن واديــ ــ ــــ�ــ ــ ــــش واذرعــ ــ ــيــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  و�شــ

 

ــــق�ن  ــ ــ ــــان كما ترى �ســ ــ ــ  أنا إ�ســ

ــتُ الملقم  ــ ــا إذا بلعــ ــ ــــرب المــ ـــ ــ ــ  �شــ

 

� أزرق الــعــيــنــ�ــن   �ــَ ِ
ّ
ـــــقــر الــ ـــ ــ ــ  أشــ

  “Gördüğün gibi iki bacaklı, iki kollu bir kıça sahip herhangi bir insanım,  

Sarı sakalım ve mavi gözlerim var. Lokmayı yutarken su içerim.” 

İbn Kuzmân uzun boyludur. Övdüğü kişinin kısa elbise vermesini istemez:1020 

ـــــدْ  ــ ـــــعــ ــ ـــــ�  أ�ــ ــ ــ�ــ ـــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــقصــ ــ ـــــھْ الــ ــ ـــــلــ ــ ـــــو�ــ ــ ـــــي طــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــــامــ ــ ـــــي إن قــ ــ ـــــ�ــ ــ عــ  

 
“Kısa olanı uzak tut benden, boyum uzundur benim.” 

Bu tasvir onun güzel biri olduğunu akla getiriyorsa da İbn Saîd “çirkin” olduğunu 

ifade eder.1021  

Pervasız, heva ve şehvet peşinde koşan, yüzmeyi bilmeyen, şarap içen ve 

evlilikten hoşlanmayan bir yapıya sahipti. Buna karşın daha önce evlenmiş ve 

boşanmıştır:1022 

ـــــيب الغراب ــ  لس نزوج ح�ى �شــ

 

 صرتُ عازبْ و�ان لعمري صواب 

ـــــا لــــس نــــقــــول بــــزواجْ  ـــــب يــ ـــــائــ ـــــا تــ  أنــ

 “Bekarım artık. Bu, hayatım için doğru olandı. Karga gibi ihtiyarlayıncaya dek 

evlenmeyeceğim,  

Tövbeliyim, evlilikten söz etmeyeceğim.” 

 
1017  Monroe, Hispano-Arabic Poetry; A Student Anthology, s. 41. 
1018  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 100.; M. Faruk Toprak, “İbn Kuzmân”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 

1999, XX, 154-155. 
1019  Garcia Gomez, Mea Şuarâi’l-Endelüs ve’l-Mütenebbî, s. 142-143. 
1020  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 182. 
1021  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 121.  
1022  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 154. 



240 
 

Karısının içki içmesini yasaklamaya çalışması da bu olumsuz tutumunun bir 

sebebi olabilir.1023 Ancak o bundan vazgeçmez:1024   

�ابْ 
ُ
ــ ــ�ــ ــ�ــــ�َّ الــ لــــقــــى عــ ــُ ا يــ ـــــً  إ�ــــ� يــــومــ

 

ــــمْ   ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــذا الأســ � هــ ِ
ّ

ــ ـــ �ــ
َ

ــ ـــ ـــــخــ ـــــسْ نــ ـــــا لــ  وأنــ

  “Bu mereti bırakmayacağım ta ki üzerime toprak atılıncaya dek.” 

Zecellerinde ev hayatından, eşlerinden ve çocuklarından bahsetmeyi tercih 

etmemesi onun aile hayatı hakkında detaylı bir şekilde bilgi edinmeyi zorlaştırmaktadır. 

Hatta bayramda kesilen bir koçtan dahi birçok yerde söz etmesine karşın ailevi hayatına 

değinmemektedir.1025  

Zecellerinde anlattığı üzere muhtemelen dine karşı tutumu1026 veya Murâbıtlar 

dönemindeki isyanlar ile bağlantılı olarak1027 hapse atılmış ve Murâbıt emiri Muhammed 

b. Sîr tarafından kurtarılmıştır:1028  

ـــع  ــ ــ ـــطــ ــ ــ ـــقــ ــ ــ ــ ـــوانــ ــ ـــد�ــ ــ ــ ــــتــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــا اشــ ــ ــ ـــد مــ ــ ــ عــ  

 

ــــــ�  ــ ــ ــ�ــ ــــ ــ ــ ــبــ ــــ ــ ــ ــــــد حــ ــ ــ ـــــتــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــد اشــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ  لــ

ــــد  ــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــ� مــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــن ســ ــ ــ ـــ ــ ــ  وابــ

 

ــــــر الله  ــ ــ ـــ ــ ــ ــكــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــا �شــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــمــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وإنــ

ـــــف  ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــاصــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــنــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــن المــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــد ابــ ــ ــ ـــ ــ ــ  ولــ

 

ــــــي  ــ ــ ــــــ�ــ ــ ــ ــــــعــ ــ ــ ــــاــن رفــ ــ ــ ــــــل �ــ ــ ــ ــــــتــ ــ ــ ــــــقــ ــ ــ ــــــلــ ــ ــ  لــ

 “İpim kuvvetliydi, daha sonra koptu, 

Yalnızca Allah’a ve İbn Sîr Muhammed’e teşekkür ederiz, 

Ölümden kurtardı beni, İbn Munasif’in oğlu.” 

 Fakihlere karşı tutumu dönemin diğer şairlerinin bakış açısını hatırlatır. Nitekim 

zecellerinde fakihleri “aptal, münafık, açgözlü” gibi sıfatlarla nitelendirmektedir. Bunun 

yanında onlarla tartışmaktan çekindiğini de ifade eder.1029 

Yemek, içki ve giyinmeye karşı tamahkarlığı,1030 onun en fazla zeceli medih 

konusunda yazmasına sebep olmuştur. Kadı, emir, vezir gibi her tabakadan kişiyi 

 
1023  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 77. 
1024  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 156. 
1025  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 77-78. 
1026  Garcia Gomez, Mea Şuarâi’l-Endelüs ve’l-Mütenebbî, s. 142. 
1027  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 102. 
1028  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 286. 
1029  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 93-95. 
1030  İlgili zeceller için bkz. Dîvânu İbni Kuzmân, s. 128, 550, 563. 



241 
 

medhettiği görülür. Yakışıklı bir genç olan el-Veşekî’ye yazdığı medihlerin gazelle iç içe 

olması öne çıkar. Medihlerine çoğunlukla gazelle başlarken bazen de doğrudan medhe 

giriş yapar.1031 Kazanç ve hâmî arayışıyla İşbiliyye, Gırnata, Ceyyân ve Fes gibi birçok 

şehri dolaşmıştır. Medih şiirlerini sunduğu kişiler İbn Zühr (ö. 525/1130) ve İbn Hamdin, 

kadı İbnü’l-Hacc (ö. 529/1135), Gırnata kadısı İbn Adhâ (ö. 540/1145), İbn Hânî (ö. 

562/1166) ve Ali b. Ğaniye (ö. 543/1148) gibi önemli yönetici ve nüfuz sahibi 

kişilerdir.1032  

Zecellerinde dikkat çeken bir husus ise zecel alanında kendisine dair 

övünmeleridir. Zecellerinde gerçek hayatı başarılı bir şekilde yansıtır. Tasvir ve tahlileri 

güçlüdür. Hikayevari anlatıma önem verir. 1033  

Zecellerinin en önemli özelliği olarak sahip olduğu şiirsel ruh gösterilir. Sıradan 

herhangi bir şairin aniden söylediği irticali yüzeysel manzumelerin ötesinde şairlik 

yeteneğini ve şiirin ruhunu derinden hissettiren zecellere sahiptir.1034 Kendisi bu 

özelliğine şöyle vurgu yağmaktadır:1035 

ــــحْ  ــــيــ ـــــحــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــال ال�ــ ــــوعْ  قــ ــــطــ ــــبــ ـــــلْ مــ ــــزجــ ـــــذا الــ ــــولْ: هــ ــــقــ ــــن يــ  مــ

ـــــحْ    ـــ ــ ــ ـــــديــ ـــ ــ ــ ـــــزلْ والمــ ـــ ــ ــ ـــــغــ ـــ ــ ــ ــتــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــ� الــ ـــ ــ ــ ـــــي �ــ ـــ ــ ــ ـــــاء�ــ ـــ ــ ــ ـــــوع جــ ـــ ــ ــ ــبــ ـــ ـــ ــ ــ ـــــطــ ـــ ــ ــ  مــ

ــــذي   ـــ ــ ــ ــــال الــ ـــ ــ ــ ــــحْ إنَّ ذا قــ ـــ ــ ــ ــــيــ ـــ ــ ــ ــــلــ ـــ ــ ــ ا مــ ــــً ـــ ــ ــ ــــئــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــراهْ شــ ـــ ــ ــ ــــقــ ـــ ــ ــ يــ  

عْ  
َّ

ــ ــ ــ ــ لــ ــَ ــ ــ ــ قــ ــْ ــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــ ــــح كــ ــ ــ ــيــ ــ ــ ــ لــ ــَ ــ ــ ــ ــــن مــ ــ ــ ــانْ عــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــلســ ــ ــ ز ذا الــ ــَ ــ ــ ــ جــ ــَ ــ ــ ــ ــــو �ــ ــ ــ  لــ

 
“Kim derse ki bu zecel tabii ve içten, ben derim: doğru,  

Bu doğallık gazel ve medihte benimdir,  

Onu her okuyan güzel bir şey söyler,  

Eğer bunu bir gün başaramazsam bırakırım şiir yazmayı.” 

 Dönemin kadın şairlerinden Nezhûn ile birçok tartışmaya girmiştir. Bir gün 

kendisini sarı bir elbise giymiş olarak gören Nezhûn’un “Beni İsrâil’in ineklerine 

 
1031  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 298. 
1032  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 168.; Nefeli Papoutsakis, “Ibn Quzman”, The Encyclopaedia of Islam Three, 

2019, Brill, Leiden, s. 60. 
1033  İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 215-220. 
1034  Garcia Gomez, Mea Şuarâi’l-Endelüs ve’l-Mütenebbî, s. 144. 
1035  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 402. 



242 
 

dönmüşsün. Görenleri rahatsız ediyorsun” ifadelerini kullanması aralarındaki çekişmeye 

dair ipuçları vermektedir.1036  

Klasik şiirdeki ifadelerden ziyade mahalli kavramları kullanmaya gayret eder. 

Zeceli, geleneksel kasideden uzaklaştırmaya çalışmıştır. Ona göre zecelde iraba sadık 

kalmak lahndır.1037 Klasik şiir ile kazanç sağlamanın zor olduğunu düşünür. Endülüs’te 

olduğu gibi Doğuda da anlaşılmayı amaçlamıştır:1038 

ـــــوع  ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــرفــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� المــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  زجــ

ـــــوع  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــمــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــراق مســ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� الــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  �ــ

  “Değerli zecelim,  

Irak’ta da duyulsun.” 

 Öldükten sonra bir asmanın altına gömülmek istediğini ifade eder:1039 

ـــن  ــ ــ ـــدفــ ــ ــ ـــ� الــ ــ ــ ـــي �ــ ــ ــ ـــ�ــ ــ ــ ـــذهــ ــ ــ ـــتُّ مــ ــ ــ  وإذا مــ

ــ�ـــــن ا�ـــــجـــــفـــــن   ـــــة بـــ ـــــد �ـــــ� كـــــرمــ  أن نـــــرقــ

 “Öldüğüm zaman defnedilmek ile ilgili isteğim,  

Bir asmanın altında yatmaktır.” 

 Ona göre cennet, şarap ve bir dilberin aşkıdır:1040 

ــــــلاح ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــق المــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ  وعشــ

 

ــطـ ـــ  �ــــي �ــــ� الــــراحتـ ـــا�ــــجــــن لــــو عــ  

  “Eğer verilecekse benim için cennet şarap ve bir güzelin aşkıdır.” 

Onun pervasız yaşantısı dinî geleneklere olan bakış açısına da yansımıştır:1041 

بحت 
َ
ــحيھ ذ س من بصـــلعن �ـ

ْ
را  

 

ل  دْ محْتَفــــَ لَ العِيــــد وأنــــا َ�عــــَ بــــَ
ْ
 أق

 “Bayram geldi, kutlamalardan sonra bir soğanın başını kurban ettim.” 

 
1036  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, V, 425. 
1037  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 167. 
1038  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 422.; el-Kerîm, Edebü’l-Endelüsî fî Ahdi’l-Murâbıtîn, s. 105-106. 
1039  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 600. 
1040  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 404. 
1041  Dîvânu İbni Kuzmân, s. 770. 



243 
 

İbn Kuzmân ile ilgili bilgilerin neredeyse hepsinin kaynağı kendi divanıdır. Zira 

ez-Zehîra ve Kalâid gibi dönemin en önemli edebiyat tarihi kitaplarında kendisi ile ilgili 

bilgi bulunmamaktadır. Diğer teracim kitaplarında ise çok kısa bilgiler verilmektedir. Bu 

özelliği ile onun divanı diğer divanlardan ayrılmaktadır. 

İbn Kuzmân’dan sonra zecel konusundaki önemli isim Ebu Abdullah Ahmed el-

Hacc Medğallîs (veya Mudğallîs) (ö. 554/1160)’tir.1042 İbn Kuzmân’ın rolünü 

Muvahhidler döneminde gerçekleştirmeye çalışmıştır. Ancak onun yeteneklerine sahip 

değildi ve onun ortamına benzer bir ortamda yaşamıyordu. O, zeceli “melhun kaside/el-

kasidetü’l-zecelliye” formuna döndürmüştür. Zecellerinde belâgat sanatlarını kullanmaya 

özen göstermektedir. Günümüze ulaşmayan bir divanı vardır. Zecelleri canlılık ve hayatı 

yansıtma açılarından başarısızdır.1043  

el-Makkarî, Medğallîs’i “İbn Kuzmân’ın halifesi” olarak nitelendirmiştir. Yine o, 

Endülüs halkının İbn Kuzmân’ı Mütenebbî, Medğallîs’i ise Ebu Temmâm mertebesinde 

gördüklerini belirtir. Yanı sıra İbn Kuzmân’ın manaya,  Medğallîs’in ise lafza önem 

verdiğini vurgular. Medğallîs, zecel konusunda kendisini daha üretken bulduğu için bu 

alanla iktifa etmiştir.1044 İbn Saîd ise onun zecellerinin tekellüf ve zorlamadan uzak 

olduğunu ve doğal-samimi bir yapıya sahip olduğunu ifade eder.1045 

İbn Kuzmân gibi zecellerinde kendisini önemsemekten daha çok insanlarla 

ilişkisine vurgu yapar. Dolayısıyla kendi karakteri ve hayatı hakkında bilgi edinmek 

zordur. Zecellerinde yüzeysellik hissedilir. Ayrıca onun zecelleri fasih Arapçaya daha 

yakındır ve anlaşılması daha kolaydır. Bu durumu, Muvahhidler döneminde fasih dilin 

daha fazla önemseniyor olmasına bağlayan araştırmacılar vardır.1046 İbn Kuzmân’ın 

medihlerinden farklı olarak onun medihlerinde övdüğü kişilerle arasında mesafeler 

olduğu hissini verir.1047  

 
1042  Bu isim “مَدْغَلیّس”tir. مضغ (kemiren) ve لیس (hokkanın pamuğu) kelimelerinin menhut halidir. İlim 

gördüğü mecliste küçük bir çocuk olduğu sıralarda pamuğu kemirdiği için bu isim verilmiştir. 
Divanında künyesi Ebu Abdullah b. el-Hacc’dır. Bkz. Ebu Bekir b. Hicre el-Hamevî,  Bülûğu’l-Emel 
fî Fenni’z-Zecel, (thk. Rıza Muhsin el-Kureyşî), Menşûrâtu Vizâreti’s-Sekâfe, Dımaşk, 1974, s. 101-
102. 

1043  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 106-108. 
1044  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 385. 
1045  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 214. 
1046  Abdurrahman Bekir, ez-Zecel ve’z-Zeccâlûn, (tkd. Salah et-Tâhir), Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, Kahire, 

2018. 
1047  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 110. 



244 
 

Diğer önemli zeccâl ise hicivleri ile meşhur ed-Debbâğ’dır. Onun da zecelle ilgili 

iki eseri vardır. Ebu Amr b. Zahid, Ebu’l-Hasan Ali b. Cehdur (ö. 638/1241), İbnü’z-

Zeyyât, Sehl b. Mâlik, Ebu Bekir b. Merreteyn, İsa b. Belidî, İbn Naciye, Yahya b. 

Abdullah el-Behbeda ve tasavvuf konusunu zecele sokan kişi olan eş-Şüşterî gibi Murâbıt 

ve Muvahhid dönemini yaşamış birçok zeccâl vardır.1048 

3. Dil Özellikleri 

Bölge halkının yerel dilinin etkisi zeceller üzerinde doğrudan etkili olsa da diğer 

bölgelerde de anlaşılan bir dile sahiptir. Yazı dili ile de yazılmış birçok zecel vardır. Bu 

özellik, Medğallîs’in öne çıktığı bir durumdur.1049 İlk dönem zeccâllarının i’rabı 

önemsedikleri de bilinen bir durumdur.1050 Alan araştırmacılarından Muhammed Abbase, 

ammice yazılmış olan her kasidenin de zecel olarak kabul edilemeyeceğinin altını çizer. 

Zecellerde yalnızca kelime sonlarındaki i’rab işaretlerinin düştüğüne ancak ammicede 

bazen kelimenin tamamen değişebildiğini vurgular.1051 Zeccâllar Doğu bölgelerini 

ziyaretleri sonucu o bölgelerin yerel lehçelerinde kullanılan bazı kelimelerin zecele 

girdiği dikkat çekmektedir.1052 Zeccâlların ses isimlerine de özel bir ihtimam 

gösterdiklerini belirtmek gerekir. Yine bölgenin bir etkisi olarak İspanyolca kelimeler de 

zecellerde kullanılmıştır.1053 Ancak yabancı kelime kullanımının çok sınırlı olduğunu 

unutmamak gerekir.1054 Bunların yanında klasik kasidede bulunmayan bazı ifade ve 

tasvirler zecellerde kullanılmıştır:1055 

ـــــي ـــ ــ ــ ــ�ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا�ــ ـــ ــ ــ ـــــمــ ـــ ــ ــ ـــــض خــ ـــ ــ ــ ـــــبــ ـــ ــ ــ ـــــقــ ـــ ــ ــ ـــــ� مــ ـــ ــ ــ ـــــ� ذرا�ــ ـــ ــ ــ  و�ــ

 

 

 

ـــــون  ــ ـــ ــ ــ ــنــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ـــــجــ ــ ـــ ــ ــ ـــــس المــ ــ ـــ ــ ــ ــيــ ـــ ــ ـــ ــ ــ ــــدري قــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــ� صــ ــ ـــ ــ ــ  و�ــ

 

 

“Kolunda şarap testisi,  

Kalbinde mecnun…” 

 
1048  Mustafa Sadık er-Râfiî, Târîhu’l-Âdâbi’l-Arabî, Mektebetü’l-Îmân, Mansûra, 1940, II, 155. 
1049  Fevzi İsa, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 188. 
1050  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 131.; Fevzi İsa, el-

Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 188. 
1051  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 132. 
1052  Dîvânu’ş-Şüşterî, s. 109, 110. 
1053  Örnek için bkz. İbn Saîd, el-Muğrib, I, 178. 
1054  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 134-135. 
1055  İbn Saîd, el-Muğrib, I, 284.; Fevzi İsa, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl, s. 189-192. 



245 
 

Bu zecelde yer alan “elinde şarap testisi” ve “göğsünde mecnunu” taşıma tasvirleri 

klasik kasidede kullanılan tasvirlerden değildir. Bu ifadelere İran şiirinde rastlamak 

mümkündür.1056 Bazı tabirler ise sadece zeccâlin yaşadığı ortamda anlaşılabilecek 

türdendir:1057 

ـــــھ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــلان أنــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــــق فــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــعشــ ــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ �ــ  

 

ـــــالـــــوا  ـــــا قــ ـــــالـــــوا عـــــ�ـــــي وا�ـــــحـــــق مــ  قــ

ـــاــن  ــ ـــ ــ ــ ـــــا �ــ ــ ـــ ــ ــ ـــــا� مــ ــ ـــ ــ ــ ـــــك بــ ــ ـــ ــ ــ ـــــذلــ ــ ـــ ــ ــ  وكــ

 

ــــان   ــ ــــتــ ــ ــــكــ ــ ــــة الــ ــ ــــرقــ ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــــا �ســ ــ ــــنــ ــ ــــمــ ــ ــــ�ــ ــ  وا�ــ

 İbn Nâciye’ye ait olan bu zeceldeki “سرقة الكتان” ifadesi yalnızca o bölge insanı 

için anlaşılabilir bir ifadedir.1057F

1058 

Dönemin halkını, adetlerini ve hayatını en güzel şekilde anlatan ve değerli bilgiler 

veren zecellerinin İbn Kuzmân’a ait olduğunu belirmek gerekir.1059 Dilsel sanatları 

kullanma konusunda ise Medğallîs daha ileri konumdadır.  

Sonuç olarak söylenebilir ki, şekil olarak birçok farklılığı barındıran zecel klasik 

şiirin tasvir, teşbih ve kavramlarını kullanarak yerel halkın mûsiki ihtiyacını karşılayan 

ve onların yaşamını samimi bir dille anlatan önemli bir türdür. Zecel doğrudan halkın 

hayatından nemalanarak gelişmiştir. Onların kullandığı lafızları, kavramları ve anlamları 

kullanarak halka seslenir.  

4. Müveşşah ve Zecel’in Avrupa Şiirine Etkisi 

Endülüs şiiri, Yunan medeniyeti kökenli konulara ve latin kökenli bir dile sahip 

olan Avrupa şiirini şekil ve içerik bakımından değiştirerek derinden etkilemiştir.1060  

Şekil açısından bakıldığında, Avrupa şiirinin ilk planda “kafiye” unsurunu XII. 

yüzyıla kadar bilmediği görülmektedir. Latin ve Grek şiirinde de bu olguya 

rastlanmaz.1061 Çok eski dönemlerden itibaren Arap şiirlerinde yer alan kafiyeyi Endülüs 

 
1056  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 212. 
1057  İbn Saîd, el-Muğrib, II, 284. 
1058  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 213. 
1059  Abdulaziz el-Ehvânî, ez-Zecel fi’l-Endelüs, s. 211. 
1060  Komisyon, Eserü’l-Arab ve’l-İslâm fi’n-Nahdati’l-Ûrubbiyye, s. 60.; Mustafa Behcet, el-Edebü’l-

Endelüsî, s. 356.; Arap edebîyatının genel anlamda Avrupa’ya etkisi için bkz. Abbâs Mahmud el-
Akkad, Eserü’l-Arab fi’l-Hadârati’l-Ûrubbiyye, Dârü Hendavî, Kahire, 2013, s.  53-57. 

1061  Muhammed Abbâse, “Masâdıru Şi‛ri Trubadur el-Ğınaî”, Mecelletü Havliyyati’t-Turâs, Mostaganem, 
2014, S. XIV, s. 7. 



246 
 

vasıtasiyle Trubadur1062 şairleri bu asırdan sonra kullanmaya başlamışlardır. Fransa’nın 

güneyinde Endülüs’e yakın Akitanya dükü olarak yaşayan Guillaumme IX (1070-

1127)’nin1063 Avrupa şiirine kafiyeyi sokan ilk şair olduğu kabul edilir. Onun bir şiiri 

şöyledir:1064 

Toty joys li Deu humilin 

Et tota vicor obegir 

Mi dons per son belh acubhir  

Eper son belh plazent esguar  

Edeu hom mais cent ans durar 

Gui l joy de s’amor pot sazir 

“Bu büyük mutluluk karşısında diğer mutluluklar önemsiz kalır,  

Soyluluk onun yerinden ortaya çıkar,  

Sevgilimin onu herkesten ayıran zerafeti var, 

İnceliği ve hoş bir bakışı,  

Bu adam yüz yıl yaşayacak,  

Onunla olma şansına sahip kişi, onun sevgisiyle mutlu olacak.”  

 
  ”tr. dolaşmak“ دَوْر kelimesi, İspanyolca tropa “tr. grup” ve Arapça (Troubadour) ” تروبادور”  1062

kelimelerinin birleşimi sonucu “Dolaşan (müzisyen) grup” anlamındadır. Bunlar bölgeyi dolaşıp 
müzikle beraber şiirlerini inşad ediyorlardı. Bkz. Beyyûmî, el-Edebü’l-Endelüsî Beyne’t-Te’sir ve’t-
Teessür, s. 115. 

1063  Babası Guillaumme VIII, Kıştala kralı Alfonso VI’nin kızkardeşi ile evlenmiş ve onunla beraber 1064 
yılında Müslümanların elinde olan Zaragoza ve Berbastro’yu işgal etmişlerdir. Bu işgalin sonucunda 
binlerce Müslüman kadını esir olarak kendileriyle beraber götürmüşlerdir. Daha sonraki yıllarda 
Guillaumme VIII sarayında Müslüman cariyelerin Arapça şarkılar söyledikleri ve içki meclislerinde 
çalgı çaldıkları rivayet edilir. Bu durum, bölgenin  Guillaumme IX’nin Arap dili ve kültürü ile 
etkileşimi açısından bir gösterge kabul edilebilir. Ayrıca diğer Trubadur şairlerinin de aynı bölgede 
yetiştiği malumdur. Bkz. Komisyon, Eserü’l-Arab ve’l-İslâm fi’n-Nahdati’l-Ûrubbiyye, s. 54-60. 

1064  Levi Provincal, Târîhu Fikri’l-Endelüs, s. 615.;  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve 
Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, Dârü Ümmi’l-Kitâb, Mostaganem, 2012, s. 265.; Müncid Mustafa Behcet, 
el-Edebü’l-Endelüsî, s. 357.; Nemiş Esma, “el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruha fi’l-Edebî ’l-Ûrubbi 
el-Kadîm”, s. 170-171. 



247 
 

Bu şiirde kullanılan kafiye, eski Arap kasidelerindeki kafiye sisteminin aynısıdır. 

Dönem şairlerinden Bernart Marti ise urcuze kafiyesini (ab, ab, ab) şiirinde 

kullanmıştır:1065 

Farai un vers ab son novelh 

E vuelh m’en a totz querelar 

Qu’a penas trobi qui m’apelh 

Ni sol mi denhe l’uelh virar 

Trobat m’an nesci a fadelh 

Quar no sai l’aver ajustar 

“Yeni nağmelerle sana şarkı yazacağım,  

O şarkıda, bütün insanları kınamak amacım,  

Çünkü konuşacak kimse bulamıyorum,  

Hiç olmazsa bana bakacak birisini bile, 

Benim budala ve akılsız olduğumu düşünüyorlar,  

Zira ben fakirim, zengin olma şansım da yok.” 

Şairlerin estribillo dedikleri ve kasideye başladıkları matla‛ da Arap şiiri 

geleneğinden mülhemdir. Şiirlerin, müveşşah ve zecelde olduğu gibi bazen bir, bazen de 

iki veya daha fazla şatırdan oluşan matla ile başladığı görülür. Bazı şiirlerin ise matlasız 

başladığı görülür. Bu durumda müveşşah ve zecellerde çokça görülen bir durumdur. Beyit 

(vers) de aynı şekile bir kufl ve dört şatırdan olşuyordu. Matla ile aynı kafiyeye uyan kufl 

(is. tormde) Endülüs şiirindeki gibi kullanılmıştır. Kasidenin harce (is. finida) kısmında 

da Endülüslüleri taklit etmişlerdir. Ancak bazen kasidenin sonunda peş peşe iki harce 

kullanmışlardır ki bu Endülüs şiirinde olmayan bir durumdur.1066 

 
1065  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 266-267. 
1066  Beyyûmî, el-Edebü’l-Endelüsî Beyne’t-Te’sir ve’t-Teessür, s. 116.; et-Tahir Ahmed Mekkî, Dirâsât 

Endelüsiyye fi’l-Edeb ve-t-Târîhi ve’l-Felsefeti, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1987, s. 192-195.; Muhammed 
Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 269-271.; Nemiş Esma, “el-
Müveşşahât ve’l-Ezcêl”, s. 173-176. 



248 
 

Diğer yönden toplumsal baskı sonucu veya  dinî  değerlerin etkisi ile Arap şiirinde 

seslenilen kadının veya sevgilinin ismi ve sıfatlarının bazen erkeğe nispet edildiği 

görülmektedir. Bu gelenek Avrupa şiirine de nüfuz etmiştir. Bir şiirde şair, sevgilisine 

(eril zamir ve isimlerle) şöyle seslenmektedir:1067 

Si -mvol (mi dons) s’amor donar 

Pres Suy del penr’e grazir 

Edel 

Celar E del blandir 

E de sos plazers dir Efar 

Ede sos pretz tener en car 

E de son laus enavantir. 

“Sevgilim, lütufta bulunup da beni kendisine yakınlaştırırsa,  

Onun üstünlüğünü itiraf ederek ona gitmeye hazırım,  

Onun sırlarını saklamaya, ona uyumlu ve eğlenceli bir arkadaş olmaya da, 

Bütün isteklerini yerine getireceğim,  

Onu razı edinceye dek,  

Ve onun övgüsüne mazhar oluncaya dek.” 

Şiirin ilk mısrasındaki “mi don” ifadesi, İspanyolcada erkeklere hitap edilirken 

kullanılmaktadır. Ancak bu şiir kadın bir sevgiliye yazılmasına rağmen yine aynı ifadeye 

yer verilmiştir. Bu durum Arap şiirinde de sıkça görülmektedir.1068 Yanı sıra Müslüman 

isimleri ve Müslüman kültüre ait ifadeler de yine Avrupalı şairlerin şiirlerinde yer 

almaktadır. Bu durum, onların İslâmî  kültürle olan etkileşimlerinin 

göstergelerindendir.1069 Bu duruma örnek bir şiir şöyledir: 

 
1067  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 281.; Nemiş Esma, “el-

Müveşşahât ve’l-Ezcêl”, s. 196. 
1068  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 281. 
1069  et-Tahir Ahmed Mekkî, Dirâsât Endelüsiyye fi’l-Edeb ve-t-Târîhi ve’l-Felsefe, s. 197. 



249 
 

Tres moricas me enamoran  

En jaen 

Axa y Fatima y marien  

Tres moricors tangvidas 

Tban a cogar obvas 

Y follabanbas cogidas 

En jaen 

Axa y Fatima y marien 

“Üç Müslüman kız aşık oldu bana,  

Bu bahçede, 

Ayşe, Fatma ve Meryem,  

Muhteşem güzellik sahibi üç Müslüman kız,  

Zeytinleri toplayarak gittiler,  

Bahçede,  

Ayşe, Fatma ve Meryem.” 

Afif gazel (Fin’amor) olarak bilinen türün de bu dönem şairlerinin etkisiyle 

Avrupa şiirine girdiği kabul edilir. Gazellerin genellikle kadının fiziki özelliklerine dair 

söylendiği ortamda sevgiliyi adeta kutsallaştıran, şairini ona itaat eden bir köleye 

indirgeyen ve sevgiliye ulaşmanın zorluklarından bahseden bir şiir türü bulunmuyordu. 

Özellikle İbn Hazm’ın Tavku’l-Hamame’sinin etkisini hatırlamak gerekir. Bu türün Arap 

kökenli olduğu Batılı bilginler tarafından da kabul edilmiştir.1070 Nitekim İbn Hazm 

“itaatkâr” ifadesini “aşık” ile eşanlamı olarak düşünür. Guillaumme IX’un benzer bir 

anlayışa sahip olduğu görülür.1071 Onun ifadeleri şöyledir: 

 
1070  Beyyûmî, el-Edebü’l-Endelüsî Beyne’t-Te’sir ve’t-Teessür, s. 116.; Komisyon, Eserü’l-Arab ve’l-

İslâm s. 62-63.; Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 282-
286.; Nemiş Esma, “el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl”, s. 182-183. 

1071  Komisyon, Eserü’l-Arab ve’l-İslâm, s. 65. 



250 
 

Obediensa deu portar, 

A motos gens que vol amar, 

E coveu li que sapcha far faigz avineus,  

E ques gart eu cort de parlar vilanameus. 

“Sevenin tutunması gerekir,  

Sevgilinin itaatine,  

İnce, nazik şekilde davranmayı da bilmesi gerektiği gibi,  

Konuşmasında ise kaba sözlerden kaçınmalıdır.” 

İki aşık hakkında dedikodu yapanlar, onları kınayanlar ve buluştuklarında 

gözetleyenler de Arap şiirinin etkisi sonucu Trubadur şiirine girmiştir.1072 Diğer yandan 

meçhul sevgiliye ve kavuşması imkansız sevgiliye yazılan gazeller ile fecr vaktinde 

sevgiliyle buluşmayı anlatan şiirlerinde tamamen Endülüs şiiri eksenli olduğu ifade 

edilebilir.1073 

Tavâif döneminde Endülüs’te oluşan geniş şiir birikimi şüphesiz Murâbıtlar 

dönemini derinden etkilemiştir. Zira edebiyata karşı mesafeli olarak bilinen Murâbıtlar 

döneminde yetişmiş olan çok önemli şairlerin varlığını bu gerçekten bağımsız 

değerlendirmek zordur. Bu şairlerin bir çoğu ilk yetişme süreçlerini önceki dönemde 

yaşamışlardır. Bunun yanında birçok yerel yöneticinin de şairlere verdiği destek yok 

sayılamaz. Bu çevrede yetişen dönem şairlerinin edebî yetenekleri bakımından  Tavâif 

dönemine benzer noktada olduğu söylenebilir. Bunun sonucunda birçok konuda şiirler 

nazmedilmiş ve şiirler sanat yönünden de olumlu bir süreç yaşamıştır. Kısa süren 

Endülüs’teki Murâbıtlar dönemini  Tavâif döneminin bir uzantısı olarak da 

değerlendirmek mümkündür. Şüphesiz yönetimdeki fakihlerin rolü edebî ortam açısından 

da unutulmamalıdır.  

 
1072  Komisyon, Eserü’l-Arab ve’l-İslâm, s. 63. 
1073  Muhammed Abbâse, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, s. 282-292.; Nemiş Esma, 

“el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl”, s. 182-192. 
 



251 
 

Muvahhidler döneminde ise Murâbıtlar dönemi şairlerinin öğrencilerinin ortaya 

çıktığı görülmektedir. Muvahhidler’in ilk döneminde yetişen şairlerin Murâbıt şairlerine 

benzer tarzda şiir nazmettikleri, onlar gibi lafız-mana ilişkisini kurmada daha başarılı 

oldukları ve şiirdeki duygu yoğunluğunu korudukları ifade edilebilir. Ancak 

Muvahhidler’in son dönemlerine doğru bu eğilimin değiştiği görülmektedir. Artık bu 

dönemde şiirde beyan sanatlarının kullanımı artmış ve şiirdeki duygu yoğunluğu 

kaybolmuştur. Dolayısıyla Muvahhidler dönemi ile ilgili bir bütün olarak yargıda 

bulunmak zordur.   

Kısaca, Tavâif döneminde bazı emirliklerin yüksek desteği ile olgunlaşmaya 

başlayan şiir, sonrasında Murâbıtlar döneminde çok önemli şairlerin yaşama şansı 

bulmasını sağlamıştır. Şiirleri sanat için nazmeden İbn Hafâce ve nispeten İbnü’z-Zekkâk 

gibi şairlerin etkisi ile şiir, sanatsal olarak zirve dönemlerini geçirmeye başlamıştır. İlk 

dönem Muvahhidler devrinde de bu sürecin devam ettiği söylenebilir. Ancak devletin 

artık yıkılmaya doğru evrildiği dönemlerde şiirin de konu bakımından olduğu gibi şekilsel 

bakımdan da olumsuz etkilendiği görülebilmektedir. Yanı sıra Muvahhidler dönemi 

şairlerinin ilmî yönlerinin öne çıkıyor olması da şiiri manzum nesir şekline 

dönüştürmüştür. Mesela Safvan b. İdris, İbn Muğâvir ve İbn Mücber gibi şairlerin ilmî ve 

edebî yönlerinin şiirlerini etkilediği görülmektedir. Bu eğilimdeki şairler yeteneklerini 

sergilemek adına şiirleri bedi‛ ve beyan sanatları ile doldurmuşlardır. Diğer yandan bu 

dönem risâle yazma furyası da şiir dilini olumsuz yönde etkilemiştir. Zira risâlelerin 

şiirsel şekilde yazılmaya çalışılması nazmedilen şiirlere de yansımıştır.



252 
 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİNDE NESİR 

I. NESRİN DURUMU  

Tavâif dönemi ile başlayan ve Murâbıtlar ile devam eden dönemde Endülüs, 

yüksek bir edebî ve kültürel seviyeye ulaşmıştı.1074 Saraylarda birçok müellifin 

desteklenmesi, ilim meclislerinin yaygınlığı kültürel hayatın canlılığını artırmıştır. 

Dolayısıyla birçok edip ve âlimin X. yüzyıldan sonra yetişmiş olması bir tesadüf değildir. 

Bunun sonucunda şiirde olduğu gibi nesirde de çok fazla ürün verilmiştir. Nesir 

ürünlerinde Endülüs’ün ilk dönemleri ile sonraki dönemleri arasında bazı farklılıklar 

mevcuttur.  

Endülüs’ün ilk dönemlerinde nesrin basit, anlaşılır, itnâptan uzak, süssüz, az secili 

olduğu görülür. Tavâif dönemine kadar devam eden bu süreçte Doğu İslâm dünyasındaki 

Câhiz (ö. 255/869), Sehl b. Harun (ö. 215/830) ve İbnü’l-Mukaffa (ö. 142/759) gibi 

isimlerin sade nesir eğilimini takip eden Ebu Mervan İbnü’l-Cezirî (ö. 394/1003), İbn 

Şüheyd (ö. 426/1035) ve İbn Zeydûn (ö. 463/1071) gibi önemli isimler ortaya 

çıkmıştır.1075 İbn Bürd (ö. 445/1054), İbn Hafâce (ö. 533/1139), İbn Abdûn (ö. 529/1134) 

ve İbnü’l-Haddâd (ö. 480/1087) gibi ediplerin yetiştiği sonraki süreçte mensur ürünler, 

itnâplı, detaylı anlatıma ve daha karmaşık ifadelere sahip, seci ve izdivaç sanatları ile 

dolu, iktibas ve telmihlerin bolca yer aldığı bir hale dönüşmüştür.1076 Murâbıtlar 

döneminde de bu eğilimin devam ettiği görülür. Bu dönemde bedi‛ ve beyan sanatlarını 

kullanmaya özen gösterilmeye devam edilmiştir. Feth b. Hâkân (ö. 247/861) ve İbn 

Bessâm (ö. 542/1147)’ın eserlerinin seci, tıbak ve cinas ile dolu olması bu durumun en 

açık göstergelerindendir. Ancak itnâp açısından daha dengeli bir seyir izlenmiştir. 

Muvahhidler dönemine gelindiğinde itnâp konusunda mübalağa yapıldığı, beyan ve bedi‛ 

sanatlarını kullanımının aşırı derecede olduğu ifade edilebilir. Geniş bir kültür ve ilmî 

 
1074  Mustafa İvad el-Kerîm, el-Edebü’l-Endelüsî fî Ahdi’l-Murâbıtîn, s. 115. 
1075  Sa’d b. Abdullah el-Beşirî, el-Hayâtu’l-İlmiyye fî Asri Mülûki’t-Tavâif fi’l-Endelüs, Merkezü Melik 

el-Faysal, Riyad, 1993, s. 331-332.; Butrus el-Büstanî, Udebâu’l-Arab, s. 186.  
1076  Muhammed Mün’im Hafacî, el-Edebü’l-Endelüsî; et-Tatavvur ve’t-Tecdîd, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1992, 

s. 573.; İhsan Abbâs, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru Siyâdeti Kurtuba, s. 326-328.; Butrus el-
Büstanî, Udebâu’l-Arab, s. 186. 



253 
 

birikime sahip dönemin edipleri, muhtemelen edebî ürünlerde bütün yeteneklerini 

sergilemeyi arzulamışlardır. Dolayısıyla bu ürünler ilmî kavramlar ve belâgat sanatları ile 

dolup taşmıştır. Bu dönemin, Müslümanlar ve Hristiyanlar arasında yoğun çatışma 

yaşanan bir süreç olması sonucunda dinî hamaset ruhu edebî eserlere yansımıştır. Ayrıca 

ediplerin birçoğunun farklı ilim dallarında alim olmaları da edebî ürünlerin dinî bir 

hüviyete sahip olmasını sağlamıştır.1077 Birçok risâlede muhtevanın arka plana atılıp 

risâle boyunca tek bir harfe bağlı kalınarak yetenek gösterisi yapılmaya çalışıldığı 

görülür.1078  

Özellikle Muvahhidler devletinin sınırları içerisinde yaşamış yaklaşık yüz önemli 

katip ve edipten söz edilmektedir. Bu sayıya paralel olarak dönemin risâle sayısı hakkında 

bir fikir edinmek mümkündür. Resâilu İbni Amîre, Atâu’l-Cezîl, Mecmûu Yahya el-

Hadduc, Resâilu Ubeydullah b. Hattâb gibi mecmualar bu dönemi aydınlatan risâleleri 

ihtiva eder.1079 Aynı şekilde el-İhâta, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, el-Mennu bi’l-İmâme, Kiâbu 

Ahbâri’l-Mehdî ve el-Muktebes gibi klasik eserlerde onlarca risâle bulunmaktadır.1080 

Levi Provençal’ın Resâil Muvahhidiyye eserinde ise otuz yedi adet risâle bulunur. 

Muvahhid yöneticilerinin edebî çalışmalara verdiği desteğin yanı sıra devletin 

geniş sınırlara sahip olması da birçok önemli ilim insanının devletin hizmetine girmesine 

olanak sağlamıştır. Yöneticilerin bir katibe ihtiyaç duymaları ve katiplerin devamlı 

surette yöneticiler ile irtibatta olmaları, onların toplum nezdinde şairlere nispetle daha 

bilinir olmalarına ve daha fazla nüfuz kazanmalarına olanak sağlamıştır.1081 Bu dönemde 

yetişen edipler ise şunlardır: Ebu Bekir b. el-Kasîre (ö. 508/1110), Ebu’l-Kâsım b. el-

Cedd (ö. 515/1117), Ebu Abdillah b. Muhammed b. Ebi’l-Hisâl (ö. 540/1146), Ebu Bekir 

Abdulaziz b. Kabutrane (ö. 520/1122’den sonra), Ebu Ca‛fer b. Atiyye (ö. 553/1159), 

kardeşi Ebu Ukayl (ö. 553/1159), Ebu’l-Hasan b. Ayyâş (ö. 568/1172), Ebu’l-Hakem b. 

Murhî (ö. 615/1218), Ebu Abdullah b. Ayyâş (ö. 618/1221), Ebu’l-Mutarrif b. Amîre (ö. 

 
1077  İbn Ebi’l-Hisâl, edebî ve dinî ilimleri bir araya getiren ilk kişi olarak kabul edilir. Geniş bir hadis ilmi 

birikimine sahip olan edip, bu dinî kültürünü yazılarında yoğun şekilde hissettirir. Bu açıdan İbn 
Şüheyd gibi kendinden önceki nesil ediplerinden ayrılır. kendinden sonraki neslin ediplerinden olan 
İbn Muğâvir de aynı şekilde dinî birikimden derinden etkilenmiştir. Bkz. Muhammed b. Şerife, İbn 
Muğâvir eş-Şâtıbî; Hayâtuhû ve Eseruhû, Matbaatü’n-Necâhi’l-Cedîde, Kazablanka, 1994, s. 83-84. 

1078  Muhammed b. Şerife, Ebu’l-Mutarrif: Hayâtuhû ve Eseruhû, s. 179-181.; Ahmed Dayf, Belâgatü’l-
Arab fi’l-Endelüs, s. 44-45.; Butrus el-Büstanî, Udebau’l-Arab, s. 186. 

1079  Ahmed Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, Câmiatu İbni Tufeyl, Kanitra, 1995, I, 43. 
1080  Müncid Mustafa Behcet, el-Edebü’l-Endelüsî,  s. 221. 
1081  Muhammed Rıdvan ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî fi’l-Endelüs, s. 33. 



254 
 

658/1260), Ebu Bahr et-Tucibî (ö. 598/1202), İbn Muğâvir eş-Şatıbî (ö. 587/1191), Ebu’l-

Fadl b. Mahşere (ö. 598/1202), Ebu Abdillah b. Yahluftun el-Fâzâzî (ö. 627/1229), İbn 

Cübeyr (ö. 614/1217), İbrahim b. Ali İbn Herevdes (ö. 572/1177) ve İbnü’l-Cennân1082 

(ö. 650/1252). Bu ediplerin neredeyse hepsinin Murâbıt ve Muvahhid saraylarında katip 

oldukları ve yöneticilerle yakın ilişkide bulundukları söylenebilir.1083 

Nesrin durumu ile ilintili olarak Doğu’nun etkisinden de kısaca söz edilebilir. 

Şiirde olduğu gibi nesirde de Doğu’dan alınan temel kaynaklar Endülüs’te yol gösterici 

işlevini görmüştür. Sehl b. Harun, Câhîz, el-Maarrî, el-Harîrî, İbn Nebate ve 

Bediüzzaman, İmad el-İsfahânî, İbnü’l-Cevzî gibi önemli nesir alimleri, bölgede kaleme 

alınan hutbe, risâle ve makâmeler üzerinde etkin bir rol oynamıştır.1084 Bunun yanında 

Endülüslülerin de yeni ve farklı konular işlediklerini ve bu edebî ürünlerde bazı 

değişikliklere gittiklerini ifade etmek gerekir.  İbn Derrâc’ın hitabet ve risâle türleri 

arasında yeni bir tür ortaya koyduğu ifade edilir. Bu türün ismine muğassan ismi 

verilmiştir.1085 İbn Bürd’ün koyunun derisi ile ilgili “el-Bedia” adlı risâlesinde Sehl b. 

Harun’un tarzı ve üslubu açıkça hissedilir. Aynı şekilde İbn Zeydûn’un meşhur 

“Risâletü’l-Hezeliyye”sinde ise Câhîz’in “et-Terbi’ ve’t-Tedvir” risâlesinin önemli etkisi 

vardır. İbn Abdulgafur el-Kilâî ise Ebu’l-Ala’dan önemli derecede etkilenmiş ve 

neredeyse ona benzemeye çalışmıştır. İbn Ebi’l-Hisâl’in ise İbn Nebate, el-Maarri ve el-

Harîrî’den etkilendiği görülür. Hatta el-Harîrî’ye muâraza amacıyla bir makâme 

yazmıştır. Bunun yanında İbn Nebate’ye muâraza amacıyla da bir hutbe yazdığı 

bilinmektedir.1086 Benzer şekilde Abdurrahman el-Miknasî de birçok risâle ve 

makâmesinin isimlendirmesinde dahi el-Harîrî’den etkilendiğini açıkça göstermiştir. İbn 

Muğâvir ise Bediüzzaman el-Hemedânî’den etkilenmiştir. Risâlelerinin birçok yerinde de 

 
1082 Adı Ebu Abdullah Muhammed b. Muhammed b. Ahmed el-Ensarî’dir. Mürsiyeli olan edip, küçük yaşta 

dinî ve edebî ilimleri tahsil etmiştir. Önemli bir edip olmasının yanında dönemin dikkate değer 
fakihlerinden biridir. Boyunun kısalığı ile şöhret bulmuştur. Üstün edebî yetenekleri 625 yılında 
Mürsiye’ye giren İbn Hûd tarafından katipliğe getirilmesine olanak sağlamıştır. Ancak o, bu mesleği 
sevmemiş ve daha sonra bırakmıştır. Sonrasında Mürsiye’den ayrılarak Orihuela beldesine gitmiştir. 
Buraya geldiğini duyan Sebte yöneticisi İbn Halas tarafından himaye edilmiştir. Daha sonra Bicâye’ye 
giderek 650 yılında ölünceye dek orada ikamet etmiştir. O, önemli bir edip olduğu gibi değerli bir 
şairdi. Hz. Peygamber’e dair yazdığı medih şiirleri ile tanınmaktadır. Bunların yanı sıra öğüt ve 
nasihatlerde bulunduğu şiirleri de bulunmaktadır. Benzer konuları işlediği risâleleri de kaynaklarda 
mevcuttur. Bkz. Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebî ’l-Arabî, s. 474-476. 

1083  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 395-398. 
1084  Şevki Dayf, el-Fennü ve Mezâhibuhû fi’n-Nesri’l-Arabî, Dârü’l-Maârif, Kahire, 2005, s. 318. 
1085  Abdulğafur el-Kilaî, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, s. 141. 
1086  İhsan Abbâs, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Mülûki’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 228-229. 



255 
 

ondan iktibaslar yapmıştır. Bazen onun ismini zikrederken bazen ismini zikretmemiştir. 

el-Harîrî’in makâmelerine de vukufiyeti bulunan İbn Muğâvir, seci kullanımı ve içerik 

olarak ondan etkilenmiştir.1087 

Bu etkileşime karşın bölge nesrinin kendine has özelliklerinden de bahsedilebilir. 
Endülüs nesrinin özellikleri edebiyat tarihçileri ve tenkitçilerinin ifadeleri ile şöyle 
özetlenebilir; 

a. Hayal dünyasının etkisinin fazla olması diğer bir ifadeyle daha geniş bir hayal 
dünyasına sahip olması,  

b. İfadelerin ve lafızlarının kolay1088 ve fasih olması,  

c. Tasvirlerin, yazarı asıl konusundan koparacak derecede yoğun olması, 

d. Seci kullanımına gösterilen ihtimam,  

e. Özellikle divan risâlelerinde uzunluk, 

f. Öyküleyici anlatım ve hayali varlıklar arasındaki münazara ve muhavereler 

(tartışmacı anlatım). (kılıç-kalem, şehirler, hayvanlar, çiçekler vb.) 

g. İlmi ıstılahların fazlalığı,  

h. Doğu’nun aksine devlet yöneticilerine yapılan övgülerde mübalağadan 

kaçınılması, 

i. Zühd, irşad ve Hz. Peygamber’e tevessül konularının artması,  

j. Şart-cevap, kasem ve te’kid üsluplarının fazlalığı, 

k. Dini  muhtevaya ağırlık verilmesi,  

l. Kur’ân ve hadislerden iktibasın fazla olması, beyan ve bedi‛ sanatları 

kullanımındaki itidallik gibi unsurlar sayılabilir.1089 

Nesir ile ilgili ilk olarak risâlelerden söz edilmektedir. Çok sayıda risâlenin 

günümüze ulaşmış olması bu tür ile ilgili bilgilerin de fazla olmasını sağlamıştır. 

 
1087  Muhammed b. Şerife, İbn Muğâvir, s. 81-83. 
1088  Özellikle Zerzuriyyat konulu risâlelerin daha kapalı ve anlaşılmaz olduğu ifade edilebilir. Fayiz 

Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 344. 
1089  Muhammed Mün’im Hafacî, el-Edebü’l-Endelüsî; et-Tatavvur ve’t-Tecdîd, s. 606-608.; Mustafa 

Muhammed Ahmed Ali Suyufi, Melâmihü't-Tecdîd fi'n-Nesri'l-Endelüsî hilâle'l-Karni'l-Hâmis, s. 
184-212.; Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 356.; Ahmed 
Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 38.; Ahmed Dayf, Belâgatü’l-Arab fi’l-Endelüs, s. 
42-43.; Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 339.; 
Muhammed Abdulmün'im Hafâce, Kıssatü’l-Edeb fî’l-Endelüs, s. 256.; Butrus el-Büstanî, Udebâu’l-
Arab, s. 186-187.; 



256 
 

Makâme, ilmî nesir ve edebî tenkit eserlerinin de kısmen de olsa günümüze ulaştığı 

görülmektedir. Bu türlerden sırasıyla söz edilecektir. 

II. KONULARINA GÖRE RİSÂLELER 

Bu dönemde yazılan risâlelerde çeşitli konular ele alınmış ve birçok ürün 

verilmiştir. Dinî, içtimai, dîvâni, ihvaniyyat ve tasvir gibi birçok konu ve başlıkta risâle 

kaleme alınmıştır. Divan risâleleri “siyâsî risâleler”, ihvaniyyat risâleleri ise “özel 

risâleler” olarak sınıflandırılabilmektedir. Risâleler arasındaki ayrımın her zaman net 

olamayacağı bilinmelidir. Sosyal hayatla ilgili veya bir arkadaşa yazılan bir risâlenin aynı 

zamanda dinî bir içeriğe de sahip olduğu görülebilir.1090 Çünkü dinî unsurlar toplum ve 

bireysel ilişkileri olduğu gibi siyâsî hayatı da doğrudan etkileyecek kadar güçlüdür. 

Ayrıca dönemin yöneticilerinin dine ve din unsurlarına atfettiği değer de edebî ürünlere 

yansımıştır. Kısaca bir risâlenin başlığı veya konusu genel hatları ile ilgili olarak 

belirlenmiştir.  

A. Divan Risâleleri  

Devletin veya emirliğin divanında kaleme alınan genel idari yönetim, iç düzen ve 

dış ilişkiler gibi konularda savaş veya barış durumunda yazılmış risâlelerdir.1091 

Murâbıtlar döneminden günümüze ulaşan divan risâlesi sayısı Muvahhidler’e nispeten 

daha azdır. Az sayıdaki Murâbıt risâlelerinde dinî ideolojiye vurgu öne çıkmaktadır. 

Özellikle Ali b. Yusuf döneminde divan risâlelerinin ciddi anlamda arttığı görülmektedir. 

Onun birçok edibi devlet divanında görevlendirmesi bu olgunun etkenlerindendir.1092 

Murâbıtlar dönemi ile ilgili olarak dikkat çeken nokta kaynaklarda biat konulu risâlelerin 

neredeyse hiç yer almamasıdır.  

Muvahhid dönemi için ise tam tersi söylenebilir. Bu dönem risâlelerinde 

Muvahhid çağrısı, Murâbıtlar’ı kötüleme, onlara karşı cihada davet, halkın şikayetlerini 

dinleme, cezaların uygulanmasına dair emirler, şeriata bağlılığı bildirme, atama, halifeye 

 
1090  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, İslâmiyye Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Gazze, 2000, s. 18. 
1091  Mustafa Zebah, Fünûnu'n-Nesri'l-Edebî bi'l-Endelüs fî Zılli'l-Murâbıtîn, ed-Dârü'l-Âlemiyye li’l-

Kitâb, Kazablanka, 198, s. 167. 
1092  Fevzi İsa Sa‛d, Resâil ve Makâmât Endelüsiyye, Münşeetü’l-Maârif, İskenderiye, ty., s. 11. 



257 
 

biat, fetihlerden dolayı yaşanan sevinç, hezimetlerden dolayı halktan özür dileme gibi 

birçok farklı başlık işlenmiştir.1093   

Murâbıt dönemindeki risâlelerin ilki Yusuf  b. Tafşin’e aittir. Bu risâlede, kendisi 

için “Emirü’l-Müslimin ve Nasıru’d-Dîn” lakaplarını seçtiğini ve kendisine bu şekilde 

seslenilmesini istemektedir. Besmele ve salat ile başladığı risâlede çokça dua 

kullandıktan sonra risâlenin yazılış tarihini vurgulayarak hemen konuya geçmektedir:1094 

�� نصف محرَّم سنة ستة وست�ن  -حرسها الله-فإنا كتبناه إليكم من حضرتنا العليةِ بمراكش  

ناصر وأر�عمائة... رأينا أن نخصص انفسنا ��ذا الاسم لنمتاز بھ ع�� سائر أمراء القبائل وهو أم�� المسلم�ن و 

طْ��ا ��ذا الاسم إن شاء الله �عا�� والسلام.
ْ
يَخ

ْ
 الدين فمن خطب ا�خطبة العلية السامية فل

“Bunu size 466 yılının Muharrem ayının ortasında Merakeş’teki -Allah orayı 

korusun- muhterem hazretlerimizden yazıyoruz. Diğer kabile liderlerinden ayrılmak 

amacıyla “Emirü’l-Müslimin ve Nasıru’d-Dîn” ismini kendimiz için kullanmaya karar 

verdik. Kim bu değerli ve yüce makama seslenmek isterse -İnşaallah- bu isimle seslensin. 

Selam olsun size.” 

Murâbıt dönemi risâlelerinin en önemlilerinden birisi ise Ali b. Yusuf’un 

Belensiye halkına gönderdiği risâledir. Risâlede dinî emirlerin yoğun olduğunu belirtmek 

gerekir. Risâle, Murâbıtlar’ın inanç dünyası ile ilgili çok faydalı bilgiler içerir. Ancak 

risâlede namaz konusunda olduğu gibi içki konusunda kesin bir emir bulunmaması 

ilginçtir. Ayrıca Murâbıtlar’ın Mâlikî mezhebi ve Gazzâlî’ye karşı tutumunu1095 

anlayabilmek için birincil bir kaynaktır. Risâlenin bir kısmı şöyledir:1096 

حيم، ص�� الله ع�� محمد ,آلھ وسلم، من أم�� المسلم�ن وناصر الدين تافش�ن بن �سم الله الرحمن الر 

ع�� جميعكم، فإن كتابنا إليكم ، حافظ ع�� كتاب الله، وأهم ع�� بن يوسف بن تافش�ن سلام م��وم كر�م 

 
1093  Mahmud Muhammed Abdurrahman Hıyari, “Edebü’r-Resâil ed-Dîvaniyye fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs 

fî Ahdi’l-Muvahhidîn”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Amman, 1991, s. 49-50.; Yusuf Ali b. 
İbrahim el-Arinî, el-Hayâtu’l-İlmiyye fi’l-Endelüs fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 308. 

1094  Kennûn, en-Nübûğ, II, 410. 
1095  Rivayete göre Gazzalî’nin kitaplarının Murâbıtlar tarafından yakılma haberi Gazzalî’ye ulaştığında 

İbn Tûmert ile beraberdir. Bu haber üzerine o, talebesi İbn Tûmert’in Murâbıtlar’ı ortadan kaldıracağı 
haberini vermiştir. Bkz. Hugh Kennedy, Endülüs, s. 213-214. 

1096  Hüseyin Munis, Nusûs Siyâsiyye an Fetreti’l-İntikâli mine’l-Murâbıtîn ila’l-Muvahhidîn, 
Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Diniyye, Kahire, 2000, s. 13-20. 



258 
 

ح ذات الب�ن، باصلا  -وفقكم الله-أموركم الصلاة ال�ي �� سبيل النجاة لسالكها، فالزموها �� جماع��ا، وعليكم 

 ا�خمر ال�ي �� جماع الإثم والفجور، أوعزوا �� جميع جهاتكم بإرقة دنا��ا، 

واعلمُوا أن مدار الفُتيا ومجرى الأح�ام والشورى �� ا�حضر والبدا، ع�� ما اتفق عليھ السلف الصا�ح، 

أ�س، ر��ي الله عنھ، فلا عدول رحمهم الله، من الاقتصار ع�� مذهب إمام دار ال�جرة أ�ي عبد الله مالك بن 

لقاض ولا مفتٍ عن مذهبھ، ولا يأخذ �� تحليل ولا تحر�م إلا بھ، ومن حاد عن رأيھ بفتواه فقد ركب رأسھ، 

وم�ى ع��تم ع�� كتب بدعة أو صاحب بدعة، وخاصة كتب أ�ي حامد الغزا�� فليتتبع أثرها وليقطع با�حرق 

 والسلام ع�� جميعكم. المتتا�ع خ��ها...

“Rahman ve Rahim olan Allah’ın adıyla. Hz. Muhammed’e ve onun ehline salat 

ve selam olsun. Emirü’l-Müsliminin dinin yardımcısı Tafşîn b. Ali b. Yusuf b. 

Tafşîn’den… Mübarek ve değerli selamlar hepinize olsun. Bu risâlem sizedir… Allah’ın 

kitabına sıkıca sarılın. Yapmanız gereken en önemli şey yerine getirenin kurtuluş vesilesi 

olacak namazdır. Namaz cemaatlerini terk etmeyin. Yine vazifelerinizden biri -Allah sizi 

muvaffak etsin- arası bozulan kişilerin arasını düzeltmenizdir. Diğer yandan içki en 

büyük günah ve ahlaksızlıkların temelidir. Onun fıçılarını dökmelerini çevrenize anlatın. 

Biliniz ki şehirde ve badiyede danışma, hüküm verme ve fetva merci selefi 

salihinin ittifak ettiği üzere yalnızca hicret yurdunun imamı Mâlik b. Enes (r.a.)’in 

mezhebidir. Her hangi bir kadı veya müftü onun mezhebinden sapmasın. Haram ve helal 

yalnızca onun mezhebine göre tespit edilmelidir. Kim onun görüşlerinden ayrılırsa 

kibrini takip etmiştir. Bidat sahiplerini veya kitaplarını -özellikle de Ebu Hamid el-

Gazzâlî’nin kitaplarını- bulduğunuz zaman onları takip edin ve kitapları yakarak bu 

kişileri onlardan ayırın. Hepinize selam olsun”  

Murâbıtlar dönemindeki divan risâlelerinden bir diğeri devletin iç işleyişi ile 

ilgilidir. Bu risâlelerde bazen görevli olan vali veya kadılara yol gösterici tavsiyelerde 

bulunulmuştur. İbnü’l-Kasîre’nin Yusuf b. Tafşîn adına Kurtuba’nın meşhur kadılarından 

İbn Hamdîn’e yazdığı risâle de bunlardan birisidir. Şer’i hükümleri ve adaleti gözetmesi 



259 
 

konusunda önemli nasihatların bulunduğu risâle aynı zamanda dönemi anlamayı sağlayan 

tarihi belgelerden biridir:1097  

كھ الله بجدٍّ وحزم، وأمضِ القضايا ع�� 
َّ

استعن با� �عِنك �� صدرك ووِردك وتولَّ القضاء الذي ولا

�� ما أمضاها الله �عا�� �� كتابھ وسنة نبيھ، ولا تبالِ برغم راخمٍ، ولا �شفق من ملامة لائمٍ، وآس ب�ن الناس 

من عدلك، ولا يكن عندك أقوى من  وجهك وعدلك ومجلسك ح�ى لا يطمع قوي �� حيفك، ولا ييأس ضعيف

الضعيف ح�ى تأخذ ا�حق لھ، ولا أضعف من القوي ح�ى تأخذ ا�حق منھ، وان�ح � �عال ولرسولھ ولنا 

وقد عهدنا إ�� جماعة المرابط�ن أن �سلموا لك �� �ل حق، ولا �ع��ضوا عليك �� قضاء  �جماعة المسلمن،

 تقضيھ.

“Sen hem kalbin hem de Allah’tan yardım iste ki o da sana yardım etsin. Allah’ın 

sana ihsan ettiği bu kadılık mesleğini ciddiyet ve kararlılık ile yerine getir. Verdiğin 

kararlar Allah’ın kitabında ve nebinin sünnetindekine uygun olsun. Herhangi talepkar 

birinin taleplerini önemseme, kınayanların kınamalarına da aldırış etme. Düşüncende, 

adaletinde ve meclisinde insanlar arasında eşit ol ki güçlü olan senin zalimliğinden medet 

ummasın, zayıf olan da adaletinden ümitsiz olmasın. Senin nezdinde hakkını elde edene 

kadar zayıf birinden daha güçlü kimse olmasın ve hakkını verene kadar güçlüden de zayıf 

kimse olmasın. Allah’a, onun resulüne ve biz Müslüman topluluğuna karşı sorumlu 

olduğunu bil. Biz, Murâbıtlar topluluğu ile her haklarında sana teslim olacaklarına ve 

verdiğin kararlara itiraz etmeyeceklerine dair sözleştik.”  

Ali b. Yusuf’un uzun süre katipliğini yapan İbn Ebi’l-Hisâl’in Murâbıt ordusuna 

yazdığı risâle dönemin dikkat çeken risâlelerinden biridir. Belensiye civarında I. Alfonso 

kuvvetlerine karşı ciddi bir yenilgiye uğrayan Murâbıt ordusu üzerinden genel bir 

Murâbıt düşmanlığı içeren bu risâle Endülüslülerin Murâbıtlar’a bakışını özetlemektedir. 

Katip, kendi cümleleri ile adeta Endülüslülerin duygularını ve kinlerini yansıtmaktadır. 

Bu risâle, aslında halifenin ordusunu kınama ve azarlama amacıyla yazdırdığı bir risâle 

iken tamamen farklı duyguları yansıtan bir belge haline gelmiştir:1098 

 
1097  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 261. 
1098  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 134. 



260 
 

 ا�خيول  بارتباط لكم فليت الواحد الفارس و�ردكم الناقد يز�فكم إلام الهز�مة وأعيارَ  اللئيمة ب�ي اي

 ونطهر  �حرائكم إ�� �عيدكم وأن نقابا وجھ ع�� تلوثوا وألا  عقابا نوسعكم أن آن لقد قاعد حالب لها  ضأنا

 .رحضائكم من ا�جز�رة

“Ey kınanmışların çocukların, utanılacak bir yenilginin sahipleri, sıradan 

birisinin eleştirmesi bile sizi alt eder, tek bir atlı dahi sizi savuşturabilir. Keşke sefere 

çıkmanızı sağlayacak yavrulu bir koyununuz olsaydı (ganimet). Artık cezalarınızı 

çekmenin ve yüzünüzdeki peçeleri(lisam) de atmanın zamanı geldi. Çölünüze geri 

dönmeniz ve bu adayı terlerinizin kokusundan temizlemenin de zamanı geldi.” 

Muvahhid dönemi divan risâlelerinin ilk örneklerinden birini Mehdî  İbn Tûmert 

vermiştir. O, risâlesinde Muvahhid inancı ve ideolojisinden söz ederek Murâbıtlar’a 

hücum etmektedir. Murâbıtlar’ı Allah’tan sakınmaya, sünnete ittiba etmeye ve kendisine 

itaate davet eder. Aksi halde akıbetlerinin ölüm ve kanlarının kendilerine helal olacağını 

vurgulayarak onları tehdît eder. Büyüklenme ve muhataplarını zelil görme havasının 

hakim olduğu söz konusu risâlenin bir kısmı şu şekildedir:1099  

ضِبَ 
َ
هُمُ الشيطانُ وغ

َّ
َ�ل

َ
  عل��م الرحمن، الفئية الباغية...إ�� القوم الذين اسْ�

كتابنا إليكم إعذارا وإنذارا... فقد أمرْناكم بما نأمُرُ بھ أنفسَنا من تقوى الله العظيم ولزوم طاعتھ... 

 وإلا فنستع�ن با� ع�� قتلكم، ح�ى نمحوَ آثارَكم...

“Şeytanın saptırdığı, Rahmanın öfkeli olduğu azgın kavme!... Size olan bu yazım 

bir ikaz ve uyarıdır… Allah’tan sakınma ve ona itaat etme ile ilgili kendimize ne 

emrediyorsak size de onu emrediyoruz. Aksi taktirde Allah’ın yardımıyla hiçbir iziniz 

kalmayıncaya dek sizi katletmek için saldıracağız.” 

İbn Tûmert’in kendi takipçilerine yazdığı ve Murâbıtlar’ı kötülemeye devam ettiği 

başka bir risâlesi daha vardır. Bu risâlede Kur’ân ve hadisten iktibasların yoğunluğu 

dikkat çekicidir. Muvahhid çağrısının bölgesel değil dünya çapında bir çağrı olduğu 

vurgulanarak “…Çin’de dahi yaşayan birinin…” bu çağrıyı duyduğunda buna 

uymamasının bir bahanesi olamayacağı ifade edilir. Aynı üslupta bir risâle yazan halife 

 
1099  Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşşiye, s. 111. 



261 
 

Abdülmü’min ise her ne kadar bir kısmının Arap olduğu kabul edilse de Murâbıtlar’ı 

“fesat çıkaran Berberîler” olarak tanımlamaktadır.1100 İbn Tûmert’in halifesi 

Abdülmü’min ise bir risâlesinde, Murâbıtlar’ı destekleyen Kezula kabilesine 

göndermiştir. Hicri 537 (1143) yılı tarihli olan ve besmele ile başlayan bu risâle, onları 

uyarıp bazen tehdît ederek Murâbıtlarla ilişkilerini kesmelerini sağlamak üzere 

yazılmıştır.1101  

Mehdî  İbn Tûmert’in takipçilerine bıraktığı vasiyet tarzındaki bir risâlesi de 

bulunmaktadır. Vefat etmeden önce kaleme aldığı risâlesi giriş, konu ve sonuçtan oluşur. 

Giriş kısmında İslâm tarihinden örnekler getirerek okuyucuyu konuya hazırlar. Dört 

halife sonrası İslâm toplumundaki değişimlerden söz eder. Daha sonra konuya geçerek 

takipçilerine emirlerini bildirir. Abdülmü’min’i kendinden sonraki lider olarak seçtiğini 

ve bunun nedenlerini anlatır. Sonuç kısmında yine birtakım emirler vererek risâlesini 

bitirir.1102 Risâlesi şu şekildedir:1103 

الدنيا وأمالوا وجوه الناس إل��م...  واحذروا فلم ينتفع العلماء �علمهم بل قصدوا بھ الملوك واجتلبوا بھ 

. وقد اخ��نا لكم رجلا منكم، وجعلناه أم��ا   ع�� العدُوِّ
ً
 واختلاف ال�لمةِ وشتاتَ الآراءِ. و�ونوا يدًا واحدة

َ
الفرقة

لمؤمن، عليكم، هذا �عد أن بلوناه �� جميع أحوالھ، فرأيناه �� ذلك �لھ ثبتا �� دينھ، وهذا المشار إليھ هو عبد ا

 فاسمعوا لھ وأطيعوا مادام سامعا مطيعا لر�ھ...

“Alimler, ilimlerini kullanmak yerine, onunla yöneticilere yaklaşmaya, dünyalık 

elde etmeye ve insanları kendilerine çekmeye uğraştılar… Sakın bölünmeyiniz, sözleriniz 

ve fikirleriniz ayrı düşmesin! Düşmana karşı tek bir el gibi olunuz!.. Sizin içinizden sizin 

için birini seçtik ve onu size amir kıldık. Bu seçim, bizim onu bütün durumlarda imtihan 

edip denememiz sonrasında gerçekleşti. Biz, onu bütün sınamalarımızda dinî üzere 

sağlam bir kişi olarak gördük. Bu bahsedilen kişi Abdülmü’min’dir. O, rabbini dinleyip 

ona itaat ettiği müddetçe siz de onu dinleyiniz ve ona itaat ediniz.” 

Halife Yakup el-Mansûr’un da benzer emirler içeren bir vasiyyet risâlesi vardır. 

Devletin yönetilmesi ile ilgili fikirlerine de yer verdiği risâlede dinî ve toplumsal 

 
1100  Ahmed Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 44-48. 
1101  Ahmed Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 53. 
1102  Ragıb es-Sircanî, Kıssatu’l-Endelüs, Müessesetü İkrâ, Kahire, 2010, s. 557. 
1103  el-Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 146-147. 



262 
 

emirlerini bir araya getirmiştir.1104 Ayrıca dönemin en önemli sufilerinden İbn Seb’în’in 

de takipçilerine dinî ve ahlâkî ilkeleri içeren bir vasiyet risâlesi vardır.1105  

Çalışmanın ilk bölümünde de bahsedilen rub içkisi halk tarafından mübah 

sayılıyordu. Bu konu risâlelere de girmiştir. Halife Yakup el-Mansûr, halkın bütün 

kesimlerine yazdığı risâlesinde “çoğu sarhoşluk verenin azının da haram olduğu”1106 

hükmüne dikkat çekerek sözü geçen içkinin içilmemesi gerektiğini belirtmiştir. Risâlenin 

son kısmında fıtır sadakalarının fakirlere dağıtılmak üzere kadı Ebu’l-Mekârim’e 

ödenmesi de emredilmiştir. Uzun salat ve dua ifadeleri ile başlayan ve katip Ebu’l-Fadl 

b. Tahir b. Mahşere’nin kaleme aldığı risâlenin bir kısmı şu şekildedir:1107 

فإن الناس تجوزوا �� أمر الرب تجوزا أغفلوا فيھ الإج��اد ور�عوا حول حماه ر�عا أوقعهم فيھ أو�اد 

و�سامحوا فيھ �سامحا خرق المتعارف من المأذون فيھ والمعتاد وحَاوَلَ إتخاذه و�يعھ من لا يتوقف ع�� اح��ام 

 ليھ السلام: ما أسكر كث��ه فملء الكف منھ حرام.ولا يتخوف بما يكتسب من آثام ولا يقف عند قولھ ع

“İnsanlar yanlış bir ictihadda bulunarak rub’u caiz görüyorlar. Kendilerini 

tuzağa düşüren ateşinin etrafında oturuyorlar. Alışılmış olanın dışında bir şekilde ona 

hoşgörü ile bakıyorlar. Onu alıp satan kişi onun haramlığını umursamayan, günah 

işlemekten korkmayan ve Hz. Peygamber’in “Çoğu sarhoş eden şeyden bir avuç içi 

kadarı dahi haramdır” ifadesini dikkate almayandır…” 

Divan risâlelerinin diğer önemli konusu biat meselesidir. Uzun uzun hamd 

cümleleri ile başlayan bu risâleler, tek bir harf üzere secili şekilde yazılmıştır. Hamddan 

sonra konuya geçilerek bir arada olmanın zaruretinden ve Hz. Peygamber ve halifelere 

işaret edilerek imamete olan ihtiyaçtan bahsedilir. Devamında biat kültüründen ve biat 

edilecek kişinin özellikleri zikredilir. Son kısımda ise biat edilecek kişiye dua yapılır ve 

risâle bitirilir.1108 

 
1104  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, s. 230. 
1105  Abdurrahman Bedevî, Resâilu İbni Seb’în, el-Müessesetü’l-Mısriyye el-Âmme, Kahire, ty., s. 151-

189. 
1106  Ebu Davûd Süleyman b. el-Eş‘as, Süneni Ebî Davûd, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, ty., III, 368.  
1107  Levi Provençal, Mecmûu Resâil Muvahhidiyye, el-Matbaatu’l-İktisâdiyye, Rabat, 1941, s. 164. 
1108  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 20. 



263 
 

Yakup el-Mansûr’a yazılan biat risalesinde ise halife ve halkın karşılıklı 

sorumluluklarına vurgu yapılır. Bu tür risalelerde adet olduğu üzere Hz. Peygamber ve 

sahabeden örnek verilir:1109 

عليھ أ�حاب رسول الله ع�� السمع والطاعة �� تبا�عون أم�� المؤمن�ن ابن أمراء المؤمن�ن ع�� ما با�ع 

المنشط والمكره واليسر والعسر والن�ح لھ ولولاتھ ولعامة المسلم�ن هذا ما لھ عليكم، ولكم عليھ ألا يجمر 

�عوثكم وألا يدخر عنكم شيئًا مما �عمكم مص�حتھ، وأن يجعل لكم عطاءكم وألا يحتجب دونكم أعانكم الله 

 � ما قلده من أموركم.ع�� الوفاء وأعانھ ع�

“Umerau’l-mümininin oğlu olan emirü’l-müminine iyi günde kötü günde 

kolaylıkta ve zorlukta sahabenin Hz. Peygamber’e biat ettiği gibi sözünü dinleyeceklerine 

ve itaat edeceklerine dair biat ettiler. Nasihat hem ona ve valilerine hem de bütün 

Müslümanlaradır. Bu sizin üzerinizdeki onun hakkıdır sizin onun üzerindeki hakkınız ise 

gönderdiğiniz heyetleri geciktirmemesi ve faydanıza olan her hangi bir şeyi 

engellememesi, size ihsanda bulunması ve sizle arasına engel koymamasıdır. Allah size 

sadakatiniz üzere ona da yüklendiği makam dolayısıyla yardım etsin.” 

Yusuf b. Abdülmü’min, babasından sonra yönetime gelince “el-Emîr” ünvanını 

kullanmaya devam etti. Beş yıl geçtikten sonra kendisine “Emîrü’l-Müminin” 

denilmesini isteyerek bu unvan üzere biat almaya başladı. 563 yılında Merakeş’te biat 

almış daha sonra diğer bölgelere risâleler göndererek biat yenilemelerini istemiştir. Bu 

çağrıya olumlu karşılık verenlerden İşbiliyye halkı bir risâle yazarak biatlarını 

yenilediklerini ifade etmişlerdir. Bu risâle, besmele, hamd, imama övgü ve nebiye salat 

ile başlar. Devamında masum imama rıza istenir. Abdülmü’min ve oğlu Ebu Yakub’a dua 

edilir. Sonrasında ise konuya geçilerek biatın yenilendiği belirtilir. Risâlede tabii olarak  

“Emîrü’l-Müminin”  sıfatına özel vurgular vardır. Bu ünvanı Hz. Ömer’in ilk kez 

 
1109  Muhammed Mâhir Hamade, el-Vesâiku’s-Siyâsiyye ve’l-İdâriyye, Messesetü’r-Risâle, Beyrut, 1986, 

s. 404. 



264 
 

kullandığının altı çizilir.1110 Dönemin en güzel biat risalelerinden biridir. Biatın tarihi 

yazılarak risâle bitirilir.1111  

� الذي جعل الإمامة قواما ل�حق  �سم الله الرحمن الرحيم ص�� الله ع�� محمد وآلھ وسلم ا�حمد

والر�ىى عن الإمام المعصوم المهدي والدعاء لسيدنا ومولانا أم�� المؤمن�ن ا�خليفة المرت�ىى... أما ونظاما ل�خلق 

بالاسم  �عد فإنھ لما اجتمعت طائفة التوحيد ع�� تجديد البيعة المباركة لسيدنا ومولانا أم�� المؤمن�ن أ�ي �عقوب

فجددنا من بيعتھ ع�� الإسمية المباركة فرضا �م الذي أول من دعا بھ الفاروق رضوان الله �عا��... المبارك الكر 

أوجبھ الشرعُ وجوبَ الإلزام، فبا�عنا ع�� السمع والطاعة بيعة إيمان وأمانة وعدل وعبادة وال��مناها �� اليسر 

ن ما نص فوق هذا ال��مَ أهل  معادنا.والعسر، والمنشط والمكره، واعتقدناها عصمة ديننا وذخر  وع�� مُضمَّ

 وكتبوا ع�� ذلك شهادَ��م �� النصف من جمادي الأخ��ة سنة ثلاث وست�ن وخمسمائة.
ً
ة

َّ
 إشبيلية �اف

“Rahman ve rahim olan Allah’ın adıyla, Hz. Muhammed’e salat ve selam olsun, 

İmameti hakka dayanak ve yaratılmışlara bir düzen olarak yaratan Allah’a hamdolsun. 

İsmet sıfatını haiz Mehdi’den Allah razı olsun ve murtaza sıfatına sahip efendimiz 

emirü’l-müminin halifeye(Abdülmümin) de dualar olsun. Konuya gelince bu (risale) bir 

tevhid grubunun efendimiz yöneticimiz emirü’l-mümimine ilk defa Hz. Ömer’e verilmiş 

olan mübarek ve yüce isim üzere mübarek biatı yenilemek üzere toplandığı için yazıldı.  

Dinin zorunlu olarak yapılmasını emrettiği şekilde mübarek ismin üzere biatı yeniledik. 

İbadet, adalet, emanet ve iman biatı ile senin sözünü dinleyeceğimize ve sana itaat 

edeceğimize dair biat ettik. İyi günde kötü günde, mutlulukta ve sıkıntıda ona bağlı 

kalacağız. Biatı dinimizin gereği ve en güzel özelliğimiz olarak görüyoruz. 

Yukarıdaki metnin içeriğine İşbiliyye halkı bütün olarak bağlıdır. Buna dair 

tanıklıkları 563 yılında Cemaziyelahir (Nisan 1168) ayının ortasında yazıldı.” 

Dönemin dikkate değer risâlelerinden bir diğerinde ise halife el-Mansûr, İbn 

Rüşd’ün olumsuz etkisini göz önünde bulundurarak felsefenin terk edilmesi ve kitaplarını 

yakılmasını emreder. Bu olay “Mihnetü (veya nekbetü) İbni Rüşd” diye bilinir. İbn 

 
1110  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, Tişrin Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Lazkiye, ty., s. 224. 
1111  Risâlenin yazarı olarak İbn Sâhib es-Salât, yalnızca “Ahmed b. Muhammed” ismini vermiş, künye 

veya lakap zikretmemiştir. Bkz. İbn Sâhib es-Salât, el-Mennu, s. 259-261.; Ahmed Azzâvî, Resâil 
Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 110. 



265 
 

Rüşd’ün bu sıkıntıları yaşamasının üç sebebi zikredilir: Aristo’dan çeviri yaptığı 

“Hayvan” adlı eserinde zürafa bahsinde kendi döneminin yöneticilerinden söz ederken 

övgüler dizmeyip onların öfkesine maruz kalması, Kurtuba’da kendisiyle çekişen 

kişilerin hasedi ve el-Mansûr’un hastalığı üzerine halifelik iddiasına dile getiren kardeşi 

Ebu Yahya’nın yanındaki konumu.1112 Halife, Merakeş’te iken Endülüs’ten bir heyet 

gelerek İbn Rüşd hakkında şikayetlerde bulunurlar. Erek savaşı hazırlığında olan halife 

bu şikayetleri önemsemez. Ancak savaş kazanıldıktan sonra Kurtuba’da ikamet ederken 

yine aynı şikayetleri almıştır. Bunun üzerine Abdullah b. Ayyâş’a hicri 593 (1196) yılında 

bu risâleyi kaleme aldırmıştır. Risâlede felsefe ile ilgilenenlerin eğitilmesi ve doğru  yolu 

bulmaları sağlanması gerektiği ayetlerin istişhadıyla açıklanmıştır. Giriş kısmı eksik olan 

risâlenin bir bölümü şöyledir:1113  

هذه الشرذمة ع�� الإيمان، حَذرَكم من السموم السار�ة �� الأبدان ومن عُ�� لھ  -وفقكم الله-فاحذرو 

ب أر�ابُھ وإل��ا ي�ون مآل مؤلفھ وقارئھ ومآبھ وم�ى ع�� م��م ع�� 
َّ
ع�� كتاب من كت��م فجزاؤه النار ال�ي ��ا �عذ

و 
َ
 ائھ عمٍ عن استقامتھ واهتدائھ فليعاجَلْ فيھ بالتثقيف والتعر�ف.مُجرِ �� غل

“-Allah sizi başarılı kılsın- İmanınız için bu gruptan sakının! Vücutlarında 

dolaşan zehire karşı dikkatli olun! Her kim onların kitaplarından biriyle ilgilenirken 

bulunursa o da grubun asıl üyelerinin cezalandırıldığı ateşle cezalandırılır. O ateş, 

müellifin ile okuyucunun sonu ve dönüş yeridir. Aşırılığa dalmış ve doğru yoldan sapmış 

olarak bulunan kişiler ise hızlı bir şekilde eğitilmelidir.” 

Divan risâlelerindeki diğer konulardan birisi de fetih ve zafer unsurlarıdır. 

Risâlelerin genel özelliği olan itnab, bu konudaki risâlelerde özellikle dikkat çeker. 

Kitabetin hükümleri, kuralları, çeşitleri, gerekleri, yolları ve üslûpları ile ilgili bilgiler 

veren Şihâbuddin Mahmud el-Halebî (ö. 725/1325), fetih ve zafer risâlelerinin özellikle 

uzatılması gerektiğini vurgulamıştır. Şükür, hamd ve ordunun kahramanlığının etraflıca 

anlatılmasını önermiştir. Yanı sıra düşmanın gücüne, sayısına ve kahramanlığının da göz 

 
1112  Bkz. Abdulvâhid el- Merrâküşî, el-Mu‛cib, s. 224-225.; Nehle Şihab Ahmed, Dirâsât fî Târîhi’l-

Mağrib ve’l-Endelüs, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2009, s. 180. 
1113  Ahmed Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 206-207. 



266 
 

ardı edilmeden detaylıca işlenmesinin zaruretinden bahseder. Ona göre, zaferin anlamı bu 

şekilde idrak edilebilecektir.1114  

Muvahhid dönemi fetih ve zafer konulu birçok risâle bulunmaktadır. Bunlardan 

birisi Muvahhid komutanlarından Ebu Hafs Ömer el-Hintânî’nin Abülmü’min’e Massa 

vadisinde ordunun kazandığı zaferi anlatan risâlesidir. Birçok bedi sanatı, teşbih ve istiare 

kullanılan risâlede seci kullanımının yoğunluğu da dikkat çeker. Risâlenin yazarı Ebu 

Ca’fer b. Atiyye’dir: 

�عدما تزحزح من أمر الله الكر�م ونصر الله المعلوم، وما النصر إلا من عند كتبنا هذا من وادي ماسة 

الله العز�ز الكر�م، فتح بمسرى الأنوار إشراقا وأحدق بنفوس المؤمن�ن إحداقا ونبھ للأما�ي النائمة جفونا وأحداقا 

ا...  
ً
ا ولا �حاق

ً
ا، فلا تطيق الألسن كنھ وصفھ إدرا�

ً
فصرع ا�حمد � �حينھ، و�ادرت واستغرق غاية الشكر استغراق

بوادر منونھ، وأتتھ وافدات ا�خطيئات عن �ساره و�مينھ، و�ان يد�� أن المنية �� هذه الأعوام لا تصيبھ، إليھ 

ما لم يقدروا ع��  طجاعھ ورأوا ما خطتھ الأسنة �� أعضائھضفلما عاينوا او�قول �� سواه قولا كث��ا، 

  ن الأحزاب. فلم �عاين م��م إلا من خرَّ صريعًا، وسقى الأرض نجيعَا.، وهزم لهم من �ان لهم ماس��جاعھ

“Bunu Massa vadisinde size yazıyoruz. Allah’ın malum olmuş zaferi ve yüce 

emirleri ile sarsıldıktan sonra. Zafer yalnızca Aziz ve Kerim olan Allah’ın izniyle ve 

yardımıyladır. Öyle bir fetih ki ışıkların parlaklıkları içinde görünüyor. Müminlerin 

nefislerini sarmalıyor. Uyuyan arzuları ve isteklerin gözlerini ve göz kapaklarını açıyor. 

Şükrün nedenlerini çoğaltıyor. Diller onu vasfetme konusunu idrak edemez ve ona güç 

yetiremez. Allah’a hamd olsun ki onun zamanını bitirdi. Onun yok oluşunu başlattım. 

Sağından solundan birçok yanlış onunlaydı. Bu zamanlarda ölümün ona isabet 

edemeyeceği söylerdi. Bunun gibi daha birçok şey de söylemiş. Onun yere serilmiş 

vücudunu bizzat gördüklerinde ve mızrakların onun azalarını nasıl parçaladığını 

müşahede ettiklerinde onu geri getiremeyeceklerini anladılar. Onların içinde kim varsa 

hepsi hezimeti tattı.  Onlar yalnızca yere serilmiş bağırırken ve yeryüzünü sularken 

görülebilirdi.” 

 
1114  Şihabuddin Mahmud el-Halebî, Hüsnü’t-Tevessül ilâ Sınâati’t-Teressül, el-Matbaatu’l-Vehbiyye, 

Mısır, 1881, s. 95. 



267 
 

Divan risâlelerinde özür, kınama ve cezayı açıklama gibi konuların da işlendiği 

görülmektedir. Özür risâlelerinin öne çıkanlarından birisi halife Muhammed en-Nâsır’ın 

hicri 607 (1212) yılında gerçekleşen ve Endülüs’teki Müslüman varlığını tehlikeye sokan 

İkâb yenilgisi sonrası yazdığı risâledir. Bu risâlede geçmişe dair hatırlatmalar yapılarak 

halka umut telkin edilir:1115 

ف��ا ل�ل قوم مجالا  أراد الله أن يمحص المؤمن�ن. �� ا�حرب ق�ىى الله أن ت�ون �جالا وأن يجعل الله

وكذلك �انت زمن الن�ي والو�� غض نض�� وج��يل من السماء إ�� الأرض �� �ل وقت سف�� وكذلك �انت زمن 

 ا�خلفاء ر�ىي الله ع��م �ل ذلك ليعلم الشاكر والصابر م��م. فلا ��نوا فإن لا ��ن، وانتظروا الكرة ع�� الكفار.

“Allah, müminleri sınamayı irade etti. Bu, Allah’ın çekişme olarak yarattığı ve 

her bir kavim için bir dönem ayırdığı bir savaş. Bu durum, her an Cebrail’in vahiy 

getirdiği Hz. Peygamber döneminde de böyleydi. Aynı şekilde dört halife döneminde de… 

Bunların hepsi insanlar arasında şükreden ile sabredenin ortaya çıkması içindir. Sakın 

gevşemeyen çünkü biz de gevşemeyeceğiz. Kafirlere karşı tekrar kazanacağımız zaferi 

bekleyin.” 

el-Me’mûn’un bir diğer risâlesi ise Muvahhidler’in düşünce dünyasının 

değişiminin köşe taşlarından birisini oluşturmaktadır. Bu risâlesinde İbn Tûmert’in 

öğretilerinin ve çağrısının sona erdiğini ve onun ma’sum olamayacağını ifade eder. Seci 

kullanımına ihtimam gösterilen risâlede besmele, salat ve tarziye ifadeleri olmadan 

doğrudan konuya giriş yapılmaktadır:1116 

د الله ادريس أم�� المؤمن�ن، ل�حق لسان ساطع وحكم قاطع، وظلال ع�� الآفاق تمحو النفاق، من عب

وأظهرنا ا�حق، وأن لا مهدي إلا عي�ىى بن مر�م، وتلك بدعة قد أزلنا، كما أزلنا لفظ ولتعلموا أننا نبذنا الباطل 

هم   -ر��ي الله عنھ  –لمنصور  العصمة عمن لا تثبت لھ عصمة، وأسقطنا عنھ وصفھ ورسمھ، وقد �ان سيدنا ا

ھ، والسلام ع�� من اتبع الهدى 
ُ
لھ إليھ أجل أن يصدَع بما بھ الآن صدعْنا، فلم �ساعده لذلك أملھ ولا أجَّ

 واستقام.

 
1115  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, III, 378-379. 
1116  Kennûn, en-Nübûğ, II, 410. 



268 
 

“Allah’ın kulu ve Emirü’l-Müminin İdris’ten, hakkın açık bir lisanı, kesin bir 

hükmü ve ufukların üzerinde bütün nifakları yok eden gölgesi vardır. Biliniz ki biz batılı 

terkettik ve hakkı ortaya çıkardık. İsa b. Meryem dışında mehdi yoktur. İşte bu, bizim 

ortadan kaldırdığımız bir bidattır. Aynı şekilde günahsızlığı sabit olmayan birinden ismet 

sıfatını da kaldırdık. Onun böyle nitelendirilmesini ve hakkına bu şekilde yazılmasını iptal 

ettik. Durum şu ki efendimiz (babam) el-Mansûr -Allah ondan razı olsun- da şuan yerine 

getirdiğimiz şeyi yapmak istemişti. Ancak umutların ona bunun için yardım etmedi ve 

eceli ona süre tanımadı… Hidayet yolunun takipçilerine ve istikamet üzere olanlara 

selam olsun.” 

Divan risâlelerinde siyâsî ilişkiler de ele alınmıştır. Bu risâleler, Kastilya ve 

Portekiz’deki Hristiyan krallıklarla ilişkileri konu edinmiştir. Çoğunlukla yapılan 

anlaşmalardan bahsedilir.1117 Muvahhidler döneminin sonuna yaklaşıldığı tarihlerde 

şehirler bir bir Müslümanlar’ın elinden çıkmaya başlamıştı. Bu kargaşa ortamında 

şairlerin şehirlere mersiyeler yazdığı ifade edilmişti. Aynı şekilde edipler de yazdıkları 

risâlelerde bu ortamı tasvir ederken Müslüman devlet yöneticilerinden de yardım 

talebinde bulunmuşlardır. Ebu’l-Mutarrif’in Afrika yöneticilerinden el-Varis b. 

Abdülmü’min’e yazdığı ve içerisine uzun bir şiir eklediği risâle bunlardan biridir.1118 

 بأعناق وأظفر  أح�امھ؛ وللفصل أيّامھ، للفضل وأبقى وشيّده، ملكھ وشدّ  وأيّده، مولانا  �عا�� الله نصر 

 بھ جعل أن ع�� � ا�حمد ثمّ  � وا�حمد وأقسامھ؛ حظوظھ والآلاء النعم ا�ساق من ووفر  حسامھ؛ الأشقياء

،  الأمّة  حرم
ً
،  الفتنة  وو�ج  آمنا

ً
   �عرف  لا   والمعروف   الصلة  وأبواب  ساكنا

ّ
  إلا

ً
،  أو   واصلا

ً
 منھ  الإسلام  فلّ   وتلا��  آذنا

 رضوها،   وعدةٍ   قبضوها،  جدةٍ   بن  فهم  الأغر؛  والنصر   الأعز   الفتح  يُوعدون   و��ا  الكر،  ينتظرون  م��ا  ال�ي  بفيئاتھ

 ع��ا أسل��م فقد الأوطان فأمّا النار، أهل من ا�جنّة لأهل وانتصاف الثار، درك منھ هممهم أك��  للفتح وارتقاب

 عادت  منازل   الساقط،  المحل  ع��  الساخط،  ذكر   وما   تثبتھ،  تلك  ما   الضيم  من  وتنفي  تنبتھ،  فيما   العزّ   تنبت  جهة

،  مبان��ا   ع��
ً
،  ومغان��ا  أطلالا

ً
 الآمال  أع�ن  ما   -  �عا�� الله  أدامھ  -  الكر�م  النظر   من ��ا   �ستقبل حالٌ   وللعبد  محالا

 .مقصور  عليھ ا�جميع ورجاء صور، إليھ

 
1117  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 26.; Ali el-Garib Muhammed eş-

Şenavî, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, Mektebetü’l-Âdab, Kahire, 2009, s. 136. 
1118  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 309-310. 



269 
 

“Allah Teala efendimize, zafer ihsan etsin ve onu katından bir yardımla 

desteklesin. fazilet ve adalet için devletini ve hükmünü baki kılsın. Eşkiyanın boyunlarını 

kılıcıyla vursun. nimetlerinden ve ikramlarından onun payını ve nasibini bol eylesin. 

Allah Teala'ya tekrar tekrar hamdolsun ki onunla ümmetin haremini güvende kıldı, fitne 

ateşini söndürdü, iyilik ve insani ilişki kapıları herkese açık hale geldi. İslâm’ın gerileyişi, 

atak bekledikleri, en izzetli fetihlerin, en şanlı zaferlerin vadedildiği onun zamanında 

telafi edildi. onlar elde ettikleri toprak üstünde istedikleri sayıda olup fethi gözlemekteler. 

En büyük arzuları öçlerini almak ve cennet ehli ile cehennem ehli arasında adaleti 

sağlamaktır. Vatanlara gelince onların gamlarını izzetlerine halel gelmeyecek şekilde 

gidermiş, onlardan zulmü engellemiştir. Düşen,  elden çıkan yerlere sinirlenen kimse 

evlerin asıl bina edildikleri yerlere dönmelerini hatırlamamaktadır. Bu kulun cömert bir 

bakışı -Allah Teala daim buyursun- bekleyen, arzulayan bir hali vardır. ümitler 

bakışlarını ona meyletmiş, herkes umudunu ona bağlamıştır.” 

Divan risâlelerinin birçok farklı konuda yazılmış olduğu görülmektedir. Güçlü 

ibareler ve belâgat sanatlarını içeren bu risâlelerin dili genellikle kolay ve anlaşılır 

yapıdadır.  

B. Dinî Risâleler 

Doğrudan dinî meseleler hakkında yazılan bu eserler içerik bakımından açık ve 

net bir İslâmî karaktere sahiptir. İbadet, ahlak ve muamelat konularına değinir. Hamd, 

tesbih, farzları açıklama gayreti, öğüt ve vaazla Allah’a itaate davet de risâlelerin 

içeriğinde yer alır. Muzaffer ve fatih olan Müslümanlara bu dönemlerde Allah’ı ve ahiret 

gününü unutmamaları telkin edilir.1119 Dinî propaganda özelliğine sahip hutbenin bu 

dönem varlığından söz etmek zordur. Fakih ve kadıların hayatlarından bahseden 

kaynaklarda da hutbelerin varlığına rastlamak nerdeyse mümkün değildir.1120 Hamd ve 

 
1119  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, Tişrin Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Lazkiye, ty., s. 83. 
1120  Endülüs’e gelen Araplar, ataları gibi aynı sezgi gücüne ve ifade kabiliyetine sahiptiler. Devamlı bir 

fetih hareketine girişmişlerdi. Dolayısıyla asabiyet ruhunun önemsenmesi gereken bir ortam mevcuttu. 
Ayrıca Endülüs birçok kaos ve istikrarsızlık dönemi yaşamıştı. Bütün bunlar göz önüne alındığında 
hitabet kültürünün gelişmiş olması beklenirdi.  Ancak durum bunun tam tersinedir. Endülüs’ün bütün 
dönemlerinden ulaşan hutbe sayısı birkaçı geçmez. Târîhçilere göre bunun sebebi hutbelerin tedvin 
edilmemiş olması veya İspanyol istilası esnasında tedvin edilmişlerin de yok olmasıdır. Diğer bir görüş 
ise yöneticilerin hitabete yeterli ilgiyi göstermemesini sebep olarak sunar. Günümüze ulaşan nadir ilk 
dönem hutbelerinde ifadelerin kolay ve süslemeden uzak olduğu görülür. Son dönem hutbelerinin ise 
uzun cümlelere sahip olduğu ve bedi‛ sanatlarının fazla kullanıldığı dikkat çeker.  Murâbıt ve 



270 
 

tesbih konularında da aynı şekilde verilmiş ürün sayısı azdır. Birçok risâlede hamd ve 

tesbih unsurlarını bulmak mümkündür. Bu risâlelerde Allah’ın kudretine, kainattaki 

tasarruflarına vurgular vardır. Bazıları münacat tarzında olan hamd, tesbih ve salavat 

risâlelerinin genellikle bir konuya giriş mahiyetinde oldukları görülür.1121 Kadı Iyaz (ö. 

544/1149)’ın risâlesinin bir kısmı şöyledir: 1121F

1122 

 وَ 
َ

ھُ مُنْتََ�ى وَلا
َ
يْسَ دُون

َ
ذِي ل

َّ
حَْ�ى ال

َ
عَزِّ الأ

َ
كِ الأ

ْ
ل
ُ
تَصِّ بالم

ْ
خ

ُ
سَْ�ى الم

َ ْ
رَاءَهُ مَرْمَى، ا�حمد � المنفَرِدِ بِاسْمِھِ الأ

 ولا وَهْمًا.
ً

لا يُّ
َ
خ

َ
اهِرُ لا ت

َّ
 الظ

“En yüce isim ile tek olan, en korunaklı ve en büyük mülkün sahibi Allah’a hamd 

olsun. Kendisi dışında bir son ve ulaşılacak bir hedef olmayan Allah’a.  O ki tahayyül 

ve tevehhüm ile değil bütün açık  deliller var olandır.”  

Dinî risâlelerin diğer önemli başlığı ise vecd ve dinî tutkudur. Bu risâlelerde 

özellikle Hz. Peygamber ve onun yaşadığı bölgeye karşı duyulan özlem ve sevgi coşkun 

bir dille anlatılır. Bu risâlelerden birisi fakih Ebu Bekir b. Cedd’in yazdığı risâledir. Edip, 

risâlesinde Hz. Peygamber’in kabrini ziyaret etmek ve hacc ile ilgili bilgilere yer 

vermiştir. Hayali bir yapıya sahip risâlede mübalağa unsurları göze çarpmaktadır. İlgili 

risâlenin bir kısmı şöyledir:1123  

ك معمورٌ ومأهول وع��  هُمْ فرائضَ ونوافلَ وقلِ�ي بحبِّ مَّ
َ
ت
َ
نْبِيَاءِ وسائلَ وأعظمَهم فضَائلَ وأ

َ
رْمَ الأ

ْ
ك

َ
كتبتُ يَا أ

ھ خللٌ ولا 
ُ
ل
َّ
ولٌ ومَنْ �� بِمِقْوَلٍ لا يتخل

ُ
غ

ْ
الإيمان بك مفطورٌ ومجبولٌ و�تمثلِ ما عاينتُھ من عظيم آثارك مَهُولٌ مَش

عَ بذلك يدر 
َ
ط

ْ
ق
َ
لٌ ح�ى أ

َ
ط

َ
ھُ عن ذكر الله �عا�� وذكرك سَهْوٌ ولا خ

ُ
ل
َ
غ

ْ
ھُ �� الصلاة عليك والدعاء لك ملل ولا َ�ش

ُ
ك

�� اي �� أعلا�ي وأسراري.  آناء ليلىي و��اري وآصا�� وأسماري وأجعلھ شعاري ودثاري وِ�جِّ

 
Muvahhidler’in manevi önderleri Abdullah b. Yasin ve İbn Tûmert’in hutbeleri hatırlamaya değerdir. 
Atîk, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 437-441.; Mustafa İvad el-Kerîm, el-Edebü’l-Endelüsî fî 
Ahdi’l-Murâbıtîn, s. 115.; Sellâme, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, s. 443-445.; Hasan Ali Hasan, el-
Hadâratü’l-İslâmiyye, s. 495. Ayrıca belirtmek gerekir ki hitabet ile ilgili 1999 yılında Ürdün 
Üniversitesi’nde Neval Abdurrahman Muhammed eş-Şevebeke tarafından yapılan ve bütün Endülüs 
Târîhini kapsayan “Fennü’l-Hitâbe” isimli yüksek lisans tezinde yalnızca on beş örneğe yer 
verilebilmiştir. Bu durum, aslında hitabetin serüvenini açıkça göstermektedir. 

1121  Bu konudaki birçok örnek için bkz. İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 491-494.; Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, 
Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, Dârü’l-Beşir, Amman, 1989, s. 194. 

1122  Kennûn, en-Nübûğ, II, 327. 
1123  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 286. 



271 
 

 ا�حن�ن إ�� شرف جوارك ما أودع جوان�� ال��ابا... 

“Bunu, nebilerin en değerli vesilesine, en faziletlisine, feraizi ve nafileleri en fazla 

şekilde yerine getirenine yazdım. Kalbim senin aşkın ile meskun ve mamur. Sana iman 

etmek üzere ihdas edilip yaratılmış. Senin bıraktığın değerli şeyleri görerek onların 

izinde, onlara tutkun ve kapılmış. Devamlı zikreden, bir eksikliğin bulaşamadığı, salat ve 

dua ederken bıkkınlık yaşamayan, Allah’ın ve senin zikrinden gaflete düşmeyen bir olmak 

benim için mümkün mü ki gece, gündüz, ikindi ve akşamlarımda hep seni zikredebileyim. 

Ve onu virdim, örtüm, açık ve gizlimde adetim yapabilsem. Tutkum en şerefli çevrene 

olacak, göğsüm alev alev yanmayı bırakmadıkça…” 

Benzer konudaki İbn Ebi’l-Hisâl1124 ise risâlesinde Hz. Peygamber’in kabrini 

ziyaret edemediği için üzüntülerini ve özürlerini ifade eder. Risâlede Hz. Peygamber’in 

mucizelerini bir bir anlatıp Allah’a o bölgeye ziyareti nasip etmesi için yakarır. 

Kur’ân’dan birçok iktibasın yapıldığı risâle, övgü sıfatları ve ifadeleri ile doludur. 

Risâlenin bir  kısmı şu şekildedir:1125 

عِدِْ�ي
َ
صْدِهِ وأ

َ
رِْ�ي إ�� ق ... اللهم �سِّ

ً
 ولا مَوْمَاة

ً
ة جَّ

ُ
عُْ�ْ� إ�� ز�ارَتِكَ �

َ
 ولم أ

ً
مُلُ نجاة

ْ
ؤ

َ
 وأ

ً
 حياة

ُّ
ذ

َ
ل
َ
قُرِْ�ي  كيف أ

ْ
بال

لَّ الوَ 
َ
سَبَقْتُ  إليك كتَاِ�ي وَرَسُوِ�� ولكنْ ق

َ
وتِيتُ يا رسولَ الله سُؤِْ�� ل

ُ
فَرُ ... ع�� ُ�عده...    لو أ رُ واسْتَقَلَّ  السَّ

ْ
ف  

“Hayattan nasıl lezzet alayım? Nasıl kurtulmayı ümit edebileyim? Senin ziyaretin için 

çölü ve denizi aşamamışken! Allahım! Ona ulaşmamı kolaylaştır, uzaklığından kurtar ve 

 
1124  İsmi Ebu Abdullah b. Muhammed b. Mesud b. Halsa b. Ferec b. Mücahid el-Ğafikî’dir. Arap Ğafik 

kabilesine mensuptur. Bu kabile Kurtuba’nın kuzeyinde yaşıyordu. Ebi’l-Hisâl’in ailesi ise Ceyyan 
şehrinin köylerinden Ferğallîd köyünde ikamet ediyordu. O da bu köyde 465 (1072) yılında dünyaya 
geldi. İlim ile uğraşan bir aileye sahip olan edip bu köyde ilk eğitimini tamamladı. Daha sonra 
Kurtuba’ya giderek burada birçok alim ve ediple eğitimini sürdürdü. Sonraki süreçte devlet 
bünyesinde görevler aldı. Önce Gırnata valisi Ali b. Yusuf b. Tafşin katibi olarak görev yaparken Ali 
halife olunca sarayda bu görevine devam etti. Risâlelerindeki tarihlerden anlaşıldığı üzere uzun bir 
süre bu görevini sürdürdü. İbn Hafâce ve İbn Abdûn gibi önemli isimlerle karşılıklı risâleler 
yazmışlardır. Devlet yöneticilerinin yanında Mağrib ve Endülüs’te birçok bölgeyi dolaşmıştır. 540 
yılında İbn Hamdi ve Benî Ğaniye arasındaki iç çatışmalar esnasında Musâmede kabilesi mensupları 
tarafından öldürülmüştür. Kardeşi Ebu Mervân da kendisi gibi dönemin önemli katiplerinden biridir. 
Ebi’l-Hisâl birçok konuda risâleler kaleme almıştır. Şiirler de yazmıştır ancak şöhreti nesir alanındaki 
çalışmaları sonucunda elde etmiştir. Siracu’l-Edeb, Lemhatü’l-Bârik, Zıllü’l-Ğamame ve el-Menhec 
isimli eserlerinden bahsedilir. Bu eserleri günümüze ulaşmamıştır. Ancak birçok ihvaniyyat ve divan 
risâlesi kaynaklarda yer alır. Bir tane de makâmesi vardır. Bkz. Muhammed Rıdvan ed-Dâye, Resâilu 
İbni Ebi’l-Hisâl, Dârü’l-Fikr, Dımaşk, 1988, s. 9-16. 

1125  el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, IV, 26.; Muhammed Rıdvan ed-Dâye, Resâilu İbni Ebi’l-Hisâl, s. 362-
370. 



272 
 

ona yakınlaştır. Eğer isteklerim ve ihtiyaçlarım giderilseydi risâlemden önce sana ben 

gelirdim. Ancak, bunun için yeterince malım yoktu ve yolculuk zordu….” 

Hz. Peygamber’e yazılan risâleler ile ilgili vurgulanması gereken bir husus, bu 

risâlelerin yazıldıktan sonra mukaddes bölgeye gidenler vasıtasıyla Hz. Peygamber’in 

kabrine bırakılmak üzere gönderilmesidir.1126   

Dini risâlelerdeki önemli dinî muhtevalardan birisi İslâm’ın farz ve emirlerini 

anlatmak, rükün ve şartlarını belirterek toplumsal yönlerini vurgulamak üzere yazılan 

risâlelerdir.1127 Dinî vecibeleri teşvik eden risâlelerden birisi de Halife Muhammed en-

Nâsır’ın, halkına yazdığı risâledir. Bu risâle hicri 607 (1212) yılındaki İkâb yenilgisi 

sonrası yaşanan ekonomik kriz ortamında yazılmıştır. İbn Atiyye tarafından yazılan 

risâlenin bir kısmı şu şekildedir:1128  

واستحفظوا ال�افة صلوا��م فإ��ا الكتاب الموقوف ع�� المؤمن�ن وخذوهم باعتياد المساجد فإ��ا الشاهد 

.الأز�ى �شهادة خاتم النبي�ن...  

“Herkes namazlara devam etme hususunda dikkatli olsun. Namaz, bütün müminlere 

farz kılınmıştır. İnsanları mescitlere götürerek alışmalarını sağlayınız. Biliniz ki o 

(namaz), Hz. Peygamber’in delaletiyle en iyi şahittir.” 

Dinin öğüt ve ibret almaya teşvik etmesi ile beraber bu konular risâlelerde de 

çokça işlenmiştir. Toplumun geçirdiği iyi ve kötü zamanlar katipler için geleceğe not 

bırakma kaynakları olmuştur. Doğu’da olduğu gibi Endülüs’te de toplumsal ve ahlâkî 

vaaz ve öğüt risâleleri yazmak temel bir gelenek idi. İnsanları doğru bir istikamete 

yönlendirmek için yazılan bu risâlelerin temel kaynakları İslâmî inanç öğeleriydi.1129 

İbnü’d-Debbâğ’ın1130 insanların dünyaya yönelimine şaşırdığı ve onları doğru yola davet 

ettiği risâlesinin bir kısmı şöyledir:1131 

 
1126  Ferrûh, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, V, 45. 
1127  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, Dârü’r-Raşid, Bağdad, 

1981, s. 96. 
1128  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, III, 383. 
1129  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 98-99.; Fayiz Abdunnebi 

el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 199. 
1130  İbnü’d-Debbâğ’ın risâlelerinin genelinde muhteva zamandan şikayet ve hayattan usanma eksenlidir. 

Bkz. Mustafa Muhammed Ahmed Ali Suyufi, Melâmihü't-Tecdîd fi'n-Nesri'l-Endelüsî hilâle'l-
Karni'l-Hâmis, Âlemü'l-Kütüb, Beyrut, 1985, s. 205. 

1131  İbn Bessâm, ez-Zehîra, III, 175. 



273 
 

فليت شعري لم هذا؟ وعلام الرغبة �� الازدياد وهذا ا�حرص ع�� التماد؟ ولو أن الأيام �لها �� سرور 

 متصل لما �ان ذلك إلا بمن�لة ظل زائل.

“Bilmiyorum neden böyle? Hırsın peşinden koşma ve hep bir kazanç arzusu niçin? 

Bütün günler tam bir mutluluk içinde geçse dahi yalnızca geçici bir gölge 

mesabesindedir.” 

Bu dönem vaaz ve öğüt risâleleri büyük revaç bulmuş ve çoğalmıştır. Dolayısıyla 

bu konudaki risâlelerin derlendiği eserler telif edilmiştir. Ebu Ömer İbn Abdulberr (ö. 463 

/1070)’in nesirle beraber birçok şiire de yer verdiği ve yüz yirmi üç bölümden oluşan 

“Behcetu’l-Mecâlis” adlı eserde, insanların günlük hayatta karşılaştığı misafirlik, 

ziyaretler, komşuluk, cömertlik, günlük adetler, evlilik, siyaset, yönetim, ihtiyarlık, ölüm, 

astronomi gibi birçok farklı ve birbirinden bağımsız konuyu işlemiştir. Müellif, eserin 

tertibinde İbn Abdirrabbih’ten etkilenmiştir. Bu konudaki diğer eser ise İbn Hazm’ın 

öğrencilerinden biri olan Ebu Bekir et-Tartûşî (ö. 520/1126)1132’nin “Sirâcu’l-Mülûk 

(veya Ümerâ)” adlı eseridir.1133  

Toplumun, vatanın ve mukaddesatın geçirdiği dönemler ilgili katip ve ediplerin 

duygularını ve düşüncelerini bu risâlelerde görmek mümkündür. Risâlelerde toplum 

yaşanılabilecek kötü durum ve felaketlere karşı uyarılır. İçtimai bir risâle izlenimi verse 

de bu risâlelerde dinî yapı daha ağır basmaktadır. Dinin, toplumun ilişkilerini ve hayatını 

düzenleyen bir işlevinin olduğu hatırlatılır. Bu risâlelerden bazıları dönemin 

yöneticilerine yöneliktir. Şehirlerin kaybediliş veya geri alınışı sırasında yazılan risâleler 

de bu çerçevede değerlendirilebilir.1134 

C. İçtimai Risâleler 

Siyâsî, ekonomik, ahlâkî durum ve toplumsal ilişkilere dair risâlelerdir. Bu tür 

risâlelerde divan, din ve vasıf risâlesi unsurlarına da rastlamak elbette mümkündür. Bu 

 
1132  Ebu Bekir Muhammed b. el-Velid el-Fihrî, Endülüs’ün doğusunda bulunan Tartuşa’da doğdu. 

Doğduğu topraklarda eğitimine başladıktan sonra Sarakosta ve İşbiliyye şehirlerinde eğitimine devam 
etti. Daha sonra Doğu’ya göç etti ve birçok ülkeyi dolaştı. En son İskenderiye’ye gidip orada dersler 
verdi. 1126 yılında orada vefat etti. Edip olmasının yanında Mâlikî mezhebi fakihlerindendir. Hanna 
el-Fahurî, el-Câmi‛, s. 920. 

1133  M. Jesus Rubiera Mata, Liteature Hispanoarabe, s. 224-225 
1134  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 104.; Örnek için bkz. 

İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 667. 



274 
 

unsurlar birbirleri ile devamlı bir ilişki içerisindedirler. Bu risâlelerde toplumu birlik 

olmaya çağırma, hikmetli sözler kullanma, yaşanılan sıkıntılardan şikayet etme, toplumun 

yaşadığı sevinç ortamlarını anlatmak gibi konulara yer verilmiştir. İbn Hazm, İbn Şeref 

el-Kayrevanî, İbn Tahir, İbn Cedd1135 gibi önemli isimlerin toplumsal konuları ele 

aldıkları risâleleri vardır.1136  

Şikayet konusu eskiden itibaren Arap edebiyatında işlenen konulardan biridir. 

İnsanların aile, mal veya vatanları ile ilgili yaşadıkları çıkmazlar konusundaki 

serzenişlerinin yer aldığı risâlelerdir. Özellikle Murâbıtlar döneminde istikrarın tam 

olarak yakalanamaması, sıkıntı ve problemlerin insanlar tarafından daha fazla 

hissedilmesine ve bu durumun edebî ürünlere yansımasına sebep olmuştur. Bu risâlelerde 

depresif ve ümitsiz bir yapı okuyucu tarafından doğrudan hissedilebilir. Ebu’l-Mutarrif, 

şehirlerin kaybedilişini ve o anlardaki durumunu şöyle vasfeder:1137 

 من تذكر  وما فر�ق، أكرم مع وعيش ور�ق، فنن من وظل العا��، والقصر  ا�خا��، العصر  بذكر  وعرضت

�؛ زمن
ّ
�، �عود لا  أن ع�� وعهد تو�

ّ
 فعفت والم�ان، الزمان الأطيب�ن بھ وودعنا  �ان، ما  أحسن فارقناه تأ�

 والعا�ي، الأس��  ب�ن وقسمتنا المغا�ي، �� خلفتنا ثمّ  الروم، قوسها  عن ورمتنا النجوم، تلك وأفلت الرسوم،

الكفر... الإسلام من واشتفى والك��، القلّ  فأودى  

“Geçmiş bir asırdan, yüce bir saraydan, yapraklı bir dalın gölgesinden ve değerli 

insanlarla olan yaşamdan söz ediyorum. dönmemek üzere çekip giden bu zamandan ne 

hatırlıyorsun? O dönemi en güzel halinde terkettik. En güzel anları ve yerleri geçmişte 

bıraktık. Bütün izler silindi o yıldızlar söndü. Zaman, bize yayından Rum’ları attı. O 

 
1135  Ebu’l-Kâsım Muhammed b. Abdullah el-Fihrî, İşbiliyye’nin beldelerinden olan Leble (Niebla)’de 

yaşayan Beni el-Cedd sülalesine nispetle el-Cedd diye bilinir. Fıkıh, hadis ve edebiyat alanlarındaki 
üstün yeteneği ile tanınmaktadır. Dönemin İşbiliyye emiri Mu‛temid tarafından el-Ceziretü’l-Hadrâ 
(Algeciras)’nın yöneticisi olan oğlu er-Radî’ye vezir olarak seçilmiştir. el-Cedd, er-Radî’nin Runda 
yönetimine geçmesi ile beraber onu takip etmiştir. 1092 yılında Murâbıtlar tarafından saldırıya 
uğrayana dek orada kalmıştır. Bunun üzerine  Leble’ye geri dönmüş ve orada istişare ve fetva meclisi 
üyeliklerinde bulunmuştur. Dönemin ediplerinden İbnü’l-Kasire ile olan ilişkisi dikkate değerdir. 
Merakeş’te devlet divanının başkanı olan İbnü’l-Kasire onu beraber çalışmak üzere oraya davet 
etmiştir. 1122 yılında vefat edene kadar bu makamda görev almıştır. İhvaniyyat türünde birçok risâlesi 
bulunmaktadır. İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 285-286.; Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 442-445. 

1136  Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 165-166.; 
Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 111-112.; Ahmed Ebu 
Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 102-103. 

1137  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 318. 



275 
 

köşklerde bizim yerimize kondular. Bizi esir ve tutsak olarak ayırdılar. Az çok (herkes) 

helak oldu. Küfür, İslâm’dan öcünü aldı…” 

Şikayetin yanında eğlence meclisi tasviri ve sevinç ifade eden risâlelerin de 

kaleme alındığı görülür. Hem Doğu hem de Endülüs’te mücûn ve içki meclislerinin şiire 

olan kuvvetli etkisi malumdur. Nesirde de mizah, sevinç ve eğlence unsurları benzer 

şekilde yer almaktadır. Bu risâlelerde eğlence meclisleri, kadın şarkıcılar, şarap, cariyeler 

ve yöneticilerin israfları tasvir edilir. Bu risâlelerde hikaye ve diyaloglara fazla yer 

verilmesi risâlelerin uzun olmasına neden olmuştur. 1138 İbn Cabir’in bu meclislerdeki 

israfa vurgu yaptığı bir risâlesi şöyledir:1139 

أبيدَتْ لمطابخھ أمم من الأ�عام جمع فيھ ب�ن المشاء والطيار والعوام وانتسفت لمخابزه أهراء من الطعام 

 وأنفقت ع�� مجامره ومعاطره جمل من الأموال ا�جسام.

“Onun fırınları için hayvan sürüleri kesildi. Yürüyen, uçan, yüzen… Hepsi orada 

toplandı. Ekmek fırınları için tahıl ambarları saçıldı. Izgaraları için yığın yığın paralar 

harcandı.” 

Eğlence meclisi risâlelerinde tabiat manzarasının tasviri önemli bir yer tutar. 

Güneşli gün, açmış çiçekler, gülen yüzler gibi tamlamalar bu risâlelerin temel 

taşlarındandır. Bütün ortam mutluluğu çağrıştırmaktadır. İbn Hafâce’nin tabiat ortamını 

tasvir ettiği risâlesinin bir kısmı şöyledir:1140 

ما يَطِيب رضاع الكأس إلا مع الصديق الشفيق... فالغصن 
َّ
 وقل

ُ
 والاِنْبِسَاط

ُ
احة  مَوضوعھ الرَّ

ٌ
 ِ�سَاط

َ
بِيذ إنَّ النَّ

 و�تث�ى وا�حمامة تُرجع وتتغ�ى والماء يرقص من طرب وُ�صفق والزهر �شق جيب كمامھ و�مزق...يتلوى 

“Şarap bir yaygıdır. Onun yeri rahatlık ve mutluluktur. Kadehleri yudumlamak ancak 

sevecen bir arkadaşla güzel olabilir. (ve bu gün) Dallar büklüm büklüm, kuşlar 

mırıldanıp şarkılar söylüyor, su sevinçten raks edip dalgalanarak akıyor ve çiçekler 

tomurcuklarını parçalayıp açıyorlar.” 

 
1138  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 123-127. 
1139  İbn Bessâm, ez-Zehîra, IV, 128. 
1140  İbn Bessâm, ez-Zehîra, III, 546. 



276 
 

Bu dönem farklı risâle konularından biri  “Zerzûriyyât” denilen türdü. Bu tür, alay 

etme içeriğine sahip bir türdür. Vezir Ebu’l-Hasan b. Serrâc’ın şefaat ettiği Zerzûr denen 

bir kişi hakkında yazdığı risâlesi bu türün ilk örneği kabul edilir. Bu nedenle bu şekilde 

isimlendirilmiştir.1141 Risâlenin genelinde güldürücü bir yapı hakimdir. Bu risâlenin 

etkisiyle birçok edip bu tarzda risâleler kaleme almıştır. İbnü’l-Cedd, İbn Serrâc’a 

muâraza için bir risâle yazmıştır. Mizah ve alay tasvirlerinin hakim olduğu risâlenin 

sonunda yazar, Zerzûr için yardım talebinde bulunur. İbnü’l-Cedd’in tasvirlerinin ve 

ifadelerinin İbn Serrac’tan daha üst düzeyde olduğu ifade edilir. İbn Saîd el-Batalyevsî 

el-Kabutrane’nin de bu risâlelere muâraza yaptığı bilinmektedir.1142 Bu tarzda İbn Ebi’l-

Hisâl’in bir risâlesi bulunsa da İhsan Abbas, bu risâlenin daha çok bir hutbe tarzında 

olduğunu ifade eder.1143 

İbnü’l-Murhî de bu türde risâle kaleme alanlardan biridir. O, Zerzûr karakterini 

makâmelerde kazanç elde etmek için edebî maharetlerini kullanmaya çalışan kişilere 

benzetir. Anlaşılır bir üsluba sahip olan İbnü’l-Murhî’nin bu risâleleri, bu türdeki diğer 

risâlelere nazaran daha az remiz içerir.1144 

Dönemin risâlelerinin bazılarında ise birlik olmaya davet konusunun işlendiği 

görülmektedir. Kur’ân’ın birçok ayetinde dikkat çekildiği şekilde toplumun özellikle 

sıkıntı dönemlerinde birlik olmasına çağrı yapan risâlelerdir. Sosyal, ekonomik, siyâsî ve 

ticari yapının zedelenmesi ve güvenin kaybolduğu dönemlerde ediplerin bu tarz konuları 

işlemeleri olağan bir durumdur. Murâbıtlar öncesi dağınık siyâsî yapı, sonrasında ise 

Murâbıtlar’ın istikrar problemi edebî ürünlere de yansımıştır. Risâlelerde birlik olmanın 

dinî bir farz ve toplumsal bir zorunluluk olduğu belirtilir. Yöneticilerin toplumu ayrılığa 

sürüklemekten uzak durması ve tek bir çatı altında toplaması istenir. İbn el-Baccî, İbn 

Rüşd, İbn Hazm, İbn Abdilberr, İbnü’l-Cedd ve Ebu Bekir b. Kasîre1145 gibi ediplerin bu 

 
1141  İhsan Abbâs, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Mülûki’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 295-298. 
1142  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 754. 
1143  İhsan Abbâs, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Mülûki’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 297. 
1144  Fevzi İsa, Resâil ve Makâmât Endelüsiyye, s. 30. 
1145  Ebu Bekir Muhammed b. Süleyman el-Külaî el-Velbî el-İşbilî, İşbiliyye’de doğup büyüyen İbnü’l-

Kasire, edebî yetenekleri ile dönemin İşbiliyye emiri Mu‛tedid’in iltifatına nail olarak divanda 
görevlendirilmiştir. İffetli bir yapıya sahip olduğuna vurgu yapılan edip, bu süreç içerisinde emirin 
oğlu Mu‛temid ile yakın bir dostluk içerisinde olmuştur. Babasından sonra emirliğe yükselen 
Mu‛temid, İbnü’l-Kasire’yi vezirliğe getirmiştir. Bu görevi çerçevesinde emirlikler arasında birçok 
kez elçilik görevi üstlenmiştir. Alfonso’nun Tuleytula’yı zaptetmesi ve  emirlerden vergi istemesi 
üzerine yardım çağrısı ile Yusuf b. Tafşin’e elçi olarak gönderilmiştir. Bu çağrı üzerine 1086 yılında 
İbn Tafşin -bilindiği üzere- Endülüs’e geçmiş ve Zellâka’da Alfonso’yu mağlup etmişti. Sonraki 



277 
 

konuda risâleleri mevcuttur. 1146  

D. Dostluk (İhvaniyyat) Risâleleri  

Toplumsal risâleler olarak da isimlendirilir. Arkadaşların, dostların birbirlerine 

farklı konularda yazdıkları risâlelerdir.1147 Ediplerin üst düzey devlet yöneticilerine 

yazdıkları risâleler de bunlara dahildir. Toplum hayatı ile ilgili konulara da değinilir. Bir 

kısmı ise resmi divan risâleleri ile benzerlik gösteren ve yöneticilerin alt kademedeki 

kişilere yazdığı risâlelerdir. Divan risâlelerinin genel itibariyle bu risâlelerden daha uzun 

olduğu görülmektedir.1148 Bu risâleler, genel olarak muhatapla olan uzak mesafe ilişkisi 

sebebiyle kaleme alınmıştır. Risâlelerde, özlem, taziye, muhabbet, sitem, özür gibi birçok 

duygu ve konu işlenmiştir. Risâleleri, tebrik, taziye, medih, şefaat dileme, azarlama, 

kınama gibi farklı başlıklarda incelemek mümkündür. Sosyal ilişkilerin çeşitliliği ve ilişki 

seviyelerinin farklılığı risâlelerin de çeşitlenmesine yol açmıştır. Risâlelerde gerçek bir 

sevgi ve samimi bir dostluk üslubu hissedilebilir. Birçok risâlenin tekellüften ve 

yüzeysellikten uzak saygı ve dostluk unsurları ile dolu olduğu görülebilir.1149 Risâleler 

dönemin toplumunun duygularını ve düşünce dünyasını anlamada önemli ipuçları 

vermektedir.  

1. Medih Risâleleri 

Risâlelerde en fazla tercih edilen konulardan birisi medihtir.1150 Samimi 

duyguların, sevgi ve saygı ifadelerinin, fedakarlık ve vefa duygularının yoğun olduğu 

risâlelerdir. Edeb, kültür ve ilim meclislerinin paydaşları arasındaki risâlelerdir. 

Risâlelerde ayrılık ve ayrılığın beden ve ruh üzerinde oluşturduğu etkilere de yer verilir. 

Risâleler buluşma ve kavuşma aracıdır. Risâlelerdeki övgü sıfatları şiirde olduğu gibi 

 
süreçte Endülüs’teki emirliklere son vererek bölgeyi hâkimiyet altına aldı. Bu olaylar sonrasında 
İbnü’l-Kasire de görevini kaybetmiş ve devlet makamlarından uzaklaşmıştır. 1195 yılına gelindiğinde 
İbn Tafşin onu Merakeş’e davet ederek divan-ı inşanın başına geçmesini istemiştir. 1115 yılına kadar 
bu görevi yürüttüğü bilinmektedir. Yaptığı görevlerin sonucunda kaleme aldığı divan risâleleri 
özellikle önemlidir. İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 239-240.; Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 405-
406. 

1146  el-Haccî, et-Târîhu’l Endelüsî, s. 336-351. 
1147  Yusuf Ali b. İbrahim el-Arinî, el-Hayâtu’l-İlmiyye fi’l-Endelüs fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 309.; Mustafa 

Zebah, Fünûnu'n-Nesri'l-Edebî bi'l-Endelüs fî Zılli'l-Murâbıtîn, s. 192. 
1148  Muhammed Rıdvan ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, Dârü’l-Fikr, Dimaşk, 2000, s. 233. 
1149  el-Evsi, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 183.; Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî 

Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 114-115. 
1150  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 247. 



278 
 

cömertlik, doğruluk, fazilet, yücelik, ihlas gibi eski kültürden itibaren bilinen 

konulardır.1151 Övgü unsurlarına muhatabın fesahat ve belagat alanındaki üstün 

meziyetleri de eklenmiştir.1152 İbnü’l-Cedd, İbn Abdûn, İbn Hayyân, İbn Hakân, İbn 

Hafâce gibi birçok edibin bu tür risâleleri mevcuttur. İbn Ebi’l-Hisâl’in yazışmanın 

önemine vurgu yaptığı risâlesinin bir kısmı şöyledir:1153 

 م�اتبة الصديق عوضٌ من لقائھ إذا امتنع اللقاء واستدعاء لأنبائھ إذا انقطعت الأنباء وف��ا أ�س تلذ بھ النفس

“Dostla yazışmak onunla görüşmenin zor olduğu anlarda bir teselli vesilesidir. Onunla 

ilgili haberler kesildiği anlarda haber alma vasıtasıdır. Bu yazışmalarda nefsin hoşuna 

giden bir tatlılık vardır.” 

İbnü’l-Cedd’in üstün ahlâkî özelliklere vurgu yaptığı risâlesi ise şöyledir:1154 

والنحائز وشقيق نف��ي إن تبينت ا�خلائق والغرائز... يا سيدي الذي هو قسيم ذا�ي ان تحققت الذوات  

“Kişilikler ve karakterler ortaya çıktığında benim kişisel parçam olan, huy ve mizaç 

yönünden ise benim diğer yarım olan efendim!” 

Muhtevasında ayrılığın yerildiği ve özlem hissedilen risâleler de mevcuttur. 

Bunlar, karşılığında bir cevabın beklendiği veya önceden yazılmış bir risâleye cevap 

niteliğinde olan risâlelerdir.1155 Ediplerin arasındaki dostluğun sürekli olduğunu 

göstermesi açısından öneme sahiptirler. Bu risâleler ile birbirlerinin fikirlerinden istifade 

etmeye çalıştıkları da görülür.1156 Bunlardan birisi İbn Cübeyr (ö. 614/1218)’in 

arkadaşlarına yazdığı ve onlarla görüşmeyi arzuladığını ifade edip ayrılık günlerini 

zemmettiği risâlesidir:1157 

 
1151  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 29. 
1152  İbn Bessâm “Fusûlun Kısarun fî Medhi’l-İhâi” isimli bir başlık açarak dostlar ve arkadaşlar arasındaki 

övgü ifadelerini madde madde sıralamıştır. Bkz. İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 503-505. 
1153  İbn Bessâm, ez-Zehîra, III, 153. 
1154  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 704. 
1155  Ayrıca yalnızca şiir ile yazışma geleneği de mevcuttur. Bu geleneğin daha çok aristokrat düzeyde 

olduğunu ifade etmek gerekir. Bkz. Mustafa Muhammed Ahmed Ali Suyufi, Melâmihü't-Tecdîd fi'n-
Nesri'l-Endelüsî hilâle'l-Karni'l-Hâmis, s. 217. 

1156  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 33. 
1157  Ebu Abdullah b. Asker – Ebu Bekir b. Hamsin, A‛lamu Malâka, (thk. Abdullah el-Murâbıt et-Tarği), 

Dârü Sâdır, Beyrut, s. 138.  



279 
 

بْتَدِعَ، ولشدة ما لعبت بنا من حال إ�� حال،   
َ
ن�ىئ غ�َ� هذه المنازعِ وت

َ
نْصَدِعَ، وللأيام أن ت

َ
وَى أنْ ت آنَ لِعَصَا النَّ

الله المشت�ى من صروفها وهو المسؤول عن   و�ان يكف��ا أن ن��ت نظم ذلك الشمل الذي كنت واسطة عقده  إ��

نصفھ.  إزاحة منكرها ومعروفها.
ُ
 وأما شو�� إ�� لقائك فلا أصفھ، ولو خلت ما ع�ىى أن أقول لا أ

“Ayrılık sopasının kırılma anı geldi çattı. Bizi bir sıkıntıdan diğerine atan bu tarz 

günlerin bitiş ve yenilerinin başlama vakti de geldi. Tam ortasında olduğumuz bu 

birliğimizin düzenini bozması yeter artık. Bu günlerin verdiği sıkıntılardan Allah’a 

şikayet ediyorum. Çünkü iyi veya kötü şeyleri yok etmekten o sorumludur. Seninle 

buluşmaya olan özlemimi tanımlayamıyorum. Eğer ne diyeceğimi bilebilseydim bu 

konuda insaflı davranmazdım.” 

Ebu Amr el-Hevzenî ve Ebu Bekr b. Sıkleb arasındaki risâleler de dönemin güzel 

örneklerindendir.1158 el-Hevzenî, arkadaşının şehri olan İşbiliyye ve oranın halkını 

hicvederken arkadaşını över. Makamat üslubuna benzer bir üsluba sahiptir. Risâle 

boyunca diyalog üslubunu kullanarak kendi ile İşbiliyye halkı arasında bir konuşma 

gerçekleştirir. Şehir hiciv örneklerinden biridir. el-Hevzenî, risâlesinde hikaye anlatım 

tarzından da faydalanır. Cinas, tıbak ve seci gibi bedi‛ sanatlarını da bolca kullanır. 

İşbiliyye halkının ağzından arkadaşını över.1159 Sıkleb’in cevabı ise İşbiliyye ve halkını 

savunması ve övgüsü ile doludur.1160 

2. Tebrik Risâleleri 

Emir, vezir gibi yöneticilere veya halktan birine edipler tarafından yazılan ve 

muhatabın durumu ile ilgili sevinç ve mutluluğun paylaşıldığı risâlelerdir. Bu risalelerden  

birisinde katip İbn Saîd, Muvahhid halifesi el-Mansûr’u kutlamaktadır:1161 

والله أعلم حيث يجعل  ،ية، الطاهرة القدسية، مدَّ الله ع�� الإسلام ظلالها ا�حضرة العلية السام

ذلك اليوم السعيد وليلتھ، لقد سفر عن وجھ من البشرى، أضاءت صباح  فللھرسالاتھ وإ�� من يث�� بآياتھ 

ا وغرً�ا غرتھ، ولقد اجتمعت آراء السداد ح�ى أتت الإسلام بالمراد فأخذ القوس بار��ا، وحل بالدار 
ً
الآفاق شرق

 
1158  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 116. 
1159  Fevzi İsa, Resâil Endelüsiyye, Münşeetü’l-Maârif, İskenderiye, 1989, s. 244-250. 
1160  Fevzi İsa, Resâil Endelüsiyye, s. 251. 
1161  Hamade, el-Vesâiku’s-Siyâsiyye ve’l-İdâriyye, s. 405. 



280 
 

مقل، وهل بان��ا، هنيئًا زادك الرحمن لطفًا وخ�ً�ا ولا برحت المسرات �س�� إليك س�ً�ا، وهل يص�ح النور إلا لل

مر�ة، والآراء ال��ين، وأفاض العدل ع�� العدوت�ن، خليفة لھ النفس العُ يليق با�حسن إلا ا�جلل، فالأن مهد الله 

مر�ة، والفراسة الأياسية، ولعمري لقد صار الصباح �� إشراق ال��ار، ولم يخف عنا ما زاد الدنيا من الب�جة العَ 

 والمسار وشملت الناس هذه البشائر. 

“Yüce ve ulu hazretleri, mukaddes temiz olan, onun gölgesi ile Allah’ın İslâm’a 

yardım ettiği kişi. Allah, nereye risâletini vereceğini ve ayetleri ile kime işaret edeceğini 

en iyi bilendir. Bu mutlu sabah ve gece Allah’ındır. Onun yüzünden müjdeler doğuyor. 

Onun parlaklığı doğuyu ve batıyı aydınlatıyor. Bütün sıkıntılar bir araya toplanmıştı ki 

İslâm bir hedef ile geldi ve yayı sahibine verdi ve eve ustasını yerleştirdi. Tebrikler… 

Mutluluklar sana hep yürümeye devam ettiği sürece Allah sana lütfunu ve hayırlarını 

artırsın. Işık, onun gözlerine ve güzellik onun yiğitliğine yakışır. Şimdi, Allah iki karayı 

(Endülüs, Mağrib) düzeltti, iki tarafa da adalet doldurdu. Halife, Ömer kişilikli, Amr 

görüşlü, Ayasî bir kavrayışa sahip. Sabah, günün en parlak yerinde doğdu. Dünyada 

çoğalttığını mutluluk ve neşe bizi de saracak. Bu müjdeler ve sevinçler bütün insanlığı 

kapladı.” 

Tebrik sebeplerinden birisi bir makama gelme ve atanma durumlarıdır. İbn Hafâce 

bu konuda bir risâlesi bulunmaktadır. Hayat üzerine felsefi yorumlar yaptığı dikkat çeker. 

Hayatın tedrici bir süreç üzerine kurulduğunu ifade eder. Sonra muhatabını tebrik ederek 

abartılı övgü cümlelerine yer verir. Risâlenin bir kısmı şu şekildedir:1162  

.... وإن القضاء ليضيق عن نصل فضلك بدءُ �ونِ الثمرِ زهرٌ، وإنما تن�ي الأشياءُ ع�� تدر�جٍ وترتيبٍ 

دت بجيك عراها.  
ُ

هُ... ولي�ئ الوزارة أن ش رِكَ مدُّ
ْ
رَقُ �� بحرِ فخ

ْ
 غمدُهُ ويَغ

“Meyvenin ilk hali çiçektir. Her şey bir düzen ve bir süreç içerisinde gelişir ve 

büyür. Kadılığın kını, senin üstünlüğünün kılıcına dar gelir. Senin fazilet denizin 

içerisinde batar ve kaybolur. Senin boynuna bağlanmış olan vezirlik kutlu olsun…” 

Tebrik risâlelerinden birisini de İbn Muğâvir, Belensiye’nin seçkin kişilerinden 

birine yazmıştır. Risâlenin önemli yönü, eski Arap zihnindeki kız algısının yok edilme 

 
1162  İbn Bessâm, ez-Zehîra, III, 555-556. 



281 
 

çabasıdır. Kur’ân’dan iktibasların ve istiarelerin yoğun olduğu risâlede kız çocuğunun 

baba üzerindeki olumlu etkilerinin altı çizilir. Hz. Peygamber’in hadislerinden de 

yararlanarak düşüncelerine destek bulmaya çalışır. Çocuğa dualar da eden yazar, 

emzirecek kadında olması gereken özellikleri sayarak risâlesini sonlandırır:1163  

وا البناتَ فإ�ي  حبُّ
َ
ا والصلاة ع�� محمدٍ أنھ قال: أ

ً
ا�حمد � الذي ��ب لمن �شاءُ ذ�ورًا و��بُ لمن �شاءُ إناث

 .. وقأحبُّ البناتَ، وكيف لا تح��ن �لُّ نفسٍ كر�مةٍ.
ٌ
د جاء الهدهدُ من سبإٍ بنبإٍ فقال �جعتْ بدوحتكم حمامة

رَّ عينكم ��ا... فاخ�ْ� 
َ
... فاهْنَؤُا بنعمةٍ واردةٍ وشمسٍ تمحُو النجومَ العواتمَ. وأق

ٌ
تْ �� كأسكم مدامة وصُبَّ

 الأديمِ تحمل �� صدرها مَزَادَت�ن واجعلْ غذاءها �حم الضأنِ.
َ
 لإرضاعها  شابة صافية

“Dilediğine erkek dilediğine kız ihsan eden Allah’a hamd olsun. “Kız çocuklarını 

sevin, zira ben onları seviyorum” diye buyuran Hz. Peygamber’e salat olsun. Hem yüce 

ruhlu insanlar onları nasıl sevmesin ki?... Hüdhüd kuşu Sebe’den bir haber getirdi (Sizin 

bir haberinizi aldım) ve dedi ki: Ağacınızda bir kuş ötmeye başlamış, kadehinize şarap 

doldurulmuş… Bahşedilmiş olan bu nimet ve yıldızları sönükleştiren güneşiniz kutlu 

olsun… Onu emzirmek için açık tenli ve göğüslerinde torbalar olan bir genç bul…” 

3. Teselli Risâleleri 

Edip veya katiplerin kendi arkadaşlarına ya da devlet adamlarına bir yakınını 

kaybetmesi dolayısıyla yazdıkları risâlelerdir. İlişkilerdeki etkisi bakımından tebrik 

risâlelerine benzemektedir. Ancak bu risâleler hüzün ve acı içeriğine sahiptir. Bu 

risâlelerde karşılaşılan sıkıntı ve bu sıkıntının kişiye olan etkisi tasvir edilir. Daha sonra 

muhataba sabır ve metanet tavsiye edilir. Kaybedilen kişinin özellikleri anlatılır ve ona 

övgüler sıralanır. Dünya hayatı üzerine yorumlara da yer verilir. En son taziye ve dua 

bölümü ile bitirilir.1164  

Bu risâlelerin belki de en ilginç olanı1165 İbn Abdilberr’in arkadaşlarının birine 

annesinin ölümü dolayısıyla yazdığı risâledir. Risâlesinde kadınlara en layık olan şeyin 

 
1163  Muhammed b. Şerife, İbn Muğâvir, s. 213-214. 
1164  Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 294.; Ali b. 

Muhammed, en-Nesrü’l-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hâmis, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 1990, I, 369-374. 
1165  Ali b. Muhammed, en-Nesrü’l-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hâmis, I, 373. 



282 
 

ölüm olduğunu ifade ederek kabrin onların için en güzel yer olduğunu iddia eder. Risâle 

şöyledir:1166 

ت من�ل��ن، لم ُ�غلق عل��ن كأبواب ال��ابِ، ولم ُ�سدل دو��ن 
َّ
والنساء كيف �انت مرات��ن وا�حُرَم وإن جَل

ح الديانة ودَّ كستور القبور، ورُبَّ أم مبتورة وأختٍ كب��ة قد نزعت من�عا من الصيانة وذهبت مذهبا من مبا

فَنٌ وواراها جنن فتقدمهن أصون لهن وأو�� ��ن.
َ
وَاها ك

َ
 اب��ا وأخوها قبل ذلك لو ط

“Kadınlar seviyeleri ve dereceleri ne kadar yüksek olabilir ki? Onların üzerine 

toprak atılıp kabirlere sokulmadıkça! Korunmaya ve doğru bir dinî yaşantıya devam eden 

nice anne ve büyük kız kardeş vardır ki bu hayatının sıkıntıya girmemesi adına oğlundan 

ve kardeşinden önce kefen giymeyi ve kabre girmeyi ister. Zira onlardan önce ölmek 

kendileri için daha korunaklı ve daha uygun bir durumdur.” 

İbnu Ebi’l-Hisâl’in filozof İbn Rüşd’ün dedesine, oğlunun ölümü üzerine 

gönderdiği risâle de bunlardan birisidir. Katip, dualar ile başladığı risâlesinde yoğun bir 

şekilde seci kullanımına ihtimam göstermektedir. Kurtuba’nın önemli fakihlerinden olan 

Ebu’l-Velid b. Rüşd’e övgüler sıralamayı ihmal etmediği risâlesinde çocuğun cennete 

gittiğine vurgu yapar ve birçok hadisten yararlanır:1167 

تْ، ولبنةٍ من بنائھ  دَّ
ُ
أطال الله بقاء الفقيھ الأجل، الإمام علم الإسلام، و�لغ�ي مصابھ بفلذة من كبده ق

�س بھ سُدتْ، فكيف 
ُ
تْ، وأن أبواب الأ نُ�لمھ؟ وماذا يقول للعالم من �علمھ؟ أجل، نقول �عض ما قال، هُدَّ

وننيلھ مما أنال، فهنيئا لفرطھ الصا�ح ما اختاره الله لھ من كرامة جواره واختصھ بھ من ايثاره موعده ا�جنة 

ة...  ى هو لھ فداءٌ وجُنَّ  ومفد�

“Allah değerli fakih, İslâm’ın nişanesi ve imamın ömrünü artırsın, ölümün gelerek 

onun ciğerinden bir parçasını kopardığını, evinin duvarlarındaki tuğlaları yıktığını ve 

artık mutluluk kapılarının ona kapandığını işittim. Onunla ne konuşabilirim, ona ne 

söyleyebilirim ki? Kişi kendine bir şeyler öğreten alime ne diyebilir? Evet ancak onun 

söylediklerini söyleyebilir ve onun verdiklerini ona verebiliriz… Mutlu ol ki Allah, bu 

 
1166  İbn Bessâm, ez-Zehîra, III, 218-219. 
1167  ed-Dâye, Resâilu İbni Ebi’l-Hisâl, s. 93-97. 



283 
 

küçücük temiz yavruyu kendi yüce çevresine almak için seçti ve ona sevgisini verdi. Onun 

varış yeri cennettir. Bu feda ettiğin kişi senin için bir kalkan ve şefaatçidir.”  

Ebu Ömer el-Baccî de İbn Ebi Amir’e oğlunun ölümü dolayısıyla bir taziye ve 

teselli risâlesi göndermiştir. Risâlesinde bu ölümün ne kadar büyük bir musibet olduğunu 

ve onun acısını paylaştığını ifade eder. Daha sonra ise onu teselli etmeye çalışarak 

Allah’ın takdirine teslim olmasını öğütler. Risâlenin bir kısmı şu şekildedir:1168 

بأي لسانٍ أخاطبك مذكرا؟ أذهلت�ي فجأة ا�خطب وقد رما�ي ساعد الزمان ح�ن رماك... أي رُزء ماأفظعھ 

عَك ��ا ماشاء �� القلوب وأي خطب ماأشنعھ �� ا�خطوب وأي مصاب ماأحقھ بالأ�� ى. أ�عم الله عليك بنع�ى مَتَّ

 فأحرِ بحزنك أن �عود سرورا و�صعدك أن ي�ون بثواب الله مجبورًا.  

“Hangi kelimelerle sana öğüt vermek için sesleneyim! Bu musibetin aniliği beni 

de hayrete düşürdü. Zaman sillesini sana vurduğunda bana da vurmuş oldu. Hangi 

musibet kalbe bu kadar dehşet verebilir? Hangi sıkıntı daha acı olabilir? Ve hangi felaket 

daha fazla üzüntüyü hak edebilir?  

Allah sana mutlu olabileceğin nimetler ihsan etsin. Hüznünü mutluluğa 

çevirmesini diliyorum. Bu sıkıntılarının yerine Allah sevaplarını nasip etsin.” 

Taziye risâlelerinin bir kısmı ise edip ve katipler tarafından emir ve yöneticilere 

yazılmıştır. Bu risâlelerde medih unsurlarının da öne çıktığı görülmektedir. Ancak bu 

risâlelerde gerçek duygu yoğunluğundan ziyade yapmacıklık ve zorlama hissedilir.1169 

Bu risâleler dinî bir yapıya sahiptir. Kaza ve kadere vurgu yapılarak Allah’ın, iyi kullara 

güzel bir son hazırladığı  hatırlatılır.1170 

4. Yardım İsteme Risâleleri 

Edip ve katiplerin arkadaşları veya halktan biri ile ilgili tayin, serbest bırakma gibi 

konular için devlet ricaline yazdıkları risâlelerdir. Dönemin referans mektupları 

sayılabilir. Bu risâleler, muhataba selam, övgü ve iyi sıfatlarının zikredilmesi ile başlar. 

Daha sonra talep dile getirilir. Muhataba dua ile bitirilir. Ebu’l-Mutarrif’in bu konuda 

kırk risâlesi bulunmaktadır. Bu risâlelerde yöneticilerden belirli kişilere yardım 

 
1168  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 188-189. 
1169  Ali b. Muhammed, en-Nesrü’l-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hâmis, I, 377. 
1170  Örnek olarak Ebu’l-Mutarrif’in risâlesi verilebilir. Bkz. Muhammed b. Şerife, Ebu’l-Mutarrif, s. 206. 



284 
 

etmelerini istemektedir. Bu içeriğe sahip bu kadar fazla risâle kaleme almış olması onun 

kişiliği hakkında da ipuçları vermektedir.1171  

Bu risalelerinden bazıları ise kişilerin kendileri için af talebinde bulundukları 

risâlelerdir. Katip, muhataptan af ve bulunduğu durumdan kurtulma için yardım 

istemektedir.1172 Bu konuda dönemin belki de en öne çıkan risâlesi Ebu Ca‛fer b. 

Atiyye’nin risâlesidir.1173 Murâbıtlar döneminde emir katibi olan İbn Atiyye, 

Muvahhidler döneminin de ilk katiplerinden biridir. Ancak halife Abdülmü’min’le arası 

açılan katip ölüme mahkum edilmiştir. Ölmeden önce halifeye bir mektup yazmıştır. Şiir 

ve nesri mezcettiği risâlesinde affedilmesini gerektiren gerekçeleri açıklar. Hz. Adem’den 

Hz. Yunus’a kadar birçok peygamber kıssasından örnek vererek affedilmeyi talep eder. 

Ancak bu risâle halifeye ulaşmaz ve katip öldürülür.1174 Risâlesinin başlangıç kısmı şu 

şekildedir:1175 

تا� لو أحاطتْ �ي �لُّ خطيئة ولم تنفكَّ نف�ىي عن ا�خ��ات بطيئة ح�ى �حرت من بالوجود وأنِفتُ لآدم من 

 ال�جود... 

“Allah’a yemin olsun ki bütün hatalar beni kuşatmış olsa da nefsim doğruları 

yapmaktan bir adım dahi ayrılmaz.  Hatta öldürülecek ve Hz. Adem’e secde etmeyerek 

isyan edecek olsam dahi.” 

Ebu Bekir Abdulaziz b. Kabutrane’nin vezir İbn Serrâc’tan yardım isteğinde 

bulunduğu risâlesi bulunmaktadır. Risâlede kendi durumunu anlatırken mübalağa yaptığı 

görülen katip, dinî kavramları da kullanarak muhatabından isteklerde bulunmaktadır. 

İfadelerinden yazarın zor durumda olduğu anlaşılmaktadır.1176 

ة �عوق، لطرت بجناح وامتطيت أعناق الر�اح، ولأتخذت المجر  -أدام الله عزك-لو لا أن عوائق الزمان 

ألواحًا، وحملت من �ل زوج�ن سبيلا، ولقُدْتُ البدر المن��، وإلا اتخذت السمكة سفينة، وأقمت لها النعائم 

 
1171  Muhammed b. Şerife, Ebu’l-Mutarrif, s. 192. 
1172  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 36. 
1173  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 239-240. 
1174  Halifenin bu ölümden dolayı pişman olduğu ve ağladığı ifade edilir. Bkz. İbn İzârî, el-Beyânu’l-

Muġrib, III, 148. 
1175  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muġrib, III, 150. 
1176  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 754. 



285 
 

 �� واديك وأعرض ��خة مذاه�ي �� ناديك، فأر�سم �� ا�جملة، وأص�� إ�� تلك القبلة، وأسعد 
َّ
اثن�ن، ح�ى أحُط

رة، وأق��ي من لقائھ ا�حجَّ والعمرة، 
ُ
 وأطوف بذلك المقام.بتلك الغ

لتھ من عقوق زما�ي ما ليس بنُكر،   �ي  ومؤديھ حمَّ
َ
 -دام عزك-ومن ع��ات أيامي ما لم يكن ببكر، وعوَّ دت

 الأخذ بيدي عند العثار، وال��وض �ي ع�� رغم أنف الليل وال��ار...

“Eğer beni alıkoyan zamanın bu engelleri olmasaydı, kanatlanıp uçardım, 

rüzgarın boynuna binerdim, galaksiden (sana) bir yol bulur dolunayı fener edinirdim. Bu 

olmazsa, balıkları gemi olarak kullanır deve kuşlarını o gemilere gösterge yapar ve 

arzularımın her türünden iki cins yüklerdim ona. Ta ki senin vadine ineyim ve orada geliş 

sebeplerimi sana izah edeyim ve cümleler ile ortaya saçayım. O kıbleye doğru namaz 

kılıp o parlaklık ile mutlu olayım. Onunla buluşarak hac ve umremi yerine getirerek o 

makamda tavaf edeyim. 

Onun içeriğine zamanımın sıkıntılarından yeni olmayanlar yüklendi. Sen ise -

izzetin daim olsun- zorluk zamanında elimden tutup gece ve gündüz demeden beni ayağa 

kaldırmana alıştırdın.” 

Hiciv de bu risâlelerde konu edinilmiştir. Kişinin konuşma, hareket ve 

azalarındaki bedensel kusurların yanında cimrilik, korkaklık, gevşeklik, ihanet, vefasızlık 

gibi manevi eksiklikleri bu risâlelerde hicvedilmiştir. Zeka, akıl, ilim ve kültür açısından 

kişide bulunan noksanlıklar da risâlelerde yer almıştır. Bazı risâlelerde bir kişinin 

ötesinde bir topluluk ve bir grubun hicvedildiği görülmektedir.1177 

Hiciv risâlelerine benzeyen ancak muhataba saldırı üslubunun olmadığı sitem ve 

kınama risâleleri de edipler tarafından tercih edilmiştir. Genellikle kısa olduğu farkedilen 

bu risâleler,1178 arkadaşlar arasındaki ilişkilerin bir muhasebesi niteliğindedir. A‛ma et-

Tutaylî’nin yanlış düşünceleri dolayısıyla arkadaşını kınadığı risâlesinin başlangıç kısmı 

şöyledir:1179 

ها وزففتُ إليھ بنتَ الفؤاد فأضرَّ ��ا وأضرها...  يا سيدي الذي عاطيتُھ كأسَ الودادِ فأمرَّ

 
1177  Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 303-305. 
1178  Ahmed Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 38. 
1179  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 729. 



286 
 

“Sunduğum dostluk kadehinin tadını bozan ve muhabbetimi zarar ziyana uğratan 

Efendi!...” 

E. Tasvir Risâleleri 

Şiirde olduğu gibi nesirde de temel konulardan birisi tasvirdir. Birçok türdeki 

risâlelerin de ayrılmaz bir parçasıdır. Endülüs’ün cezbedici doğası ve yoğun kültür ortamı 

tasvir edebiyatına önemli olanaklar sunmuştur. Bunun yanında edip ve katiplerin 

yaptıkları seyahatler de tasvir edebiyatını destekleyen faktörlerdendir. Dönemin edipleri 

insan, hayvan, seyahatler, yapılar gibi birçok konuyu risâlelerinde işlemişlerdir. Tabiat 

unsurları da edipler tarafından ihmal edilmemiş ve tasvir edilmiştir. Tabiat ile insanın 

risâlelerde beraber işlendiği dikkat çekmektedir. Risâlelerde savaşların sonuçları ve nasıl 

geliştiğini anlatan metinler de mevcuttur.  

Bu tür risalelerin bazılarında yolculuk tasviri yapılır. Aynı zamanda kısa 

seyahatname olarak da isimlendirilebilecek risâlelerdir. Tavâif döneminde yayılma 

imkanı bulan bu tür risâleler, sonraki dönemlerde de gelişmeye devam etti. Türün önemli 

örneklerinden birisi İbn Muğâvir’in “Zikru’l-Merâhil” ismini verdiği risâlesidir.1180 

Yusuf b. Abdülmü’min’e bir ziyarette bulunmak için Mürsiye’de İşbiliyye’ye gelen İbn 

Muğâvir, burada uzunca bir süre ikamet etmek zorunda kalmıştır. Geri dönmek için 

halifeden izin alır ve yolculuğuna başlar. Risâlesinde yolculuğa başladığı İşbiliyye’den 

özlem duyduğu vatanı Şatıbe’ye doğru yolculuğunu anlatır. Yol boyunca geçtiği yirmi 

aşamayı detaylıca anlatır. İstikameti üzerindeki her şehri tasvir eder. Osuna, Loja, Elche, 

Mürsiye tasvir ettiği bazı şehirlerdir. Yol güzergahı, yolculuk sırasında önünü kesen 

hırsızlar, yöneticiler ve halkın tutumu hakkında değerli sosyal ve tarihî bilgiler veren 

yazar, bazı şehirlerin yaşadığı yıkımdan da söz eder.1181 Mesela Librale şehrinden 

geçerken oranın uğradığı tahribata dikkat çeker ve orada acı bir mola verdiğini ifade 

eder:1182 

تثلما كفم الأدرد، فمن راكعٍ وآخر قد �جد، وثالث قد أراد أن ينقضّ ثم امتسك دون دعامة...فجدرا��ا   

 
1180  Bu tür Tavâif döneminde yayılmaya başlamıştır. Konu ile ilgili dönemin en ünlü eseri Muhammed b. 

Müslim’in “Tayyu’l-Merâhil” isimli risâlesidir. Bu risâlenin İbn Muğâvir’e ilham verdiği ifade edilir. 
Bkz. Muhammed b. Şerife, İbn Muğâvir, s. 89-90. 

1181  Muhammed b. Şerife, İbn Muğâvir, s. 90-91. 
1182  Muhammed b. Şerife, İbn Muğâvir, s. 177. 



287 
 

“Duvarları dişsiz bir ağız gibi kırık döküktü. Kimisi rükuda kimisi secdede, bir diğeri 

ise yıkılmak üzere iken bir direğe tutunmuş…”  

Tasvir risâlelerinin bir kısmı ise tabiat unsurları ile ilgilidir. Bunlardan en öne 

çıkanı yağmurdur. Yağmur, eski Arap zihninde hayat ile eş değer tutulur. Nitekim 

yağmura dair isimlendirmelerde dahi onun hayat verici yönü ön plandadır. Yağmurun 

kesilmesi ve yağmaması ise hayatın zıddı olan ölümdür. Dolayısıyla Câhiliye’den itibaren 

yağmurun edebiyat üzerindeki etkisi çok açık şekilde görülmektedir.1183  

Arap edebiyatındaki yağmur düşüncesi Endülüs edebî ürünlerinde de yansımasını 

bulmuştur. Eski atalarının zihin dünyasının bir uzantısı olan bu durum Murâbıtlar dönemi 

risâlelerine kuraklık ve sonrasında gelen yağmur olarak nüfuz etmiştir. Bu risâlelerde 

yağmur öncesi yeryüzünün durumu anlatıldıktan sonra yağmurun yağışı ile beraber 

meydana getirdiği değişiklikler tasvir edilmiştir.1184  

Dönemin ediplerinden Ebu Ömer el-Baccî’nin bu konudaki risâlesi meşhurdur. 

Kuraklık ve yağmur sonrasını tasvir eden risâle Allah’a teslimiyeti öne çıkarır. Ebu’l-

Kâsım el-Cedd ve Ebu Mervan b. Ebi’l-Hisâl’in de benzer tarzda risâleleri mevcuttur. Bu 

risâlelerde kadere derin bir teslimiyet görülür. Kuraklık ile manevi çöküş arasında irtibat 

kurulur.1185 el-Cedd, risâlesine yağmurun yağmamasının tabiatta oluşturduğu hüznü 

tasvir eder ve bu durumun hikmetlerinden söz eder. Daha sonra ise yağmurun Allah 

tarafından gönderilmesine ve meydana getirdiği değişikliklerin üzerinde durur. Risâlenin 

bir kısmı şöyledir:1186 

مَت عقود ال�حاب نظم ال�أرسل اللهُ ب�نَ يدي رحمتھِ ر�حًا 
َ
ة ا�جناح سريعة الإلقاح فنَظ

َ
خاب. بَليل

ا��ا. وخيل للعيون أن زواه
َّ
ا بب�ا��ا واه��ت رفاتُ البناتِ طرً�ا لتغر�د مُ�

ً
ر النجوم قد فاستغر�ت الر�اضُ �ح�

 طلعت من مواقع التخوم.

 
1183  Ali b. Muhammed, en-Nesrü’l-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hâmis, I, 402-403. 
1184  Bu konuda ez-Zehîra’da “Kuraklık sonrası yağmur tasviri” şeklinde bir bölüm bulunmaktadır. Bkz. 

İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 289.; Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis 
el-Hicrî, s. 250. 

1185  Ali el-Garib Muhammed eş-Şenavî, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 229-231.; Fayiz 
Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 251. 

1186  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 290. 



288 
 

“Allah’u teala rahmetinden hayat veren ve tabiatı aşılayan bir rüzgar gönderdi. 

Bulutlar bir gerdanlık misali dizildiler. Bahçeler sevinçten ağlayarak şaşırdılar bu 

duruma. Ceset halindeki bitkiler hüthüt gibi şarkılar mırıldanarak mutlu şekilde 

kendilerine geldiler. (Tabiat öyle bir hal aldı ki) Gözler zanneder ki parlak yıldızlar 

oralarda parlıyor.” 

Muvahhidler dönemi risâlelerinde ise kuraklık ve yağmur arasındaki bu ilişkiden 

ziyade hayata dair etkisi üzerinde durulmuştur.  

Bahar mevsiminin risâlelerde edipler tarafından özel bir ihtimam noktası olduğu 

söylenebilir. Bahar, her daim tabiata sağladığı güzellikler dolayısıyla insan zihninde 

mutluluk ve sevinç kaynağı kabul edilmiştir. Endülüslüler için de bu söz konusudur. 

Dönemin ediplerinden İsmail b. Muhammed el-Habib “el-Bedi‛ fî Vasfi’r-Rebi” adlı bir 

eser kaleme almıştır.1187 Edipler baharın getirdiği sevinçleri tasvir etmekle kalmamışlar, 

risâlelerinde oluşan eğlence ortamına davetlere de yer vermişlerdir. Ayrıca baharın 

oluşturduğu renkli ortamı güzel ahlak öğeleri ile bir arada kullanmaya ve benzetmelerde 

bulunmaya gayret etmişlerdir. İbn Hâkân’ın bu bağlamdaki risâlesinin bir kısmı 

şöyledir:1188 

رد وأبدى من برقھ لسان نار، وأظهر من قوس قزحِھ  يوم قد �شر  غيمھ رداء ند وسكب من قطره ماء وَ 

نار والروض قد �عث ر�اه و�ث الشكر لسقياه. ليل
َّ
ت بن�جس وجُل سرور  منامها وامتطى قد ث�ى الة حنايا آس حفَّ

 ، وس�� بياض الأما�ي سوادها وغازل �سيم الروض زوارها وعوادها...ا�حبور 

“Öyle bir gün ki bulutlar ıslak elbiselerini yaymış damlalarından gül suları 

döküyor, şimşeklerinden ateşin dilini gösteriyor, gökkuşağı ile mersin ağacı gibi bir yay 

çiziyor, etrafı nar çiçekleri ve nergisler ile donatıyor. Bahçe ise güzel kokularını ortalığa 

saçıyor, onu sulayanlara teşekkürlerini sunuyor. Gece rüyaların mutluluğunu katlıyor ve 

neşe bineğine biniyor. Arzuların beyazlığı siyahla kaplanıyor, bahçenin rüzgarı gelip 

gidenlerine kur yapıyor.” 

 
1187  Benzer şekilde Yusuf b. Harun er-Remadî’nin “Kitâbu’t-Tayr”, Abdullah b. Müslime’nin “Kitâbu’l-

İrtiyâh bi Vasfi’r-Râh” gibi tabiat eksenli eserleri bulunmaktadır. Aynı konuları işleyen birçok 
risâleden de söz edilmektedir. Bkz. Muhammed Rıdvan ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî fi’l-
Endelüs, s. 18. 

1188  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 58. 



289 
 

Ediplerin meyvelere dair tasvirleri de bulunmaktadır. Elma, turunç gibi meyveler 

risâlelerde tasvir edilmiştir. Elma tasvirine dair İbn Hafâce’nin bir risâlesi bulunmaktadır. 

Kendisine elma gönderen arkadaşına yazdığı risâlede özellikle elmanın renginin üzerinde 

duran İbn Hafâce, iki arkadaş arasındaki en güzel elçinin elma olduğunu ifade eder. 

Risâlenin bir kısmı şöyledir:1189 

 مثل حمراء عاطرة كأ��ا دمعة صب... لم أر مثلها ذهبا ينفع...

 “Kokulu kırmızılığı ile o sanki aşığın gözyaşıdır. Onun gibi (elçi olarak) gidip 

fayda vereni görmedim.” 

 Tabiat tasviri risâleleri ile ilgili dikkat çeken nokta bu risâlelerin müstakil bir konu 

olarak çok az tercih edildiği hususudur. Hatırlanacağı üzere tabiat tasviri şiirlerinde de 

benzer bir durum söz konusudur. Bu risâleler genel anlamda içki ve eğlence meclisleri ile 

iç içedir.1190 

Şavaşın özellikleri, tehlikeleri, sonuçları gibi konular da risâlelerde yer alır. 

Savaşın terkedilip kanın durdurulması telkin edilir. Dinî muhtevanın hissedildiği 

risâlelerde asıl galip olanın Allah olduğu vurgusu yapılır. Bu risâleler dönemin savaşları 

hakkında bilgi vermeleri açısından önemlidir. Savaşta kullanılan at, mızrak, eğer, dizgin 

gibi araç gereçler de tasvir edilmiştir.1191  

Savaş tasvirleri ile ilgili en önemli örneklerden birisi İbnü’l-Kasîre’ye aittir. 

Murâbıtlar’ın hükümdarı Yusuf b. Tafşin ile Alfonso’nun karşı karşıya geldiği 1086 

yılındaki Zellâka savaşı ile ilgili bu risâlesi tarihî bir kayıt olması açısından önemlidir. 

Risâlesini Mu‛temid’in dilinden yazan edip, emirliklerin acziyetini ve Alfonso 

karşısındaki mağlubiyetlerine vurgu yapar. Risâlenin devamında zaferin büyüklüğüne 

dair ipuçları vardır. Risâlenin bir kısmı şu şekildedir:1192 

ئِنا واستعلائھ وتقام -قبل-قد عُلم ما كنا 
ُ
ط

ْ
أ
َ
فو�ش قصمھ الله من تط

ْ
نا وانتخائھ وأنا ئمع عدو الله أذ

ى الله �عا�� من استصراخ أم�� المسلم�ن  لم أجد لدائھ دواءً  ولا لبلائھ انقضاءً، ولا لمدة الانتحان فناءً إ�� أن سَ�َّ

 
1189  İbn Bessâm, ez-Zehîra, III, 545. 
1190  Ali b. Muhammed, en-Nesrü’l-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hâmis, I, 410. 
1191  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 243-245. 
1192  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 242-244. 



290 
 

دُمًا يخلق و�فوناصر الدين أ�ي �عقوب يوسف بن تافش�ن
ُ
بذلك، قد  -لعنھ الله-ري، وسمع العدوُّ ، وسار ق

ا  تحصنوا با�حديد من قرو��م إ�� أقدامهم واتخذوا من السلاح ما يز�د �� جرأ��م وإقدامهم... تجاول مَلِي�

وا الأدبار، واتبع��م خيل المسلم�ن تقتلهم 
َّ
الفر�قان، ثم صدق أم�� المؤمن�ن ا�حملة، فلم يلبث أعداء الله أن ول

 نجد...�� �ل غور و 

“Bilindiği üzere önceleri Allah’ın düşmanı Alfonso -Allah onu kahretsin- 

karşısında biz ezilmiştik ve küçük düşmüştük. O ise bizi istila etmişti ve bizim karşımızda 

güçlü konumdaydı. Bu sıkıntıya bir çare, bu felakete bir çözüm ve bu imtihan süresine 

güzel bir son  bulamadım. Ta ki Allah, Müminlerin Emiri ve dinin yardımcısı Ebu Yakub 

Yusuf b. Tafşin’in yardımını takdir edene kadar. O, hemen kararını verdi ve harekete 

geçti. Düşman -Allah onlara lanet etsin- bu durumdan haberdar oldu. Bunun üzerine 

tepeden tırnağa demir ile donandılar. Cesaret ve atılganlıklarından daha fazla silah 

edindiler. Uzun bir süre iki ordu savaşmaya devam etti. Sonra Müminlerin Emiri güçlü 

bir saldırıya geçti. Bunun üzerine çok geçmeden Allah’ın düşmanları arkalarını dönüp 

kaçmaya başladılar. Onları takip eden Müslüman atlılar onları alçak yüksek her yerde 

öldürdüler…” 

Risâlelerde bazı hayvan tasvirlerine rastlamak mümkündür. Bu kişileştirme 

sanatının sıkça kullanıldığı görülmektedir. İbn Hafâce’nin bir kuşa dair yazdığı risâlesinin 

bir kısmı şu şekildedir:1193 

صفاتھ ع�� كرم ذاتھ، طورًا ينظر نظرَ ا�خيلاء �� عطفھ كأنما يُزَ�� بھ من جبار طائر �ستدل بظاهر 

 وطورًا يرمي نحو السماء بطرفھ كأنما لھ هنالك اعتبار.

“Bir kuş ki zatının yüceliğine dair özelliklerini gösterme arzusunda. Bazen 

kendini beğenmiş bir edayla etrafına bakar.  Sanki cüsseli birisi kendisiyle övünüyor. 

Bazen ise gökyüzüne bakışlar atar orada bir saygınlık kazanacakmışçasına.” 

Risâlelerde özellikle cami tasvirleri dikkat çekmektedir. Kurtuba Camisi için İbn 

Sahib es-Salat’ın risalesi en önemli risalelerdendir. İbn Sahib, bir kadir gecesi Kurtuba 

Camisi’ne gittiğinde bu risâleyi kaleme alır. Caminin heybeti, görünüşü, yakılan 

 
1193  İbn Bessâm, ez-Zehîra, III, 645. 



291 
 

kandiller, mihrabın süslemeleri, insanların oradaki canlılığı, oluşturulmuş ilim meclisleri 

gibi neredeyse her şeyi tasvir eder.1194 Risâlenin bir kısmı şu şekildedir:1195 

وا�جامع قد س�� ب��دة الازدهاء   ،الصدر �حضور ليلة القدر وإ�ي �خصت إ�� حضرة قرطبة منشرحَ 

وجل �� معرض ال��اء فإن شرفاتھ فلول �� سنان أو أشر �� أسنان وكأنما ضر�ت ع�� سمائھ �لل أو خلعت ع�� 

أقطاره أفياءها ف��ى ��ارا قد أحدق بھ ليل كما  لل وكأن الشمس قد خلفت فيھ ضياءها و��جت ��أرجائھ حُ 

 
ُّ
بال تألق كنضنضة ا�حياة أو إشارة السبابات �� التحيات قد أحدق بر�وة سيل، ليل دامس و��ار شامس، وللذ

 أترعت من السليط �ؤوسها...

“Kadir gecesini îfa etmek üzere mutlu bir şekilde kıymetli Kurtuba Camisi’ni 

görmeye gittim. Cami adeta görkemli bir örtüye bürünmüştü. Parıltılı bir sahnede gösteri 

yapıyordu sanki. Onun şerefeleri inceltilmiş ve yontulmuş bir mızrak ucu gibiydi. Sanki 

gökyüzünden üzerine ince süslü bir örtü atılmış veya tamamen soyunmuş bir haldeydi. 

Güneş sanki ışıklarını ona miras bırakmış ve onun çevresine ise karanlık örülmüştü. 

Çevresi gece ile kuşatılmış bir gündüz görürdün orada tıpkı çevresi sularla kaplı bir tepe 

misali. Zifiri karanlık bir gece güneşli bir gün… Kandillerin ışıkları yılan kıvrımları veya 

tahiyyattaki başparmak gibi hareket ederek parlıyordu. Bu kandillerin içi yağ ile 

doluydu.”  

F. Övünme Risâleleri 

Mufâharet veya münâfarat denilen türdür. Bir şeyin övülmesi adına başka bir şeyle 

karşılaştırmaktır. Karşılıklı diyalog ve tartışma üzerine bina edilen risâlede her bir grup, 

üstünlüğünü ispat etmek istemektedir.1196 Abbasî döneminde gelişen bu türde, Endülüslü 

ediplerin de eserleri bulunmaktadır. Endülüslüler vatanlarının dünyadaki diğer bölgelerin 

güzelliklerini topladığına inanıyorlardı. el-Makkarî’nin naklettiği üzere Tavâif dönemi 

yöneticilerine yakınlığı olan Abdulaziz el-Bekrî, Endülüs’e bakış açılarını şöyle 

özetlemektedir: “Endülüs, güzellik ve hava açısında Şam, yaşanılabilir bir iklimi olması 

 
1194  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 129-130.; Hüseyin Munis, 

Mevsûatu Târîhi’l-Endelüs, I, 498. 
1195  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 552. 
1196  Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 201. 



292 
 

açısından Yemen, güzel kokuları açısından Hindistan, zenginlik açısından Ahvaz, maden 

yatakları açısından Çin ve güzel sahilleri bakımından da Aden gibidir.”1197  

Endülüs’ün üstünlüğünü anlatan risâleler yanında kılıç-kalem, hurma-üzüm, 

çiçekler, şehirler en sık konu edinilen unsurlardır. İbn Hazm’ın meşhur “Risâle fî Fazli’l-

Endelüs” isimli risâlesi bu türün en güzel örneklerindendir. Murâbıtlar ve Muvahhidler 

döneminde ise bu tür daha da yaygınlaşmıştır. Bu risâlelerin şüphesiz en dikkat çekeni 

eş-Şekundî’nin risâlesidir. Nakledildiğine göre eş-Şekundî ile İbnü’l-Ma’lem, Sebte 

yöneticisi Ebu Yahya’nın meclisinde Endülüs ve Mağrib bölgesinin üstünlüğüne dair 

tartışırlar. eş-Şekundî: “Endülüs olmasa diğer bölgenin adı bile zikredilmez, övülecek 

hiçbir şeyi kalmaz” deyince Ebu Yahya: “Sen bölgeleri Berberî ve Arap olarak mı 

ayırıyorsun?” diye sorar. eş-Şekundî, böyle bir şey kastetmediğini söyler. Ebu Yahya, 

tartışmayı uzatmak yerine iki edibe kendi bölgelerinin üstünlüklerini anlatan birer risâle 

yazmalarını emreder.1198  Bu olay üzerine Endülüs’ü savunmak1199 ve üstünlüklerini 

anlatmak üzere yazılan risâle, doğası gereği baştan sona hamaset ve taassup duyguları ile 

doludur. Edebî bir ürün olmasının yanında sosyal, coğrafî ve tarihî bir belgedir. Secili bir 

üsluba sahip olan risâle, İbn Hazm’ın risâlesine nispetle daha edebî bir yapıdadır. Çok 

uzun olan risâlede dönemin yöneticilerinden, emirlerinden, ediplerinden ve bilhassa 

şairlerinden bahseder. Şairlerin şiirlerinden örnekler vererek onları bir övünç kaynağı 

haline getirir. Doğuluların ürün vermediği konulardan şiirler naklederek Endülüslülerin 

yaratıcı yönüne dikkat çeker.1200 İbnü’l-Ma’lem’e alaycı bir üslupla seslenerek biten 

risâlenin küçük bir kısmı şöyledir:1201 

،  م�ي  حرك  فإنھ  �عد؛  أما 
ً
،  م�ي  وملأ   ساكنا

ً
   الإغضاء،  ��  �جي�ي  عن  فخرجت  فارغا

ً
 والإباء،   ا�حمية  إ��  مكرها

 لا  سمع ومن رأى من إذ والأسماع، النواظر  تقبلھ لا  بما  و�أ�ي الإجماع، يخرق  أن أراد الأندلس فضل �� منازعٌ 

 يفضل أن فرام الأندلس بر  ع�� العدوة بر  يفضل أن رام المسالك، تلك �� تاه من يضلھ ولا  ذلك، عنده يجوز 

 
1197  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, I, 126. 
1198  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 186.; İbnü’l-Ma’lem’in risâlesinin hala kayıp olduğunu ifade etmek 

gerekir. 
1199  Palencia’ya göre bu risâlenin yazılış nedeni Muvahhidler döneminde yaşanan kaotik ortam nedeniyle 

Mağrib bölgesinden yardım istenmesi ve Mağriblilerin Endülüs’e karşı oluşmaya başlayan 
küçümseyici bakış açılarıdır. Bkz. Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 126. 

1200  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 620-621. 
1201  Risâlenin tamamı için bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, 187-222. 



293 
 

  الصفاة وصادم بالزجاج، العوا�� قابل كيف �جبا  فيا  ال��ار، من أضوأ الليل: و�قول  اليسار، اليم�ن ع��

 بالزجاج،

 �عمل الذي حبيب بن الملك عبد مثل الفقھ �� لكم هل: فأخ���ي بالعلماء للمفاضلة �عرضت إن وإنك

 أ�ي ومثل الأك��، رشد ابن الوليد أ�ي ومثل العر�ي، ابن بكر  أ�ي ومثل البا��، الوليد أ�ي ومثل الآن، إ�� بأقوالھ

 لكم وهل السلام، عليھ محمد شريعة ومصابيح الإسلام، نجوم الأك��، ابن ابن وهو  الأصغر، رشد ابن الوليد

 وقال رتبة، �ل  فوق  ورآها  العلم، رتبة إ�� ومال والمال الوزارة �� زهد الذي حزم ابن محمد أ�ي مثل ا�حفظ ��

 .كتبھ أحرقت وقد

“Konuya gelince… O bendeki sakinleri harekeledi, boşluklarımı doldurdu. Taassup 

ve tahkirden hoşlanmayarak sabreden tutumumu terkettim. O benimle Endülüs’ün 

üstünlüğü konusunda tartışmaya girerek bu konudaki icmayı bozmak istedi. Gören 

gözlerin ve işitebilme yetisine sahip kulakların kabul etmeyeceği şeyleri öne sürdü. Zira 

işitebilen ve görebilen birisinin bunları söylemesi mümkün değil. Böyle birisini yanlış 

yola sapmış birisi yolunu kaybettiremez. O, Mağrib’i Endülüs’e üstün kılmak isteyerek 

aslında sol eli sağ ele üstün tutmak istemiştir. O aslında şöyle demektedir: “Gece 

gündüzden daha aydındır.” Ne gariptir ki  mızrağın ucu ile sapını karşılaştırıyor. Nasıl 

olur da kaya ile camı birbirine çarpmaya kalkıyor. 

Eğer sen alimler arasında üstünlük yarışına girişirsen/kalkışırsan söyle bana: sizin 

şuan bile görüşleriyle amel edilen Abdülmelik b. Habib gibi bir âliminiz var mı? Veya 

Ebu’l-Velid el-Bâccî, Ebû Bekr İbnü’l-Arabi, Ebu’l-Velid İbn Rüşd el-Ekber, Ebu’l-Velid 

İbn Rüşd el-Esğar -ki o, İbn Rüşd el-Ekber'in torunudur- gibi alimleriniz var mı? Bu 

kişiler İslam'ın yıldızlarıdır, Hz. Muhammed'in şeriatının kandilleridir. 

Sizin hafızanızda vezirlik ve mal-mülkten vazgeçip ilim rütbesine yönelen ve onu her 

rütbenin üstünde gören kitaplarının yakıldığını (şiirleri ile) söyleyen Ebu Bekr İbn Hazm 

gibi bir âlim var mı?” 



294 
 

III. RİSÂLELERİN SANAT ÖZELLİKLERİ 

Risâlelerin başlangıç, bitişi gibi konulardan bahsedilecek bu kısımda risâlelerde 

kullanılan kelime, lafız ve terimlere de değinilecektir. Ayrıca şiir ve dua kullanımına da 

yer verilecektir.  

A. Risâlelerin Yapısı 

Risâlelerin yapısı ve yazım kurallarının Murâbıtlar ve Muvahhidler  dönemlerinde 

benzer olduğu söylenebilir. Nitekim bazı ediplerin iki dönemde yaşadığı da bilinen bir 

durumdur.1202 Risâlelerin konuları ve amaçları farklı olsa da üsluplarının benzer olduğu 

ifade edilebilir.1203 Risâlelere başlama, konuya geçiş ve risâleleri bitirme ile ilgili bilgiler 

verilecektir. 

Risâlelerin başlangıçlarında bir takım farklılıklar görülmektedir. Bazı risâlelerin 

 ”(Müminlerin emirinden falana) من أم�� المؤمن�ن إ�� فلان“ ,”(falandan falana) من فلان إ�� فلان“

ve “أما �عد (konuya gelince, şimdi)” ifadeleri ile başladığı görülür. “Falandan falana” diye 

başlayan risâleleri genellikle halifelerin yazdığı ve bu risâlelerde bazen muhatabın bilinen 

bir isminin kullanılabildiğini ifade etmek gerekir. Sonra sırasıyla selam, hamd, salat, 

ashaba tardiye kısımları gelir. Daha sonra imamdan ve faziletinden söz edilir ve asıl 

amaca geçilir. En son tekrar selam ile bitirilir.1203F

1204  

Halifeye tebaa tarafından yazılan risâleler ise halifeyi yücelten sıfat ve ifadelerle 

başlar. Bu ifadeler “ا�حضرة الإمامية (imam hazretleri)”, “ حضرة سيدنا (efendimiz hazretleri)”, 

 gibi ”(kutsal) المقدس“ ,”(temiz) الذ�ي“ ,”(temiz) الطاهر“ ,”(yüce makam) المقام الأع��“

ifadelerdir.1205 Biat ve dinî eksenli risâleler “� ا�حمد (Allah’a hamdolsun)”, “� أن ا�حمد 

(hamd, Allah’adır.)” gibi hamd cümleleriyle başlar. Kınama içerikli risâleler ise “إ�� فلان 

(falan kişiye)”, “إ�� القوم (bir kavme)”, “ إ�� الأمة (bir topluluğa)” şeklinde bir isim 

 
1202  Mahmud Muhammed Abdurrahman Hıyari, “Edebü’r-Resâil ed-Dîvâniyye fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs 

fî Ahdi’l-Muvahhidîn”, s. 110. 
1203  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 359. 
1204  el-Kalkaşendi, Subhu’l- A‛şâ, VI, 443.; Ali el-Garib Muhammed eş-Şenavî, en-Nesrü’l-Endelüsî fî 

Asri’l-Muvahhidîn, s. 250. 
1205  el-Kalkaşendi, Subhu’l- A‛şâ, VI, 526-534. 



295 
 

zikretmekten kaçınılarak başlamaktadır. Bu risâleler de selam ve hamd ile girişin de 

olmadığı görülür. Yanı sıra birçok risâlenin giriş kısmı olmaksızın doğrudan “أنا كتبناه 

(bunu size yazdık)”, “كتب الله لكم (Allah’a sizin için yazdı)” ifadeleri ile başladığı ifade 

edilebilir. Bunun sebebi yazarın maksadını hızlı biçimde ifade etmek istemesi veya 

tarihçilerin uzatmamak adına o kısmı eserlerine almamaları olabilir. Yine Muvahhidler’in 

alameti olan “ا�حمدُ �ِ وحده (tek olan Allah’a hamdolsun)” ifadesi ile başlayan risâlelere 

de rastlamak mümkündür.1206 Besmele, salat ve Muvahhid alametinin girişte kullanıldığı 

risâleler de bulunmaktadır. 1207 Muvahhid alameti olan “ا�حمد � وحده” ifadesinin risâlenin 

üst kısmına kırmızı renklerle yazıldığı belirtilir.   F

1208 

Halifelerden yerel yöneticilere gönderilen risâleler “kitap” diye de isimlendirilir. 

Halife kendisinden “cemi nunu” ile, muhataptan ise “cemi mimi” ile bahseder. Muvahhid 

alameti de bu risâlelerde yer alır. Bunlar, isimlerin açıkça zikredilmediği ve muhataba 

duanın yer almadığı risâlelerdir.1209 Yerel yönetici veya valilerden halifeye yazılan 

risâlelerde ise yazan kişi kendisinden “ عبيد –عبد   (köle, kul)” diye bahsederek halifenin 

üstünlüğüne vurgu yapar. İsmini bütün unvan ve lakapları yok sayarak yalnızca “Ali, 

Yusuf, İbrahim” şeklinde zikreder. Buna karşın halifeden ise birçok unvan ve sıfatlarla 

söz ederek muhtemelen aralarındaki makam farkının altını çizmek ister. Bu risâlelerin 

genelinde tarih bulunmamaktadır.1209F

1210 

Risâlelerin başlangıç kısmındaki bir diğer dikkat çekici nokta ise yöneticilerin 

“halife” sıfatını Abdülmü’min’e has görmeleri ve kendileri için “ الإمام أم��  –أم�� المؤمن�ن   

 sıfatlarını kullanmalarıdır. Nahiv kuralları ”(Müminlerin emiri, İmam, Emir) المؤمن�ن

gereği değişmesi gereken halifelerin künyelerinin değiştirilmediği de dikkate değer bir 

noktadır. Mesela “أ�ي �عقوب” şeklinde meksur olması gereken künyenin “ابو �عقوب” 

 
1206  Örnekler için bkz. İbn Sahib es-Salât, el-Mennu, s. 322, 340. 
1207  İbn Sahib es-Salât, el-Mennu, s. 302. 
1208  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, 320. 
1209  Ahmed Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 39. 
1210  Ahmed Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 39. 



296 
 

şeklinde kaldığı görülmektedir. Dış devlet liderlerine yazılan risâlelerde ise hem 

gönderen kişinin hem de muhatabın tüm isminin ve sıfatlarının zikredilmektedir.1211 

Divan risâlelerinin aksine tasvir ve ihvaniyyat risâlelerinin girişinde besmele ve 

salatın kullanıldığı risâle sayısı çok azdır. Endülüs’teki bu eğilimin aksine Doğu’daki 

risâlelerde konu ne olursa olsun giriş cümlelerinde besmele, hamd ve salat cümleleri 

kullanılır ve ihmal edilmezdi. Bu konuda Endülüslülerin daha sade ve basit bir metodu 

takip ederek Doğu’nun bu geleneğini çoğunlukla terk ettikleri söylenebilir.1212 Divan 

risâlelerinde ise yukarıdaki örneklerde görüldüğü üzere besmele, hamd, salat, imama rıza 

isteme ve halifeye dua isteme ifadelerinin kullanıldığı söylenebilir. Birçok risâlede ise 

doğrudan konuya geçildiği görülür. 

 Bütün bunların dışında risâlenin girişinde kullanılan ifadelerin edipten edibe ve 

konudan konuya değiştiği görülmektedir. Bazı risâleler  “أما �عد“ ,”قد (konuya gelince)”, 

bazıları “سلام عليك إ�ي أحمد الله إليك (sana selam olsun, senin için Allah’a şükrediyorum)” 

ile1213, bazıları edibin kendi şiiri ile, bazıları başka bir şairin şiiri ile, bazılarının ise “  ،مرحبا

سهلا أهلا، وسعة   (merhaba, selam, bolluk ve kolaylık diliyorum)” gibi ifadelerle başladığı 

dikkat çekmektedir.1213F

1214 Hristiyanlarla yapılan yazışmalarda ise giriş kısmı kısmında 

herhangi olumlu bir ifade kullanılmadan doğrudan “falandan falana” şekline başladığı 

görülmektedir.1214F

1215 Şiir ile risâleye başlama eğiliminin divan risâlelerinden ziyade tasvir, 

ihvaniyyat risâlelerinde daha yaygındır.1215F

1216  

Giriş kısmından konuya geçiş metodunda ise yazarın risâleyi ibtidai veya cevabi 

olarak kaleme alması bakımından iki farklı tarz takip edilirdi. Eğer risâle bir cevap olarak 

değil de ilk yazar tarafından yazılıyorsa “ كتبتُ، كِتَاِ�ي، كتبْنَا كتابُنا،  (yazdım, yazım, yazdık)” 

 
1211  Ahmed Azzâvî, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, I, 40. 
1212  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 363.; Ahmed Ebu Musa, 

“en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 325. 
1213  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, III, s. 187. 
1214  Detaylı bilgi için bkz. Abdulğafur el-Kilaî, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, (thk. Muhammed Rıdvan ed-

Dâye), Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1966, s. 58-64. 
1215  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, 44. 
1216  Ali el-Garib Muhammed eş-Şenavî, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 256. 



297 
 

gibi ifadelerle konuya geçiş yapılırdı. İbn Tûmert’in meşhur risâlesinde konuya geçişi 

şöyledir: 

 كتابنا إليكم إعذارا وإنذارا... فقد أمرْناكم بما نأمُرُ بھ أنفسَنا من تقوى الله العظيم ولزوم طاعتھ

“Şeytanın saptırdığı, Rahmanın öfkeli olduğu azgın kavme!... Size olan bu yazım 

bir ikaz ve uyarıdır… Allah’tan sakınma ve ona itaat etme ile ilgili kendimize ne 

emrediyorsak size de onu emrediyoruz.” 

Ancak eğer başka bir risâleye karşı cevaben kaleme alındıysa “ لقِيَ، وَرَدَ، وَصَلَ 
ُ
- أ

.gibi ifadelerle konuya başlanırdı ”(ulaştı, geldi, iletildi, ulaştı, geldi) وافا�ي-طارح�ي 1216F

1217 

Ebu’l-Mutarrif’in şu risâlesi bu konuya örnektir:1217F

1218 

 
َّ

 طارح�ى حديث مورد جف
َّ

...، وقط�ن خف  

“Bana, kurumuş bir kaynağın ve önemsiz bir kişinin konuşması geldi.” 

Ebu Ca’fer b. Atiyye’nin bir risâlesinde ise konuya geçişi şöyledir:1219 

 الأث�� ، ف�ان من عقيدتكم لسانا مبينا....فانا كتابكم اوقد و 

“Değerli yazınız bize ulaştı. O, sizin inancınızdan açık bir şekilde söz ediyor.” 

Risâlelerin son kısmının ise genellikle muhatap için duaya ayrıldığı 

görülmektedir. Bazı risâlelerde yazılış tarihinin de eklendiğini belirtmek gerekir. 

Özellikle divan risâlelerinde Hz. Ömer’den itibaren bu durum bir gelenek halini almıştır. 

Dua ile beraber selam ifadeleri de kullanılmıştır.1220 Ebu Ca’fer b. Atiyye’nin 

Abdülmü’min adına yazdığı risalenin son cümleleri şöyledir:1221 

ركم الله ل�خ�� وجعلكم ممن سار �� مرضاتھ، والسلام عليكم ورحمة الله.  �سَّ

 
1217  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 44.; 
1218  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 492. 
1219  Levi Provençal, Mecmûu Resâil Muvahhidiyye, s. 15. 
1220  Mahmud Muhammed Abdurrahman Hıyari, “Edebü’r-Resâil ed-Dîvâniyye fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs 

fî Ahdi’l-Muvahhidîn”, s. 115.; Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, 45. 
1221  Levi Provençal, Mecmûu Resâil Muvahhidiyye, s. 6. 



298 
 

  “Allah sizi hayır ile rahat ettirsin. Size onun razı oldukları üzere yaşamayı nasip 

etsin. Allah’ın selamı ve rahmeti sizin üzerinize olsun.” 

Siyâsî çekişme ve rekabet üzere yazılmış risâleler ise muhatabı tehdît ve uyarılarla 

bitirilir.1222 

Risâlelerin son kısmının haricinde ana metin içerisinde de ara cümleler şeklinde 

dua ifadelerinin yer aldığı görülmektedir. Bu ifadelerde muhataba yüceliğinin, 

mutluluğunun, sağlığının, hükümranlığının ve kuvvetinin artması ve devamı açısından 

dualar gönderilir.1223 Dolayısıyla risâlelerde “أدام، زاد (daim olsun, artsın)” gibi fiillerin 

çokça kullanımı söz konusudur. Dua cümlelerinde düzgün ve uygun lafızların seçilmesi 

ve muhatabın durumuna uygun ifade tarzının benimsenmesi gerektiği belirtilmiştir.1223F

1224  

Dönemin bütün risâle türlerinde bu cümle ve ifade tarzlarına rastlanabilmektedir. 

Özellikle “أيد الله بنصره وأمده بمعونتھ” (Allah size yardım etsin ve sizi güçlendirsin), “  وفقكم

أدام الله “ ,(Allah size merhamet eylesin) ”رحمكم الله“ ,(Allah sizi muvaffak eylesin) ”الله

 ,(Allah size ömürler versin)”أطال الله بقاءكم“ ,(Allah onun değerini daim eylesin) ”كرامتھ

 genellikle mekanlar ,(Allah sizi yüceltsin) ”أعزكم الله“  ,(Allah sizi yüceltsin) ”أكرمكم الله“

için “حرسها الله” (Allah orayı muhafaza etsin) ifadeleri neredeyse bütün risâlelerde yer 

alır.1224F

1225 Dua cümleleri muhataba seslenmeye başlanılan cümlelerin içerisine 

yerleştirilmiştir. Bilhassa taziye ve teselli risâleleri konularının doğası gereği dua 

cümlelerinin en çok kullanıldığı risâlelerdir.1225F

1226 Tasvir risâleleri, hikaye türündeki 

risâleler ve makâmelerde ise dua cümlelerinin çok az olduğu söylenebilir.1226F

1227 

 
1222  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, 45. 
1223  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 327.; Muhammed Nazik, 

“en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, 46. 
1224  Abdulğafur el-Kilaî, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, s. 72.  
1225  Örnekler için Levi Provençal, Mecmûu Resâil Muvahhidiyye, s. 10-258. 
1226  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 363.; Muhammed Nazik, 

“en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, 47. 
1227  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 327. 



299 
 

B. Risâlelerin Uzunluğu 

Murâbıtlar dönemi risâleleri uzunluk açısından Muvahhidler dönemi risâlelerine 

göre daha dengeli bir seviyededir. Bu risâleler çoğunlukla kısadır.1228 Muvahhidler 

dönemi özellikle divan risâlelerinin en önemli özelliklerinden birisi aşırıya kaçmış şekilde 

uzun olmalarıdır.1229 İbn İzârî’nin bahsettiği üzere halife el-Mansûr, İşbiliyye’ye girince 

bir grup, nesir ve nazım ile onun fethinden bahsetmişler ve tebriklerini sunmuşlardır. Bu 

uzun övgü silsilesinin sonunda halife, katibine “Fetih, itnâptan daha önemli ve etkilidir, 

vasıfları zikrederken sahabe döneminde olduğu gibi kısa tut.”1230 diyerek dönemin bu 

eğilimine telmihte bulunmuştur.  

Bu durumun sebepleri arasında konuların çok çeşitli olması, çokça şiir kullanımı, 

ediplerin kültürel ve edebî yeteneklerini sergileme arzuları1231 ve devletin dinî ideolojik 

yapısı da zikredilebilir. Zira devlet, ideolojik esasları ve prensipleri duyurmak, ilan etmek 

ve propaganda yapma ihtiyacı duyuyordu. Bu propaganda için de uzun metinler 

gerekiyordu.1232 Ayrıca ilgili bölümde de ifade edildiği üzere fetih ve zaferlerin fazlaca 

yaşandığı bu dönemin söz konusu askeri yoğunluğu edebî ürünlere de sirayet etmiştir. 

Dolayısıyla “itnab” özelliğine sahip divan risâleleri ortaya çıkmış oldu.1233 

Endülüs’te risâlelerin konusu ne olursa olsun en temel özelliklerinden birisi 

itnabtır. Risâlelerdeki hikaye üslubu ve diyalog kullanımı, Endülüslülerin lafız ve 

ifadelerdeki açıklığı ve anlaşılırlığı önemsemesi ve anlamların detaylı olarak ifade 

edilmeye çalışılması muhtemelen risâlelerin uzamasına sebep olmuştur. Yanı sıra, 

risâlelerdeki şiir kullanımının da bu uzunluğa etkisi açıktır.1234 Son olarak risâlelerde 

 
1228  Mustafa Zebah, Fünûnu'n-Nesri'l-Edebî bi'l-Endelüs fî Zılli'l-Murâbıtîn, s. 204. 
1229  Ahmed Dayf, Belâgatü’l-Arab fi’l-Endelüs, s. 46. 
1230  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, s. 221. 
1231  Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 333. 
1232  el-Kilaî, halka hitaben yazılan cihada teşvik, itaata devet, isyana dair uyarı vb. risâlelerinin birçok 

tekrara başvurularak uzun yazılması gerektiğini aksi taktirde bir karşılığının olamayacağını vurgular. 
Diğer yandan kısa ve icaz yönü ile öne çıkan risâlelerin ise yüksek makamdaki kişiler arasında daha 
makbul olduğunun altını çizer. Özellikle yöneticilere yazılan risâlelerin mümkün olduğunca 
kısaltılması gerektiğine işaret eder. Kur’an’dan ve hadislerden de birçok örnek paylaşır. Bkz. 
Abdulğafur el-Kilaî, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, s. 90-95. 

1233  Birçok risâlenin 10-20 sayfa civarında olduğunu belirtmek gerekir. Uzun risâleleri ile bilinen edipler 
ise Ebu Ca‛fer b. Atiyye ve Abdullah b. Ayyaş’tır. Bkz. Hasan Cellab, ed-Devletü’l-Muvahhidiyye; 
Eserü’l-Akîde fi’l-Edeb, s. 182. 

1234  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 376-378.; Ali el-Garib 
Muhammed eş-Şenavî, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 273.; Muhammed Nazik, “en-
Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 49.; Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-
Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 333. 



300 
 

tekrarların fazla yer verilmesi de yine itnab sebeplerindendir.1235 Zühd, vaaz, sosyal 

eleştiri, hamd, tesbih ve bazı çiçeklerin tasviri gibi konuları ele alan risâlelerin ise daha 

kısadır.1236 Yöneticiler arasındaki çekişme sonucu yazılan risâleler birkaç kelimeden 

oluşabiliyordu. Yusuf b. Tafşin’in Alfonso’ya cevap olarak gönderdiği risâle buna örnek 

olarak verilebilir:1237  

 جوابك يا اذفو�ش ما تراه لا ما �سمعھ إن شاء الله

“Alfonso! Cevabını görecek ama duymayacaksın!” 

C. Risâlelerde Şiir Kullanımı 

Dönemin risâlelerinin birçoğunun özellikle giriş kısmında şiir kullanma geleneği 

takip edilmiştir. Ediplerin güç gösterisi yapma eğilimi, kendi bölgeleri veya Doğu’daki 

akranlarına muâraza yapma arzuları şiirin, nesire girişini kolaylaştırmıştır. Diğer yandan 

Endülüs katip ve ediplerinin önde gelenlerinin önemli şairler olması1238 bu eğilime katkı 

yapan unsurlardandır. Şiirin nesir içinde kullanımı edip için bir övünme noktasıdır. Bu 

eğilimin dinî yapıdaki ve (fetih ve zafer müjdelemek üzere yazılmış olanları hariç) divan 

risâlelerinde çok daha az, ihvaniyyat risâlelerinde ise daha yaygın olduğunun da altını 

çizmek gerekir.1239 Nesirde şiir kullanmanın sebebi olarak hem akla hem de duygulara ve 

hayale hitap edilmek istenmesidir. Zira şiir duygulara nesir ise akla hitap eder.1240  

Edip, nesire eklediği şiirin kafiyesi ile nesirin secisi arasında bir uyum yakalamış 

ise bu durum, şiirin kendisine ait olduğunu gösterir. Eğer kafiye ve seci arasında bir 

farklılık söz konusu ise o zaman edip, bu şiiri başka bir şairden almış (ki yaygın olan da 

budur) anlamına gelmektedir.1241  

 
1235  Tekrarlanan lafızlar; zamirler, soru edatları, aynı lafızlar veya aynı cümleler olabilir. Ayrıntılı bilgi 

için bkz. Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 69-72.; Tekrarlar ile 
temayüz eden risâlelerden birisi İbn Mesade’nin İbn Garsiya’ya yazdığı cevap risâlesidir. Bu risâlede 
hiciv anlamlarını tekit edebilmek adına çok fazla tekrara ve müteradiflere baş vurmuştur. 

1236  Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 337-338. 
1237  Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşiyye,, s. 43.; Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-

Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 338. 
1238  Mustafa eş-Şek’a, el-Edebü’l-Endelüsî, s. 569. 
1239  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 371.; Ahmed Ebu Musa, 

“en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 328.; Mahmud Muhammed Abdurrahman 
Hıyari, “Edebü’r-Resâil ed-Dîvâniyye fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs fî Ahdi’l-Muvahhidîn”, s. 129. 

1240  Mustafa Muhammed Ahmed Ali Suyufi, Melâmihü't-Tecdîd fi'n-Nesri'l-Endelüsî hilâle'l-Karni'l-
Hâmis, s. 186. 

1241  Abdulğafur el-Kilaî, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, s. 62. 



301 
 

Şiir kullanımının güzel örneklerinden birisi halife İdris el-Me’mûn’un Enducer 

(Andújar) halkına hitaben yazdığı kınama risâlesine Mütenebbî’den alıntı yaparak 

eklediği beyittir. Düşman saldırılarına karşı hiçbir şekilde direnmeyen kale halkına sert 

ifadelerle seslenmiş ve risâlesini şöyle bitirmiştir.1242 

 
ً
ــــــارزة ــ ــ ــــــثِ بــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ــلــ ــــ ــ ــ ــــــوبَ الــ ــ ــ ــيــ ــــ ــ ــ ــــــم نــ ــ ــ ــتــ ــــ ــ ــ  إذا رأيــ

 

ـــــم  ـــ ــ ــ ـــ ــ ــ ــتســ ــ ــ ــبــ ــ ــ ــــث مــ ــ ــيــ ــ ــ ــلــ ــ ــ ــون أن الــ ــ ــ ــنــ ــ ــ ــظــ ــ ــ ــلا تــ ــ ــ  فــ

 “Aslanın dişlerini açık seçik gördüğün zaman, sakın onun güldüğünü zannetme!” 

Birçok risâlede ise şiiri doğrudan kullanmak yerine şatırlarının veya beyitlerinin 

edip tarafından metnin içine dağıtıldığı görülmektedir. Edip, bir şiirin sadece bir şatrını 

kullanabildiği gibi birçok beyti de metin içinde kullanabilmektedir. Bununla birlikte edip, 

hem kitabet alanındaki yeteneğini hem de kadim kültüre olan hâkimiyetini 

sergilemektedir. Bunun yanında, nesrin okuyucuya verdiği edebî tatmini ve cazibesini de 

artırmak istiyor olabilir. Ayrıca, nesrin metnine dahil edilen Doğu şiirleri Endülüslüler 

nezdinde metnin kıymetini artırıyordu.1243  

Bu eğilimin dinî muhtevalı, yönetim ve idari durumlar ile ilgili divan risâlelerinde 

neredeyse hiç yer almadığı ifade edilebilir. Zühd, vasiyyet ve vaaz konulu risâlelerde de 

aynı şekilde şiir kullanımı azdır.  

D. Risâlelerde İktibas ve Tazmin 

Şiirde olduğu gibi nesirde de Endülüslüler kadim Arap ve İslâmî kültürün 

etkisinde kalmışlardır. Aslen Arap ve Müslüman olan bir toplumun ediplerinin şüphesiz 

temel kaynaklar Kur’ân-ı Kerîm, Hz. Peygamber’in hadisleri ve atasözlerinden 

etkilenmeye devam etmeleri olağandır. Endülüs’teki bütün risâle türlerinin de iktibas1244 

ve tazmin1245 olgularından önemli derecede faydalandığını ve birçok tarihî göndermelerle 

 
1242  İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib, III, 405-406.; Dîvânu’l-Mütenebbî, Dârü Beyrut, Beyrut, 1983, s. 332 
1243  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 375. 
1244  Sözlükte “ateş, köz, şule” anlamlarına gelen “ َُالقبَس” kökünden müştak olan humasi “إقتبس” fiilinin 

mastarıdır. Lügatte “Ateşten köz almak, faydalanmak” anlamlarına gelir. Terim olarak ise “nesir veya 
şiirde ifadeyi süsleyip güzelleştirmek ve manayı te’kid etmek amacıyla ayet ve hadislerden alıntılar 
yapmak” demektir. Bu alıntı yapılırken ayet veya hadis olduğuna işaret edilmez. el-Kazvinî, el-İzah, 
II, 575. Belagat alimleri iktibas yapılan ifadenin değiştirilebileceğini ifade etmişlerdir. İfade, iktibas 
edildiği bağlam içerisinde kullanılabileceği gibi, farklı bir manada da kullanılabilir. İbn Hicce, 
Hizânetu’l-Edeb, s. 442. 

1245  Sözlükte “içermek, ihtiva etmek” anlamlarına gelen “ ُالضَمَان” kökünden müştak olan tef’il babından 
rubai fiil “ َضَمَّن”nin masdarıdır. Kelime olarak “bir şeyi bir şeye dahil etmek, sokmak” gibi anlamlara 
gelir. Bedi‛ ilmi terimi olarak ise “başka bir şairinin şiirinden beyit veya şatır olarak alıntı yapmak” 
anlamına gelir. Ayet ve hadislerden alıntı yapmanın da “tazmin” kapsamına girdiği kabul edilse de el-



302 
 

dolu olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır.1246 İktibas, yalnızca dinî risâlelerde değil 

diğer içtimai, divan ve bireysel risâlelerde de yer almaktadır. Yaşanılan dönemin dinî 

ideolojik yoğunluğu, risâlelerin birçoğunun dinî altyapıya sahip olması ve katiplerin aynı 

zamanda fakih ve alim olmaları iktibas kullanımının artmasına sebep olmuştur.1247  

Divan risâlelerindeki en güzel ayet kullanımlardan birisi Muvahhid halifesi el-

Mansûr’a aittir. Halife, kadılarından birisinden çocuklarını eğitmesi için iki kişi bulmasını 

emreder. Bunun üzerine kadı, iki kişi getirir ve onlardan birisini “İlim konusunda deniz 

gibidir”, diğerini ise “Dinî hususlarda yeryüzü gibidir” cümleleri ile tanıtır. Kadı 

ayrıldıktan sonra, halife bu iki kişinin bilgisini ölçen bir imtihan yapar. Ancak ikisi de 

başarısız olunca halife, kadıya bir kağıt göndererek üzerine şu cümleyi yazar:1248 

 أعوذ با� من الشيطان الرجيم، ظهر الفساد �� الَ�� والبَحر.

“Kovulmuş şeytandan Allah’a sığınırım, denizde ve karada düzen bozuldu.” 

Endülüs’te atasözlerine de özel bir ihtimam gösterildiği söylenebilir.1249 el-Ikdü’l-

Ferîd adlı eserde bu konuya özel bir bab ayrılmıştır. Sonraki dönemde ise yukarıda sözü 

geçen eserlerden “Behcetü’l-Mecâlis” ve “Sirâcü’l-Mülûk”te de aynı şekilde birçok 

atasözü bulmak mümkündür. Yine dönemi anlatan “ez-Zehîra”, “et-Tibyan”, “Sıfatu 

Cezîreti’l-Endelüs”, “Kalâidu’l-İkyân” ve “Nefhu’t-Tîb” gibi eserlerde de birçok vecize 

ve hikmetli ifadeler yer almaktadır. ez-Zeccâlî’nin telif ettiği Emsâlu’l-A’vâm fi’l-

Endelüs iki binden fazla vecize ve özlü söz içerdiğini söylemek gerekir. İbn Ebi’l-Hisâl’in 

risâlelerinde doksanın üzerinde özlü söz ve atasözünden faydalandığı görülmektedir. Bir 

tavsiye risâlesinde bahsettiği kişi ile ilgili “ahmaklığın arttığını ifade eden” bir mesel 

kullanmıştır:1250 

 
ٌ
ة

َ
ط

ْ
تْ  ثأ    بِمَاءٍ  مُدَّ

 
Kazvinî, eserinde iktibas ve tazmini tanımlayarak ikisini birbirinden ayırmıştır. el-Kazvinî, el-İzâh, II, 
580 ve sonrası. 

1246  Mustafa Zebah, Fünûnu'n-Nesri'l-Edebî bi'l-Endelüs fî Zılli'l-Murâbıtîn, s. 206.; Hazım Abdullah 
Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 382-383. 

1247  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 51. 
1248  Kennûn, en-Nübûğ, II, 421.; Rûm Suresi, 30/41. 
1249  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 123-124. 
1250  ed-Dâye, Resâilu İbni Ebi’l-Hisâl, s. 91. 



303 
 

“Çamur su ile bozulur.” 

 Dönemin özlü sözlerinden birisi Murâbıtlar’dan yardım istediği için kendisini 

kınayan oğluna el-Mu‛temid’in verdiği meşhur cevaptır:1251 

 ر�� ا�جمال خ�� من ر�� ا�خناز�ر

“Develerin çobanlığı domuzların çobanlığından hayırlıdır.” 

Bu ifadesiyle Hristiyan bir krallık olan İspanyolların mandası altında yaşayıp 

onlara esir olmak yerine Müslüman olan Murâbıtlar’ın hükümranlığı altında yaşamayı 

tercih ettiğini beliğ bir şekilde ifade etmiştir. Risâlelerde mesellerin ise bazen bir kısmı 

zikredilirken, bazen de tamamı zikredilirdi.  

E. Risâlelerde Edebî Üslup Ve Sanatlar 

Risâlelerde üç farklı edebî üslubun kullanıldığını ifade etmek gerekir. Bunlar; Düz 

nesir üslubu, tevazün (vezindaşlık) ve müsecca üsluptur. Düz nesir üslubunun özellikle 

hutbe içeriğine benzer içeriğe sahip olan risâlelerde kullanıldığı görülmektedir.1252 İbn 

Tûmert’in takipçilerine gönderdği risâlelerde düz nesir üslubu hakimdir:1253  

ھ مالھ ونفسھ ا�جهاد تجارة لما فيھ من البيع والشراء، لأن  المجاهدين باع نفسھ ومالھ من ر�ھ فاشرى منھ ر�ُّ

 بالثمن البا��...

“Cihad, alışveriş yapılan bir ticaret gibidir. Zira mücahidler mallarını ve 

canlarını rablerine satarlar. Allah ise onların mallarını ve canlarını ebedi bir ücret 

mukabilinde satın alır…” 

Aynı vezne sahip kelimelerin oluşturduğu kısa cümleler ile ortaya koyulan 

tevazün üslubuna ise İbn Abdûn’un İbnü’l-Cedd’e yazdığı risâle örnek olarak 

verilebilir:1254 

زال جنابھ للأمطار رضيعا، و�ابھ للأوطار شفيعا.... يا من لا   

 
1251  Abdülmün‛im el-Himyerî, Sıfatu Cezîreti’l-Endelüs, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1988, s. 85. 
1252  Mahmud Muhammed Abdurrahman Hıyari, “Edebü’r-Resâil ed-Dîvâniyye fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs 

fî Ahdi’l-Muvahhidîn”, s. 150-157. 
1253  İbn Tûmert, Eazzu mâ Yütlab, s. 258. 
1254  İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 676. 



304 
 

“Ey cömertliği yağmurlar için beslenme noktası ve kapısı dileklerin gerçekleşme 

köşesi olan kişi!..” 

Kolay, anlaşılır ve açık lafızlar ile temayüz eden bu dönem risâlelerinin1255 

neredeyse tamamında seci1256 kullanımının yaygın olduğu görülmektedir.1257  Hatta bazı 

risâlelerde bu konuda mübalağa yapıldığı dahi söylenebilir. Bediüzzaman el-

Hemedanî’nin bölge edipleri üzerindeki etkisi seci kullanımı konusunda edipleri 

yönlendirmiştir.1258 Medih, hiciv, tesbih, hamd ve divan risâlelerinde daha fazla 

kullanılan seci, şikayet, eman dileme ve biat risâlelerinde daha az tercih edilmiştir.1259  

Endülüslüler tarafından çok kullanılan bedi‛ sanatlardan biri de cinastır. Tam 

cinas risâlelerde çok az kullanılmış olsa da, nâkıs cinasın birçok risâlede kullanıldığı 

görülmektedir. Özellikle hamd, vaaz, zühd, medih, atama, azl etme konulu risâlelerinde 

seci yoğunluğu dikkat çekmektedir.1260 Ancak tasvir risâlelerinde cinasın yeterince 

kullanılmadığını ifade etmek gerekir.1261 

Tıbak kullanımının ise özellikle dinî risâlelerde fazla olduğu ifade edilebilir. 

Medih risâlelerinde ise aksine az kullanılmıştır.1262  

Dönemin risâlelerinde geniş bir hayal dünyası ve derin bir kültürel mirasın etkisi 

görülmektedir.1263 Özellikle medih ve tasvir eksenli risâlelerde hayal dünyasının 

yansımalarını kolayca görmek mümkündür. Dolayısıyla hayal dünyasının ve zihinsel 

 
1255  Mustafa Zebah, Fünûnu'n-Nesri'l-Edebî bi'l-Endelüs fî Zılli'l-Murâbıtîn, s. 205. 
1256  Sözlükte sec‘ “güvercin, kumru vb. kuşların sonlarda aynı ses öğesini tekrar ederek ötmesi, dişi 

devenin tek düze ve uzun sesler çıkararak inlemesi, iki şeyin doğrulup düzgünleşerek birbirine denk 
ve benzer hale gelmesi” anlamlarına gelir. Terim olarak “daha çok nesir halindeki metinlerde ifade 
bölüklerinin (fasıla) sonlarının aynı kafiye veya aynı vezinde ya da her ikisinde aynı olması” diye 
tanımlanır. Nesirde seci şiirdeki kafiyeye tekabül eder. İsmail Durmuş, “Seci”, TDV İslâm 
Ansiklopedisi, İstanbul, 2009, XXXVI, 273. 

1257  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 65. 
1258  Ahmed Emin, Zuhru’l-İslâm, III, 206-207. 
1259  Fayiz Abdunnebi el-Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 348-349.; 

Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 454. 
1260  Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 338. 
1261  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, 472.; Fayiz Abdunnebi el-

Kaysî, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, s. 357. 
1262  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 66. 
1263  Hayali unsurların yer aldığı önemli edebî ürünlere “Hay b. Yakzan” risâlesi ile Ebu Bahr’ın “Endülüs 

Şehirleri Mukayesesi” adlı risâlesi örnek verilebilir. Bkz. Ahmed Ebu Musa, “en-Nesrü’l-Fennî fî 
Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, s. 341. 



305 
 

birikimi edebî ürünlere aksettirecek teşbih, istiare, tıbak, mukabele gibi sanatlar da 

risâlelerde geniş yer tutmaktadır.  

En önemli ifade yöntemlerinden birisi teşbihtir. Dönemin tasvir ve bazı ihvaniyyat 

risâlelerinde bolca kullanılmıştır. Herhangi bir kapalılığa sahip olmaması gereken ve 

doğrudan anlaşılmayı hedefleyen divan risâlelerinde teşbih kullanımı diğer türlere oranla 

daha azdır.1264  Divan risâlelerinde az da olsa teşbihe yer verildiği görülür. Zerzûriyyat 

risâlelerinde ise teşbih kullanımının fazla olduğunu ifade etmek gerekir.1265 

IV. MAKÂMELER 

Murâbıtlar dönemi öncesinde Bediüzzaman el-Hemedânî’nin risâle ve 

makâmelerinin Endülüs’e ulaştığı bilinir.1266 İbn Şüheyd’in bu eserlerden hoşlandığı ve 

benzer ürünler vermeye çalıştığı da malumdur.1267 İbn Hazm da Bediüzzaman (ö. 

398/1008)’ın bir risâlesine muâraza yapmak için bir risâle kaleme almıştır. Bu ve benzeri 

birkaç nadir örnek dışında  -birçok eserde kitabet alanındaki mertebesi ve yeteneği 

övülmesine rağmen- onun Endülüslü ediplerin ürünlerinde etkisinin az olduğu 

görülür.1268 Ancak gerçek anlamıyla taklit ve muâraza dönemi Kâsım b. Ali b. 

Muhammed el-Harîrî (ö. 516/1122)’nin makâmelerinin bölgeye ulaşması ile başlamıştır. 

Onun makâmeleri elden ele o kadar dolaşmıştır ki İbn Saîd’in ifadesi ile “Ayıp kabul 

edilecek derecede eskitilmiştir.”1269 Bu ilginin sebebi muhtemelen el-Harîrî’nin 

Endülüslü ediplerle olan eski ilişkileridir. Muhammed b. Halef, Ebu’l-Kâsım b. Cehver, 

Ebu’l-Haccac Ali b. Muhammed el-Kudai gibi isimler Bağdat’a yolculuklar yapıp onunla 

görüşmüş ve makâmelerini ondan almışlardır. Ebu’l-Kâsım’ın, makâmelerin Endülüs’te 

yayılmasında özel bir rolü vardır. Birçok öğrencisi, ondan rivayetle makâmelere sahip 

olmuşlardır. Ebu’l-Abbas eş-Şerişî (ö. 619/1223),1270 Muhammed b. Ahmed b. Süleyman 

 
1264  Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 78. 
1265  Hazım Abdullah Hıdr, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 490. 
1266  Sa’d b. Abdullah el-Beşirî, el-Hayâtu’l-İlmiyye fî Asri Mülûki’t-Tavâif fi’l-Endelüs, s. 333. 
1267  Mustafa Zebah, Fünûnu'n-Nesri'l-Edebî bi'l-Endelüs fî Zılli'l-Murâbıtîn, s. 127-128.; İbn Şüheyd’in 

makâmesi edebî tenkit özelliğine sahiptir. Makâmesinde Cahiliye döneminden itibaren şairler ve 
onların özelliklerini konu edinir.  

1268  Ali b. Muhammed, en-Nesrü’l-Edebî el-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hâmis, II, 564.; Muhammed Rıdvan ed-
Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 256.; Bediüzzaman’ı taklit eden en önemli edibin İbn Şeref el-
Kayravanî olduğu ifade edilir. Bkz. İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 196. 

1269  İbn Saîd, el-Murkasât, vr. 8a. 
1270  eş-Şerişî’nin küçük, orta ve büyük olmak üzere üç tane şerhi bulunmaktadır. Bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-

Tîb, II, 116. 



306 
 

(ö. 617/1221) ve Abdullah b. Meymun el-Gırnati (ö. 567/1172) gibi alimler ise el-

Harîrî’ye şerh yazan Endülüslülerdendir.1271 

Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemi özelinde veya Endülüs genelinde 

makâmelerin edipler tarafından yeterli ilgiyi görmediği söylenebilir.1272 Birçok 

makâmeye sahip es-Sarakostî1273 dışında diğer ediplerden bazısının bir, diğer bir kısım 

ediplerin ise iki gibi az sayıda makâme yazdıkları görülmektedir. Şairlerin makâme 

yazmaları, makâmenin şiire en fazla yaklaştığı dönemin yaşanmasına yol açmıştır.1274 

Makâmenin risâle ile iç içe geçmesi ve makâmedeki  bilmece, hayali kahraman 

unsurlarının ve hikayevari anlatımın kaybolduğu görülür. Makâmelerin dilenci 

hüviyetindeki kahraman unsuru da Endülüs ürünlerinde tercih edilmemiştir. Makâmeler, 

bir tür tasvir ve yolculuk risâlelerine dönüşmüştür. Medih, hiciv, gazel, övünme gibi 

konuların da makâmelere girdiği ve diyalog unsurunun bu makâmelerde güçlü şekilde 

işlendiği söylenebilir.1275 

İhsan Abbas’ın tespit ettiği makâmeler incelendiğinde birçoğunun Murâbıtlar ve 

Muvahhidler dönemi ediplerine ait olduğu anlaşılır. Bu ediplerden bazıları şunlardır; el-

Feth b. Hakân, İbn Ebi Hisâl, Ebu Tahir es-Sarakostî, İbn Hafâce, Muhammed b. İyad el-

Libli, İbn Sellâm el-Malakî, Muhammed es-Sülemi el-Malakî, Muhammed b. Halef el-

Hemedani, İbnü’l-Kasîre Abdurrahman b. Ahmed.1276  

Bu isimlerden Ebu’l-Hisâl makâmesini el-Harîrî’ye muâraza için yazmıştır. El-

Harîrî’nin makâmesinde olduğu gibi kahramanların isimleri Haris b. Hümam ve Ebu 

Zeyd el-Seruci’dir. Olay bir köyde geçmektedir. Köyde yağmurlardan kaynaklı bir bolluk 

vardır. Köylüler bu durumdan çok memnundurlar. Haris, bir evin önünden geçerken orada 

insanların toplandığını ve bir ihtiyarın onlara bir şeyler anlatarak nasihatlerde 

 
1271  Muhammed Rıdvan ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 257.; İhsan Abbâs, el-Edebü’l-Endelüsî fî 

Asri’l-Mülûki’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 243-244.; Menocal, The Literature of al-Andalus, s. 194. 
1272  Ali b. Muhammed, en-Nesrü’l-Edebî el-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hamis, II, 565. 
1273  Yusuf Nur Avaz, Fennu’l-Makâmât beyne’l-Meşrik ve’l-Mağrib, Mektebetü Tâlibi'l-Câmii, Uzeyziye, 

1986, s. 289. 
1274  Menocal, The Literature of al-Andalus, s. 197. 
1275  Ali b. Muhammed, en-Nesrü’l-Edebî el-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hâmis, II, 584.; İhsan Abbâs, el-

Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Mülûki’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 247.; Yusuf Nur Avaz, Fennu’l-
Makâmât beyne’l-Meşrik ve’l-Mağrib, s. 291.; Muhammed Rıdvan ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 
256.; Muhammed Nazik, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, s. 298.; Mesela er-Rusâfî’nin 
kalemin tasvirine dair kısa bir makâmesi vardır. Bkz. Fernando de la Granja , Makâmât ve Resâil 
Endelüsiyye, (trc. Ebu Hümam Abdullatif), el-Meclisü’l-A’la li’s-Sekafe, Kahire, 2002, s. 90. 

1276  İhsan Abbâs, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Mülûki’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 248-249. 



307 
 

bulunduğunu görür. Dinleyicilerden para toplayan bu ihtiyarı Haris geceyi geçirmesi için 

evine davet eder. İhtiyarın parasına göz dikmiştir. Ancak ihtiyar tecrübeli ve uyanıktır. 

Dolayısıyla yumuşak ve rahat yatakta yatmayı reddeder. Sabah uyanan Haris, ihtiyarın 

bir not bırakarak evi terk etmiş olduğunu görür. İhtiyarın, içki içmek için bir hana gittiğini 

öğrenir. İhtiyar, aynı zamanda borcunu ödeyemediği için hancı tarafından bir kuyuda 

hapsedilmiştir. Makâmenin bu kısmında han, cariyeler, hizmetçi gençler ve içki içenlerin 

tasvirlerine yer verilir. Hancı ile uzun bir diyaloğa giren Haris, sonrasında ihtiyarı 

kurtarır. Daha sonra aralarında bir konuşma geçer. Makâme, ihtiyarın şiirleri ile sona erer. 

Makâmede birçok tasvir ve birçok uzun diyalog vardır. Yazarın, bütün maharetini 

sergilemek istediği anlaşılır.1277 

Dönemin önemli makâme yazarlarından birisi de es-Sarakostî’dir. Tudela’nın 

köylerinden İştarkoni’ye nispetle İştarkonî diye de bilinir. Adı Ebu Tahir Muhammed et-

Temimî’dir. Dil, edebiyat ve şiir alanından yüksek bir donanıma sahipti. Hicri 538 (1144) 

yılında Kurtuba’da vefat etmiştir.1278  

Lüzûmiyyat adı verilen ve açık bir şekilde el-Harîrî’nin makâmelerine muâraza 

yapma amacı ile yazdığı makâmeleri vardır. Makâmeleri, el-Harîrî’de olduğu gibi elli 

tanedir. Onun makâmeleri gibi secili bir üsluba sahip ve aynı şekilde iki hayali 

kahramandan oluşur. Lüzûmu mâ lâ yulzem1279 metodunu takip etme açısından da Ebu’l-

A‛lâ el-Maarri’yi taklit ettiği söylenmektedir. Makâmelerinin iki temel kahramanı vardır: 

Saîd b. Temmam ve Ebu Habib es-Sadusi. Saîd hikaye anlatıcısı, Ummanlı olan Ebu 

Habib ise kurnazlığı ve dilenci tiplemeleri ile insanlardan sadaka toplamayı başaran 

ihtiyardır. Bazı makâmelerinde ravilik yapan üçüncü bir karakter el-Münzir b. 

Hammam’ın da hikayeye dahil olduğu görülür. Kahramanları da açık bir şekilde el-

Harîrî’nin kahramanlarının benzerleridir. Ancak el-Harîrî’nin yaptığı gibi bütün 

makâmelerine tek tek isim vermemiştir. es-Sarakostî’nin üstünlüğünü ve yeteneğini 

kanıtlama isteği seci kullanımında aşırıya kaçmasına sebep olmuştur. Makâmelerindeki 

 
1277  Muhammed Rıdvan ed-Dâye, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, s. 258.; İhsan Abbâs, el-Edebü’l-Endelüsî fî 

Asri’l-Mülûki’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 252-253.; Mustafa Muhammed Ahmed Ali Suyufi, 
Melamihü't-Tecdîd fi'n-Nesri'l-Endelüsî hilâle'l-Karni'l-Hâmis, s. 281-282. 

1278  Mustafa Muhammed Ahmed Ali Suyufi, Melâmihü't-Tecdîd fi'n-Nesri'l-Endelüsî hilâle'l-Karni'l-
Hâmis, s. 283-285.; İhsan Abbâs, el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Mülûki’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, s. 254. 

1279  Kafiye ve secide gerekmemesine rağmen aynı cinsten harf ve harekelere bağlı kalmaya lüzumu ma la 
yulzem denir. Kafiyedeki tınıyı artırmak ve edibin maharetini ortaya koyması amaçlanır. Bkz. İmil 
Bedi Yakub, el-Mu‛cemu’l-Mufassal, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1991, s. 388. 



308 
 

olaylar için belirgin mekanlar tayin etmemesi karışıklığa sebep olmaktadır. Makâmelerin 

hayali üslubu çok belirgindir. Çin’den Endülüs’e kadar olan bölge yazarın ilgisine mazhar 

olmuştur. Endülüs ve Mağrib’ten ziyade Yemen daha çok makâmelerinde yer alır. Dört 

makâmesinde Yemen’e yer veren yazar, sadece birer makâmesini Endülüs ve Mağrib’e 

ayırmıştır. Doğulu şairlere yer vermeyi tercih eden es-Sarakostî, kendi hayal dünyasını 

yaratmak yerine el-Harîrî’nin konularını işlemiştir. Endülüs hayatına dair yansımalar 

bulmak zordur. Dolayısıyla bu makâmeler Doğu’da yazılmış gibidir.1280 

V. İLMÎ NESİR 

Bu dönem fennî nesirde olduğu gibi ilmî nesir alanında da birçok eser telif 

edilmiştir. Zira yöneticilerin bu eğilimleri ödüllendirmesi edipleri teşvik etmiş ve çok 

önemli eserler ortaya çıkmıştır. Burada dönemin en önemli iki eserinin tanıtımına yer 

verilecektir. 

A. ez-Zehîra fî Mehâsini Ehli’l-Cezîra 

Ebu’l-Hasen Ali b. Bessâm et-Tağlebî eş-Şenterinî (ö. 542/1147) tarafından 

yazılmıştır. Bugün Lizbon şehri kuzeyinde bulunan Şenterin (Sentarem) şehrinde 

doğmuştur. Erken yaşlarda edebî yeteneği farkedilir haldeydi. İbn Abdûn, İbn Hafâce gibi 

isimlerin ilim meclislerine katıldı. On yedi yaşında iken Üşbune’ye gitti. Hristiyanlar’ın 

bölgede saldırıları artınca İşbiliyye’ye gitmek zorunda kaldı. İşbiliyye’de bir takım devlet 

görevlerinde bulundu. Murâbıt emiri Seyr b. Ebu Bekir, şehre girince onu övdüğü görülür. 

Devlet görevinden istifa edip yaptığı edebî faaliyetler sayesinde kazancını sağlamaya 

devam etti.1281  

Sekiz ciltten oluşan ez-Zehîra adlı eserini İhsan Abbas tahkik etmiştir. İbn 

Bessâm, Endülüslü edip ve bilginlerin bölgeyi terk edip Doğu’ya doğru gitmeleri üzerine 

bölgedeki kültürel ve edebî mirası yazıya geçirme amacıyla bu eseri yazdığı ifade eder. 

“İhsana nail olmuş tek bölge Doğu mudur?” diye sorarak Endülüs edebî mirasının 

üstünlüğünü ispat etme gayretindedir.1282 Başka bir yerde bu amacını şöyle ifade 

etmektedir: “Bu divana (ez-Zehîra) Endülüs ehlinin yüce bilgisi ile harika nesir ve 

 
1280  Menocal, The Literature of al-Andalus, s. 194-195. 
1281  Carl Brockelmann, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1983, VI, s. 108. 
1282  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 12.; Ayrıca bkz.  M. Abdullah İnân, Aṣru’l-Murabıṭın ve’l-Muvaḥḥidîn fi’l-

Mağrib ve’l-Endelüs, s. 448-449. 



309 
 

nazmını koydum. Çünkü bu adanın halkı hitabetin liderleri, şiir ve kitabetin de 

önderleridir.”1283 Onun (bazen aşırıya kaçan) bu övücü tutumu eserin geneli üzerinde bir 

metot halini almıştır. Ediplerin biyografilerinden bahsettiği kısımlarda onlarca övücü 

cümle arasında söz konusu kişi ile ilgili tarihî bilgi bir iki cümleye sığdırılmıştır.1284 

  O, eserinde Tavâif döneminin sonlarında ve Murâbıt dönemi başlarında yaşayan 

edip, şair ve katiplerin hayatlarına dair detaylı bilgiler vermektedir. Aynı zamanda 

dönemin siyâsî, toplumsal hayatından, yöneticilerden ve savaşlardan da söz etmektedir. 

Kendinden önceki dönemlerden bahsetmeyi bir “tekrara düşmek” olarak tanımladığı için 

eserini kendi asrı ile sınırlı tutmayı amaçlamıştır: “Kendi dönemimden bulduğum 

güzellikleri toplamaya gayret ettim… Diğer müelliflerin kitaplarında yer verdikleri 

kişileri ise eklemedim, zira her tekrar tiksinti verir.”1284F

1285  Eserinde bahsettiği kişiler ile 

ilgili elde ettiği bilgileri tahkik ve eleştiri sürecinden geçirdikten sonra eserine eklemiştir: 

“Bulduğum bilgileri inceledim, kapalılıklarını gidermeye çalıştım, uzun bir araştırma 

aşamasına tabi tuttum.”1285F

1286 İbn Bessâm’ın mütevazi tutumuna ve iddialı olmaktan 

kaçınma çabasına da değinmek gerekir: “Ben çok farklı bir şey yaptığımı ve yeni bir şey 

bulduğumu söylemiyorum ve iddia etmiyorum. Ancak bazı açıklamalar yaparak elde 

ettiklerimi güzel bir şekilde sunmaya çalıştım.”1286F

1287 Sözünü ettiği kişilerin sıralamasını 

yaparken alfabetik veya kronolojik bir tasnife gitmeyerek kendisine göre ilmî ve sanatsal 

üstünlüklerini önemsemiştir: “Kişileri anlatırken zaman olarak önce gelmelerine değil 

yaptıkları katkılarına ve seviyelerine öncelik verdim.”1287F

1288 

Kitabını dört kısma ayırmıştır. Birinci kısımda Kurtuba ve çevresinde yaşamış 

otuz dört edip, şair, siyaset adamı ve katiplerden bahseder. İkinci kısımda İşbiliyye ve 

çevresinde yaşamış olan kırk altı kişiden bahsederken, üçüncü bölümde Daniye ve 

Belensiye bölgesinden otuz iki edip ve vezirden, son bölümde ise Doğu’dan ve Mağrib 

bölgesinden Endülüs’e gelmiş otuz iki katip ve edip gibi kişilerden bahsetmektedir.1289  

 
1283  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 14. 
1284  Örnek için bkz. İbn Bessâm, ez-Zehîra, II, 232. 
1285  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 12-13. 
1286  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 16. 
1287  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 17. 
1288  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 13. 
1289  İbn Bessâm, ez-Zehîra, I, 22-29. 



310 
 

İbn Hayyân’ın el-Metin adlı tarih kitabından faydalanmak suretiyle biyografisini 

verdiği kişilerin nesir ve şiirlerinden de örnekler vererek ayrıntılı olarak incelemektedir. 

Anlattığı kişiler hakkında yaptığı ince tahliller ve sahip olduğu geniş bakış açısı cihetiyle 

Yetîmetü’d-Dehr ve Harîde adlı eserlerden olumlu anlamda farklılık göstermektedir. Bu 

iki eserde yapıldığı gibi hayatını verdiği kişilerin şahsiyetlerinin ortaya çıkmasına engel 

olacak şekilde övgü ve iltifatlara yer vermeden nesnel olarak anlatma gayretindedir. 

İslâmî tutumunun bir uzantısı olarak hiciv ifadelerinden ve hiciv şiirlerini eserine 

almaktan uzak durmuştur.1290 Eserinde seci sanatından faydalanır ancak bu, onun için bir 

araç niteliğindedir. Yani yazdığı ifadelerin göz ardı edilmesine sebep olacak derecede 

seci kullanımını tercih etmez.1291  

B. Kalâidu’l-İkyân fî Mehâsini’l-A‛yân 

el-Feth b. Muhammed b. Ubeydillah b. Hâkân b. Abdillah el-Kaysî el-İşbilî 

tarafından kaleme alınmıştır. Kendisi eserlerinde doğum yeri hakkında bilgi 

vermemektedir. Ayrıca doğum yılı ili ilgili de net bilgiler bulunmamaktadır. İbn Hâkân 

eserinde hicri 503 (1109) yılında Belensiye’ye gittiğinden bahseder. Bu bilgiden 

hareketle onun V. yüzyılın sonlarına doğru dünyaya geldiği anlaşılmaktadır. Kaynaklarda 

da 480, 487, 489 gibi yıllar zikredilmektedir. Onun, Gırnata’nın köylerinden Kal‛atu’l-

Ved veya Sahratu’l-Veled’de dünyaya geldiği ifade edilmektedir. Dolayısıyla el-Gırnatî 

lakabıyla da anılmaktadır. Gençliğini hovarda bir şekilde devamlı gezerek geçirdi. İçki 

ve eğlence meclislerinden ayrılmazdı.1292 Gırnata valisi Tafşin b. Ali’nin yanında katiplik 

yapmıştır.1293 İhmalkar bir yapıya sahip olduğu için birçok devlet işinden 

çıkarılmıştır.1294  

İsim silsilesi içindeki Hâkân’dan dolayı Türk olduğu zannedilmiştir. Ancak 

Türklerle herhangi bir nesep bağlantısı yoktur. Arap kökenli olduğu kesindir. 

Kaynaklarda aynı isme sahip olan edip Abbasi veziri ile nesebinin karıştırılmış olduğu 

görülür.1295 Bu ismin, bazı olumsuz özellikleri sebebiyle verildiği ifade edilir. Onu tahkir 

 
1290  Behcet, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, s. 428. 
1291  Şevki Dayf, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî, s. 505-506. 
1292  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 29. 
1293  A. R. Nykl, Hispano Arabic Poetry, Baltimore, 1946, s. 223.   
1294  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 296. 
1295  Julia Scott Meisami – Paul Starkey, “al-Fath ibn Khaqan”, The Encyclopedia of Arabic Literature, 

Routledge, London, 1998, I, 223. 



311 
 

etmek ve küçük düşürmek için bu lakap verilmiştir.1296 Hocaları arasında İbn Süleyman 

b. Kasîre, İbn Lebbâne, İbn Sa’dun, İbn Sirac, İbn Abdûn, Abdurrahman b. Tahir, İbn Sid 

el-Batlayevsî gibi çok önemli isimler vardır. İşbiliyye, Belensiye, Meyuraka, Gırnata, 

Sarakosa, Şatıbe, Bicane gibi Endülüs ve Fas’ın birçok bölgesini dolaşmıştır.1297 

Yaşayacak bir yer sığınacak bir kişi aramıştır. Bu arayışında başarılı olamayan edibin 

depresif yapısı dikkat çekmektedir: “Havam puslu, bayramlarım matemli, sabahım 

karanlık… Bu sıkıntılardan sonra sarhoşluk dışında sığınağım yok.”1298 1134 yılında 

Merakeş yolu üzerindeki bir handa boğularak öldürülmüştür.1299 

Kendisinden çok az şiir rivayet edilmiştir. Bazı risâleleri bulunaktadır.  Kalâidu’l-

İkyan, Matmahu’l-Enfüs, Rivayetu’l-Mehasin ve Ğayetu’l-Muhasin, Kenzü’l-Fevaid ve 

Hadikatu’l-Measir adlı telifleri vardır. Matmah adlı eseri, el-Makkarî’nin Nefhu’t-Tîb 

eserinin içerisinde aynen yer almaktadır. İbn Hâkân, her sonraki eserde öncekine bir 

üstünlük hissettiği için yazmaya devam ettiğini ve bu eseri de bunun için yazdığını ifade 

eder.1300  

En meşhur eseri Kalâid’dir. İbn Bessâm gibi bölgedeki edebî durumla ilgili 

endişeleri sonucu bu eseri kaleme aldığını ifade eder. İbn Bessâm ile benzer bir amaca 

sahip olduğunu şu cümlesiyle ifade eder: “Onların (Endülüslü ediplerin) güzellikleri 

örtüler altında kaldı. Ben de onların gizli kalmış bu değerli eserlerini ortaya koymak, 

ilimlerdeki düzeylerini ve seviyelerini gösterebilmek adına bu kitabı kaleme aldım.”1301 

Eserini İbrahim b. Yusuf b. Tafşin’e sunan ve belâgat seviyesini eserine yansıtmaya 

çalışan yazarın, bu eseri kendi kültürel ve edebî seviyesini gösterme amacıyla yazdığı da 

düşünülebilir. ez-Zehîra’nın yakaladığı başarı ve müellifine sağladığı kazançtan 

etkilendiğini ifade eden araştırmacılar da mevcuttur. Edebiyat dışındaki ilimlerle 

ilgilenen İbn Zühr ve İbn Bacce’nin bu dönem gördükleri saygı ve yaşadıkları refah hayat 

onu etkilemiş olmalıdır. Nitekim “Cömertlik ve ilgiye en layık olan ilim edebiyattır” 

ifadesi bu olguya işaret etmektedir.1302 Kalâid, ez-Zehîra’ya göre bazı farklılıklar 

 
1296  İbn Hâkân, Matmahu’l-Enfüs, (thk. Muhammed Ali Şevabike), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 1983, s. 

20. 
1297  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 29-30. 
1298  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 36. 
1299  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 297. 
1300  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 10. 
1301  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 45. 
1302  İbn Hâkân, Matmahu’l-Enfüs, s. 67. 



312 
 

barındırır. ez-Zehîra, coğrafî bir sınıflandırma ile yazılmasına karşın Kalâid, makam ve 

yaptıkları görevlere göre kişileri incelemiştir. ez-Zehîra’da Endülüs’e Doğu’dan 

gelenlere ayrı bir bölüm ayrılmış iken, Kalâid’de yalnızca Endülüslüler hakkında bilgiler 

verilmiştir. Dört bölümden oluşan eserde yetmiş sekiz kişi hakkında bilgi verilmektedir. 

Birinci bölümde emîr, vali, kumandan ve bunların çocuklarından bahsetmektedir. İlk 

planda bu kişilerden söz ediliyor olması bir tesadüf değildir. Müellif, onların yaptıkları 

vatan savunması ve fetih hareketleri sebebiyle onlara öncelik vermiştir.1303 İkinci 

bölümde vezirlerden, üçüncü bölümde kadı ve âlimlerden, dördüncü bölümde  ise edip 

ve şairlerden bahsedilmektedir. Eserindeki biyografik bilgilerini, nesir ve şiirden 

örnekleri bizzat o dönem yaşayan sahiplerinden yazılı veya şifahi bir şekilde sorarak ve 

isteyerek temin etmiştir. Birçok yerinde “şu vezir şöyle dedi…”, “şu katip şöyle haber 

verdi…” gibi ifadeler de rivayetlerinin güvenilirliğinin göstergelerindendir. Kendileri ile 

ilgili bilgi istenen kişiler bu bilgilerle beraber dinar keseleri de göndermişlerdir. Müellif, 

kendisini memnun edici ödül gönderenleri överken, göndermeyenleri hicvetmiş ve 

eleştirmiştir.1304 Ek olarak yaşadığı dönem ile ilgili bilgilere yer veren müellif eserinde 

kendi gözlemlerini de aktarmaktadır. Yaptığı tasvirler kendi tecrübesinin bir sonucudur.  

İbn Saîd eserle ilgili şu ifadeyi kullanmıştır: “Kalâid’in ravilerinden birisi 

zamandır, ondaki harika güzellikleri taşır.” Hocası el-Batalyevsî ise şöyle demiştir: 

“İhtiyaçları giderecek ve dolunayın dahi ulaşamayacağı bir yere ulaşan bir kitap 

gördüm”. Secili ve süslü bir üsluba sahip olan eserde kişilerin edebî özelliklerinin 

yanında dönemin tarihî olaylarına da yer verilir. Ancak tarihî olaylar üzerinde yeterince 

durmaması eleştirilen yönlerinden biridir.1305 Kişilerin hayatları ile ilgili bilgiler vermek 

yerine edebî ürünleri ile ilgili bilgiler üzerinde durmuştur. Tarihî bir kaynak olmaktan 

ziyade edebî bir kaynaktır.1306 Bu tutumu dönemin yöneticileri ve komutanlarının 

hayatları ile ilgili bilgiler verdiği kısımlarda açıkça görülebilmektedir. O, bu kişilerin 

tarihte yaptığı katkılardan ziyade edebî yönleri üzerinde durmaktadır. Bu tutumu bariz 

olsa da dönemin olayları ile ilgili de bilgiler vermeyi ihmal etmemektedir. 

 
1303  İbn Hâkân, Matmahu’l-Enfüs, s. 69. 
1304  Hanna el-Fahurî, el-Câmi‛, s. 916. 
1305  İbn Hâkân, Kalâidu’l-İkyân, s. 11-13.; Ayrıca bkz. Mehmet Özdemir, “Feth b. Hâkân el-Kaysi”, TDV 

İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1995, XII, 453-455. 
1306  Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, s. 298. 



313 
 

el-Kalâid, Nefhu’t-Tıb gibi sonraki dönemin önemli eserlerine kaynaklık etmiştir. 

İbn Hâkân, yeteneğini manadan ziyade lafızlar üzerinde göstermeyi amaçlamıştır. 

Dolayısıyla seci ile dolu bir eser ortaya çıkmıştır. Kişiler ile bilgiler verdiği kısımlarda eş 

anlamlı (teradüf) çok fazla kelime ve ifade kullanma eğilimi bilgi edinmeyi 

zorlaştırmıştır. Ayrıca topladığı bilgileri herhangi bir araştırma sürecine dahil etmeden 

kitabına eklemesi de eleştirilen yönlerinden biridir.1307 

İbn Bessâm’ın ez-Zehîra’sı ile İbn Hâkân’ın el-Kalâid’i karşılaştırıldığında 

çağdaş araştırmacılara göre şu farklar ortaya çıkmaktadır:1308 

a. İbn Bessâm, Endülüs edebiyatı ve medeniyeti tarihi ile ilgili daha geniş ve yeni 

bilgiler vermektedir. İbn Hâkân’ın eseri bu konuda daha kısır kalmıştır. 

b. İkisinin üslubu da şiirsel nesir şeklindedir. Ancak İbn Hâkân, edebî üslup, belâgat 

sanatlarını kullanma, hitabet ve tasvirler açısından daha başarılıdır.  

c. İbn Bessâm daha dengeli bir seci kullanımına sahipken, İbn Hâkân’ın seci 

kullanımı aşırıdır. 

d. İbn Bessâm, edebî ve kültürel birikim olarak daha öndedir. Kendi döneminden 

önceki edebî ürünlere de vukufiyeti vardır. İbn Hâkân ise bu konuda onun kadar 

başarılı değildir.  

e. İbn Bessâm, tarihî olaylarla ilgili daha net bilgiler vermektedir. Kendisi ile ilgili 

bilgiler verdiği kişiler hakkında daha objektif davranmaktadır. İbn Hâkân ise 

bahsettiği kişinin tutumuna göre yorumlarını şekillendirmektedir.1309 Yaşadığı 

çalkantılı hayatın etkisi yorum ve değerlendirmelerinde hissedilmektedir. Zira 

aşırı övgüsünün veya aşırı hicvinin mantıklı ve tutarlı sebeplerini ifade 

etmemektedir.1310  

 
1307  Ahmed Dayf, Belâgatü’l-Arab fi’l-Endelüs, s. 235-239. 
1308  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, VII, 33.; İbn Saîd, el-Muğrib, I, 259-260.; Palencia, Târîhu’l-Fikri’l-

Endelüsî, s. 295-296.; Tahir Ahmed Mekki, Dirâsât fî Masâdiri’l-Edeb, Dârü’l-Fikri’l-Arabî, Kahire, 
1999, s. 354-356.; Mustafa Muhammed Ahmed Ali Suyufi, Melâmihü't-Tecdîd fi'n-Nesri'l-Endelüsî 
hilâle'l-Karni'l-Hâmis, s. 600-604. 

1309  Filozof İbn Bacce ile yaşadığı durum bunun örneğidir. İlişkileri iyi olduğu dönemde onu övmüş, 
ilişkileri bozulunca onu hicvetmiştir. Kadı Ebu’l-Fadl İyaz b. Musa ile yaşadığı olay da bu duruma bir 
örnektir. Bir gün kadının meclisinde iken kadı İbn Hâkân’dan şarap kokusu geldiğini hissetmiş ve 
onun içki içtiğini anlayınca ona had cezası vermiştir. Bu olay sonrası kadıya çok kızan İbn Hâkân, 
onun ismini el-Kalaid’den çıkaracağını söylemiştir. İbn Hâkân, Matmahu’l-Enfüs, s. 38. 

1310  İbn Hâkân, Matmahu’l-Enfüs, s. 70. 



314 
 

f. İbn Bessâm, İbn Hâkân’dan farklı olarak döneminin şiirinden verdiği örnekleri 

eski Arap şiirleri ile karşılaştırmakta ve benzerlik yönünden mukayese etmektedir.  

VI. EDEBÎ TENKİT 

Tenkit, eleştiri anlamındadır. Eleştiri ile ilgili intikad ve tenakkud  kelimeleri de 

kullanılmaktadır. Câhiliye döneminden itibaren edebî tenkitin Arap edebiyatında olduğu 

kabul edilmektedir. Tenkitin ilk hali Arapların gelişmiş dilsel ve edebî zevkleriydi. 

Zaman içerisinde metodolojisi belirlenmiş ve üzerine eserler kaleme alınmıştır.1311  

 Endülüs’te Emevîler döneminden itibaren edebî zevkin gelişmeye başladığı ifade 

edilebilir. Yöneticilerin Arap olması ve atalarından miras aldıkları üstün edebî yetenekleri 

bu gelişimin başlıca etkenleridir. Bunun yanında Doğu’ya yapılan ilim ve edebiyat 

yolculukları bölgedeki edebî birikimin Endülüs’e taşınmasına olanak sağlamıştır. 

Mütenebbî, el-Maarrî ve Ebu Nüvâs gibi çok önemli şairlerin divanlarının bu konudaki 

katkıları dikkate değerdir. Doğu’dan Endülüs’e göç eden şarkıcılar ve Ziryab da 

unutulmamalıdır. Bilhassa şiirin mûsikiyle iç içe gelmesi bu göçler sonucunda 

gerçekleşmiştir. Doğu’dan gelen büyük edip Ebu Ali el-Kâlî (ö. 356/967)’nin bu 

aşamadaki rolü ise tartışılmaz bir değerdedir. 942 yılında Endülüs’e gelen el-Kâlî, kendisi 

ile beraber deyim yerindeyse Doğu’nun edebî birikimini taşımıştır. Yanı sıra verdiği 

dersler ve yetiştirdiği İbn Sid el-Batalyevsî, el-E‛lem eş-Şentemerinî, Harun b. Musa gibi 

öğrenciler edebiyat ve ilim çevresi için çok önemli gelişmelere yol açmıştır. Edebî zevkin 

bu şekilde bir ortamda gelişmeye başladığı bölgede edebî tenkitlere de yer verilen birçok 

tabakat eseri kaleme alınmıştır.1312  

 Edebî zevkin olgunlaştığı bir ortamda hüküm süren Murâbıtlar ve Muvahhidler 

dönemlerinde bu ortamın gelişmeye devam ettiği ifade edilebilir. Murâbıtlar döneminde 

edebî tenkit içeriğine de sahip ez-Zehîra ve el-Kalâid gibi eserler şüphesiz yüzyıllardır 

süregelen edebî birikimin bir neticesi olarak değerlendirilmelidir. Bu dönem Ebu’l-Kâsım 

el-Kilâî tarafından kaleme alınan İhkâmu San’ati’l-Kelâm ve er-Rundî tarafından te’lif 

edilen el-Vâfî fî Nazmi’l-Kavâfî isimli eserlerin genelinin ise edebî tenkit ile ilgili olduğu 

ifade edilebilir. Bu iki eser hakkında aşağıda bilgiler verilecektir.  

 
1311  Rahmi Er, “Tenkit”, TDV İslâm Ansiklopedisi,, İstanbul, 2011, XL, 462. 
1312  Detaylı bilgi için bkz. Mustafa Alyan Abdurrahim, Teyyârâtü'n-Nakdi'l-Edebî fi'l-Endelüs, 

Müessesetü'r-Risâle, Beyrut, 1984, s. 11-54.  



315 
 

A. İhkâmu San‛ati’l-Kelâm 

Ebu’l-Kâsım Muhammed b. Abdulğafur b. Muhammed b. Abdulğafur el-Kilâî’ye 

aittir. el-Kilâî, İşbiliyye’de doğup büyümüştür. Doğum tarihi ve ölüm tarihi ile ilgili 

bilgiler kaynaklarda mevcut değildir. İbn Bessâm (ö. 542/1147)’ın arkadaşı olduğu 

bilinmektedir. Bu bilgi, onun XI. yüzyılın ilk yarısında yaşadığı anlamına gelir. İyi bir 

şair ve edip olduğu ifade edilmektedir. İntisâr ve es-Sâci‛atu ve’l-Garib isimli başka 

eserlerinden de söz edilmektedir.1313   

Endülüs’te edebî tenkit alanındaki önemli eserlerden biri olan el-İhkâm’ı nesir 

üzerinedir. Eser, bir mukaddime ve iki bölümden oluşmaktadır. Müellif eserini bu şekilde 

ayırmamış ve bütün başlıkları “fasıl” diye isimlendirmiştir. Eserdeki bölüm ayrımı 

muhakkik Muhammed Rıdvan ed-Dâye tarafından yapılmıştır. Müellif eserinin ilk 

cümlelerinden itibaren hayalî bir muhatap oluşturur ve konuları ona anlatır. Bu muhatap 

kitabet ile ilgilenen bir kişidir. Ancak bu alandaki yeteneği yeterli düzeyde değildir.1314 

Dolayısıyla eser aslında muhatap aldığı bu kişinin eksikliklerine ve yetersizliklerine karşı 

bir düzeltme ve tashih faaliyeti olarak değerlendirilebilir.  

Giriş kısmında “beyan” kavramından söz ederek bu konudaki ayet ve hadislerden 

bahsetmektedir. Şiir ve nesir arasında kıyaslamalar yapar. Birinci bölümde kitabet 

sanatından, başlıklarından, girişinden ve muhataba nasıl bir şekilde hitap edilmesi 

gerektiğinden bahsetmektedir. İkinci bölümde kelam ve edebî üslup türlerinden söz eder. 

Yanı sıra seci sanatının kısımlarına da yer verir. 

 Müellifin beyan ifadesini fesahat anlamında kullandığı anlaşılan giriş bölümünde 

şiirin nesre nispeten vezin ve kafiyeye sahip olması yönüyle daha güzel ve etkili olduğunu 

ifade eder. Buna karşın dinî ve ahlâkî tutumunun etkisiyle nesrin daha değerli ve daha 

güvenilir olduğunu vurgulayarak nesri tercih ettiğini söylemektedir. Bu tutumunun 

sebepleri şunlardır; hadislerde hadise kınama olmasına rağmen nesirle ilgili böyle bir 

ifadenin olmaması, şiirlerin kazanç için nazmedilmesi, şiirde muhataba karşı gayri ahlâkî 

 
1313  Muhammed b. Abdullah el-Kaysi İbn Hâkân, Matmahu’l-Enfüs, (thk. Muhammed Ali Şevabike), 

Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 1983, s. 219-220.; İbn Saîd, el-Muğrib, I, 241-242.; Abbâs Ubeydulvî 
Amirî, “Ebu’l-Kâsım el-Kilaî el-Endelüsî ve Cühûduhu’l-Edebiyye ve’n-Nakdiyye fî Kitâbi İhkâmi 
San’ati’l-Kelâm”, Mecelletü’l-Bâhis, c. VIII, S. 1, s. 105-106. 

1314  el-Kilaî, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, s. 22. 



316 
 

ve edebe mugayir seslenme ifadelerinin yer alması ve şiirin vezne bağlı olması sonucunda 

müziğe yöneltmesi.1315  

Müellifin bu ahlâkî tutumunun risâle kaleme alan ediplere verdiği nasihatlere de 

yansıdığı görülmektedir. Ona göre edipler dedikodu benzeri konulardan kaçınmalı ve 

kendisini alçaklık derecesine düşürecek bir tarz benimsememelidir. Başlık seçiminin ise 

zaman ve gelenek farklılığına bağlı olarak değiştiğini ifade eder. Devamında risâlelerin 

giriş kısımları, konuya geçişler ve son kısım hakkında bilgiler verir. Risâlelerde 

kullanılan dualar konusundaki görüşü ise dikkat çekicidir. Risâlelerde duanın çok fazla 

şekilde kullanılmasına olumlu bakmayan müellif bu durumu bir tür “zayıflık ve edebî 

yetenek eksikliği” olarak nitelendirmektedir. Ayrıca bu duaların içerisinde ömrün 

uzaması ile ilgili olanlarının uygun olmadığına dair görüşü kabul ettiğini ifade eder.1316  

Diğer bölümde ise icaz, müsavat ve ishâb (uzatma) hakkında bilgiler vermektedir. 

Toplulukları uzlaştırma, cihada teşvik, isyandan men etme ve itaata çağırma gibi 

konularda halka yazılan hutbe veya risâlelerin uzatılabileceğine işaret eder. İcaz özelliği 

ise yüksek makamdakilere yazılan risâlelere uygundur. İcazı, icazu kasd ve icazu hazf 

olarak iki kısma ayırır. Bu kısımlarla ilgili ayetlerden ve hadislerden örnekler verir. Daha 

sonra ifade çeşitlerinden bahseder. Bunlar; tersil, tevki‛, hutbe, hikem ve emsaldir. Tersili 

ise içerisinde belâgat sanatlarının kullanılma ölçüsüne göre farklı türlere ayırır. Bu 

ayrımların kendine özgün olduğu ifade edilmektedir.1317 Ona göre hutbe, kısa olmalı, 

hutbeyi veren kişi iyi şekilde odaklanmalı, söylediklerini uygulamada göstermeli, 

hutbenin konusu insanların sorunlarını çözmeli ve insanları etkilemelidir. Makâmelerden 

söz ederken Bediüzzamân’dan etkilendiği hissedilmektedir.1318 Daha sonra secinin 

tanımını yaparak kısımlarından bahseder. En son kitabet konusundaki önerileri ile bitirir. 

Eserinde onun dinî tutumu en bariz özelliktir. Nesri detaylı incelemesi ve birçok edipten 

söz etmesi eserin diğer özellikleridir. Eserde el-Maarrî’den derin bir şekilde etkilendiği 

anlaşılmaktadır. Ancak dinî eğilimi sonucu bazen onu eleştirebilmektedir.1319 Özetle bu 

 
1315  el-Kilaî, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, s. 37-40. 
1316   el-Kilaî, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, s. 47-90. 
1317  ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî fi’l-Endelüs, s. 417. 
1318  ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî fi’l-Endelüs, s. 423. 
1319   ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî fi’l-Endelüs, s. 431. 



317 
 

eser, Endülüs’ten günümüze ulaşan az sayıdaki edebî tenkit eserlerinin en önemlilerinden 

birisidir.  

B. el-Vâfî fî Nazmi’l-Kavâfî 

Meşhur “Endülüs Mersiyesi” adlı kasidenin yazarı er-Rundî’nin eseridir. Söz 

konusu mersiye hakkında geniş bilgi ve birçok çalışma mevcut olmasına karşın yazarı ile 

ilgili çok az bilgi bulunması ve bu bilgilerin birçoğunun da tartışmalı bir durumda olması 

ilginçtir. İsmi Salih b. Yezid b. Salih b. Musa b. Ebi’l-Kâsım b. Ali b. Şerif en-Neferî 

olan er-Rundî’nin künyesi hakkında ihtilaflar mevcuttur. el-İhâta,1320 Zeyl ve et-

Tekmile,1321 Ezhêrü’r-Riyâd1322 gibi eserlerde künyesi Ebu’t-Tayyib,1323 Nefhu’t-

Tîb’da1324 Ebu’l-Beka, ez-Zehîratü’s-Seniyye’de1325 ise Ebu Muhammed olarak 

zikredilmektedir. En çok bilinen künyesi Ebu’l-Beka’dır. Runda’da doğduğu ifade edilen 

er-Rundî’nin doğum tarihi ile ilgili de net bilgi yalnızca el-İhata adlı eserde verilmektedir. 

601 (1202) yılında doğmuş olan er-Rundî 684 (1285) yılında vefat etmiştir.1326 

Edip ve şair olan er-Rundî, medih, gazel, tasvir ve mersiye gibi birçok konuda 

şiirler nazmetmiştir. Endülüs’e yazdığı mersiyesinin yanı sıra medih konusunda da 

önemli ölçüde şiirler nazmetmiştir. Gırnata’daki Nasrîler hükümdarlığı sarayına sık sık 

gittiği ve medih şiirleri inşad ettiği nakledilmektedir. Medih şiirlerinin çoğunluğu 

Nasrîler’in kurucusu Muhammed b. el-Ahmer’e yöneliktir.1327 Onun farklı konularda 

birçok makâmesinin olduğundan bahseden Abdulmelik el-Merrâküşî, hem nesir hem de 

şiir ile ilgili tedvin edilmiş eserlerinden söz eder. Aruz ile ilgili de bir eseri olduğunu 

vurgular.1328 Cibril hadisine dair bir risâle yazdığı, feraiz ile ilgili bir telif yaptığı ve 

Ravzatü’l-Üns ve Nüzhetü’n-Nefs isimli büyük bir eser kaleme aldığı ifade 

edilmektedir.1329 Ancak günümüze ulaşan tek eseri şiir ve belâgat ile ilgili değerlendirme 

ve tenkitlerini içeren el-Vâfî fî Nazmi’l-Kavâfî isimli eseridir.  

 
1320  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, III, 275. 
1321  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, I, 50. 
1322  el-Makkarî, Ezhêru’r-Riyâd, I, 47. 
1323  Kendi eserinin girişinde de künyesi bu şekildedir. Bkz. er-Rundî, el-Vâfî, vr. 2a. 
1324  el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 486. 
1325  İbn Ebu Zer‛, ez-Zehîratü’s-Seniyye fî Târîhi’d-Devleti’l-Meriniyye, yy., Rabat, 1972, s. 112-114. 
1326  Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, s. 294-295.; Abdülkerîm Halîfe, “Ebü’l-Bekâ er-

Rundî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1994, X, 298-299.  
1327  Örnek için bkz. el-Makkarî, Nefhu’t-Tîb, IV, 489. 
1328  el-Merrâküşî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile, I, 50. 
1329  Lisânüddin b. Hatîb, el-İhâta, III, 276. 



318 
 

Bu eser, edebî tenkit muhtevasına sahip olmasının yanında müellifin kendisinin 

şiirlerinden bir kısmını günümüze ulaştırması açısından önemlidir. Diğer yandan birçok 

Endülüslü şairden örnekler vermesi edebî ortamı birincil bir kaynaktan aktarmış 

olmaktadır. Ayrıca eser aracılığıyla Doğu bölgesindeki şairlerin şiirlerinin ve edebiyat 

kitaplarının Endülüs’e dair etkisi hakkında da bilgi edinmek mümkündür. Zira müellifin 

tariflerinin, tasniflerinin, değerlendirmelerinin ve kullandığı örneklerin özellikle İbn 

Reşîk ve es-Seâ‛lebî tarafından daha önce kullanıldığı anlaşılmaktadır. 

Müellif, eserine kısa bir mukaddime eklemiştir. Bu giriş kısmında şiir ve 

edebiyata övgülerde bulunur. el-Kilâî tarafından el-İhkâm’da şiire karşı dinî ve ahlâkî 

tutum sonucunda yapılan eleştirilerin el-Rundî’nin eserinde bulunmadığı görülmektedir. 

Aksine o, şiirin sağlam bir fıtrat ve karakterin ürünü olduğunu ifade eder. Yine bu giriş 

kısmında şiir ve sanatları ile ilgilenen kişiler için eserini kaleme aldığını ve dört bölüme 

ayırdığını belirtmektedir.1330 

Birinci bölümü dört başlık altında toplamıştır. İlk kısımda şiirin üstünlüğü ve 

öneminden, ikinci kısımda şairlerin tabakalarından, üçüncü kısımda şiir yazımı ve 

mahiyetinden, dördüncü kısımda ise şiirin konuları ve âdâbından bahsetmektedir. İkinci 

bölümde şiirin belâgat yönünü incelemektedir. Üçüncü bölümde şiirde sirkat (intihal) 

olgusundan ve dördüncü bölümde ise şiirin tanımı, aruz ve kafiyeden söz etmektedir.1331 

Ona göre şiir hikmettir. Bu çerçeve Hz. Peygamber’den, sahabeden ve tabiinden 

örnekler vererek şiirin değerini vurgulama çabasına girmektedir. Şair tabakalarını Câhilî, 

muhadram ve İslâmî olmak üzere klasik tasnifle üçe ayırır. Daha sonra şiirin telif edilme 

metodunu açıklar ve şiirin, lafız, vezin, mana ve kafiyeden oluştuğunu vurgular. Şairde 

bulunması gereken ilham ve irticali olarak söyleme yeteneklerinin önemine dikkat çeker. 

Şiirin,  nesib, medih, tehnie (kutlama), mersiye, i‛tizar, ‛itab, zem (hiciv) ve tasvir olmak 

üzere sekiz farklı konusundan bahseder.1332 Tasvir konusuna uzun bir kısım ayıran 

müellif, daha önceki edebiyat kitaplarında bulunmayan tehnie türünden ayrıca söz etmesi 

dikkate değerdir. Mersiye konusunda ise kadınlara yazılan mersiyelerde üstü kapalı 

 
1330 er-Rundî, el-Vâfî,  vr. 1a-6b.;  ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî fi’l-Endelüs, s. 453. 
1331  Abdullah Kennûn, “Ebü’l-Beḳā er-Rundî ve Kitâbühû el-Vâfî fî Naẓmi’l-Kavâfî”, Sahifetü 

Me‛hadi’d-Dirâsati’l-İslâmiyye, Madrid, 1958,  c. VI, S. 1-2, s. 217-218. 
1332  er-Rundî, el-Vâfî, vr. 13b. 



319 
 

ifadeler kullanılması gerektiğini vurgular. Bu özellikten yoksun olması dolayısıyla 

Mütenebbî’nin bazı mersiyelerini eleştirir.1333  

Şiirin başlangıç, konuya geçiş ve bitiş aşamalarından da ayrıca söz eder. Daha 

sonra mukabele, mutabaka, teşbih, istiare, tahyil, tefri‛, tevcih, temsil, tecnis gibi birçok 

belâgat sanatının kullanımından bahseder.1334 Sonraki kısımlarda şiirin kusurları ve 

intihal ile ilgili birçok başlık altında değerlendirmelerde bulunur. Son olarak şiir, kafiye 

ve aruzu tanımlayarak eserini bitirir.1335  

Eserde işlenen konular ve başlıklar Doğu’daki eserlerin benzeri şeklindedir. 

Müellifin kullandığı birçok örnek de Doğu bölgesi şairlerine aittir. Bu durum, daha önce 

bahsedildiği üzere Doğu’nun Endülüs insanı zihnindeki yerini göstermesi açısından 

önemlidir. Diğer yandan eser, Endülüs edebî zevkinin geldiği noktayı ve müellifin edebî 

kültürünün boyutunu anlamayı kolaylaştırmaktadır.  

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde nesir gelişme dönemlerini yaşamış, fennî 

nesir, makâme, ilmî nesir ve edebî tenkit gibi birçok alanda önemli eserler kaleme 

alınmıştır. Devlet divanında görevlendirilen isimlerin dönemin ediplerinden oluşması 

yazılan risâlelerin tam anlamıyla birer edebî ürün olmasına olanak sağlamıştır. Bunun 

yanında toplumsal ilişkiler ile ilgili de birçok risâle kaleme alınmış ve bu risalelerde 

yetenek gösterilileri yapılmaya çalışılmıştır. Dolayısıyla risâlelerde belâgat sanatlarının 

bolca kullanıldığı ifade edilebilir. Ancak genel anlamda bu risâlelerin dili anlaşılır ve 

kolaydır. Kaynaklarda bu dönem kaleme alınan birçok eserden söz edilse de İbn Bessâm, 

İbn Hâkân ve İbn Saîd gibi birkaç edibin telifleri günümüze ulaşmıştır. İlmî nesir 

hüviyetindeki eserlerde seci kullanımının yoğunluğu dikkat çeker. Teracim türü eserlerin 

ise anlaşılması daha kolaydır. Edebî tenkit ile ilgili de eserler kaleme alınmış ve bu 

eserlerden ne yazık ki yine birkaçı günümüze ulaşmıştır. Bu eserlerin de dili basittir ve 

Doğu’nun yoğun etkisi göze çarpmaktadır.   

 
1333  ed-Dâye, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî fi’l-Endelüs, s. 454-465. 
1334  er-Rundî, el-Vâfî, vr. 42a. 
1335  er-Rundî, el-Vâfî, vr. 75b ve sonrası. 



320 
 

SONUÇ 

Çalışmada Murâbıtlar ve Muvahhidler dönemi edebî ortamı şiir ve nesir başlıkları 

altında ayrı ayrı incelenmiştir. Bu iki devlet hem Kuzey Afrika hem de Endülüs’e iki 

yüzyıl boyunca hükmetmişlerdir. Dolayısıyla edebî gelişmeler açısından 

küçümsenemeyecek bir süreç söz konusudur. Bu sürece dair kültürel, siyâsî, sosyal ve 

dinî gelişmeler dikkate alınarak edebî bir inceleme yapılmıştır.  

Öncelikle Murâbıtlar ile ilgili batılı araştırmacıların etkisinde oluşan “barbar, 

bedevî” nitelemelerinin doğru olmadığı anlaşılmaktadır. Nitekim kısa olarak 

değerlendirilen bu dönemde birçok ilim dalında ve edebî alanda yetişen seçkin kişilerin 

bu olumsuz algıyı kırmak için yeterli olduğu düşünülmelidir. Muvahhidler döneminde ise 

zaten olumlu bir ilmî ortamın varlığından açık ve net bir şekilde bahsedilebilir. Bu 

ortamın oluşumunda dinî eğitim ve propaganda olgusu ağır basmaktadır.  

Murâbıtlar döneminin yaklaşık yarım yüzyıl sürmesi elbette birçok alanda yapılan 

çalışmaların kısıtlı olmasına ve bu çerçevede yetişen alim, edip ve şairin az sayıda 

kalmasına neden olmuştur. Dolayısıyla Murâbıtlar dönemini bu bağlamda 

değerlendirmek gerekmektedir. Doğrudan yöneticilerin destekleri tartışılır olsa da bu 

dönem yetişen şair ve ediplerin Endülüs edebiyat tarihinde işgal ettikleri yer gerçek 

anlamda dikkat çekicidir.  

Murâbıtlar ve Muvahhidler döneminde şiir, gelişmeye devam ederek nicelik 

olarak önemli bir süreç yaşamıştır. Eski konularda ile ilgili şiirler yazılmaya devam 

edilmesinin yanında birçok yeni konu da bu bölgede yaygınlaşmıştır. Özellikle bölgede 

yaşanan hayatın bir sonucu olarak ortaya çıkan şehirlere mersiyeler ve dinî şiir kayda 

değer bir biçimde bu dönemde gelişme imkanı bulmuştur. Endülüs edebiyat tarihinin en 

önemli kaynaklarından olan el-Kalâid ve ez-Zehîra bu dönemde telif edilmiştir. Bunun 

yanında fennî nesirde de önemli ürünler yazılmıştır. Bilhassa Muvahhidler dönemi 

risâlelerinin sayısının çok fazla olduğu söylenebilir. Şekilsel olarak ise Müveşşah ve 

Zecel türlerinin bu dönemde kimliklerini buldukları görülür. Nitekim birçok önemli şairin 

yetiştiği bu ortamda en ünlü zeccâl İbn Kuzmân gibi birçok veşşâh ve zeccâl da yetişme 

imkanı yakalamıştır.  

Medih şiirleri Murâbıtlar döneminde sıkıntılı bir süreç yaşamıştır. Bunun sebebi 

yöneticilerin ilgisizliği ve siyâsî ortamın şiire uygun olmamasıdır. Buna rağmen İbn 



321 
 

Hafâce ve el-A‛mâ et-Tutaylî gibi önemli isimlerin medih şiiri yazdıkları görülmektedir. 

Muvahhidler döneminde tekrar sarayların içerisine giren medih şiiri genişlemiş, abartılı 

ve uzun şiirler nazmedilmiş, el-Cerâvî, İbn Habbûs gibi önemli medih şairleri yetişmiştir.  

Gazel şiirinde eski Arap şiirindeki teşbih ve istiarelerin kullanılmaya devam ettiği 

görülür. Şairlerin daha çok kadının ve erkeğin fiziki özelliklerine yer verdiği şiirlerin 

nazmedildiği bu ortamda birçok kadın şair yetişmiş ve erkeklere yazılan gazel artmıştır. 

Bu çerçevede divanını neredeyse şaz gazeller ile dolduran İbn Sehl el-İsrailî dikkat 

çekmektedir. Gazel şiirlerinin medih şiirlerinin aksine maktu şekilde yanı kısa olduğu 

görülmektedir.  

Tasvir şiirleri İbn Hafâce, İbnü’z-Zekkâk, İbn Hamdîs gibi bu tür şiirlerde zirve 

sayılabilecek şairler ile beraber en önemli dönemlerini yaşamıştır. Muvahhidler dönemi 

şairlerinin Murâbıtlar dönemi şairlerine nispeten tasvir konusunda daha başarısız 

oldukları ifade edilebilir. Zira Murâbıtlar dönemi şairlerinin belâgat sanatlarını daha etkili 

ve yoğun kullanması bu tür şiirde onların öne çıkmasına yol açmıştır.  

Dinî ideolojik bir dönem olan Murâbıtlar ve Muvahhdiler dönemi şarap şiirlerinin 

yaygınlaşmasına engel olamamıştır. Bunun sebebi muhtemelen Endülüs’ün eğlence 

hayatını teşvik eden tabiatıdır. Nitekim içki meclisleri ile tabiatın ayrılmaz bir bütünlük 

sağladığı görülmektedir. Dolayısıyla tabiat tasviri şiirlerinde de içki meclislerinin 

unsurlarına rastlanabilmektedir.  

Doğu’da yaşanan gruplaşmaların ve mezhep çatışmalarının Endülüs’te olmaması 

hiciv şiirinin birçok açıdan eksik kalmasına neden olmuştur. Bu dönem hiciv şiirlerinin 

genel anlamda toplumsal eleştiri hüviyeti taşıdığı görülmektedir. Murâbıtlar’ın 

otoritelerini kötüye kullanmaları, fukahanın deyim yerindeyse sınırsız yetkileri ve 

toplumun olumsuz özelliklerinin artışı hiciv şiirlerine yansımıştır. Hiciv şiirleri ile ilgili 

ifade edilmesi gereken bir diğer nokta bu şiirlerin edebiyat tarihi eserlerine 

eklenmemesidir. Müellifler sert ifadelerin yer aldığı bu şiirleri eserlerine almaktan imtina 

etmişlerdir. Bu şiirler de birçok türdeki şiir gibi kısa şekilde nazmedilmiştir. 

Bu dönem eş, baba, çocuk, yönetici ve alim gibi birçok farklı kişi ve kişiler 

hakkında mersiyeler yazılmıştır. Yöneticilere yazılan mersiyelerin duygu yoğunluğu 

zayıftır. Aile üyelerine yazılan mersiyelerde ise derin bir hüzün dünyası hissedilmektedir. 



322 
 

Ancak mersiyelerin en önemlileri kuşkusuz şehirlere yazılan şiirlerdir. Vatanlarının 

Müslümanların elinden kayıp gittiğinin idrakinde olan şairler birçok mersiye 

nazmetmişlerdir. Bu şiirler bir tür öğüt alma belgeleridir.  

Bu dönem zikredilmesi gereken şiirlerin başında dinî şiirler gelmektedir. Özellikle 

İbnü’l-Arabî’nin etkisi ile dinî şiir en dikkate değer dönemlerini yaşamıştır. Hristiyanlar 

karşısındaki başarısızlık ve yenilgiler şehirlere mersiye yazımını hızlandırdığı gibi 

şairlerin dinî şiire yönelmelerine de sebep olmuştur. Yaşanan bu kaotik ortamda dinî 

yönelimlerle rahatlama eğilimi görülmektedir. 

Dinî muhtevanın özellikle Muvahhidler dönemi şiirini tamamen etkisi altına aldığı 

ayrıca ifade edilmelidir. Medih, gazel, mersiye gibi birçok konuda dinî kavram ve 

ifadelerin şiire dahil olduğu görülmektedir. Ayrıca ilmî ıstılahlar da yine bu dönem 

şiirinde çok fazla kullanılmıştır. Dolayısıyla şiir, sadece vezin ve kafiyeden oluşan ve 

duygu yoğunluğunun yok olmaya başladığı birer manzume halini almıştır. Murâbıtlar 

döneminde İbn Hafâce, İbnü’z-Zekkâk, el-A‛mâ et-Tutaylî, İbn Hamdîs gibi gerçek 

anlamda şair hüviyetine sahip isimler yetişmiş iken Muvahhidler döneminde edip ve alim 

niteliklerinin ön planda olduğu İbn Mücber, İbnü’l-Ebbâr, Safvan b. İdris gibi isimlerden 

bahsedilebilir. Bu çerçevede, iki dönem arasındaki şiirlerin duygu yoğunluğuna sahip 

olması bakımından birbirinden ayrıldığı söylenebilir. 

Dönem şiirinin vezin, kafiye, bahir ve muhteva olarak Doğu ile büyük benzerlikler 

gösterdiği görülmektedir. Ancak şiir klasik kaside formunun dışına da bu bölgede 

çıkabilmiştir. Bazı farklı konu ve şekiller şiire giriş yapmış olsa da bölge insanının 

zihnindeki efsanevî Arap mirasının etkisini her konudaki şiirde hissetmek mümkündür.  

 Muvahhidler döneminin sonuna doğru manzum nesre doğru evrilmeye başlayan 

şiirin durumu, nesri olumlu yönde etkilemiştir. Birçok edibin yeteneğini nesir ürünleri 

üzerinde gösterme çabası şiirsel nesir ürünlerinin ortaya çıkmasını sağlamıştır. 

Divanlarda birçok edibin çalışıyor olması da bu nesir ürünlerini nitel anlamda olumlu 

etkilemiştir. Birçok kaynakta nesir alanında yalnızca İbn Zeydûn (ö. 463/1071) ve İbnü’l-

Hatîb (ö. 776/1374-75)’in isimleri zikredilmektedir. Onların arasındaki üç asırlık zaman 

dilimi göz ardı edilmektedir. Ancak görülmektedir ki bu süreç içerisinde Endülüs edebî 

dünyasına çok önemli katkılar yapmış edipler yetişmiştir.  



323 
 

 Şiirlerde yaşanan kültürel ve sosyal hayatın yansımaları daha çok ön planda iken 

nesir ürünlerinde ise siyâsî süreçlere dair önemli bilgiler yer almaktadır. Divan risâleleri 

bu açıdan tarih ile ilgili eserlerin birer kaynağı niteliğindedir. Bu risâlelerin birçoğunun 

günümüze ulaşması dönemi tahlil etme açısından çok değerlidir. Divan risâlelerinin 

büyük bir kısmı halka yazıldığı için dilleri basit ve belâgat sanatlarının kullanımı 

sınırlıdır. 

 Özellikle edipler arasında karşılıklı yazılan risâlelerde ise yoğun edebî birikim 

dikkat çeker. Bu durum, ediplerin birbirlerine yeteneklerini gösterme gayreti olarak 

değerlendirilebilir. Bu risâlelerde istiare ve teşbihler bolca kullanılmıştır. Şiir nazmedilen 

neredeyse her konuda risâleler kaleme alınmıştır. Buna karşın hiciv, mersiye gibi 

konulardaki risâlelerin sayısının az olduğu ifade edilebilir.  

 Şiirde görülen dinî ögelerin etkisi aynı şekilde nesir ürünlerine de nüfuz etmiştir. 

Risâlelerin giriş ve sonuç bölümünde birçok dinî ifade kullanılmıştır. Ara cümleler 

şeklinde de muhatabın durumuna göre dua cümlelerinin kullanımı bir gelenek halini 

almıştır. Hem resmi hüviyetteki hem de kişisel içerikli risâlelerde ayet ve hadislerden 

yararlanıldığı çok açık şekilde görülmektedir. Muhtemelen bununla özellikle divan 

risâlelerinin halkın üzerindeki etkisinin artırılması amaçlanmıştır.  

 Toplumsal ve kişisel risâlelerde tasvir yoğunluğu dikkat çeker. Bu yoğunluk 

zaman zaman okuyucuyu asıl konudan koparak derecededir. Bunun yanında karşılıklı 

diyalogların kullanımı da oldukça yaygındır. Bu eğilimler, risâlelerin uzun olmasına yol 

açmıştır. Muvahhidler döneminde ilmî kavramların risâlelere girmesi ile beraber uzunluk 

olgusu daha bariz bir hale gelmiştir.  

 Bu dönem yaşanan kaotik ortam ve kaybedilen topraklar ediplerin zühd ve 

nebeviyyat konulu risâlelere yönelimini hızlandırmıştır. Özellikle Muvahhidler 

döneminde Hz.Peygamber’e tevessül ve toplumun bozulması konulu birçok risâle kaleme 

alınmıştır.  

Şiir dilindeki kolaylığın yanında nesir ürünlerinin dili de kolay anlaşılan bir 

yapıya sahiptir. Fakat bu dönem kaleme alınan edebiyat tarihi eserleri ile ilgili aynı şeyi 

söylemek mümkün değildir. Bu eserlerde anlamı gölgede bırakacak derecede seci 

kullanımı olduğu ve anlamın seciye uyar hale geldiği görülmektedir. Nesirde geniş bir 



324 
 

hayal dünyasının etkisi mevcuttur. Edebî tenkit eserlerinin de anlaşılmasının kolay 

olduğu ifade edilebilir. Bunun yanında bu eserler, kendi müelliflerinin de vurguladığı 

üzere Doğu’da yetişmiş ünlü ediplerin yoğun etkisine sahiptir. Doğu’nun etkisini açık bir 

şekilde üzerinde taşıyan diğer bir tür ise makâmelerdir. Makâmelerin birçoğunun 

Doğu’daki ediplere muaraza yapma amaçlı yazıldığı bilinmektedir. Öyle ki makâmedeki 

kahramanların isimleri dahi çoğunlukla birebir aynıdır.  

 Kısaca, siyâsî olarak zaman zaman problemler yaşanan Murâbıtlar ve 

Muvahhidler dönemi önemli şairlerin ve ediplerin yaşadığı bir zaman dilimidir. Dönemin 

şair ve edibi, Doğu’dan aldığı yüksek dereceli edebî ve ilmî mirası bölgenin tabiatı, 

toplumun eğilimleri ve siyâsetin yer yer yönlendirmeleri ile harmanlamış ve ortaya 

nitelikli bir ürün koymuştur.  

  



325 
 

KAYNAKÇA 

el-Abbâdî, Ahmed Muhtar, fî Târîhi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, Dârü’n-Nehdati’l-Arabiyye, 

Beyrut, ty. 

Abbâs, İhsan, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru Siyâdeti Kurtuba, Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 

1968. 

_____, İhsan, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî; Asru’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, Dârü’ş-Şurûk, 

Amman, 1997. 

Abbâse, Muhammed, “Masâdiru Şi‛ri Trubadur el-Ğınâî”, Mecelletü Havliyyati’t-Turâs, 

Mostaganem, 2014, S. XIV. 

_____, Muhammed, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fî Şi‛ri Trubard, Dârü Ümmi’l-

Kitâb, Mostaganem, 2012. 

Abdurrahim, Mustafa Alyan, Teyyârâtü'n-Nakdi'l-Edebî fi'l-Endelüs, Müessesetü'r-

Risâle, Beyrut, 1984. 

Abdurrazik, Mahmud İsmail, el-Havâric fî Bilâdi’l-Mağrib, Dârü’s-Sekâfe, Amman, 

1985. 

Adıgüzel, Adnan, “Muvahhidî Halifesi Abdulmümin’in Yönetim Anlayışı”, e-Şarkiyat, 

c. III, S. 5, ss. 70-86. 

_____, Adnan, “Muvahhidler Devleti’nin Tarihi Sürecinde Rota Değişimi (İdris b. Yakup 

Me’mûn Dönemi)”, EKEV Akademi Dergisi - Sosyal Bilimler -, 2003, c. XVII, 

S. 55, ss. 1-20. 

_____,  Adnan, “Abdullah b. Yasin ve Murabıtlar Hareketi”, İslâmî İlimler Dergisi, 2012, 

c. VII, S. 1, ss. 49-67. 

_____, Adnan, “Mağrib ve Endülüsü Birleştiren Lider Yusuf b. Taşfîn”, İSTEM: İslâm, 

San‘at, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi, 2018, c. XVI, S. 32, s. 231-257. 

Afifî, Abdullah, el-Mer’etu’l-Arabiyye fî Câhiliyyetihâ ve İslâmihâ, Mektebetü’s-Sekâfe, 

el-Medînetü’l-Münevvere, 1930. 

Ahmed, Nehle Şihab, Dirâsât fî Târîhi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut, 2009. 

el-Akkad, Abbas Mahmud, Eserü’l-Arab fi’l-Hadârati’l-Ûrubbiyye, Dârü Hendavî, 

Kahire, 2013. 

_____, Abbas Mahmud, İbn Rüşd, Müessesetü Hindavî, Kahire, 2012. 



326 
 

Alavne, Şerif, en-Nakdu’l-Edebî fi’l-Endelüs; Asru’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, 

Vizâretu’s-Sekâfe, Amman, 2005. 

Amirî, Abbas Ubeydulvî, “Ebu’l-Kâsım el-Kilâî el-Endelüsî ve Cühûduhu’l-Edebiyye 

ve’n-Nakdiyye fî Kitâbi İhkâmi San’ati’l-Kelâm”, Mecelletü’l-Bâhis, c. VIII, S. 

1, ss. 105-117. 

Atîk, Abdulaziz, el-Edebü'l-Arabî fi'l-Endelüs, Dârü'n-Nehdati'l-Arabiyye, Beyrut, 1976. 

Avaz, Yusuf Nur, Fennu’l-Makâmât beyne’l-Meşrik ve’l-Mağrib, Mektebetü Tâlibi'l-

Câmii, Uzeyziye, 1986. 

Aydın, Mustafa, “Endülüs Edebiyatında Orijinallik Meselesi”, Endülüs’ten İspanya’ya, 

Ankara, 1996, ss. 7-23. 

Azzâvî, Ahmed, Resâil Muvahhidiyye; Mecmûa Cedîde, Câmiatu İbni Tufeyl, Kanitra, 

1995. 

Bardakçı, Mehmet Necmettin, "İbn Meserre'nin Tasavvufı Düşünce Tarihindeki Yeri ve 

El-Münteka Min Kelfunı Elıli't-Tükıl Adlı Eseri'" (Yayımlanmamış Doktora 

Tezi), SDÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü, Isparta, 1998. 

_____, Mehmet Necmettin, “İbnü’l-Arabî Öncesi Endülüs’te Tasavvuf”, Tasavvuf: İlmî 
ve Akademik Araştırma Dergisi, 2009, c. IX, S. 23, “İbnü’l-Arabî” özel sayısı - II, s. 
325-355. 

Bedevî, Abdurrahman, Resâilu İbni Seb‛in, el-Müessesetü’l-Mısriyye el-Âmme, Kahire, 

ty. 

Behcet, Müncid Mustafa, el-Edebü’l-Endelüsî hattâ Sükûti Gırnâta, Dârü’l Kütüb li’t-

Tıba‛ ve’n-Neşr, Musul, 1988. 

_____, Müncid Mustafa, el-İtticâhu’l-İslâmî fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüs, Müessesetu’r-Risâle, 

Beyrut, 1986. 

Bekkar, Yusuf Hüseyin, Binâu’l-Kasîde fi’n-Nakdi’l-Arabiyyi’l-Kadîm, Dârü’l-Endelüs, 

Beyrut, 1982. 

_____, Yusuf Hüseyin, İtticâhâtu'l-Gazel fi'l-Karni's-Sânî el-Hicrî, Dârü’l-Endelüs, 

Beyrut, 1981. 

el-Bekrî, Ebu Ubeyde, el-Muğrib fî Zikri Bilâdi Ifrikıyye ve’l-Mağrib, Dârü’l-Kitâbi’l-

İslâmî, Kahire, ty. 

el-Belile, es-Seyyid Muhammed, “el-Muctemaa el-Endelüsî fî Asri’l-İmârâti’l-Umevî”, 

Mecelletu’l-Bahsi’l-İlmî, S. 14. 



327 
 

Beyyûmî, Muhammed Receb, el-Edebü’l-Endelüsî Beyne’t-Te’sir ve’t-Teessür, 

Câmiatü’l-İmam Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, Riyad, 1980. 

el-Beyzak, Ebu Bekir b. Ali, Ahbâru’l-Mehdî bin Tûmert, Dârü’l-Mansûr, Rabat, 1971. 

Bilinmiyor, el-Hulelü’l-Mevşiyye fî Zikri’l-Ahbâri’l-Merrâküşiyye, (thk. Süheyl Zekkâr 

– Abdulkadir Zemame), Dârü’r-Reşâd el-Hadise, Kazablanka, 1979.  

Bilinmiyor, Kitâbu’l-İstibsâr fî ‛Acâibi’l-Emsâr, (nşr. Sa’d Zağlul), ty., yy. 

Bilinmiyor, Kitâbu’t-Tabîh fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs fi Asri’l-Muvahhidîn, (tkd. 

Ambrosio Huici Miranda), el-Me‛hadu’l-Mısrî li’d-Dirâsati’l-İslâmî, Madrid, ty. 

Bilinmiyor, Mefâhiru’l-Berber, (thk. Abdulkadir Bubaye), Dârü Ebi Rakrak, Rabat, 2005. 

el-Bustanî, Butrus, Udebâu’l-Arab fi’l-Endelüs ve Asri’l-İnbiâs, Dârü Nazir Abbud, ty. 

Carvajal, Marmol, Afrika, (trc. Muhammed Ceni ve dğr.), Dârü’n-Neşr el-Ma‛rife, Rabat, 

1989. 

Cellab, Hüseyin, ed-Devletü’l-Muvahhidiyye; Eserü’l-Akîde fi’l-Edeb, el-Matbaa ve’l-

Virâketü’l-Vataniyye, Merakeş, 1995.  

Ceran, İsmail, Fas Tarihi, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 2012. 

el-Cirârî, Abbas b. Abdullah, el-Emîr eş-Şâir Ebu’r-Rebi‛ Süleyman el-Muvahhidî, 

Dârü’s-Sekâfe, Kazablanka, 1984. 

_____, Abbâs, el-Edebü’l-Mağribî, Mektebetü’l-Maârif, Rabat, 1979. 
el-Ceznaî, Ali, Cena Zehrati’l-Âs, el-Matbaatu’l-Melekiyye, Rabat, 1967. 

Colan, C. S., el-Endelüs, Dârü’l-Kitâbi’l-Lübnanî, Beyrut, 1980. 
Çınar, Mustafa, “Endülüs’te Mulûkü’t-Tavâif Dönemi Edebî Çevresi”, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum, 2002. 

ed-Dabbî, Buğyetü’l-Mültemis, (thk. İbrahim el-Ebyarî), Dârü’l-Kitâbi’l-Mısrî, Kahire, 

1990. 

ed-Daranî, Muhammed b. Şakir, Fevâtu’l-Vefeyât, (thk. İhsan Abbas), Dârü Sâdır, 

Beyrut, 1974. 

ed-Dâye, Muhammed Rıdvan, fi’l-Edebi’l-Endelüsî, Dârü’l-Fikr, Dımaşk, 2000. 

_____, Muhammed Rıdvan, Târîhu’n-Nakdi’l-Edebî fi’l-Endelüs, Müessesetü'r-Risâle, 

Beyrut, 1981. 

Dayf, Ahmed, Belâgatu’l-Arab fi’l-Endelüs, Dârü’l-Maârif, Suse, 1998. 

Dayf, Şevki, el-Fennü ve Mezâhibuhû fi’ş-Şi‛ri’l-Arabî, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1987. 

____, Şevki, er-Risâ, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1987. 



328 
 

____, Şevki, et-Tetavvur ve’t-Tecdîd fi’ş-Şi‛ri’l-Emevî, Dârü’l-Maârif, Kahire, ty. 

____, Şevki, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî; Asru’d-Düvel ve’l-İmârâti’l-Endelüs, Dârü’l-

Maârif, Kahire, ty. 

ed-Dekkâk, Ömer, Melâmihu’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, Dârü’ş-Şark, Beyrut, 1975. 

Demirayak, Kenan, Arap Edebiyatı Tarihi I: Cahiliye Dönemi, Fenomen Yayınları, 

Erzurum, 2014. 
Dendeş, Abdullatif, “Meâhidu’l-İlm ve’t-Ta‛lim fî Ahdi’l-Murâbıtîn” 

http://www.habous.gov.ma/daouat-alhaq/item/6701 Erişim Tarihi: 30.03.2018. 

_____, Abdullatif, el-Endelüs fî Nihâyeti’l-Murâbıtîn ve Müstehelli’l-Muvahhidîn, 

Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 1988. 

_____, Abdullatif, Devletü’l-Murâbıtîn, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 1988. 

Dîvânu el-A‛mâ et-Tutaylî, (thk. İhsan Abbas), Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, ty. 

Dîvânu’l-Cerâvî, (şrh. Ali İbrahim Kürdî), Dârü Sa‛deddin, Dımaşk, 1994. 

Dîvânu Ebi’r-Rebi‛, (thk. Muhammed b. Tavit et-Tanci vb.) Menşûrâtü Külliyeti’l-Edeb, 

Rabat, ty. 

Dîvânu İbni’l-Arabî, (şrh. Ahmed Hasan Besic), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1996. 

Dîvânu İbni Bakî, (haz. İntisar Hıdr ed-Dennan), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, ty.. 

Dîvânu İbni’l-Cennân el-Ensârî el-Endelüsî, (thk. Müncid Mustafa Behcet, Mektebetü   
Lisâni’l-Arab, 1990. 

Dîvânu İbni Hafâce, (thk. Seyyid Mustafa el-Gazi), Münşeetü’l-Maârif, İskenderiye, 

1960. 

Dîvânu İbni Hafâce, (tkd. Ömer Faruk Tabba), Dârü’l-Kalem, Beyrut, ty. 

Dîvânu İbni Hamdîs, (thk. İhsan Abbas), Dârü Sâdır, Beyrut, ty. 

Dîvânu İbni Kuzmân, (thk. Federico Corriente), el-Me‛hadu’l-İsbânî, Madrid, 1980. 

Dîvânu İbni’l-Lebbâne, (thk. Muhammed Mecid Saîd), Dârü’-Râye, Amman, 2008. 

Dîvânu İbni Sehl, (thk. Abdulgani Abdullah), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2003. 

Dîvânu İbni Sehl, (thk. Ömer Faruk et-Tabba), Dârü’l-Erkâm, Beyrut, 1998. 

Dîvânu İbni Şekîl, (thk. Hayat Karra), el-Mecmau’s-Sekâfî, Abu Dabi, 1998. 
Dîvânu İbni’z-Zekkâk, (thk. Afife Mahmut), Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1963. 

Dîvânu Merci’l-Kuhl, (thk. Beşir et-Tehalî – Reşid Kinanî), yy., ty. 

Dîvânu’l-Mütenebbî, Dârü Beyrut, Beyrut, 1983. 
Dîvânu’r-Rusâfî, (thk. İhsan Abbas), Dârü’ş-Şurûk, Beyrut, 1983. 

http://www.habous.gov.ma/daouat-alhaq/item/6701


329 
 

Dîvânu’ş-Şüşterî, (tkd. Muhammed el-Adlunî el-İdrisî), Dârü’s-Sekâfe, Kazablanka, 

2008. 

Durmuş, İsmail, “Seci”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 2009, XXXVI. 
Düzgün, Osman, “Endülüs’te Ortaya Çıkan Yeni Bir Şiir Türü Muvaşşaha”, 38. ICANAS 

(Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi), Ankara, 2007. 

Ebi Zer‛, Ebu’l-Hasen Alî b. Abdillâh (Muhammed) b. Ahmed b. Ömer, el-Enîsu’l-

Mutrib bi Ravdi’l-Kırtâs, Dârü’l-Mansûr, Rabat, 1972. 

_____, Ebu’l-Hasen Alî b. Abdillâh  ez-Zehîratü’s-Seniyye fî Târîhi’d-Devleti’l-

Meriniyye, yy., Rabat, 1972. 

Ebu Feda, Muhammed b. Ömer, Takvîmu’l-Buldân, Dârü Sâdır, Beyrut, 1850. 

Ebu Hakka, Ahmed, Fennü’l-Medh ve Tetavvüruhû fi’ş-Şi‛ri’l-Arabî, Dârü’ş-Şarki’l-

Cedîd, Beyrut, 1962. 

Ebu Musa, Ahmed, “en-Nesrü’l-Fennî fî Asri’l-Muvahhidîn fi’l-Endelüs”, Tişrin 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Lazkiye, ty. 

el-Ehvânî, Adulaziz, İbn Senâ el-Mülk ve Müşkiletu’l-Akm ve’l-İbtikâru fi’ş-Şi‛r, Dârü’ş-

Şuûni’s-Sekâfiyye el-Âmme, Bağdad, 1986. 

_____, Abdulaziz, ez-Zecel fi’l-Endelüs, Me‛hadu’d-Dirâsâti’l-Arabiyye el-Âlemiyye, 

1957. 
Elinson, Alexander E., Looking Back at al-Andalus, E.J. Brill, Leiden, 2009. 

Emin, Ahmed, Zuhru’l-İslâm, Müessesetü Hindavî, Kahire, 2013. 

Enis, İbrahim, Mûsîka’l-Şi‛r, Mektebetü’l-Anclo el-Mısriyye, Kahire, 1952. 

Er, Rahmi, “İki Endülüs Şairi: İbn ‛Ammâr ve İbn Hafâce”, Ankara Üniversitesi Dil ve 

Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, Ankara, 1991, c. XXXV, S. 2, ss. 87-125. 

_____, Rahmi, “Tenkit”, TDV İslâm Ansiklopedisi,, İstanbul, 2011, XL. 

Esma, Nemiş, “el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl ve Eseruhâ fi’l-Edebî ’l-Ûrubbi el-Kadîm”, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Cezayir, 2016. 

el-Eş‘as, Ebu Davûd Süleyman b., Süneni Ebî Davûd, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, ty. 
Eşbah, Yusuf, Târihu’l-Endelüs fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, (trc. Muhammed 

Abdullah İnanî), Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 1996. 

el-Evsî, Hikmet Ali el-Edebü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, Mektebetü’l-Hancî, 

Kahire, ty., s. 13. 

el-Fahurî, Hanna, el-Câmi‛  fî Târîhi’l-Edebi’l-Arabî, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1985. 



330 
 

Ferrûh, Ömer, Târîhu’l-Edebi’l-Arabî; el-Edeb fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs Asru’l-

Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, Dârü’l-İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut, 1985, V. 
Garaudy, Roger, Endülüs’te İslâm, (trc. Cemal Aydın), Timaş Yayınları, İstanbul, 2018. 

Gomez, Emilio Garcia, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî, (trc. Hüseyin Munis), Matbaatu’l-Cenne, 

Kahire, 1952. 

_____, Emilio Garcia, Mea Şuarâi’l-Endelüs ve’l-Mütenebbî, (trc. et-Tahir Ahmet 

Mekkî), Dârü’l-Fikri’l-Arabî, Kahire, 2004. 

Gürkan, Nejdet, “Arap Edebiyatında Memlûkler (Moğollar) Dönemi (656/1258-

923/1517)”, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Isparta, 2000. 
Haccâcî, Hamdan, Hayâtu ve Âsâru’ş-Şâir el-Endelüsî İbni Hafâce, eş-Şirketü’l-

Vataniyye, Cezair, 1974. 

el-Haccî, Abdurrahman Ali, et-Târîhu’l-Endelüsî mine’l-Fethi’l-İslâmî hattâ Sükûti 

Gırnâta, Dârü’l-Kalem, Beyrut, 1981 

el-Hadravî, Mübarek, “İbn Vehbûn; Şi‛ruhû”, Mecelletü Dirâsâ Endelüsiyye, Matbaatu’l-

Meğâribiyye, Tunus, 1996, S. 15. 

el-Hafaci, Abdulmün‛im, Kıssatu’l-Edeb, Mektebetü’l-Maârif, Beyrut, 1962. 

el-Halebî, Şihabuddin Mahmud, Hüsnü’t-Tevessül ile Sınâati’t-Teressül, el-Matbaatu’l-

Vehbiyye, Mısır, 1881. 

Halîfe, Abdülkerîm, “Ebü’l-Bekâ er-Rundî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1994, c. 

X. 

Halil, Lua Ali, ed-Dehru fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, Dârü’l-Kütübi’l-Vataniyye, Abu Dabi, 

2010. 
Hamade, Muhammed Mâhir, el-Vesâiku’s-Siyâsiyye ve’l-İdâriyye, Messesetü’r-Risâle, 

Beyrut, 1986. 
Hamdan, Abdurrahman, “Sur’atu’l-Medineti’l-İslâmiyyeti’l-Muhtelle  fi’ş-Şi‛ri’l-

Endelüsî fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn”, Mecelletü Câmiati’n-Neccar, 

2009, c. 23, S. 2, ss. 606-620. 

el-Hamevî, Ebu Bekir b. Hicre,  Bülûğu’l-Emel fî Fenni’z-Zecel, (thk. Rıza Muhsin el-

Kureyşî), Menşûrâtu Vizâreti’s-Sekâfe, Dımaşk, 1974. 

Harekat, İbrahim, el-Mağrib Abra’t-Târîh, Dârü’r-Reşâd el-Hadis, Kazablanka, 2000. 

Hasan, Hasan Ali, el-Hadârâtü’l-İslâmiyye fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs; Asru’l-Murâbıtîn 

ve’l-Muvahhidîn, Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 1980. 



331 
 

el-Haşrum, Abdurrezzak, el-Gurbetu fi’ş-Şi‛ri’l-Câhilî, Menşûrâtu İttihâdi’l-Kütübi’l-

Arabî, Dımaşk, Suriye, 1982. 

Hazım el-Kartacenni, Ebu’l-Hasan, Minhâcu’l-Bulagâ ve Sirâcu’l-Udebâ, (thk. 

Muhammed el-Habib b. el-Hoca), Dârü’l-Garb el-İslâmî, Tunus, 1986. 

Herame, Abdülhamid Abdullah, el-Kasîdetü’l-Endelüsiyye hilâle’l-Karni’s-Sâmin el-

Hicrî, Dârü’l-Kâtib, Trablus, 1999. 

el-Herevî, Ahmed b. Ebi’l-Kâsım, el-Me‛zâ fî Menâkibi Ebi Ye‛zâ, (thk. Ahmed Ferid el-

Mezidî), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, ty. 

Heykel, Ahmed, el-Edebü’l-Endelüsî mine’l-Feth ila Sükûti’l-Hilâfe, Dârü’l-Maârif, 

Kahire, 1985. 

Hıdr, Hazım Abdullah, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’t-Tavâif ve’l-Murâbıtîn, Dârü’r-

Raşid, Bağdad, 1981. 

Hıyarî, Mahmud Muhammed Abdurrahman, “Edebü’r-Resâil ed-Dîvâniyye fi’l-Mağrib 

ve’l-Endelüs fî Ahdi’l-Muvahhidîn”, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Amman, 1991. 

el-Himyerî, Muhammed b. Abdülmün‛im, er-Ravdu’l-Mi‛târ, (thk. İhsan Abbas), 

Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1984. 

_____, Muhammed b. Abdülmün‛im, Sıfatu Cezîreti’l-Endelüs, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1988. 

Hitti, Philip K., İslâm Târîhi, (trc. Salih Tuğ), İFAV Yayınları, İstanbul, 1995. 
Hüseyn, Hamdî Abdülmü’min Muhammed, et-Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Hadârî li’l-Mağrib 

ve’l-Endelüs fî Asri’l-Murâbıtîn, Dârü’l-Ma‛rife el-Câmiiyye, İskenderiyye, 

1997. 

İbn Abdûn  el-Hicrî, Risâle fi’l-Hisbe, (nşr. Lévi-Provençal), el-Me‛had el-İlmî el-

Feransî, Kahire, 1955. 

İbn Asâkir, Hasan b. Abdullah, Târîhu Medîneti Dımaşk, (thk. Muhibbuddin Ebî Saîd), 

Dârü’l-Fikr, 1996. 
İbn Bessâm, Ebu’l-Hasen Ali,  ez-Zehîra fî Mehâsini Ehli’l-Cezîra, (thk. İhsan Abbas), 

Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1997. 

İbn Ğalabzurî, Tevfik Ahmed, el-Medresetü’z-Zâhiriyye bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, Dârü 

İbni Hazm, Riyad, 2006. 

İbn Hâkân, Muhammed b. Abdullah el-Kaysî, Kalâidu’l-İkyân ve Mehâsinu’l-A‛yân, 

(thk. Hüseyin Yusuf Haryuş), Mektebetü’l-Menâr, Zerka, 1989. 



332 
 

_____, Muhammed b. Abdullah el-Kaysî, Matmahu’l-Enfüs, (thk. Muhammed Ali 

Şevabike), Müessesetü’r-Risâle, Beyrut, 1983. 

İbn Haldûn, Ebu Zeyd Veliyyüddin Abdurrahman b. Muhammed, Mukaddime,(thk. 

Abdullah Muhammed Derviş), Dârü Ya‛rub, Dımaşk, 2004. 

_____, Ebu Zeyd Veliyyüddin Abdurrahman b. Muhammed, Târîhu İbni Haldûn, (thk. 

Halil Şehade-Süheyl Zekkâr), Dârü’l-Fikr, Beyrut, 2000. 

İbn Hallikân, Muhammed b. Ebu  Bekir, Vefeyâtu’l-A‛yân ve Enbâu Ebnâi’z-Zamân, (thk. 

İhsan Abbas), Dârü Sâdır, Beyrut, 1971. 

İbnü’l-Hatîb, Muhammed b. Abdillah b. Saîd es-Selmânî Lisânüddîn, Ceyşu’t-Tevîh, 

(thk. Hial Naci), Matbatu’l-Menâr, Tunus, ty. 

_____, Muhammed b. Abdillah b. Saîd es-Selmânî Lisânüddîn, el-İhâta fî Ahbâri 

Gırnâta, (thk. Yusuf Ali Tavil), Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 2003. 

İbn Hazm, Cemheretu Ensâbi’l-Arab, (thk. Abdusselam Harun), Dârü’l-Maârif, Kahire, 

ty. 

İbn Hicce, Takiyüddin Ebu Bekr, Hizânetü’l-Edeb, yy., 1875. 

İbn Kuteybe, Ebu  Muhammed Abdullah b. Müslim, eş-Şi‛r ve’ş-Şuarâ, (thk. Ahmed 

Muhammed Şakir), Dârü’l-Maârif, Kahire, 1982. 

İbn Mâce, Ebu Abdillah, Sünenü İbni Mâce, Bâbu’z-Zühd, (thk. Muhammed Fuad 

Abdulbaki),  Dârü İhyâi Kütübi’l-Arabiyye, Kahire, ty. 

İbn Mansûr, Abdulvehhâb, E‛lamu’l-Mağribi’l-Arabî, el-Matbaatu’l-Mülkiyye, Rabat, 

1983. 
İbn Manzûr, Ebu’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Ali b. Ahmed, Lisânü’l-

Arab, (thk. Komisyon), Dârü’l-Maârif, Kahire, ty. 
İbn Muhammed, Ali, en-Nesrü’l-Endelüsî fi’l-Karni’l-Hâmis, Dârü’l-Garbi’l-İslâmî, 

Beyrut, 1990. 

İbn Reşîk, Ebu  Ali el-Hasen, el-‛Umde fî Sınâati’ş-Şi‛r ve Nakdihî, (thk. Abdulvâhid 

Şe’lan), Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 2000. 

İbn Rüşd Ahmed, Fetâvâ ibni Rüşd, (thk. el-Muhtar b. Tahir), Dârü’l-Garb el-İslâmî, 

Beyrut, 1987. 

İbn Saîd, Ebu’l-Hasen Ali b. Musa, el-Ğusûnu’l-Yani‛a fî Mehâsini’ş-Şuarâi’l-Mieti’s-

Sâbi‛a, (thk. İbrahim el-Ebyari), Dârü’l-Maârif, Kahire, ty. 



333 
 

_____, Ebu’l-Hasen Ali b. Musa, el-Muğrib fî Hule’l-Mağrib, (thk. Şevki Dayf), Dârü’l-

Maârif, Kahire, 1964. 

_____, Ebu’l-Hasen Ali b. Musa, Râyâtu’l-Müberrizîn ve Ğâyetu’l-Mümeyyizîn, (thk. 

Muhammed Rıdvan ed-Daye), Dârü Tılas, Dımaşk, 1987. 

_____, Ebu’l-Hasen Ali b. Musa, İhtisâru’l-Kıdeh, (thk. İbrahim el-Ebyarî), el-Hey’etü’l-

Âmme li Şuûni’l-Metâbi‛ el-Emeviyye, Kahire, 1959. 

_____, Ebu’l-Hasen Ali b. Musa, el-Murkasât ve’l-Mutrabât, Kütüphâne-i Meclis-i Şûrâ-

yı Millî (Tahran), 35565. 

İbn Şerife, Muhammed, Ebu’l-Mutarrif: Hayâtuhû ve Âsâruhû, Menşûrâtu Merkezi’l-

Câmiî, Rabat, 1966. 

_____, Muhammed, Edîbü’l-Endelüs: Ebu Bahr et-Tücibî, Matbaatü’n-Necâhi’l-Cedîde, 

Kazablanka, 1999. 

_____, Muhammed, İbn Muğâvir eş-Şâtıbî; Hayâtuhû ve Âsâruhû, Matbaatü’n-Necâhi’l-

Cedîde, Kazablanka, 1994. 

İbn Tûmert, Eazzu mâ Yutlab, (tkd. Ammâr et-Talibî), Vizâretu’s-Sekâfe, Cezayir, 2007. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddîn, Füsûsu’l-Hikem, Dârü’l-Kitâbi’l-Arabî, Beyrut, ty. 

____, Muhyiddîn, Zehâiru’l-A‛lak, Matbaatu’l-Ünsiyye, Beyrut, 1895. 

İbnü’l-Ebbâr, Ebu  Bekir el-Kudâî, el-Hulletu’s-Siyerâ, (thk. Hüseyin Munis), Dârü’l-

Maârif, Kahire, 1985. 

____, Ebu  Bekir el-Kudâî, el-Muktedab min Kitâbi Tuhfetu’l-Kadîm, (thk. İbrahim el-

Ebyarî), Dârü’l-Kitâbi’l-Mısrî, Kahire, 1989. 

İbnü’l-Esîr, Diyauddin, el-Meselu’s-Sâir fî Edebi’l-Kâtib ve’ş-Şâir, (thk. Ahmed el-Hufi-

Bedevi Tabane), Dârü Nahda, Kahire, ty. 

İbrahim b. Musa, “Eserü Şi‛ri’l Muhdesîn el-Abbâsiyyîn fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî”, 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), 1994. 

el-İdrisî, eş-Şerif, el-Mağrib ve Erdu’s-Sûdân ve Mısr ve Endelüs, Matbau Brill, Leiden, 

1863. 

el-İmâd, Abdülhay b. Ahmed b. Muhammed, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri men Zeheb, (thk. 

Abdulkadir el-Arnavut ve Mahmut el-Arnavut), Dârü İbn Kesîr, Beyrut, 1986.  

İmranî, Fatıma, el-Medâihu’n-Nebeviyye fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, el-Mecmau’l-Âlemî, 

Tahran, 2007. 



334 
 

İnân, M. Abdullah, Aṣru’l-Murâbıṭîn ve’l-Muvaḥḥidîn fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, 

Mektebetü’l-Hancî, Kahire, 1990. 

İnanî, Muhammed Zekeriya, Şi‛ru İbni Mücber, Dâru’s-Sekâfe, Beyrut, ty. 

_____, Muhammed Zekeriya, Târîhu’l-Edebi’l-Endelüsî, Dârü’l-Ma‛rife el-Câmiiyye, 

İskenderiyye, 1999. 
İsa, Abdulaziz Muhammed, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, Matbaatu’l-İstikâme, Mısır, 

1945. 

İshakoğlu, Ömer, “Endülüs Arap Edebiyatının Gelişmesinde Kadın Şairlerin Rolü”, 

Nüsha Şarkiyat Araştırmaları Dergisi, c. XVII, S. 45, ss. 149-172. 

İzârî, Halid Abdulkerim, “Risâu’z-Zevce ve Mekânatuhâ fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî fî Ahdi’l-

Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn ve Benî Ahmer”, Mecelletü Abhâsi’l-Basra, c. 30, S. 

2. 

Kacce, Muhammed Hasen, Mehattât Endelüsiyye, ed-Dârü’s-Suûdiyye, Cidde, 1985. 

el-Kalkaşendî, İbn Abbas Ahmed, Subhu’l-A‛şâ, el-Matbaatu’l-Emîriyye, Kahire, 1915. 

el-Kaysî, Fayiz Abdûnnebi, Edebü’r-Resâil fi’l-Endelüs fi’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî, 

Dârü’l-Beşir, Amman, 1989. 

el-Kebisî, Turad, et-Turâsu’l-Arabî, Menşûrâtu Vizâreti’s-Sekâfe, Bağdad, 1978. 
Kennedy, Hugh, Endülüs, (trc. Ayşenur Demir), Dergâh Yayınları, İstanbul, 2019. 

Kennûn, Abdullah, “Ebü’l-Beḳā er-Rundî ve Kitabühû el-Vâfî fî Naẓmi’l-Kavâfî”, 

Sahifetü Me‛hadi’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye, Madrid, 1958,  c. VI, S. 1-2, ss. 205-

220. 

_____, Abdullah, en-Nübûğu’l-Mağribî fi’l-Edebi’l-Arabî, ty., yy. 

Kerim, Azad Muhammed, Mecâlisu’ş-Şi‛riyye fi’l-Endelüs, el-Manhal, Amman, 2013. 

el-Kerîm, Mustafa İvad, İbn Sâre el-Endelüsî Hayâtuhû ve Şi‛ruhû, Matbaatu Mısr, es-

Sudan, ty. 

Kılıç, Mahmud Erol, “Muhyiddîn İbnü’l-Arabî”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1999, XX. 
el-Kilâî, Abdulğafûr, İhkâmu San’ati’l-Kelâm, (thk. Muhammed Rıdvan ed-Dâye), 

Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1966. 

el-Kinânî, İbn Selmûn, el-Akdu’l-Munazzamu li’l-Hukkâm, (thk. Muhammed 

Abdurrahman eş-Şâğul), Dârü’l-Âfâk li’l-Arabiyye, Kahire, 2011. 

el-Kittanî, Nurulhüda, el-Edebü’s-Sûfî fi’l-Mağrib ve’l-Endelüs, Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut, 1971. 



335 
 

Komisyon, Doğuştan Günümüze Büyük İslâm Tarihi, Çağ Yayınları, İstanbul, 1989. 

Komisyon, el-Vasfu, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1950. 

Köprülü, Fuad, ‘Ribat’,  Vakıflar Dergisi, S. II, s. 267-278. 
Kudâme b. Ca‛fer, Nakdu’ş-Şi‛r, Matbaatu’l-Cevâib, Konstantin, 1885. 

Kürdî, Ali İbrahim, eş-Şi‛ru’l-Arabî bi’l-Mağrib fî Ahdi’l-Muvahhidîn, Dârü’l-Kütübi’l-

Vataniyye, Abu Dabi, 2010. 

La Granja, Fernando, Makâmât ve Resâil Endelüsiyye, (trc. Ebu Hümam Abdullatif), el-

Meclisü’l-A‛la li’s-Sekâfe, Kahire, 2002. 

el-Makkarî, Ahmed b. Muhammed, Ezhêru’r-Riyâd fî Ahbâri ‛İyâd, (thk. İbrahim el-

Ebyari vb.), Matbaatu Fidala, Muhammediye, 1939.   

_____,  Ahmed b. Muhammed, Nefhu’t-Tîb, (thk. İhsan Abbas), Dârü Sâdır, Beyrut, 

1988.  

Mata, M. Jesus Rubiera, Liteature Hispanoarabe, (trc. Eşref Ali Dadur), el-Meclisu’l-

A‛lal li’s-Sekâfe, Kahire, 1999. 

Mecdi Vehbe-Kamil el-Mühendis, Mu‛cemu’l-Mustalahâti’l-Arabiyye fi’l-Luga ve’l-

Edeb, Mektebetü Lübnan, Beyrut, 1984. 

Meisami, Julia Scott– Paul Starkey, “al-Fath ibn Khaqan”, The Encyclopedia of Arabic 

Literature, Routledge, London, 1998. 

Mekkî, et-Tahir Ahmed, Dirâsât Endelüsiyye fi’l-Edeb  ve-t-Târîh ve’l-Felsefe, Dârü’l-

Maârif, Kahire, 1987. 

Menocal, Maria Rosa, The Literature of al-Andalus, Cambridge, London, 2000. 

el-Menûnî, Muhammed, el-‛Ulûm ve’l-Adab ve’l-Fünûn ala Ahdi’l-Muvahhidîn, Dârü’l-

Mağrib, Rabat, 1977.  

el-Merrâküşî, Abdulvâhid, el-Mu‛cib fî Telhîsi Ahbâri’l-Mağrib, (thk. Selahuddin el-

Hevvârî), el-Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut, 2006. 

el-Merrâküşî, İbn Abdulmelik el-Ensarî, ez-Zeyl ve’t-Tekmile li Kitâbey el-Mevsûl ve’s-

Sıla, (thk. İhsan Abbas ve dğr.), Dârü’l-Garb el-İslâmî, Tunus, 2012. 

el-Merrâküşî, İbn İzârî, el-Beyânu’l-Muğrib fî Ahâri’l-Endelüs ve’l-Mağrib, (thk. İhsan 

Abbas), Dârü’s-Sekâfe, Beyrut, 1983.   

el-Merrâküşî, İbn Kattân, Nazmu’l-Cümân, (thk. Mahmud Ali Mekkî), Dârü’l-Ğarbi’l-

İslâmî, ty. 



336 
 

Monroe, James T., Hispano-Arabic Poetry; A Student Anthology, University of California 

Press, London, 1974. 
Muhammed Musdafa Hedara, İtticâhâtu’ş-Şi‛ri’l-Arabî fi’l-Karni’s-Sânî, Dârü’l-Maârif, 

Kahire, 1963. 

Muhammed, Siracuddin, el-Hicâu fi’ş-Şi‛ri’l-Arabî, Dârü’r-Ratib el-Câmia, Beyrut, ty. 

Muhyiddin, Muhammed, “eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn”, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), Tilimsan Üniversitesi, Me‛hadu’l-Lügati’l-Arabiyye ve Âdâbuhâ, 

Tilimsan, 1998. 

Munis, Hüseyin, Mevsûatu Târîhi’l-Endelüs, Mektebetü’s-Sekâfe ed-Diniyye, Kahire, 

1996. 

_____, Hüseyin, Nusûs Siyâsiyye an Fetreti’l-İntikâli mine’l-Murâbıtîn ila’l-Muvahhidîn, 

Mektebetü’s-Sekâfeti’d-Diniyye, Kahire, 2000. 

Nasrullah, Sa‛dun Abbas, Devletü’l-Murâbıtîn, Dârü’n-Nahdati’l-Arabiyye, Beyrut, 

1985. 

en-Nâsırî, Ebu’l-Abbas, el-İstiksâ li Ahbâri Düveli’l-Mağribi’l-Aksâ, (thk. Ca‛fer ve 

Muhammed en-Nâsırî), Dârü’l-Kitâb, Kazablanka, 1954. 

Nazik, Muhammed, “en-Nesrü’l-Endelüsî fî Zılli’l-Muvahhidîn”, İslâmiyye Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Gazze, 2000. 

Nevfel, Seyyid, Şi‛ru’t-Tabîa fi’l-Edebi’l-Arabî, Matbaatu Mısır, Kahire, 1945. 

Öncel, Hayati, “Endülüslü Şair İbn Hamdîs ve Şiirlerinden Örnekler”, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, c. XVII, S. 2, ss. 119-140. 

Özdemir, Mehmet, “Feth b. Hâkân el-Kaysi”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1995, 

c. XII. 

_____, Mehmet, Endülüs Müslümanları, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1994. 

______, Mehmet, “Müvelledûn’un Endülüs Emevîleri Döneminde Kültürel Hayattaki 

Yeri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1993, c. XXXIV, ss. 175-

208. 
Palencia, Angel Gonzalez, Târîhu’l-Fikri’l-Endelüsî, (trc. Hüseyin Munis), Mektebetü’s-

Sekâfe ed-Diniyye, Kahire, ty.. 

Papoutsakis, Nefeli, “Ibn Quzman”, The Encyclopaedia of Islam Three, Brill, Leiden, 

2019. 



337 
 

Peres, Henri, eş-Şi‛ru'l-Endelüsî fî Asri't-Tavâif, (trc. Tahir Ahmed Mekkî), Dârü'l-

Maârif, Kahire, 1988. 

Provençal, Lévi, Mecmûu Resâil Muvahhidiyye, Matbaatu Me‛hadi’l-‛Ulûmi’l-‛Ulyâ el-

Mağribiyye, Rabat, 1941. 

_____, Lévi, “New on Ibn Quzman”, The Journal of Asiatic Society of Great Britain an 

Ireland, 1944, S. II, ss. 105-118. 

er-Rafiî, Mustafa Sadık, Târîhu’l-Âdâbi’l-Arabî, Mektebetü’l-Îmân, Mansûra, 1940. 
er-Rakib, Şefik Muhammed Abdurrahman Şi‛ru’l-Cihâd fî Asri’l-Muvahhidîn, 

Mektebetü’l-Aksâ, Amman, 1984. 

Reysuni, Muntasır, eş-Şi‛ru'n-Nesevî fi'l-Endelüs, Dârü Mektebeti’l-Hayât, Beyrut, 1978. 

Richards, I. A., Mebâdiu’n-Nakdil Edebî ve’l-İlm ve’ş-Şi‛r, (trc. Muhammed M. Bedevî), 

el-Meclisü’l-E‛âlî li’s-Sekâfe, Kahire, 2005. 

er-Rikâbî, Cevdet, fi’l-Edebi ’l-Endelüsî, Dârü’l-Maârif, Kahire, 1980, s. 305-306. 

er-Rundî, Ebu’l-Bekâ el-Vâfî fî Nazmi’l-Kavâfî, Mektebetü Ebi Gâzî (Miknas), 4502. 

Sa‛d, Fevzi İsa, el-Hicâu fi’l-Edebi’l-Endelüsî, Dârü’l-Vefâ, İskenderiye, 2007. 

_____, Fevzi İsa, el-Müveşşahât ve’l-Ezcêl el-Endelüsiyye fî Asri’l-Muvahhidîn, Dârü’l-

Ma‛rife, İskenderiye, 1990. 

_____, Fevzi İsa, eş-Şi‛ru’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, Dârü’l-Vefâ, İskenderiye, 

2007. 

es-Safedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, (thk. Ahmed el-Arnaut vb.), Dârü İhyâi’t-Turâsi’l-Arabî, 

Beyrut, 2000. 

Safvan b. İdris, Ebu Bahr, Zâdu’l-Musâfir, (nşr. Abdulkadir Mihdad), yy., Beyrut, 1939. 

Saîd, Muhammed Mecid, eş-Şi‛ru fî Ahdi’l-Murâbıtîn ve’l-Muvahhidîn, ed-Dârü’l-

Arabiyye li’l-Mevsûât, Beyrut, 1984. 

es-Sakkâ, Musdafa, el-Muhtâru mine’l-Müveşşahât, Matbbatu Dâri’l-Kütübi’l-Mısrî, 

Kahire, 1997. 
es-Salat, Abdulmelik b. Sahib, el-Mennu bi’l-İmâme, (thk. Abdulhadi et-Tâzi), Dârü’l-

Garbi’l-İslâmî, Beyrut, 1987. 

es-Samirraî, Halil İbrahim ve diğerleri, Târîhu’l-Arab ve Hadârâtühüm fi’l-Endelüs, 

Dârü’l-Kütübi’l-Vataniyye, Bingazi, 2000. 

es-Sektî, Ebu Muhammed, Âdâbu’l-Hisbe, (nşr. Lévi-Provençal), Librairie Ernest 

Leroux, Paris, 1931. 



338 
 

Sellâme, Ali Muhammed, el-Edebü’l-Arabî fi’l-Endelüs, ed-Dârü’l-Arabiyye li’l- 

Mevsûât, Hazmiye, 1989. 

Sellâme, Davud Ömer, el-Muvahhidûne fi’l-Endelüs, Dârü’l-Kitâbi’s-Sekâfî, İrbid, ty. 
es-Semevel, İbn Yahya, Bezlu’l-Mechûd fî İfhâmi’l-Yehûd, (thk. Abdulvehhab Tavile), 

ed-Dârü’ş-Şâmiyye, Beyrut, 1989. 

Sultanî, el-Ceylânî, “İtticâhâtu’ş-Şi‛r fî Asri’l-Murâbıtîn bi’l-Mağrib ve’l-Endelüs”, 

Câmiatu Dımaşk, Kısmu’l-Lügati’l-Arabiyye ve Âdâbuhâ, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Dımaşk, 1987.  

Suyufî, Mustafa Muhammed Ahmed Ali, Melâmihü't-Tecdîd fi'n-Nesri'l-Endelüsî 

hilâle'l-Karni'l-Hâmis, Âlemü'l-Kütüb, Beyrut, 1985. 

Şelebî, Mahmud, Hayâtu Tarık b. Ziyad Fâtihi’l-Endelüs, Dârü’l-Cîl, Beyrut, 1992. 
Şelbî, Sa‛d İsmail, el-Bîetü’l-Endelüsiyye ve Eseruhâ fi’ş-Şi‛r, Dârü Nahda, Kahire, 1978.  

eş-Şenavî, Ali el-Garib Muhammed, en-Nesrü’l-Endelüsî fî Asri’l-Muvahhidîn, 

Mektebetü’l-Âdâb, Kahire, 2009. 

Şerif, Muhammed Hâmid, Muhâdarât fî Târîhi’l-Edebi’l-Endelüsî, yy., 2000. 
Şeyha, Abdulhamid, el-Vatan fi’ş-Şi‛ri’l-Endelüsî, Mekteberü’l-Âdâb, Kahire, 1997. 

Toprak, M. Faruk, “Endülüs Şiirinde İstiğase”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi, c. XXXVII, S. 2, ss. 197-206. 

_____, M. Faruk, “Endülüs Şiirinde Mersiye”, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ankara, 1990. 

_____,  M. Faruk, “Endülüs Şiirine Genel Bir Bakış”, Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-

Coğrafya Fakültesi Dergisi, Ankara, 1988, c. XXXII, S. II, s. 157-175. 

_____, M. Faruk, “İbn Kuzmân”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul, 1999, c. XX. 

et-Tuncî, Muhammed, Mu’cemu A‛lâmi’n-Nisâî, Dârü’l-İlmi li’l-Melâyîn, Beyrut, 2001. 
Tuzcu, Kemal, Endülüs Şiirinde Zecel, Gece Kitaplığı, Ankara, 2017. 

el-‛Ukberî, Ebu’l-Bekâ, Şerhu Dîvâni’l-Mütenebbî, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 

1971. 

Watt, W. Montogomery– Pierre Cachia, Endülüs Tarihi, (trc. Cumhur Ersin Adıgüzel ve 

Qiyas Şükürov), Küre Yayınları, İstanbul, 2018. 

Yakub, İmil Bedi, el-Mu‛cemu’l-Mufassal, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 1991. 

Yusuf, Cuma Hüseyin, el-Medâminü’t-Türâsiyye fî Şi‛r’i’l-Endelüs fî Ahdi’l-Murâbıtîn 

ve’l-Muvahhidîn, Dârü Safâi’n-Neşr ve’t-Tevzi‛, Amman, 2012. 



339 
 

Zebah, Mustafa, Fünûnu'n-Nesri'l-Edebî bi'l-Endelüs fî Zılli'l-Murâbıtîn, ed-Dârü'l-

Âlemiyye li’l-Kitâb, Kazablanka, 1987. 



340 
 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

Kişisel Bilgiler :  

Adı ve Soyadı   : Ebuzer Sarp 

Doğum Yeri ve Yılı  : Erzurum – 1990 

Medeni Hali   : Evli 

 

Eğitim Durumu : 

Lisans Öğrenimi : 2007–2012 SDÜ İlahiyat Fakültesi 

Yüksek Lisans Öğrenimi : 2013-2015 SDÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam  
Bilimleri Anabilim Dalı 

 

Yabancı Dil(ler) ve Düzeyi : 

1- Arapça: İyi (YDS 90) 
2- İngilizce: İyi (YDS 80) 

 

İş Deneyimi : 

 

1.   Ocak 2013 - ….. SDÜ İlahiyat Fakültesi – Araştırma Görevlisi 

 

Bilimsel Yayınlar ve Çalışmalar : 

1. Çev. AYDIN, B.-SARP, A.-KARDAŞ, N. S., 2013, "Modern Dönemde Arap Dili" 

(Subhî es-SÂLİH'in Dirâsât fî Fıkhi'l-Luga adlı kitabının "el-Arabiyye fi'l-Asri'l-

Hadîs" başlıklı bölümünün çevirisidir.), İslâmî Araştırmalar, Yıl: 2013, Cilt: 24, Sayı: 

2, s. 130-136. 


	ÖZET
	ABSTRACT
	İçindekiler
	KISALTMALAR
	ÖNSÖZ
	GİRİŞ
	BİRİNCİ BÖLÜM
	SİYâSî Sosyal VE KÜLTÜREL ORTAM
	I.  ENDÜLÜS SİYÂSÎ TARİHİ
	A. Fetih ve Valiler Dönemi
	B. Emevîler Dönemi
	C. Mülûkü’t-Tavâif
	D. Murâbıtlar Devleti  (1056-1147)
	E. Muvahhidler Devleti (1130-1269)

	II.  Sosyal Hayat
	A. Etnik Unsurlar
	1. Berberîler
	2. Araplar
	3. Müvelledün
	4. Sakâlibe
	5. Sudanlılar – Siyahiler
	6. Oğuz Türkleri
	7. Ehl-i Zimme

	B. Aile Yapısı
	C. Kadının Durumu
	D. Ev Mimarisi

	III.   Kültürel Hayat
	A. Eğitim
	B. Yemek Kültürü
	C. Giyim Kültürü
	D. Özel Günler
	E. Eğlence

	IV.  İLMî HAYAT
	A. Tefsir
	B. Fıkıh
	C. Hadis
	D. Kelam
	E. Tasavvuf
	F. Felsefe
	G. Dil ve Edebî İlimler

	İKİNCİ BÖLÜM
	MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİNDE ŞİİR
	I.  ENDÜLÜS’TEKİ ŞİİR EKOLLERİ
	A. Gelenekçi Akım
	B. Muhdes (Yeni) Akım
	C. Neoklasik Ekol

	II.  MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİ EDEBÎ ORTAM
	III.  KONULARINA GÖRE KASİDE
	A. Medih Şiirleri
	B. Gazel Şiirleri
	C. Tasvir Şiirleri
	D. Mersiye Şiirleri
	E. Şarap Şiirleri
	F. Özlem ve Gurbet Şiirleri
	G. Hiciv Şiirleri
	H. Dinî Şiir
	İ. Kadın Şairler

	IV.  kASİDENİN ŞEKİL ÖZELLİKLERİ
	A. İçerik Özellikleri
	B. Şiirlerde Edebî Unsurlar
	C. Şiirde Vezin ve Kafiye
	D. İktibas ve Tazmin
	1. Kur’ân-ı Kerîm
	2. Eski Edebî Miras


	V.  YENİ ŞİİR TÜRLERİ
	A. Müveşşah ve Konuları
	B. Zecel
	1. Konuları
	2. İbn Kuzmân ve Diğer Zeccâllar
	3. Dil Özellikleri
	4. Müveşşah ve Zecel’in Avrupa Şiirine Etkisi


	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	MURÂBITLAR VE MUVAHHİDLER DÖNEMİNDE NESİR
	I.  Nesrin Durumu
	II.  KONULARINA GÖRE RİSÂLELER
	A. Divan Risâleleri
	B. Dinî Risâleler
	C. İçtimai Risâleler
	D. Dostluk (İhvaniyyat) Risâleleri
	1. Medih Risâleleri
	2. Tebrik Risâleleri
	3. Teselli Risâleleri
	4. Yardım İsteme Risâleleri

	E. Tasvir Risâleleri
	F. Övünme Risâleleri

	III.  RİSÂLELERİN SANAT ÖZELLİKLERİ
	A. Risâlelerin Yapısı
	B. Risâlelerin Uzunluğu
	C. Risâlelerde Şiir Kullanımı
	D. Risâlelerde İktibas ve Tazmin
	E. Risâlelerde Edebî Üslup Ve Sanatlar

	IV.  MAKÂMELER
	V.  İLMÎ NESİR
	A. ez-Zehîra fî Mehâsini Ehli’l-Cezîra
	B. Kalâidu’l-İkyân fî Mehâsini’l-A‛yân

	VI.  EDEBÎ TENKİT
	A. İhkâmu San‛ati’l-Kelâm
	B. el-Vâfî fî Nazmi’l-Kavâfî

	SONUÇ
	KAYNAKÇA
	ÖZ GEÇMİŞ

