
1 

 

 
 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İLETİŞİM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 
ULUSAL SİNEMA HAREKETİ ÇERÇEVESİNDE HALİT 

REFİĞ SİNEMASINDA DOĞU- BATI İKİLEMİ 

 
Hazırlayan 

Ayşegül ÇİLİNGİR 

 
Danışman 

Prof. Dr. Aytekin CAN 

 
Doktora Tezi 

 
Şubat 2020 

KAYSERİ 

 

 



2 

 

 
 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

İLETİŞİM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İLETİŞİM BİLİMLERİ BİLİM DALI 

 
ULUSAL SİNEMA HAREKETİ ÇERÇEVESİNDE HALİT 

REFİĞ SİNEMASINDA DOĞU- BATI İKİLEMİ 

 

(Doktora Tezi) 

 
Hazırlayan 

Ayşegül ÇİLİNGİR 

 
Danışman 

Prof. Dr. Aytekin CAN 

 
Şubat 2020 

KAYSERİ

 



i 

 

 
 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

 

 

 
Bu çalışmadaki tüm bilgilerin, akademik ve etik kurallara uygun bir şekilde elde 

edildiğini beyan ederim. Aynı zamanda bu kural ve davranışların gerektirdiği gibi, bu 

çalışmanın özünde olmayan tüm materyal ve sonuçları tam olarak aktardığımı ve 

referans gösterdiğimi belirtirim. 

 

 

 

 

 

 

Adı- Soyadı: Ayşegül ÇİLİNGİR 

İmza: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

 
 

 

 

 

T.C. 

ERCİYES ÜNİVERSİTESİ 

REKTÖRLÜĞÜ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 
 

 

 
 

  

Tez Başlığı: ULUSAL SİNEMA HAREKETİ ÇERÇEVESİNDE HALİT REFİĞ 

SİNEMASINDA DOĞU- BATI İKİLEMİ 
 

 

Yukarıda başlığı gösterilen tez çalışmamın a) Giriş, b) Ana bölümler ve c) Sonuç 

kısımlarından oluşan toplam …….. sayfalık kısmına ilişkin, …../…../2019 

tarihinde Turnitin intihal programından aşağıda belirtilen filtreleme uygulanarak 

alınmış olan özgünlük raporuna göre, tezimin benzerlik oranı: % 4’dür. 

Uygulanan filtrelemeler: 

1- Giriş dahil 

2- Ana Bölümler dahil 

3- Sonuç dahil 

4- Alıntılar dahil 

5- Kapak hariç 

6- Önsöz ve Teşekkür hariç  

7- İçindekiler hariç 

8- Kaynakça hariç 

9- Özet hariç 

10- Yedi (7) kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç 

 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez İntihal Raporu Uygulama 

Esaslarını inceledim ve bu uygulama esaslarında belirtilen azami benzerlik 

oranlarına göre tez çalışmamın herhangi bir intihal içermediğini, aksinin tespit 

edileceği muhtemel durumlarda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul 

ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu beyan ederim. 

 

Gereğini bilgilerinize arz ederim.  …./……./.2019 

  

 

Adı Soyadı   : Ayşegül ÇİLİNGİR 

Öğrenci No  :  

Anabilim Dalı : İleşitim Bilimleri 

Bilim Dalı   : İletişim Bilimleri 

Program Adı : Doktora 

 
 

Danışman: Adı/İmza      Öğrenci Adı/İmza 

Prof. Dr. Aytekin CAN              Ayşegül ÇİLİNGİR 

 

  



iii 

 

 
 

YÖNERGEYE UYGUNLUK 

 

 

 

 
“Ulusal Sinema Hareketi Çerçevesinde Halit Refiğ Sinemasında Doğu- Batı İkilemi” 

adlı Doktora tezi, Erciyes Üniversitesi Lisansüstü Tez Önerisi ve Tez Yazma 

Yönergesi’ne uygun olarak hazırlanmıştır. 

 

 

 

 

           Hazırlayan                                                                                    Danışman 

Ayşegül ÇİLİNGİR           Prof. Dr. Aytekin CAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

            İletişim Bilimleri ABD Başkanı 

Doc. Dr. Mustafa KOÇER 

 

 

 

 

 

 

 

 





v 

 

 
 

ÖNSÖZ 

“Ulusal Sinema Hareketi Çerçevesinde Halit Refiğ Sinemasında Doğu- Batı İkilemi” 

adlı bu doktora tezinde, Türk sinema tarihinde önemli bir sinema düşünce eğilimi olan 

“ulusal sinema” hareketi incelenmiştir. Halit Refiğ sinemasında, Doğu- Batı ikilemi 

tanımlanırken, yönetmenin sinemasının art alanının anlaşılmasına ve bu pencereden 

Türk sinemasına bakmak amaçlandı. Bu bağlamda, Türk sinemasını anlamlandırma 

eyleminde, nesnel bir bakış açısı geliştirme gerekliliği çalışma süresince temel kaygı 

olmuştur. Bu kaygıdan yola çıkılarak, çalışma yöntemi olarak Teun A. van Dijk’ın 

eleştirel söylem çözümlenmesi sinemaya uygun bir şema haline getirilmiştir.  Filmlerin 

analizine dayalı bu çalışmada, elde edilen verilerin Türk sineması ile ilgili akademik 

çalışmalara katkıda bulucağı umulmaktadır. Tezin hazırlanmasında benden desteğini hiç 

esirgemeyen, her aşamada beni yüreklendiren, bu zorlu süreçte bana hep inanan değerli 

hocam, tez danışmanım Prof. Dr. Aytekin CAN’a, öncelikle teşekkür ederim. Çalışma 

sürecinde katkıları ile beni yönlendiren jüri üyeleri; Doç. Dr. Vahit İLHAN, Doç. Dr. 

Ramiz GÖKBUDAK, Dr, Öğr. Üyesi Onur ÖNÜRMEN,  Dr, Öğr. Üyesi Çilem Tuğba 

KOÇ’a şükranlarımı sunarım.  Çalışmada bana yol gösteren Dr, Öğr. Üyesi Aylin 

Yonca GENÇOĞLU’na, ayrıca bu süreçte yanımda olan özellikle Zehra DURSUN ve 

tüm arkadaşlarıma  teşekkür ederim. Çalışmanın ortaya çıkma sürecinde, sabır ve şefkat 

duygularını benden esirgemeyen, onların desteği ile bu çalışmanın bittiğine olan 

inancımla başta kız kardeşim Songül ÇİLİNGİR’e ve aileme ve tüm dostlarıma çok şey 

borçluyum.  

 

 

 

 

 

 

 

. 

 



vi 

 

 
 

ULUSAL SİNEMA HAREKETİ ÇERÇEVESİNDE HALİT REFİĞ 

SİNEMASINDA DOĞU- BATI İKİLEMİ 

 

Ayşegül ÇİLİNGİR 

 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İletişim Bilimleri Ana Bilim Dalı, Doktora Tezi, Mart 2020 

Danışman: Prof. Dr. Aytekin CAN 

 

KISA ÖZET 
 

Sinema ve toplum, birbirinden bağımsız olmayan hatta etkileşimli bir yapıya sahiptir. 

Bu etkileşimli yapı, toplumsal değişim ve dönüşümlerin de sinemada kendisini var 

etmesine olanak sağlar. Kendini toplumla var eden sinema, ulusal unsurlardan da 

etkilenir. Türk sinema tarihinde “ulusal sinema” hareketinin öncüsü olan Halit Refiğ, 

Türk sinemasının kendi sinema anlayışını geliştirmesi gerektiğini savunan önemli bir 

yönetmendir. Refiğ, “ulusal sinema” hareketinin kuramsal alt yapısını oluşturuken, 

filmlerini de bu düşünceleri doğrultusunda hem içerik hem de biçim olarak tanımlar. 

Halit Refiğ, filmlerinde Doğu- Batı ikilemi bağlamında kendi sinemasında ulusal 

değerleri ön plana çıkararak, Türk toplumuna özgü bir sinema dili yaratma çabasını 

gösterir. Bu çalışmada incelenen Bir Türke Gönül Verdim, Fatma Bacı ve Vurun 

Kahpeye filmlerinden hareketle Doğu- Batı ikileminin Refiğ’in sinemasında nasıl ele 

alındığı araştırılmıştır.  Bu çalışmada Refiğ’in sinema eğiliminin filmlerinde nasıl 

aksettirildiği, Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesinden yola çıkılarak, 

sinemaya uyarlanan bir şema ile incelenmiştir. Bu çalışmada Halit Refiğ’in Doğu- Batı 

ikilemini incelenen üç filmde açık ve net bir şekilde ortaya koyduğu tespit edilmiştir.  

Anahtar Kelimeler:  Halit Refiğ, Ulusal Sinema, Sinema- Toplum İlişkisi, Teun A. van 

Dijk’ın Eleştirel Söylem Çözümlemesi, Doğu- Batı İkilemi 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

 
 

 

EAST – WEST DILEMMA IN HALIT REFIG CINEMA WITHIN THE 

FRAMEWORK OF NATIONAL CINEMA MOVEMENT 

 

Ayşegül ÇİLİNGİR 

 

Erciyes University Institute of Social Sciences,  

Department of Communication Sciences, Doctoral Dissertation, March 2020 

Advisor: Prof. Dr. Aytekin CAN 

 

ABSTRACT 

 

Cinema and society are not independent of each other or even have a collaborative 

structure. This collaborative structure allows social changes and transformations to exist 

in cinema as well. Cinema, which exists itself with society, is also influenced by 

national elements. Halit Refig, the pioneer of the “national cinema” movement in the 

history of Turkish cinema, is an important director who argues that Turkish cinema 

should develop its own interpretation of the cinema. Refig, while forming the theoretical 

background of the “national cinema” movement, defines his films as both content and 

form in line with these ideas. In his films, Halit Refig makes an effort to create a unique 

language of cinema to Turkish society by bringing national values to the fore in his own 

cinema in the context of the East-West dilemma. In this study, it was investigated how 

the East-West dilemma was dealt with in the cinema of Refig, based on the films "Bir 

Türke Gönül Verdim (I Set My Heart On A Turkish", "Fatma Bacı (Sister Fatma)" and 

"Vurun Kahpeye (Strike the Whore)". In this review, the reflection of Refig's cinema 

propensity within his films was analyzed with a schema adapted to cinema based on 

Teun A van Dijk's critical discourse analysis. In this analysis, it was determined that 

Halit Refig simply and clearly reveals the East-West dilemma in three films. 

 

Keywords:  Halit Refig, National Cinema, Cinema - Society Relationship, Teun A. van 

Dijk's Critical Discourse Analysis, The East-West dilemma 
 

 

 

 

 

 



viii 

 

 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ULUSAL SİNEMA HAREKETİ ÇERÇEVESİNDE HALİT REFİĞ 

SİNEMASINDA DOĞU- BATI İKİLEMİ 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK .................................................................................. i 

İNTİHAL FORMU  ........................................................................................................ ii 

YÖNERGEYE UYGUNLUK ......................................................................................... ii 

KABUL ONAY ............................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................ iv 

KISA ÖZET .................................................................................................................... vi 

ABSTRACT ................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................ viii 

KISALTMALAR ......................................................................................................... xiii 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MODERNLEŞME SÜRECİ VE TÜRK MODERNLEŞMESİ 

1.1. Modernleşme .............................................................................................................. 8 

1.2. Osmanlı Devleti’nde Modernleşme Hareketleri ........................................................ 9 

1.3. Cumhuriyet Dönemi Toplumsal ve Kültürel Yapı İnşasında Modernleşme ............ 20 

    1.3.1. Türk Modern Kimliğinin İnşası ........................................................................ 21 

    1.3.2. Toplumsal Yenilikler ve Devrimler .................................................................. 23 

1.4. Demokrat Parti Dönemi ........................................................................................... 28 

    1.4.1. Demokrat Partinin Kuruluşu ve İktidarı ............................................................ 29 

1.5. 1960 Askeri Darbesi ................................................................................................. 37 

    1.5.1. 27 Mayıs 1960 Askeri Darbesi’ni Hazırlayan Nedenler ................................... 37 

    1.5.2. 1960 Askeri Darbesi Sonrası Yaşanan Siyasi Gelişmeler ................................ 38 

    1.5.3. 1961 Anayasası’nın Hazırlanması ve Özellikleri .............................................. 40 

    1.5.4. 1961 Seçimleri ve Türkiye’de Ortaya Çıkan Yeni Siyasi ve Toplumsal Yapı . 43 

    1.5.5. 1960 Askeri Darbesi’nden Sonra Ortaya Çıkan Görüşler ................................. 44 

        1.5.5.1. ATÜT Kavramının Ortaya Çıkışı ve Türkiye’deki Tartışmalar ................ 45 

 



ix 

 

 
 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK SİNEMASI VE TOPLUMSALLAŞMA 

2.1. Toplumsal ve Kültürel Bir Sanat Olarak Sinema ..................................................... 48 

    2.1.1. Sinema ve İdeoloji İlişkisi ................................................................................. 56 

    2.1.2. Toplumsal Bakış Açısıyla Türk Sineması ......................................................... 62 

2.2. Sinemanın Doğuşu ve Gelişimi ................................................................................ 66 

    2.2.1.Türk Sinemasının Tarihsel Gelişimi .................................................................. 68 

    2.2.2.Sinemanın Türkiye’ye Gelişi (1896) ve İlk Dönemi (1914-1923)..................... 70 

    2.2.3.Tiyatrocular Dönemi (1923-1939) ..................................................................... 74 

    2.2.4. Geçiş Dönemi (1939-1950) ............................................................................... 76 

    2.2.5. Sinemacılar Dönemi (1950-1970) ..................................................................... 79 

2.3. Sinema Akımı Kavramı............................................................................................ 86 

    2.3.1. Dünyadaki Sinema Akımlarının Ortaya Çıkışı ................................................. 86 

    2.3.2.Alman Dışavurum Sinema Akımı ...................................................................... 87 

    2.3.3. İtalyan Yeni Gerçekçilik Akımı ........................................................................ 89 

    2.3.4. Fransız Yeni Dalga Akımı ................................................................................ 92 

    2.3.5. Üçüncü Sinema ................................................................................................. 95 

2.4. Türk Sinemasında Akım Çalışmaları ....................................................................... 97 

    2.4.1.Toplumsal Gerçekçilik ....................................................................................... 98 

    2.4.2. Halk Sineması ................................................................................................. 103 

    2.4.3. Devrimci Sinema ............................................................................................. 106 

    2.4.4. Milli Sinema .................................................................................................... 107 

2.5. Ulusal Sinema Hareketinin Ortaya Çıkmasını Sağlayan Nedenler ........................ 110 

2.6.Halit Refiğ’in Yaşamı ve Düşünceleri .................................................................... 125 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

HALİT REFİĞ’İN ULUSAL SİNEMA HAREKETİ BAĞLAMINDA 

FİLMLERİNDEKİ ÖGELERİN DOĞU- BATI İKİLEMİ ÇERÇEVESİNDE 

ANALİZİ 

3.1.  Çalışmanın Yöntemi ............................................................................................. 133 

    3.1.1. Çalışmanın Problemi ....................................................................................... 140 

    3.1.2. Çalışmanın Amacı ........................................................................................... 141 

    3.1.3. Çalışmanın Önemi ........................................................................................... 141 



x 

 

 
 

    3.1.4.  Çalışmanın Varsayımları ................................................................................ 141 

    3.1.5. Çalışmanın Kapsam ve Sınırlılıkları ............................................................... 143 

    3.1.6. Çalışmanın Evren ve Örneklemi ..................................................................... 143 

    3.1.7. Çalışmanın Eleştirel Söylem Çözümlenmesi ile Yapılandırılması ................. 143 

        3.1.7.1. Makro Yapı .............................................................................................. 145 

            3.1.7.1.1. Tematik Yapı ..................................................................................... 146 

            3.1.7.1.2. Toplumsal Yapı ................................................................................. 146 

            3.1.7.1.3. Anlam ................................................................................................ 146 

                3.1.7.1.3.1. Türk Toplumunun Değer ve Normlarının Sunumu ve Bu 

Olguların Doğu- Batı Ekseninde Ele Alınış Şekilleri ......................... 147 

                3.1.7.1.3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi ............ 148 

        3.1.7.2. Mikro Yapı ............................................................................................... 149 

            3.1.7.2.1.Karakterler ve Diyaloglar: ................................................................. 149 

   3.1.7.2.2. Görüntü……………………………………………………….. ….150 

                3.1.7.2.2.1. Çerçeve ....................................................................................... 150 

                3.1.7.2.2.2. Mekân ......................................................................................... 151 

                3.1.7.2.2.3. Renk ........................................................................................... 153 

            3.1.7.2.3. Ses ve Müzik Kullanımı .................................................................... 156 

            3.1.7.2.4. Kurgu ................................................................................................ 157 

3.2. Film Çözümlemeleri............................................................................................... 161 

    3.2.1.  “Bir Türke Gönül Verdim” Filminin Eleştirel Söylem Çözümleme Yöntemi 

Açısından Çözümlenmesi ................................................................... 161 

        3.2.1.1. Makro Yapı .............................................................................................. 162 

            3.2.1.1.1. Tematik Yapı ..................................................................................... 162 

            3.2.1.1.2. Toplumsal Yapı ................................................................................. 165 

            3.2.1.1.3. Anlam ................................................................................................ 167 

                3.2.1.1.3.1. Türk Toplumunun Değer, Normlarının Sunumu ve Bu Olguların 

Doğu- Batı Ekseninde Ele Alınış Şekilleri ......................................... 167 

                3.2.1.1.3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi ............ 169 

        3.2.1.2. Mikro Yapı ............................................................................................... 171 

            3.2.1.2.1. Karakterler ve Diyaloglar: ................................................................ 171 

            3.2.1.2.2.  Görüntü ............................................................................................ 183 

                3.2.1.2.2.1. Çerçeve ....................................................................................... 185 



xi 

 

 
 

                3.2.1.2.2.2. Mekân ......................................................................................... 186 

                3.2.1.2.2.3. Renk ........................................................................................... 188 

            3.2.1.2.3. Ses ve Müzik ..................................................................................... 189 

            3.2.1.2.4.Kurgu ................................................................................................. 190 

    3.2.2. “Fatma Bacı” Filminin Eleştirel Söylem Çözümleme Yöntemi ile 

Çözümlenmesi ..................................................................................... 192 

        3.2.2.1. Makro Yapı .............................................................................................. 193 

            3.2.2.1.1. Tematik Yapı ..................................................................................... 193 

            3.2.2.1.2.Toplumsal Yapı .................................................................................. 195 

            3.2.2.1.3. Anlam ................................................................................................ 197 

                3.2.2.1.3.1. Türk Toplumunun Değer, Normlarının Sunumu ve Bu Olguların 

Doğu- Batı Ekseninde Ele Alınış Şekilleri ......................................... 197 

                3.2.2.1.3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi ............ 198 

        3.2.2.2. Mikro Yapı ............................................................................................... 201 

            3.2.2.2.1. Karakterler ve Diyaloglar .................................................................. 201 

            3.2.2.2.2. Görüntü ............................................................................................. 211 

               3.2.2.2.2.1. Çerçeve ........................................................................................ 214 

               3.2.2.2.2.2. Mekân .......................................................................................... 215 

               3.2.2.2.2.3. Renk ............................................................................................ 217 

            3.2.2.2.3. Ses ve Müzik ..................................................................................... 218 

            3.2.2.2.4.Kurgu ................................................................................................. 219 

    3.2.3. “Vurun Kahpeye” Filminin Eleştirel Söylem Çözümleme Yöntemi ile 

Çözümlenmesi ..................................................................................... 221 

        3.2.3.1. Makro Yapı .............................................................................................. 223 

            3.2.3.1.1. Tematik Yapı ..................................................................................... 223 

            3.2.3.1.2. Toplumsal Yapı ................................................................................. 226 

            3.2.3.1.3. Anlam ................................................................................................ 227 

            3.2.3.1.3.1. Türk Toplumunun Değer, Normlarının Sunumu ve Bu Olguların 

Doğu- Batı Ekseninde Ele Alınış Şekilleri ......................................... 227 

            3.2.3.1.3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi ................ 231 

        3.2.3.2. Mikro Yapı ............................................................................................... 235 

            3.2.3.2.1. Karakterler ve Diyaloglar .................................................................. 235 

            3.2.3.2.2. Görüntü ............................................................................................. 248 



xii 

 

 
 

                3.2.3.2.2.1. Çerçeve ....................................................................................... 253 

                3.2.3.2.2.2.Mekân .......................................................................................... 255 

                3.2.3.2.2.3. Renk ........................................................................................... 257 

            3.2.3.2.3.Ses ve Müzik ...................................................................................... 257 

            3.2.3.2.4. Kurgu ................................................................................................ 258 

        3.2.3.3. Vurun Kahpeye Filminin 1949, 1964 ve 1973 Uyarlamalarının 

Değerlendirilmesi ................................................................................ 260 

SONUÇ VE ÖNERİLER ............................................................................................ 263 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 279 

ÖZ GEÇMİŞ ................................................................................................................ 293 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiii 

 

 
 

KISALTMALAR 

 

ABD : Amerika Birleşik Devletleri 

AP : Adalet Partisi 

ATÜT : Asya Tipi Üretim Tarzı  

CHP : Cumhuriyet Halk Partisi 

CKMP : Cumhuriyetçi Köylü Millet Partisi 

DBA : Devletin Baskı Aygıtları 

DİA : Devletin İdeolojik Aygıtları 

DP : Demokrat Parti 

DPT : Devlet Planlama Teşkilatı 

IMF : International Monetary Fund (Uluslararası Para Fonu) 

LUCE : L'Unione Cinematografica Educativa (İtalyan Sinema Kuruluşu) 

MBK : Milli Birlik Komitesi 

MOSD : Merkez Ordu Sinema Dairesi 

MP : Millet Partisi 

MTTB : Millî Türk Talebe Birliği 

NATO :  North Atlantic Treaty Organization (Kuzey Atlantik Antlaşması Örgütü) 

SKB : Silahlı Kuvvetler Birliği 

TBMM : Türkiye Büyük Millet Meclisi 

TDK : Türk Dil Kurumu 

TİP : Türkiye İşçi Partisi  

TRT : Türkiye Radyo Televizyonu 

UFA : Universum Film-Aktien (Alman Film Stüdyosu) 

YTP : Yeni Türkiye Partisi 

 

 

 



1 

 

 
 

 

 

 

GİRİŞ 

Bu tez çalışmasının konusu, Türk sinema tarihinde, özellikle 1965-1975 yılları arasında 

bir düşünce eğilimi olan “ulusal sinema” hareketi bağlamında, Halit Refiğ sinemasında 

Doğu- Batı ikileminin Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi üzerinden 

sinemaya uyarlanan bir şema analizidir.  Halit Refiğ, Türk sinema camiasına önce çeşitli 

dergilerde yayınlanan sinema eleştirileri ile adım atmış, ilk yönetmenlik deneyimini ise 

1961 yılında çektiği Yasak Aşk filmi ile yapmıştır. Refiğ,  1960’lardan sonra Türk 

sinemasında gerek filmleri, gerekse de düşünceleri ile yönlendirici bir role sahip 

olmuştur. Refiğ, filmlerinde ve yazınsal alanlardaki eserleriyle Türk sinemasının 

gelişiminin önemi üzerinde durarak, kendine has bir Türk sineması yaratma çabası içine 

girmiştir. Bu bağlamda 1960’ların sonralarına doğru çalışmaya da konu olan “ulusal 

sinema” düşüncesini savunmuştur.  

“Ulusal sinema”, Türk toplumunun tarihi ve sosyal yapısının Batı’dan farklı olduğunu 

vurgulayan, Batı sinemasından ayrı, özgün bir sinema dili üretme kaygısı taşıyan bir 

harekettir. Bu bağlamda Doğu- Batı ikilemi fikri zemini üzerine kurulmuştur. Doğu- 

Batı ikilemi, modern Avrupa toplumunun karşısına Avrupa’nın geçtiği tarihsel 

aşamaları yaşamamış diğer toplumları koyan bakış açısı ihtiva eder. Zira Avrupa, kendi 

tarihsel serüveni içinde Rönesans ve Reform hareketlerinin ardından Aydınlanma Çağı 

üzerine kurulu kendi ekonomik, kültürel ve siyasal yapılarını oluşturmuştur. Bu oluşum 

sürecinde Batı, kendini Doğu’nun zıttı olarak tanımlamış, söz konusu tanımlama Doğu 

toplumları tarafından da kabul edilmiştir. Bu ayırım kendini toplumların evrim teziyle 

göstermiştir.  

Bu çerçevede, Doğu toplumları, Avrupa’nın modernizme varan ve yüzyıllar süren 

aşamalarını yaşayamamış, farklı seyirlerde gelişme göstermişlerdir. Bu iki farklı tarihsel 

süreç, benzer olmayan kültürel, ekonomik ve siyasal yapıların ortaya çıkmasını 

kaçınılmaz bir duruma getirmiştir.  Bu durum Doğu- Batı ikileminin doğmasına neden 

 



2 

 

 
 

olmuştur. Özellikle Batılı düşünürlerin ortaya koyduğu modernleşme kuramları da bu 

iki kavram üzerinden gelişmiştir. Bu iki kavram “biz”in sunumu karşısına “öteki”ni 

koymuştur. Bu karşıtlık kimlik tanımlanmalarında da kullanılmıştır.  Kellner, kimlik ve 

modernite ilişkisini şu şekilde anlamlandırır;  “…modernitede kimlik, aynı zamanda 

toplumsal ve öteki- bağlantılıdır” (2001, s. 187). Modernite içerisinde kimliğin 

açıklanması diğer bir kavramla tanımlanır hale gelmiş, biz/ öteki nosyonlarının ortaya 

çıkmasına zemin hazırlamıştır.  

19. yüzyılın sonunda ortaya çıkan ve 20. yüzyılda gelişimine ivedikle devam eden 

sinema sanatı da toplumsal olgulardan etkilenmiştir. Tüm dünyada olduğu gibi 

Türkiye’de de önemli bir sanat alanı olan Türk sineması, Türk toplumunun geçirdiği 

toplumsal, siyasal, ekonomik ve kültürel değişimlere bağlı olarak belli dönemlerde 

dönüşüm yaşamıştır. Türk sinema tarihçilerinden Nijat Özön’ün, “Sinemacılar Dönemi” 

olarak adlandırdığı 1950-1970 dönemi, Türk sinemasının, değişen toplumsal yapısıyla 

dönüşüme girdiği yıllardır. Bu yıllarda değişen parlamenter sistem, toplumsal, 

ekonomik, sosyal ve kültürel değişimleri de beraberinde getirmiştir. 1950’lerde 

başlayan sanayileşme ve buna paralel olarak başlayan iç göç, Türk sinemasının hem 

izleyici potansiyelini ve film sayısını hem de işlenen temaları farklı bir konuma 

getirmiştir. 1960'lı yıllarda Türk sinemasında gerek yazınsal gerekse de sinematografik 

anlamda yeni düşünceler ortaya çıkmıştır. Bu yıllarda toplumsal konulara eğilmek 

isteyen bir kısım yönetmen “toplumsal gerçekçilik” hareketini oluşturmuştur. Bu 

hareket içerisinde Metin Erksan, Atıf Yılmaz, Ö. Lütfi Akad gibi yönetmenlerin yanı 

sıra Halit Refiğ de yer almıştır. Bu hareketle, toplumsal yapının sorunlarının gerçekçi ve 

sinemasal bir biçim anlayışı içerisinde ele alınması amaçlanmıştır. Bu hareketin 

içerisinde yer alan Halit Refiğ’in iç göç olgusunu işleyen 1964 yapımı Gurbet Kuşları 

filmi, Türk sinemasındaki ilk iç göç unsurunun örneği olarak sunulabilir . “Toplumsal 

gerçekçilik” hareketinin içerisinde yer alan bazı yönetmenlerinin farklı düşünceleri 

yüzünden bu sinema hareketi, 1965 yılından sonra farklı tartışmaların odak noktası 

haline gelmiştir.  

 Halit Refiğ ve arkadaşları, “toplumsal gerçekçilik” hareketinin halka indirgenemediğini 

ve bazı çevrelerde sanat- toplum ikilemini yarattığı düşüncesiyle önemini yitirdiğini 

savunmuşlardır. Refiğ (2013, s. 56), “Türk sinemasında gerçek değer emektir” 

düşüncesi ile “halk sineması” kavramını ortaya koymuştur. “Halk sineması” kavramı, 



3 

 

 
 

sinemanın devlet ya da özel teşebbüs desteği olmadan halkın parasıyla finanse 

edilmesine dayanmaktadır. Refiğ, “bono sistemi”ne dayanan bu kavramsal çerçevenin, 

Türk sinemasına özgü olduğunu savunmuştur. Ama bu kavramsal çerçeve akademik ve 

sinematografik açıdan temellendirilemeyerek, etkisiz kalmış, sonrasında ise Refiğ, 

“ulusal sinema” düşüncesini öne çıkarmıştır.  

1960’ların ortasından itibaren başta Halit Refiğ olmak üzere, Metin Erksan, Duygu 

Sağıroğlu gibi yönetmenler “toplumsal gerçekçilik” sinema düşüncesinden uzaklaşarak 

“ulusal sinema” hareketine dâhil olmuşlardır. “Ulusal” kelimesi ulus-devlet 

kavramından türeyen bir ulusa ait kavramları ve ulusa özgü değerleri anlatmaktadır.  

Suner’e göre (2006, s. 38-39); “ulusal sinema” kavramı, ulus- devletin sınırlarının 

kültürel pratikleri kuşatabileceği ve kendi içinde barındırabileceğini varsayar”. Bu 

kavramsal ilişkiden yola çıkılarak, Halit Refiğ’in öncülük ettiği, “ulusal sinema” 

hareketi de bir ulusun özelliklerini yansıtan filmleri içine alan sinema düşüncesi olarak 

tanımlanabilir.  

“Ulusal sinema” hareketi, Marksist düşünceden de önemli ölçüde etkilenmiştir. 1960 

Askeri Darbesi’nden sonra hazırlanan ve göreli özgürlükçü olarak tanımlanan 1961 

Anayasası ile birlikte farklı düşünsel eğilimler kendilerine toplumda yer edinmeye 

başlamış, bu eğilimlerden sinema da payını almıştır. Ayrıca, o dönemde dünyada 

yükselen sol hareketler, Türk düşünce dünyasını da etkilemiştir. Bu yıllarda, dünyada 

yükselen sol hareketlerle birlikte Marksizm daha fazla araştırılmaya ve anlaşılmaya 

çalışılmıştır. Bu bağlamda Karl Marx ve Friedrich Engels’ın gün yüzüne çıkmamış bazı 

eserleri tartışılmaya başlanmıştır. Karl Marx ve Friedrich Engels’ın bu eserlerinden olan  

“Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri”,  1967 yılında Türkçeye çevrilmiştir. Bu eserde 

Asya Tipi Üretim Tarzı (ATÜT) kavramı ön plana çıkmıştır. Bir kısım Türk düşünürü,  

bu kavramla bir çerçeve oluşturarak Türk toplumunu tanımlama çabasına girmiştir. 

ATÜT kavramının Türk sineması ile ilişkisi, “ulusal sinema” hareketi bağlamında 

kurulabilir.,1960’larda Sencer Divitçioğlu, Selahattin Hilav gibi düşünürlerin ve Kemal 

Tahir’in,  Marx’ın Doğu toplumlarındaki üretim ve sınıf ilişkilerinin Batıdakinden farklı 

olduğu savına dayanan ATÜT düşüncesi referans alınarak,  Halit Refiğ tarafından  

“Ulusal sinema” düşüncesi, sinema alanında geliştirilmiştir.  Refiğ, “ulusal sinema” 

hareketinin sinemadaki kuramsal çerçevesini 1971 yılında kaleme aldığı Ulusal Sinema 

Kavgası adlı eseriyle çizmiştir. Refiğ, Ulusal Sinema Kavgası kitabında ve “ulusal 

https://www.deryayinevi.com.tr/friedrich-engels
https://www.deryayinevi.com.tr/friedrich-engels


4 

 

 
 

sinema” hareketini kuramsal olarak açıkladığı yazılarında ve bu çerçevede çektiği 

filmlerinde ATÜT düşüncesinin izleri vardır. Refiğ, özellikle de ATÜT düşüncesinin 

Doğu- Batı farklılıkları üzerinde durduğu savlarını, Türk sinemasında bu düşünceyi 

anlamlandırmak için kullanmıştır. 

Halit Refiğ, 1960 sonrası Türk sineması hakkındaki farklı düşüncelerini aktararak yeni 

bir oluşum içine girmiştir. Refiğ, kültür, toplum ve sinema ilişkisinin kurularak ve 

devlet tarafından desteklenerek geliştirilmesi gerektiğini ve ancak bu şekilde kendine 

özgü bir Türk sineması oluşturulabileceğini savunmuştur. Türk sinemasının kendine 

özgü değerlerini; tarihsel, üretim ilişkileri, kültürel unsurlar, gelenekler, dini inançlar, 

toplumsal yapı olarak ele alan Refiğ, gerçekçilik olgusunun bu unsurlarla şekillenmesi 

gerektiğinin altını çizmiştir. Halit Refiğ’in bu düşünceleri bir taraftan Türk sinemasına 

farklı bir bakış açısı katarken diğer taraftan onun bazı çevrelerin hedefi haline 

getirmiştir. 

Refiğ’e gelen eleştiriler, “ulusal sinema” kavramı etrafında toplanmıştı. Halit Refiğ, 

Türk toplumunun estetik anlayışının, sınıf yapısının ve üretim şekillerinin Batıdan farklı 

olduğunu ve bu farklılığın ulusal bir anlayışla sinemada ele alınması gerektiğini 

savunmuştur. Refiğ, “ulusal sinema” kavramını 1960’lı yılların ikinci yarısından 

itibaren bilinçli olarak kullandığını ve bu kavramın hem “halk sineması” hem de batı 

sinemasına bir tepkiden doğduğunu ifade etmiştir. Refiğ’in bu bağlamda, Bir Türke 

Gönül Verdim, Fatma Bacı ve Vurun Kahpeye filmleri, onun ulusal bilincinin 

sinematografik anlamda birer örneği olması bakımından bu çalışmanın ana 

materyallerini oluşturmuştur.  

Doğu- Batı ikilemi, kavramsal olarak Batı ve Batı dışı toplumların kültürel farklılıkları 

işaret etmektedir. Bu kavramdan hareketle, Halit Refiğ, sinemasında, Doğu- Batı 

ikilemine geleneksellik, modernleşme, ideoloji, hegemonya, ulus ve ulusallık 

kavramları ve bu kavramların Türk tarihi ve toplumun şekillenmesindeki rolleri 

bağlamında farklı bir bakış açısı katmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda çalışmada bu 

kavramların Türk sinemasına yansımaları Halit Refiğ’in “ulusal sinema” hareketi 

içerisinde yer alan filmlerinde işleniş biçimleri bakımından Teun A. van Dijk’ın 

eleştirel söylem çözümlemesi referans alınarak sinemaya uyarlanan bir şema 

incelenmiştir.  



5 

 

 
 

Çalışmada Althusser’in ideoloji düşüncesi özellikle DİA kavramının alt başlığında yer 

alan (Kültürel DİA) üzerinden ele alınmıştır.  Ayrıca çalışmada, Gramsci’nin, devlet ve 

sivil toplum arasındaki etkileşimli ilişkiyi açıkladığı hegemonya kavramı üzerinden 

çözümlemeye gidilmiştir. Gramsci, hegemonya kavramı ile egemenlik konusuna 

değinmiştir. Bu iki kavram toplum ve sinema konusu ile ilişkilendirilmiştir. 

Çalışmanın birinci bölümünde, Halit Refiğ’in sinema anlayışının temelinde yer alan ve 

ikili çatışmanın kaynağı olan Doğu- Batı ikilemi kavramı biz/öteki açısından ele 

alınırken, Osmanlı Devleti’nin son yılları ve Türkiye Cumhuriyeti dönemi modernleşme 

olgusu işlenmiştir. Refiğ’in, Türk sinemasında ulusal ögeleri öne çıkaran görüşleri ile 

ilişkilendirilen “ulusal sinema” hareketinin ortaya çıktığı 1960’lı yılların her bağlamda 

iyice kavranılması zorunlu olarak görülmüştür. 1960’lı yıllarda Türkiye’de sanayileşme 

ce iç göç ile birlikte değişen toplum yapısı, gelenekselliğin karşısına, kentteki 

modernleşmenin konulmasına neden olmuştur. Bu yüzden Türkiye’de bu dönemde 

yaşanan toplumsal, kültürel, ekonomik, siyasal ve hukuksal unsurlar da bu bölümde 

ayrıntılı bir şekilde işlenmiştir. Bu bağlamda Türk tarihi ve modernleşme süreçleri ele 

alınarak, Türk sinema tarihi ve bu dönemde ortaya çıkan sinema eğilimleri de bu 

konjonktürde açıklanmaya çalışılmış, bu yapılarla komplike bir bağlantı kurulması 

amaçlanmıştır. 

Çalışmanın ikinci bölümünde, Türk sineması ve toplumsallaşma başlığı altında 

öncelikle sinemanın toplumsal ve kültürel bir sanat olarak çerçevesi hakkında bilgi 

verilmiştir. Sinemanın sanat yönü, kişisel bir yaratım sürecinin sonucudur. Beşeri olan 

her olgunun sinemada bir alanı vardır. Bu bağlamda Platon’un “idealar dünyası” olarak 

tanımladığı, her nesnenin zihindeki görünümü, sinemanın görsel ve işitsel avantajları ile 

perdede bir gerçeklik yaratılmasına olanak sağlar. Yansıma yöntemiyle yaşanılan bu 

gerçeklik, özellikle 20. yüzyılda sinemanın ideolojik ve kültürel aktarımın bir aracı 

konumuna gelmesine neden olmuştur.  İdeoloji kavramı, Sinema toplumsal değişimlerin 

bir parçası olarak hem ideoloji hem de hegemonya kavramları ile ilişki içerisindedir. 

Özellikle bu ilişki totaliter rejimlerde sinemanın ideolojik aktarım aracı olarak kullanımı 

şeklinde ortaya çıkmış, bu süreçte de hegemonik bir yapı kurulması amaçlanmıştır.  

Sinema- toplum ilişkisinden yola çıkarak sinemanın Türkiye’deki serüveni Osmanlı 

döneminden itibaren ele alınarak bu iki kavram, etkileşimli yapısıyla incelenmiştir. 



6 

 

 
 

Çalışmada, Türk sinema tarihi, Türk sinema tarihçisi Nijat Özön’ün “Türk sineması 

sınıflandırılması” dönemleri ile kısaca ele alınmıştır. Türk sinema tarihi ile ilgili birçok 

yazarın farklı parametreleri öne çıkararak oluşturduğu sınıflandırmalar mevcuttur. 

Ancak Nijat Özön’ün sınıflandırmasında, toplum olgusu sinema ile ilişkilendirildiği için 

bu sınıflandırma tercih edilmiştir. Türk sinema tarihinin ilk dönemlerinden itibaren bazı 

ana tartışmalar, kaynaklar çerçevesinde aydınlatılmaya çalışılmıştır. 1960’larda 

Türkiye’de yaşanan toplumsal, siyasal ve hukuksal değişimler sinemanın da değişimini 

beraberinde getirmiştir. Bu yıllarda Türk sinemasının gelişimi için farklı fikirler ortaya 

atılmış, farklı eğilimler desteklenmiştir. Bu sinema eğilimleri ve bu eğilimlerin kaynağı 

olan sinema akımları ikinci bölümde ayrıntılı bir şekilde ele alınmıştır. Dönemler ele 

alınırken özellikle çalışmanın temelini oluşturan “ulusal sinema” hareketi ile bağıntılı 

olduğu için “sinemacılar dönemi” ve sonrasına odaklanılmıştır.  

Türk sinemasına tarihsel ve sosyolojik açıdan bakılarak, elde edilen verilerle dönemin 

Türk sineması ve geliştirilen sinema eğilimleri özellikle “ulusal sinema” hareketinin 

üzerinde durulmuştur. “Ulusal sinema” hareketi çerçevesinde bu eğilimin öncüsü olan 

Halit Refiğ’in hayatı, eğitimi,  düşünce dünyası, filmleri bağlamında Türk sinemaya 

ilişkin fikirleri hakkında bilgi edinilmiştir.  Bu araştırmaların sonucunda, Refiğ’in ulusal 

bir sinema dili oluşturma çabalarında, her toplumun gelişim sürecinin farklı olduğu 

düşüncesinden hareketle, her toplumun sanat anlayışının da benzer olmadığı sonucunu 

çıkardığı ve bu anlayış doğrultusunda “ulusal sinema” hareketini temellendirdiği 

belirlenmiştir. Çalışmanın kuramsal olarak temelini oluşturan “ulusal sinema” hareketi 

bu bölümde tanımlanarak, “ulusal sinema” hareketinin öncüsü olan Halit Refiğ ve onun 

düşüncelerinin şekillenmesinde etkisi olan Kemal Tahir, dönemin sosyal olayları 

çerçevesinde ayrıntılı olarak incelenmiştir.  . 

Çalışmanın üçüncü ve son bölümünde, çalışmaya uygun olarak görülen Teun A. van 

Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi önce literatür taraması ile açıklanmış ve 

sonrasında Halit Refiğ’in “ulusal sinema” görüşünü yansıtan Bir Türke Gönül Verdim, 

Fatma Bacı ve Vurun Kahpeye filmleri, bu yöntem de sinemasal unsurları içeren bir 

şema ile çözümlenmiştir. Çalışmada tercih edilen yöntem olan ve van Dijk’ın alt 

yapısını oluşturduğu eleştirel söylem çözümlemesi daha çok haber metinlerindeki alt 

yapılardaki söylemlerin incelenmesinde özellikle de biz/ öteki kavramsal karşıtlıklarını 

ortaya çıkarılmasında kullanılmaktadır. Bu çalışmada, Halit Refiğ’in “ulusal sinema” 



7 

 

 
 

hareketi ve Doğu- Batı ikilemi bağlamında sinemasal kodlar, Türk sineması ön plana 

çıkarılmıştır. Teun A. van Dijk’ın alt yapısını temellendirdiği eleştirel söylem 

çözümlemesi ile sinema alanı ilişkilendirilmiş ve bu çözümleme çalışma için daha 

sistematik bir düzene oturtturulmuştur. Bu bağlamda, bu yöntem makro ve mikro 

yapılar başlıkları altında sinemaya uyarlanmıştır.  

Halit Refiğ,  Bir Türke Gönül Verdim, Fatma Bacı, Vurun Kahpeye filmlerinde, “ulusal 

sinema” hareketi bağlamında, Türk kültürünün ve milli değerlerin sinema dili ile 

sunulması gerektiğini ifade eder. Refiğ, bu sunumun doğru yapılabilmesi için sinemanın 

kendi değerlerine ve toplumsal gerçeklere dayanması gerektiğini ve Batı değerlerinin 

ulusal sinemaya adapte edilemeye çalışılmasının gerçeklikten uzak durulması 

gerektiğini belirtir. Çalışmada,  Refiğ’in, “ulusal sinema” düşüncesinden hareketle 

filmlerindeki Doğu- Batı ikileminin eleştirel söylem çözümlemesi referans alınarak 

oluşturulan şema ile nasıl ele alındığı incelenmiştir. Bu yöntemin temel olarak tercih 

edilmesinin nedeni; van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi ana merkezinde Batı ve 

Batı dışı toplumların bakış açısından hareketle, biz/ öteki kavramlarının sistematik bir 

hale getirilmiş olmasıdır. Çalışmada Doğu- Batı kavramları bağlamında geleneksellik, 

modernizm, ideoloji, hegemonya, ulus, ulusallık ve bu kavramların Türk sinemasına 

“ulusal sinema” hareketi ve Refiğ tarafından nasıl ele alındığı örneklem olarak seçilen 

Bir Türke Gönül Verdim, Fatma Bacı ve Vurun Kahpeye filmleri üzerinden ele 

alınmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

 
 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MODERNLEŞME SÜRECİ VE TÜRK MODERNLEŞMESİ 

 

1.1. Modernleşme 

 

“Aşkı doğuda tanıdım, batıda 

ölümü gördüm”.
1
 

 

Modernleşme, Avrupa’da başlayıp tüm dünyada toplumsal, ekonomik ve siyasal 

yapıların değişmesini sağlayan bir süreçtir.  Modernleşme, birçok farklı yapıda köklü 

değişikliği kapsar. Modernleşmeyi, Yüksel (2004, s. 5) şu şekilde tanımlamaktadır; 

Modernleşme kavramının, genel olarak, ekonomik anlamda kapitalizme ve endüstriyel 

gelişime, siyasal bakımdan ulus devlete ve liberal demokrasiye, sosyo- kültürel açıdan 

bireyciliğe ve seküler bir dünya görüşüne, toplumsal yapının giderek farklılaşmasına 

karmaşıklaşmasına, kentleşmenin artmasına ve bilimsel düşünce tarzının gelişmesine 

doğru giden bir süreci ifade etmek üzere kullanıldığı ileri sürülebilir. 
 

Bu tanım modernleşme kavramını, kültürel, politik ve ekonomik gelişimi içine alan 

geniş bir kavram olarak sunmaktadır. Kısaca modernleşme, uzun süren bir değişim, 

dönüşüm süreci olarak ifade edilebilir. Bir modernleşme kuramcısı olan S.N. Eisenstadt, 

modernleşme kavramını; toplumsal, ekonomik ve siyasal sistemler için Batı Avrupa ve 

Amerika’da geliştirilen bir süreç olarak ifade ederken,1960’lı yıllardan itibaren 

modernleşme, Batı merkezli bir unsur olarak tanımlanmaktadır. Batı toplumlarının 

tarihsel süreçlerini Batı- dışı toplumlar da izlemiştir (Eisenstadt, akt. Solmaz, 2011, s. 

43). Modernleşme, Batı Avrupa merkezli, uzun yıllar süren bir değişim süreci olarak, 

toplumsal olguları etkileyip, onlardan etkilenip şekillenmiştir. Avrupa’nın Ortaçağ’dan 

çıkması birlikte başlatılabilecek olan bu dönem, Rönesans, Reform, Aydınlanma ve 

                                                           
1
  2009 yılında vefat eden Halit Refiğ’in Zincirlikuyu Mezarlığında bulunan kabrindeki ifade. Ayrıca 

Gülper Refiğ’in Halit Refiğ’i anlatan anı kitabının adıdır.  

 



9 

 

 
 

sanayileşme ile bağlantılı olarak ilerlemiştir. Avrupa’nın bu gelişmeleri onun 

modernleşme süreçleridir.  

Modernleşme kavramının geliştirilmesi birlikte modernleşme kuramları da üretilmeye 

başlamıştır. Modernleşme kuramları, Batı’da II. Dünya Savaşı sonrası siyasi ve 

ekonomik gelişmelere paralel olarak Batılı sosyal bilimciler tarafından ortaya konulan 

ve Batı’nın kendi dışında kalan Batı- dışı toplumları nasıl gördüğü ile ilgilidir. Batı 

dünyasında, Batı ve Batı- dışı toplum anlayışı, Antik Yunan dönemlerine kadar uzanan 

bir süreçtir. Bu dönemde Batı-dışı toplumlar barbar, yabani gibi kavramlarla 

tanımlanmış, bu ayırım İslam dininin yakın Doğu’da yayılması ile birlikte devam 

etmiştir (Coşkun, 1989, s. 289). Modernleşme kuramları, Batı’nın kendi içsel 

süreçlerinin bir sonucu olarak, biz/ öteki karşıtlığı içerisinde ele alınmış, Batılı olan ve 

olmayan ayrımına dayandırılmıştır. Batı’da, bu ayrım ile ilgili Doğu’yu anlama ve 

tanımlama amacıyla bazı çalışmalar yapılmaya başlanmıştır. Bu çalışmalar, 

“şarkiyatçılık” adı verilen bir alanı ortaya çıkarmıştır. Edward Said, biz ve onlar 

kavramlarını, toprak ve onun üzerinde yaşayan insan toplulukları üzerinden 

açıklamaktadır. Said, biz ve onlar kavramlarını coğrafi sınırlardan zihinsel süreçlere 

ulaştığını ve bu bağlamda bizim olanın tanıdık, onların ise yabancı olarak 

tanımlandığını ifade etmektedir (Said, 2012, s. 64);  

1.2. Osmanlı Devleti’nde Modernleşme Hareketleri 

Avrupa’da, Reform, Rönesans, Aydınlanma ve sanayileşmenin sonucu olarak ortaya 

çıkan modernleşme, önce Avrupa’yı sonrasında ise tüm dünyayı etkilemiştir. Bu 

etkilenme ile başlayan bir değişim de meydana gelmiştir. Bu değişimle birlikte 

ekonomik yapı; özel mülkiyet ve kar etme amacına dayanan kapitalist sisteme, siyasal 

yapı; imparatorlukların yıkılıp yerine ulus- devletlerin kurulmasına, kültürel yapı ise, 

Aydınlanma, Rönesans ve Reform hareketleri ile birlikte modern bir bilim ve kültür 

anlayışının ortaya çıkmasına neden olmuştur (Yüksel, 2004, s. 67).  Avrupa’da ortaya 

çıkan bu dönüşüm hareketleri, Avrupa’nın kültürel, ekonomik ve siyasal yapısını 

değiştirmiştir. Bu yapı değişimi, Avrupa ve diğerleri ayrımını ve değerler üstünlüğü 

mevzusunu öne çıkarmıştır.  Bu değerlerin üstünlüğü, Doğu- Batı kavramları üzerinden 

tartışılmaya başlanmıştır. Bu kavramların değerlendirme kıstasları, genellikle 

toplumların teolojik özellikleri bakımından ele alınmıştır. Doğu düşünce sisteminde en 



10 

 

 
 

büyük dönemi,  asr-ı saadet olarak görülürken, Batı düşüncesinde ise en parlak dönem, 

Aydınlanma dönemine referans olduğu için Yunan- Hellenik asır olarak kabul 

edilmiştir. Burada teolojik bakış açısıyla kademelenmiş bir tarih görüşü de ortaya 

çıkmıştır (Ortaylı, 2016, s. 7). Avrupa’da başlayan modernleşme hareketi, Osmanlı 

Devleti bağlamında, dört başlık altında ele alınabilir. Bu başlıklar; askeri modernleşme 

hareketleri, ekonomik modernleşme hareketleri, kültürel modernleşme hareketleri ve 

siyasal modernleşme hareketleridir. 

1. Askeri modernleşme hareketleri: Osmanlılar, yükselme döneminden itibaren kendi 

kültürlerini Batı kültüründen üstün görmüşlerdir (Mardin, 2011, s. 9). Avrupa’nın 

Reform, Rönesans ve Aydınlanma ile kültürel yapısının gelişmesi, coğrafi keşifler 

sayesinde ekonomik gücünün büyümesi, askeri ve sanayi alanlarında yaşanan 

ilerlemeler, Osmanlı Devleti’ndeki bu görüşün değişmesine neden olmuştur. Osmanlı 

Devleti’nin Avrupa’daki askeri ve sanayi alanlarındaki gelişmeleri takip edemeyip, bu 

konularda geri kalmasının en büyük nedeni, Osmanlı Devleti’nin yaşadığı ekonomik 

bunalımdı. Avrupa, hammadde ve sanayi ürünleri konusunda kendisini geliştirirken, 

Osmanlı parası değer kaybetmeye başlamış, bu durum da savaş sanayisini de dar boğaza 

sokmuştu. Askeri donanım sağlanamaması, askerler arasında isyanların ve 

disiplinsizliğin artması sonucunu doğurmuştur (Berkes, 2008, s. 76). Ayrıca Osmanlı 

Devleti’nin son yıllarında Batı ülkeleri ile yapılan savaşlarda yenilgiler yaşanması, 

Batı’nın askeri anlamda üstünlüğünün kabul edilmesini kaçınılmaz hale getirmişti. İlk 

Batılılaşma hareketleri, Batı’nın teknik özelliklerinin askerlik alanının geliştirilmesi 

şeklinde olmuştur (Sezer, 2006, s. 153). Aslında Osmanlı Devleti’nin idarecileri, askeri 

anlamda yaşanan yenilgilerle birlikte parçalanmaya başlayan devletin tekrar eski haline 

getirebilmesi için Batı’nın üstünlüğünü kabul etmek zorunda kalmıştı. Osmanlı 

devletindeki zorunlu Batılılaşmayı Sezer (2006, s. 152) şu şekilde ifade eder; “…  

Batıcılaşma seçimimiz İmparatorluk sorunlarına çözüm bulabilmek amacıyla 

yapılmıştır. Başka deyişle Osmanlı İmparatorluğu son dönemlerinde bazı sorunlarla 

karşı karşıya kalmış ve bu sorunlar bizi Batıcılaşmaya itmiştir”.  

Sezer’in  “Batıcılaşma” olarak adlandırdığı süreç aslında o dönemde devletin kurtuluşu 

olarak görülmüştür. Bu dönemde devletin gücünü kaybetmesinin nedenleri; tımar toprak 

rejiminin bozulmaya başlaması, 16. ve 17. yüzyıllarda Anadolu’da ekonomik yapının 



11 

 

 
 

bozulması sonucu meydana gelen isyanlar, ayanların güçlenmesi, iç göçler, kaybedilen 

savaşlar gibi konulardır. 

Osmanlı Devleti’nde askeri alanda başlayan yenileşme ya da diğer bir deyişle 

modernleşme, Avrupa’nın üstünlüğünü kabul edip, Osmanlı’nın yüzyıllardır süren 

hâkimiyetinin zayıfladığının kabul edilmesi anlamına da gelmektedir. Osmanlı Devleti 

için ordunun zayıflaması devletin de güç kaybetmesiydi. Çünkü, Osmanlı Devlet 

sisteminde, ordu ile devlet birbiriyle bağlantılı iki kurumdur. Bu yüzden ordu ve devlet 

birbirini tamamlayan yapılar olarak ele alınmıştır. Berkes (2008, s. 94) bu iki kurumun 

bağlantısını şu şekilde ifade etmektedir: “Askerlik ocağı, devletin yönetici tabakasının 

yetiştirileceği bir folluktu. Bunlar kullardan ya da kölelerden devşirilir, fakat eğitimi 

sadece profesyonel askerlik eğitimi değil, seçkin tabakası kadrosu eğitimi olmalıdır”.  

Osmanlı Devleti’nde modernleşmenin askeri alanda başlamasının nedeni, Osmanlı 

devlet geleneğinde ordunun önemli olması ve askeri yapının eski Türk geleneklerinden 

gelmesidir. Osmanlı Devleti, kurulduğu andan itibaren askeri bir devlet yapısına sahip 

olmuştur. III. Selim’in Yeniçeri ocağını kaldırıp yerine Nizam-ı Cedid ordusunu 

kurmasının en önemli nedeni, ordu yapısının bu yeni yapılaşma ile geliştirip 

modernleştirme gerekliliğinin doğmasıdır. Batı’nın teknoloji ve askeri alanlarındaki 

ilerlemeleri, Batı’nın güçlü olarak algılanmasına neden olmuştur. Şerif Mardin (2011, s. 

16) de bu algılamanın üzerinde durarak, “Batılılığın” ve “güçlülüğün” birlikte ele 

alınmasının Batılılaşma hareketleri üzerinde etkisi olduğunu savunur.  

Batı kurumlarının ve kültürünün Osmanlı topraklarına alınmak istenmesinin çeşitli 

sebepleri vardı. Askeri teknoloji ve ekonomik nedenler bu sürecin ana sebepleridir. 

Osmanlı Devleti’nin dağılmasının önlenmesi için bazı kesimler, Batı’nın ekonomisinin 

tamamen adapte edilmesini bir çözüm olarak görmüştü. Özellikle Osmanlı hâkim 

zümreleri, Batı kapitalizminin uygulanmasının devletin çöküşünü engelleyeceğini 

düşünmüşlerdi. Batılılaşma aslında kültürel tabanlı bir olgu olarak düşünülse de, 

ekonomi ve hukuk sistemini de bu yapı ile birlikte ele alınabilir. (Cem, 1973, s. 251-

252). Burada ekonomi, askeri yapı, hukuk ve kültür birbirine bağlı parametreler olarak 

ortaya çıkmaktadır.  Osmanlı modernleşmesi, yeniden biçimlendirmeye yönelik eski/ 

yeni ya da geleneksel / Batılı kategorileri içerisinde tepeden tabana yönelik bir hareketti. 

Bu hareketteki varsayım, kurumların değişmesi ile birlikte bireyleri de davranışlarının 

biçimlendirilebileceği yönündeydi (Kasaba, 1998, s. 20) 



12 

 

 
 

2.Ekonomik modernleşme hareketleri: Osmanlı Devleti’ni çöküşten kurtarma için 

yapılan girişimler ilk aşamada teknik ve askeri alanlarda gerçekleştirilmek istenmişti. 

Bu alanların gelişmesi için ise ekonomik politikalarının da değişmesi gerekmişti. Çünkü 

Osmanlı Devleti’nin ekonomik, siyasal ve askeri yapısı toprağa dayalı bir sistemdi. Bu 

toprağa dayalı sistem, Avrupa’daki feodal toprak düzeninden farklıydı. Osmanlı 

Devleti’nde toprak mülkiyeti tamamen devlete ait olduğu için, toprak soylusu bir sınıfın 

ortaya çıkmadığı, soylu bir kökenin bulunmadığı tamamen iktisâdi bir yapı olmuştu 

(Divitçioğlu, 2003, s. 67). Osmanlı Devleti’nde toplumsal yapıyı şekillendiren iki 

önemli olgu, her alanda uygulanan devletçilik anlayışı ve toprak mülkiyetinin devlete 

ait olmasıydı. Üretim, dağıtım devlet denetiminde olup, bu anlamda bireysel haklar 

sınırlı şekildedir. Bu sayede toplum denetim altına alınmış, düzeni bozacak hareketler 

önlenmek istenmişti (Cem, 1973, s. 53).  Devlet mülkiyetinde olan toprakları işleyen 

köylüler, tımar beylerine değil devlete karşı sorumluluk içerisinde çalışmış, tımar beyi 

ise bu yapıda devletin bir memuru konumunda kalmıştır. Devletin mülkiyetindeki 

toprağı işleyen köylü, Avrupa’daki köylülerden farklı bir statüye sahipti. Çünkü tımar 

sahiplerinin de devletin memuru statüsünde oldukları düşünüldüğünde, Tımar beylerinin 

Avrupa’daki feodal beylerden daha kısıtlı bir yetki alanına sahip oldukları 

görülmektedir (Cem, 1973, s. 60-61). 

Tımar toprakları, tımarlı sipahi denilen devlet tarafından atanan, devlete asker 

sağlamakla ve toprağı işlemekle yükümlü olan kişilerdir. Bu kişilerin sağladığı askerler 

Osmanlı ordusunun temelini oluşturan Tımarlı sipahilerdir. Tımar beyleri, toprağın 

mülkiyetine sahip olmayan, bulundukları bölgede devletin temsili olan kişilerdi. Bu 

yüzden Osmanlı Devleti’nde toprağa bağlı, Avrupa’daki feodal beyleri benzeri bir soylu 

sınıf ortaya çıkmamıştır. Osmanlı toprak mülkiyet yapısı, ekonomik durumun ortaya 

çıkardığı bir birliktir (Divitçioğlu, 2003, s. 67). Devletin özel mülkiyeti elinde tutması 

ona bazı sorumluluklar yüklemişti. Kamu hizmetlerinin yerine getirilmesi devletin 

sorumluluk alanıdır. Başka bir deyişle, devlet, reayanın ürettiği ürünlerin karşılığında bu 

yükümlülükleri yerine getirmek zorundaydı (Divitçioğlu, 2003, s. 84). Osmanlı 

Devleti’nde, güvenlik, yol yapımı gibi işler de devletin sorumluluk alanı olarak kabul 

edilmiştir. Anadolu halkları bu yapının sonucu olarak, kerim devlet anlayışını 

benimsemişlerdir. Bu yapıyı bir Doğu reformu olarak adlandıran Tahir (1992, s. 143), 

Doğu reformu görüşünü şu şekilde temellendirmiştir; 



13 

 

 
 

Osmanlı İmparatorluğu, Anadolu halklarının sosyal ve ekonomik özelliklerine ve kendi 

dünya görüşlerine (devlet anlayışlarına ekonomik- sosyal özelliklerine) dayanarak doğuda 

batıdakinden yüz yıllar önce- tıpkı batıdaki etkileri meydana getiren doğu reformunu 

yaratmışlardır. Batı, sömürücü kapitalist sermaye atılımı şartları içinde doğunun 

kendiliğinden kalkınabileceğini kabul edemediği için Osmanlı (Doğu) reformunu sonuna 

kadar umursamazdan gelmiştir.  

Kemal Tahir’in Doğu reformu tezine karşılık Şerif Mardin, Osmanlının toprak yapı 

sisteminin Doğu despotizminin özelliklerini yansıtmasına rağmen idari düzenlemelerde 

adem-i merkeziyetçi bir idari sistem olduğunu  savunmuştur (2011, s. 187). 

Osmanlı Devleti’nin katı merkeziyetçi yapısı, Batı’daki toprak mülkiyetinin soylu bir 

sınıf oluşturması ve burjuva sınıfının ekonomik anlamda gelişmesi gibi durumlara 

olanak vermemiştir. Feodal düzen, Avrupa’da merkezi yapının kurulmasını 

zorlaştırmıştır. Mutlak monarşilerde merkezi birlik kurulabilmesi için, monarklar, 

feodal düzenle çatışmalar yaşamış, bu çatışmaların sonunda ise ulus devlet rejimleri 

doğmuştur (Berkes, 2008, s. 24). Batıda feodal beylere sağlanan toprak mülkiyeti, 

aristokrasinin doğmasına ve beraberinde halk- yönetici uçurumu yaşanmasına neden 

olmuştur. Böylece burjuva sınıfı doğmuş, para gibi değerli metalar, toprak mülkiyet 

zenginliğine dönüşmüş ve sanayi devrimi ile birlikte kapitalizm ortaya çıkmıştır. 

Osmanlı devletinin merkeziyetçi yapısı ve buna bağlı olarak özel mülkiyetin 

olmamasından dolayı, Avrupa’daki gibi aristokratik bir sınıf ve beraberinde burjuva 

sınıfı ortaya çıkmasının yolunu kapanmıştır. Asya Tipi Üretim Tarzı (ATÜT) denilen 

kuramsal tartışma bu iki durum üzerinden yine Marx ve Engels tarafından ortaya 

atılmıştır. Bu tartışma, Doğu- Batı arasındaki ekonomik yapı farklılıklarının toplumsal 

farklılıkları da beraberinde getirdiğini savunur. Osmanlı Devleti’nde bu durum özel 

mülkiyeti karşı bir hareket olmayıp, mülkiyetin tek elde toplanmasını önlemeye yönelik 

bir çabadır (Tahir, 1992, s. 16). 

III. Selim tarafından başlatılan Batılılaşma hareketlerinin çoğu, her ne kadar askeri 

sahadaymış gibi görünse de aslında sanayileşmeyi de içine almaktadır.  Yeniçeri 

Ocağı’nın yerine konulmak istenen yeni ordu için silah üretilmesi ve donanmanın 

kurulması bu alanlarda bir sanayileşmeyi gerekli kılıyordu. Ayrıca sanayileşme ile 

birlikte kapitülasyonların ve iyice güçlenen ayanların etki alanlarının kısıtlanması 

amaçlanmıştı. Ama bu dönemde başlayan isyanlar ve dış müdahaleler sanayileşme 

girişiminin tamamlanmasını önlemişti (Kazgan, 2002, s. 18).  



14 

 

 
 

Osmanlı Devleti’nde modernleşme hareketlerinin başladığı dönemde, Avrupa’da ulus 

devletler ortaya çıkmaya başlamış, feodal yapı zayıflamıştı. İmparatorluklar yıkılırken 

milliyetçilik esasına dayalı ulus devlet anlayışı ile özel mülkiyet kavramı ön plana 

çıkmaya başlamıştı. Osmanlı Devleti’nde ise toprak mülkiyet yapısı 16. yüzyılın son 

çeyreğinde başlayıp 17. yüzyılın başlarına kadar süren Celali isyanları ile birlikte 

bozulmuştu. Bu isyanların sebepleri; iltizam usulünün ortaya çıkmasıyla birlikte 

köylülerin ezilmeye başlanması, geleneksel tarım düzeninin bozulması olarak 

özetlenebilir. Bu durum ekonomik ve sosyal bir sorun haline gelmiştir (Cem, 1973, s. 

198-199). Ekonomisi toprağa bağlı olan Osmanlı Devleti için bu isyanlar iktisadi 

anlamda olumsuzlukları da doğurmuştur. 

Kapitalizmin Osmanlı Devleti’ne girmesi, tarımda ucuz ürün uygulanması ve küçük 

esnafın mali sıkıntılar yaşaması ile sonuçlanmıştır. Halk, iktisadi kötü gidişatın 

sorumlusu olarak Batı’yı görüyordu. Bu nedenle, halk kitleleri Batı’ya karşı İslami bir 

zeminde buluşmaya başlamıştı. Osmanlı Devleti’nde sınıf ayrımının Avrupa’daki kadar 

belirgin olmamasının sonucu olarak, halk ekonomik anlamda da Batı değerlerini 

kabullenen ve kabullenmeyenler olarak ayrılmıştı. Bu durum beraberinde aydınları ve 

halkı karşı karşıya getirmişti (Çavdar, 2008, s. 52-53). 

3. Kültürel modernleşme hareketleri: Osmanlı Devleti’nde modernleşme, bazı resmi 

kayıtlarda, 1839 Tanzimat Fermanı’nın girişinde, “ 150 yıldır Avrupalılaşma çabası 

içinde bulunduğumuz…” ibaresinden hareketle Batılılaşmanın Viyana bozgunu (1683) 

ile başlatılır (Aydın, 2009, s. 168). Modernleşme ve Batılılaşma aynı seyirde olan iki 

kavram olarak kabul edilmiştir. Batılılaşma, Batı’nın sadece görünen kısımların 

alınması ve bu kısımların altında yatan zahiri aşamalarla ilgilenilmemesi yüzünden, 

Batılılaşma yanlıları sayesinde halka indirgenmeyen, gelişme göstermeyen bir 

modernleşme hareketi olarak kalmıştı. Ziya Gökalp’in 1923 tarihinde “Yeni Mecmua” 

dergisinde yayınlanan bir yazısına göre, Osmanlı Devleti’ndeki Batılılaşma 

hareketlerinin yüzeysel kalmasının en önemli nedenlerinden birinin, Batı uygarlığının 

temelini oluşturan ulus kavramının Osmanlı Devleti’nde bulunmamasıydı (Gökalp’ten 

akt., Berkes, 2008, s. 418). 

1800’lü yıllardan sonra özellikle Osmanlı yöneticileri, Batılılaşmak isteğindeydiler. Bu 

Batılılaşma isteği, 1839 Tanzimat, 1856 Islahat fermanlarını, 1876 ve 1908 Meşrutiyet 



15 

 

 
 

hareketlerini ortaya çıkarmıştır (Cem, 1973, s. 251). Osmanlı Devleti’nde Tanzimat 

dönemi, Batı’nın askeri ve idari yapısının yanında Avrupaî gündelik yaşam kültürünün 

de ülkeye girdiği bir dönemdir. Saffet Paşa, o dönemde Batılılaşmanın bir bütün 

olduğunu ve bu bütünün tamamen alınması gerektiği savunmuştur. Ama bu dönemde, 

Batılılaşma, sadece yüzeysel bir değişim olarak kalmış, Batılılık bir felsefe ve ekonomik 

sistem olarak görülmemiştir (Mardin, 2011, s. 13-15). Osmanlı Devleti’nde meydana 

gelen Batılılaşma hareketleri,  Batı’nın yükselmesi ve Osmanlı Devleti’nin çöküşe 

geçmesi ile doğru orantılıydı. Batı’nın askeri ve ekonomik anlamda gelişmesi Osmanlı 

Devleti’nde değişme hareketlerini mecburi bir konuma getirmiştir. 18. yüzyıl 

değişmenin adının konulmamasına rağmen mecburi değişimin yaşandığı bir dönemdir.  

(Ortaylı, 2016, s. 98).  

Bazı çevreler tarafından, Batılılaşma çabaları, hâkim zümrelerin çıkarlarını 

sağlamlaştıran bir yol olarak görülmüş, bu yüzden de Batılılaşmanın ortaya çıkardığı 

elverişli ortamdan yararlananlar tarafından desteklenmiştir (Cem, 1973, s. 279-280). Bu 

hâkim zümreler, Osmanlı/ Türk modernleşmesini  “ eski” ve “yeni” ya da “ geleneksel” 

ve “ Batılı” gibi kategorileri ayırarak tanımlama ve denetleme eğilimindeydiler. Bu 

yolla eski kurumların yerine geçen yeni kurumlar sayesinde yeniden biçimlendirilmesi 

amaçlanmıştır. Buradaki temel amaç, Avrupa’ya benzemektir. Bu kurumların Avrupaî 

karakteri sayesinde bireylerin bu yönde değişebileceği düşünülmüştü (Kasaba, 1998, s. 

20).  

II. Mahmut dönemi, eğitim alanında modernleşme reformlarının başlangıcı olarak kabul 

edilebilir. Bu dönemde yapılan eğitim alanındaki reformlarda, dinsel ve dünyasal eğitim 

anlayışları arasındaki farklılıkların ortadan kaldırılması amaçlanmıştır. Bu iki alan 

arasında uzlaşma, ikili eğitim sistemiyle çözülmeye çalışılmıştı. Yani eğitim almak 

isteyen kişi önce geleneksel olarak görülen dini eğitimden sonrasında ise geleceğin 

ilkelerine sahip çağdaş eğitimden geçecekti. Ya da kimisi sadece geleneksel veya 

çağdaş bir eğitim alacaktı. Bu üç farklı eğitimli kesimin dışında ise hiç eğitim görmemiş 

cahil kitle yani halk olacaktı (Berkes, 2008, s. 203).  

Osmanlı askeri ve sivil aydınları, Tanzimat’tan sonra liberal düşünce ekolünü ve 

burjuva sınıfını incelemeye başlamışlardı. Özellikle edebiyat ve 1860’lı yıllarda 

çıkarılmaya başlayan “Tasvir-i Efkar” gazetesi bu yeni oluşumlara ideolojik bir bakış 



16 

 

 
 

açısı kazandırmıştı (Çavdar, 2008, s. 29). II. Abdülhamid döneminde de, devam eden 

eğitim reformlarında ise ilk eğitim, eski geleneksel yapıda devam ederken, orta eğitimde 

daha çağdaş bir eğitim anlayışı benimsenmişti. Bu anlamda rüştiye, idadiye ve sultaniye 

okullarının sayısı da çoğaltılmıştır (Berkes, 2008, s. 367). Eğitim alanında hem II. 

Mahmut hem de II. Abdülhamid döneminde yaşanan ikili eğitim sistemi toplum 

içerisinde eğitim alan eğitimli iki tip insan ortaya çıkarmıştır. Birinci eğitimli tip, dini 

eğitim alıp, geleneksel değerlerle düşünen ve yaşayan, ikinci eğitimli tip ise tamamen 

Batılı değerleri benimseyen ve Osmanlı Devleti’nin kurtuluşunu her anlamda 

Batılılaşma ile gerçekleşeceğini savunan kişilerdir. İkinci eğitimli kesim ise 19. yüzyıl 

Osmanlı reformlarının bir ürünü olan Osmanlı seçkinleri idi. Osmanlı seçkinleri, 19. 

yüzyılda gelişen Osmanlıcılık düşüncesi ile hareket ederek, Osmanlıcılığın tek kurtuluş 

yolu olduğunu savunarak Tanzimat reformlarını temellendirebilmek için çalışmışlardır. 

Ama yükselen milliyetçilik hareketleri bu düşüncenin sonunu getirmiştir (Ortaylı, 2016, 

s. 103). Türk milliyetçiliği ile toplumsal değişimlere yeni yorumlar getirilmeye 

çalışılmış, bu değişimleri kendi içerisinde modernist, dünyevi ve halkçı görüşleri ile 

bütünleştirilmek istenmişti. Ama bunun sonucunda yöneticiler ve halk arasında kültürel 

uçurum büyümüştür (Karpat, 2011, s. 184). 

“Yeni Osmanlılar” olarak bilinen kişiler, Osmanlı seçkin sınıfı içerisinde olan ve farklı 

fikirlere sahip bir gruptu. O dönemde farklı fikirlere sahip olmalarına rağmen 19. 

yüzyılda geniş bir etki gücünü kazanmışlardı. 1876 Anayasası’nın oluşmasına katkı 

sağlayan bu grup, II. Abdülhamid döneminde muhalif bir tavır göstermiş, meşrutiyet 

hareketini dolaylı olarak oluşturan yazılar yazmışlardır. Onların Avrupalaşma fikirleri, 

Avrupa liberalizmini ve İslâmî geleneğini kaynaştırma üzerine kurulmuştur (Zürcher, 

2004, s. 111-112). “Yeni Osmanlı” hareketinin öncüsü olan Şinasi, 19.yüzyılda 

Avrupa’nın siyasi ve sosyal yapısını eserlerinde ortaya koymuştur.  Şinasi, 1848 

devrimine katılmış, liberal fikirlerini burada edinmiştir. Ayrıca, 1860 yılında Agâh 

Efendi ile birlikte çıkardıkları “Tercüman- ı Ahval” gazetesinde Osmanlı Devleti’nin 

iktisadi, sosyal ve kültürel gelişimine yönelik yazılar yazmıştır (Çavdar, 2008, s. 29-30).  

Şinasi’nin başlattığı,  “Yeni Osmanlılar” hareketinde Türk milliyetçiliğini ön plana 

çıkaran Namık Kemal, sanatın toplum için olması gerektiğini savunurken ilk 

eserlerinde, Avrupa menşeili türler olan, tiyatro ve düzyazıyı kullanmıştır. Namık 

Kemal bu anlamda şeraitçi, Doğucu ya da Batıcı da değildir. Kemal, eski ile yeni 



17 

 

 
 

arasındaki uçurumun tehlikeli olduğunu savunmuştur (Berkes, 2008, s. 300). Namık 

Kemal, Tanzimat döneminde benimsenen Batılılaşma fikrinden gelen aşırılıklara karşı 

gelmiş, Avrupalıların, gerilemenin nedeninin Müslümanlık olduğu iddialarına karşı 

İslam dinini savunmuştu (Georgeon, 2006, s. 15). Namık Kemal, Şinasi ile birlikte, 

“Tasvir-i Efkar” gazetesinde, “ulus”, “vatan”, “özgürlük”, “devrim” gibi fikirlerini 

halka duyurmaya çalışmışlardı (Çavdar, 2008, s. 31 ). Georgeon’a (2006, s. 19)  göre, 

Jön Türklerin bu tavırları İslam dinini ve Türk milliyetçiliğini birleştirici bir unsur 

olarak görmelerinden ileri gelmekteydi. Dönemin önemli Türk milliyetçilerinden olan 

Ziya Gökalp, Türk Ocağı’nı Selanik’te kurmuş ve İttihat ve Terakki Cemiyetinin 

kültürel ve toplumsal görüşlerinin de ana kaynağı olmuştur. Ziya Gökalp, ulus kavramı 

içerisinde tüm etnik yanları reddederek, kültür, din ve eğitim olguları üzerinde 

durmuştur.  

Osmanlı Devleti’nde başlayan Batılılaşma hareketleri 19. yüzyılın başlarına 

gelindiğinde, kültürel anlamda iki farklı geleneğin bütünleşememesi ile sonuçlanmıştı.  

Batı’nın geçirdiği “âyanlık inkılâbı”, “pazar inkılâbı” ve “sanayi inkılâbı” gibi 

aşamalardan geçilmediği için bütünleşme yarım kalmıştı. Fransız İhtilali’ni başlatan “ 

âyanlık inkılâbı” ,  Batı devletlerinin pazar genişlemesini sağladığı “ Pazar inkılâbı” ve 

ekonomik ve toplumsal değişmeyi ortaya koyan “sanayi inkılâbı”  Batı dünyasında 

geçirdikleri aşamaları Osmanlı Devleti’nde geçirememiştir (Mardin, 2011, s. 27-28).  

Fransız İhtilali’nin sonucunda ortaya çıkan ulusçuluk kavramı, Osmanlı Devleti gibi 

farklı etnik yapıları barındıran devlet yapılarının parçalanmasına, ulus devletlerin ortaya 

çıkmasına zemin hazırlamıştır.  Osmanlı Devleti ise etnik yapılara haklar tanıyarak 

onları bir arada tutmaya, ulusçuluk akımlarına karşı durmaya çalışmıştı. Coğrafi 

keşiflerle birlikte değerli maden, hammadde vs. sağlayan Avrupa, ekonomik alanda 

kendine yeni pazarlar oluştururken, Osmanlı bu avantajları sağlayamamıştır. Sanayi 

inkılâbının Osmanlı’ya geç gelmesi ile birlikte ekonomik gelişme anlamında 

Avrupa’dan geri kalınmıştır. Sanayi inkılâbı ile birlikte ortaya çıkan kentleşme, işçi 

sınıfı gibi kavramlar da bu yüzden Osmanlı’da gelişme gösterememiştir. 

Osmanlı Devleti’nde Batılılaşmaya engel olan diğer faktörler ise Avrupa’nın geçirdiği 

yüzyılları bulan değişimlerdir. Bu değişimler kültürel, politik ve ekonomik olarak 

gerçekleşmiştir. Bu değişimlerin sonucunda, Avrupa’da birikimli bir yenileşme ortaya 

çıkmıştır.  Avrupa’nın düşünsel gelişimi çağdaş anlamda Aydınlanma hareketinin 



18 

 

 
 

başladığı 17. yüzyıla dayanır. Aydınlanma,  15. ve 16. yüzyılda meydana gelen reform 

ve Rönesans hareketleri ile bağıntılıdır. Bunun yanında coğrafi keşiflerle birlikte değerli 

meta akışının Avrupa’ya yönelmesi feodal yapının ortadan kaldırılmasına neden 

olmuştur (Berkes, 2008, s. 42-43). 

4. Siyasal modernleşme hareketleri: Siyasal olarak, mutlak monarşi yapısına sahip olan 

Osmanlı Devleti içerisinde farklı dini ve milli etnik kimliklere sahip azınlıklar 

yaşamaktaydı. Osmanlı Devleti içerisinde yaşayan bu azınlıklar, Fransız İhtilalı ile 

birlikte ortaya çıkan “milliyetçilik” akımından etkilenmişlerdir. Bu aşamada devletin 

dağılma sorunu ortaya çıkmıştır. Fransız İhtilalı ile imparatorlukların yıkılıp yerine ulus 

bilincine dayalı ulus- devletlerin kurulması, Osmanlı Devleti içerisindeki azınlıkların da 

ayaklanmalarına sebep olmuştur. Bu ayaklanmaların aslı sebebi, üretim alanındaki 

bağımsızlıklarını siyasal alanda da ellerine almak istemeleriydi. Devlet yönetimi, devleti 

dağılmadan kurtarabilmek için, bir yandan Tanzimat ve Islahat Fermanı ile azınlıklara 

bazı haklar tanımış, bir yandan da özellikle Müslüman azınlıkların isyanını önlemek 

için “halifelik” kurumunu kullanmaya başlamıştır. II. Mahmut 1808-1825 yılları 

arasında Müslüman halkı “halifelik” kurumuna dayanarak, gayri- müslim halkı ise 

dinsel kişiliklere ve kurumlara özgürlük tanıyarak bir arada tutmaya çalışmıştır. Böylece 

ilerleyen yıllarda yayınlanacak olan Tanzimat Fermanı’nın da yolunu açılmıştır (Berkes, 

2008, s. 147). Halifelik kurumu,hem dini hem de siyasi bir kurum olarak birleştirici bir 

güç olarak kullanılmış olsa da Fransız ihtilalinin temel düşüncelerinden biri olan 

milliyetçilik eğilimi, Müslüman toplulukların da devletten ayrılmak için isyan 

etmelerini önleyememiştir.  

III. Selim dönemindeki modernleşme ile birlikte merkezi otoriteyi güçlendirme amacı, 

II. Mahmut Döneminde de devam etmişti. Bu amaçla önce Rumeli ve Anadolu’daki 

ayanlarla “Sened-i İttifak” imzalanmıştı. Bu belgenin özellikle ilk dört maddesi ile 

padişahın otoritesi güvence altına alınmıştı (İnalcık’tan, akt. Davulcu,, 2015, s. 71). 

Sened-i İttifak imzalanması ile zamanla ayanlar, siyasal ve ekonomik olarak 

güçlenmişlerdi. Böylece Ayanlık müessesesi, 1760’lardan sonra hem siyasal anlamda 

güçlenmiş hem de ilkel kapitalizme geçişin bir belirtisi konumuna gelerek yönetimsel 

ve ekonomik alanlarda güç dengesini bozmuşlardır. O dönemde yaşanan iç göçler, 

tarımsal alandaki çöküş ve bürokratik kurumların değişmesi bu durumun bir kanıtıdır 

(Ortaylı, 2016, s. 92-93).  



19 

 

 
 

II. Mahmut’un ölümünden sonra 1839’da yayınlanan Tanzimat Fermanı, bu isyanların 

önüne geçmeyi amaçlayan hareketlerin ilkidir. “Tanzimat” sözcüğü kelime anlamı 

“tanzim” sözcüğünün çoğuludur (Berkes, 2008, s. 213). Tanzimat hareketi,hem 

Avrupalılar hem de Tanzimat önderleri tarafından, kanun egemenliğini ve yönetimi 

yeniden düzenleme olarak görülmüştür. 19. yüzyıl yeni Osmanlı insan tipini simgeleyen 

Tanzimat yöneticileri, bünyelerinde tutuculuğu ve pragmatik reformculuğu 

birleştirmişlerdir (Ortaylı, 2016, s. 110). Tanzimat yöneticileri, pragmatist amaçlarla 

hareket ederlerken onların bu tavırlarını, ülkenin menfaatlerinin zarara uğratıldığı 

gerekçesiyle eleştiren bir grup ortaya çıkmıştır. Bu grubun başını çeken Ziya Gökalp ve 

Yusuf Akçura, siyasal ve kurumsal değişimin yetersiz kaldığını ve reformist paşaların 

devletin parçalanmasını durduramadığını, aksine Avrupa sermayesinin ülkeye girmesine 

müsaade ettiklerini savunmuşlardır (Georgeon, 2006, s. 99). 

1856’da Avrupa devletleri ve Rusya’nın baskısıyla yayınlanan Islahat Fermanı, 

Tanzimat Fermanı’nın maddelerini tekrarlayan ve onları genişleten, bütçe 

yapılanmasını, banka kurulmasını, karma mahkemeler açılmasını öngören bir fermandı.  

Bu fermanla birlikte Müslümanlar ve Hristiyanlar arasında eşitlik sağlanması amacıyla 

cizyenin kaldırılması ve Hristiyanların da askerlik yapabilmeleri öngörülmüştü (Berkes, 

2008, s. 216). Islahat Fermanı ile Avrupa’nın ekonomik yapısının taklidine öncelik 

verilmiş, modernleşme, askeri alandan sonra ekonomik alanda da elde edilmeye 

çalışılmıştır. Ayrıca karma mahkemeler ve tek tarz hukuk kuralları ile Avrupa’nın laik 

ögeleri de örnek alınmıştı.  Anayasal olarak 1856 Islahat Fermanıyla il ve belediye 

meclislerinde Müslüman ve Hristiyan üyelerin belli oranlarda yer alması ve konuşma 

özgürlüklerinin bulunması da sağlanmıştır.  Ayrıca Hristiyan cemaat örgütleri 

düzenlenecek dini unsurlar dışındaki unsurlarda yer alması kararlaştırılmıştır. Eğer 1839 

Tanzimat Fermanı’nın Müslümanlar için çıkarıldığı iddia edilirse, 1856 Islahat 

Fermanı’nın da Hristiyan unsurlar için çıkarıldığı söylenebilir (Berkes, 2008, s. 217). 

İdari alanlarda yapılan ıslahatlar, merkezi otoritenin sağlanması açısından, padişahın 

modernleşme hareketlerini ortaya koymasını kolaylaştırırken, bürokrasi ve hukuk 

alanlarında yapılan ıslahatlar, batının idari yapısına ulaşılması hedefinin temelini 

oluşturmuştur (Davulcu, 2015, s. 72). 

Tanzimat Fermanı ve Sened-i İttifaktan sonra Osmanlı demokratikleşme aşamalarından 

üçüncüsü I. Meşrutiyet’tir. Tanzimat Fermanı ve Sened-i İttifak ile birlikte devletin 



20 

 

 
 

dağılması önlenmek istenmiştir. Ama dağılma önlenememiş, ayrıca Avrupa devletleri 

Osmanlı Devleti’nin içişlerine karışmaya başlamıştı. 1876 yılında ilan edilen I. 

Meşrutiyet ve Kanun-i Esasi, Osmanlı Devleti’ndeki demokratikleşme hareketlerinin bir 

sonucu olmuştu. Meşrutiyet fikrinin öncüleri olan Namık Kemal ve arkadaşları, 

Batı’daki sisteminin aynısı değil, Doğu ve Batı arasında uzlaşılmış bir meşrutiyet 

düşüncesini savunmuşlardır. Dönemin padişahı olan Abdülaziz’in ikna etmek için 

meşrutiyet fikrini 1867-1875 yılları arasında basın yoluyla ve gizlice yaymaya 

başladılar. (Kızıltan, 2006, s. 255-256). Balkanlarda yaşanan isyanların sonucunda 

aydınların baskısı ile 1876 yılında Belçika anayasası örnek alınarak hazırlanan Kanun-i 

Esasi ilan edilmiş, böylece resmi olarak “Meşrut-i Monarşi” yönetim tarzına geçilmiştir. 

(Acun, 1999, s. 159).  

Osmanlı Devleti’nde ilk defa uygulanan parlamenter sistem, iki yıl boyunca sürmüştür. 

Bu sistemle Osmanlı tarihinde ilk defa padişahın yetkileri sınırlandırılmıştır. II. 

Abdülhamid tarafından feshedilen meclis, 1908 tarihinde tekrar ilan edilen II. 

Meşrutiyetle birlikte tekrar açılmış, ortaya çıkan özgürlük ortamı beraberinde azınlık 

örgütlemelerini ortaya çıkarmıştır. Yıllar içerisinde ulus bilinçlerini geliştiren azınlıklar, 

Meclis-i Mebusan’da kendilerini daha rahat ifade etmeye başlamışlar, bu durum da Türk 

milliyetçiliğini savunan Jön Türkleri ve İttihat ve Terakki Cemiyeti üyelerini rahatsız 

etmeye başlamıştır (Georgeon, 2006, s. 26). Ayrıca bu dönemde Avrupa devletlerinin de 

kışkırtmaları ile birlikte Balkanlarda başlayan ulusçu isyanlar 1912- 1913 yılları 

arasında yaşanan Balkan Savaşlarının da temelini atmıştır. Osmanlı devlet yönetiminde 

olan İttihat ve Terakki, isyanlarla baş etmeye çalışmış, devletin devamlılığını 

sağlayabilmek adına çok eleştirilen tedbirler almak zorunda kalmışlardır (Davulcu, 

2015, s. 100). 

1.3. Cumhuriyet Dönemi Toplumsal ve Kültürel Yapı İnşasında Modernleşme 

Osmanlı döneminde başlayan modernleşme, Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulması ile 

birlikte daha hızlı şekilde hayata geçirilmeye devam etmiştir. Türk modernleşmesi, 

Osmanlı döneminde de Cumhuriyet döneminde de aynı yönde bir seyir izlemiştir. 

İzlenen seyir yönü ise Avrupa yani Batı’dır. Türk modernleşmesi, Batı’dan alınan, elit 

kesim tarafından yönlendirilen ve toplumsal kurumların değişimini ele alan bir olgu 

olarak sunulmuştur.  Bu olguyu “modernleşmekten” ziyade “modernleştirmek” sözcüğü 



21 

 

 
 

ile karşılamak uygun olabilir. Bu durumu Keyder (1998, s. 31) şu şekilde ifade 

etmektedir; “… Fiilin ardındaki özne modernleştirici elit, bu elitin hedefi ise kendi 

modernlik anlayışına uygun kurum, inanç ve davranışları seçilmiş nesneye, yani 

Türkiye halkına kabul ettirmekti”.  Keyder’e göre, buradaki en önemli nokta 

modernleştirici elitlerin çabalarıyla Türk halkına modern kurumların, inançların ve 

davranışların kabul ettirilmek istenmesi ve bu süreçte elitlerin özne, Türk halkının ise 

nesne olarak konumlandırılmasıdır.  

1.3.1. Türk Modern Kimliğinin İnşası  

Osmanlı Devleti ile başlayan modern kimliğin oluşturulma süreci Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla da devam etmiştir. Yeni kurulan Türkiye 

Cumhuriyeti’nin idari kadrolarının birçoğu, Osmanlı modern kimliğini taşıyan 

kimselerden oluşmaktaydı. Modernleşme, bu yüzden cumhuriyetin kurulması ile 

başlayan süreçte hukuk, siyaset, eğitim gibi birçok alanda kurumlarının yeniden 

tesisinde bir hedef olmuştur. Yeni Türkiye Cumhuriyeti, halifeliğin ve saltanatın 

kaldırılması ile ulusal ve laik bir yapı benimsediğini göstermiştir. Batı uygarlığına 

girebilmek için bazı uygulamalar yapılması gerekiyordu.  Bu amacın gerçekleşmesinin 

iki aşaması vardı: Birinci aşama, gelenekselliğin ortadan kaldırılması, İkinci aşama ise, 

gelenekselliğin kaldırılması ile ortada kalan kurumların yerine daha çağdaş kurumlar 

kurmak ve yeni kuşakları bu yörünge etrafında toplayıp geleneksel ile çağdaş arasında 

bir köprü kurmaktı. Bu anlamda Cumhuriyet dönemi devrimleri bir “yeni”ye geçiş 

dönemini sağlamış olacaktı (Berkes, 2008, s. 522).  

Bu geçişte, Mustafa Kemal Atatürk’ün desteklediği “Türk Tarih Tezi”, Anadolu’nun 

aslında eskiden beri Türklere ait olduğunu savunulmuştu. Ayrıca, Cengiz Han ve Attila 

üzerinden uygarlaşmış bir ulusçuluk tezi sunularak, yurttaşların yaşadıkları topraklarla 

bütünleşmesinin sağlanması ve yeni bir ulusal kimlik ve ulusal birlik olması 

amaçlanmıştı (Zürcher, 2004, s. 282).  Laiklik, sosyal hayatın kontrol edilmesini 

sağlayan, Türk toplumu gibi toplumlarda seçkin iktidarları koruma altına alan bir kurum 

olarak Batı’da laikliğin işlevi, devleti inançlar karşısında objektif kılarak kilise ve 

insanlar arasında hakemlik görevinin yerine getirilmesiydi. Modern yapılardaki asıl 

işlevi ise dini devlet kontrolüne almaktır (Aydın, 2009, s. 107).  Bu bağlamda, laiklik, 



22 

 

 
 

Türkiye’de modernleşmenin bir gereği olarak düşünülmüş, böylece devlete dini 

kurumları denetleme ve gözetleme yetkisi kazandırılması amaçlanmıştır. 

Türkiye Cumhuriyeti’nin dayandığı en önemli düşünce akımlarından biri de 

“ulusalcılık” düşüncesiydi. Fransız İhtilali ile birlikte önem kazanan ve Osmanlı  

Devleti’nin çöküşünün en önemli nedenlerinden biri olan ulus kavramı, yeni Türkiye 

devletinin kuruluşunda temel düşünce olmuştur. Modern toplumların oluşmasının temeli 

olarak görülen ulusçuluk düşüncesi sayesinde, toplumsal bütünleşme ve toplumsal 

yapının bir bütün olması sağlanabilecekti. Bu düşünce ile birlikte Osmanlı Devleti’nin 

son dönemlerinde gündemde olan “Türkçülük” akımı önem kazanmış ve bu amaçla 

“Türk Ocakları” kurulmuştur. Türk Ocakları, cumhuriyetin ilk yıllarında da etkin 

çalışmalar yapmıştır. Türk Ocakları, Kemalist devrimin ilkelerine bağlı bir topluluk 

olarak milliyetçiliği, toplumsal anlamda modernleşmeyi ve siyasal rejim olarak da 

cumhuriyeti, Birinci Dünya Savaşı’ndan önce de benimsemişti. Bu doğrultuda, Türk 

Ocakları, devrimleri halka ulaştırma görevini açık bir şekilde kabul etmiş, halkın bu 

devrimleri sindirmesi için halkın içine karışılması gerektiğini savunmuştu. Bu amaçla, 

bu topluluğun üyeleri, Anadolu’nun her yerine gidip, halkla demokrasi ve devrimlerle 

ilgili sohbetler edip onların bilgilendirilmesi sağlamaya çalışmışlardı (Georgeon, 2006, 

s. 46-47). 

 Türk milliyetçiliğini Avrupa’daki milliyetçilikten ayıran en önemli nokta, Türk 

milliyetçiliğinin ulusal gelenekleri sürdüren dini bir yapı tarafından desteklenmemiş 

olmasıydı. Hatta dini otoriter tarafından ulusçuluk, “ümmet” anlayışına karşıt olduğu 

için eleştirilmişti. Avrupa, milliyetçiliği benimseyen halklardan oluşurken, Türk 

halkının kendini islam diniyle özdeşleştirmesinden dolayı,  milliyetçilik düşüncesi de 

halkın değil yönetici kadrolarının savunduğu bir fikre dönüşmüştü (Georgeon, 2006, s. 

4). Türk kimliği inşasında, milliyetçi ve laik bir halk kitlesi amaçlanmıştır. Böylece 

Batılılaşmanın gereklerinden olan ulusçu ve laik bir toplum oluşturulmuş olacaktı. 

Avrupa’da yüzyıllarca süren ve bu süreçte halkın bilinçlendiği modernleşme süreci, 

Türkiye’de halkın bilinçlendirilmemesinden dolayı bazı sorunların ortaya çıkmasına 

neden olmuştur. Aydın (2009, s. 25), modernizmi, Batı benmerkezciliğinin ve kültürel 

hegemonyasının meşrulaştırılması olarak tanımlar. Bu anlamda Batı 

benmerkeziyetçiliği ile geleneksellik arasındaki çatışma kaçınılmaz olmuştur. Bunun 

nedeni ise, modernleşme isteyenlerin yönetici kadrolarında olması ve bu gücü ellerinde 



23 

 

 
 

tutmalarıydı. Bu  “Tepeden inmeci modernleştirme”  aslında Batı modernliği ile 

gerçekleştirilmek istenen modernliğin bir çatışması olarak kabul edilebilir (Keyder, 

1998, s. 31).  

Modernleşme, halkın isteği olmadan yönetici kesimin seçimi olunca bazı sorunlar da 

ortaya çıkmıştı. Birinci sorun, halka Batılılaşma yolunda yol gösterme, ikincisi ise 

batılılaşmanın belli kadroların elinde olmasının gelecekte yol açabileceği problemlerdi. 

Bu yüzden Batılılaşmanın halka mal edilmesi gerekliydi. Böylece modernleşme 

hareketlerini kabul etmeyen başka bir kadronun yönetimi ele almasının önüne geçilmiş 

olacaktı (Sezer, 2006, s. 86). Bu anlayışın sonucunda, Batılılaşmış gibi görünen ama 

geleneksel değerlerinin bir çoğunu yaşamaya devam eden bir kesim ortaya çıkmıştı. Bu 

durum da “eski” ve “yeni” yani “geleneksel” ve “modern” ayrışmasını meydana 

getirmişti. 

1.3.2. Toplumsal Yenilikler ve Devrimler 

Cumhuriyetin kurulması ile birlikte gerek kurumlarda gerekse de toplumsal yaşama ait 

alanlarda bazı yenilikler yapılmaya başlanmıştı. Bu yenilikler, genel olarak Batılılaşma 

olarak tanımlanırken, Sezer (2006, s. 88), Batılılaşma kelimesinin yerine “Batıcılaşma” 

kelimesini koyarak durumu şu şekilde açıklamaktadır: 

Türkiye’nin almış olduğu Batılaşma kararı, Osmanlı- Türk toplumunun kendi iç gelişme ve 

çelişkilerinin doğal bir sonucu değildir. Ve bu nedenle Batıcılaşma sorunu, yeni seçimin 

dünya dengesi içinde yürütülebilmesi sorunu olmuştur. Başka deyişle Türkiye’de 

Batıcılaşma akımını başlatan güçler toplum içinde bir destek bulma çabalarında yurt 

içindeki bir çatışmadan başarılı çıkmış bir sınıf olmadıkları için öncülük özelliklerini 

yitirmemek için ölçüyü Türkiye’de değil dünyada arayacaktır. Böylece yetersizlik, kendi 

suçları değil Türkiye’nin suçu olacaktır. 

Avrupa’da meydana gelen Reform, Rönesans ve Aydınlanma hareketleri, Türk 

toplumunda aynı seyirde yaşanmadığı ve Batılılaşma düşüncesinin temeli kurulmadan 

sonuçlarına odaklanıldığı için havada kalan, halka indirgenemeyen bir düşünce olarak 

kalmıştır. Atatürk, devrimlerle ilgili düşüncelerini savaş yıllarında açık bir şekilde 

ortaya koymamıştır. Bunun nedeni, halkın bir kısmının bu devrimlerin kabul etmememe 

ihtimalinin olduğunu düşünmesiydi. Ulusal Savaşı kazanmanın ilk koşulu halkın birlik 

duygu ile davranması idi. Ayrıca Atatürk bir devrim fikrine aydınlar dışında destek 

gelmeyeceği gerçeğinin de farkındaydı (Berkes, 2008, s. 524-525).  



24 

 

 
 

Kurtuluş Savaşı halkın birliği ve çabalarıyla kazanıldıktan sonra bağımsız bir ulus 

devleti kurulması çalışmalarına başlanmıştı. Bu yıllar arasında ise halkın 

modernleşmesinin sağlanması için bazı devrimler yapılmıştı. Bu devrimleri hukuki, 

ekonomik ve toplumsal olarak sınıflandırılabilir; 

1. Hukuki Devrimler: 1923-1924 yıllarında hukuk sisteminde ilk olarak yeni bir medeni 

kanun hazırlanmasına karar verildi. 17 Şubat 1926’da İsviçre Medeni Kanunu örnek 

alınarak hazırlanan kanun tasarısı mecliste kabul edildi. Medeni Kanunu’nun kabulüyle 

hukuk düzeninde gelenek ve dine dayalı kuralların yerine toplumsal ilişkilerin, olması 

gerekene göre düzenlenmesi amaçlanmaktaydı. Çünkü medeni hukuk, siyasal hukukun 

da temeli olarak kabul edilen, bir ulusun siyasal ve toplumsal yapısını kapsayan, 

toplumsal hayatı düzenleyen bir normlar bütünüdür. Bu kanunla birlikte kadının toplum 

içerisindeki yeri, miras, özel mülkiyet, borçlar, mali sorumluluklar gibi birçok alt öge 

medeni kanun içerisindeki yerini almıştı (Berkes, 2008, s. 530-532).  

1926 tarihinde Medeni Kanun’un kabulüyle birlikte Avrupa takvimi ve İtalyan ceza 

yasası kabul edilmiş, bankacılık ile ilgili yeni düzenlemeler yapılmış ve ordu dışında – 

Bey, Efendi, Paşa- gibi unvanların kullanımı yasaklanmıştır. Böylece saltanatın 

kaldırılması, ardından da cumhuriyetin kurulması ve hilafetin kaldırılması ile birlikte 

Kemalist devrimlerin ilk aşaması tamamlanmıştır. Dini nikâhın kaldırılıp yerine tek 

eşliliğin getirilmesi ile birlikte halkın günlük yaşamlarında da laik bir ortam 

sağlanmıştır (Zürcher, 2004, s. 256-257). Ama dini anlamda yapılan düzenlemeler 

halkın tepkisini çekmişti. Hukuk çerçevesi içerisinde din konusundaki düzenlemeler üç 

aşamada gerçekleştirilmiştir. Birincisi, Medeni Kanun’da bulunan dinsel tesislerin 

kurulabileceği ilkesini sınırlandıran 1938 Cemiyetler Kanunu’nun kabulüyle mezhep ya 

da tarikatlara dayalı kurumların kurulmasının yasaklanmasıydı. Bu madde ayrıca 

ayrımcı olmadığı sürece, cami yapımı ve onarımı, hayrat işleri ya da din yapıtları 

meydana getirme gibi faaliyetlere izin vermiştir. İkinci sınırlama, din gruplarından 

destek alan ya da tüzüğünde dinsel amaçlar taşıyan siyasal partilerin kurulmasının 

yasaklanmasıydı. Üçüncü sınırlama ise, 1949’da Ceza Kanunu’nda yapılan 

değişikliklerle laiklik ilkesine aykırı ya da devletin düzenini herhangi bir şekilde din 

esaslarına dayandırmak için yapılan eylemlerin suç sayılmasıydı (Berkes, 2008, s. 536). 

Birinci düzenlemede toplum içerisinde dine dayalı bir ayrımcılığın yapılması 

önlenmeye çalışılmış, ikinci düzenleme ile din ve siyaset kavramları arasına bir çizgi 



25 

 

 
 

çekilerek, laiklik kurumunun korunması amaçlanmış, üçüncü düzenlemede ise 

cumhuriyet rejimi yerine herhangi bir dini devlet şeklinin ortaya çıkmasının yolu 

kapatılmıştır. 1924 Teşkilat-ı Esasiye kanunun üçüncü maddesindeki “Devletin dini 

Din-i İslam’dır” ibaresi 1928 yılında kaldırılmış, yerine de 1937 yılına kadar ilgili başka 

bir madde konulmamıştı. 5 Şubat 1937 tarihinde yapılan değişiklikle aynı maddeye 

“Türkiye Devleti’nin cumhuriyetçi, milliyetçi, halkçı, devletçi, laik ve inkılapçı olduğu, 

resmi dilinin Türkçe ve başkentinin de Ankara olduğu” maddeleri eklenmiştir (Ortaylı, 

2010, s. 28-29) 

2. Ekonomik Devrimler: Türkiye Cumhuriyeti, ilk yıllarında bir tarım toplumu olarak 

tanımlanmıştı. Bu yıllarda Avrupa’da ise endüstrileşme ile tarım alanlarında bazı 

gelişmeler yaşanmaktaydı. Endüstrinin gelişmesi ile birlikte tarım alanında da bir 

devrim yaşandığı öne sürülebilir (Sezer, 2006, s. 89). 18. yüzyılda Avrupa’da başlayan 

endüstrileşme, özellikle de işçi sınıflarının oluşmasına, sendikaların ortaya çıkmasına, 

tüketim kültürünün meydana gelmesine neden olurken, o yıllarda Osmanlı Devleti’nde, 

Batılılaşma önce askeri alanda sonra da ekonomi anlamında ele alınmıştır. Türkiye 

Cumhuriyeti kurulduğunda ise sanayiden ziyade tarım faaliyetleri ve devletçi ekonomi 

kapsamında temel ihtiyaç maddelerine yönelik sanayi hamleleri gerçekleştirilmiştir. 

Cumhuriyetin ilk yıllarında uygulanan liberal ekonomi modeli başarısızlığa uğrayınca, 

yönetici kadrolar, 1930’lardan itibaren devletçi ekonomi politikasına yönelmişlerdi. 

Devletçi ekonomi politikasına geçilmesinin temel nedeni, dünyada iktisadi anlamda 

büyük bir kaos yaratan 1929 büyük ekonomik buhranının etkilerinin azaltılmasının 

amaçlanmasıydı. Ayrıca 1928 yılında yapılan Osmanlı borçlarının ödenmesi ile ilgili 

anlaşmada devletçi ekonomi politikasının tercih edilmesine neden olmuştur (Cem, 1973, 

s. 298). Yeni kurulan cumhuriyetin 1930’lara gelindiğinde en önemli konusu ekonomi 

idi. 1923’te İzmir’de toplanan “Birinci İktisat Kongresi” nde Mustafa Kemal Atatürk, 

siyasal bağımsızlığın kazanıldığını, sırada ise ekonomik bağımsızlığın kazanılmasının 

gerekliliğini vurgulamıştır. Kongrede çiftçi, tüccar, işçi, sanayici olmak üzere halkın her 

kesiminden insanlar toplanmış, milli sanayinin korunmasına yönelik önlemler alınırken 

yabancı sermayenin ülkeye girişine, ayrıcalık tanınmadığı sürece izin verilmesine karar 

verilmiştir (Zürcher, 2004, s. 287-288). İzmir’de “Birinci İktisat Kongresi” toplandığı 

dönemde, cumhuriyet henüz resmen kurulmamıştı ve İzmir, Yunan işgali altındaydı. Bu 

yüzden kongre, milli bağımsızlık ve bağımsız bir ekonomi düşüncesinin önemini ortaya 



26 

 

 
 

koyan, düşmana bir tepki sembolü haline gelmişti. Cumhuriyet kurulduktan sonra, 

girişimcilik ve sermaye birikimi olmamasından dolayı ekonomide devlet desteğinin 

gerekliliği de ortaya çıkmış, özel yerli sanayi oluşturmak için 1920’li yıllarda devlet, 

imkânlarını seferber etmiştir. Bu kongrede, ayrıca, yabancı sermayeyi ülkeye çağırırken, 

yabancı sömürüye karşı çıkılmıştır (Kongar, 2005, s. 351).  

1929 Büyük Ekonomik Bunalımı ve Osmanlı borçlarının ödenmesi konuları da 

gündeme gelince, ekonomide “Devletçilik” ilkesi, resmi bir politikaya dönüşmek 

zorunda kalmıştı (Kazgan, 2002, s. 56-57). Devletçilik, aslında hızlı bir ekonomiyi 

amaçlamıştı. Bunun nedeni ise yerel sermayenin yetersizliğinin yanında pazarın 

genişliği ve büyük bir iş gücünün var olmasıydı. Bu nedenlerden dolayı, cumhuriyetin 

ilk yıllarında ekonomiyi güçlendirmek için devletçi ekonomi ilkelerinden hareket 

edilmiştir.  Başlangıçta devletçi ekonomi ile özel sermayenin gelişmesi için bir zemin 

hazırlanması amaçlanmıştır. Ama 1930’lı yıllardan itibaren büyüyen ekonomik yapılar 

aslında özel sermayenin gelişimini engellemiştir (Karpat, 2011, s. 188-189).  

Türkiye’de ülkenin kendi ihtiyaçlarını üretme önceliği ile başlayan devletçilik düşüncesi 

1937 tarihinde Anayasa’ya temel bir ilke olarak girmiştir. 1923’te başlayıp 1930’lara 

kadar süren bu süreçte iktisadi anlamda iki hedef gerçekleştirilmek istenmiştir. Bu 

hedefler; iktisadi bağımsızlık ve hızla kalkınmanın gerçekleştirilmesiydi. Bu iki hedefin 

gerçekleşmesi için modern bir sanayi sistemi yoktu, özel sermaye de bu amacı yerine 

getirecek kadar ileri düzeyde değildi. Ayrıca yabancı sermaye de beklenen ilgiyi 

göstermemişti. Bundan dolayı, bu iki amacı gerçekleştirmek için devletçilik ekonomi 

sistemine geçilmesi zorunlu görünmüştü (Eroğlu, 2007, s. 68). Kendi kendine yeten 

ekonomi için, mali yatırımlarla güçlendirilen devlet işletmeleri hem tüketim malları 

hem de ara mallar üretmek için bir sanayi programı uygulanmış, tarım alanında özellikle 

de tahıl üretiminde kendine yeterliliğin sağlanmasına önem verilmişti. Böylece döviz 

yiyecek ithaline harcanmamış olacaktı (Keyder, 2009, s. 312). Devletçi ekonomi 

politikası ile kendine yeten, milli sanayisi gelişmiş bir Türkiye amaçlanmıştır. Ancak 

1929 Büyük Ekonomik Bunalımı, Osmanlı borçları ve II. Dünya Savaşı yüzünden 

ekonomide beklenen bu atılım istenildiği şekilde gerçekleşememiştir. 

Türkiye, II. Dünya Savaşı’na fiilen girmemiş olsa da savaşın sonucu olarak ortaya çıkan 

global ekonomik sorunlardan olumsuz olarak etkilenmiştir. İthalatın sınırlandırılması ile 



27 

 

 
 

iç pazarın ihtiyacının karşılanması sorunu ortaya çıkmış, bu sorunun aşılabilmesi için 

çeşitli şehirlerde ikame mal üretimi yapan şirketler kurulmuştur. Bu durum özel 

sermayenin büyümesine ve ekonomik kaynaklı burjuva sınıfının ortaya çıkmasıyla da 

devlet ve bu sınıfın arasında bazı çatışmaların meydana gelmesine neden olmuştur. 

Ayrıca 1942’de çıkarılan Varlık Vergisi Kanunu ve 1945’te yapılan Toprak Reformu, 

devlet ve bu yeni burjuva sınıfını arasında yeni bir mücadele başlatmıştır (Karpat, 2011, 

s. 190-191). Bu mücadele ilerleyen yıllarda yeni burjuva sınıfı ve toprak ağalarının 

destekleri ile Demokrat Parti (DP)’nin kurulmasına yol açmış ve iktidara gelmesi ile 

birlikte devletçilik ekonomi politikası yerine liberal ekonominin tercih edilmesine neden 

olmuştu.  

2.Toplumsal Devrimler: Cumhuriyetin kurulması ile toplumsal yaşamı düzenlemek ve 

Batılılaşmanın toplumsal boyutunu ortaya koymak için bazı devrimler yapılmıştı. Bu 

devrimlerle birlikte Batı ile entegrasyon sağlanmaya ve eğitim, toplumsal ilişkiler, kılık- 

kıyafet, zaman birimleri gibi birçok alanda batılı yaşam tarzı benimsetilmeye 

çalışılmıştı. Modern toplum yapısının oluşturulması için eğitimin önemi, cumhuriyetin 

ilk yıllarından itibaren ifade edilmeye başlanmıştır.  Bu yüzden cumhuriyetin temel 

ilkelerinden olan ulusçuluk ve laiklik düşüncelerinin hayata geçirilmesi için ulusçu, laik 

bir eğitim sistemi oluşturulmaya çalışılmıştır.  Bu amacın gerçekleşmesi için, Osmanlı 

döneminin son zamanlarında ortaya çıkan geleneksel- modern eğitim sistemleri 

arasındaki ikiliğin de kaldırılması gerekmişti. Bu yüzden 1924 yılında eğitimin 

birleştirilmesi için “Tevhid-i Tedrisat” yasası çıkarılmıştır. Bu yasanın çıkarılmasındaki 

amaç, eğitim kurumlarının tek elde Milli Eğitim Bakanlığı (Maarif Vekâleti) 

bünyesinde toplanması ve böylece eğitimdeki ikiliklerin ortadan kaldırılıp, pozitif 

bilimsel eğitim kurumlarında eğitimin sağlanabilmesiydi. Bunun sağlanması için 1925 

yılında tüm medreseler kapatılmış, 1928 yılında Latin alfabesi kabul edilmiştir (Mutlu, 

akt., Kazgan, 2002, s. 61). Eğitimin birleştirilmesi, 1923’teki seçim kampanyasında da 

ele alınmıştır. Medreselerin kapatılması ile birlikte din adamı ihtiyacının karşılanması 

için İmam ve Hatip Okulları, İstanbul Üniversitesi’nde İlahiyat Fakültesi açılmıştı. 1928 

yılında Anayasa’dan “devletin dini” maddesi çıkarıldıktan sonra 1930’da şehir 

okullarında, 1933’te köy okullarında zorunlu din dersleri de kaldırılmıştır (Berkes, 

2008, s. 533).  



28 

 

 
 

Latin alfabesinin kabulü ile birlikte tüm ülkede okuma- yazma öğretme faaliyetleri 

başlamıştır. Osmanlı alfabesinin Arapça harflerden oluşması yeni alfabeye geçişin zorlu 

olmasına neden olmuştur. Batılılaşmanın eğitim alanındaki faaliyetlerinden biri olan 

yeni alfabenin kabulü ile Batı ile entegrasyonun sağlanmasının kolaylaştıracağı 

düşünülmüştü. Okuma yazma öğretilmesi ve laik pozitivist bir eğitim sağlanması için 

bazı girişimler de gerçekleştirilmişti. Bu girişimlerden en önemlisi, “Köy Enstitüleri” 

nin kurulmasıydı. Köy Enstitüleri ile gençlerin bazı eğitim faaliyetlerine tabi tutularak 

öğretmen olmaları sağlanmış ayrıca bu gençlere modern teknik ve tarımsal beceriler 

kazandırılmıştır. Daha sonra köylere gönderilen bu gençler hem halka okuma yazma 

hem de modern tarım faaliyetlerini halka öğretmeye çalışmışlardır (Zürcher, 2004, s. 

286-287).  

Bu devrimler halka indirgenmeye çalışılsa da bazı sorunlar çıkmaya başlamıştır. 

Modernleşmek için yapılan, harf inkılâbı, kıyafet inkılâbı, Medeni Kanunu’nun kabulü 

gibi faaliyetler köklü sosyal yapısal bir değişimin ürünü olmadıkları için etkileri sınırlı 

kalmıştır (Cem, 1973, s. 305).  Çünkü modernleşme, Batı’nın uzun süren tecrübelerinin 

sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Aslında pek çok düşünür, modernleşme fikrinin Batı dışı 

toplumların sorunu olduğunu savunarak Batı modernleşmesinin aşamalar halinde 

yaşayarak kazanıldığı üzerinde durmuştur (Aydın, 2009, s. 157). 

1.4. Demokrat Parti Dönemi 

Demokrat Parti (DP), Adnan Menderes, Celal Bayar, Refik Koralatan ve Fuat Köprülü 

tarafından 1946 yılında kuruldu. Yeni partinin kurulmasıyla, 1945-50 döneminde, 

Osmanlı bürokrasisinden kalan politik miras kullanılarak parlamenter demokrasiye 

geçilmişti. Parlamenter demokrasiye geçişin asıl amacı ise siyasi değil aksine giderek 

artan toplumsal, ekonomik ve kültürel problemler aşılmak istenmişti (Karpat, 2011, s. 

134-135).  DP’nin parti programı, genel ilkeler ve hükümet işleri şeklinde ikiye 

ayrılmıştı. Genel ilkeler; liberalizm ve demokrasi olarak ikiye ayrılmıştır. Liberalizm, 

hürriyet ve iktisadi olarak ele alınırken insan hak ve hürriyetleri, dernek kurma, 

devletçilik ekonomi programında özel girişimin desteklenmesi gibi konuları içine 

almıştı. Demokrasi kavramı, partinin kuruluşunun temel gayesi olarak ilan edilerek, 

demokrasinin geniş bir çerçevede yürütülmesi amaçlanmıştı.  Bunun da tek dereceli bir 

seçimle olabileceği savunulmuştu. Programın ikinci kısmı olan hükümet işlerinde ise, 



29 

 

 
 

yargı işleyişinde farklı bir sistem, üniversitelere özerklik gibi konuların dışında özel 

girişimin desteklenerek, devlet işletmelerinin de özel teşebbüse devredilmesi gerekliliği 

üzerinde durulmuştu (Eroğul, 2003, s. 31-32).  

1.4.1. Demokrat Partinin Kuruluşu ve İktidarı 

DP döneminden önce Cumhuriyet Halk Partisi (CHP)’nin tek parti olarak ülkeyi 

yönettiği döneme göz atmanın faydalı olacağı düşünülebilir. Saltanatın kaldırılmasından 

sonra cumhuriyetin kurulması ile birlikte Türkiye’de demokratik bir yönetim anlayışı 

yerleşmeye başlamıştı. Kurucu kadrolar tarafından, 1924 yılında halifeliğin de 

kaldırılması, çağdaş toplumlar içerisinde yer almak için bir adım olarak görülmüştü. 

Parlamenter sisteme geçişle birlikte çok partili hayata geçiş denemeleri yapılsa da 

ortaya çıkan bazı olaylar yüzünden bu hareket bir süre daha ertelenmişti. Atatürk, çok 

partili sisteme geçiş denemelerindeki başarısızlıklardan dolayı bu demokratik 

yapılandırmaya bir süre ara vermek istemiştir. Bu gecikmenin en önemli nedenleri; yeni 

kurulan partilerin özellikle laiklik ilkesine karşı olan tutumları olmuştur. 1931 yılında 

Türkiye’de sınıflaşma ve toplumsal hareketlilik başlamıştır. Siyasi kadrolarda, 

modernist ilkeleri savunanlar ya da CHP’li gruplar yer almaktaydı. CHP içerisinde 

meydana gelen çatışmaların sonunda fikir ayrılığı yaşayan küçük gruplar oluşmuştur.  

Bu gruplar çoğunlukla tarımcı, meslek sahibi, orta sınıf değerlerini benimseyen 

kişilerden oluşmaktaydı.  Bu muhalefetin sonucunda bu kişiler, ileride kurulacak olan 

DP’si çatısı altında toplanmıştı (Karpat, 2011, s. 136).  

CHP’nin içindeki muhalif kişilerin partiden ayrılma sebepleri ideolojik nedenlerden 

ziyade kendi içlerinde yaşadıkları muhalif duruştan kaynaklıydı. Bu muhalif duruş, 

1945 yılında CHP içerisinde de kendisini göstermeye başlamıştı. Parti içerisinde yer 

alan bir grup muhalif, politik eğilimlerini açıkça ortaya koyulmuştu. Bu grubun başını 

Adnan Menderes, Fuat Köprülü, Refik Koraltan ve Celal Bayar çekmişti. 14 Mayıs 

1945 tarihinde mecliste görüşülen “Toprak Reformu Yasası”, CHP içerisinde bir 

muhalif grubun ortaya çıkmasına neden olmuştu. Bu muhalif kesime “Dörtlü Takrir” 

deniliyordu. Bu grup içerisinde yer alan Celal Bayar, liberal eğilimleri ile tanınan, 

Atatürk döneminde başbakanlık yapmış, deneyimli bir siyasetçi idi. Adnan Menderes, 

1931 yılında CHP vekili olarak meclise girmiş büyük bir toprak ağasıydı. Menderes ve 

Bayar dışında Dörtlü Takrir’i imzalayan Fuat Köprülü; bir tarih profesörü, Refik 



30 

 

 
 

Koraltan ise CHP içerisinde bulunan bir avukattı (Kongar, 2005, s. 145).  “Dörtlü 

Takrir”in meclise sunduğu önerge, CHP grubu tarafından reddedilmişti. Ama bu durum 

parti içi muhalefeti artırarak, yeni bir parti kurulmasının önünü açmıştı. O dönemde Tan 

ve Vatan gazetelerinde yazdıkları eleştirel makaleler yüzünden Adnan Menderes, Refik 

Koraltan ve Fuat Köprülü partiden ihraç edilmişti (Zürcher, 2004, s. 310). “Dörtlerin 

Teklifi” olarak ta bilinen bu belgede ekonomik alanda devletin kısıtlamalarının 

kaldırılması ve bir muhalefet partisinin kurulması istenmişti (Hale, 1996, s. 84). Bu 

bağlamda yeni kurulacak muhalefet partisinin ekonomik görüşünün libarel ekonomi 

yönünde olacağı konusunda bir öngörü oluşturulmuş ve bu öngörü daha sonra da 

DP’nin programında da liberalizm ilkesi olarak yer almıştı.  

DP’nin kurucuları; eski Başbakan Celal Bayar, Serbest Fırka Aydın ili Başkanı Adnan 

Menderes, Kars Milletvekili Fuat Köprülü ve TBMM üyesi olan Refik Koraltan’dan 

oluşan bir gruptu. DP’nin bu kadar güçlü bir kadroyla kurulması ona birçok avantaj 

sağlamıştı. CHP’nin partiden atılan ileri gelenlerinin, solcuların bir kısmının ve 

muhafazakârların da bu partide toplanmaya başlamasıyla güçlü bir örgütlenme meydana 

gelmişti (Ortaylı, 2010, s. 35). 1946’da DP kurulduğu sırada, İsmet İnönü, 1947 yılı 

seçimlerine çok partili olarak gidileceğini açıklamış, bu açıklamadan sonra Celal Bayar 

da partiden istifa etmişti.  İnönü ve Bayar yeni parti için beraber çalıştılar. Bu 

işbirliğinin en önemli nedeni, Celal Bayar’ın laik bir kişi olarak tanınması ve bu şekilde 

İnönü’nün yeni parti de laiklik ilkesinin zedelenmesinin önlemek istenmesiydi. Parti 

kurulduktan sonra seçim tarihi 1947’den 1946 tarihine çekilmişti. DP yönetimi, bu 

değişikliğe itiraz etmişti. Bu tarih değişiminin nedeni, İnönü’nün çok partili bir sistemi 

desteklemesine rağmen halkın bu partinin kuruluşunu coşkulu karşılamasının, CHP 

aleyhine bir durum oluşturacağının düşünülmesi idi.  Seçim tarihinin öne çekilmesiyle 

DP’nin önünün kesilmesi amaçlanmıştı (Zürcher, 2004, s. 310-311).  Türkiye’de 1946 

yılında yapılan seçimler, doğrudan oy verme sisteminin ilk kullanıldığı seçimdir (Hale, 

1996, s. 86).  

1946 seçimlerinin sonucunda mecliste 62 milletvekili ile temsil edilen DP’nin, kısa 

zaman içerisinde bu kadar başarı sağlamasının nedeni, yurt genelinde yapılan 

mitinglerle halka bütünleşmiş bir görüntü vermeleri olarak değerlendirilmişti. Diğer bir 

neden ise, CHP’nin yıllarca süren tek parti dönemine muhalif olan tüm kesimlerin 

DP’den umutlu olmalarıydı. Bu kesim, içerisinde sol, muhafazakâr, yeni burjuva sınıfı 



31 

 

 
 

gibi normalde birbiriyle ideolojik olarak farklılıklar taşıyan gruplardan oluşmaktaydı. 

DP’nin meclisteki muhalif duruşu ve demokrasiye sahip çıkan tavrı nedeniyle bir 

sonraki seçimlerde artık iktidar partisi olmuştu. DP, kendini “milli irade” nin temsilcisi 

olarak tanımlamaktaydı (Zürcher, 2004, s. 324). Hatta DP’nin, 7 Ocak 1947 yılında 

yaptığı kongrede, iktidara alınan kararların uygulanmaması durumunda milletin 

yargısına başvurulacağı şeklinde söylemler sarf edilmişti (Eroğul, 2003, s. 45) 

DP’nin içerisinde zamanla farklı düşünce yapısına sahip insanların yer alması, bazı 

anlaşmazlıkların meydana gelmesine sebep olmuştu. Bu anlaşmazlıklardan en önemlisi, 

vekil maaşlarına yapılacak zamla ilgili ortaya çıkan tartışmalardı. Bu süreçte başlayan 

istifalar ve ihraçlar, parti içerisinde bir dağılmayı işaret etmişti.  İhraç edilenlerden genel 

kurul üyelerinin de bulunması parti içerisinde bir muhalif grubun ortaya çıkmasına 

neden olmuştu. Böylece, DP içerisinden ihraç edilenler ve istifa edenlerin bir kısmı 

“Müstakil Demokratlar Grubu” nu, diğer bir grup ise Mareşal Fevzi Çakmak 

başkanlığında “Millet Parti” (MP)’sini kurmuşlardı (Eroğul, 2003, s. 64-66). Muhalefet 

ve iktidar mitinglerinde, birbirlerini yıpratıcı söylemler ve karşı tarafı suçlayıcı 

hitaplarda bulunmuşlardı. Muhalefet ve iktidar arasındaki bu gerilime son vermek 

isteyen İsmet İnönü, tarihe “12 Temmuz Beyannamesi” olarak geçen bildiriyi 

yayınlamıştı.  İnönü bu bildiride, iktidar ve muhalefet partileriyle olan görüşmelerine 

değinerek iki taraf arasında bir güven duygusunu inşa etmek istediğini belirtmişti. Bu 

güven duygusunun inşasında ise kendisinin her iki partiye de eşit derecede olduğunu 

belirtti. İnönü’nün bu tavrı CHP’li fanatikler dışında herkesi memnun etmişti (Eroğul, 

2003, s. 58-59).  

Bu beyanname, İsmet İnönü’nün kendisini partisinin dışında tutarak daha demokratik 

bir tavır göstermesi anlamına da gelmişti. İnönü, demokrasinin gereklerinden olan 

muhalefet kanadını da kendi partisi kadar tanıdığını duyurmuştu. Her iki partiye de eşit 

derecede davranacağını belirterek Cumhurbaşkanlığı görevini ifa edeceğini açıklamıştı. 

İnönü, bu ifadelerle hem muhalefet hem de iktidar partisinin sempatizanlarının taşkınlık 

yapmalarını da önlemişti. 12 Temmuz beyannamesinin ardından, önce CHP’de 

sonrasında ise DP’de de parti içi anlaşmazlıklar başlamıştı. CHP’nin parti başkanı olan 

Recep Peker’in partisinde gerekli desteği bulamaması ve sonrasında sıhhı sebeplerle 

istifa etmesi parti içerisinde bir huzursuzluğun varlığına işaret olarak 

görülmüştü.(Eroğul, 2003, s. 60-61). CHP içerisinde başlayan muhalefet ve karşıt 



32 

 

 
 

grupların eleştirilerinin artması, DP’lilerin de hükümete karşı tutumlarının sertleşmesine 

neden oldu.  Bu muhalif yaklaşımların ve eleştirilerin sonucunda Recep Peker’in yerine 

gelen Hasan Saka hükümeti de 1949 yılında görevini bırakmıştı (Kongar, 2005, s. 148).  

İsmet İnönü’nün çok partili demokrasiye geçişte olumlu katkısı ve sonrasındaki uzlaşma 

tavrı Türk siyasi tarihinde önemlidir. 1950 seçimlerinden birkaç ay önce CHP 

vekillerinden olan Nihat Erim, Cumhurbaşkanı İsmet İnönü’ye Birinci Ordu Komutanı 

General Asım Tınaztepe ve dört üst rütbeli komutanın, çok partili sistemden rahatsızlık 

duyduğunu bildirmesine rağmen, İnönü, liberalleşmenin önemli olduğunu ve ordunun 

siyasetin dışında kalması gerektiğini vurgulamıştı (Hale, 1996, s. 88). 

1950 seçimlerinde iktidar olan DP’nin başarısının en büyük nedenleri, kurucuların 

Türkiye Cumhuriyeti kurulurken ortaya konan ilkelere bağlı kişilerden oluşmasıydı. 

Yani ne dinci ne de komünisttiler. İkincisi solun karşısında iktidarla birlikte durarak 

liberal bir demokrasi anlayışını savunmuşlardı. Üçüncüsü ise sert muhalefeti yapsalar 

bile kanunun çizdiği sınırı aşmamalarıydı (Eroğul, 2003, s. 87-88). Ayrıca, DP’nin 

seçimleri kazanmasının nedeni, programı değil (zira parti programı CHP’nin parti 

programıyla benzer özelliklere sahipti), desteğini açık bir şekilde dile getirebilmiş, 

siyasal örgütlenme oluşturabilmiş seçmenlerdir (Zürcher, 2004, s. 319).  

DP’nin ikinci kongresinde, Celal Bayar konuşmasında, din hürriyeti ve komünizm 

tehlikesi konuları hakkında konuşarak, din sömürüsüne karşın din hürriyetini 

savunmuştu (Eroğul, 2003, s. 76). DP, kurulduğundan beri laiklik vurgusu yaparak ilk 

defa bu kongrede din hürriyetini öne çıkarmıştı. DP’nin, 1950 yılındaki seçimlerde 

muhafazakârlardan oy olması, CHP tarafından sürekli eleştirilmişti. DP, asker, aydın ve 

bürokratik gruplara karşı bir tavır içine girmiştir.  Bu tavrın üç nedeni vardı. Birincisi, 

bu grupların CHP’nin destekçileri olması, ikincisi, DP’nin gözünde CHP ve 

destekçilerinin demokrasi için bir tehlike olduğunu düşünülmesi, üçüncüsü ise asker ve 

aydınların “ halka rağmen halk için” düşüncesinin yerine, DP’nin tamamen halka dayalı 

bir parti olarak kendilerini görmeleriydi (Kongar, 2005, s. 149). DP’nin iktidara 

geldikten sonraki ilk icraatlari, geçmişte yapılan uygulamalardan, Arapça ezan 

yasağının kaldırılmasıydı. (Eroğul, 2003, s. 101). DP’nin bu girişimiyle, muhafazakâr 

kesimin rahatlaması sağlanmış, dini hassasiyetler konusunda bir adım atılmıştı.  



33 

 

 
 

1950 seçimleri “demokrasinin zaferi, demokratik hayata geçiş” gibi sloganlarla 

anılmasına rağmen bu zamansız çok partili geçiş dönemi yüzden inkılapların istenilen 

etkileri olmamıştı. Türk solu ve tek partici zihniyete sahip insanlar ise 1950 seçimlerini, 

ağa- kapitalist- kasaba tüccarının zaferi olarak görmekteydi (Ortaylı, 2010, s. 97).  

Liberal ekonomik politikaların hayata geçirilmesi ile birlikte yeni bir sınıf ortaya 

çıkmıştı. Burjuvazinin kuvvetlenerek bağımsızlığına kavuşması, kendi sınıfsal 

yaratıcılığını kullanma imkânını da sağladı.  Bu yaratıcılık, Türkiye’nin 1950’den 

başlayarak geçmişten çok farklı bir gelişme ve hareketliliğe ulaşmasının başlıca 

nedenidir (Cem, 1973, s. 371). DP’nin 1954’teki seçimden zaferle çıkması ile birlikte 

DP yöneticileri, seçim öncesi verilen sözlerden dönmeye, muhalifleri susturmaya 

başlamıştı. Bu yüzden memur ve aydınların DP’ye karşı tavırları değişmişti. Bu 

değişimin başlıca nedenleri şunlardı; birincisi enflasyon yüzünden memurun alım 

gücünün düşmesi, ikincisi DP iktidarı ile birlikte artan bürokrasi düşmanlığı, üçüncüsü 

ise özellikle aydınların klasik hürriyetlerin kısıtlanmasından dolayı bazı 

rahatsızlıklarıydı (Eroğul, 2003, s. 208-209). Bu sorunların dışında, parti içerisinde de 

muhalif hareketler kendini göstermişti. Özellikle basın ve üniversiteler baskıdan şikâyet 

etmeye başlamışlardı. DP hükümetinin 1954 seçimlerinden sonra yıldızının söndüğü de 

söylenebilir. Bu durumu hazırlayan iki neden vardı. Birincisi, ekonomik bunalımın 

artması, ikincisi ise seçkin sınıfın, aydınların hükümetin politikaları yüzünden partiden 

soğumalarıydı (Zürcher, 2004, s. 327).  

CHP, 1946’da devlet denetimine ağırlık veren, savaş öncesi ekonomik özellikleri 

taşıyan beş yıllık ekonomi planı oluşturmuş, DP’nin isteği doğrultusunda 1947’de bu 

plan terkedilerek yerine “Türk Kalkınma Planı” benimsenmişti.  Bu planla, tarıma 

dayalı sanayinin gelişmesi ve demiryolları yerine karayollarına ve enerji sektörüne 

ağırlık verilmesi kararlaştırılmıştı. 1945-1950 yılları arasında tarım alanında ekonomik 

bir büyüme başlamış, bu büyüme de makine ithalatının artmasına neden olmuştu 

(Zürcher, 2004, s. 316-317). DP’nin bu yeni kalkınma planında oynadığı rol, partinin 

ileride ortaya koyacağı ekonomik politikalarının bir göstergesi olarak görülmüştü. 

Liberal ekonomik sistemi benimseyen DP, Amerikan yardımları ile bu yönde ilerlemeye 

çalışmıştı. Liberal ekonomik politikaların sonucunda, yeni zengin bir orta sınıf ortaya 

çıkmıştı. Bu yeni sınıfın dışında halk da bu yeni ekonomik politikayı desteklemişti. 

Bunun nedeni, İkinci Dünya Savaşı Sonunda iktidar olan, DP döneminde köylerde 



34 

 

 
 

makineleşme başlamış, bunun sonucu olarak şehirlere göç hareketleri hız kazanmıştı. 

Tek parti dönemi ve savaşın getirdiği sıkıntılardan bunalan köylü için vergilerin ve 

angaryanın kaldırılması onları biraz rahatlatmıştı (Ortaylı, 2010, s. 113). 

İkinci Dünya Savaşı’nın ardından başlayan soğuk savaşı döneminde, Dünya’da 

meydana gelen siyasal kutuplaşmada Türkiye, Amerika yanlısı bir politika izlemeye 

başlamıştı.  Amerika, Türkiye’nin Sovyet Rusya’nın tarafında olmasını önlemek için 

maddi yardımlarla sanayileşmeyi kısmen desteklemişti. Bu konuda Amerika tarafından 

atılan başka bir adım da Başkan Truman’ın 1947’de ortaya koyduğu ve “Truman 

Doktrini” başlığı adı altında ele alınan, militan azınlıkları yüzünden varlıkları tehdit 

altında olan özgür halkların savunmasına yardım edilmesini öngören, Türkiye ve 

Yunanistan gibi devletlerin askeri ve mali destek paketlerini içeren taahhüttü. Komünist 

rejimlere karşı bu rejimlerin maddi anlamda desteklenmesi ilk aşamayı oluşturmuştu. 

Bu anlamda “Marshall Planı” öne atılmıştı. Bu planın üç amacı bulunmaktaydı. Bu 

amaçlar; Avrupalıların kendilerini toplamalarının sağlanması, Amerikan sanayisi için 

faydalı ihracat pazarlarının oluşturulması ve komünizme sebep olan maddi 

yetersizliklerin ortadan kaldırılmasıydı (Zürcher, 2004, s. 307-308). Truman 

Doktrini’nin temeli, ABD’nin Sovyet korkusu sonucu ortaya çıkan, Sovyetlerin 

genişlemesinin önlenmesini amaçlayan bir anlaşmadır. Bu anlaşmayla birlikte Sovyet 

tehlikesi içinde olabilecek Yunanistan, Türkiye gibi ülkeler, Batı ve ABD eksenli bir 

oluşum içerisine çekilmişti (Sander, 2009, s. 257-258). 

DP’nin iktidara gelmesi ile birlikte özel sermayeyi teşvik edici bazı hamleler yapılmıştı. 

“Türkiye Sınai Kalkınması Bankası” kurularak, özel sermaye, devlet parası ve yabancı 

sermaye ile desteklenmeye çalışıldı (Eroğul, 2003, s. 103). Bu amaçlar doğrultusunda, 

DP iktidarı, ABD ve yeni “Milli Burjuvazi” nin etkisiyle uluslararası ekonomik sistemle 

bütünleşme çalışmalarına girişmiş, Marshall yardımıyla gelen traktörlerle hazine 

toprakları ekime açılmıştır. Bu çalışmaların sonucunda 1947-1953 yılları arasında 

üretim %10 artmıştır.  Ama 1953 yılında yaşanan mevsimsel sıkıntılar ve büyüyen dış 

borç açıkları ekonominin olumsuz etkilenmesine sebep olmuştur. ABD’nin Türkiye’nin 

sanayileşmesi yerine tarım alanına yönelmesine yönelik tavsiyeler başta DP hükümeti 

tarafından kabul görse de iki önemli olay bu tavsiyeleri geçersiz kılmıştır. Bu olaylardan 

birincisi, Dünya Bankası’nın, Türkiye uzmanlarından birinin bu konu ile ilgili, 

hükümeti kızdıran müdahalesi, ikincisi ise sanayileşmenin beraberinde getirdiği 



35 

 

 
 

ekonomik kalkınma idi. Bu kalkınma ile birlikte, sanayi geliştirilmiş, kırsal kesimden 

gelen ucuz emek gücü değerlendirilmiştir. Ayrıca kredi genişlemesi ve dışarıdan 

borçlanma ile birlikte özel sermayenin genişlemiştir (Kazgan, 2002, s. 84-86).  

Başlangıçta yaşanan bu olumlu gelişmeler, DP hükümetinin tarımsal faaliyetlerin 

yanında sanayileşmeyi ön planda tutmasına neden olmuştu. Bu durum ayrıca DP 

hükümetini destekleyen orta sınıf burjuva sınıfını da arttırmıştı. DP iktidarı, ekonomik 

anlamda tarımı destekleyerek, tarımsal üretime önem vermişti. Bu gelişmeyi sağlamak 

için devlete ait olan arazilerin bir kısmı köylüye dağıtılmıştı. Bu durum tarım alanında 

çalışan kişi sayısını arttırmıştı. Ayrıca tarımda makineleşmeye gidilmiş, ürünlerin daha 

iyi muhafaza edilmesi için yeni imkânlar geliştirilmişti. Ziraat bankası kanalıyla, 

çiftçiye kredi verilmesi sağlanmıştı (Eroğul, 2003, s. 142). 

Kore Savaşı’na asker gönderilmesi ve bunun sonucunda NATO’ya girilmesi ile birlikte 

ABD ile kurulan dostluğun yabancı sermayeyi Türkiye’ye çekeceği düşünülmüştü.  

Ama beklenen sermaye akışı sağlanamamıştı. Ama dünya ile bütünleşme adına alınan 

kısa vadeli kredilere güvenerek artırılan tüketim malı ithalatı, ekonomi de bütçe 

açıklarının artmasına neden olmuştu (Kazgan, 2002, s. 92). Ama 1954’ten itibaren 

Türkiye’de ekonomik alanda sıkıntılar artmıştı. Bu sıkıntıların nedenleri, hava 

şartlarından dolayı tarım alanında yeterince ürünün sağlanamaması sonucunda buğday 

ithal edilecek duruma gelinmesi ve dış borç alınması yüzünden ortaya çıkan bütçe 

açığıydı. DP hükümeti, bazı tedbirler almak zorunda kalmış, bu yönde de uluslararası 

mali kuruluşlar, devalüasyon yapılması, devlet yardımların sona erdirilmesi gibi 

tavsiyelerde bulunmuşlardı. Başta bu tavsiyelere direnen DP yetkilileri, sonunda 1940 

tarihli Milli Korunma Kanunu’nu tekrar yürürlüğe sokmuştu. Ama ekonomik durumun 

bu hamle ile de düzelmemesi sonucunda 1958’de IMF’nin isteklerine uymak zorunda 

kalmıştı (Zürcher, 2004, s. 333-334). Menderes hükümeti, bozulan iktisadi durumu 

düzeltebilmek için Uzakdoğu ülkelerinin de dâhil olduğu birçok ülke ile iş birliği 

girişimlerinde bulundularsa da bu girişimlerden beklenen başarı sağlanamamıştı. Bu 

yüzden “4 Ağustos Kararları” olarak bilinen ekonomik tedbirlerin alınmasına karar 

verilmişti. 4 Ağustos Kararları ile Türk parasının yurtdışında değeri üç kat daha 

düşürülürken, yurtdışı kredi aramaları da başlamıştı. Batı devletleri ve ABD kredi 

vermeyi kabul etmişti Bu durumun sonunda ülke iflas dönemine girmişti (Eroğul, 2003, 

s. 221-222).  



36 

 

 
 

DP, ekonomik alanda devletçilik sistemin yerine liberal politikaları desteklemişti. 

Liberal politikaların temelini oluşturan sanayileşme, özel teşebbüs konuları söylemlerin 

ekonomik temelini oluşturmuştu. Menderes’in de içinde bulunduğu büyük toprak 

sahipleri, Türkiye’de ekilmeyen büyük toprakları işleyerek, savaştan olumsuz etkilenen 

Avrupa pazarına girmeyi istemişlerdi. Bu grup kendilerini hem ekonomik hem de 

siyasal alanlarda bir güvence altına alabilmek için CHP döneminden başlayarak, DP’nin 

iktidarında da dışa açılmak için uğraştılar (Kazgan, 2002, s. 80). Diğer yandan, 

sanayinin gelişmesi ve tarımda makineleşmenin artması ile birlikte kırsaldan kentlere 

büyük bir iç göç yaşanmıştır. Bu iç göçlerle birlikte sanayi alanında istihdam sorunu 

ortaya çıkmış, göç edenler arasında da işsizlik oranları artmaya başlamıştı. Kırsaldan 

kente yapılan göçlerle kentlerin yapısal ve kültürel özelliklerin de değişimler meydana 

gelmişti. 

DP döneminde dış siyaset konusunda da gelişmeler yaşanmış, bu gelişmeler Batı 

yönüne doğru ilerlemiştir. DP iktidara geldiğinde, Türkiye, Avrupa Ekonomik İşbirliği 

Örgütü’nün ve Avrupa Konseyi’nin üyesiydi. 1949 yılında kurulmasından sonra NATO 

üyeliği için CHP bazı girişimlerde bulunsa da, 1950 yılında resmen üyelik için başvuru 

yapılmıştı. Menderes, bazı ülkelerin, Yunanistan ve Türkiye’nin demokratik ve Atlantik 

ülkeleri olmadıkları gerekçesiyle bu birliğe katılmalarına karşı çıktıklarını biliyordu. Bu 

yüzden, 1950 yılında Birleşmiş Milletler Kore’ye uluslararası kuvvet gönderilmesini 

istediğinde, Türkiye’de bu ülkeye asker göndermeye karar vermişti. Bu durum 

Türkiye’ye uluslararası platformda bir itibar kazandırmıştı. Bu olayların sonucunda 

1952 yılında Türkiye, NATO’ya tam üye olmuştu (Zürcher, 2004, s. 341-342).   

Türkiye’nin NATO üyeliği, Balkanlar’da ve Ortadoğu’da etkinliğinin artmasına neden 

oldu. Türkiye, özellikle ABD’nin bölgede ittifaklar kurma girişimlerini desteklemişti. 

ABD, 1951-1952 yılları arasında Mısır ve Türkiye bir araya getirmeye çabaladıysa da 

Türkiye’nin, İsrail- Filistin konusundaki tavrı ve 1949’da İsrail’i diplomatik olarak 

tanımaması yüzünden bu birleşme gerçekleşememişti. Bu olumsuz olaydan sonra, 

Ortadoğu’da başka bir birleşme sağlanmaya çalışıldı. Bu çalışmaların sonucunda, 1955 

yılında ABD’nin gözlemci statüsünde bulunduğu, İngiltere, Irak, İran ve Pakistan’la 

“Bağdat Paktı” imzalandı. Bu arada Mısır’la olan gerginlik artmaya devam etti. 1957 

yılında Türkiye ve Suriye arasında yaşanan gerginlik, Mısır’la olan ilişkileri iyice 

çıkmaza sokmuştu. 1958 yılında Irak’ta meydana gelen milliyetçi hükümet darbesinden 



37 

 

 
 

sonra Menderes, Irak’a askeri müdahalede bulunmak istemişti. Bu müdahale, ABD’nin 

araya girmesi ile gerçekleştirilmese de Bağdat Paktı’nın bozulmasına neden olmuştu. 

Irak dışındaki diğer ülkelerle birlikte 1960 yılında Bağdat Paktı, Merkezi Antlaşma 

Örgütü’ne dönüştürülerek bölgesel işbirliğinin devam ettirilmesi sağlanmaya çalışıldı 

(Zürcher, 2004, s. 343-344). Ama bu ittifak Kıbrıs sorununun çıkması ile bozulmaya 

başlamıştı.  

DP iktidarı döneminde, uluslararası kurulan iki birlik oluşumundan, Ortadoğu da 

kurulan Bağdat Paktı başarılı olurken, Balkan Paktı ise başarısız olmuştur. Bu 

başarısızlığın nedenleri ise şunlardır; birincisi, Kıbrıs sorunu yüzünden Türkiye- 

Yunanistan ilişkilerinde yaşanan olumsuz hava, ikincisi ise Yugoslavya’nın bu ittifaktan 

soğumasıdır (Eroğul, 2003, s. 161).  

1.5. 1960 Askeri Darbesi 

Türk Silahlı Kuvvetleri tarafından 27 Mayıs 1960 tarihinde hükümete el konulmasının 

gerekçesi “demokrasinin kurtarılması” olarak sunulmuştu (Kongar, 2005, s. 156). 

Cemal Gürsel başkanlığındaki Milli Birlik Komitesi (MBK), müdahalenin belli bir 

kişiyi ya da zümreyi hedef almadığını, asıl amacın iç kargaşanın engellenmek olduğunu 

bildirerek kısa süre içerisinde yeni bir hükümet için seçimlerin yapılacağı duyurulmuştu 

(Karpat, 2011, s. 149).  Darbe, radyoda Albay Alparslan Türkeş tarafından okunan 

bildiri ile halka bildirilmişti. Bildiride ordunun yönetime el koymasının gerekçeleri,  

kardeş kavgasına meydan vermemek ve demokrasiyi içine düştüğü buhrandan 

kurtarmak olarak açıklanmıştı (Zürcher, 2004, s. 351). Bu metinde, darbenin, iç 

kargaşayı önlenmek ve siyasi darboğazı aşmak için yapıldığına vurgu yapılmıştı. Ayrıca 

duyuruda, Menderes, demokratik olmamakla ve Atatürk devrimlerine sırtını dönmekle 

suçlanmamıştı (Hale, 1996, s. 109). Albay Alparslan Türkeş tarafından  radyoda okunan  

metinle bu girişimin belli bir zümre ya da şahsa yönelik olmadığının altı çizilirken, aynı 

millet ve aynı soy vurgusu yapılmıştı. Ayrıca bildiride, dış siyaset açısından Birleşmiş 

Milletler  Anayasası’na ve İnsan hakları prensiplerine uyulacağının garantisi verilmişti. 

1.5.1. 27 Mayıs 1960 Askeri Darbesi’ni Hazırlayan Nedenler 

1960 yılına gelindiğinde, DP’nin uyguladığı politikalardan rahatsız olan kesimler sesini 

yükseltmeye başlamıştı. Gerek öğrenciler gerek muhalefet gerekse de ordu rahatsızlığını 



38 

 

 
 

belli etmişti. Menderes’in orduda başlattığı soruşturmalar, hükümet ve ordu içerisindeki 

gerginliğin artmasına neden olmuştu. Orduyu kontrol altına almak isteyen Menderes, 

büyük bir muhalefetle karşılaştı. Bu gerilim, 1960 darbesini hazırlayan nedenlerden biri 

olarak görülebilir.  Özellikle Menderes’in 16 Ocak 1958 yılında resmi bir açıklama 

yaparak dokuz subayın tutuklandığını açıklaması bu muhalefeti arttırmıştı. Bu olay “ 

Dokuz Subay Olayı” olarak tarihe geçti. Altı ay süren yargılamalar sonucunda subaylar 

beraat etmişti (Eroğul, 2003, s. 220).  

27 Mayıs 1960 Askeri Darbesi’nin görünürdeki sebebi, DPnin ihlal ettiği demokratik 

özgürlüklerin geri kazanılmasının sağlanmasıydı. Ordu ve aydınlar içerisinde büyüyen 

muhalefet, DP’nin uygulamaları konusundaki eleştirilerin daha yüksek sesle ifade 

edilmesine yol açmıştı. Menderes bu muhalefet hakkındaki uyarıları da dikkate almadı. 

Örneğin, 3 Mart tarihinde izne çıkan Orgeneral Cemal Gürsel, bu muhalefeti Milli 

Savunma Bakanlığı’na gönderdiği bir mektupla bildirmişti. Gürsel, bu mektupta, içinde 

bulunulan olumsuz ortamın cumhurbaşkanının istifası, hükümetin değişmesi, siyasi 

suçluların affedilmesi, baskı unsuru olan kanunların kaldırılması ile aşılacağını 

belirtmişti (Karatepe, 2009, s. 211).  Askerlerin, öğrencilerin ve aydınların muhalefeti, 

DP yöneticileri tarafından gerektiği gibi değerlendirilememiş, halkın desteğini hala 

arkasında hisseden Menderes ve arkadaşları bu yüzden kendilerini bu muhalif hareketler 

için önlem almak zorunda hissetmemişlerdi.  

1.5.2. 1960 Askeri Darbesi Sonrası Yaşanan Siyasi Gelişmeler 

1960 Askeri Darbesi’nin ardından Türkiye’de askeri bir yönetim iktidara gelmiş, 

darbenin ertesinde Cemal Gürsel’e birçok yetki verilmiştir. Cemal Gürsel, Devlet 

Başkanı, Başbakan ve Milli Savunma Bakanı olarak ilan edilmişti. Böylece Gürsel, 

Atatürk’ün sahip olduğundan fazla yetki almıştı (Zürcher, 2004, s. 352). Bu arada DP 

yöneticilerinin akıbeti hakkında bazı tartışmalar sürmekteydi. İdam kararına İsmet 

İnönü ve Cemal Gürsel karşı çıkmıştı.  DP’lilerin yargılanması için özel bir mahkeme 

kurulmasına karar verilmiş, “Milli Birlik Komitesi”, reform adı altında birçok ordu ve 

üniversite hocasının emekli edilmesini sağlanmıştı. Bu iki reform, CHP ve aydın 

kesimin eleştirilerine neden olmuştu. Bu tepkilerle birlikte MBK’sinin önünde iki 

seçenek bulunmaktaydı. Birinci seçenek, komite içinde bulunan “Otoriter İhtilalciler”in 

isteği yönündeki sürekli yönetimdi. İkinci seçenek ise “Müdahaleci Demokrat” 



39 

 

 
 

grubunun isteği olan seçimlerin yapılıp yönetimin sivillere devredilmesiydi (Kongar, 

2005, s. 157-158).  

Cemal Gürsel ve beraberindekiler, sivil bir yönetime muhalefet etmesi muhtemel olan 

MBK üyelerinden Alparslan Türkeş’in içerisinde bulunduğu 14 kişi komiteden 

çıkarılmıştı.  Bu gruba sonraki yıllarda “On dörtler” denilmiştir (Hale, 1996, s. 119).  

Bu grupla ilgili ordu içerisinde bazı huzursuzluklar baş göstermeye başlamıştı. Kara ve 

hava kuvvetlerinde bir grup asker, Silahlı Kuvvetler Birliği (SKB) adında bir yapı 

oluşturmuşlardı. Talat Aydemir öncülüğünde MBK’ya karşı olan bu grup, 1961 Haziran 

ayında Ankara’da bir toplantıda SKB adına Genelkurmay’a altı maddelik bir ültimatom 

vermişlerdi. Bu altı maddenin bir kısmının Genelkurmaylık tarafından yerine getirilmesi 

ile birlikte SKB bir güç elde etmişti.  Bu güçten yola çıkan SKB, 28 Haziran’da 

Genelkurmaylığa bir genelge göndererek kendilerini yönetimde söz sahibi olmak 

istediklerini bildirdiler (Hale, 1996, s. 126-128).           

13 Ocak 1961 tarihinde siyasi partiler için getirilen yasakların kaldırılmasıyla birlikte, 

mevcut iki partinin (CHP, CKMP) dışında on bir yeni parti daha kurulmuştu.  Bu 

partilerden en güçlü olanı, emekli askerlerin ve eski DP tabanının desteklediği Adalet 

Partisi (AP) idi (Zürcher, 2004, s. 357). AP ve Yeni Türkiye Partisi (YTP)’nin 

kuruluşları komite tarafından DP’nin oylarını yönetebilmek için desteklenen partilerdi.  

Komite böylece hem DP’nin oylarını yönlendirme hem de anti- demokrat eğilimlerin 

önüne geçebilecekti (Kongar, 2005, s. 159-160). Ragıp Gümüşpala önderliğinde kurulan 

AP, DP seçmenini kazanmaya çalışmıştı. Partinin “adalet” kavramı üzerinde durmasının 

en önemli amacı, 27 Mayıs 1960 Askeri Darbesi’nin meşruluğunu sorgulamaktı (Hale, 

1996, s. 124).  

1960 Askeri Darbesi’nin ardından ekonomik alanda bazı girişimlere gerek duyulmuştur. 

Bu bağlamda, 20. 02. 1961 tarihinde TBMM’de toplanan Birinci birleşimde, dünyanın 

genel ekonomisi hakkında bazı saptamalar yapıldıktan sonra 1948 tarihinden itibaren 

Türkiye’ye verilen dış yardımlar
2
 hakkında bazı bilgiler ve açıklamalar yapılmıştır. Bu 

bilgiler şu şekildedir; 1950 yılından itibaren artan dost ülke yardımlarının gerçek bir 

kalkınma sağlayacağına olan umutların, DP’nin plansız ve hesapsız iktisadi 

politikalarının sonucunda hüsranla sona ermiştir. 27 Mayıs İnkılâp Hükümeti, bozulan 

                                                           
2
  Bu dış yardımlar, Marshall yardımları olarak da bilinir.  



40 

 

 
 

bu ekonomik yapının düzletilmesi ve vergi kanununda yeni düzenlemelere gidilmesi 

gerektiğini savunmaktadır. Bu ekonomik sorunların aşılabilmesi için Devlet Planlama 

Dairesi, İhracatı Geliştirme Etüd Merkezi, Devlet Personel Dairesi, Türk Standartları 

Enstitüsü gibi kurumlar kurulurken, “Milli Korunma Kanununun” uygulanması 

durdurulmuştur
**

  

1.5.3. 1961 Anayasası’nın Hazırlanması ve Özellikleri 

Askeri idare, 1924 yasasının yerine 12 Haziran 1960 tarihinde Geçici Anayasayı 

yürürlüğe koymuştu. Milli Birlik Komitesi, siyasi mahkûmları serbest bıraktı, basın ve 

toplanma özgürlüklerini tekrar tanınmış, DPli bakan ve milletvekilleri tutuklanırken, 

DP’li toprak ağaları da gözaltına alınmıştı (Karpat, 2011, s. 151-152).  

Milli Birlik Komitesi tarafından yeni Anayasa çalışmaları için İstanbul Üniversitesi 

Rektörü Prof. Dr. Sıddık Sami Onar’ın başkanlık yaptığı bir komisyon kurulmuştu. 

Ayrıca Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi’nde de ikinci bir komisyon 

oluşturuldu. İstanbul Üniversitesi bünyesinde oluşturulan komisyonun hazırladığı 

taslakla ilgili olumsuz eleştirilerden sonra, ön tasarı hazırlanması için Ankara ve 

İstanbul Üniversitelerinin öğretim üyelerinden oluşan on kişilik bir komisyon daha 

toplanmıştı (Karatepe, 2009, s. 213). Yeni Anayasa çalışmaları için İstanbul 

Üniversite’sinde kurulan komisyonda bazı konularda fikir ayrılıkları meydana gelmişti. 

Komisyonun en şiddetli tartışmaları, korporatif sistemi ve siyasi partilerle ilgili 

konularla ilgiliydi. Sami Onar öncülüğünde bir grup, korporatif sistemini
***

 , İsmet 

Giritli, Tarık Zafer Tunaya ise bu sistemin Türkiye gerçeklerine aykırı olduğunu ve 

siyasi partilerin konumlarının güçlendirilmesi gerektiğini savunmuşlardı (İpekçi & 

Coşar, 1965, s. 376-377).  

Ankara Üniversitesi’nden başka bir grup hukuk profesörü ise kendi Anayasa taslaklarını 

hazırlamışlardı. Bu gurubun çalışmaları neticesinde, Anayasa metnini tamamlama 

yetkisinin MBK, siyasi partiler (CHP, CKMP), meslek grupları ve illerden gelen 272 

temsilcinin oluşturduğu bir kurula verilmesi kararlaştırılmıştı. Bu yeni Anayasa’nın asıl 

amacı, siyasi partilerin tekelini ortadan kaldırmaktı. Bu tekeli ortadan kaldırmak için de 
                                                           
**  

 https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/KM__/d00/c001/km__00001002.pdf.E.T. 

20.02.2017. 
***

  Korporatizm, kapitalist sistem içerisinde toplumun ortak bir çıkar için işbirliği yapmasına sağlayan 

bir sistemdir (Göze, 1995, s. 71). 

https://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0smet_Giritli
https://tr.wikipedia.org/wiki/%C4%B0smet_Giritli
https://tr.wikipedia.org/wiki/Tar%C4%B1k_Zafer_Tunaya
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/KM__/d00/c001/km__00001002.pdf


41 

 

 
 

Cumhuriyet Senatosu adında ikinci bir meclis fikri öne çıkmıştı. Bu durumda yasalar, 

hem Millet Meclisi’nden hem de Cumhuriyet Senatosu’ndan geçmek zorundaydı. 

Senato üyelerinin bir kısmı Cumhurbaşkanının tercihi, bir kısmı ise seçimle iş başına 

gelecekti. Ayrıca, yasaların Anayasaya uygunluğunu belirleyen Anayasa Mahkemesi 

kurulmuş, yargı, üniversiteler ve kitle iletişim örgütlerinin özerklikleri korunmak 

istenmişti. Anayasaya temel hak ve özgürlükleri güvenceye alacak maddeler de 

eklenmişti (Zürcher, 2004, s.356). 

1961 Anayasası, 1924 Anayasası’ndan iki yönden farklıydı. Birinci farklılık, 1924 

Anayasası’nda kuramsal olarak halka ait olan egemenlik tek bir kişi ya da iktidar 

tarafından kullanılabiliyorken, 1961 Anayasası’nda Meclis ve hükümetin yetkilerini 

paylaşacak yeni kurumlar ortaya koymuştu. İkincisi ise, 1961 Anayasası 1924 

Anayasası’na göre ekonomik anlamda daha liberal özellikler taşımaktaydı. Ayrıca 1961 

Anayasası” sosyal devlet” anlayışını da içermektedir (Kongar, 2005, s. 161-162).  

Sosyal devlet ilkesinde, genel ilke olarak, özel mülkiyet mevcuttur ve devlet, ekonomik 

sosyal alana sürekli ve planlı bir şekilde müdahale ederek, liberal ekonomik düzenin 

ortaya koyduğu olumsuz sonuçları ortadan kaldırabilir (Göze, 1995, s. 140). 1961 

Anayasası hazırlanırken ordu ve CHP de iş birliği sürecine girmişti. Ordu, CHP’nin 

seçimleri kazanıp kendi düşünceleri çerçevesi içerisinde hareket edeceğini umulmuştu. 

Ama bu durum DP yanlılarını rahatsız etmişti. 1961 yılında siyasi yasaklar kalkınca DP 

yanlıları, Ekrem Alican’ın (YTP)’si ve Ragıp Gümüşpala’nın AP’si destek vermeye 

başlamışlardı. 1961 seçimlerinde CHP beklenen başarıyı göstermeyince AP ile bir 

koalisyon kurulmuştu. Bu koalisyonun oluşmasını sağlayan en önemli etken, iki partinin 

görüş farklılıklarına rağmen yeni bir askeri müdahaleden çekinmeleri idi (Karpat, 2011, 

s. 156-157).  

Yeni Anayasa, 27 Mayıs Askeri Darbesini meşrulaştırırken, 1924 Anayasası’nın ortaya 

koyduğu devlet anlayışına farklı bir bakış açısı getirmişti. Yani çoğunluğun baskısını 

ortadan kaldıran bir demokrasi anlayışı ortaya koymuştu. Böylece toplumsal adalet ve 

ekonomik fırsat eşitliği sağlanması amaçlanmıştı (Kongar, 2005, s. 161) .  

1961 Anayasası’nda temel hak ve özgürlükler üç bölümde ele alınmıştır. Birinci bölüm 

olan “Kişinin hak ve ödevleri” bölümünde, kişinin, özel hayatın gizliliği, haberleşme 

özgürlüğü, seyahat ve yerleşme özgürlüğü, din ve vicdan özgürlüğü gibi hakları 



42 

 

 
 

güvence altına alınmıştır. İkinci bölümde “sosyal ve ekonomik haklar ve ödevler” 

bölümünde, sosyal demokrasi görüşü bağlamında ekonomik, sosyal hak ve özgürlükler 

çok geniş bir şekilde düzenlenmiştir. Ailenin korunması, mülkiyet hakkı, öğrenim hakkı 

gibi haklar düzenlenirken, devlete de iktisadi ve sosyal görevlerini yerine getireceği 

belirtilmiştir. Üçüncü bölümde ise “siyasi haklar ve ödevler” başlığı altında ilk defa 

siyasi partilerle ilgili haklar anayasa metni içerisine girmiştir. Seçme ve seçilme, siyasi 

parti kurma gibi haklarla vatandaşa devlet yönetimine katılması amaçlanmıştır 

(Karatepe, 2009, s. 223-224). 

Bu yeni Anayasa TBMM’nin 06.07. 1961 tarihindeki 93. birleşiminde halka sunulması 

için oylanmıştır
*****

. Bu onaylamadan sora Yeni Anayasa, 9 Temmuz 1961 tarihinde 

halk oylamasına sunulmuştu. Anayasa’nın, %38,3 karşı %61,7 oyla kabul edilmesine 

karşın, bu oran hükümet tarafından çok olumlu olarak karşılanmadı. Anayasa’ya DP’nin 

darbeden önce hâkim olduğu 11 ilde çoğunlukla red oyu verilmişti (Zürcher, 2004, s. 

357). Bu durum DP’nin nispeten güçlü olduğunun bir göstergesiydi. Eski DP’nin 

taraftarlarının destekleyeceği yeni bir siyasi oluşumun da iktidar alanında güçlü 

olabileceği tahmin edilebilirdi. Nitekim DP’nin varisi olarak görülen AP’nin ilerleyen 

yıllardaki siyasi başarıları da bunu kanıtlamıştı.  

1961 Anayasası’nın temel özelliğini şu şekilde özetlenebilir: 

1. 1961 Anayasası, 1924 Anayasası’ndan ziyade 1950-1960 dönemindeki DP 

politikalarına karşı bir tepki niteliğindedir. Bu tepki, 1924 Anayasası’nın içeriğinde 

bulunan pürüzlerin giderilmesine yönelik bir yol izlenmesine ve demokratik 

özgürlükçü bir Anayasa hazırlanması ile gerçekleştirileceğine inanılmıştır.  

2. 1924 Anayasası tarafından Türkiye Büyük Millet Meclisi’ne verilen egemenlik 

anlayışı değiştirilmiş yerine meclisin yetkilerini sınırlandıracak bazı kurumlar 

getirilmiştir. Bu kurumlara örnek olarak, Anayasa Mahkemesi ve Danıştay 

verilebilir. 

3. 1924 Anayasası’nda bulunan “meclis hükümeti sistemi” ve “parlamenter sistem” 

arasındaki sistem kaldırılarak yerine “kuvvetler ayrılığı” ilkesi ile birlikte 

“parlamenter sistem” getirilmiştir.  

                                                           
*****

 https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/MBK_/d00/c006/mbk_00006093.pdf. E.T. 

16.03.2017 

https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/MBK_/d00/c006/mbk_00006093.pdf


43 

 

 
 

4. 1961 Anayasası’ndaki şekilsel ve kapsamla ilgili değişiklikler ise, temel 

prensiplerin belirtildiği “başlangıç kısmı”nın eklenmesidir.  Ayrıca maddelerin 

konusu ve maddeler arasındaki sırasal bağı gösteren “kenar başlıkları” eklenmiştir. 

Bunun yanında üniversiteler, TRT ve haber ajansları, DPT gibi bazı kurumlar 

anayasa kapsamına alınmıştır (Karatepe, 2009, s. 215-217). 

1961 Anayasası, eski yasaya göre daha liberaldi. Ayrıca, sağ ve sol düşüncelere siyasal 

anlamda daha geniş bir hareket alanı sağlamıştı. Bu ortamda farklı bir konjeksiyonla 

ortaya çıkan parti, Türkiye İşçi Partisi olmuştur. Bu parti, sendikacılar tarafından 

1961’de kurulmuştu. TİP, seçimlerde %3 oranının üstüne çıkamasa da savunduğu 

ideolojik ilkeler yüzünden Türk siyasal yaşamında önemli bir yere gelmiştir. Çünkü 

kendi ideolojik ilkeleri, diğer partilerin de ideolojik açıdan kendilerini anlatmasına sevk 

etti. Birçok genç entelektüelin içerisinde olduğu parti Türk soluna yeni bir tanım 

getirmişti (Zürcher, 2004, s. 358). 1961 Anayasası çerçevesinde sol görüşlerin geliştiği 

ve örgütlendiği bir yapı olarak ortaya çıkan TİP, 1964 yılında İzmir’de toplanan 

kongresinde, partinin özel mülkiyeti destekleneceğini ve bazı ekonomik alanların karma 

ekonomik yapı içerisinde özel teşebbüse bırakılacağını belirtmişlerdi (Kongar, 2005, s. 

165-166). Ortaylı’ya ( 2010, s. 127) göre; 1960 Askeri Darbesi’nden sonra uç 

noktalarda olan eski solcu ve yeni liberaller, ilk sol görüşlerini hayata geçirmeye 

başlamışlardır. Örgütlenmelerinde başladığı bu dönem darbenin getirdiği ortamda 

mümkün olmuştur.  

1.5.4. 1961 Seçimleri ve Türkiye’de Ortaya Çıkan Yeni Siyasi ve Toplumsal Yapı 

1961 seçimlerinde CHP ve AP’nin birbirine yakın oy oranlarına sahip olmasından 

dolayı, bu iki parti bir koalisyon oluşturmuşlardı. CHP ve AP arasında kurulan 

koalisyon iki tarafın da çıkarları üzerine kurulmuştu. Ama bu koalisyonun çıkmaza 

girdiği iki mesele vardı; birincisi, eski DPli siyasetçilere sağlanması istenen genel af, 

ikincisi ise planlı ekonomi meseleleridir. Birinci mesele konusunda kabine hem ordunun 

hem de eski DP’lilerin duyarlılıklarını görmezden gelememişti. İkinci meselede ise ordu 

ve CHP anlaşmış olsa da AP karşı çıkmıştı. 1963 teki yerel seçimlerde AP’nin 

kazandığı başarıdan sonra Cumhurbaşkanı Cemal Gürsel, hükümeti kurma görevini 

Ragıp Gümüşpala’ya vermişti. Gümüşpala hükümeti kuramayınca görevi İsmet İnönü 

devralmıştı. Koalisyon hükümetini kuran İnönü dönemi, Kıbrıs sorununu yüzünden 



44 

 

 
 

çalkantılı olmuştu. Bu arada AP de bu durumdan istifade ederek koalisyonu çökertmek 

için harekete geçmişti. Bu hareketle, bütçe kanununun Meclisten geçmesinin 

engellenmesi sonucunda İnönü istifa etmişti. Ayrıca bu dönemde AP genel Başkanı 

Ragıp Gümüşpala vefat etmişti. Bu vefattan sonra AP içerisinde bir liderlik savaşı çıktı. 

Bu liderlik savaşından parti içerisinde ılımlı kanattan olan Süleyman Demirel zaferle 

çıkmıştı (Zürcher, 2004, s. 361-363).  

1965 seçimlerinden sonra Demirel, 1961 Anayasası’nı yürütme organının faaliyetlerini 

sınırladığı gerekçesi ile eleştirmeye başlamıştı.  Bu durum 1961 Anayasasının yetki 

verdiği Danıştay, Anayasa Mahkemesi ve Milli Güvenlik Kurulu gibi organlarla AP 

arasında sürtüşmelerin ortaya çıkmasına neden olmuştu (Kongar, 2005, s. 166). Bu 

sürtüşmelerle birlikte hem AP’nin hem de CHP’nin siyasi söylemlerinde farklılıklar 

oluşmaya başlamıştı.  1969 seçim çalışmalarında, AP, DP’nin benzeri bir politik söylem 

ile halkın partisi olduğunu vurgularken, CHP ise seçimden önce parti politikasında bir 

değişime giderek “ortanın solu” çizgisine çekilmişti.  Ama bu sola kayma AP’nin oy 

potansiyelinin artmasına neden olurken CHP içerisinde gruplaşmaya neden oldu. 

Orgeneral Cevdet Sunay’ın 1965 yılında Cumhurbaşkanlığına seçilmesiyle birlikte, 

hükümette, ordu mensuplarının maddi koşullarını iyileştirmiş ve ordu ile ilgili 

konularda müdahale etmeyerek geleneksel bir saygı göstermişti.  Ama aralarında hala 

eski DP’lilerin affedilmesi konusunda bir uzlaşma sağlanamamıştı. Bu durum AP 

içerisinde de bir muhalefetin ortaya çıkmasına neden olmuştu. Bu durumdan yararlanan 

CHP, 1969 seçimleri öncesi DP’lilerin affedilmesine yönelik bir teklifi meclise sundu, 

bu teklifin kabul edilmesine rağmen Senato’da ordunun baskısı ile AP tarafından 

durdurulmuştu (Karpat, 2011, s. 164-165). Ama bu hamle ile CHP, DP’nin tabanında 

sempati kazanmıştı.  

1.5.5. 1960 Askeri Darbesi’nden Sonra Ortaya Çıkan Görüşler 

1960 Askeri Darbesi’nin ardından 1961 Anayasası’nda bulunan sosyal devlet ve insan 

hakları ile ilgili maddeler, ülkede farklı görüşlerin daha rahat ifade edilmesine olanak 

sağlamıştı. Karpat’a (2011, s. 206) göre, 1960-65 yılları arasında yani darbeden sonraki 

dönemde, cumhuriyetin temel ilkeleri ile uyumlu toplumsal ve ideolojik gelişim 

yaşanmış, toplumsal gruplara görüşlerini ifade etme ve savunma hakkı tanınmıştır.  Bu 

durum Türkiye’nin entelektüel yapısını da etkilemiştir. Özellikle sol görüşler, 



45 

 

 
 

kendilerini dergi, gazete gibi yayınlarla ifade etmeye başlamışlardı. Bu duruma örnek 

olarak, 1961 yılında Doğan Avcıoğlu’nun editörlüğünü yaptığı köktenci ve sol 

görüşlerin yayınladığı Yön dergisi verilebilir. Bu dergide, sosyalizm, yarı sömürge olan 

bir ülkede uygulanabilecek tek sistem olarak görülüyor ve devlet planlamasını ve 

korumacılığı savunulmuştu. 1960’larda ortaya çıkan yeni solcu öğrenci tipi, 

üniversitelerde fikir kulüplerinin yaygınlaşmasını sağlamış, TİP’in de desteği ile Fikir 

Kulüpleri Federasyonu kurulmuştu (Zürcher, 2004, s. 369). Mihri Belli önderliğindeki 

başka bir grup ise, Türkiye’nin feodal özellikleri barındıran Asya Tipi bir toplum 

olduğunu, bu yüzden sınıf kavramının gelişmediğini savunmuştu. Devrimci bir gelişim 

için aydın ve subayların birlikte hareket etmesi gerektiğini belirtmişlerdi. Milli 

Demokratik Devrim olarak adlandırılan bu hareket, 1968 yılında Fikir Kulüpleri 

Federasyonu yönetimine hâkim olmuştu. Ama zamanla Milli Demokratik Devrim 

grubu, ATÜT tartışmaları bağlamında bölünmüştü. Bir grup, Feodalizm tezini 

savunarak devleti (ordu) ilerlemek için bir müttefik olarak görürken, ikinci grup ise, 

mücadelenin tüm baskıcı unsurlarla gerçekleştirilmesi yani halk ve devlet arasında 

olması gerektiğini ifade etmişlerdi. Bu tartışmaların sonucunda bu gruptan ayrılan bir 

kesim Maocu bir görüş benimsemişti. Bu arada, 1965 seçimlerinde başarısız olan 

CKMP’ye 10 arkadaşıyla katılan Alparslan Türkeş, bu partiye milliyetçi bir ideoloji 

yüklemiştir. Bu yeni ideoloji, Türkeş’in 1965 yılında yazdığı “ Dokuz Işık” kitabında 

belirtilen; milliyetçilik, ülkücülük, ahlakçılık, toplumculuk, ilimcilik, hürriyetçilik, 

köylücülük, gelişmecilik ve sanayicilik ve teknikçilikti. Ayrıca tüm türklerin birleşmesi 

anlamında bir milliyetçilik anlayışı da öne çıkmıştı. 1969 yılında partinin adı Milliyetçi 

Hareket Partisi olarak değiştirilmişti. Partinin gençlik yapılanması ise “Ülkü Ocakları” 

olarak adlandırılmıitı. Bu parti, 1969 yılı seçimlerinde İslam, Türk ulusal mirasının bir 

parçası olarak vurgulanmaya başlamıştı (Zürcher, 2004, s. 369-372). 

1.5.5.1. ATÜT Kavramının Ortaya Çıkışı ve Türkiye’deki Tartışmalar 

Asya Üretim Tarzı, Karl Marx ve Friedrich Engels’in metinlerinde, Doğu 

toplumlarındaki toprak mülkiyetini tanımlamak için kullandıkları bir kavramdır.  Bu 

kavram, Batı ve Doğu toplumlarındaki iktisadi ve toplumsal farklılığı işaret etmektedir. 



46 

 

 
 

Marx, 1853 yılında Engels’a yazdığı bir mektupta Bernier
3
’in, Türkiye, İran ve 

Hindistan’ı anlatırken, bu ülkedeki bütün unsurların özel mülkiyet olmayan topraklarla 

ilgili olduğu ile ilgili düşüncelerini yazmaktadır (Marx’tan akt., Divitçioğlu, 2003, s. 

35). Bu metinlerde, Avrupa ve Doğu toplumları arasındaki toprak mülkiyeti farklılığı 

üzerinde durulmuştur.  

Asya üretim tarzında, toprak üzerindeki mülkiyet, devlet mülkiyetidir ve bu mülkiyetin 

temelleri tarım ile küçük el sanatları arasındaki ilişkiden ortaya çıkan iktisadî köy 

birimlerinde oluşurdu. ATÜT, devletin toprak mülkiyetine sahip olmasının nedenleri, 

köylerin kendini destekler yapıdaki ekonomik yapısı ve kamu hizmetlerinin devlete ait 

olmasıdır (Divitçioğlu, 2003, s. 40).  Bu iktisadi sistem devleti, toprak mülkiyetinin tek 

sahibi haline getirirken, kamu hizmetlerinin de tek uygulayıcısı konumuna getirmiştir. 

Sezer’e (2006, s. 82) göre, “ Osmanlı İmparatorluğu iktisadi alana müdahaleden özenle 

kaçınmıştır. Oysa, ATÜT, her şeyden önce Devlet’in özellikle tarım kesimine suni 

sulama işleriyle yaptığı müdahalelerle tanımlanmaktadır”. Osmanlı devletinde alınan 

vergilerin karşılığında devletin görevi; sulama, yol ve güvenlik hizmetlerinin 

sağlanmasıydı. Bu durum da devletin feodaliteden ayrılmasına neden olmuş, imtiyazlı 

bir grubun ortaya çıkışını engellemiştir. Âdem-i merkeziyetçi yönetimle topraklar 

sadece devlet tarafından kira karşılığında kişilere verilmiş, devlet malı sayıldığı için 

özel mülkiyet anlayışı gelişmemiştir. Sezer’in buradaki eleştirisi Avrupa’da algılanan 

ATÜT anlayışının Osmanlı devletinde sadece sulama işleriyle bağlantılı olarak kabul 

edilmesidir. ATÜT hakkında; kuramsal ve tarihsel planda iki tartışma vardır. Bu 

aşamada Marx ve Engels’in düşüncelerinden hareketle Asya üretim tarzının niteliği 

belirlenmesidir. İkinci aşama ise tarihsel plandır. Burada ise toplumların geçirdikleri 

aşamalar incelenerek kuramsal planla karşılaştırma yapılmalıdır. (Divitçioğlu, 2003, s. 

107-108). 

Çalışmanın temel hareket noktası olarak, Halit Refiğ (2013, s. 54), ATÜT kavramına 

kendisinin bakış açısının nasıl, hangi eserlerle şekillendiğini şu şekilde ifade etmektedir; 

Selâhattin Hilâv’ın Eylem dergisindek yayımlanan “Asya tipi üretim tarzı”nı açıklayan 

yazıları, Sencer Divitçioğlu’nun “Asya Tipi Üretim Tarzı ve Az Gelişmiş Ülkeler” 

başlıklı denemesi meseleye bilimsel yönden ışık tutat ilk adımlardı. 

                                                           
3
 XVII. yüzyılda Hint- Moğol Sultanı Oruncebe’nin yanında yaşamış bir Fransız gezgini (Divitçioğlu, 

2003, s. 36) 



47 

 

 
 

 Refiğ’in bu ifadeleri kendisinin bu eserleri bu konuda bilimsel eserler olarak 

gördüğünü anlatması açısından önemlidir. Refiğ, Osmanlı Devleti ve Batı toplumlarının 

tarihsel aşamalarının toprak mülkiyetinden kaynaklı farklılıklar yüzünden benzer seyir 

izlemediğini yazılarında ve söylemlerinde belirtmektedir. Çalışmada ATÜT kavramına, 

Halit Refiğ’in düşünce dünyasının sinemaya yansıması olan “ulusal sinema” hareketi 

içerisinde tekrar değinilerek, bu kavramın dönemin Türk sinemasındaki düşünsel 

eğilimlerin anlamlandırılması açısından değerlendirilecektir.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                         

 



48 

 

 
 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TÜRK SİNEMASI VE TOPLUMSALLAŞMA 

2.1. Toplumsal ve Kültürel Bir Sanat Olarak Sinema 

Sanat, kişisel bir yaratım alanı aynı zamanda toplumsal ögeleri de içerisinde barındıran 

çoklu bir yeti bütünüdür.  Sanat, dar anlamda, insanın bilincindeki yaratım sürecinin 

dışa vurumu olarak tanımlanabilir. Sinema ise kavramları ele alıp bildiren bir sanat dalı 

olmaktan öte imgeleri göstermeye, teşhir etmeye dayanan bir sanattır.  Sanat kavramın 

tanımını, Orhan Hançerlioğlu Felsefe Ansiklopedisi’nden şu şekilde yapar; “Etimoloji 

olarak, insanın nesnel gerçekliği estetiksel biçimde yeniden yaratması ve bunu 

yapabilme yeteneği olarak da tanımlanan sanat deyimi, bir işi gelişi güzel yapmak 

anlamına gelen Ar. Sun’ sözcüğünden türemiştir” (1979, s. 32). Sanat; gerçekliğin, 

beşeri yeteneklerin, hayal dünyasının, benliğin ve kimliğin yeniden üretimidir. Nesnel 

gerçekliğin öznel bir şekilde imgeler sayesinde oluşturulmasıdır. İmgeler dili ile 

oluşturulan sanatta önemli olan bu dili kimin, ne için kullandığıdır. Geçmişte zevk 

alınan sanat günümüzde siyasal bir araç olarak kullanılır (Berger, 2014, s. 33). Bireyin 

hayal gücü ve yeteneği ile oluşturulan sanat, içinde yaşanılan toplumdan bağımsız 

olarak gelişemez. Bu bağlamda toplum sanatı, sanat ise toplumu etkileyen karşılıklı bir 

ilişkiye sahiptir.  Bourdieu, sanat ve toplum arasındaki etkileşimi birbirini yansıtan 

saydam bir prizmaya benzetir (Bourdieu, akt., Daldal, 2005, s. 135). Bu benzetme, 

aradaki karşılıklı yapıyı tanımlayarak, sanat ve toplum arasındaki bu karşılıklı 

etkileşimli ilişkinin birindeki değişimin diğerini de etkilediğini ortaya koyar. 

Genel anlamda, sanat ve toplum arasındaki bu etkileşim, özel anlamda sinemada da 

kendisini gösterir.  Yedinci sanat olarak adlandırılan sinema, toplumsal ve bireysel 

ögelerden beslenerek, diğer sanatları da içine alarak kendisine geniş bir alan yaratır. 

Antik Yunan filozoflarından olan Platon ve Aristo insan ve toplum sözcüklerini 

birleştirerek "homo socius" kavramını ortaya koymuştur.  Böylece “homo socius" 

 



49 

 

 
 

kavramından yola çıkılarak, insan ve toplum ilişkisinin birbirini etkileyen ve yine 

birbirinden etkilenen bir yapı ile etkileşim halinde olduğu ifade edilebilir. Bu ilişki ile 

birlikte sanatın da insan üretimi olması bizi sanatın toplumunun da üretimi olduğu 

yargısına yaklaştırabilir. Hareketlenmiş görüntüler aracılığıyla, gerçeklik bir yansıma 

olarak beyaz perde de gerçekçi bir izlenim oluşturur. Burada “mimesis” kavramını 

açıklamak gerekir, bu bağlamda mimemis, insan ve doğanın sanat sayesinde temsil 

edilmesidir. Aristoteles, Poetika adlı eserinde “mimesis” kavramını taklit olarak ele 

alarak, bu sanatların taklit etmede kullanılan araç, taklit edilen nesne ya taklit tarzı 

bakımından birbirinden birbirinden ayrıldığını belirtmektedir (Aristoteles, 1987, s. 11). 

Buradaki en önemli nokta, gerçeğin yansıtılması ile birlikte özdeşleştirme 

sağlanmasıdır. Ayrıca Platon’un Devlet adlı eserinde yer verdiği “Mağara Metaforu” 

olgusu da gerçeğin yansıtılması ile farklı bir bakış açısını ele alır. Eğer bu benzetmeyi 

sinema ile ilişkilendirirsek, sinemanın, gerçeği yansıtıcı misyonunu da ortaya 

çıkarabiliriz.  

Sinema, toplumlarda yaşanan değişimleri, toplumsal, siyasal, ekonomik vs. unsurları da 

içine alabilme özelliğinden dolayı daha belirgin ortaya koyabilir. Sinema, araç (altyapı), 

ekonomik ve teknoloji ve sanat belirleyenlerine bağlı olarak kendini gösterir (Monaco, 

2000, s. 222). Monaco’nun da belirttiği gibi sinema, bu değişimleri diğer sanatlardan 

daha etkili bir şekilde yansıtma özelliğine sahiptir. Sinemanın görsel ve işitsel 

avantajlarının yanında çoğaltılabilme özelliği kitlelere diğer sanatlardan daha rahat 

ulaşmasını sağlamaktadır.  Sanat yapıtlarının çoğaltılabilmesi genel anlamda sanatı bir 

meta haline getirirken, sinema ürünlerinin çoğaltılması ise farklı mekânlarda 

gösteriminin sağlanmasına imkân vermektedir. Böylece sinemaya zamanla farklı bir 

anlam yüklenir. 

Sanat yapıtlarının yeniden canlandırılabilmesi sayesinde sanat, herkesin kullanabildiği 

bir meta haline geldi. Bu durum sanatın sıradanlaştığı konusunda bazı tartışmaları 

doğurdu. Ayrıca, yeniden canlandırılan sanat yapıtları, onların siyasal ya da ticari 

anlamda kullanımını beraberinde getirdi (Berger, 2014, s. 29-30). Berger, bu düşüncesi 

ile, Walter Benjamin’in (Benjamin, 1993) Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden 

Üretilebildiği Çağda Sanat Yapıtı’nda bahsettiği sanatın çoğaltılma teknolojisi ile 

çoğaltılması ile sanat ürününün tekliğinin, biricikliğinin ortadan kalktığı düşüncesini 

biraz daha genişletip sanat yapıtlarına siyasal ve ticari bir misyon yükler.  Gerçeğe en 



50 

 

 
 

çok yaklaşan sanat olan sinema, kopya gösterimleri ile bu biricikliği tamamen alt üst 

eder. Böylece sinema ile sanat, halka indirgenirken koruyucu, elit tabakanın tekelinden 

kurtulur. Bu durum da sinema ve seyircisi arasındaki bağı güçlendirmektedir. 

Eisenstein, entelektüel olgunun zamanla duygusal ögelerle bağının koparılarak akılcı bir 

görünüme büründüğünü ve sinemanın yeniden duygusal boyutun kazanılmasında 

önemli bir yere sahip olduğunu savunmaktadır (Adanır, 2012, s. 35). Sinemanın bu 

toplumsal yönü, sinemaya duygusal bir boyut kazandırırken kitleleri harekete geçirme 

işlevini de beraberinde getirmektedir. Sinemanın bireysel öykülere dayanan olay 

örgülerinde bile yaşanılan toplumdan tamamen soyutlanamaması, toplumsal yapı ya da 

ilişki biçimlerinden parçalar barındırmasının bir sonucu olarak ortaya çıkarmaktadır. 

Sinemayı sadece eğlence amaçlı bir etkinlik olarak kabul etmek eksik bir düşünme tarzı 

olacaktır. Modern toplumdaki birey, içinde yaşadığı toplumun kültürel, toplumsal, 

siyasal ve ekonomik yansımalarını izlediği filmlerde yeniden öğrenebilir ve 

tanımlayabilir. Toplumsal bunalımların yoğun olarak yaşandığı dönemlerde, sinemanın 

güldürü unsurları seyirci için, içgüdüsel olarak bir kaçış olgusu olarak görülebilir. 

Veyahut kullanılan öykünün içindeki melodramatik unsurlar, seyircinin kendi hayatında 

yaşadıklarından daha kötüsünü yansıttığı sürece seyirciyi iyi hissettirebilir. İlkel 

toplumdan modern topluma geçiş yapan insanların kötü olayları sanal olarak izleme 

arzusu bir ihtiyaç olarak düşünülebilir.  Böylece, felaketlere, kötü olaylara tanık olma 

ihtiyacı da karşılanmış olur (Adanır, 2012, s. 84). Bu olgular sinemada toplumsal- 

psikolojik ögelerin kullanımının gerçeklikle ele alınmasının sonucudur. Bu gerçekliğe, 

Jung’un “Arketip Teorisi”ndeki bakış açısıyla yaklaşırsak, geçmişte atalarımızın 

yaşadıkları şeylerin bizim bilincimizde yer aldığını ve geçmişten gelen bilincimizin, bu 

tür felaketleri anımsamaya yatkın olması üzerine inşa edildiği sonucunu çıkarabiliriz. 

Kalıtsal olarak kötüden kaçma eğilimi olan insan sinemayı bu anlamda bir kaçış yolu 

olarak görebilir. Çünkü toplumların kendi belleklerinde var olan kültürel kalıtım, 

kitlelerin benzer unsurların tekrar yaşanabileceğine inanmasına neden olur. Kitle kültürü 

olgusu da bu kalıtımın bir sonucu olarak ortaya çıkar.  Jean Baudrillard (2013, s. 115), 

“… kitle kültürü daha çok (ideolojik, folklorik, duygusal, ahlâki, tarihsel) içerikleri, 

basmakalıp izlekleri birleştirir” ifadeleri ile bu kalıtımsal art etkiyi vurgular. Bu 

kalıtımsal etki ile birlikte insan, kitle kültürü içerisinde yaşadığı toplumsal geleneksel, 

ideolojik, ahlâki olguları bütünleştirerek kendi kitle kültürünü meydana getirebilir.  



51 

 

 
 

Sinemanın toplu bir etkinlik olması sosyalleşmeyi sağlaması açısından önemli bir 

avantaja sahiptir. Sinema salonları, filmler sayesinde, insanların başka insanlarla 

iletişime girmelerinin, öteki ve öteki olanın kültürleri hakkında yeni şeyler 

öğrenmelerinin sağlandığı mekânlardır. Bu durum sinema salonlarını da bir nevi 

sosyalleşmenin ve paylaşımın sağlanmasıyla, toplumdaki bireyler vitrindeki nesnelere 

dönüşürler. Nurdan Gürbilek (2001, s. 38) sosyalleşme ve imaj konusunu şu şeklide 

açıklar; “… toplum vitrine dönüştüğünde de bütün yaşantılar, yitirilen fırsatlar ve sarf 

edilen emek bir imajdan ibaret kalır”.  Sinema seyircisi, bu imajları, özellikle öykülü 

filmlerde, olayları, kişileri, nesneleri gerçekte karşılaştığı olgulardan farklı bir şekilde 

algılar (Adanır, 2012, s. 19).  

Seyirci özellikle toplumsal bunalımların yaşandığı dönemlerde, kendi hayatında da olan 

gerçekliğin peşinde olmaktansa farklı hayatları inceleyen hikâyelere yönelme eğilimi 

gösterebilmektedir. Bunun nedeni, sinemanın bireyin yaşayamadığı ama gerçeklik 

çerçevesi içerisinde yaşayabileceği farklı bir yaşamı görsel olarak sunabilme avantajına 

sahip olmasıdır. Sinemaya gitmek, sosyal yaşamın içinde bir bölümdür. Yani sinema 

başlangıcında kentlileşmenin bir parçasıdır (Kırel, 2010, s. 14). Sinemanın ortaya çıktığı 

dönem göz önüne alındığında, endüstrileşmenin beraberinde ortaya çıkan göç, işçi, 

kentleşme gibi kavramların sinemanın gelişiminde önemli bir işleve sahip oldukları 

söylenebilir.  Bu dönemde sinemanın en sadık seyircilerini işçi ya da alt gelir 

seviyesindeki kitleler oluşturmaktaydı. Avrupa’da tiyatro, opera gibi etkinlikler genel 

olarak aristokrat ve sonrasında burjuva sınıfının eğlence araçlarıydı. Sinemanın perdede 

çoklu gösterimi ve çoğaltılabilme özelliği sinemanın işçi ya da orta- alt ve alt gelir 

seviyesine sahip olan insanlar için bir eğlence aracı haline gelmesine neden oldu.  

Filmlerin çoğaltılmasının ve dağıtımının diğer sahne sanatlarından daha az maliyetli 

olması, sinemanın geniş bir seyirci kitlesine sahip olmasını sağladı. Sinemanın yeni bir 

sanat olmasına rağmen bu kadar popüler olmasının temel nedenini, Fransız sinema 

eleştirmeni André Bazin (2011, s. 65);  sinemanın tiyatro gibi ayrıcalıklı bir azınlığa 

hitap etmemesi şeklinde ifade eder. Bunun yanında farklı hayatlara duyulan merak, yeni 

gelişmeleri takip etme isteği, hayatın zor koşullarından bir süreliğine uzaklaşma 

ihtiyacı, sinemayı bir boş zaman etkinliğinden çıkarıp bir haz üreticisi durumuna getirir.  

Bu haz sağlama işlevi, öncellikle olarak psikolojik doyum eksikliğini giderme ihtiyacını 

giderir.  Sinema ilk gösterimlerinde eğlendirme ve farklı kültürleri tanıtma misyonu ile 



52 

 

 
 

ortaya çıkmıştı. Ama zamanla sinemanın gösterim şartlarının uygunluğu ve beraberinde 

geniş bir seyirci kitlesine ulaşabilmesi yüzünden sinema, farklı işlevler için de 

kullanılmaya başlandı. Böylece sinema yalnızca bir eğlence ya da boş zaman etkinliği 

olmaktan çıkıp, toplumların sanayileşme ve beraberinde gelen kentleşme olguları 

içerisinde homojenleşen toplumun bir etkileşim alanı haline geldi (Güçhan, 1992, s. 63).   

Sanatın özellikle de sinemanın kitleleri etkileme ve belli ideolojilerin peşinden 

sürükleyebilme özelliği siyasal anlamda egemen iktidarların bir aracı olmasına neden 

oldu. Ertan Yılmaz (2008, s. 66) sinema-ideoloji unsurlarını; “… Sinema bir yandan 

egemen ideolojinin değerlerini benimsetmeye çalışmış, bir yandan da egemen 

ideolojinin dışında yer alan ve ona muhalefet eden başka ideolojik yaklaşımlar için 

ideal bir aygıt haline gelmiştir” şeklinde açıklar. Burada görsellik ve imgeler özellikle 

de ortak olanlar önemlidir. Görme yetisi, diğer yetilerden daha gerçekçi olarak kabul 

edilir. O yüzden gözle görülen şeyler daha inandırıcıdır. Bu avantaj sinemanın daha 

gerçekçi olarak algılanmasına olanak sağlar.  

Sinemanın daha kalabalık kitlelere ulaşması onun mekânsal ve beraberinde ekonomik 

oluşu seyircinin bu sanata yönelmesini sağlarken, bir yanda da seyirciyi psikolojik 

olarak kolay etkileyebilme özelliği ortaya çıkmıştır. Bu etkiyi, Kracauer (2015, s. 275), 

sinemanın, seyirci üzerinde önemli etkileri olduğunu savunarak, bu etkilerin seyircinin 

bilincini azalttığını ve bunun nedeninin de seyircinin, sinema gösteriminin mekânsal 

olarak karanlık bir ortamda gerçekleşmesi ile birlikte zihinsel faaliyetler için gerekli 

olan çevresel etmenlerden yoksun bırakıldığını ve zihninin böylece uyuşturulduğunu 

şeklinde açıklamaktadır.  “Zihni uyuşturulan seyirci” tabirinin çıkış noktası, Kracauer’in 

eserlerini yazmaya başladığı özellikle de ünlü eseri Caligari’den Hitler’e Alman 

Sinemasının Psikolojik Tarihi kitabını yazdığı 1947 yıllarında sinemanın, Nazi 

propagandası için etkili bir biçimde kullanılması ile ortaya çıktığı düşünülebilir. 

 Sinema ve seyirci arasındaki ilişkiye bakıldığında, sinema, seyirciye haz sunduğu için, 

onun davranışlarının şekillendirebilir. Türk sinema tarihi konusunda önemli 

araştırmaları bulunan Giovanni Scognamillo (2010, s. 117), Türk sinemasında 1949-

1959 yılları arasındaki dönemde seyirci yaklaşımının, onlara istediklerini verme eğilimi 

olduğunu ifade eder.  Sinema endüstrisi böylece hem seyirciye istediğini sunarken hem 

de iktidarın egemen değerlerinin propagandasını yaparak seyirciyi şekillendirebilir.  



53 

 

 
 

Böylece, seyircinin duygu ve düşünceleri görüntü, sonrasında sesin kullanılması ile 

birlikte daha da etkin bir şekilde istenilen yönlere aktarılabilmesine olanak verir. Bu 

yüzden bilinçli ya da bilinçsiz bir şekilde insanların düşünceleri iktidara yönelebilir 

(Erdoğan, 1992, s. 67).  Bu yönlendirme egemen grubun düşüncelerinin topluma daha 

rahat bir şekilde aktarılmasını sağlarken, onların düşüncelerinin ve değerlerinin istenilen 

yönde şekillendirilmesine de yardımcı olur.  Bu şekillendirmede ortak kültürel değerler 

de önem kazanır. Sinema, kültürel platformlarda, toplumların ortak deneyimleri 

sonucunda meydana gelir (Monaco, 2000, s. 253).  Bu ifade, sinemanın genel anlamda 

evrenselliğine minimal anlamda ise yerelliğine vurgu yapar. Kitleleri etkileme gücüne 

sahip olan sinema, bu gücünü kültürel ögeler sayesinde sağlamlaştırabilir. Bu ögeler de 

seyircinin filmdeki karakterlerle özdeşleşmesini ve böylece film deneyiminin karşılıklı 

bir etkileşim ortamı sağlamasına olanak verir.  Egemen ideolojinin isteği, sinemada 

seyirciyi rahatsız etmeden, biçimsel olarak pürüzsüz bir anlatımla birlikte seyircinin 

ideal ana karakterlerle özdeşim sağlaması ve bu özdeşimin sonucunda egemen 

ideolojinin benimsediği değerlerin kazanımının sağlanmasıdır. Genel olarak 

benimsetilmek istenen değerler; özel mülkiyetin dokunulmazlığı, serbest girişim, 

heteroseksüel (erkek egemen, kadın ve çocuk bağımlı) aile yapısı gibi olguları 

içermektedir. Ama asıl temel değerler ekonomik tabanlı olan liberal ekonomik yapının 

getirdiği serbest girişim ve rekabet unsurlarıdır (Yılmaz, 2008, s. 78).  

 Sinema, bu evrensel değerlerin yanında o toplumun kendi özellikleri de yansıtılarak 

yerel bir kimliğin oluşmasını da sağlayabilir. Bu bağlamda, bir ülkenin filmleri iki 

nedenle diğer sanatsal araçlardan daha doğrudan bir şekilde o ülkenin zihniyetini 

yansıtır: Birincisi, Rus film yönetmeni Pudovkin’nin de belirttiği gibi, filmi endüstriyel 

üretimle özdeşleştirerek film yapımının kolektif karakteri oluşturması, filmlerin bir 

bireyin ürünü olmasını engeller. İkincisi, filmler anonim bir kitleye hitap eder ve çekici 

gelir. Bu nedenle popüler filmlerin -ya da daha kesin olarak, popüler film motiflerinin- 

var olan kitlesel arzuları tatmin etmesi beklenir  (Kracauer, 2010, s. 5).  

Geleneksel sinema eleştirilerinin üzerinde durduğu en önemli nokta yerli sinemanın 

üstyapı alt yapı ilişkisi içerisinde sosyolojik ve ekonomik yapıdan ayrılamayacağıdır 

(Kayalı, 2006, s. 41). Belirli film motiflerinin yalnızca bir ulusa özgü olması her zaman 

olasıdır ancak bu açıdan dikkat edilmesi gereken nokta, bir bütün olarak ulusu etkileyen 

eğilimlerin varlığı aleyhine birine karşı haksız yargıda bulunmamasıdır. Bunlar kolektif 



54 

 

 
 

yaşamın derinliklerinde birleştirici bir etkide bulunan toplumun farklı katmanları 

arasındaki sürekli karşılıklı ilişki ve ortak gelenekler içerisinde daha az sorgulanırlar 

(Kracauer, 2010, s. 8).  Sinemanın evrensel içerik kullanımı, eğer bir film meta 

konumuna getirilirse, emperyalist bir aşamayı beraberinde getirebilir. Bu aşamayı, Halit 

Refiğ (2013, s. 60), sanatın evrensel olduğu düşüncesinin kültür emperyalizmine 

dayanak olduğunu ve bu yolla önce düşüncede, ekonomide ve sonunda siyasal alanda 

bağımsızlığın kaybına yol açtığını şeklinde ifade eder. Ayşe Şasa (2010, s. 33), sinema 

ve toplum ilişkisini üç aşamalı bir işlem olarak ele alır. Bu aşamalar sırasıyla; toplum 

kültürü, bu kültürün işlevlerine uygun kurulmuş bir sinema dili ve toplumun sinema 

sanatıdır. Bu bağlamda evrensellik ve ulusal sinema kavramları düşünüldüğünde 

Frankfurt Okulu’nun kültür üzerine düşüncelerinin temeli faşizm ve kapitalist düzene 

eleştiri şeklinde kendine bir anlam kazandırır (Kırel, 2010, s. 263). Bu anlamda kültürel 

aktarım ve bunun sonucunda meydana gelen iktisadi kazanç kapitalist sistem için 

önemli bir kazançtır. Sinemanın endüstrileşmesi ekonomik; faşizan ya da sosyalist 

değerlerin aktarımı ise kültürel ve ideolojik anlamda sinemayı önemli bir araç 

konumuna getirir.  Sinema büyük bir kültürel yapının unsuru olarak, bir yandan kendi 

kültürü içerisindeki ögelerden beslenir bir yandan da kültürün üretimine katılarak, 

kültürün kendi içerisindeki uyumun inşasında katkıda bulunur (Yılmaz E. , 2008, s. 79).   

Sinemanın ekonomik yapısını, sinemanın ortaya çıkışını sanayi devrimi ile 

ilişkilendirebiliriz. Sanayi devrimi ile birlikte, çalışma zamanı ve boş zaman kavramları 

ortaya çıkmıştır. Sanayi devriminden sonra çalışma zamanı dışında kalan boş zaman 

etkinliklerini eğlence ve sanat etkinlikleri ile geçiren insanlar, sinema salonlarına ilgi 

göstermeye başladılar.  Bu kitle, hem üretici hem de tüketici konumunda olan yeni bir 

sistemin ve dönemin insanlarıdır. Yani sinema, bireysel bir sanat olarak değil kitlesel 

bir sanat olarak meydana çıktı. Burada üretici ve tüketici arasındaki meta ise filmdir 

(Kılıç, 2012, s. 260-261). Sinemanın en önemli özelliklerinden biri de, sermayeyle olan 

ilişkisidir. Sovyet Rusya’da sinema, devletin denetimindeyken, kapitalist ekonomi 

düzenine sahip olan ülkelerde ise kapitalist sınıfın tekelindeydi (Yaylagül, 2004, s. 231). 

Sinema, ekonomik anlamda ele alındığında farklı rejimlerde farklı şekillerde 

konumlandırılabilir. Kapitalist ekonomilerde endüstriyel bir işlev taşırken, sosyalist 

ülkelerde ise devletin yönlendirmesi ile birlikte propaganda amacını taşır (Erdoğan, 

1992, s. 56-57). Örneğin dünyanın en önemli propaganda filmlerinden kabul edilen, 



55 

 

 
 

Eisentein’in Potemkin Zırhlısı (1925) ve Leni Riefenstahl’ın İradenin Zaferi (1935) 

filmleri kendi oluşturuldukları dönemlerin siyasal ideolojisinin propagandasını yapan 

filmlerdir.  

Sinema, toplumun değerlerini, kültürünü inançlarını ve beklentilerini yansıtırken, 

kitleleri ikna etmek, etkilemek ve onları bir fikrin peşinde sürüklemek için propaganda 

amaçlı da kullanılabilir.  Bu amaçla üretilen filmlerin içerikleri insanları istenilen yönde 

etkilemek üzerine kurulur. Sinema filmlerinin içeriğindeki ideolojik ögeler başka 

ülkelerde gösterildiğinde daha belirgin bir hale gelir. Böylece kültürel ideoloji ihracatı 

sonucunda, yayılmacı bir ekonomik durum meydana gelir (Güçhan, 1992, s. 70). Bir 

film için gerekli teknik ve sanatsal alt yapının hazırlanması büyük maddi imkânları 

gerektiren bir süreçtir. Bu sürecin tamamlanması için gereken maddi destek yapımcı 

denilen ve tamamen maddi kaygıları olan unsur ya da kendi egemen ideolojisini 

aktarmak isteyen baskıcı hükmedenler tarafından sağlanır. Bu noktada sinema sanatı ya 

tecimsel ya da ideolojik bir çark içerisinde girmek zorunda kalır. Bu açıdan 

bakıldığında, André Bazin (2011, s. 73), sinemanın, bir sanat biçiminden ziyade 

sosyolojik ve endüstriyel bir yere sahip olduğu ile ilgili görüşlerini ön plana çıkarır. 

Beyaz perdenin sağladığı gerçeklik duygusu, sinemanın, ideolojik bir aygıt olarak 

kullanılmasına zemin hazırlamış ve sinemayı kitleleri etkilemek için bir araç konumuna 

getirmiştir. Sinemanın gerçeklik izlenimi verebilmesinde iki önemli unsur öne çıkar. Bu 

unsurlar; fotoğrafik görüntünün oluşması ve görüntülerin hareketlendirilmesidir  

(Erdoğan, 1992, s. 23). Sinema-gerçeklik tartışmaları bağlamında ilk filmler 

belgesellerden oluşmaktaydı.  Belgesellerden sonra sinemanın gerçeklik bağlantısı, 

kurmaca alanda kırılmaya başlansa da tüm sinema yapıtları belli bir gerçeklikten 

hareket eder. Bazin (2011, s. 31), sinemada sesin kullanılması ile birlikte gerçekliğin 

arttığını aynı zamanda da bu durumun bir kaosa yol açtığını ifade eder. Bazı filmler, 

seyircinin eleştirel yetilerini azaltmasına ve onların algısının istenilen düşünceleri 

aktarmaya uygun bir hale getirme amacı ile oluşturulur. Bu görüntülerin pazarlanmak 

istenen düşünceyi atıfta bulunması gerekmez, bu düşünceleri alakasız gibi görüntülerle 

vermek dolaylı olarak algılanmasına sebep olur. Sinemanın toplumu etkileme ve 

harekete geçirme gücü bu yüzden hem sermaye hem de iktidar grupları tarafından 

bilinçli olarak kullanılır. Bu gruplar, seyirciyi istenilen düşünce kalıplarına 

sokabilmekte ve bu yönde harekete geçirebilmektedirler. Muhalif düşüncelerde de 



56 

 

 
 

sinema eleştirel ya da muhalif bir eleştiri aracı olarak da kullanılabilir. Bu iki ters 

kutbun sinemayı bu şekilde kullanması, insanların önüne düşünmek ve inanmak için 

farklı seçenekler sunulmasını sağlar. Sinema, içinde bulunduğu toplumda sadece 

toplumsal ya da tarihsel bağlamda ele alınmaz, bu işlevlerin dışında eleştirel müdahale 

alanı olarak da kendini gösterir (Suner, 2006, s. 16). 

Sinemanın ana temel noktalarından biri, içerisinde yer aldığı iletişim ortamında başat 

kurumları ve geleneksel ögeleri sunarak meşrulaştırmak ve ideolojik bir işlev 

sağlamaktır (Işıkman, 2015, s. 172). Meşrulaştırma ve ideolojik işlevleri yüklenen 

sinema, egemen yönetimlerin propaganda aracı olmaya başlamış, bir propaganda aracı 

olarak 1917 Devrimi sırasında ve sonrasında Sovyet iktidarı ve II. Dünya Savaşı 

sırasında Nazi lideri Hitler tarafından kullanılmıştır (Esen, 2000, s. 5). Sinemanın 

görüntü ve hareket olarak inandırıcılığının olması, gösteriminin kolaylığı ve yeni bir 

sanat olmasının cazibesi insanlar için sinemayı önemli hale getirmişti. Böylece, sinema 

unsurlarının bulunduğu politik ideoloji tarafından belirlenmesi her filmin politik 

olmasını beraberinde getirmektedir. Bu durum sadece sinemasal ürünleri için diğer 

sanat dalları içinde geçerli bir durumdur.  Bu politik ve ideolojik unsurlar beraberinde 

ekonomik unsurları da harekete geçirir (Comolli & Narboni, 2010, s. 100-101). Refiğ, 

sinemanın endüstri çağının bir buluşu olduğunu, buna kanıt olarak ta sinemayı keşfeden, 

sinemayı yapan ülkelerin endüstrileşmiş ülkeler olduğunu ifade eder (Türk, 2001, s. 

256). Refiğ, bu söylemiyle sinemanın gelişimi ve sanayileşme arasında doğrusal bir 

gelişme anlayışı ile bu kavramları birleştirmeye çalışır. 

2.1.1. Sinema ve İdeoloji İlişkisi 

Sinema, üretim şekli ve ilişkileri ile sanatsal malzemelerin yanında maddi unsurları da 

içinde barındıran bir sanat dalıdır. 19. yüzyılın son çeyreğinde sanatsal anlamda 

başlayan toplu film gösterimleri beraberinde, sinema salonu işletmeciliği, yapımcılık, 

dağıtımcılık gibi ticari unsurları da ortaya çıkardı. Toplu gösterimlerin ilk döneminden 

itibaren sinema endüstrisinin temelleri atılmaya başlandı. Sinema, tecimsel ve sanat 

özelliklerinin dışında ideolojik bir aktarım aracı olarak da kullanıldı. Hatta bazı egemen 

ilişkiler içerisinde sinema, en önemli ideolojik aktarım ve tanım aracı olarak ele 

alınabilir. Sinema ve ideoloji kavramları özellikle 1968 olaylarını izleyen yıllarda 

sinema ile ilgili yapılan kuramsal çalışmalarda tartışıldı. Bu tartışmaların temel 



57 

 

 
 

sorunsalları; sinema ile gerçeğin yansıtılması olgusu, ideolojiyi yeniden üretip 

üretmediği, kameranın kendisinin ideolojik bir aygıt olup olmadığı ile ilgiydi (Yılmaz, 

2008, s. 65). 

Sinema ve ideoloji ilişkisini ele almadan önce, ideoloji kavramının açıklanması gerekir.  

Bu kavramı, ayrıntılı bir şekilde literatüre kazandıran Althusser, ideoloji kavramını 

devlet ve kitle iletişim aygıtları ile ele alır. Althusser, kitle iletişim ürünlerinin devletin 

kontrolünde olduğunu ve devletin bu denetim ile devletin kendi ideolojisini öne 

çıkardığını savunur. Bu ideolojik yapılanma içerisinde yeniden üretim olgusu da önemli 

bir yerdedir. Sanatın teknoloji ile birlikte çoğaltılabilmesi ve herkese ulaşabilmesi, 

sinema yapıtlarıyla egemen ideolojilerin yayılmasını kolaylaştırır. Althusser, bu noktada 

ideoloji ve devlet kavramlarını açıklarken iki yeni olgu ortaya koyar. Bunlar; Devletin 

Baskı Aygıtları (DBA) ve Devletin İdeolojik Aygıtları (DİA) olgularıdır. Althusser, 

Devletin Baskı Aygıtları (DBA) ve Devletin İdeolojik Aygıtları (DİA) ayrımını 

yaparken, DBA da baskı unsuru öne çıkarken, DİB ise belirgin bir baskı yoktur, DBA 

tamamen kamu alanında yer alırken DİB büyük oranda özel alanda yer alır. DİB özel 

alanları ise; Dini DİA (değişik kilise birlikleri), Öğretimsel DİA (okul), Aile DİA, 

Hukuki DİA, Siyasal DİA (değişik partileri de içine alan sistem), Sendikal DİA, 

Haberleşme DİA ve Kültürel DİA (edebiyat, güzel sanatlar) (Althusser, 2000, s. 33-34).   

Yukarıda son kısımda ele alınan Kültürel Devletin İdeolojik Aygıtları içine 

konumlandırabileceğimiz sinema, devletin dolaylı olarak, kendi ideolojisinin 

yaygınlaştırılmasında ve meşrulaştırılmasında etkili bir araçtır. Bu açıdan sinema 

filmleri de Althusser’in kuramında devletin ideoloji aygıtı konumunu kazanır. Bu 

durum özellikle baskıcı rejimlerde, sinema gibi sanatlara daha fazla işlev yükler. 

Comolli ve Narboni (2010, s. 101) sinemanın ideolojik işlevini şu şekilde açıklar;  

Sistemin doğasının sinemayı ideolojinin bir aygıt durumuna getirdiğini bir kez ortaya 

koyduktan sonra, bir film yapımcısının ilk görevinin sinemada 'gerçekliğin resmedilişi'ni 

çözümlemesi olduğunu görebiliriz. Eğer bu yapılabilirse sinemayla onun ideolojik işlevi 

arasındaki ilişkiyi çatlatma hatta koparma olanağına kavuşabiliriz. 

Comolli ve Narboni sinemanın ideolojik bir aygıt haline gelmesinin sistemin doğası ile 

ilgili olduğunu ve bu bağlamda sinemanın ideolojik işlevinin yapımcının gerçeklik 

olgusu üzerinde durmasıyla bu ilişkinin kopabileceğini belirtmektedirler.   



58 

 

 
 

Marksist kurama göre; tüm sosyal ilişkiler içerisinde temel yapı, ekonomik ilişkilerdir. 

Üretim ilişkileri, toplumun ekonomik işleyişini şekillendirirken, hukuki, siyasal, 

entelektüel yapılar bu temel üzerine kurulur (Göze, 1995, s. 43). Marksist kuram 

bağlamında üst yapı, alt yapı ve bu iki unsur arasındaki ilişkiler tüm ekonomik ve 

toplumsal süreçlerin belirleyicisi konumundadır. Bu düşünceye göre; ekonomik yapının 

ana bileşenlerinden olan yönetici sınıf ve artı değeri kullanan burjuva sınıfı, üretim 

ilişkilerinin temelinde yer alan işçi sınıfı üzerinde bir baskı oluşturur. Sanayi 

devriminden önce aristokrat sınıf, dönemin sanat anlayışının gelişmesinde çok etkiliydi. 

Bu etki sanatçıların, hem maddi hem de “hami” sıfatı ile sanatsal olarak desteklenmesi 

şeklinde meydana gelmişti. Üretilen ürünlerin artması ile paralel olarak Avrupa’da 

ortaya çıkan yeni, orta sınıf ya da diğer bir ifadeyle, Burjuva sınıfı da sanatı desteklemiş 

ama bu destek zamanla sanatın maddi bir yapı içerisinde yer almasına zemin 

hazırlamıştır. Alt yapı unsurları, ekonomik temelli olan üretici güçler ve üretim ilişkileri 

içerisinde olan unsurları kapsarken; üst yapı, hukuki, siyasal ve ideolojik yapıları 

içerisinde barındırmaya başlamıştır (Althusser, 2000, s. 25). Devletin aygıtı denilen ve 

toplumun ideolojik olarak baskılanmasının aracı konumuna gelen tüm unsurlar, devlet 

iktidarının işlevsellik ve önem kazanmasına olanak sağlar. Bu sav, Marksist düşüncenin 

bir ürünü olarak, tüm devlet kurumlarını içine alacak şekilde formüle edilebilir. Bu 

kurumlar; toplumsal formasyonu hem sosyal hem kültürel hem de en temel olarak 

ekonomik alt yapısı içerisinde oluşturabilir.  Bu bağlamda, klasik marksist düşünürler şu 

fikirleri öne sürerler; 

1) Devlet, devletin baskı aygıtıdır;   

2) Devlet iktidarını devlet aygıtından ayırmak gerekir;  

3) Sınıf mücadelelerinin hedefi devlet iktidarıdır ve bunun sonucunda devlet iktidarını 

ellerinde tutan sınıflarca (ya da sınıf ya da sınıf bölümleri ittifakı) devlet aygıtının kendi 

hedefleri doğrultusunda kullanılmasıdır; ve  

4) Proletarya, var olan burjuva devlet aygıtını yıkmak ve bu ilk aşamada onun yerine 

bambaşka bir devlet aygıtı koymak ve ileriki aşamalarda radikal bir süreci, devletin yıkılma 

sürecini (devlet iktidarı ve her türlü devlet aygıtının sonu) başlatmak için devlet iktidarını 

elde etmelidir (Althusser, 2000, s. 31). 

 

Althusser’in ideoloji kavramının sinema ile bir bağıntısını, yukarıda verilen 

tanımlamalar ışığında egemen iktidarın ekonomik alt yapı ilişkilerini içine alarak 

insanları belli yönlerde etkilemesi şeklinde açıklanabilir. İdeoloji kavramının 

sinemadaki kullanımın yanında Gramsci’in hegemonya kavramını ele alarak, sinemada, 

ideoloji ve hegemonya unsurlarının etkisini açık bir şekilde açıklayabiliriz. İdeoloji ve 



59 

 

 
 

sinema kavramlarını ele alırken hegemonik yapı ve toplumsal ilişkileri de incelemek 

yerinde bir uygulama olacaktır. Hegemonya kavramı, toplum içerisinde bir kesimin 

diğer kesime üstünlüğü olarak kısaca tanımlanabilir. Antonio Gramsci, Marksist teori 

içerisinde hegemonya kavramını açıklarken, özellikle politik hegemonya üzerinde 

durmaktadır. Gramsci’ye göre politik hegemonya üç organdan oluşur. Bunlar; 1) 

Parlamento, 2) Yargıçlık, 3) Hükümettir (2009, s. 152) . Bu üç politik hegemonik yapı 

toplumu baskı altında tutabilir. Gramsci, hegemonya kavramın karşısına sivil toplum 

olgusunu çıkarır.  

Gramsci’ye göre; devlet ve sivil toplum arasındaki ilişki, değişim unsuru üzerine 

kuruludur. Gramsci’nin devlet temsili, toplum üzerinde egemenlik kuran bir yapı olarak 

değil, topluma bağımlıdır. Bu bağımlıkla birlikte toplumun yaşadığı dönüşüm devleti 

kalıcılıktan çıkararak ona geçici bir konum sağlar (Bobbıo & Texıer, 1982, s. 8). 

Hegemonya kavramı değişim ve sivil toplum olgusu üzerinden düşünüldüğünde sinema, 

değişim bir parçası olarak kabul edilebilir. Hegemonya kavramını temsil eden devlet ve 

halkı temsil eden sivil toplum kavramlarının birbiri ile etkileşiminde sinema, kültürel ve 

teknolojik avantajları ile birlikte bunlar arasında bir köprü kurabilir.  

Hegemonya kavramı daha çok devlet ve sivil toplum ilişkisini ele alırken, ideoloji 

kavramı sinemanın art alanının anlaşılması için daha geniş bir fikir sağlayabilir. 

Althusser, Gramsci’nin tarihselciliğini eleştirirken kendisi daha çok ideolojinin aktarımı 

ile ilgilenmiş, kendi kuramını da bu unsur üzerine inşa etmiştir.  Eleştirel Marksistler, 

hâkim ideolojinin işlevselliğini açıklamada eleştirel bir tutum içerisine girerek, tüm 

metinleri bu şekilde ele alırlar. İdeoloji kavramı içerisinde Althusser’in ilerici metnin 

eleştirel yapısını anlama konusundaki çalışmaları, Marksist kuramını ayrıntılı bir 

şekilde ele almasa da kurama ilişkin eleştirel bir yapı oluşturması açısından önemlidir. 

Althusser, sanatın bizi anlamaya ve algılamaya yönlendirdiği şeyin ideoloji olduğunu 

savunur. Yani özel bir algı aracı olarak sanat, ideolojinin seyirciğini ortaya koyar. Bu 

yolla ideoloji sanat aracılığıyla somutlaşır (Klinger, 2010, s. 111). İdeoloji aktarımı 

sanat içerisinde kendisine daha anlamlı ve kolay bir yer edinebilir. Sinema yapıtlarının 

kendini sunan ve kendisini öğrenen bir ideolojik olgu olması sinemayı, ideolojinin 

yansıtılmasında etkili bir sanat yapar. Yani sinema yapıtları, sinemayı ideolojik bir aygıt 

durumuna getirmiştir. (Comolli & Narboni, 2010, s. 101).  



60 

 

 
 

Althusser’in sanatın ideolojik yanına değinmesi ve genelde sanatın özelde ise sinemanın 

ideolojik kodları aktarımındaki işlevi bazı eleştirel kuramların ortaya çıkmasına neden 

olmuştur. Bu kuramlar, temelde eleştirinin görevini, metnin estetik olarak yanıltıcılığını 

ve onun tüketimini desteklemek için değil, sanatın kendine özgü epistemolojik karakteri 

ile üretilen ideolojinin metinsel boyutları kavramak ve ölçmek olarak tanımlamaktadır. 

… sanatsal metnin bu kuramsallaştırılması ve okumanın eleştirel uygulamalarının tutarlı 

şekilde tanımlanması, sanat ve ideoloji ilişkisine dair sorulara güçlü, açık bir metinsel 

odak sağlar. Metin, ideoloji ve temsilin kayda değer ilişkilerinin çoğunlukla ikili 

düzenlemeler şeklinde damıtıldığı bir yer olarak tanımlanır. (Klinger, 2010, s. 112).    

Filmlerin ideolojiyi sunma işlevleriyle ilgili, Jean Luc Comolli ve Jean Narboni, 1969 

yılında Cahiers du Cinema dergisinde çıkan “Cinema, İdeology, Criticism” adlı 

makalelerinde, sinemanın ideolojik boyutunu eleştirel bir şekilde ele almışlar ve bu 

bağlamda film- ideoloji unsurlarıyla ilgili altı maddelik bir sınıflandırma yapmışlardır. 

Bu sınıflandırma şu şekilde özetlenebilir; a) İlk kategori olan bu kısım geniş bir yer 

kaplayan ve ideolojinin en belirgin olduğu filmlerdir. Bu filmlerin ticari ya da sanat 

filmi olmaları bu durumu değiştirmez. Seyirci talepleri olsa da önemli olan egemen 

ideolojinin isteklerini gerçekleştirme amacıdır. b) Ellerindeki konuları egemen 

ideolojiye saldırmak için kullanan, ideolojik asimilasyona karşı çıkan, doğrudan politik 

konulara değinen filmlerdir. c) İçeriği açıkça politik olmayan ama eleştirellik üretimini 

sağlayan filmlerdir. d) Açık politik içeriğine rağmen dili ve imajı ile ideolojik sisteme 

etkili bir eleştiri getirmeyen filmlerdir. e) İlk bakışta ideolojiye kuvvetli bir şekilde bağlı 

görünen ama bu durumu belirsiz bir şekilde ele alan filmlerdir. f) Bu kategorideki 

filmler, sosyal olaylar ve tepkilerden yola çıkarak üretilen, politik yanı olsa da kendisi 

ve politik olmayan sinema arasına bir ayrım koymayan filmlerdir. g)Yönetmenin 

görünüşler ve görme fikrinden tatmin olmadan, resmediliş sorununa somut olarak 

değindiği filmlerdir (Comolli & Narboni, 2010, s. 101-106). Bu kategoriler ideolojik 

tanımlama içerisinde önemli veriler sunarak, filmlerin kategorileştirilmesini 

kolaylaştırır.  Bu kategoriler ve Althusser’in düşünceleri birlikte ele aldığında, 

Klinger’in bu sınıflandırma hakkındaki görüşlerine yer vermek gerekir. Klinger (2010, 

s. 113-114), tartışmaya en uygun olan kategorilerin ‘a’ ve ‘e’ olduğunu savunur. Bu 

kategoriler; egemen temsil konularını ve bunların uygulanmasına olanak sağlayan 

Klasik Hollywood filmleridir. ‘e’ kategorisi ise, Althusser’in temel çerçevesini çizdiği 

ve ideolojik eleştiriyi ele alan kuramına uygun olan, kendi varlığını oluşturan ideolojiyi 



61 

 

 
 

destekleyici görünen ve yapısından bir kopuşla ideolojinin doğrudan ifadesine olanak 

sağlamayan filmlerdir. Bu kopuş, politik konumları ve klasik metin arasındaki dönüşlü 

ve yapı bozumcu ilişkilerle elde edilir. 

Althusser’in Devletin Baskı Aygıtları (DBA) ve Devletin İdeolojik Aygıtları (DİA) 

kavramları referans alınarak sınıf mücadeleleri ve ideolojinin birbiri ile olan etkileşimi 

üzerinden bir fikir yürütülürse; ideoloji aygıtlarını elinde tutan egemen sınıf, proletarya 

sınıfını  baskı altında tutarak kontrol etme eğilimi gösterir. Sinemanın görsel, teknik 

özellikleri ve kitleleri etkileme gücü ideolojik anlamda burjuva sınıfı için sinemanın 

etkin bir araç olmasına olanak sağlamıştır. Burjuva sınıfı ideolojisinin sinemasal 

anlamda oluşumu Amerikalı Yönetmen Griffith ile başladı. Griffith’in öncü olduğu 

burjuva ideolojinin sinema aracılığıyla üretildiği ve yeniden üretildiği sinema 

yapıtlarında, klasik devamlılık stili kullanılarak fark edilmeyen muhafazakâr bir yön 

bulunur (Yılmaz, 2008, s. 72). Griffith’in Bir Milletin Doğuşu (1914) adlı filmi, 

dönemin sinema anlayışı bakımından, biçimden ziyade içerik anlamında bir öncü olmuş 

propaganda gücünü ortaya koyması açısından örnek alınmıştır. Özellikle filmdeki 

faşizan Klu Klux Klan görüntüleri, o dönemde bu örgütün taraftar toplamasına neden 

olmuştu. Irkçılık ögelerinin kullanımı yüzünden çok eleştiri getirilen bu filmden sonra 

Griffith, 1916 yılında Hoşgörüsüzlük filmiyle imajını olumlamaya çalışmıştır.   

Sinema alanında ideoloji kavramı tartışmalı bir konudur. İdeolojinin sinemasal anlatı 

kalıplarında görselleştirilmesi ve bu anlatımın ideolojik ögeleri içine nasıl aldığı ya da 

alması gerektiği sürekli tartışılmıştır. Sinema, özelde ticari ve popüler kimliğinde ters/ 

yanlış bir bilinç üretir, yani bu yanıyla bir sınıfın kültürel bakış açısını sunarken, diğer 

yandan ise toplumu bir arada tutan kültürel ve politik ve ekonomik değerleri oluşturur 

(Yılmaz, 2008, s. 63). Ama ideoloji kavramının bu değerlerle sunulması bir sorunsalı da  

ortaya çıkarmaktadır. Çünkü ideoloji kavramı, egemen kuvvetlerle ilgili olduğundan 

dolayı değişken bir yapıya sahiptir. Egemen ideoloji dışında ona muhalif olan 

ideolojiler de bu bağlamda bu değişkenliği kullanabilir. Sinemanın ekonomik 

yapısındaki açıklık sinema ürünlerinin ekonomik yapıya uygun olarak bir ideoloji 

seçimine girmesine zemin hazırlar. Bir ideolojinin ya da siyasal eğilimin sinemada 

kullanımı onu bir mesaj taşıyıcısı konuma getirerek, sinemanın özgürlüğünün ve 

tarafsızlığının kaybolmasına neden olur (Scognamillo, 1997, s. 183).  



62 

 

 
 

2.1.2. Toplumsal Bakış Açısıyla Türk Sineması 

Sinemanın varoluşunun temelinde bir arayış yatar. Bu arayış kimi zaman bireyin iç 

dünyasını gözler önüne sererken kimi zaman da toplumsal olguları açıklamak amacını 

taşır. Bireysel arayışı anlatan olay örgülerinde bile dramatik yapı kurulurken, yaşanılan 

toplumdan ve içinde bulunulan kültürden tamamen soyutlanmak imkânsızdır.  Kültürel 

kodlar, toplumsal yapının temel taşıdır. Cemil Meriç (1999, s. 236), kültürün bir bütün 

olduğunu ve bu bütünün kabul edilmeden herhangi bir düşüncenin anlaşılamayacağını 

belirtir. Bir bütün olarak kültür, toplumlarda bir miras olarak gelecek nesillere aktarılır. 

Sinema aracılığıyla, kültürel aktarım ve toplumsal bellek olguları kitlelere sunulabilir. 

Bu anlamda sinema yapıtlarının biçimsel ve içeriksel yapıları, yaşanılan toplumla 

birbirine bağlıdır. Sinema tekniğinin temelini, toplumun kültürü oluşturur. Her toplum 

kendi sinematografisini sosyal kültürün işlevlerine göre şekillendirmek durumundadır 

(Şasa, 2010, s. 33). Şasa’nın bahsettiği işlevlerin şekillendirilmesi de toplumsal 

değişimin sinemada yansıtılmasını gerekli kılmaktır.  

Sinemanın kültürel yönünün dışında ekonomik yapısı da önemlidir. Sinemanın 

ekonomik yapısı, sinemaya sonsuz tekniksel avantajlar sağlarken, endüstriyel olmasının 

bir gereği olan tecimsel yönü onu kısıtlayabilir. Şükran Esen (2000, s. 4), bu tecimsel 

sirkülasyonu, sinemanın günümüzde tüm sanat dallarını içerisinde toplayabilmesi, 

kalabalık kitlelere seslenebilmesi, insanlara para kazandıran bir meta ürünü olması ve 

gelişmiş bir endüstri haline gelmesi ile açıklar.  Sinema hem görsel ve işitsel olarak 

diğer sanat dallarından daha çekicidir. Sinemanın kolektif yapısı da sinemayı daha 

bireysel olan diğer sanatlardan farklı bir konuma getirir. Sinemanın ekonomik yapıyla 

ilgili olması onu ya devlet ya da sermayeye bağlı olmasına neden olabilir.  

Osmanlı Devleti’nde ilk toplu gösterimler, önce İstanbul, İzmir gibi azınlıkların 

çoğunlukta bulundukları büyükşehirlerde açılan sinema salonları ile başlamıştır. 

Azınlıkların dışında Türklerin de ilgi gösterdiği sinema sanatı I. Dünya Savaşı’ndan 

dolayı o dönemlerde fazla varlık gösterememişti. Bu duraklamanın sebebi, savaşla 

boğuşan devletin ve Batılı anlamda henüz yeni oluşmaya başlayan özel sermaye 

gruplarının desteğinin sağlanamamasıdır.  Sinema, 20. yüzyılda Batı dünyasında 

aristokratların ve elitlerin küçümsediği bir eğlence olarak görülürken, Doğu dünyasında 

sinema, iktidar seçkinleri tarafından beğenilerek izlemiştir (Öztürk, 2015, s. 228-229). 



63 

 

 
 

Bu dönemde Osmanlı Devleti’nde ilk sinema çalışmaları önce azınlıklar, sonrasında ise 

ordunun katkısıyla gelişti. Ordunun sinemayı önemsemesinin nedeni, sinemanın görsel 

avantajı ile propaganda aracı olarak kullanılabilmesidir. Bu anlamda ilk filmler 

toplumsal olmaktan ziyade propaganda amacı ile ortaya çıkmıştır.1914 yılında çekilen 

Ayastefanos’taki Rus Abidesi’nin Yıkılışı filminden sonra 1921 tarihine kadar film 

çekme yetkisi askeri ve yarı askeri kurumların tekelinde kalmıştı (Gökmen, 1989, s. 24).  

Birinci Dünya Savaşı’nın sona ermesi ve Cumhuriyet’in kurulması ile birlikte sinema, 

yeni kurulan Cumhuriyet’in değerlerinin topluma anlatımın sağlanması için bir araç 

konumunda kullanılabilecekken diğer sanatlar kadar önemsenmedi. Bale, opera, tiyatro 

vs. gibi Batı menşeli sanatlara önem verilmesinin nedeni, Batı tarzı modernleşmenin 

sanat yoluyla sağlanması gerektiği düşüncesiydi.  Modern Türkiye’de toplumun 

Batılılaşmayı içleştirmeye çalışması, Avrupa’ya kendini ispat etme arzusu olarak ortaya 

çıkmıştı (Suner, 2006, s. 23).  Önce diğer sanatlar ön plana alındıysa da ilerleyen 

yıllarda sinemanın kitleleri etkileme gücü anlaşılmıştı. Daha fazla insana ulaşabilme ve 

onlara yeni değerleri tanıtma ve benimsetme açısından diğer sanatlardan daha etkili olan 

sinemanın da genç cumhuriyetin modernleşme sürecinde kullanması kaçınılmazdı.  

Ama bu dönemde devletin ya da özel sermayenin elinde gerekli ekipmanlar yoktu. Bu 

yüzden, Atatürk’ün emri ile cumhuriyetin kuruluşunun onuncu yıldönümü için 

Rusya’dan çağırılan Sergey Yutkeviç ve Lev Oskaroviç Arnstam adlı yönetmenlere, 

1934 yılında Ankara, Türkiye’nin Kalbidir adlı belgesel filmi çektirildi (Gökmen, 1989, 

s. 191).  Bu yıllarda Avrupa’da yükselen faşizan ideolojiler, sinemayı devlet eliyle 

destekleyerek ideolojik propaganda aracı olarak kullandı. Türkiye’de ise sinema bu 

yıllarda devlet desteğinden fiili olarak yeterince yararlanamamıştır.   

Türk sineması, diğer ülke sinemalarında olduğu gibi toplumsal değişim ve gelişimden 

bağımsız değildir. Sinemanın toplumsal ve sanatsal mı içerikli olması gerektiği ile ilgili 

tartışmalar yaşanmış olsa da, 1960-1970 yılları arasında genel olarak Türk sinemasına 

bakıldığında, sinemanın toplumsal konuların işlendiği bir sanat mecrası olarak 

kullanıldığı görülmektedir. Bu durumun en önemli nedeni ise, bu dönemde Türkiye’de 

yaşanan büyük toplumsal değişimdir. Bu değişim ilerleyen yıllarda da toplumsal 

dinamiklerin değişimine bağlı olarak gelişmeye devam etti. Kayalı (2006, s. 29), Türk 

sinemasının değişimini şu cümleleri ile açıklamaktadır; “Türk sineması şekilsiz 

modernleşmeci bir evreden, 1960’ların toplumsal gerçekçi olarak nitelenen döneminden 



64 

 

 
 

ve farklı düşünsel kümelerdeki kimi birlikteliklerden geçerek 1980’li yılların başına 

gelmiştir”. Birçok farklı evreden geçen Türk sineması için kendine özgü bir değerler 

sistemi kurmak için çeşitli çalışmalar yapılmış, Türk sinemasının gelişimi için farklı 

düşünceler ortaya çıkmıştır. Bu düşünceler, daha sonra sinema hareketleri şeklinde 

kendisini göstermeye başlamıştır.  

 1950’li yıllarda DP’nin liberal tabanlı iktisadi eylemleri, Türkiye’de yeni bir orta sınıf 

yani Avrupa’daki işlevsel benzerliği ile ifade edersek “burjuva” sınıfı oluşturulma 

çabalarını da beraberinde getirmiştir. Bu karmaşık yeni sınıf yapısı, tarihsel birikimi 

olmadığı için tam anlamıyla hayata geçirilememiştir. Bu dönemde, bazı yazarlar, 

Marx’ın ATÜT kavramına dikkat çekmiş, Osmanlı toplumsal yapısının Avrupa’ki 

toprak yapısından farklı olmasından dolayı, bu yapının beraberinde getirdiği üretim 

ilişkilerinin de aynı olmadığını ve bu aşamalardan geçmeyen Türk toplumunun Batı 

toplumu ile aynı olamayacağı savunuldular. Bu düşünceyi savunan yönetmenler de 

sinema alanında da bu yönde hareket etmişlerdir. Halit Refiğ, bu bağlamda, sinemayı 

yerelleştirme ve geleneksel değerleri Türk sinemasında olması gerektiği fikrinden yola 

çıkarak, 1960’ların ortalarından itibaren bu düşünceyi “ulusal sinema” kavramıyla 

temellendirmeye çalıştı.  

Bu düşüncenin sinema alanındaki öncüsü olan Halit Refiğ, Batılılaşmanın devlet 

zoruyla halka indirgenmek istendiğini ama halkın 600 yıllık bir geçmişle birlikte 

Batıcılık kavramına tepki geliştirdiğini savunmuştur (Refiğ, 2013, s. 77).  Refiğ, bu 

görüşlerini ilk olarak “halk sineması” kavramı üzerinden, devletin sinemaya sermaye 

ayırmaması olguları üzerinden ele alarak, Türk sinemasının tamamen halka dayanan ve 

halkın beğenilerine seslenen ve böylece ekonomik olarak yine halk tarafından finanse 

edilen bir sinema olduğu üzerinde durmuştur. Türk sineması bu bağlamda sadece 

ekonomik yapı ile değil kültürel ve geleneksel kodları açısından da diğer ulusal 

sinemalardan ayrılmıştır. Türk sineması, diğer sanatlar gibi güncel bir yapı içerisindedir. 

Yaşanılan dönemlerdeki güncel konular sinema ürünlerinde de kullanılmıştır (Kayalı, 

2006, s. 52). Bu yüzden 1950-1960 yılları arasında yaşanan toplumsal, siyasal, 

ekonomik olaylar, Türk sinemasının temasal özelliklerine yansıdı. Türk sinemasındaki 

toplumsal bakış açısının yoğun yer almasında etkili bir unsur da; filme çekilen edebiyat 

uyarlamaları olmuştur. Toplumsal sorunlara eğilen, toplumdaki çarpıklıkları göz önüne 

seren romanların gerçekçi yapısından dolayı, bu eserler, Türk sineması için önemli 



65 

 

 
 

materyaller haline gelmiştir.  Bu durum sadece Türk sinemasına özgü değildir, diğer 

ülke sinemalarında da yazınsal ürünler kullanılmış, bu eğilim günümüzde de devam 

etmektedir. Çünkü, yazınsal ürünler, önemli bir toplumsal yapı olan dil olgusuna 

dayanır ve edebiyat alanında yapılan çalışmaların sosyolojik boyutu da bu yapıdan 

gelmektedir (Daldal, 2005, s. 20).  Sinema alanında edebiyat ürünlerinin kullanılması 

dönem dönem eleştirilmiştir. Bu eleştirilerin temel çıkış noktası, uyarlamaların Türk 

sinemasında aslına uygun yapılmasının sinema ürününü sığlaştırdığı düşüncesidir. 

Edebiyat eserinin bu kadar aslına uygun olarak sinemaya uyarlanmasının ardında 

yazarın çok fazla önemsenmesinin etkisi de vardır (Kayalı, 2006, s. 57).  Türk 

sinemasının toplumsal konulara eğilmesi ile güncel meseleleri anlatan edebiyat 

ürünlerinin tercih edilmesinin yanında gündemi oluşturan meselelerde ele alınmaya 

başladı. Göç ile birlikte değişen toplumsal yapı, yeni oluşmaya başlayan işçi sınıfı ve 

beraberinde sendika konusu bu gündem konularına örnektir.   

Sinema, toplum- kültür arasındaki ilişki içerisinde, kültür eğitimine katkıda bulunurken, 

kültürün yeniden şekillenmesine de yardımcı olmaktadır. Bu kültürel şekillenmede, 

toplumların ortak bilincinden gelen, geleneksel yazınsal ya da sözel türler önemli birer 

referans olarak kullanılabilir.  Mesela, kültürel ögelerden olan masalların, destanların, 

efsanelerin ve şiirin “Doğu Geleneği” içerisinde Türk sinemasında bir kaynak olarak 

kullanılması bu duruma örnek teşkil etmektedir. (Öztürk, 2015, s. 181). Sinemanın Batı 

kökenli bir sanat olmasından dolayı bu sanatın dramaturjik yapısının Türk sinemasına 

uyarlanması konusunda birçok tartışma olmuş, bu yapıyı özgün ve milli bir anlatı 

yapısıyla oluşturmak büyük bir çaba gerektirmiştir. Özgün bir sinematografi oluşturma 

çabaları sonucunda, bazen kimliksiz bazen de alt yapısı sağlam yapımlar da ortaya 

çıkmıştır. Ayşe Şasa (2010, s. 63), Türk sinemasının kendi gerçekliğini ve özgün 

yapısını sinema alanında gösterebilmesi için Türk toplumunun özgün yapısının, gelenek 

ve göreneklerinin ayrıntılı bir şekilde kavranmasının ve bu yolla elde edilen tüm 

malzemenin açıklanması gerektiğini savunmuştur. Bütün bu çalışmalar ve eleştiriler, 

Türk sinema seyircisinin film izleme alışkanlıklarının değişimine bağlı olarak zamanla 

değişmiştir. Mesela sinema, Türkiye’ye ilk geldiği yıllarda, Türk insanı, film izleme 

alışkanlığı edinmişti ve bu filmler genelde yabancı ülke sinemalarından ya da yabancı 

sinema uyarlamalarından oluşmaktaydı. Sinema, diğer modern sanatlardan daha çok 

rağbet görmüştür. Bu durum zamanla özel sermayenin de sinemaya yatırım yapmasını 



66 

 

 
 

sağlamıştır. Toplumsal olguların yoğun yaşandığı yıllarda ise, Türk sineması toplumsal 

değişim, modernleşme, kentleşme, sanayileşme, köy sorunları gibi konulara eğilmeye 

başlamıştır.  Kentleşme, ekonomik ve siyasal yapılarda değişen yapılarla birlikte 

seyircinin ihtiyaçları da değişmiştir. Türk sineması da bu değişim ve ihtiyaç olguları 

çerçevesinde sürekli kendini yenilemiştir.  Refiğ’e (2013, s. 138) göre,  her sanat dalının 

olduğu gibi sinemanın da toplumun farklı çağlarda farklı ihtiyaçlarını göz önünde 

bulundurması gerekir. Bu yüzden günümüzde halkın ihtiyaçlarının hesaba katılmadan 

gelişigüzel Batı’dan alınan sanat örneklerinin sunulması bu gereksinimi 

gidermemektedir. Refiğ, bu düşüncelerinde, sinemanın Batı menşeli bir sanat olduğunu 

ama toplumsal ihtiyaç, değişimlere göre şekillendirilebileceğini savunmuştur. Türk 

sinemasıda zamanla bu değişimin ve gelişimin gereklerini beyaz perdeye yansıtmıştır. 

Çünkü sinema, sosyal, ekonomik ve ideolojik unsurları kendinde birleştiren bir yapıdır. 

Kültür ise bir ulusun birleştirici gücü olarak öne çıkmaya başlamıştır  

2.2. Sinemanın Doğuşu ve Gelişimi  

Sinemanın ortaya çıkması ve gelişmesi diğer sanatlar gibi kültürel ve ekonomik 

ilerlemelerden bağımsız değildir. 19. yüzyıl, dünyada ekonomik ve siyasal anlamda 

çalkantıların olduğu, farklı görüşlerin ve ideolojilerin ortaya çıktığı bir dönemdir. Bu 

yüzyıl içerisinde fikir alt yapıları tarihsel bir tabana ve toplumsal yapıya ve beraberinde 

ekonomik unsurlara dayandırılmış, komplike bir yapı halini almıştır. Sinema da bu 

yüzyılın sonlarına doğru kendini hem tecimsel hem de sanatsal anlamda ortaya koyan 

en genç sanat dalı olarak, eski sanatları (resim, heykel, müzik, edebiyat, tiyatro) da içine 

alarak gelişmeye başlamıştır. Yeni bir sanat dalı olarak sinema, 20-30 yıl içerisinde 

tecimsel ve sanatsal yönlerinin dışında ideolojik bir aygıt olarak tanıtma, aktarım 

amaçlarını yerine getirdi.   

Sinemanın genel anlamda gelişimine bakıldığında, sinemanın bugün anladığımız 

modern anlamda olmasa da düşünsel boyutunun antik dönemlere kadar uzandığı 

söylenebilir.  Sinemanın ilkel bağlamda hareketli görüntülerden oluşması açısından, bu 

yapının ilk örneği olarak, İspanya’daki Altamira Mağarası’nda bulunan duvar 

resimleridir. Altamira Mağarası’nda 1879 yılında bulunan renkli duvar resimlerindeki 

hayvan figürleri hareketli olarak resmedilmiştir. Ayrıca, Fransa’da Lascaux 

Mağarası’nda bulunan resimlerde ise hayvanlar sekiz ayaklı olarak resmedilmiş, 



67 

 

 
 

hayvanların yürüdüğü yani hareket ettiği algısı oluşturulmuştu (Teksoy, 2005, s. 15). 

Platon’un Devlet eserindeki “Mağara Metaforu” fikri de sinemanın felsefik anlamda bir 

açıklaması olarak ele alınabilir.  Platon, “Mağara Metaforu”nda, bir mağara içerisindeki 

mahkumların ateş yaktıkları sırada taşla kapatılan mağaranın bir açıklığından dışardaki 

insanların gölgelerinin yansımalarını duvardan izlediklerini anlatır. Mağara içerisindeki 

insanların, ışığın etkisiyle duvara yansıyan gölgeleri gerçek sandıklarını varsayarsak, 

sinemasal açıdan modern anlamda olmasa bile yansıma ve hareketli görüntü fikirlerinin 

yüzyıllar önce bile ele alındığını görebiliriz. 19. yüzyılda burjuva sınıfı ekonomik ve 

politik olarak egemenliği kazanmış, bu egemenlik alanlarına kültürel alan egemenliği de 

eklemlendi. Okuma-yazma bilenlerinin sayısındaki artma gazete basımlarının artmasını 

da beraberinde getirdi.  Ekonomik olarak etkili olan Burjuva sınıfı, ideolojisini yeni 

gelişen alanlar olan fotoğraf ve sinema ile genişletmeye başladı. Sinema,  statükoyu, 

üretim biçimi, hayat tarzı, düşünme biçimleri gibi alanlarda burjuva hegemonyasının 

sağlanması için bir araç olarak kullanıldı (Yılmaz, 2008, s. 71). 

Sinemanın modern anlamda gelişmesini sağlayan birçok teknik gelişme meydana geldi. 

Bunlardan ilki karanlık odadır. Karanlık kutu ya da Camera Obscura bilinen 

mekânizmanın ilk tarifi 11. yüzyılda Arap bilgini İbn-ül Haytam şu şekilde yapmıştı: 

her tarafı kapalı bir kutuya küçük bir delik açılır ve bu delikten içeri sızan ışık karşı 

taraftaki cisimleri yansıtır (Erdoğan, 1992, s. 23). Bu mekânizma eski çağlardan beri 

biliniyordu.  Leonardo Da Vinci, el yazmalarında da bu mekânizmadan bahsetmişti. Bu 

gelişmeler, fotoğrafın ortaya çıkmasına olanak sağladı. 17. yüzyılda bu alanla ilgili en 

önemli buluş olan büyülü fener ise saydam bir zemin üzerine yapılan resmin yoğun 

ışıkla yardımıyla bir perdeye yansıtılması işlemidir (Teksoy, 2005, s. 17). Bu gelişmeler 

ilk aşamada fotoğraf olgusunu ortaya çıkarmıştı. 19. yüzyılda Fransız Joseph Nicéphore 

Niépce baskı için resimleri yüzey üzerine çizmek yerine çoğaltma tekniğini kullandı. 

Önce taş baskı tekniğini sonrasında ise taş baskı için kullanılan taşın yüzeyini gümüş 

klorürle kaplayıp, daha sonra vernikle saydam hale gelen gravürü, ışığa daha duyarlı 

hale getirerek pozlamaya başladı. Böylece çoğaltma işlemi gerçekleşti. Taşbaskı 

yönteminden sonra hafif levhalar üzerinde pozlama işlemini geliştirdi. Wedgwood bu 

tekniği karanlık kutu ile birleştirerek kaydetmeye çalışmıştır (Kılıç, 2012, s. 69-70). E. 

James Muybridge,  1872 yılında, bir barakanın içerisine yerleştirdiği on iki ayrı fotoğraf 



68 

 

 
 

makinesi yardımıyla bir atın hareketlerinin çekerek, fotoğraf hareketinin 

çözümlenmesini buldu (Teksoy, 2005, s. 22). 

Sinema tarihindeki ilk toplu gösterim, 28 Aralık 1895 tarihinde Lumiére Kardeşler 

tarafından, Grand Café’nin alt katında halka açık olarak gerçekleşti. İlk halka açık 

gösterinin tarihini 1895 olarak kabul edilmesine rağmen sinematografın yani hareketli 

görüntüler elde etmek daha eskilere dayanır. Optik biliminin gelişmesi ile birlikte resim 

boyutlarında büyümeyi sağlarken bu yeni gelişmelerden dolayı seyircinin de heyecanı 

artmıştı (Teksoy, 2005, s. 13-14). Alıcı mekânizmasının geliştirilmesi ve gösterim 

olanaklarının teknoloji ile büyümesi ile birlikte, sinemanın dağıtım mekânizması da 

işlev kazandı. Sinema ile ilgilenenler bir yandan alıcı tarafından filme alınan 

görüntülerin keşfine başlamış, bir yandan da seyirci olgusunu anlamaya çalıştı. Değişen 

toplumsal normlarla sinema seyircisi ve yapımcılar farklı yönelimler içerisine girdiler. 

Bu yönelimler, farklı estetiksel unsurları ve yaratıcılık unsurlarının geliştirilmesini 

zorunlu hale getirdi. Çünkü, sinema estetiğinin evrimi, filmin yer aldığı kültürün 

zenginliğine, çeşitliliğine ve ifade biçimine bağlı olarak kendi karakterini ortaya koyar 

(Öztürk, 2015, s. 8). Sinemanın tüm sanatlardan farklı olarak gerçeklik ve kurmacayı 

içine alabilme kapasitesi, olguları farklı şekilde ele almasına olanak sağlar. Böylece, 

sinema çok yönlü bir sanat olarak, birçok unsuru kendisinde birleştirir. Nijat Özön 

(2008, s. 7-8), sinemanın bir iletişim, bir anlatım aracı olduğunu vurgular. Ayrıca 

sinema,  sanatların en genci ve sanatların birleşimi olan ‘tüm sanat’tır. Bu özelliklerinin 

yanında araştırma, eğitim, propaganda ve eğlence unsurlarını da sunar. Bu özellikleri 

sinemayı, 20. ve 21. yüzyılın en etkili sanatı haline getirmiştir. 

2.2.1.Türk Sinemasının Tarihsel Gelişimi 

Türk sinema tarihi sınıflandırılması farklı yazarlar tarafından farklı parametreler öne 

çıkarılarak yapılandırılır. Âlim Şerif Onaran’ın (1994),  Türk sinema tarihi 

sınıflandırması şu şekildedir; 

Tiyatrocular Dönemi (1923-1939) 

Geçiş Dönemi (1939-1952) 

Sinemacılar Dönemi (1952-1963) 

Yeni Türk Sineması (1963-1980). 

Bir diğer Türk sinema tarihi sınıflandırması yönetmen Metin Erksan’a aittir. Bu 

sınıflandırmanın dönemlerini şu şekilde sıralayabiliriz; 



69 

 

 
 

1895-1922. 28 Aralık 1895 sinema olgusu var oldu. 29 Ekim 1923 yılında Türkiye 

Cumhuriyeti Devleti kuruldu. 

1923-1932. 1923 Türkiye Cumhuriyeti Devleti Kuruldu. 1932 yılında “Sinema 

Filmlerinin Sansürüne İlişkin Yönetmelik” yürürlüğe girdi. 

1932-1939.  1932 yılında “Sinema Filmlerinin Sansürüne İlişkin Yönetmelik”- 1939 

yılında “Filmlerin ve Film Senaryolarının Sansürüne İlişkin Yönetmelik” yürürlüğe girdi. 

1939-1945. 1939 yılında “Filmlerin ve Film Senaryolarının Sansürüne İlişkin 

Yönetmelik” yürürlüğe girdi. 1945 yılında II. Dünya Savaşı bitti ve bu yıl Türkiye’de “ 

Çok Partili” dönem başladı 

1945-1950. 1945 yılında II. Dünya Savaşı bitti ve bu yıl Türkiye’de “ Çok Partili” dönem 

başladı. 1950 yılında yapılan seçimler sonucunda “Siyasal Yetke” değişti. 

1950-1960. 1950 yılında yapılan seçimler sonucunda “Siyasal Yetke” değişti.1960 yılında 

yeni Bir Anayasa hazırlandı. 

1960-1971. 1960 Askeri Darbesi gerçekleşti. 1971 yılında Türk Silahlı Kuvvetleri Siyasal 

Yetkeyi uyardı, Anayasanın bazı maddeleri değiştirildi. 

1971-1980. 1971 yılında TSK müdahalesi ve Anayasanın bazı maddelerinin 

değiştirilmesi. 1980 yılında TSK ülkeyi yönetmeye başladı. 

1980-1986. 1980 yılında TSK’nın ülke yönetimine el koyması, 1986 yılında 3257 sayılı “ 

Sinema Video ve Müzik Eserleri Yasası” yürürlüğe girdi. 

 1986-1997 ve süre- giden dönem, 3257 sayılı sayılı yasanın 1986 yılında yürürlüğe 

girmesi. Süre- giden dönem içerisinde Türk sinema tarihi açısından önemli ekonomik, 

siyasal ve toplumsal olgu gerçekleşmedi (Erksan’tan, akt. Atam, 2010, s. 273-274). 

Türk sinema tarihi ile ilgili araştırmalarda önemli bir araştırmacı olan Nijat Özön 

(1985), Türk Sinema tarihini şu şekilde sınıflandırmıştır. 

İlk Dönem (1914-1923) 

Tiyatrocular Dönemi (1923-1939) 

Geçiş Dönemi (1939-1950) 

Sinemacılar Dönemi (1950-1970) 

Genç / Yeni Sinema Dönemi(1970-1984). 

 

Türk sinema tarihi ile ilgili bir diğer sınıflandırma ise Türk sinema oyuncusu olan Fikret 

Hakan’ın (2016, s. 16), 1914-2007 yılları arasında 10 döneme ayırdığı aşağıdaki 

sınıflandırmasıdır.  

1. Dönem: 1914-1918 

2. Dönem: 1918-1923 

3. Dönem: 1923-192. Kemal Film ve İpek film arasındaki karanlık dönem 

4. Dönem:1928-1943 

5. Dönem:1943-1955 

6. Dönem:1955-1973. Gelişim ve çöküş 

7. Dönem:1976-1980 seks filmleri dönemi 

8. Dönem: 1980 sonrası video filmleri dönemi 

9. Dönem: 30 Haziran 184 başlangıç tarihli renkli televizyın etkisindeki sinema dönemi 

10. Dönem: 1996 ve sonrası. 

Metin Erksan’ın Türk sinema tarihi sınıflandırmasını, Türkiye’de yaşanan siyasal 

olaylar ve sinema ile ilgili kanunların ya da anayasal olguların tarihleri dönemsel 

ayrımında önemli bir yere konumlandırılmıştır.   Fikret Hakan’ın Türk sinema tarihi ile 

ilgili sınıflandırması diğer sınıflandırmalardan daha geniş bir yıl aralığını sunmaktadır. 



70 

 

 
 

Çalışmada ele alınan  “ulusal sinema” ve Halit Refiğ bağlamında bu sınıflandırmanın 

1955-1973 yıllarını içine alan 6. Dönem olan Gelişim ve Çöküş kısmı önemlidir. 

Çalışmanın ilgili kısımlarında bu kısım ele alınacaktır. Çalışmada siyasal ya da hukuki 

gelişmelerden ziyade toplumsal olguların ve bu olguların sinemaya aksediliş şekli öne 

çıktığı için bu sınıflandırmanın çalışmaya uygunluk sağlayamadığı düşünüldü. Âlim 

Şerif Onaran ve Nijat Özön’ün sınıflandırmaları birbirine benzemekle birlikte Nijat 

Özön’ün sınıflandırması daha geniş bir tarihsel süreci ele almaktadır. Bu çalışmada, 

Türk sinema tarihi sınıflandırmasında Nijat Özün’ün seçilmesinin nedeni, bu 

sınıflandırmanın Türk toplumunun yaşadığı sosyal kırılmaları da yansıtmasıdır. Ayrıca 

çalışma içerisinde ele alınacak olan “ulusal sinema” hareketinin fikri başlangıcının ve 

gelişiminin DP dönemi sonrası, 1960 Askeri Darbesi ve 1961 Anayasası ile ilintili 

olması bu sınıflandırmanın kullanımın tercih edilmesine neden olmuştur. 

 2.2.2.Sinemanın Türkiye’ye Gelişi (1896) ve İlk Dönemi (1914-1923) 

Lumiére Kardeşler, ilk toplu gösterimlerinden sonra, film materyalleri sağlamak için 

dünyanın çeşitli yerlerine görüntü almaları için teknisyenler göndermişlerdi. Bu 

teknisyenlerden bazılarının bu amaçla, Osmanlı topraklarına gelmeleri ile birlikte, 

Osmanlı Devleti de sinema ile tanıştı. Türkiye’ye gelen operatörlerden olan Alexandre 

Promio’nun anılarından, İstanbul, Yafa, İzmir ve Kudüs’te çalıştıkları ortaya 

çıkmaktadır ( Promio’dan, akt., Özön, 2013, s. 32). Lumiére Kardeşler’in farklı ülkelere 

operatör göndermesinin iki nedeni vardır; Birincisi, sinemanın ilgi görmesi ile birlikte 

yeni görüntü talebinin artmasıyla birlikte yeni görüntülerin elde edilmek istenmesi, 

ikincisi ise yeni bir icat olan “cinématographe”nin farklı ülkelerde tanıtılmasıdır. 

Böylece farklı ülkelerden yeni görüntüler elde edilirken yeni sinema aletinin reklamı 

yapılmış olacaktı. 

Genel olarak, Avrupa’daki teknik gelişmelerin Osmanlı Devleti’ne geç gelmesine 

rağmen  sinema, ilk toplu gösterimi olan 1895 tarihinden birkaç yıl sonra Osmanlı 

toplumu tarafından takip edilmeye başladı. Osmanlı toplumunun gölge oyunu olgusuna 

aşinalığı, bu benimsemenin önemli nedeni olabilir. Teksoy (2007, s. 11), Osmanlı 

toplumunun geleneğinde Karagöz oyununun bulunmasının sinemayı benimsemesini 

kolaylaştırdığını ifade eder. II. Abdülhamid’in kızı Ayşe Osmanoğlu, hatıralarını 

anlattığı “Babam Abdülhamid” kitabında saraydaki bir sinema gösteriminden bahseder.  



71 

 

 
 

Bu anılardan sinemanın, Osmanlı topraklarında ilk kez sarayda gerçekleştiğini 

çıkarabiliriz. Osmanoğlu; hatırlarında, sarayda önemli günlerde taklitler yapan Fransız 

Bertrand adlı bir oyuncunun Fransa ziyaretinden sonra o dönem için yeni olan  sinemayı 

sarayda tanıttığını, hoşlarına giden bu yeni icadın küçük karanlık parçalardan 

oluştuğunu ve bir dakikalık olduğunu anlatır (Osmanoğlu, 1960, s. 68).  

Sarayda yapılan ilk gösterimden sonra halka açık toplu gösterimlerde yapılmaya 

başlandı.  Halka açık ilk toplu gösterim Beyoğlu’ndaki Sponek birahanesinde  Yahudi 

asıllı bir Polonyalı olan Sigmund Weinberg tarafından gerçekleştirildi.  Bu gösterimin 

1896- 1897 sıralarında yapıldığı,  ilk gösterilen filmlerden birinin Trenin Gara Girişi 

filmi olduğu ve bu filmin insanları dehşete düşürdüğü Ercüment Ekrem Talu tarafından 

aktarılmaktadır. Anılarında bu deneyimden bahseden Talu, sinemayı karanlıkta perdeye 

yansıyan canlı fotoğraflar olarak tanımlamıştır (Talu’dan, akt., Özön, 2013, s. 35-36). 

Sarayda yapılan gösterimlerden sonra kahvehanelerde ve birahanelerde gösterimler de 

yapılmaya başlanmıştı.  Hatta 1902 tarihinde dönemin padişahı olan Abdülaziz Han’ın 

da görüntüleri çekildi. Bu görüntülerin gösterimi dönemin mahalli polisleri tarafından 

durdurulmaya çalışılmış, bu durum aslında tespit edilebilen ilk sansür çabalarından biri 

olmuştu (Öztürk, 2010, s. 132-133).  

Sinema, Osmanlı Devleti’nde ilk yıllarda, İstanbul’da özellikle de Beyoğlu bölgesinde 

yabancı uyruklulara hitap eden bir sanat olmuş, seyircilerin büyük kısmı da Pera’da 

oturan yabancı uyruklulardan oluşmaktaydı (Scognamillo, 2010, s. 17). Sigmund 

Weinberg, II.Meşrutiyet’in ilanı ile birlikte 1908 yılında Türkiye’deki ilk sinema salonu 

olan İstanbul Tepebaşı’nda Pathé Sineması’nı açtı (Özön, 2013, s. 39). Bu tarihten sonra 

sinema, İstanbul, İzmir gibi azınlıkların yoğunlukta bulunduğu şehirlerde önemli bir 

eğlence aracı olarak yerini alırken, Anadolu’da henüz yaygınlaşmamıştı. 20. yüzyılın ilk 

yıllarında Osmanlı toprakları içerisinde yer alan Balkanlarda da küçük çapta belgeseller 

çekilmişti. Manaki Kardeşler, Osmanlı Devleti’nin sınırları içerisinde Osmanlı tebası 

olarak ilk film denemelerini yapmışlar, hatta Padişah Mehmet Reşad (V. Mehmet)’in 

Manastır ve Selanik gezilerini kameraya almışlardı. Balkanlardaki gündelik ve sosyal 

olayları kameraya alan Manaki Kardeşler sayesinde dönemin Balkan kültürü hakkında 

bilgi sahibi olabiliriz. Manaki kardeşlerin filmlerini 1905 tarihinde çekmelerine rağmen, 

Türk kimliğine sahip olmadıkları için, filmleri, Türk sinema tarihinin ilk filmi 

sayılmamaktadır. 



72 

 

 
 

 Osmanlı Devleti’nde azınlıklar dışında sinemaya ilgi duyan başka bir unsur da ordu 

kademele olmuştur. 1914 yılında Osmanlı Devleti, I. Dünya Savaşı’na İttifak 

Devletleri’nin yanında savaşa girmiş, bu savaşın haklılığı halka anlatabilmek ve 

inandırabilmek için bir propaganda kampanyasına gerek duyulmuştu. Bu yıllarda 

dünyadaki tüm devletler çeşitli iletişim araçlarını kullanarak halklarını savaşa 

ısındırmaya çalışıyordu.  Dönemin yöneticilerinden olan Talat Paşa’nın “ harbi popüler 

hale getirmek” tabirinden hareketle, Osmanlı Devleti için acı bir yenilginin sembolü 

olan “Ayastefanos Abidesi”nin yıkılmasının kayıt altına alınmasına karar verilmiştir 

(Özön, 2013, s. 50-51). Ordunun sinema alıcı aygıtlarına sahip olması o dönem için 

sinemanın askeri bir yapı içerisinde kalmasına neden olmuştu. Sinema yapılanmasının 

ordu içerisinde yer almasının en önemli nedeni, I. Dünya Savaşı’nda Türk ordularının 

komutanı olan Enver Paşa’nın Almanya ziyareti sırasında Alman ordusunun “Ordu Film 

Dairesi” kurduğunu görüp, bu olaydan etkilenmesidir. Böylece Enver Paşa, ülkeye 

döndüğünde hemen bir “ Ordu Film Dairesi” kurulmasını sağladı (Onaran, 1994, s. 13). 

Bu kuruluş “Merkez Ordu Sinema Dairesi (MOSD)”  adını almıştır. Bu kuruluşun 

kurulmasının nedeni, Enver Paşa’nın sinemanın propaganda gücünü kavramış 

olabileceği savunulabilir. Sinemanın propaganda yapmadaki gücünü anlayan askeri 

otoriteler, Merkez Ordu Sinema Dairesi tarafından ilk Türk filmi ve propaganda 

içeriğine sahip belgeseller de çekildi (Öztürk, 2010, s. 135). Enver Paşa,  Almanya’da, 

cephelerde çekilen görüntüleri görünce Osmanlı ordusununda bu tarz görüntülere sahip 

olması gerektiğini düşünerek, 1915 tarihinde MOSD’ni kurarak başına Sigmund 

Weinberg’i, yardımcılığına ise Fuat Uzkınay’ı getirildi (Özön, 2013, s. 51-52).  

1914 yılında Osmanlı Devleti’nin I. Dünya Savaşı’na girmesiyle birlikte, 1876-77 

Osmanlı Rus Harbi döneminde Rusların İstanbul Yeşilköy’de zafer anıtı olarak 

diktikleri “Ayastefanos Rus Abidesi”nin  yıkılmıştı. Bu anıt yıkılırken bu olayın kayıt 

altına alınması için filme çekilmesine karar verildi. Böylece bu işle görevlendirilen Fuat 

Uzkınay, 150 metrelik Ayastefanos’taki Rus Abidesi’nin Yıkılışı belgeselini çekti. Ama 

bu filmin hiçbir kopyası günümüze ulaşamamış hatta bu filmi izleyen bir tanık bile 

bulunamamıştır (Özgüç, 1990, s. 12). Ayastefanos’taki Rus Abidesi’nin Yıkılışı belgeseli 

ile ilgili başka bir iddia ise, Merkez Ordu Sinema Dairesi’nde bulunan filmin bazı 

komutanlar tarafından izlendiği ancak dairenin Ankara’ya taşınması sırasında arşivdeki 

başka filmlerin üzerine sarılmış olduğudur (Teksoy, 2007, s. 12). Bu bağlamda 



73 

 

 
 

değerlendirildiğinde, dünyada genel olarak sinema ile ilgili ilk kuruluşlar ordu destekli 

olduğu görülmektedir. Özellikle de Avrupa’da başlayan  bu yönelim, sinemanın I. 

Dünya Savaşı ile birlikte etkin olarak kullanılmasına olanak sağladı. MOSD’nin Türk 

sinemasının ilk filmlerinin çekilmesine desteği dışında gelecek yönetmenlerin ve teknik 

elemeanların yetişmesine katkısıda yadsınamaz. Bu anlamda MOSD, ordunun 

gelişmesinden ziyade sinemanın gelişmesine yardımcı olduğu savunulabilir (Maktav, 

2013, s. 6).  1914 yapımı olan, Ayastefanos’taki Rus Abidesi’nin Yıkılışı filmi ile ilgili 

tüm veri eksikliğine rağmen Türk sinema tarihinin ilk filmi kabul edilmektedir. Bu filmi 

Türk olan Fuat Uzkınay’ın çekmesi onu bu statüde konumlandırılırken, ilk Türk filmi 

ile ilgili başka iddialar da bulunmaktadır. Bu iddialara İlk Türk Filmleri adlı kitabında 

yer veren Burçak Evren, bu durumu şu şekilde ifade etmektedir; “1914’ten önce çekilen 

filmlerin bir kısmı somut belgelerle kanıtlanamayan birer iddiadan ibarettir (Alman 

Çeşmesi). Ayrıca bunlardan ikisi yabancılar tarafından çekilmiştir” (2006, s. 79). 

Osmanlı Devleti’nde sinemanın sivil alanda yapılanmasında, Osmanlı topraklarında ilk 

gösterimlerin yapılmasını sağlayan Sigmund Weinberg etkili oldu. 1915 tarihinde 

Merkez Ordu Sinema Dairesi’nin başına getirilen Weinberg,  bir yıl sonra ise Türk- 

Romen savaşı yüzünden görevinden alındı (Scognamillo, 2010, s. 22). MOSD’den 

siyasal nedenlerden dolayı görevinden alınan Sigmund Weinberg’in yerine yardımcısı 

olan Fuat Uzkınay getirildi. Merkez Ordu Sinema Dairesi’nin yanında Müdafaa-i 

Milliye Cemiyeti de sinema çalışmalarına destek olmuştu. 1913 yılında İkinci Balkan 

Savaşı sırasında kurulan bu cemiyet tarafından halkın orduya desteğini sağlamak için  

aktüalite filmleri çekildi (Özön, 2013, s. 54).  I. Dünya Savaşı sırasında yaralanan 

askerleri sivil hayata alıştırmak için kurulan Malûl Gaziler Cemiyeti ise gelir 

kaynaklarını arttırmak için Fuat Uzkınay’ı bu cemiyetin başına getirerek sinema alanına 

el atmıştı (Özön, 2013, s. 60-61). 

Türsak Vakfı’nın 1996 yılında yapımcılığını yaptığı “Yüz Yıllık Arayış” adlı belgeselde 

ordunun sadece belgesel değil konulu filmlerin yapımında da yer aldığı belirtilir (Türsak 

Vakfı, 1996). Merkez Ordu Sinema Dairesi’nin dışında Müdafaa-i Milliye Cemiyeti de 

sinema çalışmalarına devam etmiş, Türk sinemasındaki ilk konulu filmlerin çekilmesi 

aşamalarında da yer aldı. Türk sinema tarihindeki ilk konulu film, Sedat Simavi 

tarafından 1916 yılında çekilen, Mehmet Rauf’un aynı adlı oyunundan uyarlanan Pençe 

adlı filmdir. İkinci uzun metrajlı film ise yine Sedat Simavi’nin 1917 yılında çektiği 



74 

 

 
 

Casus adlı filmdir (Özön, 2013, s. 55-57). Pençe filminde, hareketsiz ve diyaloglarla 

geliştirilmeye çalışılan aynı adlı oyun filmde de aynı etkiyi göstermişti (Onaran, 1994, 

s. 14-15). Yarı askeri bir kuruluş olan Müdafaa-i Milliye Cemiyeti dışında 1919-1922 

yılları arasında faaliyet gösteren diğer iki sinema kuruluş daha vardı. Bu kuruluşların 

adları; Malul Gaziler Cemiyeti ile Osmanlı Donanması Cemiyeti 'dir (Özgüç, 1990, s. 

26).  

Birinci Dünya Savaşı’nın Osmanlı Devleti açısından yenilgiyle sonuçlanmasından sonra 

Müdafaa-i Milliye Cemiyeti, elindeki film malzemelerini Malül Gaziler Cemiyeti'ne 

devretti.  Böylece Malül Gaziler Cemiyeti de sinema çalışmalarına katkı sağladı.  Bu 

cemiyetin sayesinde Hüseyin Rahmi’nin romanından uyarlanan Mürebbiye filmi çekildi. 

Ahmet Fehim’in yönettiği bu film, işgal kuvvetlerini kötülediği gerekçesi ile 

sansürlendi (Onaran, 1994, s. 15). Mürebbiye  filmi, böylece Türk sinemasında 

sansürlenen ilk film oldu. Ayrıca bu film, İstanbul işgal altındayken çekilmesinden 

dolayı, işgal kuvvetlerine karşı bir protesto özelliği taşımaktadır.  

Sinemanın Osmanlı Devleti’ne girmesi ile birlikte, bu sanata ilgi duyan, dünyadaki 

sinema haberlerini ve filmleri takip etmeye başlayan bir kitle oluştu. Bu kitle, sinema ile 

ilgili tüm bilgileri, o dönemde çıkan sinema dergilerinden takip ettiler. Günümüzde 

araştırmacıların elinde bulunan Osmanlı Devleti’nde çıkarılan en eski sinema dergisi, 

1914 yılında çıkarılmaya başlanan  ve haftada üç kere yayımlanan Sinema dergisidir. 

Osmanlıca yayımlanan bu dergide, film tanıtımları yer aldı (Özuyar, 2008, s. 19-20). 

2.2.3.Tiyatrocular Dönemi (1923-1939) 

1923 yılında kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nde çağdaşlaşma yolunda birçok yenilik 

yapıldı. Toplumda yaşanan bu köklü değişimler beraberinde sanat alanında da 

değişiklikleri getirdi. Cumhuriyetin kurulması ile eğitim ve kültür alanında çağdaş 

medeniyetler seviyesine çıkmak temel bir ihtiyaç olarak görüldü. Dünya ve özellikle de 

Türkiye’de yeni bir sanat dalı olan sinemada bu değişimlerden etkilenmiş, Avrupa’da 

tiyatro eğitimi alan Muhsin Ertuğrul hem oyunculuk hem de yönetmen olarak öne 

çıkmıştır. Muhsin Ertuğrul Temaşa dergisinde film eleştirileri yazmaya başlamış, 

sonrasında filmler çekmiştir. İlk filmi olan İstanbul’da Bir Facia-i Aşk filminde teknik 

yetersizliğine ve tiyatro benzeri oyunculuğuna rağmen o dönemde bayağı ses getirmişti. 



75 

 

 
 

Muhsin Ertuğrul’un ikinci filmi olan Boğaziçi Esrarı filminde de ağır melodramatik 

temalar kullanılmış, diğer filmi olan Halide Edip Adıvar’ın Ateşten Gömlek adlı 

romanından aynı adla uyarlanan ilk Kurtuluş Savaşı temalı film olmuştur (Onaran, 

1994, s. 21-23). Kurtuluş Savaşı ile ilgili bu filmin en önemli özelliklerinden biri, 

Mustafa Kemal Atatürk’ün tavsiyesi üzerine ilk kez Türk kadın oyuncular oynamış 

olmasıdır. Bu film, Türkiye Cumhuriyeti’nin ilanından altı ay önce işgal atındaki 

İstanbul’da gösterildiğinde halk tarafından büyük bir ilgi ile karşılanmıştı (Teksoy, 

2005, s. 472-473). Ateşten Gömlek filminden önce, filmlerde yabancı uyruklu kadın 

oyuncular oynatılırken, Türk Kurtuluş savaşını anlatan böyle bir filmde, Türk kadın 

oyuncuların yer alması, dönemin milliyetçi unsurlarına gayet uygun bir tavır olmuştur. 

Muhsin Ertuğrul’un milli duyguları ön plana çıkaran diğer filmi ise, Kurtuluş Savaşı 

sırasında yaşanan bir kahramanlık öyküsünü anlatan Bir Millet Uyanıyor filmidir. 

(Onaran, 1994, s. 28-29). Bir Millet Uyanıyor, dönemin iktidarının milliyetçi 

söylemlerini de destekleyici bir filmdir. Bu filmin, yeni bir savaştan çıkmış olan genç 

Türkiye Cumhuriyeti’nde bu milli heyecandan dolayı bayağı beğeni kazanmış olması 

olası bir durumdur. Muhsin Ertuğrul’un sinemada tek adam olduğu dönemde seyircinin 

beğenisi sinema eğilimini etkilerken, bu dönemde sinemaya ulusal / batılaşmacı bir 

nitelikle yaklaşıldı (Kayalı, 2006, s. 24).  

Muhsin Ertuğrul, 1922 ile 1939 yılları arasında Türk Sinemasında önemli bir yer 

edinmiş, 30 film çekmiştir. Ertuğrul, bu filmlerin üçte ikisini ya yabancı kaynaklardan 

ya da Batı sinema örneklerinden uyarlamıştı.  Bunun yanında yerli kaynaklara da yer 

veren Ertuğrul, gerçek olaylardan da hareketle yapıtlar verdi (Scognamillo, 2010, s. 40). 

Muhsin Ertuğrul, Türk sinema tarihinde, bazı yazarlarca anlatım dili, dekor, oyunculuk 

gibi tiyatral özellikleri sinemaya aktardığı için eleştirilmektedir. Örneğin Türk sinema 

tarihçisi Scognamillo (2010, s. 42) ise Ertuğrul’u Batıya dönük olduğu ve sonrasında bir 

salgın olan uyarlamaları Türk sinemasına getirdiği için eleştirir. Ama dönemin şartları 

düşünüldüğünde, bir metnin görselleştirilmesi için tiyatral etkinliğinin dramatik yapının 

oluşmasında önemli bir işleve sahip olduğu ve sinemada da dramatik metnin 

görselleştirilmesi gerektiği söylenebilir (Ünal, 2008, s. 35). Bu bağlamda Muhsin 

Ertuğrul, Türk sinemasında dramatik görselleştirme olgusunun oluşmasındaki çabaları 

önemlidir.  



76 

 

 
 

Muhsin Ertuğrul’un ülkemizde sinema alanında “Tek Adam” olduğu döneme 

bakıldığında, yeni modern Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş aşamalarına denk geldiği 

görülmektedir. Ertuğrul’un Avrupa’da eğitim alması, Batı tarzında tiyatro ve sinema 

yapması ve bu tarzını Türk sinemasına ve tiyatrosuna aktarması o dönem için normal bir 

eğilim olarak kabul edilebilir. Sinemayı tiyatro benzeri şekilde ele aldığı eleştirileri o 

dönem ve Muhsin Ertuğrul’un tecrübeleri düşünüldüğünde yersiz bulunabilir. Onun 

sinemayı tiyatrolaştırdığı yönünde yapılan eleştiriler, birçok yönetmenin bir sonraki 

dönem olan “Geçiş Dönemi”nde sinemasal dili kullanmaya başlamalarına olanak 

sağladı. 

“Tiyatrocular Döneminde” sinema sadece görsel olarak değil yazınsal olarak da bir 

sanat olarak kabul edilmiş, sinema ile ilgili dergiler de yayın hayatına başladı. 1923 

yılında yayın hayatına giren ve müdürlüğünü Nazım Hikmet’in yaptığı Sinema Postası 

dergisi, Cumhuriyet döneminin ilk sinema dergisidir. Bu dergi okuyucularına, 

dünyadaki sinema olaylarını aktarma ve gelişmelerden haberdar etme misyonunu 

yüklenerek, ileride yayımlanacak sinema dergilerine örnek teşkil etti (Özuyar, 2008, s. 

21) . 

2.2.4. Geçiş Dönemi (1939-1950) 

Türk sinemasının ilk yıllarında “Tek Adam” olarak adlandırılan Muhsin Ertuğrul 

döneminden sonra, Türk sinemasında bazı değişimlerle birlikte yeni yönetmenler 

yetişmeye başladı. Bu yeni yönetmenlerle birlikte “Tiyatrocular Dönemi” olarak 

adlandırılan dönemin, tiyatral oyunculuk, dekor gibi bazı unsurları yavaş yavaş terk 

edildi. Türk sinemasında 1939- 1950 yılları arasında yaşanan geçiş dönemi, bir önceki 

döneme de adını veren tiyatroculara bir tepki olarak ortaya çıkmıştı. Bu dönemde, 

Amerikan ve Mısır yapımı filmlerin gösterimlerinde bir artış oldu. Bu durumun en 

önemli nedeni, o dönemde süregelen II. Dünya Savaşıdır (Koncavar, 2013, s. 20-21).  

Amerikan ve Mısır sinemalarının etkileri yıllarca Türk sinemasında kendisini 

göstermiştir. Türkiye’de 1960’lardan önce çekilen özellikle melodramlarda Amerikan 

ve Mısır gibi ülke sinemalarının etkileri açıkça görülmektedir (Adanır, 2012, s. 54).  

Özellikle melodram anlatı türü, Mısır sinemasının etkisiyle Türkiye’de uzun bir dönem 

çok tutuldu. Melodramlar, toplumsal olarak haz duygusunun tatmininin karşılanmasını 



77 

 

 
 

sağlayan, acı, aşk, hüzün gibi ögeleri merkezine alarak işler. Seyircinin bu türü tercih 

etmesinin sebebi, toplumsal çöküşlerde, bu şekilde bir özdeşim yaratılarak olumsuz 

durumlardan kaçışın sağlanmasıdır. Türk seyircisinin bu türe olan ilgisi klasik Yeşilçam 

sinemasında da melodramların tür olarak sıkça kullanılmasına neden oldu. Melodram 

türü, çok eleştirilse de Türk sinemasının ekonomik ve sinema anlatı yapısı yönünden 

geliştirilebilmesi veTürk sinemasına katkı sağlaması açısından önemli bir türdür. Kayalı 

(2006, s. 24), II. Dünya Savaşı’nın sosyal ve ekonomik etkileri beraberinde Amerikan 

ve Mısır filmlerinin Türk sinemasını etkilemesine neden olmuş ve böylece o dönemde 

Türk sineması, tiyatro özellikleri taşıyan bir alan haline geldiğini ifade eder. 

Melodramlar, 1960’lı yıllarda sıkça kullanılarak yönetmenlere ve yapımcılara kolay 

yoldan seyircinin gözyaşlarını harekete geçirme olanağı vermiştir (Abisel, 1994, s. 80). 

Melodramların Türk sinemasında bu kadar yer almasının nedenlerinden biri, Türk 

halkının melodram türüne gösterdiği ilgidir. Bu ilgi beraberinde bu filmlerin sayısını 

arttırırken yıllarca melodram türü, Türk sinemasından en çok kullanılan tür haline 

gelmiştir. 

Türk sinemasının geçiş dönemine denk gelen yıllarda, Türkiye II. Dünya Savaşı’na 

fiilen girmemiş olsada, savaşın etkileri toplumsal olarak hissedilmiş, bu toplumsal 

etkiler, Türk sinemasını da etkilemiş, Türkiye’de sinema alanında bir denetim 

mekânizması işletilmeye başlanmıştı. 1939 yılında Türkiye Büyük Meclisi’nde bütçe 

görüşmelerinde bazı filmlerin milletin ar duygularını incittiği belirtilerek, bu konuda 

yeni bir tüzük çıkarılması önerilmiş, bu öneriden hareketle İstanbul ve Ankara’da 

yabancı filmlerin kontrolü için İl Denetleme Komisyonu kurulmuştu. Bu komisyonlarda 

Türk filmlerinin de denetlenmesi kararlaştırılmıştır. Çıkarılan bu tüzüğün özellikle 7. 

Maddesi ile, herhangi bir devletin propagandasının yapan, herhangi bir ırk ve milliyeti 

küçümseyen, din propagandası yapan, askerlik onurunu zedeleyen vb sahneler içeren 

filmlerin bu komisyonca yasaklanmasına karar verilmişti (Onaran, 1994, s. 32-33).  

Cumhuriyetin ilk yıllarında ortaya çıkan bu sansür mekânizmasına göre, yerli ve 

yabancı filmler valilikler tarafından denetlenirdi. Bu anlamda ilk çıkan sansür 

uygulamaları şunlardır; 1932 yılında yürürlüğe giren “Sinema Filmlerinin Kontrolü 

Hakkında Talimatname”, 1934 tarihli “ Polis Vazife ve Selahiyet Kanunu”  ve 1939 

tarihli “ Filmlerin ve Film Senaryolarının Kontrolü Hakkında Nizamname”.  Bu kanuni 

uygulamalar, senaryoların ve filmlerin merkezi bir denetim kurulu tarafından 



78 

 

 
 

denetlenmesini sağladı (Teksoy, 2007, s. 34). Böylece bu dönemde Türk sinemasında, 

belli kalıpların dışına çıkamayan, sürekli sansür korkusuyla bir kısır döngü içerisine 

sıkıştırılmış olan, aynı temaların işlendiği filmler ortaya çıktı. Bu filmler de genellikle 

başarılı edebiyat ürünlerinden uyarlanan, melodram ögeleri ağır basan yapımlardır. 

Türk sinemasının ilk yıllarında özel sermaye ile gerekli finansman sağlamaktaydı.  Bu 

yüzden çekilen yerli film sayısı oldukça düşükken, ithal filmlerin sayısı oldukça 

fazlaydı. 1948 yılında çıkarılan bir yasa ile Türk filmlerinden alınan vergi miktarının 

düşürülmesi ile birlikte film yapım şirketleri ve dolayısıyla çekilen film sayısı çoğaldı.  

Bu sayının artması sonucunda ise Orta Doğu pazarına da film ihraç edilmeye başlandı. 

Bu durum, Türk filmlerinin kalitesini ve Türk toplumunun da kültürel anlamda 

gelişimini olumsuz etkiledi (Yaylagül L. , 2004, s. 242-244). Artan film sayısı ve 

beraberinde yapımcıların finansal kaygıları, Türk sinemasında, tek düze anlatı 

yapılarına sahip, beğenilen birkaç yıldız oyuncunun oynadığı benzer filmlerin ortaya 

çıkmasına neden oldu. Bu durum o yıllarda diğer ülke sinemalarında özellikle de 

Hollywood da önem kazanan “star” olgusunu da Türk sinemasına kazandırmıştı.  

Türk Sinemasında “Geçiş Dönemi” olarak adlandırılan bu dönemde, yurt dışında eğitim 

gören, yeni genç yönetmenler de Türk sineması için filmler üretmeye başlamıştı. 

Muhsin Ertuğrul’un “Tek Adam” pozisyonu zedeleyen bu gelişmeden dolayı,  

Ertuğrul’un bu dönemdeki filmleri eskisi kadar rağbet görmemişti. Bu dönemde varlık 

gösterebilmiş olan diğer yönetmenler; Faruk Kenç, Baha Gelenbevi, Şadan Kamil, 

Turgut Demirağ, Şakir Sırmalı gibi isimlerdir. Faruk Kenç, Reşat Nuri Güntekin’in Taş 

Parçası adlı oyununu film olarak çekmişti. Bu filmde, tiyatral unsurlardan ziyade 

sinemasal ögeleri de öne çıkmış, ayrıca, bu filmde ilk defa üç boyutlu dekor kullanıldı 

(Onaran, 1994, s. 40). Baha Gelenbevi’nin ilk filmi Deniz Kızı adlı filmdir. 

Gelenbevi’nin diğer filmlerinde ise melodram ögeleri ağır baskındır. Şadan Kamil, 

roman uyarlamalarına yönelmiş, özellikle de Reşat Nuri Güntekin’in Dudaktan Kalbe 

filmini yönetmiştir. “Geçiş Dönemi”nin diğer bir yönetmeni olan Turgut Demirağ, 

Reşat Nuri Güntekin’in Çalıkuşu romanından bir film uyarlamış,  daha sonra çektiği Bir 

Dağ Masalı filmiyle “en başarılı yönetmen” ve “en başarılı senaryo” ödülünü 

kazanmıştı. Ayrıca, Kurtuluş Savaşı temalı çektiği Fato- Ya İstiklâl Ya Ölüm filmi de 

başarılı bir yapım olarak görüldü (Onaran, 1994, s. 41-43). Bu dönemde ilk filmlerini 

çeken yönetmenler, sansürden dolayı roman uyarlamalarına, özellikle de dönemin 



79 

 

 
 

sevilen romanlarını yazan Reşat Nuri Güntekin’in eserlerini uyarladılar. Bu 

romanlardan uyarlanan filmler, genelde yeni oyuncuları ön plana çıkaran,  aşk temasını 

konu alan melodramatik yapımlardı.  

“Geçiş Dönemi” yönetmenlerinin bazıları bağımsız çalışmış, bazıları ise ortaklıklar 

kurmuşlardı. Bu yönetmenler kendilerini “Tiyatrocular Dönemin” yönetmenlerinden 

ziyade “Sinemacılar Dönemi” yönetmenlerine yakın buldular (Onaran, 1994, s. 51).  Bu 

yönetmenler geçiş döneminde tiyatro dilinden farklı bir sinema dilini geliştirmeye 

çalışmışlar, sinemacılar döneminde de filmler çekmeye devam ederek, Muhsin 

Ertuğrul’un önünü kapatmışlardı. Sonraki yıllarda Türk sinemasının en iyi 

yönetmenlerinden biri olan, geçiş döneminde ilk yönetmenlik deneyimini yaşayan Ömer 

Lütfü Akad, bu dönemde Halide Edip Adıvar’ın Vurun Kahpeye romanını 1949 yılında 

sinemaya uyarladı. Kurtuluş Savaşı konulu filmleri benimseyen halk bu filme de büyük 

bir ilgi göstermişti.  Sinemayı genel kültürü ve yabancı filmler izleyerek öğrenen Akad 

için, bu film kurgu ve çekimden yana yaratıcı bir çalışma olmuştu (Onaran, 1994, s. 54-

55). Bu dönem Türk sinemasında yeni bir dil oluşturma çabasından ziyade geleneksel 

sinema dilini Türk sinemasında kullanmaya yönelik bir çaba olmuştur. Özön (1985, s. 

337-338); on iki yıl süren “Geçiş Dönemi”nin, tiyatrocular ve sinemacılar dönemleri 

arasında bir köprü kurduğunu, bu dönemin bir yanının tiyatroda bir yanının ise 

sinemada kaldığını savunmuştur.  

2.2.5. Sinemacılar Dönemi (1950-1970) 

“Sinemacılar Dönemi”, Türk sinemasının sinemasal açıdan gelişmeye açık olduğunun 

gösterildiği ve geliştirilmesi gerekliliğinin ortaya çıktığı önemli bir dönemdir. Türk 

Sinema Tarihçisi Giovanni Scognamillo (2010, s. 111), “Sinemacılar Dönemi”ni, 

“…kesinlikten uzak, eski ve yeniyi, hevesi ve bilgiyi bir araya getiren bir dönem” olarak 

tanımlar. Scognamillo’nun bahsettiği eski ve yeniyi bir araya getirme hevesi geçiş 

döneminin özelliklerinin de geliştirilmesinin sonucu olarak “Sinemacılar Dönemi”ni 

ortaya çıkarmıştır. 1950’li yıllarda başlayan “Sinemacılar Dönemi”ni temsil eden 

kişiler, geçiş döneminde hazırlık evresini atlatan ve belirli yapım evlerine bağlanan; 

Şadan Kamil, Aydın Arakon, Faruk Kenç, Orhon M. Arıburnu’dur (Scognamillo, 2010, 

s. 114). Sinemacılar Dönemi’nin en önemli yönetmenlerinden biri olan ve bu dönemi 



80 

 

 
 

başlatan Ömer Lütfi Akad, Türk sinemasını tiyatral unsurlardan kurtararak tamamen 

sinemasal bir dil oluşturma çalışmalarını filmlerine de yansıtmıştır.  

“Sinemacılar Dönemi” olarak adlandırdığımız döneme denk gelen en önemli olaylardan 

birisi, Türkiye’de değişen parlamenter sistem yapısıdır. Cumhuriyetin kurulmasından 

1946 seçimlerine kadar tek parti yönetimi varken, bu tarihten sonra  “Çok Partili 

Parlamenter Sistem”e geçilmişti. Bu geçişten sonra 1950 seçimlerinde, liberal ekonomik 

yapılanmayı savunan DP’nin iktidara gelmesi ile birlikte sanayinin gelişmesi, tarımda 

makineleşme başlamış, bu gelişme ile birlikte köyden kente özellikle de İstanbul’a göç 

artmıştı.  Bu iç göç dalgası, kent yapısında ve toplumsal yaşam alanında bazı 

değişimlerin yaşanmasına neden olmuştu.  Bu değişim Türk sinemasına yansımıştır. 

Böylece, Türk sinemasında iç göç temalı filmlere yer verilerek farklı yönlerden iç göçün 

nedenlerini, etkilerini ve sonuçlarını işlenmiştir. 

“Sinemacılar Dönemi”, birçok yazar tarafından Ömer Lütfü Akad’ın 1952 yapımı 

Kanun Namına filmiyle başlatılır. Bu dönemin, bu filmle başlatılmasının nedeni, filmde 

kullanılan gerçekçi sinema anlatımı, çekim ve kurgu alanında meydana getirdiği yeni 

sinemasal dildir. Bu dönemde yetişen sinemacılar, tiyatro unsurlarının etkilerinden 

kurtulup kendi sinema dillerini oluşturmaya çalıştılar. Bu yönetmenlerin filmlerinde 

kendi özgün sinema dilini kullanmalarının ilk örneği L. Akad’ın 1952’de 

yönetmenliğini yaptığı ve gerçek bir olaydan alınan Kanun Namına adlı filmidir 

(Coşkun, 2009, s. 26). Lütfi Akad, o dönemde sinema dilini düzgün olarak kullanan ilk 

Türk yönetmeni olarak kabul edilebilir (Teksoy, 2007, s. 30). Lütfi Akad, Kanun 

Namına filminden sonra dönemin diğer yönetmenlerini de etkileyen bir dil 

oluşturmuştu. Halit Refiğ (2013, s. 27-28), kendi sinema dilini oluşturma olgusunu şu 

şekilde ifade etmektedir; 

Bu dil, Türk sinema seyircisinin devamlı olarak karşısında gördüğü Hollywood 

sinemasının dilinin etkisinde, Türk sinemasının yapım ve çekim özelliklerinin meydana 

getirdiği bir dil idi; süssüz, fazla gösterişi olmayan, amaca kısa yoldan varmaya çalışan 

bir dil. 

Refiğ’in de belirttiği gibi, Lütfi Akad’ın Kanun Namına filmi, Türk sinemasında 

gösterişli olmayan bir dil ile amacına ulaşan bir yapım olmuştur. Bu durum, o 

dönemlerde, tiyatro dilinden sıyrılmaya çalışan bir sinema dili için önemli bir adım 

olarak kabul edilmiştir. “Sinemacılar Dönemi”, sanatçıları, yapımcıları ve izleyicileri bir 



81 

 

 
 

değişime hazırlayan bir hazırlık dönemidir. 1948 yılında uygulanmaya başlayan vergi 

indirimi sayesinde Türk sinemasında bir endüstri oluşmaya başlamıştı (Scognamillo, 

2010, s. 112). Bu dönemde yapımcı sayısının artması ile birlikte film sayısındaki artış, 

filmlerin çekilmesi ve dağıtılması tamamen maddi amaçlar içerisinde gerçekleştirilmişti. 

Böylece bu maddi amaçlarla çekilen filmlerin çoğu,  sanatsal ya da toplumsal kaygıdan 

uzak piyasa filmleri olarak kalmıştı.  1950’lerden sonra sinema salonlarının artması, 

Türk sinemasının ekonomik bir alan haline gelmesine olanak sağladı. Bu yıllarda Türk 

sineması, Yeşilçam sineması olarak adlandırılmaya başlanmıştı.  “Yeşilçam Sineması” 

tabirini, özellikle, Metin Erksan 1950-1960 yılları arası için kullanmıştır. Bu dönem 

sinemasının en önemli özelliği sinemanın eğlence aracı olarak görülmesidir (Kayalı, 

2006, s. 25). Ayrıca bu dönem bu yıllarda yapılan karayolları aracılığıyla, Türk 

sinemasının Anadolu da tanınmaya ve sevilmeye başladığı, sinemanın tecimsel anlamda 

da altın yılları olmuştur.   

Kanun Namına filmi, II. Dünya Savaşı döneminde İstanbul’da yaşanan gerçek bir olaya 

dayanıyordu.  Gerçek bir olaya dayanması, filmi gerçekçi bir film olarak kabul 

edilmesini sağlamıştı.  Ayrıca bu filmle, Akad, kamerayı sokağa taşımış; çekim ve 

kurgu bakımından hareketli bir yapı benimsemişti (Onaran, 1994, s. 55).  O 

dönemlerdeki filmler için gerçek bir olayın konu edinilmesi ve kameranın sokağa 

çıkması büyük bir yenilikti. Türk sinemasında edebiyat uyarlamalarının artmasından 

sonra gerçek olaylara dayanan hikâyeler, “Sinemacılar Dönemi”nin başlarında yoğun 

bir şekilde kullanılmış, özellikle de Akad- Seden filmlerinde gerçek olaylara dayalı 

hikâyeler işlenmişlerdi (Kayalı, 2006, s. 59). Bu yıllarda okuyucuların ilgi gösterdikleri 

romanlar da sinemaya uyarlandı. Bu işleyişin nedeni, hem seyirciyi sinema salonlarına 

çekip maddi olarak kazanç sağlamak hem de sansür mekânizmasına takılmadan film 

yapabilmekti. Bu dönemin en önemli yönetmenlerinden biri olan Metin Erksan özellikle 

Dokuz Dağın Efsanesi filmiyle kendi sinema dilini oluşturmaya başlamış, Gecelerin 

Ötesi (1960) filmiyle toplumsal sorunlara değinirken Yılanların Öcü filminde köylülerin 

sorunlarını işleyerek Türk sinemasında adını duyurmuştu. Erksan’ın sanat tarihi eğitimi 

alması estetik anlamda sineması etkilemiş, onun sinemaya bilinçli ve birikimli olarak 

yaklaşmasının önünü açmıştı (Kayalı, 2006, s. 78) .  

 Metin Erksan, yarı belgesel özellikleri ve gerçek öykünün geçtiği gerçek mekân 

kullanımı açısından önemli bir film olan Âşık Veysel’in Hayatı (Karanlık Dünya) filmini 



82 

 

 
 

bu dönemde çekmişti.  Erksan, bu filmle gerçekçi bir köy filmi ortaya koymak 

istemesine rağmen filme uygulanan sansür yüzünden bu amacını gerçekleştirememişti 

(Onaran, 1994, s. 61). Erksan, 1960’ların sonlarına doğru birçok film çekse de, 1960 

sonunda yönettiği Gecelerin Ötesi filmi, tutarlı senaryosu ve görüntü düzenlemesi ve 

kurgusu açısından önemli bir filmdir (Onaran, 1994, s. 62-63). Metin Erksan’ın 

Gecelerin Ötesi filmi, “toplumsal gerçekçilik” anlayışını başlatan film olarak kabul 

edilir (Teksoy, 2007, s. 39). Metin Erksan, sosyal konulara gerçekçi bir bakış açısıyla 

yaklaşan, toplumun sorunlarına değinen bir yönetmendir. Ayrıca bu konulara cesurca 

değinmesinden dolayı sürekli sansürle mücadele eden Erksan, bu özellikleri ile dönemin 

sinema camiasında da sivrilmişti. 1962 yılında çektiği ve dönemin Cumhurbaşkanı olan 

Cemal Gürsel tarafından beğenilen, Yılanların Öcü filmi kırsal alanlardaki mülkiyet 

sistemini eleştirmiş, Yılanların Öcü hem konusunun hem de sinema dili açısından 

Erksan’ın peşinde olduğu gerçekçiliği sağlamıştı. Filmdeki yerli motifler ve diyaloglar 

gerçekliğini desteklemişti (Onaran, 1994, s. 64).  

Halit Refiğ (2013, s. 30); Yılanların Öcü filminin, köy meselelerine, köylünün yaşam 

tarzına ve karakterlerine daha önceden benzeriolmayan şekilde gerçekçi eğildiğini ifade 

eder. Metin Erksan filmlerinde, toplumsal sorunlara mülkiyet ve sınıfsal farklar 

açısından yaklaşmıştı. 1960’ların görece özgür havası içerisinde sol eğilimlerini ortaya 

koymuş, Acı Hayat filminde sınıflara arası geçiş melodramatik bir aşk ilişkisi açısından 

ele alınmıştır. Sevmek Zamanı filminde ise, “”tasavvuf ve surete âşık olma temaları ön 

plana çıkarmıştır. Nijat Özön, “Sinemacılar Dönemi”nin ilk on yılının Türk sineması 

için, gerçek anlamıyla, sinemanın bu dönemde başlaması açısından önemli olduğunu 

vurgularken, 1950-1960 döneminde sinema terimleriyle düşünmek, sinema oluşturma 

çabaları bulunduğunu ifade eder.  Ayrıca bu dönemde, sinema eleştirisinin önemli bir 

hale geldiğini ve böylece sinemacı- eleştirmen-seyirci ilişkisi arasında bir bağ 

oluştuğunu savunur (1985, s. 361).                                        

1960’lı yıllarda, 1960 Askeri Darbesi ve 1961 Anayasası ile birlikte Türkiye’de 

yapılandırılan “toplumsal gerçekçilik” sinema hareketi, 1965 yılından sonra etkisini 

kaybetmeye başlamıştı. Ama bu yıllarda Türk sinemasının kendi dilini ve alt yapısını 

oluşturma çabalarına devam etmiş, 1965’ten sonra ATÜT düşüncesi ile özellikle Halit 

Refiğ’in başını çektiği yeni sinema hareketleri ortaya çıkmıştı. Bu çabaların sonucunda, 

“Halk Sineması”, “ulusal sinema” gibi hareketler gelişmişti (Koncavar, 2013, s. 23). 



83 

 

 
 

ATÜT düşüncesinin Türkiye’de önemsenmesinde Sencer Divitçioğlu’nun yazılarının ve 

Kemal Tahir’in etkisi çok büyüktür. Özellikle sinemasal anlamda Metin Erksan, Duygu 

Sağıroğlu, Atıf Yılmaz, Halit Refiğ gibi yönetmenlerin bu düşünceden etkilenmelerinde 

Kemal Tahir’in çabaları yadsınamaz. Marx’ın kendi yazılarından referans alınarak 

ortaya konulan bu düşünceye göre, Doğu- Batı arasındaki üretim ilişkilerinin farklı 

oluşu beraberinde kültürel farklılığı getirir. Bu yüzden Türk toplumu, Avrupa’nın 

kültürel değişimlerini aynı evrelerde geçirmemiştir. Bu yüzden Türk sanatı ve sineması 

Avrupa’daki emsallerinden farklı bir şekilde ele alınmalıdır. Türk sineması, bir süreç 

olarak incelendiğinde iki unsur öne çıkmaktadır. Birincisi, gizli, örtük bir yerellik, 

ikincisi ise çiğ ve sözde bir modernlik anlayışıdır (Şasa, 2010, s. 66).  Bu iki zıt unsur 

yüzünden Türk sineması sürekli bir çatışma alanı içerisinde ürünlerini seyircisine 

sunmaya çalışmış, sinema alanında faaliyet gösteren kişilerin arasında sürekli bir ikilik 

yaşanmasına neden olmuştur. Bu ikilik, sinema çevrelerinde hararetli tartışmaları, bu 

tartışmalarda Türk sinemasının gelişimi açısından farklı ekolleri ortaya çıkarmıştır. 

Türkiye’de 1960’lı yıllardan sonra sinemada memleket gerçekleri ögesi ön plana 

çıkmış, sanatta ulusallık tartışmaları yapılmaya başlanmıştı. Bu tartışma, Türk romanı, 

ulusal sinema ve ulusal tiyatro temalarını ortaya çıkarmıştı (Kayalı, 2015, s. 29).  

Bu tartışmalar, özellikle “Tiyatrocular Dönemi”ni hedef almıştı. Halit Refiğ, Muhsin 

Ertuğrul’un sinemasal tavrının, Batıdan gelen tiyatro sanatına uygun bir sinema 

anlayışının ürünü ve bu durumun dönemin tek parti döneminin Batılılaşma çabalarının 

bir yansıması olduğunu savunmuştur (Refiğ, 2013, s. 91). 1960’lı yıllara gelindiğinde 

sinemanın kuramsallaşması için bazı faaliyetler de oldu. Bunlar;   

1. 1962 yılında Sami Şekeroğlu ve arkadaşlarının Kulüp Sinema7, ilk olarak Türk 

Film Arşivi, Devlet Film Arşivi adlarını sonrasında ise Mimar Sinan Üniversitesi 

bünyesinde Sinema- Televizyon Enstitüsü adını aldı. 

2. 1965 yılında, ülkemizde ve dünyada çekilen sinema filmlerini ve sinema ile ilgili 

yayınları toplamak, düzenlemek, göstermek ve sinema ile ilgili araştırmalar yapmak için 

Sinematek kuruldu (Koncavar, 2013, s. 24-25).  

Sami Şekeroğlu’nun kurduğu Kulüp Sinema 7, Türk sineması alanında çeşitli faaliyetler 

düzenleyen bir kuruluş olmuştur. Bu kuruluş, Refiğ’e göre; özellikle Metin Erksan’a 



84 

 

 
 

özel bir ilgi göstermişti (Türk, 2001, s. 217). Sami Şekeroğlu’nun Türk sinemacılarına 

gösterdiği bu ilgi Türk Film Arşivi’nin kurulmasına olanak sağlamış, ilerleyen yıllarda 

ise Türk Sinematek Derneği ve Kulüp Sinema 7 farklı kutuplarda yer almıştı. Bu iki 

kuruluş arasında Türk sineması konusunda tartışmalar yaşanmıştı. Kayalı’ya göre, Türk 

Sinematek Derneği, Türk sinemasını yok sayarak sinema klasiklerini ön plana alarak ve 

bu klasiklerin gösterimlerini sağlayarak, sinema kültürünü bu yönde geliştirmeye çalıştı 

(Kayalı, 2006, s. 27-28).  Ayrıca Kulüp Sinema 7 adı sonrasında Türk Film Arşivi, 

çıkarılan Özgür Sinema dergisinin adı da Ulusal Sinema oldu. Bu yapı, 1969 yılında 

Devlet Film Arşivi’ne dönüştürüldü (Hristidis, 2007, s. 187-188).  

Türk Sinematek Derneği’nin 1965 yılında kurulmasından sonra sinema ile ilgili 

tartışmalar başlamış,  bu tartışmalar basın yoluyla gerçekleştirirken bazı yönetmenlere 

karşı eleştirel bir tavır sergilendi.  Bu eleştirilerden en fazla nasibini alan yönetmen ise 

Halit Refiğ olmuştu. Halit Refiğ, Metin Erksan gibi yönetmenler bu tartışmaların 

sonucunda farklı sinema hareketleri içerisine girdi.   Halit Refiğ, Türk Sinematek 

Derneği’nin yayın organı olan Yeni Sinema dergisinin, 1965-66 yıllarına kadar Türk 

sineması için bir katkıda bulunmadığını ve Türk sinemacılarını cahillikle suçlayıp 

halkın duygularını istismar etmekle suçladı (Türk, 2001, s. 218). Ayrıca Refiğ,  bir 

söyleşisinde, Türk Sinematek Derneği ile olan ilişkilerinin kendisinin de içinde 

bulunduğu sekiz kişinin imzası olan, Sinematek’in Türk sinemasına düşmanca 

davranışlarının eleştirildiği bir bildiri ile bittiğini belirtti.  Bu bildiriye imza atan kişiler 

ise; Ömer Lütfi Akad, Metin Erksan, Atıf Yılmaz, Osman Seden, Memduh Ün, Duygu 

Sağıroğlu, Ertem Göreç ve Halit Refiğ’dir (Hristidis, 2007, s. 149). 

“Sinemacılar Dönemi”nin ilk on yılı sinema- devlet ilişkileri açısından olumsuz bir 

havada geçmiş, sinemada sansür mekânizması işletilmeye devam etmişti. Devlet, 

sinemayı hala bir sanat ya da kitle iletişim aracı olarak görmüyor, maddi ya da eğitim 

desteği sağlamıyordu.  Buna rağmen bu dönemin tecrübeli yönetmenleri, 1960’lı 

yıllarda gelişecek olan Yeni Türk Sineması’nın temellerini attılar (Onaran, 1994, s. 101-

102).  Bu yıllarda yönetmenlerin, toplumsal sorunlara eğilmekten ziyade salon, güldürü 

ya da melodram yönü ağır basan aşk filmlerine yoğunlaşmasının nedenleri; uygulanan 

sansür ve sinemaya yeterli sermayenin sağlanmamasıdır. 1961 Anayasası Türk 

Sineması açısından sansürün kaldırılması için bir umut olmuş, Temsilciler Meclis 



85 

 

 
 

üyelerinden bazıları bu konuda çaba göstermiş olsa da, bu çabalar da bir sonuç vermedi 

(Kayalı, 2006, s. 26).  

1961 Anayasası’nda sinema sansürünün kaldırılmasına yönelik öneri kabul edilmemiş, 

basına ve diğer sanat alanlarına sağlanan özgürlük sinemaya sağlanmamıştı (Kayalı, 

2006, s. 38). Bu dönemde Metin Erksan’ın yönetmenliğini yaptığı ve mülkiyet 

konusuna kırsal alandaki su meselesi üzerinden değindiği, Susuz Yaz (1963) filminin, 

1964 yılında Berlin Altın Ayı Film Festivalinde birincilik ödülünü kazanmasıyla birlikte 

Türk sinema tarihinde yurtdışında ilk ödül alan film olmuş, o dönem çok ses getirmişti.  

Hatta bu yüzden 1964 yılında devletin Türk sineması konusuna eğildiği görülmüş, bu 

amaçla 1964 yılında “Sinema Şura”sı toplanmıştır. Halit Refiğ’e göre Susuz Yaz 

filminin bu başarısı devletin sinemaya ilgisini arttırmıştı. Çünkü o zamana kadar 

Türkiye’de sinema herhangi bir devlet katkısı olmadan halkın Türk filmlerini yabancı 

filmlere tercih etmesi yüzünden gelişmişti (Türk, 2001, s. 173). Türk sinemasının devlet 

tarafından önemsenmesi Metin Erksan’ın Susuz Yaz filminin uluslararası başarı 

kazanması ile birlikte olmuştur. Bu ödülle Türk sinemasının yurt dışında da tanınırlığı 

artmış, sonraki yıllarda Türk filmlerinin özellikle Ortadoğu ülkelerine ihracının yolu 

açılmıştır.  

Nijat Özön’ün Genç/Yeni sinema olarak adlandırdığı yönetmenler grubu, Klasik 

Yeşilçam kalıplarının dışına çıkmışlardır. Yabancı film şirketleri ile ortaklıklar 

yapılarak çekilen filmlerinde genellikle, feodal yapı, ağalık sisteminin getirdiği geri 

kalmışlık, mülkiyet ilişkileri, gelenek görenekler, kadının böyle bir toplumdaki yeri gibi 

konuların üzerinde durulmuştur (Özön, 1985, s. 392-393). 1980 Askeri Darbesi ile 

birlikte sansür mekânizmasından kaynaklanan kısıtlamalar, yönetmenlerin toplumsal 

içerikli filmlerden ziyade başka temalara değinmesine neden olmuştu. Ayrıca 

televizyonun Türkiye’ye gelmesi ile birlikte Türk sineması üretim anlamında 1980-90 

yıllarında kısır bir dönem içerisine girmişti. Bu kısır dönemde bazı sinemacılar, kar 

sağlayabilecekleri farklı bir sinema alt teması olan pornografik filmler çekerek erkek 

seyirciyi sinemaya yönlendirmeye çalışmıştı. Bu dönemde bazı yönetmenler ise, bu 

sistem içinde kalmamak adına ya televizyon yapımlarına yönelmiş ya da sinemacı 

kimliklerini akademik anlamda korumaya çalışmışlardır. Bu dönemde Türk sinemasının 

yönetmen ve konu konusundaki bu eksiklikleri dönemin Amerikancı liberal ekonomik 

politikalarının bir sonucu olarak Amerikan filmlerinin Türk sinemalarında artmasına 



86 

 

 
 

neden olmuştu. Tamamen tecimsel ve ideolojik bir yapısı bulunan Hollywood sineması 

böylece Türk insanını kültürel anlamda da etkilemeye başlamıştı. Ayşe Şasa (2010, s. 

49), o dönemde, Türk sinemasını kalkındıracak tek unsur “ fikri birikim” olduğunu 

savunmuştur. Bu birikimin sağlanabilmesi içinde Türk toplumunun sosyal ve kültürel 

ayrıcalıklarının farkına varılması ve bunun kuramsal olarak geliştirilmesi 

gerekmektedir. 

2.3. Sinema Akımı Kavramı 

Sinema akımı kavramı, sanat akımı kavramından türetilen, sinemada belli bir yönelimi 

ifade eder. Sanat akımları, modernizmin sonucu olarak yeni bir disiplin alanı olarak 

ortaya çıktı. Önce geleneksel sanat alanlarında etkili olan akımlar, sonrasında daha genç 

olan sinema sanatı alanında da kullanılmaya başlandı. Sinemanın toplumsal ve kültürel 

olgulara bağımlı ve etkileşimli yapısı sanat akımlarından da etkilenmesini kaçınılmaz 

kılmıştır. Endüstri ve Fransız Devrimlerinden sonra toplumsal anlamda değişen 

dinamiklerin sanata yansıması, modern sanat kavramının temellerinin atılmasına neden 

oldu. Modern sanat anlayışları, geçmişten gelen değerlerin yerine yeni değerler 

sisteminin yerleştirilmesini amaçlar. Sinema sanatı da bu sanatsal yenilik hareketinden 

etkilendi. Bu etkilenme sinemanın bir sanat olarak kabul edilmesinden itibaren İtalya’da 

Fütürizm, Almanya’da Ekspresyonizm, Rusya ‘da Konstrüktivizm sanat akımlarından 

beslenmesini sağladı (Coşkun E. , 2009, s. 7-8).   

Sinemanın diğer sanatları içine alabilen geniş yapısı, bu modern sanat akımlarını kendi 

içerisinde kullanımı kolaylaştırır.  Öztürk (1993, s. 234), her akımın tarihsel bir 

dönemin sonucu olarak ortaya çıktığını ve dönemin özelliklerinden etkilendiğini 

söylemenin yanlış olamayacağını ifade eder. Her yeni akım, kendinden önceki diğer 

akımların eksikliklerini tamamlamak ya da yeni bir şeyler eklemek için önceki akıma 

tepki olarak ortaya çıkar.  

2.3.1. Dünyadaki Sinema Akımlarının Ortaya Çıkışı 

Sinemanın 20.yüzyılda diğer sanatları da içine alabilen komplike yapısı yüzünde 

sinema, her alanda önem kazanmıştır.  Bu önemin giderek artmasının nedeni, sinemanın 

toplumsal, ekonomik ve siyasal değişimlerden bağımsız olmamasıdır. Sinemanın 

etkisinin artması ile birlikte sinema, tecimsel, ideolojik ve toplumsal olguların içinde 



87 

 

 
 

önemli bir unsur haline gelmiştir. Büyük toplumsal değişimler, sinema sanatına da 

yansımış, sinema anlatı yapısını, işlenen konuları da değiştirmiştir.  Sinema akımı 

kavramı da bu değişimlerin ve sinema alanındaki gelişmelerin sonucunda ortaya 

çıkmıştır. Bu gelişmeler, dünyada ulusal tabanlı sinema akımlarının ortaya çıkmasına 

neden olmuştur. Dünya’daki sinema akımlarına bakıldığında, bu akımların kendi 

kültürlerinden bağımsız olmadığı, ortaya çıktığı toplumun dolaylı ya da dolaysız olarak 

özelliklerini yansıttığı fark edilebilir. Ulusal farklılıklar, sinemanın işlediği konulardan, 

estetik bakış açıları gibi birçok unsuru etkiler. Bazin (2011, s. 223), Rossellini’nin 

Savunulması adlı yazısında, İtalyan Yeni Gerçekçiliği akımından başlarda çok 

etkilendiğini ama ulusal farklılıklardan dolayı görüş farklılıklarının ortaya çıktığını 

savunmuştur. Bu görüşten yola çıkılarak, her ulusun kendi özelliklerini yansıtan bir 

sinema akımı olabileceği sonucuna varılabilir. Bu bağlamda Monaco (2000, s. 221); 

sinema tarihini anlamada; toplumsal, siyasal, ekonomik, kültürel, psikolojik ve estetik 

unsurların iç içe olduğunun kabul edilmesi gerektiğini ifade eder. Higson’a (2002, s. 54) 

göre;  ulusal sinemanın tarihi açısından bakıldığında, kriz, çatışma, direniş ve müzakare 

unsurlarını içerir. Bu bağlamda ulusal sinema akımları genellikle içerisinde ortaya 

çıktığı toplumların kırılma noktalarında ve sorunlarında kendini göstermiştir.  Ama bu 

akımların bir kısmı zamanla diğer ülke sinemalarını da etkilemiştir. 

2.3.2.Alman Dışavurum Sinema Akımı  

Dünya’da akım olarak nitelendirilen çoğu oluşumun geçmişin sanat anlayışlarına karşıt 

olarak ortaya çıktığı görülür. İlk modern sanat akımı olarak kabul edilen “Alman 

ekspresyonizmini (dışavurum)”, sanatın sadece güzelliği değil çirkinlikleri de 

yansıtması gerektiğini savunur. Bu yansıtma, geçmişin burjuva değerlerini reddederek 

yeni bir insan ve toplum modeli oluşturmaya amaçlar (Coşkun, 2009, s. 9-10). Bu 

noktada ele alınması gereken başka bir konuda “Alman dışavurum” akımının ortaya 

çıktığı dönemdeki Almanya’nın toplumsal yapısıdır. Almanya, I. Dünya Savaşı’ndan 

yenilgiyle çıkmış, toplumsal anlamda bir çöküş içerisindeydi. Toplumun bu ruh hali 

sanata da aksetti. Dışavurum akımında, karanlık mekânlar, ışık ve gölge oyunları, 

yabancılaşmış insan figürleri ile insanların çaresizliği, yalnızlığı yansıtılır. 

“Dışavurumculuk”, gerçekliğin çarpıtılarak, öznel bir yapı bozumu yaratmayı amaçlar. 

Toplumun bu patolojik ruh hali, ışık unsurunun dramatikleştirilmesi ile elde edilir 

(Betton, 1986, s. 14-15). “Dışavurumculuk” kavramı, ilk kez 1901 yılında Fransız 



88 

 

 
 

ressam Julien Auguste Hervé tarafından kullanılmış olmasına rağmen, 1910 yılında H. 

Walden’in Berlin’de yayınladığı Der Sturm adlı dergi ile gündeme gelmiştir. 

“Dışavurumculuk”, 1910-1925 yılları arasında Almanya’da etkili bir sanat yaklaşımı 

oldu. Dışavurumculuğun en önemli özellikleri, sanatçının dış dünyayı anlamlandırırken 

duygusal ögelere ağırlık vererek, yaratıcılık yönünün ön plana çıkmasına olanak 

sağlaması, simge kullanımı ile gerçekliğin bozumunu gerçekleştirmesi ve böylece 

bireyin iç dünyasına eğilmesidir. (Teksoy, 2005, s. 151). 

 “Alman dışavurum” akımı; resim, heykel gibi sanat alanlarında da I. Dünya 

Savaşı’ndan sonra kendini göstermeye başlamış, 1920’lerden sonra sinemada da 

kendine bir yer edinmiştir. Gerçek anlamda ise, “Alman dışavurum” sinema ekolünün 

unsurları, 1919-1930 yılları arasında Almanya’da sıkça kullanılmıştır. Bu yıllarda 

dışavurum akımının, resim ve tiyatroda kullanılan özelliklerinden olan gölgeli 

ışıklandırma, gerçeküstü dekor ve gerçekdışı oyunculuk sinemada da kullanılmış, ölüm, 

öfke, delilik ve gerçekdışı olay temaları bu akımın ana karakteri olarak sunulmuştu 

(Biryıldız, 2012, s. 40).  I. Dünya Savaşı’ndan sonra Almanya’da ortaya çıkan 

toplumsal bunalım ortamı, ekonomik sıkıntılar ve toplumsal çöküş beraberinde o dönem 

için yeni sayılan bir sanat olan sinemada da bu temaların işlenmesine neden olmuştu. 

 Caligari'den Hitler'e Alman Sinemasının Psikolojik Tarihi kitabının yazarı Kracauer 

(2010, s. 8-9);  1924-1929 yılları arasında Almanya’da yaşanılan akıl tutulmasının, 

diğer ülkelerde de benzer koşullarda yaşanabileceğini savunmuştur. Bu durum da 

kolektif bir felce neden olmuştur. Bu kolektif akıl tutulması Alman sanat anlayışının, 

bunalımlı unsurları öne çıkarmıştı. Dışavurum (ekspresyonist) sanat, otoritenin 

sonucunda meydana gelen baskı, kapitalizmin sebep olduğu ilişkilerle başlayan 

yabancılaşma temalarını işleyerek, toplumun komplekslerini ve korkularını, kötülükleri 

ortaya çıkarmaya çalışmıştır (Biryıldız, 2012, s. 55). 

1910 yılına kadar Almanya’nın kendi sinema endüstrisi olmadığı için Fransız, İtalyan 

ve Amerikan filmlerinin gösterimi çoğunluktaydı. Sinema, ilk dönemlerde alt sınıfa 

hitap eden bir sanat olarak kabul görürken, Almanya’da sinemanın gelişmeye 

başlamasıyla, filmlerin türlerini, komedi, Sherlock Holmes tarzı dedektiflik filmleri ve 

melodramlar oluşturdu (Kracauer, 2010, s. 15-19).  Alman Dışavurum sinemasının 

psikolojik ögeler açısından önemli bir ilk dönem filmi kabul edilen Doktor Caligari’nin 



89 

 

 
 

Muayenehanesi, sessiz çekilmesine rağmen ruhsal çözümlemeleri net bir şekilde 

yansıtmıştır. Doktor Caligari’nin Muayenehanesi’nde kaos, benliğini unutan insanın 

içine düştüğü bir girdap olarak resmedilirken, Almanya’nın savaş sonrası durumuna 

işaret edilmişti. Nazi dünyasındakine benzer bir şekilde, Caligari de uğursuz semboller, 

terör ve panik içinde kendisini bulur. Korku ve çaresizlik filmin final kısmında 

eşitlenerek, bir tımarhane olarak tasvir edilen normalliğe geçiş yapmıştı (Kracauer, 

2010, s. 73). Doktor Caligari’nin Muayenehanesi filminde tiyatro ve resim sanatları ile 

gerçekçi dekor uzlaşması sağlanmaya çalışılmış, yakın çekimler ve farklı açıların 

sistematik kullanımı uzam duygusunu yok etmek için kullanılmıştır (Bazın, 2011, s. 

107-108). 

“Alman dışavurum” sinema akımının gelişmesinde 1917’de kurulan Universum Film-

Aktien (UFA)’nın önemli bir etkisi vardır. UFA’nın hisselerinin bir kısmı devlete aitti. 

Bu yönden bakıldığında, propaganda amacı güden bir kuruluş olmuş, ama buna rağmen 

o dönem Alman yönetmenler bu kuruluşun imkânlarından yararlanmışlardır (Biryıldız, 

2012, s. 42-43). UFA’nın kurulması, şu iki olgunun sonucu olarak gösterilebilir; 

Birincisi, Almanya karşıtı filmlerin tüm dünyadaki etkisi, ikincisi ise ülke içerisinde 

artan taleplerin artması ve bu taleplerin sonucunda ülkeye değersiz filmlerin gelmesi idi 

(Kracauer, 2010, s. 37). II. Dünya Savaşı’ndan önce Hitler de sinemanın propaganda ve 

ikna edicilik özelliklerini kullanarak Nazizmi öven filmler çekilmesini teşvik etmiş, 

sinemayı bir anlamda devlet tekeli altına almıştı. Benzer bir durum Mussolini 

İtalya’sında da görülmüştü. Mussolini, bu yönde, İtalya’da sinemanın gelişmesini 

sağlayan Cinecittà stüdyolarını kurmuştu. James Clarke’nin (2012, s. 64-65) de belirttiği 

gibi,  “Alman dışavurumcu” sineması,  I. Dünya Savaşı’nın öncesinde bu savaşı ortaya 

çıkaranlara bir cevap verme kaygısı olan bir harekettir. Bu hareket, sadece savaşla ilgili 

değil savaş dışında yaşanan başka olayları da öngörür. “Alman dışavurum” sinemasının 

önemli isimlerinden olan Eric von Stroheim, dünyayı yakın çekimle anlamlandırmaya 

böylece dünyanın zalimliğini ve çirkinliğini ortaya koymaya çalışmıştır (Bazın, 2011, s. 

38). 

2.3.3. İtalyan Yeni Gerçekçilik Akımı 

1923 yılında İtalya’da iktidara gelen Mussolini’nin, İtalyan filmlerine ilgi duymaya 

başlamış ve bu ilgiden hareketle eğitsel ve propaganda içerikli filmlerin çekilmesini 



90 

 

 
 

özendirmeye çalışmıştı. Mussolini, eğitsel film yapımları için LUCE adında bir kuruluş 

kurarak denetim mekânizmasını bu kurumun eline vermişti. 1933 yılında ise film 

senaryolarını denetleyen bir sansür kurulu ile birlikte bazı filmlere yasaklamalar 

gelirken, faşizan yanlısı film yapımlarına maddi yardımlar yapılmaya başlanmıştı. 

Ayrıca bu dönemde, İtalyan sinemasının önemli yönetmenlerinden Roberto Rossellini, 

Michelangelo Antonioni gibi yönetmenlerin yetiştiği, Cenro Sperimentale adında bir 

film okulu açılmıştı. Yabancı filmlerden alınan vergiler artması da İtalyan filmlerin 

sayısını çoğaltmıştı (Biryıldız, 2012, s. 65-67). Bu dönemde yetişen yönetmenler daha 

sonrasında “İtalyan yeni gerçekçilik” akımının temsilcileri olmuşlar, II. Dünya Savaşı 

ardından İtalya’da yaşananları ele alan gerçekçi, sosyal konulara değinen filmler 

çekmişlerdir. 

1945 yılında İtalyan sinema endüstrisinin yaşadığı sıkıntıların ardından “yeni 

gerçekçilik” akımı ortaya çıktı. Gerçekliğin yeniden ele alınmasını ve İtalya’nın yeniden 

doğuşunu sembolize eden “yeni gerçekçilik”, 1950’li yıllardan sonra muhafazakâr ve 

sosyal eleştiri yanlılarını birleştiren bir güç haline gelmişti. Zamanla sosyal eleştiri 

temaları terk edilirken yerine komedi ya da melodram yapımlar öne çıkmıştı (Biryıldız, 

2012, s. 69). “İtalyan yeni gerçekçi” yönetmenler, savaşın ve yaşanan yıkımın toplumsal 

etkilerini gerçekçi, sade bir sinema dili ile anlatmayı amaçlamışlardı. “İtalyan yeni 

gerçekçi”ler, estetik anlamda klasik anlatı kalıplarının dışına çıkarak, kamerayı sokağa, 

gerçek yaşama çevirmişlerdi. O zamana kadar işlenmeyen sıradan insan ve onların 

yaşam mücadeleleri bu şekilde ele almışlardı (Yılmaz, 2008, s. 67).  Ele alınan konular 

toplumun gerçekliğini yansıtırken, bu akımın en güçlü yanı bu temaları işlerken sinema 

estetik yapısına yaptıkları katkıdır. “İtalyan yeni gerçekçiliği”nin gerçeklik kullanımı 

onu estetik anlamda geriletmez aksine onu ilerletir ve sinema dilinin genişlemesine 

neden olmuştu (Bazin, 2011, s. 205). 

“İtalyan yeni gerçekçilik” akımı, İtalyan ulusunun tarihsel koşullarına bağlı olarak 

gelişti. İtalya’nın, faşizmle birlikte savaşta yenilgiye uğraması ile birlikte ülke içinde 

yaşanan işgallerin ortaya çıkardığı kargaşada bu sinema akımı doğdu (Abisel & 

Eryılmaz, 2011, s. 28). “İtalyan yeni gerçekçilik” akımı, II. Dünya Savaşı’nın yıkıcı 

etkileri ve Hollywood’a karşı bir eleştiri olarak ortaya çıkmış, İtalyan yazar ve 

eleştirmen Cesare Zavattini’nin belirlediği temel ilkelerden hareketle kendini ortaya 

koymuştu (Monaco, 2000, s. 286).  



91 

 

 
 

Zavattini, “yeni gerçekçiliği”nin kuramsal yanını oluşturan kişi olarak, bir yazarın 

sinemayı nasıl etkilediğini ortaya koyar.  İtalyan yönetmen Vittorio De Sica ile birçok 

filmde senaristlik yapan Zavattini’nin senaryolarının temelini, savaş sonrası İtalyan 

halkının yaşadıkları toplumsal sorunların birey üzerindeki gerçekçi yansımaları 

oluşturur. Zavattini’nin bu yaklaşımında dönemin siyasal ve toplumsal olguları, 

dramatik bir sinema diliyle ele alınır (Teksoy, 2005, s. 333). Bu akımın en önemli filmi, 

Roberto Rossellini’nin 1945’te çektiği Roma, Açık Şehir filmidir. Bu filmde, 

Almanların, II. Dünya Savaşı sırasında Roma’yı işgal etmesi ve bu işgalden sonra 

yaşanan olaylar bir grup insan üzerinden anlatılır. Roma Açık Şehir gibi filmlerin 

başarısı sinemaya getirdikleri yenilik ve devrimin sonucu olarak kabul edilebilir (Bazin, 

2011, s. 169). Gerçekçi görüntülerle desteklenen bu filmde, amatör oyuncu, doğal ışık 

kullanımı gibi unsurlar gerçekçilik kurulumunu sağlar.  

“Yeni gerçekçi” yönetmenler, sinemadaki, kabul gören kalıpları yıkmaya çalıştılar.  Bu 

amacı gerçekleştirmek için sinemadaki “star” kavramına karşıt olarak amatör, toplum 

içerisinde yaşayan oyuncu kullanımını, dekor yerine dış mekân çekimlerini kullanmayı 

tercih ettiler (Daldal, 2005, s. 45). “Yeni gerçekçi”liğin modernizme en önemli katkısı, 

anlatının ön ve arka yapı ilişkisi arasındaki hiyerarşik ilişkiyi ortadan kaldırıp anlatı 

yapısını gevşetmesidir (Kovacs, 2007, s. 267). “Yeni gerçekçi” sinema akımının başlıca 

özellikleri şunlardır;  

1. Gerçekçi yönetmenler Jean Renoir’in şiirsel realizmini merkeze alırlar. 

2. Yapay ışıklandırma yerine doğal ışık, gerçekçi mekân ve doğal oyunculuk 

kullanımına önem verirler.  

3. Geçmişle bağlantısını koparmayan “yeni gerçekçi”ler, klasiklerde bile diyalog, 

müzik gibi ögeleri sonradan eklemeye devam ederler. 

4. Hikâyelerde yaşamın acı yönleri ele alınarak, hikâye kendi içinde tam olarak 

çözülemeyen detaylarla anlatılır. 

5. Gerçekçiler, ekonomik yapı ile ilgili fakirlik, işsizlik, ekonomik sorunlar 

konularına eğilirken geleceğin belirsizliğini ekonomik ve sosyal yapının 



92 

 

 
 

belirlemesini ele almışlardır. Ayrıca, durağan bir dünyanın sunulduğu filmlerin 

finalleri açık sonlu idi (Biryıldız, 2012, s. 70-72).  

“İtalyan yeni gerçekçilik” akımında, doğal ışık kullanımın öne çıkmasının bir nedeni de, 

II. Dünya Savaşı sırasında stüdyoların kullanılmaz hale gelmesi ve hammadde ve teknik 

yetersizliklerdir. Ayrıca kısıtlı bütçe yüzünden amatör oyuncu ve doğal dekor 

kullanılmak zorunda kalınmıştır (Teksoy, 2005, s. 328).  Bu noksanlıklar, kurgusal 

hikâyelerden ziyade belgesel görüntülerle birlikte gerçekliğin temsilinin sunulmasına 

zemin hazırlamıştı. Böylece bir savaşın toplumu nasıl etkilediği gerçekçi bir dille 

sinemasal bir zeminde aktarıldı. Bu özellikleriyle birlikte “İtalyan yeni gerçekçilik” 

akımı” ortaya çıkmış, farklı ülke sinemalarını da etkilemiştir. “İtalyan yeni gerçekçilik” 

akımının en önemli özelliklerinden biri, amatör oyuncu kullanımıdır. Ayrıca oyuncunun 

filmden çıkarılması film ve gerçeklik arasındaki bağlantıyı güçlendirirken kurgunun 

önemini azaltmıştı (Bazın, 2011, s. 180). 

“Yeni gerçekçi” sinemacıların en önemli özelliği, o dönemin sosyo-politik koşulların 

ortaya çıkardığı sorunları kameraları ile izleyip, kendi yorumlarını da katarak gerçekçi 

bir dil ile gerçeğe olabileceği kadar yaklaşmalarıdır (Abisel & Eryılmaz, 2011, s. 31). 

“İtalyan yeni gerçekçilik”, İtalyan toplumunun savaş sonrası psikolojisini abartı ve 

süsleme olmadan, hikâye anlatı yapısını gerçekçi bir yapıda kurarak anlatmaya çalışmış 

politik bir sinema akımıdır. II. Dünya Savaşı’nın bitiminden sonra İtalyan sineması, 

hem endüstriyel hem de ifade ve düşünce özgürlüğü anlamında kendine yeni bir kimlik 

kazandırdı. Bu yeni kimlik, sinema salonlarından Amerikan filmlerinin sayısını 

azaltırken, “İtalyan yeni gerçekçi” akımının tüm dünyada kabul edilmesini sağladı. 

Betton’ (1986, s. 69), İtalya'da çekilen bazı filmlerin, yeni-gerçekçi okulun habercisi 

konumunda, nesnel gerçekliği, doğal olanın araştırılmasına dayandığını ifade eder.  

2.3.4. Fransız Yeni Dalga Akımı 

“Fransız yeni dalga” akımının en önemli özelliği siyasal ve toplumsal olaylardan ziyade 

bireye yönelmesidir. Bu durum “İtalyan yeni gerçekliği”nin politik tavrının tam tersi 

olarak, “yeni dalga” akımının “apolitik” olarak adlandırılmasına neden olur. Genel 

olarak bu akımın yönetmenleri, filmlerini, Paris’teki burjuva sınıfından karakterlerin 

anlatımına bağlı olarak geliştirmişlerdir. Yönetmenlerin kendi tanıdıkları çevreyi 



93 

 

 
 

işlemeleri onların başarılı olmalarını sağlamış, böylece her yönetmen kendi sinemasını 

ortaya koymuştur (Teksoy, 2005, s. 484-485). Bu durum da ileride özellikle Fransız 

yönetmenlerin bir kısmının “Auetur” yönetmeni yani “yazar- yönetmen” olarak 

adlandırmalarına neden olmuştur. Bireysel sinema anlayışı içerisinde “Fransız yeni 

dalga” akımı, diğer ülke sinemalarını teknik ve konu alanlarında etkilemişti. Bu yüzden 

“Fransız yeni dalga” sinemasını hem bireysel hem de evrensel bir sinema akımı olarak 

da adlandırılabilir. “Fransız yeni dalga” akımı içerisindeki yönetmenlerinin bireysel bir 

dile eğilim göstermelerinin nedenlerinden biri de, sinemayı tiyatral bir yapıdan 

kurtarmak istemeleriydi. “Fransız yeni dalga” sineması aslında kendilerinden önceki 

Fransız sinemasının reddi üzerine kurulmuştur. “Yeni dalga” yönetmenleri, bu anlamda 

kişisel anlatım tarzları ve teknikleri geliştirirken sinemasal açıdan yeni unsurlar da 

kullanmışlardır. Bu yeni unsurlar; film zamanı içerisinde ileri- geri büyük sıçramalar, 

doğrusal zamana karşı olmaları, yani zaman içinde ileri ve geri büyük sıçramalar 

yapmaları, hikâyenin bütünlüğünü umursamamaları, aynı film içerisinde birçok sinema 

türünü kullanmaları ve doğaçlamadır (Abisel & Eryılmaz, 2011, s. 44).  

“Fransız yeni dalga” akımı, sesli sinema ile birlikte Fransa’da 1950’li yıllarda André 

Bazin’in sinema eleştirileri yaptığı Cahiers du Cinéma dergisi etrafında toplanan 

yönetmenlerle ortaya çıkmıştır. Bu grubun ilk başarıları; Truffaut’un 400 Darbe, 

Piyanisti Vurun ve Jules ve Jim filmleridir (Monaco, 2000, s. 297). Akımın en önemli 

filmlerinden biri olan, 400 Darbe filmi içtenlik barındıran ögelerden oluşurken başka 

bir özelliği de, filmdeki ana karakter olan Antoine Doinel’in hayatının belli 

dönemlerinin Truffault tarafından sonraki filmlerde ele alınmasıdır. André Bazin, 

biçimsel sinema anlayışını eleştirmiş ve sinemanın biçimden ziyade gerçeklik üzerinde 

durması gerektiğini savunmuştur. Bu düşünce, fiziksel unsurlardan ziyade psikolojik 

unsurları içermektedir. Bu psikolojik gerçeklik ise, yeniden üretimine değil, izleyicinin 

yeniden üretim üzerindeki inancına bağlıdır.  

Bazin’in Cahiers du Cinéma dergisini çıkarmasındaki en önemli amacı, sinemanın 

içinde değerli bir varlık olduğuna inanmasıdır.  Filmi, bilim ve doğanın bir ürünü olarak 

kabul eden Bazin, onu bir araç olarak algılamaz (Andrew, 2000, s. 196). İşgal sonrası 

Amerikan filmlerinin gösterilmesi, Cahiers du Cinéma dergisi yazarlarının Amerikan 

Sinemasını incelemelerini sağlamış, bu filmleri izleyen yazarlar,  Hollywood sistemi 

içindeki Welles, Hawks, Hitchcock gibi Amerikalı yönetmenlerin kendilerine özgü 



94 

 

 
 

filmler yapabildiklerinin fark edilmişlerdir (Abisel & Eryılmaz, 2011, s. 70). Böylece 

Fransa’da da yeni bir sinema anlayışı olan “Auteur” kavramı ve beraberinde “Fransız 

yeni dalga” sineması ortaya çıktı. Cahiers grubu içerisinde bulunan yazarlar Amerikan 

sinemasına ilgi göstermiş, özellikle Howard Hawks, Alfred Hitchcock ve John Ford’un 

filmlerine önem verdiler. “Yeni dalga” yönetmenleri, yönetmenin filmdeki işlevinin bir 

yazarın romanını yaratmadaki işlevine benzettiler (Biryıldız, 2012, s. 90). Bu görüşten 

hareketle, “Fransız yeni dalga” yönetmenleri, filmlerini kendilerinin yazması 

gerektiğini, filme kendini vermek açısından önemli olduğunu savundular. Dönemin 

toplumsal ve siyasal olaylarına yer verirken, klasik film anlatımını reddettiler. Onlara 

göre; filmde izleyicinin filmi anlamak için çaba sarf etmesi gerekir. “Fransız Yeni 

Dalga” yönetmenleri, Amerikan stüdyo yapımlarına karşıtlık bir çaba gösterip, 

gerçekliğin önemi üzerinde durdular. Sanat sineması, “ekonomik yapının 

sürdürülmesini sağlayan sinema izleyici içindir” düşüncesi ile seyircinin beklentilerinin 

karşılanması gerektiğini savundular (Clarke, 2012, s. 156-157).  

“Fransız yeni dalga” yönetmenlerinin filmlerindeki hikâyeleri ele alışları, mizansen 

kullanımları açısından benzerlikler vardır. Bu yönetmenler, sinema eğitimi almayan, 

film seyredip büyük yönetmenlerden film sanatını öğrenmişlerdi. Bu anlamda André 

Bazin onların akıl hocası olmuş, onlara sinemanın insanlar tarafından meydana getirilen 

bir sanat olduğunu kabul ettirmişti (Biryıldız, 2012, s. 94-95). Ayrıca “Fransız yeni 

dalga” sinemasının bir diğer özellikleri ise mekân olarak Paris’in kullanılması, amatör 

oyuncu, diyalogların özgünlüğü, doğal ışık kullanımı ve yönetmenin filmin her yönünde 

imzası olmasıdır.  Toplumdan ziyade insan deneyimleri ve kişisel hikâyeler anlatmayı 

tercih etmişlerdir. 

“Fransız yeni dalga” akımı içerisinde bulunan yönetmenler, farklı film türlerini de 

denediler. “Fransız yeni dalga akımının ilk filmlerinden, Jean Luc- Godard’ın Serseri 

Âşıklar (1961) filminde, kişisel bir hikâyeyi gangster film ögeleri ile birlikte işlerken, 

sinemaya varoluşçu olarak başlayan Godard, Brechtci ve neo-Brechtci eğilimlerden 

geçip özellikle 1967 yılından sonra Marksist düşünce dönemine girmişti. Bu dönemde 

belli siyasal çevreler için filmler çekmişti (Abisel & Eryılmaz, 2011, s. 48). Godard’ın 

Serseri Aşıklar filmi, geleneksel sinema anlatı kalıplarına karşı çıkan bir filmdir.  Büyük 

bir kısmı Paris sokaklarında geçen filmdeki diyaloglarda geleneksel anlatı kalıplarının 

aşan bir şekildedir. Godard’ın filmlerindeki amacı, aslında geleneksel kalıpları 



95 

 

 
 

kırmaktır.  Filmlerinde, sert bir burjuva ve kapitalizm eleştirisi vardır (Teksoy, 2005, s. 

492). Godard’ın bu eğilimine en iyi örnek, 1965 yılında çektiği, politik eleştiri 

ögelerinin ağır bastığı distopik bir film olan Alphaville ‘dir. Yine bu dönemde, farklı bir 

sinema dili oluşturan Truffault, Fahrenheit 451 (1966) filmiyle politik ve kültürel bir 

eleştiri yapmıştı.  Truffault, Amerikan sinema endüstrisinin merkezi olan Hollywood’a 

giderken, Godard ise deneysel film ve video stüdyosu kurmak için İsviçre’ye 

yerleşmişti (Biryıldız, 2012, s. 93). 

Truffault ve Godard’ın dışında “Fransız yeni dalga” yönetmenlerinden biri olan Claude 

Chabrol, Hitchcock’tan etkilenerek onun sinemasını Fransız ögeleri ile yeniden 

oluşturdu ve burjuva değerlerini komedi unsurları ile eleştirdi (Monaco, 2000, s. 299). 

Alain Resnais, sinemaya yeni romanın avant-garde özelliklerini eserlerine yansıtarak ve 

romancılarla yakın ilişkiler kurdu. Gece ve Sis filminde Nazi kamplarını ve faşizmi, 

Hiroşima Sevgilim filminde, II. Dünya Savaşı’nda Japonya’ya atılan atom bombasını, 

Geçen Yıl Marienbad filminde ise bellek temalarını işleyerek, tarih- bellek ilişkisi 

üzerinde durdu (Monaco, 2000, s. 300-301). 

 Resnais, “yeni dalga” akımı içerisinde geçmiş olgusuna en iyi işleyen yönetmendir.  

Geçmiş deneyimlerini sinemaya yansıtmak “yeni dalga” yönetmenleri için önemli bir 

ögedir. Güncel olayları işlerken geçmişe bu olguları dayandırarak işleyerek 

deneyimlerini seyirci ile paylaşmışlardır (Teksoy, 2005, s. 488). Hiroşima Sevgilim 

filminde iki farklı kültürdeki insanın aşkı anlatılılır. Erkek karakter, Hiroşima 

bombalanması ile toplumsal; kadın karakter ise Fransa’da yaşadığı bireysel yıkımı ile 

birleştiren anlatımı geçmiş deneyimleri ile farklı bir düzlemde ele alınır.  Geçen Yıl 

Marienbad filminde ise aynı mekânda bir yıl önceki bir aşk ele alınırken zamanın 

parçalanması ve açık sonu ile zaman- mekân karşıtlığı ön plana çıkarılır. Modern film 

akımlarının ilk örneği olarak kabul edilen “Fransız yeni dalga” sinema akımı, II. Dünya 

Savaşı sonrası Fransız film yapımlarına tepki olarak doğmuştur (Biryıldız, 2012, s. 89). 

2.3.5. Üçüncü Sinema 

Hollywood (Birinci sinema) ve Avrupa sineması (İkinci sinema)’dan sonra “Üçüncü  

Sinema” kavramı, 1969 yılında Fernando Solanas ve Octavio Getino tarafından ortaya 

atıldı (Koncavar, 2013, s. 32). Marksist düşünce yapısına göre temellendirilen “Üçüncü 



96 

 

 
 

Dünya”
4
 sinema düşüncesi, sinemanın bir direniş olarak sunulmasını savunur.  Halkın 

bilinçlenmesi için sinemayı bir araç olarak gören “Üçüncü Dünya” sinemacıları, 

muhalif bir çizgi içerisindedirler. “Üçüncü Sinema” akımı, sosyal içeriklerden hareket 

eder. “Üçüncü Sinema/ Üçüncü Dünya Sineması”, Üçüncü dünya kavramından türetilen 

ve muhalif bir politik bir sinema akımıdır. 1960’lı yıllarda muhalif hareketlerden doğan 

bu akım, Avrupa ve Hollywood sinemasına karşıdır. “Üçüncü Sinema” başlangıçta 

militan kitlesel politik bir yapıya sahipken, Solanas ve Getino kendi teorilerinin siyasal 

bir şekilde görülmesini istememişlerdir. Bu amaçla Solanas ve Getino, Üçüncü 

Sinemaya Doğru adlı bir manifesto yayınlamışlardır. Bu manifestoda “Üçüncü Sinema” 

teriminin tanımını yapmışlardır (Odabaş, 2013, s. 15-16).  

Üçüncü sinemacıları, politik eleştirel bir yapı kurarak, toplumun bilinçlenmesini 

amaçlar. Bu yüzden filmlerin türleri ya da nerde gösterildiği değil, halkı etkileyip 

harekete geçirmesi önemlidir. Bu görüşü savunan sinemacılar için bazı tarihsel dönüm 

noktaları olmuştur. Bu dönüm noktaları; Vietnam savaşı, Afrika’nın sömürge olmaktan 

kurtulmaya başlaması, Küba’da gerçekleşen devrim, Cezayir Savaşı gibi olaylardır 

(Koncavar, 2013, s. 35). “Üçüncü sinema” akımının en bilinen örneği, Solanas ve 

Getino  tarafından çekilen Kızgın Fırınların Saati filmidir. Bu filmin önemi dağıtım ve 

gösterim özelliklerinden dolayı Üçüncü Sinemaya Doğru adlı manifestoya da örnek 

oluşturmasından kaynaklanır. Kızgın Fırınların Saati, kollektif bir üretim yapısının 

yanında gizli gösterimle seyirciye ulaşması, dönemin Arjantin askeri diktatörlüğe karşı 

söylemiyle Latin Amerikan sinemasının en radikal biçimsel ve siyasal filmidir. Bu 

filmin yayınlanmasından bir yıl sonra Solanas ve Getino, meşhur manifestoyu 

yayınlanarak, Hollywood ve Avrupa Auteur sinemasıyla tüm bağlar koparmışlardır 

(Odabaş, 2013, s. 36). 

Üçüncü Sinema, başlangıçta politik muhalif bir hareket olarak ortaya çıkmış olsa da 

diğer unsurları da kendisinde barındırabilir.  “Üçüncü Sinema”, gerilla militan, kurtuluş, 

şiirsel ya da romantik sinema da olabilir. Her türlü konuyu işleyebilir, belli bir konu ya 

da süre konusunda belirlenmiş bir biçim yoktur. Büyük sinema salonlarında da 

                                                           
4
  Bu sinema akımı, “Üçüncü Sinema” ve “ Üçüncü Dünya Sineması” olarak iki farklı kavramla 

açıklanmaktadır. Üçüncü Sinema kavramının, Hollywood ve Avrupa sinemasına karşıtlığı 

düşünüldüğünden ve  daha genel bir ifade olduğu için çalışmada bu şekilde kullanımı tercih edilmiştir. 

Ayrıca bu akımın kurucuları olan Solanas ve Getino, Üçüncü Sinemaya Doğru adlı bir manifesto da 

göz önünde bulundurulduğunda, “Üçüncü Sinema” kavramının daha uygun olduğu düşünülmektedir. 

Ayrıntılı bilgi için Battal Odabaş’ın Üçüncü Sinema kitabına bakabilirsiniz. 



97 

 

 
 

gösterilebilir, gösterilmeye bilir de  (Odabaş, 2013, s. 22-23).  “Üçüncü Sinema” 

akımının en önemli özelliği politik art alanı da düşünüldüğünde, kitlelerin harekete 

geçirilerek, devrimin sağlanmasıdır. Dünyada birçok ülke sinemasını etkileyen bu akım, 

bir başkaldırı sineması özelliği ile dikkat çeker. 

2.4. Türk Sinemasında Akım Çalışmaları 

Türk sinemasında, dünyadaki örneklerine benzer bir sinema akımı oluşturmak için bazı 

çalışmalar yapılmış olmasına rağmen Türkiye’de dünya ölçeğinde bir sinema akımı 

oluşturulamamıştır.  Akım niteliği taşıyacak yeni bir anlayış ortaya çıkmamasının en 

önemli nedeni, sağlam bir sinema alt yapısı ve anlatım biçiminin 

yapılandırılamamasıdır. Sinemasal dil, yönetmenlere özgü bir olgu olarak kalırken, 

genel anlamda yeni bir bakış açısı ya da bir ideoloji üretilememiştir. Bu yüzden, 

1960’lardan itibaren geliştirilmeye çalışılan akım çalışmaları, o dönemin siyasal, 

ekonomik ve toplumsal kaygılarından öteye gidememiştir (Coşkun E. , 2009, s. 10-11). 

Ama yapılan çalışmalar, farklı bakış açılarının, ideolojilerin ve sinemanın nasıl olması 

gerektiği konusunda farklı eğilimlerin ortaya çıkmasını sağlanmıştır. Bu eğilimlerden 

bazıları, yönetmenlerin destekleri ile sinemasal bir alt yapı ile tanımlanmaya 

çalışılmıştır. Ama bu çabalara rağmen Türk sinemasında belli bir sinemasal akım 

oluşturulamamıştır. Türk sinemasında akım konusunda kuramsal tartışmalar, 

1960’lardan itibaren başlamış, günümüzde de devam etmektedir. Tartışmaların temel 

sorunsalları, Türk sinemasında ortaya çıkan fikirlerin akım özelliği taşıyıp taşımadığı ya 

da hangi sinema hareketinin daha etkin olduğu gibi konulardır.  27 Mayıs hareketinin 

sonucunda beklediğini bulamayan yönetmenler arasında kuramsal tartışmaları başlatan, 

Halit Refiğ olmuştur. Refiğ, Türk toplumunun kültürünün ve tarihini anlamaya 

çalışarak, elde ettiği verileri kuramsal bir çerçeve oluşturmaya çalışmış, bu dönemlerde 

çok tartışılan Marx’ın ATÜT kavramına da bu bağlamda kafa yormuştur. Refiğ, ATÜT 

kavramının, Bir Türke Gönül Verdim filmini oluşturan kaynaklardan olmasına rağmen, 

bu filminin bir ATÜT tez filmi olmadığını, yerli filmlerin, Batı kıstaslarına göre 

değerlendirilip değerlendirilemeyeceği sorunun daha önceye ait olduğu vurgulamıştır 

(Hristidis, 2007, s. 192).  

Türk sinemasında ilk kuramsal çerçeve “İtalyan yeni gerçekçi” akımından etkilenerek 

ortaya konulan “toplumsal gerçekçilik” hareketidir. Bu hareket, toplumsal konuların, 



98 

 

 
 

sanatsal bir sinema dili ile işlenmesi gerektiğini savunur. Sonrasında yönetmenler 

arasında ortaya çıkan estetik, içerik, şekilsel unsurlar ile farklı düşünceler bazı 

tartışmaların yaşanmasına neden oldu. Bu tartışmaların sonucunda bazı yönetmenler 

farklı sinemasal alt yapılarını savunarak, farklı sinemasal eğilimlerini ortaya çıkarmıştır. 

Bu yönetmenlerden Halit Refiğ, önce halkın maddi desteğine ve isteğine dayanan “ halk 

sineması” kavramını gündeme getirmişti. Sonrasında Kemal Tahir’in Türk toplumu ile 

ilgili düşüncelerinden ve ATÜT kavramından hareketle “ulusal sinema” hareketinin alt 

yapısını oluşturmaya çalışmıştı. Yönetmen Yücel Çakmaklı ise Türk milletinin manevi 

duygularının sinemada aktarılması ve işlenmesi gerektiğini savunduğu “milli sinema” 

hareketini, Yılmaz Güney ise “üçüncü sinema” düşüncesinden hareketle “devrimci 

sinema” , hareketlerinin kuramsal alt yapılarını oluşturarak bu düşüncelerini destekleyen 

filmler çekmişlerdir. O dönemin senaryo yazarlarından ve sinema düşünürlerinden olan 

Ayşe Şasa, Türk sinemasındaki düşünce farklıklarına değinerek, 1960-70 yıllarında 

yerli geleneğe meşrutiyet kazandırmak isteyen “ulusal sinema” ve “milli sinema” 

akımlarının
5
, okuryazar kesimin ilgi göstermemesinden dolayı kuramsal bir derinlik 

kazanamadığını, 1980’lerde ise televizyonun etkisiyle okuryazar kesiminin telaş içinde 

yüzeysel Batı taklitçiliğine büründüğünü ifade etmiştir (2010, s. 22). 

“Milli sinema” hareketi içerisinden gelen Mesut Uçakan bir röportajında, Türk sineması 

içerisinde ortaya çıkan farklı düşünceleri ele alırken bu hareketleri şu şekilde 

özetlemektedir; “…Devrimci Sinema’da çok çeşitli yansımalar içerisinde Marksist 

tavrı, Ulusal Sinema’da marksizmden kopmuş geleneksel değerlere maddeci bir bakış 

açısını, Milli Sinema’da ise İslami bakış üzerine temellendirilmiş bir anlayışı” 

görebiliriz (Tosun, 1992, s. 28-29).  Refiğ’e göre (2013, s. 44-45), Türkiye’de 1960-65 

yılları arasında aydınlar sineması dünyaya açılamamıştır. Bu başarısızlığın en önemli 

nedeni, Türk sinemacıların yeteneksizliğinden çok Türkiye’nin tarihi şartlarıdır. Bunun 

sonucunda sinemamızın halka yani kaynağına dönmesi kaçınılmaz olmuştur. 

2.4.1.Toplumsal Gerçekçilik 

Toplumsal gerçekçilik kavramı, sinema- gerçeklik ilişkisi içerisinde gerçeklik algısına 

dayanan ve kameranın görüneni yansıtma işlevi üzerinde kurulur. Toplumsal gerçeklik 

                                                           
5
  Yazarın ana metninde “akım “ kelimesini kullandığı için, çalışmaya bu şekilde aktarılmıştır. 

Çalışmanın genelinde Türk sineması ile ilgili eğilimler, hareket ya da düşünce sözcükleri ile ifade 

edilmektedir. 



99 

 

 
 

kavramı, bu noktada evrensel olmaktan ziyade yerel unsurları içerisinde daha fazla 

barındırabilir. Bu yüzden “Türk toplumsal gerçekliği”
6
, sadece Türkiye’nin tarihsel ve 

sosyal süreç içerisinde yaşadığı olguları içine alır. Türk sinemasında, toplumsal 

gerçekçilik, 27 Mayıs 1960 Askeri Darbesi’nin ardından insan – çevre ilişkisini zoon 

politikon 
7
 olarak ele alıp yorumlamaktadır (Daldal, 2005, s. 36). “İtalyan yeni 

gerçekçi” sinema akımından etkilenen sinema otoriteleri, Türkiye’de benzer özellikler 

taşımasını amaçladıkları “toplumsal gerçekçilik” hareketinin alt zeminini oluşturmaya 

çalıştılar. Türk sinemasında “İtalyan yeni gerçekçiliği”nin örnek alınmasının en önemli 

sebebi, toplumsal olgulara gerçekçi bir yaklaşımla eğilmesidir. “Yeni gerçekçilik” 

sinema akımı tüm dünyada farklı eğilimler olmasına rağmen kendisini kabul ettirmişti. 

Bunun nedeni, bu akımda farklı eğilimlerin olmasına rağmen, halkçı, epik, romanesk, 

şiirsel bakış açıları genellikle iç içe girmesi ve örtüşmesidir (Betton, 1986, s. 74). Bu 

sebeplerden dolayı dönemin Türk sinema otoriteleri de  “yeni gerçekçilik” akımından 

etkilenmişlerdir. Onaran, Gerçekçiliği, savaştan etkilenen ya da ekonomik açıdan geri 

kalmışlığın acısını çeken ülkelerin benzer özelliklerini taşıyan Türk milletinin geçmişe 

dönmeden bugünkü yaşayışlarında ortaya çıkan sorunları ele alan bir anlayış olarak 

tanımlamaktadır (1994, s. 199-200). 

1960’lı yıllar Türk toplumu için olduğu kadar Türk sineması açısından da bir dönüşüm 

dönemidir. “Toplumsal gerçekçilik” hareketi bu yıllarda ortaya çıkan göreli özgürlük 

ortamının ve bu dönüşümün sonucu olarak ortaya çıkmış, 1965 yılına kadar bu adla 

filmler yapılma çabaları sürmüştür. Bu yıllarda dünya sinemalarında da toplumsal 

konuların işlendiği filmler ve akımlar ortaya çıkmaya başlamıştı. Bunlar, Fransa’da 

“yeni dalga”, İngiltere’de “özgür sinema” gibi ulusal sinema akımlarıdır (Güçhan, 1992, 

s. 81-82). “Türk toplumsal gerçekçiliği”, 27 Mayıs’dan sonra ortaya çıkan yönetmenler 

grubunun Türk sinemasını ulusal bir sinema dili oluşturma ve Batı’nın estetik 

temellerini yakalama çabasını ortaya koymasıdır (Daldal, 2005, s. 58).  1960’lı yıllarda 

dünyada meydana gelen toplumsal olaylar her ülkede sosyal değişimlerin yaşanmasına 

neden olmuştu. Sinemanın da bu değişimlerden etkilenmemesi mümkün değildir. 

Mesela Vietnam savaşı Hollywood sinemasının anlatı yapısının yıllarca temel 

                                                           
6
  Aslı Daldal, “1960 Darbesi ve Türk Sinemasında Gerçekçilik” adlı kitabında 1960’larda Türk 

sinemasındaki Toplumsal Gerçekçilik düşüncesini “Türk toplumsal gerçekçiliği” olarak ifade 

etmektedir. Bu yüzden Daldal’dan alınan referanslarda bu kavram kullanılmasının uygun olacağı 

düşünüldü. 
7
  Aristo’nun toplum içerisinde yaşayan insan için kullandığı bir tabirdir. 



100 

 

 
 

malzemesini oluşturmuştur. Avrupa’da ortaya çıkan 1968 öğrenci olayları, yine bu 

dönemde başlayan feminist hareketler sinemanın toplumsal sorunlara daha gerçekçi 

bakmasını sağlamış ve tema olarak bu konuların işlenmesine yol açmıştır. Siyasal 

gelişmelerin Türk sinemasını da etkilediğini Halit Refiğ (2013, s. 37) şu sözlerle ifade 

etmektedir;  

10 Ekim 1965 seçimlerinin yaklaştığı günlerde başlangıcından bugüne en güçlü çıkışını 

yapan “toplumsal gerçekçilik” akımı, kendisini doğuran 27 Mayıs olayının son günlerini 

yaşaması gibi bir yenilgi halindeydi  

Halit Refiğ, “toplumsal gerçekçi” hareketinin 27 Mayıs olayı ile bağını yukarıdaki 

söylemi ile ortaya koyarak, 27 Mayıs hareketinin bir halk hareketi değil aydınların 

Batılılaşma çabalarının sonucu olduğunu savunmuştur (2013, s. 40-41). Sinema, Batı 

kökenli bir sanat olmasına rağmen, toplumsal boyutta düşünüldüğünde yerel ve milli 

ögelerin de yansıtılması açısından da uygun bir sanat dalıdır. André Bazin, Batı 

sinemasındaki gerçekliğin aşamalarından bahsederken, gerçeğin, öznellikten sıyrılıp 

anlamın ve yorumun açık olduğu bir sinemadan yana olduğunu belirtir. Doğu sanatı ise 

anlam/nesne ikiliğine değinmeden maddi evreni tek bir anlamda ele alarak yorumunu 

öznelleştirme eğilimindedir (Bazin’den akt., Şasa, 2010, s. 25). Doğu- Batı arasındaki 

en temel farklılık, öznelliğin bireysellikten çıkıp toplumsal bir boyut kazanmasıdır. 

Halit Refiğ’in Sinema 65 dergisinde yayınlanan “Türk Sineması Nedir?” yazısında 

sinema sanatçısının yaşadığı toplumun geleneklerinden, kültür ve ekonomik 

seviyesinden bağımsız olamayacağını savunarak eğer bu açılardan bakılmazsa bir 

ülkenin sinemasının doğru tanımlanamayacağını ifade etmiştir (Refiğ H. , 2013, s. 54).  

Toplumun kültürel, ekonomik değerlerinin farkında olup, bu yönde filmler çekmek 

diğer ülke sinemalarında da var olan bir durumdur. Türkiye’deki “toplumsal 

gerçekçilik” hareketi aslında Sovyet Rusya’da olduğu gibi ulusçuluk ve halkçılık 

akımlarından beslenmiştir (Daldal, 2005, s. 59). 

“Toplumsal gerçekçi” hareketinin amacı, 27 Mayıs hareketinin sinemaya yansıması ve 

toplum düzeninin 1961 Anayasası’nın öngördüğü şekilde yapılanmasıydı. Aslında 

toplumun sosyal, ekonomik ve siyasal hakları konusunda bilinçlenmesi yani sosyal 

hukuk devleti anlayışını benimsemeleri hedeflenmişti (Yaylagül L. , 2004, s. 251). 

“Türk toplumsal gerçekçiliği”, Batı sinemasından geri kalınmasının bir sonucu olarak, 



101 

 

 
 

Türk sinemasının 1960 öncesinde kendi gösteremeyen bir modernizm arayışının sonucu 

olarak ortaya çıkmıştı (Daldal, 2005, s. 60). 27 Mayıs 1960 Askeri Darbesi, Türkiye’nin 

siyasal, sosyal ve ekonomik hayatında çok önemli değişimlerin bir devamı olarak Türk 

sinemasını da etkilemişti. Özellikle bu dönemin filmlerinde temalar açısından bazı 

farklılıklar görülmüştü. Bu filmlerde, grev ve sendika gibi konuların da işlendiği 

toplumsal içerikli temalar ele alınmıştı (Koncavar, 2013, s. 5). 27 Mayıs 1960 tarihinde 

meydana gelen Askeri Darbe ile birlikte, Türk sineması da yeni bir dönüm noktasına 

gelmişti. DP döneminden rahatsızlıklarını belli eden yönetmenler, özellikle 1961 

Anayasası’ndan sonra toplumsal konulara değinmeye başlamıştı.  

1960’larda sonra Türkiye’de görülen gerçekçilik çabaları aslında Metin Erksan’ın Aşık 

Veysel’in Hayatı (1952) filminde sergilenen gerçekçi ögelere kadar geriye gidebilir. 

Ama bu dönemde yapılan filmlerde bazı gerçekçi ögeler olsa da 1960’lı yıllardan 

sonraki filmlerdeki toplumsal eleştiri kadar net değildir (Coşkun E. , 2009, s. 34-35). 

1960’lı yıllarda çekilen filmlerdeki toplumsal eleştirinin net ya da yeterli olmamasının 

nedeni, dönemin sinema sermayesini sağlayan kurumların genel eğilimleriydi. Bu 

filmleri yapan yönetmenler kültürel ve toplumsal sorunları ancak sansür 

mekânizmasının ve yapımcının kendisi için belirlediği çizgide eğilebilmişlerdir. Bu 

yüzden çoğunlukla yönetmenler, Türk edebiyat yapıtlarını kullanmışlar, edebiyat- 

sinema işbirliğini “toplumsal gerçekçilik” hareketi içerisinde öne çıkarmışlardı 

(Yaylagül L. , 2004, s. 252). Kemal Tahir, bir söyleşisinde, köyü yazan romancıların 

Türk milletinin ortak yani birleşik ruhunu, davranışını bulmaya çalıştıklarını belirtmiştir 

(Refiğ, 2000, s. 77).  

Türk sinemasında “toplumsal gerçekçilik” hareketinin ilk filmi Metin  

Erksan’ın Gecelerin Ötesi olarak kabul edilmektedir. Metin Erksan’ın Gecelerin Ötesi 

(1960) filmi, toplumsal sorunlara değinirken, Erksan, Yılanların Öcü (1962) filminde 

ise Türk köylüsünün su sorununu işledi. Bu filmle ilk kez bir Türk filmi uluslararası 

alanda ödül kazandı (Koncavar, 2013, s. 22). Gecelerin Ötesi filminin “toplumsal 

gerçekçilik” hareketinin ilk filmi olarak kabul edilmesinin en önemli nedeni, toplumsal 

bir sorun olan zengin olmak, daha iyi yaşamak temasını gerçekçi bir sinema dili ile ele 

almış olmasıdır.  Bu film, Türk sinemasında ilk defa toplumsal eleştiriyi ortak bir 

mekân (mahalle), ortak bir olay (soygun) çerçevesinde kişilerin bireysel nedenleri 

üzerinden anlattı (Scognamillo, 2010, s. 214). Metin Erksan, Türk toplumunun 



102 

 

 
 

sorunlarına eğilirken, gerçekçi Türk edebiyatı ürünlerini de referans alır. Erksan, Fakir 

Baykurt’un romanından uyarlanan Yılanları Öcü ve Necati Cumalı’nın romanından 

uyarlanan Susuz Yaz adlı filmleriyle, kırsal kesimde yaşanan mülkiyet sorununa da 

değindi (Yaylagül L. , 2004, s. 353). Refiğ’e göre Susuz Yaz filmini önemli hale getiren 

özellikleri, öyküdeki toprak ve su mülkiyet meselesinin yanında, Türk köylüsünün 

cinsellik konusundaki durumuna Erksan’ın kendi dünyası içinde doğru yaklaşımıdır 

(2013, s. 116).  

Metin Erksan’ın öncülük ettiği “ toplumsal gerçekçilik”, ülkemizin ekonomik, sinema 

geçmişi ve sinema alanında birikim gibi eksiklikleri yüzünden bir akım olamamış, bir 

düşünce olarak kalmıştır (Teksoy, 2007, s. 42). 1960-65 yılları arasında bu görüşü 

benimseyen dört yönetmen ön plana çıkmaktadır. Bu yönetmenler; Halit Refiğ,  Metin 

Erksan, Ertem Göreç ve Duygu Sağıroğlu’dur. Özellikle Refiğ ve Erksan, yeni kültürel 

modernizmin sağlanması için ulusal ve modern bir sinema dili oluşturmayı 

amaçlamışlar, bu temelleri inşa etmeye çalışmışlardır (Daldal, 2005, s. 93). Türk 

sinemasında 1960-65 arasında yapılan ve köylülerin sorunları, iç göç olgusu, sosyal 

adaletsizlik, ekonomik sorunlar gibi toplumsal bir takım sorunlara değinen filmlerin 

birçoğunun bir akım ortaya koyabilecek niteliklere sahip olmadıklarını görebiliriz. Bu 

filmler, her kesimi etkisi altına alan ve 1965 yıllarına kadar devam eden dönemin 

özgürlükçü havasında yapılmış, bir takım gerçekleri göstermeye çalışan iyi niyetli 

çabalar, “moda”lardır. Ama kesinlikle bir “akım” değildir. Hiçbir kuramsal temele 

dayanmadığı gibi, anlatım biçimi olarak da bir yenilik getirmemiş, çoğu Yeşilçam 

sineması kalıplarında yapılmış filmler olarak kalmışlardır (Coşkun E. , 2009, s. 48). 

Türk sinemasında batılı anlamda ilk sol hareket olan “ toplumsal gerçekçilik” sağ 

basının ve üst tabakanın eleştirileri yüzünden gelişememiş, halka indirgenememiştir. 

Otobüs Yolcuları, Acı Hayat ve Gurbet Kuşları filmleri dışında toplumsal gerçekçi 

filmler popüler olamamıştır. Üst tabaka aydınları, çoğunlukla Fransa’da ortaya çıkan 

“yeni dalga” hareketinden etkilenmişler, bireyci ve batılı filmler gibi yapımları ön plana 

çıkarma çabasına girmişlerdir. Ama bu tarz filmler de halka ulaşamamıştır (Refiğ, 2013, 

s. 42-43).  

Bu dönemdeki filmlerin “toplumsal gerçekçilik” hareketinden doğduğunu iddia edenler, 

filmlerin içeriğini oluşturan o dönemin siyasi ve toplumsal ortamını referans 

göstermektedir. Bazıları ise bu dönemin siyasal ve toplumsal olayların sinemayı da 



103 

 

 
 

etkilediği üzerinde durmaktadır. Bu yüzden “toplumsal gerçekçiliği” bir akım olarak 

kabul etmemektedirler (Coşkun E. , 2009, s. 37). Ayrıca, 1960 yılında meydana gelen 

1960 Askeri Darbesi’nin ardından, 1961 Anayasası ile birlikte siyasal yaşamdaki 

özgürlük anlayışı Türk sinemasını da etkiledi.  Özellikle 1960-1965 yılları arasında 

gerçekçilik konusunda duran sinemacılar, bu konuda bir akım yaratabilmek için çaba 

göstermiş ama bu çabalar “yarım gerçekçilik” olarak kaldıu (Koncavar, 2013, s. 22). 

1950-1960 yılları arasında sinema dilini öğrenen sinemacılar bu yıllarda toplumsal 

konulara eğilmeye başladı. Film denetimleri de bu göreceli özgürlük havasında 

kendisini göstermiş, böylece Türk sinemasında 1960-1965 yılları arasında ilk defa 

toplumsal sorunlar işlendi. Ama “toplumsal gerçekçi” hareketinin genel olarak bir 

akımını oluşturduğu söylenemezdi çünkü bu dönemin yönetmenlerin birçoğu, bir akım 

oluşturmanın ne bilincini, ne sağlamlığını ve gerçekliğini yansıtamadılar. Bu 

yönetmenler, denetlenmenin izin verdiği şekilde Yeşilçam filmlerinin içerisine birkaç 

gerçekçi öge yerleştirmekle yetindiler. Hatta bunu moda olduğu için yapanlar bile vardı 

(Özön, 1995, s. 32-33). Özön, bu söyleminde, sinemacıları gerçekçi ögeleri tam 

özümsemeden, klasik Yeşilçam anlatı yapılarına birkaç gerçekçi unsur yerleştirdikleri 

için eleştirir. Ona göre, bu gerçekçilik sadece bir modadır.  

“Toplumsal gerçekçilik” düşüncesi etrafında gerçekleşen tartışmalar özellikle Halit 

Refiğ’in düşüncelerinin “ulusal sinema” hareketi içerisinde şekillendirmesine temelini 

oluşturdu.  Bu hareketin şekillenmesinde Kemal Tahir’in de etkisi vardır. Ayşe Şasa, 

Kemal Tahir’in Türk toplum yapısını açıklamak için savunduğu Marx’ın ATÜT 

kavramını, Halit Refiğ’in, Türk sinemasına uyarlamasında aydın kesimin tepkilerine yol 

açtığını, Refiğ’in esnek olmayan ve yumuşaklıktan yoksun savunma üslubundan dolayı 

“ulusal sinema” kavramının bu tartışmalar içerisinde derinlere gömüldüğünü ifade eder 

(2010, s. 63).  

2.4.2. Halk Sineması 

“Halk sineması”, Halit Refiğ tarafından ortaya atılan Türk sinemasının finansman 

ihtiyacının “Bono Sistemi
8
” olarak adlandırılan sistemle giderilmesinden dolayı, Türk 

sinemasının halkın emeği ile oluştuğunu savunduğu bir sinema hareketidir.  Halit Refiğ, 

                                                           
8
 Bono sistemi, Türk sinemasında 1958-1960 yıllarından sonra filmlerin yapılıp masraflarının kendi 

sistemi içerisinde ödenmesine dayanan bir ekonomik yapıdır. Ayrıntılı bilgi için bakınız;  Halit Refiğ , 

Ulusal Sinema Kavgası, 2013, s. 92. 



104 

 

 
 

“halk sineması” eğilimini ilk kez Sinema 65 adlı dergilerdeki yazılarıyla ortaya koymuş, 

bu eğilimin teorik uygulamasını da Karakolda Ayna Var adlı filmi ile yapmıştır. “Halk 

sineması” kavramının iki kaynaktan ortaya çıktığını savunan Refiğ, bu kaynakları; 

popüler yerli kültür ve popüler yabancı kültür yani sinema olarak açıklamıştır. Buna 

göre “halk sineması” halkın geleneksel kültüründen ve temaşa sanatlarından ve yabancı 

sinemadan oluşmaktadır (Türk, 2001, s. 213). Ama temaşa sanatlarının ulusal yapısı 

tiyatro sahnesi için çok elverişli olmamakla birlikte geliştirilmesi halinde sinema 

perdesi için daha uyumlu olabilir. Tiyatro ve sinema arasındaki sahnelenme biçim ve 

seyircinin rolünün farklılığı bu iki ayrı sanat içerisinde Türk temaşa sanatlarının yerini 

farklı konumlandırılmasına neden olmuştur. Refiğ (2013, s. 97), tiyatronun bireyin 

dramına, Karagöz’ün ise topluma dayandığını belirterek, Türk temaşa sanatlarının 

mantık değil fanteziye seslendiğini savunmuştur.  Ona göre, bu yüzden tiyatro 

sahnesinde temaşa sanatlarının kullanımı başarılı olamamıştır.  

Refiğ, Türk sinemasının yabancı sermaye tarafından kurulmadığı için emperyalist, 

kapitalizm sermayenin katkısı olmadığı için burjuva, devlet desteği almadığı için devlet 

sineması olmadığını belirtmiş, Türk sineması sermayesinin halktan ve onun film izleme 

ihtiyacından beslendiğini bu yüzden de tamamen halk sineması olduğunu savunmuştur. 

Bu kapalı ekonomik yapı, Anadolu’ya özgü kendi kendine yeten köy ekonomisine 

benzemektedir (Refiğ, 2013, s. 89). Refiğ, “halk sineması” kavramının Türk sinemasına 

özgü ekonomik bir yapı olduğunu ve Türk sinemasının, Türk seyircisinin film izleme 

ihtiyacından doğduğunu ifade etmiştir (Daldal, 2005, s. 120). Refiğ’in bu düşünceyi 

savunmasının sebebi, Türk sinemasının diğer ülkelerdeki sinemalar gibi devletten ya da 

sermaye yardımı almadan kendi finasman imkânları ile gelişmesidir. Mesut Uçakan ise 

sinemada devlet yardımı meselesinde, devletin sinemaya yardım etmesinden ziyade bu 

olayın öncelikle devlet ve insan meselesi olduğunu belirtmiştir (Tosun, 1992, s. 58).  

Halit Refiğ (2013, s. 92), “Halk Sineması” kavramını açıklarken ekonomik yapısı 

açısından özel ya da devlet sermayesine dayanmayan, sanatsal anlamda ise “anonim” bir 

karakter olduğunu savunmuştur. Halit Refiğ bu sözleri ile, Batılılaşmaya karşı sessiz bir 

tepki duyan Türk toplumunun, halk hikâyeleri, orta oyun gibi geleneksel karakterli 

olguların Yeşilçam sinemasında çağdaş yansımasını bulduğunu ve yüzden bu tarz 

filmleri tercih ettiğini belirterek, bu yüzden Batılılaşmaya yönelik tiyatro, resim, müzik 

gibi sanatların farklı algılandığını ifade eder (Coşkun E. , 2009, s. 55). Halk sinemasının 



105 

 

 
 

doğmasına neden olan devletin ve dış sermayenin destek vermemesidir. “Halk 

sineması” maddi anlamda bir halk sinemasıdır. Özelliklerine bakıldığında halkın 

beğenileri yönünde çekilen filmlerin çoğu, toplumsalcı ya da ulusalcı yapımlar 

olmaktan uzaktı. Refiğ’in ortaya koyduğu “halk sineması”nı dayandırdığı ekonomik 

yapı olan “Bono sistemi” ile ilgili, bu fikrin ortaya çıktığı dönemde birçok eleştiri 

olmuştur. Bu eleştirilerden biri de Rekin Teksoy’un Türk Sinematek Derneği’nin yayın 

organı olan Yeni Sinema dergisindeki “Bono sistemi” üzerine olan yazısıdır. 1968 

yılında yayınlanan bu yazıda Teksoy, bono sisteminin, aslında kapitalist düzenin 

unsurları olan, avans, bono, kredi kullanımından yola çıkılarak oluşturulan ve filmcilik 

alnına özgü olmayan bir yapı olduğunu vurgulamaktadır (Teksoy, 1968, s. 47) .  

Refiğ ve arkadaşları Türk Sinemasının ekonomik yapısını tanımlamak için kullandıkları 

“Bono sistemi” ve beraberinde geliştirdikleri “halk sineması” kavramı ile ilgili yapılan 

eleştirilerin geneli, bu sistemin halkın beğenilerine dayanmasından dolayı, Türk 

sinemasının konu ve oyunculuk anlamında bir kısır döngü içerisine girerek kendisini 

yeterince geliştirmediği yönünde olmuştur. Bu bağlamda ilerleyen bir sinema 

anlayışının olmayışının sinemaya ve halka da bir şey kazandırmayacağı, sinemanın 

topluma yaklaşımında yeni arayışların ise sinemanın evrensel dili ile oluşturulabilir. 

Fakat bu yapılaşmada evrensel dil kullanılırken, Türk sinemasının belli kalıpları da 

kullanılarak bunların ikisi arasında denge kurulması gereklidir (Abisel & Eryılmaz, 

2011, s. 25-26).  

Metin Erksan, Halit Refiğ ve Duygu Sağıroğlu’nun savları, Türk sinemasında 

sermayeden ziyade emeğin önemli olduğudur. Sinema, kapitalist devletlerde 

sermayenin, sosyalist ülkelerde devletin hâkimiyetinde iken Türkiye’nin sinema 

sermayesi tamamen emekçilere aittir. Refiğ’ göre, örnek alınacak ögeler, kendi 

geleneklerimiz ve tarihimizdedir (Refiğ, 2013, s. 56). Halit Refiğ, burada Osmanlı 

Devleti’nde yer alan ahi teşkilatını örnek göstererek, sinemanın da bu tarz bir sermaye 

teşkilatı ile mali sıkıntılarından kurtulabileceğini savunmuştur. Halit Refiğ’e getirilen 

eleştirilerden biri, önce  “halk sineması” kavramını ortaya atıp sonrasında “ulusal 

sinema” eğilimine uygun bir söylemle öne çıkmasıdır. Refiğ bu konuda, “halk 

sineması” hareketinin, Türk sinemasının genel hatlarıyla tanımlamak için kullandığını 

ama “ulusal sinema” düşüncesinin bilinçli bir eğilim olduğunu ifade etmiştir (Türk, 

2001, s. 238). Kendisinin bu anlamda ulusal gerçekleri ele alan filmleri bilinçli olarak 



106 

 

 
 

meydana getirdiğini belirtmiştir. Halit Refiğ bu görüşlerden yola çıkarak, “halk 

sineması” kavramını geliştirerek “ulusal sinema” hareketini meydana getirmiştir. 

Refiğ’in bu arayışında yer alan başka yönetmenler de vardı. Metin Erksan, Duygu 

Sağıroğlu gibi yönetmenler de bu düşünce içinde yer aldılar. Ama Yeşilçam sineması 

örnekleri dışında “halk sineması” ürünleri olarak sayabileceğimiz örnekler yoktur. 

Ayrıca bu yönetmenler,  kısa bir zaman sonra bu düşünceden vazgeçerek “ ulusal 

sinema” hareketine dâhil olmuşlardır. ”Ulusal sinema” hareketini, Kemal Tahir’in de 

desteğini de alarak, Sencer Divitçioğlu’nun Osmanlı toplum yapısının “ Asya Üretim 

Tarzı”na girdiği düşüncesine dayandırmaya çalışmışlardır (Coşkun E. , 2009, s. 56). 

2.4.3. Devrimci Sinema 

 “Üçüncü sinema” akımı, Fernando Solanas ve Octavio Getino ile başlayan bir sinema 

akımı olarak, kapitalizm ve emperyalizme karşı sinemasal bir mücadeleyi savunur. 

Hollywood endüstrisine karşıt olan bu akım, militan bir sinema yaratarak kitleleri 

harekete geçirmeyi amaçlar. Özellikle 1968 öğrenci olayları, Vietnam Savaşı, Cezayir 

Savaşı ve Güney Amerika’daki diktatör rejimler bu akımın ortaya çıkış nedenlerini 

oluşturur.  Türkiye’de “devrimci sinema” denildiğinde ilk akla gelen isim Yılmaz 

Güney’dir. Yılmaz Güney, 1960’lı yılların sol havası içerisinde muhalif, devrimci ve 

toplumsal eleştiriler sunan filmler yaptı. Güney, bu yıllarda özellikle Güney Amerika 

kıtasında ortaya çıkan “üçüncü sinema” akımından etkilendi.   

“ Üçüncü sinema” akımının Türkiye’deki temsilcisi olarak kabul edilen Yılmaz Güney, 

ilk öykülerinde gerçeklikten ziyade düşüncelerini aktarmaya çalışmış, filmlerinde ise 

toplumsal bilinci hedef alarak, gerçekçiliği karmaşık bir şekilde ele almıştır. Umut ve 

Duvar filmlerinde toplumun ezilen kesimini ele alırken gerçekçiliğini somutlaştırma 

çabası içine girmiştir. Adaletsizliğe karşı bir direniş, bireysel çabalardan ziyade 

örgütlenmeyi savunmuştur (Koncavar, 2013, s. 38-41). “Devrimci sinema”, toplumsal 

olaylara Marksist bakış açısıyla yaklaşarak, devrimci ögelerin halka aktarılmasını 

amaçlar. Bu hareketin öncüsü olan Yılmaz Güney, Yeşilçam filmlerinde oyunculuk ve 

yönetmen asistanlığı gibi görevlerinden sonra, devrimci filmler çekmeye başlamıştı.  

Lüleci (2009, s. 80), “devrimci sinema”nın, Marksist anlayışa göre, kahramanların söz 

ve davranışlarını, olayları değerlendirmelerini tamamen materyalist ögelere göre 

şekillendirildiğini savunmaktadır. 



107 

 

 
 

“Devrimci sinema” içerisinde “genç sinemacılar” hareketini de ele almak 

gerekmektedir. Türkiye’de sinemanın gelişmesi ve belli bir bilinç kazanmasını 

sağlamak için kurulan Sinematek Derneği’nin politik duruşundaki değişiklikten rahatsız 

olan bir grup genç, 1968 yılında “Genç Sinema”hareketini kurdular. Genç sinemacıların 

amacı, emekçi sınıfların bilinçlenmesini, sorunlarını yansıtmayı amaçlayan, halka 

dönük devrimci bir sinema anlayışını ortaya koymaktır (Coşkun E. , 2009, s. 82).  

Marksist ideolojiyi topluma benimsetmek ve ezilen sınıfların çıkarlarına hizmet etmek 

için sinemanın kullanılmasını savunan bu grup 1968’de Genç Sinema dergisinin ilk 

sayısını çıkardılar. Yayınlanan bildiriye göre; “genç sinema”, var olan sinema düzenine 

karşı çıkarak kültürün ancak devrimci bakış açısıyla ele alınabileceğini ve sinemacının 

kendi toplumunun gerçekleri ele alması gerektiğini savundu. Bu anlamda klasik 

Yeşilçam’a karşı durdular (Koncavar, 2013, s. 42-43). Bu dergi içerisinde bulunan 

yazarlar, film eleştirilerinde, “derinlemesine eleştiri” yöntemini kullanarak filmleri 

siyasal bir şekilde ele aldılar. Ayrıca bu yazarlar daha çok belgeci sinema yapıtlarını 

incelediler (Biryıldız, 2013, s. 113). 

2.4.4. Milli Sinema  

“Milli sinema” hareketi, Yücel Çakmaklı’nın Türk sinemasında manevi değerlerin 

yansıtılması gerektiği düşüncesi ile meydana geldi. Milli sinema kavramı, Yücel 

Çakmaklı tarafından ortaya atılan, Necip Fazıl Kısakürek, Ahmet Güner’in kuramsal 

temelini oluşturdukları, Türk sinemasında manevi değerlerin sunulması gerektiğini 

savunan bir harekettir. Bu hareketin öncüsü olan, Yücel Çakmaklı’ya göre,  milli kültür 

sinema ile anlatılmalıdır. Milli kültür içerisinde ise toplumun tarihinden getirdiği 

yaşama ve düşünce biçimlerinin yanında ilim, sanat ve din ögeleri de bulunmalıdır. Bu 

değer ögeleri, Selçuklu ve Osmanlı toplumlarının değer hükümleridir. Milli sinemanın 

bu değer hükümlerini topluma aktarma amacından başka yabancı kültürlere karşı milli 

kültürü koruma amacı da vardır. Çakmaklı, “milli sinema” hareketinin temeli olarak, 

Selçuklu ve Osmanlı toplumlarında görülen Türk-İslam kültür ögelerini gösterirken, 

karşısına Batıyı yerleştirdi. Çakmaklı’nın 1970 yılında yönetmenliğini yaptığı Birleşen 

Yollar filmi, “milli sinema” hareketinin ilk örneği olarak kabul edilir  (Coşkun E. , 

2009, s. 77-78). Bu filmde,  farklı kültürde yetişen iki gencin aşkları üzerinden zengin 

bir çevrede, modern ögelerle yetişen Feyza’nın maneviyata dönüşü anlatılır. Özgüç 



108 

 

 
 

(1990, s. 89)  “…Birleşen Yollar filminin gerçekten "İslamcı sinema"nın tanışmaya açık 

bir denemesidir olduğunu belirtir. 

 Yücel Çakmaklı (1964, s. 3), 1964 yılında Tohum dergisinin 11. Sayısında, “Milli 

Sinema İhtiyacı” başlıklı yazısında, Türk sinemasında, sinemayı sadece ticari bir alan 

olarak gören ve Marksist bir bakış açısıyla toplumsal konulara eğilen iki eğilim 

olduğunu ve bu eğilimlerin “milli sinema” şuuruna sahip olmadıklarını belirtir. Ona 

göre,  köylüsü ve kentlisiyle maddeden ziyade manevi değerleri üstün tutan, Müslüman 

Türk toplumunun inançları, geleneklerini, milli değerleri ile yoğrulmuş, Anadolu’nun 

gerçekliğini sunan filmler “milli sinema” örnekleri olabilir.  

Milli Türk Talebe Birliği (MTTB) Sinema Kulübü’nün 10 Mart 1973 yılında yaptığı 

“Milli Sinema Açık Oturumu”nda, Yücel Çakmaklı, “milli sinema” kavramını, “milli 

kültürün sinema diliyle anlatımı hareketi” olarak tanımladı (MTTB, 1973, s. 58). Yücel 

Çakmaklı, bu hareketin öncüsü ve savunucusu olarak vefat edene kadar, bu düşüncesini 

anlatmaya çalıştığı yapımlar içerisinde bulundu. Çakmaklı’nın bu düşünce içerisinde 

çektiği; Oğlum Osman, Kızım Ayşe, Memleketim adlı filmlerinde müslüman gençlerin 

değişimi üzerinde durdu. Çakmaklı 1975 yılından sonra TRT’ye diziler çekmeye 

başlamış, 1989 yılında TRT’nin Avrupa Topluluğuna uygun yayın politikasının 

kendisinin görüşlerine aykırı olduğu gerekçesi ile bu kurumdan ayrıldı. Çakmaklı 1989 

yılında Minyeli Abdullah filmini çekerek  tekrar sinemaya dönüş yapıp, “milli sinema” 

hareketinin öncülüğünü yapmaya devam etti. 

Kayalı (2006, s. 54)  milli sinemanın,  kültürel olarak tutucu ya da tepkici tavrının 

devletin koruyucu kanatlarının altında durgunlaşmasına neden olduğunu savunur.  

“Milli sinema” hareketi içerisinde bulunan Mesut Uçakan, halk için sanat mı yoksa 

sanat için sanat tartışmalarını değerlendirirken, bir insanın sezgilerini geliştirmesi ve 

evrensel bir ritmi yakalaması ile sanat yapabileceğini, bu sezginin de kültür, algı ve 

mizaçla yoğrulduğunu belirtmiştir (Tosun, 1992, s. 22). Mesut Uçakan son yıllarda 

yaptığı açıklamalarda artık kendisini “milli sinema” hareketi içerisinde bulmadığını 

sıkça ifade etmiştir. “Milli sinema” düşünce temellerinin günümüzde etkinliğini 

yitirdiğini savunmaktadır. Uçakan’a göre; Milli kelimesi toplum içindeki 

parçalanmalara göre anlam kazanmaktadır. “Milli sinema” ile de geleneksel değerler 



109 

 

 
 

üzerine temellendirilmiş ırk mantığına uygun filmler kastediliyordu (Tosun, 1992, s. 32-

33). 

“Milli sinema” hareketi içerisinde yer alan diğer yönetmenlerden Salih Diriklik, Gençlik 

Köprüsü filmini ve Dokuzuncu Hariciye Koğuşu, Danimarkalı Gelin, Halının Öyküsü 

gibi televizyon dizilerini çektikten sonra 1996 yılından itibaren fiilen sinema yaşamına 

son vermiştir. İsmail Güneş, Çizme, Gülün Bittiği Yer, The İmam filmlerini çekmiş ve 

sinema kariyerine bu yönde devam etmektedir. 

“Milli sinema” ve “ulusal sinema” kavramlarının aynı anlama geldiğini savunanlar 

olmuştur. Bu iki sinema hareketinin öncüleri, benzerliklerini ve farklılıklarını kendi 

aralarında da tartışmışlardır. Bu tartışma, özellikle 1973 yılında Milli Türk Talebe 

Birliği (MTTB) Sinema Kulübü’nün düzenlediği “Milli Sinema Açık Oturumu”nda 

görüşülmüş ama bir sonuç alınamamıştır. Bu oturumda Yücel Çakmaklı, Halit Refiğ, 

Metin Erksan, Halit Refiğ, Duygu Sağıroğlu gibi yönetmenler “milli” ve “ulusal” 

kavramları üzerinde tartışmışlardı. Çakmaklı, “milli sinema” ve “ulusal sinema” 

farkının bir tutum farklılığı olduğu üzerinde durmuştur (MTTB, 1973). Nijat Özön 

(1985, s. 372) ise, bu iki grubun 1971 ara rejiminden sonra iki hareket arasında bir 

uzlaşı sağlamak istedikleri için bir araya geldiklerini ama uzun tartışmalar sonucunda 

bir karara varamasalar da aralarındaki bağları koparmadıklarının üzerinde durmuştur. 

Sayman’ göre (1973, s. 13-14), bu iki sinema düşüncesinin mutabakata vardığı sonuç, 

Türkiye’nin tarihsel gelişimin ve geçmişinin diğer ülkelerden farklı olmasından dolayı 

bağımsız ve özgün özellikleri taşıdığı ve bu yüzden yaşanılan sorunların çözümünde 

farklı kaynaklara yönelmesi gerektiğidir. Ayrıca Türk seyircisi ve sinema ürünleri 

arasında bir sömürü sistemi olmadığını savunan bu iki grup Yeşilçam sinemasının halk 

sineması olduğu düşüncesinde birleşmektedirler. 

Bu çalışmanın temel konusu “ulusal sinema” hareketi olduğundan, bu tema, başka bir 

başlık atında ayrıntılı olarak ele alındı. Dünyada ortaya çıkan sinema akımlarını ve bu 

akımlarının Türk sinemasındaki etkileri bir önceki kısımlarda anlatıldı.  Özellikle 

“toplumsal gerçekçilik” hareketinin 1960-65 yılları arasında Türk sinemasında etkili 

olduğu üzerinde duruldu. İlerleyen yıllarda yönetmenler ve eleştirmenler arasında ortaya 

çıkan görüş farklılıkları özellikle yönetmenlerin farklı arayışlara girmelerine neden 

oldu. Halit Refiğ, bu sinemasal dil arayışında “ulusal sinema” hareketinin alt yapısını 



110 

 

 
 

hazırladı. Bu sinema hareketinin fikirsel alt yapısında Kemal Tahir’in etkisi de vardır. 

Ulusal değerlerin, geleneklerin sinemada ön plana çıkarılması gerektiğini, Batı 

değerlerinin Türk sinemada yeri olmadığını savunan Refiğ, bu konuda Marx’ın ATÜT 

düşüncesini temel aldı. Bu düşünceye göre, Osmanlı toplumu, Batı toplumundan farklı, 

sınıfsız bir toplum olarak Avrupa ile aynı aşamaları yaşamadı. Bu düşünceyi 

benimseyenler, Doğu- Batı toplumlarında ekonomik yapının beraberinde sosyal yaşam, 

üretim ve iktidar ilişkilerinin de farklılıkları üzerinde durarak, sinemanın da toplumu 

yansıtan bir araç olarak farklı olması gerektiğini savundular. Refiğ, “ulusal sinema” 

hareketinin kendisi için kişisel olarak “ulusal gerçeklerimizi anlamada genel, anonim 

sinemayı aşan ne yapabilirim” davası olduğunu ifade eder (Türk, 2001, s. 239). Bu 

gerekçelerden dolayı “ulusal sinema” kavramı ve Türk sinemasına etkileri bir alt 

başlıkta ayrıntılı olarak ele alındı.  

2.5. Ulusal Sinema Hareketinin Ortaya Çıkmasını Sağlayan Nedenler 

“Ulusal sinema” kavramının ana hatlarını açıklamadan önce “ulus” sözcüğünün 

anlamına bakmak gerekir. Ulus kelimesi; aynı dili, kültürü ve toplumsal normları 

paylaşan grup olarak kısaca tanımlanabilir.  Ulus kelimesinden türeyen “ulusçuluk”  

kavramını, Giddens (2012, s. 1077) şu şekilde tanımlamaktadır; “Verili bir ulusal 

topluluğun kimliğini dile getiren inançlar ve simgeler kümesi”dir. Dünya’nın genelinde 

sinema alanındaki ulusal sinema akımlarına baktığımızda iki tanım yapabiliriz; birincisi,  

“ulusal sinema” akımları, Hollywood karşıtı bir yapı içerisinde “yüksek kültür” 

olgusuyla birlikte var olmuştur. Başka bir ulusal sinema tanımı ise, Üçüncü dünya ve 

çevre ülkelerdeki ulusal bağımsızlık olgusundan hareketle ortaya çıkan akımlardır. Bu 

anlamda “ulusal sinema” anlayışı hem yüksek kültürden hem de ulusal bağımsızlık 

ilkelerinden hareketle halkla ve popüler kültürle bağlantılıdır (Behçetoğulları, 2002, s. 

67).  

Sinemasal açısından bakıldığında bağımsızlık nosyonu ulusal sinema kavramının 

doğmasına neden olan, Hollywood sinemasına karşı bir direniş olarak tanımlanabilir. 

Higson, The Concept of National Cinema adlı yapıtında, ulusal sinema kavramının 

çeşitli şekillerde tanımlanabileceğini belirterek dört yaklaşım üzerinde durmaktadır. 

Bunlardan birincisi; ekonomik bir yaklaşımla, ulusal sinema ve yerli film endüstrisi ile 

kavramsal bir bağ kurularak, bu filmlerin kimler tarafından yapıldığı ve bu yapıları 



111 

 

 
 

kontrol edenlerin kim olduğu sorularıdır. İkincisi; metinsel tabanlı bir yaklaşımla, 

filmlerin ne hakkında olduğu, ortak bir dünya görüşü mü paylaşıp paylaşmadıkları, 

ulusal karakterlerin nasıl sunulduğu sorularının cevaplarını içerir. Üçüncüsü; ulusal 

sinemaya dayalı yaklaşım olarak, burada önemli olan, seyircilerin hangi ülke 

sinemalarını izledikleridir. Bu durum kültürel emperyalizm konusundaki endişeleri 

içermektedir. Dördüncüsü; ulusal sinemayı bir sanat sineması, kültürel olarak değerli bir 

sinema olarak ulusal sinemayı bir kültüre indirmenin eleştirilmesine dayalı bir 

yaklaşımla ulusal sinemanın neye dikkat etmesi gerektiğini tanımlamaktan ziyade 

tamamlayıcı bir biçime açıklanmasıdır (Higson, 2002, s. 53). 

 “Ulusal sinema”, ulus mitinin yeniden üretilmesi ve meşru bir zeminde ulus- egemen 

devlet ideolojisi içerisinde ele alınmasıdır.  Böylece “ulusal sinema” devlet ideolojisinin 

sinema alanında yayılmasını destekleyen bir araç konumundadır (Suner, 2006, s. 38). 

Suner’in bu ifadesi genel bir tanım olarak sinemanın ideolojik yönünü ortaya kayarken, 

Türkiye’deki “ulusal sinema” hareketi, devletin maddi yardımı olmadığı için bazı 

hususlarda bu genel ifadeden farklı bir yerde konumlandırılabilir. Türkiye’deki  “ulusal 

sinema” sinema hareketi, ulusal, milli değerlerin ön plana çıktığı, yerellik ve toplumun 

geleneksel değerlerin evrensel değerlerin karşına konulması olarak açıklanabilir.   

“Ulusal sinema” hareketinin öncülüğünü yapan Halit Refiğ, kendisi de benzer fikirlere 

sahip olduğu için Kemal Tahir’in, Türk toplumu ile ilgili toplumsal ve tarihsel 

fikirlerinden etkilenmiştir. Kemal Tahir ve “ulusal sinema” hareketini destekleyenler, 

üretim tarzından dolayı Osmanlı toplumunda sınıf olmadığını, bu yüzden de Batı 

sanatlarından farklı bir sanat anlayışı olması gerektiğini savundular. Ayrıca bu anlayışı 

savunanlar, Osmanlı Devleti’nde sınıf kavramı olmadığı için kamusal bilincin 

geliştiğini ve bu anlamda bir sanat anlayışının oluştuğuna inandılar. Türk sinemasının 

da ulusal olabilmesi için bu kamusal bilinçten hareket etmesi gerekmektedir (Coşkun E. 

, 2009, s. 57-58). Kamusal bilinç ifadesi, toplumun bireyci yapısından ziyade toplumcu 

bir yapısına işaret etmektedir. Bu kamusal ve toplumsal bilinç bağlamında, “ulusal 

sinema” hareketi içerisinde olan yönetmenler, bireysel sinema çalışmalarından ziyade 

ortak bir sinema dili oluşturmaya çalışmışlardır. Bu ortak sinema bilincinin oluşmasında 

Kemal Tahir’in etkisi ile sosyal, ekonomik ve tarihsel alanlar ön plana çıkmıştır. ATÜT 

tartışmalarının başladığı yıllarda, Kemal Tahir’in Devlet Ana kitabını yazmıştır. Bu 

bağlamda hem ATÜT hem de Kemal Tahir’in Devlet Ana eseri, Refiğ’in “ulusal 



112 

 

 
 

sinema” düşüncesini oluştururken yararlandığı kaynaklardan biri olmuştur. Refiğ’in 

sinema ile halk toplum gerçeğini tamamlayan “devlet” fikrinin oluşmasında da Kemal 

Tahir’in etkisi vardır (Türk, 2003, s. 8). 1999 yılında dönemin Başbakanı Bülent Ecevit, 

Osmanlı Devleti’nin kuruluşunun 700. yıldönümü için Devlet Ana eserinin filme 

alınması için Refiğ’e resmi bir teklif yapmıştır (Hristidis, 2007, s. 348) Ama çıkan bazı 

sorunlar yüzünden film çekilememiştir.  

Kemal Tahir’in sinema ile ilişkisi 1960’larda “Murat Aşkın” takma adıyla Atıf 

Yılmaz’ın yönettiği bazı filmlerin senaryolarını yazarak başladı.  Kemal Tahir’in o 

dönemlerde sinema camiası üzerindeki etkisi yadsınamayacak kadar büyüktür. Kemal 

Tahir, başta Halit Refiğ, Metin Erksan, Lütfi Akad, Atıf Yılmaz, Ayşe Şasa gibi sinema 

ile ilgilenen birçok kişiyi gerek fikirleri gerekse de eserleri ile etkiledi. Tahir’in fikirleri 

sadece “ulusal sinema” hareketini değil, dönemin sinemasal diğer olaylarını da 

etkilemiştir.  1960’lı yıllarda Türk sinemasına yerel ve milli bir kimlik kazandırmak 

isteyen Metin Erksan, Halit Refiğ, Atıf Yılmaz ve Lütfi Akad gibi yönetmenler, 

Tahir’in görüşlerinden yola çıktılar. Özellikle Tahir’in Doğu ve Batı toplumsal yapıları 

ile ilgili görüşlerini önemsediler. Halit Refiğ, Kemal Tahir için iki Batı anlayışını 

bulunduğunu ifade eder. Bu Batı anlayışlardan birincisi, emperyalist, ikincisi ise 

sosyalist Batı idi.  Tahir, emperyalist Batı’ya karşı sosyalist Batı ile birlikte mücadele 

edilebileceğini savunuyordu.  Ama Tahir, 1960’lara gelindiğinde aslında sosyalist 

Batı’nın da emperyalist Batı ile birlikte dışarı karşı tek Batı olduğunu idrak etmişti 

(Türk, 2001, s. 128).  

Ayşe Şasa (2010, s. 58), Kemal Tahir’i erişilmez yapan şeyin adabının yanında Doğu- 

Batı çelişkisi ve Batı yasalarının Doğu üstündeki negatif etkisi konusundaki tespitleri 

olduğunu savunur.  Halit Refiğ (2009, s. 29), kendisinin ulusal gerçeklerle 

ilgilenmesinin bilinç yoluyla bu gerçekleri anlamaya çalışarak geliştiğini belirmiştir. Ö. 

Lütfi Akad da, May dergisine verdiği bir röportajında, Kemal Tahir ve Sencer 

Divitçioğlu’nun çalışmalarının Türk sinemacıların bilinçlenmesinde etkisi olduğunu ve 

kendisinin milli kültür içeriğinden filmler yapmak istediğini de ifade etmiştir 

(Akad’dan, akt.,  Refiğ, 2013, s. 111).  

1960’lı yıllarda Türkiye’de ortaya çıkan yeni siyasal, toplumsal ve ekonomik değişimler 

sinemaya da bakışı değiştirmiş, sinemanın bir sanat olmasının dışında aktarım ve 



113 

 

 
 

etkileme gücü de fark edilmeye başlanmıştı. Bu bağlamda, sinema ile ilgili farklı 

söylemler, sinema yönetmenlerini de dönemin aydınları arasında kabul edilmesini 

sağlamıştı. Bunun nedeni, dönemin toplumsal, siyasal ve ekonomik değişimleri 

konusunda yönetmenlerin ön plana çıkan düşünceleridir. Yön Dergisi’nin 20 Aralık 

1961 yılında çıkan ilk sayısında dönemin aydınları ve yönetmenlerinin ortak 

imzaladıkları bir bildiri yayınlanmış, bildiride; toplumsal sorunların çözümünde gerekli 

tartışmaların yapılmak istendiği giriş kısmında belirtilmiştir. Dört ana başlıktan oluşan 

bildiri de her başlıkta durum tespitleri ve çözüm önerileri sunulmuştur; 

 Bu bildiride; 1. Ana başlıkta; Atatürk devrimlerinin amacı olan Batılılaşmanın iktisadi 

anlamda gerçekleşebileceğini,  ekonomik gelişme ile birlikte, kent- kırsal ayrımının 

kalkacağını ve sosyal adaletin sağlanabileceği, 2. Ana başlıkta; Türk toplumunun her 

kesiminden aydın kimselerin ülke kalkınması için fikir birliğine varması gerektiği, 3. 

Ana başlıkta; iktisadi sistemin gelişmesi için özel ve devlet sermayesini kapsayan karma 

bir ekonomik modelin benimsenebileceği, 4. Ana başlıkta, yeni devletçi sistemin 

yukarıda belirtilen unsurların gerçekleşmesi için şuurlu bir devlet müdahalesi ile 

oluşabileceğini savunulmuştur 
9
. Bu bildiri dönemin şartları içerisinde toplumun 

ilerlemesini sağlamakla yetkili, farklı görüşlerden aydın kesimin görüşlerinin ortaya 

konulması açısından önemlidir. Bu bildiride imzası bulunan Refiğ, Türk sinemasının 

halktan destek gören ve halka dayanan bir sinema olduğunu ve bu yüzden de en kötü 

filmlerde bile devletin ana düşüncesi ve davranışı filmlere yansıttığını savunmuştur.  

Filmlerin görevi, Türk örf ve adetlerinin bilinçli olarak sunulması, Türk düşünürünün 

görevinin ise devleti yıkılmaktan, toplumu dağılmaktan alı koyacak fikirlerin öne 

çıkarılması gerektiğini ifade etmiştir (Refiğ, 2013, s. 139). 

1960’lı yıllarda Türk sineması alanında yaşanan Doğu- Batı ikilemi farklı düşünce 

eğilimlerinde kendisini göstermeye başladı.  Halit Refiğ, bu farklılık içinde Türk 

sinemasının ulusal, Türk düşüncesi ile yapılandırılması gerektiğini şu şekilde ifade 

etmektedir (2013, s. 96);  

Ulusal Türk sineması, bu tarihsel çabada ulusal Türk düşüncesi ve sanatlarının bir parçası 

olarak üzerine düşeni yapmakla yükümlüdür. Ulusal akımlar Türk düşünce ve 

sanatlarında ne kadar gelişip güçlenirse Türk sinemasını da bu yolda o kadar olumlu bir 

biçimde etkileyip besler. Türkiye’nin bugünkü tarihsel koşullarında, ulusal sanatların 

gerekliliği konusunda Türk sinemacılarının bilinçlenenleri, öbür sanat kollarında ve 

                                                           
9
  Yön Dergisi, 1. Sayı, 20 Aralık 1961, s. 12. 



114 

 

 
 

düşünce akımlarından yardım görsünler veya görmesinler, “çağdaş”, “yeni”, “özgür” gibi 

yaftalar altında süper devletlerin sızma ve yayılma stratejisi olan “evrensel sanat” 

akımlarına yetenekleri ve olanakları oranınca karşı koyan “ulusal Türk sineması” için 

çalışacaklardır. 

Refiğ, “ulusal Türk sineması”nı tanımlarken tarihsel perspektif ve Türk sanatlarını 

referans alınması üzerinde durmuştur. Bu olguların güçlendirilmesinin Türk sinemasını 

da olumlu etkileyeceğini ve bunun bir direniş ortaya çıkarabileceğini savunmaktadır. 

“Ulusal sinema” hareketi, farklı yönleriyle de olsa “toplumsal gerçekçi” sinema hareketi 

ölçüsünde, özellikle de 1970’lerden sonra Türk sinemasını etkilemişti (Kayalı, 2006, s. 

157). Ulusal sinema dilinin oluşmasında “toplumsal gerçekçilik” hareketinin etkisinin 

yanında 1950’li yıllarda romanda ve beraberinde de sinemada öne çıkan “Köycülük” 

olgusunun da etkisi büyüktür.  Halit Refiğ, “toplumsal gerçekçilik” kavramının genel 

bir ifade olduğunu savunarak, her toplumun aynı genel ve sosyal özelliklere sahip 

olmadığını bu yüzden de “ulusal gerçekçilik” fikrini kabul ettiği ifade etmiştir (Türk, 

2001, s. 238). Genel bağlamda, toplumsal soruların ulusal bilinçle ele alınması 

gerektiğini savunan Refiğ, daha minimal bir çerçeve çizerek, toplumun kültürünü, 

tarihsel yapısını, geleneklerini, yaşatışını, inançlarının da ele alınması gerektiğini 

savunmuştur. Refiğ, ulusal sinemanın halkın değerlerine karşı çıkmadan, içinde 

bulunulan durum hakkında bilinçlendirme, bilgilendirme yapması iddiası olduğunu 

belirtmiştir (Hristidis, 2007, s. 185).  Refiğ, ulusallık ve gerçeklik kavramlarının birlikte 

kullanılmasının ulusal bir bilincin sonucu olduğuna inanmıştır. Bu iki kavramın birlikte 

kullanımı sayesinde Türk toplumunun gerçeklerinin ortaya konulmasını gerektiğini 

savunmuştur. Refiğ “halk sineması” kavramının anonim değerlerin sineması olduğunu 

ama “ ulusal sinema”nın ise ulusal gerçeklere dayandığını ve ulusallık kavramının 

toplumsal ilişkiler içerisinde anlam kazandığının üzerinde durmuştur. (Türk, 2001, s. 

258).  

 Refiğ, “ulusal sinema” kavramını, “halk sineması” kavramının yanlışlıklarından yola 

çıkılarak temellendirilmeye çalışmıştır.  Bu Batı hayranlığına tepkinin kaynağı, Türk 

temaşa sanatlarıdır. Bu sanatlar Batıdaki bireyci anlayışının tersine kamu bilinci taşır. 

Bu durum feodaliteye ait olan özel mülkiyet kavramını da Osmanlı Devleti’ndeki 

sınıfsız toplum yapısından ayırır. Sencer Divitçioğlu’nun, Marx’ın görüşlerinden 

hareketle ortaya attığı  “ATÜT”, “ulusal sinema” kavramına kuramsal bir dayanak 

sağlamak için kullanıldı (Coşkun E. , 2009, s. 59). Halit Refiğ, ulusal sanatların, süper 



115 

 

 
 

devletlerin emperyalist politikalarına karşın ulusal bağımsızlığın sağlanması amacıyla 

ortaya çıkan bir başkaldırı ve direnme biçimi olduğunu savunmuştur(Refiğ, 2013, s. 94). 

Refiğ’in burada bahsettiği ulusal sinemanın emperyalist politikalara karşı bir direniş 

içermesi görüşünü; Higson da savunarak, bu durumun kültür, sanat, ulusal kimlik, 

ulusluluk kavramlarının Hollywood’un eğlence işlevine karşı bir hareket olarak, çeşitli 

ulusal ekonomik yapıların desteklenmesi ve korunmasını haklı çıkarmak için 

kullanıldığını ileri sürmüştür (Higson, 2002, s. 59).  

1964 yılında Metin Erksan’ın Berlin Film Festivalinde Susuz Yaz filmi ile ödül alması 

ile Türk sineması devlet tarafından ele alınmak istenmiş ve bunun için aynı yıl bir 

“sinema şurası” toplanmıştır.  Bu “sinema şurası”nda, sinemacılar ve aydınlar arasında 

çıkan tartışmalar yüzünden toplantının başında bir grup sinemacı toplantıyı terk etmişti. 

Bu sinemacıların içinde Halit Refiğ de vardı (2003, s. 6). Bu “sinema şurası”ndan sonra, 

Refiğ’in “ulusal sinema” kavramı içerisinde değindiği devlet desteği ancak 1970li 

yıllarda Refiğ’in TRT için çektiği Aşk- ı Memnu dizisi ile gerçekleşirken, Yorgun 

Savaşçı filminin yakılması ile son bulmuştur.  Refiğ’in TRT’ye hazırladığı Aşk-ı 

Memnu onun “ulusal sinema” hareketi görüşlerine uygun bir süreçte gerçekleşmiş, 

devlet sinemaya destek vermiştir. Ama aynı süreç Yorgun Savaşçı için 

gerçekleşmemiştir. 

Halit Refiğ’in Türk sinemasının emperyalist politikalara karşı bir direniş olması ile 

düşüncelerine, Ayşe Şasa da dönemin sinema kritiğini yaptığı şu ifadeleri ile 

desteklemiştir.  Ayşe Şasa (2010, s. 36-37),  1950’li yıllarda Türk filmlerinin küçük 

burjuva kökenli birkaç hevesli sinemacının çabasıyla anonim bir özellikle çekildiğini 

ancak 1970’li yıllara gelindiğinde ise yeni dönemin burjuva kökenli sinemacılarının, 

Batı sinemasını referans alarak entelektüel sinema yapmak adına taklit ve özentiyle 

yaptıkları filmlerle başarısız olduklarını savunmuştu. Refiğ’in Türk sinemasını bir 

direniş sineması olarak tanımlaması, Batı tarzı filmlere karşı bir tavırdır. Bu direniş, 

Yeşilçam sineması olarak adlandırılan kavram içerisinde yer bulmuştur. Kayalı’da bu 

iki unsurun birlikteliğini şu şekilde ifade etmektedir; “ulusal sinema” düşüncesinin 

savunulması beraberinde Yeşilçam sinemasının da savunulmasını getirmişti (Kayalı, 

2006, s. 155). “Ulusal sinema” hareketinin 1960’lardan sonra ortaya çıkmasına ve 

kuramsal bir temel oluşturulmak istenilmesini iki nedene bağlayabiliriz. Daldal (2005, s. 

125), bu iki nedeni şu şekilde ele almaktadır;  



116 

 

 
 

 a) 1965 sonrasında, sinemacıların karşılaştıkları büyük politik ve ekonomik zorluklar 

karşısında, “aydın” kimliklerini zedelemeden sektörel dayatmalara adapte olma arzusu,  

b) solcu sinema eleştirmenleri ve sinematek çevresiyle yaşanan büyük çatışmaların 

ardından, yönetmenlerin sağa kayması.   

 

Halit Refiğ, Sinematek Derneği’ni; Türkiye’de gerçek sınıflar arası toplumsal 

çatışamadan ziyade Doğu- Batı çatışmasına dayandığı iddiasıyla eleştirirken bu 

eleştiriye dayanak olarak da Sinematek Derneği’nin üyelerinin Batı hayranı olan 

kişilerden meydana gelmesini göstermiştir (Refiğ, 2013, s. 52). Halit Refiğ ve 

arkadaşlarının, 1966 yılında, Sinematek Derneği tarafından düzenlenen “Türkiye’nin 

toplumsal yapısıyla sinemanın ilişkileri” konulu toplantıyı, kendilerine ve Türk 

sinemasına hakaret edildiği gerekçesiyle terk etmelerinin ardından ulusalcılar ve 

sinematekçiler kutuplaşması meydana gelmiştir (Türk, 2003, s. 7). “Ulusal sinema” 

konusundaki düşünsel sürecin bir başka boyutu ise Yeşilçam sinemasının 

olumlanmasıdır.  Refiğ, sermaye ya da devlet desteğinden yoksun olan halk 

sinemasının, Yeşilçam filmlerinin olumlanması olarak ifade etmiştir (Kayalı, 2006, s. 

155).  

Halit Refiğ, ulusal sinemanın ancak devletin film yapması ile değil devletin katkı 

sağlamasıyla gerçekleşeceğini savunarak, ulusallık anlayışının devlet- halk 

birlikteliğinden sağlanabileceğinin üzerinde durmuştur. Halit Refiğ ve diğer 

yönetmenler, kendi ideolojilerinden taviz vermeden “ulusal sinema” kavramını, 1966-

1970 yıllarından itibaren bilinçli olarak kullanmışlardır. Metin Erksan, Halit Refiğ gibi 

yönetmenlerin yanı sıra bu düşünceye, Türk Film Arşivi gibi kurumlar tarafından da 

destek verilmiştir. Halit Refiğ’e göre (2013, s. 93), “ulusal sinema” hem “halk 

sineması”na hem de Batı hayranı sinemaya bir tepkidir. Çünkü, “ulusal sinema”nın 

gelişmesi, halk destek vermezse bile devletin desteğine bağlı olmalıdır. “Halk sineması” 

hareketini ortaya koyan Halit Refiğ’in bu söyleminin temelinde, sinemanın halkın 

sağladığı finansa dayanması yüzünden yıldız olgusunun ön plana çıkmasını eleştirmesi 

yatmaktadır. Yıldız olgusunun filmlerde öne çıkması, hikâyelerde ve anlatımda bir 

kalıplaşmaya neden olmuş, ulusal ögelerin kullanımı ikinci plana itmiştir. Refiğ (2009, 

s. 30),  Sinematek Derneği’nin kurulmasından sonra kendisi ile birlikte Ömer Lütfi 

Akad, Osman Seden, Metin Erksan ve Atıf Yılmaz, Sinematek Derneği ile bir 

işbirliğine girmeyeceklerine dair ortak bir bildiri yayınlamaları ile kendini daha açık 

göstermiştir.  



117 

 

 
 

Halit Refiğ, toplumsal gerçekçilikten ulusal sinemaya geçişini, tüm toplumları kapsayan 

tek bir evrim ya da yapı olmadığını, Türkiye’nin de kendine has özellikleri bulunduğuna 

inandığı için böyle bir geçiş yaptığını belirterek, kendi toplumumuzun gerçeklerine 

özgü filmler yapılması halinde bu durumu göz önüne alınması gerektiğini 

savunmuştur(Türk, 2001, s. 226). Halit Refiğ “toplumsal gerçekçi” hareketinin 

başarısızlığının sınıfsal sebebinin, şehirlerde yaşayan Batı etkisindeki zümrenin 

sinemada burjuva sanatı yapmayı deneyen sinemacılardan ziyade Batı burjuva 

sanatlarını tercih etmelerinden kaynaklandığını belirtmiştir (Refiğ, 2013, s. 55).  Halit 

Refiğ, Ant dergisinin 1968 yılında çıkan ve 80. sayısında Atillâ Gökbörü’nün “ulusal 

Sinema” ile ilgili hazırladığı yazı dizisinde, “ulusal Türk sinemasından ne 

anlıyorsunuz?” sorusuna şu şekilde cevap vermiştir;  

 …Türkiye’nin bugünkü
10

 tarihsel koşulları içinde, ulusal düşünce ve sanat akımlarına 

sarılmamız tek var olma yolumuzdur… Ulusal Türk sineması bu tarihsel çabada ulusal 

Türk düşüncesi ve sanatlarının bir parçası olarak üzerine düşeni yapmakla yükümlüdür. 

Ulusal akımlar Türk düşünce ve sanatlarında ne kadar gelişip güçlenirse Türk sinemasını da 

bu yolda o kadar çok olumlu bir biçimde etkileyip besler (1968, s. 15).  

Halit Refiğ, bu soruya verdiği cevapta, ulusal sinemanın Türk toplumunun düşüncel ve 

tarihsel unsurlarını yansıtmada önemli bir işlevi olduğunu ve Türk sinemasının bu 

unsurları kullanarak güçlenebileceğinin altını çizmiştir. 

Halit Refiğ, toplumsal gerçekleri yansıtırken, toplumsal gerçekler içerisinde sınıf 

çatışmalarının olmadığını fark ettiğini ifade eder (Türk, 2001, s. 120). Refiğ, bu noktada 

ATÜT kavramına işaret ederek, Doğu- Batı toplumları arasındaki üretim ilişkilerinin 

farklılığını ve bu yüzden Türk toplumu gibi Doğu toplumlarında sınıf kavramının 

olmadığını savunmuştur. Bu görüşe göre,  sınıf kavramının olmaması da beraberinde 

sınıfsal çatışma kavramını da ortadan kaldırır. Kemal Tahir,  Türk toplumundaki sınıf 

kavramını, Devlet Ana adlı romanında tartışmıştır. O dönem için bu roman ses getirmiş, 

Osmanlı toplumsal yapısı hakkında tartışmalara zemin hazırlamıştır.  

 Refiğ (2000, s. 34)’e göre, Kemal Tahir’in Devlet Ana kitabı, ilk defa Türk toplumunda 

devletin sınıflar üstü koruyucu özelliği ortaya koyması ve Türkiye’de sınıflar çatışması 

Doğu- Batı çatışması olduğunu ortaya koyması açısından önemli bir yere sahip 

olduğunu savunmuştur. Halit Refiğ, Kemal Tahir’den etkilenmesinin gerekçesini, 

                                                           
10

  Yazarın kullandığı ifadeler değiştirilmeden alıntı yapılmıştır. Yazar “bugünkü” ifadesini bu yazı 

dizisinin yayınlandığı dönem olan 1960’lı yılları tanımlamak için kullanmaktadır. 



118 

 

 
 

gerçeklere yaklaşma üslubundan dolayı olduğunu belirtmiştir. Bir fikir adamı olarak 

Tahir’in en büyük özelliğinin, tarih- güncel, millet- devlet, halk- aydın, iman- bilgi, 

İslam- laiklik gibi karşıt gibi görünen kavramları birbirinin zıttı olarak gösteren 

düşüncelere karşı çıkmasının da kendisini etkilediğini ifade etmiştir (Refiğ, 2009, s. 

269).  

Batı tarzı bir sinema anlayışı ile hareket eden o dönemin bazı aydınları Türk sinemasını 

küçümsüyorlardı.  Kemal Tahir, bu düşmanca tavrı “ bu bizdeki Batılılaşmanın bir 

fiyaskosudur” olarak ifade etmekteydi (Refiğ, 2000, s. 31). Kemal Tahir ise eserlerinde 

ve söylemlerinde Batının karşısında Doğu kültürünü ve toplum yapısını savunmuştur.  

Mehmet Öztürk’e (2015, s. 185) göre, “Doğu Geleneği”nin edebi sinemasının yerel 

ögelerle bezenmesine rağmen ideolojik değil, tersine yerel ve ulusal olgular toplumu 

ifade etmek için kullanılmıştır. Bu konuya örnek olarak Kemal Tahir’in edebiyat ve 

tarih anlayışı verilebilir. Kemal Tahir, Osmanlı ve Türk tarihine bakışını 

şekillendirmesinde 1960’larda gündeme düşen ATÜT kavramının etkisi yadsınamaz. 

Tahir’in Osmanlı ile ilgili düşünceleri bu dönemden sonra değişmiş, eserlerine de 

yansımıştır. Halit Refiğ, bu değişimin 1966 yılında meydana geldiğini ve aslında ATÜT 

meselesinin devletin yapısı, devlet meselesi konularında onun için etkili olduğunu ifade 

etmiştir  (Türk, 2001, s. 195).  

ATÜT meselesinin ortaya çıkması, Atilla Tokatlı’nın Maurice Godelier’in Asya Tipi 

Üretim Tarzı kitabını Türkçeye çevirmesi ile başladı. Sonrasında Sencer Divirçioğlu, 

Osmanlı Toplumu ve Asya Üretim Tarzı, Selahattin Hilâv Diyalektik Düşüncenin Tarihi 

adlı yapıtlarını yayınladılar. Bu eserlerin temel dayanağı ise Karl Marx ve Friedrich 

Engels’ın Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri adıyla Türkçeye çevrilen eseriydi 

(Refiğ, 2000, s. 33-34). Bu kitaplardan etkilenen Kemal Tahir, kendisini bu konuyu 

işleyen yazılar ve romanlar yazmaya adamıştır.  Tahir, bu yapıtlarıyla sadece edebiyat 

dünyasını değil sinema ve sanat çevresini de etkilemiştir.  Tahir’in düşünce dünyasının 

“ulusal sinema” hareketine etkisi çalışma boyunca vurgulanmıştır. Metin Erksan’ın “ 

Kemal Tahir’in romanları dışında romanlar kese kağıdı bile olmaz” düşüncesi bu 

dönemde “ulusal sinema” düşüncesinin Erksan tarafından şiddetle savunulduğunu 

göstermesi açısından önemlidir (Kayalı, 2006, s. 96). Ömer Lütfi Akad, Kemal Tahir’in 

düşüncelerini açık ve net bir şekilde ifade edecek zamanı olmadığını bu yüzden de bazı 

çevrelerce eleştirildiğini savunarak bu yüzden Kemal Tahir’in çok tehlikeli bir yerde 

https://www.deryayinevi.com.tr/friedrich-engels
https://www.deryayinevi.com.tr/friedrich-engels


119 

 

 
 

bulunduğunu belirtmiştir (Kayalı, 2006, s. 124).  Refiğ ise Kemal Tahir’in farklı 

özellikleri ile parçalanmaya çalışılan Türk toplumunun bütünlüğünü sağlamak isteyen 

kolektif vicdanın temsilcisi olduğunu savunmuştur(Refiğ, 2000, s. 17).  

Ayşe Şasa, Rus sineması için Dostoyevski’nin potansiyelinin Türk sineması için, Kemal 

Tahir de bulunduğunu savunarak, Tahir’in birikiminin Türk sinemasındaki önemine 

vurgu yapmaktadır (Şasa, 2010, s. 29). Ayşe Şasa, anılarında, “ulusal sinema” 

kavramının doğuşunu, Kemal Tahir’in Osmanlı tarihinden hareketle Türk insanının 

psikolojisini anlamaya çalışması ve sanatın geleneksiz yapılmayacağı üzerine ortaya 

çıktığını ifade etmiştir.  Ayrıca bu anılarında Şasa, bu kavramı oluşturan Kemal Tahir’i 

İslam dinine yeterince yer vermediği konusunda eleştirmektedir (Şasa, 2014, s. 100). 

Halit Refiğ, “ulusal sinema” kavramı içerisinde din konusuna değinerek, Anadolu’da bir 

Türk kimliğinin oluşmasında din unsurunun büyük bir katkısı olduğunu belirtir. Bu 

yüzden ulusal gerçekler, birleştirici bir unsur olarak din ögesini de ortaya çıkardığının 

savunmuştur (Türk, 2001, s. 248-249). “Ulusal sinema” akım ve hareket tartışmaları 

içerisinde Âlim Şerif Onaran,  “ulusal sinema” kavramını akım olarak nitelendirmiştir. 

Onaran’ a göre (1994, s. 198-199); “ulusal sinema” akımı, Türkiye’nin bin yıllık 

geçmişine ait değerlerini, Selçuklu Devleti içerisinde gelişen Türk kültürünün sinema 

ile yaşatılmasını ve Türk insanının kendine özgü değerleri, gelenekleri, dili ve kültürü 

ile canlandırılması gerektiğini savunmuştur. 

“ Ulusal sinema” hareketi önce kuramsal olarak yapılandırılmaya çabaları ile birlikte, bu 

hareketin çıkış noktaları, savunduğu ilkeler tanımlanmaya çalışıldı. Daha sonra bu 

hareket içerisinde yer alan yönetmenler, bu ilkeleri göz önüne alarak filmlerinde bu 

ögeleri kullandılar. Halit Refiğ, kendi yaptığı filmler arasında “ulusal sinema” 

düşüncesine en yakın bulduğu filmlerin Haremde Dört Kadın (1965) ve Bir Türke 

Gönül Verdim (1969) olduğunu söyler. Bunlardan başka Fatma Bacı filmi de “ulusal 

sinema” örneği sayılmaktadır. Metin Erksan’ın,“Sevmek Zamanı (1966) ve Kuyu 

(1969); Duygu Sağıroğlu’nun Bitmeyen Yol (1965), Ben Öldükçe Yaşarım, Vatan ve 

Namık Kemal; Atıf Yılmaz’ın Yedi Kocalı Hürmüz, Kozanoğlu, Köroğlu; Lütfi Akad’ın 

Kızılırmak- Karakoyun (1967), Irmak (1972), Gökçe Çiçek (1973) gibi filmleri “ulusal 

sinema” hareketi içerisinde yer alan filmler olarak gösterilir (Coşkun E. , 2009, s. 62).  



120 

 

 
 

Halit Refiğ’in “ulusal sinema” eğilimi, senaryosunu Kemal Tahir ile birlikte yazdığı 

Haremde Dört Kadın filmiyle başlamış, sonrasında Refiğ, bu düşünceyi teorik bir 

temele oturtmaya çalışmıştır (Kayalı, 2006, s. 153),  Haremde Dört Kadın filmini 

çekmeden önce, Batı ile ilgili çelişkili düşüncelerinin Kemal Tahir ile birlikte kendisini 

tarihe yönlendirdiği ifade etmiştir (Refiğ, 2000, s. 31). Kayalı (2015, s. 13), Kemal 

Tahir için “ … Haremde Dört Kadın, Devlet Ana’ya giden bir ara yol" olduğunu ifade 

etmiştir. Özön’e göre (1985, s. 366) Haremde Dört Kadın filmi,  Osmanlı Devleti’nin 

son döneminde bir paşanın konağında geçen olayları ve dönemin özgürlük savaşını 

anlatırken bir çağ filmi özelliklerini göstermiş ve sanat yönünün kuvvetli olmasına 

rağmen ticari anlamda başarı sağlayamamıştır.  Halit Refiğ’in “ulusal sinema”, 

görüşünün kuramsal bir örneği olarak gösterilen, 1969 yapımı Bir Türke Gönül Verdim 

filminde,  Doğu- Batı karşıtlığı üzerinden bir senteze ulaşmak için yabancı bir kadının 

karşısında Türk köylüsünün karşılaştırılması ve üstün özelliklerinin öne çıkarılması ile 

Refiğ savlarını kanıtlamaya çalışmıştır (Güçhan, 1992, s. 87). Halit Refiğ, filmlerinde 

ve yazılarında Doğu’nun geleneksel değerlerinin sinema ile anlatılabileceğini ve Türk 

sinemasının bu şekilde gelişebileceğinin üzerinde durmuştur. “ulusal sinema” kavramı 

da bu görüşlerden hareketle ortaya çıkmıştır. Hilmi Maktav’ a (2013, s. 136) göre;  

Türk sinemasının ‘geleneksel kültür kaynakları’ndan yararlanması meselesi, özellikle 

Ulusal Sinemacılar’dan sonra bir dönem çok konuşulan bir mevzu olmuş, kendisini 

Batı’nın ve modernist yaklaşımların karşısında tanımlayan yönetmenler sinemalarını 

‘milli’ veya ‘halk sanatı’ olarak gördükleri sanatlarla ilişkilendirmek istemişlerdir. 

 “Ulusal sinema” hareketinin öncüsü olan Halit Refiğ, kendisini ulusalcı olarak 

tanımlarken, sinema alanında ulusallık kavramını 1967-68 yılları arasında kullanmaya 

başladığını ve Bir Türke Gönül Verdim filminin bu konuda bilinçli yapılan bir çalışma 

olduğunu ifade etmiştir (Türk, 2001, s. 226). Türk sinemasında ulusal sinemayı şematik 

olarak en iyi temsil eden filmler, Halit Refiğ’in Bir Türke Gönül Verdim(1969) ve 

Fatma Bacı (1972) olarak kabul edilmektedir. Ulusal sinemanın kültürel yönünün 

dışında sosyal ve ekonomik yönleri ise Kızılırmak- Karakoyun (1967) ve Hudutların 

Kanunu (1966) filmlerinde temeli atılmıştır (Kayalı, 2006, s. 28).  

“Ulusal sinema” hareketi içerinde yer alan diğer bir yönetmen Metin Erksan’dır. 

Erksan, Türk toplumunu dini, siyasi, ekonomik ve sosyal özelliklerin oluşturduğunu ve 

bu özelliklerinin bilinerek Türk insanının tanınabileceğini savunmuştur. Bunun sonucu 

olarak ulusal sinemaya ulaşılabileceğini, özellikle de sınıfsız bir toplum meselesine 



121 

 

 
 

değinilmesi gerektiğini ifade etmiştir. Ona göre sınıflı toplumla ilgili hikâyelerin Türk 

toplumunu anlatamaz (Coşkun E. , 2009, s. 66-67). Metin Erksan’ın 1966 yılında 

yönetmenliğini yaptığı Sevmek Zamanı filmi önceleri “halk sineması” örneği olarak 

görülürken, sonraları “ulusal Sinema” örneği olarak sunulmuştur. Bu filmde Visconti, 

Fellini, Antonioni’den izler vardır. Bu yüzden Sevmek Zamanı filmi, biçimde Batılı, 

içerikte ise ulusal olarak savunulmuştur. Sinemanın diğer sanatlar gibi devlet eliyle 

desteklemediğini savunan ulusalcılara göre, halkın film izleme gereksiniminin 

karşılaması için eski kültürel sanatlara ağırlık verilmelidir. (Özön, 1995, s. 211-212). 

Halit Refiğ’in Sevmek Zamanı filmini “ulusal sinema” örneği olarak görmesinin en 

önemli nedeni, geleneksel Türk sanatlarındaki “ surete aşık olma” temasının 

bulunmasıdır. Sevmek Zamanı filminde Metin Erksan, çağdaş bir Leyla ile Mecnun 

öykülemesi yaparak, ulusal nitelikleri bu filmde kullanmıştı (Scognamillo, 2010, s. 

220).  

“Ulusal sinema” hareketi içerisinde olan bir başka yönetmen de Atıf Yılmaz’dır. Atıf 

Yılmaz, Türkiye’de ekonomik ve siyasal çalkantılar dönemlerinde bile film çekmeye 

devam eden, bu filmlerinde düzgün bir anlatım kullanabilen örnek bir yönetmendir 

(Teksoy, 2007, s. 52). Atıf Yılmaz’ın 1971’de yönetmenliğini Ayşe Şasa’nın 

senaristliğini yaptığı Yedi Kocalı Hürmüz filmi, “ulusal sinema”  hareketinin örneği 

sayılan başlıca filmdir. Bunun nedeni filmin ortaoyunu anlatı kalıbında anlatılmasıdır.  

Atıf Yılmaz, ulusal sinemayı yerli temaları, bizim toplumumuza özgü bir biçimde bir 

anlatı ile anlatılması ve bunun bize özgü bir sinemasal dil oluşturulması olarak 

tanımlamaktadır (Yılmaz, 1995, s. 274).  

Lütfi Akad ve Atıf Yılmaz da “ulusal sinema” hareketi içinde olan ama diğer 

yönetmenlerden biçime ağırlık vermeleri yönleriyle ayrılan diğer yönetmenlerdir 

(Coşkun E. , 2009, s. 73). Akad, bir röportajda kendisine ulusal sinema ile ilgili sorulan 

bir soruya; “ulusal sinema” anlayışının kendiliğinden kabul gördüğünü ama bu anlayış 

çerçevesinde bazı aşırılıkların olduğunu belirtmiştir.  Bu aşırılıklara Batı dünyasının 

beğenebileceği egzotik olarak adlandırılan filmlerin çekilmesini örnek olarak vermiştir 

(Kayalı, 2006, s. 142).  Lütfi Akad,  sinemaya yönetmen olarak 1949 yılında Halide 

Edip Adıvar’ın aynı adlı romanının uyarlaması olan Vurun Kahpeye filmiyle başlamış, 

bu filmle milliyetçi bir bakış açısıyla Kurtuluş Savaşı sırasında bir kasabada yaşanan 

olaylar, vatansever bir öğretmenin etrafında gelişen bir olay örgüsü halinde 



122 

 

 
 

beyazperdeye aktarmıştır. Lütfi Akad’ın Türk sinemasındaki en önemli özelliklerinden 

biri Kanun Namına filmi ile yeni bir dönem olan “Sinemacılar Dönemi”ni başlatmış 

olmasıdır. Bu filmin senaryosu, bir gazete haberindeki gerçek bir olaydan esinlenerek 

yazılmış, 1952 yılında çekilen bu filmle ile birlikte Türk sinemasında gerçekçilik 

unsurları kullanılmaya başlanmıştır. Halit Refiğ, Kanun Namına filmiyle birlikte o güne 

Türk sinemasına hâkim olan tiyatro temsil ifadesinden sinemanın doğal görünümüne 

güçlü bir geçiş sağlandığını ifade etmiştir (Refiğ, 2006, s. 13). Refiğ, Hudutların 

Kanunu filmini Türk sineması için bir anlatım zaferi olarak nitelemektedir (2013, s. 112).  

“Ulusal sinema” hareketinin içerisindeki diğer bir yönetmen de Duygu Sağıroğlu’dur.  

Sağıroğlu’nun Bitmeyen Yol ve Ben Öldükçe Yaşarım adlı filmleri 1973 yılındaki Milli 

Sinema Açık Oturumunda, “ulusal sinema” hareketi içerisindeki filmler olarak 

gösterilmiştir. Bitmeyen Yol filmi önce “toplumsal gerçekçilik” hareketi içerisinde 

değerlendirilmiş, daha sonra “ulusal sinema” hareketinin ana filmlerinden biri olarak 

kabul edilmiştir (Coşkun E. , 2009, s. 71-72). Ona göre, “ulusal sinema”nın, 

günümüzdeki Türk insanın dünya görüşünü yansıtması gerekmektedir. Bu görüş, Türk 

gelenekleri, tarihi ve insanları yaşadıkları deneyimlerden oluşmaktadır. Sanatımız 

içerisinde de karagöz, orta oyunu, halk şiiri, minyatür gibi ögeler de eskisi gibi 

kullanılmazsa da taşıdıkları ana düşünceden yola çıkılarak faydalanmak gerekmektedir. 

(MTTB,41-42).Onaran (1994, s. 144),  filmi için “… yalın biçimde şiirsel gerçekliğin 

özünü verir Sağıroğlu bu filmde” ifadelerini kullanmıştır. 

“Ulusal sinema” hareketi ile ilgili o dönemde birçok tartışma yaşanmıştır. Bu 

tartışmaları tarafları, Sinematek Derneği üyeleri ve “ulusal sinema” hareketi içerinde 

yer alan yönetmenlerdir. Türk Sinematek Derneği, 1965 yılında kurulan ve on yıl 

boyunca film gösterileri düzenleyen bir kuruluştu.  Ayrıca yayınladıkları Yeni Sinema 

dergisi ile birlikte sinemanın Türkiye’de tanınmasını ve bilinçli bir sinema seyircisi 

oluşturmayı amaçlamışlardır (Teksoy, 2007, s. 52). 1966 yılında yayın hayatına giren 

Yeni Sinema dergisi, 34 sayı çıkmış, bu dergide, Tarık Kakınç, Tanju Akerson, 

Giovanni Scognamillo, Onat Kutlar, Atilla Dorsay gibi eleştirmenler yer alırken 

Sinematek’de gösterilen filmlerin bir tablosu da yayınlanmaktaydı (Biryıldız, 2013, s. 

111-112). Sinematek çerçevesinde ortaya çıkan bu tartışmaların kaynağı Hakkı 



123 

 

 
 

Başgüney’e göre 
11

, derneğin, sinemanın ilk yıllarındaki Yeşilçam sinemasının dönüşüm 

potansiyelini görmezden gelmeleri ve Halit Refiğ, Metin Erksan, Duygu Sağıroğlu gibi 

yönetmenlerin derneğe yakın olan sinema yazarları ile girdikleri tartışmalarının 

sonucunda birbirlerini etkileme imkânlarının kalmaması ve popüler ile sanat sineması 

arasındaki farklılıkların olduğundan fazla düşünülmesidir. 

Başlangıçta ortaya çıkan bu tartışmalar, Türk sinemasının nasıl geliştirilebileceği 

yönündeki farklı düşünceler üzerinde yapılsa da ilerleyen zamanlarda bu tartışmalar 

sözlü kavgalara dönüşmüştü. Bu durumu Kayalı, şu şekilde ele almaktadır; “ulusal 

sinema” hareketi ortaya çıktığı dönemde konunun ayrıntılı bir şekilde tartışılmasından 

ziyade sinemacıların ve aydınların birbirleriyle kapışması şeklinde gerçekleşmiştir. Bu 

tartışmaların sonucunda sinemacılar kendi aralarında bir dayanışmaya girmiştir (Kayalı, 

2006, s. 83). 

Halit Refiğ, “ulusal sinema” hareketi ile ilgili karşıt görüşlere yazılarında ve 

kitaplarında cevap vermiş, bu hareketi sonuna kadar savunmuştur. Refiğ, ulusal sinema 

meselesinin, bir şovmenlik ya da ideolojik milliyetçilik olmadığını, Türk toplumunu 

Batı’dan ayıran şartların anlaşılıp, anlatılabildiği kadar sinema yoluyla anlatmak 

olduğunu belirtmiştir (Türk, 2001, s. 247). Bu açıklama ile, Doğu ve Batı değerlerinin 

farklılığının üzerinde durarak, bu farklılıkların sinema ile anlatılabileceğini ifade 

etmiştir. Refiğ (2013, s. 136), Batı uygarlığının temelinin Yunan felsefesi ve Hristiyan 

kaynakları olduğunu, Türk düşüncesinin temellerinin ise Türkmen töreleri ve İslam 

fıkhı olduğunu savunmuştur. “Ulusal sinema” kavramıyla ilgili bir başka eleştiriyi de 

Asuman Suner şu şekilde ifade etmektedir; “ulusal sinema” kavramı, olguları açıklarken 

yetersiz kalmaktadır. Ayrıca savunduğu ideolojik görüşler itibariyle de sorunlu bir 

kavramdır. Ulusal sinema kavramı, sinemasal üretimi olan tüm uluslara uygulanabilse 

de pratikte sadece Batı-dışı uluslar sinemaları için bir çözümleme çerçevesi çizmektedir 

(Suner, 2006, s. 41). Bu kavramın Batı- dışı uluslarda kullanılması ve bu ulusların genel 

anlamda ulusal sinema yapıtlarına değer vermesi, ulusallık- Batıcılık karşıtlığı 

zemininde aidiyet ve kimlik sahiplenmesi, olgusunu ön plana çıkarmaktadır. Ulusal 

sinemalarda ideolojik ya da kültürel değer aktarımlarında toplumsal bellek kavramı 

                                                           
11 http://librakitap.com.tr/images/stories/dokumanlar/yeni_insan_yeni_sinema_bahar_2010.pdf. E. T. 

31.12.2017.  

 

http://librakitap.com.tr/images/stories/dokumanlar/yeni_insan_yeni_sinema_bahar_2010.pdf.%20E.%20T.%2031.12.2017
http://librakitap.com.tr/images/stories/dokumanlar/yeni_insan_yeni_sinema_bahar_2010.pdf.%20E.%20T.%2031.12.2017


124 

 

 
 

üzerinden yapıtlar sunulmaktadır. Evrensel değerlerin tüm ülke sinemalarında sunumu 

birbirine benzer olduğu için ulusal sinema ürünleri genelde kültürel farklılıkların ya da 

geleneksel ögelerin aktarımını amaçlar.  

1967 yılında gerçekleşen Refiğ’in düşünsel değişiminin ve bu yılın Türkiye’nin siyasal 

ve kültürel alanlarda bölünmenin eşiğine gelmesi tesadüfi değildir.  Bu dönemde 

Türkiye’nin düşünsel hayatında bir değişim olmuş, “ulusal sinema” anlayışı ise bu 

düşünsel dinamizmin ve farklılaşmanın bir yansıması olarak Türk sinemasında 

kendisine yer edinmiştir (Kayalı, 2006, s. 156). Refiğ, Batılılaşma teorisinin burjuva 

temeli olmadığı için çökeceğini, 1960 Askeri Darbesi’nin de bu yüzden başarılı 

olmadığını savunur. Bu anlamda Refiğ’in “ulusal sinema” teorisi, Batı karşıtı bir 

düşüncenin, Marksist bakış açısından arındırılarak yerel ve geleneksel değerlerin öne 

çıkarılıp, yeniden üretilmesine dayanır (Daldal, 2005, s. 123). Refiğ, “ulusal sinema” 

ifadesini anti- ulusal hareketlere karşı olduğu için kullandığını ve kendisinin de anti-

ulusal filmler yapmadığını belirtmiştir (Türk, 2001, s. 113). Rekin Teksoy’a (2007, s. 

45) göre; Halit Refiğ, Batılılaşmayı ve Batı sinemasını öven sinema yazarlarına cephe 

alarak “ulusal sinema” hareketi düşüncesini ortaya çıkarmıştır.  Halit Refiğ’in 

“toplumsal gerçekçilik” hareketinden ve Sinematek çevresinden ayrılmasının nedeni de 

bu cephe almanın bir sonucudur.  Bu tartışmalar içerisinde yer alan Nijat Özön’e göre 

(1985, s. 373); Refiğ, Erksan, Yılmaz ve Sağıroğlu’nun içinde bulunduğu grubun bu 

dönemdeki yapıtlarının topluca ele alındığında, kuramlarını yansıtan bir değişiklik 

görülmediği ve çoğunun Yeşilçam filmi niteliğinde kalmıştır.  

“Ulusal sinema” hareketi içerisindeki en önemli ayrılık biçim ve öz konusunda farklı 

fikirlere sahip olmalarıdır. Lütfi Akad ve Atıf Yılmaz biçim yönünü ulusal ögelerle öne 

çıkarırken, Halit Refiğ öz konusunun üzerinde duruyordu.   “Ulusal sinema” hareketinin 

bir akım olamamasının nedenlerinden biri olan bu ayrılık, yönetmenlerin birçok konuda 

fikir birliğine sahip olmamasına ve bu anlamda yapılan filmlerin sayısının az kalmasına 

neden olmuştur (Coşkun E. , 2009, s. 76-77). Ayrıca 60’lı yılların görece özgürlük 

ortamı, 1970’lerle birlikte bir kaosa dönüşmüş, 1971 Askeri Muhtırası ile birlikte sona 

ermiştir.   

“Ulusal sinema” ile ilgili o dönemde bazı dergilerde yazılar çıkmıştır. Bu dergilerden 

biri de Ant dergisidir. Bu dergi 1968 yılında 80. Sayıdan başlayarak 88. sayısına kadar 



125 

 

 
 

dönemin yazarlarının, yönetmenlerinin, ulusal sinema konusundaki görüşlerine yer 

verilmiştir. Bu derginin dokuz sayısında bu konuda farklı fikirlerin yer almış olması, 

ulusal sinema kavramının o dönemde anlamlandırılmaya çalışıldığının bir kanıtı olarak 

gösterilebilir. Metin Erksan Ant Dergisi’nin 23 Temmuz 1968 tarihli sayısında
12

, ulusal 

Türk sinemasından ne anlıyorsunuz? sorusuna; “Türk insanın bin yıldır meydana 

getirdiği Türk uygarlığı, Milli Türk sinemasının alt yapısını ve temelini oluşturur. Türk 

insanının bin yıldır oluşturduğu bu özgün yaratış, Milli Türk sinemasında bilinçaltında, 

bilinç üstünde ve artakalanlar halinde sürdürülebilmektedir” şeklinde cevap vermiştir.  

Türk sinema tarihi araştırmacısı olan Giovanni Scognomillo aynı soruyu “ulusal Türk 

sinemasının, Türk insanını, Türk toplumunu geçmiş ve yaşanan sorunlarını, Türk sanat 

ve düşüncelerinden yararlanarak anlatan özgün bir sinema olduğu” şeklinde 

yanıtlamıştır (Gökbörü, 1968: 14-15). 

Halit Refiğ (2013, s. 19)’a göre, Türk sinemasının fikri gelişimini engelleyen en önemli 

etken, devletin halkın toplumsal bilincini artıracak belirli bir kültür siyasetine sahip 

olmamasıdır. Bu söylemine rağmen Refiğ’in Yorgun Savaşçı dizisi, genelkurmayın 

arşiv ve destekleri ile ve devletin bu konuda sağladığı maddi imkânlarla çekilmiştir.  

Devlet kurumlarının istediği ile çekilen bu film, değişen yönetim ile birlikte yakılmıştır. 

O dönem için çok ses getiren bu olay
13

 Refiğ’in devlet destekli sinema anlayışını da 

değiştirmiştir. Kendisi ile yapılan bir röportajda Yorgun Savaşçı dizisinin kendisi için 

“ulusal sinema” hareketi anlayışında ilerleyebileceği en son nokta olduğunu belirtmiş, 

buna sebep olarak ta kendisinin ulusal sinema ile devletin yakın ilişkisi olması gerektiği 

düşüncesini öne çıkarmıştır. Refiğ’e göre; devlet unsurunu çıkarıldığında ulusallığın 

temelinde yatan halk- devlet bütünleşmesi sağlanamaz (Türk, 2001, s. 244) 

2.6.Halit Refiğ’in Yaşamı ve Düşünceleri 

5 Mart 1934 yılında, ticaretle uğraşan Selanik göçmen bir ailenin çocuğu olarak 

İzmir’de doğan Halit Refiğ, İlk ve orta öğrenimini Şişli Terakki Lisesi’nde tamamladı. 

Robert Koleji Mühendislik Bölümü’nde eğitimine devam etti. 1954 yılında eğitimini 

yarıda bırakarak yedek subay olarak Kore ve Japonya’ya gitti. Askerlik görevini 

                                                           
12

   http://tustav.org/yayinlar/sureli_yayinlar/ant-haftalik/Ant%20-%20Haftalik%20-%20C-4%20-

%20Sayi%20-%20082.pdf. (22.12.2017). 
13

  Bu konu ile ilgili o dönemde yayınlanan bir belgeye ulaşmak için http://turknostalji.com/yakilan-dizi-

yorgun-savascinin-oykusu.html. E. T. 03.08.2017.  

http://tustav.org/yayinlar/sureli_yayinlar/ant-haftalik/Ant%20-%20Haftalik%20-%20C-4%20-%20Sayi%20-%20082.pdf
http://tustav.org/yayinlar/sureli_yayinlar/ant-haftalik/Ant%20-%20Haftalik%20-%20C-4%20-%20Sayi%20-%20082.pdf
http://turknostalji.com/yakilan-dizi-yorgun-savascinin-oykusu.html
http://turknostalji.com/yakilan-dizi-yorgun-savascinin-oykusu.html


126 

 

 
 

yaparken 8mm’lik filmler çekerek sinemaya ilk adımlarını attı .
14

 1956 yılından itibaren 

çeşitli dergi ve gazetelerde sinema eleştirmenliği yapan Refiğ, 1957 yılından itibaren 

sinema yönetmenliği çalışmalarına da başladı. Refiğ, 1960 öncesinde de Cumhuriyet 

CHP’ye yakın olan sinema dergileri olan Akis ve Kim dergilerinde çalışmıştır. 

Sonrasında ise Nijat Özön ile birlikte Sinema adlı dergiyi çıkardılar (Kayalı, 2006, s. 

149).  Halit Refiğ ve Nijat Özön bu dergiyi sekiz sayı çıkarabildiler.  Refiğ bu dergideki 

yazılarında genellikle Türk sinemasına sert eleştiriler getirirken, “nasıl bir sinema 

yapılmalı” sorusunun teorik cevapları ile bu arayışını sürdürdü (Türk, 2003, s. 2).  

Bir dönem sinema eleştirmenliği yapan Refiğ, dönemin diğer eleştirmenlerden farklı 

olarak Türk filmlerini ele aldı. Halit Refiğ, eleştirmen olarak girdiği sinema alanında 

sonrasında ise edebiyat uyarlamalarının ağırlıklı olduğu senaryo yazarlığı da yaptı. Halit 

Refiğ, edebiyat uyarlamalarında özellikle Halit Ziya Uşaklıgil’e özel bir sempati besledi 

(Kayalı, 2006, s. 79). Halit Refiğ’in ilk yönetmenlik deneyimi için kameraman Walter 

Lassally ile görüşmüş ama bu film tasarısı Türkiye’de yapımcı bulamadığı için 

gerçekleşememiştir. Daha sonra Almanlarla bir film yapma imkânı bulan Refiğ, 

“Haydar Kuyusu Cinayeti “ olarak bilinen bir olayı beyaz perdeye aktarmak istemiş ama 

Almanlarla ortaya çıkan bir anlaşmazlık yüzünden bu film de çekilemedi (Refiğ, 2013, 

s. 25-26). 

Halit Refiğ, yönetmenliğe 1961 yılında Yasak Aşk adlı filmle başlamıştır. Yasak Aşk 

filminin senaryosunu Halit Refiğ ve filmin yapımcılığını da yapan Memduh Ün birlikte 

yazmışlardır. Halit Refiğ’in 1963 yapımı Şehirdeki Yabancı ve 1964 yapımı Gurbet 

Kuşları filmleri, “toplumsal gerçekçi” eğiliminin özelliklerini taşıyan ilk dönem filmleri 

arasındadır.1967 yılından itibaren “toplumsal gerçekçilik” hareketi içerisinden ayrılan 

Refiğ, ilk önce Türk sinemasının, Türk halkının emeği ve beğenisinin sonucu olduğu 

görüşünü savunduğu “halk sineması” kavramını temellendirmeye çalışmıştır. Bu 

hareketin eksikliklerinden yola çıkan Refiğ, daha sonra Kemal Tahir’in de desteği ve 

görüşlerinden de etkilenerek “ulusal sinema” hareketinin öncüsü olmuştur. Refiğ, 

Kemal Tahir’i edebiyatçı olarak geç tanımasına rağmen etkisinin herkesin önüne 

geçtiğini belirtmektedir (Hristidis, 2007, s. 93)  

                                                           
14

  http//tsa.org.tr/tr/kisi/kisibio/950/halit-refig. E. T. 31.12.2017. 

http://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisibio/950/halit-refig


127 

 

 
 

1971 yılında “ulusal sinema” kavramı geliştirdiği ve tanımladığı Ulusal Sinema Kavgası 

adlı kitabını yayınlamıştır. Bu kitapta, “ulusal sinema” kavramını açıklayarak, 

kendisinin neden bu kavram üzerinde durduğunu anlatmıştır. Halit Refiğ, Türk 

sinemasının gelişimi için fikirler üreten, bu konuda çalışmalar yapmaya hevesli bir 

sinemacıydı. Bu anlamda kendi evinde üç dört hafta süren “kaliteye prim” adı verilen 

toplantılar düzenledi. Bu toplantılarda Lütfü Akad, Metin Erksan, Vedat Türkali, Ertem 

Göreç, Semih Turgul, Rekin Teksoy ve Tuncan Okan yer aldılar. Hatta Semih Turgul, 

bu toplantılardan birinde “Türkiye Milli Sinema Merkezi” kanunu tasarısı ile gelmişti 

(Refiğ, 2013, s. 32).  “Kaliteye prim” adı altında Türk sinemasının sorunlarının ve bu 

sorunların çözümlerinin tartışıldığı toplantıları düzenleyen Halit Refiğ, sinema alanında 

sadece filmleri ve kitapları ile değil fikirsel tartışma alanları oluşturarak, Türk 

sinemasının geliştirilmesi açısından da önemli bir isimdir.  Bu anlamda Refiğ, 

Türkiye’de sinema eğitimi verilmesi amacıyla Sami Şekeroğlu tarafından kurulan, 

İstanbul Devlet Güzel Sanatlar Akademisi’nde, Lütfi Akad, Metin Erksan gibi 

yönetmenlerle birlikte dersler vermiş, gençlerin Türk sineması alanında yetişmesini 

sağlamıştır. Refiğ (2003, s. 103), Sami Şekeroğlu’nun ve yönetmenlerin bu konudaki 

çabalarını, “ …sinema meslek alanındaki yönetmen, yapımcı ve işçi kuruluşlarının 

küçük bir öğrenci derneği başkanı olan Sami Şekeroğlu’na mutlak destek vermeleri, 

Sinema- Tv Enstitüsünün kurulmasına yol açmıştı” diyerek dile getirmiştir. 

Halit Refiğ, Türk sinemasında bir gelişim sağlanabilmesi için ulusal değerlerin ön plana 

çıkarılması gerektiğini savunmuştur. Refiğ, bir söyleşisinde sinema sanatının kendisi 

için bir halk sanatı olduğunu ve toplumdan ve kendi kültüründen uzakta kalmış bir sanat 

anlayışını kabul etmediğini ifade etmiştir (Türk, 2001, s. 56-57). Refiğ, sinemada 

gerçekçi, toplumcu, ulusal özelliklerin barındırılması gerektiğini ve Türk kültürünün bu 

açılardan ele alınması gerektiğinin üzerinde durmuştur.  Refiğ, gerçekçi eğilimlere sahip 

olduğunu ve sinemada da bu eğilimi desteklediğini ama iki unsur yüzünden bu isteğinin 

çıkmaza geldiğini belirtmiştir. Bu iki unsurdan birincisi, seyirciden bu yönde bir talep 

olmaması, ikincisi ise devletin bu anlamda engelleyici olmasıdır (Türk, 2001, s. 64). Bu 

görüşlerden yola çıkan Refiğ, özellikle 1960’ların sonlarından itibaren “ulusal sinema” 

hareketini akademik bir çerçeveye oturtmaya çalışmış, kendi sinema dilini 

olgunlaştırmıştır. Refiğ, süreklilik ve toplumsal yenilikçiliği savunurken bu kavramlara 



128 

 

 
 

toplumsal bir temel oluşturmaya çalışmış, o dönemin toplumsal sorunlarına bu şekilde 

çözümler bulmaya yönelmiştir (Kayalı, 2006, s. 151-152). 

 Giovanni Scognamillo (2010, s. 223-231), Halit Refiğ sinemasını üç döneme 

ayırmaktadır. Birinci dönem; Yasak Aşk filmiyle başlamış, Seviştiğimiz Günler, Gençlik 

Hülyaları filmlerini çektiği dönemdir. İkinci Dönem, 1963 Moskova Film Şenliği’ne 

katılan Şehirdeki Yabancı (1962) filmiyle başlamıştır.  Bu filmi Şafak Bekçiler (1963), 

Gurbet Kuşları (1964), İstanbul’un Kızları (1964), Haremde Dört Kadın (1965), Kırık 

Hayatlar (1965) filmleri takip eder. Üçüncü ve olgunluk dönemi ise, en kişisel filmi 

olan Bir Türke Gönül Verdim (1969) ile başlayan dönemdir. Refiğ’in olgunluk 

dönemine gelen bu yıllar, Türk sineması bir dönüşüm ve değişim içine girmişti. Türk 

sinemasındaki bu dönüşüm ve değişimin nedenleri; Televizyonun yaygınlaşması, seks 

filmlerin 1970’lerden sonra piyasaya hâkim olmaya başlaması, yaşanan sosyal- siyasal 

çatışmalar olarak özetlenebilir. Bu dönemde Refiğ, piyasanın genelini saran erotik film 

furyasının dışında kalarak, televizyon dizilerine yönelmişti. Refiğ, Aşk-ı Memnu dizisini 

çektikten sonra film yapımına bir süre ara vermişti. Çünkü o dönem piyasada seks 

filmleri olarak adlandırılan, cinsellik içeren ve genel olarak erkek seyirciye hitap eden 

yapımlar iş yapmaya başlamıştı. Refiğ, genel olarak filmlerinde kadın izleyiciye 

seslenmeyi ve bunun dışında toplum sorunlarına eğilmeyi tercih eden bir yönetmen 

olarak bu furya içerisinde yer almamıştır. Refiğ bu dönemde sinemadan neden 

uzaklaştığını izah ederken, kendisinin Şehrazat, İstanbul’un Kızları gibi filmlerinde 

cinsel konuların yer almasına rağmen seks filmlerinin teşhircilik boyutu yüzünden bu 

tarz filmler çekmediğini belirtmiştir (Türk, 2001, s. 306-307). Halit Refiğ’in sineması 

bir tepki sineması olarak genel bir yaklaşım olarak ortaya çıkar. Bu değerlendirmenin 

nedeni ise, Refiğ’in sinemasının toplumsal gerçekçi olarak tanımlanması ve 

eleştirmenlik yaptığı dönemlerde yazdığı yazıların dönemin sinemasına karşı tepkisel 

bir yaklaşım sergilemesidir (Kayalı, 2006, s. 158). 

Halit Refiğ, “ulusal sinema” hareketinin kavramsal çerçevesini oluştururken, devletin 

sinemaya maddi olarak destek olması gerektiğini savunmuştur. Refiğ’in bahsettiği 

maddi destek, ideolojik aktarım olarak sinemanın kullanımından ziyade Türk kültür ve 

toplumunun değerlerinin öne çıkarılmasının desteklenmesi şeklindedir. Halit Refiğ, 

devletin sinemaya maddi olarak destek vermesinden ziyade filmlerden alınan vergilerin 

düşürülmesi gerektiğini de savundu. Bu anlamda devletin bürokratik bir yönlendirme 



129 

 

 
 

yapacağı gerekçesi ile “ Milli Sinema Merkez” kurulmasına karşı çıkmıştı (Türk, 2001, 

s. 91-92).  

Halit Refiğ, Batı değerlerinin Türkiye’nin geleneksel yapısından farklı olduğunu ve bu 

yüzden Türk toplumu üzerinde olumlu bir etkiye sahip olmadığını savunmuştur (Türk, 

2001, s. 104). Refiğ kendisinin ortaya attığı “halk sineması” ve “ ulusal sinema” 

kavramlarında manevi boyuta dikkat çekmek istediğini ifade etmiştir (Türk, 2001, s. 

257). Refiğ, birçok söyleminde Türk toplumunu, Batı toplumlardan ayıran en önemli 

parametre İslam dini ile birlikte yüzyıllar içerisinde inşa edilmiş olan manevi olgusunun 

yaşamın her alanında yer alması olduğunu belirtmiştir. Refiğ, ulusal Türk sinemasının 

ödevinin, Türk halkını günün gerçekleri ile karşı karşıya getirmek olduğuna inanmıştır 

(Refiğ, 2013, s. 139). Halit Refiğ, Ulusal Sinema Kavgası adlı kitabında ye alan,1967 

yılındaki bir yazısı ile kendisini şu şekilde tanımlamıştır:  

Ben, Halit Refiğ, Türkiye ve Türk halkı üzerine bugün ne biliyorsam mesleğim ve Türk 

sineması ile ilgim sayesinde öğrendim. Türkiye’de halktan gelen ve halka dönecek olan 

olan ilk gerçek halk sanatının öncülerinden biri olmaktan heyecan ve gurur duyuyorum 

(2013, s. 78). 

Halit Refiğ, Türk kültürünü ve toplumunu açıklamada İslam dininin önemli bir yeri 

olduğunu savunmuştur. “Ulusal sinema” hareketinin kuramsal alt yapısını 

temellendirirken Türk kültürünün yanı sıra İslam dininin de önemine vurgu yapmıştır. 

Filmlerinde kullandığı dini ögeler zaman zaman bu filmlerin “milli sinema” düşüncesi 

içerisinde değerlendirilmesine neden olsa da, Refiğ’in bu ögeleri kullanmasının nedeni; 

din ve toplum içerisindeki derin ilişkidir. Refiğ’in İslam dini dışında diğer dini ögeleri 

kullanmasının nedeni ise, dini ve kültürel farklılıkları göz önüne çıkarmak istemesidir.  

Refiğ, TRT adına çekilen “Sinemayı Sanat Yapanlar” belgeselinin 10. Bölümünde 

kendisinin İslami meselelere, konuların ele salındığı filmler çektiğini belirtirken, “ 

İslami konuları, İslami meseleleri hep dünyevi bir perspektif içinde gördüm” 
15

sözleri 

ile kendi görüşünü de ortaya koymuştur. İslami konuları ele alan Refiğ bu noktada Batı 

düşüncesinin karşısına diğer unsurların yanında dini unsurları da yerleştirmektedir. 

Refiğ’in düşünce dünyasının şekillenmesinde önemli bir etken olan Doğu- Batı 

arasındaki kültürel farklıklar, yapıtlarında da kendisini göstermektedir. Refiğ bu 

farklılıkların ekonomik temeli olduğunu ve bu olgunun kültürel anlamda da toplumları 

                                                           
15

  https://www.trtarsiv.com/belgesel/sinemayi-sanat-yapanlar/sinemayi-sanat-yapanlar-10bolum-

118813. E. T. 02.05.2019.  

https://www.trtarsiv.com/belgesel/sinemayi-sanat-yapanlar/sinemayi-sanat-yapanlar-10bolum-118813
https://www.trtarsiv.com/belgesel/sinemayi-sanat-yapanlar/sinemayi-sanat-yapanlar-10bolum-118813


130 

 

 
 

farklılaştırdığını ifade eder, çünkü ona göre ekonomik yapı tüm üretim ve toplumsal 

olguları şekillendirir.  Osmanlı Devleti’nin devlet sistem yapısı, dönemin Batı devlet 

sistemlerinden farklı olarak bir sınıfın diğer sınıfı kullanılan bir araç değildi. Bu sistem 

Sencer Divitçioğlu’nun ifadesiyle “ Kerim Devlet” anlayışı ile halkın doyurulması ve 

korunması esasına dayanmaktaydı (Refiğ, 2013, s. 75). 

Halit Refiğ, Yasak Aşk (1961) ve Seviştiğimiz Günler (1962) filmlerinde görsel ve 

kişisellik anlatımında yabancı filmlerden etkilenmiştir. Sonraki yıllarda ise toplumsal 

konulara değinmeye başlamıştı (Özön, 1985, s. 365).  Halit Refiğ, filmlerinde farklı 

dönemlerde aşk, kadın, aile, kent yaşamı, göç gibi çeşitli temaları ön plana çıkarmıştır. 

Refiğ, İlk filmlerinde genç aşıklar ve onların birleşmesini engelleyen yaşlı erkek 

temasını kullanmıştır (Scognamillo, 2010, s. 228). Refiğ, modernizm ve geleneksellik 

arasındaki zıtlıkları genelde bir aşk ilişkisi içerisinde ele alır  ve onları simgeleştirilir. 

Filmlerindeki aşkın taraflarından biri geleneksel değerleri, diğer taraf ise modern bir 

hayat tarzına sahip bireylerdir. Bu bireyler arasındaki ilişkiler, sinemasal anlatımın 

dramatik yapısı içinde ve bu simgelerin arasındaki çatışma ile birlikte ele alınmıştır. 

Halit Refiğ sinemasında kadın karakterler ön plana çıkarken, kadın klasik Yeşilçam 

sinemasında olduğu gibi pasif bir karakter olarak sunulmaz. Kadın, güçlü karakterler 

olarak filmlerde kendine yer bulmuştur. Kadın karakterlerin, Refiğ sinemasında öne 

çıkması, kendisinin edebiyat uyarlamalarında Kırık Hayatlar ve Aşk-ı Memnu gibi 

yapımlarında kadın sorunlarına eğilmesi ile kendisini gösterir (Kayalı, 2006, s. 151).  

Örneğin, Refiğ’in Teyzem filminde ana karakter bir kadındır. Filmde bu kadının hayatı 

boyunca yaşadıkları ele alınarak, toplumdaki kadın olgusuna gerçekçi bir bakış açısı ile 

yaklaşılmıştır. Teyzem filminde bir kadının kendi iç dünyasında yaşadığı duygular, 

zamanla ortaya çıkan bir davranış şekli olarak sunularak, gerçek ve hayal olguları 

irdelenmiştir. Bu film Refiğ sineması içerisinde, sade ve yalın bir anlatıma sahiptir. Bu 

çerçevede Refiğ kendi sinemasının düşünsel ve biçimsel özelliklerini yansıtmıştır 

(Kayalı, 2006, s. 58).  

Halit Refiğ, kendi sinemasını toplumsal gerçekleri, Türk kültürünü tarihsel ve ekonomik 

unsurlarla birlikte ele almış, Türk sinemasının kendi öz değerlerinin kullanılması ile 

ilerleyebileceğini savunmuştur. Refiğ sineması üzerine “toplumsal gerçekçilik” ve 

“ulusal sinema” dönemleri üzerinde durulurken 1975 sonrası o kadar önemsenmemiştir. 

Refiğ (2013, s. 137), Batı ve Doğu sanatlarındaki gerçekliğin birbirinden faklı olduğunu 



131 

 

 
 

iddia eder. Bu iddianın temeli ise Batı sanatlarının bireyselleşme olduğunu bunun da 

sınıf çatışmalarına dayandığını ama Türk geleneksel sanatlarında ise devletin ilahi bir 

şekilde temsil edilmesi ve toplumdaki tiplerin erdem, davranış ve güzellik gibi 

kavramlarla ülküleştirme esasına dayanması düşüncesine dayanır.  Halit Refiğ sineması 

1975’den sonra “toplumsal gerçekçilik” ve “ulusal sinema” düşüncelerinin derin izlerini 

taşır (Kayalı, 2006, s. 159). Milli değerlerin aktarımın önemi üzerinde her seferinde 

duran Halit Refiğ, bu konuda Kemal Tahir’den açıkça ve yoğun bir şekilde 

etkilenmiştir. Tahir ile tanıştıktan sonra hem dünya hem de sanat anlayışında belirgin 

bir değişim yaşamıştır. Kemal Tahir’in dediği “ -hiçbir toplum için- yabancılardan 

alınacak hazır kurtuluş kalıbı yoktur” ifadesini önemsemiştir (Refiğ, 2013, s. 60). 

Halit Refiğ, 1974 yılında yönetmeye başladığı ve 1975 yılında TRT ekranlarında 

gösterime giren Aşk-ı Memnu yapımından sonra, Nisan 1976- Mayıs 1977 tarih arasında 

Amerika’da Wisconsin Üniversitesi’nin davetlisi olarak Amerika’da bulunmuştur. 

Refiğ’in Amerika’ya gitmesindeki nedenlerden biri, Türkiye’deki film piyasasının seks 

filmleri ile dolmasından dolayı Erksan, Akad gibi yönetmenlerle birlikte bu furyanın 

dışında kalmaya çalışmasıdır. Ayrıca Türkiye’de o dönemde sinema camiası içerinde 

yaşanan sıkıntılar, tartışmalar da Refiğ’in bu ortamdan uzaklaşmak istemesine neden 

olmuştu. 1976 yılında Amerika’dan Türk sinema tarihçisi olan Giovanni 

Scognamillo’ya yazdığı bir mektupta,  Amerika’da dayanmaya çalıştığını anlatırken, 

Erksan’ın bir mektubunda kendisine yazdığı; “ İnsanların vahşet çağı çıkarları için 

birbirlerinin gözlerini oydukları” bir zamandan çok daha fazla tartaklanmaktan uzak 

durabilmek için…” ifadeleri kullanmıştır.
16

  Amerika’ya bu gidişin diğer bir nedeni ise, 

Refiğ’in Amerikan film piyasasında bir Türk yönetmen olarak adını duyurmak 

istemesidir. Refiğ, kendisinin Amerika’ya gitmesinin alt nedenlerinden birini sonrasında 

İki Yabancı adıyla yönetmenliğini yaptığı filmi o tarihlerde Counterpoint adıyla 

yönetmek istemesi olarak açıklamıştır (Türk, 2001, s. 308). Bu tarihlerde Counterpoint 

filmini Amerikalı bir ortakla gerçekleştirmek isteyen Refiğ’in bu tasarısı 

gerçekleşmemiştir. Daha sonra August Derleth adlı Amerikalı bir yazarla ilgili The 

Intercessors filmini çeken Refiğ, bu filmi çekerken birçok sıkıntıyla karşılaşmıştı. Bu 

                                                           
16

  Mehmet Said Aydın tarafından yayına hazırlanan Sevgili Halit- Halit Refiğ’e Mektuplar kitabında 

Refiğ’in Amerika’da bulunduğu süre içerisinde başta Oğuz Atay, Giovanni Scognamillo  ve başka 

dostlarına yazdığı ve onlardan gelen mektuplar derlenmiştir. Bahsi geçen mektup kitabın 39. 

Sayfasında yer almaktadır. Bu kitapta geçen mektuplardan alınan alıntılar, çalışma içerisinde sayfa 

numaraları ile gösterilecektir.  



132 

 

 
 

film, Refiğ Türkiye’ye döndükten aşağı yukarı bir yıl sonra gösterime girmişti (Türk, 

2001, s. 312). 

Halit Refiğ, film çalışmalarına vefat tarihi olan 11 Ekim 2009 tarihine kadar devam 

etmiştir. Refiğ’in 1961-2000 yılları arasındaki filmografisi şu şekilde sıralanabilir; 

1. (1960-1961): Yasak Aşk  

2. (1962): Seviştiğimiz Günler, Gençlik Hülyaları 

3. (1963): Şehirdeki Yabancı, Şafak Bekçileri 

4. (1964): Gurbet Kuşları, İstanbul’un Kızları, Şehrazat, Evcilik Oyunu 

5.  (1965): Haremde Dört Kadın, Kırık Hayatlar, Güneşe Giden Yol, Canım Feda Sana 

6. (1966): Üç Korkusuz Arkadaş, Erkek ve Dişi, Karakolda Ayna Var  

7. (1967): Kız Kolunda Damga Var 

8. (1968): Sıladan Mektup (Belgesel) 

9. (1969): Bir Türke Gönül Verdim 

10. (1970): Yaşamak Ne Güzel Şey, Adsız Cengaver 

11. (1971): Sevmek ve Ölmek Zamanı, Ali Cengiz Oyunu 

12. (1972): Çöl Kartalı, Aşk Fırtınası, Fatma Bacı, Acı Zafer 

13. (1973): Kısın Var mı Derdin Var, Yedi Evlat İki Damat, Vurun Kahpeye, Sultan Gelin 

14. (1975): Aşk-ı Memnu (Tv dizisi) 

15. (1977): The Intercessors (Arabulucular), Sedad Hakkı Eldem ve Ulusal Mimarlık (Belgesel) 

16. (1978): Robert College/ Old and New (Belgesel), Yaşam Kavgası 

17. (1979): Cemal Reşit Rey 75 Yaşında (Belgesel), Şişli Terakki 100. Yıl (Belgesel) 

18. (1982): Atatürk ve Sanat (Belgesel), O Kadın, Leyla ile Mecnun 

19. (1983): İhtiras Fırtınası, Beyaz Ölüm, Yorgun Savaşçı (Tv dizisi),  

20. (1984): In The Wilderness (orta uzunlukta drama), Alev Alev 

21. (1985): Son Darbe, Ölüm Yolu, Paramparça 

22. (1986): Kıskıvrak, Teyzem, Yarın Ağlayacağım 

23. (1987): Kızımın Kan, Kurtar Beni 

24. (1988): Kızım ve Ben 

25. (1989): Hanım  

26. (1990): Karılar Koğuşu 

27. (1991): İki Yabancı 

28. (1994): Zirvedekiler (Tv dizisi) 

29. (1996): Sarah İle Musa (Tv dizisi), Köpekler Adası 

30. (1997) Midas’ın Düşü (Tv filmi) 

31. (1998) Affet Bizi Hocam (Tv dizisi) 

32. (2000) Gelinlik Kız (Tv filmi) (Hristidis, 2007, s. 383-398) 

 

 

 

 

 

 



133 

 

 
 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

HALİT REFİĞ’İN ULUSAL SİNEMA HAREKETİ 

BAĞLAMINDA FİLMLERİNDEKİ ÖGELERİN DOĞU- 

BATI İKİLEMİ ÇERÇEVESİNDE ANALİZİ 

 

3.1.  Çalışmanın Yöntemi 

           “Sinema, doğası gereği dünyayı söyleme dönüştürür”
17

. 

                                                                          Christian METZ  

Bu çalışmada eleştirel söylem çözümleme yöntemi kullanılmıştır. Bu yöntem, 

metinlerin analizinde daha ayrıntılı bir sistematik yapıya sahip olmasından dolayı, 

araştırmalarda söylem çözümlemesinden daha kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır. Bu 

kapsamlı çerçeve, sosyal bilimler içerisinde diğer alanlar ve yöntemlerle yakın bir 

ilişkinin ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Çalışmanın yöntemi olan eleştirel söylem 

çözümlemesi, göstergebilim yöntemi ile sıkı bir ilişki içerisindedir. Eleştirel söylem 

çözümlemesinin ana çatısını oluşturan söylem çözümlemesi; göstergebilim yönteminin 

incelediği düzeylerden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Göstergebilim yöntemi ile bir 

metin, üç seviyede çözümlenir. Bunlar seviyeler; söylem, anlatı ve temel yapı 

çözümlemeleridir. Bunlardan biri olan söylem çözümlemesi; bir metnin dilsel boyutunu 

ve nasıl söyleme erişildiğini sadece dilsel olarak değil retorik açıdan da ele alır. Bu 

çözümlemede metnin; zaman, uzam ve kişiler bakımından dil ile nasıl ele alındığı ve 

söylem aşamasına ulaştığı incelenir (Kaplan & Ünal, 2011, s. 5-6).  

Bu çalışmada, göstergebilim yönteminden bahsedilmesinin nedeni; nesne ve anlam 

ilişkisi açısından sinemada özellikle sembollerin sınıflandırılması ve 

anlamlandırılmasında göstergebilimin önemli bir yöntem olmasıdır. Bu sınıflandırma ve 

anlamlandırma aşamalarında eleştirel söylem çözümlemesi; ideolojik, kültürel, 

                                                           
17

  (akt. Büker, 2010, s. 82) 

 



134 

 

 
 

toplumsal ve politik alt yapıları daha belirleyici bir şekilde ele almaktadır. Eleştirel 

söylem çözümleme yöntemi ile bu anlam yapıları arasında bağlantılar kurulabilir ve 

temel bir anlam çerçevesi içerisinde ayrıntılı bir çözümleme yapılabilir. Roland 

Barthes’ın sistemini oluştururken kullandığı düz anlam- yan anlam karşıtlığı, 

göstergebilim yönteminde anlamlandırma sürecinde önemli bağıntılar kurulması ve bu 

bağıntıların eleştirel söylem çözümleme yöntemi ile incelenmesi açısından katkılar 

sağlar. L. Hjelmslev; Barthes’ın, düz anlam- yan anlam kavramlarını şu şekilde ele 

almaktadır; Düz anlam, ilk anlam olarak nitelendirirken, yan anlam ise düz anlam 

dışında kalan, bağlama ve ilişkilere göre başka ve yeni anlamlar olarak kullanılır 

(Hjelmslev’den, akt., Rifat, 2009, s. 38).  

Eleştirel söylem çözümleme yöntemini tanımlamadan önce söylem kavramından 

bahsetmek, yöntemin daha iyi anlaşılmasını sağlayabilir. Bu bağlamda, söylem 

kavramının dayandığı temeller,  Sözen (2014, s. 17) tarafından; “…söylem (discourse), 

terimi, ne ‘ideal’ ve ‘aşkın ‘olanın felsefesine ne de ‘yok’un ve ‘hiç’in ya da ‘hiçlik’in 

felsefesine dayanır” şeklinde ifade edilmektedir. Dilbilim çalışmalarından yola çıkarak 

ortaya çıkan söylem çözümlemesinin temelleri, retorik yani iyi konuşma sanatının 

önemli olduğu antik dönemlere kadar uzanır. Yapısalcı dil çalışmaları ile bu sanat 20. 

yüzyıldan sonra önem kazanmıştır.  20. yüzyılın başlarından itibaren önem kazanan 

yapısalcı dilbilim çalışmaları zamanla klasik retoriğin yerini alarak, söylemin önemini 

arttırmıştır. Rusya’da yaşanan devrimle birlikte Rus formalizmi etiketiyle, dilbilim, şiir 

gibi sanatlarda yeni düşünceler ortaya çıkmıştır. Vladimir Propp’un Masal Morfolojisi 

çalışması bu anlamda önemlidir.  Propp, bu çalışmasında, masal anlatı yapılarındaki 

benzerliklerden yola çıkılarak oluşturulan 31 işlev belirlemiştir. Propp, metinleri 

parçalara ayırarak, kendi aralarındaki ve bütünle olan ilişkilerini ortaya koymaya 

çalışmıştır. Propp çalışmalarının sonunda dört sonuç ortaya çıkarmıştır. Bu sonuçlar; 

1. Kişiler kim olursa olsun ve işlevler nasıl gerçekleştirilirse gerçekleştirilsin, masalın 

değişmez, sürekli ögeleri, kişilerin işlevleridir, işlevler masalın temel oluşturucu 

bölümleridir.  

2. Olağanüstü masalın içerdiği işlevlerin sayısı sınırlıdır. 

3. İşlevlerin dizilişi her zaman aynıdır.  

4.  Bütün olağanüstü masallar yapıları açısından aynı türe bağlanırlar (Propp, 1985, s. 

27-29) 

 

Fransız yapısalcıları, 1920 ve 1930’larda Rus formalizmi ve Çek yapısalcılığıyla 

esinlenmişlerdir (Özer, 2015, s. 207). Yapısalcı dil çalışmaları, insanların, dünyayı nasıl 



135 

 

 
 

anlamlandırdığı üzerine temellendirilmektedir. Bu anlamlandırma süreci, genel olarak 

karşıtlıklar ile ele alınmaktadır. Çağdaş bilimlere bakıldığında, anlamın dilden bağımsız 

olamayacağı, anlamın dil aracılığıyla kavranabileceği vurgulanmaktadır (Büker, 2010, s. 

20). 1960’lı yıllarda metin ve iletişimle ilgili semiyotik ve dilbilimsel çalışmalar 

başlarken, 1970’lerde söylem çözümlemesi ile ilgili ilk sistematik analizler yapılmıştır 

(Özer, 2015, s. 207). 

Söylem çözümlemesi, söylem kelimesinden türetilip sadece metinsel anlamlandırmalara 

değil bu metinlerin sosyo-kültürel yapılarına da odaklanmaktadır. Bir metnin içerisinde 

bulunan kelimelerin kullanış şekilleri, sıraları gibi olgular üzerinden metnin altında 

yatan düşüncelerin ortaya çıkarılması amaçlanmaktadır. Söylem fikri, 1960’lardan 

itibaren dili sosyal bağlamından soyutlayan eğilimlere karşı eleştirilerin sonucunda 

geliştirilmiştir (Çakır, 2014, s. 11). Söylem kavramı, bu şekilde günlük yaşam 

pratiklerini de içine alan bir çerçeve içerisine yerleştirilerek, dilin geleneksel yapısının 

sınırlarını aşarak, kültürel, ekonomik, politik ve sosyal konulardaki çalışmalarda 

kullanılan bir yöntem haline gelir. Söylem, Batılı bir felsefenin ürünü olarak, dil 

pratiklerini içerir. Ama dilin geleneksel yapıları ile sınırlı kalmayan söylem, kültürel, 

sosyal ekonomik olguları da içerisinde barındırarak bir meta eylemine dönüşebilir 

(Sözen, 2014, s. 18).  

Bu bağlamda toplumsal normların içerisinde önemli yer tutan gelenek ve göreneklerin, 

söylemin dil yapısında yer alması kaçınılmaz bir durumdur. Bu normların söylem 

içerisinde yer almasının nedeni; toplum ve onun ürettiği pratiklerin sosyal yaşam 

içerisinde önemli yapılar olmasıdır.  Söylem, yapısı gereği dil pratiklerinden meydana 

gelse de yaşanılan toplumun sosyal, ekonomik, kültürel olgularından ayrı değildir. 

Bunun nedeni, dilin kültürel bir sarmal içerisinden varlığını ortaya koymasıdır. Bu 

durum, aynı söylemin farklı kültürel, sosyal, ekonomik süreçlerde anlamının 

değişkenliğinde kendisini gösterir. Çoban (2015, s. 211); toplumun bilincinin ve bilinç 

dışı söylemsel pratiklerce meydana getirildiğini ve söylemin bu sürecin temel ögesi 

olduğunu ifade eder.  Bu aşamada söylemi oluşturan grubun, toplumun bilincinin 

denetimini de ele aldığını savunulabilir. Geray’a (2014, s. 176) göre, bir söylem 

yapısında belli bir söylemin egemen söylem iken, diğerlerinin alternatif ya da muhalif 

söylemler olabilir. 



136 

 

 
 

Söylemler, toplumsal olguları içerisinde barındıran, toplumdan topluma, kültürden 

kültüre farklılık gösteren anlamlar bütünü olarak kabul edilebilir. Söylemler, tarafsız, 

objektif/ nesnel durumları açıklamaktan ziyade sübjektivitenin ürünleridir. Yani saf 

söylem/ler yoktur (Sözen, 2014, s. 25). Sübjektif olarak söylemler, kendisini anlatı 

yapıları içerisinde tanımlayabilir. Yapısalcı kurama göre, her anlatı yapısı iki bölümden 

oluşur. Bu bölümlerden birincisi olan öykü, eylemler, olan bitenler unsurlarını içine 

alan olaylar alt başlığını ve karakterler, zaman unsurlarını ele alan varlıklar alt 

başlıklarını kapsar.   Anlatı yapısının ikinci bölümü ise içeriğin aktarımının sağlandığı 

yol olan söylemdir (Chatman, 2009, s. 17). Anlatı metninde / yapısındaki bu iki 

bölümden biri olan söylem, içerik aktarımının nasıl olacağı ile ilgili bir görev alanı 

teşkil ederken, söylemler, çoğul okumalara açık hale gelmektedir. Metnin 

anlamlandırma sürecinde ortaya çıkan çoğul okuma yapısı, söylemin sübjektif yönünün 

ortaya çıkmasına neden olur. Burada önemli olan filmlerin metinsel olarak 

tanımlanmaları ve çoğul okumalara açık hale getirilmesidir. Filmsel metin sinema 

dilinden yararlanılarak bir sinema söylemi birimi haline gelir (Gündeş’ten, akt., 

Kabadayı, 2014, s. 72); 

 Rifat’a göre, anlatılarda bulunan anlamlar, farklı aşamalardan geçerek, birbiri ile 

bütünleşerek, karşıt hale gelerek, başka yapılara dönüştürmektedir (Rifat, 2009, s. 20). 

Anlatı yapısında meydana gelen bu aşamalar anlamın farklılaşmasını sağlarken, bu 

farklılaşan anlamın çözümleme sorununu da beraberinde getirmektedir. Bu sorun, 

söylem çözümleme yöntemi ile anlamlandırma sürecinin sistematik olarak ele alınması 

ile çözüme ulaşabilir. Söylem çözümlemesi, iletişim alanındaki sosyal sorunların ele 

alınması ve gündelik yaşam pratikleri ile kanıtlanmasını sağlamak açısından güçlü ve 

kesin yollar sağlamaktadır (Özer, 2015, s. 209). 

Söylem çözümlemesinin kapsamlı yapısından dolayı geliştirilmesinin ve yeniden inşa 

edilmesinin sonucu olarak birçok alt başlığı ortaya çıkmıştır. Bu çalışmada kullanılacak 

olan eleştirel söylem çözümleme yöntemi, bu yöntemlerden biri olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Geray’a (2014, s. 175) göre; eleştirel söylem çözümlemesi, toplumsal 

dönüşümleri açıklamaya çalışan, bu anlamda diğer disiplinlerle bağlantı kuran bir 

yöntemdir. Terry Locke, eleştirel söylem çözümleme yöntemini; tarihsel olarak 

konumlandırılmış ve sosyal olarak yapılandırılmış bir sosyal düzeni inceleyen, söylemin 

ideolojinin etkisi altında olan, hâkim güçlerin belirli söylemsel yapılarla, bazı insanlara 



137 

 

 
 

diğerlerine göre ayrıcalık tanıyan yapısında bulunan, gerçekliğin kısmen olsa da söylem 

tarafından sözel ya da sözel olmayan metinler aracılığıyla harekete geçirildiği şeklinde 

özetlemektedir
18

. Locke, hâkim güç ve toplumsal yapı üzerindeki etkilerinin 

çözümlemesinde eleştirel söylem çözümlemesinin kullanımının önemi üzerinde 

durmaktadır. Locke, iktidar ve sosyal olguları bir arada ele alırken; Teun A.van Dijk, 

eleştirel söylem çözümlemesini karşı çıkma ve direnme olarak nitelemektedir.  

Eleştirel söylem çözümlemesi, sosyo- politik olguların ön plana çıktığı bir yöntem 

olarak;  söylem ve sosyal sorunlar arasında bağıntı kurmaya çabalaması, bu durumu 

yorumlayan bir form haline getirmesi, sosyal sorunlara güç ilişkileri, toplum ve kültür 

açısından ideolojik bir kimlik tanımlaması yapması açısından önemlidir. İdeolojik, 

tarihsel süreçleri ele alan eleştirel söylem çözümlemesinin bu açıdan Marksist 

unsurlardan etkilendiğini de söylenebilir. 1970’lerin ikinci yarısından itibaren söylem 

çözümlemesi daha açık ve sistematik hale getirilirken, kitle iletişiminde Amerikan 

Yaklaşımı olarak anılan klasik içerik analizi çözümlemesinin ilkeleri reddedilmeye 

başlanmasıyla birlikte, sosyal bilimlerde özellikle İngiliz ve Avustralyalı dilbilimciler, 

medyadaki ideoloji ve dil ilişkisi alanında birçok araştırma yapmışlardır (Özer, 2015, s. 

208-209).  

Sözen’e göre  (2014, s. 79), “…söylem analizi, bir sosyolinguistik çalışma, metin 

analizi, sosyal analiz ve bütün bu analiz türlerini içine alan refleksif ya da eleştirel bir 

analizdir. Bu analiz, dili bir eylem, iletişim formu, sosyal pratik olarak görme ve 

yorumlama özelliği taşır”.  Sinemasal anlamda düşünüldüğünde dilin eylem özelliği 

taşıyor olması, filmlerdeki sözel ifadelerin ve görüntülerin çözümlenmesi esnasında 

eleştirel söylem çözümleme yönteminin kullanımını doğru bir yöntem olarak karşımıza 

çıkarabilir. Eleştirel bir yapıyı bünyesinde barındıran söylem çözümlemesi, Marksist 

eleştirel geleneğinden beslenmektedir. Söylem çözümlemesi, eleştirel yanıyla, neo- 

Marksist kuramların, Frankfurt Okulu’nun ve Batı Marksizm’inin dil konusundaki 

görüşlerini odak noktası olarak ele almaktadır (Sözen, 2014, s. 83). 

Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi daha çok haber çözümlemelerinde 

kullanılsa da anlam açısından ele alındığında, diğer metinlerin çözümlemesinde de 

                                                           
18  https://books.google.com.tr/books?id=KR0SBwAAQBAJ&pg=PA1&hl=tr&source=gbs_toc_r 

&cad=4#v=onepage&q&f=true.E.T. 05.04.2018 

https://books.google.com.tr/books?id=KR0SBwAAQBAJ&pg=PA1&hl=tr&source=gbs_toc_r%20&cad=4#v=onepage&q&f=true.E.T
https://books.google.com.tr/books?id=KR0SBwAAQBAJ&pg=PA1&hl=tr&source=gbs_toc_r%20&cad=4#v=onepage&q&f=true.E.T


138 

 

 
 

kullanışlı bir yöntemdir. Van Dijk, eleştirel söylem çözümlemesinde; ırkçılık, etnik 

ayrımcılık gibi konular üzerinde durarak, yöntemini bu konular etrafında 

temellendirmiştir. Sözen’e göre (2014, s. 120) van Dijk’in söylem analizi şu şekilde 

değerlendirilir;  

Önermeye dayalı söylem analizi şeklinde kabul edilebilir ve bu tip bir analiz, üç aşağı beş 

yukarı içerik analizine bir ilave ya da bir alternatif olarak düşünülebilir. Kapsamlı bir 

söylem analiziyle, değişen ifadeler ve ideolojik konumlar, çıkarlar ve iktidarların 

özellikler belirlenebilir. 

Teun A. van Dijk, eleştirel söylem çözümlemesi yaklaşımında ideoloji kavramı 

üzerinde sıkça durmaktadır. Teun A. van Dijk’a göre; ideolojilerin toplumsal boyutu, 

onların yeniden üretiminde ve gelişmesinde grup ve kurumlar arasında ne tür ilişkiler 

olduğunun bulunmasına bağlıdır. İdeolojilerin söylem boyutunda, günlük konuşmaları 

nasıl etkilediği, ideolojik söylemi nasıl anladığımızı ve ideolojinin toplumda yeniden 

üretiminde söylemin nasıl yer aldığını açıklamaktadır (van Dijk, 2015, s. 15). 

Toplumsal enformasyon içerisinde önemli bir yere sahip olan dil kavramı, söylemin de 

temel taşını oluşturmaktadır Dil kavramı içerisinde kullanılan sözcüklerin nasıl, kim 

tarafından, hangi alanda kullanıldığı gibi unsurlarda söylemin türünü ve yönünü 

değiştirebilir. Bu anlamda ortaya konulan metinler de önem kazanmaktadır. Söylem 

oluşturulurken toplumsal olguların metin içerisinde sunum yönü de önemli birer olgu 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Teun A. van Dijk, söylemi;  ideolojik olarak ele alırken sosyal kognisyonlar
19

 üzerinde 

durur. Dijk’ın kognisyonları ön plana çıkarmasının nedeni, kognisyonları eylem olarak 

nitelendirmesi ve onları makro ve mikro yapılar arasında ilişki kurmak için 

kullanmasıdır (Sözen, 2014, s. 128). Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi 

yaklaşımına göre; “ Dil kullanımı, söylem, sözlü etkileşim ve iletişim, sosyal düzenin 

mikro seviyesine aittir. Sosyal gruplar arasındaki güç, egemenlik ve eşitsizlik 

çözümlemenin makro seviyesine ait olan tipik kavramlardır” (van Dijk, akt., Özer, 

2015, s. 210). Teun A. van Dijk, bu yaklaşımı genel olarak egemenlik ve eşitsizlik 

kavramları özellikle de ırkçılık, ayrımcılık, nefret söylemlerinin medyadaki yansımaları 

üzerine kurmuştur. Eleştirel söylem çözümlemesi, medya metinlerinde yer alan bu 

                                                           
19

  Kognisyon: Algı, hatırlama, hayal, düşünce, muhakeme gibi bilgi yollarını kapsar. 

https://www.turkcebilgi.com/kognitif.E.T.01.03.2018 

 

https://www.turkcebilgi.com/kognitif.E.T.01.03.2018


139 

 

 
 

unsurlarda kullanılan ideolojik dili tarihsel ve toplumsal nosyonları ile ele almayı 

amaçlar. Özer (2015, s. 198), Teun A. van Dijk’ın yöntemini;  

Teun A. van Dijk’a göre, medya ya da eğitim gibi ideolojik yeniden üretim araçlarını ya da 

kurumlarını kimin ve hangi süreçler aracılığıyla denetlendiğini incelemenin yaşamsal bir 

önemi bulunmamaktadır.  Eleştirel söylem çözümlemesi ancak ve ancak eşitsizlik ve 

egemenliğin yeniden üretiminde dil kullanımının, söylem ya da iletişimsel olayların ve dilin 

rolünün bir dökümünü yaptığı ölçüde eleştirel sosyal ve siyasal çözümlemelere önemli ve 

özel bir katkıda bulunabilir” şeklinde açıklamaktadır.  

Teun A. van Dijk’e göre (2015, s. 56); “İdeolojik söylem çözümlemesinde tümce ya da 

metnin bir parçasıyla ima edilen anlamları açık hale getirmek eleştirel incelemenin 

güçlü bir aracı olabilir”.  Metin içerisindeki küçük bir parçanın bile eleştirel olarak 

incelendiğinde ideolojik olarak anlama sahip olabilir. İdeoloji kavramı, toplumsal 

pratiklerin bir yansıması olarak genelin kabul ettiği normları içerir. Çoban (2015, s. 

217), ideoloji kavramının üretim ve mülkiyet ilişkilerini içine alan sınıfsal açıdan 

incelenmesi gereken bir olgu olduğunu, bu alanın sınıfsal çatışmaların yaşandığı 

hegemonya mücadelesini meydana getirdiğini belirtir. Burada ortaya çıkan sorunsal, 

egemen grupların söylemlerinin egemen fikirlere nasıl dönüştüğü, toplumsal olarak 

nasıl şekillendirildiği konusudur. Burada üretim araçlarını ve ekonomiyi elinde tutan 

egemen grupların hâkimiyet alanı konusu ortaya çıkmaktadır. Teun A. van Dijk’e 

(2015, s. 17) göre; ideolojik fikirler, bir toplumsal grubun paylaştığı toplumsal, siyasi ve 

dini olgulardır. Paylaşılan bu ortak olgular sayesinde, toplumsal grup, ortak bir hareket 

alanı içerisinde genel fikirlerini savunabilir.  Teun A. van Dijk (2015, s. 53), ideoloji 

konusu ile ilgili şu dört ilke üzerinde durmaktadır; 

1. Bizim hakkımızda olumlu şeyleri vurgula  

2. Onlar hakkında olumsuz şeyleri vurgula 

3. Bizim hakkımızda olumsuz şeyleri vurgulama 

4. Onlar hakkında olumlu şeyleri vurgulama. 

  

Bu dört ilke, ideolojik bir yön çizerek, metinlerdeki biz/ öteki ikileminin alt yapısının 

nosyonlarını ortaya koyması açısından önemlidir. Böylece söylem metinleri açık bir 

şekilde ideolojik bir yapıya bürünür. Bu yapı ile yazılı ve görsel metinler, belirlenen 

dört ilke çerçevesinde anlamlandırılabilir. 

İdeoloji kavramını sinemasal anlamda ele alan bir başka kuramcı da Metz’dir. Metz, 

göstergebilim kuramını genel olarak görüntü üzerinden sinema üzerine kurgulamıştır. 

Metz, seyircinin filmin ideolojisine hâkim olduğunu, seyircinin filme bakmasının filmi 



140 

 

 
 

teşhirci, seyirciyi ise röntgenci konumuna getirdiğini savunur (Kaplan & Ünal, 2011, s. 

31). Seyirci ve film arasındaki bu etkileşimli ilişki filmin ideolojisini ve anlam 

bütünlüğünün elde edilmesini sağlarken, seyirciyi edilgen durumdan etkin konuma 

getirir. Levi- Strauss kuramında, kültürel yapıyı ele alırken zihinsel özellikle de bilinç 

dışı ögeleri incelemiştir. Bu incelemelerle insan ve kültür ilişkisini zihinsel süreçler 

bağlamında ele almıştır. Metz, Eco’nun etkisiyle filmlerin kodlara dayandığı görüşünü 

ortaya koyarak, bu kodları “kültürel kodlar ve “özgül kodlar” olarak ikiye ayırmaktadır. 

Kültürel kodlar, bireye farkına varmadan, toplumda yaşama ile kazanılan kodlardır. 

Özgül kodlar ise, öğrenilmesi gereken, sinemadaki kurgu, alıcı devinimleri, renk gibi 

unsurlarda bu kodların içerisine girmektedir (Kaplan & Ünal, 2011, s. 30-31).  Kültürel 

kodlar, toplumun tarihinden, sosyolojik, siyasal ve ekonomik unsurları ile bağımlı 

olarak, toplumdan topluma değişebilir ve kültürel farklıkların ortaya çıkmasına neden 

olur.  Kültürel kodlar, toplumsal deneyimlerle nesilden nesile geçerken, değişimi 

zordur. Özgül kodlar ise öğrenme süreciyle elde edilen ve değişime daha az dayanaklı 

olan, sürekli değişen ve gelişen unsurlardır.  

Çalışmada tercih edilen Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi ile 

kullanılarak yapılan birçok çalışma bulunmaktadır. Türkiye’de özellikle son yıllarda bu 

yöntemin kullanımında ve sosyal bilimler alanındaki çalışmalarda bir artış vardır. Bu 

artış, sinema alanında yapılan çalışmalarda da kendini göstermektedir. Sinema alanında 

yapılan çalışmalarda, genellikle eleştirel söylem çözümlemesi temsiller üzerinden 

karakter ve diyalog bağlamında ele alınarak bu konuda analizler yapılmaktadır. Bu 

çalışmada, makro yapılar konunun özüne uygun olarak, Halit Refiğ sineması, “ulusal 

sinema” ve Doğu- Batı ikilemi kavramları çerçevesinde toplumsal, tematik ve anlamsal 

unsurlarla yapılandırılırken, mikro yapılar ise ana materyal olan görüntü olgusunun alt 

yapıları ile sistematik hale getirilmiştir.  

3.1.1. Çalışmanın Problemi 

Çalışmanın ana problemi, Halit Refiğ sinemasının en önemli düşünsel çıktısı olan 

“ulusal sinema” hareketi bağlamında, Refiğ’in filmlerinde Doğu- Batı ikileminin nasıl 

sunulduğudur. Bu bağlamda, Halit Refiğ ‘in “ulusal sinema” düşüncesini yansıtan 

filmleri incelenerek, onun filmlerindeki Doğu- Batı ikilemini ortaya koyma şekli ortaya 

çıkarılmaya çalışılmıştır. 



141 

 

 
 

3.1.2. Çalışmanın Amacı 

 “Ulusal sinema” hareketi çerçevesinde ve sinema- toplum ilişkisi bağlamında Halit 

Refiğ sinemasındaki örneklerinin Doğu-Batı ikilemi kavramına yaklaşım şeklinin nasıl 

inşa edildiğinin tespit edilmesi bu çalışmanın amacını oluşturmaktadır. Çalışmanın 

temel noktası, seçilen filmlerdeki bu ikiliğin tespit edilmesi üzerine kurgulanmıştır. Bu 

çalışmada, Türk sinema tarihi açısından tartışmalı bir düşünce eğilimi olan “ulusal 

sinema” hareketinin üzerinde durularak ve bu bağlamda bu hareketinin ana savlarından 

biri olan Doğu- Batı ikileminin Halit Refiğ filmlerindeki yansımaları ortaya 

çıkarılmıştır. Böylece sinema sanatının çıktısı olan filmler ve toplumsal olaylar arasında 

bir ilişki kurulabileceği düşünülmüştür. 

3.1.3. Çalışmanın Önemi 

Çalışma, Halit Refiğ’in “ulusal sinema” düşüncesinden hareketle filmlerinde üzerinde 

durduğu Doğu- Batı ikilemi kavramına nasıl yaklaştığı, filmlerinin anlatı yapısını bu 

yönde ne şekilde inşa ettiği ortaya konulmuştur.  Literatürde yapılan çalışmalarda, Halit 

Refiğ ve “ulusal sinema” ile ilgili genel bir çerçeve çizilmiştir. Bu çalışmada ise Halit 

Refiğ sineması ve “ulusal sinema” hareketinden yola çıkılarak, Doğu- Batı ikilemi 

kavramı da incelenerek farklı bir bakış açısı çizilmesi amaçlanmıştır. Çalışmada Teun 

A. van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesinden referans alınarak sinema ile 

ilişkilendirilen yeni bir alt yapı hazırlanarak yöntem sinemaya uyarlanmıştır. Kuramsal 

olarak yapılandırılan bu yöntem ile sinema ve eleşitrel söylem çözümlemesi arasında 

sistematik bir ilişki kurulması hedeflenmiştir. Ayrıca Halit Refiğ sineması üzerinden, 

“ulusal sinema”, Doğu- Batı ikilemi kavramlarına yeni bir yorum katılması, gelecekte 

Türk sineması ile ilgili yapılacak olan akademik çalışmalara ışık tutması açısından 

önemlidir.   

3.1.4.  Çalışmanın Varsayımları 

Sinemanın toplumla olan etkileşimli ilişkisinin onun etki alanını genişlettiği ve 

toplumsal değişim ve dönüşümlerden bağımsız olamayacağı görüşü çalışmanın temel 

varsayımını oluşturmaktadır. Bu varsayımdan ve tezin konusu olan “ulusal sinema” 

hereketi çerçevesinde Halit Refiğ sinemasında Doğu- Batı ikileminden yola çıkılarak 

çalışmanın diğer varsayımları şu şekilde oluşturulmuştur: 



142 

 

 
 

1. Türk toplumunun tarihsel olarak geçirdiği modernizm evreleri ele alınarak Türk 

toplumu ve modernizm algısının ilerleyen yıllarda toplumsal, ekonomik, siyasal 

ve kültürel yansımaları olmuştur. Sinema- toplum ilişkisi bağlamında Türk 

sineması da bu yansımalardan etkilenir.  

2. Türk sinemasının toplumsal değişim ve dönüşümlerden etkilenen yapısı 

içerisinde özellikle 1960’lı yıllarda Türkiye’de yaşanan ekonomik, sosyal, 

kültürel ve siyasal değişimlerin büyük etkisi vardır. 

3. 1960’lardaki değişimlerden etkilenen Tük sinema çevrelerinde Türk sinemasının 

gelişimi üzerine birçok yeni eğilim ve sinema hareketi ortaya çıkmıştır. Bu yeni 

düşünce sistemleri Türk sinemasının gelişimine olanak sağlar. 

4. Halit Refiğ’in öncülük ettiği “ulusal sinema” hareketi, Türk sinemasının 

gelişiminin ulusal değerler ve kültürel normalarla ilerleyebileceğini ve bu 

değerlerin sinemada yer almasının Türk sinemasını özgün hale getireceğini 

savunur. 

5. Halit Refiğ, sinema dilini özellikle temasal bütünlük üzerine kurarak, savunduğu 

“ulusal sinema” hareketinin savlarını film içeriklerinde kurgular. Bu kurgu, 

geleneksel değerler üzerinden, Türk tarihi, Türk toplum yapısı, ekonomik 

süreçler, gelenekler ve dini inançlar bağlamında gelişme gösterir.  

6. Halit Refiğ, “ulusal sinema” hareketi bağlamında filmlerinde, Doğu- Batı 

kültürel farklılıklarını Doğu- Batı ikilemi kavramı çerçevesinde gerek söylemler 

gerekse de simgelerle ortaya koyar. 

7. Doğu- Batı kültürel farklılıkları bağlamında Refiğ, ulusallık unsurunu ön plana 

çıkarırken, Batı söylemine karşı bir direnç gösterir. Bu karşı direnme 

filmlerindeki ana çatışmalarda Doğu- Batı ikilemi ile kendine eleştirel söylem 

düzleminde kendine yer bulur. Bu düzlem ikili çatışmalar, Batılı olan “modern” 

ve Doğulu olan “geleneksel” kavramları ilişkisi içerisinde anlamlanır.  

 

 



143 

 

 
 

3.1.5. Çalışmanın Kapsam ve Sınırlılıkları 

Çalışmada, “ulusal sinema” hareketi bağlamında, bu düşüncenin öncüsü olan Halit 

Refiğ’in filmlerinde Doğu- Batı ikileminin nasıl işlendiğinin ortaya çıkarılması 

planlanmıştır. Refiğ’in tüm filmlerini bu kapsamda ele almanın çalışmanın temel 

varsayımlarına odaklanmasını zor hale getirebileceği düşünüldüğünden, Refiğ’in 

“ulusal sinema” hareketini yansıtan Bir Türke Gönül Verdim, Fatma Bacı, Vurun 

Kahpeye filmleri analiz edilmiştir. Bu filmlerin Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem 

çözümlemesi referans alınarak oluşturulan yeni bir şablon ile analiz edilmesi de Halit 

Refiğ sinemasını genelinin ele alınmasında bir sınırlılık ortaya çıkarmıştır.  

3.1.6. Çalışmanın Evren ve Örneklemi 

Halit Refiğ, ilk yönetmenlik deneyimini 1961 yapımı Yasak Aşk filmi ile 

gerçekleştirmiştir. Bu tarihten sonra ise 50’den fazla film
20

, belgesel ve birçok dizi 

yönetmiştir. Refiğ’in bu filmleri çalışmanın evrenini oluşturuken, “ulusal sinema” 

hareketi bağlamında Halit Refiğ sinemasında özellikle Doğu- Batı ikilmenin işlendiği 

ve Refiğ tarafından bilinçli bir anlatı şekli olarak seçilen Bir Türke Gönül Verdim, 

Fatma Bacı, Vurun Kahpeye filmleri örneklem olarak seçilmiştir.  

3.1.7. Çalışmanın Eleştirel Söylem Çözümlenmesi ile Yapılandırılması 

Özer (2011, s. 85), Teun A. van Dijk’ın modelini makro-mikro yapıları kategorilerinde 

şu şekilde açıklamaktadır; 

.A. Makro Yapı 

  1. Tematik Yapı 

        a.Başlık/lar 

        b.Haber Girişi 

      1.Spot/lar 

     2.Spot olmadığında haber metninin ilk paragrafı ele 

alınmalıdır. Haber tek paragraftan oluşuyorsa ilk cümle haber girişi olarak 

alınabilir. 

         c.Fotoğraf 

       2. Şematik Yapı 

        a. Durum 

     1. Ana Olayın Sunumu 

     2. Sonuçlar 

     3.Ardalan Bilgisi (Önceki olay da dahil) 

    4. Bağlam Bilgisi 

       b.Yorum 

                                                           
20

   https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/950/halit-refig. E. T. 24.02.2020 

https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/950/halit-refig


144 

 

 
 

1.Haber kaynakları 

2.Olay taraflarının olaya getirdikleri yorumlar 

B. Mikro Yapı 

    1. Sentaktik Çözümleme 

                  a. Cümle yapılarının aktif ya da pasif olması 

                  b. Cümle yapılarının basit ya da karmaşık olması 

   2. Bölgesel Uyum 

        a. Nedensel ilişki 

        b. İşlevsel ilişki 

      c. Referansal ilişki 

   

3. Sözcük Seçimleri 

                           4. Haber Retoriği 

                                      a. Fotoğraf 

                                      b. İnandırıcı bilgiler 

                                       c. Görgü tanıklarının ifadeleri”. 

 

Teun A. van Dijk’ın kategorileştirdiği makro ve mikro yapılar daha çok haber 

çözümlemelerinde kullanılmaktadır. Yukarıdaki bu tablo haber çözümlemelerine daha 

uygun ve sistematik bir analiz olanağı sağlamaktadır. Teun A. van Dijk’ın eleştirel 

söylem çözümleme yapıları, metinlere vurgu yaptığı için bu yapıların referans alınarak 

filmlere uygulanma serbestliği sağlaması önemli bir avantaj olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Teun A. van Dijk’ın makro ve mikro yapılarla sistematik bir hale getirdiği 

eleştirel söylem çözümlemesi, genel olarak haber metinleri analizlerinde kullanılsa da 

farklı kuramsal alt yapılara da uyarlanabilmektedir. Eleştirel söylem çözümlemesi, 

sosyal bilimler alanlarındaki çalışmalarda, toplum ve kurumlar arasındaki ilişkileri 

ideolojik ilişkileri ele alan niteliksel bir yöntem olarak kullanılmaktadır. Dil 

çalışmalarına dayanan bu yöntem, görsel metinlerin incelenmesinde de, görsel 

metinlerin içerisinde bulunan söylemlerin belirlenmesi ve açıklanması da sistemli bir 

çözümleme imkânı sağlamaktadır (Ankaralıgil, 2008, s. 152).  Eleştirel söylem 

çözümlemesinin farklı alanlarda kullanımı, onun farklı formlarda oluşturulmasına 

olanak sağlamaktadır. Tuğan (2015, s. 51-52),  eleştirel söylem çözümlemesinin belli 

bir teoriye sahip olmadığını ve bu yüzden araştırmacıların birbirinden farklı 

yaklaşımlara sahip olabileceğini ifade ederken, her araştırmacının bu bağlamda temel 

kavramları kendi yaklaşımıyla ortaya koyması gerekliliğinin altını çizmektedir. Bu 

anlamda çalışmada ana materyal olarak kullanılacak filmlerin çözümlemesinde de Teun 



145 

 

 
 

A. van Dijk’in, Makro ve Mikro yapıları, görüntü temelli bir çözümleme için tekrar 

düzenlenmiştir 
21

. Bu düzenleme şu şekildedir; 

A. Makro Yapı 

            1. Tematik Yapı 

            2.Toplumsal Yapı 

            3. Anlam 

3.1. Türk Toplumunun Değer ve Normlarının sunumu ve bu olguların 

Doğu- Batı Ekseninde ele alınış şekilleri 

3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi 

 

B. Mikro Yapı 

1. Karakterler ve Diyaloglar 

2.  Görüntü 

2.1.  Çerçeve 

2.2. Mekân 

2. 3.Renk  

3.  Ses ve Müzik 

4. Kurgu 

3.1.7.1. Makro Yapı 

Makro yapı, Teun A. van Dijk, makro yapıların soyut olduğunu belirtir. Teun A. van 

Dijk’e (2015, s. 40) göre; “…toplumsal aktörlerin gruplarından, kurumlardan, 

örgütlerden, tüm devletler ya da toplumlardan ve onların örneğin iktidar ilişkilerinden 

söz ederiz”. Bu roller ve ilişkiler, evrensel bir özellik göstermediği için, bu yapılar 

toplumsal normlara göre değişiklik gösterebilir. Çalışmada makro yapılar; tematik yapı, 

toplumsal yapı ve anlam alt başlıkları altında ele alınarak, bu başlıklarda olay örgüsü 

içindeki tematik ve toplumsal bağlantılar tanımlanmıştır. Anlam alt başlığında ise 

örneklem olarak seçilen filmlerdeki Doğu- Batı farklılıkları geleneksel, kültürel değer 

ve normlarla anlatılmıştır.  

 

                                                           
21

  Teun A. van Dijk’in Makro ve Mikro yapılarının alt başlıkları ile ilgili sinemasal anlamda düzenleme 

yapılırken, Nuray Hilal Tuğan’ın “Son Dönem Türk Sinemasında Hastalık Temsilleri: Saç Filminin 

Eleştirel Söylem Çözümlemesi” makalesinden yararlanılmıştır. (Tuğan, 2015, s. 52) 



146 

 

 
 

3.1.7.1.1. Tematik Yapı 

Teun A. van Dijk, makro yapı içerinde tema olgusuna açıklama getirirken “İnsancılık” 

kavramının üzerinde durmaktadır. Buna göre; İnsancılık, genel çerçevede insan hakları 

üzerine odaklanırken, insan haklarını savunma, bu hakları ihlal edenleri eleştirme gibi 

kavramlar üzerinde durmaktadır (van Dijk, 2015, s. 83). Teun A. van Dijk, bu 

kavramları genellikle Avrupa’da yaşayan mülteciler ya da azınlıklar üzerinden ele alma 

eğilimine sahiptir. Teun A. van Dijk eleştirel söylem çözümlemesinde tematik yapı 

içerisinde, haber metinlerindeki başlık, spot, fotoğraf gibi unsurları ele almaktadır. 

Çalışma görüntü temelli olduğu için, örneklem olarak seçilen filmlerde van Dijk’ın 

tematik yapı içerindeki unsurları bulunmamaktadır. Bu yüzden  çalışmanın tematik 

yapısı, van Dijk’ın üzerinde durduğu biz/ öteki arasındaki farklılıklar üzerine 

kurgulanmıştır. 

3.1.7.1.2. Toplumsal Yapı 

Makro yapı içerisine dâhil edilen toplumsal gruplar, kurumlar vb. gibi topluluk 

bilinciyle var olan ve üyeleri ile birlikte hareket etme eğilimi içerisinde olan olgular, 

toplumsal bağlamı oluşturmaktadır. Bu oluşum, grup üyeleri ve diğerleri kavramlarının 

ortaya çıkmasına neden olurken, bu çalışmanın ana konusu olan Doğu- Batı temaları 

bağlamında Batı termolojisinde özellikle göçmen ya da azınlıklar için kullanılan  

“öteki” kavramı ön plana çıkmaktadır. Sinemanın diğer sanatlar gibi toplumla ilişki 

içerisindedir. Bu bağımlı ilişki iki alanın da birbirini etkilemesi ile gerçekleşir.  

3.1.7.1.3. Anlam  

Makro yapı içerisinde konumlandırabileceğimiz anlam faktörü, metnin çözümlenmesi 

sırasında bazı olguları içerisinde barındırır. Teun A. van Dijk kuramı içerisinde anlam 

başlığını şu alt başlıklara ayırmaktadır; 1. Sınıflandırma, 2. Karşılaştırma, 3. Karşı 

gerçekçilik, 4. Yadsıma ifadeleri, 5. Mesafe koyma, 6. Empati, 7. Örtmece, 8. 

Kanıtsallık, 9. Açıklama, 10. Genelleştirme, 11. Örtüklük, 12. Ulusal Övünç, 13. 

Kutuplaşma, biz- onlar Sınıflandırması, 14. Önvarsayım, 15. Sözde Bilgisizlik, 16. 

Belirsizlik, 17. Kurbanlaştırma (van Dijk, 2015, s. 74-95). Teun A. van Dijk’in eleştirel 

söylem çözümlemesini tanımladığı ve açıkladığı makalesinden alınan bu başlıklara 

bakıldığında; anlam içerisinde farklı alt başlıklar bulunsa da, genel olarak, biz/ öteki 



147 

 

 
 

olguları üzerinden metinlerde bir anlatı yapısının kurulduğu görülebilir. Farklılıkların 

tanımlanması, açıklanması beraberinde farklılıkların ortaya çıkmasına bu durumda 

sınıflandırmaya, genelleştirmeye yol açmaktadır. Çalışmada üzerinde durulacak “ulusal 

sinema” hareketi ile ilgili filmlerde ulusal ögeler ön plana çıkarken “öteki” kavramı da 

anlam kazanmakta ve kültürel farklılıklar da bu kavram üzerinden vurgulanmaktadır.  

3.1.7.1.3.1. Türk Toplumunun Değer ve Normlarının Sunumu ve Bu Olguların 

Doğu- Batı Ekseninde Ele Alınış Şekilleri 

Ulusal sözcüğü (Püsküllüoğlu, 2010, s. 1005), “Ulusa değgin, ulusa özgü olan, ulusla 

ilgili” olarak tanımlanmaktadır. Bu tanımlama referans alınarak; “ulusal”  sözcüğü, bir 

milletin tüm değerlerini içerisine alan geniş bir kavram olarak açıklanabilir.  Burada ön 

plana çıkan kültür ögesi, van Dijk tarafından, hem ortak alana hem de ortak kural ve 

değerlere sahip olabileceğini şeklinde açıklanırken, rekabet alanında ise kültürel 

ideolojilerden ziyade politik ya da dini bir ayrım ortaya çıkmaktadır. Bu ayrım Batı’ya 

ait olan ve Batı’ya ait olmayan şeklinde de sınıflandırılabilir (van Dijk, 2015, s. 47).  Bu 

çalışma içerisinde Doğu- Batı ikilemi olguları içerisinde ele alınacak ana kriterlerden 

biri de “Batılı olan ve Batılı Olmayan” ayrımı ve beraberinde biz/ öteki sınıflandırması 

irdelenecektir. Çalışmada biz/ öteki kavramları sadece batılı olan ya da olmayan 

yönünden değil, filmler içerisindeki toplumsal dinamikler açısından ele alınacaktır. 

Filmlerdeki görüntü malzemesi genel bir anlam üzerinden, seyircinin öznel bakış 

açısına seslenmektedir. Bu öznel yargı, yaşanılan toplumdan ve normlardan bağımsız 

değildir. Kişisel bazı özellikler, seyircinin anlamlandırma sürecinin içeriğinin 

zenginleşmesine olanak sağlarken, bu içerik düzenlenmesi genelden farklı bir boyutta 

ve özgünlükte olması zor bir durumdur. Büker, içerik ve anlam arasındaki ilişkiyi ileti 

ya da içeriğin genel, anlamın ise özel olduğu şeklinde açıklar (2010, s. 25). Toplumsal 

değer normlarının büyük çoğunluğu, toplumsal ve kültürel arketipinden bağlı ve 

yüzyıllar içinde gelişen geleneklerden meydana gelir. Bu gelenekler, meşru iktidarların 

ana söylem ögesidir. Teun A. van Dijk, geleneklerin söylem içerisinde basmakalıp 

yapılar olarak kullanıldığının üzerinde durarak, bu yapıların genel insani değerlerle 

(eşitlik, hoşgörü, kardeşlik vb.) geleneklerle birlikte inşa edilerek kullanıldığını ifade 

eder (van Dijk, 2015, s. 62). 



148 

 

 
 

3.1.7.1.3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi  

Söz söyleme sanatı olarak bilinen retorik kavramı, söylem çözümlemesi ile ele 

alındığında farklı boyutlarda bir işlev kazanmaktadır.  Böylece, sözün anlatım aracı 

olarak konumu farklılaşarak ve çeşitlenerek önemli bir güç haline gelerek, kitleleri 

etkileme misyonu ön plana çıkmaktadır 

Film seyircisinin bir görüntünün yan anlamını anlaması için, o toplumun kültürel 

kodlarına sahip olması gerekir. Özellikle Umberto Eco, görüntünün ikonik ve belirtisel 

yönünün güçlü olmasından dolayı, kültürel kodlarla birlikte izleyicinin görüntüyü 

açımlayabilceğini savunur (Eco’dan, akt., Büker, 2010, s. 39). Saussure ve Pierce’den 

etkilenen Eco, anlamın ortaya çıkabilmesi için kültürel kodların kullanılması 

düşüncesiyle Saussure’e daha yakındır. Eco, sanat ürünlerinin yoruma açık olduğunu 

belirtirek, bir metnin yorumlanması sırasında okurun işbirliğinin üzerinde durmaktadır 

(Kaplan & Ünal, 2011, s. 28-29). Eco’nun okuyucuyu yorumcu olarak önemli bir 

konuma getirmesi, okuyucunun bir metni okurken kültürel ve toplumsal normalardan 

bağımsız olamayacağını ve sunulan metni genel çerçevede bu kodlarla 

anlamalandırabileceği pradigması ortaya çıkmaktadır. R. Barthes’ın ortaya attığı “yan 

anlam” kavramı, sonrasında birçok göstergebilimci tarafından ele alınmış, ve sinemasal 

anlamda geliştirilmeye çalışılmıştır. Büker’e göre (2010, s. 52), yan anlam yaratmak 

için yönetmen biçimle oynar, bu esnada yönetmen biçime özen gösterse bile bazen 

kültürel kodlar, alt kodlar kodların açımlanmasını yönetmenin istediği dışında olmasına 

neden olabilir. Bu bağlamda filmlerin ideolojik yönü ortaya çıkar. 

Kültür ve ideoloji arasındaki ilişkiyi açıklayan Teun A. van Dijk, kültür ve ideoloji 

kavramlarının birbirleriyle karşılaştırılmasına rağmen ikisi arasında bir ayırım yapar. 

Ona göre;  ideolojilerin bütün topluma yüklenemeyeceğini bu yüzden de ideoloji ve 

kültür arasında bir ayırım olduğunu belirterek, kültürlerin ortak alana, ortak kural ve 

değerlere sahip olduğunu ama genel, ortak bir ideolojiye sahip olmayacaklarını savunur 

(van Dijk, 2015, s. 47). Kültür ve ideoloji ayrımını toplumsal dinamikler üzerinden 

yapan van Dijk, “ortak” olgusu üzerinden bu farklılığı tanımlamaya çalışır.  

 

 



149 

 

 
 

3.1.7.2. Mikro Yapı  

Teun A. van Dijk, mikro yapıların, genel olarak toplumsal aktörlerden ve bu aktörlerin 

kendi aralarındaki etkileşimden oluştuğunu belirtir  (van Dijk, 2015, s. 40). Van Dijk’ın 

aktör olarak tanımladığı yapılar, toplumsal dönüşüm ve değişimlerde kendilerini ortaya 

koyabilen yapılardır.  Bu bağlamda, çalışamada film içerisindeki karaketerler ve onların 

söylemleri, inançları, bakış açıları diyaloglar üzerinden tanımlanmaya çalışılacaktır. 

Ayrıca çalışmada, görüntü unsuru temel materyal olduğu için görüntü ile ilgili genel 

kavramlar ve unsurlar incelenecektir. 

3.1.7.2.1.Karakterler ve Diyaloglar:  

Teun A. van Dijk, karakterleri ideolojik yapılarını anlamlandırmak için “aktör tanımı” 

kavramını kullanmaktadır. Bu kavrama göre, “insan ve eylem üzerine olan tüm söylem 

çeşitli aktör tanımını içerir”  (van Dijk, 2015, s. 71). Bu çalışma içerisinde ele alınacak 

olan karakterlerin adları, dahil oldukları sosyal gruplar, toplum içerisindeki konumları, 

insan ilişkileri bu tanım içerisine konumlandırılabilir. Karakter ve onların diyalogları 

incelenirken, karakterlerin ait oldukları grupların incelenmesini de gerektirmektedir.  

Karakterlerin belli gruplara ait olup olmadıklarını van Dijk, “grup benlik şeması” olarak 

tanımladığı şema ile şu ögelerle açıklanmaktadır; 

- Üyelik: Biz kimiz? Kimler bizden? Kimler kabul edilebilir? 

-  Etkinlikler: Ne yapıyor ya da planlıyoruz? Bizden ne bekleniyor? 

- Amaçlar: Bunu niçin yapıyoruz? Ne elde etmek istiyoruz? 

-Kurullar: Yaptığımız şeyde neler iyi, neler kötü, neye izin veriliyor, neye 

verilmiyor? 

- İlişkiler: Düşmanlarımız ya da dostlarımız kimler? Toplumdaki durumumuz nasıl? 

- Kaynaklar: Başkalarının sahip olmadığı neler sahibiz? Başkalarınız sahip olduğu 

nelere sahip değiliz  ( van Dijk, 2015, s. 52) 

Teun A. van Dijk’ın grup benliği şeması olarak tanımladığı bu yapı, metin içerisindeki 

karakterlerin grup ve bu grup içerisindeki ilişkilerini şematik olarak tanımlanmakta ve 

kategorileştirilmektedir. Eleştirel söylem çözümlemesinde grup kavramı, mikro yapı 

içerisinde tanımlanmaktadır. Teun A. van Dijk, toplumsal grup tanımını yaparken; 

köken, dil, din, diploma ya da bir üyelik gibi olguları içeren üyelik ölçütleri ya da 

öğrenci eğitmek, hasta bakma gibi özel amaçlar yahut kurallar, grup ilişkileri ve 

kaynakları bağlamında açıklamaktadır (2015, s. 43). Çalışmada incelenecek filmlerde 

van Dijk’ın oluşturduğu “grup benliği şeması” ögeleri birlikte karakterler ve diyaloglar 



150 

 

 
 

alt başlıklarında kullanılacaktır. Bu şemanın çalışmada tercih edilmesinin nedeni, biz/ 

öteki kavramsallaştırılmasının temellendirilmesinde karakterlerin özelliklerinin ve ve bu 

özelliklerinin kendisini gösterdiği diyaloglarının anlamlandırmasında şemanın 

sistematik bir yapı sunmasıdır. Film incelemelerinde şemanın ögeleri üzerinden 

değerlendirmeler yapılıp, grup benliği nosyonu içerisinde biz/ öteki kavramlarına 

açıklama getirilmeye çalışılacaktır. Çalışmada karakterler ve diyaloglar başlığı üzerinde 

en çok durulan kategoridir. Bunun nedeni, Halit Refiğ’in filmlerinde karakterler 

kurgularında ve onların diyaloglarındaki söylemleri bilinçli bir şekilde filmlerin içine 

yerleştirmesidir.  

  3.1.7.2.2. Görüntü 

Bu çalışmanın temel malzemesi olarak filmlerin kullanılması, görüntü unsurunu 

merkeze alan bir yönelim seçilmesini gerektirmektedir. Bu yönelim, görüntü dili 

üzerinden ele alınırken, görüntünün ana materyal olarak sunumunun incelenmesi 

sorununu ortaya çıkarmaktadır. Görüntü, gözümüzle gördüğümüz nesneleri kapsarken, 

biçimi ise alanın belli bir açıdan gösterdiği nesnelerdir (Büker, 2010, s. 49).  Çalışmanın 

ana materyali olan görüntüler, film içerisinde yönetmenin bakış açısına ve vizyonuna 

göre şekillense de seyircinin kültürel ve psikolojik alt yapısı bu anlamlandırmada 

önemli bir süreçtir.  

İnsan gözü ve alıcı temelde aynı düzeneğe sahiptir. Alıcı, gözün görme işlevlerini 

teknolojik olarak yerine getirirken, insan gözünün sadece belli alanda net görme diğer 

alanları belirsiz görme gibi zayıflıklarını da taşır. Belirgin bir varlığa baktığımızda, göz 

merceğimiz bu duruma uyumlu olduğu için bu varlığı net görürken önünde ve 

ardındakileri bulanık olarak görür. Ama belirli varlıktan uzaklaşıldıkça varlığın 

önündeki ve ardındaki seçik görünme derinliği de büyür (Can & Esen, 2008, s. 156). Bu 

çalışmada kullanılacak olan eleştirel söylem çözümlemesinde, görüntü, anlamlı en 

küçük birim olarak kullanılacaktır. Bu bağlamda, görüntüler üzerinden anlamlandırma 

yapılacaktır.  

3.1.7.2.2.1. Çerçeve  

Çerçeve, belli sınırları olan bir görüntüyü belirlemek için kullanılır. Çerçeve sadece 

görüntüyü sınırlandırmakla kalmaz aynı zamanda görüntünün içeriğini de tanımlar. Bu 



151 

 

 
 

yüzden çerçeve kamera hareketlerinin amacını ortaya koymaktadır. (Erdoğan, 1992, s. 

51).  Monaco (2000, s. 105), Çerçeve oranının, kameranın açıklık durumuyla hacmine 

ve objektiflere bağlı olduğunun altını çizer. Çerçeve kullanımında çerçevenin her yanı 

aynı önemde değildir. Çerçeve içerisinde bazı noktalar daha ön plana çıkmaktadır. Bu 

yüzden sinemacılar nesneleri ya da oyuncuları belli yerlere yerleştirerek dikkati o 

noktalara çekmektedirler. Varlıkların çerçeve içerisine yerleştirmesi, üç boyutlu 

görüntünün elde edilmesini de sağlamaktadır (Özön, 1985, s. 99-100). Halit Refiğ 

filmlerinde, önemli karakterlerin duygularını yakın plan çekim ya da öykü için önemli 

nesneleri çerçeve içerisinde kullanmaktadır. Ayrıca Refiğ, bazı filmlerine, pencere 

nesnesini öykü içerisinde doğal bir çerçeveleme gereci olarak tercih etmektedir..  

3.1.7.2.2.2. Mekân 

Dış mekânların panoramik bir görüntü ile verilmesindeki ana amaç; seyirciye hikâyenin 

geçtiği mekânı göstererek hikâye içerisindeki farklı coğrafi konumların belirlenmesinin 

sağlanabilmesidir.  Mekân kullanımı sayesinde, öykü içerisinde anlamlı yapılarla bir 

bütünlük oluşturulabilir.  Parçaların bir araya getirilmesi ile meydana gelen öykü, 

gerçekle oynamanın bir sonucudur.  Burada gerçek parçalara bölünerek filme has 

yapılarla tekrar yapılandırılarak, mekânın fark edilmesi sağlanmaktadır (Demir, 1994, s. 

133). Bu yöntemle filmin öyküsünün geçtiği mekânlar izleyiciye ardaşık bir süreç 

halinde sunulabilir.   Adanır’a (2003, s. 147) göre; “… sinematografik öykünün var 

olabilmesi için zaman, mekân ve kişinin (kişilerin) varlığı zorunlu olmaktadır”. Sinema 

filmlerinin en küçük birimi, görüntü olarak kabul edildiğinde, öykünün film içerisinde 

anlamlandırılması için mekân önemli bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır.  Bir film 

içerisindeki uygun mekân kullanımı, seyircide zaman ve hareket olgularının 

anlamlandırmasına yardımcı olacağı için, öykünün daha iyi anlaşılmasına da katkıda 

bulunacaktır.   

Öykünün içeriğine göre film içerisindeki mekânlar iç ve dış mekânlar olarak ikiye 

ayrılmaktadır. Bu mekân kullanımlarının oranları ise öykünün ve yönetmenin tercihleri 

yönünde değişiklik gösterebilir. Bu yüzden aynı mekânlar farklı yönetmenlerin elinde 

farklı yorumlamalara açık hale gelerek, mekânın hikâye içerisindeki anlamı 

değişebilmektedir.  Sinemasal anlatılarda mekân kurgusu ile karakterlerin, olayların ve 

ilişkilerin biçimi üretilebilir (Sözen M. F., 2014, s. 3). Mekân kullanımı konusunda 



152 

 

 
 

önemli bir sorunsal da mekân sürekliliğinin elde edilmesidir.  Burch’a (1994, s. 118-

119) göre; “Mekân sürekliliğinin yeterince korunması, seyirciye kesintisiz bir aksiyonun 

içinden bazı bölümlerin çıkartılmış olduğunu belirleme ve hatta çıkarılan bölümün 

gerçek uzunluğunu ölçebilme olanağı sağlar”. Bu bağlamda yönetmenin mekânlar 

arasında anlamlı bir ilişki kurması mekân sürekliliğinin sağlanması açısından önemlidir. 

Mekân sürekliliğinin sağlanması seyircinin zihninde hikâyenin daha anlamlı hale 

gelmesine olanak tanır.  

Zaman ve mekân iki ayrı kavram olarak algılansa da aslında birbirini tanımlayan 

karşılıklı bir ilişkiye sahiptirler. Sinemada mekân olgusu zaman ögesi ile ilişkilendirilir. 

Anlatı içerisinde mekân ve zaman bir bütün olarak ele alınabilir. Adiloğlu’na (2005, s. 

16) göre; “ sinemada mekân olgusu; mekân algısını, zamanı ve hareketi içerir”. Sinema ile 

mekân ve zaman kavramlarının ilişkisini, Alim Şerif Onaran (1986, s. 21); “Sinema 

filmsel mekân ve zamanı sağlama sanatıdır” şeklinde tanımlamaktadır. Bu 

tanımlamada, sinema sanatında zaman ve mekân ilişkisi içerisindeki önemine 

değinilmektedir.  Burch’e (1994, s. 116) göre;  

… “decoupage” tekniğinde, zaman ve mekân, tek anlatımlı biçimsel bir yapı ortaya koymak 

için birleşirler. Bu işlem ardarda gelen iki çekimde görülen zaman ve mekân parçalarının 

birleştirilmesiyle ortaya çıkan değişik yöntemlerin sınıflandırılmasını mümkün kılar. 

 

 Zaman ve mekân kullanımının birbirini tamamlayan ve anlamlandıran bu yapısı, 

anlatımı biçimsel olarak daha sistematik bir hale getirir. Bu hususta zaman kavramının 

sinemada kullanımı konusuna değinmek gerekmektedir. Zaman kavramı, Demir’e 

(1994, s. 20) göre iki bakımdan temeldir. Bunlar; “a. İnsan yaşamında meydana gelen 

her şeyi anlatmada, bir süreklilik ya da bir fon ortaya koyar. b. Sabittir ve 

değiştirilemez”.  Bu bağlamda, insan yaşamında sabit ve değişmez bir özelliğe sahip 

olan zaman kavramı bir süreklilik taşır. Üç zaman türü olan; geçmiş zaman, şimdiki 

zaman ve gelecek zaman sinema sanatının görsel avantajı ile sağlanabilmektedir. Bu 

avantaj iki türlü zamansal düzlemde kullanılabilir. Bu düzlemlerden birincisi gerçek 

zaman, ikincisi ise hikâye / anlatı zamanıdır. Bu bağlamda görselleştirme unsuru zaman 

ve mekân tanımlamalarında öne çıkar. Kılıç’a (1994, s. 89) göre; görselleştirme zihinsel 

bir süreçtir ve kamera ya da bir görüntü aracığıyla harekete/eyleme dönüşebilir.  



153 

 

 
 

Zaman kavramı, tüm sanatlarda aynı şekilde kullanılmamaktadır. Edebiyat ve sinema 

gibi alanlarda zamanı tanımlamak ve yaşanılan zamandan geçmişe ya da geleceğe geçiş 

yapmak daha kolaydır. Sinema ve tiyatro arasındaki temasal ve görsel yakınlığa rağmen 

zaman kullanımı farklılık gösterir.  Demir (1994, s. 22), sahne ve perde sanatları 

arasındaki farka değinerek, tiyatroda sınırlı bir zaman dilimi kullanımı olmasına rağmen 

filmde geniş bir zaman örgüsü içinde geliştiğini belirtmektedir.  Sinemada görüntü 

kullanımı ile zaman değişiklikleri, yıl, gün gibi zaman birimleri anlatımla geçmiş ya da 

gelecek olacak şekilde seyirciye hissettirilir. Sinemada zaman birimleri, fiziksel zaman 

gibi doğrusal olmak zorunda değildir. Sinemanın kurgusal yönü sayesinde az zamana 

çok olay sığdırılabilir. Fiziksel zaman tek boyutlu olduğu için zaman geriye 

döndürülemez. Ama sinemada zaman yönetmenin ve senaristin elindedir. Bu yüzden 

sinemada zaman değişken bir yapıdadır (Onaran, 1986, s. 26). Klasik sinema anlatı 

yapısında olaylar doğrusal bir düzende ilerlerken, zamanla bazı yönetmenler bu yöntemi 

terk etmeye başlamıştır.  Filmlerde flash back denilen geçmişe dönme sahneleri ile 

seyirci filmdeki bağıntıları daha iyi ilişkilendirmekte ve karakterleri geçmişlerinde 

yaşadıkları ile tanımlayabilmektedir. Montagu, filmde zamanı kurmanın, bozmanın ve 

yeniden düzenlemenin mümkün olduğunu, görüntüler arasında yapılan kesme 

hareketlerinin hem gereksiz mekân hem de gereksiz zaman bağlantılarında atlama 

olanağı sağladığını ifade eder (Montagu, 1994, s. 155). Sinemada zaman konusunda 

değinilmesi gereken başka bir noktada nesnel ve öznel zaman kavramlarıdır. Bu 

kavramlardan hareketle sinemada zaman olgusu ele alındığında seyircinin filmi 

zamansal olarak nasıl algıladığı sorunsalı ortaya çıkmaktadır.  Bu sorunsalı ele alan 

Kılıç; filmin nesnel zamanının saatle ölçülebildiğini ve beraberinde çekimlerin birbiri 

ardına gelerek meydana getirdiği uzunluğun nesnel zamanı ortaya çıkardığını ifade 

ederken, öznel zamanın ise nesnel zaman içerisinde seyircinin hissettiği, psikolojik 

olarak algıladığı süreyi kapsadığını belirtmektedir (2012, s. 272-273). 

3.1.7.2.2.3. Renk  

Renk olgusu hem fizik biliminde hem de sosyal bilimlerdeki çalışmalarda üzerinde 

durulan bir konudur. Renk olgusu özellikle sosyal bilim çalışmalarında göstergebilim 

incelemelerinde kullanılmaktadır. Çevremizdeki nesneler belli renklere sahip olduğu 

için renksiz düşünülemez. Bu anlamda nesne ve rengi arasındaki yapısal ilişki, mekânın 

ışıklılığına göre farklılık gösterse de değişmez (Kılıç, 1994, s. 46). Sinemada estetik ve 



154 

 

 
 

görsel düzenleme konusunda renk kavramı ön plana çıkmaktadır. Renk düzenlemesi 

sayesinde sinema filmlerinde yapısal bir bütünlük sağlamak için ya da anlatım ve 

hikâyeye göre yapı bozumcu bir unsur olarak ta kullanılabilir. Ayrıca renk ögesi 

sinemada kompozisyon elde etmede de kullanılan önemli bir unsur olmasına rağmen, bu 

yapı içerisinde her rengin belli bir anlamı olduğu düşünülmemelidir. Rengin anlamı, 

anlatı yapısı içerisinde değişiklik gösterebilir (Yıldırım, 2018, s. 118-119). Bu durum 

renkli filmlerde siyah- beyaz filmlerdeki kullanımlarından daha fazla göze 

çarpmaktadır. Rus yönetmeni Eisenstein, renk kullanımı ile ilgili bir konuşmasında 

(Scognamillo, 1974, s. 3), “ Perdede görülen ayakkabının sesini duymak, sanat değildir. 

Renk için de durum aynıdır. Renk, doğal rengin tıpkısı, yani bir yansılaması olmadığı 

zaman değer taşır” ifadesi ile renk kavramının farklı olarak ele alındığında değer 

kazanacağını belirtmektedir.  Sinemada renk kullanımı özellikle betimlemeleri daha ön 

plana çıkarmak ya da duyguların yoğunluğunu anlatabilmek için kullanılır. Filmde renk, 

doğanın algılayışı biçimi olarak sunulurken, renk unsuru da ses gibi sinemanın 

vazgeçilmezidir (Can & Esen, 2008, s. 164).  Douglas G. Winston, çağdaş sinemada 

doruk noktasının duygusal yoğunluğun en üst noktada olduğunu, duygusal doruk 

noktalarını renklerle oluşturulduğunu belirterek,  bu durumun sinemaya özgü bir durum 

olduğunu ifade eder (Büker, 2010, s. 58). Bu çalışmanın ana materyalleri olarak 

belirlenen Halit Refiğ’in yönetmenliğini yaptığı, Bir Türk Gönül Verdim filmi siyah- 

beyaz iken  Fatma Bacı, Vurun Kahpeye  filmleri renkli olarak çekilmiştir. 

Türk sinemasında ilk renkli filmin 1953 yapımı yönetmenliğini Muhsin Ertuğrul’un 

yaptığı Halıcı Kız filmi olduğu düşünüldüğünde, Bir Türk Gönül Verdim filmi siyah- 

beyaz olmasının yönetmenin tercihi olduğu konusunda bir fikir ortaya atılabilir.  Bu 

tercihin dönemin film ve sermaye ilişkisi bağlamında ekonomik nedenlerden de 

kaynaklandığı da ifade edilebilir. Ama aynı zamanda “ulusal sinema” hareketinin en 

önemli filmlerinden biri olarak kabul edilen Metin Erksan’ın Sevmek Zamanı filmi de 

siyah- beyaz bir film olarak, şiirselliği ve duygu yoğunluğunun bu şekilde daha etkili 

olarak verildiği görülmektedir. Monaco (2000, s. 116), siyah- beyaz filmlerin az 

enformasyon içerdiğini bu durumun da seyircinin filmin öyküsüne, diyaloglarına ve 

psikolojisine daha hâkim olmasını sağladığını ifade eder. Rudolf Arnheim gibi sinema 

kuramcıları, siyah- beyaz filmin anlatım gücünün daha etkili olduğunu savunarak, bu 



155 

 

 
 

renk kullanımın izleyeni gerçeklikten uzaklaştırmadığını ve böylece sinemanın anlam 

kazandığını belirtmektedir (Büker, 2010, s. 60).  

Rudolf Arnheim, renkli filmlerde renklerin montaj işleminde değiştirilebilmesinden 

dolayı, sinemanın karakteristik özelliği olan kameranın biçimleyici niteliklerinin 

kısıtlanabileceğini ve böylece kameranın salt mekânik bir kayıt aracına dönüştüğünü 

savunur (2002, s. 133).  Renkli filmlerde kullanılan renklerin seçimi bazen nesnelerin, 

karakterlerin ruh hallerinin betimlemelerinde sıkça başvurulan bir anlatım biçim olarak 

karşımıza çıkar. Bu renk kullanımlarında titiz çalışılması gerekmektedir. Aksi takdirde 

renklerle vurgulanmak istenen noktalar yanlış ya da yetersiz olabilir.  Bu durum 

renklerle ilgili denge ve anlatım konusunun önemine işaret etmektedir. Bu konuda 

Onaran (1986, s. 48) şu noktalara değinmektedir;  

Renkli filmde göz önüne alınması gereken en önemli nokta, siyah - beyaz ile renkli filmin 

yerlerinin ayrı ayrı oluşlarıdır. Renkli çevrildikleri için hiç bir şey kazanmayan, hatta aksine 

kaybeden filmler olduğu gibi, asıl değerini ancak renkli olduğu zaman bulan filmler de 

vardır. 

 

Renkli filmlerde altı çizilmek istenen tema, nesne ya da duygu gibi unsurların renklerle 

anlatımında, toplumsal değerler ve renklere atfedilen özelliklerin de iyi bilinmesi 

gerekmektedir. Renk olgusunun kültürden kültüre değişen anlamları toplumsal yaşam, 

gelenek, din, tarihsel gibi süreçlerden geçerek ortaya çıkmaktadır. Örneğin beyaz rengi 

İslam dininde ışık, parlaklık anlamına gelirken, Hristiyan sanatında inanca, Afrika 

inancında ölüm anlamına gelebilmektedir (Chevalier, 1. ve Gheerbrant, akt., N .Topçu, 

2001, s. 132). Bu örnekte aktarıldığı gibi, aynı renk farklı kültürlerde farklı hatta karşıt 

anlamlara gelebilir. Bu durum da yönetmenin film çekerken toplumsal, geleneksel, dini, 

tarihsel süreçlerin de iyi analiz etmesi gerekliliğini ortaya çıkarmaktadır.  Renk olgusu 

bu unsurla değerlendirildiğinde renk kullanımının neden önemli olduğu sorusu akla 

gelmektedir. Büker, bu sorunun cevabını şu şekilde vermektedir;  

Rengin işlevi yalnızca filme renk katmak değil. Rengin izlek, olay örgüsü ve karakterlerle 

doğrudan ilgisi olması. Rengin anlamını kültür belirler, ama ama bir rengin kültürce 

belirlenmiş çok değişik anlamları olabilir. Çünkü işlev ögeleri (anlatım ve içerik) 

birbirinden bağımsızdır (2010, s. 79).   

 

Renk kullanımının anlamlı hale gelmesi, doğru rengin  kültürel kodlar bağlamında ele 

alınması ile gerçekleştirilebilir. Bu aktarımın sağlanabilmesi için renklerin anlamlarının 

kültürel farklılıklar içerdiğininin göz önüne alınması gerekmektedir. 



156 

 

 
 

3.1.7.2.3. Ses ve Müzik Kullanımı  

Sinemada ses kullanımı, ilk yıllarda sinema salonlarında bulunan müzik enstrümanları 

aracılığı ile sağlanmaktaydı. Böylece sinema perdesindeki görüntülere eşlik eden 

müziklerle, sahnenin duygusunu, aksiyonunu elde edilmeye çalışılmaktaydı. Sesin 

kullanımı sinemada gerçekliğin inşasında önemli bir olgu olarak ortaya çıkmaktadır.  

Bresson, sesin katıksız gerçekliğinin onu görüntüye göre daha çağrışımcı bir özellik 

katmasına neden olduğu belirterek, sesin her zaman görüntüyü çağrıştırmasına rağmen 

görüntünün bir ses çağrıştırmadığını savunur (Bresson’dan akt. Demir, 1994, s. 130). 

Sinemada sesin kullanılmaya başlaması ile gerçeklik ve sanat tartışmaları da 

başlamıştır. Rudolf Arnheim (2002, s. 95),  sessiz filmin sanatsal yönünün sessiz 

oluşundan kaynaklandığı savunur. Teknolojinin ilerlemesi ile birlikte, 1930’larda 

filmler sesli çekilmeye başladı. İlk sesli film 1927 yılında Alan Crosland tarafından 

çekilen Caz Şarkısı(Jazz Singer) adlı filmdir. Türk sinemasında ise ilk sesli film, 

yönetmenliğini Muhsin Ertuğrul’un yaptığı 1931 yapımı İstanbul Sokakları’dır. 

Sinemada sesin kullanımı onun çok yönlü bir anlatım aracı olmasını sağlarken, görsel 

yönünün dışında işitsel bir özellik de kazandırır. Sinema, görsel- işitsel bir anlatım aracı 

olarak, kendi yapısına uygun görüntü dilinin oluştururken, aynı zamanda sesin 

kullanılmaya başlamasıyla konuşma dili, müzik, doğal sesleri de içine alan bir yapıya 

bürünür (Özön, 1985, s. 7). Bu çoklu yapının oluşumunda teknolojinin katkısı da 

yadsınamaz. Sinemada ses kullanımı, öykünün atmosferinin etkisini arttırırken, 

görüntüye anlam kazandırılması açısında da önemli katkılar sağlar. Filmin etkinliğini 

artıran ses ögesi sayesinde seyirci zihninde görüntü ve ses arasında bir ilişki kurma 

eğilimine sahiptir.  

Sinemada kullanılan ses ögesi, sadece görüntüyü desteklemekle kalmaz onu daha da 

güçlendirir. Bu anlamda seyirci ses ile görüntüyü birleştirerek filmdeki gerçekliği daha 

anlamlı olarak değerlendirebilir. Bu anlamda ses, görüntüyü tamamlayıcı bir unsur 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda sinemada sesin etkinliği iki ögeyi ortaya 

çıkarmaktadır. Bunlar; ses yakınlığı ve ses derinliğidir. Ses yakınlığı; sahnede konuşan 

kişinin konumuna göre sesin niteliğinin değişmesiyle birlikte, konuşan kişinin sesinin 

zenginleşme özelliğine denir.  Ses derinliği ise, sesin görüntüyle ilişkisiyle meydana 

gelir. Ses yakınlığı ve görüntü birlikteliği ses derinliği belirler (Can, 2018, s. 65). Ses 

yakınlığı ve görüntü ilişkisi doğru kurulabilirse ses derinliği de buna bağlı olarak 

http://www.beyazperde.com/sanatcilar/sanatci-5367/


157 

 

 
 

şekillenebilir. Ses ve görüntü bağıntısı izleyicinin filmi anlamlandırmasını sağlarken, 

burada psikolojik kuramlar da devreye girmektedir. Bu anlamda gestalt kuramı ele 

alınabilir. Kılıç (2012, s. 268), insanların bu eğilimlerinin psikolojideki gestalt olgusu 

ile de tanımlanabileceğini ve gestalt olgusuna göre görüntü ve sesin birlikteliğin geçerli 

olduğunu belirtir. Özellikle aksiyon ya da dram sahnelerinin izleyici üzerindeki etkisi 

uygun müzik kullanımı ile güçlendirilebilir. Ayrıca sesin görüntüyü ve mekânı 

çağrıştırma işlevleri de bulunmaktadır. Demir’e (1994, s. 130) göre; “… sesin görüntü 

çağrıştırma niteliği ona mekân yaratma, mekânı (çerçeve içi ve çerçeve dışı) 

bütünleştirme özelliği kazandırır”. 

Sinemada ses kadar müzik kullanımı da tamamlayıcı bir unsurdur. Tony Thomas’a göre, 

film müziği iki önemli konuda filme eşlilik eder (Erdoğan & Solmaz, 2005, s. 60): 

1. Atmosferi yaratır: Yani konunun geçtiği coğrafik ya da tarihi alanın, zamanın, yaşayışın, 

hikâye edilenin ve içinde bulunulan durumların atmosferini yaratır. 

2. Resmin renk tonudur: sahnenin parlak ya da karanlık modda olmasının duyumunun 

yanında, filmin tansiyonunu belirtir. Güçlü ya da zayıf bir etki amacıyla kullanılır. Örneğin 

filmdeki kişinin karakterini ya da kişisel özelliklerini belirtirken resmin soğuk ya da sıcak 

olarak duyumsanmasını sağlar. 

 

 Filmdeki hikâyeye uygun müzik kullanımı bir yandan filmin izleyici tarafından daha 

iyi anlamlandırılmasına bir yandan da dramatik, aksiyon gibi sahnelerde görüntünün 

etkisinin artmasına olanak sağlamaktadır. Burada önemli olan nokta, seçilen müziğin ve 

film sahnesinin uygunluğudur. Seçilen müzik verilmek istenen amaca uygun bir şekilde 

işlevsel ve etkili olmalıdır. Aksi bir durumda film ve müzikle yaratılmaya çalışılan 

başarının sağlanma olasılığı ortadan kalkar (Erdoğan & Solmaz, 2005, s. 49).  

3.1.7.2.4. Kurgu  

Sinemada kurgu, filmin en küçük birimi olan görüntülerin birbiriyle ilişkisini anlamlı 

hale getiren, ona farklı boyutlar kazandıran bir süreçtir. Kurgu, görüntüler arasında 

bağıntı kurarken, öyküde devamlılık sağlanmasını ve seyirci tarafından 

anlamlandırılmasına olanak sağlar.  Çekim denilen film parçalarının anlamlı hale 

getirilmesi kurgunun önemini daha da arttırmaktadır.  Bu bahiste önemli olan nokta, 

kurgunun senaryoya uygun bir şekilde görüntüleri bir amaca uygun olarak sıralamasıdır.  

Kurgu, sadece basit bir şekilde kesme ve birleştirme işlemlerinin yanında estetik duygu 

gerektiren ve sinemayı sanatsal olarak besleyebilen bir alandır. Kurgunun film sanatı 



158 

 

 
 

için önemini Mascelli (2007, s. 153), “ yalnızca iyi bir kurgu bir filme hayat verebilir” 

şeklindeki ifade etmektedir.  Kurgunun film için önemine bir örnek verilmesi gerekirse, 

Eisteinstein’in Potemkin Zırhlısı filmi, dünyadaki sinema otoritelerince bir kurgu 

başarısı olarak nitelendirilmektedir. Kurgu ile sadece görüntüler birleştirilmez, 

görüntülere ahenk ve anlam yüklenir. Ayrıca görüntünün gereğinden fazla tutulduğu 

durumlarda kurgu ile bu görüntü süresi istenilen miktara indirilebilir. Film içerisindeki 

sahnelerdeki dramatik yapının yaratılması için de kurgu önemli bir işleve sahiptir.  Bu 

bağlamda kurgu ve çerçeveleme sinemanın teknolojisi ile ilgilidir. Bu teknolojinin ilk 

kullanıldığı film, Edwin S. Porter’ın yönetmenliğini yaptığı 1903 yapımı Büyük Tren 

Soygunu filmidir. Bu film kovboy filmlerinin ilk örneği olmasının yanı sıra çerçeveleme 

ve kurguya dair düzenlemelerin de yapıldığı ilk film olma özelliğini taşır.  Ayrıca 

Porter, kamerayı Mêliês gibi sabit bir şekilde değil, sağa sola çevrinme hareketleri ile 

kullanmıştır (Kılıç, 2012, s. 218-219).   Kurgunun en önemli işlevlerinden biri olan 

konunun akışının sağlanmasıdır. Öyküdeki olayların devamlılığının sağlanabilmesi için 

kullanılan, öykünün tutarlılığı devamlılık kurgusu ile yapılır. Devamlılık kurgusu; 

çekimlerde mekân, zaman, aksiyon gibi ögelerin devamlılığını sağlamada kullanılır 

(Borwell & Thompson, 2012, s. 236). Klasik anlatı yapılarında sıkça kullanılan bu 

kurgu türü ile anlatının bütünlüğü ortaya konulmaktadır.  

 Sinemanın ilk ortaya çıktığı yıllarda filmler, kısa ve belge niteliğinde tek görüntülerden 

oluşmaktaydı. Bu yüzden görüntülerin birleştirilmesi ya da kesilmesi gibi işlemlere 

gerek duyulmamıştı. Ama sinemanın gerek anlatı yapısı gerekse de teknik yapı 

özelliklerinin gelişimi ile birlikte görüntülerle ilgili farklı işlemlerin yapılması 

gerekliliği ortaya çıkmıştır.  Özön (2008, s. 160), kurgu gerekliliğini, alıcının devinim 

kazanması ve farklı çekim teknikleri ve uzunluklarının artması ile ilişkilendirir. Ayrıca 

çekimlerin farklı zamanlarda ve yerlerde yapılmasıyla birlikte sinemacıların görüntü 

düzenleme çabalarına girmelerine neden olmuştur. Bu bağlamda kurgu ile ilgili bazı 

kavramların açıklanması gerekmektedir. 

1.Kesme (Cut): Görüntüde farklı anlamlar elde etmek için çeşitli yöntemler vardır. Bu 

yöntemlerden biri olan kesme ile yönetmenler eğretileme yaratabilirler. Kesme yöntemi, 

bir planı diğer plana bağlayan, ani geçiş sağlayan bir yöntem olarak sadece planları 

birleştirmede değil dramatik etki oluşturmak istendiğinde de kullanılabilir. Kesme ile 

birbirine bağlanan görüntülerle görsel bir ritm elde edilirken kısa çekimlerle bağlanan 



159 

 

 
 

görüntüler son drece sürükleyici bir anlatım yaratılmasını da sağlar (Can & Esen, 2008, 

s. 158). Kesme kullanılarak yapılan bağlamalarda iki farklı, bir arada olması mantıksız 

olan görüntüler ve farklı mekânlarda bulunan insanlar aynı mekânda gibi gösterilebilir. 

Bu iki durumda da seyirci zihninde farklı unsurları birleştirerek anlamlı hale getirir. 

Roman Jakobson’a göre, bir konudan diğerine, benzerlik (simüarity)  ya da bitişkenlik 

(contiguity) yollarıyla da geçilebilir.  Benzerlik ile eğretileme; bitişkenlik yöntemiyle 

ise düz değişmeci elde edilir (Büker, 2010, s. 102).  

2. Zincirleme Geçiş (Mix):  Sinemada zaman geçişlerini göstermesi açısından 

zincirleme yöntemi kesme yönteminden daha kullanışlıdır. Bunun sebebi, zincirleme 

tekniği daha yumuşak ve yavaş bir geçiş sağladığı için iki görüntü arasında daha anlamlı 

bir ilişkiyi ortaya koyabilir (Büker, 2010, s. 115). Dmytryk (1993, s. 107), zincirleme 

tekniğinin asıl işlevinin geçişi kolaylaştırma olduğunu ve böylece bir yerden başka bir 

yere ya da bir zamandan başka bir zamana geçişe olanak sağladığını ifade etmektedir. 

Bu teknikle zaman, yönetmenin istediğine bağlı ileri veya geri alınabilen bir “ zaman 

makinesi” olur. Zincirleme tekniği, zaman kavramını farklı bir boyuta ele alarak sadece 

ileri doğru değil zamanın geriye doğru yani flashback sahnelerinde de sıkça kullanılır. 

Zincirleme geçişlerle filmlerdeki zaman ve mekân değişimleri içinde başvurulur. Ayrıca 

bu durum değişiklikleri filme şiirsellik te katabilir (Can & Esen, 2008, s. 159). 

3. Kararma ve Açılma (Fade İn-Fade Out): Kararma ve açılma ile sahneler arasında 

geçişler sağlanırken, genel olarak bu geçişler sahneleri birleştirmekten ziyade bir 

sahnenin kapanıp yenisinin açıldığını göstermek için kullanılır. Bu şekilde kullanımında 

kararma ve açılma teknikleri kesme tekniğinin karşıtı olur. Açılma tekniğinde, sahne 

karanlıkla başlayıp, yavaş yavaş aydınlanır ve görüntüler ortaya çıkar. Kararma ise, 

görüntüler yavaş yavaş karanlıklaştırılır ve sonrasında tamamen ortadan kaybolur (Can 

& Esen, 2008, s. 158). Bu yöntemle zaman atlamaları ve geçişleri de rahatlıkla elde 

edilebilir. Özellikle film içerisinde kullanılmak istenen uzun zaman atlamaları 

konusunda bu yöntem kullanışlıdır.  Kararma ve açılma tekniği sadece bir geçiş ya da 

duraklama tekniğinin yanında farklı yaratıcı özellikler kullanmak isteyen yönetmenler 

için de değişik anlatımlar ortaya koymak için bir araç görevi görür (Büker, 2010, s. 

120).  



160 

 

 
 

4. Bindirme (Vipe): iki kamera görüntüsünün birbirinin üstüne getirilmesiyle 

oluşturulan bir kurgu yöntemidir. Bu yöntem filme dramatik bir hava katarken, şekil, 

grafik ya da yazı gibi farklı unsurlar da bu yöntemle görüntü üzerine eklenebilir.  

Özellikle sessiz sinema döneminde ara yazı kullanmak istemeyen yönetmenler, 

bindirme işlemini kullanmayı tercih etmişlerdir. Mêliês’in tesadüfen bulduğu bu 

yöntemle birbirinden farklı görüntüler üst üste getirilerek nesnel gerçeklik algısı da 

bozuma uğratılabilir. Bindirme yöntemi ile zamansal algının kurulmasında da 

kullanılabilir (Can & Esen, 2008, s. 160).   Örneğin, bir binanın yapım aşaması ve 

sonrasında bitmiş hali, bu iki görüntü üst üste bindirilerek verilebilir. 

5. Silinme: Silinme, görüntü geçişlerinde kullanılır.  Perde üzerinde yer alan 

görüntülerin silinerek yerine başka görüntülerin yerleştirilmesi yöntemine silinme 

denilir. Bu yöntem daha çok aktüalite filmlerinde tercih edilir (Onaran, 1986, s. 85).  

Kurgu, sinema sanatının gelişimde önemli bir basamaktır. Amerikalı yönetmen Griffith 

ilk kurgu uygulamalarını yapmış sonrasında ise Rus yönetmenler Eisenstein, Vertov, 

Kuleşov kurguyu sanat haline getirmişlerdir (Yıldırım, 2018, s. 134). Bu bağlamda 

kurgu, teknolojik ve estetik ile ilişkileri düşünüldüğünde kendini geliştirmeye açık bir 

alandır. Kuleshov, sinemada kurgu kavramını teknik ve içerik olarak kullanan ilk kişi 

olarak, bir grup öğrencisiyle kurgu denemeleri yapmıştır. Bu çalışmalarla Kuleshov, 

farklı zaman ve mekânlardaki görüntülerin birbiri ardına sıralanarak yeni bir anlatımın 

ortaya çıkarılabileceğini ifade eder (Kılıç, 2012, s. 235).  

 

 

 

 

 

 

 



161 

 

 
 

3.2. Film Çözümlemeleri 

 

3.2.1.  “Bir Türke Gönül Verdim” Filminin Eleştirel Söylem Çözümleme Yöntemi 

Açısından Çözümlenmesi 

 

Resim 1 
22

 

Bir Türke Gönül Verdim Filmin Künyesi 
23

 

Yapımcı : Hürrem Erman  

Yönetmen : Halit Refiğ  

Senarist : Halit Refiğ  

Oyuncular: Eva Bender, Ahmet Mekin, Bilal İnci  

Tür : Dram  

Yapım Yılı : 1969  

Özellikler : 35 mm, Siyah-Beyaz  

Süre :  90 dk  

Ülke : Türkiye  

Dil : Türkçe  

Vizyon Tarihi : Bilinmiyor 

 

Filmin Konusu: Eva, Almanya’dan oğlu Zafer’in babası olan İsmail Usta’yı bulmak 

için Kayseri’ye gelir. Eva, İsmail Usta’yı, Kayseri’de tanıştığı kamyon şoförü Mustafa 

sayesinde bulur. Ama Eva, İsmail Usta’nın evli olduğunu bilmemektedir. İsmail Usta 

evli ve bir çocuk sahibidir. Bu yüzden Eva’yı ve Zafer’i Almanya’ya geri göndermek 

istemektedir. Buna karşın, Eva, Almanya’ya geri dönmek istemez ve İsmail Usta’ya 

dava açar. Yaşanan bu süreçte Mustafa, Eva’ya her konuda yardımcı olur ve çocuğuyla 

da ilgilenir. Eva’nın hem İsmail Usta tarafından kovulması hem de oteldeki erkeklerin 

                                                           
22

  https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/35500. E. T. 14.12.2019 
23

  https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/694/bir-turk-e-gonul-verdim. E. T. 14.12.2019 

https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/916/hurrem-erman
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/950/halit-refig
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/950/halit-refig
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/11044/eva-bender
https://www.tsa.org.tr/tr/arama/detaylifilm/1/?search_keyword=&search_type=1&search_movie_year_first=0&search_movie_year_last=3000&movie_type%5b%5d=1&movie_year_order=DESC
https://www.tsa.org.tr/tr/arama/detaylifilm/1/?search_keyword=&search_type=1&search_movie_year_first=1969&search_movie_year_last=1969
https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/35500
https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/694/bir-turk-e-gonul-verdim


162 

 

 
 

kötü bakışlarına maruz kalması sonucunda, Mustafa onu ve oğlunu kendi köyüne 

götürerek ona korunaklı bir yer sağlar. Köyde Mustafa’nın ailesi ile yaşamaya başlayan 

Eva ve Zafer, bu ortama ayak uydurup, uyum sağlarlar.  Filmin başından beri hiç 

konuşmayan Zafer, Türkçe konuşmaya ve Eva da köydeki kadınlar gibi giyinmeye, 

onlar gibi yaşamaya başlar. Bu süreçte Eva ve Mustafa arasında da bir aşk doğar. Eva, 

Müslüman olarak Havva adını alır. Sonunda Mustafa ve Eva, evlenmeye karar verirler. 

Ama düğün gününde İsmail Usta, Mustafa’yı öldürür. Mustafa’nın ölümünden sonra 

onun yasını tutan Eva, onu ve Zafer’i Almanya’ya geri götürmek isteyen abisi ile 

gitmeyip Türkiye’de Mustafa’nın ailesi ile kalmayı seçer. 

3.2.1.1. Makro Yapı 

3.2.1.1. 1. Tematik Yapı 

Bir Türke Gönül Verdim filmi bütün olarak ele aldığında, öne çıkan temalar; Doğu- Batı 

kültürel farklılıkları, aşk, yabancılaşma, değişimdir. Genel olarak film Eva, Mustafa ve 

İsmail Usta karakterleri etrafında şekillenmektedir. İki erkek karakterin film boyunca 

temel özellikleri değişmez iken, kadın karakter olan Eva, büyük bir değişim 

yaşamaktadır. Ana karakterlerden biri olan İsmail Usta’nın, çalışmak için gittiği 

Batı’nın ferdiyetçi özelliklerini yansıttığı ama bir yandan da aile ilişkilerinde geleneksel 

yapıyı sürdürdüğü görülmektedir.  Çocuğunun babasını aramak için Almanya’dan 

Kayseri’ye gelen Batılı kadın Eva, başta bir Batılı gibi davranırken, Doğulu değerleri 

simgeleyen Mustafa karakteri ile tanıştıktan sonra, bireyci Batı düşünce yapısından 

sıyrılarak Doğu düşüncesi ile topluluk, cemaat yapısı içine girmiştir.  Bu filmde 

zenginliğini paylaşmak istemeyen Batılı burjuva (İsmail Usta) düşüncesine karşılık 

sefalete bile ortak olan Türk köylüsünün (Mustafa ve ailesi) insan severliği ön plana 

çıkmaktadır (Refiğ, 2013, s. 141-143). 

Filmin ana kahramanı olan Eva, Almanya’dan Türkiye’ye oğlunun babasını bulmak için 

gelir. Film başlangıçta, bu arama edimi ile başlamaktadır. Film içerisinde kahramanların 

birbirleri ile bağlantıları, ilişkileri ve yaşamları hakkında bilgi edinilmektedir. Filmin 

geneli bir arayış olgusu üzerine konumlandırılmaktadır. Önce çocuğunun babasını, 

sonra aşkı, sevgiyi en son da maneviyatı arayan bir kadın üzerine kurulan hikâye klasik 



163 

 

 
 

anlatı yapı içerisinde ele alınmaktadır. Olaylar oluş sırası, flashbackler olmadan 

doğrusal zaman çizgisinde ilerlemektedir.  

Filmin hikâyesi, bir Alman olan Eva’nın, Kayseri gibi tipik bir Anadolu şehrine gelişi 

ile başlamaktadır. Filmin ilerleyen sahnelerinde Batıyı temsil eden Eva’nın karşısına 

manevi değerlerine değer veren, Doğulu temsili olarak Mustafa ve ailesi 

yerleştirilmektedir. Bu karşıtlığın sunulmasının nedeni, yönetmenin Doğu- Batı 

kültürleri arasındaki değer farklılıklarını tanımlayarak, Doğu’nun maneviyatının 

Batı’nın bireyselciliğinin önüne çıkarmayı amaçlamasıdır. Refiğ, Batı ve Türk toplumu 

arasındaki farklılıkları, iki kültürün benzerliklerini ve çelişkilerini, yabancılaşma 

kavramlarını gerçekçi bir dil ile ele almıştır (Özgüç, 1990, s. 92). Bu film ayrıca Halit 

Refiğ’in sinema hakkındaki düşünsel fikirlerini öne çıkardığı “ulusal sinema” 

hareketinin bir örneği olarak kabul edilmektedir. Refiğ, bu filmi bir dönemin hem sonu 

hem de bir başlangıcı olarak nitelemiş, ayrıca bu filmle “ulusal sinema” düşüncesini 

bilinçli yansıttığını belirtmiştir (Türk, 2001, s. 234).  Refiğ, birçok yazısında ve 

röportajında Bir Türke Gönül Verdim filminin kendisinin “ulusal sinema” düşüncesinin 

bilinçli bir ürünü olduğunu ifade etmektedir. Hatta AS dergisinde 1969 yılında Hayri 

Caner ile yaptığı bir röportajında, yönetmenlik hayatında Haremde Dört Kadın ve Bir 

Türke Gönül Verdim filmlerinin iki önemli aşama olduğunu ve tarihsel ve ulusal 

değerlere dönüş çabası sayılabileceğini ifade etmiştir (Caner, 1969, s. 79). Refiğ, bu 

filmde Anadolu kültürü içerisinde önemli bir yere sahip olan tasavvuf düşüncesini de 

ele almaktadır. Tasavvuf düşüncesinin temeli olan İslam dini de film içerisinde ulusal 

ögelerle birlikte sunulmaktadır. Kayalı (2006, s. 154), filmdeki din olgusunun 

sunumunu, kültürel bir unsur olmaktan ziyade ulusal kültürün temel oluşanı olarak 

değerlendirmektedir. Refiğ de bu filmde, İslami değerlerin reklamının yapılmasının 

amaçlanmadığını, Türk toplumunun oluşumundaki İslam gerçeğinin etkisinin 

anlatılmak istendiğini savunmuştur (Türk, 2001, s. 293). 

Film içerisinde yabancı- yerli ayrımı vurgulanarak, Türk kültürünün Batı karşısındaki 

avantajı ve önemi ön plana çıkarılmaktadır. Modern toplum eleştirisinin karşısına 

geleneksel Türk toplumu anti tezi konulmaktadır. Halit Refiğ’in filmlerinde, geleneksel 

ögeler ve maneviyat gibi unsurlar, yaşanan kötü olayların kurtuluşu için bir anahtar 

görevi üstlenir. Refiğ, bu anahtar görevi gören simgeleri (geleneksel ögeler, maneviyat 

vb.) kullanarak, toplumsal değerlerin önemine değinmektedir. Levent Yaylagül (2018, 



164 

 

 
 

s. 26-27), Refiğ’in bu filminin özünde Doğu- Batı çatışması olduğunu ve bu bağlamda 

Batı değerlerine ve dünya görüşüne karşıt olarak yer yer İslam’ın ve genellikle Doğulu 

değerlerin savunulduğunu belirtmektedir. Filmdeki çatışma kendi kapalı yapısında 

geleneksel bir topluma gelen teknoloji ve yabancı bir kadın ile başlamaktadır. Bu 

çatışma iman olgusu ile aşılırken, çözüm ise Batıdan gelen teknolojinin geleneksel 

ataerkil yapının değiştirilmeden kullanılabilmesi ile aşılmaktadır (Abisel, 1994, s. 105). 

Batı toplumuna özgü olan bireysellik kavramının karşısında, Doğu toplumlarında birlik, 

topluluk kavramı ön plana çıkmaktadır. Bu birliktelik yapısının temelinde, İslam 

dininden gelen akrabalık, komşuluk; Türk toplum yapısından gelen göçebe yaşam 

tarzının getirdiği toplu yaşama gibi değerler yatmaktadır. Bu anlamda bireycilik- 

topluluk ilişkisi, Bir Türke Gönül Verdim filminde de Mustafa karakteri ve çevresinin 

ilişkileri ve birlik olma nosyonu bağlamında sunulmaktadır. Alman gelinin köyde 

bulunan topluluk ya da cemaat olarak adlandırabileceğimiz grup tarafından kabul 

edilmesi başını örtme eylemini gerçekleştirmesinden sonra mümkün olmaktadır. Alman 

gelinin cemaate kabülü onların ortak değerlerini kabul ettiğini göstermesi ile mümkün 

olmuştur (Abisel, 1994, s. 170). Bir Türke Gönül Verdim filmi, gerçek bir gazete 

haberinden yola çıkılarak yazılmıştır. Refiğ, bu olaydan hareketle, Bir Türke Gönül 

Verdim filminde, “ulusal sinema” anlayışının tarihi genel kültür ilişkisinin yanı sıra 

tasavvuf unsuru, yabancı bir insanın Türk kültüründe kolayca benimsenmesi fikri ile 

ortaya çıktığını ifade etmektedir.  Refiğ, bu filmin ilk adının Sana Yar Olamam 

olduğunu, sonrasında Bir Türke Gönül Verdim olarak değiştirildiğini belirtmektedir 

(Hristidis, 2007, s. 190-191).  

Bir Türke Gönül Verdim filmi o dönemde bazı eleştiriler almıştır. Örneğin, Nijat Özön, 

bu filmle, Refiğ’in, kadın- erkek ilişkilerini ve yabancı bir çevreye giren çocuk 

karakterinin bocalamasını başarılı bir şekilde yansıtmış olsa da Doğu ile Batı insanını 

karşılaştırmak, tasavvufun kullanımı, yabancı kadının köylüleştirme gibi inandırıcı 

olmayan ögeleri kullanmasını eleştirmiştir (Özön, 1985, s. 374). Benzer bir eleştiriyi de 

Abisel de yapmaktadır. Abisel, filmdeki bazı mantık dışı ögeler de bulunduğunu 

belirterek, su için bankadan kredi çıkmasını yabancı bir kadına yardım etmenin sevaba 

bağlanması olayını örnek vermektedir (1994, s. 100-101). Ayrıca, Halit Refiğ’i fikirleri 

ile etkilemiş olan Kemal Tahir’in de bu filmle ilgili bazı eleştirileri olmuştur. Refiğ, 

Tahir’in bu filmi “kötü film” olarak nitelediğini ve onun bu eleştirisinin kişisel 



165 

 

 
 

düşüncesini olduğunu vurgularken, Tahir’in bu eleştirisinin temelinin, kendisinin 

tasavvuf düşüncesinden kaynaklandığını belirtmektedir. Tahir, tasavvuf düşüncesi ile 

ilgili anti- devlet yorumunu yaparken; Refiğ, tasavvuf fikrini, kendi klasik kültürü 

bağlamında bir kaynak olarak değerlendirdiğinin üstünde durmaktadır (Hristidis, 2007, 

s. 193-194). Bu filmde sadece Doğu- Batı kültürel farklılıkları değil, yaşanılan 

coğrafyadaki bazı unsurlar da işlenmiştir. İsmail Usta ve Alman eşi üzerinden 

Doğu\Batı kavramları inanç perspektifinden işlenirken tasavvuf ve ağalık gibi konular 

da ele alınmıştır (Scognamillo, 2010, s. 231).  

 3.2.1.1.2. Toplumsal Yapı 

Sinema ve toplum ilişkisi birbirini karşılıklı etkileyen bir yapıdan oluşmaktadır. Bu 

sebeple, filmlerin toplumsal gerçekleri nasıl ele aldığı ya da toplumların filmler yoluyla 

ideolojilerini yeniden nasıl ürettiklerinin daha iyi anlaşılabilmesi için bu iki kavram 

arasındaki ilişki incelenmelidir. İnsan, sosyalleşmeyi hayatının merkezine koyarak 

kendisini gerçekleştirebilir. Kendisinin gerçekleştirmesinin sonucunda ortaya çıkan 

ürünler ise sanatı meydana getirir. Sinema gibi toplumsal ve bireysel dinamiklere 

dayanan, gerçeklik ve rüya endüstrisini istediği gibi yaratma edimine sahip olan tek 

varlık insandır. Yalnız yaşayamayan insanın yaratma güdüsünün de toplumdan 

beslenmesi kaçınılmazdır. 

Türk sinema tarihi başlangıcından beri toplumsal olgularla birlikte değişim ve gelişme 

göstermektedir. Bir Türke Gönül Verdim filminin çekildiği dönemi kısaca özetlemek 

gerekirse; 1960 Askeri Darbesi ile siyasal, 1961 Anayasası ile hukuki açıdan bir 

değişimin yaşandığı, sanayileşme ile birlikte işçi sorunları, gecekondulaşma ve modern- 

geleneksel ayrımı bağlamında kültürel farklılıkların sosyal hayatı şekillendirdiği bir 

dönemden söz edilebilir. Filmin genelinde toplumsal değişimlere de yer verilmektedir. 

Bu değişimlerden biri, fabrikada sendika için yapılan çağrıdır. Türkiye’de 1950’li 

yıllarda başlayan iç göçle birlikte işçi, fabrika, işveren kavramları ön plana çıkmış, 1961 

Anayasası’ndan sonra ise sendikaların temelleri de atılmıştır. 1960’lı yıllarda başlayan 

geleneksel toplumsal ilişki biçimi yapısındaki parçalanma süreci ve bunun nasıl 

durulabileceği konusundaki öneriler, kırsal ögeler aracılığıyla sunulmaktadır (Abisel, 

1994, s. 86-87). Ayrıca bu yıllarda Almanya başta olmak üzere Avrupa ülkelerine 

başlayan dış göç, filmin ana teması içerisine yerleştirilmektedir. Almanya’ya işçi olarak 



166 

 

 
 

giden ve sadece para kazanıp ülkesine geri dönmeyi amaçlayan erkekleri tanımlamak 

için kullanılan “birinci kuşak”ın, temsili İsmail Usta karakteri üzerinden işlenmektedir.  

İsmail Usta, Türkiye’de evli olmasına rağmen Almanya’da kaldığı süre içerisinde 

yabancı bir kadınla beraberlik yaşamıştır. Bu beraberlikten bir çocuk dünyaya gelmiştir. 

Dönemin Anadolu insanlarının yaşam biçimleri, şehirde iş anlamında fabrika, yerleşim 

alanı olarak mahalle olarak sunulurken, kırsal alanda ise su sıkıntısı üzerinde 

durulmaktadır. O yıllarda, Türkiye hızlı bir sanayileşme hareketi içerisine girmiş olsa da 

tarım hala önemli bir geçim kaynağı olarak görülmekteydi  

Bu filmde Refiğ, toplumsal dinamiklerini Doğu- Batı ilişkisi karşıtlığı içerisinde ele 

almaktadır. İsmail Usta ve Mustafa karakterleri de bu bağlamda ele alınırken, İsmail 

Usta, Batıda (Almanya) çalışmış, oranın bireyci özelliklerini kendisinde barındırırken, 

Mustafa karakteri ise Doğu toplumlarının olumlu özelliklerini simgeler.   Eva ise Batılı 

bir kadın temsili iken yaşadığı deneyimlerle birlikte Doğu tarzı bir yaşam biçimini 

benimsemiştir. Ayrıca mekân ve kişi tanımları, doğunun kültür ve inanç süzgecinde ele 

alınmaktadır.  İnançla ilgili ikili yapı, İslam ve Hristiyanlık arasındaki farklıların 

anlatımı için kullanılmaktadır. Eva’nın kilisede namaz sahnesi, onun yaşadığı inanç 

karışıklığını göstermesi açısından önemlidir  (Adiloğlu, 2005, s. 126-131).  

Film içerisinde İsmail Usta, fabrikadaki sendikayı bile umursamaz iken, köylü olan 

Mustafa, köydeki su sorunun aşılması için elinden geleni yapan ve insanları bu konuda 

organize eden bir karakter olarak sunulmaktadır. Burada fert ve cemiyet kavramları 

karşıt bir anlatım ile ele alınmaktadır. Refiğ de, bu filmde fert- cemiyet meselesine 

değindiğini ifade eder (Türk, 2001, s. 265). Doğu toplumu içerisindeki Batı düşünce 

tarzını benimseme ve Doğu değerleri ile yaşama olguları da ayrıca Mustafa ve İsmail 

Usta karakterleri üzerinden karşılaştırılmaktadır. Almanya’dan çocuğu ile Türkiye’ye 

gelen Alman bir kadının, iki farklı Türk erkek örneği ile karşılaşması ve Doğu 

değerlerini daha belirgin yaşayan Mustafa karakteri ile hareket etmesi sonucunda İslamı 

ve Türk geleneklerini kabul etmesi anlatılırken, Batı karşısında Doğu’nun yükseltilmesi 

amaçlanmaktadır. 

 

 



167 

 

 
 

3.2.1.1.3. Anlam 

3.2.1.1.3.1. Türk Toplumunun Değer, Normlarının Sunumu ve Bu Olguların Doğu- 

Batı Ekseninde Ele Alınış Şekilleri 

Kayseri merkezde Eva’nın, İsmail Usta’nın adresini sormasının ardından, polisin Eva ve 

oğlunu, Mustafa’nın kamyonunu ile fabrikaya göndermesi, insanlar arasındaki ikili 

ilişkilerin sunumu açısından önemlidir. Bu sahnede devletin bir temsilci olan polisin ve 

halktan biri olan Mustafa’nın samimi ilişkisi sunumunda, Halit Refiğ’in savunduğu sınıf 

anlayışının olmadığı, devlet ve halkın birlikte yaşadığı düşüncesine bir gönderme 

vardır.  

Yemek için Eva, İsmail Usta ve Zafer’in gittikleri restoran döner kesim sahnesi ile 

başlamaktadır. Döner, genel olarak geleneksel bir Türk yemeğidir. Buradaki 

müşterilerin çoğu erkektir. Eva ve İsmail Usta ise “aile yeri” olarak adlandırılan bir 

paravanın arkasında yemek yemektedirler. Bu dönemde Anadolu’daki birçok yerde, 

yalnız erkeklerin ile ailelerin bir arada yemek yedikleri yerler bu şekilde ayrılmaktadır. 

Buradaki asıl mevzu, kadının, aile kavramı ile özel bir mekânda mahremiyet sınırları 

içerisine alınmasıdır.  Geleneksel yapıda kadın, özel alanı (ev) içerisinde yaşarken, 

erkek kamusal alanda kendisini var etmektedir. Lokantadaki adamlar Eva ile ilgili 

konuşmaya başlayınca İsmail Usta, Eva ve Zafer’i oradan uzaklaştırmaktadır. Erk alanı 

içerisinde bir sahiplenme vardır. Türk kültürel kodlarında erkeğin, kadını korumak 

görevini üstlenen rolü yerine getirmesi beklenen bir davranıştır. Batı kültüründe kadın 

ve erkek birey olarak kabul edilir ve geleneksel cinsiyet rolleri ortadan kaldırılırken, 

filmdeki bu sahne geleneksel erkek karakteri koruyucu konumunda sunmaktadır. 

İsmail Usta, Eva ile Almanca konuşurken, oğlu Zafer ile Türkçe konuşmaktadır. Bu 

sahnede İsmail Usta, Zafer’i kendi parçası olarak kabul etmektedir. Burada kendinden 

bir parça anlayışı, ilkel anlamda, genetik yapıyı paylaşma nosyonundan hareketle 

toplumsal bir öğrenmenin sonucudur.  

İsmail’in evine geldiği sahnede, evin içerisinde yaşayan eşi, kızı ve Zehra o geldiğinde 

ayakta ve emir bekleyen bir durumda beklemektedirler. Bu sahnede ataerkil yapıya bir 

gönderme bulunmaktadır. Yine İsmail’in ceketinin alınması, ayaklarının yıkanması bu 

göndermelerin görüntü ile sunulmasıdır. Geleneksel olarak, bu sahnedei kamusal alanda 



168 

 

 
 

yani dışarıda çalışıp eve ekmek getiren erkek, evde en iyi şekilde ağırlanmalıdır 

şeklinde bir söylem vardır. Geleneksel olarak, kadının rolü, fedakâr eş konumundadır. 

Burada eş, erkeğin kendi öz bakımına bile yardım etmektedir.  Bu sosyal yapı içerisinde 

İsmail Usta’nın eşi Emine, “biz”, Eva gibi batılı bir kadın, “öteki” konumundadır. 

İsmail Usta’nın eşi Emine ve Eva farklı kadın temsilleridir. 

Eva, otelde konserve yerken yanında kola içmektedir. Kola ve konserve o dönem için 

daha çok Avrupa’da tüketilen ürünlerdir. Bu ürünler geleneksel bir tat olan dönere karşıt 

olarak sunulmaktadır. Bu karşıtlık, Doğu- Batı kültürlerindeki yemek alışkanlıklarının 

farklılığını ortaya koymaktadır. Eva’nın otel odasında perdesi açık bir şekilde oturması, 

Türk geleneğinde iç (özel) ve dış (kamusal) alan ayrımı umursamadığını 

göstermektedir. Bu durum da, Batı tarzı bir davranış şekli olarak okunabilir. Ezan sesi 

ile birlikte Kayseri görüntüsü, bu şehri bir İslam şehri olarak tanımlarken, Eva’nın cami 

manzaralı pencereden bu ses ve görüntüyü izlemesi farklı bir kültür ve coğrafya ile 

karşılaşan bir yabancının konumlandırılmasıdır. Filmdeki cami görüntüsü ezan sesi gibi 

unsurlar Yeşilçam sinemasındaki maneviyat olgusuna ve geleneksel yaşamın ve 

değerlerin simgesi olarak görülmektedir (Abisel, 1994, s. 128). 

Şehirdeki erkeklerin kıyafetleri ceket, pantolon iken kırsaldaki erkeklerin kıyafetlerinde 

kasket adı verilen bir şapka bulunmaktadır. Mustafa’nın annesi ve kız kardeşi şalvar, 

yaşmak gibi geleneksel köy kıyafetleri içerisinde temsil edilmektedirler. Eve girerken 

ayakkabı çıkarılması, Eva’ya kahve ikram edilmesi, Türk gelenekleri içerisinde yer 

almaktadır. Mustafa’nın annesi ve kız kardeşinin evde yer sofrasında börek yapmak için 

yufka açmaları, Eva’nın dikkati çekmektedir. Eva’nın geleneksel kıyafetler giymesi, 

yemek yapmaya çalışması, halı dokuması, çamaşır dövmesi, yün eğirmesi, onun Türk 

kültürüne yakınlaşmasına, ailenin de ona yakın davranması da, onu kabul ettiklerinin 

göstergesidir. Bu bağlamda, kendinden olanı ya da kendine benzemeye çalışanı 

kabullenme olgusu ortaya çıkmaktadır. Bu arada Mustafa ve Zafer de baba- oğul gibi 

oynamaktadırlar. Mustafa, Zafer’e abla gibi akrabalık sıfatlarını da öğretmeye 

başlamıştır. Türk –İslam kültüründe akrabalık ilişkisi toplumsal dinamiklerin temelini 

oluşturmaktadır. 

Mustafa ve Eva’nın düğün sahnelerinde, Eva’nın, geleneksel olarak bir at üzerinde ve 

yüzü kapalı bir şekilde, ellerinde Türk bayrakları olan kalabalıkla birlikte köyün içinde 



169 

 

 
 

dolaştırıldığı görülmektedir. Eva, artık Türk geleneklerini kabul ederek, eski Batı tarzı 

yaşamından vazgeçmiş görünmektedir. Eski Türklerin yaşamlarının her anında, at 

önemli bir hayvan olarak görülmüştür.  Düğün gelenekleri ise genel olarak önem verilen 

ve tüm ahali ile kutlanan önemli merasimlerdendir. Düğün sahnesinin bitiminde, 

alıcının kadrajına giren cami ve minare görüntüsü ile Eva’nın Müslüman oluşuna bir 

vurgu yapılmaktadır. Sonraki sahnede cami görüntüsü, bir din adamının şu sözleri ile 

sahne bağlanmaktadır: “dinler arasında İslam dinini, kimsenin baskısı olmadan, 

inanarak, tereddüt etmeden kabul ediyor musun?”. Din adamının bu söyleminde din 

olgusunun kimsenin baskısı altında olmadan, gönüllü, isteyerek ve inanarak seçilmesi 

gerektiği vurgulanırken, din değiştirmenin önemli bir karar olduğu gösterilmek 

istenmiştir.  

Süslenmiş gelin arabası ve düğün konvoyu, Türk kültüründe ve sosyal hayatında önemli 

bir kurum olan evlilik kurumunun kurulduğunun herkese duyurulmasına olanak 

sağlayan bir ritüeldir. Düğünlerde gelin arabasından çocuklara harçlık verildiği 

gösterilmektedir. Gelin arabasından gelin çıktığında, çocuklara harçlık verilmesi de bir 

gelenektir. Türk- İslam kültüründe çocukları sevindirmek tavsiye edilen bir davranıştır. 

Film içerisinde üç ana karakter farklı temsiller olarak sunulmaktadır. İsmail Usta ve 

Mustafa, Doğulu olarak sunulsa da birbirinden farklı özellikleri ön plana çıkmaktadır. 

İsmail Usta, ataerkil, eşine şiddet uygulayan, kadınların cahil kalması gerektiğine 

inanan, maddiyatçı bir karakterdir. Mustafa ise Doğu değerlerine, inançlarına sahip 

çıkan, birleştirici, insancıl, toplumsal normlara değer veren geleneksel bir roldedir. İki 

erkek karakterin birbirinden farklı özellikleri arasında Eva karakteri, doğruyu Mustafa 

da ve onun yaşamında bulmuştur. Yönetmen, kadın temsilinin bu seçimiyle Mustafa’yı 

dolayısıyla Doğulu değerleri yüceltmiştir. 

3.2.1.1.3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi 

Filmin başındaki jenerikte Mevlâna Celâleddin Rumi’nin Mesnevi’sinden şu şekilde bir 

alıntı yapılmıştır; “O köyden bir kâfir karısı Mustafa Aleyhisselâm’ı sınamak için koşa 

koşa eşeğiyle yanına geldi, kucağında da iki aylık bir çocuk vardı. Çocuk, peygamber’e 

“Tanrı sana selâm söyledi. Ya Resulallah, sana geldik işte” dedi...
24

Ayrıca bir sonraki 

                                                           
24

  http://semazen.net/w1/mesnevi-i-serif-tercumesi-cilt-3-2801-3500-beyitler/. E.T. 06.08.2018. 

http://semazen.net/w1/mesnevi-i-serif-tercumesi-cilt-3-2801-3500-beyitler/


170 

 

 
 

sahnede yine bir Anadolu düşünürü olan Yunus Emre’nin; “Erenler kapısı, mürüvvet 

kapısı. Sıdk ile gelenler mahrum dönülmez”  ifadesi yer almaktadır. 

Filmin jeneriğinde bulunan bu iki ifadeye,  Kayseri ve Kayseri’ye bir yabancı olarak 

gelen Eva’nın görüntüleri eşlik etmektedir.  Yazılı ve görsel metinlerin birlikte 

kullanımı, anlatı yapısına daha sistemli bir düzen sağlarken, seyircinin filmin ilk 

sahnesinden itibaren filmi anlamlandırmasını sağlamaktadır.  Filmin jeneriğinde 

bulunan bu iki ifade, hoşgörü, misafirperverlik gibi Türk-İslam geleneğinde bulunan 

önemli iki kavrama vurgu yapmaktadır. Mevlana’nın Mesnevi’sinde geçen bu ifade; 

yabancı bir kadının kâfir bile olsa, İslam peygamberi tarafından kabul edilmesini ve bu 

kabul edilmenin Allah katında hoş karşılandığını anlatırken, Yunus Emre’nin ifadesinde 

ise doğruluk anlamına gelen Sıdk ile gelenin kapıdan döndürülemeyeceği dile 

getirilmektedir. Bu iki ifade ile yabancı ve Müslüman olmayan bir kadın olan Eva’nın, 

bu topraklarda hoş karşılanacağının sinyalleri filmin başında verilmektedir.  

Mustafa’nın elindeki Türk işçileri için Almanca kitabı, 1960’lı yıllarda Türkiye’den 

Almanya’ya yapılan göçü simgelemesi açısından önemlidir. Bu dönemde Almanya’ya 

yapılan göç hareketleri, bir umut anlamına gelmektedir. Bu umut, ekonomi temelli olsa 

da sonrasında yeni bir yaşam olgusunu da beraberinde getirmiştir. 

Fabrika’nın ve çevresinin genel bir görüntüsü ile başlayan sahnede, işçilerden biri “ 

arkadaşlar kuvvet birlikten doğar. Birbirimize düşmeyelim, sen ben davası olmaz” ifadeleri 

kullanarak, sendika ve birlik konusuna değinmiştir. Filmin çekildiği 1960’lı yılların 

sonları, Türkiye’de sendika hareketlerinin yoğun yaşandığı, yeni işçi sendikalarının 

kurulduğu dönemlerdir. Sendikal hareketlere yapılan bu vurgu, o dönemde Türkiye’de 

yeni kolektif bir bilincin ürünü olarak birlik mesajı içermektedir. 

Hüseyin Ağa’nın yanında, Eva ve Zafer’i gören köylülerin, köye turist getirildiğini 

sanmaları, Kapadokya yöresinin turistik yönüne bir vurgudur. Bu vurguya yörenin 

güzellikleri de bir sonraki çekimde eşlik etmektedir. 

Eva’nın çeşme başındaki sahnede öğretmeni gördükten sonra önce gülümsemeye 

çalışırken sonra vazgeçmesi Türk örf adetlerine uymaya çalıştığının bir göstergesidir. 

Eva, köydeki yerli kadınlar gibi, çeşme başında çamaşır yıkama, tarlada çapa yapma 

gibi tarıma dayalı işleri de yapmaktadır. Bu arada tarlada namaz kılan kadınları da 



171 

 

 
 

hayranlıkla izlemektedir. Namaz, İslam’ın beş şartından biri olup, Müslüman erkek ve 

kadınlara farz kılınmıştır. Günün belli vakitlerinde kılınan namaz, Müslümanlığın en 

önemli ibadetlerinden biridir. Eva’nın daha sonra kadınları evde namaz kılarken 

izlemesi ve sonra arkalarına geçip onların hareketlerini tekrar etmesi, Eva’nın artık hem 

giyim kuşamı hem davranışları hem de ibadet anlayışı ile Müslümanlığa ısınmaya 

başladığını göstermektedir. Burada Batılı bir kadının Doğu’nun insanlığı karşısında 

dinine de kendini yakın hissetmesi gösterilmektedir. Doğu’nun değerlerinden bir 

kısmının İslam dininden aktarıldığı vurgusu vardır. Bu bağlamda, ulusal bir kimliğin 

oluşturulmasında ulusal olgular kadar din de etkili bir araç olarak sunulmaktadır. 

Köye su getirilmesi için gereken paranın yeterli olduğu ama işçi ücretlerinin 

karşılanması için yeterli olmadığı belirtilirken, köydeki dini figür olan Feyzullah Hoca; 

“… Kitapta yeri var. Su müşterek, sahi müşterek gerek” ifadesinde kitap diye sınıflandırılan 

İslam dininin kutsal kitabı olan Kur’an-ı Kerim’dir. Burada İslam dininde birlikte 

hareket etmenin önemi üzerinde durularak, Kur’an-ı Kerim’in sosyal hayatla olan 

ilgisine vurgu yapılmaktadır.  

Müslüman olduktan sonra adı değişen ve Havva olan, Eva, Mustafa öldükten sonra eski 

bir kaya kilisesine giderek, Hristiyanlıktaki kutsal sayılan kişileri simgeleyen ikona 

önünde namaz kılarak, eski dinini yani Hristiyanlığı bırakıp Müslümanlığını seçtiğini bu 

edimiyle de göstermektedir. Bu aslında eski hayata bir meydan okuma olarak 

görülebilir. Aynı zamanda filmdeki genel konjonktüre bir uyarlamadır. Filmde genel 

olarak Doğu- Batı karşıtlığı verilirken, bu sahne ile doğunun maneviyatının kazandığı 

gösterilmektedir. Ayşe Şasa’ya göre; Bir Türke Gönül Verdim filminde Doğu- Batı 

karşıtlığını ilginç bir dramatik yapı içerisinde anlatır (2010, s. 59). Havva’nın Hüseyin 

Ağa’nın elini öpmesi, Türk geleneklerinde büyüklere saygı önemli bir yere sahiptir. 

3.2.1.2. Mikro Yapı 

3.2.1.2.1. Karakterler ve Diyaloglar:  

Bir Türke Gönül Verdim filminde üç ana karakter vardır. Bu karakterlerden biri olan 

Eva, Almanya’dan çocuğunu babası İsmail Usta’yı bulmak için Kayseri’ye gelir. İsmail 

Usta, Kayseri’de yaşamakta ve bir fabrikada çalışmaktadır. Evlidir ve bir kız çocuğu 

vardır. Daha öncesinde bir dönem de Almanya’da çalışmıştır. Diğer karakter olan 



172 

 

 
 

Mustafa, Kayseri’de bir fabrikada kamyon şoförlüğü yapan, Almanya’ya işçi olarak 

gitmeye çalışan biridir. Bu üç ana karakter dışında yan rollerde, Eva’nın oğlu Zafer; 

İsmail Usta’nın eşi Emine, evdeki amca kızı Zehra ve kendi kızı; Mustafa’nın annesi, 

babası, kız kardeşi; köydeki Feyzullah Hoca karakterleri film içerisinde yer almaktadır. 

Filmin ana karakteri olarak sunulan Eva, Kayseri’ye trenle geldiği ilk andan itibaren 

fiziksel ve giyim kuşam olarak genel görüntülerle verilen halktan farklı bir profil 

çizmektedir. 

Türk bir babanın ve Alman bir annenin oğlu olan Zafer, sarı saçları, modern giyimin bir 

parçası sayılan şapkası ve elinde füze/uçak oyuncağı ile bir Türk çocuğundan ziyade bir 

Alman çocuğu olarak filmin başında sunulmaktadır.  

Mustafa karakteri ilk sahnelerde sürekli kamyoneti ile birlikte gösterilmektedir. Bu 

görüntülerle birlikte Mustafa karakterinin bir kamyon şoförü olduğu sonucu 

çıkarılmaktadır. 

Eva ve Mustafa ilk tanıştıklarında; 

- Mustafa (Eva’ya): “Türkçe biliyor musunuz Madam?”. 

Burada Mustafa’nın söylediği “madam” ifadesi genel olarak Türkiye’de Müslüman 

olmayan evli kadın için kullanılan bir ifadedir. Bu ifadeden Eva’nın yabancı olmasının 

kılık kıyafeti ve fiziksel özellikleri ile doğrudan belli olduğu anlaşılmaktadır. 

Mustafa, İsmail Usta’ya, Eva’yı kendisinin fabrikaya getirdiğini söylediğinde, İsmail 

Usta memnuniyetsizliğini şu diyalogda açık şekilde belirtmiştir. 

 -Mustafa (İsmail Usta’ya): “ Bayanı az önce ben getirmiştim zaten”. 

- İsmail Usta (Mustafa’ya) : “İyi halt etmişsin”. 

Mustafa, Eva’ya, İsmail Usta’yı nerden tanıdığını sorduğunda Eva, İsmail Usta’nın, 

Zafer’in babası olduğunu söylemektedir. Bu ifadeden anlaşılan Zafer’in, İsmail ve 

Eva’nın evlilik dışı çocuğu olduğudur. Avrupa toplumlarında beraber yaşamak ve bu 

beraberlikten bir çocuğun olması normal karşılanırken, Türk toplumunda evlilik dışı bir 

beraberlik ve evlilik dışı çocuk, normal karşılanmamaktadır. Eva’nın bunu rahat ifade 

etmesi, Almanya’da bu durumun normalliğine vurgu yapmaktadır. Eva’nın Kayseri’ye 

gelmesi ve İsmail Usta ile olan münasebeti hem fabrikadaki işçiler hem de otel görevlisi 



173 

 

 
 

tarafından sorgulanmaktadır. Bu sorgulamada akıllardan geçen ise o dönemde 

Almanya’ya işçi olarak giden erkeklerin oradaki kadınlarla olan ilişkileridir. Otel 

çalışanı İsmail Usta’ya Eva’nın kim olduğunu sorduğunda,  

-İsmail Usta  (Otel çalışanına) : “…dilimizi bilmez dinimize uymaz bir kadın. Adamın 

başını derde sokar buralarda. Şimdiden herkesin gözü üstümüzde”.  
 

Bu söylemiyle, İsmail Usta, Eva’yı ötekileştirmektedir.  Teun A. van Dijk’ın grup 

benlik şemasında
25

 üyelik kategorisinde yer alan  “Biz kimiz? Kimler bizden? Kimler 

kabul edilebilir?” sorularına İsmail Usta’nın cevabı bu söylemde çok net olarak 

görülmektedir. Yukarıda verilen diyalog; “Biz Müslümanız, Türküz. Eva bir Alman 

olarak bizden değildir. O yüzden burada kabul göremez, dikkat çeker” şeklinde 

okunabilir. İsmail Usta’nın bu okuması, daha sonra, otel çalışanının Eva hakkında 

başkalarına söylemlerinde de tekrarlanmaktadır. Ayrıca oteldeki misafir erkeklerin 

bakışları, Eva gibi bir farklılığının vurgulanması açısından önemlidir. Yukarıda İsmail 

Usta’nın söylemine dayanak sağlaması açısından van Dijk’ın “grup benlik şeması”nın 

aktarılması bu kategori içerisindeki çözümlemelerde kaynak olması açısından 

önemlidir. Burada Eva karakteri, bu kategorileştirme açısından ele alındığında “biz” 

olgusunun karşısındaki “öteki” konumunda yer almaktadır. Bu ötekileşme önce İsmail 

Usta, sonrasında ise Mustafa’nın köyündekiler tarafından yapılmaktadır.  Benlik 

şemasında yer alan “etkinlikler” alt başlığı çözümlemeye uyarlanırsa, İsmail Usta, 

Eva’nın Almanya’ya dönmesi için psikolojik bir baskıyla onu yıldırmaya çalışmaktadır. 

Çünkü toplumsal normlar içerisinde İsmail Usta’nın evlilik dışı ilişkisi ve çocuğu kabul 

görmemektedir.  

“Amaçlar” alt başlığını ele aldığımızda ise İsmail Usta’nın bu baskıyı toplum tarafından 

kabul görme davranışı amacıyla gerçekleştirdiğini görülmektedir. Bu alt başlık bir 

sonraki alt başlık olan “kurullar” bağıntılı olarak değerlendirildiğinde, İsmail Usta’nın 

evlilik dışı ilişkisi kötü ve geleneksel değerler içinde izin verilmeyen bir durum olarak 

sunulmaktadır. Bunun nedeni, geleneksel toplumun aile ve evlilik kurumuna verdiği 

değerdir.  Mustafa karakterinin köyü ve orada yaşayanlar ele alındığında iki alt başlık 

                                                           
25

  Çalışmada incelenecek olan filmlerde referans alınan van Dijk’ın “grup benlik şeması”nın tamamı 

çalışmanın 149. sayfasında verilmiştir. Filmler içersisinde şemanın ögeleri üzerinden açıklamalar 

yapılacaktır.  

 



174 

 

 
 

olan “ilişkiler” ve “ kaynaklar”ı çözümleme için uyarladığımızda daha başarılı bir sonuç 

çıktığı görülmektedir. Bu alt başlıklara göre köylüler ve Eva karakterinin ilişkileri ele 

alınırsa; köylülere göre; başlangıçta  Eva, müslüman ve Doğulu olmadığı, bu değerleri 

benimsemediği için yabancıdır. Bu durum, İsmail Usta’nın bakış açısıyla benzerlik 

gösterse de sonrasında Eva’nın geleneklere uyum göstermesi bu görüşün değişmesine 

neden olmuştur. “Kaynaklar” alt başlığında, su ile ilgili sahnelerde, Batılıların su 

sistemlerine sahip olduğu ama onların sahip olmadıklarının altı çizilmektedir. Bu 

sahnelerde Doğulu değerle bir çok yerde yüceltilerek, doğunun maneviyatı Batının 

maddiyatının karşısına konumlandırılmaktadır. Bu konumlandırmada yönetmenin bu 

konudaki görüşleri de ön plana çıkmaktadır. Filmin yönetmeni olan Halit Refiğ’in, 

Batı’nın pozitivist bakış açısının karşısında, Doğu’nun manevi değerlerini yerleştirildiği 

görülmektedir. 

-İsmail Usta (kızına): “Oku da anan gibi cahil olma”.  

-Emine (İsmail Usta’nın eşi): “Benim ne kötülüğümü gördün ki böyle diyorsun”. İfadesiyle 

cahilliğin, okumamış olmanın kötü bir şey olmadığının altını çizmektedir. İsmail Usta 

da eşinin bu söylemini gülerek onaylamaktadır. İsmail Usta’da daha sonra kızına 

“allame olacak değilsin ya” diyerek kızının çok bilgili biri olmayacağını söyleyerek 

eşinin cahilliğini yüceltirken kızının alim olamayacağını söyleyerek eğitimi 

küçümsemektedir. Bu söylemle kadının toplumdaki yerine ve eğitimli kadının yerine 

gönderme yapmaktadır. 

-Emine (İsmail Usta’ya):  “Hayırlı bir kısmet çıksa da şu emmi kızını eversek, ben halini hiç 

beğenmiyorum”.  

Sözleri ile evdeki amca kızı Zehra için halinin iyi olmadığının ve bu durumun evlilik 

kurumuyla düzeleceğini düz anlamda anlatırken, örtük anlamda ise ilerleyen sahnelerde 

görüneceği üzere Emine’nin eşi ve Zehra’nın yasak ilişkisinden şüphelendiğini 

belirtmektedir.  Emine, Eva’yı öğrendikten sonra (İsmail Usta’ya): “söyle kaç karın var 

insafsız” diyerek, ev içinde yaşanan yasak ilişkiye de vurgu yapmaktadır. Özel, mahrem 

alan sayılan ev içerisindeki yasak ilişkiye Emine sessiz kalırken, Ev dışı ilişkiye yani 

Eva’ya tepki göstermektedir. Ev içi mahremiyet dış dünyaya karşı kendini koruma 

güdüsünü kendisinde barındırırken, şiddet ya da aldatma gibi dış dünyada kötü sayılan 

davranışlar bu mahremiyet içerisinde meşrulaşmaktadır.  



175 

 

 
 

Mustafa, Eva’nın İsmail Usta’nın neyi olduğunu soran işçiye; 

-Mustafa (İşçiye): “ İsmail Usta’nın Almanya’daki haremiymiş”. 

 Cevabını vererek kadını gerçek mekânsal anlamda olmasa da, düşünsel anlamda harem 

olarak nitelendirmektedir. Diğer işçinin “kuma” kelimesini rahat ve normal bir şey gibi 

kullanması o dönemde özellikle Anadolu’da bir erkeğin birçok eşinin olmasının 

olağanlığına bir vurgudur. Burada işçinin Eva için, “kefere” sözcüğünü kullanması hem 

yabancılığını bir vurgu hem de aşağılama ifadesi olarak yorumlanabilir. 

Mustafa’nın kahvedeki arkadaşları Almanya’ya giden işçiler için kullandıkları ifadeler o 

dönemin Almanya’ya göçe nasıl bir anlam yüklediklerinin anlaşılması için önemlidir;  

-Kahvedekiler (Mustafa’ya): “ İki yıl çalışırsın, cebini doldurur, altına el değmemiş bir 

Opel çeker gelirsin memlekete. Bakarsın dönerken sarışın bir Alman kızı takmış koluna….”.  

Bu ifadeler, o dönemde Türkler için Almanya’nın para ve otomobil gibi maddi; sarışın 

Alman kızı gibi cinsel objelerle anlamlandırıldığını ortaya koymaktadır. Kayseri’de o 

dönemde, motorlu taşıtlar dışında olsa da ilkel bir taşıma aracı olan fayton 

kullanılmakta, Almanya’da iki yıl çalışıp alınacak Opel marka arabaya bir karşıtlık 

olarak sunulmaktadır. 

Otel çalışanı ve otel müşterileri de Eva’yı cinsel bir meta olarak görmekte, odasının kapı 

deliğinden izlemeyi ya da arkasından bakmayı kötü bir davranış saymamaktadırlar. 

Burada Eva, bir arzu nesnesine dönüşmektedir. Filmdeki otel çalışanı ve müşterilerin 

kapı deliğinden Eva’yı izlemeleri, arzu nesnesinin görselleştirilmesidir. Bu bağlamda, 

görselleşme ve cinsellik arasındaki bağıntıyı Adanır (2003, s. 69) ; “Freud’dan yola 

çıkarak çağdaş toplumlarda cinselliğin kökeninde “görsel malzemenin yattığı”şekilde  

ifade eder. 

İsmail Usta ve Mustafa, zıt karakerler olarak tanımlanmaktadır. İsmail Usta, birkaç 

adamdan Eva’yı korkutmalarını isterken, Mustafa, bu adamlarla dövüşerek Eva’yı ve 

Zafer’i korumaktadır. Bu sahnede İsmail Usta, olumsuz bir kişilikle sunulurken, 

Mustafa olumlanmıştır. Mustafa, bir kahraman konumunda sunulmaktadır. Klasik anlatı 

yapılarında öykü de zıtlıklar kullanmak olağan bir durumken, bu zıtlıklar kahraman 

arketipi ve karşısına konumlandırılan kötü karakterle anlamlandırılmaktadır. Öyküdeki 

kahraman, seyircide kollektif bir bilinç sonucu olarak katarsis ögesi olarak ortaya 



176 

 

 
 

çıkarken, seyirlik anlamda kahramanın kazanması ise seyircinin haz duygusunun 

tatminine olanak sağlar. Özön (2000, s. 403), kahramanlık ve katarsis kavramları 

arasındaki ilişkiyi, izleyicinin bir dizi ya da filmde yakınlık hissettiği, yapmak 

istediklerini ya da yapamadıklarını  yapan, kendisiyle özdeşim kurduğu kişi olarak 

açıklamaktadır. Ayrıca Eva, İsmail Usta’nın, Zafer’i kabul etmediğini söylediğinde 

Mustafa, babacan bir tavırla Zafer’e şevkat göstermektedir. Eva’nın bu söylemi ve 

Mustafa’nın davranışları, İsmail- Mustafa zıtlığını ortaya koymaktadır. Mustafa’nın 

Eva’yı koruması ve Zafer’e sevecen davranması onu kahramanlık statüsüne 

yükseltmektedir. Böylece Mustafa karakteri, seyirci için olumlanmaktadır.  

Sendika toplantısına katılıp katılmayacağı sorulduğunda; 

 İsmail Usta (İşçilere): “…başlatma sendikana, şimdi başım dertte zaten”.  

İsmail Usta bu tavrıyla, sendika ve temsil ettiği değerleri önemsemediğini açıkça 

belirtmektedir. 

Hüseyin Ağa (Mustafa’nın babası), köye su getirmek için gerekli parayı temin etmesi 

istendiğinde; 

-Hüseyin Ağa (Köylülere): “ Toprak mahsul vermeyince bizim ağalığımız kaç para eder?  

Bizim ağalığımız dert babalığı”.  

-Mustafa (Köylülere): “Su için gerekli parayı toplamaya çalışalım , gerisini de 

devletten…”. 

 -Feyzullah Hoca (Köylülere): “ … devlet yardım etmeyince bu iş dünyada olmaz” 

Sözleri ile devlete duyulan güvenin alt çizilmektedir. Bu güven, Osmanlı devleti 

döneminden “ Kerim Devlet” anlayışının bu yansıması olarak sunulmaktadır.  Feyzullah 

Hoca’nın bu ifadesindei devlete karşı bir itiaat hissi de sezinlenmektedir. Şehirdeki 

durumun tersine kırsal alanda devlet hala güçlü bir obje olarak görülmektedir. O dönem 

kırsal alanda tarım önemli bir geçim kaynağıdır. Giddens (2012, s. 72); kır ve tarım 

toplumları olarak bir ayrım yaparak, kır toplumlarını; hayvan yetiştiren, tarım 

toplumları; genellikle tahıl yetiştiren toplumlar olarak tanımlamış, ancak birçok 

toplumda bu iki faaliyet alanın birlikte kullanılabileceği vurgulanmaktadır. 

Eva, Mustafa’ya bu otelde artık kalmak istemediğini ama gidecek başka yer de 

bilmediğini söylediğinde,  



177 

 

 
 

-Mustafa: “Köye bizim eve götüreyim seni, boşuna otel parası da vermemiş olursun”.  

-Mustafa (Eva’ya): “ Aklına kötü bir şey gelmesin, anamın babamın yanında kalırsın”. 

Mustafa’nın bu daveti Türk misafirperverliğinin bir göstergesi olarak sunulurken, tekrar 

Mustafa ve İsmail Usta karakterlerini karşı karşıya getirmektedir. Eva beklemediği bu 

davet ile şaşkınken ifadesiyle ona kötü gözle bakmadığının, otel odasında kapı 

deliğinden onu izleyen ve onu cinsel bir obje olarak gören otel çalışanı ya da  otel 

misafirleri gibi görmediğini anlatmaktadır. Ana ve baba, Türk toplumunda önemli 

figürlerdir. Bu figürler genellikle koruyan, kollayan kişilikler olarak tanımlanmaktadır.  

Mustafa, dava ile ilgileneceğini, Avukatla sık sık görüşüceğini söyleyerek tekrar Eva ve 

Zafer’i koruması altına aldığını göstermektedir. Aslında bu söylem, geleneksel, koruyan 

erkek figürü olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Mustafa, Eva ve Zafer’i köyüne götürdüğünde babası ile arasında şu diyalog geçer; 

-Hüseyin Ağa  Mustafa’ya): “ Hayır ola”. 

-Mustafa (Babasına): “ Köye misafir götürüyoruz baba”. 

-Hüseyin Ağa: “Hadi hayırlısı”. 

Burada geçen “misafir” kelimesi, geleneksel Türk- İslam topluluklarında önem verilen 

ve “Tanrı misafiri” tabiriyle yüceltilen bir anlayıştır. Türk- İslam kültüründe misafir 

kavramı, yüce bir kavram olarak sunulmaktadır. Mustafa’nın evinde yenilen yemekten 

önce Hüseyin Ağa, karısına, yer masasındaki bulgur pilavını göstererek, 

 Hüseyin Ağa (Eşine): Hatun bu ne, ilk günden misafirin burnuna bulgur pilavı dayamak olur mu?   

Hüseyin Ağa’nın eşine kullandığı bu ifadesinde Anadolu’da sıradan bir yemek olan 

bulgur pilavının misafire ikram edilecek kadar değerli olmadığı belirtmektedir. Ayrıca 

eşine karşı kullandığı “hatun” ifadesi, Anadolu’da eşlerin birbirlerine isimleri ile hitap 

geleneği olmadığı için erkeklerin kadınlara eş anlamında kullandığı eski Türkçeden 

geçen bir kelimedir. 

Hüseyin Ağa’nın kendisi rakı içerken Eva’ya ikram etmesi ve onun da kabul 

ettiği sahnede, 



178 

 

 
 

 -Hüseyin Ağa: “Bu frenk kadınlarının içkiye hayır diyeni yoktur zaten” . 

Eva’nın içki içmesini, Avrupalı olmasına bağlanırken aslında bir ötekileşme 

yapmaktadır. Geleneksel Türk aile yapısında, kadının içki içmesi doğru bulunmayan bir 

hareket iken erkek için normal sayılmaktadır. Bu ikilem, toplumsal cinsiyet 

farklılıklarına geleneksel anlamda nasıl yaklaşıldığının anlaşılabilmesi için önemli bir 

veri olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Mustafa’nın annesi Eva’ya köyü beğenip beğenmediğini sorduğunda  

-Eva (Mustafa’nın annesine): “Güzel, oryantal, enteresan”.  

Şeklinde cevap vermektedir. Burada,  “oryantal”, Doğu ülkelerine özgü, farklı 

anlamında Batılı’lar tarafından kullanılan bir sözcüktür. Burada Eva’nın Batılı bakış 

açısının altı çizilmektedir. Diyalogda geçen “frenk” kelimesi de özellikle Osmanlı 

döneminde Avrupalıların tümüne verilmiş bir sıfattır. Ayrıca Hüseyin Ağa’nın Eva’ya 

“madam” olarak hitap etmesi, frenk, madam sözcükleri ile yine bir ötekileştirme 

yaptığını göstermektedir. Mustafa’nın annesinin “rakı da içiyor hasbam” söylemi, 

küçümseme olarak okunabilir. Çünkü İslam dininde içki içmek haram olmasına rağmen, 

geleneksel Türk toplumunda erkeğin içki içmesi, kadının içki içmesinden daha normal 

görülmekte, içki içen kadınlar yargılanmaktadır. Burada da ataerkil yapının bir 

eşitsizliği bu söylemde verilmektedir. 

Mustafa’nın annesine, Zafer’in konuşamadığını bu yüzden de babasının onu 

sevmediğini söylerken,  Hüseyin Ağa’da bu duruma “babası Türk, anası Alman olunca 

çocukcağız hangi dili konuşacağını şaşırmış” diyerek çocuğun durumuna bir açıklama 

getirmektedir. Ayrıca burada “çocukcağız” ifadesi şefkat, acıma belirten bir kelimedir. 

Bu söylemde, çocuğun, iki kültür arasında kalmışlığına, konuşma edimi üzerinden 

vurgu yapılmaktadır. İki kültür arasında kalan Zafer susarak, tepkisini sessizliği ile 

gösterirken, Mustafa ve ailesinin şefkati sayesinde aidiyet duygusu kazanmaya 

başlaması ve konuşması lirik bir senkronla birbirine bağlanmaktadır. 

Hüseyin Ağa (Eva için): “ Çok zorluk çekecek bu, bunlar alışkın değillerdir köy hayatına” 

ifadesiyle kültür farklılığının altına çizerken, annesi ise: “Onu, komşuyu düşünüyorum, ne işi 

var bu kadının Hüseyin Ağa’nın evinde demezler mi?” ifadesiyle, çevreye karşı endişesini 

belirterek, durumun normal olmadığına vurgu yapmaktadır. 



179 

 

 
 

Mustafa, anne ve babasının bu söylemlerine karşı çıktığında, Hüseyin Ağa: “…darda 

kalanı geri çevirmek olmaz” diye duruma el koyunca, karısı da “Tanrı misafiri başımızın üstünde 

yeri var tabi” diyerek Eva’nın kalmasına onay vermektedirler. Türk toplumundaki misafir 

kavramına,  “Tanrı Misafiri” benzetmesiyle dini bir boyut kazandırılmaktadır. Bu 

söylemlerle, filmin jeneriğinde yer alan Mevlana ve Yunus Emre’nin sözlerine de 

gönderme yapılmaktadır. 

İsmail Usta, Mustafa’nın Eva’yı götürdüğünü duyunca Mustafa’ya “-…bizim karıyı kaldırıp 

nereye götürdün”? diyerek Eva’yı sahiplenme içerisine girmektedir. Bu sahiplenme, İsmail 

Usta tarafından, erk alanı çerçevesinde, kadının bir meta olarak görüldüğünü ifade 

ederken, bu vurgu, film içerisinde birçok kez yapılmaktadır. . 

Zafer, okul çocuklarının yanında hem kılık kıyafeti hem de fiziksel özellikleri ile farklı 

görünmektedir. Ayrıca çocuklar Zafer’i öğretmene tanıtırken “Alman karısının oğlu” 

diyerek onu da ötekileştirmektedirler. Buradaki asıl üzerinde durulması gereken nokta 

bu ötekileştirmenin yani biz/ öteki ayrımının topluluklarda yetişkinler kadar çocuklarda 

da var olmasıdır.  

Öğretmen ve Eva’yı gören köy ahalisi, bu durumu yadırgamaktadırlar. Köy 

öğretmeninin kayalara oyulan kiliselerle ilgili verdiği bilgiler Eva’yı 

heyecanlandırmıştır. Eva, burada iyi bir Hristiyan olarak algılanırken, 

ötekileştirilmesine uygun bir zemin hazırlanmaktadır. Burada Anadolu’daki Hristiyan 

varlığı kiliselerdeki resimlerle tanıtılmaktadır. Bu sahneden Anadolu,  farklı dönemlerde 

farklı kültürlere ve dinlere ev sahipliği yapan önemli bir bölge olarak tanıtılmaktadır.  

Feyzullah Hoca, Eva ile ilgili rahatsızlığını, Hüseyin Ağa’ya başımıza daha çok şeyler 

gelecek şeklinde beyan ederken;  

-Hüseyin Ağa (Feyzullah Hoca’ya):  “…kapıma gelen garibi geri çevirmek benim 

ağalığıma yakışır mı?” diyerek durumu açıklamıştır. Bu sahnede özelde Eva’ya genel 

olarak frenklere yani Avrupalılara karşı olumsuz bir tavra sahip olan Feyzullah 

Hoca’nın karşısına, “tanrı misafiri” kavramına sahip çıkan, garibanları sokağa atmayan 

ve onları koruyan Hüseyin Ağa konumlandırılmaktadır. Hüseyin Ağa’nın bu sözleri 

karşısında Feyzullah Hoca, frenk insanının var olan düzenlerini bozacağını söyleyerek 

kendi bakış açısını savunmaktadır. Frenk insanı bizim edebimizi bilmez, düzenimizi 



180 

 

 
 

bozar diyen  Feyzullah Hoca, Doğu- Batı kültürleri arasındaki farklılığa kendi bakış 

açısıyla bir açıklama getirmektedir. 

Mustafa, Eva’ya öğretmenle gezdiği için kızdığında  

-Eva (Mustafa’ya): Anlamıyorum ben bunda kızacak ne var? diyerek, kültür farklılığına 

işaret ederek, kendi kültüründe böyle bir durumun kızılacak bir şey olmadığını 

anlatmaya çalışmaktadır. Burada Mustafa ve Eva arasındaki kültür farklılıkları Doğu- 

Batı bağlamında karşılaştırılmaktadır. 

Eva, Mustafa’ya, İsmail Usta ile aynı olduğunu söylediğinde Mustafa, ona tokat atar. 

Burada film içerisindeki iki erkek karakterin farklı olsa da bu durumlarda şiddete 

başvurabileceği fikri vardır. Hüseyin Ağa, Mustafa’ya, Eva’ya el kaldırmasının yanlış 

olduğunu ve onu eve geri getirmesi gerektiğini söyleyerek, filmde bir denge unsuru 

olarak olaya müdahale etmektedir. Çünkü, Hüseyin Ağa, Eva’yı gariban bir misafir 

olarak görmekte ve onun korunması gerektiğini düşünmektedir. 

Eva, hasta olduğunda, Mustafa’nın ailesi ona özen göstermektedir. Mustafa’nın 

komşuları, Eva’ya, tülbent, yöreye uygun kıyafetler hediye ederek, onu 

kabullendiklerini göstermektedirler. Hediye vermek hem İslam hem de Türk 

toplumunda bir gelenektir. 

Feyzullah Hoca’nın, lafı frenk diyerek Eva’ya getirmesine -Hüseyin Ağa (Feyzullah 

Hoca’ya): “ Kamyonuyla, sinemasıyla, radyosuyla frenk çoktan içimize karıştı” diyerek bunları 

garipsemeyen, kullanan Feyzullah Hoca’ya karşı hem Eva’yı korumakta hem de 

Batı’nın teknolojisinin yararına vurgu yapmaktadır. Hüseyin Ağa (Feyzullah Hoca’ya): 

“… mesele baştan elin keferesine muhtaç olmamaktı” söylemiyle de Türkiye’nin o dönemki 

yanlış Batılılaşma politikalarına eleştiri getirmektedir. 

Eva’yı geleneksel kıyafetleri içinde gören Mustafa’nın şaşkınlığına, Eva: “Ben artık siz 

aynı” diyerek, onların hayatlarına kültürlerine yakın olmak istediğini vurgulamaktadır. 

Mustafa’nın bu duruma olumlu tavrı da Eva’yı mutlu etmiştir. Mustafa’nın Zafer ile 

ilgilenmesi kendisinin taktığı başlığın bir benzerinin onun da takması, film boyunca hiç 

konuşmayan Zafer’in konuşmaya başlaması iki karakterlerin de birbirlerini 

kabullendiklerini göstermesi açısından önemlidir. Alman anne ve Türk babaya sahip 

olan Zafer, iki kültür arasında susmayı seçerken, ait olma duygusunu yaşamaya 



181 

 

 
 

başlamasıyla konuşmaya da başlamıştır. Mustafa ve Zafer, adeta baba-oğul ilişkisi 

içerisindedirler. Mustafa, Zafer’e bir baba figürü sunmaktadır. 

-Mustafa (Eva’ya) : “Benim Almanya’ya gitme sıram geldi Eva, bir haftaya kadar yola çıkmam 

gerekiyor”, dediğinde Eva, şaşkın ve mutsuz bir ifade takınır. Mustafa’nın kendisi ve 

Zafer’i de götürme teklifine net bir şekilde geri dönmek istemediğini belirtir. Eva’nın o 

köyde kalmak istediğini, İsmail Usta’ya da kahvede söylemesinde sonra,  İsmail Usta, 

Eva ile Almanca konuşmaya başlar. Bunun üzerine Eva (İsmail Usta’ya) : “Konuş Türkçe, 

yok Almanca”. Sözleri ile bulunduğu yeri, dili ile benimsediğini belli eder. Zafer ile 

Almanca konuşan İsmail Usta’yı bırakıp Mustafa’nın yanına giden Zafer, Türkçe olarak 

“ -ben burada kalmak istiyorum” diyerek kimi baba gördüğünü, kendini nereye ait 

hissettiğini ortaya koyar. 

-Feyzullah Hoca (Eva’ya): “ Bak hanım, bu adam, senin helalinmiş. Seni alıp götürmek istiyor. 

Gider misin?” sorusu üzerine Eva, gitmek istemediğini belirtmiştir. Burada üzerinde 

durulacak kelime “helal” kelimesidir. “Helal”, İslam dininde haram olmayan yani 

yasaklanmayan anlamında kullanılırken, kadın- erkek ilişkileri açısından nikâhlı eş 

anlamında kullanılmaktadır. Eva, İsmail Usta’yı tanımadığını söylediğinde, İsmail Usta 

öfkelenerek hakarete varan sözcükler kullanarak, kahve gibi erk alanında ataerkilliğini 

göstermeye çalışmaktadır. Ataerkil toplum yapılarında erkek, erk alanının kadın 

tarafından ihlal edildiği durumlarda hakarete hatta şiddete varan davranışlar göstererek 

kendisini kanıtlama güdüsüyle hareket edebilir. Bu sahnede film içerisinde İsmail 

Usta’ya karşıt karakter olarak sunulan Mustafa, bu hakaretlere karşı gelerek Eva’nın 

alanını korumaktadır. Burada Mustafa ve İsmail Usta, farklı karakterleri bağlamında 

birbirleri ile çatışmaktadırlar. İsmail Usta’nın düğün günü Mustafa’yı öldürmesi de bu 

erk alanının yani Mustafa’nın, Eva’ya sahip olma durumuna bir tepkidir. 

Eva’nın Müslüman olduğu karede, Mustafa ve Hüseyin Ağa mutlu olarak 

görünmektedirler. Çünkü Eva, “öteki” konumundan “biz” dairesi içerisine girmiştir. 

Burada toplumlar arasındaki en önemli ayırımlardan biri olan din olgusuna bir vurgu 

yapılmaktadır. Din olgusu, Doğu-Batı kültürleri arasında en önemli ayrımlardan biridir. 

Çünkü din olgusu kültürlerin, toplumların değişiminde ve gelişiminde çok önemli bir 

yere sahiptir. 



182 

 

 
 

Eva, din adamının telkiniyle Müslüman olmanın şartlarından biri olan ve Allah’tan 

başka ilah olmadığına, Hz. Muhammed’in onun peygamberidir anlamına gelen Kelime-i 

Tevhid’i tekrarlayarak Müslüman olur.  Kelime-i Tevhid anlamına bakıldığında, İslam 

dininde en önemli şey olan Allah’ın bir olduğuna inanmayı ve Hz. Muhammed’in onun 

peygamberi/ resulü olduğuna iman etmeyi kabul etmektir. 

 Eva, müslüman olarak Havva adını almıştır. Düğünde Mustafa’nın, İsmail Usta 

tarafından öldürülmesinden sonra, Havva (Eva), yaşanan her şeyin kendi suçu olduğunu 

söyleyerek yalnız başına çile doldurmak istediğini söylemektedir. “Çile doldurmak”, 

özellikle tasavvufta geçen ve tüm dünyevi zevklerden uzak durarak kendini ibadete 

verme anlamına gelmektedir. Havva (Eva), tamamen bir arınma yaşamak için 

maneviyata dönmek istemektedir.  

Zafer, Almanya’dan dayısının onları götürmek için geldiğini duyunca annesine 

sarılarak, gitmek istemediğini belirterek, buradaki hayatını Almanya’daki hayatına 

yeğlediğini göstermektedir. 

-Havva (Hüseyin Ağa’ya): “ Ekmeğinizi yedim, yatağınızda yattım. Bana baba evinde 

görmediğim sevgiyi gösterdiniz. Dileğim, yine sizlerle birlikte yaşamak. Her şeye rağmen beni aranıza 

kabul eder misiniz?” 

-Hüseyin Ağa (Havva’ya): “ Sen bizim kızımızsın Havva hatun, oğlumuzun bize 

yadigârısın. Azla yetinir, çileye katlanırsan, başımızın üstünde yerin var”. 

-Havva: “Öyleyse beni de su inşaatına götür Hüseyin Ağa, ben de herkesle birlikte çalışmak 

istiyorum”.  

Bu iş birliği teklifi ile Havva (Eva), artık köy ahalisinden biri olmuştur. Filmin başından 

beri süregelen “öteki” vurgulamaları yerini kendinden olma durumuna yani “biz”e 

getirmektedir. Bu durum film içerisinde, Batının maddiyatına karşın Doğu’nun 

maneviyatının zaferi olarak sunulmaktadır. Aşağıdaki tabloda modern (batı) ve 

geleneksel (doğu) karşıtlığına dair film içerisinde yer alan bazı örnekler yer almaktır. 

 

 



183 

 

 
 

Sunum Kodları
26

 

Modern Geleneksel 

Eva’nın giyim kuşamı 
Kayseri ve Ürgüp’teki kadınların 

geleneksel kıyafetleri 

Kadın Erkek 

Eva(filmin başında, modern giyimli, 

Türkçeyi iyi konuşamayan, kolay 

vazgeçmeyen bir Avrupalı olarak 

tanımlanmaktadır. Filmin ilerleyen 

sahnelerinde Müslüman olarak 

“Havva” adını almaktadır. ) 

Emine, (köylü giyimli, geleneksel 

Anadolu şivesi ile konuşan, evde 

yemek, temizlik, kocasına hizmet gibi 

geleneksel rollerini yerine getiren bir 

karakterdir.) 

Eva’nın İsmail ile evlilik dışı 

beraberlik yaşaması ve çocuğunun 

olması 

İsmail Usta’nın geleneksel  ve resmi 

bir evliliğinin olması 

Opel araba Atlı Fayton 

3.2.1.2.2.  Görüntü 

Filmin başında şehrin görüntüleri genel olarak, kameranın objektif amaçlı kullanımını 

destekleyen nesnel kamera kullanımı ile sunulmaktadır. Filmin ilk karelerinden birinde, 

Eva, cadde üzerindeki polise, çocuğunun babası İsmail Usta’nın adresinin yazılı olduğu 

bir kâğıt uzatmaktadır. Bu kâğıdı polisin gözünden yani öznel kamera kullanımı, ile 

yönetmen seyirciye göstermektedir. Öznel kamera kullanımı, daha çok önemli 

nesnelerin seyircinin gözünden gösterilmesi şeklinde gerçekleştirilmektedir. Adresin 

yazılı olduğu kâğıdın, polisin gözünden ve yakın çekimle gösterilmesi, seyirciye 

Eva’nın İsmail adlı Sümer Bez fabrikasında çalışan bir işçiyi aradığını ve çocuğun 

babasının büyük bir ihtimalle bu kişi olduğunu sezdirilmektedir. Seyirci, İsmail Usta 

karakterini gördüğünde bu karakterin Eva’nın eşi olarak tanımlaması sağlanmaktadır. 

Ürgüp görüntüleri, peri bacaları Eva’nın gözünden, onun bakış açısıyla verilmektedir. 

                                                           
26

  Çalışmada incelenen üç filmde de bu sunum tablosu kullanılmıştır. Bu sunum kodları dizisel yapı 

içerinde ikili karşıtlıklar bağlamında şekillendirilmiş.  Levent Yaylagül & Şebnem Soygüder Baturlar, 

Halit Refiğ’in “Kızın Var Mı Derdin Var” Filmindeki Geleneksel ve Modern Türk Ailesi 

Temsillerinin Dizisel Çözümlemesi çalışmasından alınmıştır. Bakınız  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/516443. E. T. 14.12.2019 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/516443


184 

 

 
 

Eva’nın oğlunun ilk sahnelerdeki yakın plan çekimi, çocuğun şaşkınlığının gösterilmesi 

açısından önemlidir. Yakın plan çekimler genellikle karakterlerin duygusal ya da 

çatışma durumlarını seyirciye hissettirmek için kullanılmaktadır. Fabrikanın içindeki 

makine, sahnenin girişinde yakın planda gösterilmektedir. Bu planla çalışılan yerin 

makinaların bulunduğu bir fabrika olduğu gösterilmek istenmiştir. İsmail Usta’ya 

yanında çocuk olan Almanya’dan gelen bir kadının kendisini aradığı söylendiğinde 

yakın plan kullanılarak şaşkınlık ifadesi verilmektedir. Buna karşılık Eva’nın İsmail 

Usta’yı uzaktan gördüğü ve yakın planla yüz mimiklerinin gösterildiği sahnede Eva 

mutlu görünmektedir. Anne baba ve çocuğun kadraja alındığı sahnede ise samimiyet 

içeren tek kare İsmail Usta’nın zaferinin çenesini okşadığı sahnedir. Genel olarak, bu 

sahnede sıcak bir karşılama bulunmamaktadır. 

Otel çalışanı, İsmail Usta ile Eva hakkında konuştuktan sonraki yakın plan çekiminde 

kafası karışık ve kötü bir düşünceye sahip olduğu görülmektedir. Aynı şekilde İsmail 

Usta’nın, Zehra’nın odasına girerken ve bu sırada İsmail Usta’nın yakın plandaki 

görüntülerinde yasak bir ilişki bağlantısı yapılabilir. İsmail Usta, Zehra’nın odasına 

girerken eşi Emine’nin yakın planda ve çerçeveyi dolduran bir şekilde kapıdaki 

görüntüsü ve yüz ifadesi bu yasak ilişkiden şüphelendiğini göstermesi açısından 

önemlidir. Aynı şekilde Mustafa karakterinin, İsmail Usta’nın evli olduğunu 

öğrendiğinde şaşkınlığı tam çerçeve içerisine alınan şaşırmış yüz ifadesi ile 

verilmektedir. Emine, Eva ile karşılaştığında ve kocasının bir oğlu olduğunu öğrendiği 

sahnede yüz ifadesi yakın plan ile gösterilmektedir. Ayrıca Emine’nin balkondaki 

görüntüsü alt çekimle, Eva’nın avludaki görüntüsü ise üst çekimle ve Emine’nin 

gözünden gösterilmektedir. Alt çekimle Emine, daha üstün; üst çekimle Eva, daha zayıf 

karakterler olarak sunulmaktadır. Bu bakış açısı resmi eş ve kuma olgularına da vurgu 

yapmaktadır. 

Eva’nın Mustafa’yı camdan gördüğünde yüzündeki mahçup gülümseme yakın olan 

şeklinde verilmektedir. Bu yakın  çekim, Eva’nın  kameraya dönmesi ile bir süre daha 

kadrajda kalması ile birlikte filmin ilerleyen sahnelerindeki bir aşkın habercisi olarak 

düşünülebilir. 

Halit Refiğ, mekân tanımlamak için genellikle kamyon, tren gibi nesnelerden genele 

doğru bir çekim kullanmayı tercih etmiştir. Yolda ilerleyen kamyon görüntüsünden 



185 

 

 
 

sonra alıcı yavaş yavaş uzaklaşarak bulunulan mekânı kuşbakışı olarak 

görüntülemektedir. Peri bacaları ve kayalara oyulan kiliselerin görüntüleri, genel plan 

çekim ve tilt hareketi ile gösterilmektedir.  

Eva’nın tarlada namaz kılan kadınları izlerken yüzü yakın planda verilmektedir. Bir 

sonraki sahnede ise kafasını eğen Eva, utanmış görünmekte bu sahnede yine yakın 

planda gösterilmektedir. Öznel kamera ile Mustafa’nın Zafer ile ilgilendiğini uzaktan 

gören Eva’nın yüzündeki gülümseme ve mutluluğu yakın planda gösterilmektedir. 

Mustafa, Almanya’ya gitmekten vazgeçtiğini söylediğinde Eva’nın yüzü yakın planda, 

mutluluk ifadesi ile sunulmaktadır. Mustafa’nın da yüzü aynı şeklide gösterilmektedir. 

Eva, eve geldiğinde evdeki kadınların namaz kıldığını öznel kamera ile Eva’nın 

gözünden gösterirken sonrasında ise nesnel kamera ile Eva’nın omuzundan amors 

çekimi ile tekrar gösterilerek, bu sahnenin karakter için önemi vurgulanmaktadır. 

Eva’nın, din adamı karşısında Müslüman olmayı seçtiği sahne yakın planda çekilmiş, 

Eva, başındaki örtüyle artık Müslüman bir kadın olarak resmedilmiştir. Bu kabul ediş 

sırasında, Hüseyin Ağa, Mustafa ve Zafer aynı karede mutlu olarak görünmektedir. 

3.2.1.2.2.1. Çerçeve 

Belli sınırları çizmek için kullanılan çerçevede, filmde ilk sahnelerinde olayın geçtiği 

yeri göstermek için genel şehir görüntüsü ile oluşturulmaktadır. Filmin geçtiği 

Kayseri’nin sokakları, merkezi çerçeve içerisine sığdırılarak belli bir odak noktasından 

ziyade şehrin genel görüntüsü ile sunulmaktadır. Çerçeve içerisine alınan ve çerçevenin 

neredeyse tümünü kaplayan insan suretleri, kişilerin hikâyedeki önemini ortaya 

koyarken, olay içerisindeki duyguların yansıtılması sağlamaktadır. Bu şekilde filmde 

özellikle Zafer’in İsmail Usta’yı gördüğü ilk andaki tepkisiz yüzü, Eva’nın, İsmail 

Usta’dan ayrıldıktan sonraki odasının kapısındaki çaresiz ifadesi çerçeve kullanımı 

açısından önemlidir. Bu yakın plan kullanımlarında seyircinin dikkati, karakterlerin 

yüzlerine ve dolaylı olarak duygularına çekilmektedir.  Eva’nın, otel çalışanından İsmail 

Usta’nın kendisini aramadığı öğrendiğinde yüzündeki üzüntü de yakın plan çekimle 

verilmektedir.  



186 

 

 
 

Filmin ortalarından itibaren film içerisinde önemli bir yerleşim yeri olan Ürgüp’ün ilk 

gösterildiği sahne genel çekimle gösterilmiş, mekân tanımlanması yapılmıştır. Eva ve 

Mustafa’nın düğün gününde, onları gören İsmail Usta’nın yakın plan çekimle gösterilen 

yüzündeki kıskançlık ve öfke durumu izleyiciye onun ilerde kötü bir davranış 

yapabileceğinin hissettirilmesi açısından önemlidir. Duyguların yakın plan çekimlerle 

seyirciye aktarımı onları bir sonraki sahnelere hazırlarken hikâyenin önemli noktalarının 

da ipuçlarını verir. Film içerisinde çevreleme genellikle mekân tanımlarında genel 

planla, karakterlerin duygusal yüz ifadelerinde ise yakın planla verilmektedir. 

3.2.1.2.2.2. Mekân 

Filmin girişinde yer alan dış çekimde genel plan çekim tekniği kullanılarak Erciyes 

Dağı ardından da yumuşak bir geçişle Kayseri ilinin genel bir görüntüsü verilerek, 

sonrasında da bir tren istasyonunda “Kayseri” yazısı gösterilmiştir. Bu görüntülerle, 

filmin ana mekânı hakkında seyircinin bir fikir edinmesi amaçlanarak, filmin bir 

Anadolu şehri olan Kayseri’de geçeceği bilgisi önceden verilmektedir.  Refiğ, bu film 

için Kayseri ilinin seçilmesinin nedenini; Erciyes Dağı’nın eteğinde kurulu olan ve 

Hititlerden beri bir yerleşim yeri olan Kayseri’nin hem Roma döneminin hem de 

Selçuklu İslam medeniyetinin izlerini taşıdığını ve ilerleyen yıllarla birlikte eski ve yeni 

yerleşim modellerini bünyesinde beraber barındırması şeklinde açıklamaktadır (Refiğ 

H. , 2013, s. 141). Bu bağlamda Refiğ’in düşünce dünyasının filme aktarılmasında, 

Kayseri ile yeni ve eskiyi bir arada barındırması açısından uygun bir kent olarak göze 

çarpmaktadır. Bu kentin içerisinde birçok farklı medeniyetten eserler var iken, yine 

filmde kullanılan ve bu kente yakın mesafede bulunan Ürgüp ilçesinde de hem doğal 

güzellikleri hem de Hristiyanlık için önemli kiliselerin bulunmaktadır. Erciyes’in 

eteklerinde kurulmuş, Hititlerden beri bir yerleşim bölgesi olan şehir, Romalılardan 

kalma surları; Selçuk Türk- İslam medeniyetinin eserleri olan camileri, medresleri, 

kümbetleri; bölgesel yerleşme özelliklerini ortaya koyan taş evli mahalleleri, Pazar 

yerleri, fabrikaları, küçük atölyeleri, yeni mahalleleri, büyük beton blok binalarıyla eski 

ve yeni dünyanın bütün unsurlarını bir arada sunmaktadır. 

Genel bir Kayseri görüntüsünden sonra bir tren görüntüsü ve istasyon görüntüsü 

verilerek, kadın karakterin trenle bu şehre geldiği gösterilmektedir. Ulaşım aracı olarak 



187 

 

 
 

tren kullanılmasının nedeni, o yıllarda Almanya- Türkiye arasındaki ulaşımın genellikle 

tren ile sağlanmasıdır.  

Filmin ana karakteri Eva, Kayseri’de gezerken genel çekimle Kayseri’nin dış mekân 

görüntülerinde eski tek katlı dükkânlar, el arabaları, erkek çoğunluğun bulunduğu çarşı 

görüntüleri verilirken, yönetmen kamerasını yavaş yavaş uzaklaştırarak kuşbakışı genel 

bir görüntü ile sahneyi sonlandırmıştır. Zaten filmin ilk sahnelerinde dış çekimler, genel 

planlarla desteklenmektedir. Bu genel plan çekimlerle genel atmosferin verilmesi 

amaçlanmaktadır. Genel planlarda Eva’nın gözünden, Kayseri şehrinin cami, kale, 

medrese gibi tarihi ve kültürel mekânların gösterilmesinde kullanılmaktadır. İsmail 

Usta’nın çalıştığı Sümer bez fabrikası genel bir çekimle gösterilmektedir. Mekân 

kullanımında iç mekân olarak sıkça gördüğümüz otelin duvarlarında Türkiye’yi tanıtıcı 

turistik afişler bulunmaktadır. 

İsmail Usta’nın evi, dar bir sokaktan geçilen taştan yapılma, bahçesi olan mahalle 

kavramıyla çevrelenmiş bir alan olarak gösterilmektedir. Burada bahçe kavramı 

geleneksel Türk ev yapılarında bulunan ve özel (ev), kamusal (dışarısı) alanlarının 

ayrılmasında ara bir mekândır. İsmail Usta’nın evinin içerisinde soba, divan gibi 

geleneksel Anadolu ev eşyaları ile olarak sunulmaktadır. İsmail Usta’nın yaşadığı 

mahalle, dar sokakları, taş evleri, büyük avlu kapıları ile tipik bir Anadolu mahallesi 

olarak resmedilmektedir. 

Mustafa, Eva ve Zafer’i Kayseri’de bir müzeye götürmüştür. Müzeler, bulunulan 

toprakların geçmişi ve kültürünün tanıtılması ve anlaşılabilmesi için önemli 

mekânlardır. Burada Mustafa, Eva ve Zafer’e yaşadığı yerin kültürel zenginliğini 

tanıtırken, dolaylı olarak seyirci de bu bölgenin tarihine tanıklık yapmaktadır. 

Mustafa’nın köyü, dar taş sokaklı, at arabası kullanılan, taşımak için eşek kullanılan taş 

binaların bulunduğu yerler olarak gösterilmektedir. Ayrıca Mustafa’nın evi de avluya 

açılan bir kapıdan girilmektedir. Evin içerisindeki duvar halısı, divan yer minderi, yer 

sofrası gibi unsurlarda o dönem tipik bir Anadolu köy evinin içindeki eşyalardır. Ev, 

mekân olarak sadece yaşanılan bir yer olmasının dışında aidiyet duygusunun da fiziksel 

temsilidir. Kişinin kendini bir mekânda rahat hissetmesi oraya aidiyet duygusuyla 

bağlandığını gösterir. Suner (2006, s. 16-17), aidiyet kavramının ev ile ilgili bir olgu 



188 

 

 
 

olduğunu ve evi fiziksel bir yapıdan ziyade çağrıştırdığı simgesel anlamda düşünmenin 

gerektiğini belirtir. 

Filmin ilerleyen sahnelerinin geçtiği Ürgüp bölgesi, sık sık kuşbakışı ya da genel 

çekimlerle gösterilmektedir. 

Halit Refiğ’in filmlerindeki mekân geçişleri, kültürel ve sosyolojik olarak kişileri 

tanımlamakta etkili bir yol olarak karşımıza çıkar.  Bu da mekân- beden ilişkisini ortaya 

koyar. Refiğ, toplumsal gerçekliği mekânsal anlamda, ölçek, boyut ve düzlemle mimari 

ögeleri vurgulayarak vermektedir (F. Adiloğlu, 59). Kentleşme olgusu, Doğu- Batı 

farkındalığı üzerinden sosyo- kültürel olarak ele alınmaktadır. Bir Türke Gönül Verdim 

filminde İç Anadolu’da bir şehir olan Kayseri ve yine aynı bölgede turistik bir yerleşim 

yeri olan Ürgüp geçmektedir. Adiloğlu’nun bu filmdeki mekân kullanım yoğunluğu 

tablosuna göre; 12 kez sokak, kent görüntüsü ise 4 kez kullanılmıştır (Adiloğlu, 2005, s. 

174). Sokak ve kent görüntüsü kullanılarak mekân tanımlaması yapılırken, karakterlerin 

kültürel, sosyal yaşamları hakkında da bilgi verilmiş olmaktadır. Örneğin Halit Refiğ, 

“ulusal sinema” anlayışına paralel olarak, cami mekânını İslam inancıyla 

ilişkilendirmiştir. Bu ilişkilendirmeye Refiğ’in özellikle bu anlayış çerçevesinde ele 

aldığı diğer filmlerinde de rastlanmaktadır.  

3.2.1.2.2.3. Renk 

Bir Türke Gönül Verdim filmi, siyah beyaz olarak çekilmiştir. Filmin çekildiği 1968 

yılında, Türkiye’de renkli filmlerin yanında bazı yönetmenler siyah beyaz film çekmeyi 

tercih etmişlerdir. Siyah beyaz filmlerde anlatım gücü daha etkili bir şekilde 

kullanılmaktadır. Siyah- beyaz filmde izleyici öykünün dramatik yapısına daha hâkim 

olabilmekte, karakterler ve diyaloglar ön plana çıkmaktadır. Refiğ, 1969- 1970’li 

yıllarda Türk sinemasında renkli filmlerin arttığını ve siyah- beyaz filmlerin renkli 

filmlerle rekabetinin zor olduğunu belirtmektedir. Bu bağlamda Bir Türke Gönül 

Verdim filminin de bir istisna olmadığını vurgulamıştır (Türk, 2001, s. 265).  Renkli 

filmlerin piyasaya çıkmasıyla birlikte, seyirciler renkli filmlere yönelmiştir. Bunun 

nedeni, renkli filmler de atmosferin, dekorun daha gerçeğe yakın olarak algılanması 

olabilir. Halit Refiğ, o yıllarda Türk sinemasında renkli filmler çekilmesine rağmen bu 

filmi masraflı olmasın diye siyah- beyaz çekmiştir (Refiğ G. , 2018, s. 367).  



189 

 

 
 

3.2.1.2.3. Ses ve Müzik 

Filmin girişinde verilen müzik geleneksel alt yapı ile oluşturulmuş, bir halk müziğidir. 

Filmin başında verilen bu müzik fon müziği, arka müziği, dip müziği olarakta 

adlandırılabilir. Destekleyici müzik olarak tanımlanabilen bu müzik temelde tanıtım 

yazıları verilen görüntüye eşlik eder  (Erdoğan & Solmaz, 2005, s. 58). Abdullah Nail 

Bayşu tarafından bestelenen ve Türk halk müziğinin ezgileriyle bezenen bu türkü de 

“Dağları duman bürüdü, kader bizi bu ellere sürüdü. Ölüm var ayrılık yoktur demiştin 

bilmem o yar neden bizi unuttu?” sözleri kullanılmıştır. Bu sözlerde yer alan dağların 

duman bürünmesi,  genel olarak Doğu ve İç Anadolu bölgesine özgü kullanılan 

ifadelerdir. Kader ifadesi de, Türk toplumunda iyi- kötü bir olayın kabulünü 

kolaylaştıran inançla ilgili bir kavramdır. Filmin başındaki bu türkü genel olarak, 

sözünü yerine getiremeyen, geri dönmeyen bir sevgiliye sitem içeriğindedir.  Bu sitem 

içerisinde gurbet ve hasret temaları da ön plana çıkmaktadır. O yıllarda Almanya’ya göç 

eden insanların tek iletişim aracı olan mektup sözcüğün üzerinde sürekli bir vurgu 

vardır.  

Filmin ilk sahnelerinde, yine Türk halk müziği motiflerine sahip daha hareketli bir türkü 

formu kullanılmaktadır. Kayseri şehri ile ilgili görüntülerde, Anadolu’ya özgü yöresel 

müzikler kullanılmaktadır. Bu tür müziklerin kullanılmasının amacı, seyirciye öykünün 

geleneksel bir Anadolu kentinde geçtiğinin anlatılmasıdır. 

Film içerisinde, Eva ve Zafer’in yalnız kaldığı otel odasında, Almanca bir şarkı 

duyulmaktadır. Bu yabancı bir şarkının kullanımı, Eva’nın ve Eva’nın yanındaki 

Zafer’in Alman kimliğine bir vurgu yapılmasını sağlamaktadır. Eva’nın otel odasında 

yani kendi özel, mahrem alanında genellikle yabancı menşeli bir müzik kullanımı dikkat 

çekmektedir. 

Kayseri merkezde Eva, Zafer ve Mustafa’nın geleneksel bir tatlı olan baklava yerken 

olan sahnelerinde yine bir Anadolu türküsü kullanılmaktadır. Ayrıca Kapadokya 

bölgesindeki bir sahnede, geleneksel Anadolu enstrümanları olan davul ve zurna 

eşliğinde hareketli bir türkü formu ile halk oyunları oynanmaktadır. Ürgüp’ün 

gösterildiği genel çekime “Dam Başında Sarı Çiçek Burdan Gidek Ürgüp'e Göçek” adlı 

hareketli türkü eşlik etmektedir. Bu türkünün sözleri, yörenin şivesi ile söylenmektedir. 

http://www.google.com.tr/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjFq4Ot_dfcAhXHbZoKHZPNCBgQFjAAegQIBhAB&url=http%3A%2F%2Fwww.besteciler.com%2F14-m%25C3%25BCzikte-iz-b%25C4%25B1rakanlar%2Fa-e%2F2-abullah-nail-baysu&usg=AOvVaw1sG4faBZtBOe3aEvkv4hCo
http://www.google.com.tr/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=1&cad=rja&uact=8&ved=2ahUKEwjFq4Ot_dfcAhXHbZoKHZPNCBgQFjAAegQIBhAB&url=http%3A%2F%2Fwww.besteciler.com%2F14-m%25C3%25BCzikte-iz-b%25C4%25B1rakanlar%2Fa-e%2F2-abullah-nail-baysu&usg=AOvVaw1sG4faBZtBOe3aEvkv4hCo


190 

 

 
 

Burada Refiğ, geleneksel, yerel bir vurgu yapmaktadır. Tarihi taş kiliselerin içinde 

geçen sahnelerde, Hristiyan ilahi melodileri duyulmaktadır. Eva’nın geleneksel 

kıyafetler içerisinde dokuma tezgâhının başında olduğu sahnede, “dokumacı kızlar 

yaleeli” türküsü çalmaktadır. Okul öğrencileri de “Gelibolu Marşı” söyleyerek köyün 

sokaklarında yürümektedirler. Refiğ’in, film içerisinde, birbirinden farklı müzik 

formları kullanması, seyircinin öyküde karşıtlıkları daha iyi anlamlandırabilmesi 

amaçlanmıştır. 

Mustafa’nın Zafer’e konuşmayı, kelimeleri öğrettiği sahnede, geleneksel, hareketli bir 

Türk halk müziği çalmaktadır. Köye su geleceğinin haberi köyde geleneksel bir oyun 

olan halay ve davul ve zurna ile çalınan geleneksel müzikle kutlanmaktadır.  Geleneksel 

halk oyunları, bir milletin kültürünü, tarihini gelecek nesillere aktaran başat bir araçtır. 

Bu oyunlar, o kültürün hem yerelliğine hem de önemine vurgu yapar. Söz konusu 

yerellik ve kültürel aktarım, filmdeki sahnede Türk bayrağı ile birleştirilerek milliyetçi 

bir söylem yapısıyla sembolleştirilmiştir. Mustafa’nın ölümüyle birlikte Eva’nın 

mezarlıktaki görüntüsü hüzünlü, sevdiğinin ölümle ile ilgili bir türkü ile 

gösterilmektedir. Eva kaya kilisesinde iken bir ilahi çalmaktadır. Alman abi geldiğinde 

Almanca bir şarkı onun görüntüsüne eşlik etmektedir.  

Film içerisinde müzikler, sahnelerin yapısına ve özelliğine göre Doğu- Batı motiflerine 

uygun şekilde kullanılmaktadır. Bu durumun yönetmenin bilinçli bir tercih olduğu 

görülmektedir.  

3.2.1.2.4.Kurgu 

Bir Türke Gönül Verdim filminde, geniş açı kullanımlarında özellikle de mekân ya da 

şehir görüntülerindeki uzun planlar kesme yöntemi ile birbirine ilişkilendirilmektedir. 

Geniş plan kullanımlarından sonra olaylara ya da nesnelerin daha ayrıntılı gösterildiği 

sahneler de kesme yöntemi ile birleştirilmiştir. Filmin diyaloglarında farklı açılardan 

çekilen görüntüleri genellikle kesme yöntemi ile birleştirilerek diyaloglar arasındaki 

anlam bütünlüğü sağlanmaya çalışılmıştır. Ayrıca film içersindeki genel görüntülerden 

özel görüntülere geçişlerde de kesme yöntemi kullanılmıştır. Örneğin, fabrikanın genel 

görüntüsü ve makinelerin görüntüsü ard arda kesme ile birleştirilmiştir. Böylece film 

içerisinde, mekânsal ritm elde edilmiştir. Aksiyon sahnelerinde de ani kesmeler 



191 

 

 
 

yapılarak izleyicinin de bu aksiyona katılması istenmektedir. Kesme yöntemi, filmin 

genelinde kullanılarak öykü, karakterlerin davranışları, mekânların anlamlandırılması 

neden- sonuç ilişkisi çerçevesinde ifade edilmektedir. 

Bunun yanında farklı mekânların ve kişilerin birbiriyle ilişkilendirilmesinde de kesme 

yönteminden daha yumuşak bir geçiş sağlayan, zincirleme yöntemi kullanılmaktadır. 

Özellikle filmin başında, mekân ve oyuncular bu şekilde birbiri ile bağlanılmaktadır. 

Zincirleme yönteminde genellikle birbiriyle ilgili sahneler birleştirilmektedir.  Film 

içerisinde özellikle farklı mekân ve zaman atlamaları kararma ve açılma yöntemi ile 

sunularak, seyirciye zamansal ve mekânsal farklılıklar gösterilmektedir. Özellikle 

geceden sabaha geçilen sahnelerde kararma açılma yöntemi tercih edilmektedir.   

Oyuncu, yönetmen ve prodüksiyon çalışanlarının isimleri görüntü üzerine bindirme 

yöntemi ile verilmektedir. Bu yöntem, sinemada özellikle filmin başlangıcında, film ile 

ilgili görüntü üzerine isimleri, bindirme yöntemiyle gösterilirken bazı filmler de bu 

isimler, düz siyah bir ekran görüntüsü üzerine yerleştirilmektedir. Bu filmin yönetmeni 

olan Halit Refiğ’in filmlerinin birçoğunda, yönetmen görüntü üzerine yazı bindirme 

sistemini tercih etmiştir.  Filmde Mevlana Celalettin Rumi’nin bir kadın ve Hz. 

Muhammet ile ilgili bir kısası, Eva’nın, Kayseri şehrinde oğluyla olan bir sahnesinin ve 

Yunus Emre’nin, misafirlik ile ilgili sözleri de Mustafa karakterinin ve Kayseri 

görüntüsünün üzerine bindirilerek, bu ifadeler ve karakterler ilişkilendirilmektedir.  

Filmin genelinde devamlılık kurgusu kullanılmıştır. Devamlılık kurgusu filmdeki 

öykünün sistematik ve tutarlı bir şekilde sunulmasına olanak sağlar. Bu tür yapımlarda 

olay ve zaman belli bir sıra ile anlatılır. Bir Türke Gönül Verdim filminde, Refiğ, 

devamlılık kurgusunu kullanarak, film öyküsünün anlatımını klasik bir anlatı yapısı ile 

işlemiştir. 

 

 

 

 



192 

 

 
 

3.2.2. “Fatma Bacı” Filminin Eleştirel Söylem Çözümleme Yöntemi ile 

Çözümlenmesi 

 

 

Resim 2 
27

 

Fatma Bacı Filminin Künyesi
28

 

Yapımcı : Hürrem Erman  

Yönetmen : Halit Refiğ  

Senarist : Safa Önal  

Oyuncular: Yıldız Kenter, Leyla Kenter, Fatma Belgen 

Tür : Dram  

Yapım Yılı : 1972  

Özellikler : 35 mm, Renkli  

Süre : 83 dk  

Ülke : Türkiye  

Dil : Türkçe  

Vizyon Tarihi : Ekim 1972  

 

Filmin Konusu: Kan davası yüzünden eşini kaybetmesi ile İstanbul’a göç eden Fatma 

ve çocuklarının yaşamı anlatılmaktadır. İstanbul’da bir apartmanda kapıcılık yaparak 

ailesinin geçimini sağlayan Fatma Bacı, geleneklerine bağlı olarak tasvir edilirken 

çocukları ise bu profilin zıttı karakter özellikleri ile sunulmaktadır. Ailenin büyük kızı 

Halime, zengin, evli bir adamla evlilik dışı ilişki yaşayan bir işçi, ailenin küçük kızı 

olan Ayşe, Güzel Sanatlar Akademisi’nde okuyan, Batı hayranı bir öğrencidir. Fatma 

Bacı’nın oğlu olan Yusuf, babasının intikamı peşinde koşmaktadır. Fatma Bacı ise hem 

kızlarını korumaya hem de oğlunun hapse girmesini önlemeye çalışmaktadır. Ailesini 

                                                           
27

  http://www.yesilcamevi.com/index.php?topic=38665.0. E.T. 14.12.2019 
28

  https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/2852/fatma-baci. E. T. 14.12.2019 

https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/916/hurrem-erman
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/950/halit-refig
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/1162/safa-onal
https://www.tsa.org.tr/tr/arama/detaylifilm/1/?search_keyword=&search_type=1&search_movie_year_first=0&search_movie_year_last=3000&movie_type%5b%5d=1&movie_year_order=DESC
https://www.tsa.org.tr/tr/arama/detaylifilm/1/?search_keyword=&search_type=1&search_movie_year_first=1972&search_movie_year_last=1972
http://www.yesilcamevi.com/index.php?topic=38665.0
https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/2852/fatma-baci


193 

 

 
 

bir arada tutmaya çalışan Fatma Bacı’nın bu uğurda yaptığı fedakârlıklar, Batılılaşma, 

kültürel yozlaşma, aydın- halk ayrımı gibi temalarla birlikte ele alınmaktadır.  

3.2.2.1. Makro Yapı 

3.2.2.1.1. Tematik Yapı 

Fatma Bacı filminin genel anlatımında, kan davası, iç göç, kültürel farklılık, sınıf 

farklıkları, Batılılaşma, fedakârlık gibi temalar ön plana çıkmaktadır. Filmdeki bu 

temalar, yönetmen Halit Refiğ’in “ulusal sinema” düşüncesinin birçok savını 

desteklemektedir.  Halit Refiğ, bu filmde Türkiye’deki kültürel ve sosyal yapılardaki 

yerli kültürle batı kültürü arasındaki zıtlıkları ve çelişkileri ele almayı amaçladığını 

ifade etmektedir (Türk, 2001, s. 283). Fatma Bacı karakteri; inançlı, Doğu’lu 

değerlerine sahip çıkan, yaşamını bu değerlerle şekillendirilen, çocuklarını 

yetiştirebilmek için fedakârlıktan kaçınmayan bir anne modeli olarak tanımlanmaktadır. 

Bu tema ile annelik rolüne, aileyi bir arada tutan bir kimlik atfedilmektedir. 

Filmin tematik yapısında, kır/şehir bağlamında, kültürel kodlarla ele alınarak yaşanılan 

toplumsal dönüşümden bahsedilmektedir. Bu anlamda iki ana konu ön plana 

çıkmaktadır. Bunlar; kan davası ve Batılılaşma olgularıdır. Bu iki olgu aslında birbirine 

zıt olan kavramladır. Kan davası kavramı, Türk Dili Kurumu Sözlüğü’nde “Geçmişte 

iki aile arasında cinayetten, kan akmış olmaktan veya başka bir nedenden oluşmuş 

düşmanlık”
29

 olarak tanımlanmaktadır.  Bu kavram, Türkiye’de genel olarak kırsala ait 

olan, intikam olgusu içinde kan dökmek yani öldürme ediminden adını alan bir 

unsurdur. Filmin başında bahsedilen kan davası, özellikle Yusuf’un yani ailenin tek 

erkek çocuğunun hareketlerinin yansımasında, kendini şehirde de göstermektedir. Aynı 

şekilde Fatma Bacı karakteri, köydeki yaşam tarzını, geleneksel ev yaşamını, inançlarını 

ve davranışlarını kırsaldan kente getirmiştir. İkinci olarak öne çıkan konu; 

Batılılaşmadır. Batılılaşma; filmin içinde özellikle ailenin küçük kızı olan ve Güzel 

Sanatlar Akademisi’nde okuyan Ayşe karakteri ve onun arkadaş çevresi ile 

sunulmaktadır. Filmde diğer önemli bir konu da göç unsurudur. Kan davasından kaçış 

göçü ortaya çıkarmış, bu bağlamda göç, yaşanılan kültürel değişimlerin ve zıtlıkların 

nedeni olarak ele alınmaktadır. Film bu karşılıklı ilişki bağlamında şekillenmektedir. 

                                                           
29  www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c261007304c67.    

43243942. E. T. 28.12.2018 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c261007304c67.%20%20%20%2043243942
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c261007304c67.%20%20%20%2043243942


194 

 

 
 

Film içerisinde, sürekli Doğu ve Batı karşıtlığı karakterler üzerinden ele alınırken, van 

Dijk’in, biz/ öteki kavramsallaştırması da iki yönlü olarak kullanılmaktadır. Batı 

kültürünü kabullenenler için Fatma Bacı ve benzeri karakterler “öteki” konumunda 

iken, Fatma Bacı ve onunla aynı geleneksel, kültürel kodları paylaşanlar için diğerleri 

“öteki” değerlendirmesi içine alınmaktadır. Elmacı’ya (2011, s. 106) göre; Türkiye’de 

1970’li yıllarda kırdan kente göç edenler homojen sosyal yapı ve “sömürülen öteki” 

olarak tanımlanmıştır.  

Burada sözü geçen “sömürülen öteki” ile köyden kente göç edenlere, kentin yerlilerinin 

bakış açısı ile tanımlanmaktadır. Bu değerlendirmeler, sınıf farklılıkları, alt sınıf ve üst 

sınıf yaşam biçimleri ile sunulmaktadır. Yönetmenin 1969 yılında çektiği ve “ulusal 

sinema” hareketinin en önemli filmlerinden biri olarak sayılan Bir Türke Gönül Verdim 

ve 1972 yapımı Fatma Bacı filmlerinde, Doğu- Batı karşıtlığı unsurlarının işlenmesi 

bağlamında benzerlikler vardır. Bu filmlerde, Doğu ve Batı kültürleri karakterler ve 

onların kişisel özellikleri üzerinden ele alınırken, Doğu, maneviyat, Batı ise maddiyat 

olgularıyla ilişkilendirilmiştir. Bu benzerliklerin dışında “biz/ öteki” kavramları filmler 

içerisinde açık ve anlaşılır bir şekilde sunulmaktadır. Bu bağlamda iki film arasındaki 

farklılık, Doğu-Batı karşıtlığı Bir Türke Gönül Verdim filminde farklı kültüre, dine 

mensup bir yabancı (öteki), Fatma Bacı filminde bu karşıtlıklar aynı ülke içersinde 

yaşayan ama Batı değerlerini benimseyen (öteki) insanlar üzerinden işlenmektedir. 

Teksoy (2007, s. 46), bu iki filmden bahsederken, Fatma Bacı filmindeki ailenin 

dağılışının Bir Türke Gönül Verdim filminin şematik anlatımıyla verildiğini ifade 

etmektedir. 

Fatma Bacı filminde, aile teması, hikâyenin hem başında hem de sonunda bir arada 

olması gereken bir kurum olarak yüceltilmektedir. Bu yüceltme, özellikle Fatma 

karakterinin, söylemlerinde ve edimlerinde kendisini açıkça ortaya koymaktadır. Fatma 

Bacı filminde, aile kavramı filmi şekillendiren ana bir tema olarak sunularak, Türk 

toplumunun aile temasına bakışı ve anlamlandırması Fatma karakteri üzerinden temsil 

edilmektedir. Connell (1998, s. 167-168);  muhafazakâr ideolojide, aileden toplumun 

temeli olarak söz edilirken, geleneksel sosyolojide ise kurumların en basiti olarak 

tanımladığını ifade ederken, ailenin karmaşık ve katmanlı bir yapı olduğunu savunur. 

Film içerisinde de yapısal olarak geleneksel bir ailenin içerisindeki farklı katmanlar, 



195 

 

 
 

farklı karakterler üzerinden sunulmakta, ana nokta olarak onları birleştiren en basit öge 

ise aralarındaki ilişki ağı yani aile olarak tanımlanmaktadır.  

Filmin yönetmeni olan Halit Refiğ, genel olarak filmlerinde kadın karakterleri ön plana 

çıkarmayı tercih etmektedir. Bu çalışmanın ana hareket noktası olan, “ulusal sinema” 

kavramı içerisinde, yönetmenin diğer filmi olan Bir Türke Gönül Verdim de de Doğu- 

Batı farklıkları, kadın karakter açısından ele alınmaktadır. Refiğ, Fatma Bacı filminin, 

kendisine Türkiye’deki kültürel ve sosyal yapıları, yerli kültürle yabancılaşmış kültür 

arasındaki çelişkileri, tezatlıkları ve çatışmaları ele alma imkânı sağladığını ifade 

etmektedir (Türk, 2001, s. 283).  

 3.2.2.1.2.Toplumsal Yapı 

Fatma Bacı filminin, çekildiği 1970’li yıllar, Türkiye’de göç olgusu bağlamında sosyal 

değişimin devam ettiği, mekânsal anlamda kır- kent dokusuna gecekondu unsurunun da 

eklendiği bir dönemdir. Göç olgusu ile birlikte şehirde başlayan bu yeni yapılanma, hem 

modernizmi hem de gelenekselliği içerisinde barındırarak farklı bir kültürel ortam 

yaratmıştır. Filmde ele alınan bir başka toplumsal olgu da Türkiye’nin kırsal 

kesimlerinde hala devam eden kan davasıdır. Kan davası, ailelerin parçalanmasını ve 

beraberinde ekonomik ve korku unsurları ile göçe neden olmaktadır. Yalçın (2004, s. 

117), kırsal alanda yaşanan kan davası gibi unsurların kırsalın itici faktörlerinden biri 

olduğunu belirtmektedir. Türkiye’de 1950’li yıllardan sonra yoğunluk kazanan iç göç 

olgusunun en önemli nedenleri, ekonomik temelli olarak sunulsa da, bu çalışmada ele 

alınan Fatma Bacı filminde olduğu gibi, kırsal alandaki basmakalıplaşmış kan davası 

gibi olumsuz durumlar da büyük şehirlere özellikle de İstanbul’a göçü hızlandırmıştır.  

Türkiye’de toplumsal dönüşümün en önemli aşamalarından biri olan göç olgusu, 

toplumsal, ekonomik, kültürel değişimi hızlandırırken, kentleşme, istihdam, yapılaşma 

gibi sorunları da beraberinde getirmiştir. Kırsaldan gelen, geleneksel yaşam 

pratiklerinin ve şehirleri yapılandıran modern yaşam tarzlarının çatışmasından ortaya 

çıkan kültürel ikilem, arabesk adı verilen yeni bir kültürün temellerini atmıştır. Arabesk 

kültür önce müzikte sonra filmler de kendisine bir yer edinmiş, böylece ezilenlerin sesi 

olmuştur. Bu yeni kültür gündelik pratiklerin anlatıldığı, isyanın, aşkın, hasretin bir 

yansıması olarak, özellikle göç eden yığınlarda kendine geniş bir alan yaratmıştır. Meral 



196 

 

 
 

Özbek, “arabesk” kavramını, Orhan Gencebay figürü, üzerinden ele aldığı çalışmasında, 

bu kavramı kent ve kır kültürü içine alarak şu şekilde açıklamaktadır;  

…arabesk, “geleneksel ortamı kenti taşıyan” ya da “kent kültürüne sırt çeviren bir 

uyumsuzluk kültürü” değildir. Tam tersine kent dinamiği ile belirlenen bir “anlam 

problemi” olduğunu kabul eden, ona yanıt getiren ve bu yanıtıyla da bir yandan uyum bir 

yandan da direnme taşıyan bir pratiktir”. (Özbek, 2006, s. 110-111). 

 

Özbek’in bu ifadesi, her ne kadar arabesk ve gecekondu kavramlarını açıklamak için 

kullanılsa da bu çalışmada ele alınan kültürel çatışmayı da içine alan bir çerçeveyi 

anlamlandırmak için de kullanılabilir. Özellikle çalışma kapsamında seçilen Fatma Bacı 

filmindeki karakterlerin bazıları, uyum, bazıları da direnme davranışları ile öne 

çıkmaktadır. Bu ikili çatışma durumu, Batılılaşma bağlamında ele alındığında, Ayşe 

karakterinde uyum, Fatma Bacı karakterinde ise direnme şeklinde kendisini 

göstermektedir.  

Halit Refiğ, filmlerinde, ataerkil söylemin karşısına güçlü kadın karakterleri öne 

çıkararak, geleneksel toplumdaki stereotip kadın olgusuna bir değişim getirmektedir.  

Scognamillo, Halit Refiğ’in 1965 yılına kadar olan filmleri ile ilgili bulunduğu bir 

tespitinde, Refiğ’in kadın ve toplum unsurlarını öne çıkardığını belirtmektedir 

(Scognamillo, 1965, s. 19). Refiğ, sonraki yıllarda da çektiği filmlerinde ana karakter 

olarak kadın temsillerini kullanmaya devam etmiştir. Fatma Bacı filmindeki ana 

karakteri Fatma Bacı, hem geleneksel rollerini hem de güçlü kadın unsurlarını 

kendisinde barındırmaktadır. Güçlü olmak, ataerkil toplumlarda erkeklere özgü bir 

özellik olarak olumlanmaktadır. Bu bağlamda Fatma Bacı; güçlü, geleneksel ve fedakâr 

bir karakter olarak, tüm cinsiyet rollerini kendisinde toplamış bir şekilde sunulmaktadır. 

Bu filmde Fatma Bacı karakterinin annelik vasfı film içerisinde sürekli 

vurgulanmaktadır. Emin (2003, s. 74),  filmde, Fatma Bacı karakterinin ezilmiş bir Türk 

kadını olmadığının ve analık duygusu ile ailesinin geleneksel yapısını kurduğunun 

vurgulanırken, Türk kadının geleneksel değerlerinden vazgeçmeden büyük şehirde 

ayakta kalabileceğinin altı çizildiğini ifade etmektedir. Halit Refiğ, filmlerinde 

genellikle kadın karakterleri güçlü, zorluklara göğüs geren ve kendi benliklerini ortaya 

koyabilen karakterler olarak olumlamaktadır. Bu filmde ise geleneksel değerler ön plana 

çıkarılırken, kadının zorluklara ataerkil yapıda erkeğe atfedilen özelliklerle baş 



197 

 

 
 

edebileceği vurgulanmaktadır. Bu durum, ataerkil toplum yapısındaki erkek ve kadın 

rollerine bir eleştiri olarak okunabilmektedir. 

3.2.2.1.3. Anlam 

3.2.2.1.3.1. Türk Toplumunun Değer, Normlarının Sunumu ve Bu Olguların Doğu- 

Batı Ekseninde Ele Alınış Şekilleri 

Fatma karakteri ve çocukları köydeki evlerinden ayrılırken yanlarında kırsal kesime ait 

olan yer yatağı, sepet, bohça gibi nesneler alırlar. Bu nesneler kırsala ait araç ve gereçler 

olarak tanımlanırken, modern şehir yaşamında kırsaldaki anlamlarını yitirmektedir. 

Filmin ilerleyen sahnelerinde, İstanbul görüntüsüne, ezan sesi eşlik etmektedir. Bu ses 

ve görüntü senkronuna namaz kılan Fatma karakteri de eklendiğinde, İslam dini ve 

muhafazakâr karakter olarak ön plana çıkmaktadır. Ezan sesi, İslam dininin bir simgesi 

olarak, namaz ibadetinin vaktinin geldiğinin habercisidir. Ayrıca bir şehrin İslam şehri 

olduğunun da simgesidir. Filmin bu sahnesinde gösterilen namaz ibadeti, İslam dinine 

düşkün, muhafazakâr bir karakteri tanımlamak için kullanılmaktadır. Fatma karakterinin 

yaşadığı kapıcı dairesi, mekânsal özellikleri ve dekorasyonu ile bir köy evini 

andırmaktadır. Burada önemli olan vurgu, İstanbul gibi büyük bir şehirde köyden gelen 

geleneklerin ev yani özel alanda sürdürülmesidir. 

Film içerisinde İslam düşüncesine sık sık yer verilmektedir. Özellikle Fatma karakteri, 

geleneksel ve dindar bir kişilik özellikleri ile yaşayan, maneviyata önem veren biri 

olarak sunulmaktadır. Refiğ (2009, s. 237-238); “Bir toplumun manevi gücünü teşkil 

eden kültür değerlerinin o toplumun içinde bulunduğu maddi şartların bir yansıması 

olduğunu hem çağdaş bilimsel görüşler, hem de geleneksel İslam düşüncesi ile 

açıklamanın mümkün olduğunu” savunarak kendi “ulusal sinema” düşüncesinin 

içerisine İslam ögesini de dâhil etmektedir. Bu filmdeki İslami ögelerin kullanımı ile 

birçok farklı fikir ortaya atılmış hatta zaman zaman bu filmin “milli sinema” örneği 

olup olmadığı tartışmaları da yapılmıştır. “Milli sinema” hareketinin öncüsü olan 

yönetmen Yücel Çakmaklı,  Fatma Bacı filminini milli sinema anlayışına uygun bir 

film olduğunu iddia ederken, Refiğ ise, ana karakter olan Fatma Bacı’nın Anadolu’nun 

kültürel özelliklerini bünyesinde taşıyan Müslüman bir kadın olduğunu, bu yüzden de 

İslami ögelerin (namaz sahneleri vb.) film içerisinde yer aldığını, ama bu filmin “milli 



198 

 

 
 

sinema” örneği olmadığını savunur (Türk, 2001, s. 293-294).  Refiğ’in bu gerekçelerle 

Fatma Bacı filminin, “milli sinema” hareketinin dini değerleri öne çıkaran 

görüşlerinden farklı bir çerçeve çizdiğini savunmuştur.  

Filmdeki İslam ögelerinin, Batı değerleri karşısında olumlanması geleneksel düşünceye 

sahip kesimin bu filmi sahiplenmesine sebep olmuştur. Fatma Bacı filmi, kültürel 

yaklaşımından daha çok tepkiselliği ile ön plana çıkmış, geleneksel düşünceye sahip 

kitle tarafından tepkisellik açısından olumlanmıştır (Kayalı, 2006). Kayalı, geleneksel 

kesimin bu filme sahip çıkmasının nedenini gelenekselliğinden ziyade tepkiselliğinden 

kaynaklandığını savunmuştur. Muhafazakâr kesim tarafından bu filmin olumlanmasının 

nedeni; filmin çekildiği 1970’li yıllarda Türk sinemasını tekeline alan seks furyası gibi, 

geleneksel kesimin düşünce dünyasına zıt filmlerin artması ve bu filmin de kendi 

dünyalarına seslenmesinden dolayı olabilir. 

Davut karakterinin, Halime’yi istemeye gelmesi, Türk örf adetlerinden biri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Kız isteme ritüeli, erkek tarafının kız tarafını tatlı bir yiyecekle 

ziyaret etmesi, kızın erkek tarafına kahve ikram etmesi şeklinde gerçekleşmektedir. 

Filmde bu şekilde başlayan ritüel, Halime’nin damat adayını istememesinden dolayı 

beklenen yani olumlu şekilde sona ermemektedir.  

Ailenin tek erkek üyesi olan Yusuf, ablası Halime’yi Rıza’nın arabasından indiğini 

gördüğünde, önce dövme sonra da eline bıçak alma edimiyle tepkisini göstermektedir. 

Burada Yusuf, yaşça küçük olmasına rağmen ataerkil alanda kendisini ailenin namus 

bekçisi gibi hissetmektedir. Ataerkil toplum yapısında erkek, ailesinin namusunu 

koruyan bir figürdür. Refiğ, bu filmde Fatma Bacı karakterinin iyi bir müslüman 

olduğunu ve geleneksel ortamından farklı olan kent ortamına geldiğinde varlığını 

inancıyla korumaya çalıştığının altını çizmektedir (Türk, 2001, s. 295). Bu temsil, 

Refiğ’in bu çalışmada ele alınan diğer filmlerinde de göze çarpmaktadır. Bir Türke 

Gönül Verdim filminde; Mustafa ve ailesi, bir sonraki incelenecek olan Vurun Kahpeye 

filminde ise Ömer Efendi, eşi ve Aliye bu temsil ile kurgulanmaktadır. 

3.2.2.1.3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi 

Fatma Bacı karakterinin giyim kuşamı geleneksel ve muhafazakâr bir çizgide iken 

kızları Halime ve Ayşe, daha modern bir giyim kuşama sahiptirler. Fatma Bacı, 



199 

 

 
 

başörtüsü ve uzun kıyafetleri tercih ederken, kızları başlarını açık ve kısa kıyafetleri 

tercih etmektedirler. Ayrıca kızlar ev içerisinde daha geleneksel kıyafetler, dışarıda ise 

daha modern giyinmektedirler. Özel alan olan evde, daha geleneksel kıyafetler giyen 

kızların dışarda bunları giymemelerinin nedeni, evin geleneksel yapısının karşısında 

İstanbul’un modernliğinin konumlandırılmasıdır.  

Duvarda bulunan baba fotoğrafı, hayatta olmamasına rağmen bir otorite figürü olarak 

sunulmaktadır. Özellikle Yusuf karakteri için, bu otorite figürü bazı konularda 

tepkilerini sınırlandırmasına neden olmaktadır. Ataerkil toplum yapılarında, baba figürü 

önemli bir otorite ve erk sembolüdür. Erkek çocuğun ataerkilliği, baba figüründen 

etkilenen ve toplum tarafından öğretilen bir davranış olarak şekillendiği 

düşünüldüğünde, bu güç gösterisi, erkek karakterlerin erkekliğini gösterme davranışı ile 

ortaya çıkmaktadır. Yusuf’un evdeki kadınların namusunu koruma görevine bürünmesi; 

baba figürünün boşluğunun doldurulması ve toplumun erkeğe yüklediği misyonun 

temsili şeklinde açıklanabilir. 

Filmdeki bazı olaylar, özellikle Fatma Bacı’nın kızları tarafından, sürekli bir sınıf 

çatışması içerisinde anlamlandırılmaktadır. Fatma Bacı’nın kızları, apartman 

sakinlerinin istekleri ya da verdikleri yiyecekleri aşağılık kompleksi ile karşılarken, 

Fatma Bacı ise bunları daha sakin ve kabullenici bir şekilde okumaktadır. Karakterlerin, 

aynı olguları farklı okumaları, kuşak farklılığından ziyade, düşünce ve yaşam 

felsefelerinin aynı olmamasından kaynaklanırken, film içerisinde sürekli bunların 

çatışması yansıtılmaktadır. 

Halime’nin çatı katında oturmak konusundaki ısrarı, Ayşe’nin fakültedeki arkadaşları 

gibi davranma eğilimi, sınıfsal açıdan bir üst sınıfa kabul edilme çabalarının bir 

göstergesidir. Ayşe’nin arkadaşlarından birinin geleneksel kelimesini aptalca olarak 

tanımlarken, Ayşe’nin evde rahat parti verebilmesini uygarlık olarak anlamlandırması, 

filmin içerisine yerleştirilen geleneksel/ modern karşıtlığının anlaşılabilmesi açısından 

önemli sunum kodlarıdır. 

Fatma Bacı karakteri, kızı Ayşe’ye başkasının evine girdiği ve arkadaşlarını davet ettiği 

için kızdığında “emanet” olgusuna sürekli vurgu yapmaktadır. Emanet kelime sözlük 

anlamıyla, “Birine geçici olarak bırakılan ve teslim alınan kişice korunması gereken 



200 

 

 
 

eşya, kimse vb., inam, vedia”30
 olarak tanımlanmaktadır. Kültürel anlamda ise, güven, 

koruma gibi nosyonları da içine alan önemli bir unsur olarak anlamlandırılmaktadır. Bu 

değerleri önemseyen ve korumaya çalışan Fatma Bacı karakteri, Ayşe’nin tam tersi 

edimlerine anlam yükleyememektedir. Bu bağlamda, farklı anlam dünyaları konusu öne 

çıkmaktadır.  

Halime, Rıza ile gittiği bir eğlence mekânında kendi apartman sakinlerinden olan ve 

annesine kelek karpuz veren aileyi gördüğünde onlara garsonla kelek karpuz 

göndererek, kendi statüsünün de artık onlarla aynı olduğunu göstermeye çalışmaktadır. 

Halime’nin kelek karpuz gönderdiği apartman sakini kadın, bulunulan mekânı ayak 

takımı yeri, Halime’yi de kapıcının kızı olarak niteleyerek onunla aynı yerde 

oturamayacağını söyleyerek mekândan ayrılmaktadır. Bu söylemde de yine sınıfsal 

farklılıklar vurgulanmaktadır. 

Film içerisinde özellikle Halime ve Ayşe karakterleri, söylemleri ve davranışları ile 

sürekli bir sınıf çatışmasından bahsetmektedirler. Halime, sınıf farklılığının nedenini 

ekonomik, Ayşe ise kültürel olarak anlamlandırır. İki karakterde sınıf atlamak için 

inandıkları değerlerin peşinden gitmektedir. 

Fatma Bacı, evde Yusuf’un giysilerinin olduğu sandığı açtığında, içerisinde bir tabanca 

bulur. Fatma, önce bu tabancayla Yusuf’un, Halime’yi namus için öldürmeyi 

planladığını düşünür. Sonrasında ise bu tabancanın kan davası yüzünden babalarını 

öldüren Mahmut için olduğunu öğrenir. Tabanca, burada namus ya da kan davası ile 

ilişkilendirilmektedir. Ataerkil toplum yapılarında, erkek, kadını koruma nosyonunu 

namus kavramı üzerinden ele almaya eğilimlidir. Fatma, kan davasından dolayı, 

çocuklarını alıp köyden ayrıldığını belirtmektedir. Yusuf’un bu düşüncesi, komşusu 

tarafından “gözüne kan basmak” olarak nitelendirilmektedir.  

Kan davalısı Mahmut’u öldürmek için İzmir’e giden Yusuf, bir camide namaz kılarken 

gösterilmiştir. Cami minaresi ile başlayan bu sahnede, “ulusal sinema” hareketinin 

önemli sayıltılarından biri olan İslam dinine değinilmektedir. Film içerisinde ikinci kez 

görülen namaz sahnesi ile Yusuf ve Fatma Bacı’nın muhafazakâr olduğunun altını 

                                                           
30

  www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&kelime=EMANET. E.T. 17.10.2018. 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&kelime=EMANET


201 

 

 
 

çizilmektedir. Bu durum, Ayşe ve Halime karakterlerinin karşısına Fatma Bacı ve 

Yusuf’u konumlandırılmasının sonucudur. 

3.2.2.2. Mikro Yapı   

3.2.2.2.1. Karakterler ve Diyaloglar 

Fatma Bacı filmindeki ana karakter, filme de adını veren Fatma Bacı karakteridir. 

Fatma Bacı karakteri, geleneklerine, çocuklarına bağlı bir Anadolu kadını olarak 

sunulmaktadır. Diğer karakterler ise Fatma Bacı’nın çocukları olan Halime, Ayşe ve 

Yusuf’tur. Fatma Bacı karakteri, bir kan davası sonucunda eşini kaybetmiş, bundan 

sonraki yaşamını çocuklarına adamıştır. Adamak, fedakârlığın eylem haline gelmiş bir 

temsili olarak verilirken, Fatma Bacı karakteri, bu uğurda kendi hayatından vazgeçmiş 

görünmektedir. Çocukları ise Fatma Bacı’nın sahip olduğu ve korumaya çalıştığı tüm 

değerlerin dışında yaşamların peşinde koşmaktadırlar. Bir fabrikada çalışan büyük kızı 

Halime, zengin evli bir adamla yasak ilişki yaşayarak hamile kalan, bu şekilde istediği 

zengin hayata kavuşabileceğine inanan bir karakterdir. Ayşe, Güzel Sanatlar 

Akademisi’nde okuyan, batı hayranı, yaşadığı hayattan memnun olmayan karakterdir. 

Özelikle de Ayşe, modern bir hayatı olan, apartmanda yaşayan bir kıza özenmektedir. 

Onun kıza özentili bakışlarını kızın annesi küçümseyen bir bakışla karşılamaktadır.  

Yusuf karakteri, ailenin küçük erkek çocuğudur. Evin en küçüğü olmasına rağmen, 

geleneksel ataerkil toplumun ona yüklediği erkek rolünü oynamaya çalışmaktadır. 

Yusuf, iki ablasına göre daha geleneksel bir düşünme tarzına sahiptir. Bu düşünme 

tarzını bazı hareketlerinde göstermektedir. Örneğin, işe giderken annesinin elini öpmesi 

vb. Yusuf, bir kalaycı olarak çalışmaktadır. Kalaycılık mesleği, geleneksel bir meslektir. 

Yusuf, işten ayrılmak istediğini söylediğinde iş arkadaşı daha fazla haftalık 

alabileceğini ifade ettiğinde, Yusuf, meselenni para ile ilişkili olmadığını, aile meselesi 

olduğunu belirterek, aile unsurunu maddiyatın önüne geçirdiğini göstermektedir. 

Halime’nin evlilik dışı ilişki yaşadığı ve aynı zamanda evli olan Rıza karakteri halde 

kabzımallık yapmaktadır.  

Filmin ilk sahnesinde kan davası sonucu öldürülen eşinin başında, Fatma şu şekilde ağıt 

yakmaktadır; 



202 

 

 
 

-Fatma: “Ahmet, Ay Ahmedim,… Kocam, babam, yiğidim, ocağım, aşım Ahmedim”. Bu 

ifadeler bir erkeğin bir kadın için anlamının, ev, yemek gibi maddi unsurların dışında 

baba, koca olmak gibi manevi değerlerin de atfedildiğini göstermektedir. Ataerkil 

toplumlarda erkek, eve aş getiren, o ocağın temelini oluşturan bir figürü temsil 

etmektedir. 

Beraber uyuyan Halime ve Ayşe arasındaki aşağıdaki diyalog koku ögesinden hareketle 

geleneksel- modern karşılaştırması olarak ta okunabilir. 

-Halime (Ayşe’ye): “Saçlarına ne sürmüşsen, kokudan bütün gece uyuyamadım”.  

-Ayşe (Halime’ye): “Bu spreye alışık değildir burnun. Hacı yağı ile karanfil esansı sürseydim 

başka”. 

Ayşe karakteri sürdüğü kokuyu sprey olarak tanımlayarak, Avrupa/modern tarzda bir 

kokuya vurgu yaparken, Halime’nin hacı yağı, karanfil esansı gibi Doğulu/geleneksel 

kokulara alışkın olduğunun üzerinde durmaktadır. Ayşe karakteri, bu söyleminde 

kendisinin modernliğini, ablası Halime’yi ise gelenekselliğini öne çıkararak 

ötekileştirmektedir. 

Evin tek erkeği olan Yusuf karakterinin, öldürülen babasının fotoğrafına bakıp kaldığı 

sahne, bir erkek çocuğunun baba hasretini ve sonrasındaki sahnelerdeki kan davalısını 

öldürme niyetini seyirciye hissettirmesi açısından önemlidir.  

Halime, apartmandan çağrılınca Ayşe’nin gitmesini ister. Ayşe gitmek istemeyince, 

-Halime (Ayşe’ye): “Bu işlerin hepsi sana kalacak. Elbet kurtulacağım bir gün”  ifadesiyle 

Halime, bu durumdan sıkıldığını, bu hayattan bir gün kurtulacağını söyleyerek, ilerdeki 

sahnelerde gösterilen evli, yaşlı adamla olan evlilik dışı ilişkisini kastetmektedir. 

Halime, bu şekilde fakir hayatından kurtulup sınıf atlayacaktır. Yusuf, ablası Ayşe’nin 

okumasını basite alarak, okumasa bile olacağını söylemektedir. Bu söylemde Bir Türke 

Gönül Verdim filmindeki İsmail Usta’nın, kızının okumasının önemsizliğine benzer bir 

ifade vardır. Bu iki filmdeki benzer söylemler, yönetmenin kadın karakterlerin eğitimine 

ataerkil bakış açısını yansıtması açısından önemlidir. 



203 

 

 
 

Yusuf’un, ablasına karşı çıkmasının ardından, annesinin ortalığı sakinleştirme 

çabalarına; 

-Yusuf (Annesine): “Böyle laftan anlamaz bunlar”.  

Sözzleri ile Yusuf,  ablasını ötekileştirmektedir. Ayşe’den küçük olmasına rağmen bu 

tarz konuşmalarda erkek figürünün gücünü göstermek ve bu şekilde kabullenilme isteği 

vardır. Bu konuşmanın sonundaki görüntüde babanın fotoğrafı, Yusuf ve Anne 

gözükmektedir. Sahnedeki bu karakter yerleşimi baba- oğul yani ataerkil kodların 

okunabilmesi açısından ele alınabilir. 

Fatma Bacı, sürekli halinden şikâyet eden Halime’ye bu günlerin geçeceğini söyleyerek 

teselli vermektedir. Bu sırada yakın plan görüntüdeki Halime; 

-Halime (Annesine): “Bitecek tabi, tez günde kurtulacam”. 

Annesinden para isteyen Ayşe’ye Halime ne alacağını sorduğunda, 

-Ayşe (Halime’ye): “Bir tarafı mat karton, guaş, karakalem, şifon, aydinger alacam. Anlar 

mısın”? 

-Halime(Ayşe’ye): “Söylediklerinin anlayana ne faydası var? Züppe, mektebinde mektep 

olsa.Güzel sanatlar moda desinatörlüğü”. 

 

Ayşe (Halime’ye): “Aaa Aferin. Aklında tutabilmişsin”. 

Bu diyaloglarda Ayşe, Halime’yi cahil olarak gördüğünü kendi okulunun adını 

öğrenmesinin bile aferinlik bir durum olduğunu vurgularken, Halime ise kardeşinin 

okulunun boş bir uğraş olduğunu söylemektedir. Burada Ayşe’nin okulundan ziyade 

Halime’nin Ayşe’yi okuduğu için kıskanması söz konusudur. Bir sonraki ifadelerde de 

Ayşe, Halime’yi fabrikada çalıştığı için küçümsemektedir. Ayşe, yaşadığı hayattan 

memnuniyetsizliği sözleri ve hareketleri ile sürekli belli etmektedir. Ablasıyla niye 

tartıştığını soran annesine 15 yıldır aynı odada yaşamaktan şikâyet etmektedir. 

-Fatma Bacı (Ayşe’ye): “Nesi varmış odanızın”? 

-Ayşe  (Annesine): “Hiçbirşeyi”. Şeklinde cevap vererek, durumundan memnun 

olmadığı belli etmektedir. Ayşe, oda kavramını maddi bir unsur olarak ele alırken, 

birlikte yaşamanın manevi, aile gibi kavramları önemsemediğini göstermektedir. 

Halime annesine kendisini isteyen adamla evlenmeyeceğini söylediğinde; 



204 

 

 
 

-Fatma (Halime’ye): “Yaşının vakti geliyor geçecek nerdeyse kızım. Kız kısmısı bir an önce 

evlenmeli, evinin yolunu bilmeli, çoluğa çocuğa karışmalı”. 

 

 İfadeleriyle Fatma Bacı, kadının geleneksel rolüne bir vurgu yapmakta, kız kısmının 

yaşı geldiğinde evlenmesi gerektiğini, böylece evinin yani kendi özel alanının sınırlarını 

bilmesi gerektiğini belirtmektedir. Ataerkil toplum yapılarında, kadın, eş, anne rolleri 

ile toplumda kendine yer edinmektedir. Bu vurgu, geleneksel bağlamda, aile ve aile 

kurma kavramları ile ilişkilendirilebilir. Geleneksel toplumlarda aile önemli bir temel 

yapı taşıdır.  

Halime, kendisini istemeye gelen Davut’u küçümsemektedir. Bu küçümsemenin 

görünürdeki nedeni, Davut’un kılık kıyafetleri, konuşması bir şehirliden ziyade köylü 

özellikleri taşımasıdır. Ama Halime, aynı zamanda Davut’la benzer kültürel özellikler 

taşıyan ve yaşça kendisinden büyük, evli olan Rıza ile evlilik dışı ilişki yaşamaktadır. 

Halime’nin, maddiyata verdiği değer, bu benzer iki erkek karakter arasındaki tercihinde 

belli olmaktadır. 

Fatma Bacı, oğlu Yusuf’un Almanya’ya işçi olarak gitmesi için uğraşmaktadır. Bu işi 

ayarlayan kişi, genç bir delikanlının bu yaşta Almanya’ya gitmesinin uygun olmadığını 

söylediğinde, 

-Fatma Bacı: “Gitmeli, uzaklara gitmeli”. Diyerek Yusuf’un bir an önce uzaklara 

gitmesi gerektiğini belirtmektedir. Bu diyalog, filmin ilerleyen sahnelerindeki bir olayla 

bağlantılıdır. Yusuf, hapisten çıkan babasının katilini öldürüp, kan davasını sürmeyi 

amaçlamaktadır. Fatma karakterinin, yukarıdaki ifadeleri bu olayın gerçekleşmemesi 

için bir önlem niteliğindedir. 

Halime, Rıza’ya kendisinden bebek beklediğini söylediğinde, Rıza çocuklarının 

eğitiminin bitmesine iki yıl kaldığını bu yüzden eşinden boşanamayacağını ifade 

etmektedir.  

-Halime (Rıza’ya): “Senden nikâh mı istedim”? şeklinde cevap vererek, evlilik 

kurumundan ziyade bu birlikteliğin sağladığı maddi avantajlara kavuşmak istediğini 

belirtmektedir. Bu söylemi ile geleneksel ailede büyüyen bir kadın profiline karşıt bir 

davranış sergilemektedir. Halime’nin bu ifadelerinden sonra rahatlayan Rıza, kendisine 

bir kat alacağını ve dayayıp döşeyeceğini söyleyerek, bu imkânları çocuk unsuru ile 



205 

 

 
 

sürekli ilişkilendirmektedir.  Rıza, Halime’nin çocuğunun annesi olacağı için, bir 

dediğini iki etmeyeceğini açıkça ifade etmektedir. Bu sözlerine karşılık; Halime, 

Rıza’ya, evin çatı katı olması konusunda ısrar etmektedir. Bu ısrarın sebebini ise şu 

şekilde açıklamaktadır; 

-Halime (Rıza’ya): “Çatı katı olacak, en yüksekte, en tepede olacak”.  

Halime’nin bu ısrarında ve sözlerinde bir eziklik ve bu eziklikten kurtulmanın 

maddiyatla, bir çatı katı ile aşılabileceği inancına sahip olduğu şeklinde açıklanabilir. 

Bu söylemde, Halime, annesi Fatma Bacı’ya tamamen zıt bir karakter olarak 

konumlandırılarak, iki karakterin kişisel özelliklerinin karşıtığı vurgulanmaktadır. 

Fatma Bacı karakteri maddiyatı ikinci plana atarken, aile, evlilik gibi geleneksel ve 

inanç gibi manevi değerleri ön plana çıkarırken, kızı Halime ise lüks bir hayat için 

kendisinden yaşça büyük ve evli bir adamdan çocuk sahibi olarak ve bu yolla sınıf 

atlamaya çalışan bir karakter olarak sunulmaktadır. 

Apartmanda 5 numaralı daireden verilen kelek karpuzu, Fatma Bacı’nın eve 

getirmesiyle birlikte; 

-Halime:” Çöpe atacakları kelek karpuzu bize göndermişler”. 

-Fatma: “Kelek değil kızım, sarı karpuz bu, tatlıdır”. 

-Ayşe: “İşe yarasa bize vermezler. Almasaydın keşke”. 

Önce kızları sonra da oğlu Fatma Bacı’ya neden aldığını, yemeyecekleri ve geri vermesi 

gerektiğini söyleyerek, kendilerini alt sınıftan gören apartman sakinine tepki 

gösterirken, Fatma Bacı, bu olayı komşuluk gibi geleneksel bir anlamda olarak 

tanımlarken çocukları ise kendileri ve diğerleri arasındaki sınıf farklılığına vurgu 

yapmaktadırlar.  

Halime Rıza’nın çatı katı ile düşüncelerini sorduğunda; 

-Halime (Rıza’ya): “…artık dünyaya yukardan bakacam. 15 yıldır herkesi tepemde taşıdım. 

Bundan sonra tepemde kimse olmayacak”.  
 

İfadeleriyle yaşadığı düzendeki sınıf farklıkların ortaya koyarken, kendisinin artık daha 

üst bir sınıfa ait olduğunu belirtmektedir. Buradaki söylem, biz/ öteki kavramları 

çerçevesinde düşünüldüğünde, Halime, ötekilerin yani zenginlerin, üst sınıfın alanına bu 

çatı katı sayesinde adım atacağına inanmaktadır. Halime, mekânsal olarak insanlara 



206 

 

 
 

yukarıdan bakmanın onları küçükleştirirken, kendisini yükselttiğini düşünmekte ve 

bunu ifade etmektedir. Burada Halime karakteri, maddiyat ve sınıf atlama arasında 

doğrusal bir ilişki kurmaktadır.  

 Filmin genelinde Fatma Bacı, kendi yaşantılarını tanımlarken maddiyat anlamında bir 

ötekileştirme yapmazken, Halime, bu ötekileşmeyi ekonomik anlamda sürekli gündeme 

getirmektedir. Ayşe ise ötekileştirmesini kültürel anlamda ortaya koymaktadır.   Burada 

Doğu maneviyatına karşı olarak Batı’nın ekonomik ve kültürel unsurları yerleştirilerek, 

Batı’nın ekonomik ve kültürel yapılarının birbiri ile bağlantısı üretim ilişkileri ve 

toplumsal normlar açısından ele alınmaktadır.  

Ayşe’nin arkadaşının evindeki sahnede, insanlar, yurtdışı ile ilgili gezilerinden 

bahsederek, Avrupa görmüş, maddiyatı kuvvetli profiller çizmektedirler.  Ayşe karakteri 

bu ortamda örtük te olsa “öteki” durumundadır. Suat ona niye daldığını sorduğunda; 

-Ayşe (Suat’a): “…düşünüyorum, seni ve yaşayışını. Evinde öyle mutlu oluyorum ki, başka 

bir dünyada yaşıyorum sanki”. 

-Suat:(Ayşe’ye): “ Batıdasın dimi”? 

-Ayşe (Suat’a): “Sanki çıkınca Paris sokaklarında yürüyeceğim”. 

Şeklinde Avrupa yani Batı özlemini ve hayranlığını mutlu bir yüz ifadesi ile 

belirtirmektedir. Buradaki önemli bir vurgu da ayşe karakterinin, bir iç mekân olan evin 

döşenmesi, mobilyalar gibi nesnelerle belli bir kültürle ilişkilendirilebilmesidir. Bu 

bağlamda bu ev ve Ayşe’nin yaşadığı ev zıt mekânlardır.  Suat, bu toplantıları gelenek 

haline getirelim diyen misafirine; 

-Suat (Misafirine):  “Gelenek, tek düze tekrarlanan, aptalca, değişmeyen, monoton bir 

şeydir. Ben yokum”. İfadeleri ile önce gelenek kelimesinin kendi görüşüne göre; tek düze 

ve aptalca sözcüklerini kullanarak tanımlamaktadır. Gelenek sözcüğü, Türk Dil Kurumu 

tarafından: “Bir toplumda, bir toplulukta eskiden kalmış olmaları dolayısıyla saygın 

tutulup kuşaktan kuşağa iletilen, yaptırım gücü olan kültürel kalıntılar, alışkanlıklar, 

bilgi, töre ve davranışlar, anane, tradisyon
31

” olarak tanımlanmaktadır. Türk Dil 

Kurumu’nun tanımında, geleneksel sözcüğü, saygınlığı olan olarak açıklanırken, Suat’ın 

bu ifadesinde ise bir aşağılama vardır. Burada Suat “geleneksel” sözcüğünün ile geri 

kalmışlığı yani Doğu’yu temsil ettiğini vurgulamaktadır. Çalışmaya referans alınan 

                                                           
31

  www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&kelime=GELENEK. E. T. 17.10.2018. 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&kelime=GELENEK


207 

 

 
 

Teun A. van Dijk’ın “grup benlik şeması”
32

,  Suat ve onun temsil ettiği değerler 

açısından ele alınması, bu ötekileşmeyi anlamlandırmada yardımcı olacaktır.  

Teun A. van Dijk’ın benlik şemasında üyelik kısmında, “Biz kimiz? Kimler bizden? 

Kimler kabul edilebilir?”kategorisi ve Suat karakterinin bu sözleri referans alınarak 

değerlendirildiğinde; Suat ve arkadaşları Batı değerlerine göre bir yaşam tarzı 

benimsedikleri için kendilerini modern olarak tanımlarken, kendi düşüncelerinde 

olanları kendilerinden saymaktadırlar. Bu değerleri kabul edenler kendilerindendir. Bu 

şemanın etkinlik kısmında ise Suat ve arkadaşlarının yurtdışında gezilere katıldıkları, 

orada gördükleri yaşam biçimini uygulamaya çalıştıkları gözlenmektedir. Amaçlar 

kısmında ise Batıyı temsil eden Suat’ın Batılaşamayı bir yaşam tarzı olarak 

benimsendiği ve bu yönde davranışların gerçekleştirilmesi beklenmektedir. Bu düşünce 

ve Fatma Bacı karakterinin ve onun temsil ettiği geleneksellik, değerleri, yaşam biçimi 

tezatlık göstermektedir. Aynı şemanın kurullar kısmında; Suat ve arkadaşları, yaptıkları 

eylemlerin doğruluğu konusunda herhangi bir yanlış görmedikleri için yani doğru 

olduğunu düşünmeleri ve bu şekilde yaşamayanları küçümseyerek, Batı kültürünü 

olumlamaktadırlar. Şemanın ilişkiler bölümü ise biz/ öteki karşıtlığına işaret edilen, biz 

ve bizden olmayan ayrımın yapıldığı kısımdır. Bu bağlamda Batı düşüncesine sahip 

olamayan bu değerleri yaşam biçimine aktarmayan kişiler geleneksel düşünceye 

sahiptir. Bu bağlamda, geleneksellik ve onun içerisine giren değerler de “aptalca, tek 

düze ve monoton” dur. Yani Batılılaşmanın gereği olan ilerleme nosyonun tam 

karşısında konumlanan ilerleyemeyen, geri kalmıştır. Bu bağlamda Fatma Bacı ve onun 

temsil ettiği değerleri benimseyenler “öteki”dir. Bu yüzden Suat ve arkadaşlarının sahip 

oldukları modern, ilermeci düşünceye sahip değillerdir. Bu durum iki tarafı birbirinden 

ayıran en önemli özellik olarak kaynaklar kategorisi içerisinde ele alınabilir. 

Ayşe’nin arkadaşları onun evini sorduklarında kendi yaşadığı kapıcı dairesini değil 

apartmanında özendiği kızın dairesini kendi evi gibi anlatarak özendiği kişiyle şeklen 

mekânsal ama aslında kişisel özdeşim yoluyla katarsis kurmaktadır.  Bunu yaparken 

önce çekingen sonrasında ise öz güvenli tavrı, kendisini bu katarsise kendisini bile 

inandırarak artık bir üst sınıftan gördüğünü işaret etmektedir. Ayşe, apartmanda tatile 

                                                           
32

  Çalışmada incelenecek olan filmlerde referans alınan van Dijk’ın “grup benlik şeması”nın tamamı 

çalışmanın 149. sayfasında verilmiştir. Filmler içersisinde şemanın ögeleri üzerinden açıklamalar 

yapılacaktır.  



208 

 

 
 

çıkan bir ailenin dairesini kendi ailesinin dairesi olarak tanıtmış, arkadaşlarını da bu eve 

davet etmiştir. Ayşe’nin arkadaşlarının yanındaki davranışları ile onlar gibi 

görünmektedir. Arkadaşları anne ve babasını sorduğunda; 

-Ayşe (Arkadaşlarına): “Parti vereceğim zaman evi bana bırakırlar”. 

-Arkadaş 1: “Mükemmel insanlar desene”. 

-Arkadaş 2: “Anlayışlı, uygar olmasalar Ayşe anlaşamaz zaten” ifadelerinden 

arkadaşlarının gözünde Ayşe’nin modern, uygar bir aileye sahip, özgürlüğüne düşkün 

bir karakter olarak görüldüğü anlaşılmaktadır. Arkadaşlarından biri, ailelerinin tanışıp, 

briç, poker gibi oyunları birlikte oynayabileceklerini söylemesi, Ayşe’nin, bu grubun 

içine dâhil edildiği göstermektedir. Ayşe, annesinin bunu neden yaptığını 

sorguladığında; 

 

 -Ayşe (Annesine): “Beni onlar gibi olmam için okutuyorsun, o çevre ancak kendi seviyesine 

ilgi gösterir. Kendisinden olmayanı küçümser, arasına almaz”.  
 

Bu ifadelerinde ise Ayşe, okuduğu okula ve arkadaş grubuna vurgu yaparak, sınıfsal bir 

çatışmayı anlatmaktadır. Bu sınıfsal çatışma sadece maddi anlamda değil kültürel 

anlamdadır. Bu grup kendisi gibi olmayanı küçümseyen yani van Dijk’ın yaklaşımına 

göre, “öteki” olarak konumlandıran bir sınıftır. Ayşe, onların içerisinde barınmasının 

sadece onlar gibi olmaktan geçtiğini belirtmektedir. 

-Fatma Bacı (Ayşe’ye): “Anası fakir diye, kapıcı diye utanan evladın kendisi yalancı, 

kendisi özenti”. 

 

Filmin başından beri Ayşe karakterinin özentiliği, burada annesi tarafında da ifade 

edilmektedir. İlerleyen sahnede, Fatma Bacı, evi temizlemek isteyen Ayşe’ye 

hizmetkârlığın ona vazife olmadığını söyleyerek, Ayşe’yi kendi tarafından da 

ötekileştirmektedir. 

Ayşe’nin arkadaşlarının evindeki partideki yakınlaşmalarını şaşkınlıkla ve iğrenme 

duygusu ile izlerken;  

-Ayşe (Suat’a): “Rezalet bu”. Dediğinde, Suat rezalet diye bir şey görmediğini 

söyleyerek bu durumun kendisi için normal olduğuna vurgu yaparken, Ayşe, korkunç ve 

iğrenç olduğunun altını çizmeye devam etmektedir. Suat ise Ayşe’nin bu sözlerine 



209 

 

 
 

hayret etmektedir. Ayşe, bir erkeğe ait bir kadının başkasıyla birlikte olmasını 

yadırgadığı belirtirken  

-Suat (Ayşe’ye) : “… senin gibi aydın, Batı kültürü almış, Batı’nın çağdaş sentezine varmış 

bir sanatçı” diyerek şaşkınlığını ifade ederken; 

-Ayşe: “ İğrenç cinsel bir çiftlik mi Batı”? Diyerek cevap bekler. Suat ta Ayşe’yi Batı 

kültürüne hayran bir mahalle kızı gibi namus kesiliği yaptığını söylediğinde; 

Ayşe: “Batı bunlar değil” diyerek itiraz ederek, “ Batınız buysa Batınız batsın” sözleri 

ile oradan ayrılır. 

Diyalogun son kısmında yer alan “Batınız batsın” söylemi, filmin temasal bütünlüğü ile 

ela alındığında, öyküyü özetlemektedir. Refiğ, Doğu- Batı karşılaştırmasında, Batı tarzı 

düşünen bir karaktere bu sözü söyleterek, Doğu ve onun değerlerini olumlamıştır. Bu 

ifade ile Doğu- Batı başka bir ifade ile geleneksellik- modernizm arasındaki farklılıklar, 

kadına bakış, namus, özgürlük gibi kavramlarla şekillendirilmek istenmiştir. Burada 

Refiğ, Batı eleştirisini kendini modern olarak tanımlayan bir grup genç ve onların 

cinselliği anlamlandırmaları açısından yapmaktadır. 

Halime kaza geçirip bebeğini kaybettiğinde onu teselli etmek için evine giden Ayşe’ye; 

-Halime (Ayşe): “Ana için her yavrunun yeri ayrı, anamın bizler için neler hissettiğini ancak 

ana olurken anladım”.  

 

-Ayşe (Halime’ye): “Anacığımı cahil bildim, köylü diye utandım”. 

Halime ve Ayşe karakterleri inandıkları değerlerin, yerle bir olduğunu gördüklerinde 

yine annelerini ve onun gelenekselliğini yücelterek, kendi yanlışlarının farkına 

vardıklarını ifade etmektedirler. Halime, burada annelik müessesine vurgu yaparak, 

anneliğin fedakârlık yönünü öne çıkarmaktadır. Ayşe ise anneliğin cahillik ya da 

köylülükle tanımlanarak küçümsenemeyeceğinin altını çizmektedir.  Bu tanımlamalarda 

Fatma Bacı’nın kızları onunla empati kurarak, Fatma Bacı’yı, onun değerlerini ve 

annelik temsilini yüceltmektedirler. 

Kan davasını sürdürmek için Mahmut’un hapisten çıkmasını bekleyip onu öldürmek 

için İzmir’e giden Yusuf onu karşısında gördüğünde; 

-Yusuf (Mahmut’a): “Günün geldi Mahmut, babam mezarında rahata erecek nihayet 

diyerek”, babasının ancak intikamının alındığında rahata ereceğine inancını 

yenilemektedir. Fatma, Yusuf katil olmasın diye Mahmut’u vurduğunda; 



210 

 

 
 

-Fatma Bacı (Yusuf’a): “Şükür kurtuldun”.  

Fatma Bacı, böylece filmin başından beri anneliğinin gereği olarak sunulan fedakârlık 

edimini yerine getirerek, kendi temsilinin gereğini yaparak, oğlunu kurtarmıştır. Filmin 

sonunda hapishane tellerinin ardından çocukları Fatma Bacı’yı ziyarete gelir, boyunları 

bükük, mahcup bir haldedirler. Fatma Bacı kendisini ziyarete gelen çocuklarına; 

-Fatma Bacı (Çocuklarına): “Evlatlarım, yavrularım” diye hasretini özlemini ifade 

ederken, 

-Halime (annesine): “Bizi affet anne”, 

-Ayşe (annesine): “Senin değerini hiçbir zaman anlayamadık” 

-Yusuf (annesine): “Üzdük seni”. 

-Fatma Bacı (Çocuklarına): “Kim bilir belki haklısınız, basit bir kapıcı kadın olarak sizlere 

ne verebilirdim”.  
Sözlerine karşılık çocukları, onları yetiştirip, büyüttüğünü, elindekileri onlar için 

harcadığını ve onların her zaman doğru yolda olmalarını istediğini belirtirler. Fatma 

Bacı onların bu sözlerine; 

-Fatma Bacı (Çocuklarına): “Doğru yol ne ki acaba? Sizler hayatın akışına kapıldınız, ben 

istesem de istemesem de”. İfadelerine çocukları, artık doğru yolu birlikte olmakta 

bulduklarını ve bir daha ayrılmayacaklarını söyleyerek cevap vermektedirler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



211 

 

 
 

Sunum Kodları
33

 

Modern Geleneksel 

Ayşe ve Ayşe’nin arkadaşlarının 

modern kıyafetleri 

Fatma Bacı’nın geleneksel kıyafetleri 

Ayşe ve Ayşe’nin arkadaşlarının 

modern düşünce yapısı ve bu yönde 

eylemleri (giyim- kuşam, geleneksellik 

kavramına bakışları ve bu yönde 

söylemleri) 

Fatma Bacı’nın geleneksel düşünce 

yapısı ve muhafazakâr davranışları ve 

eylemleri (örtünme, namaz, dua etme ) 

Ayşe’nin arkadaşlarının Batı tarzı 

ahlaki yapıları 

Fatma Bacı’nın ahlaki değerlere 

verdiği değer ve bu yönde söylemleri 

Ayşe’nin arkadaşlarının modern tarzda 

döşenmiş yaşam alanları 

Fatma Bacı’nın geleneksel eşyalarla 

döşenmiş mütevazı evi 

Halime’nin apartmanın en yükseğinde 

oturma isteği 

Fatma Bacı’nın zemin kattaki kapıcı 

dairesi 

Halime’nin evlilik dışı ilişkisi Fatma Bacı’nın ölen eşine bağlılığı 

Halime’nin zenginlik Ayşe’nin 

modernleşme peşinde koşmaları 

Fatma Bacı’nın Oğlu Yusuf’u kan 

davasından vazgeçirmeye çalışması 

 

3.2.2.2.2. Görüntü 

Filmin ilk sahnesinde, yerde yatan Ahmet’in başında çocukları ve eşi Fatma Bacı 

gösterilmektedir. Bu sahnede bir erkeğin öldüğü anlaşırken, nedeni ise bir sonraki 

sahnede eli kelepçeli adamın çerçevenin içine yerleştirilmesi ile anlamlandırılmaktadır. 

Yerde ölü bir adam ve kelepçeli başka bir adam, mekânın ise köy olarak gösterilmesi ile 

akıllara kan davası gelmektedir. Kan davası, genellikle kırsal kesime ait bir töre olarak 

bilinmektedir. Fatma Bacı’nın eşinin öldürüldüğü sahnede çocuklarının yüzündeki 

üzüntü ve şaşkınlık ifadeleri yakın plan çekimle gösterilmektedir.  

                                                           
33

  Çalışmada incelenen üç filmde de bu sunum tablosu kullanılmıştır. Bu sunum kodları dizisel yapı 

içerinde ikili karşıtlıklar bağlamında şekillendirilmiş.  Levent Yaylagül & Şebnem Soygüder Baturlar, 

Halit Refiğ’in “Kızın Var Mı Derdin Var” Filmindeki Geleneksel ve Modern Türk Ailesi 

Temsillerinin Dizisel Çözümlemesi çalışmasından alınmıştır. Bakınız  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/516443. E. T. 14.12.2019 

 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/516443


212 

 

 
 

İstanbul’a ait genel bir görüntüden, ana karakter olan Fatma Bacı’nın yaşadığı 

apartmana tilt kamera hareketiyle geçilmektedir. Bu geçiş, çok katlı bir apartmanın en 

üst katından Fatma Bacı’nın yaşadığı kapıcı dairesinde son bulmaktadır. Bu sahne 

demir penceredeki demir parmaklıklarla birlikte yakınlaştırılmakta, böylece ana 

karakter vurgulanmaktadır. Namaz kılan Fatma Bacı karakterinin, yakın plan 

görüntüsünden sonra evin içindeki diğer karakterler tek tek önce geniş sonra yakın 

planda tekrar gösterilmektedir. Bu karakterler uyumaktadırlar. Bu sahneler sayesinde, 

filmin başında Fatma Bacı karakterinin ana karakter olduğu ve bu karakterin geleneksel 

değerlerle tanımlandığı vurgulanmaktadır.  

Yusuf’un babasının fotoğrafına baktığı sahne onun omzunun üstünden amors çekimle 

verilmiş, sonrasında kamera fotoğrafa odaklanmıştır. Bu fotoğrafın odaklanılarak 

vurgulanması, fotoğraftaki temsilin film içerisinde önemli bir yeri olduğu seyirciye 

göstermektedir. Filmlerde genelde, ilerleyen sahnelerde önem kazanacak ya da öykünün 

kırılma noktalarından biri haline gelecek bir nesne ya da özne filmin başlangıcında 

verilerek seyircinin bu yönde anlamladırılmasına olanak sağlanmaktadır.  

Temizlik kovası yakın plan çekimle başlayan sahnede kamera yavaş yavaş uzaklaşarak 

Fatma Bacı karakterinin merdiven silmesini göstermektedir. Bu sahnedeki önce yakın 

plan kova görüntüsü ve sonraki geniş plan görüntü temizlik kovası ve Fatma Bacı 

arasındaki bağıntıyı göstermektedir. Fatma Bacı ve kova görüntüleri zihinsel olarak 

ilişkilendirilerek, Fatma Bacı’nın bir apartmanda temizlikçi olduğu gösterilmek 

istenmiştir. Kişi ve nesne arasındaki bu tarz bağıntılar kişi ve mesleğinin 

ilişkilendirilmesini sağlamaktadır.  

Ayşe’nin ve arkadaşlarının olduğu sahneler genelde kalabalık bir şekilde daha geniş 

planla anlatılırken, kişilerin önemli diyalogları sırasında yakın plan çekim kullanılarak 

karakterlere ve onların diyaloglarına odaklanılmaktadır.  

Filmin genelinde geniş çekimden yakın plana doğru çekimler yer almaktadır. Özellikle 

karakterler için önemli olan duygu ve ifadelerin olduğu sahnelerde, yakın yüz çekimleri 

ön plana çıkmaktadır. Halime’nin kendisini isteyen Davut’u gördüğündeki yüzündeki 

küçümseme, buna karşın Davut’un Halime’yi beğenmesi, Fatma Bacı’nın, oğlunun, 

Almanya’ya gitmesi gerektiğini söylediğindeki endişesi yakın yüz planları ile 



213 

 

 
 

gösterilerek, seyircilerin karakterleri duygularını daha rahat anlamlandırmaları 

sağlanmaktadır. Ayrıca bu çekimlerle diyaloglar daha anlamlı hale getirilebilmektedir. 

Filmde Fatma Bacı’nın evi genellikle önce geniş bir açıdan çekilerek, geleneksel bir ev 

düzeni şeklinde tanımlanırken, karakterleri diyaloglarında ise yakın çekimler 

kullanılmaktadır. Bu yakın çekimler genellikle karakterlerin birbirleriyle çatışmalarını 

yansıtmaktadır.  

Yakın çekimdeki içki bardakları ile bu evin daha batılı bir yaşayışın mekânı olduğu 

gösterilmek istenmektedir. Bu arada evdeki insanların ayrı ayrı ama temasal olarak aynı 

biçimdeki konuşmalarla mekân tanımlaması tamamlanmaktadır.  Bu evdeki sahnelerden 

birinde Ayşe, evini anlatırken ve arkadaşlarının onun evini ziyaret etmek istediklerini 

söyledikleri sahnelerde kamera yakın plan çekimle önce mutluluk, sonrasında ise 

şaşkınlık duygularını seyirciye vermektedir. 

Ayşe’nin 4 nolu apartman dairesine arkadaşlarını çağırdığını gören Fatma’nın şaşkınlığı 

ve annesini kapıda gören Ayşe’nin ise yüzündeki öfke yakın plan çekimlerle verilmiştir. 

Fatma Bacı’nın tabancayı bulduğu ve Yusuf’la bu konuyu konuştukları sahnede, film 

boyunca baba figürünün sembolü olan ölen babanın duvardaki resmi yakın plan çekimle 

ön plana çıkmaktadır. 

Ayşe’nin Halime’nin evine geldiği sahneden, kamera aşağıdan yukarı doğru tilt 

hareketiyle apartmanın yüksekliğini göstermektedir. Burada yapılan alt çekimle bina 

daha heybetli gösterilmekte, filmin içindeki Halime’nin çatı katından insanlara tepeden 

bakmak istemesine vurgu yapılmaktadır.  

Fatma Bacı’nın oğlunu bulmak için İzmir’e gelmesi önce İzmir’in Konak meydanının 

genel bir görüntüsü ile anlatılırken, ilerleyen sahnede Fatma Bacı’nın otobüsle terminale 

gelmesi uzak plan, otobüsün pan hareketiyle takibi ile verilmektedir. Fatma Bacı’nın 

İzmir’de oğlunu araması uzak çekimden yakın çekime geçişlerle, en son ise endişeli hali 

yüz çekimi ile verilerek, genelden özele doğru bir çekim yöntemi uygulanmaktadır. 

Yusuf’un İzmir’deki görüntüleri genel çekimle verilirken, parkta bankta uyumaya 

çalıştığı sahnede yakın plan çekimle yüzündeki belirsizlikle tanımlanmaktadır. Bu 

sahnenin ardından hapishane koğuşundan genel bir görüntü ile önce Osman’ın ardından 



214 

 

 
 

da Mahmut’un görüntüleri yakın plan çekimle verilmektedir. Mahmut’un yüzünde 

endişeli bir ifade vardır. Refiğ, bu iki sahneyi de sekron bir şekilde yakın plan yüz 

ifadeleri ile bitirmektedir. Burada yapılan kurgu ile bu iki insanın arasındaki ilişki 

anlamlandırılmaktadır.  

Filmin son sahnelerinin birinde Fatma, demir parmaklılıklar ardında gösterilerek, 

Mahmut’u öldürüp hapishaneye girdiği vurgulanırken, filmin ilk sahnesindeki Fatma 

Bacı’nın evine odaklanan kamera ile evinin demir parmaklılıkları akla gelmektedir. Bu 

bağlamda Fatma Bacı demir parmaklılıkların ardında kalması gerekse bile ailesini 

korumaya çalışan bir karakter olarak sunulmaktadır. 

3.2.2.2.2.1. Çerçeve 

Fatma Bacı filminin ilk sahnesinde, eşi ölen Fatma Bacı’nın görüntüsü çerçevenin 

içerisine tam olarak yerleştirilerek, onun yaşadığı üzüntü gösterilmektedir. Aynı çerçeve 

düzenlemesi çocukların babalarının ölümü karşısında ağlama sahnelerinde de, çocuklar 

merkeze alınarak yapılmaktadır.  Fatma Bacı ve ailesinin, köyden gidişi tam olarak köy 

görüntüsü ile geniş açılı olarak çerçeve içerisine alınmış bir yolculuk işaret 

edilmektedir.  

Fatma’nın namaz kılma sahnesi, nesnel kamera ile pencere nesnesi çerçeve olarak 

kullanılırken, kamera Fatma Bacı’ya yaklaşarak, yüz görüntüsü çerçeve içine 

alınmaktadır.  Refiğ, filmde karakterlerin duygularını yansıtırken ya da önemli 

diyaloglarda yüz çekimleri ile çerçeveyi doldurmaktadır. Bu sayede karakterlerin 

duygularını seyirciye daha dramatik ve yoğun olarak aktarılmış olmaktadır.  Yönetmen 

aynı şekilde karakterlerle ilgili bazı özellikleri, çerçeve içerisinde tek nesne ( merdiven 

silme kovası, kalaylanan eşyalar, ayakkabı, kelek karpuz, ölen babanın duvardaki 

fotoğrafı, tabanca v.b. ) ile göstererek anlatma yolunu tercih etmektedir.  

Diyalog sahnelerinde karakterlerin hepsi çerçeve içerisinde alınırken, eğer çerçeve 

içerisinden çıkan bir karakter varsa, diyalogu devam eden karakter çerçevenin içinde 

kalmaya devam etmektedir. Böylece çerçeve içerisinde kalan karakterin diyalogu ve 

dolayısıyla ifadeleri önemli olarak vurgulanmaktadır. Bu sahnelerde genelden özele 

doğru tema kullanımı dikkat çekmektedir. Filmdeki özellikle iç mekân çekimlerinde, 

karakterlerle birlikte mekân da çerçeve içine alınarak, mekân- karakter tanımlaması 



215 

 

 
 

birlikte ele alınarak, seyircinin karakterleri mekânlarla bütünleştirmesi 

sağlanabilmektedir. Hatta bu amaçla bazı sahnelerde, kamera nesnel özelliğini gözlem 

nosyonuna indirgeyerek seyirciyi tamamen gözleyici rolüne büründürmektedir.  

Fatma Bacı filmindeki İstanbul görüntüleri, genellikle çerçeve içerisine alınmaktadır. 

İstanbul şehri, mekân tanımlamalarında beton binalardan oluşan, insan ve araba 

yığınlarının caddeleri kapladığı bir alan olarak gösterilmektedir. İstanbul’un bu yönleri 

ise genel görüntü ile genellikle üstten çekimlerle elde edilmektedir. Bu çekimler, 

mümkün olduğunca fazla nesnenin çerçeve içerisine alınması açısından tercih edilen bir 

yöntem olarak, mekân tanımlamalarında da sıkça kullanılmaktadır. Bu şekilde çerçeve 

içerisine alınan çoklu ve farklı nesneler İstanbul’un kalabalık, karmaşık ve kozmopolitik 

yapısına değinilmesi açısından önemlidir.  

3.2.2.2.2.2. Mekân 

Filmin ilk sahnelerinde önce köy yerleşimine ait bir köy evi ve avlusu, sonrasında ise 

köyün dar sokakları gösterilmekte, seyirciye köy yerleşiminin filmdeki anahtar rolü 

hissettirilmektedir. Köy yerleşimi, filmdeki diğer İstanbul görüntüsüyle 

anlamlandırıldığında göç meselesi ortaya çıkmaktadır. Bu görüntüler sonraki sahneler 

için zemin oluşturması açısından önemlidir. Filmin genelindeki köy- şehir zıtlıkları önce 

mekânsal olarak, sonralarında ise kültürel anlamda anlatı yapısında açıklanmaktadır. 

İstanbul’un geniş plandaki görüntüsü, tamamen modern binalarla kaplı, kalabalık ev 

yığınlarının bulunduğu şehri tanımlarken, önceki sahnelerdeki köy yerleşimine karşıt 

olarak sunulmaktadır. Bu iki mekânın zıtlıkları mekânsal anlamda bu şekilde 

tanımlanmaktadır. İstanbul, kentleşmenin apartmanlarla sağlandığı, dar sokakları ve 

beton yığınları ile kaplı olarak görselleştirilmektedir. İstanbul, dar sokakları, yüksek 

binaları ile betimlenmektedir. Zaman kavramı, uyuyan karakterler ve ezan- namaz ile 

sabah olarak tanımlanmaktadır. 

Fatma Bacı’nın Halime’nin çalıştığı fabrikaya gittiğinde, önce sokaklar sonrasında ise 

fabrikanın içi gösterilerek mekân tanımlanması yapılmaktadır. Bu tanımlamada iç 

mekânda çalışan kadınlar ile bir tekstil işletmesi gösterilerek, Halime’nin çalıştığı yer 

hakkında seyirciye bilgi verilmektedir. 



216 

 

 
 

Rıza’nın Halime’ye aldığı çatı katından öznel kamera aracılığıyla Halime’nin 

gözlerinden İstanbul manzarası deniz ve binalarla gösterilmektedir.  

Suat’ın evi,  parti sahnesinde gerek iç mekân özellikleri gerekse ikram edilen içkilerle, 

tablolarla ve misafirlerinin giyim- kuşam- sohbetleri, açısından modern bir yapı olarak 

sunulmaktadır.  

Fatma Bacı, Üzeyir Osman’ın evini aramak için bir gecekondu mahallesine gider. Bu 

mahalle, göç ile birlikte şehirlerde yeni bir yapılanma olan gecekondu yaşam alanını 

temsil etmektedir. Gecekondu, göçle birlikte ekonomik, kültürel ve sosyal bir değişimin 

simgesi durumundadır. Kent modernliği, kırsal ise gelenekselin göstergesi 

durumundayken Yıldız (2008, s. 17), gecekonduların modern kentleşme 

planlamalarında kırılma alanlarını temsil ettiğini belirtmektedir. Film içerisindeki 

gecekondu mahallesi, sakinlerinin yaşadıkları evlerle, giyim kuşamları ve yaşam 

biçimleri ile kırsal yerleşim yerinin şehirdeki küçük bir yansıması gibi görünmektedir. 

Fatma, oğlu Yusuf’un, peşinden İzmir’e gittiği sahnede, İzmir görüntüsü, İzmir’in 

simgesi olan konak meydanındaki saat kulesi genel çekimle gösterilerek, filmin bu 

sahnelerinin İzmir’de çekildiği anlatılmak istenmiştir. Şehirlere ait olan saat kulesi, 

meydan gibi belli simgeler, o şehrin betimlenmesinde önemli bir araçtır. Halit Refiğ, 

filmlerinde genellikle mekânları özellikle de şehirleri tarihi sembolleri ile anlatı yapısına 

eklemlemektedir. Bu sahnede de İzmir şehri, tarihi saat kulesi ile tanımlanmaktadır. 

Fatma Bacı’nın İzmir’e gelişi otobüs terminalinin üst görüntüsü ve terminale yanaşan 

otobüs unsuruyla verilmektedir. Bu dönemde Anadolu’da en çok kullanılan ulaşım 

araçlarından biri olan otobüs, genellikle göç olgusunda da terminal görüntüsü ile 

verilmektedir. Bu sahnede ise göç olgusundan ziyade, Fatma Bacı’nın oğlunu bulmak 

için şehre gelmesi anlatılmaya çalışılmaktadır. Fatma Bacı’nın, Yusuf’u İzmir’de arayışı 

ve çaresizliği, görüntüde zoom ile gösterilen otel isimleri ile ifade edilmektedir. Otel 

adlarının zoom ile yakınlaştırılmış görüntüleri, Fatma Bacı’nın oğlunu nerede 

arayacağını bilmediğini ve bu yüzden her yeri aradığı anlatılmak istenmektedir. 

Kan davası yüzünden hapishanede olan Mahmut’un olduğu mekân anlatımında, 

hapishane; ranzalarla, demir parmaklıklarla tanımlanmaktadır. Hapishane, bir tecrit 

alanı olarak Mahmut’un yıllarca yaşadığı mekân olarak sunulmaktadır. Fatma Bacı’nın 



217 

 

 
 

oğlunu aradığı çay bahçesinde, nargile, semaver gibi Türk kültürüne ait unsurlar vardır. 

Bu unsurlarla birlikte buradaki insanların dinlenme ya da eğlenme alanları 

tanımlanmaktadır.  

Yusuf’un İzmir’de gezindiği yerler panoramik şekilde görüntülenmiştir. Bu sahnelerden 

birinde akşam güneşinin deniz üzerindeki batışı ve ardından Fatma Bacı’nın akşam 

karanlığında oğlunu arayışı açısından zamansal bir bağıntı kurulabilir. Sinematografik 

anlatımda zamanın seyirciye iletilmesi, saat, güneşin doğuşu, barışı, karanlık, aydınlık 

gibi simgelerle anlatılmaktadır. Bu anlamda kullanılan görüntüler, zamanı anlatması 

bakımından sözcüklerden daha estetik ve etkilidir.  

Yusuf ve Mahmut’un karşılaştığı sahnede, Yusuf’un elinde silahla görüntüsünün yakın 

plan çekimine Mahmut’un yüzündeki endişe ifadesi eşlik etmektedir. 

Filmin genelinde dış mekân kullanımı ön plandadır. İstanbul’un betimlenmesinde dış 

mekân olarak İstanbul’un kendisi bir nesne konumunda kullanılmaktadır. Refiğ, filmde 

işlenen ana temalardan biri olan göç unsurunu, İstanbul ile ilişkilendirmektedir. İç 

mekân kullanımları ise genel olarak, kültürel bağlamda modern- geleneksel karşıtlığını 

aktarmada, karakterler birlikte anlamlandırılarak kullanılmaktadır. İç mekân 

kullanımında salon ögesi dikkat çekmektedir. Bu bağlamda, salon unsuru gerek dizaynı 

gerekse kullanılan eşyalar (içki konsolu, duvardaki geleneksel duvar halısı vb), bu ikili 

çatışmayı vurgulamaktadır. Fatoş Adiloğlu’nun Fatma Bacı filmi ile ilgili yaptığı ve 

mekânsal yoğunluk kategorisi olarak oluşturduğu tabloya göre, salon 27, oda 7 kez 

kullanılırken sokak mekânı 10 kez kullanılmıştır (2005, s. 167). Filmin geçtiği ana 

mekân İstanbul olduğu için geleneksel ve modern ögelerin karşıtlığı iç mekânlarla 

verilmektedir. Bu karşıtlık ana karakterler üzerinden tanımlanmaktadır. Örneğin Fatma 

Bacı karakterinin evi geleneksel bir köy evi tarzında döşenmiş iken, Suat ve 

arkadaşlarının evleri daha modern ve Avrupai bir biçimdedir. 

3.2.2.2.2.3. Renk  

Fatma Bacı filmi renkli çekilmiş bir filmdir. 

 

 



218 

 

 
 

3.2.2.2.3. Ses ve Müzik 

Filmin başında köy görüntülerine dramatik bir türkü formunda sözsüz bir müzik eşlik 

etmektedir. Halit Refiğ, köy görüntülerine genellikle bu tarz Anadolu’ya özgü türkü 

formunda müzikler ekleyerek kırsal olgusunun altını çizmektedir. Filmin başlarında 

özellikle Fatma Bacı karakterinin ev görüntülerinde geleneksel müzik kullanımına 

karşın, Ayşe karakterinin okuduğu Güzel Sanatlar Akademisi’nin görüntülerinde Batı 

tarzı bir müzik kullanımı vardır. Bu müzik kullanımında dikkat çeken öge, resim, 

heykel, müzik gibi Batı menşeeli alanları kendisinde barındıran Güzel Sanatlar 

Akademisi’nin bu özelliğinin altının müzik unsuru ile çizilmesidir.  

İstanbul’da bir hal görüntüsü, meyve, sebze kasaları, bunları taşıyan hamalların 

görüntüsüne arabesk formda bir müzik eşlik etmektedir. Arabesk müzik; köyden kente 

göçün getirdiği sorunların anlatımında zaman zaman isyanını anlatan bir türdür. 

Özbek’e (2006, s. 114) göre;   

Arabesk hem sözleri hem de müzik yapısı açısından, geleneksel Türk müziği biçimleri 

ile Batı müziği biçimlerini birleştirme çabasıyla hem toplumsal çelişkileri temsil eden 

ama aynı zamanda bir üslup içerisinde bu farklı geleneksel ögeleri eklemlemeye çalışan 

bir pratiktir. 

 

Film içerisinde halk müziği, arabesk ve batı müziği çeşitleri mekân ve sahnelere uygun 

bir şekilde kullanılmaktadır. Fatma Bacı’nın olduğu çoğu görüntüde gelenekselliğe halk 

müzikle, Halime’nin olduğu sahnelerde arabesk, Ayşe’nin bulunduğu sahnelerde 

genellikle batı müziği formları kullanılmaktadır. Bu müzik yapılarının sahnelere göre 

kullanımı, film içerisinde öne çıkan kültürel çatışmaları yansıtması açısından önemlidir.  

Ayşe’nin arkadaşlarını ve onların yanlarındaki hal ve tavırlarını gören Fatma Bacı, eve 

geldiğinde düşünceli bir hale bürünmekte, bu sahneye dramatik bir halk müziği ezgisi 

de eşlik etmektedir. 

Ayşe’nin, Halime’nin evine gittiği sahneden gerilim unsuru barındıran bir müzik ile 

kötü bir durum seyirciye hissettirilmeye çalışılmaktadır. Sinemada müzik kullanımı, 

özellikle sahneleri daha iyi tanımlayabilmek, anlaşılmasını sağlamak için dip (fon) 

müziği formunda kullanılmaktadır. Dip müziğin kullanımındaki en önemli unsur, 

müziğin filmin temel konusunun önüne geçmeyecek şekilde olmasıdır (Kılıç, akt., Can, 

2018, s. 66). Gerilim unsurunu barındıran müzikler sayesinde karakterlerin ruhsal ve 



219 

 

 
 

duygusal durumları, gerginlik, öfke, üzüntü gibi duyguları yansıtmaktadır. Filmdeki bu 

sahnede kullanılan müzik, Halime’nin bebeğini kaybetmesi yüzünden yaşadığı 

duygularıyla ilişkilendirilebilir.  

Fatma Bacı’nın oğlu Yusuf’u aramak için İzmir’e geldiği sahnelerde Ege bölgesine 

özgü sözsüz halk ezgileri kullanılmaktadır. Bu sahnelerdeki müzikler dip (fon) 

müziğinin, görüntünün ve öykünün önüne geçmeyecek şekildedir. 

3.2.2.2.4.Kurgu 

Fatma Bacı filminin ilk sahnesinde, eşinin cesetinin başında ağlayan Fatma Bacı ve 

çocuklarının görüntüsü üzerine oyuncuların ve ilerleyen sahnelerde diğer prodüksiyon 

elamanlarının isimleri bindirme yöntemi kullanılarak verilmektedir. Refiğ, bu yöntemi 

aynı şekilde, çalışmada incelenen diğer bir film olan Bir Türke Gönül Verdim filminde 

de kullanılmaktadır.  

Fatma Bacı ve çocuklarının köyden ayrıldığı sahnenin hemen ardından İstanbul 

görüntüsü verilmektedir. Ayrıca bu sahneden sonraki sekansta çocuklar büyümüştür. 

Köyden ayrılma ve İstanbul görüntüsü arasında mekân ve zaman farklılığı zincirleme 

yöntemi ile bağlanmaktadır. Zincirleme kurgu yöntemi genelde zamansal ve mekânsal 

farklılıkların birbirine ilişkilendirildiği sahnelerde kullanılmaktadır. Filmin genelindeki 

en büyük zaman atlaması bu sahnede gerçekleşmiştir. İlerleyen sahnelerde filmdeki 

zaman olgusu doğrusal olarak devam etmektedir. Aynı zaman dilimlerindeki farklı 

mekânlar kesme yöntemi ile birleştirilmektedir. İstanbul sokaklarından apartmana 

oradan da ev mekânlarına geçişlerde kesme yöntemi kullanılmaktadır. Böylece 

seyircinin öykü akışı algısı bozuma uğratılmadan, mekân devamlılığı sağlanmaktadır.  

Ayrıca iç/ dış mekân geçişlerinde de kesme yöntemi tercih edilerek filmdeki zamanın 

doğrusallığı vurgulanmaktadır. Örneğin Halime’nin çatı katı görüntüsünden, Ayşe’nin 

arkadaşının Batı tarzı evine kesme yöntemi ile geçiş yapılarak, iki karakterinde aslında 

kendi yaşamlarından farklı yaşam tarzları içerisindeki durumu arka arkaya sekanslarda 

verilmektedir. Bir diğer sekansta ise Fatma’nın eşya taşıdığı sahne, zincirleme yöntemi 

ile sunularak anne ve kızlarının düşünsel farklılıkları hayata bakış açıları,  üç karakter 

ve üç mekânla tanımlanmaktadır.  



220 

 

 
 

Fatma Bacı’nın yüz ifadesinden, müzikli partiye geçişte kararma açılma yöntemi 

kullanılmış, bu yöntemin kullanılmasının amacı sahnelerin birleştirilmesinin yanında 

farklı iki sahneyi birbirinden ayırmaktır. Bu iki sahnedenin birleştirilmesinde kararma 

açılma yönteminin tercih edilmesinin altında bu farklı iki dünya vurgusu vardır.  

Fatma Bacı filminde, genellikle kesme geçiş yöntemi kullanılmış, sahneler bu şekilde 

ilişkilendirilmektedir. Karakterlerin farklı yaşamları da kesme yöntemi ile seyirciye 

sunulmuş, onlar arasında bir bağıntı kurulması sağlanmak istenmektedir. Örneğin, 

Fatma Bacı’nın endişeli yüzü ve tabanca görüntüsü arasındaki kesme hareketi, bu iki 

sahnenin birbiri ile bağıntısını ortaya koyarken, Fatma Bacı’nın yüzünde yakın plan 

çekimle odaklanılan endişesinin tabanca ile işlenebilecek bir cinayetle ilgisi olduğu bu 

iki görüntünün art arda birleştirilmesi ile vurgulanmaktadır. Ayrıca karakterlerin iç 

mekândan dış mekâna ya da dış mekândan iç mekâna geçişlerinde de kesme geçiş 

yöntemi kullanılarak sahneler arasında zaman ve mekân devamlılığı elde edilmektedir.  

Farklı mekânlardaki zaman devamlılığı kesme geçiş yöntemi ile sağlanırken, dış/ iç 

mekân geçişleri de bu yöntemle birleştirilmektedir. Refiğ, Bir Türke Gönül Verdim 

filminde de bu şekilde iç/ dış mekân devamlılığını kesme geçiş yöntemi ile birleştirmeyi 

tercih etmektedir.   

İstanbul ve İzmir gibi filmin geçtiği mekânların tanıtımında genel planlar kullanılırken, 

görüntülerde genelden özele doğru bir sarmal tercih edilmektedir. Böylece, bu 

görüntüler, kesme geçiş yöntemi ile birbiri ile ilişkilendirilmektedir.  İzmir’e giden 

Fatma Bacı ve Yusuf karakterlerinin görüntüleri, kesme yöntemi ile art arda 

birleştirilerek mekân devamlılığı sağlanmaktadır. Ayrıca Yusuf’un babasını öldüren 

Mahmut’u, sokaklarda kovaladığı sokak sahneleri de kesme geçiş yöntemi ile 

birleştirilip filme aksiyon katılmaktadır. Filmin sonunda Mahmut’un sokakta yerde 

bulunan cesedi, Fatma’nın çantası ve hapishanedeki Fatma Bacı’nın görüntüleri, kesme 

geçiş yöntemi ile ilişkilendirilmiş, neden- sonuç ilişkisi içerisinde bütünsel bir 

devamlılık elde edilmektedir. 

 

 

 

 



221 

 

 
 

3.2.3. “Vurun Kahpeye” Filminin Eleştirel Söylem Çözümleme Yöntemi ile 

Çözümlenmesi 

 

Resim 3
34

 

Vurun Kahpeye Filminin Künyesi
35

 

Yapımcı: Hürrem Erman  

Yönetmen: Halit Refiğ  

Senarist: Orhan Aksoy, Halit Refiğ  

Oyuncular: Hale Soygazi, Tugay Toksöz, Muharrem Gürses 

Tür : Dram  

Yapım Yılı: 1973  

Özellikler: 35 mm, Renkli  

Süre: 88 dk  

Ülke: Türkiye  

Dil: Türkçe  

Vizyon Tarihi: Ekim 1973 

 

Filmin Konusu: Vurun Kahpeye filmi, Halide Edip Adıvar’ın aynı adlı romanından, 

1949 yılında Ömer Lütfi Akad, 1964 yılında Orhan Aksoy ve 1973 yılında da Halit 

Refiğ tarafından sinemaya uyarlanmıştır. Adıvar, romanında Kurtuluş Savaşı yıllarında 

Kuvayi Milliyeyi savunan ve Anadolu’da göreve başlayan Aliye Öğretmen’in 

yaşadıklarını, savaş olgusu içerisinde anlatmaktadır.  Romanda üzerinde durulan ana 

temalar; aşk, vatan sevgisi, fedakârlık, milliyetçilik gibi kavramlardır. Romanda genç 

bir kadın öğretmenin yaşadıkları anlatılırken, Kurtuluş Savaşı sırasında Anadolu’da 

ortaya çıkan padişah yanlıları- Kuvayı Milliye yanlıları gibi ikili karşıt unsurlara da yer 

verilmektedir. 

                                                           
34

  http://www.yesilcamevi.com/index.php?topic=35688.0. E. T. 14.12.2019 
35

  https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/3756/vurun-kahpeye. E. T. 14.12.2019 

https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/916/hurrem-erman
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/950/halit-refig
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/1800/orhan-aksoy
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/950/halit-refig
https://www.tsa.org.tr/tr/arama/detaylifilm/1/?search_keyword=&search_type=1&search_movie_year_first=0&search_movie_year_last=3000&movie_type%5b%5d=1&movie_year_order=DESC
https://www.tsa.org.tr/tr/arama/detaylifilm/1/?search_keyword=&search_type=1&search_movie_year_first=1973&search_movie_year_last=1973
http://www.yesilcamevi.com/index.php?topic=35688.0
https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/3756/vurun-kahpeye


222 

 

 
 

Vurun Kahpeye romanı, ilk kez 1949 yılında Ömer Lütfi Akad tarafından aynı adla 

sinemaya uyarlamıştır. O yıllarda Türk sinemasında Kurtuluş Savaşı temalı romanlar 

filme çekilmekteydi. Bu eğilimin ilk örneği, Halide Edip Adıvar’ın Ateşten Gömlek 

romanının sinemaya uyarlanmasıdır. Bu uyarlamayı, Türk sinema tarihinde 

“Tiyatrocular Dönemi”nin en önemli figürü olan Muhsin Ertuğrul yapmıştır. 1923 

yılında çekilen Ateşten Gömlek filminin, ilk Kurtuluş Savaşı temalı film olmasının 

dışında bir diğer özelliği de Türk Sinemasında ilk kez Türk kadın oyuncuların 

oynamasıdır. Hem “Geçiş Dönemi” hem de “Sinemacılar Dönemi” yönetmenlerinden 

olan Akad, bu filmde usta bir yönetmenlik örneği göstermiştir. Akad, romanın aslına 

uygun bir öyküleme yapmıştır. Özgüç (1990, s. 112), bu filmle, Türk sinemasında yeni 

bir dönem başladığını ve yeni sinema düşüncesinin ilk pırıltılarının ortaya çıktığını ifade 

eder. Bu durum da filmin başarısını pekiştirmiştir. Filmdeki Aliye Öğretmen ve Tosun 

Bey’in yaşadığı aşk, Aliye Öğretmen’in linç edilmesi gibi duygusal temalar da dramatik 

unsurlar olarak filmde yer almaktadır.  Ayrıca bu film, o yıllarda Türk sinemasındaki 

diğer filmler gibi siyah- beyaz olarak çekilmiştir. Bu film, o dönemde Türk sinema 

endüstrisi açısından gişe anlamında bir başarı da sağlamıştır.  

Vurun Kahpeye filminin ikinci yeniden yapımının yönetmeni, Orhan Aksoy’dur. Aksoy, 

bu filmi 1964 yılında çekmiştir.  Filmin bu versiyonu, o yıllarda Türk sinemasında 

renkli filme geçilmesine rağmen siyah- beyaz olarak çekilmiştir. Filmin bu versiyonu 

1949 versiyonu ile benzer özelliklerinin yanında romanın bu uyarlamasında bazı 

farklılıklar da göze çarpmakadır. Örneğin roman ve 1949 yapımı uyarlamasında Kuvayı 

Milliye subayı olan Tosun Bey, 1964 versiyonunda Fuat Bey olarak adlandırılmaktadır. 

Aynı karakter 1973 yılında Halit Refiğ tarafından çekilen versiyonunda ise Tahsin Bey 

olarak geçmektedir. 

Vurun Kahpeye romanı ,1973 yılında bazı farklı ögelerin eklenmesiyle Halit Refiğ 

tarafından tekrar (remaking) çekilmiştir. Remaking; çekilen bir filmin aynı tema ile 

tekrar çekilmesidir. Refiğ,  Vurun Kahpeye filmini çekme teklifinin Cumhuriyet’in 50. 

Yıl dönümü için dönemin önemli yapımcısı Hürrem Erman tarafından yapıldığını ve 

kendisinin iki sefer çekilen bu filmin konusunun kendi ulusal kültürle ilgili 

düşüncelerine uygun olduğu için kabul ettiğini belirtmektedir (Türk, 2001, s. 284). Halit 

Refiğ’in 1973 yılında çektiği Vurun Kahpeye filminin üçüncü versiyonunda da aynı 

öykü anlatılırken, 1949 versiyonundan farklı bir bakış açısı sergilenmektedir. Bu filmde 



223 

 

 
 

Aliye Öğretmen karakterinin karşısına konumlandırılan Hacı Fettah Efendi karakterinin 

dini temsilini karşıt olarak Ömer Efendi ve eşi yerleştirilerek, Akad’ın filmindeki dini 

temsil unsuru yumuşatılmaktadır. Akad ve Refiğ’in aynı filmini inceleyen Yılmaz 

(2017, s. 12) a göre; “Akad‘ın filmi, dindar çevrelerin tepkisini çekmişken, son 

uyarlama sonrası bu tepkinin değiştiği anlaşılmaktadır. Önceki uyarlamadan farklı 

olarak Refiğ‘in dini ön plana çıkartma gayreti dikkat çekmektedir”. Refiğ, filmin bu 

versiyonunda, dini hassasiyetleri ön plana çıkarak, din olgusunun kültürel nosyondaki 

yerini sunmaktadır. Refiğ’in özellikle “ulusal sinema” hareketi içerisine alınan 

filmlerinde de din, toplumsal yapı içinde kültürle ekletik bir düzlemde ele alınmaktadır. 

Bu bağlamda Vurun Kahpeye filmi de Refiğ’in bu eğilimine örnek teşkil etmektedir. 

Vurun Kahpeye romanının üç farklı yönetmen tarafından, aynı konu düzleminde ama 

filmler içerisinde farklı ögeleri ön plana çıkararak işlemeleri, o yönetmenlerin sosyo, 

kültürel alt yapılarının bir yansıması olarak düşünülebilir. Çünkü bir sanatçının sosyo- 

kültürel alt yapısı, onun eser yaratım sürecinde etkilidir. Bu romanın üç farklı versiyon 

olarak, farklı yönetmenler tarafından çekilmesi bu duruma bir örnektir. Bu yönetmenler, 

romanın aslına temasal olarak sadık kalsalar da, belli ögelerin ön plana çıkarılmasında 

farklı bakış açıları ile hareket etmektedirler. Bu bağlamda, Refiğ’in Vurun Kahpeye 

filmi, Türk (2003, s. 9)’e göre  

…önceki çevrimlerinden ve romanından farklı olarak, olumsuz din adamlarının varlığına 

karşın dini değerleri samimiyetle savunan ve “Milli Marşımızda vurgulanan değerlerle, 

oradaki, dine ve Batıya bakışla, o ruhla mücadeleye katılanlar da vardır” yorumunu 

getirmesiyle dikkat çekti. 

 Refiğ’in filmi bu bakış açısıyla yeniden tanımlaması, kendi “ulusal sinema” anlayışına 

uygun olarak hareket etmesini ve din unsurunu filmin içinde karşıtlıklarla 

yumuşatmasına olanak sağlamaktadır. 

3.2.3.1. Makro Yapı 

3.2.3.1.1. Tematik Yapı 

Vurun Kahpeye romanı, Kurtuluş Savaşı döneminde Anadolu’da bir kasabada geçen 

olayların, halk, Kuvayı Milliye, din adamları, öğretmen gibi unsurların bir arada ele 

alındığı bir romandır. Bu roman, ilk kez, 1926 yılından 1927 yılına kadar Akşam 



224 

 

 
 

gazetesinde, ikişer sayfadan oluşan 41 bölümlük tefrika olarak yayınlanmıştır 
36

. 

Kurtuluş Savaşı’nı Anadolu’da bir kasaba özelinde anlatan Vurun Kahpeye romanının 

yazarı olan Halide Edip Adıvar, milli mücadeleyi destekleyen dönemin önemli 

kişiliklerinden biridir. Özellikle Halide Edip’in 1919 yılında İzmir’in Yunanlılar 

tarafından işgalinin protesto edildiği, İstanbul’daki mitingdeki milli mücadele ile ilgili 

konuşmaları, onun milliyetçi kişiliğini yansıtmaktadır.  Romanın ve ondan uyarlanan 

filmlere isim olan “Vurun Kahpeye” sözcüğü, Aliye Öğretmen’in linç edildiği sahnede 

Hacı Fettah Efendi’nin ahaliyi harekete geçirmek için söylediği ifadeden gelmektedir. 

Bu filmin ve romanın adı olan Vurun Kahpeye içindeki “kahpe” sözcüğü Türk Dil 

Kurumu sözlüğünde; “ahlaksız kadın ve dönek” şeklinde tanımlanmaktadır
37

. 

Dönemin toplumsal olguları, İstanbullu genç bir öğretmen olan Aliye Öğretmen’in,  

Anadolu’da bir kasabaya atanması ve oradaki halkla yaşadığı ilişkiler bağlamında ele 

alınmaktadır. Aliye Öğretmen, milli değerlere değer veren, Kurtuluş Savaşı’nın önemini 

kavrayan, bağımsızlık yanlısı ve mücadeleci bir karakter olarak sunulmaktadır. 

Romanda, bu şekilde tasvir edilen Aliye Öğretmen, filmde de bu şekilde 

yansıtılmaktadır. Filmde, Aliye Öğretmen ve Kuvayı Milliyeci Tahsin Bey’in 

aralarındaki aşk ilişkisi, kasabadaki gerici, dini kendisine göre yorumlayan Hacı Fettah 

Efendi’nin eylemleri, dini değerlere samimiyetle sahip çıkan Ömer Efendi’nin yaşamı 

ve Aliye’ye âşık olan Yunanlı kumandanın karakterleri ve bu bağlamda eylemleri filmin 

tematik unsurları olarak özetlenebilir.  

Bu film, Halit Refiğ’in “ulusal sinema” düşüncesini yansıttığı filmlerden biridir. 

Kendisi de Çapan (Çapan, 1990) ile yaptığı söyleşisinde, Karakolda Ayna Var, Bir 

Türke Gönül Verdim, Adsız Cengâver, Fatma Bacı ve Vurun Kahpeye gibi filmlerinin, o 

zaman savunduğu “halk sineması” ve “ulusal sinema” anlayışlarının hedeflerini 

gerçekleştirdiğini ifade etmektedir. Bu bağlamda Vurun Kahpeye filmi temasal ve içerik 

bakımından ele alındığında, Refiğ’in “ulusal sinema” hareketini yansıttığı belirtilebilir.  

1973 yapımı Vurun Kahpeye filminde, diğer çevrimlerinden farklı olarak Aliye 

Öğretmen, milli duygularının yanında dini hassasiyetleri olan bir karakter olarak tasvir 

                                                           
36  http://eresearch.ozyegin.edu.tr/bitstream/handle/10679/4660/Vurun%20Kahpeye%20form.pdf? 

sequence=3&isAllowed=y. E. T. 06.01.2019 
37  http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c405ecf030af9.  

03003998. E. T. 17.01.2019. 

http://eresearch.ozyegin.edu.tr/bitstream/handle/10679/4660/Vurun%20Kahpeye%20form.pdf?%20sequence=3&isAllowed=y
http://eresearch.ozyegin.edu.tr/bitstream/handle/10679/4660/Vurun%20Kahpeye%20form.pdf?%20sequence=3&isAllowed=y
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c405ecf030af9.%20%2003003998
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c405ecf030af9.%20%2003003998


225 

 

 
 

edilmektedir. Filmde, biz/ öteki karşıtlığı hem kasaba içerisinde yer alan Kuvayı Milliye 

taraftarları ve Yunanlıların işgali isteyenler kasaba halkı arasında hem de yine Kuvayı 

Milliye taraftarları ve Yunanlılar arasında kurgulanmaktadır. Bu bağlamda, film 

içerisinde iki farklı ötekileştirme yapılmaktadır. Kuvayı Milliye taraftarları, milli 

duyguları yüksek, bağımsızlık peşinde olan, düşmanın Anadolu’dan çıkarılmasını 

isteyen, işgallere karşı gelenler olarak tanımlanırken, Yunanlıların işgalini isteyenler, 

gerici, yobaz, dini kendi çıkarları için kullanmaktan geri kalmayan, insanları bu yolla 

kandırmaya çalışan, kendilerine düşman gördükleri insanlara iftira atıp olayı linç 

etmeye ve öldürmeye kadar götürebilen vatan düşmanları olarak sunulmaktadır. 

Filmdeki bu açık ayrım, Kuvayı Milliye taraftarları ve Yunanlılar arasında ele alınsa da 

öyküde bu kadar yoğun olarak işlenmemektedir.  

Temasal yapıya bakıldığında Kurtuluş Savaşı, bağımsızlık gibi ana temalar, öykünün 

odak noktasında yer alırken, bu olgular, Tahsin Bey ve Aliye Öğretmen’in aşkı ile 

dramatik bir yapıyı da içine almaktadır. Kuvayı Milliyecilerin başı olan Tahsin’in adı, 

romanda Tosun olarak geçmektedir. Diğer iki versiyonun 1949 yapımı olan birinci 

uyarlamasında, Tosun; 1964 yapımı ikinci uyarlamada, Fuat; Refiğ’in filminde ise aynı 

karakter Tahsin olarak verilmektedir. Refiğ, romanın diğer uyarlamalarında Tosun 

Paşa’nın adını Tahsin Bey olarak değiştirmesinin ve filmde Aliye Öğretmen’e 

aralarındaki bağ ve sevgiyi temsilen Orhan Aksoy’un filminde madalyon olan hediye 

yerine küçük bir Kur’an-ı Kerim yerleştirmesnin, özellikle muhafazakâr kesimde bir 

rahatlama getirdiği şeklinde açıklamaktadır (Türk, 2001, s. 286). Refiğ, bu söyleminde, 

kendi filminin milli duygular yanında İslami duygulara da yer verildiğini ve bu yüzden 

de muhafazakâr kesimin bu versiyondan memnun olduğunu belirtmektedir. Refiğ’in 

“ulusal sinema” anlayışında, din unsuru, dil ve gelenek unsurları gibi yerel kültürü 

tamamlayıcı ögeler olarak öne çıkmaktadır. 

 Çalışmada ele alınan diğer iki film olan Bir Türke Gönül Verdim ve Fatma Bacı 

filmlerinde de din olgusu birleştirici bir unsur olarak, Refiğ’in üzerinde durduğu 

toplumsal bağ olarak kullanılmaktadır. Bu filmde ana temalar, aşk, vatan sevgisi, 

bağımsızlık, inanç, birlik ögeleridir.  Bu ögelerinden vatan/memleket sevgisi film 

içerisinde sürekli olarak yüceltilerek vurgulanmaktadır. Aliye Öğretmen ve Yunanlı 

kumandan arasında geçen bir diyalogda, Yunanlı kumandan, Aliye’ye hissettiği 

duyguyu, en büyük sevgi olarak tanımlarken, Aliye Öğretmen ise bu sözler karşısında 



226 

 

 
 

en büyük sevginin memleket sevgisi olduğunu belirtmektedir. Aliye Öğretmen’in bu 

ifadesine göre, memleket sevgisi her sevginin üstünde bir sevgidir. Yunanlı kumandanın 

hislerini küçümseyen bu tavırla Doğu- Batı kültürlerindeki sevgi tanımının farklılığı 

gösterilmek istenmiştir. Aliye Öğretmen’in Tahsin Bey’le bir diyalogunda benzer 

şekilde vatan sevgisi yüceltilerek aktarılmaktadır. 

3.2.3.1.2. Toplumsal Yapı 

Filmin uyarlandığı Vurun Kahpeye romanında, Birinci Dünya Savaşı’nın ardından 

yenilgiye uğrayan ama buna rağmen ayağa kalkmaya çalışan bir toplumun kahramanlık 

öyküsü, temelde Aliye Öğretmen üzerinden ele alınmaktadır. Filmde, en önemli 

karakter olan Aliye Öğretmen, odak noktasındadır. Aliye Öğretmen’in İstanbul’dan 

Anadolu’ya gelmesi, burada milli mücadele ruhunu aşılamaya çalışması, bu fikir 

karşısında olanlarla karşı karşıya gelmesi ve sonunda linç edilmesi romanın temel 

dramatik yapısını oluşturmaktadır. 

Kasabadaki toplumsal yapı, ikili karşıtlıklar üzerine kurulmaktadır. Aliye Öğretmen, 

Ömer Efendi, Tahsin Bey; vatansever, milliyetçi, ülkenin işgalden kurtulması için 

fedakârlık gösteren; Hacı Fettah Efendi, Kantarcı Hüseyin ise geleneksel ve dindar 

görünen ama kendi çıkarları için düşmana yardım edebilen, iftira atabilen, hatta bir 

kadını linç edebilecek karakterlerdir. Hacı Fettah Efendi söylemlerinde, sürekli padişaha 

olan bağlılığını vurguladığı için kasaba halkı da diğerlerine karşı galeyana 

gelebilmektedir. Bu filmde, biz/ öteki kavramsallaştırılması karakterler üzerinden temsil 

edilirken, bu temsillerin alt yapısında düşünsel unsurlar tanımlanmaktadır. Biz/ öteki 

kavramsallaştırılması, vatan teması üzerinden yapılırken, Refiğ’in, Doğu- Batı 

anlayışından ziyade vatanseverlik ve düşmandan kâr elde etmek unsurları 

sorgulanmaktadır. Bu sorgulama yapılırken din olgusu da ön plana çıkarılmaktadır. Bu 

bağlamda, Ömer Efendi dindar ve namuslu olarak tanımlanırken; Hacı Fettah Efendi ise 

yobaz, dini kendi çıkarları doğrultusunda yorumlayan bir karakter olarak sunulmaktadır. 

Burada gerçek dindar vatanseverler ve yobaz vatan düşmanları karşılaştırılmaktadır.  

Vurun Kahpeye filmi, Kurtuluş Savaşı döneminde bir kasaba halkının sosyal, ekonomik, 

siyasal ve kültürel özelliklerini de mercek altına almaktadır. Bu bağlamda filmdeki 

kasaba, dönemin Anadolu bölgesindeki diğer yerleşim alanlarının evrenini yansıtan bir 



227 

 

 
 

örneklem olarak düşünülebilir. Filmdeki biz/ öteki kavramları sürekli karakterler ve 

onların kişisel özellikleri üzerinden vurgulanmaktadır. Örneğin Kantarcıları Hüseyin 

Efendi, Aliye Öğretmen’i kendisine eş olarak istediğinde, Ömer Efendi, Kantarcıları 

Hüseyin Efendi’ye kendisinin çok eşli olduğunu hatırlatmaktadır. Sonrasında ise Aliye 

Öğretmen’i kastederek, İstanbullu kadınların ortağa yanaşmadığını söylemektedir.  

Burada “ortak” sözcüğü, o dönem Anadolu’da yaygın olan, bir erkeğin çok kadınla 

evlenmesi anlamına gelen  “kuma” olarak da bilinen bir kadın rolüne vurgu yapılması 

için kullanılmaktadır. İstanbullu ve okumuş bir kadın olan Aliye Öğretmen’in 

temsilinde, onun özelliklerine sahip kadınlar, böyle bir rolü kabul etmemektedir. Burada 

İstanbullu ve Anadolulu kadınlar arasındaki sosyal hayattaki farklılık ön plana 

çıkarılmaktadır.   

Filmin içinde dönemin şartları ele alınırken, Kurtuluş Savaşı art alanda önemli bir 

noktada iken, bağımsızlık, vatanseverlik gibi unsurlar bir aşk hikâyesi ile 

anlatılmaktadır. Bu bağlamda, Kurtuluş Savaşı’nın başladığı yıllarda eğitim, sosyal, 

kültürel nosyonlar da bir kasaba üzerinden anlatılmaktadır. Geleneksel ve modern 

eğitim arasındaki ikilik, yobaz din adamı ve namuslu dindar temsilindeki farklılık, 

vatanseverlik ve düşmana kendi çıkarları için yardım edenler karakterler üzerinden 

dramatik bir olay örgüsü içerisinde, klasik anlatı yapısında işlenmektedir.  

3.2.3.1.3. Anlam 

3.2.3.1.3.1. Türk Toplumunun Değer, Normlarının Sunumu ve Bu Olguların Doğu- 

Batı Ekseninde Ele Alınış Şekilleri 

Filmin başındaki karakterler sunulurken, Aliye Öğretmen, kasabanın kadınlarına göre 

daha modern giyimli olarak tasvir edilirken, film boyunca karşısında yer alan karakter 

olan Hacı Fettah Efendi ise sarıklı, cübbeli ve sakallı olarak yani daha geleneksel ve 

dindar kılık kıyafette temsil edilmektedir.  

Filmdeki yazılar, dönem filmi olmasının bir sonucu olarak Osmanlıcadır. Ayrıca Maarif 

müdürünün odasında kırmızı zemin üzerine beyaz ay yıldız dikkat çekmektedir. O 

dönemde Türkiye Cumhuriyeti yeni kurulmuş olmasına rağmen bu ayrıntı dikkat 

çekmektedir. Bu roman 1923 yılında tefrika edilmiştir.  Günümüzdeki Türk bayrağı 



228 

 

 
 

formu ise 1936 yılında kabul edilmiştir
38

. Burada Refiğ, Türk bayrağı ve bağımsızlık 

arasında bir bağıntı kurmaktadır.  

Okuldaki erkek öğrenciler, fes, kız öğrenciler, başörtü gibi geleneksel kıyafetler 

içerisindedir. Film ikili karşıtlıklar içerisinde bir yapı ile kurularak, biz/ öteki 

kavramsallaştırmasını ortaya koymaktadır. Aliye Öğretmen, Hacı Fettah Efendi’nin 

bilinçli yönlendirmeleri ile kasaba halkı için başlangıçta “öteki”dir. Aynı şekilde kasaba 

halkı kendisini “biz” kavramı dairesinde anlamlandırırken farklı olanın dışlanmasını 

meşru hale getirme çabası içerisindedirler.  Bu dışlama kasabadaki kadınlar tarafından 

daha aleni bir şekilde yapılmaktadır.  

Aliye Öğretmen’in vatan ve millet sevgisi, film boyunca çeşitli söylem ya da eylemlerle 

vurgulanmaktadır. Aliye Öğretmen’in sınıfta Tevfik Fikret’in şu sözleri üzerinde 

durmaktadır; “Millet yoludur, Hak yoludur, tuttuğumuz yol. Ey Hak yaşa, Ey sevgili 

millet yaşa, var ol”. 

Tevfik Fikret’in bu dizeleri, milleti bilinçlendirme ve bu bağlamda milletin birlik olması 

gerektiğini şeklinde bir çağrı olma amacı taşımaktadır (Kanter, 2015, s. 274). “ Millet” 

ve “hak” kavramları birlikte kullanılarak, tutulan bağımsızlık ve milli birlik yolunun 

meşruluğu vurgulanmaktadır. Türk milleti için bağımsızlığın önemi film boyunca 

sürekli altı çizilen bir unsur olarak, Refiğ’in bu filminde, İstiklâl Marşı’nda geçen 

değerleri de ön plana çıkardığı görülmektedir. Türk İstiklâl Marşı’nda geçen “Hakkıdır, 

Hakk'a tapan, milletimin istiklal!” dizesi, dini ve milli temalar bağlamında yukarıda yer 

alan Tevfik Fikret’in dizeleri ile tema olarak benzerlik göstermektedir.  

Filmde kültürel, geleneksel olgular da kullanılmaktadır. Örneğin, büyüklerin ellerinin 

öpülmesi eylemi. Türk kültüründe el öpüp alına koyma eylemi saygı ifade eden, 

küçüklerin büyüklere saygısını göstermek için gerçekleştirdiği bir gelenektir. Bu 

geleneğin farklı bir versiyonu Batı dünyasında da vardır. Batı da sadece el öpülürken bu 

davranış erkekler tarafından kadınlara yapılmaktadır. Türk toplumunda ise kadın ya da 

erkek, tüm büyüklere karşı yine kadın ya da erkek fark etmeden yaşça küçüklerin 

yaptığı bir davranıştır. Filmde Aliye Öğretmen, Ömer Efendi ve Gülsüm Hanım’ın 

ellerini öperek onlara saygını ve sevgisini ifade etmektedir.   

                                                           
38

  http://www.ttk.gov.tr/tarihveegitim/turk-bayragi-kanunu/. E. T. 10.01.2019.  

http://www.ttk.gov.tr/tarihveegitim/turk-bayragi-kanunu/


229 

 

 
 

Kasabada şehitler için camide okunan mevlit; Anadolu kültür geleneğinde, peygamber 

sevgisinin göstergesi olarak, Hz. Muhammed’in doğumunu, miraç ve sonrasında 

vefatının anlatıldığı beyitlerden oluşan eserlerdir. Mevlit; doğum, ölüm, savaş gibi 

olayların ardından yapılan dini bir ritüel olarak insanların bir araya gelmesini 

sağlamaktadır. Bu bağlamda, filmin geçtiği dönem, bir milletin birlik ve beraberliğe 

olan ihtiyacı vurgulanırken, aynı anda Yunan askerlerinin kasabayı işgali verilmektedir.  

Bu şekilde yapılan öyküleme ile birlikte Yunan işgaline karşı halkın birliği ve 

beraberliği camide okunan mevlit ile ilişkilendirilmektedir. 

Ömer Efendi, Yunanlıları bir bela olarak tanımlarken, Tahsin Bey, Yunanlıların yalnız 

olmadığını gerilerinde “tekmil garp âlemi” olduğunu söyleyerek, savaşlarının sadece 

Yunanlılara değil tüm Batıya karşı olduğunu belirtmektedir. “Garp” kelime anlamı 

itibariyle “Batı” anlamına gelmektedir. Ömer Efendi de Haçlılardan beri, Türklerin 

kaderinin böyle olduğunu söyleyerek, Batılıları ve Haçlıları birbirine benzeterek, 

Türk’ün tarihteki yerinin “İslam’ın kılıcı olduğu” nu vurgulayarak, Türk- İslam 

olgularını bir arada kullanmaktadır. Bu bağlamda Ömer Efendi Türkleri, İslam dini ile 

bağdaştırırken, Batıyı ise haçlılarla ilişkilendirmektedir.  

Yunanlı kumandan, Ömer Efendi’nin durumunu konuşmak için görüşmeye giden Aliye 

Öğretmen’e karşı kibar davranarak, kendisine içki ikram ettiğinde, Aliye Öğretmen bu 

teklifi sert bir şekilde reddetmiştir. İslam kültüründe içki haram sayılmaktadır. Filmin 

son sahnelerinden birinde Aliye Öğretmen, içtiği suyu “zemzem suyu kadar tatlı” olarak 

nitelemektedir. İslam dininde kutsal sayılan zemzem suyu, Doğu’ya; içki ise Batı’ya 

özgü olarak birer unsur olarak kullanılarak, iki kültür arasındaki karşıtlık bu bağlamda 

ilişkilendirilmektedir. Filmde kültürel olarak, Doğu- Batı farklılıkları, Yunanlılar ve 

Türkler üzerinden din faktörü ve dinlerin birbirinden ayrıldığı noktalarla sunulmaktadır. 

Bu bağlamda Aliye Öğretmen geleneksel, dini hassasiyetleri olan bir Türk kadını olarak 

tanımlanmaktadır.  

İki kültür arasındaki farklılıklara sadece din unsuru üzerinden değil, mahremiyet unsuru 

üzerinden de değinilmektedir. Örneğin, Yunanlı kumandanın, Aliye Öğretmen’e 

nişanlısını çok mu sevdiğini sorulduğunda, Aliye’nin suskunluğunun nedenini Ömer 

Efendi “ Bizde genç kızlar böyle sorulara cevap vermezler” diyerek iki kültür arasındaki 

farklılığı vurgulamaktadır. Bir genç kadının bu tür sorulara cevap vermemesini onun 



230 

 

 
 

geleneksel anlamda doğru bir hareketi olarak görülürken, bu tür duygular mahremiyet 

dairesi içerisinde değerlendirilmektedir. Ömer Efendi, farklılığı işaret ederken “biz de” 

kelimesiyle,  biz/ öteki kavramına vurgu yaparak, “biz”in karşısına “öteki”ni 

koymaktadır. Buradaki başka bir vurgu da Aliye Öğretmen, her ne kadar kasabadaki 

halka göre daha modern giyimli ya da eğitimli olsa da belli geleneksel kalıpları 

benimsemekte ve bu bağlamda hareket etmektedir. Refiğ, Aliye Öğretmen karakteri, 

üzerinden geleneksel kültürün, kılık kıyafet ya da eğitimle birebire bağdaşmak zorunda 

olmadığını ifade etmektedir. Filmin genelinde vurgulanan bu tema, Aliye Öğretmen ve 

Hacı Fettah Efendi karakterleri üzerinden sürekli olarak ele alınırken, Aliye Öğretmen 

modern ve dindar bir temsil olarak işlenmektedir.  

Vurun Kahpeye filminde, bağımsızlığın ve ulus olmanın en önemli nişanelerinden olan 

bayrak, hem Türk hem de Yunan bayrakları ile farklı mekânlarda ve karakterlerle 

özdeştirilerek kullanılmaktadır. Bayrak kelimesi, anlamı itibariyle, “Bir milletin, belli 

bir topluluğun veya bir kuruluşun simgesi olarak kullanılan, renk ve biçimle 

özelleştirilmiş, genellikle dikdörtgen biçiminde kumaş, sancak”
39

 olarak 

tanımlanmaktadır. Bu tanım çerçevesinde bayrak, bir milleti ya da topluluğu 

simgeleyen, onlarla özdeşleşen renk ve biçimle oluşturulan bir nesne olarak, ulusal 

nosyon içerisinde büyük anlam taşımaktadır.   

 Bayrak unsuru, Refiğ’in “ulusal sinema” anlayışı içerisinde değerlendirdiği Bir Türke 

Gönül Verdim filminde de Türk geleneklerinde önemli bir ritüel olan düğün merasimi 

gibi önemli bir günde de kullanılmaktadır. Vurun Kahpeye filminde de, Türk Bayrağı ve 

Yunan Bayrağı görülmektedir. Türk bayrağı, Aliye Öğretmen’in öğrencilerinin elinde 

ya da Tahsin Bey’in karargâh olarak kullandığı dağlarda; Yunan bayrağı ise, Yunan 

karargâhı olarak kullanılan valilik binasında ve kasabanın işgali sırasında Kantarcıların 

Hüseyin’in elinde anlam kazanarak karakterlerle ilişkilendirilmektedir. Bu bağlamda, 

Türk bayrağı vatanseverliği, Yunan bayrağı ise işgali simgelemektedir.  Filmin son 

sahnelerinde Aliye Öğretmen, Yunanlı kumandanı bıçakladığında, kumandan düşerken 

duvardaki Yunan bayrağı da kendisiyle yere düşmektedir. Bir sonraki sahnede ise 

kaçışan Yunan askerleri vardır. Yunan bayrağının düşüşü, Yunan askerlerinin kaçışları 

ile ilişkilendirilerek Yunanlıların yenildiğinin altı çizilmektedir.  Bu anlamı güçlendiren 

                                                           
39  http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c78e87084b08   

4.65218055. E. T. 01.03.2019 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c78e87084b08%20%20%204.65218055
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c78e87084b08%20%20%204.65218055


231 

 

 
 

başka bir sahne ise, kasaba halkının Yunan askerlerine taşlarla sopalarla saldırmasıdır. 

Refiğ, bu sahneler arasında anlamlı bir ilişki kurmak için, neden- sonuç ilişkisi 

kullanmaktadır.  

Bayrak, şehit cenazelerinde naaşların üzerine örtülmektedir. Aliye Öğretmen’in linç 

edilmesinde sonra mezarının üstüne serilen Türk bayrağı da, onun vatanı için kendi 

canını feda ettiğini yani şehit olduğunu vurgulanmaktadır. 

3.2.3.1.3.2. Retorik (Metafor), Yan Anlam Ögelerinin İncelenmesi 

 

Filmin başında, yakın plan yüz çekiminde Aliye Öğretmen’in iç sesinden yükselen,  
“Toprağınız toprağım, eviniz evim. Burası için, bu diyarın çocukları için bir ana, bir ışık olacağım ve 

hiçbir şeyden korkmayacağım. Vallahi ve billahi”.  
 

“Vallahi” ve  “Billahi” ise Allah’a yemin ederim ki 
40

 anlamına gelmektedir. Bu 

ifadelerle, Aliye Öğretmen’in görev yapamaya geldiği kasaba çocukları için umut 

beslediği, onlar için elinden geleni yapacağı ve bu konuda kararlı olduğu 

vurgulanmaktadır. Aliye Öğretmen’in bu hislerine, yemin olgusu ile pekiştirilerek 

kutsal bir misyon yüklenmektedir. 

Aliye Öğretmen’in Ömer Efendi’nin evine ilk gittiğinde, Gülsüm Hanım’ın elini 

öpmesi, geleneksel olarak büyüklere saygının bir ifadesi olarak kabul edilmektedir. 

Türk geleneklerinde el öpme büyüklere saygı anlamına gelen bir ritüeldir.  Aliye 

Öğretmen’e verilen odada duran gelinlik, geleneksel formlarda kırmızı renkte bir 

gelinliktir. Günümüzde beyaz olarak kullanılan gelinlik, o yıllarda Anadolu’da renkli 

olarak kullanılmaktaydı. Geleneksel anlamda, gelinlik, bir genç kız için en önemli giysi 

olarak, evlilik kurumunu temsil etmektedir. Evlilik kurumu da, geleneksel Türk 

toplumunda ailenin temelini oluşturan, sosyal ve kültürel bağlamda önemli bir 

kurumdur. 

Aliye Öğretmen, okula geldiğinde çocukların birbirini ezip geçen, umursamaz 

tavırlarına bakarak burada disiplin olmadığı görür. Bu arada okuldaki diğer bir çalışan 

olan Hatçe Hanım ve Aliye Öğretmen, gerek giyim kuşamları gerekse de eylemleri ile 

farklı kişilikler olarak sunulmaktadır. Aliye Öğretmen, daha modern bir kıyafet 

içindeyken, Hatçe Hanım, daha kapalı ve muhafazakâr bir giyim kuşama sahiptir. 

                                                           
40

  https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/733/yemin-ne-demektir--dini-hukmu-nedir-. E. T. 10.01.2019.  

https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/733/yemin-ne-demektir--dini-hukmu-nedir-


232 

 

 
 

Ayrıca bu sahnede, Aliye Öğretmen’in elinde kitaplar bulunurken, Hatçe Hanım’ın 

elinde uzun bir sopa bulunmaktadır. Hatçe Hanım’ın sınıftaki kavgaya elinde sopası ile 

müdahale etmesi eski tarz eğitimi, Aliye Öğretmen’in çocuğa bir haftalık ceza vermesi 

daha modern bir eğitimin ceza yöntemi olarak okunabilir. Burada eski ve yeni eğitim 

sistemleri Aliye Öğretmen ve Hatçe Hanım üzerinden ele alınırken, zıtlıklar aynı 

mekânda kullanılarak seyircinin modern ve geleneksel olan bu iki eğitim sisteminin 

farklılıklarını daha rahat anlamlandırması beklenmektedir. Bu ikili eğitim sistemi, 

Osmanlı Devleti’nin son yıllarında, modernleşme ile ortaya çıkan ikili eğitime dikkat 

çekilmektedir. Filmdeki mektepte de o dönem ülkede süregelen iki farklı eğitim sistemi 

aynı anda devam etmektedir. Hatçe Hanım’ın sınıfında geleneksel bir eğitim sürerken, 

Aliye Öğretmen’in sınıfında ise daha modern bir eğitim şekli vardır. Öykünün geçtiği 

dönemde uygulanan eğitim alanındaki farklı uygulamalar, Hatçe Hanım ve Aliye 

Öğretmen üzerinden simgelenmektedir.   

Filmde kamusal anlamda, halkın bir araya geldiği, konuları tartıştıkları mekânlar da 

vardır. Osmanlı toplumunda, genellikle erkeklerin toplanıp, ülke gündemi ya da güncel 

meseleleri konuştukları yerler kahvehanelerdir. Gerek İstanbul’da gerekse de 

Anadolu’daki yerleşim birimlerinde bu yapı, halkın kendi aralarında hem 

sosyalleşmesini hem de fikir alışveriş yapmalarını sağlanması açısından önemli 

merkezlerdir. Filmde de, Hacı Fettah Efendi ve Ömer Efendi, ülke gündemi ve savaşla 

ilgili meseleleri kahvehanede tartışmaktadırlar. Öztürk’e (2005, s. 102) göre; 

kahvehaneler, dinsel gerekliliklerin dışında, farklı grupların bir araya geldiği ve 

tartışılacak farklı ifadelerin ortaya çıktığı mekânlardır. Dinsel gereklilik gerektiren 

mekânlar, cami, kilise gibi mekânlar, dini vazifelerin yerine getirildiği görece daha 

heterojen bir yapıyı barındırırken, kahvehane gibi mekânlar daha farklı demografik 

özellikleri olan insanların bir araya gelmesine olanak sağlamaktadır. Bu bağlamda, 

kahvehanelerde, dinsel gereklilik içeren diğer mekânlardan daha homojen bir toplumsal 

yapıdan söz edilebilir. 

Aliye Öğretmen, filmde milli mücadelenin bir temsili olarak tanımlanmaktadır. Aliye 

Öğretmen’in gerek söylemleri gerekse de eylemleri bu savı destekleyecek şekilde film 

boyunca resmedilmektedir. Aliye Öğretmen’in evinde, kendi eliyle kırmızı kumaş 

üzerine beyaz yıldız ve hilal şekillerini içeren Türk bayrağını dikmesi ve sonrasında bu 

bayrağı okulunun önüne astırması, onun milli duygularıyla harekete eden bir karakter 



233 

 

 
 

olduğu vurgusunu barındırmaktadır. Aynı şekilde savaşa giden askerleri uğurlayan 

kasaba halkının ellerindeki bayraklar, kasaba halkının bağımsızlık isteğini simgelemesi 

açısından önemlidir. Bayrak, bir ülkenin bağımsızlığının en önemli simgelerinden 

biridir. O dönem için yabancı güçler tarafından işgal altında olan bir ülke için Aliye 

Öğretmen’in bu hareketi,  bir direniş, devrim niteliği taşımaktadır. Bu bağlamda, Aliye 

Öğretmen, Batı işgal güçlerine karşı Doğu maneviyatını simgelemektedir.  Refiğ bu 

filminde, diğer iki versiyonundan farklı olarak dini unsurları daha fazla ön plana 

çıkarmaktadır. Bu konuda eleştireler de maruz kalan Refiğ, bu şekilde kendi “ulusal 

sinema” hareketi anlayışındaki dinin kültürel hayattaki önemine işaret ettiğini 

savunmaktadır. Vurun Kahpeye romanın bu versiyonuna birçok eleştiri getirilmektedir. 

Bu filme karşı yapılan eleştirilerden biri, Atilla Dorsay’ın (1989, s. 66): 

… romanın vatan sevgisi üstüne kurulu ulusallık yanını dinsel/ milliyetçiliğe, yani Halide 

Edib’i Mehmet Akif’e doğru kaydırmak, Hacı Fettah’ı olabildiğince kötüleştirip patolojik 

bir niteliğe bürürken, öykünün temeline iyi, doğru, güzel yanlarıyla İslam dinini mi 

yerleştirmeye çalışmak” şeklindeki yazısıdır.  

 

Bu eleştirinin temeli, Halide Edip Adıvar’ın romanından uyarlanan diğer iki filmde din 

unsurunun, Refiğ’in çektiği versiyondaki kadar ön plana çıkmamasıdır. Diğer iki 

versiyonda “milli”, “bağımsızlık” gibi kavramlar daha göze çarpmaktadır. Dorsay’ın 

eleştirisinde üzerinde durduğu, filmin ögelerinin Halide Edip Adıvar’dan Mehmet Akif 

Ersoy’a kaydırılması meselesi bu iki yazarın düşünce dünyaları açısından ele 

alındığında daha anlamlı hale gelmektedir. Mehmet Akif Ersoy, yaşadığı dönemde 

gerek kişiliği gerekse de eserleri ile dini değerleri ön plana çıkaran, İslam dinini 

eserlerinin merkezine yerleştiren bir yazardır. Halide Edip Adıvar ise eserlerini, millilik, 

bağımsızlık, vatanseverlik gibi temaları temelinde kurgulamaktadır. 

Yunanlı kumandan, Ömer Efendi’ye çok malı mülkü sahibi olduğunu duyduğunu 

söylediğinde, Ömer Efendi malın mülkünün Allah’ın olduğunu kendisinin de bunların 

bekçisi olduğunu söyleyerek, maddiyata önem vermediğini belirtmektedir. Burada 

önemli olan Batı dünyasının maddiyatçılığının karşısına Doğu’nun maneviyatın 

konulmasıdır. Çalışmada üzerinde durulan Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem 

çözümlemesi ile ilişkilendirilen biz/ öteki kavramsallaştırması bağlamında yine maddi 

ve manevi unsurları çerçevesinde Doğu- Batı farklılığı vurgulanmaktadır.  



234 

 

 
 

Tahsin Bey’in Aliye Öğretmen’e, kendisine büyük annesinden yadigâr olan küçük bir 

Kur’an-ı Kerim hediye etmesi, romanın diğer versiyonlarından farklı bir temayı da öne 

çıkarmaktadır. Halit Refiğ, Müslümanların kutsal kitabını film içerisinde önemli bir 

yere koyarak, Aliye ve Tahsin’in sadece Kuvayı Milliye ruhunu değil aynı dini 

hassasiyetleri taşıdıklarını vurgulamaktadır. Bu bağlamda Refiğ, dindar geçinen ama 

Yunanlılarla işbirliği yapan Hacı Fettah Efendi karakteri ve onun gibilerin karşısına 

dindar Kuvayı Milliye ruhuna sahip insanları yerleştirerek, din ve bağımsızlık ögelerini 

birbiri ile ilişkilendirmektedir. Refiğ, film içerisine Kur’an-ı Kerim motifini neden 

yerleştirdiğini şu şekilde ifade etmektedir; 

Çünkü Kur’an’ı öğretmene veren o. Orhan Aksoy’un filminde o bir madalyondu. Sevgi 

nişanesi olan bir madalyondu. Ben o motifi Kur’an-ı Kerim haline getirdim. Sadece kişiler 

arasındaki bir sevgi nişanesi değil aynı zamanda manevi bir bağ işareti olmak üzere. Tabii 

bu durum muhafazakâr kesimlerde bir rahatlık getirdi. Fettah Hoca gibi yobazlar var, ama 

İslam sadece onun gibilerden meydana gelmiyor. İşte Ömer Efendi gibi doğru yaşayan 

Müslümanların gösterilmesi ve gerek Aliye Öğretmen olsun, gerek Kuvayı Milliyeci Tahsin 

Bey olsun- ki kitapta onun adı Tosun Bey olarak geçer- onların da Kitap’la bir 

husumetlerinin olmaması, tam tersine aralarında bir bağ meydana getirmesi muhafazakâr 

çevreleri memnun etti(Türk 2001, 286).  

Filmin geçtiği kasaba, dönemin tipik bir Anadolu kasabası formunda sunulurken, 

Anadolu’ya ve Anadolu insanına özgü bazı kültürel ritüeller de sunulmaktadır. Halit 

Refiğ, Vurun Kahpeye filminde geleneksel kültürel formlarla birlikte modern bakış 

açısını birleştirmeye çalışmış, bu modern unsurları “Batıcılık” fikrinden farklı olarak, 

milli değerlerle harmanlanmak istenmektedir. Aliye Öğretmen, yönetmenin bu 

eğiliminden hareketle, hem kendi Doğu’lu değerlerine verdiği önem hem de özellikle 

eğitim alanındaki modern görüşleri ile bu fikrin vücuda gelmiş halidir. Bu bağlamda 

Aliye Öğretmen’in karşısına konumlandırılan Hacı Fettah Efendi, geleneksel özellikle 

de dini değerlere sahip gibi görünen ama bunları kendi çıkarları için kullanan, milli 

değerleri hiçe sayan bir karakter olarak sunulmaktadır.  Bu iki karakter arasındaki değer 

çatışmaları film içerisinde sürekli kendini tekrarlamaktadır. Filmin sonlarında yer alan 

Aliye Öğretmen’in linç edildiği sahnedeki küçük Kur’an-ı Kerim temasal anlamda bu 

ikiliği ortadan kaldırarak, Aliye Öğretmen’i hem milli hem de dini anlamda 

olumlamaktadır. Refiğ, Orhan Aksoy’un Vurun Kahpeye filminde romanda olmayan bir 

sevgi nişanesi olarak eklediği madalyon yerine kendisinin Kur’an-ı Kerim’i kullandığını 

belirtmiştir. Refiğ, Kur’an-ı Kerim kullanmasında iki anlam olduğu işaret etmektedir. 

Bunlar; Aliye Öğretmen ve Tahsin Bey’in bağın sadece kadın- erkek arasındaki gönül 



235 

 

 
 

bağı olmadığını aynı zamanda birleştirici inanç ve iman ilişkisidir (Hristidis, 2007, s. 

209-210).  

Aliye Öğretmen, Tahsin Bey’in Yunan askerleri ile çevrili olan evden çıkıp, cephaneliği 

yok etmesini sağlamak için Yunanlı kumandanın yanına giderek kendisiyle evlenmeyi 

kabul ettiğini ama bazı şartları olduğunu belirtmektedir. Bu şartların ilk ikisi Ömer 

Efendi’nin kurtulması, Hacı Fettah Efendi ve Kantarcıların Hüseyin Efendi’nin 

tutuklanmasıdır. Son şartı ise kendisine din konusunda baskı yapılmaması ve ölene 

kadar Müslüman olarak kalmasıdır. Refiğ, burada filmin bu versiyonun genelinde 

yaptığı gibi Aliye Öğretmen’e dini bir karakteristlik özellik eklemektedir. Vurun 

Kahpeye filminin Ömer Lütfi Akad tarafından 1949 yılında çekilen ilk uyarlamasında, 

Aliye Öğretmen, Yunanlı kumandan’a son şart olarak ölene kadar “Türk” olarak kalmak 

istediğini belirtirken, 1964 yılında Orhan Aksoy’un çektiği aynı uyarlamada Aliye 

Öğretmen’in son şartı ise “ Türk ve Müslüman” olarak ölmek istediğidir. Bu üç 

söylemden de aynı roman karakterin farklı yönetmenlerin elinde farklı olgularla 

kendilerini tanımlamalarına olanak sağlandığı görülmektedir. Refiğ’in din unsurunu öne 

çıkarmayı tercih etmesi bu sahnede de yer almaktadır. 

3.2.3.2. Mikro Yapı 

3.2.3.2.1. Karakterler ve Diyaloglar 

Vurun Kahpeye filminin 1973 versiyonundaki ana karakterler, Aliye Öğretmen, Tahsin 

Bey, Hacı Fettah Efendi ve Yunanlı kumandandır. Yan karakterler ise Kantarcıların 

Hüseyin Efendi, Ömer Efendi ve Gülsüm Hanım, Durmuş, Hatçe’dir. Aliye Öğretmen 

karakterinin annesi küçükken ölmüş, babası da Kafkas Cephesi’nde şehit düşmüş, 

çocukluğu kız öğretmen okulunda geçmiştir. Buradan mezun olan Aliye, daha sonra 

Anadolu’ya tayin istemiştir. Aliye Öğretmen, film boyunca milli ve dini değerlere 

sahip, vatansever, Kuvayı Milliyeci, modern, bağımsızlığa önem veren bir karakter 

olarak tanımlanmaktadır.   

Hacı Fettah Efendi, film içerisinde sarık, cübbe gibi kıyafetler giyen, din konusunda 

belirli bir eğitimi olmamasına rağmen ulema gibi davranan, kendi çıkarlarına göre fetva 

veren, aslında sadece kendi çıkarlarını düşünen ve bu yönde hareket eden, Aliye 

Öğretmen’in tam karşısında yer almaktadır. Hacı Fettah Efendi, kendi çıkarları için, 



236 

 

 
 

padişah ve hilafet yanlısı gibi görünüp Yunanlıların kasabaya işgal etmesine sevinen, 

onları destekleyen, halkı kâfir olarak nitelediği Kuvayı Milliyecilere karşı galeyana 

getiren, Aliye Öğretmen’i linç edilmesine sebep olan bir karakterdir. Ayrıca film 

içerisinde sürekli Ömer Efendi’nin malını istediğini ifade etmektedir.  

Tahsin Bey, öykünün geçtiği bölgede, Kuvayı Milliye’nin lideri konumundadır. Eskiden 

yüzbaşı rütbesine sahipken, mütarekeden sonra birlikleri dağılınca, Kuvayı Milliye’ye 

katılır. Öykünün geçtiği bölgede, sadece Ömer Efendi’ye güvenmekte, kasabaya 

geldikçe onun evinde kalmaktadır. Tahsin Bey, vatansever bir karakter olarak 

sunularak, eylemleri bu bağlamda değerlendirilmektedir. Kendisi küçük bir askeri 

birliğin düzenini sağlayarak, Yunanlılara karşı halkı silahlandırmaya çalışmaktadır. 

Tahsin Bey ve Aliye Öğretmen, aşk ilişkileri dışında vatan severlik, milli bağımsızlık, 

ülkenin düşmandan kurtulması gibi konularında da ortak ülküleri olan karakterlerdir.  

Ömer Efendi ve karısı Gülsüm Hanım, orta yaşın üstünde, kızlarını genç yaşta 

kaybeden,  dönemin geleneksel kıyafetlerini giyen, dinine, namusuna bağlı bir aile 

olarak tanımlanmaktadırlar. Bu iki karakter dindarlık olgusu bağlamında Hacı Fettah 

Efendi’nin yobaz görüşlerine karşıt olarak, dindar ama milliyetçi, vatansever kişilerdir. 

Kızlarını genç yaşta kaybeden Ömer Efendi ve Gülsüm Hanım, Aliye Öğretmen’i 

evlatlık edinerek, onu kasabaya karşı korumaktadırlar. Kendileri kızlarının özlemini 

giderirken, Aliye Öğretmen de aile şefkatini onlarda tatmaktadır.  

Kantarcıların Hüseyin Efendi, kasabanın zengin ve nüfuzlu eşrafından, üç eşi olmasına 

rağmen Aliye Öğretmen ile de evlenmek isteyen bir karakterdir. Hacı Fettah Efendi ile 

çıkar iş birliği olan Hüseyin Efendi, Yunanlıların da kasabayı işgal etmesine, Aliye 

Öğretmen’in kendisine verilmesi vaadiyle yardım etmektedir. Aliye Öğretmen’in, 

Tahsin Bey ile nişanlanmasından sonra hem Aliye Öğretmen’e hem de Tahsin Bey’e 

kişisel anlamdaki kini, onların çok değer verdikleri Kuvayı Milliye’ye yönelmektedir.  

Hatçe Hanım, okulda eski tarzda eğitim veren, öğrencileri sopa ile korkutan, eşraf 

çocuklarına iltimas geçen bir karakterdir. Hatçe Hanım, kasabanın kendine özgü değer 

yargıları ile hareket etmektedir.  Bu değerleri benimsediğinin en belirgin örneklerinden 

biri, kasabada okunan mevlit için camiye gelen bir kadını günahkâr olduğu gerekçesiyle 

içeri almamak için uğraşmasıdır. Aynı kadına, camide herkese dağıtılan mevlit şekerinin 



237 

 

 
 

verilmemesi de kasaba halkının da bu konuda aynı düşüncede olduğunu göstermektedir. 

Bu olayda Aliye Öğretmen, o kadının hem camiye alınmasına vesile olmuş hem de 

kendi mevlit şekerini ona vererek, kasabanın bu düşüncesinin karşısında olduğu açıkça 

belli etmiştir. Onun bu tavrı, Hatçe Hanım tarafından yadırgayıcı bakışlarla olumsuz 

olarak değerlendirilmektedir. Hatçe Hanım, Yunanlıların kasabayı işgal ettiği, mevlit 

okunan gecede Yunanlı bir asker tarafından öldürülmüştür. Bu bağlamda, Aliye 

Öğretmen’in karşısına konumlandırılan Hacı Fettah Efendi ve Kantarcıların Hüseyin 

karakterlerinden farklı olarak, düşmanın kasabaya girmesinde bir çıkarı olmayan sadece 

genel değer yargılarına sahip bir kişidir. Hatçe Hanım’ın düşman tarafından 

öldürülmesi, şehitlik olarak anlamlandırılırsa, diğerlerinden farklı bir yerde 

konumlandırılabilir. Bu duruma en iyi örneklerden biri de Tahsin Bey’ karşı kin 

duymak yerine ona saygı göstermesidir.  

Çalışmada, filmin önemli karakterlerin, kişilikleri ve bu bağlamdaki eylemleri 

bağlamında incelenirken, öne çıkan diyaloglar referans alınarak, çalışmanın amacına 

uygun ifadeleri irdelenmektedir. Böylece, karakterlerin film içerisindeki 

konumlandırılmaları, çalışmanın yöntemi olan van Dijk’ın eleştirel söylem 

çözümlemesindeki biz/ öteki karşıtlığı içinde ele alınmaktadır.  

-Kantarcıların Hüseyin Efendi (Hacı Fettah Efendi’ye): “Yeni muallime bu mu dersin 

Fettah Efendi”? 

 

-Hacı Fettah Efendi (Kantarcıların Hüseyin Efendi’ye ): “Bu olsa gerek. Böyle yarı 

çıplak başka kim olur ki”? 

-Kantarcıların Hüseyin Efendi (Hacı Fettah Efendi’ye): “Ama güzel avrat Allah için”. 

-Hacı Fettah Efendi (Kantarcıların Hüseyin Efendi ): “Boyu devrilsin. Zaten başımıza 

ne geliyorsa, bu kahpelerden geliyor”. 

 

Kantarcıların Hüseyin Efendi ilk sözlerini söylerken bıyığı bükerek, çapkın bir karakter 

izlenimi vermiş, ilerleyen diyaloglarında da bu izlenimi doğrulayacak şekilde hareket 

ettiği görülmektedir. Hacı Fettah Efendi’nin,  bu söylemleri filmin hemen başında biz/ 

öteki karşıtlığını ortaya koymaktadır. Hacı Fettah Efendi, olayları daha da abartarak 

kendilerinin başlarına gelenlerin sorunlusunu da Aliye Öğretmen gibi insanların 

yüzünden olduğunu açıkça vurgulayarak, kendisini ve Aliye Öğretmen gibileri farklı 

kutuplarda gruplandırmaktadır. Bu kutuplaşma, film boyunca çoğunlukla iki ana 

yönelim olarak Hacı Fettah Efendi ve Aliye Öğretmen arasında sürmektedir. 



238 

 

 
 

-Maarif müdürü (Aliye Öğretmene): “… Bu kasabada yalnız yaşaman pek doğru değil 

sanırım. Sana eşraftan Ömer Efendi’nin evinde bir oda ayırdık, bir karı bir kocadırlar, son derece 

namuslu ve Müslüman insanlardır”.  

 

Maarif müdürü babacan bir tavırla, bu ifadelerinde, Aliye Öğretmen’in kasabada yalnız 

kalmasının sıkıntılar çıkaracağını ima ederken, Ömer Efendi ve karısının güvenilir 

insanlar olduklarını onları “namuslu ve Müslüman insanlar” olarak tanımlayarak ifade 

etmektedir. Aliye Öğretmen’in, tek başına bir kadın olarak böyle bir kasabada 

zorluklarla karşılaşacağı bu söylemde açıkça belirtilirken, filmin devamında da bu 

zorluklar gösterilmektedir. Bu bağlamda böyle genç bir kadın öğretmenin korunması 

gerekmektedir. Bu korumada kasabada bu korumayı sağlayabilecek Ömer Efendi ve 

eşine düşmektedir.  Ömer Efendi, evine gelen Aliye Öğretmen’e  

-Ömer Efendi (Aliye Öğretmen’e): “İnşallah, işin rast gider evladım bu mektep işi biraz 

çetindir, bizim buralarda”. 

Diyerek o kasabada eğitim vermenin zorluklarına işaret etmektedir. Bir sonraki sahnede 

ise Ömer Efendi’nin bu söylemini destekler şekilde olaylar gelişmektedir. Okulun 

içindeki düzensizliği gören Aliye Öğretmen, orada çalışan Hatçe Hanım’a;  

-Aliye Öğretmen (Hatçe Hanım’a ): “Çocuklar daima böyle itişe kakışa mı sınıfa 

girerler”? 

    -Hatçe Hanım (Aliye Öğretmen’e): “Evet Efendim”. 

-Aliye Öğretmen (Hatçe Hanım’a): “Niçin mani olmuyorsunuz”? 

       - Hatçe Hanım (Aliye Öğretmen’e): “Burası İstanbul değil hanım. Kasaba eşrafının 

çocuklarına laf söylemek kimin haddine”. 

 

Söylemiyle kasabada eşrafının çocuklarının üstünlüğü vurgulanmaktadır.  Aliye 

öğretmen sınıfta öğrencilere; 

-Aliye Öğretmen (Öğrencilere): “… Memleketimiz işgal altında, biz birbirimizi yersek 

vatanı kim kurtaracak”. 

 

 Sözleri ile milliyetçiğini vurgularken, ülkenin işgal altında olduğunu ve birlik zamanı 

olduğunun altını çizmektedir. 

-Hacı Fettah Efendi (Kahvedekilere) : “Kuvayı Milliyecilik ne demek? Gavurluk demek, 

yahu koskoca düşman ordusuyla bir avuç baldırı çıplak başamı çıkabilirmiş”?  

 

-Ömer Efendi (Hacı Fettah Efendi’ye): “Hacı Fettah düşün taşın, öyle laf et. Ne demiş 

Denizli müftüsü: İslam ülkesini kâfir basınca Müslümana silaha sarılmak gerek, silah bulamazsa 

kazmaya küreğe yapışacak o da yoksa yerden üçtaş alıp atacak düşmana”. 

 

-Hacı Fettah Efendi (Ömer Efendi’ye): “İş fetvaya dayanıyorsa, Şeyhülislam Efendimizin 

fetvası var: Padişahtan ferman çıkmayınca Kuvayı Milliyecinin dağda işi ne”? 

 



239 

 

 
 

-Ömer Efendi (Hacı Fettah Efendi’ye): “Padişah İngiliz’in eline esir düşmüşken nasıl 

ferman verebilsin”? 

 

-Hacı Fettah Efendi (Ömer Efendi’ye): “Padişahı İngiliz’den kurtarmak Tahsin Bey gibi 

İttihatçı gâvurlarına mı kaldı? Hem o Milliyeciyi koruduğun yetmiyor mu ki birde elin ne idüğü belirsiz 

muallimesini eve aldın”? 

 

-Ömer Efendi (Hacı Fettah Efendi’ye): “Aliye’yi biz evlat edindik Fettah Efendi. O bizim 

kızımız oldu artık”.  

 

Kuvayı Milliyecileri, “baldırı çıplak”, düşman ordusunu ise “koskoca” olarak niteleyen 

Hacı Fettah Efendi, burada yaptığı kıyaslama ile düşman ordusunu yüceltirken, Kuvayı 

Milliye ve onların savundukları değerleri küçümsemektedir. Ayrıca Kuvayı 

Millliyecilerden olan Tahsin Bey’i, İttihatçı, gâvur olarak tanımlarken, Ömer Efendi’yi 

de onu ve şimdi de Aliye Öğretmen’i koruduğu için eleştirmektedir. Hacı Fettah Efendi, 

bu söylemlerinde, Aliye Öğretmen’i de “ne idüğü belirsiz” olarak niteleyerek onu da 

küçümsemektedir.  Ömer Efendi ve Hacı Fettah Efendi, sözlerini şeyhülislam ve müftü 

gibi dini vasıflara sahip kişilerin söyledikleri ile desteklemeye çalışmaktadırlar. Burada 

üzerinde düşünülmesi gereken nokta, o dönemde, bulunulan coğrafyada dini unsurların 

toplumsal düşünce ve eylemlerinde etkili olduğudur.  Ömer Efendi, Hacı Fettah 

Efendi’yi ,“ düşün taşın” diyerek, düşüncesizce konuştuğu için onu uyarmaktadır. 

Ömer Efendi, hem Kuvayı Milliye’yi hem de padişahı savunarak Hacı Fettah’ı alt 

etmeye çalışmaktadır. Aliye konusunda, onu evlatlık aldıklarını onun artık kızları 

olduğu söyleyerek onu koruması altına aldığını, onun sahipsiz olmadığı 

vurgulamaktadır.  

Sınıfta öğrenciler arasında çıkan bir kavgayı ayıran ve suçlu eşraf çocuğuna ceza 

vermek isteyen Aliye Öğretmen’e Hatçe Hanım karşı çıkmaktadır.  

-Aliye Öğretmen (Hatçe Hanım’a): “Hatçe Hanım bunu evine gönderin, bir hafta 

cezalıdır”. 

-Hatçe Hanım (Aliye Öğretmen’e): “Aman Aliye Hanım bu eşraf çocuğudur”.  

-Aliye Öğretmen (Hatçe Hanım’a): “Benim için yalnız bu mektebin çocukları vardır 

Hatçe Hanım, kim suçluysa cezasını çeker. Götürün diyorum size”.  
 

Bu diyalogda eşraf ve onların çocuğu olmanın toplumsal bir statü olarak kabul edildiği, 

bu yüzden de yapılan hataların göz ardı edildiği, Hatçe Hanım temsilinde 

sunulmaktadır. Burada Batı toplumsal yapısına benzer bir sınıfsal yapıya gönderme 

yapılmaktadır. Aliye Öğretmen ise sınıfındaki tüm öğrencilere eşit davranma 



240 

 

 
 

taraftarıdır. Bu olgu, o dönemde kurulmak istenen eşitlikçi eğitim sisteminin bir 

göstergesi konumundadır. Aliye Öğretmen ve Hatçe Hanım, o dönemdeki iki farklı 

kadın temsilleri olarak karşı karşıya konumlandırılmaktadır.  Eşraf olmanın üstünlüğü 

bir sonraki sahnede ceza alan çocuğun amcası Kantarcıların Hüseyin’in sınıfta söylediği 

şu sözlerle de altı çizilmektedir. 

-Kantarcıların Hüseyin (Aliye Öğretmen’e): “Bana Kantarcıların Hüseyin Efendi 

derler. Sen kendini ne sanıyorsun da biz eşraf çocuğunu mektepten kovuyorsun”? 

-Aliye Öğretmen (Kantarcıların Hüseyin’e): “Kim olursanız olun çıkın dışarı. Beni 

rahatsız etmeyin”. 

-Kantarcıların Hüseyin (Aliye Öğretmen’e): “Sen kim benim suratıma haykırmak kim”?  

 

-Aliye Öğretmen (Kantarcıların Hüseyin’e): “Kasaba demek siz demek değilsiniz 

efendi. Ben Anadolu’ya çocukları okutmak için geldim. Benim için eşraf çocuğu da birdir, yoksul çocuğu 

da. Çıkın diyorum”. 

 

-Kantarcıların Hüseyin (Aliye Öğretmen’e): “Bakın hayasıza. Bak edep, terbiye bilmez 

eksik eteğe”.  

 

Kantarcıların Hüseyin Efendi kendisini tanıtırken, ailesinin lakabı ile kendisinin önemli 

bir aileden geldiğini ve kendisinin ve ailesinden bir bireyin herkes gibi olmadığını, 

vurgulamaktadır. Kantarcıların Hüseyin Efendi, Aliye Öğretmen’i “hayâsız, edep 

bilmez, eksik etek” gibi aşağılayıcı ifadelerle tanımlamaktadır. Bu ifadeler içerisindeki “ 

eksik etek” söz öbeği, kadınları küçümsemek için halk dilinde kullanılan bir sözcüktür.  

-Hacı Fettah Efendi (Ahaliye): “Ey ahali, Ey ümmet-i Müslüman. Kuvayı Milliyecilere 

aman vermeyin. Düşman kapıya geldi dayandı. Evleri barkları onların yüzünden yakıp yıkıyor. Sabi 

sübyanı onların yüzünden kılıçtan geçiriyor”.  
 

-Ömer Efendi (Ahaliye): “İnanmayın Ey ahali. Kuvayı Milliye olmasaydı işler daha 

beterdi. Ordumuz Kuvayı Milliye sayesinde derlenip toplanıyor”. 

 

-Hacı Fettah Efendi (Ahaliye): “Kimmiş Kuvayı Milliyeciler? Din düşmanları, eşkıya 

çeteleri. Şimdi köyleri kasabaları soyuyorlar. Ellerine kudret geçer geçmez, mukaddesatı çiğneyecekler 

kadınlarımızın örtülerini kaldırıp, sünnet ve farzı inkâr edecekler. Onları istemeyiniz. Onların kanı 

kâfirlerin kanı gibi helaldir. Hatta derim ki nereden gelir ve kim olursa olsun, herhangi bir kuvvet ve 

hükümet camilerimizi dinimizi korursa, ona uyunuz”.  
 

-Ömer Efendi (Hacı Fettah Efendi’ye): “Safsata yapma Hacı Fettah, ağzından çıkanı 

kulağın duysun. İslam’ın birinci farzı cihat değil mi? Kuvayi Milliye canını dişine takıp, düşmanla 

boğuşmuyor mu? Sen burada kimin borusunu öttürmeye çalışıyorsun”? 

 

Hacı Fettah ve Ömer Efendi’nin iki ayrı safta yer aldıkları, bu söylemlerde açıkça 

belirtilmiştir. İslam dinini kendine ve ifadelerine referans olarak alan Hacı Fettah 

Efendi’nin karşısında yine İslam dini bilgisi ve vatan sevgisi ile Ömer Efendi yer 



241 

 

 
 

almaktadır. Hacı Fettah, filmin başından itibaren, Ömer Efendi, Aliye Öğretmen ve 

Kuvayı Milliyecileri “öteki” olarak konumlandırırken, ahaliyi kendi görüşlerini, 

destekleyen kim olursa olsun (düşman bile olsa), biz”i kabullenmeye çağırmaktadır. 

Hacı Fettah Efendi bu son sözlerini Ömer Efendi’nin yüzüne karşı söyleyerek onu hedef 

göstererek ve Aliye Öğretmen’in öğrencileriyle sokakta ellerinde Türk bayrakları ile 

marşlar söylemesini eleştirerek, ahaliyi ona karşı da kışkırtmaktadır. Burada Hacı Fettah 

Efendi’ye göre hem Ömer Efendi hem de Aliye Öğretmen “öteki” olduğu yani “biz”den 

olmadığı için hedef gösterilmektedir.  Bir linç kampanyası başlatan Hacı Fettah’ın 

buradaki amacı, ilerleyen sahnelerde açıkça ifade ettiği gibi Ömer Efendi’nin mal 

varlığına el koymaktır. Onun yandaşı olan Kantarcıların Hüseyin Efendi’nin amacı ise 

Aliye Öğretmen’e sahip olmaktır.  

Hacı Fettah Efendi ve Ömer Efendi’nin tartışmalarının ana teması Kuvayı Milliyeciler 

olarak ele alındığında; Hacı Fettah Efendi, onları “soyguncu”, Ömer Efendi ise “cihat 

yapan, orduya yardımcı olan” bir topluluk olarak tanımlamaktadırlar. Onların bu farklı 

bakış açıları, söylemlere ve eylemlere de yansımaktadır. Özellikle Hacı Fettah 

Efendi’nin Kuvayı Milliyecilerin kanının kâfir kanı gibi helal olduğunu söylemesi, 

Kuvayı Milliyecileri ve kafirleri aynı kefeye koyarak, onların ahali gözünde 

ötekileştirmesini sağlarken, bu nefret söylemi ile onların yaptıklarını kötü olarak 

algılanmasını sağlamak istemektedir. Hacı Fettah Efendi’nin bu şekilde Aliye 

Öğretmen’i, Tahsin Bey’i ve Ömer Efendi’yi ötekileştirmesini van Dijk’ın 

yapılandırdığı “grup benlik şeması”
41

 ile sistematik bir çerçeveye oturtarak, biz/ öteki 

karşıtlığı daha net anlatılabilir. Bu şemaya göre; filmdeki karakterleri sürekli biz/ öteki 

kavramlarına ile tanımlayan eden ve tüm söylemlerini bu nosyonlar üzerine 

temellendiren Hacı Fettah Efendi üzerinden kurulacaktır. Teun A. van Dijk’ın benlik 

şemasında üyelik kategorisinde yer alan  “Biz kimiz? Kimler bizden? Kimler kabul 

edilebilir?” sorularına, Hacı Fettah Efendi; kendisini iyi bir Müslüman olarak olarak 

sunarken, kendisi gibi olanları “biz”den, kendisi gibi düşünmeyenleri ise “öteki” olarak 

tanımlamaktadır. Aynı şemanın diğer bir ögesi olan etkinlikler kısmında , “öteki” için 

planlar ve beklentiler üzerinde durulmaktadır.  

                                                           
41

  Çalışmada incelenecek olan filmlerde referans alınan van Dijk’ın “grup benlik şeması”nın tamamı 

çalışmanın 149. sayfasında verilmiştir. Filmler içersisinde şemanın ögeleri üzerinden açıklamalar 

yapılacaktır.  



242 

 

 
 

Buna göre; Hacı Fettah, Aliye Öğretmen’i, Tahsin Bey’i ve Ömer Efendi’yi pasifize 

etmek için Yunanlılarla işbirliği yapmaktadır. Bu edimlerinin sonucunda beklenen 

onları “biz”den ayırıp, “öteki” konumna getirerek onları kasaba halkından 

uzaklaştırmaktır. Hacı Fettah Efendi’nin bu eylemlerin nedeni ise, diyaloglarda da 

geçen, Ömer Efendi’nin malına mülküne konmaktır. Bu durumda aynı şemanın amaçlar 

bölümü içerisinde değerlendirilebilir. Şemanın kurullar kısmında bu eylemler için 

nelere izin verilip verilmediğinin değerlendirilmesi söz konusudur. Ama bu film 

içerisindeki Hacı Fettah Efendi karakteri, hem söylemlerinde hem de eylemlerinde bir 

otorite ya da düşünsel br temel yoktur. Kendi değer yarğıları ile hareket etmektedir. 

Çalışmanın temel sorunsalı olan biz/ öteki arasındaki ilişki örüntüsünü açıklayan 

şemanın ilişkiler kısmıdır. Bu kısıma göre; Hacı Fettah Efendi’ye göre Aliye Öğretmen 

ve Kuvayı Milliyeciler düşmandır. Kendisini, yaşadığı kasabada bir otorite olarak gören 

Hacı Fettah, söylemleri ile güç alanını yani toplumdaki yerini korumaya çalışmaktadır. 

Şemanın son kısmını oluşturan kaynaklar kısmında biz/ öteki karşılaştırması yapılarak, 

bizim ve ötekilerin neye sahip olup olmadığı sorgulanmaktadır. Bu bağlamda Haci 

Fettah Efendi “öteki” olarak tanımladığı Aliye Öğretmen, Tahsin Bey ve Ömer 

Efendi’den farklı olarak halkı etkileme gücüne sahip iken, onlarda var olan bağımsızlık, 

vatanseverlik gibi unsurlara sahip değildir. 

Film içerisindeki biz/ öteki ayrımları sadece kasabanın erkekleri arasında değil, Aliye 

Öğretmen ile Hatçe Hanım ve ya da kasabanın diğer kadınları arasında da vardır. 

Burada kasabanın kadınları arasında, kendilerinden farklı görüşlere ve görünüşe sahip 

olan Aliye Öğretmen, “öteki” konumundadır. Topluluk nosyonu ile hareket eden 

kasabalılar ise “biz” konumuyla kendilerini çoğunluk olarak varsaymaktadırlar. Bu 

duruma örnek olarak Hatçe Hanım’ın Tahsin Bey ile şu diyalogu ipucu vermektedir. 

Tahsin Bey, Hatçe Hanım’a çocukların durumunu sorduğunda; 

-Hatçe Hanım (Tahsin Bey’e): “Ah onları hiç sorma. Bir beterken bin beter oldular”.  

-Tahsin Bey (Hatçe Hanım’a): “Hayır ola”. 

-Hatçe Hanım (Tahsin Bey’e): “Benim sınıfımda her çocuk namaz surelerini bilir. Hiç 

olmazsa Amme cüzünü sonuna kadar ezberler. Yeni hanımlar hep dinsizlik öğretiyorlar. İstanbul’dan yeni 

gelenler sokakta yüzleri açık geziyorlar. Artık bunların terbiyesi sayeniz de verilirse”. 

 

-Tahsin Bey (Hatçe Hanım’a): “Hoca hanım. Namus kadının yüzünü açıp açmamasında 

değildir. Din de peçe demek değildir”. 



243 

 

 
 

Tahsin Bey bu sözleri ile Hatçe Hanım’ın Aliye Öğretmen ilgili şikâyetinin önüne 

geçmektedir. Burada üzerinde durulması gereken önemli bir noktada, işgalin devam 

etmesine rağmen bir ordu mensubunun düzenin sağlayıcısı olarak algılanması ve şikâyet 

merci olarak kabul edilmesidir. Hatçe Hanımın söylemlerinden çıkan başka bir sonuç 

ise,  erkek ve asker olmanın kadınların namusunun korunmasında erkeklere özgü bir 

görev atfetmesidir. Erk alanı içerisinde kadının namusu bir erkek tarafından korunmalı, 

korunamıyorsa ise cezalandırılması yine erkek tarafından yapılmalıdır algısı film 

içerisinde Hacı Fettah Efendi karakterinin de söylemlerinde öne çıkmaktadır.  

Tahsin Bey ve Aliye Öğretmen vatan, bağımsızlık gibi konularda aynı düşüncelere 

sahip iki karakter olarak, öykü içerisinde kadın ve erkek rolleri bağlamında birbirlerini 

tamamlamaktadır. Tahsin Bey, Aliye Öğretmen’e evlilik teklif ettiğinde ve kendisine 

küçük bir Kur’an-ı Kerim hediye ettiğinde, 

-Aliye Öğretmen (Tahsin Bey’e): “Bu değerli yadigârı ömrüm oldukça size ve Allah’a 

bağlılığımın alameti olarak saklayacağım”. 

 

Aliye Öğretmen’in bu ifadelerinde din vurgusunu hem Kur’an-ı Kerim hem de Allah’a 

bağlılık bağlamında yapılmaktadır. Filmin genelinde Aliye Öğretmen, milli 

duygularının yanında dini duyguları da güçlü bir karakter olarak sunulurken, Hacı 

Fettah Efendi, din kavramını kendi çıkarları için öne çıkaran bir figür olarak 

anlamlandırılmaktadır.  Bu anlamlandırma,  biz/ öteki kavramında ilişkilendirildiğinde 

din ayırt edici bir unsur olmaktan çıkarılmakta, karşıt karakterler olarak sunulan Aliye 

Öğretmen ve Hacı Fettah Efendi eylemleri bağlamında karşılaştırılmaktadır.  

Yunan askerleri kasabaya girdiğinde, kasaba halkı şehitler için okunan mevlite katılmak 

için camide toplanmaktadır. Bu mevlitin önemini Aliye Öğretmen şu şekilde ifade 

etmektedir; 

-Aliye Öğretmen (Gülsüm Ana’ya): “Şehitlerimizin ruhuna okunacak bu mevlit, işgal 

acısıyla dolan yüreklerimize biraz teselli olursa ne mutlu”.  

 

Bu ifadede şehitlerin ruhuna okunacak olan mevlitin, işgal altında olan halkın ve 

yüreklerinin teselli bulacağı belirtilirken, dini ritüellerin insanların maneviyatları 

üzerindeki olumlu etkisi vurgulanmaktadır. Refiğ’in bu filmde üzerinde durduğu iki 

tema olan, vatanseverlik ve din unsuru bu söylemde şehit ve mevlit kavramları ile 

birleştirilerek anlamlandırılmaya çalışılmaktadır. Aynı vurgu, düşmanın kasabaya 



244 

 

 
 

girdiği duyulunca halk camiden çıkmaya çalıştığı esnada kasabadan bir kadının şu 

ifadelerin de öne çıkmaktadır; 

-Kasabalı kadın (Kasaba halkına): “Müslümana kaçmak yaraşmaz, vurun kâfirin üstüne”.  

 

Diyerek, halkın düşmana karşı taarruza geçmesini istemektedir. Bu ifadelerde kâfir 

“öteki” olarak, kasaba yani “biz” için tehlikelidir, o yüzden onları buradan çıkarmalıyız 

anlamı ortaya çıkmaktadır. Müslüman ifadesi ise “öteki” karşısındaki  “biz” i ifade 

etmek için kullanılmaktadır.   

Ömer Efendi’nin evini ziyaret eden Yunan kumandan, Ömer Efendi’ye kasabada 

kendisi için Kuvayı Milliyeci olduğu ve Tahsin Bey’i kast ederek elebaşlarına yataklık 

yaptığı söylentilerini sorduğunda, 

-Ömer Efendi (Yunan kumandanına): “Bugün siz geldiniz. Tahsin Bey’i evimde misafir 

ettim diye bugün beni suçlayanlar yarın da sizi misafir ettiğim için suçlayacaklar”.  

 

-Yunan kumandanı (Ömer Efendi’ye): “Yarın ne demek Ömer Efendi”? 

 

-Ömer Efendi (Yunan kumandanına): “Siz gittikten sonra demek”. 

 

-Yunan kumandanı (Ömer Efendi’ye): “Biz buraya gitmek için gelmedik Ömer Efendi”.  

 

-Ömer Efendi (Yunan kumandanına): “O sizin düşünceniz. Elbet bir gün geldiğiniz yere 

döneceksiniz”.  

 

Bu diyalogda, Ömer Efendi sürekli Yunanlıların kasabada geçici olduğunun altını 

çizerken, kumandan ise buraya daimi olarak geldiklerini belirtmektedirler. Ömer Efendi, 

kurtuluşa ve bağımsızlığa olan inancını vurgulamaktadır. Ömer Efendi, kasabadaki güç 

ve iktidara göre yön değiştiren insanları kastederek, kendisinin her zaman onlar için 

düşman olduğunu belirterek o kişilerin her an karşı tarafa geçebileceklerini Yunanlı 

kumandan’a ifade etmektedir. 

-Hacı Fettah Efendi (Ahaliye): “Yunan kumandanını da avucunun içine aldı kahpe. Bir 

sözüyle evinin etrafındaki askerleri kaldırtıverdi. Kumandan gözünün içine bakıyor kahpenin. Bundan 

böyle bu kasabada o kahpe ne dese o olur artık”.  
 

-Ahaliden biri (Hacı Fettah Efendi’ye): “Kumandan senin de dostun Fettah Efendi”. 

 

-Hacı Fettah Efendi (Ahaliye): “Ne dostu yahu. Sizin çıkarınız için dost görünüyorum ben. 

Yoksa zorum ne”. 

 



245 

 

 
 

Hacı Fettah Efendi, “öteki” olarak gördüğü Aliye Öğretmen için sürekli kahpe 

kelimesini kullanarak onu aşağılayıp, ötekileştirmektedir. Bu ötekileştirmeyi, Yunan 

kumandanı ile olan ilişkisini kadın- erkek olgusuna indirgeyerek, Aliye Öğretmen’i, 

ahalinin onu kendi değerleri dışında değerlendirmelerini sağlamaya çalışmaktadır. 

Kendisinin de Yunan kumandanı olan ilişkisi hatırlatıldığında ise, ahalinin çıkarı için 

dost göründüğünü söyleyerek kendisinin çıkar ilişkisini ortaya koymaktadır. Bu 

söylemde “sizin çıkarınız” diyerek kendisini ötekinin karşısında “biz” in yanında bir 

unsur olarak tanımlamaktadır. Bu tanımlamanın karşısında ise önce Aliye Öğretmen, 

Ömer Efendi, Tahsin Paşa; sonrasında ise Yunan kumandanı yer almaktadır. 

Yunan kumandanı, Ömer Efendi’yi Kuvayı Milliyecilere destek verdiği için 

suçlandığında ve bu suçun cezasının ölüm olduğu söylendiğinde;  

-Ömer Efendi (Yunan kumandanına): “İşgal altında her gün ölmektense, bir defa ölmek 

daha evladır”.  

 

-Yunan kumandanı (Ömer Efendi’ye): “Seni casusluk ve milliyetçilik suçlarından tevkif 

ediyorum”. 

 

-Ömer Efendi (Yunan kumandanına): “Milliyetçilik bir suç değil, fazilettir, çorbacı”. 

 

Yunan kumandanının ifadeleri ile Kuvayı Milliye, onlar için bir tehdit oluşturmaktadır. 

Ömer Efendi de bu tehdide ve isyana ortak olduğu için ölümle cezalandırılmaktadır. 

Ömer Efendi’nin “işgal altında” ifadesi, Yunanlıları, işgal gücü olarak ötekileştirirken, 

Ömer Efendi’nin birçok söyleminde onların kalıcı olmayacağı vurgulanmaktadır. Bu 

bağlamda Ömer Efendi’nin suçlandığı milliyetçilik olgusu yüce bir duygu bir meziyet 

olarak tanımlanmaktadır.   

Ömer Efendi, Yunan kumandanı tarafından tutuklandığında, Aliye Öğretmen, 

kumandanla görüşmeye gitmiş, bu görüşmede Yunan kumandanı, Aliye Öğretmen’e 

saldırır. Bu görüntü üzerine gelen Hacı Fettah Efendi, bu konuyu ahaliyeye anlatırken, 

kasabanın kadınları da bu konuda dedikodu yapmaktadırlar. Hem Hacı Fettah hem de 

kasabanın kadınları söylemlerinde, Aliye Öğretmen’i “kahpe” olarak nitelendirir. Bu 

insanların kötü ve aşağılayıcı nitelemelerine karşı Aliye Öğretmen, Ömer Efendi’nin 

tutuklanmasının Tahsin Bey’in düşman cephaneliğinin yerini öğrenmesi açısından kötü 

olduğunu belirtir.  Aliye bu görevi kendisinin yerine getirebileceğini söylediğinde; 

-Tahsin Bey (Aliye Öğretmen’e): “Bu işin ne tehlikeli bir görev olduğunu biliyor musun 

Aliye”? 



246 

 

 
 

 

-Aliye Öğretmen (Tahsin Bey’e): “Savaştayız, düşman içimize girmiş. Bize düşen uysalca 

teslim olmamak. Alnımıza ölüm yazılmışsa, Allah’ın emri.” 

 

Bu sözleri ile Aliye Öğretmen, kendisi için dedikodu yapan kişilerin aksine her 

durumda vatanını düşündüğünü, zor bir iş olsa da başarmayaca çalışacağını ifade 

etmektedir. Ayrıca düşmanın içlerine kadar girdiğini söyleyerek, teslim olmadan 

savaşmak gerektiğinin üstünde durmaktadır. Ölüm konusunda ise kaderci bir anlayışla, 

alnımıza yazılmışsa diyerek kadere, Allah’ın kendileri için hükmüne vurgu yaparak, 

dini hassasiyetlerini tekrar ortaya koymaktadır.   

Aliye Öğretmen, Tahsin Bey’in kaçmasını sağlamak için kumandanla görüşmeye 

gitmek için hazırladığında, Tahsin Paşa bu duruma itiraz etmektedir.  

-Aliye Öğretmen (Tahsin Bey’e): “Şu anda kendimizden önce düşünmemiz gereken 

vatanımız var Tahsin. Ben kendimi bu topraklara adadım. Hem hiçbir şeyden korkamayacağıma ant 

içtim. Şimdi bu andı yerine getiriyorum”.  

 

Aliye Öğretmen, kendini vatanı için feda edebileceğini, bu konuda yemin ettiğini ve 

korkmadan bu yemini yerine getirebileceğini ifadesiyle, Aliye Öğretmen’in 

korkusuzluğu ve fedakârlığını vurgulamaktadır. Burada en önemli olan unsur vatan 

olarak sunulmaktadır. Vatan olgusu, aşk duygusunun önüne geçmekte, vatan sevgisi her 

şeyin feda edilebileceği bir olgu olarak Aliye Öğretmen karakteri ile tanımlanmaktadır.  

Kasabadaki Yunan kuvvetlerinin çekilmeye başlaması ile birlikte Hacı Fettah Efendi ve 

Kantarcıların Hüseyin Efendi, çıkarları doğrultusunda yön değiştirmişlerdir. Bu yön 

değiştirme eyleminde ise kendilerini aklayabilmek için Aliye Öğretmen’in Yunanlı 

kumandanla ilişkisi olduğunu ahaliyiye duyurarak, Aliye Öğretmen’i linç etmişlerdir.  

-Hacı Fettah Efendi (Ahaliye’ye): “Ey Ahali, şanlı ordumuz kasabaya girmeden, geceyi 

düşman kumandanın koynunda geçiren Aliye kahpesinin cezasını verelim. Böylece kasabamızın 

namusunu temizlemiş olacağız. Allah şahittir ki kasabamıza bütün felaketler o Aliye kahpesinden 

gelmiştir”.  

 

Hacı Fettah Efendi, daha önce Kuvayı Milliye için kanlarının kafir kanı olduğunu 

söylerken, bu ifadede onları, “şanlı ordu” olarak tanımlamaktadır. Hacı Fettah 

Efendi’nin bu söylem değişiklikleri, kendi çıkarları bağlamında hareket ettiğinin 

kanıtlanması açısından önemlidir. Aliye Öğretmen ile karşıt karakter olarak çatışması 

devam eden Hacı Fettah Efendi, tüm kötülüklerin kaynağı olarak Aliye Öğretmen’i 

işaret ederek, kendisini aklamaya çalışmaktadır.  



247 

 

 
 

Aşağıdaki tabloda ayrımı yapılan modern/ geleneksel kodları çalışmada yer alan iki 

filmden farklı olarak sınıflandırılmaktadır. Bunun nedeni, bu filmdeki geleneksel ve 

modern unsurların ana karakter üzerinden sunulmasıdır. Bazı alanlarda modern, bazı 

alanlarda geleneksel özelliklere sahip olan Aliye Öğretmen temsilinde, yönetmen, bu iki 

farklı unsurları birleştirmektedir. Bu bağlamda diğer iki filmden daha karışık sunum 

kodları ortaya çıkmaktadır. Tablo yapılırken mümkün olduğunca filmdeki karakterlerin 

söylem ve eylemeleri göz önünde bulundurulmuştur.  

Sunum Kodları
42

 

Modern Geleneksel 

Aliye Öğretmen Hatçe Hanım 

Aliye Öğretmen’in modern giyim 

kuşamı 

Hatçe Hanım’ın geleneksel giyim 

kuşamı 

Aliye Öğretmen’in modern anlamda 

eğitim anlayışı/ ceza sistemi (Bir 

haftalık uzaklaştırma) 

Hatçe Hanım’ın geleneksel eğitim 

anlayışı/ ceza sistemi (Sopa ile 

korkutma) 

Aliye Öğretmen’in milli/ dini 

duygularla bağımsızlık düşüncesi 

Hacı Fettah Efendi’nin dini olgusunu 

kendi çıkarına göre yorumlaması/ 

Yunan işgaline yardım etmesi 

Ömer Efendi’nin dini bütünlüğü 
Hacı Fettah Efendi’nin dini bir çıkar 

mekânizması olarak kullanması 

Tahsin Bey’in bağımsızlık çabası 
Hacı Fettah Efendi’nin kendini 

düşünmesi 

Tahsin Bey’in, Aliye Öğretmen’e 

evlilik teklifi 

Kantarcıların Hüseyin Efendi’nin Aliye 

Öğretmen’i 4. Eş olarak istemesi 

 

Vurun Kahpeye filminin Refiğ tarafından 1973 yılında çekilen bu versiyonunda, 

çalışmada incelenen diğer iki filmden (Bir Türke Gönül Verdim, Fatma Bacı) farklı bir 

sunum kodlaması ortaya çıkmaktadır. Diğer iki filmde modern/ geleneksel ayrımları çok 

belirgin birşekilde karakterler ve söylemeleri çerçevesinde ele alınabilirken, bu filmdeki 

                                                           
42

  Çalışmada incelenen üç filmde de bu sunum tablosu kullanılmıştır. Bu sunum kodları dizisel yapı 

içerinde ikili karşıtlıklar bağlamında şekillendirilmiş.  Levent Yaylagül & Şebnem Soygüder Baturlar, 

Halit Refiğ’in “Kızın Var Mı Derdin Var” Filmindeki Geleneksel ve Modern Türk Ailesi 

Temsillerinin Dizisel Çözümlemesi çalışmasından alınmıştır. Bakınız  

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/516443. E. T. 14.12.2019 

 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/516443


248 

 

 
 

ana karakter olarak sunulan Aliye Öğretmen hem dini hem de milli duyguların temsili 

olarak konumlandırılmaktadır. Bu filmde Aliye Öğretmen’in karşısına konumlandırılan 

Hacı Fettah Efendi, dindar bir kişilikten ziyade kendisini öyle tanımlayan, kendi 

çıkarları için yaptığı herşeyi İslam dininiyle bağdaştırmaya çalışan bir karakterdir. Bu 

bağlamda film içerisinde Aliye Öğretmen’in bayrak sevgisi, bağımsızlık için fedakârlık 

yapması, dini değerleri önemsemesi (kendisinin ölene kadar Müslüman olarak kalmak 

istemesi), şehitlik mertebesine önem vermesi gibi onun atfedilen özellikler onu ilerici 

bir geleneksel çerçeve içerisine yerleştirilmesine olanak sağlamaktadır. Ama sunum 

kodları tablosunda karşılaştırılmaların daha net yapılabilmesi için modern kısımda 

kalması uygun görülmüştür. Refiğ’in ulusal sinema düşüncesi içerisinde Doğu 

toplumlarının genel özelliklerinden olan birlikte hareket etme, maneviyat gibi olgular 

Aliye öğretmen üzerinden anlamlandırılırken, Batı düşüncesinin temel nosyonlarından 

olan bireycillik, maddiyat ve pragmatizm olguları, Hacı Fettah Efendi üzerinden 

işlenmektedir. Hacı Fettah Efendi’nin dini kendi çıkarları uğruna kullanmasının 

karşısına namuslu Müslüman olarak tanımlanan Ömer Efendi konularak, onun üzerinde 

Müslüman algısının olumlanması amaçlanmaktadır.  

3.2.3.2.2. Görüntü 

 Filmin başlangıç sahnesindeki ilk görüntü, bir cami görüntüsüdür. Bu görüntü, filmin 

öyküsünün İslam dininin yaşandığı bir mekânda geçtiğinin gösterilmesi açısından 

önemlidir. Bu görüntüden yavaş yavaş aşağı doğru tilt hareketiyle inilerek filmin 

kahramanı olan Aliye Öğretmen’e geçiş yapılmaktadır. Burada Aliye Öğretmen’in yüzü 

yakın çekimde gösterilerek, öykünün kahramanı fiziksel olarak tanıtılmaktadır. Filmde 

Maarif Müdürlüğü olarak adlandırılan günümüzde Milli Eğitim kurumuna denk gelen 

kuruma girerken, Aliye Öğretmen,  önce boy çekimle gösterilirken, sonrasında 

Osmanlıca tabelaya yakın geçimle geçilmektedir.  Bu tabela ile öykünün Osmanlıcanın 

hala hâkim dil olduğu yani Harf İnkılabının henüz gerçekleştirilmediği dönemde geçtiği 

vurgulanarak, tam tarih verilmese de o yıllar işaret edilmektedir. Refiğ, filmlerinin 

çoğunda mekân tanımlanmada önce geniş planlar ardından da mekânın yerine belli 

edecek tabela, ya da oraya özgü simgelere odaklanmaktadır.  Maarif müdürünün 

odasına giden Aliye Öğretmen nesnel kamera ile seyirciye gösterilmektedir. Burada 

Aliye Öğretmen’in konuşması Maarif müdürünün arkasından verilen amors çekimle 



249 

 

 
 

aynı şekilde Maarif müdürünün konuşması sırasında da amors çekim kullanılarak nesnel 

kamera vurgulanarak, seyirci filme dışardan dâhil edilmektedir.  

Aliye Öğretmen’in çocukluğundan bahsettiği sahne yakın plandan yavaş yavaş geniş 

plana geçilerek, bu hikâyenin Ömer Efendi’yi ve Gülsüm Hanım’ı nasıl etkilediği 

gösterilmektedir. Halit Refiğ, filmlerinde genellikle bir hikâye ya da olayın anlatıldığı 

sahnelerde, önce geniş plan ve ardından yakın çekimlerle dinleyen ya da anlatan 

kişilerin yüz görüntüleri ile olayı ve olayın yaşattığı duyguları ilişkilendirmektedir.  

Aliye Öğretmen’in okuluna geldiği ilk gün, geniş çekimle okulun içinden kapıya doğru 

olarak verilmektedir. Bu sahnede geniş açı kullanımı ile öğrenciler, Aliye Öğretmen ve 

Hatçe Hanım gösterilmektedir. Bir sonraki çekimde sınıfın içi geniş açı ile gösterilerek, 

sınıfın içindeki karışıklık sunulurken, birden yakın çekimle, Aliye Öğretmen’in yüzü 

gösterilerek, onun sınıfa kızmasına odaklanılmaktadır.  

Hacı Fettah Efendi ve Ömer Efendi’nin tartıştığı sahnede, diyaloglara göre yakın plan 

çekimler yapılarak, sözlere odaklanılması sağlanmak istenmektedir. Bu çekimler 

yapılırken Hacı Fettah Efendi konuşurken, Ömer Efendi’nin omzundan amors çekimle 

Hacı Fettah’ın gösterilmesi sırasında nesnel kamera kullanılmaktadır.  Genel olarak 

filmde, karakterlerin karşılıklı diyalogları esnasında o ana konuşan kişiye odaklanan 

kamera kullanımında diğer karakterin omuzu üzerinden amorsa çekimlerin tercih 

edilerek diyaloglar ön plana çıkarılmaktadır. Bu tercih, Halit Refiğ’in ulusal sinema” 

anlayışı çerçevesinde savunduğu görüşlerin bu diyaloglara odaklanılarak aktarımını 

sağlamaktadır.  

Halit Refiğ, genel olarak, bu filmde kalabalık mekân çekimlerini genel plan çekimle 

vererek, mekân tanımlamasını yapmaktadır. Aynı mekânda bulunan ve sahne için 

önemli diyalogu ya da yüz ifadesi olan karaktere yakın plan baş çekimle yaklaşarak 

onun bu görüntüsü üzerinde bir süre durmaktadır. Böylece karakterlerin diyalogları ya 

da olaylar karşısındaki şaşkınlık, üzüntü, sevinç gibi duyguları ön plana çıkarılmaktadır. 

Çekim ölçekleri arasında yakın plan sayesinde odaklanılan nesne ön plana 

çıkarılmaktadır.  Bu sayede kişinin duygularını ele veren mimikleri, jestleri daha dikkat 

çekmektedir.   



250 

 

 
 

Aliye Öğretmen ve öğrencilerinin marş söyleyerek, kasabanın sokaklarından geçtikleri 

sahnelerde önce genel bir çekim ile kasabanın dar sokakları arasında ilerleyen 

öğrenciler, sonrasında Kantarcıların Hüseyin Efendi’nin öfkeli yüzü, yakın planla 

gösterilmektedir.  Bu genel çekimle kasabanın mekân olarak tanımlaması yapılırken, 

öğrencilerin halkın içinde ellerinde bayrakla yürümesi milli mücadele ruhunun 

çocuklarda şekillenmeye başladığını, halka da bunun gösterilmesi açısından önemlidir. 

Ayrıca Aliye Öğretmen’in marş söylerken takındığı gururlu tavrı yine yakın plan yüz 

çekimi ile verilmektedir.  Hacı Fettah Efendi’nin ahaliye konuşma yaptığı sahnede, önce 

ahali geniş plan çekimle gösterilirken, Hacı Fettah’ın özellikle Kuvayı Milliyecilerle 

ilgili nefret içeren sözleri yakın plan yüz çekimi ile verilirken, onun bu grup için hisleri 

çok net bir şekilde ifade edilmektedir. Aynı şekilde Hacı Fettah Efendi’nin bu sözlerine 

cevap veren Ömer Efendi’nin de ifadeleri ve onun yakın plan yüz çekimi bu söylemleri 

örtüştürmektedir. 

 Kuvayı Milliye askerlerinin kasabaya geldiği sahne, önce geniş planla verilirken, Ömer 

Efendi’nin yüzündeki mutluluk ifadesi yine yakın plan çekimle verilmektedir. Bu 

esnada Hacı Fettah Efendi’nin telaşlı hali ise bel planı ile verilerek, gerginliği vücut dili 

ile bağdaştırılmaya çalışılmaktadır. Genellikle bir olay karşısındaki genel davranışlar, 

el, kol ya da vücudun konumlanma şekilleri o duygular hakkında bilgi verebilir bu 

durumlarda da bel ya da diz çekimleri olayın anlaşılabilmesini daha kullanışlı hale 

getirilmesini sağlamaktadır. Yunan askerinin kasabaya gelmesi ve bomba sesleri ile 

camideki kadın ve erkeklerin korku anları genel çekim ile verilirken, önce Hatçe Hanım 

sonra da Aliye Öğretmen’in yüzündeki korku ve endişe yakın plan yüz çekimi ile 

sonrasında ise gözlerine zoom yapılarak, gözleri ayrıntı çekimle (close-up) verilerek 

korku unsuru vurgulanmaktadır. Detay çekim olarak da adlandırılan ayrıntı çekim, konu 

ile ilgili olan bir unsurun, öne çıkarılması amacıyla o unsurun tüm çerçeveyi 

doldurmasıdır.  

Genel plan çekimlerden yakın plan çekimlere geçildiğinde seyirci mekân, olay ve 

mekânda geçen olayın karakter üzerinde yarattığı etkiyi daha rahat 

anlamlandırabilmektedir. Klasik anlatılarda genel olarak bu sistem kullanılmaktadır.  

Özellikle yakın plan yüz çekimleri, karakterlerin nefret, sevgi, gurur, şefkat gibi 

duygularının seyirciye aktarımında ve olay örgüsünde karakterlerin 

anlamlandırılmasında önemli bir işleve sahiptir. Film içerisinde genellikle Aliye 



251 

 

 
 

Öğretmen’in sahnelerinde alttan çekim kullanılarak bu karakter yüceltilmeye ve güçlü 

gösterilmesi amaçlanmaktadır.  Aliye Öğretmen’in Yunanlı kumandanla konuştuğu bir 

sahnede, Aliye Öğretmen, alt çekimle ve yakın plan yüz çekimi ile gururlu, boyun 

eğmeyen bir ifade ile verilmektedir. Alt çekimle odaklanılan nesne ya da özne güçlü 

gösterilebilir. Ana karakterlerin güçlü gösterilmek istenmesi, filmin öykü ve anlatımı 

açısından uygun bir düzenleme gerektirir.  Bu yüzden filmin genelinde Aliye Öğretmen 

ile ilgili özellikle de diyaloglarının önemli olduğu sahnelerde bu çekim tekniği 

kullanılmaktadır.  

Kameranın görüntü düzenlemedeki önemi göz önüne alındığında, kameranın nesnel ya 

da öznel olarak kullanımı ve bu kullanımların neye göre yapıldığı konusu ortaya 

çıkmaktadır.  Kameranın nesnel kulanımı seyirciyi konunun dışında bırakırken, öznel 

kamera kullanımı, seyircin nesneyi ya da özneyi kendi bakış açısından görmesini 

sağlayarak, onun öykünün içine dâhil olmasına olanak sağlamaktadır. Nesnel kamera 

kullanımında seyirci dışardan bakan bir göz olarak kabul edildiği için öyküyü 

anlamlandırması için pan, tilt gibi kamera hareketleri tercih edilebilir.  Bu bağlamda 

seyircinin nesne veya özneyi takip etmesi pan hareketiyle gerçekleştirilebilir. Film 

içerisinde bu harekete en önemli örnek, Hacı Fettah Efendi’nin kahvehanede ahaliye, 

Aliye Öğretmen ve Yunanlı kumandanı beraber gördüğü durumu anlattığı sahnedir. 

Burada Hacı Fettah bir yandan kahvehanedekilere durumu anlatırken, dolaşmakta, 

herkesin bu olayı duymasını sağlamaya çalışmaktadır. Bu sahnede kullanılan pan 

hareketi sayesinde merkeze alınan Hacı Fettah Efendi ise seyircinin önüne özne olarak 

sunulmaktadır. Bu kamera hareketinde hareketli nesne ya da özne net olarak geniş 

açıyla gösterilirken, zoom kullanılarak ta takip nesnesi ya da öznesi arka plandan ziyade 

öne çıkarılabilmektedir.  

Filmde Yunanlı askerlerle kasabalıların gece çatışmalarının bittiği, kasabanın üzerindeki 

gün doğumu görüntüsü ile verilerek hem zamansal bir atlama hem de simgesel olarak 

kurtuluş anlamı verilmektedir. Bu görüntüden sonraki sahnede Hacı Fettah Efendi, 

kasaba ahalisine seslenmektedir. Burada Hacı Fettah Efendi, konuşmasıyla başlayan 

sahnede, nesnel kamera kullanımı tercih edilerek önce onun yüzü yakın plan ile 

verilerek, seyircinin söylemlere odaklanması amaçlanmaktadır. Daha sonra kamera 

yakın plandan geniş plana geçerek, ahaliyi göstermektedir. Kamera, Ahali içerisinde 

Hacı Fettah Efendi’nin sözlerini destekleyen kasabalıya yönelerek, o sözlerin tekrar 



252 

 

 
 

vurgulanmasını sağlamaktadır.  Sonrasında ise Hacı Fettah Efendi odak noktası olarak 

alınarak takip sahnesi pan kamera hareketiyle çekilmiştir. Bu sahne ile birlikte, ahalinin 

ellerinde sopa, kürek vb. gibi aletlerle Hacı Fettah Efendi’nin sözlerinden etkilenip onu 

takip ettikleri gösterilerek, bir linç hareketinin olacağı sezdirilmektedir. Refiğ, 

filmlerinde klasik anlatı yapısını kullanırken sahneler arasındaki anlamlı neden- sonuç 

ilişkisini birbiri ile bağlantılı sahneleri sıralayarak elde etmektedir.  Aynı şekilde 

kendisini linç etmek için gelen kalabalığın sesini duyan Aliye Öğretmen’in yüzü yakın 

planda ve nesnel kamera aracılığıyla ile verilirken, bir sonraki sahnedeki kapı görüntüsü 

ve içeri giren kalabalık Aliye Öğretmen’in gözünden öznel kamera ile verilmektedir. 

Hacı Fettah Efendi’nin Aliye Öğretmen’i işaret etmesi yine nesnel kamera ve amors 

kamera hareketiyle seyirciyi hem olayın dışında bırakan hem de işaret eylemi ile onu da 

içine alan bir anlatım sağlamaktadır.  Linç eylemi için kasabalılar Aliye Öğretmen’i 

sürüklerken genel planlar kullanılırken, odak noktası Aliye Öğretmen’dir. Nesnel 

kamera kullanımı bu sahnelerde de kullanılmaya devam edilmektedir. Aliye 

Öğretmen’in kendisini savunduğu görüntüde ise uzak plan tercih edilerek, öykünün bu 

bölümünde seyircinin bu savunmaya nesnel gözle bakarak, kendi kararını vermesi 

istenmiş olabilir.  

Türk askerinin kasabaya gelişi hem kalabalığı hem de mekân tanımlaması açısından 

kullanışlı bir teknik olan genel plan ile sunulmaktadır. Türk bayrağının kasabada 

asılması ve kasabanın kuşbakışı görüntüsü üzerine bayrak ön planda gösterilerek, 

kasabanın düşman işgalinden kurtarıldığı vurgulanmaktadır. Yakın planda gösterilen 

Tahsin Bey’in halka konuşması, yavaş yavaş geniş plana alınarak kasaba halkı görüntü 

içerisine alınmaktadır. Hacı Fettah Efendi ve Kantarcıların Hüseyin Efendi, Tahsin 

Bey’in yanına zaferi kutlamak için geldiklerinde kamera nesnel konumdan öznel 

kameraya geçerek onları Tahsin Bey’in gözünden ve üst çekimle görmektedir. Üst 

çekimle Tahsin Bey’in bakışında Hacı Fettah Efendi ve Kantarcıların Hüseyin Efendi 

küçümsenmiştir. Bu görüntü öznel kamera ile verilerek, seyitcinibn de bu davranışa 

eşlik etmesi sağlanmaktadır. Aliye Öğretmen’in cesedinin başına giden Tahsin Bey, 

elinde kendisinin hediye ettiği küçük Kur’an-ı Kerim’i gördüğünde, kamera Kur’an-ı 

Kerim’e zoom yaparak yakın planda odaklanmaktadır. Bu odaklanma, filmin başından 

beri Aliye Öğretmen’i kafir, kahpe gibi sıfatlarla nitelenmesine bir anti tez durumunu 



253 

 

 
 

meydana getirerek, onun dini ve milli duygulara sahip bir kahraman konumunda 

tanımlanmasını sağlamaktadır. 

3.2.3.2.2.1. Çerçeve 

Vurun Kahpeye filminin ilk sahnesinde genel planda çerçeveyi cami görüntüsü 

doldurmaktadır. Sonraki sahnede ise kasabanın sokaklarında ilerleyen Aliye Öğretmen 

ve ardından ise Hacı Fettah Efendi ve Kantarcıların Hüseyin Efendi, kadraj içine 

alınmaktadır. Burada karakterler çerçeve içerisine alınarak, öykünün ilerleyen 

sahnelerindeki çatışmalar ve ilişkiler ortaya konmaya çalışılmaktadır.  Duygu 

ifadelerinin ve diyalogların olduğu önemli anlarda karakterlerin yüzleri yakın plan ve 

ayrıntılı bir şekilde verilmektedir.  

Aliye Öğretmen’in Ömer Efendi ve Gülsüm Hanım’a kendi hikâyesini anlattığı sahnede 

çerçeve tamamen yakın planda Aliye’nin yüzü ile doldurularak, hikâyesinin 

dramatikliği öne çıkarılmak istenmiştir. Bu sahnede pencere nesnesinin içini tam 

dolduracak gibi yerleştirilen cami görüntüsü film içerisinde din olgusunu 

simgelemektedir. Vurun Kahpeye filminde, cami görüntüsü çerçeve içerisine 

yerleştirerek bu mekânı vurgulamaktadır. Bu şekilde başka bir çerçeve kullanımı ise 

Tahsin Bey’in, Aliye Öğretmen’i sınıfında izlediği pencere sahnesidir. Sınıfın içinin 

gösterildiği sahnede orta noktada Aliye Öğretmen, yan alanlarda ise öğrencilerin 

konumlandırılması, Aliye Öğretmen’e odaklanılmasını sağlamaktadır. Burada Aliye 

Öğretmen, özne, öğrenciler ise nesne olarak tanımlanabilir.  

Halit Refiğ diğer filmlerinde de pencereyi kullanarak çerçeveleme yapmıştır. Bir Türke 

Gönül Verdim, pencere içerdeki Eva için dışarısını çerçeveler iken Fatma Bacı filminde 

ise pencere nesnesini, evin içerisini göstermek kullanılmıştır. Adiloğlu’na  (s. 140) göre, 

Halit Refiğ, filmlerinde, mekânsal gerçeklik duygusunu pencere, kapı gibi unsurlarla 

şekillendirirken, pencerelerle iç ve dış ilişkisini vurgulamaktadır.  

Hacı Fettah Efendi’nin, Kuvayı Milliyecileri eleştirdiği sahnede yakın plan çekimle 

onun söylemlerine odaklanılmış, yavaş yavaş kamera geniş plana geçerek etrafında onu 

dinleyenler verilerek, bu karakterin halkın üstündeki etkisi gösterilmektedir. Aynı 

yerdeki Ömer Efendi, Hacı Fettah Efendi’nin sözlerine karşılık verdiği sahnede bu kez 

Ömer Efendi ve yanındaki birkaç kişi çerçeve içine alınarak onların sözlerine 



254 

 

 
 

odaklanılmaktadır. Bu sahneden ana özneler olan Hacı Fettah Efendi ve Ömer 

Efendi’nin konuştukları anda yakın plan çekim, dinleyenlerin ise geniş plan çekimle 

gösterilmesi, diyaloglar ve orada bulunan diğer aktörlerin ilişkilendirilmesini 

sağlamaktadır.  

Filmin genelinde, Aliye Öğretmen’in özellikle önemli ifadeler kullandığında yakın plan 

ile yüzü tam çerçeve içerisine alınarak, seyircinin onun sözlerine odaklanması 

sağlanmaktadır. Odak noktası olarak kullanılmak istenen unsurlar ister nesne ister kişi 

olsun çerçevenin tam ortasında yer alırken, diyalog olan sahnelerde bu odaklanılan 

nesnenin yakın planla sunumuyla da gerçekleştirilmektedir.  Yakın plan yüz 

çekimlerinde hayret, sevinç, korku gibi unsurlar da yüzün çerçeve içerisini tam 

dolmdurması ile gerçekleştirilebilir. Örneğin, Yunanlı kumandanın Aliye Öğretmen’e 

saldırdığı sahneyi gören, Hacı Fettah Efendi’nin yüzündeki ifade bu şekilde 

vurgulanmaktadır.  

Ömer Efendi’nin evindeki yemek sahnesinde, çerçeve içerisine yemek masası ve Aliye, 

Ömer Efendi ve Gülsüm Hanım alınarak, seyircinin onların diyaloglarına odaklanması 

sağlanmaktadır.  

Filmlerdeki çerçeve kullanımları, yönetmenin dikkat çekmek istediği unsurlara 

seyircinin dikkatinin çekilmesini ve o unsurun öneminin kavranmasını sağlamaktadır. 

Burada önemli bir araç da çekim ölçekleridir. Çekim ölçekleri sayesinde düzenlenen 

çerçeveleme ile yerleştirilen nesne ya da varlıklara yakından ya da uzaktan bakılma 

imkân vermektedir (Özön, 1985, s. 106).  Vurun Kahpeye filminde, çerçeve 

kullanımının genelden özele doğru kullanılması, görüntülerin amaca yönelik çerçeve 

içerisine yerleştirilmesi, öykünün yerine göre bazı nesne ya da öznelerin ön plana 

çıkarılması ile gerçekleştirilmektedir. Örneğin, karakterlerin diyalogları sırasında önce 

genel bir çekimle mekân tanımlamasının ardından, öne çıkan karakterin görüntüsü 

amaca uygun olarak, omuz, baş ya da bel çekimi ile çerçeve içine yerleştirilerek, belli 

bir konuya odaklanılmaktadır.  

Vurun Kahpeye filminde, kasabanın düşman işgaline uğradığı sahnede çerçeve içerisine 

önce Yunan askerleri ve kasaba halkı yerleştirilirken, sonrasında saldırıda ölen ya da 

yaralanan insanların görüntüleri, daha yakın planlarla ve çerçeve içerisini tam 



255 

 

 
 

dolduracak şekilde konumlandırılarak, sahnenin öykü içerisindeki dramatik yönü 

vurgulanmaktadır. Çerçeve içindeki nesneyi odak noktası haline getirmenin başka bir 

yöntemi de, dürbün gibi başka nesnelerin merceklerini çerçeve haline getirmektir. 

Filmde Tahsin Bey, kendisine haber getiren, uzaktan gelenin Durmuş olduğunu dürbün 

aracılığı ile görmektedir. Bu sahnede dürbünün mercekleri çerçeve yerini alarak koşarak 

gelen Durmuş buraya yerleştirilerek, iki karakter arasındaki mesafenin uzaklığı 

belirtilmektedir.  

Vurun Kahpeye filmindeki çerçevelemeler, genellikle ana karakterlerin söylemleri 

esnasında yakın plan çekimi ile sözlerine odaklanmak ya da yüzlerindeki ifadeleri 

ortaya koymak için yapılmaktadır. Bazı sahnelerde ise birkaç nesne ya da özneyi 

içerisinde barındıran çerçevlemelerde ise öykünün akışına göre ya çerçeve içerisindeki 

nesne ya da öznelerden birine ya da diyalog olan sahnelerde iki karaktere odaklanılarak 

bu unsurlar çerçeve içerisine yerleştirilmektedir. Örneğin, filmin sonlarına doğru bahçe 

mekânında Aliye Öğretmen, Durmuş ve Gülsüm Ana’nın olduğu sahnede üç karakter 

çerçeve içerisine alınırken, mekân bu çerçevede ikinci planda bırakılmıştır. Bu şekilde 

karakterlere ve onların diyaloglarına odaklanan yönetmen, sonrasında ahalinin Aliye 

Öğretmen için geldiğini, Aliye Öğretmen’in yüzünün yakın planda şaşkın halini çerçeve 

içerisine alarak vurgulamaktadır. Özne, çerçevenin odak noktasına yerleştirilirken diğer 

görüntüler flu hale getirilirek, özne ön plana çıkarılarak vurgulanmaktadır. Bu 

vurgulama yönetmenin bilinçli bir tercihidir. 

3.2.3.2.2.2.Mekân 

Filmin ilk görüntüsü, bir cami görüntüsüdür. Bu görüntüden filmin geçtiği yer hakkında 

Müslümanların yaşadığı bir mekân fikri çıkarılabilir. Bu görüntü, yer tanımlaması 

yapılmasının yanında filmin geneline hâkim olan din olgusunu çağrıştırmaktadır. 

Mekân olarak filmde tipik bir Anadolu kasabası kullanılmaktadır. Kasabanın sokakları, 

insanların giyim kuşakları romanın yazıldığı 20. yüzyılın ilk çeyreğini yansıtmaktadır.  

Ömer Efendi’nin evi, ilk planda geniş açısıyla tam olarak gösterilirken sonraki sahnede 

Ömer Efendi, ev iç mekânında daha dar açısıyla gösterilmiştir. Ömer Efendi’nin evinin 

içi ve dışı, orta gelir seviyesine sahip, geleneksel bir Osmanlı kasaba evi olarak 

sunulmaktadır. Ömer Efendi’nin evinin penceresinden cami görünmektedir. Bu görüntü 

ile Maarif müdürünün sözleri birleştirilerek, Ömer Efendi’nin dindarlığı 



256 

 

 
 

vurgulanmaktadır. Cami, kilise gibi dini mekânların filmlerde kullanımı, seyirciye, o 

toplumun dini, kültürel yaşayışları hakkında bilgi verilmesi açısından önemlidir. 

Okulun girişi ve sınıflar, geniş açı ile gösterilerek, dönemin sınıf mekânının 

tanımlaması yapılarak, dönemin eğitim kurumu gösterilmektedir. Bu sahneden 

düzensiz, geleneksel bir okul izlenimi edinilmektedir.  

Sinemada, zaman ve mekân aslında birbirinden bağımsız olmayan olgular olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda, film öyküsünün geçtiği zaman, mekânla yeniden 

inşa edilebilir. Mekân ve zaman birlikte kullanılarak, öyküyü farklı bir anlatı yapısı 

içerisinde geliştirebilir. Örneğin Vurun Kahpeye filminde kullanılan mekânlar, Osmanlı 

Devleti’nin son dönemlerine uygun olarak tasarlanmış bir kasabada tasvir edilmektedir. 

Bu kasabadaki evler, sokaklar, halkın toplandığı kahveler, yaşanılan evler, dönemsel 

olarak seyirciye bir fikir edindirmektedir.  

Kasabada şehitler için kasabanın camisinde mevlit okunmaktadır. Cami görüntüsü önce 

cami ile bütünleşen bir simge olan minare ile gösterilmektedir. Caminin içi mekân 

olarak kadın ve erkeklerin ayrı olduğu iki alan olarak sunulurken, cami içerisinde Aliye 

Öğretmen’nin gözünden duvara çizilmiş Kâbe resmi üzerinde ise Arapça olarak 

“Muhammed Resulullah” ve “Allah” yazıları dikkat çekmektedir. Bu iki yazı genel 

olarak camilerin içerisinde bulunan yazılardır. İslam dininde kutsal mekânlar olarak 

kabul edilen camiler, hem Müslümanların ibadet hem de belli özel günlerde (kandil, 

bayram, Cuma v.b. ) bir araya geldikleri mekânlardır. Bu mekân birlik ve beraberliğin 

sembolüdür. 

 Yunan kumandanın, kasabanın işgalinden sonra karargâh olarak kullanmaya başladığı 

Kaymakamlık binası, bir kasabadaki en büyük idari amirliğin bulunduğu bir devlet 

binasıdır. Yunan kumandanının o binayı karargâh olarak seçmesi, gücün ve idarenin 

artık kendi ellerinde olduğu göstermektedir. Karargâh binasındaki Yunan bayrağı ve 

asılan büyük haç, bu gücün simgeleştirilmesidir. Yunanlıların dini simgeleri olan haçı 

mekân içerisinde kullanımları, kendilerini Hristiyan olarak tanımladıklarını ve cami ile 

karşılaştırıldığında, Hristiyan ve Müslüman ayrımını biz/ öteki kavramları bağlamında 

anlamlandırdıkları göze çarpmaktadır.  



257 

 

 
 

Vurun Kahpeye filmi mekânsal bağlamda değerlendirildiğinde, genel olarak kasabanın 

sokakları, kahvehane, meydan gibi kamuya açık yerlerin ön plana çıktığı görülmektedir. 

Adiloğlu’nun bu filmin mekân kullanımı ile ilgili oluşturduğu tabloya göre, film 

içerisinde dış mekân olarak sokak 35, iç mekân olarak oda 30 kez kullanılmıştır 

(Adiloğlu, 2005, s. 173). Kasabanın sokakları film içerisinde ikili çatışmaların mekânı 

olarak sunulurken, oda mekân kullanımları genellikle daha özel yaşama ait izlerin 

olduğu yerlerdir. Oda mekânı, Aliye Öğretmen’in yaşadığı ev ve Yunanlı kumandanın 

odası olarak daha fazla kullanılırken buralarda daha özel diyaloglar gerçekleşmektedir.   

Mekân kullanımı, duygusal durumların da vurgulanmasında bir araç olarak 

kullanılabilmektedir. Mesela karanlık bir ortamın korku unsurunu ön plana 

çıkarabilmesi gibi. Filmde genellikle kasabanın sokakları geniş, ferah yerler olarak 

resmedilirken, Aliye Öğretmen’in, Ömer Efendi’nin asılacağını öğrenmesi ve 

beraberinde Yunanlı kumandan tarafından saldırıya uğramasının ardından çatıları 

birleşik evlerin bulunduğu dar sokak onun içine düştüğü umutsuzluğu ve karamsarlığın 

vurgulanmasını sağlamaktadır.  

3.2.3.2.2.3. Renk 

 Halit Refiğ’in 1973 yılında yaptığı Vurun Kahpeye filmi, romanın diğer iki 

versiyonundan farklı olarak renkli olarak çekilmiştir. Refiğ (Türk, 2001, s. 285), bu 

filmin diğer iki versiyondan farklı olarak renkli çekilmesinin özellikle renkli 

televizyonun da ortaya çıkmasıyla milli günlerde diğerlerinden fazla gösterildiğini 

belirtmektedir. Refiğ’in bu ifadesinden hareketle, renkli filmlerin siyah-beyaz 

filmlerden fazla tercih edildiği sonucuna varılabilir. Renkli filmlerdeki renk unsuru, 

izleyicinin filmi izlerken diyaloglardan ziyade mekânsal olgulara ilgisini 

yöneltebilmektedir.  

3.2.3.2.3.Ses ve Müzik 

Vurun Kahpeye filminin girişinde siyah zemin üzerinde geçen jenerik yazılarına marş 

formunda bir müzik eşlik etmektedir. Bu şekilde seyirciye, filmin savaşla ya da 

bağımsızlıkla ilgili bir öykü olduğu izlenimi verilebilmektedir. Vurun Kahpeye filminde 

Adnan Saygun’un 3. Senfonisi ile Piyano Konçertosu’ndan bazı bölümler, Ulvi Cemal 

Erkin’in 2. Senfonisinden bazı bölümleri kullanılmaktadır (Türk, 2001, s. 473). Refiğ 



258 

 

 
 

birçok yerde Adnan Saygun’a olan saygısını ifade etmekle birlikte Saygun’un özellikle 

Yunus Emre Oratoryosu’nun kendisinin ulusallıkla ilgili düşüncelerine uygun olduğunu 

belirtmiştir. Refiğ, Adnan Saygun’un Yunus Emre Oratoryosu’nu dinledikten sonra ona 

hayran kaldığını ve tanışmadan önce Piyano Konçertosu’nu plaktan dinlediğini ve 

Vurun Kahpeye filminde kullandığını anılarında anlatmaktadır. Ayrıca Refiğ, bu iki 

Türk bestecisin eserlerini bu filmde kullanma nedeni ise, “Bir Türk filmi, milli mücadele 

filmi, burada yabancı müzisyenlerin bestelerini kullanmak gayrı milli olacak diye 

düşünmüştüm” (Hristidis, 2007, s. 33-34) şeklinde ifade ederek kendisinin millilik 

meselesine dair düşüncelerini de yansıtmaktadır.  

Film içerisinde, Aliye Öğretmen ve öğrencileri ellerinde, Türk Bayrakları ile “Gençlik 

Marşı”nı söyleyerek kasabanın sokaklarında dolaşmaktadır. Refiğ’in bu marşı 

seçmesinin nedeni, “Dağ Başını Duman Almış” adıyla da bilinen “ Gençlik Marşı” 

Mustafa Kemal Atatürk’ün de önem verdiği bir marş olmasıdır. Cumhuriyet 

Gazetesi’nin 1974 te çıkardığı Atatürk özel ekinde Sadi Borak bu marş hakkında şu 

bilgileri vermektedir; “Gençlik Marşı”,  İsveççe bir şarkı olan “Tralalla Diyen Üç 

Kız”nın bestesinin üzerine Ali Ulvi Elöve tarafından yazılan sözlerle oluşturulmuş, 

1918 yılında Kadıköy ittihat spor çayırında yapılan spor gösterilerinde söylenmiştir 
43

.  

Refiğ’in bu seçiminde kendi dünya görüşü ve kişisel değerlerinin etkisi vardır. Refiğ 

kendisini dönem dönem Atatürkçü olarak nitelemiştir.  Ayrıca Refiğ, Atatürk ile ilgili 

bir film çekmek istemiş ve bu alanda bazı çalışmaları da olmuştur. Bu çalışmalardan en 

önemlisi Gazi Mustafa Kemal’in İstiklal Harbini kazanması, İzmir’in Yunan işgalinden 

kurtulması ve Latife Hanım ile olan evliliklerinin gerçekleştiği üç yılı anlattığı Gazi ile 

Latife adlı senaryo çalışmasıdır. Bu senaryo, Kültür bakanlığı tarafından filme alınmak 

istese de bu proje gerçekleştirilememiştir (Hristidis, 2007, s. 312-313).  

3.2.3.2.4. Kurgu 

Vurun Kahpeye filminin giriş kısmında jenerik yazıları Refiğ’in çalışmada incelenen 

diğer filmlerinden farklı olarak düz siyah bir zemin üzerine, diğer iki filmde ise jenerik 

yazıları görüntü üzerine bindirilmiştir. Filmin genelinde geçiş yöntemi olarak kesme 

                                                           
43  http://earsiv.sehir.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/handle/11498/38999/001520653006.pdf?sequence=1. 

E.T. 13.02.2019.  

http://earsiv.sehir.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/handle/11498/38999/001520653006.pdf?sequence=1


259 

 

 
 

kullanılarak diyaloglar ve sahneler birleştirilerek, karakterler arasında bir ilişki ağı 

kurulmaktadır.  

Aliye Öğretmen’in sınıfta, vatan ve birlik ile ilgili sözlerinden sonra kesme yöntemi ile 

Hacı Fettah Efendi’nin Kuvayı Milliyecilerle ilgili olumsuz sözlerine geçilmektedir. 

Burada iki farklı karakter ve iki zıt düşünce ard arda verilerek, öykünün hangi yapılar 

üzerine kurulduğu gösterilmektedir. Öykü içerisinde Aliye Öğretmen vatan sever ve 

Kuvayı Milliyeci, Hacı Fettah Efendi ise kendi çıkarları için düşmanla bile iş birliğine 

giren, Kuvayı Milliyeci karşıtı karakterlerdir.  Aynı şekilde Hacı Fettah Efendi ve Ömer 

Efendi arasındaki tartışmada da kesme yöntemi kullanılarak aynı mekândaki, tartışan iki 

farklı karakter birbiri ile ilişkilendirilmektedir. 

Aliye Öğretmen’in sınıfındaki yakın plan çekiminden öğrencisi olan ve filmin 

devamında önemli bir karakter olarak sunulan Durmuş’un yakın plan yüz çekiminde de 

kesme yapılarak, iki karakter arasında bir bağ kurulması sağlanmaktadır. Aliye 

Öğretmen, Gülsüm Hanım ve Ömer Efendi’nin yemek yediği sahnede önce yemek 

masası ve karakterler çerçeve içerisine sığdırılmış, yapılan duygusal bir konuşmadan 

sonra ise karakterlerin her birini odaklanan kamera onları yakın planda göstermektedir. 

Bu sahne geçişlerinde kesme yöntemi kullanılarak, karakterler ve bir önceki sahnedeki 

duygu yoğunluğu ilişkilendirilmektedir.  

Sinema, zaman ve mekân geçişlerinde görüntü unsurunu sık sık kullanabilme avantajına 

sahiptir. Farklı mekânların ya da farklı zaman dilimlerinin anlamlandırılabilmesi için 

kurgu bu avantajı çeşitli yöntemlerle sağlayabilmektedir. Filmdeki Yunan işgalinin 

bittiği gece, ölü bir Yunan askerinden kesme işlemi ile yeni bir günün simgesi olan 

gündoğumuna yine kesme işlemi ile geçilerek, olaylar arasındaki zaman atlaması 

ortadan kaldırılmaktadır. Aslında iki farklı sahnenin birleştirilmesi için kullanılan 

kesme hareketiyle, iki sahne arasında bir ilişki kurularak, işgalin bitmesi ve yeni 

umudun doğması simgelenmektedir. Film zamanını oluşturan bu atlamalarla yönetmen 

öyküyü daha akıcı hale getirirken, seyircinin de zaman olgusunu daha sağlıklı 

anlamlandırması sağlayabilir. Seyircinin zaman algısını değiştirebilmenin başka bir 

yoluda silinme olarak bilinen, bir görüntünün silinerek diğer görüntünün yerine 

konulması yöntemidir. Bu tekniğe filmden verilebilecek örneklerden biri, Aliye 

Öğretmen’i linç etmek için evine gelen kasaba halkının görüntüsünün silinip yerine 



260 

 

 
 

Aliye Öğretmen’in elleri bağlı ve dövülerek kasabanın sokaklarında gezdirildiği 

görüntüdür. Bu iki görüntü arasındaki zaman atlamasının süresi ya da bu iki sahne 

arasındaki olayların oluş şekli ise seyircinin anlamlandırılmasına bırakılarak, seyirci 

öyküye dâhil edilmektedir. 

3.2.3.3. Vurun Kahpeye Filminin 1949, 1964 ve 1973 Uyarlamalarının 

Değerlendirilmesi 

Halide Edip Adıvar’ın 1923 yılında tefrika olarak yayınlanan Vurun Kahpeye romanı 

1926'da basılmıştır. Adıvar, bu romanında Kurtuluş Savaşı dönemini bir Anadolu 

kasabası mekânında Kuvayi Milliye, vatansever bir öğretmen, kasabadaki çıkarcı 

çevreler ve Yunanlılar üzerinden anlatılmıştır. Bu romanın film uyarlaması 1949 yılında 

Ömer Lütfi Akad, 1964’te Orhan Aksoy ve 1973 yılında Halit Refiğ tarafından 

yapılmıştır. Bu uyarlamalarda romanın temasal olarak aslına uygun öyküleme yapılmış 

olsa da bazı ayrıntılar farklı şekillerde işlenmiştir. Bu çalışmada Halit Refiğ’in “ulusal 

sinema” anlayışı içerisinde ele alınan 1973 yapımı Vurun Kahpeye filminin diğer 

yeniden yapımları, bu anlayışa ışık tutması açısından da incelenmiştir. Bu inceleme 

benzerlikler ve farklılıklar üzerinden ele alınmıştır.  

Romanın üç farklı uyarlaması göz önüne alındığında, mekân kullanımı açısından benzer 

bir yaklaşım seçilmektedir. Üç uyarlamada da mekân, Anadolu’da bir kasaba 

kullanılmaktadır. Ayrıca zaman olarak, romanın aslına uygun olarak Kurtuluş Savaşı 

yılları işlenmektedir. Karakter tanımlamaları ve karşıtlıkları da benzer özelliklerle ele 

alınmaktadır. Aliye Öğretmen, üç uyarlamada da ana karakter olarak sunulurken 

karşısına Hacı Fettah Efendi yerleştirilmektedir. Aliye Öğretmen’in milliyetçi, 

vatansever özellikleri üç uyarlamada da vurgulanırken, 1973 yılındaki uyarlamada dini 

hassasiyetlerde bu özelliklere eklemlenmiştir. Hacı Fettah Efendi karakteri ise üç 

versiyonda da dini kendi çıkarları için kullanan bir karakter olarak sunulurken dini 

söylemleri ise bazı küçük farklar dışında aynıdır. Üç uyarlamada da Hacı Fettah 

Efendi’nin karşısına konumlandırılan Ömer Efendi, Refiğ’in uyarlamasında diğer 

uyarlamalardan daha baskın bir karakter olarak sunulmaktadır. Her üç uyarlamada yer 

alan mevlit sahnesinde, 1949 yılındaki uyarlamada, diğerlerinde olmayan ney gibi 

müzik aletleri ile farklı bir konsept yakalanmıştır. Ayrıca 1949 uyarlamasında, Yunanlı 

askerler zaferlerini Yunan yerel halk dansı olan sirtaki oynayarak kutlarken, diğer iki 



261 

 

 
 

uyarlamada bu sahne yoktur. 1949 uyarlamasında işgal daha fazla merkeze 

alınmaktadır. Bunun nedeni, filmin yapım yılı itibariyle Türk halkının bu konudaki 

hassasiyetlerinin daha taze olmasıdır. 1964 uyarlamasında, daha çok Aliye Öğretmen’in 

gözünden ve anlatımıyla işgal anlatılırken, 1973 uyarlamasında diğer karakterlerde bu 

bağlamda işgalin merkezinde yer almaktadır. Vurun Kahpeye filminin 1964 

versiyonunda diğerlerinden farklı olarak, olayların bir kısmı Aliye Öğretmen tarafından, 

üst ses olarak anlatılırken, diğer uyarlamalarda bu anlatı şekli mevcut değildir. Film 

içersinde ana karakterin kendi öyküsünü ve yaşadıklarını anlatması durumu benöyküsel 

(autodiegetic) anlatıcı kavramı ile tanımlanmaktadır (Sözen M. , 2008, s. 174). 1964 

yılında çekilen versiyondaki Aliye Öğretmen’in olayları anlatıcı rolüne bürünmesi 

sonucunda benöyküsel (autodiegetic)bir anlatım ortaya çıkmaktadır. Bu şekilde bir 

anlatım seyirci ve ana karakter arasındaki bağı güçlendirip onun yaşadıklarını daha 

rahat anlamlandırmasını sağlayabilir.  

Aynı romanın üç ayrı versiyonunda, bazı küçük ayrıntılar farklı şekillerde ele 

alınmaktadır. Örneğin, 1973 uyarlamasında Ömer Efendi’nin evinde Aliye Öğretmen’e 

ayrılan odada bulunan gelinlik renkli, 1964 uyarlamasında beyaz iken, 1949 

uyarlamasında bu ayrıntı bulunmamaktadır. Günümüzde genellikle beyaz olan gelinlik, 

o yıllarda Anadolu’da çeşitli renklerde kullanılmaktadır. Bu ayrıntı, Halit Refiğ’in 

Anadolu kültürünü öne çıkarmasında küçük ayrıntıları bile kullandığını göstermesi 

açısından önemlidir. Yunanlı kumandanının, Aliye Öğretmen tarafından öldürülmesi 

1964 ve 1973 uyarlamalarında gösterilirken, 1949 uyarlamasında kumandanın ölümüyle 

ilgili bir sahne bulunmamaktadır. Ayrıca 1973 uyarlamasında, Yunanlı kumandan 

ölürken duvarda asılı Yunan bayrağı da kendisiyle düşmektedir. Halit Refiğ, kendi 

yönettiği bu uyarlamada, bayrak konusuna özel bir ilgi göstermiş, Türk ve Yunan 

bayraklarının bulunduğu birçok sahneyi filmine yerleştirmektedir.  

Halide Edip Adıvar’ın romanında bölgedeki Kuvayi Milliyecilerin başı olan ve Aliye 

Öğretmen ile aşk ilişkisi olan karakterin adı Tosun Bey olarak geçerken, 1949 

uyarlamasında da aslına uygun olarak bu karakter Tosun Bey’dir. Ancak diğer iki 

uyarlamada aynı karakterin ismi değişmiştir. Aynı karakter, 1964 uyarlamasında Fuat 

Bey, 1973 uyarlamsında ise Tahsin Bey olarak adlandırılmıştır. Vurun Kahpeye filminin 

1964 uyarlamasında, yönetmen Orhan Aksoy, Fuat Bey ve Aliye Öğretmen’in 

birbirlerine olan sevgilerini altın bir madalyonla, Halit Refiğ 1973 uyarlamsında ise 



262 

 

 
 

değişen ismiyle Tahsin Bey ve Aliye Öğretmen’i ise küçük bir Kur’an-ı Kerim ile 

ilişkilendirmektedir. 1949 uyarlamasında ise bu iki karakterin böyle bir simge ile 

bağdaştırılması bulunmamaktadır. Romanın üç uyarlamasında bazı farklılıkları olsa da 

1964 ve 1973 uyarlamalarında kullanılan unsurlar birbirine daha yakındır. Örneğin, 

Aliye Öğretmen’in işgalin bitmesinden sonra evine geldiği sahnede içtiği suyu 

“zemzem suyu gibi” tabiri, 1964 ve 1973 uyarlamalarında varken, 1949 uyarlamsında 

filmin yönetmeni Ömer Lütfi Akad, bu sahneyi Aliye Öğretmen’in filmin başındaki 

yemini ile sürdürmektedir. Bu bağlamda, Ömer Lütfi Akad’ın bu tercihi, bu versiyonun 

milli duyguları daha fazla öne çıkaran yapısıyla ilgili olduğu sonucuna çıkabilir.  

Vurun Kahpeye uyarlamalarının hepsinde Aliye Öğretmen’in, Hacı Fettah Efendi’nin 

kışkırtması ile kasaba ahalisi tarafından linç edilme sahnesi bulunsa da bu sahnelerde de 

bazı farklılıklar vardır. 1949 uyarlamasında, linç etme sahnesi izbe bir yerde, 1964 

uyarlamasında, bir caminin önünde 1973 te ise br çeşmenin önüde gerçekleşmektedir.  

Ayrıca 1949 uyarlamasında, linç sahnesi, diğer uyarlamaara göre daha kısa süreli olarak 

gösterilmektedir. Özellikle 1973 uyarlamasında, linç sahnesi dramatize edilerek, 

seyircileri sahnenin içine alınması amacıyla, Hacı Fettah Efendi’nin mutlu yüz ifadesi 

yakın plan olarak verilmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



263 

 

 
 

 

 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Sinema kişisel bir yaratım alanı olarak, yaşanılan toplumsal olguları da içinde 

barındırabilen ve bunlarla karşılıklı etkileşim içerisinde olan bir sanattır. Kendini her 

koşulda var edebilen sinema, teknolojik gelişmelerle doğrusal bir gelişim göstererek 

sürekli ilerleyen ve beraberinde değişen bir alandır.  

Tez çalışması, Halit Refiğ sinemasının en önemli kuramsal çıktısı olan, “ulusal sinema” 

hareketi düşüncesinden hareketle, Refiğ’in filmlerindeki Doğu- Batı ikilemi 

tanımlanmaktadır.  Halit Refiğ’in “ulusal sinema” hareketi içerisinde, Doğu- Batı 

ikilemi üzerine ele aldığı filmler üçüncü bölümde, Teun A.van Dijk’ın eleştirel söylem 

çözümlemesi referans alınarak oluşturulan bir şema ile analiz edilerek, Refiğ 

sinemasının “ulusal sinema” düşüncesi bağlamında nasıl işlendiği hangi temaların öne 

çıktığı ve nasıl yapılandırıldığı araştırılmıştır. Halit Refiğ’in kuramsal alt yapısını 

oluşturduğu “ulusal sinema” hareketi çerçevesinde,  Bir Türke Gönül Verdim (1969), 

Fatma Bacı (1973) ve Vurun Kahpeye (1973) filmlerindeki ulusal ögelerin nasıl 

tanımladığının eleştirel söylem çözümlemesi ile analizi yapılmıştır. Refiğ’in incelenen 

filmlerinde, Doğu- Batı karşıtlığını söylemlerle ve göstergelerle sunması çalışmanın 

yönteminin Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesinin tercih edilmesine 

neden olmuştur.  

Çalışmada, Türk sinemasında, sinema- toplum ilişkisinin açıklanması bağlamında az 

sayıda çalışmanın olması ve bu çalışmaların yöntemsel bir sistematik içerisinde 

şekillendirilmesi konusundaki eksikliğin giderilmesinden hareketle, çok boyutlu bir 

analiz yapılmıştır. Bu analiz yapılırken kullanılan Teun A.van Dijk’ın eleştirel söylem 

çözümlemesi, sinemasal alana uyarlanamaya çalışılmıştır. Bu bağlamda, bu yeni 

uyarlamanın, benzer çalışmalar için bir referans olabileceği düşünülmüştür. 

 



264 

 

 
 

Çalışmada Halit Refiğ sinemasındaki “ulusal sinema” hareketine örnek olarak üç film 

seçilmiştir. Bu filmler çekildikleri yıllara göre şu şekilde sıralanabilir; Bir Türke Gönül 

Verdim (1969), Fatma Bacı (1973) ve Vurun Kahpeye (1973)’dir. Bu filmlerin 

tarihlerine dikkatli bakıldığında, Refiğ’in özellikle 1960’ların sonlarından 1970’lerin 

ortalarına kadar sinema düşüncesini ortaya koyan yapımlar olduğu görülmektedir. 

Çalışmanın varsayımları değerlendirildiğinde; 

1. Türk toplumunun geçirdiği aşamaların sinema- toplum ilişkisi bağlamında Türk 

sinemasının şekillenmesinde etkili olduğu, 

2. Türk sinemasında, Türk toplumuyla bağıntılı olarak değişim ve dönüşümün, 1960’lı 

yıllarda arttığı, 

3. 1960’lı yıllarda şekillenen Türk düşünce dünyasındaki farklı görüşlerin Türk 

sinemasında, “sinema hareketi” ve “sinema eğilimi” olarak kendini var etmeye 

başladığı, 

4. Halit Refiğ’in öncülüğünü yaptığı ve sinemada ulusal değerlerin ön plana 

çıkarılması gerekliliği üzerine şekillenen, “ulusal sinema” hareketinin de 

1960’lardaki Türk düşünce dünyasındaki farklı görüşler çerçevesinde ortaya çıktığı, 

5. Halit Refiğ’in, “ulusal sinema” hareketi bağlamında sinema dilini geliştirdiği ve bu 

süreçte Türk toplumunun değişen ekonomik, kültürel, siyasal ve sosyal süreçlerini 

ele aldığı, 

6. Doğu- Batı ikilemi kavramının, “ulusal sinema” hareketinin çıktıları olan Refiğ’in, 

Bir Türke Gönül Verdim, Fatma Bacı ve Vurun Kahpeye filmleri üzerinden 

tanımlandığı, 

7. Refiğ’in sinemasının Batı söylemine karşı duruşunu ulusallık unsurunu ön plana 

çıkardığı tespit edilmiştir. 

Bu veriler, çalışma için daha önce oluşturulan varsayımlarının desteklendiğini 

göstermektedir. Çalışmanın filmler ve yöntemsel olarak sonuçları ise Teun A. van 



265 

 

 
 

Dijk’ın eleştirel söylem çözümlenmesi bağlamında oluşturulan alt başlıklara göre 

aşağıda ele alınmıştır;  

Bir Türke Gönül Verdim (1969) filmi,  Almanya’dan Kayseri’ye gelen bir Alman 

kadının Türk değerleriyle tanışması ve kabul etmesi, Fatma Bacı (1973) kan davasından 

çocuklarını korumak için İstanbul’a gelip kapıcılık yapan Fatma Bacı’nın çocukları ile 

yaşadığı çatışmaları ve Vurun Kahpeye (1973) ise Anadolu’nun işgali sırasında bir 

kasabada öğretmenlik yapan Aliye Öğretmen’in ve etrafındakilerin Milli Mücadeleye 

bakış açılarını ve bu uğurdaki mücadeleleri anlatılmıştır.   

“Ulusal sinema” hareketi, öncüsü olan Halit Refiğ’in ATÜT düşüncesi ve kendi 

geliştirdiği düşünce sistemi çerçevesinde bir gelişim göstermiştir. Refiğ’in Türk 

kültürünü öne çıkaran, kendi değerleri ile bir sinema dili yaratma çabasının sonucu 

olarak, bu bağlamda filmler çekmiştir. Çalışmada incelenen Bir Türke Gönül Verdim 

(1969), Fatma Bacı (1973) ve Vurun Kahpeye (1973) filmlerinde de genel itibariyle 

Doğu- Batı ikilemi üzerinde karakterler üzerinden yaklaşılmıştır. Halit Refiğ, bu 

filmlerde, klasik anlatı yapısını kullanmış, seyirciye açık bir yorumlama imkânı tanıma 

yöntemini tercih etmiştir. Refiğ, bu filmlerinde kullandığı klasik anlatı yapısı ile 

seyirciye işlediği Doğu- Batı ikilemini doğrudan inşa ederek, seyircinin karakterleri 

diyalogları ile tanımlamasına olanak sağlamıştır. Bu tanımlamanın sonucunda seyirci 

kendine yakın bulduğu karakterlerle ve onların düşünce biçimleri ile empati kurarak 

kolay bir özdeşleşme yaşamaktadır.  

Bu filmlerde, Doğu ve Batı kültürel kodları açık bir şekilde sunulurken, yalın bir 

anlatımla ve belirgin karşıtlıklar kullanılmıştır.  Bu karşıtlıklar, geleneksel ve modern 

olguların karakterler üzerinden onların gerek giyim kuşam, yaşam biçimi gerekse de 

söylemleri üzerine şekillendirilmiştir. Bu unsurlar özellikle milli ve dini simgelerle ön 

plana çıkarılmaktadır.  

Refiğ’in sinemasında kadın karakterler inandıkları değerle hareket eden mücadeleci 

yapıları ile ön plana çıkmaktadır. Çalışmada incelenen filmlerdeki ana karakterler olan 

kadınlar bir nesne olmaktan ziyade hikâyelerin merkezine yerleştirilmiş ana 

kahramanlardır.   



266 

 

 
 

Bir Türke Gönül Verdim filmindeki ana karakter olan Eva, Doğu- Batı ikiliğinin 

temelinde yer alarak, filmin başında Batı’lı bir kadın temsili olarak sunulurken, filmin 

ilerleyen sahnelerinde Doğu’lu değerleri kabullenen ve Batı değerlerini red eden bir 

karakterdir. Fatma Bacı filmindeki ana karakter olan Fatma, çocukları için hiçbir 

fedakârlıktan kaçınmayan, kendini büyük şehirde var edebilen geleneksel bir kadın 

temsilidir. Vurun Kahpeye filminin hikâyesinin merkezinde İstanbul’dan Anadolu’ya 

öğretmenlik yapmak için gelen Aliye Öğretmen vardır. Aliye güçlü, mücadeleci, 

değerleri için fedakârlıktan kaçınmayan idealize edilmiş bir Türk kadını olarak 

sunulmaktadır.  

İncelenen filmlerdeki karakterler, iki yönlü olarak tanımlanarak, karşıtlıklar üzerine ana 

çatışma yapıları ile kurulmaktadır. Filmlerdeki bu ana çatışmanın kaynağı olarak, Doğu- 

Batı ikilemi kavramı ön plana çıkmaktadır. Bir Türke Gönül Verdim filminde, farklı 

karakterler üzerinden birçok Doğu- Batı ya da geleneksel- modern kavramları 

karşılaştırılmaktadır. Batılı bir kadın olan Eva’nın gözünden önce iki erkek karakter 

karşılaştırılırken, sonrasında Doğu- Batı ikiliğine vurgu yapılmaktadır. Fatma Bacı 

filminde, geleneksel bir Anadolu kadını olan Fatma ve çocukları arasındaki çatışmalar 

özellikle kızı Ayşe üzerinden kültürel kodlarla sunulmaktadır. Filmdeki iki ana karakter 

olan Fatma ve Ayşe, Doğu- Batı ikilemi bağlamında geleneksel ve modern söylemlerle 

karşı karşıya gelse de sonunda Ayşe Doğu’lu değerleri benimsemektedir. Vurun 

Kahpeye filmi diğer iki filmden farklı bir yere konumlandırılabilir. Refiğ’in bu filmi 

Halide Edip Adıvar’ın aynı adlı eserinden uyarlanan üçüncü versiyonudur. Filmde 

Kurtuluş Savaşı yıllarında Anadolu’da yaşanan olayları, Kuvayi Milliyeyi ve 

Anadolu’da öğretmenlik yapan Aliye Öğretmen ve karşısında Hacı Fettah Efendi 

temsilleri üzerinden anlatılmaktadır. Filmdeki ana temalar; aşk, vatan sevgisi, 

fedakârlık, milliyetçiliktir. 

Çalışmada incelenen Bir Türke Gönül Verdim, Fatma Bacı, Vurun Kahpeye filmlerinde 

kullanılan ortak olgular vardır. Bu olguların ortak özelliği Türk kültürünün milli ve dini 

değerlerini yansıtan unsurlar olmalarıdır. Bayrak, ezan, namaz, geleneksel kadın 

kıyafetleri, güçlü manevi duygular, maddiyatın önemsizliği, aile, gelenek ve görenekler 

vs. bu unsurlardan bazılarıdır.  



267 

 

 
 

“Ulusal sinema” hareketi çerçevesinde Halit Refiğ sinemasında Doğu- Batı ikilemi 

başlığı altında ortaya çıkarılan çalışmada Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem 

çözümlenmesi bağlamında, makro ve mikro ana başlıkları altında alt başlıklara dayanan 

bu çözümleme sistematiği, çalışmanın doğasına uygun olarak şu şekilde değiştirilerek 

belirlenen filmler bu çerçeve içerisinde analiz edilmiştir. Makro yapının altında; 1. 

Tematik yapı, 2. Toplumsal Yapı, 3. Anlam başlıkları bulunmaktadır. Anlam alt başlığı 

içinde ise a. Türk toplumunun Değer ve normlarının sunumu ve bu olguların Doğu- Batı 

ekseninde ele alınış şekilleri, b. Retorik (metafor), yan anlam ögelerinin incelenmesi. 

Diğer ana başlık olan Mikro yapı da ise 1. Karakterler ve Diyaloglar, 2. Görüntü, 3. Ses 

ve müzik, 4. Kurgu bulunmaktadır. Bu yapı içerisinde görüntü alt başlığında ise şu 

şunlar yer almıştır; a. Çerçeve, b. Mekân, c. Renk . 

Makro yapı içerisinde yer alan tematik yapı içerisinde Teun A. van Dijk, insan hakları 

kavramı üzerinden çıkarımlar yapmaktadır. Bu çıkarımları da,  genel olarak azınlıklarla 

ilişkilendirme eğilimi göstermektedir. Bir Türke Gönül Verdim filminde, Doğu- Batı 

kültürel farklılıkları bir aşk ilişkisi içerisinde tanımlanarak değişim olgusuna 

değinilmektedir. Bu bölümde Doğulu ve Batılı değerler karşılaştırılarak, Batının 

“bireyci” yaklaşımın karşısına Doğu’nun “birlik” nosyonu konulmaktadır. Filmin 

başında “biz”in karşısındaki “öteki” konumunda olan Eva, Doğulu değerleri 

benimseyerek biz dairesi içerisinde değerlendirilmektedir. Filmin sonunda ise kazanan 

Doğulu değerler olmaktadır.  

Fatma Bacı filminde, kan davası, iç göç gibi temalar, geleneksel- modern kavramları ile 

ilişkilendirilip bir anne ve kızı üzerinden ele alınmaktadır. Geleneksel bir Anadolu 

kadını olarak sunulan Fatma Bacı doğulu değerleri ile kendini var ederken, kızı Ayşe ise 

Güzel Sanatlar Akademisi’ndeki Batılı bir yaşam içerisinde olan arkadaşlarından 

etkilenip kendini Batılı olarak tanımlamaktadır. Bu filmde iki yönlü bir ötekileştirme 

yapılmaktadır. Fatma Bacıya göre; modern, batıcı cehat “öteki” dir. Batılı, aydın kesim 

için ise Fatma Bacı gibiler “öteki”dir. Bu filmdeki bu tematik zıtlıklar özellikle 

diyaloglarda açık bir şekilde verilmektedir. Ana temalar, geleneksellik, modernizm, iç 

göç, sınıf farklılıkları aile, fedakârlıktır.   

Halit Refiğ’in yönetmenliğini yaptığı Vurun Kahpeye filminin üçüncü versiyonudur. 

Diğer versiyonlarla temelde benzerlikler taşısa da bu uyarlamada dini değerlerin daha 



268 

 

 
 

ön plana çıktığı görülmüştür. Film içerisinde biz ve öteki kavramları Doğu- Batı 

ikileminden ziyade ulus bilinci ve bu çerçevede ortaya çıkan maddi- manevi değerleri 

bağlamında işlenmektedir. Ana temalar ise, ulus bilinci, vatanseverlik, aşk, fedakârlık, 

bağımsızlıktır.  

Makro yapı içerisinde yer alan toplumsal yapı olgusu, topluluk bilinci ile hareket eden 

kitleleri tanımlayan ve bu bağlamda “öteki” kavramını ortaya çıkaran bu alt başlıkta, 

filmlere konu edinilen Türk toplumunun özellikleri vurgulanmaktadır. Çalışmanın temel 

unsurlarından olan Halit Refiğ, toplumsal konuları ön plana çıkaran bir sinema 

eğilimine sahiptir.  

Toplumsal yapının, Doğulu değerlerle ön plana çıktığı Bir Türke Gönül Verdim 

filminde ele alınan dönemin toplumsal şartları gerçekçi bir dil ile ele alınmıştır. 

1960’ların sonunda başlayan yurtdışına özellikle de Almanya’ya göç olgusu farklı 

karakterler üzerinden işlenmiştir. Bunun yanı sıra Türkiye’de o yıllarda da devam eden 

sanayileşme fabrikalar, işçiler, sendika gibi unsurlarla da sunulmuştur. Filmdeki İsmail 

Usta, Almanya’da bir süre çalışmış, orada Eva ile evlenmiş ve bir çocuk sahibi 

olmuştur. Sonrasında Türkiye’ye dönen İsmail Usta’nın memleketinde de bir ailesi 

bulunmaktadır. Bu ve benzeri olaylar o yıllarda Anadolu’da sıkça karşılaşılan 

durumlardır. Ayrıca Almanya’ya işçi olarak gidebilmek ise bir statü olarak 

görülmektedir. Köy yaşamı ise daha basit ve birlik içeren bir çerçevede sunulmaktadır. 

Bu birlik içerisinde “biz” kavramı sürekli kullanılırken, köye gelen Alman Eva, 

ötekileştirilmektedir. Köydeki ana sorun olarak su meselesi görülmektedir.   

Fatma Bacı filminde toplumsal değişim dinamiklerinden olan iç göç konusu, yine 

Türkiye’nin bir gerçeği olan kan davasının sonucu olarak ele alınmıştır. İç göç olgusu 

ile o dönemde yaşanan kır- kent ayrımı da hem sınıfsal farklılıklar hem de geleneksel-

modern kavramları çerçevesinde tanımlanmış, bu şekilde filmin ana çatışmaları 

arasındaki bağıntılar kurulmuştur. Geleneksel değerlerini şehre de taşıyan Fatma Bacı 

karakteri büyükşehir olan İstanbul’da bu değerleri yaşayan insanları temsil etmektedir. 

Ayrıca film içerisinde modern kesim yaşantıları ve alışkanlıkları üzerinden 

eleştirilmekte, geleneksellik yani Doğulu değerler ön plana çıkarılmaktadır. Bu 

eleştiriler ise “biz” ve “öteki” ayrıştırması ile verilmektedir.  



269 

 

 
 

Milli bir mücadeleyi anlatan Vurun Kahpeye filminde ise öne çıkan toplumsal olgu, 

Türk toplumu için çok önemli bir dönüm noktası olan Kurtuluş Savaşıdır. Bu dönüm 

noktası Anadolu’nu bir kasabasında geçen olaylarla ve iki farklı tarafın bakış açısıyla 

karşılaştırılmaktadır. Bu taraflardan biri modern bir eğitim almasına ve modern bir 

yaşam tarzına sahip olmasına rağmen dini ve milli değerlere bağlı Aliye Öğretmen, 

diğer taraf ise, düşmana menfaati için yardım eden ve bu uğurda dini söylemleri 

kullanan Hacı Fettah Efendi’dir. Burada Refiğ, biz/ öteki karşılaştırılması kültürel 

anlamda Aliye Öğretmen, Tahsin Paşa ve Ömer Efendi Türk milli değerlerini 

savunurken karşılarına Yunan kumandanı konumlandırarak yapmıştır. Ama asıl 

karşılaştırma vatan algısı üzerinden Aliye Öğretmen ve Hacı Fettah Efendi arasındadır. 

Bu filmde dönemin yaşam şartları, ilişkileri, sosyal, ekonomik ve siyasal yapıları 

gerçekçi olarak sunulmaktadır.  

Çalışmada makro yapı içerisine yerleştirilen “anlam” alt başlığı“ , Teun A. van Dijk’ın 

kuramı içerisinde tanımladığı şu unsurlarla şekillendirilmiştir; Türk toplumunun değer 

ve normlarının sunumu ve bu olguların Doğu- Batı ekseninde ele alınış şekilleri- ve – 

retorik (metafor), yan anlam ögelerinin incelenmesi- olarak iki kategoriye ayrılmaktadır. 

Buna göre, incelenen filmlerde çalışmanın özünü meydana getiren “ulusal sinema” 

hareketinin, genel eğilimlerinin ortaya çıkarılması amaçlanmış ve bu doğrultuda 

çözümlemeler yapılmıştır.  

İncelenen filmlerden olan Bir Türke Gönül Verdim filminde genel olarak Mustafa ve 

ailesi üzerinden, Türk örf, adet ve gelenekleri açık bir şekilde verilmiştir. Eva’nın bu 

unsurlara yabancı oluşu onun söylemleri, tavırları ve alışkanlıkları ile tanımlanırken, 

Eva’nın bu olguları kabul etmesi ve bunlara göre yaşamaya başlaması onun bulunulan 

toplum tarafından kabullenilmesine olanak sağlamıştır. Böylece Eva, “öteki” 

konumundan “biz” dairesinin içine alınmıştır. Burada din olgusu da ön plana çıkarılarak 

milli ve dini değerlerin birliktelik içerisindeki uyumu gösterilmeye çalışılmış, bu çaba 

da Refiğ’in dini kültürel bir olgu içerisinde değerlendirmesinin sonucunu ortaya 

koymuştur.  

Fatma Bacı filminde, kırsal- kent karşılaştırması içerisinde geleneksel- modern ayrımı 

yapılırken, ana karakter olan Fatma Bacı’nın geleneksel değerleri ve İslami inançlarını 

kentte bile koruduğu görülmektedir. Geleneksel değerler, ev işi yaşam unsurları, araç 



270 

 

 
 

gereç, yemek kültürü, aile kavramına bakış açısı iken; İslami inançlar ise ezan, namaz, 

başörtüsü gibi simgelerdir. Doğu- Batı ikileminde muhafazakâr bir karakter olan Fatma 

Bacı Doğu’yu da temsil etmektedir. Filmde Doğu’nun karşısında modern Batı 

konularak zıtlıklar ön plana çıkarılmaktadır. Modern Batı ise Fatma Bacı’nın küçük kızı 

Ayşe ve arkadaşları ile vücut bulurken, onların Batı tarzı yaşamları sürekli kendileri 

tarafından övülmektedir. Bu övülme yapılırken Doğulu değerler küçümsenmekte, Batı 

İlerlemenin, Doğu ise geri kalmanın alanı olarak görülmektedir. Bu karşıtlık, yaşam 

tarzlarında, içkili partilerde, kadın- erkek ilişkilerinde, düşüncelerinde, giyim- 

kuşamlarında, söylemlerinde açık ve bazen de abartılı bir şekilde sunulmaktadır. 

Refiğ’in “ulusal sinema” düşüncesinden yola çıkılarak, Doğulu değerler önce Fatma 

Bacı ve sonrasında arkadaşlarının yaşamlarından kopan Ayşe karakteri ile 

yüceltilmektedir. 

Vurun Kahpeye filminin geleneksel bir Anadolu kasabasında geçtiği açık bir şekilde 

gösterilmiş, bu bağlamda dönemin gerekleri de düşünüldüğünde ortaya çıkan 

geleneksel, Doğulu bir sunum yapılmaktadır. Bayrak imgesi filmin genelinde 

bağımsızlıkla ilişkilendirilip Kuvayi Milliye askerleri ise kahraman olarak 

tanımlanmaktadır. Bu yönde yapılan tanımlamalar, dönemin şartlarında şekillenen yeni 

bir devleti anlayışının temellerini oluşturan ögelerdir. Şehitlik gibi dini değer taşıyan bir 

olgu da ana kahramanlar kadar halk tarafından da yüceltilmiş, bu yüceltme ise mevlit 

töreni ile işlenmektedir. Ayrıca İslam dinine Hacı Fettah Efendi tarafından dinsiz olarak 

tanımlanan Aliye Öğretmen temsilinde önem atfedilmektedir. Özellikle Aliye Öğretmen 

ve Yunan kumandanı arasındaki diyaloglarda bu önem üzerinde durulmuştur. Doğulu 

değerleri savunur gibi görünen Hacı Fettah Efendi ise her fırsatta Aliye Öğretmen’i 

söylemleri ile ötekileştirmektedir. Din kavramı, Hacı Fettah Efendi elinde çıkar elde 

etmek için bir araç konumunda iken Aliye Öğretmen de manevi bir anlam bulmaktadır. 

Film içerisindeki diğer önemli unsur ise ulus bilinci ve bağımsızlık için verilen 

mücadelelere atfedilen değerdir. Bu değer de Aliye Öğretmen ve Tahsin Bey ilişkisi 

içerisinde gösterilmektedir.  

Çalışmaya uyarlanan mikro yapılar, Teun A. van Dijk tarafından toplumsal aktörler ve 

bunların aralarındaki ilişkileri üzerinden kurulmuştur.  Bu başlıkta sinema sanatı temel 

alındığı için sinemanın en küçük birimi olan görüntü unsuru ögelerine ayrıştırılarak ele 



271 

 

 
 

alınmıştır. Bunun yanında özellikle karakterler ve onların diyalogları söylem 

bağlamında incelenmiştir.  

Karakterler ve diyaloglar alt başlığı, çalışmanın çözümleme kısmında yoğun bir yer 

tutmaktadır. Bunun nedeni, Refiğ, çalışmanın temellerinden birini oluşturan Doğu- Batı 

ikilemini karakterlerini oluştururken ve onların söylemelerinde açıkça ele vermesidir. 

Ayrıca Refiğ, görüntü ögesi ile de bu kavramsal çerçeveyi desteklemektedir.  Teun A. 

van Dijk, karakterlerin grup içerisinde yer alıp almadığını “grup benlik şeması” ile 

sistematikleştirmektedir. Bu şemada bulunan; üyelik, etkinlikler, amaçlar, kurullar, 

ilişkiler ve kaynaklar ile metin içerisindeki karakterlerin grup içerisindeki ilişkilerini 

tanımlarken sistematik olarak bir kategorileşme olanağı sağlamaktadır.  

Çalışmada incelenen Bir Türke Gönül Verdim filminde, üç ana karakter ve onların kendi 

aralarındaki çatışmalar öne çıkmaktadır.  Doğu- Batı ikilemi kavramları çerçevesinde 

ele alınan karakterlerde, Eva, Almanya’dan Türkiye’ye çocuğunun babası olan İsmail 

Usta’yı bulmaya gelen Batılı bir kadın, İsmail Usta ise Almanya’da bir süre çalışsa da 

Batının bireyci ahlak anlayışını kabullenmiş, çıkarına göre Doğulu değerleri 

yorumlayan bir karakterdir. Bu iki karakter arasındaki çatışmadaki ana figür ise Doğulu 

değerleri tamamen kabullenmiş, buna göre bir hayat yaşayan Mustafa’dır. Bu üç 

karakter arasında sürekli bir gerilim vardır. Batılı bir kadın olan Eva, İsmail tarafından 

sürekli “gavur” olarak nitelendirilip küçümsenmekte, buna karşın Mustafa tarafından 

özellikle anne rolü üzerinden yüceltilmektedir. İsmail’in Eva’yı Almanya’ya gönderme 

çabalarına karşın Mustafa ve ailesi ona sahip çıkarak ona yanlarında yeni bir hayat 

sunarak, Doğu’nun misafirperverlik gibi değerlerle kabul etmektedirler. Mustafa’nın 

köyündeki insanlar da Eva’yı önceleri ötekileştirse de sonrasında Eva’nın Doğulu 

değerleri benimsemesiyle söylemleri ve davranışları onu kendilerinden kabul ettiklerini 

açıkça göstermektedirler. Bu arada ana nokta kendi değerlerinin benimsenmesi ile 

Eva’nın kendi gruplarına dâhil olmasıdır. Böylece Eva “öteki” konumundan “biz” 

konumuna gelmektedir. 

Fatma Bacı filminde ana karakter olan Fatma ve kızı Ayşe üzerinden Doğu- Batı 

ikilemi karşılaştırılması yapılırken, Fatma Bacı’nın diğer çocukları Halime ve Yusuf, 

Ayşe’nin modern arkadaş çevresi de bu karşılaştırmaların alt yapısında öne çıkmaktadır. 

Halime ve Yusuf karakterleri Güzel Sanatlar Akademisi’nde okuyan Ayşe’ye göre daha 



272 

 

 
 

gelenekseldir.  İlk çatışmalar Ayşe ve Halime arasında başlasa da filmdeki Doğu- Batı 

ikiliği kapsamında Fatma ve Ayşe’nin diyalogları çok açık bir şekilde öne çıkmaktadır.  

Fatma’nın maddiyata önem vermeyen, geleneksel hayat tarzına karşı Ayşe ve 

arkadaşlarının Batının maddeci tavrına olan yakınlıkları ve beraberinde getirdikleri 

modern hayat nosyonu film içerisinde sürekli bir çatışmayı doğurmaktadır. Ayşe’nin 

sürekli hayattaki yerini sorgulaması onu öne modernist tarafa çekerken, sonrasında 

geleneksel Doğulu değerlerin kabulüne yaklaştırmıştır. Bu noktada Ayşe’nin 

arkadaşlarını eleştirdiği “Batınız Batsın” diyalogu, filmdeki Doğu- Batı ikilemi 

içerisinde Doğu’nun öne çıkmasına en açık örnek olarak verilebilir.  

Milli mücadele döneminin anlatıldığı Vurun Kahpeye filmindeki asıl çatışma Aliye 

Öğretmen ve Hacı Fettah Efendi arasında gerçekleşirken, Doğu- Batı ikiliği çatışması 

Aliye Öğretmen ve Yunanlı kumandan üzerinden verilmektedir. Aliye Öğretmen, Hacı 

Fettah Efendi tarafından sürekli “kahpe” olarak tanımlanmakta, aynı şekilde kendi 

çıkarlarına engel olarak gördüğü Kuvayi Milliye, Tahsin Bey’i de “gavur, kafir” olarak 

nitelendirmektedir. Hacı Fettah Efendi’nin bu söylemlerinde kasaba ve kendisini “biz”, 

Aliye Öğretmen, Tahsin Bey, Ömer Efendi gibi Kuvayi Milliyeyi savunanları “öteki” 

olarak anlamlandırarak onlara dini söylemlerle karşıt bir tepki ortaya koymaktadır.  

Filmdeki diğer çatışma, Aliye Öğretmen ve Yunanlı kumandan arasındadır. Bu çatışma 

Doğu- Batı ikilemini açık bir şekilde sunmaktadır. Tarihsel bir bakış açısıyla 

değerlendirildiğinde Yunan kültürü günümüzdeki Batı (Avrupa) kültürünün gelişiminde 

önemli bir yere sahiptir. Bu bağlamda, Vurun Kahpeye filminde Batı kavramı, Yunan 

kumandanla, Doğu kavramı ise Aliye Öğretmen ile anlam bulmaktadır. Aliye 

Öğretmenin vatan sevgisini öne çıkaran ifadelerine karşı Yunanlı kumandan kadın- 

erkek arasındaki aşk ilişkisine dayanmaktadır. Buradaki temel duygu fedakârlıktır. 

Fedakârlık, bu söylemlerde Türk milletine atfedilen üstün bir değer olarak 

tanımlanırken, Yunanlılara yani Batılara manevi bir sevgiden ziyade cinselliğe ve haz 

duygusuna dayanan bir ilişki biçimi atfedilmektedir. Geleneksel ögeler Aliye Öğretmen 

üzerinden olumlu bir bakış açısıyla sunulurken daha geleneksel olduğunu iddia eden 

Hacı Fettah Efendi ise çıkarları için dini ve milli duyguları sömüren bir karakter olarak 

konumlandırılmaktadır.  Filmdeki ilginç bir karşıtlık ise Aliye Öğretmen’in hem giyim 

kuşamında hem de eğitim anlayışındaki modern tavrına karşın Hatçe Hanım’ın 

geleneksel giyim kuşam ve eski tarz eğitim anlayışıdır. Refiğ, burada Aliye Öğretmen’i, 



273 

 

 
 

hem geleneksel, dini ve milli değerleri için ölümü bile göze alan hem de bu değerlerle 

modernizmi harmanlayan ideal bir Türk kadını olarak göstermektedir.  

Sinema sanatının en küçük birimi olan görüntü ögesi, etkili bir olgu olarak, duygu ve 

düşüncelerin aktarımında sonsuz bir avantaj sağlar.  Görüntü ögesi konumlandırılırken 

çerçeve, mekân ve renk unsurları çalışmada incelenen her film üzerinde ele alınmıştır. 

Çalışmanın sonuç kısmında bu ögelerin birbirini tamamlayan yapıları göz önüne 

alınarak birlikte değerlendirilmesine karar verilmiştir.  Çerçeve, görüntünün istenilen 

şekilde sınırlandırılmasına ve seyircinin belli özne ya da nesnelere odaklanmasına 

olanak sağlar. Mekân ise zaman kavramı ile ele alınarak, hikâyenin mekânla 

tanımlanmasına ve daha rahat anlamlandırılmasına neden olur. Halit Refiğ, mekân 

kullanımında özellikle genel çekimle elde edilen şehir görüntüsü ve şehrin adı ya da 

şehre ait bir simge ile onu ilişkilendirme eğilimine sahiptir. Bunun dışında uygun mekân 

kullanarak geleneksel ve modern ögelerin de ayrımını yapar. Renk kavramı, sinemada 

önceleri siyah- beyaz olarak, teknolojinin ilerlemesi ile birlikte ise renkli olarak ikiye 

ayrılır. Siyah- beyaz filmlerin dramatik yapıyı ve diyalogları ön plana çıkardığı 

iddialarına karşın renkli filmlerin seyircinin öyküyü tanımlamada daha rahat olduğu 

savunulabilir. Buna karşın Türk sinema tarihinde 1952 yılına kadar filmlerin tümü 

siyah- beyaz iken ilerleyen 10-20 yıl içinde de ekonomik nedenlerle bütün filmler renkli 

olarak çekilmemiştir.  

Kayseri ili ve Kapadokya bölgesinde çekilen Bir Türke Gönül Verdim filmi 1969 yapımı 

olmasına göre siyah- beyaz olarak çekilmiştir.  Genel Kayseri çekimleri ile başlayan 

filmde karakter tanımları özellikle de duygusal durumlarda ayrıntı planlarla verilmiştir. 

Eva’nın şehre geldiğindeki ilk izlenimlerinde öznel kamera kullanılmış, seyircinin 

Eva’nın gözünden mekân tanımlaması yapması sağlanmıştır. Karakterlerin yakın plan 

çekimlerinde özellikle çerçeve kullanımı ile karaktere odaklanılmıştır. Filmin genelinde 

mekân tanımlamaları genel çekimlerle sağlanarak, daha yakın planlarla öyküye dikkat 

çekilmiştir. Film mekânı olarak Kayseri’nin kullanılmasının nedeni, bu yıllarda gelişen 

bir şehir olmasının yanı sıra eski yerleşim yerlerinin de içinde barındırmasıdır. Bu 

bağlamda Kayseri genel olarak modern bir şehir olarak tanımlanırken, İsmail Usta’nın 

evinin bulunduğu yer ve Mustafa’nın köyü geleneksel yerleşim alanlarıdır.  



274 

 

 
 

Fatma Bacı filmi, renkli çekilmiştir.  İstanbul, İzmir, köy gibi mekânlar çerçeve 

içerisine genel çekimlerle yerleştirilmiştir.  Bu filmde karakterlerin yaşadıkları duygular 

çerçeve içerisine yerleştirilerek, seyirciye o duyguyu anlamlandırması sağlanmıştır. Bu 

çerçeve kullanımı özellikle Fatma Bacı karakterinde daha fazla kullanılarak, bu karakter 

öne çıkarılmıştır. Bazı sahnelerde ise alt ve üst çekimler kullanılarak küçümseme, 

yüceltme gibi olgular tanımlanmıştır. Bu sahnelerde, özellikle sınıf farklılığı, 

geleneksel- modern ögelerin çatışmasında öne çıkmıştır. Genel olarak, İstanbul’un 

mekân olarak kullanıldığı Fatma Bacı filminde, Refiğ, İstanbul’u yukarıdan genel 

planlarla göstermiştir. Bu planlarda İstanbul yüksek binalarla dolu, çarpık bir kentleşme 

örneği olarak, İzmir şehri ise Konak meydanı ile tanımlanmaktadır. Apartman ögesinin 

ağırlıklı olarak gösterimin tercih edilme hikâyenin anlatımı için önemlidir. Dış mekân 

tanımlamalarını binalar üzerinden yapan Refiğ, iç mekânları ise daha ayrıntılı şekilde 

göstererek hikâye için anlamlı olabilecek belli nesnelere (seccade, baba fotoğrafı, 

temizlik kovası, kelek kavun, içki bardakları, hapishane koğuşundaki ranzalar vs. ) 

odaklanmayı seçmiştir. Film içerisinde Doğu- Batı ikilemi iç mekânlarla daha açık 

anlatılmaktadır.   

Vurun kahpeye filmi renkli olarak çekilmiş, mekân olarak Anadolu’da bir kasaba 

kullanılmıştır. Filmdeki ana çatışmanın aktörleri olan Aliye Öğretmen ve Hacı Fettah 

Efendi’nin diyaloglarında, çerçeve kullanımı ile söylemlere odaklanılması 

amaçlanmıştır. Aliye Öğretmen, filmde genel olarak ana nesne olarak mekânlarda 

ortada konumlandırılırken, öğrencileri ya da diğer karakterler yan alanlara 

yerleştirilmiştir.   Filmdeki ilk sahnesinde bulunan cami ile bu kasabanın dini inancının 

İslam olduğunu vurgulanmıştır. Filmin ilerleyen sahnelerinde Cami mekânı, insanların 

ortak bir acı (mevlit) için toplandıkları sosyal bir alan olarak tanımlanırken, kahvehane 

ise halkın görüşlerini tartıştığı kamusal bir alandır. Kasaba, dar sokakları, geleneksel taş 

evleri ile genel çekimle tanımlanırken, iç mekân sahnelerinde, belli nesnelere (gelinlik, 

küçük Kur’an-ı Kerim, sofra, içki bardağı, Türk ve Yunan bayrakları vs. ) odaklanma 

vardır.  Bu nesneler, Halit Refiğ’in “ulusal sinema” düşüncesine uygun olarak ön plana 

çıkarılmıştır. Geleneksel- modern ayrımının belirgin olarak sunulduğu en önemli 

mekânlardan biri de okuldur. Burada Aliye Öğretmen modern, Hatçe Hanım ise 

geleneksel bir eğitim anlayışının sembolleridir. Ayrıca Yunan kumandanının odası da 



275 

 

 
 

Aliye Öğretmen ve kumandanın çatışmalarının ortaya çıktığı ve filmdeki Doğu- Batı 

ikiliğinin açıkça gösterildiği mekândır.  

Çalışmanın çözümleme kısmında Mikro yapı başlığı altında yer alan Ses ve müzik 

kategorisinde, sinemada ses ve müzik kullanımın önemi üzerinde durulmuştur. Ses 

kullanımı, görüntünün daha rahat anlamlandırılmasına olanak sağlarken, sahnenin etki 

gücünü de arttırmaktadır. Sinemanın avantajlarından biri olan işitselliği onun 

görüntünün etkisinin tamamlanmasına, özellikle aksiyon, gerilim dramatik etkilerini 

arttırılmasına yardımcı olmaktadır. Hikâye ile uyumlu müzik kullanımı ise yönetmenin 

istediği atmosferi yaratmasına, seyirciyi daha fazla etkisi altına almasına ve hikâyenin 

daha rahat anlamlandırılmasına olanak sağlar. Çalışmada incelenen filmlerde Halit 

Refiğ’in müzik kullanımının bilinçli olduğu ve Doğu- Batı ikilemini bu şekilde de 

vurguladığı görülmüştür. Refiğ,  Doğu değerlerini Anadolu’ya özgü halk ezgileri ile 

Batı unsurlarını ise daha klasik Batı müziği ve Alafranga olarak ta tanımlanan 

müziklerle anlatmıştır.  

Bir Anadolu şehri olan Kayseri’de geçen Bir Türke Gönül Verdim filminin girişi 

Abdullah Nail Bayşu tarafından bestelenen ayrılık temalı bir halk türküsü ile 

başlamıştır.  Filmin genelinde Kayseri ve Kapadokya bölgesinin görüntülerine, benzer 

halk ezgileri eşlik ederken, Eva’nın otel odasında tek kaldığı sahnelerde Almanca bir 

şarkı kullanılarak, Doğu- Batı ikilemi müzik yoluyla da vurgulanmıştır. İki kültürün 

Doğu tarafı şehir ve mekân tanımlamalarında, Batı yanı ise Eva üzerinden sunulmuştur. 

Bu sunumun Halit Refiğ’in sinemada müzik kullanımına yerel bakış açısının bir sonucu 

olarak değerlendirilebilir.  

Çalışmada incelenen bir diğer film olan Fatma Bacı filminde geleneksel olgular, yine 

yerel müziklerle, modern yaşam ise Batı kaynaklı müzik ve danslarla işaret 

edilmektedir. Bu filmde İstanbul ile ilgili bazı sahnelerde (hal sahnesi gibi) arabesk 

müzik kullanılmıştır. Arabesk müzik,  iç göç olgusu ile Batı ve Doğu müzik formlarının 

birleştirilmesinin bir sonucudur. Bu sahnelerde kullanılan arabesk müzik formları 

dönemin İstanbul’unda yaşanan kültürel ikiliği anlatımı açısından önemlidir. Ayrıca 

Refiğ’in, mekân tanımlamarında o bölgeye özgü yerel formları tercih etme eğilimini ise 

İzmir ile ilgili sahnelerde, Ege Bölgesine özgü müzik ile sunulmaktadır. 



276 

 

 
 

Halit Refiğ’in Türk Milli mücadelesini ele aldığı Vurun Kahpeye filmindeki ana tema 

olan bağımsızlık, milliyetçi unsurları ön plana çıkaran müzik formları ile 

desteklenmiştir. Aliye Öğretmen’in öğrencilerinin ellerinde Türk bayrakları ile 

kasabanın sokaklarında dolaşırken hep bir ağızdan söyledikleri “Gençlik Marşı”, milli 

mücadelenin en önemli aktörlerinden olan Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu Mustafa 

Kemal Atatürk’ün sevdiği bir marştır. Bu marşın Türk bayrakları eşliğinde kullanımı 

Halit Refiğ’in M. Kemal Atatürk’e bir saygı gösterisi olarak değerlendirilebilir. Ayrıca 

Refiğ, bu filmde Türk müziğinin önemli isimlerinden olan ve kendisinin her fırsatta 

saygı ile andığı Adnan Saygun’un 3. Senfonisi ile Piyano Konçertosu’ndan bazı 

bölümleri de kullanması millilik meselesini ön plana çıkardığını göstermektedir.  

Çalışmanın çözümleme kısmının sonunda yer alan ve mikro yapı içerisinde 

başlıklandırılmış olan kurgu, sinemanın en küçük birimi olan görüntülerin daha anlamlı 

hale gelmesine olanak sağlayan teknik bir süreçtir. Bu süreçte yönetmen eğilimlerini 

farklı kurgu teknikleri ile gerçekleştirebilir. Kurgu ile görüntülere estetik bir ahenk 

katılabilir. Kurgu sürecinde kullanılan işlemler şunlardır; kesme, zincirleme geçiş, 

kararma ve açılma, bindirme ve silinmedir. Halit Refiğ, jenerikteki isimlerini filmlerinin 

başında ana karakter ya da mekânlar üzerine bindirme yöntemini kullanarak 

göstermektedir.  

Halit Refiğ, Bir Türke Gönül Verdim filminde özellikle uzun planları kesme yöntemi ile 

ilişkilendirerek devamlılık yaratmıştır. Bu yöntemi, farklı karakterlerin diyalog 

sahnelerinde de kullanarak anlam bütünlüğü sağlamıştır. Farklı mekânlar arasındaki 

geçişlerde ise daha yumuşak bir geçiş sağlayan zincirleme yöntemini tercih etmiştir. 

Zaman atlamalarında ise kararma ve açılma kullanarak özellikle gece- gündüz 

ilişkilendirmesi yapmıştır. Refiğ, ayrıca filmin başında bindirme yöntemi ile Mevlana 

Celalettin Rumi’nin, Hz Muhammed’in kafir bir kadınla ile ilgili bir kıssasını, Eva ve 

oğlunun görüntüsü ve Yunus Emre’nin misafirlikle ilgili sözlerini ise Mustafa’ya ait 

olduğu hissettirilen kamyon camı görüntüsü üzerine vermiştir. Eva’nın görüntüsü 

üstüne bindirilen kıssa onun yabancı oluşu ile Yunus Emre’nin misafirlikle ilgili sözleri 

Mustafa ile ilişkilendirilmektedir. Bu kıssa ve sözün ana aktörleri tanımlamak için 

vurgu yapılarak verilmesi de bilinçli bir tercihin sonucudur.  



277 

 

 
 

Refiğ, Fatma Bacı filminde, köyden ayrılma ve İstanbul görüntüsü arasında mekân ve 

farklılıklarını zincirleme kurgu ile birleştirerek yumuşak bir geçiş sağlarken aynı zaman 

dilimindeki mekân değişikliklerini kesme yöntemini ile yaparak sahneler arasında 

neden- sonuç ilişkisinin kurulmasını sağlamıştır. Farklı yaşam tarzlarının birbiri ile 

ilişkilendirilmesinde kararma ve açılma kurgu yöntemini kullanarak farklılıklara karşı 

seyirciyi hazırlayan Refiğ, geleneksel- modern ya da Doğu- Batı ikilemini bu şekilde 

ayrıştırmaktadır.  

Vurun Kahpeye filminde de genel olarak diğer incelenen filmlerdeki gibi kesme 

yöntemini yoğun olarak kullanan Refiğ, bu filmde bazı farklı kurgu yöntemlerine de yer 

vermiştir. Örneğin Refiğ, çalışmada incelenen iki filmde jenerik yazısını hareketli 

görüntüler üzerine bindirirken, Vurun Kahpeye filminde bu yazılar siyah hareketsiz bir 

görüntü üzerinde vermiştir. Ayrıca Aliye Öğretmeni linç etmeye gelen kalabalığın 

görüntüsü silinerek yerine Aliye Öğretmen’in elleri bağlı görüntüsü konularak iki, sahne 

arasındaki zaman farklılığı ve arada olabilecek olaylar seyircinin hayal gücüne 

bırakılmıştır.  

Halit Refiğ sinemasında önemli bir düşünsel eğilim olan “ulusal sinema” hareketi 

bağlamında, çalışmada üç film Teun A. van Dijk’ın eleştirel söylem çözümlemesi temel 

alınarak sinemaya uyarlanan bir şema çerçevesinde analiz edilmiştir. Bu filmler, 

Refiğ’in “ulusal sinema” hareketinin temellerinden biri olan Doğu- Batı ikilemi üzerine 

kurgulanmıştır. Filmlerde, özellikle diyaloglarda bu ikili karşıtlık geleneksel- modern 

ayrımını da içine alarak sunulmaktadır. Refiğ’in Türk sinemasının milli değerlerin 

işlenmesi ile ilerleyebileceği yönündeki düşüncelerini desteklediği görülmektedir. 

Türk sinemasının gelişimi konusunda önemli katkıları bulunan Halit Refiğ, “ulusal 

sinema” hareketi bu bağlamında Doğu- Batı farklılıklarına değinerek özgün bir Türk 

sineması ve dili oluşturmaya çabalamıştır. Türk sinema tarihinde tartışmaların odağında 

olan Halit Refiğ, bazı çevrelerce de günümüzde hala eleştirilmektedir. Eleştirilmenin 

gelişimin bir parçası olduğuna dair düşünüldüğünde Türk sinemasında farklı 

tartışmaların olması gerekliliği ortaya çıkmaktadır. Günümüzde dünya çapında Türk 

filmlerinin ödül almasının, özellikle 1960’lardan sonra başlayan Türk sineması 

hakkında tartışmaların ve eleştirilerin birer ürünü olduğu bu çalışmada savunulmaktadır.  

Bu bağlamda, Halit Refiğ sinemasının bu çalışmada “ulusal sinema” hareketi 



278 

 

 
 

çerçevesinde çözümlenmesinin bu konuda yapılacak olan gelecekteki çalışmalara bir 

nebze destek olmasını umulmaktadır. Ayrıca Teun A. van dijk’ın eleştirel söylem 

çözümlenmesinin sinema alanına uyarlanmaya çalışılması ile ortaya çıkan şemanın 

sinema ve eleştirel söylem çözümleme yöntemi arasında bir bağ kurulmasına katkıda 

bulunacağına inanılmaktadır. 

Bu çalışmada, “ulusal sinema” hareketi bağlamında Halit Refiğ sinemasında Doğu- Batı 

ikilemi incelenmiştir.Bu kapsamda, bu tür akademik çalışmaların konu ile bağlantılı 

yeni literatür çalışmalara örnek olacağı düşünülerek bazı öneriler geliştirilmiştir. Halit 

Refiğ tarafından sinema sanatının yerel biçimle tanımlanması üzerine kuramlaştırılan 

“ulusal sinema” hareketi ile ilgili farklı bakış açıları doğrultusunda yeni çalışmalar 

yapılabilir.  Doğu- Batı ikilemi kavramı daha ayrıntılı incelenerek Türk sineması ile 

ilişkilendirilerek, bu yönelimin sosyolojik ve tarihsel yapılarındaki farklı dinemaikler 

ortaya çıkarılabilir. Bu çalışmalar yapılırken, sinema- toplum ilişkisi daha ayrıntılı bir 

biçimde ele alınarak, Türk sinemasının toplumsal etkiler bağlamında değişimi ele 

alınabilir. Yeşilçam ve günümüz Türk sineması birlikte değerlendirilmesi ile yeni bir 

kuramsal bir çerçeve çizilerek, günümüz Türk sinemasını yeniden tanımlanabilir.  Bu 

bağlamda Türk sineması ile ilgili çalışmalarda yeni yaklaşımların ortaya çıkması ve 

yeni bakış açılarının oluşması  önemli olarak görülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



279 

 

 
 

KAYNAKÇA 

 

Abisel, N. (1994). Yerli Filmlerin Kurmaca Dünyasında Demokrasi. O.  Onaran, N. 

Abisel, L. Köker ve E. Köker (Ed.). Türk Sinemasında Demokrasi Kavramının 

Gelişmesi içinde  (ss. 74-133). Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Abisel, N. ve Eryılmaz, T. (2011)." Sinemanın Çağdaşlaşması: Yeni Gerçekçilik. Murat 

İri (Der.).  Yeni Sinema Araştırmaları". Kuramlar, Kavramlar, Yaklaşımlar 

içinde.( ss.24-63). İstanbul: Derin Yayınları.  

Acun, F. (1999). Osmanlı'dan Türkiye Cumhuriyeti'ne: Değişme ve Süreklilik. 

Hacettepe Ünversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi,155-167. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/616375.  Erişim Tarihi: 

03.05.2018 

Adanır, O. (2003). Sinemada Anlam ve Anlatım. İstanbul: Alfa Kitabevi. 

Adanır, O. (2012). İlkel Toplumdan Melodramlar Evrenine. İstanbul: Hayalperest 

Yayınevi. 

Adiloğlu, F. (2005). Sinemada Mimari Açılımlar " Halit Refiğ Filmleri". İstanbul: Es 

Yayınları. 

Althusser, L. (2000). İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. (Çev. Mahmut Özışık ve 

Yusuf Alp) .İstanbul: İletişim Yayınları. 

Andrew, J. D. (2000). Sinema Kuramları. (Çev. İbrahim Şener).  İstanbul: İzdüşüm 

Yayınları. 

Ankaralıgil, N. (2008). Van Dijk'in Eleştirel Söylem Analizinden Hareketle 'The Siege-

Kuşatma' Filmi Üzerine İdeoloji Çözümlemesi. Seyide Parsa (Der.) Film 

Çözümlemeleri içinde. (ss. 151-167). İstanbul: Multilingual Yayınları.. 

Aristoteles. (1987). Poetika. (Çev.İsmail Tunalı).  İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Arnheim, R. (2002). Sanat Olarak Sinema. (Çev. Rabia Ünal).  Ankara: Öteki Yayınevi. 

Atam, Z. (2010). Yeni Sinemanın" Dört Kurucu Yönetmeni: Yeşim Ustaoğlu, Zaki 

Demirkubuz, Derviş Zaim, Nuri Bilge Ceylan. Marmara Üniversitesi Sosyal 

https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/11351/
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/1048/
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/11352/
https://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisigoster/11353/
https://www.iletisim.com.tr/kisi/mahmut-ozisik/4997
https://www.iletisim.com.tr/kisi/yusuf-alp/4996


280 

 

 
 

Bilimler Enstitüsü İletişim Bilimleri Ana Bilim Dalı Sinema Bilim Dalı. 

(Yayınlanmamış  Yüksek LisansTezi). İstanbul.  

Aydın, M. (2009). Moderniteye Dışarıdan Bakmak. İstanbul: Açılım Kitap. 

Aydın, M.S. (2011). Sevgili Halit- Halit Refiğ’e Mektuplar. İstanbul:  Everest Yayınları. 

Baudrillard, J. (2013). Tüketim Toplumu. (Çev.Hazal Deliceçaylı ve  Ferda Keskin).  

İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bazin, A. (2011). Sinema Nedir? .(Çev. İbrahim Şener). İstanbul: Doruk Yayımcılık. 

Behçetoğulları, P. (2002). Türkiye'de Ulusal Sinema ve Ulusal Sinema Söylemi. Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Radyo- Televizyon- Sinema 

Anabilim Dalı.( Yayınlanmamış DoktoraTezi).Ankara.   

Benjamin, W. (1993). Pasajlar. (Çev,. Ahmet  Cemal).İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 

Berger, J. (2014). Görme Biçimleri. (Çev. Yurdanur Salman).  İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Berkes, N. (2008). Türkiye'de Çağdaşlaşma. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Betton, G. (1986). Sinema Tarihi Başlangıcından 1986'ya Kadar. (Çev. Şirin Tekeli ).  

İstanbul: İletişim Yayınları. 

Biryıldız, E. (2012). Sinemada Akımlar. İstanbul: Beta Basım Yayım. 

Biryıldız, E. (2013). Örneklerle Türk Film Eleştirisi (1950-2002). İstanbul: Beta Basım. 

Bobbıo, N.ve Texıer, J. (1982). Gramsci ve Sivil Toplum. (Çev. Arda İpek ve  Kenan 

Somer).  Ankara: Savaş Yayınları. 

Borwell, D.ve Thompson, K. (2012). Film Sanatı. (Çev.Ertan Yılmaz, & Emrah Suat 

Onat).  Ankara: De Ki Basım Yayım. 

Burch, N. (1994). Zaman ve Mekân ile İlgili Bağlantılar. Y. Demir (Der. ) Filmde 

Zaman ve Mekân Üzerine içinde. (ss. 115-129). (Çev.Yalçın Demir). Eskişehir: 

Turkuaz Yayıncılık. 

Büker, S. (2010). Sinemada Anlam Yaratma. İstanbul: Hayalbaz Kitap. 

Can, A. (2018). Kısa Film. Konya: Atlas Akademi Yayınevi. 



281 

 

 
 

Can, A.ve  Esen, H. (2008). Kısa Filmde Ritm. Selçuk Üniversitesi Sosyal 

BlimlerEnstitüsü Dergisi(19), 153-165. 

Caner, H. (1969). Türk Sinema Yönetmenleri: Halit Refiğ. AS Akademik Sinema (3), 

73-82. 

Cem, İ. (1973). Türkiye'de Geri Kalmışlığın Tarihi. İstanbul: Cem Yayınevi. 

Chatman, S. (2009). Öykü ve Söylem Film ve Kurmacada Anlatı Yapısı. (Çev. Özgür 

Yaren). Ankara: Deki Basım Yayım. 

Clarke, J. (2012). Sinema Akımları,Sinema Dünyasını Değiştiren Filmler. (Çev. Çağdaş 

Eylem Babaoğlu). İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Comolli, ].-L. ve Narboni, J. (2010). Sinema, İdeoloji, Eleştiri. S. Büker ve Y. G. 

Topçu. (Der.). Sinema: Tarih- Kuram- Eleştiri içinde. (ss. 97-109).  (Çev. 

Mustafa Temiztaş). İstanbul: Kırmızı Kedi Yayınevi. 

 Connell, R. W. (1998). Toplumsal Cinsiyet ve İktidar: Toplum, Kişi ve Cinsel Politika. 

(Çev. Cem Soydemir). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Coşkun, E. (2009). Türk Sinemasında Akım Araştırması. Ankara : Phoenix Yayınevi. 

Coşkun, İ. (1989). Modernleşme Kuramı Üzerine. Sosyoloji Dergisi, 3(1), 289-305. 

Çakır, A. (2014). Söylem Analizi Ne Demek İstiyorsun?. Konya : Palet Yayınları. 

Çakmaklı, Y. (1964). Milli Sinema İhtiyacı. Tohum, 11, 3-4.  

Çapan, S. (1990, Mart). Halit Refiğ. Beyazperde. 

Çavdar, T. (2008). Türkiye'nin Demokrasi Tarihi. Ankara: İmge Kitabevi. 

Çoban, B. (2015). Söylem, İdeoloji ve Eylem: İktidar ve Muhalefet Arasındaki 

Mücadeleyi Çözümleme Denemesi. B. Çoban ve Z. Özarslan. (Der.). Söylem ve 

İdeoloji içinde,  (ss. 199-234). İstanbul: Su Yayınevi.  

Daldal, A. (2005). 1960 Darbesi ve Türk Sinemasında Toplumsal Gerçekçilik. İstanbul: 

Homer Kitabevi. 

Davulcu, E. (2015). II. Meşrutiiyet Dönemi Mizah Basınında Osmanlı Modernleşmesi 

ve Eleştirel Kodlar (Kalem ve Cem Dergileri Üzerinden). Konya: Palet 

Yayınları. 



282 

 

 
 

Demir, Y. (1994). Filmde Zaman ve Mekân Üzerine. Eskişehir: Turkuaz Yayıncılık. 

Divitçioğlu, S. (2003). Asya Üretim Tarzı ve Osmanlı Toplumu/Marksist Üretim Tarzı 

Kavramı . İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Dmytryk, E. (1993). Sinemada Kurgu. (Çev. Zafer Özden). İstanbul: Afa Yayınları. 

Dorsay, A. (1989). Sinemamızın Umut Yılları 1970-80 Arası Türk Sinemasına Bakışlar. 

İstanbul: İnkılâp Kitabevi. 

Elmacı, T. (2011). Son Dönem Türk Sinemasında Kentli Kimlik Bağlamında Ötekinin 

Sunumu. S. Kırel. (Der.). Türk ve Dünya Sineması Üzerine Sentezler içinde (ss. 

99-120). İstanbul: Parşömen Yayıncılık. 

Emin, B. (2003). Halit Refiğ Sinemasında Kadın (1960/61 – 2000). Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Radyo-Televizyon ve Sinema Anabilim Dalı. 

Yayınlanmış Yüksek Lisans Tezi. Ankara.  

Erdoğan, İ. ve Solmaz, P. B. (2005). Sinema ve Müzik. Ankara: Erk. 

Erdoğan, N. (1992). Sinema Kitabı. İstanbul: Ağaç Yayıncılık. 

Eroğlu, N. (2007). Atatürk Dönemi İktisat Politikaları (1923-1938). Marmara 

Üniversitesi İ.İ.B.F Dergisi, 23(2), 63-73. 

Eroğul, C. (2003). Demokrat Parti Tarihi ve İdeolojisi. Ankara: İmge Kitabevi. 

Esen, Ş. (2000). 80'ler Türkiye'sinde Sinema. İstanbul: Beta Basım Yayım. 

Evren, B. (2006). İlk Türk Filmleri. İstanbul : Es Yayınları . 

Georgeon, F. (2006). Osmanlı- Türk Modernleşmesi 1900-1930. (Çev. Ali Berktay) 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Geray, H. (2014). Toplumsal Araştırmalarda Nicel ve Nitel Yöntemlere Giriş. Kocaeli: 

Umuttepe Yayınları. 

Giddens, A. (2012). Sosyoloji. (Çev. Hüseyin Özel) İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Gökbörü, A. (1968, Temmuz 23). Ulusal Türk Sineması ve Çıkış Yolları Üzerine 

Soruşturma. Ant Dergisi (82), s. 14-15. 

Gökmen, M. (1989). Başlangıçtan 1950'ye kadar Türk Sinema Tarihi ve Eski İstanbul 

Sinemaları. İstanbul: Denetim Ajans Basımevi. 



283 

 

 
 

Göze, A. (1995). Liberal, Marxiste, Faşist ve Sosyal Devlet. İstanbul: Beta Basım 

Yayım. 

Gramsci, A. (2009). Hapishane Defterleri. (Çev. Kenan Somer).  Ankara: Aşina 

Kitaplar. 

Güçhan, G. (1992). Toplumsal Değişme ve Türk Sineması. Ankara: İmge kitabevi. 

Gürbilek, N. (2001). Vitrinde Yaşamak 1980'lerin Kültürel İklimi. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Hakan, F. (2016). Türk Sinema Tarihi . İstanbul: İnkılâp Kitabevi. 

Hale, W. (1996). Türkiye'de Ordu ve Siyaset. (Çev. Ahmet Fethi).  İstanbul: Hil 

Yayınları. 

Hançerlioğlu, O. (1979). Felsefe Ansiklopedisi. İstanbul: Remzi Kitapevi, Cilt 6,  

Higson, A. (2002). The Concept of National Cinema. A. Williams (Ed.), Film and 

Nationalism içinde  (ss. 52-68). New Brunswik, New Jersey, London: Rutgers 

University Press. 2. Baskı. 

Hristidis, Ş. K. (2007). Sinemada Ulusal Tavır "Halit Refiğ Kitabı". İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları. 

Işıkman, N. G. (2015). Belgesel Gerçeğinde Bir Yapım Tekniği Olarak Katılımlı Video; 

Gerçek mi, Yeniden Sunum mu?. Deniz Bayraktar, (Der.) .  Türk Film 

Araştırmalarında Yeni Yönelimler 11 içinde. (s. 172-183). İstanbul: Bağlam 

Yayıncılık.  

İpekçi, A. ve Coşar, Ö. S. (1965). İhtilalin İçyüzü. İstanbul: Uygun Yayınevi. 

Kabadayı, L. (2014). Film Eleştirisi. İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Kanter, M. F. ( 2015, Nisan). Tevfik Fikret'in Şiirlerinde Kimlik İnşası. Akademik 

Sosyal Araştırmalar Dergisi(11), s. 273-281. 

Kaplan, F. N., & Ünal, G. T. (2011). Bilim Kurgu Sinemasını Okumak: 

Göstergebilimsel Yaklaşım. İstanbul: Derin Yayınları. 

Karatepe, Ş. (2009). Darbeler, Anayasalar ve Modernleşme. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Karpat, K. (2011). Türk Siyasi Tarihi. İstanbul: Timaş Yayınları. 



284 

 

 
 

Kasaba, R. (1998). Eski İle Yeni Arasında Kemalizm ve Modenizm. R. Kasaba, 

S.Bozdağan. (Ed.). Türkiye'de Modenleşme ve Ulusal Kimlik içinde. (ss 12-28).  

Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, İstanbul. 

Kayalı, K. (2006). Yönetmenler Çerçevesinde Türk Sineması. Ankara: Deniz Kitabevi. 

Kayalı, K. (2015 A.). Metin Erksan, Lütfi Akad ve Yılmaz Güney Türk Sinemasından 

Öte Türk Kültürünün Deli Dahisi, Bilgesi ve Gündelik Hayattan Fırlayıp Gelen 

Efsanesidir. Doğu Batı(72), 11-27. 

Kayalı, K. (2015).  Sinema Bir Kültürdür. İstanbul: Tezkire Yayıncılık. 

Kazgan, G. (2002). Tanzimattan 21. Yüzyıla Türk Ekonomisi. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları. 

Kellner, D. (2001). Popüler Kültür ve Postmodern Kimliklerin İnşası. Doğu Batı(15), 

187-219. 

Keyder, Ç. (1998). 1990'larda Türkiye'de Modernleşmenin Doğrultusu. R. Kasaba, 

S.Bozdağan. (Ed.). Türkiye'de Modenleşme ve Ulusal Kimlik içinde. (ss 29-42).  

Türkiye Ekonomik ve Toplumsal Tarih Vakfı, İstanbul. 

 Keyder, Ç. (2009). Toplumsal Tarih Çalışmaları. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Kılıç, L. (1994). Görüntü Estetiği. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Kılıç, L. (2012). Fotoğraf ve Sinemanın Toplumsal Tarihi. Ankara: Dost Kitabevi. 

Kırel, S. (2010). Kültürel Çalışmalar ve Sinema. İstanbul: Kırmızı Kedi Yayınevi. 

Kızıltan, Y. (2006). I. Meşrutiyet İlânı ve İlk Osmanlı Meclis-i Mebusan'ı. Gazi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 26(1), 251-272. 

Klinger, B. (2010). Sinema, İdeoloji, Eleştiri Üzerine: İlerici Metin. S. Büker ve Y. G. 

Topçu. (Der.). Sinema: Tarih- Kuram- Eleştiri içinde. (109-130). (Çev. Y. 

Gürhan Topçu).  İstanbul: Kırmızı Kedi Yayınevi. 

Koncavar, A. (2013). Sinema İletişim Edebiyat. İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Kongar, E. (2005). 21. Yüzyılda Türkiye. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Kovacs, A. B. (2007). Modernizmi Seyretmek Avrupa Sanat Sineması 1950-1980. (Çev. 

Ertan Yılmaz).  Ankara: De Ki Basım Yayın. 



285 

 

 
 

Kracauer, S. (2010). Caligari'den Hitler'e Alman Sinemasının Psikolojik Tarihi. (Çev. 

Ertan Yılmaz). Ankara: De Ki Basım Yayım. 

Kracauer, S. (2015). FilmTeorisi. (Çev. Özge Çelik). İstanbul: Metis Yayınları. 

Lüleci, Y. (2009). Türk Sineması ve Din. İstanbul: Es Yayıncılık. 

Maktav, H. (2013). Türk Sinemasında Tarih ve Siyaset. İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Mardin, Ş. (2011). Türk Modernleşmesi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Mascelli, J. V. (2007). Sinemanın 5 Temel Ögesi. (Çev. Hakan Gür). Ankara: İmge 

Kitabevi. 

Meriç, C. (1999). Sosyoloji Notları ve Konferanslar. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Milli Türk Talebe Birliği (1973). Milli Sinema Açık Oturum. İstanbul: MTTB Sinema Kulübü 

Yayınları.  

Monaco, J. (2000). Bir Film Nasıl Okunur? (Çev. Ertan Yılmaz). İstanbul: Oğlak 

Yayıncılık. 

Montagu, I. (1994). Ritm. Y. Demir (Der.). Filmde Zaman ve Mekân Üzerine içinde. 

(155-167). (Çev.Yalçın Demir). Eskişehir: Turkuaz Yayıncılık. 

Odabaş, B. (2013). Üçüncü Sinema . İstanbul: Agora kitaplığı. 

Onaran, A. Ş. (1986). Sinemaya Giriş. İstanbul: Filiz Kitabevi. 

Onaran, A. Ş. (1994). Türk Sineması (I. ve II. Cilt). Ankara : Kitle Yayınları. 

Ortaylı, İ. (2010). Türkiye'nin Yakın Tarihi. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Ortaylı, İ. (2016). Osmanlı Düşünce Dünyası ve Tarihyazımı. İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları 

Osmanoğlu A. (1960). Babam Sultan Abdülhamid. İstanbul: Güven Basım ve Yayınevi. 

Özbek, M. (2006). Popüler Kültür ve Orhan Gencebay Arabeski. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Özer, Ö. (2011). Eleştirel Haber Çözümlemeleri. Konya : Literatürk Yayınları. 

Özer, Ö. (2015). Teun Andrian Van Dijk Örneğinde Eleştirel Söylem Çözümlemesi. B. 

Yıldırım (Ed.). İletişim Araştırmalarında Yöntemler Uygulama ve Örneklerle 

içinde. (ss. 197-286). Literatürk Yayınları, Konya.  

https://www.nadirkitap.com/kitapara.php?ara=kitap&tip=kitap&yayin_Evi=Güven+Basım+ve+Yayınevi&siralama=fiyatartan


286 

 

 
 

Özgüç, A. (1990). Başlangıcından Bugüne Türk Sinemasında İlkler. İstanbul: Yılmaz 

Yayınları. 

Özön, N. (1985). Sinema Uygulayımı- Sanatı- Tarihi. İstanbul: Hil Yayın. 

Özön, N. (1995). Karagözden Sinemaya Türk Sineması (I. Cilt). Ankara: Kitle 

Yayınları. 

Özön, N. (2000). Sinema,Televizyon, Video, Bilgisayarlı Sinema Sözlüğü. İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi. 

Özön, N. (2008). Sinema Sanatına Giriş. İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Özön, N. (2013).  Türk Sineması Tarihi (1896 - 1960). İstanbul: Doruk Yayınları.  

Öztürk, M. (2015). Modern Zamanın Akışında Sinema Sanatı. İstanbul: Doğu Kitabevi. 

Öztürk, R. (1993). Sinemada Akımlar. Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri Fakültesi 

Dergisi, 26(1), 227-235. 

Öztürk, S. (2005). Osmanlı İmparatorluğu’nda Kamusal Alanın Dinamikleri. Gazi 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi,, 96-124. 

Öztürk, S. (2010).  Osmanlı'da İletişimin Diyalektiği. Ankara: Phoenix Yayınları 

Özuyar, A. (2008). Sinemanın Osmanlıca Serüveni. Ankara: De Ki Basım Yayın. 

Propp, V. (1985). Masalın Biçimbilimi. (Çev. Mehmet Rifat. ve Sema Rifat).  İstanbul: 

Kent Basımevi 

Püsküllüoğlu, A. (2010). Arkadaş Türkçe Sözlük. Ankara: Arkadaş Yayınevi. 

Refiğ, G. (2018). Ben "Aşk"ı Doğuda Tanıdım Batı'da "Ölüm"ü Gördüm: Halit Refiğ. 

İstanbul: Yeditepe Yayınevi. 

Refiğ, H. (2000). Gerçeğin Değişkenliği Kemal Tahir. İstanbul: Ufuk Kitapları. 

Refiğ, H. (2003). Türkiye'de Sinema Eğitimi Ne Durumda? IV. Türkiye Sinema 

Kurultayı. Antalya: Türsav. 

Refiğ, H. (2006). Sinemamızın Büyük Ustası Lütfi Akad'a Öznel Bir Yaklaşım. 

Biyografya 6 - Türk Sinemasından Yönetmenler (s. 13-17). İstanbul : Bağlam 

Yayınları. 



287 

 

 
 

Refiğ, H. (2009). Doğruyu Aradım Güzeli Sevdim. (I. Zileli, Dü.) İstanbul: Bizim 

Kitaplar. 

Refiğ, H. (2013). Ulusal Sinema Kavgası. İstanbul: Dergâh Yayınları. 

Rifat, M. (2009). Göstergebilimin ABC'si. İstanbul: Say Yayınları. 

Said, Edward W. (2012). Şarkiyatçılık. İstanbul : Metis Yayınları.  

Sander, O. (2009). Siyasi Tarih 1918-1994. Ankara: İmge Kitabevi. 

Sayman, A. (1973, Aralık). Türk ve Dünya Sinemasının Konumu 2. Gerçek Sinema(3), 

12-15. 

Scognamillo, G. (1965). Halit Refiğ - Kadın ve Toplum I. Sinema(8), s. 18-23. 

Scognamillo, G. (1974). Eisenstein. Milliyet Sanat Dergisi(91), 3-5. 

Scognamillo, G. (1997). Dünya Sinema Sanayii. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Scognamillo, G. (2010). Türk Sinema Tarihi. İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 

Sezer, B. (2006). Türk Sosyolojisinin Ana Sorunları. İstanbul: Kızılelma Yayıncılık. 

Solmaz, B. (2011). Modernlik ve Modernleşme Kuramlarına Yöneltilen Eleştiriler. 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi(32), 35-58. 

Sözen, E. (2014). Söylem Belirsizlik, Mübadele, Bilgi/ Güç ve Refleksivite. Ankara: 

Birleşik Yayınları. 

Sözen, M. (2008). Anlatıcı Kavramı, Sinematografide Anlatıcı Tipolojisi ve Örnek 

Çözümlemeler. Selçuk İletişim Dergisi, 5(2), 167-182. 

Sözen, M. F. (2014). Tek Mekânlı Filmlerde Anlatımın Biçimlenişi ve Örnek 

Çözümlemeler. Erciyes İletişim Dergisi "Akademia", 3(4), 2-16. 

Suner, A. (2006). Hayalet Ev Yeni Türk Sinemasında Aidiyet, Kimlik ve Bellek. İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Şasa, A. (2010). Yeşilçam Günlüğü. İstanbul: Küre Yayınları. 

Şasa, A. (2014). Bir Ruh Macerası. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Tahir, K. (1992). Notlar/ Batılaşma. İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Teksoy, R. (1968, Haziran- Temmuz). Yanlış Bir Tanımlama. Yeni Sinema(3), s. 47-48. 



288 

 

 
 

Teksoy, R. (2005). Sinema Tarihi (Cilt I). İstanbul: Oğlak Yayıncılık. 

Teksoy, R. (2007). Türk Sineması. İstanbul: Oğlak Yayıncılık. 

Topçu, N. (2001). Fransızca ve Türkçe Renk İsimleri İçeren Deyimlerin Karşılaştırmalı 

İncelemesi. Hacettepe Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi 

(www.dergipark.gov.tr/download/article-file/87961. E.T. 05.10.2018), 131-140. 

Tosun, N. (1992). Mesut Uçakan'la Sinema Söyleşileri. İstanbul: Nehir Yayınları. 

Tuğan, N. H. (2015). Son Dönem Türk Sinemasında Hastalık Temsilleri: Saç Filminin 

Eleştirel Söylem Çözümlemesi. İletişim Kuram ve Araştırma Dergisi, 48-76. 

Türk, İ. (2001). Halit Refiğ-Düşlerden Düşüncelere Söyleşiler. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

Türk, İ. (2003). Bir Düşüncenin Seyri: Halit Refiğ Kronolojisi. A. Karadoğan (Der.). 

Halit Refiğ: Bir Sinema'nın ve Sinemacı'nın serüveni içinde (s. 1-16). Ankara: 

Dünya Kitle İletişimi Araştırma Vakfı.  

Ünal, Y. (2008). Diegesis ve Mimesis: Dramatik Anlatımın Yanılmasıcı Niteliği ve 

"High Noon" Filminin İncelenmesi. B. Bakır, S. Saliji ve Y. Ünal. (Der.).  

Sinema İdeoloji Politika " Büyüleyen Faşizm" ve Diğer Yazılar içinde (ss. 35-

53) Ankara: Orient Yayıncılık.  

Van Dijk, T. (2015). Söylem ve İdeoloji Çok Alanlı Bir Yaklaşım. B. Çoban ve Z. 

Özarslan. (Der. ). Söylem ve İdeoloji içinde. (ss. 15-101). (Çev. Nurcan Ateş).  

İstanbul: Su Yayınevi. 

Yalçın, C. (2004). Göç Sosyolojisi. Ankara: Anı Yayıncılık. 

Yaylagül, L. (2004). 1960-1970 dönemi Türk Sinemasında Düşünce Akımları .B. Bakır, 

S. Saliji ve Y. Ünal. (Der.).  Sinema İdeoloji Politika " Büyüleyen Faşizm" ve 

Diğer Yazılar içinde (ss. 231-277). Ankara: Orient Yayıncılık.  

Yaylagül, L. , Baturlar, Ş.S.  (2018 A). Halit Refiğ’in “Kızın Var Mı Derdin Var” 

Filmindeki Geleneksel ve Modern Türk Ailesi Temsillerinin Dizisel 

Çözümlemesi. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/516443. E. T. 

14.12.2019 

 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/516443


289 

 

 
 

Yaylagül, L. (2018). Sinema Toplum Siyaset. Ankara: Dipnot Yayınları. 

 

Yıldırım, E. (2018). İdeolojik ve Estetik Boyutu ile Politik Sinema. Konya: Atlas 

Akademi. 

Yıldız, E. (2008). Gecekondu Sineması. İstanbul: Hayalet Kitap. 

Yılmaz, A. (1995). Söylemek Güzeldir. İstanbul: Afa Yayınları. 

Yılmaz, E. (2008). Sinema ve İdeoloji İlişkileri Üzerine. B. Bakır, S. Saliji ve Y. Ünal. 

(Der.).  Sinema İdeoloji Politika " Büyüleyen Faşizm" ve Diğer Yazılar içinde 

(ss.63-87) Ankara: Orient Yayıncılık.  

 Yılmaz, E. (2017). Türk Sinemasında Din Adamına-Din Olgusuna Bakışta Vurun 

Kahpeye Filminin İki Farklı Versiyonu Üzerinden Sosyolojik Bir 

Değerlendirme. TURAN-SAM Uluslararası Bilimsel Hakemli Dergisi, 9(35), 9-

15. 

Yön Dergisi, 1. Sayı, 20 Aralık 1961, s. 12.  

Yüksel, M. (2004). Modernite Postmodernite ve Hukuk. Ankara: Siyasal Kitabevi. 

Zürcher, E. J. (2004). Modernleşen Türkiye'nin Tarihi. (Çev. Yasemin Saner) İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

İnternet Kaynakları 

www. archives.saltresearch.org; 

https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/35500.  

Erişim Tarihi 14 /12/ 2019.  

www. Books.google.com.tr 

https://books.google.com.tr/books?id=KR0SBwAAQBAJ&pg=PA1&hl=tr&source=gbs

_toc_r&cad=4#v=onepage&q&f=true.  

Erişim Tarihi: 05/04/2018 

www. kurul.diyanet.gov.tr; 

https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/733/yemin-ne-demektir--dini-hukmu-nedir-. 

https://archives.saltresearch.org/handle/123456789/35500.
https://books.google.com.tr/books?id=KR0SBwAAQBAJ&pg=PA1&hl=tr&source=gbs_toc_r&cad=4#v=onepage&q&f=true.E.T
https://books.google.com.tr/books?id=KR0SBwAAQBAJ&pg=PA1&hl=tr&source=gbs_toc_r&cad=4#v=onepage&q&f=true.E.T
https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/733/yemin-ne-demektir--dini-hukmu-nedir-


290 

 

 
 

 Erişim Tarihi: 10/ 01/ 2019.  

www. earsiv.sehir.edu.tr; 

http://earsiv.sehir.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/handle/11498/38999/001520653006.pdf?

sequence=1.  

Erişim Tarihi: 13 /02/ 2019.  

www. eresearch.ozyegin.edu.tr; 

http://eresearch.ozyegin.edu.tr/bitstream/handle/10679/4660/Vurun%20Kahpeye%20for

m.pdf?sequence=3&isAllowed=y.  

Erişim Tarihi: 06 /01 /2019 

www. librakitap.com.tr; 

http://librakitap.com.tr/images/stories/dokumanlar/yeni_insan_yeni_sinema_bahar_201

0.pdf. E. T. 31.12.2017. 

Erişim Tarihi: 31 /12 /2017 

www. semazen.net; 

http://semazen.net/w1/mesnevi-i-serif-tercumesi-cilt-3-2801-3500-beyitler/. 

 Erişim Tarihi: 06/ 08/ 2018. 

www.tbmm.gov.tr; 

https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/KM__/d00/c001/km__00001002.pdf. 

 Erişim Tarihi: 20/ 02/ 2017 

www.tbmm.gov.tr; 

 https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/MBK_/d00/c006/mbk_00006093.pdf.  

   Erişim Tarihi: 16/ 03/2017 

www.tdk.gov.tr; 

www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&kelime=EMANET.  

Erişim Tarihi: 17/ 10/2018. 

www.tdk.gov.tr; 

http://earsiv.sehir.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/handle/11498/38999/001520653006.pdf?sequence=1
http://earsiv.sehir.edu.tr:8080/xmlui/bitstream/handle/11498/38999/001520653006.pdf?sequence=1
http://eresearch.ozyegin.edu.tr/bitstream/handle/10679/4660/Vurun%20Kahpeye%20form.pdf?sequence=3&isAllowed=y
http://eresearch.ozyegin.edu.tr/bitstream/handle/10679/4660/Vurun%20Kahpeye%20form.pdf?sequence=3&isAllowed=y
http://librakitap.com.tr/images/stories/dokumanlar/yeni_insan_yeni_sinema_bahar_2010.pdf.%20E.%20T.%2031.12.2017
http://librakitap.com.tr/images/stories/dokumanlar/yeni_insan_yeni_sinema_bahar_2010.pdf.%20E.%20T.%2031.12.2017
http://semazen.net/w1/mesnevi-i-serif-tercumesi-cilt-3-2801-3500-beyitler/
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/KM__/d00/c001/km__00001002.pdf
https://www.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/MBK_/d00/c006/mbk_00006093.pdf
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&kelime=EMANET


291 

 

 
 

www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&kelime=GELENEK.  

Erişim Tarihi: 17/10/ 2018. 

www.tdk.gov.tr; 

www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c26100730

4c67.43243942. 

 Erişim Tarihi:  28/ 12/2018 

www.tdk.gov.tr; 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c405e

cf030af9.03003998. 

 Erişim Tarihi: 17/ 01/ 2019. 

www.tdk.gov.tr; 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c78e8

7084b084.65218055. 

 Erişim tarihi: 01/ 03/ 2019 

www.tsa.org.tr 

http//tsa.org.tr/tr/kisi/kisibio/950/halit-refig.  

Erişim Tarihi: 31/ 12/ 2017. 

www.tsa.org.tr 

https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/2852/fatma-baci.  

Erişim Tarihi: 14/ 12/ 2019 

www.tsa.org.tr 

https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/694/bir-turk-e-gonul-verdim.  

Erişim Tarihi: 15/ 12/ 2019 

www.tsa.org.tr 

https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/3756/vurun-kahpeye.  

Erişim Tarihi: 14/ 12/ 2019 

http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&kelime=GELENEK
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c261007304c67.43243942
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c261007304c67.43243942
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c405ecf030af9.03003998
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c405ecf030af9.03003998
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c78e87084b084.65218055
http://www.tdk.gov.tr/index.php?option=com_gts&arama=gts&guid=TDK.GTS.5c78e87084b084.65218055
http://www.tsa.org.tr/tr/kisi/kisibio/950/halit-refig
https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/2852/fatma-baci
https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/694/bir-turk-e-gonul-verdim
https://www.tsa.org.tr/tr/film/filmgoster/3756/vurun-kahpeye.%20E.%20T.%2014.12.2019


292 

 

 
 

www. turknostalji.com 

http://turknostalji.com/yakilan-dizi-yorgun-savascinin-oykusu.html.  

Erişim Tarihi: 03/ 08/ 2017.  

www.ttk.gov.tr 

http://www.ttk.gov.tr/tarihveegitim/turk-bayragi-kanunu/.  

Erişim Tarihi: 10/ 01/ 2019 

www.yesilcamevi.com 

http://www.yesilcamevi.com/index.php?topic=35688.0. E. T. 14.12.2019 

Erişim Tarihi: 14/ 12/ 2019 

www.yesilcamevi.com 

http://www.yesilcamevi.com/index.php?topic=38665.0. 

Erişim Tarihi: 14/ 12/ 2019 

 

Sinema Filmleri 

TÜRSAK Vakfı (1996), Yüz Yıllık Arayış [Sinema Filmi]. 

TRT (1995), Sinemayı Sanat Yapanlar belgeselinin 10. Bölümü 

https://www.trtarsiv.com/belgesel/sinemayi-sanat-yapanlar/sinemayi-sanat-yapanlar-

10bolum-118813. E. T. 02.05.2019. 

Refiğ H. (1969), Bir Türke Gönül Verdim[Sinema Filmi]. 

Refiğ H. (1972), Fatma Bacı [Sinema Filmi]. 

Refiğ H. (1973), Vurun Kahpeye[Sinema Filmi]. 

 

  

 

 

 

 

 

http://turknostalji.com/yakilan-dizi-yorgun-savascinin-oykusu.html
http://www.ttk.gov.tr/tarihveegitim/turk-bayragi-kanunu/
http://www.yesilcamevi.com/
http://www.yesilcamevi.com/index.php?topic=35688.0
http://www.yesilcamevi.com/
http://www.yesilcamevi.com/index.php?topic=38665.0
https://www.trtarsiv.com/belgesel/sinemayi-sanat-yapanlar/sinemayi-sanat-yapanlar-10bolum-118813
https://www.trtarsiv.com/belgesel/sinemayi-sanat-yapanlar/sinemayi-sanat-yapanlar-10bolum-118813


293 

 

 
 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

KİŞİSEL BİLGİLER 

Adı, Soyadı: Ayşegül ÇİLİNGİR 

Uyruğu: Türkiye (TC)  

Doğum Tarihi ve Yeri: Wattwill/ İSVİÇRE 

Medeni Durumu: Bekar 

Tel: 0536 6170286 

e-mail: acilingir@erciyes.edu.tr 

Yazışma Adresi: Erciyes Üniversitesi İletişim Fakültesi 38039 Talas/ KAYSERİ 

 

EĞİTİM 

Derece    Kurum     Mezuniyet Tarihi  

Yüksek Lisans   İstanbul Üniversitesi     

Sosyal Bilimler Enstitüsü/Radyo ve Tv Öğretmenliği (YL)(Tezsiz)  2010 

Yüksek Lisans   Atatürk Üniversitesi           

Sosyal Bilimler Enstitüsü/Radyo Tv ve Sinema (YL)(Tezli)  2009 

Lisans    Atatürk Üniversitesi  

    İletişim Fakültesi     

Radyo Televizyon ve Sinema       2004 

Ön Lisans                             Atatürk Üniversitesi 

Erzurum Meslek Yüksek Okulu    

Radyo ve Televizyon Yayımcılığı      2002 

 Lise    Tuzla Halil Türkkan İmamhatip Lisesi         1999 

 

İŞ   DENEYİMLERİ 

Yıl     Kurum    Görev  

2013-Halen    Erciyes Üniversitei İletişim Fakültesi   

Araştırma Görevlisi 

 

YABANCI DİL 

İngilizce ( İntermediate Seviyesi),  


