T.C.
ISTANBUL UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU
FELSEFE ANABILIM DALI

DOKTORA TEZi

BATI DUSUNCESINDE IRRASYONEL
KAVRAMININ ANLAMI

Murat KAYMAZ
2502180072

TEZ DANISMANI
Prof. Dr. Mehmet GUNENC

ISTANBUL - 2025



0z
BATI DUSUNCESINDE iIRRASYONEL KAVRAMININ ANLAMI

MURAT KAYMAZ

Tezimizin konusu, Bati dislncesinde irrasyonel kavramini, felsefe alaninin
Ozellikle felsefe tarihi perspektifinden ele alarak gecirdigi donisim ve degisimleri
ortaya koymaktir. Bunun igin gecmiste ve gunumuizde kavramin ele alinisg bigimleri
irdelenerek, beliren modern anlamlari tespit ederek, irrasyonel kavraminin rasyonel
ile olan iligkisi ve rasyonelden bagimsiz, 6zerk varli§i anlasiimaya calisiimistir. Yine
bu amacla irrasyonel kavraminin tarih sureci icerisinde gozlenen ugrak noktalari
tespit edilerek irdelenmeye caligiimistir. S6z konusu ugraklar Antik dénem, Orta
Cag, Ronesans donemi ve Modern dénemdir. Her bir déneme has irrasyonel
kavrami anlayisi yahut irrasyonel kavramini dnceleyen muhtelif kavram ve ekollerin
(Logos, Gnosis, Mistisizm...) genel donem &zellikleri ve bunlari drnekleyen filozof ve
dusunarler baglaminda ayrintili tahlil ve tanimlari tez boyunca aktarilarak ilgili felsefi
akisin ana damarlar tespit edilmeye calisiimistir. Konunun son derece genis bir
yayllimi ve etki alani sz konusu oldugundan belli bash karakteristik ve belirleyici
ekoller ve filozoflar diginda nispeten derin tahlillere girilmeksizin olabildigince genis
bir referans grubu tanitiimaya gahsiimistir. Ozellikle modern dénemde irrasyonel-
rasyonel iligkisinde nispet yahut kiyas tavri dne ciktigindan, bu tavrin hakimiyetini
vurgulamak maksadiyla pek ¢ok disunur referans verilmistir. Felsefi yaklagimin,
irrasyonel kavrami baglaminda belli donemlerde kacginilmaz olarak hazirlayicisi,
kaynadi yahut bir anlamda doppelgangerleri olarak teolojik perspektif ve kendini
Ozellikle modern donemde hissettiren sanat da tezin kurgusuna belli oranda dahil

edilmistir.

Ulasilan sonuglar bakimindan insan varliginin, felsefe tarihi bakimindan
muhtelif dénemlerde rasyonel ve irrasyonel bir kutupluluk arasinda gidip gelinen bir
arayls icerisinde oldugu gorulmuastir. Her iki kutbun da tarih slreci igerisinde
bagimsiz varlik alanlari edindigi ancak bu ozerkligin ozellikle tezimiz baglaminda
irrasyonel kavrami bakimindan ne sekillerde ortaya ciktigi arastiriimistir. Séz
konusu arayis zaman zaman kutuplardan birine yahut digerine dogru asiri bir egilim

olarak kendini gosterdiginde derhal diger kutbun lehine yénelik bir refleksin kendisini



sanat, kultur ve felsefe tarihinde belirginlestirdigi fark edilmektedir. S6z konusu
belirginlesme ise dogal olarak itiraz edecegi aspekte yonelik bir kritik evreden
gecerek sireg icerinde kendi 6zerk anlamina dogru yol almakta ve bu durum insan
varligi bakimindan bir donguseldik manzarasi ortaya koymaktadir. Tezden
cikarilabilecek 6nemli sonuglardan biri de yine insan varligi ve onun butinlGgund
olusturan seylerin kendileri yahut toplamlari her ne olurlarsa olsunlar bir denge

arayisinin agik gézukmesidir.

Anahtar Kelimeler: irrasyonel, Suprarasyonel, Kontrarasyonel, Dionysos,

Appollon, Logos, Gnostizm, Mistisizm, Romantizm, Postmodernizm



ABSTRACT

THE MEANING OF THE IRRATIONAL IN WESTERN THOUGHT

MURAT KAYMAZ

The subject of our thesis is to reveal the transformation and changes that the
concept of the irrational has undergone in Western thought from the perspective of
the field of philosophy, especially the history of philosophy, to examine the ways in
which the concept has been handled in the past and the present, and to be able to
determine the modern meanings that have emerged as a result of these. For this
purpose, it has been attempted to analyze the concept of irrational by identifying the
points of intersection observed in the historical process. The points in question are
the Ancient period, the Middle Ages, the Renaissance period and the Modern
period. Throughout the thesis, the understanding of the concept of the irrational
specific to each period or the detailed analysis and definitions of various concepts
and schools (Logos, Gnosis, Mysticism...) that preceded the concept of the irrational
in the context of general period characteristics and the philosophers and thinkers
exemplifying them have been conveyed throughout the thesis, and the main veins of
the relevant philosophical flow have been tried to be identified. Since the subject has
an extremely wide spread and sphere of influence, an attempt has been made to
introduce as wide a reference group as possible without going into relatively deep
analysis, except for certain characteristic and determinative schools and
philosophers. Especially in the modern period, since the attitude of relation or
syllogism is prominent in the irrational-rational relationship, many thinkers are
referenced in order to emphasize the dominance of this attitude. In the context of the
concept of the irrational, the theological perspective and art, which made itself felt
especially in the modern period, have also been included to a certain extent in the
fiction of the thesis as the inevitable preparers, sources or doppelgangers of the

philosophical approach in certain periods.

In terms of the conclusions reached, it has been observed that human
existence has been in a search between a rational and an irrational polarity in
various periods in the history of philosophy. When this search manifested itself from

time to time as an extreme tendency towards one or the other pole, it was seen that

iv



a reflex in favor of the other pole immediately crystallized itself in the history of art,
culture and philosophy. This crystallization, on the other hand, naturally passes
through a critical phase towards the perspective to which it will object and moves
towards its own autonomous meaning in the process, and this situation reveals a
view of circularity in terms of human existence. One of the important conclusions
that can be drawn from this thesis is that human existence and the things that make
up its totality, whatever they are themselves or the sum of them, seem to be in

search of a balance.

Keywords: Irrational, Suprarational, Contrarational, Dionysus, Appollon,

Logos, Gnosticism, Mysticism, Romanticism, Postmodernism



ONSOz

Bu tezde insan varhidinin vazgecilemez bir pargasi olarak irrasyonel
kavraminin Bati Duslincesi icerisinde anlami arastiriimistir. Siphesiz tezin
olusturulmasindan, tamama erdirimesine dedin en blyldk akademik ve moral
destegi degerli danismanim Prof. Dr. Mehmet GUNENC’e borcluyum. Bana tezin
tim asamalari ve tez esnasinda akip giden yasamin gelgitleri karsisinda her zaman,
kosulsuzca sundugu destedi igin kendisine minnettarim. Tez izleme heyetimde yer
alan degerli hocalarm Prof. Dr. Ugur EKREN ve Prof. Dr. Habip TURKER'e,
istanbul Universitesi Felsefe Boliminin tezin sirdigu yillar boyunca derslerine
katildigim ya da katiimadigim tim hocalarina ve hasseten doktora fikrinin basindan
itibaren destegini ve katkisini eksik etmeyen Prof. Dr. Aydin TOPALOGLUna
tesekklrl borg¢ bilirim. Her zaman bolimdn her bir hocasindan tecribe edindim,

o6grendim, sakinmaksizin paylastiklari bilgilerinden faydalandim.

Sosyal hayatimin parcalari olan ve tez boyunca bana muhtelif bigimlerde
yardimlari olan pek ¢ok kisiye de tesekkurlerimi sunmaliyim. Yurt disindan ihtiyacim
olan bazi kaynaklari temin etmemi saglayan sevgili Canan GRUNDER, Serhat ve
Sonya SOLMAZ’a, bana olan olaganistl giveniyle her zaman moralimi yikselten
ilhan OZEMEK'’e, yasadiyim mahallede bana gerek sevgileri gerek glnlik
yasamlarini bir goézlem alani olarak agtiklar i¢in tim komsu, tanidik ve
arkadaslarima; ayrica kimbilir hangi vesile zihnimde bir ciimlecige yahut fikircige
imkan taniyan maddi manevi tim var olanlara kalbi bir bor¢ icinde oldugumu

soylemeliyim.

Aile ve dostluk iligkilerimizi ise tezde c¢okga atif yapilmis olsa da higbir
bicimde rasyonel sifati etrafinda tanimlamak istemiyorum. Onlarin rasyoyu asan,
insan kalbinin derinlerinde kdklenen baska bir aklin yahut akla agkin olanin
armaganlari olduguna inanityorum. Tdm bu surecin mimkin olmasini saglayan asll
kahraman, sevgili esim Ayca Ozdogan’a ise sonsuz sevgi ve baglihgimi tekrarlamak

istiyorum.

MURAT KAYMAZ
ISTANBUL, 2025

Vi



ICINDEKILER

020U i
AB ST R A CT iv
ONSOZ.........oooeeceeeeeeeeee ettt ettt ettt re e vi
SEKIL LISTESI ...ttt iX
GIRIS ...ttt 1
BiRINCi BOLUM
IRRASYONEL VE RASYONEL KAVRAMLARI
O 1 = o A L= I S 1Y =1 S 5
I 5 o= 5o 1= (= 1V =T o oV P 10
1.3. [rrasyonel-Rasyonel HISKISi...........cc.ccviieieeiiiee e 13
IKINCi BOLUM
IRRASYONEL KAVRAMININ TARIHi ARKA PLANI
FZ N 0 {1 QI T 11 o 41
2.1.1. ilkel Karsitlik: Apollon-Dionysios DUBISItESI ..............ccocviveveeeeeerinannnne. 41
2.0.2. OrpheUSGUIUK. ......cceeiie e e e e e e e e enaees 54
2.1.3. PYthagoraSGIIK ..........uuuuuumiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii bbb 57
N T S o = o] o | U] SRR 67
2.1.5. Yeni PlatONCUIUK .........oouiiiiiii et e e e e e e e e e eeaenes 75
2.2.0rta Gag DONEMI .....cooeeeeeeeeeeeeeeee e 77
2 T €1 o 1 11 [= 77
2 /11 1|1 87
2.3. RONESANS DONEIMI ..ottt 101
2.3.1. Hermetizm Kuilti ve irrasyonel Zemine EtKileri........cc..ccvovvviveeeecnnennne. 101
2.3.2. Hermetik Gelenegi Takib Eden Rénesans Dusunurleri Ve Efkileri........ 110
3. BOLUM
IRRASYONEL KAVRAMININ FELSEFi ARKA PLANI
3.1. LOGOS Ve H1aNi LOGOS .......cviviuieeieeicteeieee e 122
3.2. Hakikat BilgiSi GNOSIS ......ccciieiiiiiiiiie e e e et eeeeeeeeeees 134
3.3. Hakikatle Birlesmenin Yolu: MistiSizm ... 140
3.4. Premodern Kavramlar: Suprarational / Kontrarational..............ccccccceeeennn. 156
3.5. Okdltizm ve Kitonyen Bilgilerin Gizlenmesi............oooeviiiiiii, 160
3.6. Magie (Bly() ve Oznel NedenselliK ............c.ccceeveveiiiieieeeie e 164



DORDUNCU BOLUM
MODERN DONEM VE iRRASYONEL KAVRAMI

4.1. Prefazik Bir Onerme Olarak “Docta ignorantia”...............cccceveeeeeeereeveneneanes, 171
4.2. Rationel Parantezinde irrasyonel Kavraminin Cesitliligi ................ccocvevnnnne.. 177
4.3. Romantizm ve Sanatin Rasyonele Muhalefeti.............ccccccovviiiiiiiiin 187
4.4. Schopenhauer ve irrasyonalin Ontolojik OzerkleSmesi ..........cccocvveeveeeeenenne. 195
4.5. Nietzsche ve Apollonik Tanr’nin OlUMU........c..ccueieeereeeee e 201
4.6. Son Ontolojik 1tiraz VarolUSGUIUK. ..........ceecurieriie e 209
4.7. Postmodernizm ve Rasyonelin AtOMIiZasyONU.............ceeeiieeeeiieiiiiiinieeeeeeeennnns 212
SONU G L. ettt e e e e e e e aa e s 217
LN 1N L0 224
OZGEGIMIS ..o, 244

viii



SEKIL LISTESI

Sekil 2.1 : Muller-Freienfels’de icgudusel bilgiye dair aile agacil. ...........ccccceevvveenee. 30



GIRIS

Tezimizin merkezi problemi irrasyonel kavramini belli bir dislnce
topografyasi (Bati Distncesi) icinde ve belli bir aspektin (Felsefe Tarihi) verileri
dogrultusunda anlama gayreti olarak ifade edilebilir. Gérece uzun bir yayilimi olan
dusunce tarihi igerisinde katedilen yollara ve gelinen noktalara bakildiginda agirlikli
olarak ortaya cikan ve bunun da otesinde kendisini adeta bir ideal olarak
konumlandiran rasyonalite hakimiyeti belirginlesmektedir. Tezimizin amaci bir
rasyonalizm kritiJi olmamakla birlikte coincidentia oppositorum/zitlarin birligi geregi
karsit kutup olarak irrasyonel kavraminin da hassas bir ilgiyi gerektirdigi bize gore
aciktir. Yaptigimiz tarama galismalarinda karsilastigimiz tablo, irrasyonel kavrami
Ozelinde gerek Ulkemiz gerek dinya élgedinde gbrece son derece az sayida ¢alisma
yapildigini gdstermistir. irrasyonel kavramina yénelik felsefi bir irdelemenin giinliik
hayattan teorik duzleme degin kavrayisimiz bakimindan katki saglayici olmasi
muhtemel gdzikmektedir. Bu sebeplerden dolayi (zerinde calismak istedigimiz
irrasyonel kavrami, esasen diger felsefi kavramlar gibi temelde iki perspektiften ele
alinmaya uygun bir kavramdir. Bunlardan biri kavrama yo6nelik epistemolojik-
ontolojik ¢alisma olabilir ancak biz kavrami bu ydniyle ele almayip daha ziyade
tarihsel perspektif icerisinde ortaya ¢ikan degisim, dénisim ve tanimlarinin gesitliligi
bakimindan ve belli kronoloji ve anlam dizgelerini dikkate alarak tesrih etmeye

calistik.

Zikredilen baglamda irrasyonel kavraminin felsefe tarihi icerisinde bugunku
anlamlarini barindiran yahut onlari 6nceleyen mdistakil anlamlara sahip olup
olmadigi arastirimaya calisildi. S6z konusu ¢alisma dogal olarak kimi zaman felsefe
tarihini de asacak dlgtide, ancak buyik oranda felsefe tarihinin belirli ddnemeglerinin
dikkate alindigi bir sistematikle yurGtiimeye calisildi. Bu amacla antik dénemden
postmodern c¢aga degin felsefi birikimler ve surecler tezin izin verdigi dlgulerde
irdelenmeye gayret edildi. Elbette bunu yaparken ilk bolumde temel kavramimiz
irrasyonel ve onun ezeli yoldagi rasyonel kavramlari bakimindan kisa
degerlendirmeler sunuldu. Tez genel amaci dogrultusunda daha derin tahlillere
yoneleceginden bu bolumler kisa tutulmaya caligildi. Ancak birinci bolumun
irrasyonel-rasyonel iligkisi baslikli Ggtuncu kisminda uzunca bir degerlendirmeye yer
vermeyi uygun bulduk. Burada amacimiz, yapilan tarama galismalarinin isaret ettigi

kadariyla irrasyonalizm kavramini epistemolojik agidan ele almak bakimindan biricik



ve sumullii bir eser olarak Richard-Miiller Freienfells’in “irrasyonalismus” adli
eserinde serdettigi fikirlere yakindan bakmak oldu. Zira tezin geneli bakimindan
eksik kalacak epistemolojik perspektifin  bitin batin es gegilmesi uygun

olmayacakti.

Tezin ikinci boélumi ise asil baslangi¢ bdlimU olarak kabul edilebilir zira
buradan itibaren irrasyonel kavraminin tarihi arka plani anlagilmaya calisildi. ikinci
bdlim antik donem, Orta Cag ve Ronesans olarak kisimlara ayrildi zira bunlarin her
birinde irrasyonel kavraminin farkli perspektiflerinin (Apollon-Dionysos ilksel
karsitigi, gnostikler, mistisikler, Hermetizm kultinin canlanmasi ve énemli isimleri)
o6ne ciktigi daslnce vyapilari gdsteriimek istendi. BoOlim muhtelif irrasyonel
kiimelenmelerin drnek ekolleri ve dustnlrleri kapsaminda ele alinarak kavramin izi

tarih surecinde suridimeye calisildi.

Uglincli bélimde bu kez irrasyonel kavrami felsefi arka plan perspektifinde
degerlendirildi. Tarihi sirece eslik eden 6nemli kavramsal konstellasyonlara
yakindan bakilmaya caligildi. Bunlar Logos, Gnosis, mistisizm, okultizm ve buyul
kavramlar olarak tespit edildi. Ayrica bu bdélimde yine kavramin terim olarak
modern déneme oncilik eden etimolojik-felsefi siireci dikkate alindi. Ozellikle
supra-rational ve kontra-rational modern o6ncesi terimlerin ele alinig bicimleri

incelendi.

Son olarak doérdunct boélim de ise artik modern dénem bakimindan
irrasyonel kavraminin terim olarak da karsimiza ¢iktigi goruliyordu. Bu bdlimde
kendilerini bazi acilardan 6nemli ratioya elestirileri olarak niteleyebilecegimiz
romantizm, varoluscguluk, postmodernizm gibi ekollerin tarihi strecleri ele alindi.
Modern doneme 6zellikle karakter kazandirdigini diguindugumuz iki dusundr olarak

Schopenhauer ve Nietzsche igin mustakil bélumler ayrilmasi uygun goéralda.

Tezin bir iddiasi olarak da rasyonel-irrasyonel iligkisinde 6zellikle modern
doénem boyunca sliregiden bir nispet iliskisi oldugu goésterilmeye ¢alisiimistir. Bunun
icin ilgili bélimlerde olabildigince fazla sayida disinlrin irrasyonel yaklagsimi tezin
sinirlari dahilinde ele alinmaya calisilarak ratio ile nispet iligskisi belirgin bigcimde
gosterilmeye c¢alisildi. Bu nispet iligkisinin modernizm 6ncesi donemlerde modern

doneme nazaran etkin olmadigi gorusu, irrasyonel kavramin ge¢cmis donemlerdeki



muadil tanim ve Orneklerine dayanilarak gdésteriimeye calisildi. Bdylece tezi ana

hatti belirlenmis oldu.

Yukaridaki 6nermelerden hareketle, modern distince bakimindan irrasyonel
kavraminin artik mustakil bir degeri olmayip ancak nispi, rélativ yahut bir kiyas
degeri oldugu sdylenebilir. Bu noktada Baumann’in karsitliklar ve nispet iligkileri

arasinda gozettigi ayrimlar aciklayici bir espri tagir (Baumann, 1991: 33).

Toplumsal dizenin pratigi ve vizyonu icin hayati 6nem tasiyan ikiliklerde,
farklilastirici glic genellikle karsithdin Gyelerinden birinin arkasinda gizlenir. ikinci
halka yalnizca birincinin 6tekisi, birincinin karsiti (asagilanmis, ezilmis, slrgin
edilmig) tarafi ve onun yaratimidir. Bu sekilde, anormallik normun, sapma yasalara
uymanin, hastalik saghgin, barbarlik uygarligin, hayvan insanin, kadin erkegin,
yabanci yerlinin, disman dostun, "onlar" "biz "in, delilik aklin, yabanci yurttasin,
siradan halk uzmanin &tekisidir. Her iki taraf da birbirine bagimhdir, ancak bu
bagimhlik simetrik degildir. ikinci taraf, yasalastirlmis ve zorunlu izolasyonu
acgisindan birinciye baglidir. Birincisi ise kendini kanitlamasi agisindan ikincisine
baghdir.*

Gorillecegi gibi modern distnce igerisinde irrasyonel kavrami artik gélge bir
varliga dénudsmustir. Bu goélge varhigin, var olusu artik neredeyse butinuyle reel

olarak gecerli konumu iggal eden rasyoya baglidir. ... (Baumann, 1991: 32)

Hem modern aklin hem de modern pratigin merkezi cercevesi karsithktir - ya
da daha dogrusu ikiliktir... Dikotomi bir iktidar uygulamasidir ve ayni zamanda onun
gizlenmesidir. Ayirma ve ayristirma gicl olmadan higbir dikotomi varhgdini
surdliremeyecek olsa da, bir simetri yanilsamasi yaratir. Sonuglarin yaniltici
simetrisi, nedeni olan gucun asimetrisini gizler. Dikotomi, Gyelerini egit ve birbirinin
yerine gecebilir olarak sunar. Bununla birlikte, varligi farkhlagtirici bir giictiin varligina

taniklik eder...

Yukarida soéylenenlere karsilik tezin karsisinda ciddi guglikler de séz
konusudur. Oncelikle ele alinan kavram bakimindan bir felsefe tarihi okumasi olarak

kurgulanan tez, Bati Felsefesi slirecini toptan ele almaya ¢alismak gibi son derece

! Tez metininde yer alan Almanca ve ingilizce kaynaklardan yapilan bu ve bundan sonraki

ceviriler tarafindan yapilmistir.



gug¢ bir ise kalkismaktadir. Bunun yaninda bizzat ele alinan kavramin kendisi son
noktada her turli rasyonel tanimlamadan kagabilecek bir epistemik-ontolojik
zeminde yer almaktadir. Bu baglamda belki de metaforik bir dile savrulmadan
meramini anlatma imkanini daha bastan elinden kagirmaktadir. Nietzsche ve
Meister Eckhart gibi tezin bolumlerinde ele alinan dusundrlerin sdylemlerinde bu

durum acikga gortlebilir.

Akil gibi felsefenin temel kavramlarindan birinin dolayiminda yer edinen
irrasyonel kavrami, felsefe tarihi dlceginde ele alindiginda, hemen her filozofun
yaklasiminda kendini gdsteren miuthis genislikteki yelpaze, agik bir sentezi
glclestirmektedir. Bu sebeple tezimizi bdlimlendirirken olabildigince kapsayici ve
genel bir tarih perspektifi gdzetmeye calistik. Antik ddnemden, modern déneme ve
hatta onu da asmis gibi gorinen post-modernizme degdin kdse tasi surecleri
anlamaya gayret ettik. Ancak Modern dénemden bahs olunan bélimde olabildigince
c¢ok diusunurin yaklasimi fragmanter bir perspektiften ele almaya gayret edildi zira
bunda irrasyonel kavraminin gorunen cesitliliginin altinda ne denli tek tip bir nispet

iliskisine kisildigi acikcasi adeta rasyo ile nispete mahkumlugu gosteriimek istendi.



BIRINCi BOLUM
IRRASYONEL VE RASYONEL KAVRAMLARI

1.1. irrasyonel Kavrami

irrasyonel sbézclgu, terim olarak ele alinirsa, geleneksel bashgi altinda
tanimlanabilecek metafizik dlsince paradigmasi igerisinde yeri yoktur. Kelimenin
kavram olarak ele alinmasi ise bir tir dinya goérusu (Weltanschauung) bigimine dair
adlandirma olarak 19. ylzyilin ortalarinda ortaya ¢ikmistir ancak bundan yuz elli yil
kadar once 17. yluzyilin sonlarina dogru “irrasyonel” terimi sifat biciminde bazi
matematik ifadelerin gerekliligi olarak felsefede de kullaniimistir. Salt geometri
alaninda bir kullanim olarak Johannes Micraelius, “Lexicon Philosophicum” adli
Latince felsefe sdzligu eserinde (1662) geometriye dair irrasyonel buayuklikleri
(irrationale magnitudines) listelemektedir (Rlcker, 1976: 583). Geometri igin
irrasyonel buyuklik iki tam sayinin yani iki rasyonel sayinin birbirine bélinmesi ile
belirlenemeyen dogru pargalarina isaret eder. Boyle bir dogrunun varligini aklen
kabul edebilmemize ragmen onu ifade etmek ve tanimlamak konusunda ortadan
kaldirilamayan belirsizlikler s6z konusudur. Sonsuzca basamaklanarak devam ettigi

disundlen pi sayisi yahut irrasyonel sayilar da érnek olarak gdsterilebilir.

Modern paradigmada ise logos, gnosis, mistisizm gibi kavramlarin yeri
olmamakla birlikte irrasyonel kavrami bunlarin boslugunu ikame edecek sekilde,
rasyonel olana nispetle ortaya c¢ikar. S6z konusu ikame tavri rasyonel kurgularin
tamamlayamadigi sistemler yahut dolduramadigi bosluklar neticesinde belirginlesir.
Ornegin; Romantizm de bu tir bir boslugun varliginin kabulini sanat alaninda
ustlenmis bir akim olarak belirmektedir. Bahsedilen boslugun akil paradigmasi

icinde nasil belirdigi rasyonel-irrasyonel dikotomisinin gelisimiyle de ilgilidir.

Rasyonel kavramiyla bir karsitlk iliskisi icinde yahut ondan tiretilmek yoluyla
ortaya c¢ikan irrasyonel kavraminin muhtelif anlamlarindan ve farkli
belirlenimlerinden séz edilebilir. irrasyonel, suprarasyonel, kontrarasyonel,
transrasyonel, subrasyonel kavramlari bu cesitlemeleri 6rnekler. Irrasyonel
kavraminin felsefedeki karsiliklari Wérterbuch der Philosophische Begriffe / Felsefi

Kavramlar S6zligi’'nde soyle tasnif edilmektedir (Kirchner, Michaelis, 2013: 328).



irrationalis (lat.); akilci olmayan (mantiki olmayan), akil ile hi¢ yahut kismen
kavranamayan, mantikli disince yoluyla nufuz edilemeyen; genellikle duygusal ile
es anlamda dusunilen, ama ayni zamanda akil Usti, dogausti, vahiy yoluyla verilen
(suprarational/akil Ustli); akla aykiri olmak anlaminda credo quia absurdum
(antirational/akil karsiti) ve (transrational/akla askin); artik akilci olmayan anlaminda
yani akilci bilgilenme vyollarinin imkanlarini tiketmis olan (docta ignorantia); son
olarak da sezgisel anlaminda kullanilir. Rasyonel kargiti. Buradan olmak uzere
irrasyonalizm: 1. Akilci olan karsisinda duygulara vurgu yapmak (Emosyonalizm),
orn. Sturm und Drang, 2. Dunyanin varliginin veya kokeninin akilla erigilebilir
olmadigini sdyleyen ve bunu dinya telakkisinin ¢ikis notasi sayan metafizik dgreti
yahut irrasyonel, temellendirilemez olanin kendisi. Schelling‘e gore kurallari olan her
ne varsa, hepsinin formu kuralsiz ve formsuz olandan olusur. Mantiksizlik: idrak igin

erigilebilir olmayan, akil icermeyen.

Kavramin ayni zamanda bati duslncesinde gerceklesen modernizm
paradigmasi dolayisiyla kendileri ile dogrudan bagini koparmis gibi goérinmekle
beraber o6rtik bir anlam haznesinde halen belli sinirlarda 6zdesligini muhafaza ettigi
tarihi kavramlar da s6z konusudur. Bunlar logos, gnosis, mistisizm gibi bati
dusuncesine ait mustakil anlam butunleridir. Cevizci'nin ise kavrami kategorik olarak
tasnifi ise su sekildedir (Cevizci, 2004: 514).

Aydinlanma ve 19. yuzyil akilciliginin, dinyanin rasyonel ya da uyumlu bir
batin oldugu, insan aklinin bu uyumlu butind kavramaya vyetili oldugu, dinyanin
yap! ve isleyisini agiga cikaracak olan, bagkalarina aktarilabilir ve égretilebilir olan
yontemler bulundugu, insan toplumunun gelismesinde, bu yontemlerle kazanilan
bilgiden yararlanilabilecegi, insanin 6zi itibariyle makul ve ilerlemeye acgik bir varlik
oldugu ve insanin potansiyel giglerinin, bilgisizliginin ortadan kaldiriimasi ve adalet
ilkelerine dayanan kuramlarin vyaratiimasi suretiyle hayata gecirilebilecegi

goruslerine karsi ¢ikan felsefi tavir.

Yukaridaki alintida esasen modern perspektifin bizzat kendi iginden yikselen

bir elestirel tutuma vurgu yapilmaktadir (Cevizci, 2004):

Dustince tarihinde ortaya ¢ikmis olan (i¢ ayri irrasyonalizmden s6z edilebilir:
Bunlardan birincisi olan ontolojik irrasyonalizm 6zellikle Gnli Alman filozofu
Schopenhauer tarafindan 6ne surilmuastir. Buna goére, s6z konusu ontolojik

irrasyonalizm, diinyanin bir anlam ya da amactan yoksun oldugunu, dinyanin iyi bir

6



teleolojik ilke tarafindan yoénetilmedigini, belirli rasyonel kategorilerin cisimlesmesi
olmadigini, dinyanin merkezinde akla ve degere karsit olan, bilingdisi kor bir gtictn,

yani iradenin bulundugunu savunur.

Burada Schopenhauer’in felsefi yaklasiminin artik antropolojik bir perspektife
kaydigi ve conditio humananin tinsel felsefe tarihi boyunca seyrelip, incelerek
sonunda Hegel disuncesinde salt soyut akla indirgendigi “gercek olanin akli, akli
olanin gergek” olarak mutlaklastirildigi bir halden rahatsizlik s6z konusudur. Sorun
dogayla ve giderek bedenle ilgili gesitli fenomenlerin aklin mutlakligi karsisinda
gittikce gbzden cikarilmasi neticesinde olgunlasmis ve nihayet 19. ylzyil. ve
devaminda ac¢ik bir felsefi-antropolojik-psikolojik karsit konumda belirginlesmistir;
(Cevizci, 2004).

Epistemolojik irrasyonalizm ise, gergekligin anlamdan yoksun oldugu tezine
kosut olarak, doganin bilimsel ydntemlerle kavranamayacagini, gerceklige ancak ve
ancak sezgi yoluyla nufuz edilebilecegini dile getirir. Akil yoluyla kazanilan bilginin
sematik, soyut ve yetersiz oldugunu, nesnelerle dogrudan ve yakin bir temas
kuramadigini, gergekligin 6zini veremedigini savunan epistemolojik irrasyonalizm,
rasyonel bilginin yerine tam ve kesin olduguna inandigi ve akil digindaki baska
yollardan kazanilmig bir bilgiyi gecirmeye caligir.

Sonuncu irrasyonalizm turlQ ise ahléki irrasyonalizmdir. Bu goris, kendilerini
yabanci ve anlamdan yoksun bir diinyada bulan insan varliklarinin, su ani ya da
simdiyi yasamalari, i¢ggidi ya da tutkularina uygun bir hayat surdirmeleri,
gerektiginde anarsik davraniglara kalkismalari, ¢ikar gézetmeyen bir sanat faaliyeti
icinde olmalari gerektigini, kisacasi akildisi ve anlamdan yoksun bir dinyaya
verilecek en akillica tepkinin, akildisi bir bicimde eylemek oldugunu iddia eder. insan
davranisinin akil tarafindan ydnlendiriimedigini ya da ydnlendiriimemek durumunda
oldugunu savunan ahlaki irrasyonalizmin insan davranisinin, aklin ydnetimi ve yol
gostericiligi altinda olmadidini dne siren sekline betimleyici irrasyonalizm adi verilir.
Bu tlr bir anlayisa en iyi drnek, insanin inancini, disincesini ve eylemini belirleyen
etmenlerin bilingsiz ve akildisi etmenler oldugunu éne siiren Sigmund Freud'dur.

Buna karsin, insan davranisinin akil tarafindan ydnlendiriimemesi gerektigini
savunan ahlaki irrasyonalizm turl ise normatif irrasyonalizm olarak bilinir. Bu tur bir
anlayisin en Unlu temsilcileri ise, duygu ve dogal i¢ggidinin 6nemini vurgulayan
Rousseau, insanin durumunun sagmaligina isaret eden Kierkegaard ve hi¢ kusku

yok ki, Nietzsche'dir.



Rationun temel alindigi perspektiflerin tek yanh oldugunu disinen bazi
mubhalif gruplar agisindan ise bilginin gayri sahsiligini tek gercek olarak sunma, bir
ideal olarak ferdi hayattan kopma anlaminda evrensel gegerliligi ilan etme ¢abalari
hatalidir. insanin bir biitlin olarak diinyayla ferdi iligkisi, onlara bu soyut evrensel
gecerlilikten daha degerli gértnir ve bu tirden kimseler ebedi bir irrasyonel arayigsi
icindedirler. Ornegin ayniyla dogay! degil ancak kendi en derin deneyimlerini tasvir
etmek isteyen pek cok sanatci® irrasyonalistler grubuna dahildir (Miiller-Freienfels:
1922: 8). S6z konusu grup ayni zamanda inanglari, dogmalari dogru kabul etmekten
ziyade benliklerinin tim dunyayla yasayan bir iliskisine dayanan, tum bilgilerin ve
kavramsal bilgilenmenin o6tesinde, bir batunlik hissi icinde yasayan ve varligini
ancak sembolik olarak gosterebilecekleri bir varliga yonelen her tirden dindar ve
mistik bireyleri icerir. Ayrica, insan dogasinin 6zunun kalpte oldugunu, tim dinyanin
ferdi olmayan tum bir gorintisinu asla elde edemeyece@imizi, ancak bunun
yalnizca nihai felsefi bir bilgilenme oldugunu ifade eden birgok filozof da vardir. Bu
tur bilgi arayan insanlar genel olarak, rasyonel disinmenin yeterli oimadigini, ancak
bilgi icin bagka olasiliklar da oldugunu distnmektedir (Mller-Freienfels, 1922: 9).
Ornegin; Beethoven mizigin tim felsefelerden Ustiin bir vahiy oldugunu ileri

sUrmdastdr.

irrasyonalist bakis agisindan genel olarak i¢ dinyanin oldugu kadar dig
dinyanin da mantik baglamindaki kavramlarla butin bitin aciklanabilmesi imkan
dahilinde degildir. Entelektlel bakimdan bu pozisyonda sabit kalan kisi skeptik yahut
agnostik olacaktir. Ne var ki irrasyonel yaklasim her seye ragmen rasyonel olarak
kavranamayacak varlikla bir iligki kurulabilecegine dair olumlu bir moment
barindirmaktadir (Muller-Freienfels,1922: 58). Freienfels’in bu iddiasi modern
dénem igerisinde irrasyonele o6zerk bir alan kazandirma girisimi olarak da
yorumlanabilir. Zira tarih sireci igerisinde irrasyonel perspektiflerin mistakil anlam

havzalari s6z konusu olmustur.

Epistemolojik perspektiften kisa bir degerlendirmeye gidilecek olsa,
dogrudan deneyimledigimiz 6zne kadar kolayca olmasa da bilinen nesnede de her

zaman bir 6zdeslikten bahsedilemeyecedi zira dis dinya hakkindaki her iddianin

! Daha da 6tesi yine pek ¢ok mistik dustiniir ve filozof sanatin metaforik ve irrasyonel diline

adeta mahkum kalmaktadir. Meister Eckhart, Kierkegaard, Nietzsche, ¢ogu varolusgu
filozof vb...



bilen ben ve bilis sUrecinin hipotetik bir 6zdesligini varsayacagi kabul edilecektir. Her
zaman kendisiyle 6zdes bir epistemolojik 6zne varsayilsa bile dig dinyanin en
azindan kismi bir irrasyonellik barindirdigini teslim etmek gerekir. Nispeten 1hml
rasyonalistler dis dinyanin irrasyonelligini butiin batin reddetmezler ancak onun
rasyonel dugunce araglariyla ele gegirilemeyeceginden yakinirlar (Muller-
Freienfels,1922: 61). Bu yaklasima dahil disindrler tezin ilgili béliminde detayli
olarak ele alinacaktir. Ancak oOzellikle, gercekligi bitmis bulmadigimizi, onu ayni
zamanda yarattigimizi ve boylece 6znenin rasyonelligi yaninda tim irrasyonelligini
de gercege tasidigimizi dikkate alirsak, gercekligin irrasyonel bir aspekti de

icerdigini yadsiyamayacagimiz agiktir.

Aristoteles, ruhta biri rasyonel, digeri de irrasyonel yani akildisi olmak Uzere
iki ayr1 parca bulundugunu 6ne surmustur. Bunlardan akilli parca, akildigi parcaya
yon verir, yol gosterir ve onu kontrol eder. Akilli par¢ca da kendi i¢inde ikiye ayrilir.
TUumuyle rasyonel olan parga, kendisine ezeli-ebedi nesneleri konu alir ve teorilerle
mesgul olur. Rasyonel ruhun bu pargasi tUmuyle teorik bir yapidadir ve bize ilk
ilkelerin bilgisini saglar. Burada s6z konusu olan sey, felsefi bir bilgeliktir. Ruhun
rasyonel pargasinin ikinci 6gesi, glindelik yasamin ayrilmaz bir pargasi olan dinyevi
islerle ugrasan, bedensel istek ve arzulari yénlendiren, tumuyle rasyonel olmayan
parcadir (Cevizci, 2000: 200). Ruhun rasyonel tarafinin ytuzu dinyaya doénik olan bu
pargasl, bize eylemlerimizde yol gdsterir ve pratik bir bilgelik saglar. Aristoteles'e
gore, ruhun sdz konusu rasyonel parcasi olmadan, ahléktan ve ahlak imkénindan

higbir sekilde s6z edilemez.

Ruhun ikinci temel parcasi olan akildigi parga, istiha, istek ve arzulardan
meydana gelir. Aristoteles'e gore, ruhun bu akildigi pargasinin, rasyonel parcanin
yol gostericiligine ihtiyag duydudu gergegi, bu akildigi parganin faaliyeti, isleyis
mekanizmasi dikkate alindigi zaman, agik hale gelir. Ruhun akildigi pargasi, benin
disindaki seyler ve kisiler tarafindan etkilenir. S6z konusu parca bu dissal etmenler
karsisinda, ask ya da nefretle, sehevi tutkular ya da sinirle tepki gosterir . Bu tiirden
duygular ise kendi iclerinde olgliden yoksun olup, bir se¢cme ilkesine sahip
degildirler. iste ahlak, ruhun rasyonel pargasinin, arzu, istek ve istihayla belirlenen
akildigi pargasini kontrol altina almasi ve ona yol gdstermesinin bir sonucu olarak

karsimiza cikar. Buna gore, ahlaki erdemler, ruhun akilli pargasinin séz konusu



istek ve arzular Gzerindeki kontroliinden baska hicbir sey degildir (Aristoteles, 2019,
1098a).

Hristiyan Ortacag felsefesinde ise, hemen tum Kurucu Babalar ya da
filozoflar, ruhun tinsel bir t6z oldugunu ve Tanrn tarafindan yaratildigini
sdylemislerdir. Baglangicta daha ziyade Platoncu bir bakis agisi benimseyen ve
bedenin ruhun kendisine eklendigi bir t6z oldugunu sdyleyen Hristiyan diasunurler,
Skolastik donemde, Aristotelesgi ruh gériusine ydnelip, ruhun hayati ve zihinsel
iglevlerin biricik kaynagi olarak, bedenin tozsel formu oldugunu iddia etmislerdir.
Esasen felsefe ve kultur tarihi de bu ikiligin bir tir mucadelesine indirgenebilir. Ruh
gittikce seyrelip soyutlasarak apollonik, aydinlanmaci ve ideal bir mertebeye
yikseltiirken, beden indirgenerek kaotik ve kitonyen® olanin irrasyonel

topografyasina donismus ve gomulmustar.

1.2. Rasyonel Kavrami

Latince'nin en c¢ok yonli soézclklerinden biri olan “res/sey’in yaninda
“reri/saymak, soylemek, distinmek” fiilinden tireyen “ratio” bulunur (Kible, 1992:
38). Felsefe terminolojisinin Latince kullandigi suregte, birbirinden ancak daha sonra
acikga ayirt edilen akil ve anlama vyetisi kavramlari icin ratio terimi ile ne
kastedildiginin kesin olarak belirlenmesi pek mimkin degildir. Dolayisiyla “ratio”
teriminin kullanimi, bu iki terimin daha eski tarihlerine de atfedilebilir. Felsefi
baglamda ratio, Romalilar Yunan felsefesiyle ilgilendiklerinde ortaya cikmigtir.
Lucretius, Epikuros'un &gretilerinin “vera ratio/gercek neden” oldugunu iddia eder
(Lucretius, 2008, I: 51). Cicero’da ise kelimenin hemen tim anlamlari bulunabilir.
Hesaplama, hesap verebilirlik, degerlendirme, iliski, plan, sistem, teori, doktrin,
yontem, kural, ilke, bilgelik, kosul, icgdri, akil, akil ydritme, motivasyon. Ratio,
genellikle benzer sekilde cesitli anlamlari deruhte eden “logoslar” i¢in de bir geviri
karsihgi olarak kullanilir. Cicero, “ratio’da, insani karakterize eden seyi, onu tim

canlilarin Uzerine gikaran “animal rationale”yi gorur. Ratio, gokte ve yerde var olan

Kitonik (ingilizce "chthonic") terimi, yeraltina, diinyaya veya topradin derinlerine ait olan
varliklari veya kavramlari tanimlar. Yunan mitolojisinde, kitonik tanrilar ve ruhlar yeralt
dinyasiyla iliskilendirilir, yeraltinda yasayan ve doganin karanlik yonleriyle baglantili olan
varliklari temsil ederler. Bu terim, ayni zamanda doganin temel ve gizli glglerine atifta
bulunur; kitonik unsurlar, igsel ve bilingaltiyla baglantili olarak edebiyat, psikoloji ve
mitoloji gibi alanlarda da kullanilir.

10



en ilahi seydir. Ortak dunya evinin sakinleri olan insanlari ve Tanrilari birbirine
baglar. “Recta ratio/dogru neden”, eylemin temel normu, doga yasasidir (Cicero,
1959, I: 22.). Seneca'ya gore ise ratio, Stoaci logos’tur. Tanri tamamen ratio’dur ve
insanin da bundan pay! vardir. Ratio i¢cimizde olanin en iyisidir. Akil ve neden
arasindaki baglanti Stoa’da da aciktir. Stoaci nedenler 6gretisine gore, Seneca iki
ilke arasinda ayrim yapar. Akil, edilgen madde ve ilahi Logos'un ratio’suyla 6zdes
olan causa. Her sey madde ve Tanri'dan olusur. Logos'un her zaman normatif bir
yonu vardir. Ratio, iyiyi ve koétlyd yargilar, erdem yalnizca akla gére (secundum

rationem) yasamaktan ibarettir (Kible, 1992: 38).

Stoacl logos doktrinine ek olarak, ratio teriminin icerigini belirleyen her
seyden 6nce Platoncu-Yeni Platoncu gelenektir; bir yanda idealar doktrininin kabulG
yoluyla, diger yanda zihinsel yetileri ve etkinlikleri blme girisimleri yoluyla (Ornegin
nous/dianoia). Ayrica bu gelenek antropolojik perspektiften bakildiginda ataerkil
transformasyonun en gugcli formilasyonunu ortaya koyarak akilci, aydinlanmaci,
ideolojik gortsun temelini belirlemesi bakimindan tim Bati felsefe geleneginin

kendisine bir dipnot olarak goruldigl Whitehead degerlendirmesini de hakli kilar.

Augustinus ratio’yu, eidos'un gevirisi olarak onaylar, ancak kelimenin tam
anlamiyla bir geviride bunun formae veya species olmasi gerektigini de kabul eder.
Tanri'daki degismez, ebedi idealar, yaratiigin varliginin ve onun anlasilirhginin
temelidir (De div. quaest. 46). Ratio, ayirt eden ve baglantilar kuran diskursif
harekettir, ayni zamanda seylerin ratio’larini ilahi i1gikta ruhun géziyle géren zihnin
daha yuUksek gucudur ne var ki Augustinus’ta ratio ve intellectus arasindaki ayrim
hendz tutarli bir sekilde ortaya konmus degildir. Boethius burada daha kesindir; ratio
ve intelligentia, nesnede ve suregte farkhlik gosterir. Ratio diskursiftir ve nesnesi
maddi seylerin 6zudur; intelligentia, nesnesi ilahi ve ebedi olan daha yuksek,
sezgisel yetidir. Intelligentia ve ratio birbiriyle merkez ve daire gibi iligkilidir (Kible,
1992: 38). Bu &greti, Chartres Okulu'nun® muhtelif Boethius yorumlarinda
tekrarlanir. Chalcidius'un Timaios cevirisindeki bir pasaj, ratio’nun dogasi ve iglevi
hakkinda yorumlara yol agmistir (Timaios, 28a). Timaios’ta her zaman ayni sekilde
davranan hakiki varlik, olus ve yok olus alaniyla da yan yanadir. Burada birinci alan

intellectus ve ratio ile, dideri ise sensio ve opinio ile kavranabilir. Wilhelm von

11. yuzyilda Fransa’da kurulan ve Latince tercime hareketinde 6ne ¢ikan bir Katedral
okulu.

11



Conches, ratio’yu, bir kiginin vicudun ozelliklerini ve farkliliklarini yargiladigi ruh
glcu olarak tanimlar. Akil ise cisimsiz olani, yani cum certa rationele quare ita sit’i
kavrar. Thery von Chartres’de ratio, opinio ile benzer anlamdadir. Clarenbaldus von
Arras, natiiralia ile mesguliyet olarak ratio’yu salt bir opinio olarak kabul eder, ¢lnki
bunlar madde ve bigcimden olusur. Ancak madde her zaman akis halinde ve
kararsizdir dolayisiyla hakiki bir varhdr yoktur. Ratio bizi sadece gorinuslerle
kucaklastirir ama hakikatle degil (Kible, 1992: 38).

Muhtemelen Alcher von Luttich'in bir derlemesi olan S6zde Augustinus metni
De spiruti et anima, zihinsel yetilerin (sensus, imaginatio, ratio, intellectus,
entelligentia) derecelendiriimesi icin 6nemlidir. Burada da ratio, maddede
gerceklesen formlarin ve 6zelliklerin alanina dahil edilir (Kible, 1992, 39). Scottus
Eriugena, ratio'yu, zihnin tezahlri olarak anlar, onun tarafindan olusturulan formu
teofaniye benzer “noophany” olarak anlar. Esas nous, bilinemeyen Tanri etrafinda

donerken, ratio rationes primordiales/ilkel kavramlar'a dayanmaktadir.

Canterbury'li Anselm'e gore ratio'nun temel 6zelligi, iyi ile kotuyd, dogru ile
yanlgi belirlemek ve ayirt etmektir. Skolastik teolojide, ratio ile vahiy veya auctoritas
arasindaki fark (karsithk degdil) 6Gnemli bir rol oynamak durumundadir. Bonaventura,
acik bir sacmalik icermeyen bir otoriteye baglh kalinmasi gerektigini soyler ve

bununla muhtemelen sagduyuya atif yapmaktadir (Kible, 1992: 39).

Thomas Aquinas, ratio ve intellectus'un ruhun iki parcasi olmadigini
(Spinoza’nin Descartes’i yorumlamadigi sekilde)*, sadece ayni ruhun farkl giigleri
oldugunu sdyler. Ayni zamanda Isaac lIsraeli'in ratio'nun zihnin kapsamasinda
ortaya ¢iktigi tanimini da Ustlenir. Bu, insan bilgisi igin, uzay ve zamanin kosullarina
tabi oldugu surece, dogal nesnenin saf idea degil, maddede gergeklesen ve bdylece
belirli bir sekilde gizlenen bi¢im oldugu anlamina gelir. Ratio'nun yaklagimi
soyutlamadir ve maddeden soyutlanmig olan ratio terimi de bu sekilde
adlandirilabilir. Intellectus ise ilk ilkelere derhal sahip olan bir vyetidir ve
processus/slreg, inquisitio/arastirma, collatio/kiyas olarak tanimlanan ratio
etkinliginin baslangi¢ ve varis noktasidir (Kible, 1992: 39). Ratio, vis collativa/kiyas

isleviyle belirlenir, dyle ki sadduyu (vis cogitiva) bile ratio specialis olarak

Spinoza’da Descartes’in res cogitans ve res existanz’i ayri tézler olarak dedgil bilakis ayni
tézun farkli gérindmleri olarak yorumlanir.

12



adlandirilabilir ¢linku ratio intellectiva genel terimler gibi duyusal verileri derler. Bu iki
anlama (ruh ve soyut kavram) ek olarak, Thomas, ratio'yu, causa (bir eylemin
nedeni anlaminda) ve computatio’yu da bir hesaplama olarak listeler. Thomas'in
odrencisi Ferrarius Catalanus, anima rasyonalis in 6zU veya gucu anlaminda dokuz
ratio tanimi verir (Catalanus, 1932: 105-139).

Meister Eckhart, ratio'yu ilahi Logos ve onda yaratilan seylerin idealari igin
bir adlandirma olarak kullanir. Res ve ratio terimleri anlam bakimindan ayni anda
hem son derece benzes hem de son derece farklidir. Ornegin gegici daire ideasi ne
gegcici ne de daireseldir ve yine de onun icin temel ve ilkedir. Cusa’li Nicholaus’un
¢alismasinda, ratio ve intellectus arasindaki fark, onun diskursif-rasyonel metafizigin
Ustesinden gelme teorisinin (docta ignorantia) temel bir unsuru haline gelir. Ratio
duyulara goére daha yuksek bir birliktir, tipki intellectus'un ratio'ya gore daha ylksek
bir birlik olmasi gibi. Ratio ayni zamanda ayirt etme, karsilastirma, sayma ve
adlandirma yetenegidir. Ancak ratio’'nun dili ve sonluluk mantidi, coincidentia
oppositorum/zitlarin birligi kargisinda yetersiz oldugunu kabul etmelidir. Bu kabulln

kavramlasmis formu docta ignorantia olarak Nicholaus disulncesinde yer bulur.

Leibniz'de ratio, ratio sufficiens/yeterli akil olarak 6éne ¢ikar ve bu da bunun
neden digerinden daha olasi oldugunu belirler. Bir seyin ratio plena/tam kapsami,
onun olasi tum hdkumlerinin toplamidir. Mimkin olan her sey, bitinu yansitan ve
ayni sekilde gerceklesmeye iten sonsuz sayida belirlenimin benzersiz bir bilegimi
oldugu igin, en iyi diuzeni taniyan ve segen bir “ratio ultima/nihai ratio” gereklidir
(Kible, 1992: 40).

Bu listeyi 6zellikle de modern dénem baglamini dahil ederek c¢ok daha
uzatmak mumkun olmakla birlikte asil konumuz irrationel kavrami oldugundan genel
fikir verebilecek bir derlemenin tezimiz bakimindan yeterli olabilecegini

dusuniyoruz.

1.3. irrasyonel-Rasyonel iligkisi

irrasyonel ve rasyonel kavramlarini konu alan bir bélim igin uygun olabilecek
basliklar, irrasyonel-rasyonel diyalektigi, karsithigi, dikotomisi yahut dublisitesi
olabilirdi ancak s6z konusu iki kavram arasinda bir degerlendirme hepsini

kapsayacag! i¢cin daha nétr bir ifade olarak kavramlarin iliskileri formunda bir baghgi

13



daha uygun goérdik. Bu boélimde irrasyonel ve rasyonel kavramlari baglaminda
oldukgca girift ve kapsamli olabilecek bir epistemolojik yaklagim ana hatlaryla
verilmeye calisildi. Esasen tezimiz konusunu epistemolojik perspektiften ele almak
amacinda olmamakla birlikte, kavram konusunda o&nemli bir aspekt olarak

epistemolojik yaklagimlar kismen de olsa ele alinmaliydi.

irrasyonel kavramina yénelik tarihsel baglamda iki farkli perspektifin yahut iki
farkli okumanin sdz konusu oldugu sdylenebilir. Bunlardan biri hakim modern bakis
acisini temsil eder ve irrasyonel kavraminin rasyonel kavramiyla diyalektigi, nispet
iliskisi yahut gerilimi igerisinde degerlendirildigi yaklasimdir. Digeriyse irrasyonel
kavraminin modern déonem oOncesinde, nispet iliskileri disinda da mustakil bir anlam
batind yahut konstelasyonu olarak ele alindigini géstermeye calisan yazarlar
tarafindan ele alinan, gérece yeni bir felsefe tarihi okumasidir. Bu baglamda P.O.
Kristeller'in, Ficcino’nun Corpus Hermeticum tercimesini ve bu eserin Ronesans
doéneminde nasil dolasima girdigini konu edinen The Philosophy of Marcililo Ficcino,
E. Garin’'in, Ronesans donemindeki Hermetik damarlari goésterdigi Medievo e
Rinancimento, D.P. Walker'in Spiritual and Demonic Magic from Ficcino to
Campanella ve Frances A. Yates'in, Giardano Bruno ve Hermetik Gelenek,
Elizabeth Dénemi Okiilt Felsefe ve Gl Hag Aydinlanmasi gibi ¢alhismalari érnek

verilebilir.

Hakim perspektifinden bakildiginda irrasyonel kavrami, kendisini rasyonel
kavrami ile mubhtelif iliskileri, karsitliklari icinde yani agikgasi rasyonel kavrami ile
kiyas iligkilerinde gostermektedir. Insan dusiincesi serencami boyunca belli
doénemlerde, mutlak bilgiyi -kaldi ki bu mutlak bilginin hedefinin yahut anlaminin da
degisiklige ugradigi gorulmektedir- elde edebilecedi yontemler bakimindan rasyonel
ve irrasyonel uclara yonelir gorinmektedir. Hangi yone meyledilirse edilsin s6z
konusu gerilimin higbir zaman ortadan kalkmadigi da rahatlikla sdylenebilir. Antik
Yunan’da Apollon-Diyonisos karsithgindan, klasisizme itiraz olarak bas goOsteren
romantizme ve c¢agdas sure¢te modernizmden postmodernizme varan ayrismaya
degin izlenebilen bu gerilimin dislince tarihi boyunca cesitli form ve anlayislarda ve
muhtelif entelektiel dekorlar dnlinde yinelendigi gorilmektedir. Ancak bahse konu
perspektif yinelemek gerekirse, hakim modern donem yaklasimlarinin ortaklastigi bir

okumanin sonucudur.

14



irrasyonelin, rasyonel ile nispet iliskisinde ele alindigi perspektif, gecmise
yoneldiginde bir anakronizm ortaya ¢ikmaktadir. S6z konusu anakronizm, modern
yaklagimin rasyonel ve irrasyonel kavramlarinin felsefe tarihi sirecinde nispeten
yeni kavramlar olarak ortaya ¢ikmalari, buna mukabil bu kavramlarin muadili olan
logos, gnosis, mistisizm, okdiltizm, docta ignorantia gibi kavramlarin modern
yaklasimin 6zdeslik atfettigi anlamlar disinda da muistakil anlamlar barindirmalaridir.
Tezin genel maksadi irrasyonel kavraminin anlasiimasinda s6z konusu
anakronizmin sebep olabilecedi dederlendirmelerin diginda kalarak nesnesini genis

bir anlam havuzu icerisinde anlamaya c¢alismaktir.

Cagdas anlamda irrasyonel kavramini mastakil bir arastirma konusu olarak
ele almis olan Richard Muller-Freienfels de probleme, hakim modern perspektiften
yaklasmakta ve ‘“Irrationalismus” baslikli eserinin 6nséziinde kavramin okdlt
spekulasyonlar boyutuyla ilgilenmedigini ancak onu epistemolojik bakimdan ele
aldigini belirtmektedir (Muller-Freienfels, Irrationalismus). Modern Donem basglikli
bolimde irrasyonel kavramini belirginlestiren ornekler ve dusunurler siralanmaya
calisiimis olmakla birlikte Muller-Freienfels’in calismasi irrasyonel kavramini kusatici
bir epistemolojik analize tabi tutmak bakimindan miustakil bir konumdadir. Sé6z
konusu mustakil yaklasimin dikkate deger bir yonu vardir. Modern dénem dusuncesi
icerisinde tum irrasyonel yaklasimlari, tanimlari neredeyse istisnasiz sekilde,
negasyonlar olarak belli belirsiz ifade bulurlarken Muller-Freienfells bir tersine
¢evirmeyle ratioyu, irrasyonel olanin negasyonu konumunda ve irrasyonel olani da
referans noktasi olarak ele almistir.”> Tezimizin asil maksad irrasyonel kavramini
epistemolojik vechesiyle ele almak degildir ancak bu perspektifin yegane mistakil
eseri sayilabilecek Miiller-Freienfels’in galismasinin ele alinmasi genel anlamda
irrasyonel kavramini 6zimsemek bakimindan uygun olabilir. Bu bakimdan

disundrin eserini nispeten genis bir degerlendirme ile el almayi gerekli gérdik.

Muller-Freienfels irrasyonel ve rasyonel kavramlarini bilgi ve dusince
bakimlarindan mukayese eder. Bunu yaparken bilginin égeleri olarak 6zne, nesne
ve bilis slrecinin kendisini de arastirma nesnesi olarak ele alir. Kavram ciftini, s6z
konusu 06gelere tatbik edilmeleri bakimindan inceler. Ayrica irrasyonel-rasyonel

diyalektiginin karsimiza ¢iktigi temel alanlar olarak sanat, din ve ahlak alanlarini da

Yaptigimiz tarama c¢alismalarinda gordigumuz haliyle Richard Miller-Freienfells
ulkemizde hicbir tez, makale yahut kitaba konu olmamis yahut kaynak gdsterilmemistir.

15



detayli olarak analiz eder. Freienfels 20. yuzyilda irrasyonalizm tartismalarina
onculik eden bir distnir olmak yayinda kavramlarin felsefe tarihi icindeki rollerini
de genel degerlendirmelerine dahil eder. Bu sebeplerden dolayr da Mdller-
Freienfels'in  kapsaml degerlendirmelerini ele almanin yerinde olacagini

disiiniyoruz.®

Freienfels terimlerin itibarlarini korumalari bakimindan onlar kullandigini
ancak bu olmasaydi irrasyonel kavramina karsilik olarak “Uberrational/akil Gsti”
kavramini  kullanabilecegini ancak bunun da “Vorrational/Akil Oncesi ve
Unterrational/Akil Alti” gibi kavramlarin izah edilmesini gerektirdiginden (berrational
kavramini uygun bulmadigini belitmektedir (Muller-Freienfels,1922). Freienfels’in
temel maksadi, esasen bilimin yahut bilginin temeli olabilecek éncillerin ve bunu

yaparken de irrasyonel bir epistemolojinin imkanlarini kurmaya c¢alismaktir.

Bilgiye giden bir yol olarak akh mutlak gere¢c kabul eden yaklasim
rasyonalizm olarak adlandirilir. irrasyonalizm kavramini ise rasyonel bilgiye ek
olarak baska bilgi araclarini uygulamaya koyma c¢abasidir ve bu rasyonel bilginin
inkar1 degil ancak tek yanli rasyonalizme bir itiraz anlamina gelmektedir (Muller-
Freienfels, 1922: 3). Sunu belitmek gerekir ki Muller-Freienfels’in ¢alismasi da
irrasyonel kavramini, modern dénem felsefi perspektifi bakimindan -kavrama
ayricalikh bir yer vermekle birlikte- nerdeyse istisnasiz sayilacak bir yaklagim olarak

rasyonel kavramiyla iliskileri baglaminda ele almaktadir.

Rasyonel kavrayis, evrensel gecerliligi iddia edilen kavramlar ve yasalari
ortaya koymayl amaclamaktadir. Ne var ki evrensel gecerlilik, ilk olarak, bu kavram
ve Onermelerin tum dustnen varliklar i¢in gegerli olduguna, ikincisi, yalnizca anhk
duruma degil, herhangi bir uzam ve zaman koordinatindan badimsiz olarak da
uygulanmalari gerektigi onermesine dayanir ve dustinen 6zneyle herhangi bir iligkisi
olmaksizin mutlak bir nesnellik ortaya koydugu iddiasini tasir. Birey-ustu, keyfi (saf
nesnel) kisacasi mutlak gecerlilige yonelik bu egilim, yasam pratiginde higbir zaman
tam olarak gerceklesmemis olsa bile, rasyonel disuncenin dodasinda yatar (Mdller-
Freienfels, 1922: 3). Ancak her yerde yasadigimiz gunlik deneyim, dinyanin

kendisini bize rasyonel bir bigcimde sunmadigini, en azindan o6ngorulemezlik,

Yaptigimiz tarama ¢alismalarinda Miller-Freienfels’in Glkemizde ele alindidi herhangi bir
¢alismaya yahut atfa rastlayamadik. Dolayisiyla disunir ilk kez tezimiz vasitasiyla bir
akademik arastirmada ele aliniyor goériinmektedir.

16



celiskiler, degisimler ve cegsitliliklerle dolu oldugunu ortaya koymaktadir.
Rasyonalizm bu durumu dikkate almaksizin sayisiz farkli, éznel kirilma icinde
sonsuz bir gesitlilik olarak deneyimlenebilen dinyada, mutlak rasyonel kavram ve
yasalarla formule edilebilecek “gercek” bir diinya oldugunu ileri strer. Bu yap! daha
dogrusu herhangi bir rasyonalizm, Freienfels’e gore iyice dusundldigunde,
Parmenides'in degismez ve bolinmez “varligina” ulasmak zorundadir (Mdiller-
Freienfels, 1922: 4).

Buna karsihk irrasyonalizm, dunyanin dogrudan bir cokluk olarak
deneyimlendigini ve bu c¢oklugun da kabul edildigini vurgular. Bilgi olarak kabul
edilebilecek sey yalnizca tim Kkigisel cesitlilikten, uzam ve zaman tikelliginden
arindiriimis bir disinme olmayip ayni zamanda higbir zaman tam olarak rasyonel
kavram ve yargilara girmeyen, ancak yine de kisisel, keyfi (saf olmayan), nispi bir
bilgidir. Yalnizca ebedi, degismeyen bir kavram ve kanunlar kompleksi bilgi nesnesi
olarak gorulmemelidir; biricik, kisisel ve goreli olani kavramak da bilgi adini hak
eder; temelde insan dunyay! dogrudan bdyle kavrar, oysa rasyonalizmin kabulinde
sadece kavranan karakterin bir soyutlanmasi s6z konusudur (Miuller-Freienfels,
1922: 4). ideal gelecekte, insanistii bir zeka icin, tim dinya sirecinin bir gin
kendisini kesinlikle yasal bir baglam olarak sunacagi, hipotetik bir olasilik olarak s6z
konusudur, ancak bu, rasyonalizmin iddia ettigi gibi belirli bir 6n kosul olarak var
olmak durumunda degildir (Muller-Freienfels,1922: 5). Bir bilgi teorisi olarak
irrasyonalizm ile kastedilen ise kisinin gesitlilik, degisim ve dngdrilemezlik kosullari
altinda deneyimlenen dinyada varhigini sirddrebilmek igin her tirden olasihgi
gelistrme zorunlulugunda olmasidir (Muller-Freienfels, 1922: 5). Freienfels
calismasinin genel hatlarinda irrasyonel ve rasyonel bilginin kesinlikle uzlastirilamaz
iki yaklagim olmaktan ziyade rasyonelligin, irrasyonel bir bilgi bigiminin 6zel bir tarG

oldugunu iddia etmektedir.

Yine rasyonalizmin, Freienfels’in kendisine atfettigi sekliyle, pratikte nadiren
uygulandigi, kendilerini rasyonalist olarak adlandiran sistemlerin ¢ogunun,
bilingsizce veya bilingli olarak gizli de olsa irrasyonel faktérler icerdigine dikkat
edilmelidir. Neo-Kantgihgin bir temsilcisi olarak Marburg okulunun Gyeleri Cohen,
Natorp ve Cassirer gibi isimler ayrica Husserl ve 6grencileri de nispeten tutarh bir

rasyonalizm gelistirmislerdir; buna karsin Windelband, Rickert ve Lask gibi isimlerin

17



rasyonalizmlerinde, irrasyonel olana bir alan birakiimaktadir (Muller-Freienfels,
1922: 6).

Gunlik hayatta her seyi bir kavramlar ve yasalar sistemine tabi kilma yahut
rasyonalizm arzusundan rahatsiz olanlar arasinda, eylemlerinde sezgi veya
icgudulerin rehberligini makul goren pratik insanlar vardir. Akla gelebilecek hemen
her alanda -ekonomi, politika, egitim, askerlik vb...- kargisindaki kisinin karakterini
derhal analiz ettigini dusunenler, tum olumlu yahut olumsuz kosullara ragmen
herhangi bir eylemin basariya ulasip ulasamayacagina dair kosullara ragmen aksi
istikamette glgli kanaatler olusturanlar... Bu tlrden bireyler kimesine, ¢éztmlerini
kavramsal olarak kavramaktan ¢ok énce deyim yerindeyse vizyoner bir sekilde
kavrayan bilim adamlari bile dahil edilebilir. S6z konusu bireyler, varlik butinliganu
kavramsal semalara sikistirabilecedine ve onlardan yeni icgoruler elde etmek igin
sadece rasyonel mantik mekanizmalarinin kullanabilecegine inanan Kkati
metodolojiye mesafeli yaklasirlar. Ayni zamanda matematik¢i ve felsefeci olan
dinya satran¢g sampiyonu Max Euwe, butlundyle bir akil oyunu olarak tanimlanan
satrang icin, “Satrangta Muhakeme ve Plan” (1984) baslikh eserinin 6nsézlinde “Her

seyi akilla ¢cbzebilecegini diisiinmek akli fetislestirmektir.” ifadesini kullanir.

Rasyonalizm karsiti olarak adlandirilabilecek bir yaklasim ise her seyden

once, kavramlar araciliiyla “mutlak gercekligi” agma veya bagka bir sekilde “saf

o ey

nesnelligi” belirleme iddiasina karsi ¢ikar. Bu muhalefet dncelikle felsefi gevrelerden
gelmekte ve cogunlukla kavramsal dusincenin elestirel analizine dayanmaktadir.
Sozde “apriori” kavramlarin hicbir sekilde “apriori” olmadiklari, kademeli hale
geldikleri ve surekli degisime tabi olduklari, bir “saf gecerlilik” alani agmadiklari,
aksine hayata hizmet ettiklerini gostermeyi amaglarlar. Bu anlamda hayatin icinde
saf bilgi degil, yasama hizmet eden enstrUmanlar, kurgular, semalar gorulir ve
bunlarin ancak duyumlar ve diger irrasyonel faktérler nedeniyle ortaya c¢iktiklarina
isaret edilir (Muller-Freienfels,1922, 10). Bilisin gercek 6rnegini kavramlardan ziyade
daha c¢ok kavramlarin olusumundan 6nce gelen 6gelerde gérmek ister ve onlari
duyularda, iradede, duyguda veya dogrudan deneyimde bulurlar. Bu acidan
bakildiginda bilim ve ona dayali her felsefe mutlak bilgi olarak degil ancak bir insan

kurgusu olarak karsimiza ¢ikmaktadir.

Bununla birlikte, “evrensel gegerliligi” iceren bir bilis, rasyonel olarak kabul

edilir, yani icerigi hem her bilissel 6zne hem de nesnellik igin ve ayni zamanda

18



herkes icin degismez, kosulsuz gecerlilige sahip olmalidir. Ancak bu, hem bilen
O0znenin hem de bilinecek nesnenin ve ayrica bilmenin kendisinin (ilk ikisi arasindaki
iliski olarak) her zaman kendisiyle 6zdes olarak dusinilmesi gerektigini varsayar
(Maller-Freienfels,1922: 58).

Rasyonalizm tutarh bir sekilde ortaya c¢iktigi her yerde, bu varsayimlari
yalnizca bilme eylemi icin degil, ayni zamanda bilmenin 6znesi ve nesnesi i¢in de
onaylar. Ozneyi ya da nesneyi ya da her ikisini diinyanin disinda tartismak
istemedigi slrece, tum bilginin soyut bir epistemolojik éznenin isi oldugunu, tim
bireysel farklliklarin tstinde oldugunu ve diger yandan, dinyanin dogasinin da bu
sonsuz ve degismez bilgiye tekabul ettigini kabul eder. Zaman, mekan ve
nedensellik, yalnizca, “kendinde seylerin” ebedi bir 6zdeglik icinde bulundugu
“tezahlrler diunyasina” aittir. Fakat bu tir teoriler yetersiz kaldigindan, rasyonel
bilginin kendisi mutlak hale getirilir ve muhtelif zorluklardan kaginmak icin, ya
nesnelligin bilinmesi ya da bilen 6zne yahut her ikisi de tamamen disarida
birakilarak, s6z konusu bilgi tUm gercgekligi icinde tasiyan bir stre¢ olarak gorunar
(Muller-Freienfels,1922: 59). Bu sekilde karakterize edilen bilgi tart, bizim igin
erisilebilir olan tek insan bilgisi ile uzlastirimasi stpheli ideal bir gereksinimdir.
Ancak idealler degdil de insan ruhunun tarihinde ve pratik yasamda karsimiza ¢ikan
gergekleri baslangic noktamiz olarak alirsak, bunun ne bilen 6zne, ne bilinecek
nesne, ne de bilgi ediminin kendisi bakimindan rasyonalizmin 6n varsayimlarina

tekabul etmedigi sdylenebilir.

Bilen 06zneyi yani bireyleri ve olusturduklar topluluklari g6z ©onune
aldigimizda bunlarin kendilerinde bir 6zdeglikten bahsedemeyiz. Bilincinin surekli
degisen yapisiyla varligini strdiren bireyin yahut bilen 6znenin kendi i¢inde bir
O0zdeglikten bahsetme imkani yoktur. Duyumlar bakimindan farkliliklar pek ¢ok etken
tarafindan ortaya cikarilirken (egitim, kaltar, fizyoloji vb...) duyusal olmayan ruhi
yasamda da farkliliklarin net bicimde ortada oldugu sdylenebilir. Zihin kategorileri de
kati yapilar olmaktan ziyade belirli sinirlar icinde sonsuz degdigkenlikte tutumlar
ortaya koyabilmektedir. Nedensellik kategorisinin bile ilkel ve modern insanlar
bakimindan  farkli  anlasilabildigi, karsilastirmali  psikolojinin  arastirma
konularindandir. Bu acilardan bakildiginda rasyonalistlerin varsaydigi “evrensel

ben’e dair yaklasim ancak bir soyutlama kertesinde kalmaktadir. irrasyonel

19



karaktere sahip bireyler gibi irrasyonel bir karakter tasiyan birey Ustl gruplardan da
bahsedilebilir.

Dogrudan deneyimledigimiz 6zne kadar kolayca olmasa da bilinen nesnede
de her zaman bir 6zdeslikten bahsedilemez zira dis dunya hakkindaki her iddia bilen
ben ve bilig strecinin hipotetik bir 6zdegligini varsayar. Her zaman kendisiyle 6zdes
bir epistemolojik 6zne varsayilsa bile dis dinyanin en azindan kismi bir irrasyonellik
barindirdigini teslim etmek gerekir. Nispeten ilimli rasyonalistler dis dunyanin
irrasyonelligini butun butin reddetmezler ancak onun rasyonel duslince araglariyla
ele gegirilemeyecegdinden yakinirlar (Muller-Freienfels,1922: 61). Bu yaklasima dahil
dusundrler tezin ilgili béliminde detayh olarak ele alinacaktir. Ancak &zellikle,
gercekligi bitmis bulmadigimizi, onu ayni zamanda yarattigimizi ve bdylece 6znenin
tim irrasyonelligini gercege tasidigimizi dikkate alirsak, gercekligin de

irrasyonelligini kabul etmek gerekir.

Bilme eyleminin kendisi yahut bilis sureci de 6zdeslik ilkesine tabi degildir.
Tdm bilgi edinme slrecinin 6zinde gercekligi kavramanin bir ¢aba oldugu temel
alinirsa bdyle bir sturece dahil olan ruhsal 6zellikleri de hesaba katmak gerekir ki s6z
konusu Ozelliklerin etkileri de soyut bir 6zdeslik olmanin c¢ok &tesinde
hesaplanamayacak denli yogun bir gesitlilik (Mannigfaltigkeit) icerir. Rasyonalizm
icin bilis, kendi iginde soyut bir biligsel karakter tagiyan entelektuel icerigin surekli
olarak ve ayni bicimde istiflenmesidir. Ne var ki bilincin herhangi bir igeriginin kendi
basina bilgi olmadidini, mantik anlaminda bilginin mutlak bir 6l¢itld olmadigini, daha
ziyade bilincin her igeriginin ancak bir gerceklik cabasini, bir eylemi tatmin ettiginde
bilgi haline geldigini géruriz. Ayni nesneye yonelik olsa bile son derece farkli bilis
suregleri ortaya gikabilir ve olasi tum ihtimalleri yeterince kusatabilecek bir kavram
ortada goérinmemektedir (Muller-Freienfels,1922: 62). Bir zoolog, bir jokey, bir
ressam, bir ¢ift¢i vs.’nin taniyabileceg@i her imkani kapsayan bir at kavrami yoktur. Bir
anlamda, 6znelerin kimliksizligi, bilissel davraniglarinin da 6zdes olmadigi gergegini
icermektedir ve teorik bir edim olarak bilgi, daima sonsuz bir suregtir. S6z konusu
gerekcelerle Freienfels bakimindan irrasyonel bir epistemoloji yaklagimi, bilginin
rasyonel olmayan olasiliklarini da arastirmasina dahil etmek durumundadir. S6z
konusu yaklagim ayni zamanda bilginin rasyonalizme kapali olan nesnelerini ve
irrasyonel boyutlariyla 6zneyi de arastirmasina dahil etmelidir (Maller-
Freienfels,1922: 63).

20



Kategorik olarak rasyonalizm dusunmenin en 6nemli biligsel ara¢ oldugunu
varsayar. Bu bilimsel disinme olmasa bile mantik kurallariyla igsleyen ve duyu
algilariyla en uygun bigimde uyum saglayan bir distinmedir. Rasyonel disinme kati
kurallari olan bilimsel digsiinmenin diginda da pratik yasamin canlilidi iginde kendini
gosterir. Kendi perspektifinden insan beyninde fiilen yer alan digtuncenin guvenilir
bir yénu oldugunun kabul edilmesi gerekirken, mantik¢ilar olmasi gereken ideal,
mutlak bir dislinceye 6nem atfederler (Muller-Freienfels, 1922: 64). Bu durumda
ampirik bilgi araclarinin, mutlak bilgiyi elde etmek, korumak ve aktarmak gibi
kabiliyetlerinin olup olmadidi bir problem olarak ortaya ¢ikar. Dustinceye yonelik s6z
konusu elestiri, onu, gerek dogal gerek rasyonellestirimis dusUnceyi
saglamlastirmak ve supra-individual bir gegerlilige ulastirmanin yolu olarak bir dil
elestirisiyle de birlestirmeyi gerektirir. Pozitif bilim alaninda c¢alisanlar dahi ¢ogu
zaman yalnizca dilde ve vyargilarda ortaya c¢ikan dusunceyi bilgi araci olarak
kabullenirler (Muller-Freienfels, 1922: 65).

Boyle bir karsitlikta elbette konuyu mantik bakimindan da ele almak énemli
olacaktir. Mantik kendi amaglari icin elestiriden muaf tutarak kullandigr dili
aciklamakta yetersiz gérinmektedir ve bu bir celigkidir. Ne var ki mantik saf
dogrularin ancak kuralli 6énermeler araciligiyla formule edilebilecegini varsayar.
Oysa Freienfels’e gore insan beyninin mutlak olarak saf bilis halini kavrayabilecegini
kabul etsek bile bunu dil icinde ifade etmeye kalkistigi anda s6z konusu 6zelligin
elden kacgtigi gorulecektir (Muller-Freienfels, 1922: 66). Ne var ki irrasyonalizm
bakimindan ise bdyle bir geligki s6z konusu degildir zira irrasyonalizm zaten bilginin
cesitliligine (Mannigfaltigkeit) dair 6n kabullere agik bir yaklasim benimser.
irrasyonalizm mutlak bilgiyi ifade edecek yargi formdiillerinin olmadigi durumlarda
sembolik dile ve metaforlara bagvurmakta hicbir tereddiit gbéstermez hatta bunu
kaginilmaz bir yontem olarak da kabullenir. Bu bakimdan dilin, rasyonel oldugu
kadar irrasyonel bilis imkanlarina da alan biraktigi sdylenebilir. Rasyonalizm kendisi
bakimindan rahatsiz edici bir pozisyon olusturan dil elestirisinden kacginir. Bunu
yaparken kelimelerin belirsizligi ve kavramlarin irrasyonelligine atif yapan
dusuncelere karsin, kelimeleri eski skolastizmin nominalist yaklagsimlarina benzer
mutlak varliklar olarak konumlandirir ve boylelikle bir anlamda adeta kavramsal

mistisizme rucu eder (Mdller-Freienfels, 1922: 67).

21



Akl saflagtirma girisimleri bakimindan Hamann da Kant'i benzer bigimde
elestirmektedir. Hamann bakimindan aklin kullandigi temel enstriman dildir ve akil
hakkinda onun dildeki somutlagsmasina referans vermeden konusmak bir anlamda
soyutlamanin soyutlanmasi yahut seylestiriimesidir. Egder bir akil elestirisi
yapilacaksa onun belirsizlik ve yanilgilarinin kaynagi olarak da dil elestirisi yapilmak
durumundadir (Beiser, 2022: 66).

Muller-Freienfels’e gore bilimsel yaklagimin rasyonalizmi bir stre¢ olarak ele
alinmahdir. Ddsunur bu baglamda asagidan ve yukaridan olmak Uzere iki tdr
rasyonalizasyondan bahseder. Agsagidan dedigi rasyonalizasyon yonteminde gunluk
dilde kullanilan énceden belirlenmis ampirik kavramlarla yola c¢ikilir ve bunlar
soyutlanma yoluyla rasyonalize edilir. Bu yéntem tanimlayici doga bilimlerinde ve
beseri bilimlerde kullanilabilir. Yine bu yontem glinlik disliincede olusan kavramlari
keskin bir tanim yoluyla mimkin olan en buyuk 6znel ve nesnel evrensel gecgerlilige

getirmeye calismaktan ibarettir (Muller-Freienfels, 1922: 99).

Yukaridan rasyonellestirme ise, mumkin oldugu kadar rasyonel olarak
tasarlanmis ideal kavramlardan yola c¢ikmak ve onlari gergege donustirmeye
c¢alismaktan ibarettir. Her seyden O6nce matematik, rasyonel sayilabilecek ideal
kavramlari sunar; matematiksel kavramlari empirik realitenin Gzerine yerlestirerek,
onlarl tamamen rasyonellestirmeyi umariz. Fizikte ve kimyada da bu bodyledir ve
baska alanlarda da uygulanmaya caligiimistir (Muller-Freienfels, 1922: 99). Burada
denebilir ki s6z konusu yukaridan rasyonellestirme yontemi, akh ve dolayisiyla
evrenselligi hakim kilmayr amaglarken tam da amacinin hilafina bir celigki

tehlikesine girer.

Guinlik digtnme kavramlari supra-individuel (birey-ustu) olabilir, ancak bu
durum iginde bulunulan farkl kulttrel faktérlerden dolayi gegerli olmayacaktir. Belirli
insan gruplari icin gecerli ve ayrica yaklasik bir ydone sahip olacaklardir. Gunlik
kavramlar, apacik bir belirlenim tagimamakla birlikte bilissel degerlerinin onlardan
faydalanilan farkli durumlarda ve kendilerine ihtiyag duyulan her zaman igin gegerli
olduklari séylenebilir. Ornegin belli bir duygunun ifadesi olan bir terimin mutlak bir
anlam icerigine sabitlenmesi s6z konusu olamayacak ve her uygulandigi nesne igin
farkh degerler alacaktir. Bir bitkiye, bir hayvana yahut bir insana isnat edilen sevgi

kavrami her seferinde bambagka bir zihne bagka igerikler sunacaktir.

22



Yukaridaki sebeplerden dolayi bilimsel rasyonalizasyonun en azindan tum
zekalar acisindan, nesnel bir netlik ve bireysel durumlardan ayriimasi bakimindan
caba gostermesi gerekecektir. Dogdal olarak da ancak s6zU gecen ve gegcmeyen
olasi ydnlerin birbirlerini tamamladiklari bir durumda etkili olacak sekilde
baglantilidirlar. Formel mantik Uzerinden bildigimiz rasyonellestirme sureci ise
terimlerin  bir anlamda sinirlandirilarak tanimlanmasini  6gretir.  Kavramlari
kapsamlarina goére, yani igcerilen nesnelerin toplamina ve igeriklerine gore, yani
icerilen 6zelliklerin toplamina gore kesin olarak tanimlamaktan ibarettir. Bu nedenle
formel mantik agisindan, bir yandan kendi alanlarina ait tim bireysel nesneleri bir
sekilde iceren ve diger yandan tum bu bireysel nesnelerin 6zunu temsil eden
Ozelliklerin bagintilarini temsil eden dustnce yapilarini yaratmanin mimkin oldugu
varsaylimaktadir. Formel mantik, bu yapilirken gerekli olmayan her seyi diglayarak,
bir eleme yoluyla, soyutlamayla, rasyonaliteye ulasabilir (Muller-Freienfels, 1922:
100). Ne var ki bu sekilde elde edilen kavramlarin, zihinsel olusumlar olarak tim
kapsami ve igerigi gercekten kapsayabilecek kapasitede olup olmadigi elestiriye
acik kalmaktadir. Ornegin tim canlilari kapsayacak bir yargi climlesi kuruldugunda
canl kavraminin tam olarak ne anlama geldigi konusunda bir mutabakat oldugunu

varsaymak goérindigi kadar kolay olmayacaktir.

Psikolojik agidan, yani bilincin bulgularina gore, bilincin igerigi ile amaclanan
nesne arasinda gerek kapsam gerekse igerik agisindan supra-individual bir anlasma
olamaz. Hi¢ kimse 6rnegin “hayvan” teriminde kapsanan siniflari, cinsleri, tirleri
bagka tirli tasavvur edemez ancak yine hi¢ kimse tim igerigin, tim o6zelliklerin
bilincinde de olamaz. Formel mantik bu duruma, tanima yalnizca temel ozellikleri
dahil etmeye calisarak yaklasir. Béylece, 6zsel ve 6zsel olmayan arasinda kesinlikle
guvenilir bir 6lgut olmadigi gergegdini, terimin bir kullaniminda 6zsel, bir digerinde
rastlantisal olabilecegi gercedini tamamen gdzden kagirma hatasina diger (Miller-
Freienfels,1922: 101). Ornegin madenleri minerallerden ayirmak igin g6z 6niine
alinacak nitelikler, madenleri gazlardan ayirmak icin gereken niteliklerden tamamen
farkli olacaktir. Bu, en iyi tanimlarin bile mutlak rasyonel varliklari belirlemedigini,
sadece degerlerin kullanimi konusunda pratik anlagmalara olanak tanidigini
gosterir. Gergekte, bu tir tanimlar “terimi” degil, yalnizca kelimenin kullanimini

belirlemektedir.

23



Muller-Freienfels’e gore yukaridaki akil ylrutme bizi kavramlarin nesnelligine
getirir. Mantikgl, 6nemli olanin sézcuklerin kullanimi ya da bilincin icerigi degil, daha
¢ok olgusal bir tanim, yani psikolojik kavram degdil, soyut anlam oldugunu
savunacaktir. “Anlatiimak istenen” terimi ile ne kastedildigi tanimlanmalidir. O halde
soru, mantiksal kavramlari psikolojik kavramlardan ve kelimelerin degisen
kullanimlarindan bagimsiz olarak tanimlamanin mimkin olup olmadigidir (Miller-
Freienfels,1922: 102). Burada karsi karsiya oldugumuz bakis agisi, Ozellikle
Husserl'in okulunda canlandirilan ve 6rtlk olarak cogu rasyonalist sistemin altinda
yatan skolastik anlamdaki “kavramsal gergekcilik” bakis acisidir. Kavramsal
gercekgilik acisindan, psikolojik dusuncenin rastlantisal eylemlerinden bagimsiz
olarak, ideal varliklar, ebedi ve dedismez kavramlar vardir ve dlsuncede rasyonel
kavramlar olusturmak, o ideal varliklari anlamak demektir (Muller-Freienfels,1922:
102).

Muller-Freienfels’e gore, Antikcag, gercegin coklugu icinde bu tir idealar
veya ideal varliklari temsil edecek olan organik dogda cinslerini dustinmustir. Ancak,
turlerin de ortaya c¢ikip yok olduklarini, degisip baska turlere donustuklerini ve
hicbirinin zamansiz sayillamayacagini agikgca gosteren modern evrim teorisi bu
gercegi curutmustir. Hayvan veya bitki jenerik terimleri bile zamansiz idealar
degildir. Acikgasi zamanin akisi iginde ¢esitli hayvan yahut bitki turlerinin ortadan
kalkmalari gibi (6rnedin dinazorlar) bizzat havyan ve bitki cinslerinin akibeti de

belirsiz olabilir.

Ayrica, tutarli bir Platonizm kaginilmaz bi¢cimde sorunlara yol agacaktir. Her
cins sadece bireylere degil, yine cinslere ayrildigindan, gizilecek bir alt sinir yoktur;
pantolon dugmesi, kibrit veya balik oltasi hakkinda zamandan badimsiz bir idea
olmasi gibi absirt durumlarin varsayilmasi gerekir (Muller-Freienfels,1922: 102).
Tdm ampirik tirler ve dolayisiyla onlarin  “ideleri” ise bireysel kabul

edilebileceginden, mutlak rasyonellik iddiasi bununla értlsdar.

Kantcilik ise turlere iligkin genellemeleri yahut idealar, rasyonel varliklar
olarak dikkate almayip bilakis kategorik genellemeleri (sey, birlik, nedensellik... gibi)
bilgi icin rasyonel varliklar kabul ederek absurtlikten kaginir. S6z konusu
genellemelerin kendileri bilgi olmayip ancak gergeklie uygulandiklarinda bilgi haline
gelebilecek apriori formlar olmalari bakimindan Miller-Freienfels Kantgilik ile uzlasir

(Maller-Freienfels,1922: 103). Apriori dogaya sahip kategorilerden bahsedildiginde

24



ise bunlarin soyutlama vyoluyla elde edilmedikleri ve bu bakimdan da Miiller-
Freienfels’e gbre agadgidan degdil ancak yukaridan bir rasyonellestirmeye hizmet

ettikleri belirtilmelidir.

Muller-Freienfels’e goére, "asagidan" rasyonalizasyon, yani soyutlama ve
tanim ile ilgili olarak, dunyanin cesitliligini duzenlemek ve pratik amaglar ugruna
evrensellige yaklasma c¢abasi, degerli bir epistemolojik ara¢ yahut yontem olsa da
hicbir zaman mutlak rasyonaliteye ulagamamaktadir. Bu durumda tanimlanan goreli
rasyonalizasyon, g¢esitlilik igceren dunyayl kati bir sematizme zorlayacak olan
mantiksal apriorilik anlaminda mutlak rasyonalizasyondan ¢ok reel bilimsel etkinlige
tekabul edecektir (Muller-Freienfels,1922: 103).

Yukaridan rasyonalizasyon da uygulanan ydntem ise mutlak rasyonalite
anlaminda a priori kabul edilen, deneyim dinyasindan soyutlama yoluyla elde
edilmeyen bilakis belirli diguince olugsumlarinin deneyim dinyasina uygulanmasi ve
bu sayede bilissel degere ulasiimasindan ibarettir. Kadim zamanlardan beri, bu
rasyonellestirmenin en tipik Ornekleri, her seyden Once sayllar olmak U(zere
matematik kavramlar olmustur. Hakim goérise gbére matematik alaninda, evrensel
olarak gecerli oldugu varsayillan tamamen rasyonel yapilarla ugrasilir. Ayrica
matematigin gercekligin bilgisini de verebilecedi dusunulir. Rasyonalizm bu
gorusten hareketle, gercekligin kendisinin de rasyonel oldugu sonucuna varir.
Bunun parlak bir kaniti kendiliklerinde irrasyonel olan renk, ses, tat... gibi "ikincil
niteliklerin” matematiksel olarak hareket, kuitle gibi hesaplanabilir kavramlarla

degistirildigi mekanik ve fizik sahalaridir (Muller-Freienfels, 1922: 105).

Bu noktada matematige rasyonalizmin duydugu glveni bir anlamda sarsan
yahut bu disiplinin de kendi i¢ sinirlari oldugunu goésteren Godel Kanitlamasi
anilmaya degerdir. Gédel matematik alaninda yaptigi is, dogal sayilar aritmetigini
kapsayan formel bir dizgede, karar verilemeyen &geler oldugunu kanitlamak
olmustur. Ayrica boyle bir dizgenin yahut sistemin tutarlihginin kendi iginde de
gosterilemeyecegini kanitlamigtir. Ornegin; Eukleides geometrisi icinde gdézlemle
yanliglanabilecek hi¢bir onerme olmadigi dugsunuliyordu ve bunun sonucu olarak
kabul edilen aksiyomlarin dinya hakkinda apacik ve kesin bilgi sagladigi gorusu
hakimdi (Nagel, R. Newman, 1994: 10). Acik¢a sOylenebilecek sey rasyonalizmin bu
bakis agisiyla son derece uyumlu oldugu ve ondan destek buldugudur. Ancak 19.

yuzyll baslarinda Eukleides¢i olmayan geometriler ortaya c¢ikmistir ve d6rnegin

25



Einstein’in Genel Gorecelik Teorisi Eukleidesc¢i olmayan Riemann geometrisiyle

kurulmustur.

Ayrintilari tezimizin sinirlari disinda kalmakla birlikte Kurt Gédel, Uber formal
unentscheidbare Sétze der Principia Mathematica und verwandter Systeme
(Principia Mathematica ve Benzer Sistemlerin Formel Olarak Karar Verilemeyecek
Onermeleri Uzerine) adli 1931 tarihli makalesinde, aritmetik gibi aksiyomatik
dizgelerin kendi iclerinden hareketle mantiksal bir tutarlilik olusturmanin imkansiz
oldugunu kanitladi (Nagel, R. Newman, 1994: 22).

Bu gibi gelismelerin bir sonucu olarak matematikte kendinden apriori
dogruluklar fikri yerine tutarlilik ve kanitlanabilirlik distincesi 6ne ¢ikmistir. Buradan
kati rasyonalizmin matematik alaninda da en azindan mutlak ve evrensel dogrular

verebilecedi fikrinin yiprandigi sonucuna varilabilir.

Mekanikte uygulanan rasyonalizasyonun basarilari da mekanik ilkelerinin
tum dinyaya yayilmasina, yani tum dunyayl mekanik olarak agiklama istegine yol
acmigtir. Tum farkliliklar ve tum oluglar, uzayda degismeyen bir alt katmanin
hareketlerine kadar izlenebilir olmahdir (Muller-Freienfels, 1922: 105). Ancak, bu
hareketlerin birlesik bir sistem olusturan matematiksel yasalar tarafindan yénetildigi
varsayllir. S6z konusu mekanikgilik dislincesi sadece inorganik degil ayni zamanda
tim organik sirecglere de vyayillarak her tarli sdrecin hesaplanabilirligi yani
rasyonelligini tesis etmeyi amaclar ki bu, Muller-Freienfels’e gore, buyulk &lglde
rasyonel dudslinme idealine tekabil eden mekanik dinya gérlsiunin kabaca

anlamidir.

Tam kati rasyonalist felsefelerin gergek epistemolojik zorlugu, salt rasyonel
disunceden dusundlen varlida gegme probleminde yatmaktadir. Dinyanin rasyonel
kavramlara tabi olmasi beklenilse de rasyonel dislincenin 6ziinde formel bir
karakteri vardir. Platon'da bile idealar baslangicta formlardi ve doga biliminin
yasalari da yalnizca nicel seyleri ifade eden, ancak o6lgllecek seyin niteligini slresiz
olarak erteleyen, en fazla da olumsuz olarak niteleyebilen formel tanimlardir (Muller-
Freienfels, 1922: 106). Rasyonalistler tarafindan, rasyonel gerceklere ek olarak
irrasyonel gercekler de varsayilir ancak bunlar duyusalliga atfedilir. Kant'ta da
durum bdyledir. Kant en azindan saf akil alaninda kaldi§i muddetce, temel

rasyonalist tutumunu, eszamanh ya da ardisik tim duizeni, yani tozselligi ve

26



nedenselligi rasyonele ve dizensiz hammaddeyi de irrasyonel olana yerlestirerek,
bir “duyum telas!” olarak tanimladigi duyusalliktan ¢ekilebilecek her seyi geri ¢ektigi
Olcide kurtarmaya calisir (Muller-Freienfels, 1922: 106). Bu bakimdan Kant
duguncesi kati rasyonalizm ile uyusamaz bilakis kati rasyonalizm, Kant'ta kaldigi

kabul edilen bir irrasyonel kalintiy1 ortadan kaldirmak gerektigini savunur.

Rasyonalizm kendi yaklasimini destekleyici anlamda en dogrudan ¢ézimu
ise ontolojizmde bulur. Ontolojizm kavramlarin kendilerine dogrudan bir varlik
atfeder hatta kavramlarin disinda baska bir varlik kabul etmez. S6z konusu
ontolojizm, Muller-Freienfels’e goére Hegel'in zirvesine tasidigi bir panlojizm ile
sonuglanir ancak yine de tim diyalektik sanatlara ragmen ontolojizminden bireysel

cesitliliklere ¢ikan bir yol yoktur (Muller-Freienfels, 1922, s.107).

Mekanigin kendisi, varlik sorununun disinda bile tamamen rasyonel degildir.
Saf formulasyonlarinda rasyonel olan matematiksel doga yasalari, gercekligi hi¢bir
zaman tam olarak kavramaz; onlar gerceklie ancak genel olarak uygulanabilirler.
Gergcek her zaman “olumsal’dir, yani hi¢cbir zaman saf rasyonel degildir.
Matematiksel formallerin tam olarak gerceklesmesini engelleyen seyin yalnizca
diger rasyonel doga yasalari oldugu, yani mutlak bir zihin i¢in doga yasalarinin tim
engellemelerinin de rasyonel yasalar olarak gorinecegi varsayilsa bile insan bilisi
icin tim rasyonel yasalarin hi¢cbir zaman apodiktik kesinlik saglayamayacagi bilakis

her zaman irrasyonel bir yonu olacagi duasunalir (Muller-Freienfels, 1922: 109).

Apodiktik kesinlik yalnizca fiktif bir ideal dinya icin gecerli olabilir; gergekte
yalnizca yuksek derecede bir olasilik vardir, ki bunlar pratik icin genellikle zorunlu
gecerliligin rasyonel formulleriyle oértustirulebilir ancak saf teorik bilgi i¢in her zaman
bir sekilde belirsizdirler. Bu insan bilisi i¢in gergekligin bigimsel olarak bile saf
rasyonel formullere girmedigi, bizim icin gercekligin irrasyonel bir alanda oldugu
anlamina gelir. Dolayisiyla mutlak rasyonel disinme araglarimiz olmadid igin saf
rasyonel bir biligin imkansizligindan ziyade boyle araglara sahip olsak bile, sonlu
varliklar olarak dunya bu araglarla kusatilamayacagdi icin insan bilisi bir yonuyle

irrasyonel kalacaktir (Miller-Freienfels,1922: 110).

Matematiksel-fiziksel formel bilginin yetersizligi, biyoloji alanina girildiginde
daha da netlesir. Bir hayvan yahut bitki trQ igin ideal kavramlar olusturulsa dabhi

cinsin her bir bireyinden bu ideal kavramdan sapmalar goériimekte ve bir bigimde

27



kavramin renovasyonunu gerektirmektedir. Esasen tanimlayici doga bilimlerinin tim
terimlerinin mutlak bilgiden ziyade pratik dizenlemelere hizmet ettigi sdylenebilir. Bu
perspektiften bakildiginda Miuller-Freienfels’e gdre, irrasyonalist bir epistemoloji,
gercek bilimi matematiklestirmenin sonuglarina itiraz etmez, ancak yalnizca
rasyonalitenin -apodiktik olmayip bilakis sorunlari olan rasyonalitenin- deger
iddialarina baglanmak yerine dis dinyaya hakim olmanin araglarindan biri olarak

onun pratik 6nemine bagl kalir (Miller-Freienfels,1922: 113).

Rasyonalizmin temel dusturlarindan olarak birey-ustulik ve nesnellik de ele
alinmasi gereken hususlardir. Farkl bireylerin tam olarak ayni duyumlara sahip
olabileceklerini sdylemek son derece supheli bir goéristir. Mizik kulagl olan ve
olmayan insanlarin, renk korligl yasayanlar ve yasamayanlarin ayni uyaranlara
karsi duyumlari arasinda farklar oldugu gosterilebilir. Egitimli bir kulak ses
dizisindeki pek ¢ok ara seviyeyi bile ayirt edebilirken bazi insanlar farkli tonlar bile
tek ses olarak duymaktadirlar. Siradan bir gozin sabit bir renk goérdigu yerde
yetenekli ressamlar pek ¢ok renk golgesini ayirt edebilmektedirler. Duyularin giderek
inceltiime olasiliginin kendisi, ayni uyaranlarin ne birey-Ustl ne de birey-i¢i acidan
ayni duyumlara tekabudl etmedigini kanitlar (Mduller-Freienfels, 1922: 137). Bu
durumda bilginin singularize edilmesinin (tekillestiriimesinin), duyusal algilara
dayandigi Ol¢clide asla mutlak sonuglar Uretemeyecegini, diunyanin kesinlikle her
yerde ayni sekilde deneyimlenmedigini, ayirt etme yeteneginin ¢ok guclu kisisel ve
bireyler arasi dalgalanmalari olmasi bakimindan rasyonel anlamdaki prosedirin
evrensel bir gegerliliginin s6z konusu olamayacagini, dinyanin tekillesmesinin yani
sira rasyonalizasyonunun da sonsuz bir sldre¢ oldugunu sdyleyebiliriz (Muller-
Freienfels, 1922: 137). Bu nedenle duyusal dinya Miller-Freienfels’e gére, hem

bireyler arasi hem de mutlak olarak nesnel bir gecerlilik anlaminda irrasyoneldir.

Rasyonel ve duyusal bilginin diginda bu ikisinden turetilemeyen bilakis
bunlara goére kokensel bir bilis tlri olarak igglidisel bilgiden de bahsedilebilir.
icgtidiisel bilginin kararlar agirlikli olarak 6znel oldugundan, 6znesi genel bir dzne
olmadigindan ya da birey-6tesi gecgerlilik icin cabalayan bir 6zne olmadigindan,
kararlari irrasyoneldir. Rasyonellestirme ve tekillestirmede “ben” birey-ustli bir
Oznellik lehine geri cekilirken i¢cgudusel bilgide “ben” 6ne c¢ikmaktadir. Burada
irrasyonel kavraminin olumlu bir tanimina ulagiimaktadir. irrasyonel bilig, nesnellik

acisindan belirlenemezken, 6zne agisindan bdyle degildir. Ozne bakimindan,

28



icguduler keyfi veya tesadufi degil, bireyin ve tirin varligi icin en yliksek derecede
gereklidir. irrasyonel araglar, higbir zaman nesneye gore “benzersiz olarak
belirlenmis” anlamina gelmese bile, yine de korunmasina ve gelismesine hizmet
ettigi 6zne tarafindan belirlenir. Dolayisiyla dinyada yalnizca rasyonel yasalar ve
nesnel zorunluluklar degil, 6znel, irrasyonel yasalar da vardir ve icgtdusel tanima

yahut bilis onlara hizmet eder (Mlller-Freienfels, 1922: 182).

Muller-Freienfels’e gore, rasyonalize eden yahut tekillestiren aklin kendi
icinden din, sanat, ahlak, toplum ve devlet gibi yapilar ¢ikarabilmesi mimkin
degildir zira bunlar temelde iggudllere dayali dederlendirmelerden kdékenlenirler
ancak muazzam 6nemine ragmen i¢gudl felsefede pek az ragbet gérmustir. Felsefi
bilginin bir araci olarak igguduleri en bilin¢li kullanan disundr Bergson olmustur.
Bergson'un “Metafizie Giris” eserinde vurgulandigi haliyle Kkisi, icglduisel
bilgisinden ortaya cikanlari gézlemlerse, sonuclar oldukca belirsiz ve kavranmasi

zordur (Bergson, 2011).

icglidii yalnizca bir bilgi araci olarak kabul edilmekle kalmaz, ayni zamanda
felsefede metafizik bir ilke olarak da kullanilir. Schopenhauer, acgik¢a ve bilingli
olarak bunu yapan ilk kisiydi ve bu ilkeye “irade” adini verdi, ancak bununla kabaca
icgudl olarak anlasilan seyi kastetmisti. Schopenhauer’de irade, ¢odu kez bilingli
olarak galigsa bile, amagsiz bir ilkedir. Eduard von Hartmann’da ise, iggudl amagli
ama bilingsizce etkili bir diinya ilkesi haline gelir. Nietzsche'nin “Wille zur Macht/Gug
istenci” ve Bergson'un “Elan vital’i de iggudiinin metafizik hipostaziaridir, tipki

modern “yasam felsefesi’nin tamaminin yuksek derecede iggldu felsefesi olmasi
gibi (Muller-Freienfels, 1922: 185). Bu dusince bakimindan incelenebilecek bazi
distnarler Plessner, Dilthay ve Bergson olarak onerilebilir. Muller-Freienfels bilgi
elestirisi olarak, saf icgudinin aslinda tim bilgi ve felsefe igin temel bir 5neme sahip
oldugunu, ancak yalnizca ratio veya tekillestirme formlarinda bir bilgi baglamina
girebilen 6zellikle empati ya da yaratici sezgi gibi belirli sonuglari sunabilecegini

dugundr (Muller-Freienfels, 1922: 186).

29



Muller-Freienfels’de icgldusel bilgiye dair aile agacinin semasi asagidaki

gibidir:
Spontan
iggiidiisel Reaksiyon
(uyarlanabilir refleksler)
BelirsI?; t:ézﬁf?;ii:fdangu Piyneal Bllly
nesnenin Gegenstandsbewu (Belirsiz tepki farkindaligr)
Mekaniklesmis
icguduler
Rasyonalize Tekillestirici £ —— i
tik Bil Yaratici Bili
Edilmis Bilis Bilis (pats =tz ¥
—_— —
Kesin Bilimler Sanat, Din, Ahlak

( Felsefi Bilis )

Sekil 2.1 : Muller-Freienfels’de icglidusel bilgiye dair aile agaci.

Muller-Freienfels, bilginin nesnesi olarak gergekligin yalnizca bitmis nesnellik
olarak buldugumuz sey olmadigini, ayni zamanda gercgekligi yarattigimizi, olacak
olanin da bir gergeklik hedefi olduguna isaret eder. Gergeklik sadece gecmiste ve
simdide yatmaz, ayni zamanda bilen kisinin kendi bilgisi araciliiyla katkida
bulundugu gelecegin bir gergekligi s6z konusudur. Bu bakimdan bilis, yalnizca
bilingli icerigi agisindan degil, ayni zamanda biling disi gergeklik agisindan da
yaraticidir.  Gergeklik, yalnizca aliciligi deneyimleme meselesi degil, alinan
deneyimle her zaman temasi slUrdurmesi gereken, deneyim Ustu yaraticilik
meselesidir. Salt "olasilik"ta bile, tam olmasa dahi gergeklik vardir. Yaratici bilis,
mumkun olanin bilgisidir, guinkd bu bilgi ayni zamanda 6znenin kendisinde yatan bir
zorunluluk olarak mimkin olani gergeklestirmeye hizmet eder (Muller-Freienfels,
1922: 216).

30



Her bilgide asli olarak gérdugimiz eylem unsuru, icgidide egemen bir
bicimde ortaya ¢ikar. Rasyonalize edici ve tekillestirici dislincede ego, dis diinyaya
kargi alici bir sekilde davranmaya calisirken, igcgtdusel ve empatik biliste aktif olarak
dinyaya uyum saglar ve artik onu iradesine goére bigimlendirme gorevini Ustlenerek
kendisini dig dunyanin Uzerine yerlestirir (Maller-Freienfels, 1922: 217). Freienfels
bu durumu 6znel zorunluluk olarak gorir. Yalnizca bu 6znel zorunluluk durumu
yaraticidir ancak burada bireysellik alaninin 6tesine gegen yasamsal gereksinimler
karsilanir. Kaprisli bir keyfiligin yaraticiigi kabul edilmez, yalnizca yasamsal
zorunluluktan dodan ve vyalnizca yaratirken kendi bilincine varan irade s6z
konusudur. Herhangi bir zorunluluk olmaksizin keyfi olarak bir yaratmaya
kalkisildiginda, sonuclarin hi¢bir canlihdi yahut yasamsal dederi s6z konusu degildir.
Sanat, din ve ahlak alanlarinda bireysellige indirgenemeyecek bir zorunluluk kendini
gosterir. Bu bazen bireyde, bazen birey-Usti bir formda ancak o6nceden akilla
hesaplanamaz bir durumdur (Muller-Freienfels, 1922: 217). Freienfels yaratici biligi
irrasyonel olarak tanimlarken, olumsuz, yani akla celisik, kaotik, keyfi bir geyi
kastetmez. Burada, "irrasyonel" terimi, olumlu bir seyi, olgusal bir yagsam glcun,
hesaplanabilir degilse de i¢sel bir zorunluluk, akil Ustl bir anlamla gergeklesen
sanatin, ahlakin ve dinin hissedilebilmesini saglayan bir olayr belirtmeyi
amaclamaktadir (Muller-Freienfels, 1922: 218).

Tum bu degerlendirmelerle Freienfels’in maksadi rasyonel anlamda aklin
degil bilakis irrasyonel bilisin konusu olan bir tlr stper aklin yahut akil Gstinin
ortaya ciktigi gerceklere dedinmeyi amaglar. S6z konusu irrasyonel bilis, rasyonel
yasalara gore ilerlemeyen ancak higbir sekilde salt kaos olmayan bilakis gérindr bir
kaos icinde bir anlam, akilla ulagilamayan bir yén gésteren ve kendini agik¢a ortaya
koyan insan faaliyetinin tarihinde goérundr olur. Sanatlar, dinler, ahlak, bilimler, hatta
ekonomik hayat ve devlet tarihinde, ne bireylerden ne de rasyonel bir insanliktan
beklenemeyecek (gerilemeler de olmakla birlikte) inkar edilemez kazanimlar yahut
gelismeler séz konusudur. irrasyonel bilis, bu gelismelerin hizmetinde oldugu igin
Freienfels’e gbre daha derin bir anlam tarafindan desteklenen bir form anlaminda

yaratici bilis adini almaya hak kazanir (Miller-Freienfels, 1922, s.218).

Bununla birlikte, s6z konusu yaratici bilginin tasiyicisi, her yerde 6zdes bir
O6zne olarak rasyonel anlamda "insan" degildir, ancak "rastlantisal" bireyler de

olmayip, ayni zamanda toplumun temsilcileri de olan bireysel insanlardir. insan

31



toplumlari etkilesime giren, dikkate deder bir tamamlayicilik ve kutupluluk iligkisi
icinde dururlar; bu iliski sayesinde, rastlantisallik karakteri neredeyse tamamen
ortadan kaldirilir ve bu yapi araciligiyla daha derin bir yasam birli§i ortaya ¢ikar.
Felsefi zihnin izini sirmesi igin sonsuz géziken evrende rasyonel formiullerle ifade
edilemeyen, hatta tesaduf Grinl bile olmayan, burada kastedildigi bigimiyle pozitif
anlamda irrasyonel bir anlamin hissedilmesine izin veren irrasyonel bir yol s6z
konusudur (Miller-Freienfels, 1922, s.219).

Tek yonlu rasyonalizm karakteristik olarak irrasyonel yaratici bilgiyi sanat, din
ve ahlak alanlarini, kati bilgi kavramlari igine tabii kilmaya calisir. Freienfels’e gore
rasyonalizm ilk olarak, guzelin temelde hakikatle, yani idealarin bilgisiyle bir
oldugunu 6greten Platon'da sanat alanini fethetmeye calismistir. Bu 6greti daha
sonra dusunurler tarafindan pek ¢cok kez, sanatcinin gérevinin anlamli bir bicimde
geneli temsil etmek, yani rasyonel bilgiyi somut bir imajda sunmak oldugu seklinde

bir teoriye cekilmistir (Muller-Freienfels, 1922: 227).

Platon'un kendisinde bu ddslncenin yice bir momentumu vardir, ¢lnki
onun idealari, skolastiklerin kuru genel kavramlari daha sonra onlardan tiretilmis
olsa bile, cogunlukla estetik yaratimlarin da kendileriydi. Agik¢asi Platon igin idealar
genel bir kavramdan ziyade form ve estetik olarak tasarlanmis bir seydi. Bu
bakimdan Platon’'un rasyonalizmi estetik anlamda mitsel-mistik karakterli bir
irrasyonel vizyon da tasir (Muller-Freienfels, 1922: 227). Freienfels’e gore estetik
rasyonalizm, sanat eserlerinden estetik kurallar tiretmeye calisan Aristoteles'te,
Platon’a nispetle oldukga yavandir ve onun Ogretisi sonraki yuzyillar boyunca
yasayan sanat ugragsisi bakimindan yikici sonuglar dogurmustur. Bati
medeniyetinde Ozellikle Aristoteles’in gorUslerinin hakim oldugu skolastik dénem
boyunca resimden muizige hemen tim sanat dallarinda cesitli formlarin kabul
edilmedigi ve yasaklandigi gériliir. Ornegdin miizik terminolojisinde bir triton olan fa-
si nota araligi armonik olmadidi (harmonia ilkesine uymadidi) icin kilise tarafindan
diabolus in musica/ muzikteki seytan olarak goérilmis ve uzun sure kilise

muzisyenlerince kullaniimasi men edilmistir.

Freienfels’e gore daha yakin tarihli ornekler de sanati rasyonalize etme

girisimlerinin basarisizliklarina taniklik etmektedir (Muller-Freienfels, 1922, s.228):

32



“...kendisi de olduk¢a rasyonalist olan Lessing'in nihayet teorik olarak
rasyonalizm kuralini yikmasi ve Herder'in irrasyonel estetik yaraticiigin yolunu
acmasi ile ilerleme saglanabildi. Tabii ki, Goethe ve Schiller bile bazen yaraticiligin
her zaman képiiren pinarini rasyonel yardimla yeniden canlandirmak arzusuna yenik
diistiiler, ancak sonug her zaman hiisran oldu. Goethe'nin italya yolculugundan
sonraki en rasyonalist dénemi, kuskusuz onun en verimsiz dénemiydi. Ve rasyonalist
estetige gére inga edilen "Messina'nin Gelini", sliphesiz Schiller'in en cansiz eseridir
ve kendisini 6zglr yaraticiliga biraktigi diger eserleriyle kiyaslanamaz. Ancak
evrensel olarak gegerli yasalar igin en tutarli arayigin dramada ne gibi bir etkisi
oldugunu gérmek istiyorsaniz, o zaman yetenegini rasyonel tuzaklarda kelimenin

tam anlamiyla bogan Ofto Ludwig'in trajik kaderine bakin.”

Altin oran, kavrami da yine Freienfels’e gbére sanatin matematik vasitasiyla
rasyonalize edilme girisimlerine hizmet eden zorlama bir tavirdir. Altin oran
kavraminin Orta Cag’'da o6zellikle mimari ve resimde yodun olarak kullaniimaya
calisildigi bilinen bir durumdur. Bu noktada su duslincemizi yinelemek gerekir ki
Freienfels’in yaklagsimlari modern anlayis c¢ergevesinde irrasyonel kavramini,
rasyonel kavrami ile iligkileri icinde ele alarak bir epistemoloji kurmayi
amaglamaktadir. Yukarida verilen 6rnekler bakimindan Frances A. Yates gibi
yazarlarin g¢alismalari, Freienfels acisindan rasyonalize etme girisimleri olarak
gorulen tavirlarin bilakis irrasyonel hedefleri oldugu yénunde okumalar sunmaktadir.
Bu bahis Rdnesans dénemini ele aldigimiz bélimde ayrintili olarak incelenmeye

cahlisiimistir.

Saf rasyonalizm din alaninda da kisirlagtirict bir etki gdsterir. Freienfels,
primitif mitlerin ve kiltlerin duygusal ve pratik karakterleri bakimindan yapilan yakin
donem calismalarinin ilkel dinlerin ilkel bilimler oldugu yonundeki fikirleri ¢hruttigunu
One sirer. Bu baglamda teologlarin dogmatik ilkeleri dinin 6zU olarak gérmeleri ve
dini rasyonalist izahlara indirgemeye calismalari yaratici bilgiye asla hizmet etmeyip
esasen canli olmasi gereken yasama dair bir yaplryr donmus kaliplar olarak
muhafazaya yoneliktir (Mdller-Freienfels, 1922: 229). Freienfels’e gore
peygamberlerin rasyonalist olarak kabul ediimemelerine ragmen ortaya koyduklari
vahiyler ve sistemler insanlik tarihi icerisinde bilgi olarak kabul gbren ve pratik

degerler tagiyan yapilar olmalari bakimindan gézden uzak tutulamazlar.

33



Teolojik bir arastirma calismasi tezimizin konusu olmamakla birlikte
rasyonel-irrasyonel baglaminda batincul yaklasimlari dolayisiyla ele aldigimiz
Freienfels’in perspektifinden din konusunda bir ikilem s6z konudur. Digtnure gore
din ve ogrettigi sey kesinlikle rasyonel bilgi olarak kabul edilemez. Bu nedenle, ya
onu, glgla yaratici etkinligi gercegiyle celisen basit bir hata olarak reddetmeliyiz ya
da onu kendimize ait, en azindan irrasyonel tirden bir bilgi olarak gérmeliyiz (Muller-
Freienfels, 1922, s.230).

Rasyonalizmin ahlak karsisindaki pozisyonu da karsit bir konumda
muhkemdir. irrasyonel ahlaki duygunun, icsel olarak karar veren vicdaninin yerine,
rasyonalizm, uyulmasinin ahlaki yasam tarzini garanti ettigi varsayilan bir nesnel
normlar kodeksi koyar. Ahlaki yagsami kavramlar Uzerinden tanimak isteyen ve
erdemin oOgretilebilir oldugunu disunen Sokrates ile birlikte rasyonalizm, ahlak
alanina girmistir. Kant, pratik akln, teorik akildan farkh bir sey oldugunu goérmis,
buna ragmen ahlak icin de rasyonel formuller aramistir. Kant'in etigi, iginde isleyen
ve ona en derin etkiyi veren tum irrasyonalizme ragmen, hala konularin ve olasi
yasam durumlarinin rasyonel bir sematizasyonu ile ¢alisir ve bu nedenle pratikte

gerceklestiriimesi cok zordur. (Muller-Freienfels, 1922: 230).

Freienfels bakimindan yukarida siralanan tespitler sanat, din ve ahlakin yine
de rasyonellestiriiemeyecegi anlamina gelmez. Dugunure goOre rasyonalizasyon
ancak geriye dogru islediginde bir degere sahip olabilir. Rasyonalizm sonuglari
bakimindan sanat, ahlak ve dinde ancak kisir sistemler getirebildiginden rasyonel

bilisin yaninda ayni zamanda irrasyonel bir bilisin de dikkate alinmasi gereklidir.

Saf rasyonalizmin insanin ruhsal etkinliklerine tekabul edecek ¢ alanda yani
sanat, din ve ahlak alanlarinda genel yaklagimlarini ele alan Freienfels bundan
sonra sO6z konusu alanlarda irrasyonel tavrin pozisyonu hakkinda da fikirler one
surer. Bu fikirleri de asagidaki gibi 6zetleyebiliriz. Sanatgi sanat etkinligi icerisinde
bizzat kendi benliginin taleplerini de kargilayan pek ¢ok birey Ustu iligkiler kurar ve
surur ancak bunlar dig dinyanin pratik taleplerinden bagimsiz bir gergeklik 6rgisu
yaratir. Sanatginin yaptidi is bir anlamda kendisinden semboller ¢ikardigi gergekligin
olagan karakterini ortadan kaldinr yahut daha dogrudan bir ifadeyle, kullandigi
malzemeyi form araciliglyla yok eder. Sanatginin yaratmasi, yani yapitiyla ilgili
secimleri ve bunlari aktif olarak ortaya koymasi, kavramlar veya nesnel yasalar

tarafindan yonlendiriimez, ancak baslangicta bilingsizce isleseler de bilincin i1s1dina

34



ciktiklarinda kesinlikle bilgi adini hak eden yasamsal zorunluluklardan dogarlar ve

rasyonel olmayip irrasyoneldirler (Miller-Freienfels, 1922, s.231).

Sanat eserinin nesnenin yahut doganin salt bir taklidi olmadigi ancak
sanatcinin 6znelligi tarafindan keskin bicimde kosullanan bir sey oldugu konusunda
biiyiik oranda mutabakat s6z konusudur. Oznellik konusunda Disavurumculuk o
kadar ileri gider ki, yaratici “ben”in mutlak egemenligini ilan eder ve geleneksel
kurallar veya nesnel taleplerin tim degerlendirmelerini reddeder. Ancak rasyonalist
terimlerle formel kural olarak goriinen sey, gercekte asla degismez bir doga yasasi
degildir, en iyi durumda tipik entelektiel taleplerin iggiidisel bir degerlendirmesidir.
Ayrica sanatgl asla sadece kendi adina konusmaz, bilakis her zaman - bilingli ya da
bilingsiz olarak - soyut anlamda kesinlikle zamansiz ve uzamsal olmayan tipik

deneyimin bir temsilcisidir (Muller-Freienfels, 1922: 231).

Sanatin yalnizca gergege sadik kalmasini talep eden natiralistlerin aksine
yaratici sanat¢l dis dinyadan sembollerini 6ding aldiginda bunu kategorik olarak
gerceklige sadik kalmak niyeti olmadan yapar. Natiralistlere benzer bigimde ideal
bir hakikati temsil etmeye ve onu glndelik gergeklikle karsilastirmak ama ayni
zamanda rasyonel gerceklikle iliskilendirmek isteyen idealist sanatgilardan da
bahsedilebilir. Bununla birlikte, baglamimizda dnemli olan, tim sanatsal yaratimlara
rehberlik eden bilisin irrasyonel karakteridir. Sanatgilarin kendileri genellikle bunu
gizemli ve anlagilmaz bir sey olarak algilarlar; bizzat kendileri, eylemlerinin nasil ve
neden oldugunu aciklayamazlar. Gergek yaratici sanatcilar, uymalari gereken
“yasalar” hakkinda bilgi sahibi degildirler ve bilmek de istemezler ¢lnkl bilmek
sanatsal o6zgurluklerini sinirlar. Deneyimlerine islerinde bigim verirler ama bu
deneyime hazir rasyonel formulleri yoktur. Kendilerinin bilmedikleri s6zde bir yasayi
yerine getirmeleri konusundaki acik celigki, yalnizca rasyonalist teori i¢in vardir
(Mdller Freienfels, 1922: 233). Sanatginin yaratici dehasi veya yetenedi denilen
seyin rasyonel mantikla hicbir ilgisi yoktur, sanatgilarin kendilerinin ve eserleriyle
kontemplatif iliski kuran herkesin gizemli, anlasilmaz bir sey olarak algiladiklari,
kisiligin derinliklerinde irrasyonel bir ¢alisan bir gli¢c s6z konusudur. Sanatginin
yaratim slreci, yargl gucinin, kavramlar ve vyasalarla asla tam olarak
kavrayamadigi bilingsiz icgudu tarafindan yoénlendirildigi sirece sanatsal yaratim
olarak kalir. Bu sirecin bilincin etkinliklerine konu oldugu anda ise bilgi ortaya ¢ikar.

Apacik bilindigi Uzere sanatta pek c¢ok rasyonellestirilebilir yén oldugundan

35



bahsedilebilir, ancak her zaman bu rasyonellestirmelerden daha derinde oldugu
dugunulen ve ulasilamayan bir takim irrasyonel kokler varhigini korur. Buradan
hareketle, irrasyonel, hatta suprasyonel olarak nitelendirebilecegimiz bir gig, en
yuksek kiltirel degere sahip eserler yarattigi icin ortaya ¢ikar, ancak olusumu ve
nihai varligi tum entelektiel kavramlar icin anlasiimaz kalr (Maller Freienfels, 1922:
233).

Din konusunda da sanatta oldugu gibi yaratici varhigin irrasyonelliginden
bahsedilebilir. Din, gercekligi giindelik anlamda degil, bireyler ve toplumlar i¢in olasi
en yuksek degerde bir butlnlik olugturmak Uzere siradan gergekligin tamamlandigi
bir sUper-gercekligi ortaya cikarir. Dindar kisi, gindelik didstlince bigimlerini ve
iceriklerini s6z konusu askin dinyaya aktarsa bile, bunlar yine de orijinal
karakterlerini kaybederek sembolik anlamlar kazanirlar. Mistisizm ve tasavvuf gibi
perspektiflerden bakildijinda soyut ve somut varliklar hiyerarsisinin yon degistirdigi
gérilir. Ornegin rasyonalist bakis acisindan fiziki nesneler en somut varliklar olarak
tarif edilirken bunlarin tezahurler olarak gorildigu anlayiglar icin en soyut varliklar

olacaklardir.

Hicbir rasyonel yasa ve kavram, dini disince acgisindan timden kusatici
degildir, zira dini digtince bilincle ilerlemesine ve bir tlr bilgi olmasi yaninda dig bir
gerceklikten ziyade bir ic gerceklikten kaynaklanir. Ne var ki s6z konusu bu i¢
gerceklik, her bir bireysel durumda gerekli olsalar bile, tim insanlar i¢in ayni

olmadigindan, dini bilis, temelinde irrasyoneldir (Miller Freienfels, 1922, s.233).

Din olgusu pratik gerceklere degil, askin bir dinyaya yoneliktir, bu nedenle
dogrulamasini deneyimin igerigine yonelik bir ybdnelimden tlretemez. Yasami
surduren ve zenginlestiren gucu, gunlik gerceklikle olan iliskisinde degil, 6zinde
O0znenin kendisindedir. Dolayisiyla getirdigi degerler (ancak hazir bulduklari degil)
karsisinda buldugu pratik yasamda zorunlu olarak tamamlayiciligina ihtiyag
duydugu degerlerdir. Askinlik karakteri, yaraticihgr ve insani taleplerin duygusal
glcu sayesinde kargisinda buldugu degerlere super-gergeklik anlaminda karakter

Verir.

Bu nedenle, tim dini tasavvurlar, deneyim Ustl olani hedefleseler de, yine de
bu deneyim Ustu tasavvuru deneyim bigimleri ve igerikleriyle kavramaya calistiklari

bir paradoksun iginde gérilebilir. Kisi, deneyim dinyasinda olusturulan kategorileri

36



agkin olana uygular, hatta bu deneyim dinyasinin icerigini agkinhga aktarir. Varlik,
téz, gucler ve bireysellik tanrilara atfedilir; insan etkinligi ve insan 6zellikleri askin

guclere aktarihr (Mdller Freienfels, 1922: 236).

Rasyonel duslnce kriterlerinin sembolik bilgiye uygulanamayacagi aciktir.
Aksine, rasyonalizmin ¢aglar boyunca ilahi olani dinyevi olana gekmek istediginde
yaptigi temel hata, sembolik ifadeleri bu baglamdan kopuk anlamasidir ve bunu
yaparken sanatin 6zund yok ettigi gibi dinin 6zinu de yok eder (Muller-Freienfels,
1922: 237).

Freienfels’e gdre dini diislincenin ve tasavvurun igerigi, askin olanin alanina,
icsel yasamin sembolik bir yansimasi oldugu sirece, her zaman irrasyonel kalmasi
gerekecektir, ¢clinkl kavramlar ve yasalar sadece dis dinyada gecerlidir. Bu
anlamda 20. vyidzyll teologu Rudolf Otto dinin irrasyonel karakterini “Das
Heilige/Kutsal’a Dair” adli eserinde israrla vurgulamistir. Din, 6zellikle sembolizmi
dikkate alinmaksizin degerlendiriimek istendiginde rasyonalist perspektiften sorunlu
olabilir, ancak onu iginde deneyimleyen birey igin asla akil- alti/subrasyonel degil

bilakis akil-Ustl/suprarasyoneldir (Muller-Freienfels, 1922: 237).

Bu noktada Rudolf Otto’'nun kutsal olan ve rasyonalizm iligkisi baglaminda
kurdugu dislinceye yakindan bakilabilir zira Otto’nun yaklagsiminda dikkate deger bir
terminolojik farklilik s6z konusudur. Bize goére bu terminolojik farkhlik, 6zellikle

irrasyonel-rasyonel diyalektigi anlaminda modern perspektifte bir istisna sayilabilir.

Otto’ya gore her Tanrici dugslince kendisine yodnelik ruh, akil, amag, kutsal
irade... gibi atiflar yapar ve bunlardan hareketle Tanr’'nin dogasini, insan dogasiyla
benzestirerek tanimlar. iste bu atiflar acik ve net olmalari bakimindan kavramlara
isaret ederler yani kavranabilir, distnUlebilir, analiz edilebilirler ve tanimlar yapmaya
olanak saglarlar. Buradan hareketle siralanan yodntemlerle kavramlastirilan bir
nesneyi rasyonel olarak tanimliyorsak, kavramsal atiflarla tanimlanan bir Tanr’nin

da dogasi, rasyonel bir doga olacaktir (Otto, 2014: 31).

Ancak Otto acgisindan bahsi gegen kavramlarla tanrisal doganin
tanimlanabilecedini disinmek bir hatadir ve bu hatanin kdkeninde geleneksel
ogretim dili, ilahiyat calismalarinin temalari, vaazlar vb. yani sira dinin, dile
dokulerek anlatiimasinin ve agiklanmaya caligsiimasinin Tanr’'ya yapilan rasyonel

atiflari kacinilmaz olarak beraberinde getirmesi yatmaktadir (Otto, 2014: 32). Bu

37



rasyonel atiflarin Otto’ya goére bir Tanri fikrini ifade etmeleri mimkin degildir. Bunlar
esasen ancak sezgi yoluyla bilinebilecek olan akil-Usti/supra-rational bir 6zneyi ima
ederler. Yine de s6z konusu 6zneyi kavramak ile ilgili bazi imkanlarin olmasi gerekir
aksi takdirde bodyle bir konuyu zaten problematize edemezdik. Mistisizm bile agkin
olana, “tarif edilemez”, “dile gelmez” vb. negasyonlar yahut tenzihatla yaklastiginda
kastettigi sey butin buatin bir bilinemezlik degildir zira dyle olsaydi sessizlige
gbmiulmesi gerekirdi oysa 6numuzde buydk bir mistik killiyat vardir (Otto, 2014,

s.32).

Otto buradan hareketle rasyonalizm ve onun ziddi olan sey arasinda farki
akil ve dini yasamin duygusal icerigi arasinda aramak gerektigini distnur. Ortaya
cikan soru Tanr ile ilgili fikrimizde rasyonel olanin mi sezgisel olanin mi agir
bastigidir. Distnure gore Ortodoks Hiristiyanlar Tanr fikrine tek tarafli ve rasyonel
bir entelektliel yorum getirmigler sezginin dnemini ihmal etmislerdir (Otto, 2014: 33).
Bu noktada Otto kutsal teriminin yaygin kullanilisinin hatali oldugu sonucuna varir.
Kutsal ile ilgili bilgiyi mimkin kilan ve rasyonelden farkli kapsami olan bir tir ruh
hali olarak tanimladigi Latince numen kelimesinden turetti§i numinous terimini
Onerir. Terimin isaret ettigi hal indirgenemeyen bir ruh halidir ve tanimlanamaz.
Baskasinin numinous’u anlayabilmesi igin rasyonel yollari da kullanarak s6z konusu
ruh halinin Kiginin iginde canlanmasini ve bilinclenmesini saglamak gerekir.
Numinous kati surette Ogretilemez ancak sadece zihinde uyandirilabilir,
hissettirilebilir (Otto, 2014: 37).

Gorulecegi Uzere Otto, agkin yahut kutsal bilgi bakimindan, rasyonel kavrami
ile bir karsithk iliskisi icerecek irrasyonel teriminden kaginir zira ona goére rasyonel
distnceden tamamen farkh bir katmanda olan sezginin ifade edilmesi i¢in rasyonel
terimine ihtiyag yoktur. Boylece Miuller-Freienfells’in irrasyonel bir epistemoloji
kurmay! denedidi yerde modern yaklagima uyumlanmayan bir rasyonel olmayan

(irrasyonel olarak da ifade edilemeyecek olan) tanimi ortaya konmus olur.

Son olarak Freienfels’in ahlak alanindaki irrasyonel yaklagimina deginecek
olursak, duslnure gore eylemler yoluyla dis dunyaya gikan i¢ gerceklik ahlaki bir
edilimden kokenlenir. Bununla birlikte, olmasi gereken bir gergeklige yonelik ahlaki
tutumun bu digsal gerceklestiriimesinde, ayni zamanda, dunyanin cesitli
degerlendirmelerini de dikkate almasi gerekir. Ne var ki ne etik normlarin formale

edilmesi ne de bunlarin uygulama dunyasina aktariimasi, yasalara ve kavramlara

38



gore isleyen saf akildan meydana gelmez, irrasyonel i¢ katmanlardan kaynaklanir ve

irrasyonel bir ahlaki 6l¢u tarafindan yonlendirilir.

Yine Freienfels, etk eylemin keyfilik anlaminda o6zgur olarak
adlandirilamayacagini, ancak i¢sel zorunluluklardan buyadagunu, tum insan
yasamiyla birlikte bilingte ylkseltiimek istenen i¢sel olarak belirlenmis zorunluluklar
oldugu dusunir. Her yerde oldugu gibi burada da bilgi kriteri hayati dnemdedir, bu
sekilde yonlendirilen eylem, yasami koruma ve gelistirme hizmetindedir. Ancak bu
tavir basit bir pragmatizme indirgenemez, aksine, ahlaki olarak hareket eden Kisi,
genellikle faydayi, hatta mutlulugu gézetmeyip, rasyonel olarak kavrayamadigi
zihinsel ddrtlleri takip eder. Ahlaki kisi kendi icinde, kdkeninin her zaman agik¢a
farkinda olmadigi, kismen sosyal ihtiyaglara geri goturtlebilen, ancak gecgerli olmak
icin bireyin mevcut bir ahlaki duygusuyla baglantili olmasi gereken zihinsel tutumlar
bulur (Muller-Freienfels, 1922, s.238).

Bu bakimdan ahlaki durtller ve tutumlar asla tamamen a posteriori olmayip,
bilakis yagsamsal ve rasyonel olmayan anlamda aprioridir. S6z konusu durtilerde
tim yasamin, hem bireyin hem de birey-Ustlinin, korunmasi ve gelismesi egilimi
vardir. Birey ve toplum arasindaki iliskiler ne kadar degigken olursa olsun, bireyin ve
toplumun karsilikli yasam gereksinimlerinin glvence altina alindigi ahlaki bir
yasama yonelim, her yerde, her ne kadar bi¢im degistirse de kendini gosteren bir
gercgektir (Muller-Freienfels, 1922: 238). Bu baglamda bizzat tirin kendisine kargi
islenen suglarin (6rnegin gocuklara karsi islenen suglarin) insan vicdaninda en sert
tepkileri aldigi gozlenen bir durumdur. Ancak ahlak hi¢bir zaman salt bir biling
meselesi degildir; yalnizca gundelik gercekliJe mudahale ettigi eylemlerde ortaya
¢ikar. Bu anlamda olguyu yahut surekli degisen yasam dunyasini hesaba katmadan
kendisinin gerekliligini ilan eden bir etigi savunan rasyonalizm Freienfels agisindan
bos bir ideolojidir. Ote yandan, asiri etik rasyonalizmin aksine, tim ahlaki duyguya
dayandirmak isteyen ve bilgiyi ve sonuclari dikkate almayan esit derecede asiri bir
emosyonalizm gelismistir. Bu tir duygusallik genellikle isa'nin sdézlerinden gelir ve
Hiristiyan erdemlerinin bir kismi, 6zellikle merhamete &ncelik verdikleri o6lglde,
tamamen emosyonel etiklerdir. Ozellikle sevgiyi vurgulayan Hiristiyan ahlakinin
temel Ozdeyigleri: “Dismanini sev; seni lanetleyenleri kutsa...; veya: ...biri sag
yanaginiza vurursa, sol yanagdinizi cevirin...” Tipik bir karakteri oldugu

yadsinamayacak bu 6zdeyislerde, ancak eylemin duygu yonl dikkate alinir,

39



sonuglari hakkindaki bilgi énemsenmez (Muller-Freienfels, 1922: 239). Sugun
temelden bagislanmasini salik veren bu tir anlayiglarin pratik sonuglarinin toplum
acgisindan fayda saglamayacagi agiktir. Ancak etik eylemi yénlendirmesi gereken
bilgi rasyonel olamaz, ¢lnkl ne etik 6zne rasyoneldir, ne de realitede ortaya ¢ikan
sonsuz saylda durum icin rasyonel bir formul bulunamaz. Ne vicdan ne de ahlaki
incelik ya da etik eylem yénu olarak adlandirilan higbir sey rasyonel dogaya sahip
olmayip bilakis 6zellikle en saf durumda tamamen irrasyonel dogalariyla
belirginlesen 6zel bilis formlaridir (Miller-Freienfells, 1922: 240).

40



IKINCi BOLUM
IRRASYONEL KAVRAMININ TARiHi ARKA PLANI

2.1. Antik Donem

2.1.1. ilkel Karsithk: Apollon-Dionysios Dublisitesi

irrasyonel kavraminin tarihi oldugu kadar mitolojik ve antropolojik arka
planini da kavramin anlasiimasi bakimindan ele almak énemlidir. Yeni bulgularla
M.O. 12 000 yillarina degin tarihlenen Neolitik (Cilali Tag) dénemiyle birlikte yerlesik
dizene gecis ve tarim faaliyetlerinin baslamasi insan topluluklarinda kultir-evrimsel
bakimdan meydana gelen degisiklikler s6z konusudur. Bu dénemde ilk defa aile
yapisinin belirdigi, hayvanlarin domestike edilmesi (evcillestiriimesi) gibi gelismelerle
Uremede erkedin de etken oldugunun anlasildigli disindimektedir. S6z konusu
kiltdrel gelismeler vahsi doga ve ilksel butinligld temsil eden Ana Tanriga
kultinden, dogadan korunmayl ve dizeni temsil eden ataerkil yapiya bir
transformasyon slrecini baslatmistir. Strecin zemin olusturdugu mitos anlatilari
antropoloji, etnoloji, sosyal bilimler ve hatta sanat gibi farkl disiplenlere oldugu
kadar felsefe disiplini icin de son derece 6nemli kritik imkanlari sunmaktadir. Bu
sebeplerden dolayi iki énemli mitik figlr olarak Apollon ve Dionysos’un irdelenmesi,

irrasyonel kavrami baglaminda dnemlidir.

Apollon, Anadolu kdkenli bir coban Tanridir. Avci-toplayici duzenden yerlesik
dizene gegisin yani neolitik devrim sonrasinin gegis Tanrisi oldugu séylenebilir. Bu
gegcis aslinda (baska bazi Olimpik Tanrilarda da oldugu gibi ) Ana Tanriga kiltiinden
ataerkil dizene dogru bir kilttrel transformasyondur. S6z konusu transformasyon
ani bir dénidsim olmayip gelisimi bin yillara yayilan bir sureci ifade eder. Robert
Graves’e gore Pausanias’in Pelasglarin ilk insanlar olduguna dair ifadesi neolitik
kaltirin Arkadya’da klasik ¢aglara dek varligini muhafaza ettigine dair bir kanittir
(Graves, 2022: 40). Mitte annesi Leto, Zeus’'tan hamile kaldigi Apollon’u ylizen ada
Delos’ta dogurur ve Apollon dogar dogmaz Delos Adasi durur ve cografyada sabit
bir yer edinir (Homerosgu ilahiler, 2020: 60). Burada kdiltirel baglamda bir mitik
aktarim oldugu izlenimi belirmektedir. Gezici avci-toplayici toplumun yerlesik duzene

gecis Tanrisi olarak Apollon’un dogumuyla, yuzip duran ve yeri belli olmayan Delos



Adasinin durmasi arasindaki korelasyonda s6z konusu izlenim gorulebilir. Belirsiz

topografya koordinat kazanmaktadir.

Nietzsche, Mulzigin Ruhundan Tragedyanin Dogusu adli eserine yazdigi
onsozde “Dionysoscu olan nedir?” sorusu yanitlanmadigi takdirde Yunanlilarin da
anlagiimadan kalacagini one surer. Ayni iddiay! irrasyonel kavraminin anlagiimasi
baglaminda da yinelemek mumkindir. irrasyonel-rasyonel diyalektigi baglaminda
bu kavramlarin ayrilmazhgdi éne sdrulebilir. Ne var ki problemin sadece referans
noktalarindan biri kabul ettigimiz Antik Yunan tarihine dair bir kesiti olarak Apollon-
Dionysos dublisitesine bile dénildiginde irrasyonel ilkenin kaos-kosmos, eril-disil,
maddi-tinsel karsithklarina indirgenebilecek bir hiyerarsisiyle karsilasilir zira
irrasyonel kavrami terim olarak felsefe jargonuna girdigi andan itibaren kendisini
geriye dogru da asarak genigletir. Daralma ancak terimin modern kullanimlariyla
ilgilidir. Nietzsche, Bati disuncesinin koklerini anlayabilmek igin Apollonik kalttrin
tim muteka&mil eserlerini zemine ulasincaya dek tugla tugla sdkmek gerektigini
soyler; bu yapilirken ilk rastlayacagimiz sey ise duvar suslemeleri olarak Olimpik

Tanrilarin isleri olacaktir (Nietzsche 1954, s.28).

Meseleye ontolojik agidan yaklasildiginda Dionysos’'un multivalent durumu
bu figlri kaosun tanrilastiriimig bir versiyonuna yaklastirir. Dionysos her seyin bir
arada ama higbir seyin belirlenebilir olmadigi bir ezeli birlik durumuna atif
yapmaktadir. Bu bakimdan sz konusu mitik Tanri’yi tanimlamak son derece gugtur.
Aslinda Dionysos tam da tanimlanabilir olmaya, form icine girmeye, hesaplanabilir
yahut akledilebilir olmaya gelmeyen, Olcu, sekil ve kalicihdi iptal eden ve bu
baglamda irrasyonel kavramini henuz kavramin kendisi literal ve entelektuel
anlamda s6z konusu degilken deruhte eden bir mitolojik Tanrr’dir. Apollonik,
Platoncu ya da daha modern kavramlarla ifade edilirse idealist, Aydinlanmaci
perspektiften bir yorum yapilacak olursa principium individuationis’in yani ferdilesme,
tanimlanabilme, hesaplanabilme ve akledilebilme gibi nitelikleri ifade eden
Apollon’un tam karsisinda bir Tanrrdir. Carl Kerényi konu Uzerine en yetkin
calismalardan biri kabul edilen Dionysos adli eserinde Dionysos’ta dinyanin akildigi
yani irrasyonel temeli sayilabilecek bir tir yaratici delilik gérdigini sdylemektedir
(Kerényi 2013).

Dionysoscguluk kent dininin bir uzantisi olmaktan ziyade, ona karg! hatta onu

asan bir dinin kent tarafindan resmi olarak taninmasini ifade eder (Vernant 2015:

42



78). Dionysos Olimpik Tanrilar dizeninde dahi Demeter ile birlikte o6teki yahut
yabanci kavramini cisimlestirir. Buradaki 6tekilik, Apollonik diizenin agsmaya calistigi
Ana Tanriga dizeninden ataerkil yapiya bir kultirel transformasyonun getirdigi
olgusallktir. Dionysos tam da Apollonik kent duzenini reddeder. Aslinda her tarlu
duzenliligi redderek belirsizligi, karmasayi ve bununla birlikte gelen sonsuz ve ugucu
varolus cesitliligini de 6ne c¢ikarir. Dionysos tim bi¢cim ve tanimlarin 6tesinde
olmakla birlikte higcbirinde sabit kalmaz ve her tirli forma da girebilir. Vernant
Dionysos’un ne denli belirsiz ve tanimsiz bir Tanri oldugunu séyle agiklar (Vernant
2015, s. 79):

“Maya, buyl kudretiyle donatih tek Yunan Tanrisi olan Dionysos tim
bigimlerin 6tesindedir, tim tanimlardan kagar kurtulur, tim hallere burinir ama
hi¢cbirinde mahpus kalmaz. Bir gbzbagci misali gériinuglerle oynar, fantastik olan ile
gercek olan arasindaki sinirlari bulandirir. Ayni anda her yerde bulundugu igin
oldugu yerde degildir, ayni anda hem burada, hem baska yerde hem hicbir yerdedir.
Gorunur gorinmez dunyaya tutarlik, ussallik ve anlasilirhk veren tim kesin
kategoriler, net karsitliklar siliklesir, kaynasir, birbirine gecger. Kendilerine esit
derecede benzedigi kadin ve erkek, ortaya ciktiginda dogalstind doganin igine
sokarak birlestirdigi gdkyuzu ve yeryuzi, geng ve yasli, vahsi ve medeni, uzak ve
yakin, o6tesi ve burasi onda ve onun yoluyla birbirine katilir. Dahasi Tanrilari

insanlardan, insanlari hayvanlardan ayiran uzakhgi kaldirir.”

Nietzsche igin felsefi bir terim haline gelen Apollon-Dionysos kargitlidi, klasik
filolojide tarih dncesine referans verilen bir kavram ciftidir. Arkeolog Christian Gottlob
Heyne'den (18. ylzyil) bu yana, (daha sonra badimsiz din tarihinin ortaya ¢iktigi)
mitolojinin arastiriimasi ve yorumlanmasi, bircok yén degisikligi ve tartismalarla,
felsefeyle temas halinde veya felsefeden uzaklasarak ilerlemistir. Ana Olimpik
tanrilardan olan Apollon/Jupiter, surekli ve dogal olarak klasik huimanizmin blylk
imajlarindan biri olmustur. Dionysos / Bacchus ise gizemli, dunyaya aittir ki hicbir
sekilde bilinmeyen, ayni zamanda kanonik olmayan, 6zel, eksantrik bir ilgiye ihtiyac
duyan ve Yunan humanist inancini sarsarak pargalamakla tehdit eden bir olgu
konumundadir. Dionysos, Helenizmin diger cihetlerinin kesfedildigi her yerde énemli
hale gelmistir ve s6z konusu kutuplasmanin 6n bicimlerinin ortaya ¢ikisina zemin
olusturmaktadir (Creuzer, 1812). Bu baglamda Bati diglncesinde diglanmis ama

ona ayrilmaz bigimde perginlenmis bir olgudur. Dionysos’'u modern dénemde sanat

43



felsefesi baglaminda zikreden ilk digunir Schlegel ve Dionysos’un ziddi olan
Apollon’u, principium individuationis/ferdilesme ilkesi olarak sunan filozof
Schopenhauer olmasina ragmen Nietzsche s6z konusu karsithidi temele alarak

kaltdr kritik zemine yerlestiren ilk digtnurdar.

Schlegel 1795'te goyle yazmistir: “Sofokles'in zihninde Dionysos'un ilahi
sarhoslugu, Athena'nin derin yaraticiligi ve Apollon'un sessiz sagduyusu esit olarak
birlestirildi.” (Schlegel, 1947: 133). G. Fr. Creuzer, daha eski bir “Orphic Okulu'nda...
BlyUk bir teoloji sistemindeki reforme edilmis Dionysos &gretisinin, Oberasian'in
(Yukari Asya) eski isik teorileriyle baglantili oldugundan”, “Apollo ve Bacchus dinleri
arasindaki erken bir karsitliktan” bahseder (Grunder, 1971: 442). Muhtemelen daha
sonraki Orfik okullarda Apollon ve Bacchus uzlasmis ve dinler arasinda bir baris
saglanmig gibi gorunar. Tabii boyle bir seyin dogal sonucu dogmalarin evliligi yahut
birbirleri icine karismalari anlamina gelmektedir. Bu korelasyon Olimpik Tanrilarin
autochtone (yerel) Tanrilar ya da Kkisilerle iliskilerinin kultirel bir kaynasmayi
alegorize etmeleri baglaminda da okunabilir. Bu perspektiften bakilirsa 6rnegin

Zeus’un, Tanriga Metis'i yutmasi, bir kiiltir emperyalizmi olgusuna denk dusecektir.

F. Chr. Baur, Dionysos ile daha ayrintili olarak ilgilenir ve Apollon ile iligkisini
eserinin Dionysos’un Apollon ile lligkisi baslikl bdlimiinde belirlemeye galisir (Baur,
1825, 5.139-148):

“Apollon'un mantidinin bir sonraki dokunugsunda Dionysos’'un maniasi
goérundr... Bundan énce birbirlerinden sadece derece olarak farklidirlar... Dionysos
daha asagi bir birlik icinde aynidir... Apollon daha yuksek bir birlik icindedir”. Apollon,
kendisiyle ilgili en yuksek felsefi anlayisa gore, ruhun ortak bilincin Uzerindeki ideal
yukseligidir... Dionysos, yalnizca Apollon'un kendi saf alaninda sakin, agik bir basiret
icinde yasadidi ideal ilahi yasami hayal gucinln etkisiyle sehvetle temas ettirir ve
onu degistirir. Bu nedenle ayni zamanda duyusal dinyanin aceleci ¢ilginlhiginda da
ortaya c¢ikar. Apollon'da bilincin tam berrakhdinin eglik etti§i saf coskuya,
Dionysos'un sarhosluk halindeki esrimesi karsilik gelir. iffetli esin perilerinin
yumusak, ahenkli sarki ve yayll calgilarindan hoslanmalarina kargihk ise ¢ilgin
menadlar (rakkaseler) girultili korolardan hoslanir. Bu karsithk icinde Apollon
tarafinda lirik elirginlesirken Dionysos tarafinda firtinali, coskulu dithyrambuslar ve

yine cogkulu komedi oyunu agirlik kazanir...”.

44



Komik siirde ise;

“ironi, temsilin en igteki ruhudur... Dionysos'un duyusal sarhoslugu ironi igcinde
¢6zindr... Kendisinden ayrilmaz olan bu ironinin Dionysos'tan ayrildigini
dusunUrsek, 6zi tamamen, baglangigta Dionysos'un sadece kendisi olacak sekilde
yerlestirildigi karsithdi temsil eden Apollon'un 6zline geger. Bu ironi kaldirildiginda

Apollo'nun saf ideali haline yikselir ... "

Buradaki karsithgin birligi ve birbirlerine dénisebilmeleri olgusu ilgili bolimde
ele alinarak suprarasyonel bashginda karsimiza cikan akil-inang iliskisindeki
nispeten belirgin farkllia gére daha gecisken bir yapiy! isaret etmektedir. Daha
acik ifadeyle henliz kendisine nispetle, kendisinin karsiti yahut degili bir kavramin

ortaya ¢ikmasi igin yeterli kosullarin olusmadigi sdylenebilir.

Schelling’in Vahiy Felsefesi adli eserinde ise ikiliye su gonderme yapilir
(Schelling, 1856, s.14,25)

“Tanri'da ... insanda oldugu gibi, kendisine bir yaratici gug¢ i1sini verildigi
surece, ... ayni iligki, ayni celigki, kor, ... sinirsiz bir Uretken gug¢ olarak, sagduyulu,
kisitlayici ve yapici, aslinda inkar eden kuvvet... bas kaldiriyor... Ayni anda sarhos
ve ayik olmak, farkh anlarda degil, iste gergek siirin sirri budur. Apolloncu cogkunun

salt Dionysosc¢u olandan farki budur ...”

1861'de Bachofen, Mutterrecht/Madersahi adli eserinde, bedensizliginden
memnun olan Apollon’u... fiziksellikten zevk alan, ...kadinsi malzemeyi ... ddlleyici
dogal gucin tasiyicisini arayan Dionysos'tan farklilagtirir ve su degerlendirmeyi
yapar (Bachofen, 1948, s.597 vd.):

“...maddi olarak ddllenir ve ayin kendisi gibi, gelisen dinyanin sonsuz
degisimine maruz kalir ... Dionysos ve Apollo arasindaki bu iligki gesitli kabuller
bulmustur ... ve ayrica Dionysos'ta eksik olan Apollon tarafindan tamamlanarak

kemale erdirilir.”

Bachofen,1867'de Orfik Teolojinin Oliimstizliik Doktrini adli eserinde, bu iki

Tanrr’y1 dinyanin iki yarisinin (telllri/ dinyevi ve uranik/semavi) hukimdarlari olarak

45



tesciller ancak Dionysos'u daha guglu ve ilk olan olarak kabul eder. Elbette kati ve
kuralci bir bilim olarak filoloji bu yazarlara ehemmiyet vermez ancak daha ayrintil
muzik ve dlgu arastirmalari bile Apollonik/Diyonizik kavram c¢iftinin saglamlagsmasina
ve somutlasmasina onemli katkida bulunmustur. 1866'da yeniden basilan erken
dénem bir ¢alismasinda, Fr. Ritschl, kitharmusik ve auletik arasinda tespit ettigi,
siirde oldugu kadar kiilt ve kabile iligskilerinde de esit olarak ortaya c¢ikan radikal
karsitliklardan bahseder. Dor kabilesine, Apollon kiiltine ve tim Apollon destanina
6zgu antik Helen kokenli kithar muzigi, bu iliskilere karsilik gelir; tutkulari
yatistirmak, zihni yikseltmek icin kullanilan kati sadelik ve ylksek sakinlik (ki Ritschl
burada Winckelmann’dan etkilenmise benzemektedir)' ayni zamanda harmonik bir
ruhsal dengeyi surdurmek icin uygun hale getirilir. Bununla dogrudan karsitlk iginde
Auletik (kaval ezgisi) konumlanir ve bu tim orgiastik kiltlerin temel bir parcasi
olarak, kararsiz bir tutkuyla, zihni kolayca vahsilestirir, parildayan bir cosku verir ve
sonunda rehavete surukleyiverir... bunun gergek orijinal yeri Frigya idi (Grinder,
1971: 443). F. W. Ritschl auletik etkinin, tim doga tapinma senliklerinde agikg¢asi
pagan ayinlerde egemen oldugunu ve Dor medeniyetinin etik sayginligina belirgin
bir tezat olusturan sehvetli, coskulu bir glcu oldugunu belirtir. 1. Olimpiyatlar
doneminde, eski muzikal celigkinin, Helenistik kitara (telli saz) ile Asya aulosu
(Gflemeli galgl) arasindaki dolayimin uzlastirimasi s6z konusudur ve Ritschl, bir
incelemesinde yatistirici, canlandirici kitharistik ve cogkulu, heyecan verici aulodik
arasindaki farktan ve bir dersinde de Apollonik kitharistik ve Dionysian auletik’ten
bahsetmektedir (Ritschl, 1866: 258).

Yunan antikitesindeki muizik de felsefi Apollon-Dionysos diyalektigi
perpektifinde belirleyici bir unsur olarak yorumlanmistir. Belirli enstrimanlarin ve
makamlarin, etnik etkileri de dahil olmak Gzere belirli kiltlere orijinal baglantisi ve
daha sonra Yunan muziginin temsillerine gegisi kuvvetle ihtimal dahilinde gortnur.
Ornegin Rudolf Westphal'a gére (Westphal, 2016, s.98):

! “Son olarak, Yunan basyapitlarinin genel olarak géze ¢arpan 6zelligi, hem konum hem de

ifadede asil bir sadelik ve sessiz bir intisamdir (...edle Einfalt, und eine stille Gréi3e).
Nasil ki denizin derinligi, ylizeyi ne kadar ofkeli olursa olsun her zaman sakin kalirsa,
Yunanlilarin figirlerindeki ifade de tim tutkulara ragmen buyuk ve sakin bir ruhu gdsterir.”
Johann Joachim Winckelmann (1717 - 1768), Gedanken (ber die Nachahmung der
griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst (1755) adli eserindeki bu tanimla,
o donemde cagdas sanat icin yeni bir estetik standart yaratmaya calismistir. Bunu
Ozellikle Alimanca konusulan Ulkelerde ve hatta 6tesinde de basardigi kabul edilir. Bu
klasisizm adina 6nemli bir kazangtir.

46



“Kithara mizigi, ethos acisindan aulos muzigiyle tam bir zithk igindedir.
Sukun, 1limhlik, neseli kararlihk kitharodik'i karakterize eder; Aulodik ise, zihni
huzursuzluk ve harekete sokar, yatistirici bir etkiye sahip degildir, ancak onu adeta
zorla tasan zevk ve olglilemez acinin orjizmine ¢eker. Frigik melodiler éncelikle

blyUk Tanrilar Dionysos ve Demeter'i takip eden cezbe halindeki kiltlere aittir ...”

1865'te, Julius Leopold Klein, Aristoteles'in katarsis yoluyla trajedi tanimina

atif yapar ve bunu muzikal-kultik karsitlik yoluyla aciklar (Klein, 2017, s.12 vd.):

“Katarsis, sanki bakiscl flit ezgileriyle sarhos olmus gibi, orgiastik olarak
yigilmis pathoslardan sakinlestiriimis ethos'a, bir ruh hali degisikli§i anlamina gelir.
Deyim yerindeyse, Frig makamlarindan Dor makamlarina bir ruh hali degisikligine
neden olur; aulodik'in feryad eden orgiastik karakterinden Apollo'nun icat ettigi

kitharodik oyununun etik ritmine...”

“Orpheus, Dionysos Gizemleri'nin kurucusu olarak belirlendi. Dionysos
tapimini bu Frig-orjiastik kesmekes karisimindan arindirmak ve onu kdkenine,
Osirisgi glines ideasi ve ruhlarin arinmasi kavramlarinin birligine yani Dionysos-

Apollon 6zdesligine kadar geri gétirmek igin...”

Klein, degerlendirmesinin devaminda Apollon-Dionysos karsithginda iki tarihi
kavmin kilturel ¢carpigmalari yahut i¢ ice gegmelerini de hesaba katmaktadir (Klein,
2017, s.49-52).

“Frig-Trakya halk tanrisi Backhos'un ruhsal olarak 6l¢ilu yasam rehberi ve kilt
tanri Apollon'da arindiriimasi gereken bir katarsis... Dionysos - Apollon‘un birlik fikri
bize Helenik trajedi ve komedide en igteki, gercek anlamini acgti, ¢inkd Tanri
bilgisinin gergek halk organi olan Backhus'un coskulu zihnini Apolloncu kdltirel ruh
vasitasiyla temizliyor. Trajedide, Backhus, ¢ilginca bir sarhosluk icinde ki aci ve
sucluluk yliziinden sarhos olur, arinmayi deneyimler. Komedide Dionysos, gergekten
Apollonvari bir katharsis yasar. Her iki kilttin birligi, Dionysos ve Apollon, tarihsel bir
gercektir. Hellen ruhunun ve Helen sanatinin en mikemmel ifadesi olarak Attika
draminda derinden i¢ ice ge¢cmis iki sanatsal ruh halinin birbirleri icinde hercimerc
oluglari. Dionysos sarhoslugu ve Apolloncu aydinlanma, dinyanin baska hangi
bélgesinde bu karsilikli ruhsallastirma Hellas'taki kadar harika bir sekilde agiga

cikabilir. Dionysos-Apolloncu fikrin Attika dramasindaki trajik ve komik katarsisle bu

47



birlesimi ile ayni zamanda panhelenik bir etki ortaya ¢ikti; Dor kabilesi Tanrisi
Apollon'un ruhsal ve etik dogasi, doganin yaratici giiciniin Tanrisi olan iyonik
Dionysos ile ... duyusal olarak coskulu zihin ... Ayrica her iki kabilenin de ideal temel

dzellikleri. Dorlar ve Iyonlar ...”.

Apollon, Apollon'un mitik cevresine oldugu kadar kendine has 6ézelliklerine ve
karakteristiklerine de oldukca asina gértinen Plutarkhos'un eserlerinde de sikgca yer
alir. Bu bilginin bir kismi 6zellikle Yasamlarda dogrudan kaynaklarindan gelir, ancak
Plutarkhos'un genel olarak kendisini aracisiz ifade ettigi ahlaki denemelerinde
Apollon'a yaptigi atiflar ¢ogunlukla kendi kapsamli okumalarindan, entelektiel
¢evresinde ve disinda revacta olan gincel ilgili goriglerden ve hatta yerel kayitlara
ve geleneklere yaptidi kisisel arastirmalardan da kaynaklanir. Plutharkos igin
Apollon’un temel niteliklerinden biri kahin Tanri olmasidir ve kehanetin anlami da
gecmis ve bugunun verileri Gzerinden bir akil ylritmeye dayanmasidir (Nikolaidis,
2023: 574).

Apollon rahipliginden bagimsiz olarak Plutarkhos'un da Dionysos'un yerel
mistik ayinlerine katildigina dair glclu kanitlar s6z konusudur. O halde bu durum
Apollon ve Dionysos'un bilgeler tarafindan tanrisal varligin gesitli yénlerini ve
doénusumlerini tanimlamak igin verilen isimlerden bazilari oldugunu teyit etmektedir.
Esasen Stoaci ve nihayetinde Heraklitgi olan bu teori badlaminda Plutarkhos'un
savundugu sey soyle bir sey olmalidir ki Apollon’'un ismi (privative A + polla),
Ammonius'un da daha sonra teyit edecegi gibi, Tanr’'nin yalnizligina, yani ¢okluktan
soyutlanmasina ve c¢ogullugu reddetmesine isaret eder. Phoibos ismi ise onun
parlakhgina ve isiltisina, safligina ve lekesizligine isaret eder ki tim bunlar elbette
Apollon'un 6zdeslestirildigi atesin ve bunun dogal uzanimi olarak giinesin yahut
daha genis agidan gokyuzinin nitelikleridir. Ote yandan Dionysos, Zagreus gibi
isimler, Tanr’'nin dnceden belirlenmig bir tasarim ve sebepten 6tlrd bir kosmosun
yaratilabilmesi icin gecirmesi gereken donusuimlere isaret eder. Baska bir deyigle,
dinyanin cesitliliginin, farkliiginin  ve ¢ogullugunun ardinda Dionysos'un
donusumleri, sayisiz kilik degistirmesi, parcalanmasi ve yeniden Uretilmesi
yatmaktadir. Buna gore, insanlarin Apollon‘a sdyledigi ilahi sakin ve dizenli paian
iken, Dionysos'a sdylenen ilahi bagiriglarla karisik, hareketli dithyramb'dir. Sanat
Apollon'u surekli yaglanmayan bir geng olarak temsil ederken, Dionysos bir¢ok kilik

ve bicimde tasvir edilir. Ozetle, Apollon duzenliligi, intizami ve mutlak ciddiyeti,

48



Dionysos ise diuzensizligi, sakacilgi, tagkinhgi ve ¢ilginhgr temsil eder (Nikolaidis,
2023: 578). Yine Plutarkhos'a gore Apollon ve Dionysos tanrisal varhigin ayrilmaz iki
yonudir; ancak bu tanrisal varlik dinyayl dretmek icin donlsim gecgirmek
zorundadir ve bu donusmus Tanri, yani duyularimizin degisken dinyasi
Dionysos'tur. Buna karsin Ammonius'a goére tanri dedismezdir ve higbir dontsime
ugramaz. Maddi dinyanin ¢odullugunun ve cesitliliginin nedeni baska bir yerde
aranmalidir (Nikolaidis, 2023: 581). Burada Amonnius’'un yaklasiminda Apollonik
Tanri imgesinin degismezligi ve katihgi, dolayisiyla rasyonellige uygun yapisi
dikkate degerdir.

ilgili  bdlimde detaylandirilacak olmakla birlikte;  biyografilerinden
6grendigimiz kadariyla ve dogal olarak bir filolog ve ayni zamanda bir mizisyen
olmasi hasebiyle Nietzsche’de tim bu yazarlardan ve fikirlerinden haberdardi ve bir

kisim fikirlerini s6z konusu yazarlarin ¢alismalari Gizerine bina etmisti.

Yerlesik dizene gecisin belirleyici 6zelliklerinden ikisi de aile yapisinda
babanin rolinun anlagiimasi ve hiyerarginin agirlik kazanmasidir. Hiyerarsik yaklagim
ise dogas! geregdi olgulara farkl degerler vererek onlari gizgisel bir dizende alt-Ust
farklilasmasina géturir. Bu dizenin tapin¢g baglaminda Misirda toprak ve gok
inanglari bakimindan esit yurutilmelerine ragmen Antik Yunan’da gok tapincinin 6ne
ciktigr gorilir. One gikmaktan kastimiz hiyerarsik perspektifte istiinliik kazanmasidir.
Bati klltiri ve disincesi de yuce fikrini gége yonelik bir kavramsallastirma iginde
yurutmastur. Klasik Yunan imgelemi, psikoloji, felsefe ve sanatta Eduard Fraenkel’in
ifadesiyle “fantastik, belirsiz ve sekilsizin aksine, anlasilabilir, belirlenebilir ve
Olgulebilir... orani yani logos’u aramistir (Fraenkel, 1935: 25). Camille Paglia Apollonik
olanin dogaya karsi cekilen bir gizgi oldugu iddiasini Jane Harrison’in Olympos
tanrilarinin, toprak tapinci ve doga anaya ihanet eden ataerkil tanrilar oldugu tanimina
dayandirir. Kitonyen yani topraga ait dinya, doga ananin guve- nilirliginin ve tinsel
kiymetinin sinandidi yer olarak merhametsizdir ve burada ne kisi, ne dusunce, ne
nesne, ne de sanat s6z konusudur (Paglia, 2014: 86). Guthrie’ye gdre de yasa koyucu
ve duzenlemeler getiren din anlayiginin ilk buytk koruyucu Tanrisi Apollon’dur. Bati
diuslincesinin Urettigi bilim ydntemi Apollonca bir konstelasyondur. Tanimlama ve
siniflandirma yoluyla ve aslinda ratio yoluyla arkaik dinyanin korkutucu karanhk
tarafini bertaraf eden bir dizenlemedir. Estetik olana odaklanma tavri da Apollanca bir

tutumdur. Tabiat glgleri karsisinda duyulan korkunun bertaraf edilmesi kiltirlenme

49



surecinin dnemli bir dinamigidir. Bu anlamda Bati tarzi bilim ve estetik s6z konusu
arkaik ve biling disi korkulari bertaraf etmeye de hizmet eder. Aeskhilos’un “Oresteia”
tragedyasinda klasik donemini yasayan Atina kilturt icinde kitonyen, dngoérulemez
tabiat gUglerinin bir semboll, anne figird olarak Klytemnestra’nin oglu Orestes
tarafindan oldirtlmesi metaforik dizlemde Apollonik disincenin Gstinlidand tesis
etme girisimlerinden biridir. Paglia’'ya gore sonugta varligini surdiren ve distncesini
Avrupa’ya benimseten, Homeros'dan 6grendigimiz savasci Miken kualtiridir ve
guneydeki Mikenler ile kuzeydeki Dorlar, Apollonik Atina’yi meydana getirmek tzere
kaynasir ve buradan Bati tarihinin Greko-Romen cizgisi baglar (Paglia, 2014, 21) .
Apollon’un karsiti olan Dionysos ise dogurgan disiligin hakim oldugu tabiat ananin
kitonyen karmasasini temsil eder. Bu baglamda Apollon dogadan kopus olmakla
birlikte rakibini hicbir zaman butindyle ortadan kaldiramaz ve gene bu baglamda
estetik olan, kitonyen yani Dionizyak olanin Apollonik dizeltimesi anlamina gelir
(Paglia, 2014: 29). Apollon’'un bicim vermek suretiyle bir varhgi digerlerinden ayirt
ettigi yerde Dionysos esrime ve kaynasmayl saglar. Bu yapi modern dénemde
rasyonel-irrasyonel karsitligina indirgenecek mustakil sablonun ilksel bigcimlerindendir.
Felsefe tarihi cizgisinde agirlikli olarak kendini goésterecek olan Apollonik ¢izgi,
Platon’un idealar teorisiyle en kamil formilasyonu bulmustur. Whitehead tim felsefe
tarihini Platon’a dustlmds bir dipnot olarak yorumladiginda aslinda arkada en azindan

daha ilksel bir ilke yani Apollon fikrinin oldugu gézden kagmamalidir.

Apollon-Dionysos diyalektigini 6zinde pagan bir diyalektik olarak akil-doda
karsithgi biciminde de anlagilabilir. Keskin akilci-akilci olmayan ikiligi ancak aklin
hakim konuma gectigi tarih kesitlerinde s6z konusu olacaktir. Apollon dislincesinin
koken itibariyle Misir glines tapincina dair 6geler tasigi fikri de felsefe tarihinde yer
bulan bir disincedir. Bu duslncenin énemli bir destekgisi olarak Rénesans’ta
Hermetik gelenegin  yeniden canlanmasi  olgusu gdsterilebilir.  Yunan
Apollonculugunun temeli yani anlasilabilir bicimin ilk agik hali, Misir'da ortaya ¢ikar.
Misir, doga ananin sabit, bigimsiz, yumusak hath yuvarlaksilanna karsilik saglam
mimariyi kesfeder. Paglia’ya gére Misirda Apollonik ilke o denli belirgindir ki antikite
fikri Yunan’in yaninda Misir’i da icerek bigcimde yeniden ele alinmalidir zira burada
toplumsal dizen, doganin kitonyen gorunemezligine kargilik olarak gorulebilir bir
estetie donusmustir (Paglia, 2014: 73). Saglam, muhkem yapilar sirekli ¢éziinen
ve degisim icindeki doganin aksine kati ve ideal olani ortaya koyarak bir anlamda

Platonik idealara yahut Apollonik degerlere referans verirler. Bu degerler toplumun

50



dizeniyle de ilgilidir ve tragedyanin bir fonksiyonu da s6z konusu degerleri
korumaktir. Aksi taktirde tragedya ¢dézllir ve Dionysoscu belirsizlik hakimiyet
kazanir. Temelde tragedya Apollon-Dionysos karsithdindan dogar ve bunda Apollon
kanun yapici Dionysos ise onlara askindir. Freudien terimlerle Apollon’u slper ego
ve Dionysos’u da id olarak yorulayabiliriz. Bunu ikilemde daha sonra Schopenhauer
Dionysos’un yahut idin yerine irade’yi koyacaktir. Apollonik ilkeler dinamik yasamin
Ogelerini sanat ve tefekkir nesnelerine doénustirerek bir anlamda katilastirir,
sabitler. Bu bir yénuyle rasyonalizasyonun temelidir. Ayni perspektiften devlet de
Apollonik bir yapidir ki bunun kristalize bir érnedi ve kendisinden sonraki Batili

dusunceyi guglu bicimde etkileyen dusunur Platon olmustur.

Bachofen’e gore Apollon babayanl bir kiltirel gegisin imgesi olarak eski
anayanli Demeter ilkesine nazaran butlunuyle tinsel bir kusak, tUm o6zdeklerden
yoksun birakilmis anasiz babalik disuncesine gecer (Bachofen,1997: 141). S6z
konusu kdltirel transformasyon ve ayni zamanda rasyonalizasyon sureci
Aiskhylos’'un Eumenides ve Euripides’in Orestes tragedyalarinda kristalize edilir.
Orestes babasinin 6clint almak i¢in anasini oldurir. Tragedya tartiya vurulunca
bunlardan hangisinin daha agir basacagini, babanin mi yoksa ananin mi ¢ocuga
daha yakin oldugunu irdeledigi gorulur. Tanriga Athena —ki onun da babasi Zeus’'un
kafasindan dogdugu ve dolayisiyla saf dusunce ve akli temsil ettigi unutulmamalidir-
Orestes’in isledidi cinayet karsisinda bir yargi kurulu belirler. En saygin yurttaglan
karar vericiler olarak atanir. Erinys'ler anayi éldirmeye karsi ¢ikacak; Orestes'iyse
bu isi yapip Gzerindeki kan lekesini temizlemesini buyuran Apollon savunacaktir.
Apollon, Orestes’in annesi Klytaemnestra’nin o6ldirdigid baba Agamemnon'un
yanini tutarken, Erinys'ler Klytaemnestra'nin nedenlerini kanit gésterir. Erinys’ler ana
yanhligin savunucusu, Apollon'sa ataerkinin yandasidir. Erinys'lerin baba ve koca
yasasini tanimadigi aciktir, ¢inkl Klytaemnestra'nin yaptigini cezasiz birakirlar.
Onlar yalniz ananin yasasini, ana kaninin haklarini bilirler; eski yasa ve toreye
uygun olarak, anasinin canina kiyanin cezasini ¢ekmesini isterler. Apollon oyle
degildir. Babasinin Ocuni almasi i¢in bu igi yapmasini Orestes'e zaten o
buyurmustur ve o da kendi buyruklarini goklerin Tanrisi Zeus'dan alir. Simdi de
anayanlilia kargi ataerkini savunarak Erinysler'in 6niinde Orestes'i korumaktadir.
Kendini Patroos (Babalarin Tanrisi) olarak gosterir ve Atina'nin koruyucu Tanrisi
olarak ona takilan ad budur. Apollon babanin haklarini savunurken Erinys'ler kan ve

anayanli soy hakkini korurlar. Apollon'unki yeni, o&burlerininki eski yasadir.

51



Yargiglarin oylari esit ¢iktiginda ise Athena araya girerek kendi anasiz dogumunu
ornek gosterir ve baba hakkinin 6ne gegtigini ileri surer. Zira kendisi de anasiz bir
dogumla meydana gelmistir ve evin reisi baba olmalidir. Zeus’a dayandirilan bu erk

ile Orestes aklanir.

Burada cocuk ve ana arasindaki bagin yadsindigi ve tensel ilkenin, tinsel
ilkeye bagimh kilindigi gorular. Bachofen bu asamada U¢ evreden bahseder. Aile
yapisinin olmadidi kitonyen dogurganlik evresi, evlilikteki sahici analik ile belirlenen
ay evresi ve evlilikte ataerkiyi simgeleyen gunes evresi (Bachofen, 1997: 214).
Orestes tragedyasi bir giines Tanrisi olarak ataerki ve Apollon’'u éne ¢ikardiginda
rasyonalizasyon siureci de isler haldedir. Burada dikkat g¢ekici nokta
rasyonalizasyonun kendi mustakil varolusu ile yetinen bir striktlir olmayip ayni
zamanda rakibi olarak belirlenmis irrasyonel struktlrd - bu striktur giderek vahsi
doga, disi 0de, beden, romantik olan vb. konstellasyonlari oOtekilestirecektir-

baskilayan bir nitelige barinmesidir.

Anayanli tavirdan babayanli diizene gegis bir rasyonalizasyon ve irrasyonel
olan dizenin bertaraf edilmesi anlamina gelir ancak terim olarak ratio ile nispet
iliskisine modern dénemde girecek olan irrasyonel kavraminin hentz mustakil bir
baglamda iglendigi soylenebilir. Bu baglam anayanli tavir yahut anaerki olarak
adlandirilabilir ve s6z konusu baglamin uzantisi kendisini Dionysos ile ortaya koyar.
Modern doénemde Dionysosgu damar Schopenhauer, Nietzsche ve Freud ile
yeniden canlanip irrasyonel kavraminin baglamlarini insa edecekler Apollonik
yaklasim ise Platoncu, Aydinlanmaci ¢izgi ile rasyonalizasyon ve akilcilik damarini

besleyecektir.

Yine Bachofen tarafindan iradenin iki veghesi olarak yaratici ve akilci
perspektifler daha Euripides zamaninda Yunan Tragedyasina bir butlin olarak
kaynasmig vaziyette ickindir. Dionysos sezgisel ve bu bakimdan da sozlere
dokulemeyen ilksel hakikati simgeler. Batinin dogaya bakisinda bastirdigi sey, yani
topraktan - ama topragin ylzeyi degil, derinliklerinden - anlamindaki kitonyen
olandir. Jane Harrison bu terimi Olympos 6ncesi Yunan dini i¢in kullanirken Paglia
Dionysosca terimi yerine kullanir. Dionysosca, bir kir eglencesi olmayip Apollon’un
kacindigi kitonyen gergeklikler, yeraltindaki glcun kor 6gutugu, uzun ve yavag bir
¢6zllmedir (Paglia, 2014: 18). Bu baglamda Dionysos Batili ego ve onun Urunleri

Apollonik bakigin eseri oldugu yerde bunun tam karsisinda kitonyen dogurganligi

52



yahut akiskan dogayi yasa olarak ortaya koyan figlrdir. Dionysos kan, sit, 6zsuyu

vb. sivilarla 6zdeslenen bir Tanri olarak forma girmekten kaginan bir ilkedir.

Dionysos’'un muhtelif anlatilar icerisinde yaygin kabul géren dogumu Thebai
Krali Kadmos’un kizi Semele ile Zeus’un gizli iligkilerinin sonucudur. Zeus’un kiskang
esi Hera, Semele’yi asiginin kendisine gercek ylzinu gostermesini istemeye
yonlendirir. Zeus gercek haliyle gorundigunde Semele yanarak Olir ancak bebek
Zeus’'un baldirina dikilerek daha sonra oradan dogar. Bazi psikogenetik
degerlendirmeler Freud’'un kadinlarda varlidina isaret ettigi penis kiskangligina
nispetle daha temel bir iggudiyU 6ne surer; bu Athena’nin babasi Zeus’un kafasindan
dodumu ve Dionysos’un yine Zeus’un baldirindan dogumu gibi anlatilarin erkeklerin
kadinsi guglere yani dogurganhga duyduklari imrenme olarak yorumlanir (Zilboorg,
1944: 290). Kafadan dogum sodylencesinin fikri, teorik, bitmis-tam bir forma yahut
rationel olana atif yapiyor olmasidir. Kafa disindaki dogumlarda ise irrasyonel, forma
girmemis ve belirsize referans s6z konusudur. Bu yaklasim Orta Cag déneminde
kadinlarin ancak kamil Katolik erkekler diinyaya getirmekle mesul kulukga makineleri

zaviyesinde muamele gormeleri sonucuna kadar ileri gitmistir.

Dionysos Homeros tarafindan Zeus’'un oglu olmasina ragmen Olimpik
Tanrilar arasinda anilmaz zira o kitonyen Tabiat Ananin bir tir devami yahut
kalintisidir ve mistik dinin en énemli Tanrilarindan biri olarak belirir. Mistisizm de iyi
bilindigi gibi hemen her tezahirinde ratioya askinlikla yakindan ilintilidir. Yine
Dionysos’un varliklardaki kati olmayan fakat daha belirsiz olan akiskan ilkeye
yakinligina dikkat cekilebilir. Victor Ferenczi s6z konusu akigkanligi ana rahmi
donemimizin ilksel deniz ortamiyla ilintilendirir ve buradan hareketle insanlarin
yogun bicimde deniz kiyilarina ve denize olan temayullerini psikohistorik acidan
temellendirir, hatta disilerde cinsel salgilarin balik kokusuyla yakinhgdini isaret eden
kimyasal bilesiklerden bahseder (Ferenczi, 2019). Cesitli bigimlere donlistigu
gorilen Dionysos hiyerarsik bir diizene higbir bigimde uymaz. Dogdanin varlik
zincirinde boga, yilani aslan, panter gibi formlara girip ¢ikarak hi¢ birinde sabit
kalmayan farklilagsma olarak sembolizedir. Jane Harrison, Dionysos ayinlerinden
dogmus olan trajedi konusunda, “Athena, Zeus ve Poseidon’'un dramasi yoktur
¢unkl hi¢ kimse en coskun aninda dahi, Athena ya da Zeus ya da Poseidon haline
gelebilecegine inanmamistir” der (Paglia, 2014: 110). Euripides’in Bakkhalar

tragedyasindaki tasvirler dikkate alindiginda Dionysos’un -kuralci Apollan’a gore-

53



kaotik derecede katilimci ve 6zglr oldugu gérilir. Dionysos’'un 6zgurligl natura
naturans yani yaratici doga olmasindadir. Kiltir sireci 6éngoérilemez ve yaratici
oldugu kadar yok edici de olan dolayisiyla hem dykinidlen hem de korkulan bu tarz
bir yaraticihgi dizginlemeye gayret eder. S6z konusu dizginleme gayretinin énemli
bir enstriimani da tarih ¢izgisi boyunca Apollonik, Platoncu, ideaci felsefe olmustur.
Benzer yaratici gucln insan tird iginde bir temsilcisi olarak alimlanan disi yahut
kadin figlri de paralel bicimde baskilanarak kontrol altina alinmaya calisilir ve
dogal sonuc¢ olarak Dionizyak yahut irrasyonel olanla ilintilendirilir. Dionysos
figlrinin kendisi de bedenen kadinsi 6zellikler tasimaktadir. Disi 6ge ile ilgili
gercekligin Urklticl yani olarak Vagina dentata imgesi, bir anlamda disinin hem
dogurgan hem de dogurduklarini 6guten aspektleri, Kuzey Amerika yerlilerinden
Bati Asya folkloriine degin cesitli kiltirlerde fark edilmis ve arketipsel anlatilara
konu olmustur. Buradaki temel endise aslinda vahsi doganin hem olusturan hem de
donustlren suregleri karsisinda duyulan endisedir ve ¢6zumu Apollonca bir

rasyonalizasyonda aranir.

2.1.2. Orpheuscguluk

Orpheusculuk Ogretisi yazili metinlere dayali bir gelenektir ve mitik ozan
Orpheus’a dayandirilan dini, ezoterik, mistik bir &gretiyi tanimlar. Terim
Bachofen’dan beri modern felsefe literatiriinde kullaniimaktadir (Bachofen, 1867).
1962 yilinda Selanik yakinlarinda bir mezarda bulunan Derveni papirUsleri 6gretinin
tarihine buylUk oranda 1sik tutmustur. Bu buluntular 6. ylzyildan itibaren Presokratik
filozoflarca bilinen, Ozellkle de Empedokles’in etkilendigi dusunulen Tanri
soyagagclarinin dolasimda oldugunu goéstermektedir (Vernant 2015: 83). Orpheus
dgretisi M.O. 6. yuzyildan itibaren bir teogoni olarak kabul edilen Orpheus siiirlerine
dayandirilir ve Bacchus/Dionysos mistiklerince de kabul géren asketik, vejeteryan
ve Orpheotelest denilen rahipler vasitasiyla propaganda edilmistir (Burkert, 1984:
1378). Bu anlamda doktriner bir yapisi vardir ve irrasyonalizmin ilkel bir formu olarak
Dionysoscguluk ile de karsitlik igindedir. Orpheus, Apollon/Dionysos dublisitesi
baglaminda Apollon’a ve glnese tapan bir figlir olarak goérulir. Apollon’'un
rasyonelligi temsil ettigi disindldiglinde Orpheuscguluk celisik bir pozisyonda
konumlandirilabilir hale gelmektedir. Aslinda kendisinden sonra gelen diger ezoterik,
mistik Ogretilerde de —Pythagorascilik, Platonculuk, Yeni Platonculuk gibi- ayni

celiskili pozisyonu saptamak mimkundur. Bunlar dinyeviligin reddedildigi ve

54



tinselligin 6ne ¢ikarildig1 mistik yapilar olmalarina ragmen rasyonel digslnceye alan
yaratmiglardir. Bu konuda Rdnesans ddneminde yeniden populer hale gelen
Hermetik dustiince zemininde yayginlik kazanan buyu uygulamalarinin deneycilige

yol agmasi da 6rnek gosterilebilir.

Orphik  metinler genel olarak Hesiodos’'un Theogonia'sina kargit
konumdadirlar. Hesiodosgu ilahi evren gizgisel zamanda, kaosun hakim oldugu bir
ilksel durumdan bireylesen ve hiyerarsilerin ortaya c¢iktigi Zeus’un kati hikmu
altinda bir dinyaya dogru ilerlemektedir. Buna mukabil Orpheuscgulukta baslangi¢
ilkesi, ilk Yumurta yahut Gece miikemmel bir ilksel birligi ve tamligi temsil eder. Bu
birlik farkli bireyleri ortaya koymak Uzere parcalara ayrildiginda varligin kararlihgi da
bozulmaya ugrar. Bu ayrisma,dagilma donglsind, pargalarin bitlinlige varma
dongusu takib eder. Ancak cileci ve feragatli bir yasam izleyen Kisilerin yeniden
Tanrr'ya katilarak 6te diinyada Altin Cag benzeri bir hayat sirme imkanlari olabilir.
S6z konusu cilecilik erdemli bir yasam ve perhiz gibi unsurlari icerir. Bu baglamda
bakildiginda bireysel bir kurtulusu doktrine eden Orpheusculuk dogal olarak kent
dininin, kural ve degerlerinin disinda ve yabanci olarak goérulir. Buradaki énemli
farkhilik Dionysoscu gelenekte yasam-6lim dongusinde bir nihayet olmamasina

ragmen Orpheuscgulugun bir soteroloji (kurtulus teorisi) ortaya koymus olmasidir.

Carl Kerenyi'ye gore mistik ozan Trakyali Orpheus’a atfedilen hemen her seyin
kdkeninin Minos’ta ortaya c¢iktigina dair pek suphe yoktur (Kerenyi 2013: 125).
Ronesans ddneminde Corpus Hermeticum gevirisiyle Hermetizmin canlanmasina
buylk katkisi olan Marcilio Ficcino da killiyatin Pimander bolimi igin yazdigi
Argumentum baglikh 6n sézde Orpheus’u, Hermes Trimegistus'tan sonra kadim
teologlar arasinda ikinci siraya koyar. Orpheus’'un kadim Ogretisine vakif olanlar
silsilesinde Pythagoras ve 6grencisi Philolaus da yer alir. Philolaus ise ilahi sifatiyla
anillan Platon’'un hocasidir (Yates 2021: 34). Ficcino’ya gore Platon, felsefesinin
kdkenini Merkur (Hermes)'den alir ve Orpheusgu doktrinler ve Hristiyanlik Hermetik
Ogretiye Pythagorasgi 6gretiden daha yakindir (Yates 2021: 35). Orphik kosmogonide
geceden meydana gelen isik ve dinya s6z konusudur. Orfik mitte ise Titanlar, bebek
Tanri Dionysos’u parcalayarak yedikleri icin Zeus'un yildirmlariyla kdl edilerek
cezalandinimistir ve insanlar bu kullerden meydana geldikleri icin ikili bir yapilari
vardir. Bir yonleriyle Titanlar gibi ginahkarken diger yonleriyle Dionysos’tan bir parca

tasidiklar icin Tanrisal vasiflara haizdirler. Orpfeusgu Ogretide kismen ruh gogu ile

55



eski’/kadim gunahtan kurtulus vadedilir. S6z konusu gunah Dionysos’'u pargalayan
Titanlarin soyundan gelmekle ilgilidir ve insan bu kismi ile gunahkardir. Diger taraftan
Tanri Dionysos’un parcalanarak yenilmesiyle ona ait tanrisal 6zellikler de insana
gecmis kabul edilir. Ruh gocu ile muhtelif kereler dinyaya gelen kiginin arinmak
suretiyle 6te dinyadaki cezalardan kurtulusu vadedilir. Beden, ruhun zindani kabul
edilir (Burkert, 1984: 1379). Platon, dilenci Orphik rahipleri onaylamaz (Platon, Devlet,
364 e) ancak Orphik ruh gocgu (Platon, Krathylos, 400 ¢ - Phaidon 62 b) dislincesini
makul bulur ve Orpheus Theogonia’sindan alintilar yapar (Platon, Yasalar, 715 e).
Sokrates oncesi donemde zaten bir Orpheus yorumu olmasina ragmen Ge¢ Antik
Doénemde Orpheusguluga yeniden bir ilgi olmustur. Mistiklerden olusan bir topluluk
Orpheus llahileri’ni kullanir.? Yahudiler ve ardindan Hiristiyanlar igin Orpheus mitolojik
politeizmin arketipi olarak kabul edilir ve Ahit ile monoteizm lehine geri adim atmasi
saglanir (Burkert, 1984: 1379). Burada kiiltirel transformasyonun pagan mitleri
rasyonalize etme sulreci gorulebilir. Buna karsilik 6zellikle Syrian, Proclus ve daha
sonra Damaskios gibi pagan Yeni Platoncular Orpheus'u bir anlamda vahiyci
statlistine yukseltirler ve alegorik mitler Platonik metafizie déndsturtllr. Orpheus
hakkindaki bilgiler esas olarak onlarin yazilari araciligiyla korunmustur (Orph. Frag.
Index II: Fontes Fragmentorum). Modern dénemde ise Orpheus 6nceleri bir opera
figurQ olarak ele alinmistir. En Unlileri Monteverdi'nin Orpheo (1607) ve Gluck'un
Orpheus und Euridike (1762) adli eserleridir. Orpheus'un 6gretilerine olan ilgi ise
Romantik dénemde F. Creuzer'in onculiginde mitlerin yeniden kesfedilmesiyle
artmisgtir.® Buna karsi, rasyonalizm ve klasisizm, Yunanlilara iliskin bir imaj (Apollonik)
yerlestirerek Orpheus’u tamamen marjinallestirmistir (Howald, 1926). Bu imajin baskin
durumuna ilk kez teorik elegtirel anlamda deginen ise Muzigin Ruhundan Tragedyanin
Dogusu adli eseriyle Nietzsche olmustur. ilkel dinlerden ve animizmden gelen
Orphizm, Yunan mezarlarinda altin yapraklar tzerine yazilmis 6te dinya metinlerinin
de kesfiyle guglenerek yeni bir cazibe kazanmistir (Zuntz, 1971: 277-393). Modern
resimde kubizme bir tir tepki olarak ortaya ¢ikan post-kubist akim kendisini Orphizm

olarak adlandirir. Kiibizmin kati geometriciligine karsi renklerin gegcisliligini one almaya

2

Bkz. Ed. by. Wilhelm Quandt, Orphei Hymni, 1955.

Bu konudaki bazi 6nemli ¢alismalar Georg Friedrich Creuzer: Symbolik und Mythologie
der alten Volker (1810-12), Johann Wolfgang Goethe: Urworte orphisch (1817), Georg
Zoega: Uber den uranfanglichen Gott der Orphiker (1799), Johann Jakob Bachofen: Das
Mutterrecht (1861)...

56



ybnelen bu akimin da aslinda asiri rasyonalize edilen sanat iginde irrasyonel pagan

bir gegmise yer agmaya c¢alistigi sdylenebilir.

2.1.3. Pythagorascilik

M.O. 6.ylizyill gliney italya’sinda etkili olmus ancak aslen Samos’lu olan
Pythagoras’in ve takipgilerinin 6gretileri Pythagorascilik olarak bilinir (Aristoteles,
Metafizik, 985. B 23). Baslangigta so6zli bir gelenek olarak aktarilan
Pythagorasgilik farkli formlarda belirginlik kazanan bir 6gretidir. Guthrie’'ye gore
Platon diglincesini de 6nemli o6lglde bigimlendirecek bir etkiye sahip oldugu
asikardir. Ruh gogu, asketik yasam, batil inanc¢lar bakimindan yogunluk, bir tdr
vejeteryanlik, dgretinin bazi kisimlari i¢in sessizlik yemini, meditasyon ve sayi
mistisizmine dayali spekullasyonlar ihtiva eder. Bu 6gretide erkek ve disi olarak
figire edilen sayilar M.O. 5. ylzyilda (Philolaos) Sokrates 6ncesi kozmogoni
tarzinda kullaniimigtir- sinirli ve sinirsizin harmonisi olarak merkezi bir atesin
etrafinda doénen dinya (Platonculukta Bir ve belirsiz ikilikten idealarin sayilarinin
turetiimesi olarak daha da gelistiriimistir), sesler arasindaki araliklarin oranlarla
gosterildigi ve kurelerin harmonisi fikriyle astromi ile de baglantili bir mizik teorisi
(Burkert, 1989, s.1724) gelistirmiglerdir.

Pythagorasgilarin 6zellikle M.O. 5-4. yizyillarda Archytas gibi disinirler
Uzerinden matematigin gelismesine énemli katkilari olmustur. Bu dénemden sonra
Ogretinin geleneginde bir kesinti olusmus ve Pythagorascilik gomulu bir bilgeligin
belirsiz ideali konumuna gerilemistir. M.O. 1. yiizyil'da apokrif metinler araciligiyla
Yeni Pythagorascilar olarak adlandirilan takipgiler tarafindan canlandiriimaya
calisiimis ve yine o donemde de ¢ok bicimli yapisini muhafaza etmistir. Harmonik
dizen etigi (Apokrifler); cilecilik ve buyu (Tyana'll Apollinos); daha sonra Yeni
Platonculukla birlestirilen (Jamblicus tarafindan) Platonculuk ve Gnosis arasinda
sayllar metafizigi (Numenios); aritmetik, mizik teorisi, quadrivium; Nikomachos'un
yazilarinda Pythagoras’in icatlari olarak gd&sterilmistir (M.S. 100 civari) ve
Kopernik'ten bu yana matematik bilimi Pythagorascilara atifta bulunmaktadir
(Burkert, 1989: 1724).

Pythagoras'in guglu etkisi ve ogretilerinin okullarda daha da geligtiriimesi,
antik cagda bile takipgileri i¢in ortak bir isim olusturmayi gerekli kilmistir. Platon da

zaten astronomi ve muzigin birlesiminden pythagoreioi doktrini ve yasam bicimleri

57



olarak bahseder (Platon, Devlet, 530 d, 600 b). Aristoteles ise her seyden dénce
Pythagorasciligin doga felsefesini (Aristoteles, Gokyiizii Uzerine, 284b) sayilar
teorisini (Aristoteles, Gokyulizii Uzerine, 268a), ruh doktrinini (Aristoteles, De
Anima, 404a) ve adil olanin kisasa kisas olarak yorumlanigini (Aristoteles,
Nikomakhos’a Etik, 1132b) vurgular. Geg¢ antik donem sonrasinda Empedokles,
Epicharmos, Archytas, Alkmaion, Hippasos, Philolaos ve Knidos’lu Eudoxos gibi
Pythagoras'in bireysel takipgilerinin yasamlari ve o&gretileri Diogenes Leartios
aracihgiyla aktarilmistir (Diogenes Laertios, 2007). Pythagorascilik terimi,
Latinceye gecerek Roma imparatorlugu dénemi dusinirleri ve Yeni Platoncular
olarak bilinen Plutarchos, Porphyrius, Jamblicus tarafindan da Pythagoras ve
takipgilerinin ~ 6greti  ve uygulamalari aktariimistir.  Porphyrius  6zellikle
Pyhtagorascilar arasinda da 6gretinin derin anlamlarina vakif olan mathematikoi
ve kendilerine ancak ylzeysel bilgiler verilen akustomatikoi gruplari arasindaki
ayrimi vurgulamistir (Dierse/ Welchering, 1989: 1725). Burada 6gretinin henlz
aday konumundaki isteklilerinden olusan bir dis halka ve 6gretide ilerlemis ezoterik
ic halkanin hiyerarsik bicimde yapilandigi gorilur. Jamblicus da mathematikoi ve
akusmatikoi arasindaki farka vurgu vyapar. Akusmatikoiler, Pythagorasci
Ozdeyigleri bunlarin gerekgeleri verilmeksizin 6greniyorlar ve mahtematikoiler
tarafindan gercek Pythagorascilar olarak gértlmuiyorlardi. Jamblicus 218 erkek ve
17 kadin Pythagorasclyi isimleriyle aktarmistir (Dierse/Welchering 1989: 1725.
Pythagorascilik terimi bazi kilise babalari tarafindan da kabullenilmistir.
iskenderiyeli Clement'e gore, digerlerinin yani sira Pythagorasgilarin égretilerinin
ezoterik veya ortllu karakteri, kastedilen anlamlarin alegorik yorumunu zaruri
kilmaktadir.

Pythagorasgilarin felsefesine ydnelik slregelen ilgi, erken modern
zamanlarda, érnegin bir Secta Pythagorica (Pythagoras Mezhebi)’ dan bahseden
G. Pico Della Mirandola ve yedeni G. F. Pico Della Mirandola'da,
Pythagorasciligin gizli doktrini ile Kabalaci doktrin arasindaki benzerlikleri fark
eden J. Reuchlin'de ve kapsamli bilimsel ¢calismalari tesvik etmek igin 1672'de bir
Societas Pythagorea kuran E. Weigel'de gorulebilir (Dierse/Welchering, 1989,
s.1725).

J. Jonsius, Jamblicus'a acikga atifta bulunarak, 18. ylzyilin basinda

Pythagoras'in  dgrencilerinin  ve haleflerinin  isimlerini  Pythagoreorum &

58



Pythagorearum nomina adli eserde ayrintili bir gekilde listeler ancak ayni
zamanda tarihsel gelenekteki cesitli hata kaynaklarina da isaret eder. Bu tlr
secere c¢alismalari Rdénesans doneminden itibaren genel olarak ezoterik
geleneklerin ne denli 6nemsendiginin ve ragbet gorduklerinin de bir gostergesidir.
Pythagorascgi ogteriler, gizlilik geleneginin sikica takip ediliyor olmasindan o6turi
Pythagoras’in orijinal s6zleri olarak kabul edilmezler. Bu durum Guthrie’'ye gore
Pythagorasgilara ait cogu metnin erken dénem kayitlarinin olmamasi disinda ice
kapali bir yapilyl bizzat gbézeten bir topluluk olmalari ve kendi dislarindaki

yorumculara zorluklar ¢ikarmayi ilke edinmeleriyle ilgilidir (Guthrie 2011: 159).

Misir  okullarinin  6gretileri ile Pythagoras'in  Ogretileri  arasindaki
paralelliklere isaret eden felsefe tarihgisi J. Brucker, bu tanimlamaya sadik kalir ve
Pythagoras'in sirdaslari olan ezoterikler (ayni zamanda: matematikgiler veya
Pythagorascilar) ile egzoterikler (ayni zamanda: akustikler, akusmatistler veya
Pythagoristler) arasindaki antik dénem ayrimini benimser (Dierse/Welchering
1989: 1726). Ch. Meiners ise Pythagoras Okulu'nun asiri ayrintil
siniflandiriimasina karsi ¢ikmaktadir. Tarihsel metin karsilastirmasi ve Pythagoras
okulunun ve felsefesinin tarihgileri ve modern déonem akademisyenleriyle yogun
tartismalar temelinde, Pythagoras'in yalnizca iki ana dost veya takipgi sinifinin
ayirt edilebilecedi sonucuna varir. Bunlar Pythagoras'in test ettigi ve kendilerini
onayladigi kigiler ve hala test edilmekte olanlar seklinde iki gruba ayrilir. Meiners
ayrica akustik ve ezoterik isimlerini de kullanmaktadir. Bu sonuncular bir anlamda
cesitli becerilerine gore, ya arastirma ve bilimin sunumu i¢in ya da kamu igleri igin
istihdam edilmislerdir ve bu nedenle teorisyen (Theoretik) yani fizik¢i (Physiker)
veya politikact (Politiker) yani nomotetik (Nomotethiker) olarak da
adlandinimiglardir (Dierse/Welchering 1989: 1726).

D. Tiedemann, o6zellikle Meiners'in, Pythagoras ve Eski Pythagoras
Toplulugu hakkinda sagladigi materyalden ve J. Brucker'in Pythagorean Okulunun
Yeniden Canlanmasi Uzerine topladigi materyalden yararlanmistir. Ayrica
Pythagorasgi bilginlerin ¢esitli siniflara ayrildigini ve ezoteristler ile ekzoteristler
arasinda bir ayrim yapildigini, bu sonunculardan bazilarinin spekilatif arastirmalar
ve ruhlarla ilgilenirken, digerlerinin siyasi meseleler ve kanun yapma sanatiyla
ilgilendigini bildirir. Bununla birlikte, pratik yonu sinirlar ve Pythagoras sisteminin

tamaminda, tek amacin devlet yonetimi oldugunun iddia edilemeyecegi kadar ¢ok

59



metafizik ve matematik oldugunu vurgular (Tiedemann 2017: 101). Buna karsilik
G. Socher, Pythagorasgi duzenin pratik egilimini vurgulamaktadir. Hegel, Misir
rahipler kastinin Pythagoras Uzerindeki etkisini, onun bu kastta ahlaki bilincin
edimselligini, insanin ahlaki varliginin icrasi ve gergeklestirimesi yani ahlakin
gercege donusturulmesi fikrini kavramis olmasiyla aciklar. Pythagoras Cemiyeti
onun igin genel olarak daha yakin zamanlara ait bir rahip veya kesis tarikat
karakterine sahiptir; felsefesi énemli bir gelisim noktasina isaret eder, ¢lnku
gercekgi felsefeden entelektiel felsefeye gecisi temsil etmektedir (Hegel 1924
108, 113). A. Boeckh, Philolaos'un Hayati ve Yazilarr’ni analiz ederken,
Pythagorascilar ve Pythagoristler arasindaki ortak ayrima da isaret eder. Yazara
gore Pythagoras’in 6grencileri onun havarileri gibidirler, ancak ikinciler 6grencilerin
ogrencileridir ve bu boyle devam eder (Dierse/Welchering 1989: 1727).
Akustikciler ve matematikciler onun tarafindan Pythagorasci toplum iginde iki
mezhep olarak kabul edilir. Boeckh'e gore Pythagorasciligin ruhu en acik sekilde
lyonik felsefeye karsitlik baglaminda anlasilir; Helenik kendine 6zguliik kendisini
iyonik ve Dorik ikilige ayirmistir acgikgasi Dor istilasi éncesi lyon kiltiri ve
sonrasindaki Dor kulturd arasinda bir kultirel sentez s6z konusudur ancak
Pythagorascgilik tam olarak felsefenin hakiki Dorik bigimidir (Dierse/Welchering,
1989, s.1727).

W.G. Tennemann, Pythagoras'in matematiksel bir felsefe kurduguna ve bu
nedenle okulunun genellikle matematik okulu olarak adlandirildigina isaret eder. F.
Ast, Pythagoras'in pratik ve dini ilkelerinin daha 6nceki Orphik-Mitik dini 6gretilerle
carpici benzerliklerini ve butinuyle felsefesinin ve yasaminin aslinda dogulu ruhu
tasiyor olusunu vurgular. Ogretilerindeki cesitli gelismeler ve dénlsumler
nedeniyle, Pythagoras felsefesinin ayri dénemleri arasinda bir ayrim yapmak
gerekli hale gelmigtir. Birincisi, Pythagoras'in ilk &grencilerinin ait oldugu
Pythagoras ittifaki ¢agini kapsar; ikincisi, Pythagoras ittifakinin dagilmasindan
sonra, Pythagorascilarin daginik bir sekilde yasadigi ve kisa siurede saf
Pythagoras felsefesinin yabanci fikirlerle karistirdigi dénemdir ve Uguncusd,
yeniden uyanan Pythagorasgilik dénemidir. Bu dénem yaklasik M.O. 100'den M.S.
400'e kadar tarihlendiriimektedir. Th. A. Rixner'in gorugune gore, Pythagoras
felsefesi U¢ yeni bicime gegmistir. Bunlar aklin Eleatik gergekgiligi, Empedokles'in
dializmi ve atomcularin  doktrinel sistemleridir. Ayrica Pythagoras’in

seyahatlerinde topladigi fikirlerle uyanan dinya goérisunu de dikkate alir.

60



Pythagorasgi kardeslik birligi Hristiyan evrensel kilisesinin baglangici gibidir.
Rixner'e gore, ezoterikler gayretliler, hevesliler ve ilahiyatgilar yada Tanri’nin
hidkmuane girenler olarak ikiye ayriliyordu. W. T. Krugs'a gore, Pythagoras'in tum
Ogrencileri  veya takipgileri genellikle Pythagoreans olarak adlandirilir.
Pythagorasgilar ve Pythagoristler arasindaki ayrim muhtemelen daha sonraki bir
zamandan gelmektedir. Krugs, felsefe tarihinden ziyade etik tarihine atfettigi
“Pythagoras Birligi ya da Tarikati” terimini sadece Pythagoras’in kurdugu cemiyete
ayirmak ister. C.F. Unger, gercek Pythagorascilari, yani profesyonel Pythagoras
Ogretilerinin ve yollarinin halefleri ve temsilcilerini, Pythagoras okulunda egitim
gormus ve ilkelerine sadik kalmis aristokratlardan ayirir. Pythagorasgi adi onun
tarafindan bir tlr parti adi olarak kabul edilir, ¢linkii Pythagoras okulunda egitim
goren politikacilar boyle adlandinilirdi. W. Bauer, Pythagoras tarafindan kurulan
etik ittifakin, o zamandan beri arastirmalarda dikkate alinan bilimsel
Pythagorasciliktan tarihsel bir perspektifle ayristirlmasi talebini gindeme
getirmektedir. H. Ritter ayrica Pythagorasciligin tek tip ve sadece felsefi bir okul
olarak degil, esas olarak insanin ruhani ilerlemesini amaglayan c¢esitli cabalarin bir

karisimi olarak anlagiimasini istemektedir (Ritter 2010: 39-43).

Yaygin goruse gore Pythagoras okulunda cgesitli bolimler ve dereceler
vardir ancak bu gorus kayitsiz sartsiz gecerli degildir ve egzoterikler ile ezoterikler
arasindaki yaygin karsilastirma suphelidir. Pythagoras’in gesitli 6grencilerinin tam
olarak tanimlanmasi ve siniflandiriimasi hala tartismalidir. E. Zeller'e gore,
egzoterist ve ezoteristler arasindaki karsitlik, tipki ahlaki-dini unsurun Pythagoras
okulunun orijinal motifi oldugu fikri gibi Pythagoras kokenli degildir ve sadece dini
geleneklere atifta bulunur (Dierse/Welchering, 1989: 1728). E. Rohde, 5. ylzyilin
ikinci yarisindan sonraki dénem igin felsefi-bilimsel cabalar ve dinsel-asketik
yasam tarzina yOnelen Pythagorascilar seklinde bir ayrim varsayar. J. Burnet,
tarikat icinde matematikgiler ve akustikler, ezoteristler ve egzoteristler,
Pythagorascgilar ve Pythagoristler gibi farkli sekillerde adlandirilan derecelere
ayrimin yalnizca M.O. 4. ylzyilda her ikisi de kendilerini Pythagoras égrencileri
olarak adlandiran bu kadar farkli iki insan grubunun nasil ortaya ¢iktigini agiklama
amacina hizmet ettigi gérisiindedir. Pythagorasc¢i dizenin tarihi Burnet tarafindan
devleti ortadan kaldirma girigsiminin tarihi olarak da goéralur (Burnet, 1913: 76, 78).
Sonug olarak, felsefe tarihi okullarinin ilgili tarihsel sorunlarinin, Pythagorasc¢iligin

¢ok kesin olmayan ogretileriyle i¢ ice gectigi aciktir.

61



Pythagoras duguncesinin onemli bir bolumu de tip Uzerine geligtirilen
duslnceleri kapsar ancak Pythagoras tibbi basitce Pythagorasg¢i 6gretinin bir
parcasi olmayip bilakis butinin belirli bir husus altinda tekraridir. Saglik uyum
olarak tanimlanirsa, sadece uyumun tum kurallari tibbi deger kazanmakla
kalmayacak, ayni zamanda tibbi anlayiglar da uyum bilgisine katkida bulunacaktir.
Aksi takdirde ayri ayri gorilecek yoénlerin bu bilingli baglantisi, Pythagoras tibbina
yuzylillar boyunca iz birakan bir tip felsefesi statlisi kazandirmistir. Temel fikir,
Diojenes Laertios'un, Pythagoras'a gére erdemin uyum ve ayni zamanda saglik,
ayni zamanda iyi olan her sey ve ayni zamanda Tanri'nin kendisi oldugu
seklindeki ifadesinde goriulmektedir (Diogenes Laertius 2007, VIII, 33). Bu
bakimdan evren uyum sayesinde var olur. Arkadaslik bile ahenkli bir esitliktir.
Buna daha Once verilen uyumun dengeli bir sey olduguna dair ipucunu da
eklersek, o zaman tam anlamiyla birbirine baglh bir kavramlar sistemine sahip
oluruz ¢unkd erdem, saglik, denge, dostluk burada karsilikli olarak birbirine
baghdir ve kendileri tanimlanabilir olmaksizin birbirleriyle bir anlayis alanini

tanimlarlar.

Pythagorist Platon, erdemi ruhun saghgi olarak tanimlarken bu kavramlarin
ic ice gecmesinden zaten yararlanir; saglik ise tersine bedenin erdemi ya da
etkinligi olarak gorunur. Bu ikili tanimin Pythagorasg¢i bir gsekilde kastedildidi,
ondan Once gelen bir ipucundan anlagilabilir; Platon U¢ ana erdemin uyumunu
oktavin ¢ tonlu ana akordu ile kargilastirir. Buna gore uyum, saglik ve erdem ayni
seyin U¢ adidir (Vonessen, 1989: 1730).

Bu 6nermeden hareketle, fiziksel sagligin ruhun uyumlu olusuna, yani
erdeme bagli olarak dusunudlmesi gerektigi anlayisina ulasmak son derece
rasyonel hale gelir. Platon'un Timaeus'ta agikladigi gibi, kim tutkularini ve
durttlerini kontrol altinda tutarsa, yani kim beden ve ruhun uyumunu saglamigsa,
¢ogu hastalik tarafindan tehdit edilmez ve onlara yenik diismez (Platon, Timaeus
87e). Bu bir bakima en eski Hipokrates yazilarinin da gorusudir. Perhiz Uzerine
adli dort kitabin son climlesi su vaatte bulunur: “Burada kaydettigim receteleri
uygulayan kisi hayati boyunca saglikli olacaktir.” Dlastndrin belirli bir taninin
olmadigi durumlarinda bile otuz gliin orug¢ tutmayi 6énerdigi ve ginde sadece bir
6gun yemekle surekli kati bir yasam tarzi talep ettigi disinulirse, eski tibbin bir

biatlin olarak, sadece biyolojik niyetlerle ve ilgili sonuglari ¢ikarmadan bile olsa,

62



etik bir saglik anlayigindan uzak olmadigi agik gorunur (Vonessen, 1989: 1730).
Erdemin 6dulu olarak saglk, bedene kargi yerine getirilen gérevlerin bir sonucu
olarak, Hippocrates yazilarinin mutlak bicimde ima ettigi ve ancak onlara uyarak
ulasilabilecek bir fikirdir. Boylelikle Hippocrates'te de ataerkil transformasyon
mekanizmasinin igledigi ve fizyolojik sureglerin, etik bir spekilasyonu rasyonalize

etmekte aragsallastigi sdylenebilir.

Pythagoras tibbi burada devreye girer. Bilindigi gibi, Philolaos ve
Platon'daki formlle gére, aslinda muhtemelen Orphik modellere gbre, beden
Pythagorasgilikta bir mezar olarak kabul edilirdi; ancak s6z konusu mezar igine
dusdlen bir gukur olmaktan ziyade bir korunma yeridir ve ruhun mezarina ihtimam
gosteriimelidir. Bdylece saglik, hijyen &gretisi Pythagorasgi sifa sanatinin en
onemli parcasi haline gelir. Buradan hareketle ortaya ¢ikan ahlaki gorev, pek ¢ok
ilactan vazgecilmesine imkan verecek dogru yasam duzeninin surekli olarak
gozetilmesinden ibarettir. Pythagorascilar tim tibbi uygulamalar i¢cinde en az
oranda daglama ve hacamat yontemlerine yer vermiglerdir (Vonessen, 1989:
1731).

GuUnumizde perhiz terimi genellikle yalnizca kosullara uyarlanmis bir
beslenme bicimi anlamina gelmektedir ancak bu acikgasi terimin eski anlaminin
yalnizca bir kalintisini icermektedir. Mantikli ve saglikli bir diyetin her zaman
onemli bir rol oynadigi dogru kabul edilir, ancak Platon’'un, Gorgias'inda “Asc¢ilik
icin, hekimlik kiligina birinmuis bir dalkavukluktur dedim...” (Platon, Gorgias,
465b) ve Augustinius'un kendisine yiyecekleri sadece bir ilag olarak kullanmayi
ogrettigi icin Tanri'ya tesekkir etmesinde (Augustinius 2010, X. Kitap 31. B6lim)
farkli bir ifadeyle tekrarlanan hekimlik ve ascilik sanati karsilastirmasi sé6z
konusudur. Kontrolli beslenme, tim diyetin yalnizca c¢ekirdegi sayilabilir.
Romalilar bu terimi regimen (kontrol, yénetim) kelimesiyle kendilerine mal ederek,
Platon'un da duzenli beslenme ve felsefeyi ikili bir ifade olarak kullanirken atifta
bulundugu terimin tam anlaminin farkina varmiglardir. Bu olgu modern dénemde
asiri derecede rasyonellestirilen bir kavram olarak diyet teriminin koékeninde
meskun etik, ruh, uyum gibi nispeten tanimlanmasi gli¢ kavramlardan nasil

siyrildigini drnekleyebilir.

Yukarida soziu gegen denklem tum Pythagorasci okul icin gecerli sayilabilir.

Bu konudaki distinceler o kadar cgesitli ve genistir ki, Jamblichus’un Pythagorasgi

63



Yasam Bigimi Uzerine gibi énemli bir baglik tasiyan yazisina, biiyik bir abartiya
kagiimaksizin Saglk Ogretisi de denebilir. Gérinirdeki énemsiz seylerde bile
sadece M.O. 5. yiizyllda Damon ve daha sonra Platon igin bir endise kaynagi olan
sahte muzigin yasaklanmasi yoluyla degil, ayni zamanda 6zIlU s6zler yoluyla bile
yasamin dizeni ve tim bireysel kosullari, bilingli ve tutarli bir sekilde buylk
hedefe, insanin kendisiyle ve dinyayla uyumuna ydnlendiriimelidir (Vonessen,
1989: 1731). Bunu saglik olarak saymak, metafor olmadigi gibi kavramin asiri
genisletilmesi bile sayllamaz; ancak yine de gizli bir bilimin igerigi olmaya devam
etmektedir. Bunun nedeni doktrinin felsefi iddiasinda yatmaktadir. Platon'un dedigi
gibi, tim hastaliklarin en blylgu cehalet ise, evrensel ¢are bilgi ya da akil olarak
adlandiriimak durumundadir (Platon, Timaios 88b). Tusculum Tartismalar’nda
Cicero’da ayni ilacl, ratio quasi quaedam Socratica medicina / bir tiir Sokratik tip
olarak akil 6nermektedir (Cicero, Tusculanae Disputationes, 1V-24). Bdylelikle
ratioya yani akla sahip olmayan herkes er ya da geg¢, kendisini tedavi ugruna
baska, daha kétu ilaglara bagvurmaya zorlayan her turli hastaliga yakalanacaktir.
Buradan hareketle denebilir ki aklin bu denli merkezilesmesi irrasyonel olanin
taniminda miustakil bir anlam bulunmasini redderek onu ancak ratio ile nispet
ilskisinde bir anlam kalibina sikistiracaktir. Aci ilaglar da sonucta bosunadir, ¢inki
kisacasl, gergek baslangici kagirmigsaniz higbir sey saglikh bir sekilde gelismez.
Ancak c¢ogu insan bu tdr bir kusurdan muzdariptir ve bu nedenle gergek tip,

kendilerine filozof diyenler arasinda bile bir sir olarak kalmaktadir.

Doktrinin temel 6zelliklerinin antik sifa biliminin en Unli belgesi sayilan
Hipokrates Yemini’nde yansitilmis olmasi da sasirticidir. Ludwig Edelstein, The
Hippocratic Oath adh eserinde, metnin ezoterik arka planina dikkat ¢cekmistir.
Daha 6nce gbézden kagan ayrintilara iligskin gértsl, metnin Hipokrates okulundan
kaynaklanmadigi, bir Pythagorasgi tarafindan yazildigi varsayimini gug¢lendirmistir
(Vonessen 1989: 1732). Hipokratik alana olduk¢a yabanci olan ve sik sik
alintilanan hekim-filozof (Hippokrates, Decorum c.5) idealinin ancak Pythagoras
felsefesi gibi bir tip felsefesi igine yerlestirilebildiginde yeterince somut ve baglayici

Ozellikler kazandigini sdylemek gerekir (Vonessen 1989: 1732).

Apollon/Dionysos  diyalektiginde  Apolloncu  anlayis  akil, form,
tanimlanabilirlik, sinirlarin belirlenmigligi gibi kavramlara denk duser. Yine

Apollon, kaltir tarihi perspektifinde ataerkil dénemi yani yerlesik dizeni temsil

64



etmektedir. Bu donem alimlama surecleri de Dionysos’un temsil ettigi anaerkil
semiyosfere* ait 6geleri déniistiirme egilimindedir. ikinci semiyosferde kurulan
kentlerin hiyerarsik katmanlari tarafindan ve kulturel alimlama (reception) estetigi
bakimindan birinci semiyosfer yani avci-toplayici donemin anlam semasi ve
sembolleri ilkel ve barbarik kabul edilir. Siurecte dil bakimindan da erostan
logosa bir donlsumin acikgasi eril dilin ve hiyerarsinin gittikce belirginlestigi
gorular. So6z konusu erillesme ve ataerkil kavramlar Uretme slrecinde
Aristoteles’in, Pythagorascilara atfettigi zithklar tablosunun etkileri bakimindan
onemli ve merkezi bir konumda oldugu soéylenebilir; dyleki bu aktarim Gzerinden
Pythagorasgi yaklasim Orta Cag Hristiyaligindan felsefeye genis bir alanda etki
sahibi olmustur. Burada Pythagoras’in Apolloncu bir inan¢ alaninda oldugu hatta
kendisinin de Apollon ile 6zdeslestirildigi yonindeki aktarimlari géz onlinde
bulundurmak &nemlidir. Aristoteles’in, Metafizik adli eserinde Pythagorascilara

atfettigi bir zithklar tablosu sdyledir (Aristoteles, Metafizik 986a):

Bu ayni okulun diger Uyeleri, iki paralel sutln icinde siraladiklari on ilkenin

var oldugunu soéylemektedir.

1- Sinirli ve Sinirsiz

2- Tek ve Cift
3- Bir ve Cok
4- Sag ve Sol

5- Erkek ve Disi

6- Sukunette Olan ve Harekette Olan
7- Dogru ve Egri

8- Aydinlik ve Karanlik

Semiyosfer, kdltirel ve anlamsal etkilesim alanidir; semiyotik (gdsterge-bilimsel)
sureclerin igledigi bir tir ekosistem olarak gorulebilir. Kavram, Yuri Lotman tarafindan
kultirtn, dillerin, sembollerin ve anlam sistemlerinin bir arada bulundugu, birbirini
etkiledigi, anlam Urettigi ve dénustigu bir alani ifade etmek igin gelistirilmistir. Semiyosfer,
bireysel anlam yaratimlarinin toplumsal ve kdltirel bir yap!i icinde yer buldugu, etkilesime
gectigi ve anlamlarini yeniden kazandidi bir ortam sunar. Semiyosferler cesitlilik
gOsterebilir. Tez baglaminda dikkate aldigimiz semiyosfer Anaerkil ddnemin
gOstergelerinin artik kabullenilmedigi hatta 6rtbas edilerek yerine Ataerkil bir semiyosferin
goésterge ve sembollerinin gegirildigi bir ortamdir. Ornegin giiniimiizde mavinin eril,
kirmizinin ise digil anlam géndermeleri tasiyor olmasi Ataerkil 2. Semiyosfere dair
gostergeler olarak okunabilir. Mor rengin LGBT gibi olusumlarda 6ne ¢ikmasi gene 2.
Semiyosfer dizeninin belirsiz kaldigi alanlara bir kultir iggtdusel referans verme olarak
okunabilir.

65



9- lyi ve Kéti
10- Kare ve Dikdortgen

Anayanli duzenin hakim oldugu birinci semiyosfer duzeninde insan
topluluklarinin henlz yerlesik diuzende olmadiklari, tarim yapiimadigi, hayvanlarin
domestike edilmedigi ve dolayisiyla babalik kurumunun ve hiyerarsinin heniz tam
anlamiyla kurulmadi§i kabul edilir. ikinci semiyosferin anlam semasini olusturan
yapida ise ataerkil dlizene gecisle birlikte tarim, hayvancilik yerlesik dizen ve
babanin dogum olayindaki payinin farkedilmesi antropolojik bir donlisimu ifade
eder. Bu donusum berberinde eski anayanli sireci yadsima ve donustirme egilimini
beraberinde getirmistir. S6z konusu baglamda yazinin da bulunmasiyla birlikte yeni
dizenin  baglayici anlam vyapilari giderek belirginlesmeye baslamistir.
Pythagorascilik bu baglamda sonraki kusaklar bakimindan son derece eftkKili
olmustur. Yukaridaki tablo sonuclarinin uzun erimli etkileri bakimindan yuzyillar

Otesine degin tasinabilir bir yapi sunar.

Tablodaki karsitlar genel olarak dederlendirildiklerinde karsithgin ilk 6gesinin
olumlu ikinci 6gesinin ise olumsuz anlam tasidigi gérilir. Dérdiinct satirdaki fyi-
Koéti karsithginda bu agikga goralur. Benzer sekilde Aydinlik-Karanlik kargithginda
da olumlu tarafin aydinlik oldugu aciktir. Karanlik birinci semiyosferin yeraltina ait
kitonyen unsurlarina bir gonderme olarak alinabilir. Bu 6geler karigik, belirsiz ve
tanimlanamaz yasamsal glgclerle agikgasi diyonizyak prensiplerle ilintilidir. Aydinhk
ise elbette en Apollonik dizenin bir imgesidir. Pythagorascilikta ikinci semiyosferin
kiltdrel ortaminda birinci semiyosferin istenmeyen egaliter ve hedefsiz yani telosu
olmayan kulturind bertaraf edecek bir karsithgin ortaya kondugu séylenebilir. Bir
diger karsithk olarak Sinirl-Sinirsiz’da olumlu 6ge Sinirli felsefi igleyis icinde,
dinyanin belirlenebilirligi ve hesaplanabilirligi anlaminda pratik olarak kemale
ermigligine atif yapilabilecek bir konuma getirilir. Bunun en soyut teorik kurgusu 17.
yuzyillda Leibniz’in olasi dinyalarin en mukemmeli savinda gorulebilir. Elbette
sinirsiz bir yapinin hakim olacagi kozmosta mikemmel dinya kurgusu ya imkansiz
yahut da erigilmez uzakliklarda olacaktir. Bir-Cok karsithginda da tam anlamiyla bir
hiyerargik dizenin belirlenimine olan egilim gorulebilir. En tepeye konuglanacak olan
Bir'in konumu aciktir ki ¢cokluk sisteminde belirsizlesecektir. Burada ele aldigimiz
perspektif Gzerinden degerlendirmeler gesitlendirilebilir ancak tabloda 6zellikle dikkat

cekici bir karsithk olarak Erkek-Digi ayrimi ataerkil dizenin kiltlrel semiyosferinde

66



kadinin yahut disil olanin agik¢a kotl kabul edilmesi ilgingtir. Bu tim diger olumlu
6gelerin disi 6geden ayristiriimasi anlaminda yorumlanabilir. Kadin, beden ézellikleri
bakimindan sinirli ve duragan kalamamaktadir zira menstriasyon, dogum, emzirme
gibi biyolojik sureclere girmek durumundadir. Bunlar Ana Tanriga dizeninden yahut
kultinden gelen ve yeni ataerkil dizenin gidermeye calistigi unsurlar olarak
Pythagorascilikta olumsuz olarak tanimlanir. Esasen bu yapinin irrasyonel olanin
rasyonellestiriimesi slirecine hizmet ettigini sdyleyebiliriz. Henliz kavramsal bir yapi

olmamakla birlikte ratioya giden sureg¢ etkin olarak kendini gostermektedir.

Bahse konu hiyerarsiklesmenin dil baglaminda en Ust noktasi Yuhanna
incil'inin ilk ciimlesinde goriilebilir. Once logos vardi. Mitostan logosa gegisin logosu
ilahi dilin en tepe noktasinda hakimiyetini sabitleyerek dilin rasyonalizasyonunu da
belirliyor gorunmektedir. Aslinda mitostan logosa gecisten ziyade erostan yani
hiyerarsi tanimayan dizenden logosa gegis daha yerinde bir tanim olabilir. Her

durumda artik Tanrisal kelam, logosun en saf haline dontsmustur.

2.1.4. Platonculuk

Platonculuk felsefi teriminin tarihi, munferit dnclller disinda, dogmatizm ve
gelenek ile teoloji ve felsefe arasindaki iligskinin tartisildigr 17. ylzyilin sonlarinda
baslar. Burada Platonculuk, pagan felsefesinin Kilise Babalari tarafindan teolojinin
sistematiklestiriimesi Uzerindeki etkisini ifade etmektedir. Bu tlr bir -izm ayni
zamanda farkh doktrin turlerini de tanimlayabildiginden ve Platon teorileri ile bireysel
Platonistler arasinda her zaman ayrim yapilamadigindan, tarihi bakimdan Platon
felsefesi sorusu 6nemli hale gelmistir. Platonculuk, Platon'un alimlanmasinin hemen
her bigcimini (edebiyat ve sanatta da) belirlemigstir ve farkli dénemlere bunlara (Orta
Platonculuk, Yeni Platonculuk, Orta Cag Platonculugu, Rénesans Platonculugu vb.)
atifta  bulunulabilir. Ayrica kendilerini agikga Platonculuga dahil gbérmeyen

dustnurlerde de Platoncu motiflerden bahsetmek mimkuindur.

V. Da Bisticci'nin 15. ylzyilin sonunda Cusanian'i Grande Platonista olarak
tanimlamasindan sonra bir -izm olarak Platonculuk ingilizce'de 16. ylzyilda ortaya
ctkmis gibi gériinmektedir ancak bu tarihsel olarak Cambridge Platonistlerinden H.
More araciligiyla etkili olmustur. Psychozoia... A Christiano-Platonicall display of
Life” (1642) adli eserinde, Marcilio Ficcino gelenegindeki Platonculugu savunur ve

Triadlar'daki Unvanlarin Paralelligi ile kanitlandirdiyi prensipler doktrinindeki

67



kavramsal ve olgusal benzerlik sayesinde Platonizm’den Christianizm'e kopmadan
gegcilebilecegini iddia eder (Blum 1989: 977). Oysa Ficcino kendisini Platoncu
olmaktan ¢ok Yeni Platoncu olarak tanimlamaktadir. More sonraki teoloji
yazilarinda, Musevi bilgeliginin Platonculuk ve Pythagorasgilik ile értismesini, ilahi
takdirin putperestleri Platonculuk araciliiyla Hristiyanhdin kabult icin hazirladigini
sdyleyerek aciklar ki boylece Kilise Babalarini da paganizmden aklamis olmaktadir
(Blum 1989: 977). Kilise babalarinin paganliklarina dair suglama, C. Baronius ve D.
Petau gibi baska Katolik tarihgiler tarafindan da yapilmistir. Bu nedenle Platonculuk

terimi 19. yuzyila kadar Hristiyanlik terimiyle de sikc¢a birlikte kullaniimistir.

M. Souverein bu terimi Protestan teolojisine yerlestirmis ve kitabinin
bashdinda Platonist/Platoncu anlamini inceleyecegini belirterek onu sapkinlk
suclamasinin slogani haline getirmistir: Le Platonisme devoilé ou Essai Touchant le
Verbe Platonicien/ Acgiklanmamis Platonculuk ya da Platonik Séylem Uzerine
Deneme . Souverein, Hristiyan dogmasinin gelisimi tzerine 17. yluzyilda siregelen
bir tartismayi radikallestirerek, Hristiyan Logos ve Teslis doktrininin teolojiye Kilise
Babalari araciliiyla ve Platoncu felsefeden girdigini kanitlamaya c¢alisir ve boylece
hem Katolik gelenek ilkesine yonelik Protestan saldiriyi yogunlastirir hem de Anti-
Triniteryanlarin (Sociniancilar) 6gretisini destekler (Blum 1989: 978). J. F. Baltus'un
tepkisi de bu yonde olmus, daha sonra dogmatik kilise 6gretmenlerinin Platon'un
yazilari hakkinda hicbir bilgiye sahip olmadiklarini kanitlamaya calismig ve

Platonculuk ile paganizmi esitlemigtir.

Latince kokenli paganus kelimesi kirsal anlamina gelmektedir.
Ozellikle erken ddénemlerden beri Hristiyanlik, kirsal kesimlerden ziyade sehirlerde
yayillmisti. Boylece kisa bir sire iginde Hristivan olmayan kisi ile kdyli neredeyse es

anlamli hale gelmis ve modern anlamina yakin olarak kullanilan pagan terimi ortaya

cikmistir. Paganizm ise kdkenleri dinyanin kadim doga dinlerine uzanan bir inang
bicimi ve bu dinlerin genel adidir. Gunumuzde yapilan tasniflerde Paleo-Paganizm,
Mezo-Paganizm, Neo-Paganizm gibi ayrimlara gidilmektedir. Yunan ve Roma
dinleri, gb¢ dncesi Germen Paganizmi gibi doga temelli inang 6gretilerini tanimlayan
terimler olarak kullanilirlar. Platonculuk ile paganizmin egit gorilmesi bize gére
hatalidir. Platon aksine pagan 6gretilerin tamamen disinda bir yapinin yani gittikge
daha rasyonelleserek vahsi dogayi dislayan, soyutlasan kavram dizgelerinin en

kamil 6rnedi olarak karsimizda durmaktadir. Platoncu dislince ataerkil yerlesik

68


https://tr.wikipedia.org/wiki/H%C4%B1ristiyanl%C4%B1k
https://tr.wikipedia.org/wiki/H%C4%B1ristiyan
https://tr.wikipedia.org/wiki/Modern
https://tr.wikipedia.org/wiki/Pagan

dizenin apolonik, aydinlanmaci ve akilci semasini idealar 6gretisiyle zirveye

tasimistir.

Souverain ve c¢agdaslan icerik ve filolojilerini Roénesans'in Hiristiyanhk
yorumlarina, hUmanizm ve patristik arastirmalar sonucunda ulasilabilen kaynaklara
dayandirabilmiglerdir. Aydinlanmadan sonra bile bu tartisma tarihsel teoloji Gzerinde
etkili olmaya devam etmig, Helenistik kultirin, vahiy yazilarinin 6tesinde Hiristiyan
dogmasinin olusumunu ne Olgude mumkun kildig1 Hiristivanhgin Helenlesmesi
basligi altinda tartisiimaya baslanmistir. Arastirmalarin mevcut durumuna goére,
Kilise Babalarinin Platonculugu, ilk Hiristiyan yuzyillarinin ve 6zellikle 3.,4. yuzyil
teologlarinin, Hiristiyan inancini yaymak igin (elbette Gnostisizm ile rekabet halinde)
skeptik ve stoaci asamalari astiktan sonra hakim olan Orta veya Neoplatonizmin
argimantasyon ve terminoloji bicimlerini  kullandiklari  gergegiyle  sinirl
gorinmektedir (Blum 1989: 978). Her seyden 6nce, Platon'un Parmenides‘ini ve
Timaeus’unu izleyen Ozdeslik metafizigi, vyaratihs doktrinine ve Teslis

spekiilasyonuna uyarlanabilir gérinmektedir (Stein 1935, s.319-418).

Philon'un Platoncu felsefeyi Pentateuch (Tevrat'in ilk bes kitabi) ile
iliskilendirmesinden ve Hristiyan olmayan Numenios'un, Platon'u Attika Yunancasi
konusan Musa olarak adlandirmasindan sonra (Numenios, Fragman 8),
Alexandria’li Clemens, felsefede ne Stoaci ne de Platoncu olmayan, Epikirci veya
Aristotelesci felsefeyi tercih eden bir eklektizmi ancak Hiristiyanlida hizmet etme
kosuluyla savunabilir olmustur (Blum 1989: 979). Plotinus gibi Ammonios Sakkas'in
ogrencisi olan Origenes de Platon'un ruh doktrini motiflerini benimsedigi igin (ruhun
Oonceden var olmasi ve inis yoluyla cezalandirilmasi) ana temasi bu olmus ancak
pagan filozof Celcus'u tim bedenlerin tek bir ruhla kusatildigi disuncesinden dolayi
asiri Platonculukla suglamigtir (Origenes, Contra Celsus V. 83). Pelusium’lu Isidor
ise su sO6zu aktarir: “Ya Platon Philonlagmistir ya da Philon Platonlasmistir.” (Isidor
von Pelusium, Ep. lll, 81). Burada Platonlagma, Platon'u izleyerek bilge olmak
anlamina gelmektedir. Kelimenin bu kullaniminda, Platon'a yapilan ¢ok gesitli atiflari
Platonicus sifatiyla isaretleyen birgok antik yazar takip edilebilir. Kavram genellikle
belagat, felsefi bir Uslup, idealar doktrini ve teoloji gibi belirli igeriklerin bir tanimi
olarak yiizeysel kullanimlarda gorilir. Ote yandan academicus terimi sadece Yeni
Platoncu Akademi'de temsil edilen sUpheci felsefeyi tanimlamak i¢in kullaniimig ve

Platon'un kadim felsefesinden uzaklasip uzaklagsmadigi tartisiimistir. Bu tir sorular

69



miamkinddr ¢inkld Akademi'de Platon ortodoksisi anlaminda bir Platonculuk yoktur
(Krdmer, 1983, s.6).

Akademi ardillarinin, Stoacilar ve Epiklrcllerle olan farkhliklarindan
haberdar olan Augustinus, Platoncular hakkindaki raporunda Platoncu felsefenin

Hristiyan teolojisiyle buttnlestirilebilecegi kogullar 6zetler. Buna gore Platoncular:

"Tanri hakkinda dyle bir sey bilirler ki onda varolusun nedeni, bilginin temeli ve
yasamin dizeni bulunur (Augustinus, De civitas Dei 8,4).” “O halde, ylce ve gergek
Tanri hakkinda, onun yaratiklarin yaraticisi, bilinebilir olanin 15131 ve eylemde iyi
oldugunu, ondan bize doganin ilkesinin, o6gretinin hakikatinin ve yasamin
mutlulugunun geldigini 6greten tim filozoflar -ister Platoncular olarak adlandirilsinlar,
ister mezheplerine baska bir ad versinler- . .. Bunlarin hepsini digerlerine tercih eder

ve bize daha yakin olduklarini ilan ederiz" (Augustinus, De civitas Dei 8,9).

Akademik sUpheciligin (Ascalon'lu Antiochos, Cicero'nun hocasi) sonundan
bu yana, ilkeler Uzerine Platoncu spekilasyonu Aristotelesgi metafizigin zorunlu
tamamlayicisi olarak okuyarak metafizikte Platon ve Aristoteles'i uyumlu hale
getirme girisimleri olmustur. Platonizm'in bu sekilde ele alinmasi Araplar lzerinde
etkili olmus ve Plotinus'tan Theologia Aristotelis ve Proclus'tan Aristoteles adi
altinda derlemeler yapilmistir. Henricus Bate De Malines (13. yuzyil), Plethon,
Gerogios Trapezuntios ve benzerleri araciligiyla comparatio (karsilastirmali)

biciminde bir Rénesans Platonculuguna ulasmistir (Blum 1989, s. 980).

Bir yazarin ya da doktrinin hangi okula bagh oldugu sorusu, Aristoteles'in
yazilarinin  Arapga ve Yunancadan yeni kaynaklar araciligiyla okunup
yorumlanmasinin ardindan, 13. yuzyihn Orta Cag'inda 6nemli hale gelmistir.
Bdylece 0Ornegin Aquino’lu Thomas'in sbdzde Aristoteles¢gi Liber de causis'in,
Proclus'un Elementatio theologica'sindan Arapga bir alinti ve dolayisiyla Platonik

icerikli bir yazi oldugunu ayirt edebilecegi birikim olusmustur (Henle, 2012).

Petrarca, Oncelikle etik ve Uslup nedenleriyle ve muhtemelen Bizansli
yazarlarin da etkisi altinda Aristoteles'in terk edilmesi ve Platon'un okunmasi
cagrisinda bulunur (bdylece Aristotelesci Orta Cag efsanesi yaratilir). Petrarca’nin
Platon'un o6nceligine dair baslica taniklari Cicero, Virgil (Aeneid VII), Plinius

(Naturalis historia), Plotinus, Apuleius, Macrobius, Porphyrios, Censorinus, Flavius

70



losephus'un yani sira Hristiyanlar Ambrose, Augustine ve Jerome'dur. Bu egilim,
Roma'nin Bizans Kilisesi ile temaslari (Basel-Ferrara-Floransa Konsil)) ve
Konstantinopolis'in duststnden (1453) sonra Bizansli bilginlerin go¢u ile glglenmis,
Cosimo de' Medici ve onun himayesindeki filozof M. Ficcino (1462 civari) tarafindan
bir Platon Akademisi kurulmasini tetiklemistir. Ficcino'da ve detaylardaki bazi
farkhiliklara ragmen Pico della Mirandola’da, Platon'un himanistler tarafindan etik-
politik olarak alimlanmasinin yerini felsefi teoloji almaktadir (Blum 1989: 980).
Platoncu Akademi duslincesinin yaninda Hermetik killiyatin etkileri de Ficcino,
Mirandola vb. icin belirleyicidir ancak 17-18. ylzyil eklektisizminde her tirli felsefi
mezhebin ¢bzulmesine ve Kilise Babalari Platonculugunun kinanmasina kadar
filozoflarin ve edebiyatcilarin kendilerini Platoncu olarak gérmeleri bundan boyle
mumkin hale gelmistir. Cogunlukla Platonculugun Hiristiyan inanciyla uyumunu ve
Platon'daki Teslis dogmasinin ilk bicimlerini gostermeye calismislar, Platon'un
Hiristiyanhidin bir peygamberi olarak gorulmesini ya da inang doktrinlerinin dogal akil
tarafindan erisilebilir hale gelmesini saglamaya gayret etmiglerdir. Bu yazarlar, hem
Hiristiyan Orta Cagi'nin hem de antik ¢agin Platoncu geleneginden yararlanmig ve
bunu egitimli dinya igin erisilebilir hale getirmislerdir. Bununla birlikte, Platon'un,
Orta ve Yeni Platoncularin, sézde daha eski bilgelerin (Ps.-Hermes Trismegistos,
Ps.-Dionysos Areopagita) yazilarinin Kutsal Yazilarla birlikte prisca theologia ve
philosophia perennis5 belgeleri olarak okunmasi Platon alimlanmasinin bu donemi
icin kurucu niteliktedir (Festiguere, 1949, s.51-55); dolayisiyla burada da Platonicus

ya da Platonculuk’un net bir kavramsal tanimi yoktur.

Olasi bir Platonculugun en énemli motiflerini derleyen 17. ylzyil Oxford’lu
kiise adami Samuel Parker, Cambridge Platoncularinin da ait oldugu bu
gelenekten, Platoncu felsefenin, yani idealar 6gretisinin, ampirik doga felsefesinin
aleyhine, temelsiz ve fanatik bir fantezi oldugu distincesiyle uzaklasir (Blum, 1989:
980). Platon felsefesi lirik Gslubu nedeniyle Parker icin alegoriden yahut metafordan
baska bir sey degildir ve her seyden dnce Platonistligin restoratorleri yani 15.

yluzyllda Bizans'tan gelen hidmanistler vasitasiyla ancak etk igcin uygun hale

Philosophia perennis: Hakikat bilgisi ve ilkelerinin evrensel oldugu ve ruhani etkinligi
yahut farkindaligi olan her toplum ve kiltirde gecerli oldugunu iddia eden felsefi
distlince.

Prisca theologia: Tanr’nin kadim zamanlarda insanlarda verdigi ve aslinda tim dinlerin
icinde muhkem bir 6greti olarak var oldugunu savunan doktrin.

71



getirilmistir. Metaforik dilin ise 6zellikle mistikler ve modern dénemde Nietzsche igin
bile rationel olanin sinirlarini asan olgulari ifade etmede kullanilacak bir yol oldugu
g6rilebilir. Ampirizm (Kant agisindan Epikurosguluk) ve Platonculuk arasindaki bu
karsitlik, Platonculugun pratik icin mikemmel ilkeler sagladigini, ancak aklin, dogal
fenomenlerin ideal agiklamalarina meyyal oldugu igin doganin fiziksel incelemesini
ihmal etmesine yol actigini iddia ettiginde Kant tarafindan da hala varsayilmaktadir
(Kant, A 472). Parker bu sekilde muhtemelen ilk olarak Platon ile Platonculuk
arasinda ortik bir ayrim yaparken Leibniz de gergek Platon'un, yorumculari
tarafindan tahrif edilmesinden acgikca sikdyet eder ve systema philosophiae
Platonicae’nin pseudo-platonici'ye karsi acgiklanmasini talep eder (Leibniz, 1999:
479). Bundan sonra Platonculuk tartismasi, bir yandan Platon'un orijinal felsefesinin
yorumlanmasi, diger yandan da Hristiyanlikla uyumuna iliskin tartismanin
surdurilmesi olarak ikiye ayrilir. J.J. Brucker, Platon'u ve ilgili Platonculari felsefe
tarihindeki dénemlere gore ayri ayri ele alarak bu degisime isaret eder. Zedler'in
Universal Lexicon ve Encyclopédie’si tarafindan benimsenen ve vyayilan
aciklamasinin basinda, Platon'un zor anlasiimasinin nedenlerini, yani bir yandan
kaynaklarin (Sokrates ve Pisagorcular) karismasini, diger yandan sonraki etkilerinin
cesitliligini ve ayrica edebi bigimini siralar. Platoncu felsefenin gergek resmini sunma
girisimini D. Tiedemann ve onu Kantgi terimlerle anlasilir kilan W. G. Tennemann
izler ve bu ayristirma Hegel'in Felsefe Tarihi'ne kadar kritik edilerek Platonculuk

Alman idealizminin éncileriyle bitiinlestiriimis olur (Blum, 1989: 981).

Modern ddénemde Platon aragtirmalarinda ve dolayisiyla Platonculugun
anlasiimasinda en 6nemli dénim noktasi Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher'in
1804'ten itibaren Platon metinlerini ¢evirmesi ve Platon'u felsefi iletisimin aligiimis
bicimleri olan, sistematik ve fragmanter alimlamadan tamamen farkli bir perspektifle,
acikgasi felsefi bir sanat¢i olarak sunmasidir. Bundan sonra Platon, kendine 6zgu
bir filozof ve tim skolastik felsefeye karsi bir imge olarak ilgi ¢cekerken, Platon'un
sonraki etkilerinin arastiriimasi, Hristiyan vahyinin Platon'un &gretileriyle iligkisi
tartisiimadigi  slrece, baslangicta yalnizca Platon imgesinin tahriflerden
arindiriimasi veya filolojik eksende s6z konusudur. Bir anlamda Platon’un yeniden
romantiklestiriimesi ve irrasyonal alanda referans noktasina donustirilmesi s6z

konusudur.

72



Platon'un tum Platonculara énceliginden, onda felsefenin temel sorunlarinin
gelismemisli§i ancak daha sonraki tim nedensellik sunumlarda bulundugu fikri
ortaya cikar. Nietzsche'nin kendi felsefesini tersine c¢evrilmis Platonculuk olarak
tanimlamasi ve “...ne kadar az gergek, o kadar ¢ok deger. Platonculuk budur!” s6zi
bu gelenege aittir ve “Hristiyanlik halk i¢in Platonculuktur” cimlesi Platon'dan beri
Avrupa'ya hakim olan dogmatik felsefe anlamina gelir. J. F. Ferrier'e gére, Platon'un
evrensel yetkinligi o kadar ileri gider ki, bugline kadar ortaya konmus “...tim felsefi
hakikat Platon'un dogru bir sekilde ilahilestiriimesidir; tim felsefi hata ise Platon'un
yanlis anlasiimasidir.” noktasina kadar vardirilir. Bu anlayistan olmak Uzere N.
Whitehead meshur slogani ortaya atmistir: “Avrupa felsefe gelenegi Platon'a
dusulen bir dizi dipnottan ibarettir." Dolayisiyla Platonculuk sadece Platon'un
dusuncesinin yorumlanmasiyla esanlamli olabilir. Boylece Platonculuk teriminin
tarihi bu anlamda, Platon'un daha yakin donem yorumlarinin ya da Platon'dan

sonraki donemlerin tarihi haline gelmektedir.

Almanya’da bulunan Warburg Bibliothek'in baslangicta ikonoloji, sanat, tarih
gibi konulardaki ilgisi, Platon'un Parmenides'inin metafizik ve Timaeus'unun
kozmoloji Gzerindeki etkisinin Orta Cag'dan Rdnesans'a ve Otesine kadar izini sirme
ihtiyacini dogurmustur. Bu da bir Corpus Platonicum Medii Aevi projesine ve Arap,
Bizans ve Latin geleneklerinin yani sira Rénesans Platonculugu ve sonrasinin
incelenmesine yol ac¢tmistir. Neo-Kantgl onculler altinda bunun bir ¢esidi,
Galileo’'nun doga bilimindeki yeniliklerini (matematiksellestirme, hipotetik prosedur)

Platonculuk olarak sunma girigimidir (Blum, 1989, s.982.)

Platonculuk kavrami bu nedenlerle neredeyse yuz yili askin slredir
tartisiimaktadir ve Platonculugun tarihi sireci hali hazirda gincel arastirma
egilimlerinden kaynaklanmaktadir. Bu nedenle kendileri de kavramin tarihinin bir
parcas! durumundadir. 20. ylzyilda, antik ve ge¢ antik donem Platonculuk Uzerine
yapilan arastirmalar, Platonik felsefenin glicinl agiklamaya hizmet eden sorular
Uzerinde yogunlasmistir. W.Theiler, Plotinoscu ve Augustinuscu ilkeler doktrininin
dnkosullarini yani Neoplatonizm éncesi okul gelenegini, Ch. Biggs, iskenderiye
teologlarinin Platoncu kaynaklarini arastirmistir. Bu arastirmalar C. J. De Vogel, E.
von lvanka ve terminolojik olarak farkl Platonculuklari (Akademi Platonculugu, Orta
Platonculuk, Yeni Platonculuk, Yeni Oncesi Platonculuk, Okul Platonculugu, Vulgar

Platonculuk, Difiizyonist Platonculuk) ayirt etmeye calisan H. Dérrie tarafindan

73



surdarilmustldr. Benzeri calismalarin neticesinde Platon'un sonraki etkilerinin tarihi
bakimindan en az (g tar Platonculuk taretilebilir. Birincisi edebi bir felsefe bigimi ve
etik, ikincisi Aristotelesci soyutlama ogretisinin aksine idealar dgretisi ve uguncusu
de Aristotelesci ontolojiyi sonuglandiran bir teoloji olarak Bir'in metafizigi (Blum,
1989: 982).

Mantiksal bilgiyi merkeze alan ve Kant'in aksine, gorunir olmayan
(mantiksal) nesnelerin imkanini da tartisan Kant sonrasi epistemolojide Platonculuk,
mantiksal varliklarin fiziksel ve zihinsel dogalarindan bagimsiz olarak var
olduklarinin kabul edildigi yaklasimlar icin kullanilan bir terimdir. Antik-Kant
Platonculugu 6zellikle Bolzano'nun g¢alismalarinda belirgindir. Bu mantiksal Platon
olarak adlandirihr gunku gerceklik alaninda aranmamasi gereken bir sey olan
hakikatleri, yasalari ve idealari kendi iclerinde kabul eder. Bolzano'nun Platonculugu
sadece kavramlari degil, onermeleri ve gorusleri de kapsadigindan, tarihsel

Platon'un Platonculugundan daha kapsamlidir (Gabriel/Rentsch, 1989, s.986).

Marburg Yeni Kantgilik Okulu kurucularindan H. Cohen, P. Natorp mantiksal
Platonculuk ile Kantci askin felsefe arasinda aracilik etmistir. Natorp, idea’nin
metodik anlaminin, idealizmin ilkesi yani elestirel ya da metodik idealizm oldugunu
ilan eder. Marburg Okulu Platon yorumunun karakteristik 6zelligi, idealarin Galileo-
Newtoncu anlamda doga yasalari olarak bilimsel-teorik yorumlanmasidir. Tarihsel
olarak, bu Platonlagtirici Kantgilik gelenedi W. G. Tennemann'a kadar

uzanmaktadir.

Platoncu idealar doktrini H. Lotze tarafindan da zaman-ustl bir gecerlilik
anlaminda, varligin gergekligi kavramina karsit bir kavram olarak yorumlanir (Lotze,
1874: 502). Lotze, idealar varliklarin hipostazi olarak belirlemek isteyen bir Platon

anlayisina da agikca karsi ¢ikar:

“Uzam icinde olmayan, Yunan igin degildir ve Platon idealari bu uzamsal
olmayan vatana goénderdiginde, bu onlarin salt gecerliliklerini bir tar varlik
gercgekligine hipostazlastirma girisimi degil, bdyle bir girisimi bastan reddetmeye
yonelik acik bir cabadir.” “...idealarin yalnizca ebedi gecerliligini ileri stirmus, ama

asla varliklarini ileri sirmemigtir.” (Lotze, 1874: 504).

74



Gulneybati Alman Neo-Kantgilik geleneginde de (6rn. W. Windelband, H.
Rickert, B. Bauch, E. Lask), Lotze'nin Platon yorumuna goére duzenlenmis bazi
Platonculuk Ozellikleri  bulunabilir. Husserl, Platonculugu Lotze mantiginin
incelenmesine bor¢lu oldugunu sdylerken herhangi bir metafizik veya epistemolojik
substruktion, hipostaz veya teoriye dayanmaz ancak yine de ldeen’de Lotze’nin
sistemini tam olarak bir Platonik realizm elestirisi olarak anlar (Gabriel/Rentsch,
1989: 986).

Analitik felsefe gelenegi icinde Frege, Yeni-Kantcihdin temsilcilerinden bile
daha fazla, mantiksal biligin salt akildan bagimsizigini vurgular. Ona gére Kant'in
aksine, sayilar gibi salt mantiksal nesneler bu sayede kavranabilir (Frege, 1884: 5).
Bununla birlikte, onun Platonculugu, 6zellikle Bolzano'da oldugu gibi, Frege'nin
Gedanken/Diisiinceler olarak adlandirdidi, nesnel olarak gergek (fiziksel) ve 6znel
olarak gergek (psisik) alanin yaninda bagimsiz olarak var olan ancak nesnel gercek
olmayan dg¢dnci bir alana atadi§i énermesel varliklara da uzanir. S6z konusu alan
esasen zamansizlik, mekansizlik ve gercek disiik gibi olumsuz kategorik
belirlenimlerle karakterize edilir (Gabriel-Rentsch, 1989: 986). Bu kategorilerin tipki
gnostisizm ve mistisizm gibi apofatik 6nermeler igcermesine ragmen mantiksal bilisi
temele almasi, modern donemde rationel olanla nispet iligkisine sikistiriimis bir
irrasyonel kavrami bakimindan dikkat cekicidir. Lotze ve Yeni-Kantgilarla
karsilastirildiginda, Frege'nin Platonculugunun ontolojik olarak hipostazlastirici bir
sekilde degil, askin olarak anlagiimasi gerektigi ortaya cikmaktadir ve askin olan bir
yonlyle tanim geregi irrasyonel kimeye dahildir agikgasi transrasyoneldir. Platoncu
gorusler, temel matematik teorisinde, 6zellikle de kime teorisinde, 6rnegin K. Godel
tarafindan da surdirilmeye devam etmistir. Pozitivist egilimlerin reddedilmesiyle,
mantiksal Platonculugun, teolojik olarak anlasilan neoplatonik - temasaci bir

Platonculuga yeniden baglanmasi da s6z konusudur.

2.1.5. Yeni Platonculuk

Yeni Platonculuk, felsefi-tarihi terim olarak Ammonios Sakkas (3.yuzyil) ile
baslayan, Plotinus (yaklasik 205-270), Jamblicus (4.ylzyil) ve Proklos'ta (5.yuzyil)
en ylksek noktalarina ulasan ve nihayet Augustinus (354-430) ve Ps. Dionysos
Areopagites (5. yuzyill) araciliiyla Hiristiyan yorumunu bulan ge¢ antik felsefi
dislince akimini tanimlamak icin artik oybirligiyle ve uluslararasi diuzeyde

kullaniimaktadir. Yeni Platoncular kendilerini Platon'un mesru mirascilari ve onun

75



dusuncelerini ilerleten yorumcular olarak gérmuslerdir (Meinhardt, 1984: 754). Bu da
onlarin antik ¢agin neredeyse tium felsefi akimlarindan ¢ok cesitli fikirleri temel
Platoncu kavramlarla uyumlu olarak kendi dustncelerine entegre etmelerine sebep
olmustur. Bu durum &zellikle, bugin alisik oldugumuzdan ¢ok daha fazla, dncelikle
Platon'un &grencisi olarak goérllen Aristoteles icin gegerliydi. S6z konusu imaj
cagdaslari tarafindan da kabul gérmistir. Ornegin Augustinus, Hiristiyan inancina
giden yolda 6nemli olan Platoncularin bazi kitaplarindan / quidam Platonicorum libri
s6z ettiginde (Augustinus Confessions VII, 9.) acikgca Plotinus'un yazilarini
kastetmektedir. Orta Cag Yeni Platonculuk ve Platonculuk arasinda bir ayrim
yapmamistir ¢ciinkii Orta Cagd’da Platon'un yazilarindan sadece birkagi bilinmektedir
(Klibansky, 1950: 21). Yuksek Orta Cag'a kadar gelen Platonculuk, bugln
anladigimiz sekliyle Neoplatonik versiyonda aktariimistir. Aristoteles'in kabull de
Neoplatonik ve Suriye-Arap araciiginin  acgik izleriyle Neoplatonik olarak
vurgulanmistir. italyan Rénesansi, sonunda orijinal Platon'un tamamini gin isigina
¢ikarmig, Platoncu ve Neoplatoncu fikirleri Aristotelescilik ve skolastisizme karsi
koymalarini saglayacak birlesik bir diinya gérisiinde birlestirmistir. Ornegin Marsilio
Ficcino, Floransa'daki Accademia Platonica’nin bir parcasi olarak Platon'un
yazilarinin yani sira Platoncular, Plotinus ve Porphyrios'un yazilarini da gevirmis ve
yorumlamistir. Bunlarda Platon'un kendisi Plotinus'un sahsinda konusmaktadir
(Marsilii Ficini, Opera omnia, 1576). Benzer durum 17. ylzyildaki Cambridge
Platonculari igin de gegerlidir. Bunlar Platon'un yani sira Hristiyanlik sonrasi
filozoflar arasinda sayilan Numenius, Plotinus, Amelius, Porphyrius, Proclus,
Damascius ve digerlerini de biliyor ve deger veriyorlar (Cudworth, 1678, s.446)
ancak Yeni Platonculuk terimini bilmiyorlardi. Almanca konusulan dinyada ise erken
modern dénemin yeni baslayan felsefe tarih yazimi, Yeni Platonculari reddetme
konusunda hemfikir goézukmektedir. Platon'u tahrif ettikleri dustnaliyor ve
Platoncular olarak kategorize edilmeleri reddediliyordu ancak henlz mustakil bir
adla anilmiyorlardi. Johann Jacob Brucker onlari iskenderiye'nin lagim gukurunda
(sentina) bir araya gelen en koétuleri Secta eclectica arasinda saymistir (Meinhardt,
1984: 755). Brucker'in otoritesi, sonraki felsefe tarihgilerinin yargilarini olumsuz
yonde guglu bir gsekilde etkilemigtir ancak bu otorite de 18. ylzyilin son Ugte birinde,
sonunda igerik agisindan olumlu bir degerlendirmenin de oldugdu felsefi-tarihsel terim
olarak Yeni Platonculugun art arda kullanimini engellememigtir. 1774'te A. Fr.

Busching hala kilise felsefesinden s6z etmektedir ama bir Yeni Platoncudur

76



(Busching, 1774, s. 471). 1786'da Chr. Meiners zaten Yeni Platoncu felsefenin bir
tarihini yazmig ancak sert ve olumsuz yargilarda bulunmaya devam etmistir
(Meiners, 1786). G. G. Fllleborn bilinen Yeni Platonculuk genel karakteristigini Yeni
Platoncu felsefe bashgi altinda sunmak istemigtir (Fulleborn, 2017: 70-85). Dilin bu
terminolojik kullaniminin bir teyidi birkag yil sonra J. G. Buhle'nin “iskenderiye
felsefesine Yeni Platonculuk adi da verilir.” ifadesinde gortlebilir ancak Buhle bu

tespiti adeta isteksizce ifade etmektedir zira Platon “...yanlis yorumlamalarla
taninmayacak kadar cirkinlestirilmistir.” (Buhle, 1800: 211). Fulleborn da icerigi hala
olumsuz olarak degerlendirmektedir. Bununla birlikte Yeni Platonculuk teriminin
asamali olusumu, olumsuz de@erlendirme degismeden kalirken, atifta bulundugu
filozoflara bakista bir degisiklik oldugunu ortaya koymaktadir (Meinhardt, 1984: 755).
Artik eklektik bir lagim cukuru degil, Platonculugun vyazilabilir bir bi¢cimi s6z
konusudur. Bu yaklasim, yeniden degerlendirme imkanini saglamistir ancak yeniden
degerlendirmenin kendisini degil. S6z konusu olgu, Alman idealizmi gibi ylksek
sistematik ve spekilatif potansiyele sahip bir felsefenin yani sira, cesitli
geleneklerden gelen ve genellikle baglangigta bu sekilde taninmayan Yeni Platoncu
unsurlarin olumlu bir sekilde dahil edilmesini gerektiriyordu. Sonunda Fichte ve
Schelling tarafindan hazirlanan sey Hegel tarafindan agikga ortaya konmustur. Ona
gore Yeni Platonculuk “...insan ruhunun, dinyanin, dinya ruhunun bir sarsintisidir’

ve Yeni Platoncu filozoflar “...en i¢ mabedin sarsintilarinda oradadirlar.”(Hegel,
1928: 95). Sonraki bir buguk yizyll Hegel'in degerlendirmesini her zaman
benimsememekle birlikte Yeni Platonculuk teriminin son halini almasiyla, bu terim
altinda toplanan filozoflari reddedilemez bir sekilde Platonculuk tarihine atfeden bir

yap! nihayet hakim olmustur.

2.2. Orta GCag Donemi

2.2.1. Gnostikler

2.2.1.1. Marcion

Marcion 2.ylzyilda kilisenin kendisine rakip olarak gérdugu ve sapkin olarak
ilan ettigi 6nemli gnostik disindrlerdendir. Kendisi ve takipgileri hakkindaki bilgiler

yine erken donem teologlari olan Justin Martyr, Irenaeus, Tertullian ve Epiphanius

77



gibi isimlerden aktarilan bilgilerden olugsmaktadir (Knox, 1942: 1). Marcion cesgitli

inanclarin yerlesik oldugu Sinop sehrinde dogmustur.

Tertulian (150-225) Marcioncu dusinceye karsi Adversus Marcionem adli bir
eser yazmis ve bu eserde Sinop ve c¢evresinde yasayan halkin senkretik ve
dolayisiyla Hristiyanlk digl inanc¢lara sahip oldugunu iddia etmistir. Tertullian'a gére
Pontus, zaten bir dinsizlik diyari olup, Pontus faresi Marcion’un incilleri tahrif eden

kafirligine de uygun bir sehirdir (Senay, 2003: 60).

Gilson’a gore Marcioncu disuncenin ayirici 6zelligi 6ncelikle Eski ve Yeni
Ahit'in birbirlerinin tamamlayicisi olmamakla kalmayip ayni zamanda da Onemli
karsithklar icerdikleri iddiasidir (Gilson, 2007: 37). S6z konusu ayrigma pagan
unsurlari toptan reddeden Eski Ahit yaklagimiyla her ne kadar pagan 6gerlerden
kurtulmaya gayret etse de sonugta onlari Ortodoks yapisinin iginde dahi
barindirmaktan kacamayan Hristiyanhigin temel karsitigi olarak okunabilir. Diger
yandan Yahudi dini de pagan 6delere karsi yasaklayici tavrini kendi iginden ¢ikan
Kabala gibi mistik olusumlarla kismi de olsa barindirmak zorunda kalmistir. Marcion
bakimindan Eski Ahit Yahudi inancinin Tanrisina atfedilen bir vahiy dizenidir. Bu
Tanrr’nin eseri olan evrenin dizenindeki eksiklikler ise dogal olarak ve agikga bizzat
s6z konusu Tanr’nin eksiklikleri olmak durumundadir. Marcion Yahudi Tanrr’si
kabulu ile gnostik sistemde Demiurgos olarak kabul edilen kavrami dzdeslestirir.
Demiurgos ise alemi zaten koétulugun kaynagi olan maddeden vicuda getirmistir
dolayisiyla basarisiziginin kaynagdi buradan hareketle agiklanabilir. Oysa Yabanci
Tanri ise Yahudilerin Tanrr’sina agkindir. Gnostikler gerekli baglamlarda, 6zellikle de
isa Mesih onu izhar edinciye degin hakiki Tanri ne Eski Ahit taraftarlari ne de bu
maddi alemin yaraticisi olan Demiurgos tarafindan bilinmedigi icin Yabanci Tanri
olarak da isimlendirir. ilk Tanri olan Yahudi Tanrisi adalet yahut yasa koyucu
sifatiyla ve zalimce alemi dizenlemeye galigirken s6z konusu Yabanci Tanri ise her
yerde hazir ve nazir olarak saf iyiliktir. Bu iyiliginden dolayr da cehalet icindeki
Demiurgos tarafindan meydana getirilen alemde inayetini uygulamaktadir (Gilson,
2007: 37). O halde Marcion’'un gnosis anlayisi bir bakima Eski ve Yeni Yasa
arasindaki iligskiyi konu alan bir gnosistir. Her durumda Marcioncu gnosisin zaten
hakiki Tanr’'nin bilgisinden ve onu tanimaktan uzak olan Demiurgos tarafindan

yaratilan bir alemin dizeninden tlretilemeyecegi aciktir. Bu noktada gnosis akli bir

78



kavram olmaktan ¢ok bir Kurtulug miti (soterioloji) ve Tanr’nin inayeti gibi askin

olgular tarafindan belirlenebilir.

Marcion kiliseye, isa‘nin mesajinin karsisinda oldugunu diisiindiigii Eski
Ahit'in durumunun tartigilacagi bir toplanti teklif eder fakat teklifi kilise tarafindan
reddedilir. Ayrica gorusleri Hiristiyan dogmalarina aykiri oldugu gerekgesiyle kiliseye
bagisladigi parasi da kendisine iade edilerek Roma kilisesi tarafindan yaklasik 144
yilinda aforoz edilmistir (Senay, 2004: 207).

Marcion kendi kilisesini kurarak incil hakkindaki diistincelerini benimseyecek
bir cemaat olusturmayi denemis ve bunda da belli oranda basarili olmustur.
Marciondan Ug¢ yuzyil sonra bile Marcionist kiliseler Roma, Kibris, Misir, Filistin ve
Suriye'de varliklarini devam ettirebilmislerdir (Lacarriere, 2005, s.79). ibn-i Nedim
eskisi kadar etkili olmaktan uzak olsalar da Horasan bdlgesinde onuncu yuzyilda

dahi Marcionculugun varligini surdidrdagunu bildirmektedir (Durak, 2013: 5).

2.2.1.2. Basilides

Encyclopaedia Britannica ilgili maddesine goére Basilide (MS 2. yizyil,
iskenderiye), Basilidianlar olarak bilinen bir Gnostisizm okulu kuran bir bilgin ve
ogretmendi. Muhtemelen Antakya'da Menander'in  6grencisiydi ve Roma
imparatorlari Hadrian ve Antonius Pius zamaninda iskenderiye'de ders veriyordu.
M.S 3. ylizyilda yagamis bir Hiristiyan teolog olan iskenderiyeli Clement, Basilides'in
Havari Petrus'un tercimani olan Glaucias'tan gnosis ya da ezoterik bilgisini
dayandirdidi gizli bir gelenek aldigini iddia ettigini yazmistir. Mezmurlar ve
kasidelere ek olarak, Basilides inciller lzerine tefsirler yazmis ve ayrica kendi
mezhebi igin bir “incil” derlemistir. Bu yazilarin yalnizca pargalari korunmustur.
Basilides'in teolojisine dair celigkili agiklamalar Clement'in yani sira teologlar Romali
Hippolytus ve Aziz Irenaeus tarafindan saglanmistir. Yorumcular Neoplatonizm,
Yeni Ahit ve diger Gnostik sistemlerin unsurlarina atifta bulunurken, Basilides'in

inang sisteminin tanimi ise eksik kalmistir.

Kabul goren gorusler agisindan Basilides oglu ve ayni zamanda 6grencisi
olan Isodorus ile 2. yuzyilin ilk yarisinda yasamis Hristiyan 6gdretmenler olarak
siniflandirilir. Basilides (Irendeus, Adversus Haereses | 24,5) kutsal yasanin ve
peygamberlerin gercek Tanri'ya karsi duran ve bu dlnyay! yaratan glgcler tarafindan

verildigini distinmektedir (Unnik,1978: 80). Dolayisiyla bu yaniltici bir diinyadir ve

79



buradan kurtulunmasi gerekmektedir. Aslinda bu dinyay! yaratmamig olan “Yabanci
Tanr”, kendisine Oykunerek Demiurgos tarafindan yaratilan bu sorunlu dunyanin
Istirabini ortadan kaldirmak igin inayetini gostermek durumunda kalir. Bu dugunce
elbette acgik bir agkinlik fikrini de beraberinde getirmektedir. S6z konusu agkinlk bu
dinyaya ait her tirden seyi -buna ileride akil da dahil edilecektir- geride birakmayi
gerektirir. Kurtulus ancak s6z konusu yaniltici guglerin etkisinden kurtulmakla s6z

konusu olabilir ve bu seckin bir azinhigin basarabilecegi bir istir.

Gnostisizmin dunyaya karsi belli bir yabancilagsma getirdigi d esdylenebilir.
Ne var ki yabancilagsma salt gnostikler degil Epikurculer, Stoacilar gibi gruplar i¢cinde
gecerli gézikmektedir. Dinyaya yabancilasma kendi bagina Gnostisizmin sasmaz
bir gostergesi degildir. Epikurculer igin, bilindigi gibi, bu rastgele, anlamsiz, gegici ve
¢ok kot duzenlenmis kozmosa sevgi veya hayranlik hissetmek icin hi¢bir neden
yoktur ve dinya, hayirsever ilahi gulclerin isi degildir veya onlar tarafindan
yonetilmez. Eger dlnyayi yoneten ya da dunyayi yaratan ilahi gugler olsaydi, bunlar
Gnostik Demiurge ve Archon'lar kadar kotl ve korkung olurdu. Ne var ki bunlar kaba
hayal guclinin Urdnleri ya da Platon, Aristoteles ve 6zellikle de Stoacilarin kozmik
dindarligini kabul eden soézde filozoflarin daha koéti ve daha korkutucu batil
kurgularidir. Gelecekte daha iyi bir yasam anlaminda higbir insan igin kagis yoktur.
Ancak Epikurcu filozof, tek rasyonel felsefe oldugu igin gergek kurtulus mujdesi olan
EpikUr'an o6gretisini izleyerek anlarsa ve Ustadinin doktrinine uygun olarak kendini
ruhen kozmostan ayirir ve insanlarin ortak toplumundan mumkin oldugunca geri
¢ekilirse, burada ve simdi mutsuzluktan kagabilir ve bu yabanci ve anlamsiz evrende

idare etmeyi 6grenebilir.

Armstrong’a goére Basilides Gnostik formulasyonlar igerisinde, kurtulusa
erebilenlerin diginda kalanlar i¢cin en humanist perspektifi ortaya koymus bir
gnostiktir. Basilides’e gore kurtulugsa erenlerin digindakiler Yabanci Tanrr’yi yahut
Gergek Tanrr’'yi asla bilemeyecekleri ancak kendi ¢esitli aptalca durumlarinin cennet
olduguna inanacaklari mutlu bir cehalet icerisinde ebediyen kalacaklardir
(Armstrong, 1978, s.92).° Her iki durumda da bilgisizligin yahut bilmeme halinin esas

konsept oldugu séylenebilir. Ne var ki gercek kurtulusa erenler bakimindan nitelikli

illiyet bagini kurmak ¢ok zor olsa da burada 13. yiizyil sairi Yunus Emre’nin “...isteyene
ver anlari/ bana seni gerek seni...” misralarinda kulttrel birikimin gnostik kalintilarinin
dikkate alinabilecegini not dismek isteriz.

80



bir bilgisizlik durumu sdz konusuyken digerleri agisindan mutlu olduklarina dair bir

gaflet durumu s6z konusudur.

Stromata'nin ikinci kitabinda Clemens kararliigin gerekliligini tartigir. “insan
ruhuna has akli yetinin” hayvanlar gibi i¢ggudilere teslim olmamasi, ruha dayatilan
fantezileri ayirt etmeyi ve bunlarin Ustesinden gelmeyi 6grenmesini talep eder (I
111,2ff.): Yalnizca bunlara karsi durmaksizin mucadele etmek barig ve 6zgurlik
yaratir (Il 120,2). Hristiyan Gnostik, Tanri'nin yardimiyla bunun Ustesinden gelecektir
(I 126,1ff., ayrica bkz. 125, 4). Bu baglamda, Clement sapkin Gnostiklerin, yani
Basilides, oglu Isidore ve Valentin'in ilgili 6gretilerine atifta bulunur ya da onlardan
alinti yapar (Aland, 1978, s.182). Basilides yeniden bedenlenmeye de inanmaktadir
ancak ona gore sadece istemeden ve bilgisizliginden dolay! gunahkar olan ruhlar
yeniden kadin yahut hayvan olarak bedenlenmektedir (Aland, 1978: 185). Yeniden
bedenlenme dongusel zaman anlayisinin izlerini tagsiyan dolayisiyla pagan kokenli
bir yaklasim olmakla birlikte ceza olarak kadin bedeninde yeniden dogmak
disuncesi de “6ngorilemeyen ve dizene uymayan disi” distncesinin ataerkil
transformasyonla bilgisizligin yahut cehaletin modern anlamda irrasyonelligin de bir

simgesi olarak cezalandirmanin hedefi ve bicimi olarak belirmektedir.

Basilides ve Valentin’de insanin giinaha umutsuzca saplanip kalmasi seytani
bir ruhun etkisi olarak tasarlanir. Bunun Ustesinden gelinmesinin artik incil'deki
bagislamadan s6z etme bigiminde inandirici bir sekilde temsil edilemeyecedinin
farkina varilmalidir. Bu ikinci ruhun gergekligiyle karsilastinldiginda, bagislama
uygunsuz ve dolayisiyla bos bir sézciuk anlamina indirgenmektedir. Clement'in
formule ettigi gibi (Stromata IV 153,3), gunahlarin “sanki hic olmamig gibi”
bagislanmasi, Gnostik-Platonik anlayisa aktarildiginda, gunahlarin (ya da seytani
ruhlarin) hala var oldugu ve dolayisiyla insanin onlar tarafindan umutsuzca
kolelestirildigi anlamina geliyordu. Bu nedenle Valentin'in “bagislanmayi” seytani
ruhun Tanr tarafindan tamamen yok edilmesi olarak tanimlamasi olduk¢a mantikli
gorulebilir. Bu sekilde Clement'in bagdislama olarak adlandirdigi seyi, yani gunahin
esaretinden merhametli bir sekilde kurtulmayi kendi kavram kadrosuna aktarabiliyor
olmalidir. Elbette bu, Gnostik terminolojinin Hristiyan tebligi icin uygunlugu hakkinda
hemen yeni sorular ve sutpheler ortaya ¢ikarir. Bu durumda su tespit yapilabilir ki
Gnostikler Basilides ve Valentin, Platonik olmayan seyleri, yani insanin sadece Tanri

tarafindan iptal edilebilecek olan giinah karsisindaki umutsuz esaretini acikliga

81



kavugturmak icin Platonik fikirleri kullanirlar (Aland, 1978: 187). Ne var ki tezimiz
baglaminda gdzden kagmamasi gereken husus ister Gnostik ister Hristiyan
yaklagiminda olsun, ruh diglncesinin giderek daha etkin daha primer bir konuma
yukseltildigi ve bu olurken de beden fikrinin giderek geriledigi ve dnemini yitirdigi

olgusu belirginlesmektedir.

Clement, Gnostikler ve Kilise'nin iman kavramlari arasindaki farki Stromata V
3, 2’de en kisa formdlle aciklar: “CUnkl eger birisi Basilides'in disindigu gibi
Tanri'y1 dogasi geredi tanir ve bu mikemmel bilgiye iman ve Tanri'nin krallidina
katilim adini verir ve onu Yaraticisina yakin olmaya layik bir varlidin yaratilisi olarak
yorumlarsa, o zaman imani bir gli¢ olarak degil, bir varlik olarak, dogal bir egilim ve
nitelik olarak tanimlar. Asilmaz bir yaratilisin dlgtlemez guzelli§i olarak, ama kendi

kendini belirleyen bir ruhun rasyonel rizasi olarak degil.”

Esasen bazi noktalarda Basilides ve onun buylk elestirmeni Clemens de
ortaklagmaktadir. Ornegin Basilides de inang nesnelerini delilsiz kavramaktan s6z
eder ve bu noktada her ikisi de mistik-gizemli dindarlikla birlesen genel bir felsefi
suphecilik geleneginde durmaktadirlar (Aland, 1978: 203).

Gilles Quispel'e goére Basilides ve Valentin zaten var olan kaba Misir
gnosisini Helenlestirip Hiristiyanlastirmistir ve eger bu dogruysa Gnostisizmin tim
tarihi genel bir resme aktarilabilir ki buna gore Gnostisizm, kaba ilkel Gnostisizmden
Maniheizme giden buyuk bir akintidir; Valentin, Basilides ve bir dereceye kadar
Markion, bu biylk akintinin Hiristiyan topraklarindan gegen kollaridir. Gnostisizm
ise kendi icinde bagli basina bir dindir (Quispel, 1951: 12). Bu din olduk¢a etkili
olmustur Gershom Sholem’in ortaya koydugu gibi Orta Cag’da bile Yahudi mistisizmi
Kabala’da bazi sistemlerin neredeyse intihal derecesinde Valentin ve Basilides’e
dayandiklari gorilebilir (Quispel, 1951: 15).

Basilides’'in de kismen dahil oldugu pagan Gnosis'te dualist bir egiliminin
hakim oldugu gorulebilir. Basilides'in dayandigi kadim bir kaynak “seylerin iyilik ve
kétaluga belirleyen iki ilkesi vardir; bu ilkeler baslangigsiz ve yaratiimamistir.
Acikgasi baslangicta isik ve karanlik vardi, kendiliginden var olan ve yaratiimamis.”
(Quispel 1951: 40) Bu dualizm Gnostisizmin karakteristididir, tipki monizmin
Neoplatonizmin ve monoteizmin Hiristiyanhgin karakteristigi oldugu gibi. Dualist

karakteristigin de bizi donglisel zamana, donusimun tahakkimune ve bir anlamda

82



irrasyonel olanin sahasina goéturdigu genel olarak Gnostik distnce ve bu

dugtncenin dnemli bir teorisyeni olarak Basilides’te agiga ¢iktigi sdylenebilir.

2.2.1.3. Valentinus

Orta Cag doéneminde gnostik disunurlerin ele alinmasi tezimiz bakimindan
onemlidir zira gnosis kavrami, irrasyonel kavraminin tarihi sireci icinde yer alan
basamaklardan birini temsil etmektedir. Gnosis kavrami modern dénemde yerini
birakacagi irrasyonel kavrami baglaminda bir preirrasyonel kavram olarak ele

alinacaktir.

Orta Cag'da felsefi hareketliliin yogun oldugu kabul edilen bir olgudur.
Ozellikle Il. yiizyllda Tanri ve ruh kavramlar arasinda birlestirici yahut bittnlestirici
yaklasimlarin belirginlesmeye basladigi da gorulir. Felsefi yaklasimin dayandigi
akil, mantik gibi araclarin kullaniimasiyla Tanrr’'nin bilinmesi yahut onun hakkinda
muhtelif sonuclara varilmasi entelektliel bir butinliglu ve sikuneti yeterince
saglayamiyor olmalidir ki arayislar yeni yahut kadim geleneklerden tevarus eden
perspektiflerle de devam etmistir. Bu perspektifler bakimindan Orta Cad déneminde
gnosisin 6nemli bir yeri oldugu sdylenebilir. Gnosis bir anlamiyla Tanri ile kisisel bir
temasi ve bir butinlesmeyi mumkian kilmayr amaglayan tecrubeleri saglayacagi
dagundlen, bir anlamda ilahilestirici bir konstellasyon olarak yorumlanabilir. Bu
baglamda kadim Dogu hikayelerinde bir seyi bilmenin en kamil formu olarak o sey
olmak bigimindeki formalin sikga tekrarlandigi goérulur. Orta Cag dusuncesinin
Ozellikle Bati dunyasinin kahhar ekseninde Hristiyanlikla sekillendigi g6z 6nune
alindiginda gnostisizmin daha eski dogu kaynaklarina sahip olmakla beraber dine
yonelmis Yunan felsefelerinden de beslendigi gorulebilir (Gilson, 2007: 36). Gilson’a
gbre Ornegdin Platoncu duslnce ve Stoaci yaklasimlar bizzat din merkezli ve hatta
dini amaglar Gzerine bina edilmemis olsalar da yine dini amaglar istikametinde
kullanilabilecek teknikler olarak g6zikmektedirler (Gilson, 2007: 36). Dolayisiyla
senkretik bir egilimin, gnostisizmin one ciktigi Il. ylzyildan itibaren gozlenebilmesi
s6z konusudur. Gnosis’in bir tir Hristiyanhk felsefesi olma yolundaki erken girisim
olmasi (Lipsius) yahut yine gnosisin Hristiyanligin énemli bigcimde helenlesmesi
oldugu (Harnack) yonlinde cesitli gorusler vardir. Gnosis, bilgi olmak bakimindan
inancin yerini almaya yoneliktir oysa inang, 6zellikle Orta Cag baglaminda yoneldigi

yaply! bilgi Uzerinden rasyonalize etmeye egilimlidir. S6z konusu gnostik ekollerin

83



Orta Cag icindeki erken dénem temsilcileri arasinda 6zellikle ¢ ismin Markion,

Valentinus ve Basilide’nin 6ne ciktiklari sdylenebilir.

1945 yilinda kesfedilen Nag Hammadi kitaplidinda bulunan yazmalar
Valentinus dusuncesi hakkinda onemli metinler saglamistir. Nag Hammadi kitapligi
sayesinde bilinmeyen vyazarlarin aktardidi Valentinusgu metinler gunimize
ulasmistir ve yine bu sayede 4. yuzyil ortalarinda dahi Valentinusgu metinlerin
dolasimda oldugu fikri kabul gérmektedir (Dudenberg, 2008: 7). Eserlerin gémull
halde bulunmalari onlarin gizlendikleri ve dolayisiyla da heretik sayildiklar
duguncelerini  gucglendirmektedir.  Valentinusgu  gelenek  diger  gnostik
konstellasyonlarla da benzer Ogeler sergiler. Valentinusguluk gnosisi kurtulusa
gétlren bir bilgi olarak kabul etmesi, ilk ginah dolayisiyla cennetten kovulma ve
kurtulus mitlerine yer vermesi bakimindan diger gnostik akimlarla benzer 6zellikler
gosterir. Valentinusgular muhaliflerince gnostikoi olarak isimlendiriimekle birlikte
onlar kendilerini Pavlus’un Korintlilere 1. Mektubunda (Kitabi Mukaddes, Kor. 1,
2:14,15)" gecen bir ifaden hareketle ruhaniler anlaminda pneumatikoi olarak
adlandirir. Bu ifade ile ruh ve madde arasinda bir ara form olan nefsani (psuchikoi)
karsisina ruhani olanin koyuldugu yahut ileri yorumlarda maddeye karsilik ruhun
one cikarildigi goérilur. Bu ikilemi duyularin karsisina akli olan bigiminde formile
etmek Ortodoks Hristiyanlik igin s6z konudur ancak akh asgkin bir bilgi olmak
bakimindan gnostikler bu tasnife girmezler. Valentinusgular Hristiyanlarla ayni
kiliseye bagli gibi goérunseler de apolojist Irenaeus onlarin sdylemlerinde
benzesmelerine ragmen temelde farkh disdndiklerini iddia eder. Bu iddianin
maksadi Valentinusgularin Katolik inanclart batini anlamlarda yorumladiklari
seklinde anlagilabilir ve yine Irenaeus’a gore Valentinusgular &égretilerini blyuk
Olcide pagan yapilardan alarak sadece kavram ve terimleri dedistirdiklerini iddia
eder (Irenaeus, 2.14.1). Valentinuscgular ise kendi duslincelerini Pavlus’a atfederler.
Valentin'e gére Paulus’un havariligi isa ile olan yakinhgindan dolayi degil bilakis
kendisine lltfedilen gnosis sayesinde mumkin olmustur (Brakke, 2010: 112). Diger
yandan Valentinus hem iskenderiye Hermetizminden hem de Hellenistik Yahudiligin

mistik yorumunu temsil eden Philo’dan haberdardi (Bloom, 1996: 188). Burada

" 14. Fakat nefsani adam, Allah’in Ruhunun seylerini kabul etmez; ¢linkii kendisi igin

akilsizliktir ve onlari bilemez, ¢cunki ruhani suretle muhakeme olunur.

15. Fakat ruhani adam bitin seyleri muhakeme eder, kendisi ise hi¢ kimse tarafindan
muhakeme olunmaz.

84



irrasyonel kavraminin oncul safhalari olarak degerlendirilebilecek hermetizm ve
mistisizmin, tarihi bir silre¢ icinde gnostisizm ile baglantilarina bir 6rnek

g6rilmektedir.

Buradan anlagilacagdi Uzere pagan geleneklerin daha erken ddénemlerde
Hristiyan inanci icinde yer edindikleri yahut yeni bir din olarak Hristiyanlagin, gegmis
donemin inang¢ mirasini eklektik yontemlerle alimladigi sdylenebilir. Gilson’a gore de
gnostisizmin en buyuk 6zelligi kendisini Hristiyanliga bagl ilan ederken gercekte
onunla bir turld uyasamamasidir (Gilson, 2007: 37). Valentinus’un 6grencilerinden
Heracleon’a gdre Hiristiyanlar, ne Yunan ne de Yahudi idi, fakat tGgtlnci bir inang
durumunu temsil etmekteydiler. Paganlar maddi dinyaya tapinirlarken, Yahudiler,
nefsani Demiurge’ye ve onun meleklerine ibadet etmekteydiler. Buna karsilik, ruhsal
olan Hiristiyan gnostikler ise, s6z konusu iki gruptan farkl olarak, gercek Baba'ya
inanmaktadir (Dunderberg, 2008: 79). Valentinus’'un bir baska 6grecisi olarak bilinen
Marcos ise Valentinusgu ogretiye mistik bir karakter ekleyen sayi spekulasyonlarini

dahil etmistir (Rudolph, 1983: 324). Burada da Pythagorasciliktan etkiler gorilebilir.

Gnostik yaradilis mitine goére bir dlalizm s6z konusudur ve bu dualizmin
karsit kutuplarini maddi alem ile 1sik alemi olusturmaktadir. Valentinusgu yaradilis
mitinde ise diger gnostik yapilardan farkl olarak maddi alemin yaratiimasi kurtulus
surecinin de imkanini saglamak suretiyle kismi olmakla beraber olumlu anlam
edinmistir. Maddi alemin yaratiilmasi, pleroma denilen doluluk yahut batinlikten bir
dusus ile gerceklesir ancak gene maddi alemin kendisi bu digusun yarattigi eksikligi
gidermek icin pleromadan disen ruhsal parganin yine ona donmesinde
fonksiyoneldir. Valentinusgu pleromanin yahut dolulugun daha sonra Plotinosgu Bir
anlayiginin bir arketipi olmasi makul bir degerlendirme olabilir. Sophia miti de
Valentinusculuk'ta merkezi bir konuma sahiptir. Sophia’nin pleromadan dususu,
tovbesi ve gnosisi elde etmesi bigcimindeki U¢ duruma tekabll edecek sekilde

yaratmada Ug¢ boyut ya da unsur séz konusudur.

Gnostik anlayig, Sophia’'nin pleromadan disus mitinde beseri alemin veya
yaratiimis kainatin tanrisal buttnlUkle olan iligkisini nasil kaybettigini anlatmak icin
pleroma kavramini kullanmaktadir. Mitik anlatiya goére Sophia sadece dustinme
yoluyla Babay:i bilmek, tanimak ister ve bunun sonucunda pleromanin digina atilir ve
cehalet icinde kalarak istirap ¢eker. Gorulecegi gibi en yuce varliga sadece dustnce

yoluyla yoluyla yahut modern terminoloji bakimindan ratio ile ulasilabilecegini sanmak

85



mimkidn olmamasinin yaninda olumsuz sonuglar da dogurmaktadir. Sophia
pismanhgdi Tanr’'nin merhametine neden olur ve s6z konusu istirabin dindiriimesi icin
Tanr’'nin kendiliginin bilgisi olan gnosisin aktariimasi isinde Mesih rol alir. Burada
gnosisin akil ile ulasilamayacak yahut istidlali olmayan tirden yahut da tezimiz
baglaminda irrasyonel bir bilgi olusunu agik¢a gorebiliriz. Sophia rasyonel yaklagimi
temsil ettigi slrece amaci olan bitind kavramasi mimkin olmayacaktir ancak
Tripartite Tractate adli Valentinusgu eserde gorilen varyanta gére pleromadan disen
varlik Sophia degil, Logostur (Dunderberg, 2008, s.86) . Gorlldugu Gzre Valentinusgu

gnostik anlayista Logos da rasyonel baglamiyla Tanrr’'nin bilgisine ulasamamaktadir.

Valentinusgu sistemde etkin bir unsur da Demiurg’dur. Sophia, Demiurg’u
kullanarak maddi alemi yaratmaktadir. Hakiki Tanridan asagi bir dizeyde olmakla
beraber onun disindaki her seyin de yaraticisi kabul edilir (Irenaeus, 5.2). Demiurg
muhtelif Valentinusgu metinlerde ne kamil Tanri ne de Seytan olmayan anlaminda
“orta” terimiyle ifade edilir (Thomassen, 2006: 120). Pleuromanin mikemmel bir
yansimasi olmayan maddi alem bu perspektiften bakildiginda kéti niyetli olmasa da
bilgisizlik ve cehaletin neticesi ortaya ¢ikmis bir yapidir. Burada gnosisin ne kadar
temel bir unsur oldugu acik¢a gorulmektedir. Maddi alem Valentinusgu perspektifte
kendileri gnostik nitelikler tagidiklari icin asagi bir sey olarak gorilse bile yine de
Sophia vasitasiyla insana verilen ruhsal unsurlarin gelisecedi zemini tegkil etmesi
bakimindan olumlanmaktadir (Quispel: 301). Bir anlamda ¢ileli maddi alem arindirici

bir prosesin gerceklesme alani olarak olumlanmaktadir.

Valentinusgu bilgi anlayigi gnosisinin tasavvuf anlayigindaki marifetle
benzerlikler gdsterdigi soylenebilir. Valentinusgular Ortodoks Hristiyanligin ahlak
Ogretisini elestirmezler ancak gnosise sahip olmanin avamin de@er yargilariyla denk
olmadigini bilakis kendileri agisindan baglayici olmadigini dusunurler (Pagels 1996:
168). Bu durum batini anlamlarin zahiri anlamlardan Ustiun oldugu bigiminde formdile
edilebilir. Ne var ki s6z konusu gnosis ancak Mesih’in kendinden olanlarla paylastigi
Ozel bir bilgi olarak kalmaya devam eder. S6z konusu bilgi ancak belli kesim igin
miamkindir zira insanlar dogalari geredi Valentinusgu dislincede Uge ayrilir
(Ferguson, 2003: 311). Ruhani, nefsi ve maddi olanlar. Bu tasnifin modern dénemde
Freud’'un ortaya koydugu biling halleri tasnifine; id, ego ve super egoya benzerligi
dikkat gekicidir. Matta incil'inde metaforik bir anlatimla ele alina farkli insan dogalari

topraga atilan tohumlar Uzerinden tarif edilir (Matta 13: 3-8, 18-23):

86



3Ve isa mesellerle onlara ¢ok sey soyleyerek dedi: “Iste, ekinci tohum ekmeye
cikti; 4ve ekerken bazilari yol kenarina dusti,ve kuslar gelip onlari yediler; 5ve
bagkalari topragi ¢ok olmayan kayaliklar Uzerine distl, ve hemen surdl, ¢lnki
topragin derinligi yoktu; 6ve gunes doogunca yandi,ve kokl olmadidi igin kurudu.
7Ve baskalari dikenler Uzerine dustd, dikenler ¢ikip onlari bogdular; 8ve baskalari iyi
toprak Uzerine dusti, bazisi ylz, bazisi altmis, bazisi otuz kat semere verdiler.

18imdi ekinci meselini siz dinleyin. 19Kim melekut séziini isitir de anlamazsa,
serir gelip onun yireginde ekilmis olani kapar. Yol kenarina ekilmis olan budur.
20Kayaliklar Uzerine ekilmis olan da odur ki, sézu isitir, ve hemen sevingle alir;
21fakat kendisinde kok yoktur, ancak bir zaman igindir; ve s6zden dolay: sikinti ve
eza olunca, hemen surger. 22Ve dikenler arasina ekilmis olan da odur ki, s6zU isitir;
diinyanin kaygisi, ve aldaticii§i sézii bogar, ve s6z semeresiz olur. 23iyi toprak
Uzerine ekilmis olan da sudur ki s6zu isitir, anlar, ve gergekten semere verir, bazisi

ylz, bazisi altmig, bazisi otuz kat yapar.

Gnostik dugunce ekollerinin teolojik kurgulari son derece ayrintih ve
karmasik yapilar sergiler ancak tezimiz baglaminda irrasyonel kavramina goéturen
preirrasyonel bir kavram olarak gnosisin Valentinisgular acisindan kazandigi bir
anlam formu dikkat cekicidir. Bu evvela putperestler ve Yahudiler tarafindan
bilinmeyen Tanr’yr bilmek anlamina geliyordu ancak s6z konusu bilmek ise
Tanr’nin bilinemez oldugunu bilmek anlamini deruhte ediyordu. Buradan gnosisin
donustirtcu tirden bir bilgi olmakla birlikte akli yahut deskriptif anlamda bir bilgi
olmadigi sonucu bir kez daha belirmektedir. Yine burada merkezi bir agirigi olan ve
gnosis sayesinde gerceklesen aydinlanma kavrami yahur Illumination ani bir biling
atihmi olarak kabul edilir yoksa Aufklarung anlaminda akli siregle elde edilecek

bilinclenme dizisi degildir.
2.2.2. Mistikler

2.2.2.1. Pseudo Dionysos Areopagitas

Pseudo Dionysos Areopagitas M.S. 5.-6. yuzyillar arasinda kendinden sonra
gelen pek cok duslnulra etkileyen metinler yazan ve muhtemelen Suriye civarinda
yasadigl dusindlen bir Hiristiyan teologudur. Mistisizm geleneginin Hiristiyan
dustncesinde 6nculerinden kabul edilmektedir. Mistik Teoloji adli oldukc¢a kisa metni
adeta sdylenecek bagka bir sey olmadigi icin planh bir sessizlikle sonlanir ancak

metin Orta Cag mistisizmi Gzerinde kisa ve yogun oldugu denli de uzun ve derin bir

87



etki birakmistir ancak eser tum etkisi ve dnemine ragmen yaklagik bes sayfalik bir
metin olarak dikkat cekecek kadar kisadir. Yine de 6rnegin Akino’'lu Thomas igin P.
Dionysos, Augustinus ile birlikte erken dénem kilisesinin en énemli otoritelerinden
biridir. Dionysos'un yazilarindan yaklasik bin yedi yuz kez alinti yapmistir (Rorem
1993, s.52.).

Mistik Teoloji metni ve genel anlamda P. Dionysos’un killiyatinda yani bilme

ve bilhassa da bil(e)meme yoluyla unio mystica 8 ana temayi teskil etmektedir.

“l. llahi Karanlik Ustiine: 1. Teslis ki sen Yiice Varlik, Yiice Tanri ve Yiice
lyiliksin. ilahi hikmetinle Hristiyanlarin rehberisin. Bizleri gaybin ve yiice nurun
otesine mistik metinlerin en ylksek zirvelerine gétur! Orada tanri ilminin saf, mutlak
ve degismez sirlari, sirlara goétiren sessizligin nurlu zulmeti gizlidir. O zulmet ki en
derin karanliklari nurlandirir ve asla ne ele ne de géze gelmeyende, gbézsiz zihinleri

yuce guzellikle doldurur.” (Dionysius Areopagita, 1998, s.4)

P. Dionysos kdlliyatini olusturan eserler (Selestik Hiyerarsi, Eklestik
Hiyerarsi, llahi isimler ve Mistik Teoloji) 6zellikle bilmeme temasina ve apofatik
teolojiye® yaptigi katkilarla taninir. S6z konusu bilmeme tavri, heniiz irrasynonel
teriminin kullanimda olmadigi bir ddnem bakimindan mistik kavraminin ikame edici
yahut da oncul niteligi olarak kabul edilebilir. Esasen dugsunure gelinceye degin
Philo'dan Clement'e, Origen'den Nyssa'll Gregory'ye uzanan Iskenderiye ve
Kapadokya mirasi, askin Tanri'nin bilinemezligi Uzerine zaten akil yurutmus ve

eserler birakmisti. Pseudo Dionysos gibi bu yazarlar da Platon'un Parmenides ve

8 Hiristiyan mistisizminin temel olgusunu tanimlar. “Bir” olarak “ilk varlik” sorunu antik Yunan

disuncesinin kdkenlerine kadar uzanir. Unio mystica genellikle insanin Tanri'yla birlesmesi
deneyimi olarak anlasilmis olsa da bunun nihayetinde baslangigta ayri olanin birlesmesiyle
degil, insanin kendine uyanigi olarak orijinal bir birligin farkindaligiyla ilgili oldugu tekrar
tekrar vurgulanir. Bu olgu kavramsallastirilamaz ancak cesitli metaforlarla ifade edilmeye
cahsilir, drnegin visio essentiae Dei, contemplatio, cognitio Dei experimentalis, uniri Deo,
Tanri'nin ruhta dogusu, vb... Pseudo-Dionysius'ta mistik birlesme daha ylksek bir varlik
durumuna gegis sureci degil, ruh olumsuzlamalarla yahut tim bilgi bigimlerinden azade
olarak arindiginda gercgeklesen gizli bir lituf durumunun agida ¢ikmasidir ¢linkl insan ve
Tanri ezeli olarak birdir. https://www.spektrum.de/lexikon/philosophie/unio-mystica/2097
Apofatik: Olumsuzlayici retorik bir yontem olarak vurgulanmak istenen konunun ironik bir
bicimde vurgulanmak istenmediginin sdylenerek gindemde tutulmasi yontemi. Pseudo
Dionysos i¢in bu yontem kendisini, Tanri’nin bilinemeyecegi iddiasi Gizerinden onun nasil
bilinebilecegini aciklama gayretinde gdsterir.

88



diger eserlerinden Numenius, Keldani Kahinleri, Plotinus, Lamblichus ve Proclus'a

uzanan Platoncu gelenekten az ¢ok etkilenmiglerdi (Rorem, 1993, s.214).

Kulliyatinin baska yerlerinde de ortaya gikmasina ragmen, P. Dionysoscu
bilinmezlik Mistik Teoloji'nin sonundaki olumsuzlamalarda ve Musa'nin "bilinmezligin
gercekten gizemli karanhgina" yukselisinin zirvesinde dramatik doruguna ulasir;
burada kisi tum bilginin susmasiyla yahut duraganhgiyla bilinmeyenle (Tanr) birlesir

ve hicbir sey bilmeyerek zihnin 6tesini bilir (Dionysius Areopagita, 1998, s.5):

“...Gunku ilahi Musa'ya O6nce kendini arindirmasinin, sonra da bdyle
olmayanlardan uzaklasmasinin emredilmesi ve bu tam arinmadan sonra ¢ok sesli
borazanlari isitmesi, saf ve daginik suleler sagan birgok nur gérmesi sebepsiz
degildir. Sonra halktan ayrilir ve secilmis rahiplerle birlikte ilahi miracin sahikasina
ulasir. Ve orada Tanri'nin kendisiyle karsilasmaz, onun kendisini gormez - ¢linki O
gérinmezdir - ama onun oldugu yeri gorur.

Bunun, gorilmus ya da bilinen en ilahi ve en yuksek seylerin, her seyi asan
seye tabi olanin altinda yatan bazi varliklardan baska bir sey olmadigi anlamina

geldigine inaniyorum.

Bu, onun en kutsal mekanlarin ruhani zirvelerinde duran, disincenin

otesindeki varligini ortaya koymaktadir.

Ve sonra tum bu gorulen seylerden oldudu kadar gérmekten de kurtulur ve
cehaletin hakiki mistik zulmetine girer; burada tim bilen kavrayis gézlerini kapatir ve
kendini tamamen dokunulmaz ve gérinmez olanin iginde bulur. Tamamen her seyin
otesinde olan O'na aittir ve baska hi¢ kimseye, ne kendisine ne de bir baskasina
aittir; ve tim bilginin susturulmasiyla kesinlikle bilinemez olanla tam manasiyla

birlesir ve higbir sey bilmeyerek aklin 6tesini bilir.”

Bilmek ve bilmemek motifi iskitopolisli Yuhanna'dan ve belki de itirafgi
Maksimus'tan bu metinlere ve killiyatin baska yerlerindeki diger metinlere iliskin
Devsirme Yazilar'da yorumlar almistir. Ornegin, Scholia'da ilahi konularda bilge
olanlarin Tanr'yt bilmemesi bir egitim eksikligi degil bilakis Tanri'nin
bilinemeyecegini sessizlik icinde bilen bir bilgidir denmektedir (Rorem, 1993: 215).

Sina Dagi'ndaki Musa ile ilgili olarak sunlar eklenir:

89



"Musa'nin bilmemeyi karanlik olarak anladidina dikkat edin. Burada bahsettigi
ve llahi Isimlerin ikinci béliminde daha ayrintili olarak ele aldigimiz uzere....
Tanri'nin bilinmezlik yoluyla nasil bilindigidir. Bilinmeyene (Tanri'ya) 'tim bilginin

duraganligi' sayesinde baglaniriz.” (Rorem 1993: 215).

Bundan baska bilinmezlik temasi Samli Yuhanna (John of Damascus)
tarafindan, 6zellikle de patristik 6gretinin etkili bir sentezi olan Ortodoks Inanci'nin
acihs satirlarinda ve muhtelif bélimlerinde P. Dionysosgu negatif teolojiyi yogun bir
sekilde kullanmasiyla devam ettirilmigtir. Ancak, Bati'daki P. Dionysos etkisinin gogu
yonu gibi, asil hikaye de dokuzuncu yuzyilin ortalarinda John Scotus Eriugena (MS.
9. yuzyll) ile baglar. Dionysos, Maximus ve Sam’li Yuhanna'nin apofatik yénteminin
Latin Orta Cagi'na girmesi acikga Eriugena'nin cevirileri ve yaratici temelluka
sayesinde olmustur. Eriugena'yva goére, Tanri hakkinda higbir sey layikiyla
sdylenemez. Eruigena Periphyseon'unda, negatif teoloji yahut apofatik yénteme acik
ve sistematik bir vurgu yapmis, ancak bunu katafatik (olumlayici) yontemden
ayirmamistir (Rorem 1993: 215). Dikkat ¢ekici bir husus olarak siklikla kullanilan P.
Dionysoscu 6n ek hyper- Latince'de super- olarak ilk kez Eruigena metinlerinde
gorulir. Ornegin, Periphyseon 459D-460C, 645C ve 680D (Allard, 1983: 47-48, 265,
307). Bu ek modern dénemin artik tamamen ratio’ya dayali tasniflerinde akil Ustd

anlaminda suprarationel terimiyle de karsimiza gikacaktir.

Bilmeme temasi ayni zamanda Yuhanna'nin iki blyuk otoritesi olarak
Augustinus ve P. Dionysos’u yan yana koyarken sik¢a belirttigi basarinin g¢arpici bir
ornegini de sunar: "Cunkl Kutsal Babalarin, yani Augustinus ve P. Dionysos'un
Tanri hakkinda sdyledikleri en dogru sozler -Augustine O'nun bilmemekle daha iyi
bilindigini, P. Dionysos ise O'na dair bilgisizliginin (yani Tanri hakkindaki bilgisizligin)
gercek bilgelik oldugunu [sdyler]- olarak anlagiimalidir.’® Augustinus aslinda negatif
teolojinin savunucusu olmamasina ragmen, burada Yunanca, P. Dionysoscu bilme
ve Ozellikle de bilmeme diyalektiginin Batili kullanimini desteklemek i¢in ona

bagvurulmustur.

10 Periphyseon 2, 597D, s. 162. Dionysoscu referans DN 7 (872A, 109); Augustinuscu
referans ise De ordine 2.16.44: "de summo illo Deo, qui scitur melius nesciendo." Bu
metin ve etkisi E. Jeauneau tarafindan Tugwell, Albert and Thomas: Selected Writings,
s.40'da aktanldigi sekliyle tartisiimistir. Augustine'in daha ylzeysel negatif teolojisi
Mortley, The Way of Negation, s. 217-18'de tartisiimaktadir.

90



Eriugena'nin, P. Dionysos Areopagite ve Augustine'i yaratici bigimde
birlestirmesi, on ikinci ylzyilin teolojik rénesansina kadar neredeyse u¢ ylzyil

boyunca uykuda kalmistir.

Bonaventure’da (yaklagik 1217-1274) Dionysos'tan serbestce alintilar
yapmigtir. Fransisken tarikatini en tepeye, P. Dionysos’un melekler hiyerarsisinde
en Ust kademeye yerlestirdigi Seraphim'e karsilik gelecek sekilde, hatta papanin bile
Ustliine koyan bir hiyerarsi teorisi gelistirmistir. Assisili Francis'in sadik bir takipgisi
olan Bonaventure, tefekkir konusunda selefi olarak P. Dionysos'a, ardindan Hugh'a
ve Saint-Victor'lu Richard'a acgik sekilde yer vermistir. Dolayisiyla Bonaventure'un
Tanri'yla birlesme tartismalarinin tekrar tekrar Mistik Teoloji'ye bagvurmasi ve bunu

Victorine bir damgayla yapmasi sasirtici degildir (Rorem, 1993, s.219).

On ikinci ylOzyihn baslarinda Paris'teki kurulan Saint-Victor Manastiri
Champeaux'lu William (yaklasik 1070-1121) tarafindan kurulduktan kisa bir sure
sonra manastira katillan Saint-Victor'lu Hugh (6. 1142), kurucusunun ilmi ve tefekkar
yonelimlerini ustalikla surdirmus ve Victorinler olarak adlandirilan ekoll
belirginlestirmistir. Temelde bir Augustinuscu olan Hugh yine de bazi P. Dionysosgu
temalari benimsemistir. Ozellikle de Géksel Hiyerarsi lizerine yazdi§i yorumlarla
Victorine ekolu takipgilerinde ve dahasi Bati dlinyasinda P. Dionysoscu hiyerarsi
temalari, apofatik ve katafatik tartismalari yodunluk kazanmistir. Hugh bu
malzemenin ¢ogunu yeniden igleyerek kendine mal etmigtir. Mistik Teoloji'ye
dogrudan ilgi gostermemis olsa da, bilgi ve olumsuzlama temalarini ele alis bigimi
kisa slre icinde Bati'daki yorumlar agisindan belirleyici olmustur (Rorem, 1993:
217). Hugh ve dolayisiyla Victorinlerin P. Dionysosgu apofatik ve bilinemezci
yaklagima ilging bir katkilari s6z konusudur. Bu katki P. Dioysios’'un Tanr’nin
bilinemezligiyle ilgili, rasyonel yaklagimlarla nihai sinirina ulastigi cizgide, akl
asarak Tanrr'yl bilme cgabasinda sevgi-ask temasini 6ne ¢ikarmalaridir. Burada
derin bir tahlile imkanimiz olmamakla birlikte benzer temanin islam mistisizmi icinde
de 6rn.Celaeddin-i Rumi, Suhreverdi...) hemen ayni ddénemlerde 6ne c¢iktigi
g6zlenebilir. Hugh, P. Dionysos’'un Gdékler Hiyerarsisi eserinde bir pasaj lizerine su
yorumu yapmaktadir: "Sevgi bilgiyi asar ve anlayistan daha (stindir.... insan

anladidindan daha cok sever ve bilginin digarida kaldigi yere sevgi girer ve

91



yakinlasir."** Thomas Gallus versiyonunda ise entelektin daha disiik bir akli veya
anlayisi ancak buna mukabil sevgi veya sevgi gucu olarak adlandirilan daha yiksek
bir bilgi bigimi vardir (Rorem, 1993: 218). Temelinde P. Dionysoscu bilinemezligin
yahut tanrisal karanligin oldugu disince c¢izgisi Orta Cagd mistiklerini bir takim
ilaveler yahut serhlerle de olsa yogun bicimde cezbetmistir. Bu isimlerden bazilari
Victorine'li Richard, Thomas Gallus, Bonaventura Albertus Magnus, Meister Eckhart
olmustur. Genel manada duygusal bir yaklasim olan Victorin ekoliinde P.
Dionysoscu Mistik Teoloji ask ile sonuglanir ki bunun da rasyonel tanimlardan

giderek uzaklasan metaforik bir dile yol actigi 6zellikle Meister Eckhart’ta gortlebilir.

P. Dionysos italyan Rénesans’i iginde de son derece etkilidir. Bizzat bir Yeni-
Platoncu olan Marcillio Ficcino igin de P. Dionysos Platonculugun zirvesi olarak
gorulmekteydi (Klibansky, 1939: 42). Ficcino, onun, Tanr’nin tim bilginin 6tesinde
olduguna dair pasajlar iceren llahi Isimler eserini yeniden terciime etmisti. Bu esere
gére Tanri Bonitas’in (lyilik), Essentianin (Oz), Vitanin (Yasam) ve Veritas’in
(Hakikat) otesindedir dolayisiyla bir anlamda adlandirilamaz ne var ki baska bir
anlamda sayisiz ismi vardir zira o her seyin icindeki Bonitas, Essentia vs...dir

(Pseudo-Dionysius, I.)

Ficcino’'nun bu pasajinda anilan P. Dionysos’un esrarl vecizeleri, Tanri’'nin
hic oldugunu lakin her sey oldugunu, onun higbir isminin olmadigini lakin sayisiz
ismi oldugunu sdyleyen Hermes Trismegistus tarafindan da teyit edilmektedir
(Yates, 2021, s. 183). Rdonesans déneminde Hermetik gelenedi canlandiran isimlerin
basinda gelen Ficcino'nun P. Dionysos’a perestiji, irrasyonel ¢izginin kendi
terimlerine ulagsmasindan 6nceki yogunlagmalarin bir gostergesi olarak da dikkate
degerdir. R. Roques, P. Dionysos’un mistisizmi ile gnostisizm arasinda paralellikler
oldugunu iddia eder ki bunlarla 6zellikle P. Dionysosgu hiyerarsi temalari Uzerinde

Hermesgi gnostisizmin etkisi olabilecegdi ydnundedir (Roques 1954: 240...).

2.2.2.2.John Scotus Erigena

Eriugena'nin dogum yeri, tarihi ya da yasaminin erken dénem kosullari
hakkinda ancak ikinci derece kanitlara ve glnimize ulasan bazi tanikliklara

dayanarak, 800 civarinda veya muhtemelen biraz daha erken bir tarihte (yaklasik

' “Dilectio supereminet scientiae, et major est intelligentia. Plus enim diligitur, quam

intelligitur, et entrat dilectio, et approprinquat, ubi scientia foris est,” PL 175:1038D.

92



790) irlanda'da dogdugu tahmin edilmektedir. irlanda kékenli oldugu, Pseudo-
Dionysius'un eserlerinin gevirisini bilingli bir sekilde "irlanda dogumlu” anlamina
gelen "Eriugena” neolojizmiyle'® imzalamis olmasiyla dogrulanmaktadir. Orta Cag
mistikleri arasinda 6zellikle Yunanca'dan yaptigi terculer ve bunlarin serhleri ile
belirginlesir. Bas yapiti Doganin Tasnif Edilmesi/Periphyseon dort bélimden olugur
ve Eriugena’nin etkisinde kaldigi temel duslince cizgisine eslik eden bir kurgu izler.
S6z konusu temel distince Neoplatonik tesirlerle sekillenmis, apofatik Pseudo
Dionysius’cu yapidir. Kitap askin ve her turli kavrayisin disinda tutulan Tanri fikriyle
baslayarak var olmayan yahut hi¢ dusuncesinin islendigi doérdincu bdlimde ilk
bolimle diyalektik bir uzlasiya varir. Bu kurgu mistisizmin ruhuna da uygun dusen
bir sekilde, irrasyonelden baslayarak yine irrasyonele varan bir slre¢ olarakta

gorulebilir.

Birinci Kitap, olan ve olmayan her sey igin kullanilan genel terim olan ve hem
Tanr'yi hem de yaratilisi iceren "doga "nin (natura) dort tire ayrildi§i iddiasiyla
acilir.*® Augustine (De civitate Dei Bk. V. 9, PL 41: 151) ve Marius Victorinus'taki (Ad

Candidum) benzer ayrimlari yankilayan doganin dort bolimi ya da tir sunlardir:
1- Yaratan ve yaratilmayan (yani Tanr)
2- Yaratan ve yaratilan (yani Birincil Sebepler veya idealar)

3- Yaratilan ve yaratmayan (yani, zamanla ilgili olan ve yaratilmis olan

seyler)
4- Ne yaratilan ne de yaratan (yani varlik olmayan yahut higlik).

Doganin ilk turd, "olan ve olmayan her seyin nedeni" olan Tanri'dir (1.442b).
Ne var ki s6z konusu dort bélim, daha yiksek ve daha disuk mertebelerin oldugu

alisiimis Neoplatonik anlamda bir hiyerarsi dedildir; daha ziyade, Eriugena'nin

12 Bir dilde, var olan sozciiklere benzetilerek yeni sdzcukler turetiimesi.

“Ogretmen: Zihin tarafindan kavranabilen veya zihnin gabalarini agsan her ne varsa,
bunlarin her seyden 6nce ne oldugu ve ne olmadigi seklinde nasil kategorize
edilebilecegini sik sik distindim ve elimden geldigince dikkatle inceledim. Ve doga terimi
bize kendisini tim bunlar igin ortak bir tanimlama olarak sunuyor.

Ogrenci: Hayir! Katiliyorum; ¢inkii ben de rasyonel sorgulama yoluna girdigimde bunu
bdyle buluyorum.

Ogretmen: Doga, daha énce de sdyledigim gibi, olan ve olmayan her seyin genel adidir.”
(Eriugena 1994, s.3)

13

93



aciklayacagdi gibi, birinci ve dorduncu bolumlerin her ikisi de her seyin Baglangici ve
Sonu olarak Tanri'ya atifta bulunur ve ikinci ve Gg¢lncl bdlimlerin de neden-sonug
iliskisinin birligini ifade ettigi distnulebilir. A¢ikgasi bu bdlimleme doganin varlik ve
yoklugun diyalektik bir sekilde bir araya gelmesi oldugunu goésterme girisimidir.
Yaratilis normalde varlik olmayandan varliga gelme olarak anlasilir. O halde yaratici
olarak Tanri, yaratihsin varhdinin Gzerinde bir tir askin varlik-olmayandir. Bu
temalar diyalog boyunca titizlikle tartisiimakta ve ayristirimaktadir. Elbette birinci ve
ikinci mertebeler aklin kavrayisindan kagarak modern dénemde irrasyonel olarak

terimlesecek bir alana yerlesirler.

Eriugena’nin olumsuzlayici, apofatik agik¢asi akl geride birakan yontemi,
mistik baglamin merkezi bir yaklasimi olarak kabul ettigi asagidaki fragmanlarda
gorilebilir. (1. 510 B- 510 C):

“...CUnkU boyle bir bilgi ve tefekkir, var olan her sey igin erisilemezdir,
hepsinden batini olarak uzaktir." Bu sézler, 6zellikle ilahi Olan'la ilgili tartismalarda
ancak Kutsal Yazilar'in otoritesini izlemenin gerekliligi konusunda yeterlidir; akil ise
tamamen Tanri hakkinda higbir seyin dogru bir sekilde sdylenemeyecegini, ¢unku
O'nun her akli ve tum duyulur ve anlasilir anlamlari astigini, bilinmeyerek daha iyi
bilinen, cehaletin gergek bilgi oldudu, her seyde olumlandigindan daha dogru ve
sadik bir sekilde inkar edilen oldugunu 6ne sturmek ve gercege iliskin en dogru
arastirmalarla kanitlamakla ilgilidir. Cunki O'nun hakkinda vyaptidiniz her
olumsuzlama gercek bir olumsuzlama olacaktir, ancak yaptiginiz her olumlama
gergek bir olumlama olmayacaktir ¢inki O'nun su veya bu oldugunu gosterirseniz,
yanildiginiz kanitlanacaktir, ¢linki O, konusulabilen veya anlagilabilen mevcut
seylerden higbiri degildir. Ama eger sunu beyan ederseniz: "O ne sudur, ne budur,
ne de higbir seydir" derseniz, dogruyu séylediginiz gorilecektir, giinkii O ne var olan
ne de olmayan seylerden higbiridir ve 6nce duslince yolunda sebat ederek tim
duyulari ve aklin faaliyetlerini terk etmeyen hi¢ kimse O'na yaklasamaz. Duyulurlar
ve olan ve olmayan her seyle birlikte ve bir bilmeme durumuna ulastiktan sonra,
mumkin oldugu kadariyla, her 6zin ve anlayisin Gzerinde olan, hakkinda ne akil ne
de anlayis olan, ne konusulan ne de anlasilan, kendisi igin ne isim ne de s6z olan

O'nun birligine yeniden kavusur.

94



Yukarida Eriugena’nin tipik bir mistik yaklagim olarak unitas ante rem yani
¢okluktan onceki birlik olan Tanri ile post ante rem yani ¢okluktan sonra birlige

ulagmanin yontemi Uzerine gikarimlar yaptigi da sdylenebilir.

Erigena’nin duslnceleri Hristiyan dinyasi i¢inde Kilise'nin ciddi muhalefeti ve
yasaklamalari ile karsilagsmistir. Genel olarak mistik inancin, hakim Katolik disince
karsisinda 6nine ¢ikan guglikler Erigina 6zelinde de kendisini bir kez daha gosterir.
Acikcasi hakim ekol Apolonik, idealist bir tavir iginde ¢izgisel zaman ve formal bir
katillik kabul ederken, mistik inan¢ ve slre¢ duragan olmayan, déngusel zamana
dayanan ve akli ancak bir basamak olarak geride birakmakta sakinca gérmeyen

yapisiyla temelde diyionizyak bir karsitlik i¢cinde pozisyonlanir.

Varligin  holistik butincalligd ve doénguselligi Eriugena’da doganin
kendisinde de muhtelif kademelerde tekrarlanarak bilinemez ve tarif olunamaz, aklin
disinda ki askin niteliklerin sentezine yahut birligine ricu edecektir (Eliade 2020:
108).

Eriugena'nin kendi zamaninda ve daha sonra mistikler arasinda - Saint
Victor Okulu, Meister Eckhart, Tauler, Ruysbroeck ve Alman mistikler, Cusa'li
Nikolaus ve onun mduridi Giordano Bruno - takipgileri olmustur. Genel olarak Bati
disuncesinde fikirleri hos karsilanmamis ancak 19. ylzyilda Alman filozoflar
arasinda ona olan ilgi romantizmin de etkisiyle yeniden canlanmigtir (Eriugena 1987:
21).

Diger mistiklerde oldugu gibi Eriugena’nin mistik perspektifinde de tezimiz
baglaminda su tespiti yapmak makul gérinmektedir ki Orta Cag déneminde mistikler
bakimindan akla asgkin bir alanin varligi mutlak bir hakikat rutbesinde kabul
gbrmekte ve ratio ile bir karsitlik iligkisi iginde olmaksizin kendi menkul degerini
tasimaktadir. Akil ve aydinlanmaci perspektifin ylkseldigi sire¢ boyunca ise

irrasyonel kavramlar baskilanmak ve geri planda kalmak durumunda olmuslardir.

2.2.2.3. Meister Eckhart

Meister Eckhart'in hayati hakkinda bildiklerimiz ¢ok azdir ve neredeyse tim
unli Eckhart biyografi yazarlarinin ¢cabalarina ragmen, sadece kabataslak bir resim

sunmaktadir. Eckhart von Hochheim’in (Eckart, Eckhart, Eggert, Echardus,

95



Ayhardus, Aycardus; Equardus, Eycardus, Eckehart vs. olarak da anilir) 1260 yili
civarinda Thuringen'de dogdugu kesin olarak kabul edilebilir (Soudek, 1973, s.16).

Meister Eckhart'in ¢calismalari Latince eserler ve Almanca yazilar olarak ikiye
ayrilir. ilk olarak 1314 yilinda (zerinde calistigi ana Latince eser olan Opus
tripartium (U¢ bolimlG eser) blylk Olcide sadece bir plan olarak glinimuize
ulagmigtir. Nihai 6gretisinin toplaminin taslagidir ve Opus propositionum (doktrinler
¢alismasi), Opus quaestionum (problemler c¢alismasi) ve Opus expositionum’dan
(aciklama cgalismasi) olusur. Son bdélim, Opus expositionum, tam olmasa da

korunmustur ve Meister Eckhart’in ana Latince eserini temsil eder.

Sadece Kutsal Yazilarin batincul bir yorumunu degil, ayni zamanda tek tek
incil metinlerinin agiklamalarini da igerir. Eckhart'in glinimiize ulasan Kutsal Kitap
tefsirleri arasinda Yaratilis Gzerine iki tefsir bulunur ki bunlarin ilki temelde Meister
Eckhart'in varlik doktrinini gelistirir ve ikincisi sembolik yorumlamanin baglica 6rnegi
kabul edilir. Sembolik yorumlama ydéntemi ise bir anlamda rasyonel metodlarin
asllmasi yahut yeterli bulunmamasi ile ilgilidir ve irrasyonel bir perspektifi kategorik
olarak barindirir. Cikis, Bilgelik Kitabi (Apokrif metin)** ve Yuhanna incili iizerine
tefsirleri s6z konusudur ve sonuncusu zaman ve icerik agisindan eserin doruk
noktasini temsil eder (Soudek, 1973, s.24).

Meister Eckhart tarihe bir teolog veya filozof olarak degil, Orta Cagd'in en
blylk Alman mistigi olarak gegmistir. Bununla birlikte, Meister Eckhart'i alisilagelmis
mistisizm fikirlerini dikkate alarak incelemek yaniltici olabilmektedir zira Eckhart
Dominiken bir kesis olarak duygusal sarhosluk, okiltizm, kendinden gegme,

vizyonlar ve isitme, stigmata ve parapsikolojik fenomenlerle ilgilenmemigtir.

14

Apokrif (Yunanca apokryphos = gizli, sir), Eski ve Yeni Ahit'in kitaplar, Kutsal Kitap
kanonuna dahil olmayan, malzeme, bigim ve deger acgisindan kanonik olanin sinirinda
yer alan Yahudi ve erken doénem Hiristiyan kaynaklari. Eski Ahit'in apokrifleri
(Makkabeliler, Judith, Tobias, Jesus Sirach, Stleyman’in Meselleri, Baruch; Ezra, Danyal,
Kronikler, Esther, vb. eklemeler) Yahudi kanonunda eksiktir, ancak Septuagint ve
Vulgate'e dahil edilmistir ve Trent Konseyi'nden (1546) bu yana Katolik Kilisesi'nde
kanonik statiye sahiptir. Luther, 1534 yilinda bunlarn Kutsal Yazilar'a esit olarak
gorulmemeleri, ancak okunmalarinin iyi ve yararli olmalari kosuluyla gevirisine eklemistir.
Reformcular apokrif metinler ve kanon arasinda kesin bir ayrim yaparlar. Yeni Ahit'in
Apokrifleri (Apokalipsler, Elgilerin isleri, Mektuplar, Kilisenin Emirleri ve parca parca
inciller, Thomas'a gére incil, Philip'e gére incil vb.) kanona ait degildir. Apokrifa'nin birgok
dindar sair Uzerinde de etkisi s6z konusudur; 6rn. Dante, Milton, Klopstock... (Wilpert,
1989, s.43).

96



Meister Eckhart'in temalari neredeyse tamamen Kitabi Mukaddes’e
dayanmaktadir ve buradan alinti yapmadigi hicbir kitap yoktur. Ozellikle Yuhanna
incili'nden, Mezmurlar'dan, Bilgelik Kitabi'ndan ve Pavlus'un mektuplarindan alintilar
yapmayi tercih etmistir. Yazdigi eserlerden anladigimiz kadariyla, incil kitaplarinin
minferit metinleri arasinda, o6zellikle Yaratilis Kitabrna ve Yuhanna incilinin
onsdziine™ énem verdigi gorilmektedir. Ayrica Peter Lombardus ve Agustinius’tan
etkilenmistir.  13. ylzyildan 16. yizyila kadar her ilahiyatgi adayi yukarida bahsi
gecen doktrinleri incelemek ve eger bir Ustat olmak istiyorsa bunlar hakkinda yorum
yapmak zorundaydi (Saudek, 1973: 34). Buna ek olarak, Thomas Aquinas'in
Teolojinin Ozeti adl eseri Meister Eckhart'in egitimi icin son derece énemlidir, ayrica
mistik ogreti yoninde ilerledikge, Yeni Platoncular’in eserleri de onun icin daha 6nemili
hale gelmis olmalidir. Aziz Augustinius’un kitaplari, 6zellikle De confessione, De libero
arbitrio, De vera religione ve De trinitate, anonim Liber de causis, Proclus'un (MO 410
— MS 185) Teologjinin Unsurlari ve Pseudo Dionysius Areopagita'nin Mistik Teoloji adh
eserleri Eckhartin faydalandigi eserler arasindadir. Meister Eckhart'in bir metni
tartigirken sik sik basvurdugu, metnin ylUzeyinin altinda gizlenen hakikati ortaya
cikarmak icin bir alegorik tefsir yontemi olan Moses Maimonides'in Kararsizlarin
Rehberi adli eseri de mistik dlstniri 6zellikle etkilemis gibi gérinmektedir (Saudek,
1973: 34).

Bu kaynaklara dayanarak - ki bunlar sadece en oOnemlileridir - Meister
Eckhartin Orta Cag Platonculugu ve Aristotelesciligine derinden bagl oldugu
dustndlebilir. Bir Dominiken kesis olarak spekilatif sistemini inga etmek igin prensipte
Aristotelesci ve dolayisiyla Thomistik formalleri kullanmigtir, ancak temel tutumu yahut
eserlerindeki hakim ruh Neoplatoniktir ve bunun da étesinde eserilerinin 6zginligl
kisisel dusunce gucune dayandirilabilir. Meister Eckhart'in temel fikirlerinin kesin bir
serimlemesini tam anlamiyla ortaya koymak pek mimkin dedildir zira spekilasyon
konusu somut, elle tutulur tanimlari neredeyse dislamaktadir. Bu durum da
okuyucudan onu anlamak igin bir dereceye kadar sezgi talep eder. Sonugta Eckhart’'in
Tanri anlayisi, Tanr’'nin, kendisi hakkinda hicbir sey bilemeyecegimiz sey oldugu
temeline dayanmaktadir. Eckhart'in s6z konusu baglamdaki Von der Erkenntnis

Gottes/ Tanrr’'yi Bilmek adl vaazinda sdyle sdylemektedir (Eckhart, 1903, s.96):

® 1-Kelam baslangigta var idi ve keldam Allah nezdinde idi ve kelam Allah idi. 2-O

baslangicta Allah nezdinde idi... (Kitabi Mukaddes/ Yeni Ahit/ Yuhanna/ Bap 1)

97



“Tanr'nin  Kralligini  ddsundigimde, onun yuceligi karsisinda derin  bir
sessizlige gdémulurim, ¢unkd Tanr'nin Kralhdi tim zenginlikleriyle Tanri'nin
kendisidir. Tanr'nin Krallig1 klguk bir sey degildir. Bir kisi Tanri'nin yaratabilecegi

tum dinyalarn distndiaginde distundigd Tanri'nin Kralhigr degildir.”

Bu durum g6z online alindiginda, Eckhart'in somut bir realizasyonu imkan
dahilinde olmaktan ve dolayisiyla rasyonel olandan uzaklasmakta yahut ona
askinlasmaktadir. Bu askinlik ise Meister Eckhart'in ortaya koydugu mistik tavri
gugclendirip, kivamlandirarak modern bir kavram olarak irrasyonelin tarihi slirecinde

bir konum teskil etmektedir.

Meister Eckhart'in eserleri inananlara, dini sorularla daha yogun bir sekilde
ilgilenenlere ve Tanri'nin varligina dair ontolojik bilginin 6tesine gecerek Tanri'nin
dogasina dair daha derin bir bilgiye ulasmak isteyenlere yoneliktir. Ustadin
dinleyicilerinin ve okuyucularinin, olagandisi seyler yapabileceklerine inandigina
suphe birakmayan bir dislince ve ifade cesareti, spekilatif bir ylkseklikle dolu

olmasi tim eserlerinin karakteristik 6zelligidir (Quint, 1963, s. 273).

Meister Eckhart'in sik sik basvurdugu paradoksal ifadeler de dikkate
alindiginda buyuk bir cogkuyla mistik deneyimin ifade edilemez dogasini
dinleyicilerine canli bir sekilde anlatmaya c¢alisan bir mistik duasindr figlru
belirginlesmektedir (Eckhart, 1903, s.98):

Cennet lekesiz, saf ve berraktir; ne zaman ne de mekan cennete temas
etmez. Hicbir fiziki seyin, onun iginde yeri yoktur. Zamanin icinde de dedildir,
yoringesi inanilmaz derecede hizhdir, seyri zamansizdir, ama zaman yine de onun
seyrinden tevarus eder. Hicbir sey ruhun Tanr''yi idrak etmesini zaman ve mekéan
kadar engelleyemez. Zaman ve mekan parcgalardir ve fakat Tanri birdir. Bu nedenle,
eger ruh Tanr'yl taniyacaksa, onu zamanin ve mekanin Ustiinde tanimaldir; glinku
Tanr ¢okluktaki seyler gibi ne sudur ne de budur zira Tanri birdir. Eger ruh Tanri'yi
tanimak isterse hiclikle higbir birlikteligi olmamalidir. Tanr'yi géren kisi tim
yaratiklarin bir hi¢ oldugunu gérir. Bir yaratigi digeriyle karsilastirirsaniz, gizel
goérunebilir ve bir seydir; ama onu Tanri'yla karsilastirirsaniz, hi¢bir seydir. Daha
otesini sdyliyorum; eder ruh Tanri'yl taniyacaksa, ayni zamanda kendini unutmali ve
kendini kaybetmelidir; ¢linki kendini goérdigu ve tanidigi siirece, Tanri'yl gérmez ve

tanimaz.

98



Meister Eckhart'in fikir dinyasi temelde iki kutup etrafinda doner. Tanri ve
insan daha dogrusu Tanri ve ruh. Tanri ve ruhun, unio mystica yani gizemli bir birlik
icinde birbirlerine nasil temas ettiklerini gbéstermek yazilarinin ana kaygisidir
(Eckhart, 1903, s.99):

Bundan da 6tesini vaaz ediyorum ki eger ruh Tanri'yl taniyacaksa, o zaman
kendini unutmal ve hatta kendini kaybetmelidir; ¢iinkl kendini goérdigu ve tanidigi
surece, Tanr'yl gdrmez ve tanimaz. Tanri ugruna kendini kaybeder ve her seyden
vazgecerse, kendini yine Tanri'da bulur, ¢inki Tanri'y1 tanir ve o zaman kendini ve
(kendini ayirdigi) her seyi Tanri'da mikemmellik iginde tanir. En yiksek iyiyi ve
ebedi iyili§i gercekten tanimak istiyorsam, onu bolinmdas iyilik olarak degil, kendi
icinde iyi oldugu icin tanimaliyim. Gergek varligi tanimak istiyorsam, onu tanimaliyim
- varhgin kendi iginde oldugu gibi yani Tanri'da oldugu gibi, yaratiklara bélindigu

gibi degil.

Meister Eckhart, Tanri'yl yaratilmigi animsatan tim kavramlardan arinmis
olarak yorumlama arzusuyla, onu saf idrak, akil (deus est intellegere) olarak tasvir
etme egdilimindedir, ancak nihayetinde onu Thomizm anlaminda mutlak varlik (actus
purus), timden salt potansiyel ve egilimden uzak saf fiiliyat (deus est esse) olarak
yorumlar (Saudek, 1973: 35).

Eckhart ilahi sahsiyetleri (Baba, Ogul, Kutsal Ruh) de Tanri ile 6zdeslik
iliskisi icinde yorumlar zira ona goére Tanriik ve Tanri 6zseldir ¢inkl esse ve
essentia Tanri'da gakisir ama bunlar ayni zamanda insan aklinin kavrayamayacag|
bir sekilde de farkhdir (Saudek, 1973: 36). Gdrllecegi lUzere Eckhart'in tasnifinde
irrasyonel bir alana 6zerklik veriimekte ve bu alan rasyonel olanla kiyas iligkisinin
sinirlarina sokulmamaktadir. Oyle anlasilir ki Meister Eckhart Tanrisalligi Ugli Birlik
(Trinity) gibi birbirinin icinden ve digindan akan kompleks bir sey olarak degil, daha
ziyade 0zunde yaratici olmayan, etkilesimde olmayan ve en igteki, kendi varligindan
baska hicbir seyle iligkili olmayan bir ¢ekirdek olarak gérmektedir. Meister Eckhart,
Tanr'nin bu en icteki ¢ekirdegini, Tanri'nin 6zlyle 6zdes olan idealarin yeri olarak
anlar. Seylerin idealari Tanri'nin kendisi gibi ve her seyin zemini olan Séz/Logos gibi
yaratiimamstir. Ancak Ustat ilahi sahsiyetler arasindaki farki gergek kabul eder bu
ve gercekligi saflik (Baba), hakikat (Ogul) ve iyiligin (Ruh) bir arada bulunmasi

olarak go6rur. Paradoksal olarak bu farkin bile insan akh tarafindan

99



kavranamayacagini vurgular. Ancak insan akli tarafindan kavranabilecek olan,
yaratilmis olan her seyin 6érnek nedeni olan Tanri'nin her geyi ideal varliklarina gére
icerdigi, dinyanin her bileseninin herhangi bir bilesim olmaksizin Tanrn So6zi'nde
Oonceden var oldugu idesidir. Ogul, ilahi bilgelik olarak, tim ilahi fikirler dinyasinin
6zudur; Baba, Ogul'u kendisinden dogurdugu gibi, tim idealar dinyasini da Baba ile
Ogul'un birlesmesi yoluyla dogurur. Bu kurguda ilksel mitolojilerde tipik olarak
gorilen bir orintiye ait prensiplerin kiltlrel transformasyon yoluyla degistiriimis
bicimlerinin yeniden ortaya kondugu bir Orta Cag varyanti izlendigi dustnulebilir.
So6z konusu oruntu ilksel mitolojilerde baslangici temsil eden Ana Tanriga ile onun
parthenogenetik yani eseysiz, kendinden menkul sekilde dogurdugu bir paredroi*®
yani yardimcilar s6z konusudur. Ana Tanrica daha sonra bu ilk Ogul ile kutsal
evlilik/hyeros gamos icra eder ve kozmik dizeni yeniden saglamis olur. Kiiltirel
transformasyonun geldigi bir asamada ise arttk Ana Tanrica, eril Baba Tanrr'ya
dénlsmis, paredrosu ise S6z yahut Ogul'a metamorfoze olmustur. idealar diinyasi
yaratiimamis oldugundan ve Tanri ile ayni dogaya sahip oldugundan, bir idea olarak
insan da yaratimamistir ve bu nedenle ebediyen Tanri'da yasar ki bu sonug
geleneksel skolastik teolojiden Meister Eckhart'in bireysel mistik 6gretisine dnemli
bir gecis noktasini temsil eder (Saudek, 1973: 36). Eckhart’'in mistisizmi spekulatif-
felsefidir, yani unio mystica'nin mistik sezgisini ve i¢sel deneyimini, felsefi teolojik
spekulasyonla ruh zemininde veya ruh kivilciminda (Seelenfunklein), Logos’un (S6z
veya Ogul'un) dogusu yoluyla insan idrakine kavranabilir hale getirmeye veya en
azindan ona yaklastirmaya calisir. Bu ¢abasinda Eckhart dogal olarak blyuk dl¢ide
tarikatinin biylk 6gretmeni Thomas Aquinas'i takip etmistir. Antik felsefenin Orta
Cag'daki aracilari olan Arap ve Yahudi felsefesinden, ézellikle de ibn Sina ve Moses
Maimonides'ten de etkilenmistir (Quint, 1978: 2). Mistik sezginin sirrini idrak igin
anlagilabilir ve ifade edilebilir hale getirmeye yoénelik tutkulu g¢abasinda, her ne
pahasina olursa olsun uzaklastirmaya calistigi panteizm tehlikesine dusmdus, 6te
yandan mistik i¢gsel vizyonun en buyduleyici savunucusu ve Almanca vaazlarinda

Luther'den de 6nce Alman dilinin en guglu dil yaraticilarindan biri haline gelmigtir.

'® Mitolojide paredroi, daha énemli tanrilarin yoldaglari ve yardimcilaridir. Bu hiyerarsi

anaerkil dizenden ataerkil diizene gegcis sireciyle degisiklige ugramistir. Ornegin anaerki
anlayisinda Uranos Gaia’nin paredrosu olarak onunla birlesir ve evreni yaratirken, ataerki
doéneminde Hera Zeus’un yaninda ikincil bir konuma regrede olur. Tragedya iginde de bu
yapi Odipus ve Orestes metinlerinde gorilir. Odipus babasini éldurilerek annesiyle
evlenir ancak Orestes babasinin intikami gerekgesiyle annesini 6ldurur.

100



Eckhart'da entelektin nesnesi, var olan seydir: "obiectum intellectus, habitus
et actus eius, quod est ens ... " (Kern, 2003: 44) Ancak akil varolani su ve bu olarak
tanimaz, aksine tiUm bireysellikten, varolanin tum simdi ve buradaligindan uzak
durur ve ondan soyutlar. Meister Eckhart'a gére akil saf, sinirsiz bir agiklik ve
enginlik verir ancak bu sadece aklin 6zinde higbir sey olmasi ile mimkdnddr.
Burada Aristoteles Eckhart'in garantértdur. Eckhart Aristoteles'in De anima (Ruh
Uzerine) adl eserine atifta bulunur ve gérme duyusuyla ilgili olarak soyle der: "Eger
g6zim renk gormek istiyorsa, tim renklerden yoksun olmalidir... eger géz herhangi
bir renge ya da renkten herhangi bir seye sahip olsaydi, ne bunu ne de herhangi bir
rengi goremezdi." (Kern, 2003: 45). Gérme duyusu, gérme yetisi olarak g6z burada
tim diger alici yetilerin de modeli olarak anlasiimaktadir. G6z ancak kendinde ve
kendisi igin hicbir sey olmadidi ve kendisine atifta bulunmadi§i 6l¢lide, ancak saf
aciklk, berraklik ve 6tekine hazir oldugu odlgide ve bu anlamda higbir sey oldugu
Olclide dunyanin fenomenlerini gercekten goérebilir. Buradan hareketle Eckhart’'in
akil anlayisi da kendisinin nesnesi olmasi durumunda kendi kavrayisindan kagan bir

bilinemez yahut irrasyonel olarak kalmak durumundadir.

2.3. Ronesans Donemi

2.3.1. Hermetizm Kiiltii ve irrasyonel Zemine Etkileri

Ronesans donemi, tezimiz baglaminda irrasyonel kavraminin tasiyicisi
sayllabilecek bir geleneg@i barindirir. Bu gelenek Hermetizm'dir. RGnesans dénemi
genel hatlariyla Orta Cag ile Reformasyon arasindaki tarihi dénem olarak bilinir. Bu
doénemin karakteristik ozellikleri bilhassa antik Yunan dlslncenin sanat, felsefe,
mimari gibi muhtelif alanlarda gevirilerin de katkisiyla yeniden ele alinmasi ve tekrar
canlandiriimasi egilimidir. Platon'un Rdnesans doéneminde adeta yeniden
kesfedildigi sdylenebilir. 13. ylzyilda hali hazirda Platon’'un neredeyse sadece
Timaios diyalogunun biliniyor olmasi ceviri faaliyetlerinin durumu bakimindan
dikkate degerdir. Platon kulliyatinin butunuyle Latinize edilmesi ise ancak 15.
ylzyllda Marcilio Ficcino’nun terciimeleriyle sz konusu olmustur. irrasyonel
teriminin Ronesans donemindeki muadil kavramlarindan biri olarak gnosis ise
Ozellikle Hermetik Duslnce gelenedi icinde yer edinmisti. Bu durum yine
Ficcino’nun kendisinden dyle talep edildigi icin, dninde tercime edilmek Uzere

bekleyen Platon kdlliyatinin el yazmalari olmasina ragmen o6ncelikle Corpus

101



Hermeticum’u tercime etmesiyle imkan bulmustur (Yates, 2021: 32). Acik¢asi
bilimsel ilerleme ve akilciiga acgilmakta olan Bati Dusincesi, Ronesans ddénemi
icinde irrasyonel yaklagimlarin da nesvineva bulduklari bir ortam olmak bakimindan

da birtakim veriler saglamaktadir.

Tezimiz Hermetik gelenegin, akilla ulagilamayan ancak bir aydinlanma ile
varilmasi mumkdn olan Tanr’'nin bilgisine ulagma gayesini dikkate almaktadir.
Burada akla agkin bir bilgi hedefleniyor olmasina ragmen, s6z konusu o6gretinin
yontem ve doktrinleri rasyonel ilkelerle, istidlali yontemlerle is gérirler. Ozellikle
kozmoloji bilgisinin, astrolojik hesaplamalarin ve dolayisiyla matematigin etkili
bicimde kullanildigi bir kulliyatin olustugu goérulidr. Modern doénem tasnifleri
bakimindan irrasyonel kavraminin kapsar kiimesine dahil edilebilecek Hermetizm
gelenegi, etkinligini guclu bicimde godsterdigi 17. yuzyilla dedin akla nispetle ele
alinan bir yaklasim olarak degerlendiriimemistir. Bu durum s6z konusu ogreti,
gelenek yapisi iginde kaldigi slUrece rasyonel ile karsithk iligkisi i¢inde bir

kavramlastirmaya ihtiya¢ duyulmadigini gosterir.

Hermetizmin, esasen irrasyonel kavrami baglaminda énemli bir etkisi de
gnosis kavramina kusatici, muhafaza edici bir alan olusturmus olmasidir. Hermetik
literatir Uzerinden felsefi ve dini teori, pratik buyu ekolleriyle birlestirilmistir. S6z
konusu buyu ekolleri heykelleri canlandirma, ruh ¢agirma, Grek-Babil astrolojisine
dair Helenistik yazilar, simya uygulamalari ile ilgili Misir kokenli ritGelleri
kapsamaktadir. Hermetik felsefe kult uygulamalar rasyonellestirip sistemli hale
getirerek, kisinin fiziksel varligin sinirlarindan kurtularak ruhani bir ylkselise
gecmesiyle ilgili yontemler sunuyordu. Bu bakimdan da genellikle eszamanh
gelisme gosteren Gnostizm ile karigtiriimistir (Hermes Trismegistus 2019: 12). S6z
konusu perspektiften bir tarihi okumanin Giordano Bruno Uzerinden ayrintili bir
incelemesi icin F. Yates'in Giordano Bruno ve Hermetik Gelenek isimli eseri dnemli

bir calismadir.

Hermes ismi ve hermetik sifati, yazinin mucidi Theut ile iliskilendirilen Misir-
Helenistik Tanri Hermes Trismegistos’'un (Ug kere hikmetli) adindan tiretilmistir.
Hermes Ogretisi Gnostik-Helenistik, Platonik-Pythagorasgi ve Mistik-Kabalistik
fikirlerin senkretik bir karigimidir. Bu 6greti, dinyanin gercek 6zine ve iginde gizemli
bir sekilde calisan guclere ezoterik bir giristir ve maddenin dénlsumu, Ureme,

yasam, 6lim ve yeniden dogus streglerine tekablil eder. Tek doga hem maddelerin

102



doénusum slrecinde hem de insanlarin yasam ve dlumlerinde etkindir. Cevherlerin,
degisimler yoluyla bilesik maddelerden saf maddelere ylkselmesi gibi dinyanin ve
onun cevherlerinin hakiki mahiyetinin bilgisi de mertebesi kesin olarak belirlenmig
dini-zihdi bir ylkselistir. En azindan secilmis bilge kisilerde, insan ruhunun
yozlasmis maddeden kurtulusunun mistik bir yeniden dogus yoluyla gerceklestigi
kabul edilir.

Bu gizli doktrinin Hermes Trismegistus'un konugmalari ve ilk kitabindan
sonra Poimandres olarak da adlandirilan Corpus Hermeticum’daki koleksiyonuna en
eski atiflar Patristik Cyril, Athenagoras, Tertullian, Laktanz ve hatta Augustinus’ta
gorulur. Kroll, Reizenstein, Teiler ve Yates Hiristiyanlk, Gnostisizm ve Yahudi
Mistisizmi, simya ve islam Felsefesi, astronomi ve tip igin gegerli hale gelen bu gizli
doktrinin etkilerinin tarihi Uzerinde yogun bir sekilde calismislardir. Ancak bu

ogretinin tarihi etkileri, kavramsal tarihinin disinda da ele alinabilir.

Ronesans donemi bakimindan Hermetik kulliyatin muhtevasi muhtemelen
cogu Yunanh olmakla birlikte mechul yazarlar tarafindan ortaya konulan ve
dénemim yaygin Yunan felsefesinin yani sira, Yahudi ve Pers etkileri tasiyan,
Platonculuk, Neoplatonizm ve Stoacilikla karismis bir kulliyatti (Yates 2021: 19).
Roénesans donemine degdin Yunan dusuncesinin hipotezlerinin neredeyse higbir
bicimde ampirik sinamalara tabii olmamasi Yunan diyalektik felsefesinin Orta Cag
insanlarinin zihinsel ihtiyaclarina kargilik vermedigi bir duraganliga neden olmustur.
Ornegin Aristoteles’in cisimlerin kitleleri oraninda hizlanarak diisecekleri fikrinin
yanliglanmasi yaklasik bin bes yiz yil sonra Galileo deneyleri ile s6z konusu
olmustur. Oysa farkli agirlikta iki cismi ayni anda diguse birakmak Aristoteles’in
fikrini sinamak icin vyeterlidir. Klasik felsefe tarihi okumalarinin disinda bir
perspektiften yaklasildiginda, milattan sonraki ilk ylz vyillarda hakikat bilgisi
bakimindan standart egitimin veremedigi tirden yanitlarin arayigi bas gostermigtir.
Bu arayiglar dogal olarak sezgisel, gizemli ve byl esasl yaklasimlarin éne ¢iktigi
yollara gitmistir. Zira goérinuds itibariyle akil, hakikatin bilgisi bakimindan basarili
olmadigindan Nous yani insanin sezgisel kudretinin gelistiriimesi yéninde egilimler
kendini gdstermeye baslamistir. Artik bu baglamda felsefe, diyalektik bir alistirma
olmaktan ziyade bilakis Tanr’'nin ve dunyanin sezgisel bilgisine ulagmanin bir
yontemi olarak yani Gnosis olarak kullanilir (Yates 2021: 21). Buradaki gnosis

kavraminin, modern bati paradigmasinin tasnifinde irrasyonel kavraminin

103



dallanmalarindan biri olarak suprarational baghgi altina tevdi edildigi fikri, tezin

iddiasinin baglamsal batunlugd bakimindan akilda tutulmasi gereken bir husustur.

Hermetik risaleler genellikle miursid yahut UGstat ve mdiridi arasindaki
diyaloglar bi¢imindedir. Bu diyaloglarin akisinda, mdridin aydinlama yasadigi bir
noktaya ulasilir ve burada varilan hal dinyanin ve kozmosun nous’u yahut mens’i
kisinin icine yansimasiyla temasa edilir. S6z konusu extase, ruhun gezegen
feleklerini asarak Tanriyla birlesmek igin yiikselisi yahut islam Tasavvufu igerisinde
fenafillah makamina ulasiimasiyla 6zdes bir irfani aydinlanmadir. Bu bakimdan
Hermetizm, gnosis yani irfani aydinlanma igeren ancak kutsal kitabi, tapinaklari

olmayan bir tur felsefi din yahut dini felseye yakinsar (Yates, 2021, s.21).

Orta Cag'da, Arnaldus von Villanova (1235-1311), Raymunds Lullus (1235-
1315), Trevisanus (1406-1490) gibi ¢ok sayida simyaci Hermes Trimegistus'a atifta
bulunur. Hermes Trimegistus, Albertus Magnus tarafindan da bilinir. Yaygin kabule
gére islam disinirleri, muhtemelen Hermetik fikirleri Orta Cag'a aktarmislardir.
islam diinyasinin Hermes'e ilgisi onun islam'in kabul etti§i peygamberlerden idris
olduguna dair inangla da baglantilidir. Bununla birlikte, Orta Cag'in rasyonel
Aristotelesci dinya anlayisi sistemi, yogun Neoplatonik muhalefete ragmen acgik¢a
egemen oldugu slrece, mistik-kabalist doga yorumlari, 17. ylzyila kadar nispeten
etkisiz kalmigtir. Bilimleri megrulastirmaya yonelik rasyonel girisimler, hermetik
Ogretilerin karmasik yapisini kendi alanindan diglar. Alman idealizminin doga
felsefesi ve romantik doga kavrami, dodanin matematiksel olarak formule
edilebilecek yasalara indirgenmesine karsi olmalari bakimindan, yine gnostik ve
mistik fikirlerle ilgilidir, ancak hermetizm kavramini ele almaz ve kullanmaz. Bu
anlamda ortullG yahut izleri belirsizlesmis bir gelenege ait kavramlarin kendilerinin

olmasa da ikame kargiliklarinin kullanildigini sdyleyebiliriz.

Erken modern donemde hermetik edebiyatin artan etkisinin itici gucu,
“Corpus hermeticum”un Marcilius Ficinus tarafindan Latinceye ¢evrilmesiyle (1463-
1464) belirginlesir. Bu vakte degin Rdnesans entelektiel doneminin dahi arka
planinda Hermetizmin ne denli 6nemsendigini gostermek bakimindan Francis Yates,
“Giordano Bruno ve Hermetik Gelenek” adli kitabinda Hermetik kulliyati Latinceye
tercuime eden Ficinus’'un, eline Platon eserlerinin yazmalari ulasmis olmasina
ragmen bunlari Corpus Hermeticum tercimesinden sonraya birakmasini isteyen

talimatlar almasini érnek verir (Yates, 2021). Ronesans dncesinde de Hermetizmin

104



ne denli gucll bir etkisi oldugu Gg¢lncu ylzyilda Lactantius ve dérdincu yizyilda
Augustinus’un Hermes Trismegistus mitini kabullenmelerinden anlasilabilir. Ancak
Augustinus’un etkisi ilerleyen yuzyillarda Hermetik gelenegin aleyhine olacak bir
karakter tagsimaktadir. Agustinus, De Civitate Dei adli eserinde Corpus Hermeticum
kulliyatinin ikinci cildi olan Asclepius’ta tarif edilen ve Misir'in biyld esash dininde
onemli yeri olan tanri heykellerinin icine blyl yoluyla ruhlari ¢gekmek ve onlari
canlandirmakla ilgili anlatilar siddetle elestirir daha dogrusu lanetler. Elbette bu
lanetleme s6z konusu blyld yontemlerini dven Hermes Trismegistus’a da
yonelmektedir. Dolayisiyla Augustinus gibi kurucu babalardan birinin lanetledigi
gelenegin, kurumsalligini gittikge guclendiren Kilise yapilanmasi karsisinda 6zgurce
serpilme imkani bundan menfi yénde etkilenecektir. Ancak M. Ficinus, Corpus
Hermeticum tercimesine yazdi§di 6ns6zde RoOnasans doneminde kadim bilgelik

olarak goériilen Hermetizmin seceresini siralar (Yates, 2021, s.34):

Hermes, ilk ilahiyat yazarn olarak nitelenir; ardindan gelen Orpheus kadim
ilahiyatcilar icinde ikinci siradadir; Orpheus’un mukaddes Ogretisine vakif olan
Aglaophemus’u ilahiyatta Pythagoras izler, ki onun &6grencisi Philolaus da ilahi
Platon’'umuzun hocasiydi. Oyleyse tek bir kadim ilahiyat (prisca theologia)17 vardir...

kékenini Merkiirden alir ve ilahi Platon’da en yiiksek seviyesine ulasir.

Orta Cag Kilisesinin blytculigu ve buylyl yasaklamasinin ardinda yatan
gerekgelerden biri Hristiyan disincesine kokli ve ciddi bir rakip olarak varhdini
surduren Hermetizmin bir parcasi olmasidir. Bu aidiyet ayni zamanda Yunan
duglncesinden 6geleri de kapsayacak bir ilerlemeyle kadim Misir bilgeliginin
putperest yapisina dayanmaktadir. Kadim Misir bilgeliginin ise en basat yonuyle

astronomi bilgisi oldugu soylenebilir.

Agrippa von Nettesheim, De Occulta Philosophia adli eserinde (1530-1533)
ve ayrica Cusa’li Nikolaus hermetik metinleri c¢esitli vesilelerle anar. Hermes
alintilari, Gul Hag¢ hareketine ait olan Rosarium Philosophorum’da (1550) da
bulunabilir. Paracelsus da hermetik kavramini énemsemektedir. Cagdaslari onu

hermetik felsefenin bir yorumcusu olarak gorurler. Bu nedenle, kimyasal ve tibbi

Y Traditionalizm ekolli bakimindan bu tek ilahiyat dusuncesi philosophia perennis kavrami

ile karsilanir.

105



incelemeler yazan paracelsianlarin basliklarda kendilerini hermetik yazarlar olarak
tanimlamalari sasirtici degildir. Ficinus'un eserlerinin Almanca c¢evirisi 1667'de
Nurnberg’de Hermetic Kleebléttlein dergisinde yer alir. 1667'de Frankfurt'ta bir
Museum Hermeticum ortaya c¢ikar. Hermes Trismegistus figurl rasyonalist
elestirilere ragmen. 17. ve 18. yuzyillarda ayni yogunlukta ortaya c¢ikar. Bunu,
Hermetik edebiyat olarak 1843'te Paris'te Cambriel'in bir Course de la philosophie
hermetique’i izler. Hermetik edebiyatin son dallarinin Fransa'da bulunabilmesi,
muhtemelen, simyaya asina olan ve bir kabul téreni olarak hermetique ayinini kabul
eden Fransiz Gul Haghlarina kadar goétirilebilir. Gidl Hag¢ El Kitabrndaki ilgili
makaleler ve Bernus'un Simya ve Sifa Sanati adli kitabi, hermetik fikirlerin 20.
yuzyilda bile hala canli oldugunu gdostermektedir. Fransiz bilim adamlarinin 6zellikle
kimya alaninda 6nemli katkilar saglamis olmalari da kendi kdiltirel havzalarinda

simya ilminin derin koklerine asinaligin bir yansimasi olarak dusunulebilir.

Hermetizmin gerek klasik donem gerek cagdas donem sanati Uzerinde de
etkileri s6z konusudur. B. Croce'den etkilenen italyan edebiyat elestirmeni F. Flora,
Rimbaud, Mallermes ve Valery'nin sembolizmini benimseyen G. Ungaretti'nin siirine

Poesia hermetica adini verir.

Cagdas estetik teoride, hermetik sanat eseri kavramina Adorno tarafindan da
yeni bir anlam verilmigtir. Sosyalist gercgekgiligin (Lukacs) ve sosyal ve politik
dirayete bagh edebiyatin (Brecht, Benjamin, Sartre) ve matematik-sibernetik sanatin
(Bense, Heissenbuttel) aksine Adorno, her turlu tuketilebilirlik ve sosyal yararliliktan
kati bir sekilde men edilmig, ickin bir bilgiyle mecz olmus ve ancak bu sekilde,
neredeyse antropolojik olarak dayatiimis bir Aydinlanmanin Diyalektiginde
Oznelligin sakatlanmasindan kaynaklanan istirabin tutarl bir ifadesinin bulundugu

anlamda bir sanat eserini hermetik sanat eseri olarak tanimlar.

Hermetizm, yazinin mucidi Theut ile iligkilendirilen Misirli Helenistik tanri
Hermes Trismegistos'un adindan turetilmistir. Ps. Hermes Trismegistus’un ogretileri
Gnostik-Helenistik, Platonik-Pythagorean ve mistik-kabalistik fikirlerin senkretik bir
birlesimidir. Dinyanin gergek dogasina ve iginde isleyen gizemli guglere ezoterik bir
giris niteligindedir. Maddenin donligimu gebe kalma, yagsam, Olum ve yeniden
dogus sureglerine karsilik gelir. Tek doga hem maddelerin donisim slrecinde hem
de insanoglunun yasam ve 6lumunde islemektedir (Reckermann, 1974: 1075). Tipki

maddelerin bilesik maddelerden saf maddelere dénusum yoluyla yukselmesi gibi,

106



dinyanin ve maddelerinin ger¢cek dogasinin idraki, asamalari kesin olarak
tanimlanmis dini-asketik bir ylkselistir. Bu sekilde, insan ruhunun yozlasmis
maddeden kurtulusu, en azindan segilmis bazi bilgeler igin, mistik bir yeniden dogus

yoluyla gercgeklesir.

Hermes Trismegistus’a atfedilen doktriner diyaloglarin ve ilk kitabin baghgina
atifla  Poimandres olarak da adlandirilan Corpus hermeticum'un toplanmasi
seklindeki gizli doktrinin en eski kanitlar patristikte Cyrill, Athenagoras, Tertullian,
Laktanz ve Augustinus gibi yazarlarda bulunabilir (Reckermann, 1974: 1076). W.
Kroll, R. Reitzenstein ve W. Theiler gibi isimler de Hiristiyanlik, Gnostisizm, Kabala,
simya ve Arap felsefesi, astronomi ve tibbi igin oldukga dnemli hale gelen bu gizli

doktrinin etkisinin tarihi Gzerinde yodun bir sekilde ¢alismislardir.

Orta Cag'da Arnaldus von Villanova (1235-1311), Raymundus Lullus (1235-
1315), Trevisanus (1406-1490) gibi ¢ok sayida simyaci Hermes Trismegistos'a atifta
bulunmustur (Peuckert, 1931: 1787-1790). Hermes Trismegistos, Albertus Magnus
tarafindan da bilinmektedir. Araplar muhtemelen hermetik fikirleri Orta Cag'a
aktarmiglardir. Bununla birlikte, dinyay! acgiklayan rasyonel Aristotelesci sistemin
Orta Cag'a agikga hakim oldugu slregte, slrekli Neoplatonik muhalefete ragmen,
doganin mistik-kabalistik yorumlari etkisiz kalmigtir. Ancak Aristotelesgiligin
Ustunligundn sona ermesiyle ve modern doga bilimlerinin ortaya cikisiyla hemen
hemen ayni zamanda, hermetik gizli 6gretiler yeniden verimli bir zemin bulmus ve
17. ylzyila kadar kesin bilimlerin mesrulastiriimasina yonelik rasyonel girigsimlere
rakip olmustur. Doganin matematiksel olarak formile edilebilir yasalara
indirgenmesine karsi ¢ikarken, Alman idealizminin doga felsefesi ve Romantizmin
doga kavrami bir kez daha Gnostik-mistik fikirlerle iligkilendirilmis ancak bu

Hermetizm kavrami benimsenmeksizin yapiimistir.

Corpus Hermeticum'un Marsilius Ficinus tarafindan Latinceye cevrilmesi
(1471), erken modern doénemde hermetik literatirin artan etkisine ivme
kazandirmigtir. Daha sonra Tractatus quae dicitur Thomae Aquinatis de Alchemia
(1520) adh eserde Hermes Psychopompos (ruhlara yolculuklarinda eglik eden)
olarak alintilanir. Agrippa von Nettesheim, De Occulta Philosophia (1530-1533) adh
eserinde ve Cusa’li Nikolaus da gesitli sekillerde Hermes Trismegistus’a atifta
bulunur (Reckermann, 1974: 1076). Peuckert'in pansophische Bewegung/Pansofik

Hareket adli calismasinda bildirdigi gibi Hermes alintilari Gul-Hag¢ ekollne ait

107



Rosarium Philosophorum (1550) adli eserde de gorulebilir. Ayni yillarda Septem
Tractatus seu Capitula Hermetis Trismegisti Aurei ve 1574'te Kont Bernhard von
Der Mark'in (1406-1490) yazilarinin Almanca gevirisi Bernhardi chymische Schriften
von der hermetischen Philosophie basligi altinda yayinlanmigtir. 1566'da Zadith Ben
Hamiel tarafindan yazilan De sermonis antiquissimi Philosophi libello'nun baghk
sayfasinin arkasinda Hermes Trismegistus goOsterilmektedir. Rosenkreuz karsiti
Libavius'un 1597 tarihli Alchemia'si da Hermes Trismegistus’a atifta bulunur
(Peuckert,1930). Paracelsus da Hermetik kavramini ele alir (Hohenheim, 1922,
s.475) ve cagdaslari onu hermetik felsefenin bir yorumcusu olarak gordr.
Paracelsus’un takipcilerinin de hermetik literartire dahil edilebilecek kimya ve tip

konulu incelemeler yazdiklari daha eserlerin bagliklari itibariyle aciktir. Ornegin:
G. Dorn; Physica Hermetis Trismegisti,

M. Ruland; Lexicon Alchemiae, sive dict. Alchemisticum, cum obscurorum
vertiorum et vere Hermeticarum, tum Theophrast- Paracelsiarum Phraseum planam
explicationem continens (1612),

M. Mayer; Lusus serius, quo Hermes -- judicatus et con- stitutus est (1615),
O. Croll; Hermetischer Wunderbaum (1630 civari),
H. Scheunemann; Medicina reformata sive denarius Hermeticus (1617),

J. Du Chesne; Ad veritatem medicinae hermeticae et Hippocratis vetrumque
decreta (1605).

Edebiyatta da Hermetik etkinin 19. ylzyilda halen devam ettigi sOylenebilir.
Modern romanin Onculerinden Mary Shelley'nin  Frankenstein ya Modern
Prometheus adli eserinde, siradigi bilimsel uygulamalar kullanan karakter Victor
Frankenstein da pozitif bilimler yerine Paracelcus’un ve Agrippa’nin eserlerinden

faydalandigindan bahseder.

Hermetis Trismegisti Tractatus vere Aurei de Lapidis philosophici secreto,
cum Scholiis Domini Gnosii” adli eser de 1610 yilinda yayimlanmistir. Marsilius
Ficinus'un eserlerinin  Almanca c¢evirisi 1667'de NuUrnberg Hermetisches

Kleeblattlein'da yayinlanmistir. 1677'de ise Frankfurtta bir Museum hermeticum

108



ortaya ¢cikmistir. Oysa yiiz yilin baslarinda Isaac Casaubon®® ve H. Conring, Hermes
Trismegistus efsanesini yok edecek denli guglu filolojik ve literal kanitlar
sunmuglardir. 1614’te Casaubon Hermetik killiyatin kadim bir Misirli rahip-bilge
tarafindan degil de isa’dan sonraki bir dénemde yazildigini filolojik gerekge ve
delillerle ortaya koymustur. Yates’e gére bu bu bulgu Rdénesans ve modern
dinyanin bakis acilarini kesin sinirlarla ayirmistir zira kendisini, Hermes
Trismegistus’a dayandirilan kadim ilahiyat anlayisiyla bigcimlendiren Rénesans Yeni-
Platonculugu’nun birikimi bir hamlede dagiimis, kadim Misir felsefesine dayanan
Hermetik-Kabalaci yapidaki Ronesans blylsu blylk darbe almistir. Hermetizm
konusunda asiri uctaki Giordiano Bruno’nun daha iyi ve hatta hakiki felsefe olarak
referans verdigi buyld esasl Misir dinine donis gayretleride anlamsizlasmistir
(Yates, 2021: 545).

Ne var ki Hermes Trismegistus figuriine yodnelik rasyonalist elestirilere
ragmen, 17. ve 18. ylzyillarda hermetik literatir ortaya ¢ikmaya devam etmigtir.
Bunu 1843'te Paris'te Cambriel'in Cours de la philosophie hermétique adli kitabi
izlemigtir. Hermetik literatirin son dallarinin Fransa'da bulunabilecedi gercgegi,
muhtemelen simyaya asina olan ve bir inisiyasyon ayini olarak bir rite hermétique
uygulayan Fransiz Gul-Hag¢ koluna kadar izlenebilir (Reckermann, 1974: 1077).
Hluminés d'Avignon'un kurucusu A. J. Pernetty, 1740 civarinda bir Dictionnaire
mythohermétique yazmistir. Hermetik fikirlerin 20. yuzyilda hala canli oldugu
Rosicrucian Manual'deki ilgili makaleler ve A. V. Bernus'un Alchemy and the Art of
Healing kitabiyla agikga gorilmektedir.

20. ylzyihn o6nemli estetik felsefecilerinden olan Benedetto Croce'den
etkilenen italyan edebiyat elestirmeni F. Flora, G. Ungaretti'nin siirini “poesia
hermetica” olarak adlandirmistir.’® Burada sz konusu problem dilsel kendini ifade
etme lehine iletisimden vazgegen karanlik tarz bir siirdir. Bu bir anlamda tim
mistiklerin zorunlu olarak kullanmak zorunda kaldiklari ifade bigciminin yani metaforik,
algorik dilin teolojik eklentilerinden arindirilmis  bir versiyonu olarak da

yorumlanabilir.

® Cenevreli bir Protestan olan Casaubon 16. Yiiz yilin en &nemli antik Yunan

arastirmacilarindan sayilir. Bkz. Dictionary of National Biography ve Mark Pattison, Isaac
Casaubon, Oxford, 1892.

Bkz. H. Frenzel: Formen und Urspringe hermetischer Dichtkunst in Italien. Roman.
Forsch. 65 (1954) s.136-167.

19

109



Cagdas estetik kuraminda, hermetik sanat eseri kavrami TH. W. Adorno
tarafindan yeniden yorumlanmigtir. Sosyalist gercekgiligin (Lukacs), toplumsal ve
siyasi angajmana adanmis bir edebiyatin (Brecht, Benjamin, Sartre) ve
matematiksel sibernetige yonelmis sanatin (Bense, Heillenbittel) aksine Adorno,
ickin mantigina tamamen dolanmig, her turld tiketilebilirligi ve toplumsal faydayi
titizlikle engelleyen bir sanat Uzerinde israr eder. Ancak bu sekilde, 6znelligin
neredeyse antropolojik olarak dayatilan bir “aydinlanma diyalektigi” icinde
sakatlanmasindan cektigi acinin tutarli bir ifadesi s6z konusu olacaktir. Adorno bu
anlamda bir sanat eserini hermetik sanat eseri olarak adlandirmaktadir (Adorno,

1970, s.159 vd.).

2.3.2. Hermetik Gelenegi Takib Eden Rdonesans

Dusundurleri Ve Etkileri

2.3.2.1. Marcilio Ficcino ve Astroloji

Ozellikle Misir kékenlerine dayandirilan astroloji bilimiyle yakindan ilgilenen
Astroloji, F. Boll'un belirttigi gibi, kehanetten cok daha fazlasidir; aslinda anlasiimaz
ama kirilmaz doga yasalarina gore dunyanin birlesik bir gorinimune yonelik dnemli
bir girisimdir ve bdylece certa stant omnia lege/her sey yasalarla sabit durur. (Boll,
1950, s.1-28). Doguslar, Sorusturmalar ve Segimler gibi 06zel kategoriler
Ptolemaios'un (Tetrabiblos/Dért Kitap) en énemli bélimlerini temsil ederken, Arap
disundarler bunlara Devirleri eklemislerdir. Kékeni Batlamyus'a atfedilen kavusumlar
ve hatta Aristoteles'in meteorolojisinin hava degisimiyle ilgili tim bdlimleri (De
pluviis, De ventis, De terrae motu vb...) agikgasi tim bu 6zel arastirmalar astrolojik
teknigin 6zunu olustururken, Aristoteles'ten bu yana doga felsefesinin ilk
aksiyomlarini igeren ve uygulayan astrolojinin teorik kismi veya yildizlarin yargisi
bilimi igin durum farklidir. Ginimuzde net olarak ayrigtirilan astronomi ve astroloji
ikiliginin kokl burada gortlebilir. Filozof-astrolog Aristoteles'in diinya goérisu aslinda
karsilikli bagimlilik ilkesine ve fiziksel evrendeki hareketli nedenlerin hiyerarsisine
dayaniyordu. Bu bakis agisina goére, gok cisimleri ay-alti dinyadaki tim olaylarda
onemli bir rol oynuyordu. Bu sekilde bilimsel temellerine kadar geri géturulen klasik

astroloji aslinda Aristotelesci kozmolojinin merkezinde yer alir (Lemay, 1971, s.584).

Yunanllar, Araplar ve Latin Orta Cagi arasinda bir seyir gizilebilecek olan

astroloji tarihinde her seyden o6nce bir mantikgi olan Aristoteles g6z ardi

110



edilmemelidir. Tim fizigi ve metafizigi derinlemesine su sekilde karakterize edilebilir
ki o acikga rasyoneldir; ne var ki agir mantiksal aygitlarindan arindirildiklarinda,
esasen ilkeler dizeninde bir astrolojiyi temsil ederler, ¢lnkid hareketin formsuz
madde ile ilgisinin mantidi bizi hareketin nedenselliginin kokeni igin ay-altl dinyanin
disina bakmaya zorlar. Aristoteles'e gére ne madde (doért unsur) ne de form -ki bu
madde araciligiyla somutlastirimadan iktidarsizdir- fiziksel harekete ivme
kazandirabilir. Ote yandan, yildizlarin tst nedenselliklerinin etkinligi, ay-alti diinyada
karsi agirhgini yalnizca elementlerin ya da maddenin sundudu az ya da ¢ok direncgte
bulur ve bundan bagimsiz bir etik ya da ekonomi s6z konusu degildir; aksine, etik ve
daha sonra politika, onlari yoneten dogru merkezin 6znel teorisi araciligiyla ve
Aristotelesci sistemdeki seylerin genel yuvalanmasi nedeniyle, nihayetinde
kendilerini tim insan olaylarini kusatan goklere siki sikiya bagimli bulurlar. insan
zekaslyla bile bu evrende, kendisi gibi bir ruhla canlandirilan ve zekayla donatilan

gok cisimlerinin altinda ancak ikincil bir yer isgal edebilir.

Aristoteles Metafizik E Kitabinda teorik bilimlerin ayrimini ve dizenini ortaya
koyar. Formlari maddeden ayrildiklari dlgide inceleyen matematik, onlari maddeyle
somutlastiklari dlglide ele alan fizigin tzerinde yer alir. Bundan daha ylksek olan
Uglincu bir bilim, burada ilk bilim olarak adlandirilan metafizik, daha sonra tozleri
kendi iclerinde ele alir. Saf bir kategori olan mantiksal t6z kavrami ortadan
kaldirilirsa, metafizigin nesnesini olusturan ilk tézlerin aslinda maddesiz var olan -
zira Aristoteles icin 6z maddesel degildir- ve mikemmel dairesel ve ebedi
hareketleriyle cevelan eden semavi tézler ya da yildizlar oldugu goérulur. Bu bakis
iclerinde hedefi taniyabilen ve kendini ona dogru yonlendirebilen bir ruh ve zeka
oldugunu varsayar. Buradan hareketle semavi cisimlerin fizik dinyada en yuksek
etkinligin bir anlamda kokeni haline gelmesi ve bu dinyada olug ve yok oluga

rehberlik etmesi mantiki bir sonuctur.

Aristoteles'in kendisi sadece temel ilkelerden bahsetmesine ragmen, bdyle
bir sistemde astrolojinin dnemini abartmak mimkin degildir. Dahasi, Helenistik
dénem boyunca Stoacilardan Yeni-Platonculara kadar Aristoteles'in halefleri ve
mirasgilari arasinda astrolojinin gecirdigi muazzam bir gelisim s6z konusudur. Bu
gelisimin zirvesinde, fizik, matematik ve astroloji sentezleri, astrolojinin doga
biliminin kalbini temsil ettigi Ptolemaeus ve Galen'de de bulunabilir (Lemay, 1971:
585).

111



Batlamyus ve Galen seleflerinin teorilerini kesin bir sistem haline getirirken,
Araplarin Yunan dusincesinin mirasi Uzerine attiklari tamamen yeni gorusun farkli
bir etkisi s6z konusudur. Bu dislnce girisimlerine eslik etmis olan uzun eristik ve
hermendtik surecin yikdnd tasimayan Arap yazarlar, tam tersine, bu mirasi
neredeyse bir butlin olarak benimsemis ve gdzlerine carpan sonuclarla hemen
ilgilenmislerdir. Daha 9. ylzyil gibi erken bir tarihte Bagdat'taki Ebu Ma'ser Hipokrat,
Aristoteles, Galen, Batlamyus ve Hermes'ten 6zimseyebildigi tim pratik gergekleri
astrolojik bilimler demetinde birlestirmistir. Bu unsurlar, kendisininkine benzeyen,
ancak iran ve Hindistan'da biraz daha erken ortaya ¢ikti§i ve biyik élciide Yunan
kokenli oldugu artik bilinen bir astroloji gelistirmesine imkan vermistir (Lemay, 1971:
586). Ebu Ma'ser ile birlikte astroloji, Aristotelesci gelenekte hem spekiilatif dizende
(maddenin kokeni, form, hareket) hem de pratik ve etik alanda (psikoloji, siyaset,
savaglar, tip, meteoroloji, dogalar, vb.) doga bilimlerinin yandasi olarak kesin bir
sekilde kurulmustur. Eger iyi olacaklarsa tim faaliyetler, diger disiplinler, tim
sanatlar, tum insani cabalar astrolojiden beslenmeli ve gercek bilgeligin
aydinlanmasini ondan almalidir. Bati Orta Caginda ayni derecede iyi taninan bir
baska Arap yazar, Zabit ben Kurra, ulasilan konumu su sézlerle dzetler: “Aristoteles,
astronomi olmadan felsefe, geometri ve her bilimin gegersiz oldugunu &gretir.”*
Elbette burada astronomi, astroloji olarak anlagiimahdir ¢lnki takimyildizlardan ve

bunlarin insan i¢in 6neminden bahsedilmektedir.

Orta Caga kadar aktarilan klasik Latince astroloji, baslangicta
quadrivium'un?® bir konusu olarak durgunlasmisti. Esas olarak Manilius ve Firmicus
Maternus'un incelemelerinde yer almistir. Macrobius, Martianus Capella ve
Chalcidius'un eserlerinin 6nemli bir bolumind astroloji temasi olusturur Ancak, 12.
ylzyilda Arap birikimi Batrya aktarildiginda, hizli bir degisim s6z konusu olmus ve
astrolojinin etkisi kisa slirede kendini hissettirmistir. Bernardus Silvestris soyle
yazmistir:  “O halde felsefe yapmanin baslangici formlar Uzerinde dislnen
»22

matematiktir; nedenlerin ileri bilimi yahut maddenin tiketilmesi teolojisi.

Bernardus’un burada kullandidi teoloji kelimesi yaniltici olabilir zira teoloji terimi ile

?® De ymaginibus, lat. Johannes von Sevilla. Paris Ulusal Kiitiiphane, Latince el yazmalari,

7282, fol. 29r.

Yedi Ozglr Sanat'in trivium (gramer, mantik, retorik) disinda kalan ikinci grubu. Bunlar
aritmetik, geometri, muzik ve astronomidir.

Orijinal metin i¢in bkz. Silvestris Bernardus, 1964, In Martianus Capella, in: Jeauneau:
Notes sur 'Ecole de Chatres. Stud. Mediaveli Ser. 3, Jg. 5, 856.

21

22

112



kasit Tanridan ziyade tam da nesnesi gok cisimleri olan bir bilimdir. Bernardus bunu
De Universitate Mundi23 adli uzun siirinde acik bir sekilde ortaya koyar ve
Arapgadan énemli bir gevirmen olan ¢agdasi ve Carinthia'll Hermann, 12. yizyilin ilk
Aristotelesci felsefi incelemesi olan De Essentiis (Zimmermann, 1982) adli eserinde
bunu dogrular, ancak bu eser de neredeyse tamamen Ebu Ma'ser'den alinmistir.
Ote yandan, Petrus Lombardus ve takipgilerine kadar teoloji terimi sadece Kutsal
Kitap'in incelenmesi baglaminda dusidndimemelidir zira Latin Orta Cagdi'nin 12.

yuzyilinda teoloji genellikle gok cisimlerinin bilimiyle ilgilidir.

Gulncel perspektiften paradoksal gelse de, astrolojiyi ve onun doganin
incelenmesi icin temel 6nemini reddeden herkes o dénemde felsefenin dismani
konumundaydi. Roger Bacon, Albertus Magnus ve Thomas Aquinas'in yasadigi
yuzyilda, higbir 6gretmen Aristoteles sistemi karsisinda astrolojinin iddialarini
incelemeden reddedecek konumda degildi. Buayuk Albert, Ebu Ma'ser'in
Aristoteles'in en blyulk yorumcularindan biri oldugunu ilan etmistir (Lemay, 1971:
587). Skolastik 6gretmenlerin astrolojiye karsi ¢ok sayida saldirisi olmasina ragmen,
bunlar aslinda sadece kehanet sanatinin teknigi olarak adlandirdigimiz, keyfiligin ve
fantezinin rol oynadigi seye karsi yoneltilmistir ancak bilimsel astroloji ilkesine yahut

scientia judiciorum'a karsi degildir.

Ne tekrarlanan kilise kinamalari ne de ortodoks doktorlarin argimanlari,
Aristoteles sistemi genel olarak kabul edildigi surece astrolojiye kargi muhalefetleri
icin saglam bir temel bulamamistir ve pek ¢ok Orta Cag dusunuri astroloji
karsisinda gugclu ve ince gurtutmelerine ragmen tutunamamigtir. Bu durum, astroloji
destekgilerinin ya da savunucularinin surekli geri donuslerinde yeterli aciklikla
gorulebilir. Ginumizde bile astroloji alani kesinlikle kabul géren bir yaklagim olarak
varhgini sirdarmektedir. Bu s6zde bilim, insanin kaderinin i¢inde yer aldigi dinyanin
buyuk isleyisini anlasilabilir bir sekilde kavramak igin eski mitoloji ve vahyin yerine
sagduyu ve felsefi duslincenin deneyimini koydugu icin, felsefi diuslince tarihinde
gerekli ve verimli bir agama olarak da gorulebilir. En az iki bin bes yiz yillik felsefi
disunce, doga yasalarinin incelenmesi icin gugli bir uyarici haline gelen astroloji
tarafindan beslenmistir. ironik bir sekilde irrasyonel diigiincenin rasyonel olani

desteklemesi yahut onun ortaya ¢ikisina zemin hazirlayisi séz konusudur.

? Bkz. Bernardi Silvesstris, De mundi universitate, ed. Barach Sigmund, Wrobbel Johann,

1876, Innsbruck, Verlag der Wagner'schen Universitaets Buchhandlung.

113



2.3.2.2. Pico Della Mirandola ve Kabala

Bir Rénesans dusltnlrid olarak Pico Della Mirandola’'nin irrasyonel zemine
etkisi cagdasi oldugu ve kendisinden etkilendigi Ficcino’nun dogal byl anlayisina
tamamlayici oldugunu dusindigu bir baska buylu gelenedi eklemesindedir ki bu
Kabala blyusudur. Uygulamali Kabala’nin metodolojisi kozmosun dogal guglerinin
yanisira daha yiksek ruhani gugcleri de etkinlestirmeyi amaclar. Burada uygulanan
yontemler digerlerinin yanisira Tanri’'nin sifatlari olarak on Sefirot, melekler vs.’ye
kutsal Ibrani dilinin de yardimiyla seslenir. Mirandola ayni zamanda Ficcino’nun
Corpus Hermeticum tercimesiyle ylkselise gegen Hermetizm ekoline de siki

derecede bagliydi. Yates'in sozleriyle (Yates, 2001, s.127):

“Pico’nun Oncilik ettigi ve kurucusu oldugu Hermescilik ile Kabalacilik
arasindaki evlilik 6nemli sonuglara yol agacak, buradan dogan ve kékenini Pico’dan
alan Hermesgi-Kabalaci gelenek son derece genis capli etkiler yaratacakti. Bu
gelenek bir boyutuyla, yaratiis ve insan Uzerine Hermesci ve Kabalaci tefekklri
gelistirerek, Pisagorculugu da igine alan ebcet hesabi ve armoni boyutlarini igeren,
muazzam derecede karmasik dini spekilasyon boyutlarina varan, batinayle
dusunsel bir gizemcilik olarak tezahlr edecekti. Fakat ayni zamanda buyu tarafi da
vardi, ki Pico burada da, Hermesgi-kabalaci blylyl ilk kez birlestiren kurucu

roliindeydi.”

D. Kaufmann ve N. H. Tur-Sinai'ye gore Kabala teriminin Aramice Qibhla
(tilsim, muska) kelimesiyle hicbir ilgisi yoktur ancak kbl kékinden tlreyerek kabul
etmek, iceri almak, almak gibi anlamlara déntsmustir (Niewdhner, 1976: 661).
Kabala aslen, Gaonean doéneminde Pentateuch'un aksine peygamberleri,
hagiograflari ve halakhik s6zIi o6gretileri ifade eden “ekzoterik gelenek” icin
kullanilan bir terimdir (Zunz, 1966: 46-47).

Yahudi mistisizmi i¢in bir terminus technicus yani teknik bir terim olarak
Kabala muhtemelen ilk kez 13. YUzyil civarinda, Abraham ben David'in oglu, Kor
ishak (yaklagik 1165-1235) tarafindan kullanilmigtir. Bazi arastirmacilara gére, 1200
civarindaki Yahudi mistisizminin kendisini gelenekte varmis gibi bu isimlendirmeyle
tanimlamak istemesi, durumun bdyle olmadidi gercegine dayanmaktadir [18]. Ancak
gelenek, (Kabala) sadece tarihsel gelenek olarak anlasilmak zorunda dedildir, ayni

zamanda vahiy yoluyla aktarilani da ifade edebilir. Hem eskilerin gelenegi hem de

114



ilahi lutuf yoluyla gelen ilham Kabalistlerin kendi anlayiglarinda Kabala igin yetkili
kaynaklardir (Niewohner, 1976: 662). ilhamli sezgi yoluyla, Tanri'nin ibrahim'e (ya
da Sina'da Musa'ya) vahyi ile baglayan asil yani gercek gelenek Kabala’da restore
edilmek istenir. Dolayisiyla Kabalistler igin sezgi ve gelenek bir ¢eligki degil, aksine
tarihsel olarak konusulursa gercek gelenedi kesintiye ugratan sezgi, gercek
gelenege donmek ve ayni zamanda onu yeniden kurabilmek icin bir kaynaktir
(Scholem, 1957: 129). Ote yandan, Kabalistlerin kendilerini yeni bir bilim dali olarak
gordukleri, 1330 yilinda bir Kabalist tarafindan yapilan ve Kabala 'y1 yaklasik 200
yillik bir arastirma dali olarak tanimlayan bir aciklamayla gosterilmistir ancak 14.
yuzyildan itibaren Kabala mistisizm icin kullanilan bir terim olarak yerleserek mistik

disiplinler icin kullanilan diger terimlerin yerini almistir (Niewdhner, 1976, s.662).

Kabala 13. ve 14. yuzyillarda Hiristiyan Bati'da Provence, Languedoc,
Aragon, Kastilya gibi bolgelerde baslayan Yahudiligin dini-tarihi bir fenomenidir.
Kabala kelimesinin anlamina dayanan terminoloji kabul edilirse, Merkabah ve Sefaer
Jezira®* mistisizmi gibi ekoller gercek anlamda Kabala gelenegdine dahil degildir,
ancak Kabala ilk biyiik yazil belgesini Kér ishak'in Jezira yorumunda bulur. Sefaer
Jezira uzerine 50'den fazla Kabalistik yorum vardir ve 6rnegin Unli Salomon ben
Adreth'in égrencisi Meir Ben Salomo Abi-Sahula, 1330'da Kabala'yi “On Sefirot'un®
ve incil'deki emirlerin bazi nedenlerinin bilimi” olarak tanimlamistir ancak bu bilimin

metodolojisi beklenecegi Uzere aragsal bir rasyonalitedir.

Yahudi gizli doktrini ve mistisizminin 6zellikle de 1200'lerden itibaren Orta
Gag Mose Ben Maimun teorisine karsi tepki vermek amaci guttigunu varsaymak
tarihsel olarak mumkundur zira Mose Ben Maimon kendi donemindeki Yahudi
teolojisinin mistik egilimlerine sert bir sekilde saldirmistir ve buradan hareket eden
H. Graetz, Maimon'un sadece rasyonalist olarak anlasilabilecegi ve Kabala'nin da
yalnizca Moses ben Maimon'un rasyonalizmine -felsefi- bir kargl yonelim, deyim
yerindeyse aklin tarihinde geriye dogru bir adim oldugu varsayimini ortaya atar

(Niewohner, 1976: 663). Bu varsayim rasyonel-irrasyonel denge arayisinda tarihsel

% Yahudi mistisizmi {izerine en eski ve énemli kaynaklardan biri, Yaratilis Kitabi olarak da

adlandirilir.

Sefirot: Kabalistlerin Tanri Yehova’'nin tezahirini saglayan on asama ile her seyin de
kendisine dizenlendigine inandiklari bir sema. Kabalanin en Unlu kitabi olan Safer ha-
zohar'da yer alan semanin elemanlari sunlardir: 1. keter (ta¢) 2. hokhmah (akil, hikmet,
bilgelik) 3. binah (anlayig) 4. hesed (merhamet) 5. gevurah (adalet) 6. tiferet (guzellik) 7.
nezah (zafer) 8. hod (ihtisam) 9. yesod (temel) 10. malkut (krallik)

25

115



aksin surekli ve duzenli bir ileri yonu olmadigini gostermesi bakimindan 6nemilidir.
Ote yandan G. Scholem, Kabala'nin felsefe tarihinin kategorileri iginde degil ancak
sadece din tarihinin kategorileri icinde tasvir edilebilecegini gostermistir (Scholem,
1962: 8). Daha 6nceki degerlendirmeler 6érnegin Brucker, Tennemann ve Hegel ya
da soOzlukler 6rnegin R. Goclenius, |. Micraelius surekli olarak Kabala'yi felsefenin bir
cesidi olarak gorurken W. T. Krug Kabala'nin “felsefi akil ve siirsel hayal gucinin
melez bir yaratiJi, felsefe ve teolojinin fantastik bir karisimi” oldugunu yazar (Krug,
1969: 565-567). Ancak G. Scholem ve 6grencilerinin Kabala'yl dinler tarihi icinde
kategorize etmeleri sayesinde Kabala arastirmalari son 50 yilda varsayim

asamasindan ¢ikip bilimsel arastirmalara konu olmustur.

Kabala sadece felsefi rasyonalizme bir tepki olarak gorilmese bile, din
tarihindeki her mistik akim gibi, rasyonelligi tamamen reddetmeyen ancak sezgi,
tefekkir, aydinlanma veya okiltizm yoluyla onu asmaya c¢alisan bir bilgi - ister
dlnyaya, ister dunyanin altinda yatan ilkelere veya dunyayi var eden gugclere dair
olsun - icin cabaladigi soylenebilir. Yaklasik 1250'den itibaren Kabbala bir yandan
teorik ya da spekdilatif, diger yandan pratik ya da teurjik (gizli, bayuld) olarak ikiye

ayrilmistir (cabbala philosophica/cabbala symbolica).

Gergek anlamda Kabala'ya - yani 1200'lerden itibaren Yahudi mistisizmine -
ek olarak bir de “Hiristiyan Kabala’da s6z konusudur. Hiristiyan Kabala terimi ilk
olarak Franciscus Mercurius Van Helmont'un (1618-1699) bir eserinin bashginda
bulunur. Adumbratio Cabbalae Christianae... Kabala'yi Hiristiyan terimleriyle
yorumlamaya c¢alisan 14. ve 15. yuzyillardaki birkag Yahudi dénmesi (6rnegdin
Burgoslu Abner ve Samuel ben Nissim Abul Faradsch) diginda genellikle Hiristiyan
Kabala'nin kurucusu olarak 1486 yilinda yazdi§i Conclusiones Cabalistae numero
LXXIl... adl eseriyle Giovanni Pico Della Mirandola kabul edilir . J. Reuchlin'e gore,
Latince'de “cabalistae aut Cabalici” terimini ilk kullanan da Pico'dur (Reuchlin, 1983:
629). Hristiyan Kabala, Kabala'yi Hristiyanlik anlaminda yorumlama, Kabalistik
fikirleri veya ydntemleri Hristiyanhda uygulama ve hatta Hristiyanligi Kabalistlerin
kendileri tarafindan henuz taninmayan &6gretilerinin anlami olan gercek 6z olarak
tanimlama cgabalarini ifade eder. ilk Alman Hiristiyan Kabalist J. Reuchlin'in De
Verbo Mirifico (1494) ve De Arte Cabalistica (1517) yazilari Agrippa Von
Nettesheim’t ¢ok etkilemis ayrica Leibnitz'in Kabala ile tanismasini saglamistir

(Niewdhner, 1976: 666). Ne ibranice ne de Latince bilen Jakob Béhme'de Kabala ile

116



bircok paralellik vardir, Fr. Chr. Oetinger onun Kabala ¢alismasini erken dénem
Alman Pietizminin Protestan mistisizmi fikirleriyle iliskilendirir.?® Spinoza'nin
panteizm ve Kabala arasinda varsayilan iligkisi Gzerine de ¢ok sayida 6zel ¢alisma

sOz konusudur.

2.3.2.3. Heinrich Cornelius Agrippa ve Simya

Modern dénem oéncesinde, pozitif bilimler arasinda bugiin gérdigimuiz acgik
ve net tasnifler bir yana pozitif ve sosyal bilimler arasinda da acik ayrimlar s6z
konusu degildir. Bu bakimdan bir Rénesans dusundrini belli bir alanda
uzmanlasmig yahut ilgisini tamamen belli konuya odaklanmis gibi degerlendirmek
yanilticidir. Ele alacagimiz distnur Cornellius Agrippa von Nettesheim (1486-1535)
da bu kuraldan bagisik olmayan bir Rénesans alimidir. Agrippa bir Rdnesans
blylcusl olarak elbette blyu, okilt calismalar, batini ilimler gibi alanlarin hemen
hepsinde calismalar yapan biriydi. Eserlerinde buglin modern insanlar olarak gulip
gectigimiz modern bilimden son derece uzak ancak bir bigcimde asina oldugumuz
saylisiz regete ve yontem Onerilmektedir. Bir érnek verilecek olursa (Agrippa, 2006,
S.72):

...hastanin boynuna, bir kurbaganin dogal renginde bir bezle asilan
kurbaganin sag go6zinin insanin sag go6zindeki aciya, sol gbézinin de sol
g6zliindeki aciya iyi geldigi sdylenir. Buna benzer bir sey yengecin goéziyle ilgili
olarak da bildirilir. Bundan 6turi kaplumbaganin ayagdi béyle uygulandiginda gut
hastaligina iyi gelir. Ayagi hasta olana ayak, eli hasta olana el, sagi hasta olana sag,
solu hasta olana sol. Bu bigimde kisir olan bir hayvanin, étekinin de kisir olmasina
neden oldugu soylenir. Ozellikle de hayvan testisleri, dol yatag! ya da sidigi bu etkiyi
sagdlar. Dolayisiyla, bir kadin her ay katir sidigini icerse gebe kalmaz derler. Bundan
otlru bir 6zellik ya da nitelik elde edeceksek, bdyle bir niteligin baska bir seyden
daha Ustin oldugu ya da bu etkinin daha gigli oldugu hayvanlar ya da seyler

aramaliyiz.

Biz burada tezimiz baglaminda Ozerk irrasyonel alanlardan biri olarak
gordugumuz simya ile ilgili bir ornek olarak Agrippa ve simya meslegine genel bir

perspektiften bakmaya galisacagiz. Bu baglamda dnceleri Ficcino’ya atfedilen ancak

% Bkz. W. A. Schulze, Fr. Chr. Oetinger und die Kabala Judaica 4 (1948), s.268-274.

117



son yillarda Sylvain Matton tarafindan, Agrippa’nin eseri olduguna dair dnemli
kantlarin ortaya atildigi De arte Chimica ve Agrippa’nin Ug ciltlik eseri De occulta
philosophia (1533) Bati okultizminin en etkili eserleri olarak gosterilir. Eserin ilk cildi
dogal blyu yani nesnesinin unsurlar alemi (maddi alem) oldugu buyu hakkindadir.

ikinci cilt yildiz biyisii (sayi blylisii) ve son ciltte térensel biiyii konusunu ele alir.

Agrippa’nin hiyerargik anlagina uygun evren duzeni U¢ katl bir yapi sergiler
ve her katman kendinden Ustte olanin etkilerini alma potansiyeline sahiptir. Bu Ucli
yap! ilk cildin birinci ve ikinci bolumlerinde ele aldigi sekliyle ve “y” ekseni
dizleminde yani dikey olarak unsurlar alemi, yildizlar alemi ve entelektiiel alemdir.
Bu ayristirma felsefi baglamda fizik, mathematik ve teolojik ayrimlara tekabull eder
ancak buyld bu disiplinlerin hepsini kapsar. Agrippa ge¢misin Unli bayuculeri
arasinda Merklr Trismegistus, Zerdist, Orpheus, Pisagor, Platon, Plotinus,
Porphyrius gibi isimleri siralar (Agrippa, 2006: 33). Ayrica s6z konusu ayristirma
baglaminda da De Occulta Philosophia’nin Dogal Biiyti cildi fizi§e, Say Biyiisi cildi
matematige ve Toérensel Biiyii cildi de teolojiye tekabul eder. Agrippa’nin Magus’u
s6z konusu ¢ alemi de katederek ylkselmeyi hedefler, unsurlar alemi, yildizlar
alemi ve entelektiel alem yahut melekler veya cinler alemi. Orfik blaylyu tartisirken
Agrippa, Orfik sarkilarda adlar siralanan Tanrilarin kota cinler olmayip bilakis
Tanr’nin insanin hizmetine sundugu ilahi ve dogal erdemler olduklarini belirtir.
Kisinin dualarda kullanacagi gezegen adlarini siralarken o6zellikle glinese vurgu
yapar ve her kim bu asagl alemde harikulade bir is yapmayi arzu ederse, o Kisi
glnese seslenmelidir (Yates, 2021: 197). Ficcino da benzer dislnceleri ifade

etmistir.?’

16. yuzyilldan bu yana pek cok insan simya terimini altin Uretimi ile
iliskilendirmistir. Ana metali altina doénustirme fikri sadece bir yanilgi olarak
kalmistir, ¢unkl simya higcbir zaman sadece zengin bir insan olmak igin altin
uretmekle ilgili olmamig, dodanin bilesimi hakkinda bilgi edinmek ve kendini daha
yuksek bir ruhani seviyeye ylkseltmekle acikgasi bir tir tekamdl ile ilgili olmustur.

Okadlt filozoflar bakimindan filozof tasi yahut iksir, spiritus mundinin (dlinya ruhunun)

" Burada dikkat cekmek istedigimiz husus gunesin en énemli miracaat nesnesi olarak

anilmasinin ardinda yerlesik dizenin hiyerarsik yapisinin getirdigi bir kdlturel
transformasyonun gorilebilecek olmasidir. Bu transformasyon disili temsil eden ve
hiyerarsik olmayan ay déngusuinin yerini alan hiyerarsiyi temsil eden ve eril glinese yiz
yillar icerisinde giderek daha da prestij edilen bir semiyosferin olusturulmasi olgusudur.

118



ancak gomuilu oldugu altindan g¢ikarilarak elde edilebilecedi inanci simya
c¢alismalarini etkileyen bir digslnce olmustur. Kéken bakimindan ise simya ilmi,
tapinak atolyelerinde insanlarin altin benzeri alagsimlar (kimyasal olarak altinin
diplosis ve triplosisi) Uretmeye calistiklari iskenderiye Misir'ina kadar dayanir. Bu tir
altin yapiminin bir sahtecilik konusu oldugu acikga kabul edilmektedir. Altini
beyazlatmak veya sarartmak icin bakir, kalay ve kursun bilesikleri kullanilir. MS 3.
ylzylla ait Yunan papirusleri Holmiensis ve Leidensis bircok tarif vermektedir
(Kernstein, 1971: 149). Dénemin dogal felsefi, Gnostik ve Neoplatonik 6gretileri bu
bilgiye dini-senkretik bir yorum katar. Kimyasal slrecler alegorik dizenlemelerle
Uureme, yasam, olum ve yeniden dogusa karsilik gelen maddenin donusimu mitine
evrilmigtir. Bu yaklasim Yunanlilarin her seyi kaplayan ve birbirine baglayan
batincul doga fikrini varsayar. Burada da, Yunan gelenegini takiben, tim maddeler
ya ilksel bir maddenin niteliksel olarak farklilasmis tlrleri olarak disunulir ya da
niteliklerindeki bir dedisim yoluyla ilksel maddeden ortaya c¢iktiklarina inanilir. E§er
bir nitelik degisirse, t6z de dénisime ugrar. Bunu yapabilen gerekli maddeye -
mayaya benzeyen bir mayaya - "kitle" (uala, massa) denir. Temel maddelere altin
ve gimus d6zelliklerini veren pargayi bulmak énemlidir. Bu dénisiimden énce daima
niteliksiz, siyah bir ilksel maddede dénlsim olmalidir. Bu sekilde saflastirilan
metalde yeni bir yasam baslar, altinin mikemmelligini iceren yeni bir entelechie
(Kernstein, 1971: 149). Bu metaforik olarak miukemmel yasamin dogusu olur. Bu
sure¢ yapay olarak gergeklestirilemez, bunu sadece dodanin kendisi yapabilir yani
doga dogayir fetheder. Blyl ve dua vyoluyla, dénidsimin blylk saheseri
(magisterium) tamamlanabilir. Yalnizca saf, arinmis Gstadin bulabilecegi felsefe tasi,

elementlerin dogru karisimini ve kaosun gercek dizenini saglayabilir.

Hermes (Hermes Trismegistos) gerekli durumlarda bir yardimci ve ayni
zamanda Mesih olarak c¢agrilir. Simyacilar tim dogal maddeleri kapsayan
c¢alismalarinda damitma gibi ¢ok sayida kimyasal mihendislik sireci kesfetmisler ve
ayrica daha sonraki anti-simyaci kimyacilar tarafindan hevesle ve siklikla kullanilan
bir dizi de cihaz icat etmislerdir. irrasyonel bir yaklasimin ilerleyen siirecle birlikte
rasyonel olana evrilmesi kulturel-biligsel dinamiklerin dogal bir sonucu oldugu gibi
tersi durumlarinda insan hayatinda durmaksizin kendilerini yeniden yeniden ortaya

koymalari siradan ama genellikle de gormezden gelinen bir olgu durumudur.

119



Simyanin iginde durdugu geleneksel baglam, astroloji, mikrokozmos ve
makrokozmos doktriniyle olan badglantiya karsilik gelir ve buradan hareketle bir
sembol zenginligi ortaya c¢ikar (Kernstein, 1971: 149). Ouroboros, kuyrugunu isiran
yilan metaforu, sonu olmayan baglangici ve ayni zamanda androjen insan
kutuplulugunu simgeler; yumurta metaforu, dort kath birligin simgesidir vb. Kimyasal
suregleri 6ncllleri sayilabilecek simya terim ve teknikleri; kararma-beyazlasma-
sararma-kizarmaya referans verilerek islem sireclerinde su asamalar ayirt edilir:
Calcinatio (yanma), putrefactio (¢irime, ayrisma), sublimatio (buharlasma), solutio
(cozelti), distillatio (buharlasma), coagulatio (katilasma, ayrica kristallesme),
extractio (felsefe tasini ifade eden tentlrin temsili). Alkahest evrensel bir ¢oziicl
olarak aranir. Hayvan ve bitki dlinyasindan gelen simya kod adlarinin sayisi da
coktur. Ornegin tavsan simya icin dnemli bir gezegen olan Merkiir gezegeniyle ilgili
olarak betimlenir (Agrippa, 2006, s.108):

Merkiiriin etkisi altindaki seyler sunlardir: Ogeler arasinda ayrim gézetmeden
her seyi kimildatan su... Metaller arasinda civa, kalay, ak pirit...iki eseyli biitiin

hayvanlar tavsan, misk kedisi gibi eseylerini dedistirebilenler.

Bizzat altin yapimiyla ilgili net bir férmdl vermemekle beraber Agrippa bu
konuda da deneyimli oldugunu belirtir. Ne ki s6z konusu iglemi yapabilmenin 6ncul
kosulu dunyanin cani/ruhu (spiritus mundi) denilen bir ortam hakkinda bilgi sahibi
olmaktan gecger. Bunun ne olduguna dair agiklamalar De occulta philosophia 1. Cilt
14. Bolumde verilir. Bunun ardindan Agrippa’nin mahir bir simyager olduguna dair

pasaj gelir (Agrippa, 2006, s.69,70):

...Gunkl goksel nesneler, bu tinin daha az boguldugu, 6zdekle daha az
engellendigi bir cismi, daha glgli etkiler, istediklerini onda daha kolay Uretirler.
Batan dretici, dolleyici etkiler bu tindedir. Bu nedenle simyacilar bu tini altindan,
gumuisten ayirmaga calisti. Bunlari dogru bicimde ayirir, 6zin0 ¢ikarir sonra ayni
tirden bir metale onu yansitirsan, o metal altina ya da gimuise doner. Biz bunu nasil
yapacagimizi biliyoruz. Nasil yapildigini da gordik. Gelgelelim biz bu tini
ctkardigimiz altinin agirhindan daha fazla altin yapamadik. Guinki bu keskin, yogun
degil seyrek bi¢imdir, o kendi sinirlarinin 6tesinde degisemez, yetkin olmayan cisim

yetkin kilamaz. Bu benim yadsidigim baska bir yolla yapilabilir.

120



Araplar araciligi ile simya 12. ylzyildan itibaren Latin Orta Caginda
taninmaya baglamis ve burada da insanlar fenomenlerin 6teki dinya gugcleriyle olan
baglantilarina dair kapsamli bir yorum arayisina girmislerdir. Simyaya olan ilginin
gerilemesi 16. ylzyillda baglamistir ancak simya c¢esitli bigcimlerde Gul-Haglilara ve
hermetik topluluklara kadar yasamistir ve izlerine giinimizde de rastlanmaktadir.
Edebiyat alaninda E.T. A. Hoffmann’dan Tanpinar’a degin pek ¢ok yazar ironik bile
olsa toplumsal karsiligi olan bir ilim olmak sifatiyla eserlerinde simya ile ilgili
anektodlara, pasajlara yer vermiglerdir. Simya konusunda kusatiimasi neredeyse
mumkidn olmayan genis bir literatlr s6z konusudur ancak bizim baglamimizda
konuyla ilgili tarihi perspektifi calisan bazi yazarlarin referans listesi kisaca sdyle

verilebilir:

e K. Ch. Schmieder: Gescichte der Alchemie (1832); H. Kopp: Die A. in
alterer und neuerer Zeit 1. 2 (1886);

¢ M. Berthelot: Coll. des anciens alchemistes grecs 1-3 (Paris 1887- 1888);

¢ M. Berthelot: Introd. a I'étude de la chimie des anciens et du moyen-age
(Paris 1889); E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der A.
(1919, 1931, 1954);

e Hammer-Jensen: The oldest A. (1921); E. Darmstaedter. Die A. des
Geber (1922); L. Thorndike: A history of magic and experimental sci. 1-8
(New York 1923-1958);

e J. Bidez, F. Cumont ve digerleri: Catalogue des manuscrits alchimiques
grecs (Paris 1924). J. Ruska: Arabische A. 1. 2 (1924);

e O. Lagercrantz: Alchemistische Rezepte des spaten MA (1925); Turba
philosophorum (1931);

e W. Ganzenmiuller: Die A. im MA (1938); G. F. Hartlaub: The
Philosopher's Stone (1959).

121



3. BOLUM
IRRASYONEL KAVRAMININ FELSEFi ARKA PLANI

3.1. Logos ve ilahi Logos

Antik felsefede Logos terimi legein kelimesinden tlirer ve aslen sayma,
hesaplama, hesap verebilirlik, gerek¢elendirme anlamlarina gelmektedir. Bu, baska
anlamlara da yol acar. Oran, oranti, agiklama, kanit, sebep, rapor, aciklama, ifade,
s6z, konusma konusu. Terim baslangigta, daha sonra da oldugu gibi, dilin siradan
ve felsefi kavram kadrosu disinda kullaniimaktaydi. Terim felsefi dlisiincede ve onun
araciliglyla yavas yavas 06zel bir anlam kazanmistir, tipki felsefe dilinin felsefe
Oncesi ifade tarzindan baska turli ortaya c¢ikmasi gibi. Logos terimi insan
dislincesine ve konusmasina atifta bulunur. Dislnme, felsefi tefekkirde kendi
0zinun giderek daha fazla farkina vardikga logos mit, sani (doxa) ve algidan
giderek daha kesin bir sekilde ayrilir. Yunan felsefesi tarihinde mit ve logos arasinda
kesintisiz bir gerilim vardir ve rasyonel dusuncenin 6zelligini kesfetmis olmak bu
felsefenin dikkate deger basarilarindan kabul edilmektedir. S6z konusu gerilim
modern dénemde irrasyonel-rasyonel dikotomisine ddnlsecektir (Verbeke, 1980,
S.491).

Herakleitos felsefesinde logos ayricalikli bir konuma sahiptir. Bu terim
kozmik olustaki igkin ilkeyi belirtmek i¢in kullanilir ve i¢sel bir ates olarak anlasilir.
Herakleitos icin yaratilis slreci yalnizca dinyanin baglangigc asamasinin bir pargasi
degildir, aksine kozmos her an olug surecindedir (Diels, 1901). Bu baglamda, H.
Frankel'e gore, logos diinyanin yasalligi, dinya olaylarinin anlami ve nedeni, her
seyi belirleyen norm ve kural anlamina gelir. Logosu kavramak her seyi gormek
demektir (Frankel, 1962: 424). Tum gergekligin normu, coincidentia oppositorum
ayni zitlarin birligi ilkesinde, karsitlarin iki kath birlikler iginde ¢akismasinda bulunur.
Dolayisiyla kozmik gelisim ancak kargitliklarin gergekligin 6zinu olusturdugunun
farkina varildiginda anlasilabilir. Belki de Herakleitos'taki logosun tam anlami, bu
Yunanca kelimenin orijinal icerigine geri donilirse daha iyi kavranabilir. Kelime
oncelikle 6znel sayma eylemine, sonra da bu saymanin sonucuna, saylya ve
dizene dahasi gergeklikte mevcut sayl ya da dizene atifta bulunur. Herakleitos'ta
aslinda nesnel gerceklik ile disince dinyasi arasinda tam bir paralellikle

karsilasilir. Burada tek bir gergekligin iki yonuyle karsi kargiyayizdir, tipki disinme



ve konusma arasinda yakin bir bag olmasi gibi. Dolayisiyla, W. J. Verdenius'a gore,
logos ayni zamanda hem Herakleitos'un kendi argimantasyon sistemi ve hem de
dinyanin nesnel sistemidir (Verbeke, 1980: 492). Herakleitos kendi konusmasinin
salt bireysel bir eylem olmadigina ikna olmus gibi gézukmektedir. Onun araciligiyla
evrensel logos konugsmaktadir ve bu konusmanin degeri de tam olarak burada yatar
zira insan duslincesi ve konusmasi, evrensel Logos ile uyum iginde oldugu oélcgtide
hakikati kavrar (Heraklitos, VS 22 B 50; VS 22 B 2.).! Dolayisiyla Herakleitos'ta
logos ayni zamanda kozmosun diizenli baglamina ve bu dinya dizeninin sistematik
kavranisina ve dilsel ifadesine isaret eder. Bu yorum, felsefi diistincede 6ncelikle
Anaximandros tarafindan ele alindigi sekliyle, kozmos kelimesinin 6zel anlami ile
uyusmaktadir (Jaeger, 1934: 219). Bu sekilde Herakleitos, felsefi kaygisinda doda
filozoflariyla hemfikir dizleme gelmis sayilabilir yani evrenin dizenli yapisi i¢in bir
aciklama bulmak. Gergekligin var oldugu basitce kabul edilir, ancak dizenli olmasi
aciklama gerektirir ve Herakleitos bunun karsitlarin bir arada var olmasiyla
agiklanabilecegine inanir (Heraklitos, VS 22 B 53, 22 B 8)°.

Parmenides'in Peri Phuseos (Doga Uzerine) adli felsefi siirinde de Logos
terimi kullaniir. Temelde karsit iki yolun, varlik ve yokluk yolunun disinda,
dlimldlerin genellikle izledigi glnci bir yoldan séz edilir. insanlarin iki yiizi vardir,
¢cunkl kargitlari birlestirmek ve bdylece bir seyin ayni anda hem oldugu hem de
olmadigi bir uzlagsmaya varmak isterler. Bunu da c¢okluk ve olus oldugunu
varsayarak yaparlar. Buna karsilik, Tanriga, ¢ok fazla inkéarla birlesen kanitlari akli
(rasyonel) argimantasyon (lego) yoluyla arastirmak ve yargilamak gerektigini ilan
eder: "Aksine, verdigim gibi tartismali ¢lrtGtmeyi akil ylritme (logos) ile yargila” (VS

28 B 7). O halde Parmenides, argiimani aciklayarak, olimliileri hatadan uzak

' VS 22 B 2: Bu yiizden ortak olani takip etmektir gérevimiz. Ancak séz herkes igin ortak

olmasina ragmen, ¢cogu insan kendi icgorisine sahipmis gibi yasar (Diels, 1901, s.3).

VS 22 B 50: Eger beni degil de S6z'U duyuyorsaniz, her seyin bir oldugunu kabul etmektir
bilgeliktir (Diels, 1901, s.13).

VS 22 B 53: Savas her seyin babasi, her seyin kralidir. Bazilarini tanri, bazilarini insan,
bazilarini kéle, bazilarini da 6zgur yapar. (Diels, 1901, s.13)

VS 22 B 8: Birbiriyle miicadele eden seyler birlesir ve en guzel birlik zithiklardan ve her
sey kavgadan dogar. (Diels, 1901, s.5)

VS 28 B 7: CUnkU bunun kesin olarak kanitlanmasi mimkin degildir: bdyle bir sey yoktur;
daha ziyade dustnceyi bu arastirma yolundan uzak tutun ve birgcok deneyimli insanin
aligkanli@i sizi bu yolda zorlamasin, gérmeyen goézun, isitmeyen kulagin ve dilin Ustin
gelmesine izin vermeyin, hayir, bahsettigim tartismali sinavi dislincenizle (Logos ile) bir
karara baglayin. (Diels, 1960, s. 234)

123



tutmaya ve onlari gergege goétirmeye caligir. Dislnce ve konusmanin, legein ve
noein'in birbiriyle yakindan baglantili oldugu, iyi bilinen Frg. 6’dan anlagiimaktadir.
Séylenebilen ve disiiniilebilen sey ayni zamanda var olmalidir (VS 28 B 6)*. Ne
distnmenin ne de konusmanin nesnesi olmayan bir sey olamaz. Anlamli distince
ve konusma her zaman olan bir seye yoneliktir (VS 28 B 3)°. O halde Parmenides'e
gbre hakikate gétlren yol, arastiran ve yargilayan bir aciklama olarak Logos'un

yoludur.

Platon’'un diyaloglarinda logos sézcugu, hepsi birbiriyle iliskili olan bir dizi
anlama sahiptir. Bunlar agiklama, s6z, tanim, kanit, sorusturma, disince dizisi,
yargl, akil, hesap, iliski gibi anlamlardir ve Platon da distinme ve konusma arasinda
yakin bir baglanti oldugunu gosterirler. Dusunme, ruhun disindugu nesneler
hakkinda kendisiyle yaptigi bir ic konusmadir (bkz. Platon, Theaitetos, 189e-190a).
Platon yazili s6zun katiligina direnir ¢inkl distnmeyi kesintisiz bir diyalog, i¢csel ve
dissal bir konusma, hakikate ulasmak icin kendisiyle ve baskalariyla konusma olarak
kavrar (bkz. Platon, Epistolai 7, 344c). Sokrates icin oldugu gibi onun igin de felsefe
diyalogdur. Bu nedenle Sokratik konusmayi devam ettirmek ister. Her insanin
hakikate sahip olduguna inanir ( bkz. Platon, Theaitetos, 161e). Ogretmen, bilgiyi bir
kabin igine bir nesne yerlestirir gibi 6grencinin ruhuna yerlestirmez. Bilgi hazinesi
zaten onun igindedir, ancak konusma yoluyla gergek icgoriye yukseltiimelidir (bkz.
Platon, Theaitetos, 157¢). Ote yandan, dislincenin yazili bir metinde cisimlesmesi,
ruhun bedene baglanmasiyla karsilagtirilmahdir; duasuncenin saf acilimi bu
baglanma tarafindan engellenir. Bu nedenle filozof, tipki Sokrates'in élime gittigi
gibi "6lmeyi 6grenmelidir" (Platon, Phaidros, 64a). Sokrates'in olimiu felsefi
distncenin semboll haline gelmistir ve buna gére var olani kavramak igin kiginin
kendini maddi olanin baglarindan kurtarmasi gerekir. Bu genel olarak ruhun
algilanabilir diinyayla olan iliskileri igin gegerlidir. insan siirekli olarak duyusal olarak
algilanabilir olanla temas halinde yasar, bdylece gecici olani ve olusu neredeyse
kendi istegiyle gercek gerceklik olarak gérmeye baslar. O halde felsefi logosun
gorevi kendisini ve digerlerini sorgulamaktir. Protagoras'la konugsmasinda Sokrates
oncelikle logos'u, yani sahip olunan gorusu arastirdigini vurgular. Ancak bu,

sorgulayan olarak kendisini sorusturdugu gercegiyle baglantihdir ve yani sira cevap

* VS 28 B 6: Yalnizca var olanin var oldugunu sdylemek ve diisiinmek gerekir; ¢iinkii varlik

vardir, ama higlik yoktur; bunu aklinda tut...(Diels, 1960, s.232)

® VS 28 B 3: ¢linkii ayni seydir diisiinmek ve var olmak. (Diels, 1960, s.231)

124



vereni de icerir (Platon, Protogoras, 333d). Dolayisiyla Platon'un her diyalogunun
logos ile kisisel olmayan bir direng, varlik-olmayan arasinda bir tartisma oldugu
sdylenebilir (Verbeke, 1980: 494). Bu bir sorgulama ve arastirmadir ama
tamamlanmis bir sistemin ingasi degildir; eger kisi yuzeysel bir bilgiyle yetinmeyip
katiksiz bilgiye dogru ilerlemek istiyorsa, bu sorgulama vazgecilmez bir 6zelestiri ve
baskalarinin da elestirisidir. Bu daha da 6énemlidir ¢linkl insanin etik yasami burada
dogrudan Logos'a baglanmaktadir ¢liinkli her insanin davranisi sahip oldugu i¢goéri
tarafindan belirlenir (Verbeke, 1980: 494). Boylece Kendi kendine konusma ve
diyalog etik bir goérev haline gelmektedir. Platon'un diyaloglari, Sokrates'in tek
basina s6z aldidi kilik degistirmis monologlar degildir. Her muhatap 6nemli bir rol
oynar, ¢Unkd her birinin gorevi kendi icinde tasidigi bilgiyi icgoru seviyesine
yukseltmektir. Sohbete katilanlar bireysel kaygilarindan ve &nyargilarindan
kaginmalidir; tim sohbete Logos, hakikat ve bilgi arayisi hakim olmahldir (bkz.
Platon, Protagoras, 345d, 358c; Timaios 86d). Baglamlari birlestirmenin gigcligu
acik olmakla birlikte Hristiyanlik baglaminda en 6ne alinan ilke olarak Logos’un
yahut S6z’an varligi bir anlamda rasyonel olandan irrasyonel olana yumusak bir

gegcis gibi gorilebilir.

Aritoteles’te logos, Stagira’inin bilim teorisiyle baglantih sekilde tanim
anlaminda kullanilir. Ona goére bilim, nesnesinin saglam temellere dayanan bir
tanimini vermek igin ¢abalamalidir. Bu baglamda Aristoteles, Platon'un dihairetik®
yontemini elestirir; bu bakimdan, genel olarak belilenmemis bir kavramdan yola
cikarak, bir dizi siniflandirma yoluyla belirli bir nesnenin iyi tanimlanmig bir
aciklamasina ulasilir. Aristoteles iki terim arasindaki iligkinin, iki disg terim arasinda
bir ara baglanti ve bag roli oynayan uglncu bir terim temelinde belirlendigi kiyas
yontemini bu sekilde kesfetmistir (Verbeke, 1980: 494). Ancak kiyas yahut silojizm
Platon'un dihairetik ydnteminin yerini alamaz, ¢lUnkld bir tanimin kanitlanmasini
degil, bir tanimdan nesnenin o6zelliklerini tiretmekle ilgilienir. Aristoteles bodyle bir
timdengelim sirecini bilimsel akil ylritmenin ideal bicimi olarak gérir, ancak bunu
kendi eserlerinde neredeyse hi¢ kullanmaz. Aristotelesci bilim doktrini glcla bir

Platoncu etki gosterir, ¢cinku bilimsel bilis her zaman evrensel olanla, zorunlu ve

Dihairesis “kavramlarin siniflandiriimasi” anlaminda, antik mantikta kullanilan, kavramlari
bir sistem icinde dizenleme ve tanimlamaya yarayan bir siniflandirma bigimi ve
yontemidir. Basit bir dihairesis 6rnegi, “kahvaltilik” teriminin “peynir”, “zeytin” vb. alt

kavramlara bolinmesi olabilir.

125



degismez olanla iligkilidir; Parmenides ve Platon gibi Aristoteles de bilim ile evren
arasinda yakin bir baglanti oldugunu varsayar (Verbeke, 1980, s.494).

Hem metafiziinde hem de etiginde, genellikle dilin siradan kullanimindan
yola cikarak, kisinin ne sdyledigine ve bunu ifade etme bigimine giivenir. insan
konusmasinda felsefi disinme igin bir baslangi¢ noktasi olarak hizmet eden felsefe
oncesi bir verili hal gorur. Aristoteles anlamak kolaydir gunkd onun teleolojik doktrini
temelinde, diger seylerin yani sira dil kullaniminda da kendini ifade eden insanlar

arasinda olaganustu "fikir birligi
s.56-70).

olaganistl bir degere sahiptir (Verdenius, 1960,

Aristoteles'in etik incelemelerinde de Logos oldukga 6nemli bir rol oynar.
Ahlaki davranis dogru bir etik anlayisa goére bir yasamdir (bkz. Aristotales, Eth. Nic.
6,1, 1138b 18-34). Ahlaki eylemde her zaman benimsenmesi gereken orta yol da
Logos tarafindan acgikgasi kendisine etik kavrayisa sahip Logos bahsedilmis birinin
pratik dlisincesi tarafindan belirlenmelidir (bkz. Aristotales, Eth. Nic. 2, 6, 1106b 36-
1107a 2). Aristoteles'te etik kavrayis ahlaki eylemden ayri degildir ve dogru ahlaki
kavrayisa sahip olmak icin etik olarak hareket etmek gerekir (Aristotales, Eth. Nic.
6,13, 1144b 30). Dolayisiyla Aristoteles'e gore etik insanin temel 6zelligi, tutkularinin
insan varhigini surekli olarak dengeye getiren Logos'un rehberligine tabi olmasidir.
Bu sekilde insanin, rasyonel faaliyetini mimkin oldugunca gelistirmesinden ibaret

olan en yiksek mukemmellige ulasmasi da mimkundur.

Stoacl felsefe baglaminda logos kavrami dncelikle ickin bir ilke olarak dinya
olaylarini belirleyen kozmik pndématik bir giice isaret eder ki bu bir maddi ilkedir, her
seye nifuz eden ve kozmosun sabit bir yasaya gére gelismesini saglayan bir tar
yaratici atestir (Verbeke, 1980: 495). Ornegin Chrysippus'un (M.O. 3. ylzyil)
tanimladig1 gibi, Tanr, takdir ve kader ile es tutulmaktadir: “Kader, dunyanin
Logos'udur ya da takdir edilen dinyada sO0z konusu olanin Logos'udur ya da varliga
gelmig olanin varhga geldigi, varliga gelecek olanin varliga gelecegi Logos'tur”
(Strobeeus, Eclogues 1, 79). Tarih rasyonel bir sure¢ olarak gorulur ¢lnku logos her
seye nlfuz etmistir. Her seyin evrensel duzende bir yeri vardir. Dinyadaki olaylar
tamamen ilahi logos tarafindan belirlendiginden, ne 6zgurlige ne de kétuluge yer
vardir. Ancak evrensel logosun her seye nufuz etmesi, tim varliklarin akilla donatiimig
oldugu anlamina gelmez. Canh varliklar arasinda sadece insan kendisini kelimelerle

ifade eden rasyonel bir kavrayisa sahiptir. Bdylece i¢sel logos ile dile getirilen logos

126



arasinda bir ayrim yapilir. ilki suna esittir ki her insan ruhu evrensel logos'un bir
pargasidir (Seneca Epistulae, 41,1.); ikincisi ise disUncenin ifade edilmesine isaret
eder. Stoacilarin yargisina goére, insan diger canl varliklardan i¢sel logos ile
ayrilmaktadir. insandaki logos, 14 yas civarinda ortaya ¢cikmaya baglayan bir grup fikir
ve kavrayis olarak anlasilir. Bu, ayni sekilde, Stoacilarin buyik énem atfettikleri,
kendilerini genel kabul goéren kavramlarda gdsteren icgori yahut basiret de
(phoronesis) ortaya cikar (Jamblichus, De anima, apud Stobaeum, Ecl. 1, 48, 8.)
Belirli iddialari hakl ¢ikarmak icin tekrar tekrar genel “fikir birligine” glvenilir. Bu fikir
birligine verilen deger, ilahi logos doktrini 1siginda goérilmelidir (Seneca, Epistulae,
117, 6.) Stoacilar bakimindan insanlar arasindaki anlasma, belirli bir kavrayisin

evrensel logostan geldigini kanitlamaktadir.

Etik alanda ise logos, doga ile esitlenen ahlaki eylem normudur. Bu, her
insanin dunya olaylarini kabul etmesi gerektigi anlamina gelir ¢inku bu olaylara logos
nufuz etmistir. Dlnya olaylarina karsi isyan etmek ve yasam olaylarini kabul etmemek
ahlaksizliktir, ¢linklii bu kozmosun makulligine karsi bir isyandir (Verbeke, 1980:
495). Stoacilara goére, daha iyi ve daha mikemmel bir dinya insa etmek insanin
gorevi degildir. Dinyanin mukemmelligi sorgulanamaz, ¢unkl kaginilmaz olarak igkin
ilahi logos tarafindan gergeklestirilir. Dolayisiyla, eger insan ahlaki mukemmellige
ulagsmak istiyorsa, kendi bireysel logosunu tekil logos ile uyumlu hale getirmelidir.
Buradan hareketle her ahlaki hatanin izi son kertede kozmik olaylara karsi mantiksiz
bir isyana kadar sUrllebilir. Bodyle bir isyan, kaynagini tutkularin kontrolsiiz
dalgalanmalarinda bulur. Bu nedenle, her insan kendini tamamen rasyonellestirmeye
¢alismali; tamamen logos olmaya ve zihnin hareketlerini tamamen yok etmeye
¢alismaldir. Bu apatheia idealidir. Burada logos’un eros’un tamamen karsisina
konumlandigi artik aciktir. Bir bakima mithos’tan logos’a degil suursuz bir meyletme
olarak eros’tan, salt rasyonel logos’a gecis s6z konusudur. S6z konusu tavir sadece
tutkularin insan akhna tabi kilinmasi degil, ayni zamanda tamamen ortadan
kaldiriimasi anlamina gelir, bdylece insan tamamen oldugu sey, yani logos haline

gelebilir (Diogenes Laertius, 7: 117).

Philon'da Logos acik bir sekilde kullaniimaz, ancak ¢ok cesitli anlamlar
gosterir. Daha oOnceki felsefi sistemlerin ve Ozellikle de Stoa'nin Logos hakkinda
soyledigi her seyi iskenderiyeli, esas olarak Tanri'nin kendinde oldugu haliyle, kendini

gosterdigi ve insan ve dinyayla iliski kurdugu hal arasindaki farki agiklamaya ¢alisan

127



din felsefesi i¢in kullanir. Bu agidan Logos'un U¢ ana anlami ayirt edilebilir. Birincisi,
Logos basitge Tanri ile 6zdeslestiriimesine izin verilmeksizin ilahi olana aittir. Logos,
adeta ikinci bir Tanr1 ya da Tanri'nin ilk Oglu'dur (bkz. Philon, De Somniis, 1, 229 vd.).
Tanr'nin dunyadaki eylemini mukemmel bir sekilde ifade eden ilahi gugler sisteminde
Logos ilk sirayi igsgal eder, yani Logos, yaratiligla ilgili oldugu ve kendini onda ifsa
ettigi olcude Tanri'dir. Dolayisiyla Logos, Tanri ile dinya arasinda bir tir orta
baglantidir. Ayni zamanda insanla da yakindan iligkilidir; ilahi vahiydir, Tanri
tarafindan bildirilen sézdur, bilgelikten kaynaklanir ve insani bilgelige gétirir, onu
hakikate zorlar ve zayif olana iyilesme getirir (Verbeke, 1980: 497). Bu Logos insanin
icsel varligina hitap eder. icsel bir vahiydir. Ayni zamanda ilahi bir emir, insan icin bir
yasadir. Bu nedenle, konvansyonel devlet yasalarinin aksine doga yasasini belitmek
icin de kullanilir ancak bu doga yasasi ayni zamanda ilahi yasadir. Sembolik anlamda
Logos, miminin Tanri'ya saf yikseliste ikamet ettigi yerdir (topos). imanli kendini
duyusal yahut dunyevi olandan ¢oktan kurtarmistir, ancak henuz ilahi olani tam olarak
gbérememektedir. Bu nedenle ancak ilerleyen (prokypton) yahut tekamil eden
konumundadir (Bkz. Philon, De Somniis, 1, 65-70. 116-119.) Logos, Tanri'nin sureti,
insanda da, yani akilda da kendi suretine sahiptir. Dolayisiyla insan Tanri'nin
suretinde yaratiimistir. Son olarak, Logos kozmosla da iliskilidir. Onceden Tanri'da
olan dinya fikridir. Dolayisiyla, mundus intelligibilis olarak, yaratilisin ilk asamasidir ve
kendi icinde materyalin (maddenin) tum model-olasiliklarini i¢erir. Boylece Platoncu
idealarin birligini (bir aradahgini) temsil eder. Logos ayni zamanda her gseyi bir arada
tutan ve ahenkli bir sekilde bigimlendiren evrenin bagidir ki bu anlamda Apollonik bir
nitelik arzeder; Logos’tan ayriimak veya farklilagsmak ise kaosa yahut Dionizyak olana
yola agar. Philon’da Logos, ayni zamanda dinyanin yaratiimasinda Tanri'nin araci
olarak, evrenin rehberidir ve bazen de cennetle 6zdeslestirilir (Verbeke 1980: 497).
Agikcasi Philon ile Logos kavrami, Yunan akilcihiginin Yahudi-Hristiyan diniyle

uzlastirilmasi amacina hizmet etmektedir.

Plotinos'un dusuince dinyasinda Logos temasi, Herakleitos'ta oldugu gibi,
dinyada meydana gelen karsitliklarla baglantihdir. Kozmosta c¢okluk, cesitlilik ve
karsithklar vardir; yine de bu kozmos en yilksek ilkeden, bdlinmez Bir'den
kaynaklanan uyumlu bir butlin olusturur. Birlikten gokluga ve karsithga bu gegiste
Logos belirleyici bir rol oynar. Yine de kendi hipostazi olmaksizin akildan dunya-
ruhuna akar. Bdylece ruha nlfuz eder ve onu rasyonel hale getirir: “Bu logos akildan

disari akmistir; ClnkU akildan akan sey logos'tur ve surekli olarak akar, Akil varlikta

128



mevcut oldugu siirece.” (Plotinus, Enneade, 3, 2, 2; bkz. 3, 2,16".) Logosa katilan
her sey bu katiim tarafindan rasyonellestirilir ve sekillendirilir (Plotinus, Enneade, 3,
2,16.) Yine de bu, Logosun kendisinden kaynaklandigi ilkelerin mukemmelligine
sahip olacagi anlamina gelmez. Logos kendi icinde kusurludur ve kendisini ona
katilanlara tam olarak iletmez. Dolayisiyla dinyada kusur vardir, zithklar ve
catismalar vardir ama yine de kozmos bir bitin olarak uyumlu bir birlik
olusturmaktadir. Clnkl bu ¢coklugu ve cesitliligi kendi icinde barindiran tek bir Logos
vardir (Plotinus, Enneade, 4, 3, 8.)%. Plotinus'a gére Logos ayni zamanda dile gelen
dusunceyle karakterize olan insan ruhunun 6zinu de temsil eder. Dolayisiyla Logos
daha dusuk bir akil yaratme bigimidir, Logos'un ¢okluga daha derinden dalmis
olmasi anlaminda bir imgesidir. Akil bir nesneyi digerinin ardindan tanir ve duyusal
izlenimlerle dgrenir (Plotinus, Enneade, 5, 3, 3-4)°. Bdylece insan diisiincesi aklin
saf bilisi ile duyusal deneyim arasinda yer alir. Bu sekilde Logos insanin kendi bilis
tarzini temsil eder ve ego ile ortisir (Plotinus, Enneade, 5, 3, 3). Plotinus'ta Logos
Herakleitos, Stoacilar ve hatta Philon'dakinden daha dusuk bir seviyededir zira Bir

ile Logos arasinda akil vardir.

Logos kavrami Yunan dusuncesindeki dnemli fikirlerle baglantilidir. Kozmik
bir ilke olarak (Logos), dinyaya aklin nufuz ettigi anlamina gelir; dinya kaotik bir
birikim degil, her seyi kontrol eden ruh tarafindan ortaya cikarilmis dizenli bir
butiindir. insandaki diisiince ilkesi olarak Logos hem epistemolojik hem de etik bir
dneme sahiptir. insanin hakikate ulastiyi kendine 6zgii yolu, yani birbirini takip eden
sodylemsel bir stireci belirtir. Ote yandan Logos etik davranisin standardini olugturur.
insandaki tim irrasyonel hareketler asiimali ya da akla tabi kilinmalidir (Verbeke,
1980, s.498).

Plotinus, Enneade, 3, 2, 16: “...bu nedenle akil saf ruh degildir, kendinde ruh degildir, saf
ruhun dogasina sahip degildir, ama ona bagimlidir ve sanki her ikisinden, ruhtan ve
gercekten de ruha gdre davranan, ruhtan yayilan bir seydir, bu akli yagsam olarak Ureten,
dinginliginde [tefekkirde] belirli bir akil igerir...”

Plotinus, Enneade, 4, 3, 8: “Cunkl bir, evrenin bedenidir ve birde oldugu gibi, evrenin her
yerinde mevcuttur.”

Plotinus, Enneade, 5, 3, 3: “Duyusal algi bir kisiyi gorir ve zihne bir taslak (izlenim,
typus)] verir... o halde bunu duyusal algidan elde ettidi bilgiye gbre sdylemistir... onu
aydinlatan akil tarafindan onu algilamasi i¢in guglendirilmistir; ¢iinkd ruhun bu saf glicu
ayni zamanda Uzerinde bulunan aklin izlerini de alir. Ama neden bu akil degildir ve neden
algilama yetisiyle baslayan digeri ruhtur? Cinki ruhun sdylemsel diistinme iginde olmasi
gerekir, ama tim bunlar séylemsel disinme glclnun isidir.” “...Simdi akildan geldigini ve
akildan sonra ikinci oldugunu ve aklin bir imgesi oldugunu sdyluyorsa,...)

129



Yukarida verilen tarihsel gizgide Logos’un rasyonel yonde ele alindigi ama
belli belirsiz irrasyonel bir yéninin de ortada oldugu anlasiimaktadir ancak Eski ve
Yeni Ahit baglamlarinda durum irrasyonel lehine degigiklikler gostermektedir.
Teolojik ve Mesih-bilimsel agidan 6nemli olan Yeni Ahit'te Logos'un (Tanri'nin)
So6zu olduguna dair ifadelerdir. Eski Ahit'te, S6z'in Helenistik tarih édncesinden
suregelen acik bir gelenek-tarihsel onclli olduguna dikkat edilmelidir. Burada
LXX'deki’® Logos (Rabbin Sézii) ifadesi, 6zellikle peygamberler tarafindan
aktarilan ve Israil'e kendi tarihinde, vaat ve rehberlikle yol gésteren Tanri Séziine
atifta bulunur (Buhner, 1980: 499). Eski Yakin Dogu uygarliklariyla temas halinde,
Ozellikle de Eski Ahit'in ge¢ dénemlerinde, Logos’un hem tarihi hem de dogal
olaylari s6zunln karsi konulmaz guculyle hareket ettiren, Semavi Kralin gigli sézi
olarak nitelendirilmesi benimsenmistir. Logos Tanri'dan gelir ve onun kudretiyle
hareket eder (Eski Ahit, Yeseya, 55, 10-11.)."* Ancak Logos'u kisilestiriyor gibi
gérunen bu konusma tarzinda bile, hitabin karakteri ve Logos'un tarihsel olarak
rehberlik ettigi insanlarla iliskisi temel olmaya devam eder. Logos'ta Tanri
kendinden c¢ikar ve hitap eden olarak dinyayla yizlesir; Logos'unun glciyle
gecmisi, bugini ve gelecegi bir olaylar baglamina getirir; bunu yaparken Logos
tarihsel ve dogal olaylarda sakl bir yasa olarak degil, kendisini tarihsel olarak
baglayan Tanri'nin ilgili duruma iliskin vahiysel s6zU olarak hareket eder (Buhner,
1980: 499).

Bu anlamda, Yeni Ahit bildiren (Yeni Ahit, Romalilar, 9,6).12, yonlendiren
(Yeni Ahit, ibraniler, 2, 3. )'® yargilayan (Yeni Ahit, ibraniler, 4,12.).* ve son olarak
yaratiligi strdiren Tanri Sézi'nden (Yeni Ahit, ibraniler, 1, 3; 11, 3.).15 bahseder.

19 Eski Ahitin elde mevcut olan en eski Grekge gevirisi olan Septuaginta, 70 anlamina
geldigi igin LXX seklinde kisaltilir.

“10 Gokten inen yagmur ve kar,/ Topragdi sulamadan, yeri yesertmeden,/ Ekinciye tohum,
yiyene ekmek vermeden/ Nasil g6de doénmezse,/11 Agzimdan c¢ikan s6z de oyle
olacaktir/ Bana bos ddnmeyecek,/ Istemimi yerine getirecek, Yapmasi igin onu
gOnderdigim isi basaracaktir.”

“Cunki vaat séyleydi: Gelecek yil bu mevsimde gelecedim ve Sara@'nin bir odlu olacak.”
“Cunkl melekler aracihigiyla bildirilmis olan s6z gecerli olduysa, her su¢ ve her
stzdinlemezlik hak ettigi karsiligi aldiysa...”

“Tanrn'nin s6zi diri ve etkilidir, iki agizli her kiligtan keskindir. Canla ruhu, ilikle eklemleri
birbirinden ayiracak kadar derinlere isler; ylregin disincelerini ve amaglarini yargilar.”
“Ogul, Tanri'nin yaceliginin pariltisi ve O'nun varhdinin 6z gérinimadur. Kudretli s6zlyle
her seyi devam ettirir. Gunahlardan arinmayl sagladiktan sonra, yicelerde ulu
Tanr'nin saginda oturdu.”- “iman sayesinde anliyoruz ki, evren Tanri'nin buyruguyla
yaratildi...”

11

12

13

14

15

130



Sayisiz genitif bilesik ile sdzin meydana getirdigi olaylar belirtilir. Ornegin
uzlasma, kurtulus, yasam, hakikat vs. (Yeni Ahit, Korintliler 2, 5, 19.).*® Logos'un
bu yuklemlerinde agikgasi Tanri'nin Logos'unda kendisini Mesih'inin kisiligine,
mesajina ve kaderine bagladigi varsayilir. Eski Ahit'te s6zin etkinliginin iki alani
olan kehanet ve yaratilistan Yeni Ahit dnce kehaneti hatirlatir (Yeni Ahit, ibraniler,
1, 1.)*" sonra da Mesih'i Tanri'nin yaratici sdzi (Yeni Ahit, ibraniler, 1, 2.)*® yani

kesinlikle Logos olarak adlandirarak sonuca varir.

Bu ilahi yogunlastirma ve didaktik yansima, isa'nin eskatolojik'® elgi olarak
Tanri'dan son ile baslangici birbirine baglayan szl getirdigi gézlemine dayanir;
eskatolojik kurtulus bu séze daha dogrusu Logos’a itaatle belirlenir (Yeni Ahit,
Markos, 8, 38.).%° Eskatolojik elgi kisiligiyle kendisine verilen s6ziin icine tamamen
girdiginden, elgi olarak elgisinin s6zinden ayrilamaz, aslinda s6zin goksel
kokenine katilir, bizzat Tanri'nin s6zU haline gelir, bu s6z icinde yargl ve yasam
barindirdigi icin iman gerektirir (Yeni Ahit, Yuhanna, 5, 22-26.)%. Yeni Ahit'in
misyon ve ilan dilinde ise Mijde Logos olarak adlandirilir; burada ¢armiha gerilmis

ve dirilmis olan isa Mesih icerik ve bigimdir.

Bdylece Yeni Ahit Logos Kristolojisinin t¢ temel unsurundan séz edilebilir.

Logos'un eskatolojik glicl, goksel dinyaya olan canl aidiyeti ve Tanri'ya baglanma

10 “Soyle ki Tanri, insanlarin suglarini saymayarak dinyayi Mesih'te kendisiyle baristirdi ve

baristirma s6zinl bize emanet etti.”

“Tann eski zamanlarda peygamberler araciligiyla birgok kez ve gesitli yollardan
atalarimiza seslendi.”

“Bu son cagda da her seyin mirascisi olarak belirledigi ve aracihdiyla evreni yarattigi
kendi Ogluyla bize seslenmigtir.”

Eskatoloji kiyamet yahut son anlamina gelen Yunanca kdkenli bir teoloji terimidir.
insanhigin nihai kaderi veya diinya tarihini nihayete erdirecek, agikgasi diinyanin sonunu
ilgilendiren olaylari konu edinir. Birgok din, 6greti veya kiltte dlinyanin sonu gelecekte
olacak bir olay olarak kutsal metin, mit veya folklorda yer almaktadir.

_“Bu vefasiz ve glinahkar kusagin ortasinda, kim benden ve benim sézlerimden utanirsa,
Insanoglu da, Babasinin gorkemi icinde kutsal meleklerle birlikte geldiginde o kisiden
utanacaktir.”

“Baba kimseyi yargilamaz, tim yargilama isini Ogul'a vermistir. / Oyle ki, herkes Baba'yi
onurlandirdidi gibi Ogul'u onurlandirsin. Ogul'u onurlandirmayan, O'nu génderen Baba'yi
da onurlandirmaz./ Size dogrusunu sodyleyeyim, s6zimi isitip beni gdénderene iman
edenin sonsuz yasami vardir. Boyle biri yargilanmaz, 6limden yasama ge¢mistir. / Size
dogrusunu soOyleyeyim, Olilerin  Tanri Oglunun sesini isitecekleri ve isitenlerin
yasayacaklari saat geliyor, geldi bile./ Cunkli Baba, kendisinde yasam oldudu gibi,
Ogul'a da kendisinde yasam olma 6zelligini verdi.”

17

18

19

20

21

131



ve Tanri'yla birlik olma yetkisi (Biihner, 1980: 500). 1. Yuhanna 1:1-3** ayetleri
kiliseye eskatolojik yagsam armaganini ele alir; dunyevi gérunimunun itirafi, yagam
s6zcugunun Baba ile olan ezeli varligini kucaklar ve bunu onun sayginhigi ve varligi
(baslangigtan beri) olarak aciklar. Mesih yasam s6zini getiren goksel bir elgi olarak
gelmistir; Baba'nin evinden gelir ve onun ezeli varligini paylagir. Baglangica geri
donus eskatolojik elgi doktrininden kaynaklanir. Disincenin bu yénu, Yuhanna'nin
Mujde'de ortaya koydugu Mesih doktriniyle ilgili olarak anladi§i Logos hakkindaki
ilahi ifadelerin bulundugu Yuhanna, 1, 1-18'de® de aciklikla gérilebilir. ilk iki sézciik
yani “Baslangicta Soz...” Septuaginta’da (LXX) Yaratilis 1, 1'e?* génderme yapar.
Logos'un mutlak Kristolojik®® kullanimi, kuskusuz Yahudi-Helenistik Sophia doktrini
(Schnackenburg, 1965: 257-269). tarafindan sekillendiriimis bicimiyle Eski Ahit'in
sodzcukler doktriniyle de baglantili gézikmektedir. Orada Sophia oldugu gibi, burada
da Logos Tanri'nin yaratma sézidiir ve Tanri'yla birlikte (en archi en ho logos)'# dir.
Ancak Yuhanna 1, 3'e?’ goére Logos Tanr'nin yaninda ve disinda ayri bir varlik

degildir, ancak 1, 2'ye®® gére de sadece Tanri ile 6zdes de degildir.

22 “Yasam Soziyle ilgili olarak baslangigtan beri var olani, isittiimizi, gozlerimizle

g6rdigimuzi, seyredip ellerimizle dokundugumuzu ilan ediyoruz./ Yasam agikga
gOrundl, onu goérdik ve ona taniklik ediyoruz. Baba'yla birlikte olup bize gériinmus olan
sonsuz Yasam'l size ilan ediyoruz./ Evet, sizin de bizlerle paydasliginiz olsun diye
gordugumiza ve isittigimizi size ilan ediyoruz. Bizim paydasligimiz da Baba'yla ve O'nun
Oglu isa Mesih'ledir.”

“Baslangigta S6z vardi. S6z Tanri'yla birlikteydi ve S6z Tanri'ydi./ Baslangigta O,
Tanr'yla birlikteydi. / Her sey O'nun araciligiyla var oldu, var olan higbir sey O'nsuz
olmadi./ Yasam O'ndaydi ve yasam insanlarin i1s1gi1ydi./ Isik karanlikta parlar ve karanlik
onu alt edememistir./ Tanr'nin génderdigi Yahya adli bir adam ortaya ¢ikti./ O, taniklik
icin, 1s1da taniklik etsin ve herkes onun araciligiyla iman etsin diye geldi./ Kendisi o isik
degildi, ama 1s1ga taniklik etmeye geldi./ Dinyaya gelen, her insani aydinlatan gercek
Isik vardi./ O, dinyadaydi, dinya O'nun aracilidiyla var oldu, ama dinya O'nu tanimadi./
Kendi yurduna geldi, ama kendi halki O'nu kabul etmedi./ Ancak, kendisini kabul edip
adina iman edenlerin hepsine Tanri'nin gocuklari olma hakkini verdi./ Onlar ne kandan,
ne bedenin isteginden, ne de insanin isteginden dogdular; tersine, Tanri'dan dogdular./
S6z insan olup aramizda yasadi. Biz de O'nun yiceligini, Baba'dan gelen, lutuf ve
gercekle dolu olan biricik Ogul'un yuceligini goérdik./ Yahya O'na taniklik etti. YUksek
sesle sOyle dedi: «'Benden sonra gelen benden ustindir. Clinkd O benden 6nce vardr'
diye s6zinu ettigim kisi budur.»/ Nitekim hepimiz O'nun dolulugundan lituf (zerine IGtuf
aldik./ Kutsal Yasa Musa araciligiyla verildi, ama lituf ve gercek isa Mesih araciligiyla
geldi./ Tanri'yi higbir zaman hi¢ kimse gérmemistir. O'nu, Baba'nin bagrinda bulunan ve
Tanri olan biricik Ogul tanitti.”

“Baslangicta Tanri goégu ve yeri yaratti.”

isa, Mesih ve Mesihlik gibi konulari inceleyen Hristiyan teolojisinin bir bélimd.
Yeni Ahit'in “Baglangigta s6z vardi.” (Yuhanna 1, 1) anlamindaki ilk cimlesi.
“Her sey O'nun araciligiyla var oldu, var olan higbir sey O'nsuz olmadi.”
“Baglangigta O, Tanri'yla birlikteydi.”

23

132



Bdylece Yuhanna incili ilk olarak Baba ve Ogul'un birligini amaglayan
dinyevi Mesih'le ilgili ifadelerde bir elgiler Kristolojisi olusturur (Yeni Ahit,
Yuhanna, 10, 30).29 Baba'nin evinden gelen (Yeni Ahit, Yuhanna, 17, 5)30 ve
Baba'nin tim sahip olduklarinda pay sahibi olan Tanri'nin goksel elgisinin
yeryuzundeki gérinimuandn tarih 6ncesi, kokenini Logos yukleminde bulmaktadir.
Bu nedenle Yuhanna 1, 4.31 yaratilisin Logos tarafindan vahyedilmesine degil,
yaratilisa aracilik edilmesine isaret eder. Logos yaratilisla birlikte diinyaya girmez,
dolayisiyla hicbir sekilde gizli bir soteriolojik32 nitelik olarak - 6rnegin insan

rasyonalitesi biciminde - dinyada mevcut degildir

Gorllecegi Uzere Yeni Ahit'in Logos kavrami karakteristik olarak Tanri'nin
eskatolojik kelaminin isa Mesih'te tarihsel olarak gerceklesmesi siireciyle
sekillenmektedir. Beden (et) alan Logos, dinyayi varliga ¢agiran ve ona Oglu'nu
armagan eden Tanri'nin sevgisine isaret eder (Yeni Ahit, Yuhanna, 3, 16)33; Yeni
Ahit, Tanri'nin diinyaya Tanri olan Logos’unu verdigini séylemekten bilingli olarak
kacinir ve bu Logos'u dinyada var olan akilla 6zdeslestirmeyi kesinlikle
disinmez. Ogul'un armagani bu nedenle vahiydir; ne antropolojik ne de
kozmolojik-soteriolojik olarak ¢ikarilamaz yani bu bilgi istidlali dolayisiyla rasyonel
degildir. Logos'un Eski ve Yeni Ahit'teki tarihinde, Tanri'nin Kendisi, insanoglunu
imana ve ortak bir iman tarihine yoneltmek igin, dinya ve insanogluyla

kargilagsmasinda Uglubirlikgi olarak kendisini ifsa eder (Biihner, 1980, s.501).

Justinus’tan (Il. yuzyl) itibaren Hiristiyan Logos doktrininin yeni bir gelisimi
gorulebilir. Justin, tGm doluluguyla sadece isa Mesih'te insan olan ebedi Logos'u,
insan aklini ebedi Logos ile sadece eksikli bir sekilde baglayan Logos
spermatikos'tan ayirmaktadir: “TUm insan soyuna Logos’un bir tohumu ekilmigtir.”
(Goodspeed, 1914: 84). Boylece Mesih hakkinda sdyle denebilir: “O herkesi igine
alan Logos idi ve odur.” (Goodspeed, 1914, s.86). "O, tum insan irkinin pay sahibi
oldugu Logos'dur." (Goodspeed, 1914, s.86). insanoglunun Tanri ile baglantisi,

insan ve katilimci ilahi Logos'un belirli bir 6zdesligine dayanir. “Bunlarin (filozoflar,

“Ben ve Baba biriz.”

“Baba, dinya var olmadan dnce ben senin yanindayken sahip oldugum ytcelikle simdi
beni yaninda yucelt.”

“Yasam O'ndaydi ve yasam insanlarin 1s1giydi.”
Kurtulug kavramini inceleyen teolojik terim.
“Bedenden dogan bedendir, Ruh'tan dodan ruhtur.”

133



sairler ve tarihgiler) her biri kOkensel ilahi Logos'taki paylarina gore ve bu
paylarindan dolayi ilgili seyleri gorebildikleri icin mukemmel sbzler séylemiglerdir.”
(Goodspeed, 1914, s.88). Justinus bdylece Stoaci Logos doktrinini incil'deki Logos
ile uyumlu hale getirmeye calismigtir (Fascher, 1968: 117-133).

3.2. Hakikat Bilgisi Gnosis

Platon'un epistemolojisinde gnosis kavrami acgik¢a bir yer tutmaktadir (
Platon, Kratylos 440). Kavram alethia (hakikat) ile birlikte ele alinir ve her ikisi de
iyi ideasiyla belirlenir (Platon, Devlet 6, 508). Gnosis, hakiki varlikla ilgili bir bilgidir
yahut varligin hakiki bilgisidir (Platon, Devlet, 5, 476). S6z konusu mutlak anlamin
yani sira gnosis, Platon'da bilim anlamini da tasir ve bu yonuyle dogru eylem igin
bir 6n kosuldur. Platonik felsefenin genis kapsami sayesinde Gnosis yuzyillarca
etkili olmustur ancak bu slre zarfinda kavramin igerigi muhtelif degisikliklere
ugramistir (Stupperich, 1974, s.715).

Bati dusulince tarihinde Akdeniz havzasi geneline bakildiginda Platon'un
etkisi yogun bicimde gorulir ve bu sayede Platoncu dusuncelerin oryantal
goruglerle birlesmesinin imkan buldugu sdylenebilir. Bu stre¢ Misir erken
donemlerinde de gorulebilir. Eski Ahit'in Yunanca gevirisi olan Septuagint'te (LXX),
Gnosis terimi 6zellikle bilgelik literattrt icinde kullanilir. Burada da Gnosis gift
anlamlidir ve kismen yasam bilgisi kismen de insana ebedi bilgelik araciligiyla

bahsedilen Tanri bilgisi anlamina gelir (Stupperich, 1974, s.716).

Septuagint'e benzer sekilde, Philon'daki Gnosis, insanin yasam yolunun
hedefi olarak yorumlanan Tanri'nin bilgisi anlamina gelir. Helenistik dénem
anlayisinda ise (Gnosis) irfan hemen her zaman dini bir terimdir. Yeni Ahit, Gnosis
ile bilgi, anlayis, icgdru, sezgi anlamlarini kastederken bu bilgi kurtulus gercegiyle
ilgilidir. Helenistik donem anlayigsina, havari mektuplarinda da siklikla rastlanilir.
Pavlus, Gnosis ve aletheia yasasiyla ilgili olarak dogrudan Tanri hakkinda konusur

(Yeni Ahit, Romalilar 2, 20-11,33).34 Tanr bilgisi, bilginin zirvesine goéturen ve

% Romalilar 2,20: Kutsal Yasa'da bilginin ve gergegin 6zune kavugmus olarak korlerin

kilavuzu, karanlikta kalanlarin 1s1g1, akilsizlarin egiticisi, ¢ocuklarin 6gretmeni olduguna
inanmissin.

Romalilar 11,33: Tanri'nin zenginligi ne buyuk, bilgeligi ve bilgisi ne derindir! O'nun
yargilari ne denli akil ermez, yollari ne denli anlagilmazdir!

134



aydinlanmaya (ilahi nurla) esit olan (Yeni Ahit. 2. Korintliler, 4,6.) 6zel bir lGtuftur
(Yeni Ahit. 1. Korintliler, 12, 8.) 35 ancak insan, kibri yizinden Gnosis’e varamaz
(Yeni Ahit. 1. Korintliler 8, 1.)36

Yeni Ahit'in Gnosis anlayisi, Apostolik Babalarin yazilarinda da devam
eder. Didake37 ise isa'nin getirdigi her seyi bilgi ve yasam, yani mikemmel bilgi
olarak tanimlamakta ve ayrica son aksam yemeginin Gnosis'i glglendirdigine de
dikkat gcekmektedir (Didake, 9,3-10,2.)38. Barnabas da kamil bir Gnosis’ten s6z
etmektedir (Barnabas 1,5.) ancak bu dairede yaniltici Gnosis de etkisini gosterir
(1. Timotheus 6, 20.)39. Daha sonralari kendilerini gnostik olarak adlandiranlar,
eski felsefeden farkh bir Gnosis anlayisina sahiptir ve ayni zamanda Hiristiyan
dusindrlerden de farklidirlar. Ornedin Gnostik Simon igin, Gnosis entelektiel bir
bilgi degil, ani bir idraktir.40 Felsefeden bazi édlnclemelere ragmen, bu esasen
mistik bir bakis acisidir. Gnosis kavrami her zaman ayni olmadidi i¢in ona nasil
ulasildigi sorusu da farkh cevaplar almaktadir. Genellikle sadece olumsuzlama
yani apofatik yolla yanitlanir. Gnostik i¢in cagriyi duydugu an, genellikle ayni
zamanda yeni bilginin acgiimasi anidir. Bu nedenle ayni zamanda kurtulusg, egonun

dunyanin prangalarindan kurtulmasi anlamina da gelir.

Manevi yahut ruhani insan bilgi/Gnosis yoluyla kurtarilir (Against Heresies
1, 21.):

% 1. Korintliler 12, 8: Ruh araciligiyla birine bilgece konusma yetenegi, 6tekine ayni Ruh'tan

bilgi iletme yetenegi, birine ayni Ruh aracihdiyla iman, 6étekine ayni Ruh araciligiyla
hastalari iyilestirme armadganlari, birine mucize yapma olanaklari, birine peygamberlikte
bulunma, birine ruhlari ayirt etme, birine ¢esitli dillerle konusma, bir baskasina da bu
dilleri gevirme armagani veriliyor.

2. Korintliler 4,6: Cunki, “Isik karanliktan parlayacak” diyen Tanri, isa Mesih'in yiiziinde
parlayan kendi yiceligini tanimamizdan dogan 1s1§1 bize vermek igin yureklerimizi
aydinlatt.

Simdi putlara sunulan kurbanlarin etine gelelim. “Hepimizin bilgisi var” diyorsunuz, bunu
biliyoruz. “Bilgi” insani boburlendirir, sevgiyse gelistirir.

Didake (Oniki Havari'nin Ogretisi) M.S. 75-100 yillari arasinda Antakya civarinda oldugu
disunullen bir kilise cemaatinin yazdigi ve ginimuze kadar ulasmis en eski Hristiyan
ibadetlerini konu alan eser kabul edilmektedir.

% 9,3: Ve kirilan ekmek hakki icin. Ey Babamiz, Oglun isa araciligiyla bize bildirdigin yasam
ve bilgi icin sana sukrederiz... 10,2: Kutsal Baba, yireklerimizde yasamasina neden
oldugun kutsal adin igin ve Oglun isa aracihgiyla bize bildirdigin bilgi, iman ve dlimszIiik
icin sana sUkrederiz...

Ey Timoteos, sana emanet edileni koru! Kutsalliktan yoksun, bos sozlerden, yalan yere
“bilgi” denen dusuncelerin geliskilerinden sakin.

Bkz. Pseudo Clementin, Recognition Ill, 35, 7.

36

37

39

40

135



...Bunlar, soézle anlatilamaz Yicelik bilgisinin kendisinin mikemmel bir
kurtulus oldugunu savunurlar. CuUnki hem kusur hem de tutku cehaletten
kaynaklandigi icin, bu sekilde olusmus olanin tim 6zi bilgi tarafindan yok edilir; ve
bu nedenle bilgi igsel insanin kurtulusudur. Ancak bu bedensel bir nitelik tagimaz,
¢unkl beden bozulabilir; hayvansal da degildir, ¢inkl hayvansal ruh bir kusurun
meyvesidir ve adeta ruhun meskenidir. Bu nedenle kurtulug ruhsal nitelikte olmalidir;
¢cunkl igsel ve ruhsal insanin bilgi aracihdiyla kurtuldugunu ve her seyin bilgisini
edindiklerinde bundan bdyle baska hicbir seye ihtiyag duymayacaklarini sdylerler. O
halde gercek kurtulus budur.

Irendus ayrica, tum gnostik okullarin, pndmatik (ruhani) insana kemale
Gnosis yoluyla ulagsmay 6grettiklerini bildirmektedir. Psisik i¢in inancin anlami ne ise

pndmatik icin Gnosis odur (Against Heresies 1, 6, 2):

...Ama kendilerine gelince, davraniglariyla degil, dogalari geredi ruhsal
olduklar i¢in tamamen ve suphesiz kurtulacaklarini savunurlar. Clinkli maddi t6ziin
kurtulustan pay almasi nasil imkansizsa (¢lnki onlar tézin kurtulustan pay
alamayacagini savunurlar), ayni sekilde tinsel t6zin de (bununla kendilerini
kastederler), ne tir eylemlerde bulunurlarsa bulunsunlar, yozlasmanin glcu altina
girmesi imkansizdir. Cunkl nasil ki altin pislige battiginda guzelligini kaybetmez ama
kendi dogal niteliklerini korursa, pisligin altina zarar verme gucu yoksa, onlar da
icinde bulunduklari maddi eylemler ne olursa olsun, higbir sekilde zarar

gbremeyeceklerini ya da ruhsal 6zlerini kaybedemeyeceklerini iddia ederler.

Tertullianus'a gére, filozoflar ve gnostikler ayni sorularla ugrasirlar: “unde
malum, unde homo, unde deus / kétillk nedir, insan nedir, Tanri nedir?” (Tertullian,
1914: 43). Gnosis, arayan Kiginin tUm sorularina cevap vermek ister ancak Tanri ve
dinya hakkinda hemen tim soéylemleri felsefi bir kiiga bdrinerek ifade edilir.
insanlar kurtaracak dini bilgileri aktarmayi amaglar. Valentinus bu nedenle Gnosis'i
ruhun bir deneyimi ve tadi olarak adlandirir (Stupperich, 1974: 716). Bununla dini
gerceklerin sezgisel olarak kavranmasini ifade etmektedir. Degisik gnostik okullari
kati gizlilik kurallari uygulamiglardir. Her Uye, kendilerine emanet edilen ifade
edilemez olani sadakatle tutmayi ve doktrin hakkinda sessiz kalmayi taahhut etmek
zorundadir. Gnostik olumsuzlamalarin bazilarinin kendi kult ayinleri vardir. Siklikla

isa'ya ve havarilere kadar uzanan gizli gelenekler énemli bir rol oynar. Giris,

136



Hiristiyan gelenekleriyle buyuk bir yakinlik gosteren sembolik eylemler araciligiyla
gerceklestirilir. Ge¢ donem Hiristiyanligin gelisiminde ise genellikle Gnosis temelinin
onceligi kabul edilir (Stupperich, 1974: 717).

Hegesipp, Justin ve Irendus gibi 2. ylzyillin kilise yazarlari, sahte Gnosise
“gercek” bir Gnosisle karsi ¢iktilarsa da bu en yetkin bicimde Clemens Alexandrinus
tarafindan yapilmigtir.  Onun Gnosis’'inde, felsefi ve mitolojik gelenekler
karistinimigtir. Aktarim yoluyla, inananlara bilgi aktarilir, bu sayede ilahi dogay: ve
olumsuzlagu alirlar. Gnosis inanana gug, 1sik ve yagsam verir (Stromata, VI, 7, 61.).
Clemens inang ve bilgi arasinda bir ayrim istemez. Gnosis onun igin genel esastir,
¢unkl herkesi Tanrr’nin bilgisine goéturdr. Clemens, gnostiklerin tek basina Gnosis'in
kurtulus anlamina geldigi iddiasina da siddetle karsi ¢ikar zira ona goére inang ve
Gnosis birbiriyle baglantilidir. Bu sebeple Gnosis’i, bilerek inang (pistis) olarak da
adlandirir (Stromata, I, 11, 48.). Gnosis, gercek felsefi gelenegin kanitidir. Bu
Hristiyan Gnosis'i kilise normu tarafindan yénlendirilmelidir, ¢cinki en kesin bilgi
yalnizca hakikatte ve orijinal kilisededir (Stromata, VII, 15.). Origen, bazi bilgelerin,
Hiristiyanhdin gergeklerine daha derinden nifuz etmeye calistigini ve bunun da
Gnosis’e yol actigini  bildirmektedir. Eski Ahit'in alegorik olarak yeniden
yorumlanmasiyla felsefi unsurlar bu bilgelerin disiincelerine girer. inang bilgi yoluyla
tamamlanmalidir. Gnosis, her seyi kendi yolunda donustirerek buna izin verir.
Genel olarak Origen, Irendus ve Clemens Alexandrinus ile ayni tutumu benimser
acikcas! Gnosis, vahiy felsefesi icindir. Clemens'in dedigi gibi, Gnosis’in gorevi
insanlari hatalardan kurtarmaktir. Bunu, Tanri'ya giden yolda bildik bir anlayis olarak
tanimlar (Stromata, VIII, 11, 61.).

Bu dusunceler bazen daha sonraki Kilise Babalari ile, érnegin Gregory of
Nazians, Theodore ve John Chrysostom ile etkisini surdirir. Ancak gagimizda

Gnosis artik bagimsiz bir 6neme sahip degildir (Stupperich, 1974, s.717).

Gnosis terimi uzun bir stre sadece belirli bir tarihi dénemin, agikgasi din ve
teolojiye yonelik gecmig ¢agin -milattan sonra ilk yuzyillarin- bugun de bilinen mistik
spekulasyonlarinin adi olarak yer bulmustur. 19. yuzyilin baglarinda, tarihi Gnosis ile
ilgili unsurlarla akraba olan diger din bicimleri i¢in bir yorum kategorisi olarak da
kullanilmaya uygun hale gelmigtir. J. G. Fichte ise “Grundziige des gegenwartigen
Zeitalters” adl eserinde vahiy hakikatlerini inangla kabul etmek yerine “incil'in makul

bir sekilde agiklanmasini” talep ederken, gnostizmi Protestan teolojisinin bir parcasi

137



olarak gormekte ve tum teolojik dogmalarin kesin ve kat'i olarak kavramsal
incelemeye tabi tutulmasi gerektigi ilkesini gnostisizm olarak kabul etmektedir. Bu
yaklagimda gnosis kavraminin bile rasyonalize edilmeye calisildig1 yahut kendisine
ait mustakil bir alandan diglanarak rasyonel kavraminin bir fonksiyonuna irca edildigi

acikga goralebilir.

Ozellikle F. Chr. Baur, Gnosis'i din tarihinde kapali bir zamanin kavrami
olarak dedil bilakis Tanr'y1 ve dinyayi, ruhu ve maddeyi, mutlak ve sonlu olani
aktarmaya calistiklari strece, tum metafizik ve din felsefesinin sabit bir ugragi olarak
inceler. Gnosis, her geyle birlikte dinyanin tim seyri, onun iginde mutlak tinin
kendini nesnelestirdigi ve kendisiyle aracilik ettigi anlar dizisi olarak anlasilir. Gnosis
herhangi bir din felsefesi olarak adlandirilabilir. Felsefe ve teolojinin kendisinde
bulustugu ve bilgi “mutlak bilgi veya kendi dolayiminin bilincinde olan bilgi” olarak
anlasildigi surece, din felsefesi kesinlikle bir Gnosis’'tir. Bu nedenle, daha yeni
spekilatif din felsefeleri, Boehme'nin teosofisi, Schelling'in doga felsefesi,
Schleiermacher'in doktrini ve Hegel'in din felsefesi Gnosis tarihi baglaminda ele
alinabilir. Onlar, Gnosis’in ortaya koydugu sorularin tekrar tekrar kendi kavraminin
gerceklesmesi icin ¢cabalayan bir dini felsefenin nesnesi haline geldigi bir slrecte

surekli ve zorunlu bir gelisim sureci igindedirler (Baur, 1967, s.1-9).

K. von Hase, teolojiyi “dig otoriteye dayali popller bir inang” olarak degil, o

zamanlar oldugu gibi “Evanjelizmin bilimsel derinligi” olarak kurma c¢abasini
karakterize etmek igin, Gnosis terimini dogrudan baska bir tarihi Gnosis ¢agina

baglamaya calisir (Berse, 1973, s.719).

Ote yandan, farkh bir durumda, G. Koepgen'e gore, Gnosis'in karakteristigi
olan ve dolayisiyla Hiristiyanlik icin halad gecerli olan sey mantiksal, kavramsal
dislnce bicimi degil daha c¢ok butin kavramlarin o6tesinde ifade edilemez ve
aciklayicl olmayan ancak cesitlilik icinde dini gerceklik, agik¢asi irrasyonel bir
olgudur. Teslis, Tanri'nin ¢ocuklari, insanin meleki varolusa yukselisi, kozmik biling
gibi Gnosis unsurlari, Koepgen'e gore Hiristiyanlik i¢in kalici 6Gneme sahip bir “gizem

metafizigi” olusturur (Koepgen, 1939: 40, 90).

Gnosis kavramini kendi zamaninin dinine ve teolojisine aktarmaya ve bir
anlamda rasyonalize etmeye yOnelik bu girisimlere ek olarak, Gnosis’i daha yuksek

bir bilgi bigcimine, baglantilarin i¢ gérinimune (kesin doga bilimlerinin aksine olarak)

138



bir baglanti olarak geri ylkleme ¢abalari da s6z konusudur. Hemen her zaman bilgi
ve gerceklik arasindaki bdlinmeye dayanan felsefenin aksine, Gnosis'in “Uniter bir
vizyon” agmasi beklenir. Giney Fransa'daki teozofik mezhepler kendilerini “Gnostik
Kilise” olarak tanimlarlar. R. Steiner, antropozofinin temellerini “Lucifer Gnosis” adli
bir dergide ortaya koyar. Hiristiyan kiliseleri ise bu yénlendirmeleri sapkinlik olarak

reddederler.

E. Voegelin ve E. Topitsch, Gnosis kavramini diinya gorisi veya ideolojiye
karsi bir kritik enstrimani seklinde kullanirlar. Gnosis yorumlarinin dayandigi felsefi
varsayimlar ve ideoloji kavramlari, Gnosis’ten bahsettikleri baglamlar kadar ¢esitlidir.
Bu yazarlarin ortak noktasi, Gnostik dinya anlayisi ile Marksist teori arasinda

yapisal benzerlikler géstererek anti-komuanizmlerine teorik bir temel verme ¢abasidir.

Voegelin ve bazi égrencilerinin anlayisinda Gnosis, kalici formulasyonlarini
Hiristiyan-Yahudi inancinin yani sira Platon ve Aristoteles'te bulan 2000 yildir
“Akdeniz” distince ve hareketine muhalif bir rol oynamaktadir. Gnostikler, orada
telaffuz edilen ylksek oranda “farklilastirilmis” varlik anlayisina bagh degillerdir
(Voegelin, 1965: 116). Bunlar dinyanin dizenini ve onun goriniste ya da gercek
kotltklerini protesto ederek ve insanligin dinyayi degistirecek bir tarzda hareket
etme yeteneklerine glivenerek, bir eidos'un tarihteki keyfi ingasi yoluyla “Hiristiyan
eskatonunu®* ickinlestirme” girisimine karsi c¢ikarlar (Voegelin, 1965: 117).
Dolayisiyla Gnosis, varlik dizenine karsi ciddi bir saldiridan sugludur. “Varhgi
degistirme yonteminin bilgisi olarak Gnosis” yukaridan bakar ve nihayetinde tekinsiz
bir sonucu vardir ki bu da gercgekligin yikimidir. Buna tezimiz perspektifinde
rasyonalitenin iptali de denebilir. Voegelin ve takipgilerine gére Gnosis’in etkisi ve
mevcudiyeti bariz bigimde acgiktir. Komuinizm, Nasyonal Sosyalizm, Reform veya
Pdritenizm gibi siyasi hareketler ve Hiristiyan sapkinlklari bu etkinin muhtelif
formlarina tekabul eder. Voegelin, bunlar kadar modern tarih felsefesi sistemlerinin
¢ogunlugunun (Joachim von Fiore'den Hegel, Marx, Nietzsche ve Heidegger'e
kadar) gnostik bir ¢ekirdegi oldugunu da iddia etmektedir. Pozitivistler, liberalizm ve
psikanaliz de dedisen derecelerde Gnosis olarak nitelendirilir. Gosisin tezahirleri,

teleolojik (ilerici), aksiyolojik (Utopik) ve “aktivist mistik” ile karakterize edilen bir

*1 Hristiyan inancinda kiyamet giinii kurulacak Tanr’'nin mahkemesi.

139



varyanta gore siniflandinlir. Dusunure gore etkin ve temasaci Gnosis arasinda da

bir ayrim s6z konusudur (Voegelin, vd., 1965: 170).

Hiristiyan inancina bagl deger yukla bir bilimi temsil eden ve gnosis
anlayiginin temellerini buradan alan Voegelin'in aksine Topitsch, gnosisi neo-
pozitivist bilim teorisi perspektifinden yorumlar. Topitsch, gnosis'te kozmosu, insani
ve bilgiyi belirli deger yukli ve duygusal olarak doyurulmus stereotipler araciligiyla
yorumlamaya ¢alisan bir tir bilim dncesi felsefe bulur (Topitsch, 1969: 23). Gnosis
gegcerliligini dncelikle kurucu miti olan dusus, kérlik ve nihayetinde ruhun yukselisine
dair kisinin kendi benliginin tanrisalligina dair iggoristine borg¢ludur. Bu 6gretinin
amaci, insanlari degerlere aykiri bir tutumun kurtulug baglaminda gerekli olduguna
ikna ederek gercekligin baskilariyla basa cikmalarini kolaylagtirmaktir (Topitsch,
1966: 245). Bircok sekilde degistirilen ve genellikle diinyanin yaratilis strecini ve
tarihi, bir dusus ve kurtulus dramasi olarak yorumlayacak sekilde genigletilen
Gnostik mit, fikirler tarihinde Hegel'e ve Marx'in kavramsallastirmasina yahut bagka
bir deyisle rasyonalizasyonuna kadar uzanan kapsamli bir gelenede sahiptir.
Teleolojik tarih anlayislari ve bunun dayandigi orijinal durum - yabancilasma
(yabancilastirma) - kurtulus semasi araciligiyla diyalektik anlayislari, diger seylerin
yani sira, Gnostik bir kokene isaret etmeyi amaclamaktadir ve bu nedenle bilim digi
ve ideolojiktir. Marx ise kurtulus mitini insanin kaybi ve geri kazanimina dair
diyalektik bir sire¢ olarak sekulerlestirmektedir (Berse, 1973: 720). Marx'in
proleterleri Gnostik sistemlerdeki secilmislere karsilik gelmektedir zira her ikisi de

kurtarici bilginin tasiyicilari olarak anlasilabilir.

3.3. Hakikatle Birlesmenin Yolu: Mistisizm

Mistik terimi, Yunanca kendini kapamak, gdzlerini kapatmak anlamina gelen
mystikos kelimesinden tlretilen bir sifattir ve bu baglamda karanlik, gizemli (agik
olanin ziddi) anlamlarina gelmektedir. Terim ge¢ antik donemde felsefi agidan
onemli hale gelmistir. Bir konusma bigiminin gizli anlamina, karanlik bir s6zcugun
gizemli anlamina vb. atifta bulunulan her yerde kullaniir. Bu nedenle Proklos
Parmenides'in, teologlarin vb. mistik paradokslarindan bahseder (Heidrich, 1984:
268). Tanrisal olanla mistik birlesmede madde tamamen geride birakilmahdir ayrica
kisi ne kadar yuce ve ilahi seylere yonelirse, dil o kadar mistik ve gizemli hale

gelmektedir. Bu kalip daha sonraki donemlerde defalarca tekrar edilecek bir yapinin

140



temelidir. Mysthikos ayni zamanda Pythagoras'in ve bazen de Demokritos'un

dgretilerini karakterize etmek igin kullanilir.*?

Porphyrios, birgcok seyin mistik bir sekilde cosku dolu ve gizli anlamlarla
soylendigi bir siir okudugunda hocasi Plotinus tarafindan alkislanmistir.*® Yunan-
Bizans kokenli bir 10. yiizyil. yazari olan Suida, Heraiskos'un** dogumunu “mistik”
(gizemli, harikulade) olarak adlandirir ¢inkli parmagi sus isareti yapar gibi
dudaklarina yapisik dogmustur. Latincede mystikos zaman zaman Yunanca yabanci
bir kelime olarak ya da daha sik olarak Latincelegtirilmig (mysticus) formuyla
karsimiza c¢ikar; burada da gizemlere atifta bulunur ya da (gizemli) anlamina gelir
(Heidrich, 1984, s.268).

Yunan patristiginde, terimin ¢esitli anlamlari devam etmektedir. Artik burada
Hiristiyan teolojik doktrinlerine atifta bulunmak igin ve Incil tefsirinde de
kullaniimaktadir. Bdylece, Mesih'in tanrisalidi veya Trinite gibi daha derin, daha
anlasiimasi zor dogmalara, ayni zamanda insan aklinin erisemeyecegi vahyedilmis
doktrine, Mesih'in mesajina ve 6zellikle de sakramentlere® atifta bulunulmaktadir.
Hepsinden onemlisi mistik, Kutsal Yazilarin tipolojik ve alegorik anlamini ifade

etmektedir.

Bdylece Alexandria'li Clemens, havarilere agik¢a ve Ortlli olarak séylenenler
arasinda ayrim yapar; ve bunlardaki mistik anlam kavranmalidir.*® Origenes, ilahi
Logos'un Kutsal Yazilara argiUmanlar ve gizemler ekledigini, bdylece onlar
araciligiyla daha derin bir anlam ortaya cikardigini ancak bunu kalabaliktan
sakladigini diisiiniir.*” Ve elbette kisi kelimelerin yiizeysel anlamiyla yetinmemeli,
mistik anlamlarina nifuz etmelidir. Tipolojik olarak Eski Ahit, Yeni Ahit'in habercisidir

ve peygamberlerin mistik bilmecesi Mesih'le ¢ozulir. Latin Kilise Babalari arasinda

“2 Proclus, Platons Timaeus commentare; 1,21,1. (Diehl, 1903)

Porhyrius, Vita Plotinus, 75.

Heraiskos 5. ylzyilda yasamis bir Yeni-Platoncu dusindrdir. Hakkinda efsanevi bir algi
olusmus ve kendisine baz tanrisal 6zellikler atfedilmistir. Ornegin menstruasyon
doénemindeki kadinlarin sesinden rahatsiz olarak bas agrisi ¢ekmektedir. Bu tirden
soylencelerin ataerkil bir hiyerarsi yahut ikincil semiyosfer ingasina yonelik oldugu kultir
bilimsel perspektifler tarafindan agik bir olgu kabul edilir.

Kilise tarafindan isa’nin bildirdigine inanilan ve sayisi yedi olarak belirlenen vaftiz, ekmek-
sarap ayini, evlilik gibi kutsal kabul edilen isler.

% Clemens Alex. MPG 9, 689. 64.

*" Origenes, De principiis IV, 2,9. MPG 11, 376.

43
44

45

141



Augustinus, mistik olaylar bildiren pagan fabulae (halk hikayeleri) ile siddetle
mucadele etmis ancak Kutsal Yazilardaki munferit olaylarin, kelimelerin veya sayilarin
da mistik (mecazi, agik olmayan) bir anlami olabilecegini kabul etmistir.*® Orta Cag'da
dilin kullanimi yuzyillar boyunca Pseudo Dionysos Areopagita'’nin sikga alintilanan
yazilariyla karakterize edilmistir. Ozellikle Mistik Teoloji adli on sayfayi gegmeyen kisa
risalesi, terim Uzerine yorumlarin ve duslncelerin tekrar tekrar ortaya c¢ikmasina
neden olmustur. Tanrisal birlige erismeye niyetlenen Kkisi duyulari ve ruhani
faaliyetleri, duyusal ve ruhani, varlik olmayan ve varlik olan her seyi terk etmeli ve
tamamen bilgisiz olarak tim varligin ve tim bilginin Gzerinde olanla birlige ylkselmeli
ve saf, bagimsiz bir cogku icinde kendini ilahi karanhgin dogaisti 1sigina birakmalidir.
Kisi yukseldikgce kelimeler azalir; karanlkta sessizlik ve bilginin yoklugunu buluruz.
Teoloji olumsuzlayici ifadeler kullanmaldir; Tanri duyusal olarak algilanabilir hicbir
sey dedgildir, ruhsal higbir sey degildir, ne var olmayanin bir seyi ne de var olanin bir
seyidir.*® Aquino’lu Thomas, mistik aciklamalari (expositiones mysticae) Tanri'ya
uygun olan yegane agiklamalar olarak nitelendirirken bunu ele alir ¢linkii duyusal

alemden alinan ifadeler onun dziindeki gesitliligini yakalayamaz.>

Buna ek olarak, Orta Cag'da mysticus/mystice terimi Johannes Scotus
Eriugena, ahlaki ve mistik anlami birbirinden ayiran Hugo von St. Victor, Richard von

” [T LT

St.Victor ve “ratio mystica”, “causa mystica“, “sensus mysticus”, “intellectus mysticus”
ve “mystica significatio” gibi ¢esitli terimleri esanlaml olarak kullanan ve ayrica siklikla
Kilise'nin “corpus mysticum”undan s6z eden Thomas von Aquin'de oldugu gibi kutsal
metinlerin alegorik yorumlarina atif yaparlar ve tarihsel anlayis ile “tropolojik”,
“alegorik” ve “anagojik” olarak ayrilan mistik anlayisi kargilastirirlar.(Heidrich, 1984,

5.269)

Yukaridaki 6rneklere karsilik mistik terimi, ginUmuzde gogunlukla mistik kabul
edilen Orta Cag teologlar tarafindan nadiren kullaniimaktadir. Johannes Tauler
“corpus mysticum”u yani kiliseyi “ruhani beden” olarak tercime eder (Tauler, 1910:
158). Meister Eckhart ise “mistik”i, “sensus mysticus” anlaminda yani Kutsal Yazilarin

bir literal anlamlari bir de batini anlamlari oldugu disiincesiyle kullanir.>*

48 Augustinus, De spir. et lit. VI, 10.

Ps. Dionysos Areopagitas, De Mystica Theologia, MPG 3, 997-1064.
Thomas von Aquin, In div. nom. comm. IX, 2.
L Eckhart Meister, Lateinische Werke 3 (1956), s.297.

49
50

142



Nicolaus Cusanus, Ps. Dionysius'tan hareketle docta ignorantia yani
ogrenilmig cehalet kavraminin, Tanr'yi bulmanin tek yolu oldugu sonucuna varir.
“Tann zithklarin 6tesindedir. Onda buyik ve kiuguk, ¢cok ve az birlesir ve iste bu
mistik teolojidir.” Mistik teolog igin, sadece farkh olani taniyan tum entelektiel bilgi
ve felsefenin Otesine geg¢mek ve Tanri'nin sonsuzluk olan coincidentia'sinin
karanhdina kendini birakarak girmek gerekir. Bdylece theologia mystica bosluga ve
gérinmez Tanri'nin sessiz vizyonuna goéturtr (Heidrich, 1984: 270). Tanrr’nin
sonsuzca asmadigi herhangi bir seyin gercekten sdylenemeyecegini bilir. 14.-16.
Yuzyil arasinda ortaya ¢ikan bir dini akim olarak “Devotio moderna” icsel yasama ve
rithellere 6nem veriyordu. Bu ekol Theologia mystica'yi, ilahi aydinlanma yoluyla
insana dogrudan verilen "occultissima sapientia/ gizli bilgelik” olarak
tanimlamaktadir. Ne var ki bize gore buradaki okultizm kavrami mistisizmi tam
olarak karsilamaz. Oklltizm ile kastedilen olgular pagan geleneklere dayali bilgilerin
ikinci semiyosfere gecilmesiyle reddedilerek, yasaklanmasi vb. sebeplerden dolayi
gizlenmek durumunda kalan inanglar ve bunlara dair bilgiler bitini olarak

anlasiimaldir.

Mistik bilgiler ise artik tamamen ikinci semiyosfer yapisi iginde ratio ile
¢bzulemeyen konulara yine ikinci semiyosferin hiyerarsik, ataerkil dizeni iginde

alternatif yaklasimlar olarak anlasilabilir.

Barok donemde ise mistik terimi artik genellikle daha fazla agiklama
yapilmadan kullanilir hale gelmektedir veya P. Poiret'nin eser adindan bile
anlasilabilecegi gibi tim mistiklerde ortak olan dgretiler ve dzellikler aranir.®® Buna
gbre mistikler bakimindan Tanri tamamen insanin icine girmek ister; karanhgin
kodlesi olan insanin donigumu ancak Tanri araciligiyla gergeklesebilir; insan kendini
Tanr'ya sunmaya razi olabilecek kabiliyettedir. G. Arnolds, mistik kavramindan
sadece Tanr'yl tefekkir etmenin ylksek seviyesini ya da ruhlarin Tanri'yla en
samimi ve esasli birlesmesini anlar; mistikler Tanri'yi tim duyusallik ve hayal
glcunldn uzerinde gorur ve temasa ederler (Arnold, 1934: 380). Digerleri igin ise
Tanri sevgisinde birlesme her seyden énce ruhani bir yasam tarzi ve gilecilik yoluyla

elde edilmelidir.

°2 p. Poiret: Brief (iber die Grundsétze und Charaktere der Mystiker, in: Théologie réelle

(1700), zit. in: M. Wieser: P. Poiret, 1932, p. 204.

143



Kant, mistikten ve mistisizmden "kavramlardan dislintilemez olana sigrama
(salto mortale), gizem beklentisi ya da daha ziyade bunlarla oyalanma" olarak
elestirel bir sekilde bahseder ve ona goére bu bir “melankoli’, “aklin dlmesi’ ve
“coskunluk icinde basibos dolagsma” halidir (Kant,1798: 398). 18. ylzyilin sonlarinda
ve 19. ylzyilda “mistisizm” kendinden ge¢me (cezbe hali) ve duygusal din, hatta
zaman zaman “insan varhginin patolojik bir gelismi’, “cok cesitli zihinsel

bozukluklarin kaynagi” ve dolayisiyla ancak “psisik sifaci” icin bir vaka olarak
gorilerek olumsuzlandigi yaygin dil kullanimina karsilik gelir. Romantikler ise mistik
terimini rehabilite etmeye ya da en azindan sahte mistisizmi gercek mistikten
ayirmaya c¢alismislardir. Novalis'e gore, din, ask, doga ve devlet ancak tiUm insanlar
bir ¢ift asik olsaydi mistik (gizemli) olarak ele alinabilirdi, o0 zaman mistisizm ile
mistisizm olmayan arasindaki fark ortadan kalkardi. “Ask iki bireyin etkilesiminin bir
Urdnadur, bu nedenle mistik ve evrenseldir.” (Novalis, 1923, 2: 261; 3: 47.).
"Mistisizm duygusu tuhaf olanin, kisisel olanin duygusudur. Bilinmeyen, gizemli,
acgiga cikarilacak, zorunlu-tesadifi; bu nedenle mistik tesadifi olanda zorunlulugun
temsili anlamina gelir, 6rnegin sanatta ve tarihte kaderin temsili bdyledir.” (Novalis,
1923, 2,5.298. 315; 3, s.283) F. Schlegel sahte ve son derece zararli saydigi
mistisizmi reddeder c¢inkl onda tek tarafli ya da salt olumsuzlamayla Tanri'nin
ebedi birligi ve varliginin sdrekli monotonlugu sikici bir tekrar iginde kavranir
(Schlegel, 1975, s.538) ve bunda tanrisalliga dogru gelisme kavranamaz ancak
tanrisallikla mikemmel bir uyum beklenir. Ote yandan gergek mistisizm, “ilahi
gizemlerin dogru ve gergek bilgisi ya da taninmasidir; asla nesnesi olmayan bir
spekilasyon degil bilakis ruhun diger bakis agilarindan “dogal” olarak gérdigu her
seyi bir gizem ve mucize olarak gérdigu mutlak felsefedir (Schlegel, 1967: 184).
Doénemin diger yazarlari i¢in mistiklik, idealarin agiga ¢iktigi canli bir dinya goérusu
ya da gercekligin butininid bagka bir yoruma gerek kalmadan vahiy olarak

kavrayan, ebedi olanin gergeklikteki temsilidir (Heidrich, 1984: 271).

Franz von Baader, mistisizmi "dogal ve ilahi alemlerde arastirma" olarak
adlandirir ancak bu arastirmayl "kutsala saygisizlik" olarak goéren ve salt
duygularina dayanan mistifikatorleri reddeder. Sadece kotu mistik spekulasyon
"duygusuzdur"; duygu veya zihnin derinligi ruhun veya spekulasyonun derinligine
karsilik gelirken, J. Gorres terimi ¢gok daha genis bir sekilde tanimlar, bdylece
mistisizm okult, seytani ve buyuli alani da kapsar. Bu manada mistisizm daha

yuksek bir 1s1gin araciligi altinda bir gérme ve tanima ve daha yuksek bir 6zgurlGgun

144



araciligl altinda bir ¢alisma ve yapmadir. Mistik yasam, i¢sel ilahi merkeze ve
Tanri'da varolusun derin gizemine yonelen yagsam anlamina gelmektedir (Heidrich,
1984, s.271).

Goethe ¢ogunlukla mistisizmi kiiglimser, ona gore mistisizm olgunlasmamis
bir siir, olgunlasmamis bir felsefedir; soyut olana agik¢asi éznenin ugurumuna gider
(Goethe, 1973, 375); ayni sekilde Schleriermacher de Toplu eserlerinde (Samtliche
Werke) mistisizmi olgunlagsmamig duslnceler olarak goérmesine ragmen, ruhun
kendisini kendisiyle sinirladidi ve yalnizca kendisinde "butundn anahtarini” buldugu

"buyuk ve guclu mistik"e de saygi duyar.

Hegel mistik s6zcigunin pejoratif kullaniminin farkindadir ve felsefesinin
araclariyla buna karsilik vermeye calisir: “Mistik olan gergekten de gizemli bir seydir,
ama sadece anlama yetisi (Verstand) i¢in ¢linkidl soyut 6zdeslik anlama yetisinin
ilkesidir ama mistik olan (spekilatif olanla esanlamli olarak) anlama yetisinin sadece
kendi ayriliklari icinde dogru olarak gérdugu belirlenimlerin somut birligidir.... dogru
olarak kabul edilir.” Ancak anlama yetisinin kabul etmek istemedigdi sey akli olanin
(Vernunftig) 6zudur: “Karsitlari ideal momentler olarak kendi icinde barindirmak. Bu
nedenle akli olan her sey ayni zamanda mistik olarak da tanimlanabilir’, yani
“anlama yetisinin 6tesine geger” ama bu nedenle ‘dusince igin erigilemez’ degildir
(Hegel, 1988: 198). Felsefe tarihinde Johannes Gerson, Raimundus von Sabunde,
Roger Bacon ve Raimundus Lullus, Spinozacilik ve Neoplatonizm ile yakinliklari
olan mistikler olarak kabyl edilir. Hegel'in 6gdrencisi K. Rosenkranz ise “Tanriyla
birlesme g¢abasini” mistisizmin 6zl olarak gorurken, A. Helfferich spekulatif felsefe
ile iligkisini vurgular (Heidrich, 1984: 272).

Genellikle olumsuz kelimelerle tanimlanan mistik kavraminin felsefi elestirisi,
tekrar eden birkag argimana dayanir ve belli bvazi ithamlarla ifade edilir. Mistige
atfedilen elestirel niteliklerden bazi karanlik, ugursuz, karigik, 6znel, anti-rasyonel,
gizli ve kuytu , (Nietzsche'nin kullandigi anlamda) demode, carpitiimig, patolojik,
dejenere ve dekadandir. Siralama nihayetinde mistik  deneyimlerin
nesnellegtirilemezligi, rasyonel olarak ele gecirilemez igerikleri, aydinlanma karsiti
ve felsefi disi olarak anlasilan mistik ¢abalarin itici gici ve mistigin felsefi
dusuncenin ya da genel olarak diustnce ve yasamin dekadansinin bir semptomu

oldugu suclamasi gibi elestiri noktalarina indirgenebilir. 19. ylzyilda Schopenhauer,

145



Feuerbach, Marx, Dihring, Nietzsche ve Nordau, ¢esitli bicimlerde kendini gdsteren

mistisizmin bu reddine 6rnek teskil etmektedir.

Schopenhauer mistik olani en genig anlamiyla ne alginin ne de kavramin,
yani hicbir bilginin ulasamadigi seyin dolaysiz realizasyonuna yonelik her turlG
rehberlik olarak tanimlar. Mistik, kendisini "ebedi, essiz varlik" olarak buldugu igsel,
pozitif, bireysel deneyiminden yola c¢ikarken, filozof herkes icin ortak olandan,
herkes icin mevcut olan nesnel gérinimden yola ¢ikar. Sadece filozof ikna edici
olabilir ¢unku nesnel ve nesnellestirilebilir verileri temel alir ve dogrulanabilir
sonuglara ulasir. Schopenhauer bu nedenle felsefeyi yoldan ¢ikmamasi ve
entelektlel goruslerin iddiasi ya da aklin s6zde dogrudan algilari yoluyla, bilgi
bakimindan ebediyen erisilemez olan ve en fazla bir negasyon ile tanimlanabilecek
olanin  pozitif bilgisine sahipmis gibi davranmamasi konusunda uyarir
(Schopenhauer, 1938, s.702).

Feuerbach'in materyalist din analizinde, mistie ve mistisizm'e (durugdrt

olarak tanimlanir) karanlik, belirsiz, aldatici vb. nitelikler atfedilir.

"Mistik, dodanin ya da insanin 6zU hakkinda spekullasyon yapar ama bunu her
ikisinden de farkhh olan baska bir kisisel varlik hakkinda spekulasyon yaptidi
distincesiyle yapar. Mistik, basit, 6zbilingli digtinlirle ayni nesnelere sahiptir ne var
ki gergcek nesne mistik igcin kendisi olarak degil, hayali bir nesne olarak nesnedir ve

bu nedenle hayali nesne onun i¢in gercek nesnedir (Feuerbach, 1960, s.106).

Marx, mistik kelimesinin sadece pejoratif kullanimi agisindan paradigmatiktir
acikcasi kelimenin olumsuz anlamlarini dikkate alarak kendi sistemi icerisinde
elestirir. Ona gore mistik yahut mistisizm terimnleri bulanik, irrational, bilingsiz ve
muglak anlamina gelir. Akil, mucizevi ve mistik olanin kargisinda konumlanir ve
mistik inanilmazlik politik olarak karsit bir dnerme kabul edilir. Bir hatibin fantastik,
agdali, yumusak kalpli mistisizmi karikaturize edilir ve toplumsal yasam streglerinin
bigcimi, 6zgurce toplumsallagsmis insanlarin bilingli ve planh kontrollerinin GrinU
oldugu anda mistik sis perdesi aralanir. Dinsel ve politik olarak ortaya c¢ikabilen
mistik biling, Marx’a gbre belirsiz bir bilingtir ve bilincin reformu i¢in bunun analiz

edilmesi gerekir (Lessing, 1984, s.274).

146



E. Duahring'e gore, "mistisizme dusis, felsefi ¢ozilmenin acgik bir isareti,
rasyonel davranisin dekadans belirtisidir" ¢inkl rasyonel iletisime tabi olmayan
gizemli, duygusal ic¢goruleri cagristinr. Duhring sonugta mistigi yalnizca
psikopatolojik kategoriler icinde anlar ve bagimsiz igerigi ya da ézgunligu oldugunu
reddeder (Duhring, 2017: 163, 195). Benzer sekilde, Max Nordau da mistigi
dejenere olanlarin esasli bir isareti olarak tanimlar. Ayrintili calismasi Mistisizm
Psikolojisi'nde nihai olarak bu patolojik bakis acisini analiz etmeye calisir ve
dejenere olmus veya tikenmis beynin mistisizme nasil kapildigi sorusunu inceler
(Nordau,1892, s.37, s.75 vd.). Her ne kadar Nietzsche'de, mistigin gercek bir
tematizasyonu olmasa da bazi aforizmalarinda konuya ironik ve alayci yaklastigi
acik goziukmektedir. “Slphecilik ve 6zlem birlestiginde mistisizm ortaya cikar...” ya
da "Mistik agiklamalar derinlere uygulanir, gercek su ki yuzeysel bile degildirler."
(Lessing, 1984: 275).

Bilimsel-pozitif duslincenin yukseldigi 19. ylzyllda mistigin neredeyse
evrensel olarak reddedilmesinin aksine, mistik 20. ylzyilda ¢ok daha farklilasmis bir
sekilde degerlendirilirken ¢ok cesitli varyasyonlar, genel diskalifiyenin yerini almistir.

Ayni zamanda, terim ¢ok daha gesitli anlamlar kazanmistir.

E. Von Hartmann'a gore mistik ve mistik dini duygu, tim dindarligin nihai ve
en derin ilkel zeminidir gunkd dinin temeli ve kendinden eminligi ondadir. Bununla
birlikte, bu duygu, dini bilig igin uygun degildir ¢lnkl konusulamazhgi ve ifade
edilemezligi ile "en yuksek dini hakikatin biling rezonansidir" ve fakat esasen bu
hakikate bilincinde sahip degildir (Hartmann, vd., 1882: 44).

W. Windelband'da ise mistigin kismi bir kabult bulunabilir. Mistisizm insanin
"tim bilginin 6tesine gecerek ruhsal gergekligin dolaysiz bir algisina, ruhun seylerin
nihai nedenleriyle baglantisinin igsel bir deneyimine” (Windelband, 1924: 293)
ulasma c¢abasidir; ancak kendi 6z anlayisina gére kavramsal disince ve dilsel
nesnellestirme bicimini alamaz ve almamalidir: "Mistisizm bireyin sezgisel bir
deneyimi olarak mumkundur, bilimsel bir doktrin olarak imkansizdir.” (Windelbanbd,
1924, s.299)

Ancak tam da bilimsel dusuncenin yetersizligi deneyiminden hareketle
mistisizmin yeni bir rehabilitasyonu formule edilir. G. Landauer, "stpheciligin buyuk

eseri ve en radikal elestiri, yeni mistisizm ve yeni gucli eylemler i¢in éncid" oldugu

147



gorusune ulasir. Landauer kendisini Ps. Dionysius Areopagita, Scotus Eriugena,
Meister Eckhart ve J. Bohme gibi olumlu hicbir seyle yetinmeyen ve dinyanin
"uzamsal, zamansal ve nesnel olarak alginamayacagini ve kelimelerle
kusatilamayacagini" ancak iceriden yaratiimasi gerektigini kabul eden "heretik mistik

supheciler" gelenegine yerlestirir.

Mistik "uzam ve zamandan uzaklasarak, ifade edilemeyen ya da zor ifade
edilebilen mistik bir dalingla, digsaridaki seyler ve i¢erideki benlik duygusunu ortadan
kalkdirmali, diinya ve benlik bir bittin haline gelmelidir.” (Laundner, 1923, s.46 vd.)
Mauthner'in kendisi de bundan esinlenerek kendi konumunu "nominalist", "stipheci"
ve daha sonra da daha énceki mistik bicimlerinden bilingli bir ayrimla "tanrisiz
mistik" olarak tanimlamistir. "Kisinin kendisini evrenle olan gizemli birlige ¢ekilmis
hissettigi ve bu birlik hakkinda bilinemez olani bildigine inandigi bir ruh hali" olan
mistik, bilimsel kibrin arttigi her dénemi takip eden bilimsel iflas ve umutsuzluk

doénemlerine karsi olumlu bir tepkidir (Lessing, 1984: 276).

Mistisizm hakkinda az ¢ok olumlu gorus bildirenlerin yani sira, bu fenomeni
(kargilastirmall) din felsefesi ve biliminde oldugu gibi 6ncelikle analitik olarak
incelemek isteyenler de vardir. E. Troeltsch mistigi genel olarak dini hayatin kiiltler,
ayinler, mitler veya dogmalarda nesnellestirimesine bir tepki veya tamamlayici
olarak gorur. Daha dar anlamda, mistik kendisini somut dine (cemaate) karsi ve

onun yerine koyan bagimsiz bir din anlamina gelebilir (Lessing, 1984: 276).

E. Cassirer dinin anlamini dogmatik dinin eksikligiyle degil ampirik-duyusal
varolus ve imgelerin ve hayal gicinin duyusal diinyasiyla agiklar. Burada mistik saf

din duygusunu yeniden kazanmaya ¢alismaktadir:

"...ancak ego bu alandan tamamen cekildiginde, bir imgenin aracilig
olmaksizin Tanri'nin basit 6zu tarafindan dokunulmasina izin vermek icin kendi
6ziinde ve zemininde yasadiginda ancak o zaman bu iligkinin saf gercegi ve saf

icselligi ona acilir." (Cassirer, 1964: 298).

Bununla birlikte, Tanri ile dinyanin umulan birligi basarih olamaz ve bu
yuzden “...yegane kazang bir tur aralarinda gidip gelmekten ibarettir. Mistik yagamin
bicimi, ilahi olanin vizyonu ile diinyevi olana teslimiyet arasinda gidip gelir (Cassirer,

1918, s.22 vd.) M. Scheler, mistigi bilgi sosyolojisinin kategorileriyle anlamaya

148



calisir. Mistik, "tefekkir ve duyguda kendinden gec¢mis ve dolaysiz 6zdeslesme
bilgisidir, bireycidir ve mistik bilgi ilke olarak anlatilamaz oldug@u icin dilin ve formule
edilmis ifadenin reddi anlamina gelir. Dil onun igin dislUnceyi ve mistik 'unio' ve
‘exstasis' icinde deneyimlenen ve gorulen seyi temsil etmenin yalnizca yetersiz bir
aracidir". Gizemler hakkindaki sessizlik, mistik icin bir anlamda "bilginin kendisini
bulma metodolojisidir” (Scheler, 1960, s.30: 64). Cassirer’in yaklasiminin daha net
bir ifadesi Wittenstein’in Unlli “konusulmayan hakkinda sessiz kalmali” formulinde
de gorilebilir. G. Mehlis de mistisizmi, “irrasyonel Tanri ile saf ruh arasindaki ayrimi,
6zUn mikemmel birlesmesine kadar bu yasamda asma” girisimi olarak, mistik
dusunceyi bireyci ve anti-dogmatik olarak, her tarll ikicilige karsi yonelen ancak
kendini sembolik bir dille (benzetmeler, imgeler, metaforlar) ifade edebilme

olasiligini kabul eden birlik distncesi olarak gorir (Lessing, 1984: 276).

Picasso'da “daha o6nce kendilerini sanatta bu kadar saf bir sekilde ifade
etmeye cesaret edememis mistisizm bigimleri” tanimlayan F. Burger, mistisizmin
o6zunu mutlak kayitsizlik, bireyselligin kayitsizligi olarak ozetler. “Mistisizm bigcimsiz
olanin kaliba dokilmesini, sekilsiz olanin sekillendiriimesini talep eder” (Burger,
1920: 121).

M. Weber icin mistisizm zaten bireyin ilahi olanin bir araci degil kabi oldugu
bir kurtulugsa sahip olmak anlamina geliyordu, boylece dinyadaki eylem, kurtulusun
oldukga irrasyonel ve dinya disi kesinligine bir tehdit olarak gérinmelidir (Weber,
1920, s.538 vd.).

K. Jaspers'in psikolojik analizine gbére mistik olan (en genis anlamiyla) 6zne
ve nesne, ruh ve dilnya Kkarsithginin iptalinin deneyimsel bicimidir. Temsili
parcalanmighgiyla rasyonel tutuma kargi bir tepkidir; onda tamamen irrasyonel bir
doluluga sahip bir birlik ve butunlik deneyimlenir. Bu esasen deneyimdir, icerik
degildir (Jaspers, 1960, s.21, s.84).

E. Bloch'ta mistisizme Utopik-beklentisel gliclini veren Jaspers'in analiz ettigi
O0zne-nesne ayriminin bu sekilde asimasidir. Daldirma, 6znenin Tanri'ya
dagitilmasi, ... Tanri'nin 6zneye dokulmesi, her seyin coklugundan oldugu gibi kendi
bireyselliginden de bagimsizlagsmasi mistisizmin temel Ozellikleridir. Bu agsamada

artik otekilik yoktur ve bu nihayetinde tum mistiklerin son derece beklenti icinde

149



olduklari bir yanilsama olmustur ne var ki bir “phantasma utopicissime
fundamentum'dur” (Bloch, vd., 1959: 1535).

Bununla birlikte, Freud’a gore insan varliginin temel gerilimi olarak beden ve
ruh geriliminin ideal bir ¢g6zUmu olarak mistisizmin entegrasyonu bazilari i¢in bilimsel
dinya gértusumize bir tehdit olarak gériindu ¢lnki bu egonun, idin digindaki alemin
karanlik benlik algisini ifade ediyordu. Pozitivizm, ampirizm, neopozitivizm ve ilgili
pozisyonlar mistisizmi - kismen 19. yuzyil mistisizm elestirisinin argumanlari veya
incinmeleriyle53 - tum gizemli, puslu, bulanik, irrasyonel, bilim disi ve hatta yanlis
anlasiimis veya anlasiimaz dusince ve eylemler igin kolektif bir terim olarak gordrler
(Freud, 1961: 68). Bilimsel felsefenin temel ilkelerinde israr eden farkli bir pozisyon
B. Russell tarafindan temsil edilir. Russell’a gére mistisizm, dodasi geregi bir kiginin
kozmos algisindaki belirli bir duygusal yogunluk ve duygu derinliginden baska bir
sey degildir ve bu nedenle kesin bilimin antitezidir. Russell mistisizmi dlnya ile ilgili
bir inang ifadesi olarak reddeder ancak onu hayata karsi bir tutum olarak da tavsiye
eder (Russell, 1952, s.6 vd.). Buna karsilik K. R. Popper, mistisizmi acik¢a pejorativ
bir anlamda kullanir ve onu kapali toplumlarin kaybolan birligine duyulan arzunun bir
ifadesi yani acik toplumlarin akilcihgina karsi bir tepki olarak yorumlar (Popper,
1961, s.269 vd.)

Yahudi tarihgisi G. Scholem, mistigi ilahi olanin, nihai gergekligin dogrudan
ve gercek bir deneyimini yagsamis ya da yagsamaya hak kazanmig ya da en azindan
bilingli olarak buna ulagsmaya calisan kisi olarak tanimlar. Kisi bunu ani bir
aydinlanma ya da uzun bir hazirhdin sonucu olarak elde edebilir (Scholem, 1965:
12). Ancak bu sekilde bir mistisizm mevcut degildir; o sadece belirli bir gelenek
baglaminda, Hiristiyanhigin mistisizmi, islam'in mistisizmi, Yahudiligin mistisizmi ve
benzerleri olarak ortaya cikar. Mistisizm tim bigimlerinin birligi, her zaman dinin
tarihte belirli bir inan¢ ve topluluk yasaminda klasik ifadesini buldugu yerde ortaya
¢ikmasi ve ortodoks gelenekle kismen olumlu, kismen de kigkirtici bir iligki iginde

olmasinda yatar. Mistik din, icinde gelistigi toplulugun kendine 6zgl dini fikirlerinde

*% incinme kavrami Freud’'un da kismen degdindigi bicimiyle, modern insanin sosyo-kultirel

yahut bilimsel anlamda kaydettigi buyik gelismeler karsisinda yasadidi psikopatolojik
dekadansa atifta bulunur. Kiltir bilim pek ¢ok farkli incinmeden bahsetmekle birlikte
bunlarin en kayda deger olanlari, Kopernik devrimi ile geosantrik sistemin ¢okusu,
Darvinci Evrim Teorisi ile himanosantrik gorisiun darbe almasi ve Freud’'un psikoljik
katmanlariyla egosantrik yaklagimin konumunu yitirmesi sayilabilir.

150



karsisina ¢ikan Tanri'yi bir bilgi ve dogmatik nesne olmaktan gikarip yeni ve canl bir
deneyime donlstirmeye ve bu deneyimleri yeni bir sekilde yorumlamaya calisir.
Scholem'e gére mistisizm ayni zamanda elestirel bir iglevi yerine getirir glinkd dini
bilincin yeni ve kismen arkaik unsurlarini érnegin mitik unsurlari, kutsal metnin
eritimesini ve onda yeni boyutlarin kesfedilmesini saglamak icin kati ve dolayisiyla
verimsiz hale gelen dogmatiklere karsi yonlendirir (Lessing, 1984: 278). Ve bir kez
daha mistik elestirel niyetlerini ve icgoérulerini verimli bir sekilde kamuya sunmayi
basaramaz yahut nadiren basarir. Bunun nedeni hem ifade edememe problemi hem

de 6zellikle Yahudi mistisizmi s6z konusu oldugunda ezoterizme olan egilimidir.

Wittgenstein’in Tractatus logico philosophicus'una gére her anlamli cimle,
temel cumlelerin bir dogruluk fonksiyonudur ve bdylece dunya ile ortak olan dilin
mantiksal formunu doldurur. Dolayisiyla anlamli bir sekilde tanimlanabilen her sey
ickindir. Wittgenstein, bu sekilde tanimlanabilenin disinda kalani mistik olarak
adlandirir. Onun felsefesinde mistik, askin bir sey olarak kelimenin tam anlamiyla
"ifade edilemez” olandir (Stenius, 1984, s.280).

Temel olarak mistisizmin genel amaglarina ruhun 6znel Ben'ini Mutlak'in
nesnel Sen'i ile birlestirme gabasi olarak tanimlanabilir. Burada mistigin baslangicta
Tanri ile ruh arasinda temel bir ayrilk oldugunu varsaymasi 6nemlidir; bunun
asilmasi, en azindan bilingte, tim mistisizmin ana fikrini ve ana gudusunu olusturur
(Meerpohl, 1926, s.57).

Mistik yalnmizca Tanri'ya giden yolla ilgilenir; bu nedenle c¢ergevesi iginde
hareket ettigi dini sistemin agkinligi mi yoksa ickinligi mi o6grettigi konusunda
kayitsizdir. Ornegin Hiristiyan inancinda, Tanri'nin askinligi digsal olarak
korunmasina ragmen, Kutsal Ruh ilkesi tarafindan belirli bir i¢kinlik varsayilir ginku
siradan mumin Tanri'nin kendi varligina katilimi hakkinda a priori bir bilgiye sahip
degildir ve siradan ampirizm yoluyla Tanri'yi taniyamaz. Siradan bir miminin
sadece tahmin edebildigi seyi mistik duyar ve tanir. Oznel Ben'in nesnel Sen ile
birlesmesi ¢ok cesitli nlanslarla gergeklesir ¢unki her iki faktor de degisken
niceliklerdir ve farkliliklari nedeniyle bunun bir irade mistisizmi, duygusal mistisizm

veya spekdulatif mistisizm meselesi olup olmadigi belirlenir (Saudek, 1973: 1).

Genellikle ilk asama ve daha ylksek mistisizm turlerinin 6n kosulu olan irade

mistisizmi, bir arinma siireci olarak anlasiimalidir. irade, igglidiselligi ve duyusal

151



deneyimi birbirinden ayirarak kendisini dig dinyanin duygusalliindan kurtarmak icin
azami c¢aba sarf eder. Bu gileci (asketik) mistisizm esasen ruhun Tanrr’yla
birlesebilme 6zgurligu igin iradenin kendi gabasiyla 6z iradeyi 6ldurmeyi amagcladigi

bir paradoks igerir.

Meister Eckhart da mistisizmin bu asamasiyla baslamistir; ilk eseri olan
Reden der Unterscheidung-Ayirt Etme Konusmalari tamamen irade mistisizmi
alanina aittir, ancak Tanri'yi kendi icine davet etme arzusuna dayanan feragat
ilkesi®*, Hiristiyan mistisizmi icin o kadar temeldir ki, Meister Eckhart'n diger

eserlerinin higbirinde g6z ardi edilmez.

Genellikle irade mistisizmini izleyen duygusal mistisizmde, duyular Ustd
olanin kendisi konugmaya baglar; irade yani insanin kendi etkinligi susturulur ve
Tanri aci ¢eker. Bu mistik asamanin en karakteristik 6zelligi, Hiristiyan dininde
vahyin iceriginin - 6zellikle de Mesih'in acilarinin - duygusal olarak gerceklestirildigi
coskulu bir pasifliktir. Bu da mistik deneyimin olaganustu ilk izlenimlerine, vizyonlara,
isitmelere ve stigmata'lara yol acgar ki bunlar genellikle psikopatolojik olduklari
izlenimi verir. Muhtemelen Meister Eckhart'in vaazlarinda bu tlr bir mistisizm
konusunda olduk¢a ¢ekingen davranmasi bunu tehlikeli gérmesiyle ilgili olmalidir.
“Hissetmenin bize gergek vahiy getirip getirmedigini, mistik zevkin sadece duyusal
zevkin daha ince bir bigimi olup olmadigini kanitlamak her zaman c¢ok zordur."
(Dempf, 1960, s. 70).

Spekulatif  mistisizm ise  dugunerek  Tanr''yi  kavrayabilme ve
deneyimleyebilme &nermesine dayanir. Spekllasyon, bir kavrami duyusal
Ozelliklerinden ayirma ve en saf 6zlUne niufuz etme yetenegi olarak anlagilir. Bu
meditatif soyutlama surecinin daha da gelistiriimesi, mistigin bilisini her kavramin
Otesine, Tanri ile 6zdes olan mutlak, evrensel ve belirsiz olana yukseltmesini saglar.
Spekilatif mistisizmin sadece ruh ve Tanri arasindaki kati, asilmaz dualizmi
reddeden dini sistemlerde ortaya cikabilir dahasi spekuilatif mistik her zaman

panteist olarak gorulme riski tagir.

Spekdlatif “icine nifuz etme mistisizminin” unio mystica'sini somut bir sekilde

tanimlamak mistigin yeteneginin 6tesindedir, giinku dilin mutlak alemde yetersiz bir

** Yuhanna. 14:23: "Beni seven s6zimii tutacaktir; Babam da onu sevecek, biz de ona gelip

evimizi onunla yapacagiz."

152



ifade araci oldugu kanitlanmistir. Bu nedenle, Tanri'nin vecd deneyimini ancak
yaklagik terimlerle tekrar tekrar tanimlayabilir ve bu da modern okuyucu uzerinde
genellikle felg¢ edici bir etkiye sahiptir. Bununla birlikte, Tanri deneyiminin somut bir
olasilik olarak goérildigu bir dinyada, bu tefsirler ve tasvirler bir mozaikteki taslar
gibi calismak zorundaydi ve bir bitliin olusturmak icin Ust Uste yigildiklarinda,
Tanri'yl yalnizca unio mystica'nin kendisi tarafindan gelistirilebilecek bir sekilde

kavramayi mumkin kiliyordu (Saudek, 1973, s.3).

Bir anlamda tim mistisizmlerin -en azindan topluma yoénelik olarak- amaclari
uyumsuzlugu ortadan kaldirmak, Tanri'ya yabancilasma ile Tanri'ya yakinhigin
paralel deneyiminden kaynaklanan stresi dengelemek ve askinlik ile igkinlik
arasindaki gerilimi uyumlu hale getirmektir. Bu c¢abada, Orta Cagd'in spekulatif
mistisizmine Plotinus, Augustinus, Pseudo Dionysius-Areopagita ve Scotus
Eriugena gibi isimlerin yaklasimlari etkili olmustur. Bunlarin felsefelerinde mistikleri
blyuleyen sey, bir yandan ilahi ve insani aklin varsayilan 6zsel birligi, dier yandan
da varligin monistik bir spekulasyonu araciligiyla kesintisiz olarak Bir ile maddi
dinyanin ¢oklugu arasindaki surekliligi kanitlama olasiligidir ne var ki s6z konusu
zitliklarin dengesini amaclayan kavramsal cergeve heniz modern anlamda bir

rasyonel-irrasyonel dikotomisi baglamindan uzaktir.

Yeni Platonculugun felsefi ilkelerine ek olarak Farabi, ibn Sina, ibn Risd, ibn
Bacce ve ibn Meymdn tarafindan daha da gelistirilen Aristoteles psikolojisi de
spekilatif mistisizmde 6nemli bir rol oynamistir. Bu filozoflar, Aristoteles'in
baslangicta duyusal algida ickin olan ideanin kavranabilecedi aktif glc¢ olarak
anlagilan intellectus agens'ini yahut faal aklini birey-Usti bir guce, insanligin
evrensel zekasina yukselterek monopsisizm olarak adlandirilan bir doktrine
donustirmuglerdir. Mistik daha sonra aklin, mistik-ilahi dénlisimu yoluyla unio
mystica'ya ulasabilmig, boylece Tanri'yla birlesmenin mistik sureci Plotinus'la birlikte
ruhun merkezine, "synteresis"e ya da Almanca terminolojiyle "Seelengrund-Ruhun

temeli, Seelenfiinklein-Ruh kivilcimi, Gem(it-Akil vs. "ye aktariimistir.

Alman spekdulatif mistisizminin dogrudan onclleri olan 12. ve 13. yuzyillarin
buyuk dusunurleri arasinda Hugo v. St. Victor (1096-1141), Richard v. St. Victor (6.
1173), Bonaventura (1221-1274) ve Albertus Magnus (1193-1280) sayilabilir. Hugo
von St. Victor insan aklinin tg farkli biligsel yetisi arasinda ayrim yapar. Bunlar

cogitatio (seylerin duyusal izlenimlerine gobre gecici olarak taninmasi), meditatio

153



(cogitatio araciligiyla algilanan de@erlere sdylemsel disinme yoluyla nifuz
edilmesi) ve contemplatio’dur (tekamulin zirvesinde Tanri'nin vizyonunu mumkin
kilan seylerin 6zinidn kapsamli bir sekilde idrak edilmesi). St. Victor'lu Richard bu
bilgi kategorilerini runhun Ug farkli yetisine ekler; imaginatio, ratio ve intelligentia ve
insan zihninin bir bilisten digerine giderek artan bir 6z-biling yabancilagsmasi
yasamasina izin verir, ta ki sonunda 6z-bilincin tamamen kaybolmasina ve
alienatio/yabancilagsma yoluyla Tanri'nin vizyonuna ulasana kadar. Viktoryenler gibi
Bonaventure da bilginin ylkselisini cogitatio, meditatio ve contemplatio araciligiyla
gelistirir; bu sayede unio mystica, duygulanimin zirvesi olan "apex mentis"in
kendinden gecerek asiimasiyla gerceklesir. Contemplatio mistik felsefede oldugu
kadar sonraki donemlerde sanat felsefesi icinde de bir kendinden gegme temasinin
taslyict terimi olmaya devam edecektir. Ornedin Schopenhauerin estetik

dusuncesinde.

Bu noktada mistik terminolojide merkezi bir konum isgal bir terim olarak unio
mystica kavramini da agmak faydali olacaktir. Unio mystica yani mistik birlik terimi
muhtemelen ilk olarak Makarios tarafindan kullaniimis, daha sonra Pseudo
Dionysius Areopagita araciiiyla etkili olmus ve onun tarafindan Orta Cag'a
aktariimistir. Erken dénem Hiristiyanlikta olusmasinin 6n kosulu, Pavlusgu gizem
acisindan Kutsal Yazilarin yorumlanmasinda, gizeme fiili bir katilim olarak
sakramentlerin yorumlanmasinda ve hepsinden 6nemlisi, manastir varolusunda en
o0dunsitz sekilde gosterildigi gibi, Tanri deneyimiyle doruga ulagan bir Hiristiyan
yasam segenegdinin batinligu igin mistik teriminin kullanilmasidir (Haas, 2001: 176).
Yunan kilise babalari, insanin isa Mesih araciligiyla Tanri'yla birlesmesini bir beyan
bigimi olarak anlayan bir manastir varli§i yorumu sunarlar. Ornegdin Nyssa'l
Gregor'un yorumuna gore, Nesideler Nesidesi Tanri'nin segilmis insanlarla ya da
ruhla birlesmesini kutlar: “Nesideler Nesidesi 'nin sirrini dinleyin ki bu mistik
tefekkiirdiir.”>® Origenes daha da 6nce “tarifsiz mistik tefekkirlerden” ve “vaftizin

mistik banyosundan” s6z eder (Haas, 2001: 176).

Ozellikle Neoplatonizm'de gelistiriimis olan en yiksek bilgi diizeyi igin bir
terim olarak birlesme kavrami muhtelif yerlerde Hiristiyan terimleriyle yeniden

yorumlanir. Bu, sakramentte, O&zellikle de Efkaristiya'da Tanri ile bir araya

> Gregory of Nyssa: In Canticum canticorum 764 D-765 A.

154



gelmedir.>® Bununla birlikte, bu birlesme kendisini hiyerarsik olarak diizenlenmis
'analoji' dizeylerinde eslik eden bir olgu olarak gdsterirken, kisi duyusal algilara
veda ettiginde ve ayni zamanda tim dusiunmeyi terk ettiginde, ani bir ylkselis ve bir
kendinden gegme olarak tim varligi ve bilisi asanla bir olmak seklinde gergeklesir
(Haas, 2001: 177).

Pseudo Dionysius'un c¢evirileri bu terimi Latin Orta Cagina tagimistir. Hilduin
terimi 832 civarinda mystica coadunatio, Johannes Scotus Eriugena mystica unitas,
Johannes Sarrazenus mystica unitio olarak cevirmistir. Daha 6nceki c¢evirilerden
daha dogru, daha titiz ve daha kullanigh olan ve ancak 16. ve 17. yuzyillarda
yerlesik hale gelen unio mystica gevirisini yapan ise Robert Grosseteste olmustur
(Ruh, 1993: 127-145). Augustinus'un ve Pseudo Dioysios’un etkisindeki Groseteste
icin Tanri algisi stiper entelektiel yahut entelekt Ustldur; operationes intellectuales'i
yani aklin kabiliyetlerini asar ve bu anlamda cehalettir, ignorantiadir (Haas, 2001:
177). Boylece unio mystica kavrami, Tanri'nin dolaysiz bir vizyonu olarak
tanimlanmasinin mimkin ama imkansiz oldugu, pasif ve supra-entelektiiel olarak
deneyimlendigi ve bu nedenle aslinda bir deneyimsizlik oldugu paradoksuna varir.
Elbette bu paradoksal yapi hemen tim mistiklerin dil kullanimlarinda metaforik bir

yaplya sebep olacaktir.

ilerleyen dénemlerdeki teolojide, inananlarin Tanri'yla olan unio mystica’si
genellikle lGtuf ve aklanma teorisinin saglam bir ilkesi haline gelmistir. Ayni zamanda
bu terim pietizmde de yasamaya devam etmektedir ve 20. ylzyilda karsilagtirmali

din calismalarinda kullaniimaktadir.

Cagdas mistisizmde merkezi terimlerinden mysterium tremendum et
mysterium fascinosum®’ da yer tutmaktadir. Oyle ki bu terimler din arastirmalarinda
neredeyse aksiyomatik hale gelerek dini deneyimin tanimlayici formulasyonlarina
dahil olmustur. Kant tarafindan gelistirilen ve daha sonra bir topos haline gelen yuce
doktriniyle elestirel bir baglanti icinde ilgili fikirler islenir. Bunlar blylk oranda

kendisini tamamen isimsiz, ifade edilemez bir Oteki (kutsal, gizemli, numinous)

% Bkz. L. Bouyer; Die mystische Kontemplation bei den Vatern in: W. BAIER u.a. (Hg.):

Weisheit Gottes Weisheit der Welt. Festschr. Joseph Kard. Ratzinger zum 60. Geb.
(1987) 1, 637-649.

Otto Rudolf, 1917: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des géttlichen und sein
Verhaltnis zum Rationalen.

57

155



tarafindan muhatap aliniyormus gibi deneyimleyen insanin durumunu tanimlar
(Paus, 1984: 267). Bu terimlerin kavramsal iceriklerini kalttr tarihini ve dinler tarihini
dikkate alarak Yunan mitosu iginden o&rneklendirecek olursak sdyle bir cikarim
yapmak séz konusu olabilir: Mysterium tremendum’un Urkutlcd bir gizem olarak
Uranos gibi titanik Tanrilar déneminin, kurallarin belirsiz ve bir anlamda irrasyonel
oldugu bir slrece tekabll eden, mysterium fascinans’in ise Zeus gibi Olimpik
Tanrlarin husu uyandiran ve kurallari belirginlesmis rasyonellesmenin arttigi

doénemlerine tekabll eden mistik deneyimleri nitelemeye hizmet ettigi gorulebilir.

3.4. Premodern Kavramlar: Suprarational /

Kontrarational

irrasyonel kavrami, terim olarak tarihi siireci icerisinde de modern anlamini
olusturan muhtelif birikimleri ve bazi anlam katmanlarini blnyesine katmistir.
Bunlardan o6nemli biri, supra-rasyonel ve kontra-rasyonel terim ikilisi etrafinda
olusan felsefi, teolojik formilasyonlardir. S6z konusu terim cifti modern anlama
dogru evriime slrecinde irrasyonel kavraminin felsefi arka planinda kuvvetli bir
argumantasyon butunlugu sergiler. Suprarational / Contrarational terimleri Latince,
akil Gstl / akil karsiti anlamlarina gelmektedir. S6z konusu terimlerin serencamlari
boyunca modern anlamiyla bir irrasyonele dogru semantik ve vokal ilerleyis kendini
giderek belirginlesen bicimde ortaya koymaktadir. Clairvaux’lu Bernhard, Peter
Abelard"l “akil Ustl olanlar da dahil olmak Uzere her seyin hesabini vermeye hazir

olmakla ve bunu yapmak igin akil karsiti bir dl¢it varsaymakla...” itham etmistir
(Mahlmann, 1998: 677). ilk olarak St. Viktorlu Hugo, “supra rationem mirabilia,
contra rationem incredibilia / akil Ustl olan mucizevi, akla karsit olan inanilmaz”
dusturlari arasinda bir ayrim yapar ve ekler: “Eger akil, kendi hakikatini anlamiyorsa,
bu ona (hakikate) olan inangla celismez.” (Hugo von St. Victor, De sacrementis
christ. fidei I, 3, 30.) Muhtemelen Viktor'un bir 6grencisi bunu sdyle formile etmistir:
“Enim fides est contra rationem, sed supra rationem / inang akla karsit degil, bilakis

akil Gstidar.” “inanmak,” ancak filozoflar gibi degil, “inanan igin akla karsit olmayip
bilakis akla Ustin olan bir seydir.”( Hugh of Saint-Victor, pseudo: Summa
sententiarum, |, 10.) Yanlis olarak Thomas Aquinas'a “yiksek derecede skolastik bir
tez” olarak atfedilen bir dusince ise soyledir: “Hiristiyan gercegi akil Ustl

(suprarational) olsa bile, akil karsiti (contrarational) degildir.”; ¢linkiu o, Pseudo

156



Dionysos Areopagita'nin (De mystica theologia I, 1.) Neoplatonik ilahi karanlik
dusuncesi ile Augustine'in “contra rationem nemo sobrius ... senserit / Hicbir
sagduyulu kimse akla karsi yargida bulunamaz.” formulina yeri geldiginde Albertus

Magnus'un yaptigi gibi birbirine baglamaktadir (Aner, 1929, s. 360).

Bagimsiz olarak telaffuz edilen kullanim ancak Reform ylzyilinin sonuna
aittir. M. Luther'e gore, “Teoloji insan kuvvesinin ¢ok Uzerindedir’; bu, “elbette akla
kars! degildir ama ona gore disarida, iceride, yukarida, asagida, bu tarafta yahut 6te
tarafta yani tim diyalektik hakikatlerin 6tesinde / Ut quae sit non quidem contra, sed
extra, intra, supra, infra, citra, ultra omnem veritatem dialekticam” oldugu anlamina
gelir (Luther, 1895: 488). Oyleyse, “her zamanki gibi, dogru olan her seyin birbiriyle
uyustugu sdylenecekse” (Luther, 1895, s.487), Luther’in, “fidem ... contra rationem /
iman...akla kars” disturu akhn Ustiindeki inanci oOlgllemez bir konuma
yukseltmektedir (Luther, 1895: 42). “Kendi alaninda olan / in sua sphaera”, “diger
alanlarin hi¢birinde degildir / extra omnem sphaeram. Dolayisiyla Tanri'nin mesru ve
evanjelik bilgisi birbirinden kesinlikle farkhdir. Tam olarak Luther'in anladigi
anlamda, ogrencileri sadece gorunuste akla dismanca bir sekilde sdyle derler:
“Omnes articuli fidei sunt contra rationem / inangla ilgili tim hikimler akla karsidir.”
(Mahlmann, 1998: 677). Buna karsin muhtemelen, imanin akla aykiri olmayip ona
Ustin oldugu formill, Roma sonrasi g teslisgi ilahiyatgida yeniden ortaya ¢ikar. J.
Berhard'in yazarak geniglettigi Bernhard'a kadar uzanan tum tarihi baglanti, J.
Himmel tarafindan da bilinir. Himmel, teolog F. Sozzini'nin, Cizvitlerle baglantili
oldugunu gdzlemlemistir ve bunu takiben, aslinda 1592'deki ifadesini tarihi
bakimdan sekillendirir (Mahlmann, 1998: 678):

Verum multa quidem divinitus patefiunt supra rationem et humanum captum,
nihil tamen contra rationem sensumque ipsum communem / Elbette, pek ¢ok sey
Tanr’nin vahyiyle akil ve insan kavrayisi icin apagik hale gelir, ancak akla ve
sagduyuya kars!i hicbir sey.
1625'te Gerhard, bu “distinctionem Socini’ye (Socini ayrimi)*®, “teorema ipsis

perquam familidre / tam Socinyanlara has bir teorem”, A. Calovius daha kesin olarak

*® Socinianism, italyan Rénesans hiimanistleri ve teologlari Lelio Sozzini ve amca ve yegen
Fausto Sozzini tarafindan Protestan Reformu sirasinda gelistirilen Teslis Disi bir Hristiyan
inang sistemidir. Mesih'’in tanrisalidini ve teslisi reddederler.

157



“primum haereseos Socinianae principium / Socine sapkinliginin en yiksek ilkesi”
olarak atifta bulunmustur (Calovius, vd., 1651: 122). Abraham Grauer, bu durumun
nasil anlagiimasi ve aciklanmasi gerektigi konusunda sunlari soylemektedir
(Gerhard, 1863, Loci Theologici, Band I, hg. E. Preuss, s.385):

"non hic est sensus, quasi nihil sit credendum, quod superat rectam rationem
aut quod recta ratio non assequitur, aut non intelligit ..., sed hic est sensus : Nihil
esse credendum, quod ita adversatur rectae rationi, ut evidentem et manifestam
implicet contradictionem / bu, dogru akli (sag duyuyu) asan higbir seye veya dogru
aklin ulasamadigi veya anlamadigi hi¢bir seye inanmama duygusu degildir ..., bunun
anlami bilakis agik bir geligki icerecek sekilde dogru akla aykiri olan higbir seye

inanmamaktir.

Boylece Ortodoks distnce bakimindan akil gercekten vyanlis
yonlendiriimedigi sirece yalnizca “gorindrde bir celiski / contradictio apparens” s6z
konusudur, ancak Sosinyanci anlamda bu gercek bir geliski olmadigi gibi bilakis
hakikattir (vera). Boylelikle s6z konusu formil yani iman meselesinin akla aykiri
degil ama onun Ustlinde olmasi, durumu bir indirgeme ilkesine donusmektedir. Akla
askin olmakla beraber akil disi olmamak yahut akil Ustl olmakla birlikte akla aykiri
olmamak vb... S6z konusu kurgu baslangigtaki amag¢ bu olmasa bile dogdal olarak
akl kusatici yahut temel, acgiklayici pozisyona yukseltmektedir. “Sonunda higbir
gizem tanimaz hale gelirler, hepsini uzaklastirir ve bodylece akli kitabin Uzerine
cikarirlar.” (Calovius vd., 1651: 122). Karakteristik olarak Luthercilerden farkli olan
Reformcular, ortodoksluklari anlaminda formile kesinlikle “illud Nostrorum axioma /
ilkemiz budur’ seklinde atifta bulunabilirler ancak 1686'da Reformcu okullarda
cezalandiriimadan Sosinyanci ilkelerden daha fazlasinin dillendiriimesi siddetle
reddedilmistir (Mahlmann, 1998: 678). Thomas Hobbes (Leviathan’inda), John
Locke (insan Anlagi Uzerine Deneme’sinde) gibi bagka yazarlar da kendi gayeleri
baglaminda inancin akla aykiri degil ama ona Ustin oldugu formUlini pozitif
anlamlarda kullanmiglardir. Sosinyanci anlamda, ayrim ilk olarak 1696'da J.
Tolands’in bir eserinin basliginda bariz bigimde ortaya ¢ikmistir. “Christianity not
Mysterious: Or, A Treatise Shewing, That there is nothing in the Gospel Contrary to
Reason, Nor Above it: And that no Christian Doctrine can be properly calld A
Mystery. / Hiristiyanlik Gizemli Degil: Ya da incilde Ne Akla Aykiri Ne De Aklin
Ustiinde Hicbir Sey Olmadigini Gésteren Bir inceleme. Ve higbir Hiristiyan

158



Doktrini'ne tam anlamiyla Gizem denilemez.” Baslik acik¢a gorulecegi Uzere
Hristiyanhdin butindyle rasyonel bir doktrin oldugu tezini savunmaktadir. Bu
yaklagimin dogal sonucu olarak irrasyonelin din alanindan da diglanmasi mukadder
hale gelir ve ilerleyen tarihsel surecin gosterdidi gibi neredeyse tamamiyle ratio ve
ilintili iceriklerine adeta sikisir. P. Bayle ise es zamanh olarak, formuldeki
kombinasyonu imkansiz oldugu iddiasiyla kabul etmemektedir ancak hem Tolands
hem de Bayle, Leibnitz tarafindan, zorunlu ve mimkin hakikatler (Leibniz,
Theodicee, 23. 60.)* arasinda siklikla yapilan bir ayrima dayanarak, Chemnitz'e
kadar uzanan Lutherci gelenek igerisinde agikgca reddedilirler (Mahlmann, 1998:
678). Yine de bir sure sonra, skolastik teologlar tarafindan blylik 6éneme sahip
oldugu dusuncesiyle sik sik bagvurulan bu ayrim bagimsiz olarak ele alinmis ve on
yillar boyunca neredeyse tum teologlar (Lilienthal, 1750, s.269-282) ve filozoflar, J.
S. Semler® de dahil olmak {izere Leibnizci anlamda bu kurala atifta bulunmustur
(Semler, 1777: 26-28). 19. yuzyilin bir baska teologu J. E. Schubert igin “vahye karsi
konustugu iddia edilen felsefi kanitin bu nedenle ya maddi ya da formel bir hatadan
muzdarip olmasi gerektigi varsayilirken, J. H. Benner'e gore, bu sekilde felsefe
yapmak yani supra/contra tasnifi ile akli ele almak bir celigskiyi kabul etmeye
“yaklasir” c¢unkd bu durum bir kavrami aktarmanin imkansizligina yaklasir
(Mahlmann, 1998: 678). Yine bu nedenle, érnegin J. A. L. Wegschneider “teolojik
ilkeden” kacinma egilimindedir zira “Aklin Ustinde oldugu sdylenen sey Oyle bir
dogaya sahiptir ki, dogrulugu argimantasyonla hicbir sekilde anlasilir kilnamaz. Bu
nedenle, hakl olarak, aklin Ustiinde oldugu varsayilan seyin tam olarak ona aykiri
oldugu veya onunla gelistigi sdylenir’ ki buradan ¢ikan dogal sonug olarak agik¢a
her tirli dogaustuculik rasyonalizme kurban edilmektedir (Mahlmann, 1998: 679).
Buna karsilik, Schleiermacher, Hegel, R. Rothe ve A. Ritschl gibi dusinurler

“siradan formulu” kendi niyetleriyle baddastirabilir, oysa L. Feuerbach igin “akil

% 23, Simdi, Bay Bayle'in yeni itirazlarina karsi sistemimi hakl ¢ikarmak icin, ayni zamanda

Bay Bayle'in kétuligun varhgi konusunda akli inangla birlestirmeye calisanlara karsi
vurguladigi zorluklarla ilgili olarak uzun zamandir sahip oldugum dusunceleri ona iletmek
istedim...

60 ...bir anlamda, sano sensu (saglikli duyularla), burada akil ve inan¢ arasinda bir
anlasmazlik oldugunu ve hukuk kurallarinin bu kisi i¢in insanhgin geri kalanindan farkh
oldugunu sdyleyebiliriz.

Johann Salomo Semler, protestan teolog ve Kitab-1 Mukaddes uzmanidir. Aufklarung
doénemindeki teolojik tartismalara énemli katkilari ile bilinmektedir. Richard Simon'un ahit
elestirisini Almanca'ya g¢eviren Semler'e goére Kitab-1 Mukaddes ve Tanri Kelami birbirini
birebir kargilayan kavramlar degildir.

60

159



Ustlcalik akilsizlik i¢in bir bahanedir” (Feuerbach, 1967: 396). Freud insan aklinin,
icgudusel yasamina kiyasla zayifigini vurguladigimizda hakh olacagimizi ancak
aklin sessizce de olsa sonunda séziUnu sdyleyecegini ifade ederken benzer
disuincede gorunmektedir (Freud, 1928: 14, 87).

20. ylzyilda bile bu olagan ayrim yani imanin akla “contra- degil ama supra-*
oldugu ayrimi hala kullaniimaktadir (Schmidt, 1923: 88). Artik kelimesi kelimesine
olmasa da, en azindan dil bakimindan degistirilmis® veya benzer bigimde birgok
dugsunudr s6z konusu tasnifi kendi anlayiglarina uygun gorebilmektedir. M. Weber'in
“Dini tecrtbe elbette her tecribe gibi irrasyoneldir” (Weber, 1905: 20) sézlinden yola
¢ikilirsa, Rudolf Otto'nun “Das Heilige/Kutsal” adli eserinin alt bagliginda (Rational
und Irrational) kavramina da giris yapilmis olur ancak Otto'nun “Kutsal” inda eski
terimlerin artik yeni slogan olan "irrasyonel" ile harmanlanmasi sdz konusudur.®?
“Irrasyonel inanca” yiiklenen “irrasyonalizm” adi ilk kez 1826 gibi erken bir tarihte bu
baglamda miimkiin olarak tanimlanmistir.®® Bu da gayri akli, akil tstii, akil karsiti ve
irrasyonel tanimlamalarina kadar gidebilir ve N. Berdjajev, E. Brunner ve
digerlerinde oldugu gibi yeni varyantlar ayni gizgiden kaynaklanir. Ancak modern
irrasyonel kavrami P. Tillich, R. Bultmann, K. Barth ve digerleri tarafindan agikca
reddedilmektedir Mahlmann, 1998: 681). Gorulecedi Uzere irrasyonel kavrami
etrafinda bu denli farkli yaklagimin dile getiriliyor olmasi halen cari bir enigmatik

belirsizligin de giderilemedigi bigiminde bir yoruma acgik gézikmektedir.

3.5. Okiiltizm ve Kitonyen Bilgilerin Gizlenmesi

Okdltizm, Latince occultus, gizli, sakli, sir anlamina gelmektedir. Okultizm
terimi muhtemelen en erken 19. yizyil Fransa'sinda okllt hareketin kurucusu,

Eliphas Lévi takma adiyla bilinen A.-L. Constant tarafindan kullaniimigtir; burada

® W. Dilthey /P. Yorck von Wartenburg Mektuplasmalar: 1877-1897 (1923) 158:
«uberverstandigen... intellektuelle/ anlayis Ustl...entelektiel » (Dilthey 1892); R.
Seberg: Christl. Dogmatik 1 (1924) W. Trillhaas: Relig. philos. (1972) 33. 93: «das
rationale Uberschreiten der Transzendenzerfahrung / askin deneyimin rasyonel
olarak asiimasi »; C. H. Ratschow: Die eine christl. Taufe (1972) 205: «ein vor- oder
transrationales Vernehmen... zwar auch rational aufgefaBt / akil 6ncesi veya akla
askin bir anlayis... yine de rasyonel olarak tasavvur edilebiliry.

Hans Emil Weber, “Zwei Propheten des Irrationalismus, J. G. Hamann und S.
Kierkegaard.” Neue kirchliche Zeitschrift, XXVIII (1917), 23-58, 77-125.

Karl von Hase, Lehrbuch der christlichen Dogmatik, s. 14-15.

62

63

160



terim, cok daha eski bir terim olan sciences occultes’in yani gizli bilimlerin yaninda

belirli bir sinirlama olmaksizin kullaniimaktadir (Bender, Bonin, 1984: 1142).

En genis anlamiyla Okultizm kelimesi, duyu organlarindan gelen bilgilere
dayanan normal deneyimle erigsilemeyen, dinyada ve insanda is basinda olan gizli
guclere atifta bulunan tim fenomenleri ve uygulamalari 6zetlemektedir. Antik cagda
"occulta" kelimesi gizemlerde aktarilan sirlar anlamina geliyordu. Her iki anlam da
okdltistlerin savunduklari &gretileri tanimlamak icin kullandiklari (gizli dgretiler ve
(gizli bilimler) ifadelerinde bir araya gelir. Temelleri, tim dunya fenomenlerinin tek bir
bitine ait oldugu ve birbirleriyle ne zamansal ne de mekansal olmayan zorunlu,
amagh iligkiler icinde oldugu inancidir (Amadou, 1957). Okult kelimesi, ezoterik
bilgeligi yani astroloji, simya, Kabala, teozofi, hermetik gelenek gibi bilimleri kara
blyu istismari ve seytanlik suphesinden uzak tutmak icin 1533'te dusuk buyu
(kara/koticul) ve buydculuk fikrine karsi ¢cikan Agrippa Von Nettesheim tarafindan
gizli bilimler icin icat edilmistir (Hartlaub, 1951). C. Kiesewetter gizli bilimlerin
anlamini Agrippa'dan C. du Prel'e kadar takip etmistir (Kiesewetter, 1909). Kendisi
genellikle ve yanhslikla okiltizm teriminin mucidi olarak kabul edilir. Ne var ki daha
17. yuzyilin baslarinda, aciklanamayan, okult olan, arastirma konusu haline
gelmistir. Il. Charles saray vaizi J. Glanvil, musallat ve zararl baya raporlarini toplar
ve Kraliyet Akademisi'nin emriyle, iskog¢ adalarindaki "duru gor" fenomenleri bir
komisyon tarafindan arastirilir (Kiesewetter, 1909: 315). 18. yuzyilda ¢ok sayida gizli
cemiyet (Rosenkreuz, Freemasons) ve medyumluk yetenedine sahip kahin E.
Swedenborg, okultizmi insan budalalidinin tuhafliklar dolabina indirgeyen ve
bdylece rasyonalist, mekanist ve materyalist bir dlinya goérisu lehine blyuli olanin
sekller bir sekilde bastiriimasini baglatan Aydinlanma'nin elestirel tavrindan
kurtulmustur. Romantizmin, ruhun gece tarafina - rlyalar, bilingdisi, durugéri -
odaklanmasi s6z konusu baskiyr kirar. Ayrica Alman doktor F. A. Mesmer ve
ardillarinin animal manyetizmasi tarafindan bu fenomenler kismen desteklenmisgtir.
"Manyetik uykuda" - o zamanlar hipnotik trans hali icin kullanilan terim -
somnambulistler durugoéri guigleri sergiliyorlardi. Bu terim okilt ¢agdas literatiirde
(Jung-Stilling, Kieser, Schlegel, Carus, Kerner, Schopenhauer) yer almamaktadir.
Baron Du Potet 1852 yilinda hayvan manyetizmasi Uzerine kitabini (La Magie
Dévoilée ou Principe de Science Occulte) yayinlayana kadar bu terim ortaya

cikmamigtir. Fransa'da, kendisine "Papus" diyen Dr. Encausse, "YlUksek Konseyi"

161



M. Barrés gibi taninmis yazarlar igeren ve okult uygulamalari savunan Martinist
Tarikatini kurmustur (Bender/ Bonin, 1984, s.1143).

Baudelaire, Verlaine, Lautréamont ve Rimbaud gibi birgok sanatg¢i okltizmi
kara buyu Satanizmine (De Guaita, Péladan) kadar vardirarak burjuva diizenine ve
dolayisiyla Bati'nin dini ve kultirel degerlerine karsi bir isyan silahi olarak
kullanmigtir. Yine s6z konusu yazarlar Okult gelenekte Yahudi-Hiristiyanlik dncesi
ve klasik oncesi izleri, yani Misir, Hint ya da Cin yaratici degerlerini aramislardir. Bu
baskaldiri, Bati'nin tim estetik gelenegini ortadan kaldiran ve fantezi Grunlerinin,
okult uygulamalarin (otomatik yazi) aracilik ettigi bilingdisi Uretimlerde veya
Freud'dan esinlenen, derin ve gizli bir anlami oldugu varsayilan “serbest
cagrisimlarda” ortaya c¢ikmasina izin veren A. Breton, Eluard ve Aragon'un
surrealizminde de devam etmistir (Nadeau, 1965). R. Steiner tarafindan 1913'te
kurulan “Antroposofik Cemiyeti’nden ayrilan H. P. Blavatsky’'nin kurdugu “Teosofi
Cemiyeti” (1875), fin de siécle'in (ylz yil sonu) inisiyasyon Okdltizmini 6rnekler
(Bender/ Bonin, 1984: 1144).

Yukarida agiklanan ezoterik Okdiltizme ek olarak, 19. ylzyilin ortalarinda
hayvansal manyetizmanin ardindan ampirik bir Okultizm ortaya ¢ikmigtir. 1848'de
Amerika'da ortaya gikan bir masa gevirme salgininin tetiklemesiyle, iskogyal D. D.
Home gibi s6zde medyumlarla iliskili agiklanamayan fenomenler arastiriimigtir
(nesnelerin agirligindaki hareketler ve degisiklikler, taninabilir bir etki olmaksizin
muzik aletlerinin galinmasi). XIX. ylzyilin yetmisli yillarinin baslarinda, fizikgi W.
Crookes, ruhgularin cisimsiz varliklarin etkisi yorumuna siddetle karsi c¢ikarak,
bunun insan organizmasinda kaynagi olan bir gui¢ olmasi gerektigini savunmustur.
1882 yilinda Londra'da “Psisik Arastirmalar Derneg@i’nin tizidunde de belirtildigi
gibi, “mezmeristik, psisik (ruhsal) ya da spiritialist olarak adlandirilan tartigmal
fenomenlerin genis materyalini arastirmak” amaciyla kurulmustur. Bu, kesin ve
Olclllu bir bilimsel arastirma ruhu igcinde ve dnyargisiz sekilde gercgeklestirilecektir
(Gauld, 1968: 138). Psikopatolojide, sézde psisik otomatizm (bilingalti Gretimler,
kisiligin bolinmesi) Uzerine yapilan arastirmalar da spiritlalistler tarafindan o6teki
dinyaya atfedilen birgok fenomenin canh varliklarin bilingdisi yeteneklerinden
kaynaklandigini géstermistir (Jung, 1902). leri tarinlerde animistler ve spiritiialistler
karsl karsiya gelmis ve agiklanamaz olanin bazi tezahurleri igin alternatif hipotezler

one surmuslerdir ki bunlar buglin hala siddetli tartismalara konu olmaktadir (Bender/

162



Bonin, 1984: 1144). 19. yuzyilin sonunda, yeni olusturulan Okultizm kelimesi hala

her iki disince okulu i¢cin de ortak bir terim olarak kullaniliyordu.

Almanca konusulan dinyada, Okdltizm terimi 1920'lerin basinda, en kararli
sekilde psikolog R. Barwald tarafindan spiritizmden ayirt edilmis ancak onun tim
duyu disi algilama fenomenlerini elestirel Okultizm ¢ercevesinde telepatiye atfetme
girisimi bugin modasi ge¢mis olarak kabul edilmektedir. Doktor A. Von Schrenck-
Notzing karsit yonin temsilcisidir. Onun gibi filozoflar H. Driesch ve T. K. Oester-
Reich, psikolog A. Messer ve doktor R. Tischner de okult fenomenlerin gergekligi
tezini kararhlikla desteklemiglerdir. On yillar boyunca akademik psikoloji, 6rnegin K.
Marbe ve Wundt (Wundt, 1892: 109) gibi neredeyse oybirligiyle Oklltizme kargi sert
bir durus sergilemistir. F. Mauthner 1910'da Felsefe S6zlugi'nde “hicbir kelime eski
mucize bagimliiginin bu son seklinin aptaligini tanimlamak igin yeterince guglu
olamaz.” diye yazmistir (Mautner,1902: 187). Asagilayici ¢agrisimin zirvesine
Okdltizm ve parapsikolojiyi “bilimsel su¢” olarak tanimlayan O. Prokop ulasmistir. O
ve takipcileri iddia edilen fenomenleri her zaman sahtekarlik ve aldatmacaya
baglamiglar TH. W. Adorno ise 1969 yilinda Okdltizmi “aptal insanlarin metafizigi”
olarak adlandirmistir (Adorno, 1969: 321-329).

Radikal muhalifler igin, bilinen doga yasalariyla agiklanamayan seyin
imkansiz oldugu en basindan beri aciktir. Adeta bir ilke haline dénisen bu tavrin
genis perspektifte kilturel transformasyonla birlikte baglayan bir sire¢ oldugu akilda
tutulmalidir. M. Dessoir suphecilik ile ilgili yaklagim arasinda bir ara pozisyon alarak
1889'da parapsikoloji terimini 6nermis (Dessoir, 1889: 341-344) ve bu terim
1930'lardan beri ampirik okult arastirmalar igin uluslararasi kabul gérmustir
(Bender/Bonin, 1984: 1145). Animal manyetizmadan bu yana deneysel arastirma
sonuglarini  Oklltizm anahtar kelimesi altinda -ylkselen bilim olarak- sunan
kapsamli ve kurgusal olmayan kitap isvigreli yazar F. Moser tarafindan yazilmistir.
Amerikan Duke Universitesi'ndeki Parapsikoloji Laboratuvar'nin (J. B. Rhine)
1934'ten beri sUrdurdiglu deneysel calismalar bir atihm yaratmis ve okdlt
arastirmalarin “bilim camiasinda” kabul gérmesini saglamistir. 1950'lerde Utrecht ve
Freiburg i. Br'de konu ile ilgili kirstler kurulmustur. Bununla birlikte, okult ¢calismalari

tartismali kalmaya devam etmis ve Parapsikolojinin tarihi tartigsmalarin tarihinden

163



dteye gecememis gozilkkmektedir.®® Yeni baslayan akademik entegrasyonuna ek
olarak, Okultizm 1960'larin ortalarindan beri akademik olmayan halk arasinda da bir
miktar popilerlik kazanmistir. irrasyonel olana kargi bu yeni tutum, meditasyonla
ilgili intiyath talimatlardan transplaneteryanlarla basa ¢ikmaya kadar uzanan genis
bir “gri literature” yansimigtir (Bender/Bonin, 1984: 1145). Bu durum olumlu agidan,
tlketim toplumunun sunduklarindan hayal kirikligina ugramis kisiler icin bilincini
genisletme ihtiyacina cevap verir gibi gozikmektedir; olumsuz agidan ise,
rasyonalize olmus teknolojiklesmis uygarlik kendisini tehdit eden tehlikelere karsi

artan korkuyu yansitmaktadir.

Daha genis bir perspektiften bakildiginda kultar tarihindeki en dnemili
olgulardan biri olarak ataerkil transformasyonla birlikte bilgi tlrlerinde de bir
seckincilik ortaya cikar acik¢asi bazi bilgiler yadsinir, baskilanir ve bunun dogal
sonucu olarakta gizlenir. iste okultizmin bilgi dagarci§i bu tirden yasaklanmis
bilgileri de icermektedir. S6z konusu bilgiler yahut bilimler genel hatlariyla Apollonik,
Platoncu, idealist, eril cizginin isaret etmedigi, gokylzinden ziyade yeralti ile ilgili
yani kitonyen, anarsik, disil bilgilerdir. Bunlar hesaplanabilme, dngorulebilme hatta
nedensellik gibi kosullardan bile bagimsiz géziken buyd, kehanet vb. uygulamalari
icerir.  Ornegin degisim, dénusim biydleri (metamorfoz buyileri) tamamen
mukemmel idealari hedefleyen ve onlara ulasildiginda adeta donarak kristalize olan
ve duraganlagsan formlar bakimindan kabul edilemez. Okdult bilgiler tarih sureci
icerisinde gittikge daha baskin hale gelen Apolloncu rasyonalizasyon karsisinda
giderek unutulan ve o6tekilestirilen Dionysoscu tarafa sikistiriimig gézukmektedir. Bu
tirden bilgilerin tehlikeli sayillmalari tarih slreci icerisinde cadi avi gibi dramatik
olgularda kendini gosterdigi gibi ginimuzde halen kocakari ilaci gibi terimlerle 6rtik

bicimde de olsa modern kiltlrin sinirlarindan digslanmaktadir.

3.6. Magie (Biiyii) ve Oznel Nedensellik

Magie terimi Latince magia, Yunanca mageia, Pers dilinde magu(s)
kelimelerinden turemistir. BuyUculuk, batil eylem, gizli ritel anlamlarina gelir.
Etnolojik, dini-tarinsel arastirmalarin sonuglariyla ¢ok karmasik hale gelen, belirli

nedensellik fikirleri temelinde bilim 6ncesi ve akil digi amagh bir olgudur. ilgili bir

64

Bununla ilgili E. Bauer ve E. R. Gruber’in makaleleri i¢in bkz: Die Psychology des XX. Jh.
15 (1979) s.546-559. 5.483-493.

164



dinya gorasu, ayrica dinin daha ilkel bigimleri veya bu tur davraniglarla karakterize
edilen dini turevler igin de kullanilan bir terimdir. Magie’nin irrasyonel bileseni ve
teorik temeli ile genellikle altinda yatan metafizik sistemle ve ¢ogunlukla onunla
iliskilendirilen karmasik ritieller de din olgusuyla kdpru kurar. Magie, bir anlamiyla
guc fikrine dayanmaktadir (Spranger, vd., 1947: 71). Nihayetinde Tanrilari ya da
kaderi (teurji) zorlamak icin kullanilan “dodalstli” gugclerin insani olarak kontrol
edilebilir islevsel mekanizmalarini varsayar. Bazi yiksek dinlerde (6rnegin Babilliler,
Misirhlar, Cermen kabileleri) Tanrilarin kendileri buytk sihirbazlar olarak goérilse de,
ileri teistik dindarlikta bu itibar gormez. Bu Tanrilara kargi polemik yuruttlar ¢unku
genellikle araclarini kullanirken ahlaki agidan kayitsizdirlar ve genel nedensel-
mekanik doga bilimine karsittirlar. Kiltirel-tarihsel, dinsel-etnolojik ve etno-
sosyolojik teorilerde Magie'nin konumu, 6zellikle din, bilim ve teknoloji ile olan

tarihsel gelisimsel iliskisi agisindan son derece farkli bigcimlerde degerlendirilmistir.

Her tirden blyu eylemi ses, s6z, sarki, efsun, yazi, isaret, jest, dokunma,
mimik eylemi (sembolik eylem, sembolik nesneler) yoluyla ya da buyu araglarinin ve
pek ¢ok malzemenin kullanimiyla gercgeklestirilir. Etki sekli bakimindan bulasici ve
taklitci, homeopatik veya analog Magie, niyetler ve sonuglar bakimindan olumlu ve
olumsuz, etkili ve apotropaik Magie veya aktif ve koruyucu buydler, iyilestirici ve
zarar verici buyduler, kara (goétie) ve beyaz (theurgy) Magie arasinda ayrimlar
yapilir. Uygulama alanlarina, bigimlerine ve iceriklerine gore, dérnegin kamusal ve
Ozel baydler, hava durumu, hasat, bereket, avcilik, savas, kanun veya ask buydleri

gibi birgok ayrim vardir.

Antik dilde Magie, Medlerin bir kabilesine dahil ve ©6rnegin rayalari,
kehanetleri yorumlayan, kurbanlara ritellerine katilan (Heredot, 1, 101, 107-120,
132; 7, 37.) veya 6zel bir gizem kiiltini gelistiren (Herakleitos VS B 14)%® Pers
rahipleridir. Daha sonraki raporlara goére, Empedokles, Demokritos, Pisagor ve

Protagoras gibi Yunan filozoflari, bazen onlarla dodrudan temas kurarak ogretilerini

®® VS B 14: Gece gezenler, Magieler, Bakhalar, Menadlar ve inisiyeler. Cunkl kutsanma,

halk arasinda mutat oldugu gibi kutsal olmayan bir sekilde gerceklesir. (Burada takip
eden fragmanin da -VS B 15: Zira adina téren diizenledikleri ve Phatlos sarkisini
séyledikleri Dionysos olmasaydi, bu ¢ok utang verici bir sey olurdu. Ne de olsa Hades,
adina cilginca eglendikleri ve karnaval kutladiklari Dionysos'la birdir.- oldukga anlamli
oldugunu belirtmemiz gerekir. Herakleitos buyuculeri él¢cliye, hesaba gelmez iglerin sizoid
Tanrisi Dionysos ile denkliyor. Dionysos ayni zamanda kdltirel transformasyonun geride
birakmak istedigi tirden bilgileri temsil etmektedir. Bunlar vahsi doga, yeralti, karanlik gibi
bir yanlariyla muglak alanlara dair bilgilerdir ve buyuculik ile yakindan ilgilidir.

165



incelemiglerdir. Aristoteles onlari yari sair, yari filozof olarak var olan her seyi ylce
bir ilkeden turetenler arasinda saymistir (Aristoteles, Metafizik Xlll, 4, 1091 b10).
Onlarin teolojisi Platon’a gére Magie’dir (Platon, Alchibiades 1, 122 a). Ciero'ya gore
de buydculer yahut magoslar “genus sapientium et doctorum... in Persis” Persli
rahipler olarak bilinirler (Cicero, De divinatione I, 23 (46), 41 (90f)). Ge¢ antik
Neoplatonizm'de de bu sekilde anilirlar. Philon'a gére Magie “dodanin eserlerini
daha acik tasavvurlarla aydinlatan bir gérme bilimidir.” Boylece Magie’nin hilekarlar
ve sihirbazlar tarafindan uygulanan bagka bir biciminden de kesin olarak
ayristirilmis olurlar (Philon von Alexandrien De specialibus legibus IIl, 100.)
Blyuculer hakkinda o vakte degin bilinenleri 6zetleyen Diogenes Laertius, onlari
Zerdiist ile baslatir ve Babilli Keldaniler, Hintli Jimnozoflar®® ve Kelt Druidleriyle®
ayni siraya yerlestirir. Bu tavir, magos yani buylcu terimini, dogaustlu bilgeligin
herhangi bir tasiyicisi ve aracisi anlamina gelebilecek sekilde genellestirmistir.
Dogu'dan gelen g bilge adam da Yeni Ahit'te magoi olarak geger (Matta 2:1). Buna
ek olarak, magos genellikle sihirbaz ve tamamen pejoratif anlamda aldatici, sarlatan
anlamlarina da gelir. Ge¢ antik cagda, Neoplatonist Apuleius kendisini magie
uyguladigi suglamasina kargi savunmak zorunda kalmistir (Apuleius, Pro se magia
liber (Apologia)). Magie ve felsefe Gnostisizmde ruhu iyilestiren 6gretiler olarak
(Corpus Hermeticum, Fragman XXIII) hekimlikte ise bedeni iyilestiren &gretiler
olarak kabul goérirken, Yunan Kilise Babalari kendilerini Magie’ye kargi savunmus
ve onu ise yaramaz sarlatanlik olarak etiketlemislerdir. Bununla birlikte yine de bir
rakip olarak ciddiye alinir ancak Magie ve Tanri'nin isleri birbiriyle celisen igler
olarak kabul edilmektedir. Magie henuz bilimsel yaklagimlarin agirlik kaazandigi
modern donemden Once bile giderek tinsellesen ve rasyonalize olan Hiristiyan

inanci karsisinda glcinu kaybetmistir.

5. ylzyil Neo-Platonist filozof Sevilla’ll Isidor'un gérusu buyu konusunda Orta
Cag icin otorite haline gelmistir. Buna goére kehanetler, kehanet buylleri ve 6lu
c¢agirma buydlerigibi isler seytani meleklerden kaynaklanmaktadir (Isidor, 2006:
181). Hugo von St. Victor ve Richard von St. Viktor, Magie’yi yanlhs ve yalanci

oldugu, dinden uzaklastirdidi ve seytanlara tapinmayi tesvik ettigi icin felsefeden

® Yunanlilar tarafindan, giyinme ve yemek yemenin bile diisiincenin safligina zarar
verecegini dusunen asketik Hint filozoflarina verilen isimdir. Bazi Antik yazarlar tarafindan
vejeteryan olduklari aktariimistir.

®" Coktanrici Kelt kiiltiiriinde rahipler sinifi.

166



dislamislardir (Goldammer, 1980: 633) . Albertus Magnus biiyiiciileri necromantici®,
incantatores®, aruspices’® ve divinatores'ten™ ayirir. Blyiciler seytanilik
dustncesiyle hor goériimemelidir, ¢lnkd onlar digerlerinden farkli olarak, aksi
durumda mucize olarak sunulan seylerin dogal nedenlerinin bilimine sahiptir. Burada
uygunsuz gorllen buyuculerin ayristirimasi antropolojik kokenlerle ilgili kalturel
vazgecislere refere edilebilir. Ornegin efsuncularin sézlerle etki ediyor olmalari vokal
anatomimizin degismesi ve artiklle konusma kabileyetinin kazaniimasiyla ilgili
caglardan (yaklasik 50.000 yil 6nce) bu yana ilerleyen tinsellesmenin (acgikgasi
rasyonalizasyonun) yahut hayvan organlarini inceleyip kehanetlerde bulunanlarin,
avci toplayict donemin ilkel tahmin yontemlerini geride birakma tavrinin kultlrel
kalintisi ile diglanir. Rasyonalizasyon surecinin islemesi bir anlamda geride birakilan
sosyal, biligssel, kultirel duzenin irrasyonelliginin yahut irrasyonel bir konuma
sabitlenmesinin bir érnegini sunmaktadir. Albertus Magnus’un distincesini ilerleten
Wilhelm Von Auvergne de Yaratici'ya haksizlik veya hakaret olmayan bir “Magie
naturalis/Dogal biayd” tanimlamigtir. Bu by tird seytanlardan kaynaklanmaz ancak
tipla ayni ilkelere dayanir ve insanligin kurtulusu icin ¢aligir (Goldammer, 1980:
633). Buna karsihk, Aquin'li Thomas magicae artes'in bilim degil fallaciae
daemonum/seytanlarin kardirmacasi oldugunu ve bu nedenle tum kullanimlarinin
kot oldugunu savunur ( Thomas von Aquin, Quaest. quodlib. 1V, 9, 1 (16). Magi'nin
mucizeleri sadece goriintste bdyledir. Moses Maimonides'e gore, Tanri'nin emirleri
de bizi rasyonel akil yuritmeye dayanmayan buyuli sanatlardan korumayi
amaglamaktadir. Hildegard von Bingen'e gore de magica ars da seytani kokenlidir.
Roger Bacon Magienin gecersiz, yanlig ve yaniltici olmasina ragmen bu batil
inancinin hala yaygin oldugunu belirtir ancak bazi buyllu eserlerin de gergekler
icerdigini kabul eder (Goldammer, 1980: 633). Bacon’'in kendisi ise dogruyu

yanlgtan ayirmak igin deneye guvenecektir.

Ronesans'ta Platoncu ve Neoplatoncu diguncenin yeniden canlanmasiyla
Magie terimi de bir tanim degisikligine ugramigtir. Platon ve Plotinus Uzerine

yorumlar yapan ve Porphyrius, lamblich ve digerlerinin yani sira Proclus'un (De

%8 Kehanet amaciyla 6lllerin ruhlarini ¢cagirarak iletisim kurmayi deneyen buytculer.

Bayllu bir etki elde etmek igin sézclkleri veya s6zIli formilleri kullanan buyUculer.
Efsunculuk.

© Hayvan organlarini inceleyerek kehanette bulunanlar.
& Cesitli ydontemler kullanan falcilar.

69

167



sacrificiis et magia) eserlerini tercime eden M. Ficcino, Bizansli bilgin Michael
Psellus'un Magienin Yunanca tanimini rahiplerin gu¢ kullanma yetenegi (potestas)
olarak aktardigini bildirmektedir. Ficcino, Magienin izini agka kadar sirer (Ficcino,

Commentarium in Convivium Platonis de amore VI, 10,. Opera 2, 1348):

...bir nesnenin digerine belirli bir yakinhk nedeniyle uyguladigi ¢ekime
(attractio) dayanir.... Bundan ask, asktan da ortak ¢cekim dogar. Ve bu gergek

Magiedir.” Ask Tanrisi bir “blylcudir”, ¢inki askin igcinde “tota vis magice” yatar.

Magie'nin sanati (ars), doganin bir “hizmetkar” (ministra) olarak, guglerini belirli

buharlarin, sekillerin, figlrlerin ve niteliklerin yardimiyla destekler.”

Magie naturalis, seytanlarla (“Magie prophana”) ugrasmaz, ancak doganin
maddelerini goksel etkilere tabi tutmaktan, dunyevi seyleri yildizlarla
iliskilendirmekten ibarettir, boylece onlarin faydalari araciigiyla iyi bir fiziksel

durum elde edilebilir ve béylece de tip astroloji ile baglantili hale gelir.

Seytanlarla igbirligi icinde olan ve bu nedenle ayiplanip yasaklanan tip ile
dogal tip arasindaki ayrim, “seylerin dogal 6zelliklerinin ve bunlarin
uygulanmasinin araciligi ile nasil harikulade isler basarilacagindan” baska bir sey
ogretmeyen ve bu nedenle dogadaki gugleri (virtutes & activitates agentium
naturalium) arastirdigi, dinya ile bir evliligi (maritare mundum) ifade ettigi ve
dogada Tanri'nin sesini duydugu icin scientia naturalis’in sadece izin verilen degil
daha da dtesi en asil parcasi olan bu bilim, daha sonra 17. yuzyila ve sonrasina
kadar olan déneme hakim olmustur. Bu dodal Magie anlayisinda doga Uzerinde
seytani veya ilahi etkiler yoktur, ancak astrolojik de olsa tamamen nedensel bir
aciklama vardir. Bu sekilde tim varligin ve tim olusun nihai taninabilir nedenlerine
baglanmadigi slrece higbir olay tam olarak anlasiimis sayllamaz ve 6te yandan,
en azindan ilke ve olasilik olarak, yildizlarin alt dinya Uzerindeki etkisiyle

aciklanamayacak hig¢bir doga olgusu yoktur (Cassirer, 1927, s.109).

Agrippa von Nettesheim'e gére Magie, comnem Philosophiam, Physicam et
Mathematicams'in yani sira din, teoloji ve teurji guglerini icerir. Dogal Magie
dinyevi ve goksel seylerin glclerini inceler, her ikisini birbiriyle birlestirmeye ve
bdylece Ust varliklarin (g6ksel cisimler) armaganlarini alt varliklara vererek doga

aracihgiyla mucizeler Uretmeye calisir (Nettesheim, De occulta philosophia, I, 2.).

168



Paracelsus seytani Magie'nin tim bigimlerini reddeder ve gercek Magie'yi, scientia
(bilgi) ile esitler: “Bu tam olarak budur, gdksel gliici medyuma getirebilir ve ayni
sekilde calismasini saglayabilir. medyum merkezdir, merkez insandir, bdylece
insan araciligiyla goksel gug insana getirilebilir.” (Paracelsus, 1929: 122). Medyum
doganin sirlarini agiga cikarir ve fenomenlerini kontrol eder; insana hizmet eder
(tipla birlikte); doktor ve magus bu nedenle kismen 6zdestir (Goldammer, 1980,
5.634).

Tomasso Campanella biylk dl¢ide Ficcino'yu takip ederken, G. Bruno
temelde Nettesheim'li Agrippa'yl takip edecektir. Bruno 6énce Magie'nin cesitli
anlamlarini tasnif eder ve sonra Magie'nin dogaustu, dogal ya da ruhun guglerine
dayanip dayanmadigina bagh olarak Magie divina, Magie physica ve Magie
mathematica arasinda ayrim yapar. Sadece sonuncusu belirli kosullar altinda kot
olabilir. Tim Magie, Tanri'nin dinyadaki etkisini Tanr’nin nitelikleri, yildizlar ve
seytanlar araciliiyla kavrama temel ilkesinden hareket eder ve Tanri'nin
faydalarinin dinyevi canli varliklara gelmesini saglar. Blytcl tanrisal niteliklerin
dogadaki seylerde “cesitli konularda, “farkli sekilde hareket ederek ve yansiyarak”
sakli oldugunu bilir (Goldammer, 1980: 634).

Magie'nin orijinal anlamini dogada gug kullanimi olarak ele alan J. BOhme,
Magie'yi yalnizca “irade”de agikgasi “varligin arzulayan ruhu”’nda goérur. Bu, henlz
hicbir varlikta kendini hayal etmemis olan “gu¢ arzu”sudur ve dahasi Magie
“‘doganin anasidir’; onun araciligiyla “her sey tamamlanir”; o “her seyin nedeni ve
sahibidir’, ayni zamanda felsefenin ve teolojinin de anasidir ( Béhme, 1957: 93-
96).

Genel kullanimda, érnegin 17. ytzyildan 19. yGzyilin baslarina kadar olan
ansiklopedilerde, J. H. Zedler'de ve Diderot ile D'alembert'in (Encyclopédie)
eserlerinde Dbelgelendigi gibi, dogal Magie'nin olumlu anlami uzun slre
korunmustur ayrica Magie kendisine siddetle karsi cikilan yerlerde de varhigini

strdUrmustdr.

Magie terimi Romantik dénemde de yeniden tanimlanmistir. Bdylece

Novalis Magie'yi “duyular dinyasini keyfi olarak kullanma sanati”, “kurallara gére
ve tam bir farkindalikla delilik” olarak adlandirir. Fr. Schlegel, Magie'de “tim

sanatlari ve bilimleri bir araya getiren bir bilim, dolayisiyla ilahi olani Uretme

169



LI T] ” o«

sanatl”, “sonsuza yonelik bir pratik”, “dogay! prangalarindan kurtarma ve bodylece
Tanr'nin duyusal olarak gorulebilir kralligini kurmak amaci” gorir (Goldammer,
1980: 635). Romantiklerin bunlar ve benzeri dederlendirmeleri romantizmin tipik
tavri olarak c¢ikarima dayali, kati nedensellik iceren yaklagsimlara bir tar askin
perspektif, gizemli bir hesaplanamazlik 6gesi katarak ratio kargisinda sanatin

metaforik yahut dolayli itirazini ortaya koyar.

170



DORDUNCU BOLUM
MODERN DONEM VE iRRASYONEL KAVRAMI

4.1. Prefazik Bir Onerme Olarak “Docta ignorantia”

Orta Cag akademi dinyasinda Tanri duslncesi hakimken, Descartes'in
supheciligi, insani bilimsel ¢abanin merkezine yerlestirmistir. Spekilatif Orta Cag
ile modern bilim arasinda bir képri kuran duslnurlerden biri ise muhtemelen 15.
yuzyilin en énemli Hiristiyan filozoflarindan biri olan olan Kusa’li Nikolaus'tur.
Nikolaus duslincesi bir anlamda bilememeye yaptigi atif Gzerinden ayrisir ve bu
baglamda zitlarin birligi ilkesini, irrasyonel rasyonel dikotomisinde performe eder.
Acikca geosentrik dinya gorlsund reddetmis ve dinyanin sabit durmadigini
belirtmistir ve bu goris kisa slire sonra Kepler ve Galileo gibi blyik astronomlara

ilham kaynagdi olarak heliosentrik yani gunes merkezli modele zemin hazirlamigtir.

Kusa piskoposu olarak 1437 yilinda felsefi, bir aydinlanma yasadigini
yazmistir. Sonunda, anlasiimaz olani bir docta ignorantia - égrenilmis cehalet
icinde kavramistir (Sandor, 1971: 52). Nikolaus sadece skolastik spekilasyonlara
yeni spekullasyonlar eklemekle kalmamis, zamaninin ¢ok 6tesinde bir kavrayisla
insanin bilgi kapasitesine de bir sinir ¢cizmis ve bdylece Hiristiyan metafiziginin

temellerini de terk etmeden modernite igin bir temel atmistir.

Nikolaus dusunceleriyle iki yoni hedeflemis gézikmektedir. Bu amaglarla
ilk olarak, insanin bilgi kapasitesini ortaya koymustur. Baglangi¢c noktasi
Aristotelesci bir tiniyla olmakla birlikte insana Tanri tarafindan verilen dogal bilgi
arzusudur. Bilgi Tanri tarafindan istenir. Hayatta kalmaya yetecek bir bilgi
kapasitesi, ¢abalari bosa gitmesin diye insanoglunda dogustan vardir ancak bilgi
alanini sonlu olanla sinirlayarak ve nihai kavrayislari reddederek akla bir sinir
cizer. insan Tanr olmadidi igin, disiincesi gecici kalr. Nikolaus, Tanri'nin
kendisini kendi bilgisi araciligiyla anlama girisimini, Tanrilik bilgisinin cehaletiyle
sonuglanan insanin ilk gunahiyla bir tutar. “Entelekttel bilgi kendi olanaklariyla
sinirli oldugu surece, ignoratia Dei ve nihayetinde hakikatin yagsamindan diglanma
anlamina gelir.” insan ancak 6grenilmis cehalet iginde kendini imana acgtiginda
Tanri'nin gercek bilgisine nifuz eder. “Dolayisiyla insan gercek bilgiye Mesih'e

katildiginda ulasir; ancak bu imanla gerceklesir.” Bu sekilde Nikolaus sadece



Aydinlanma'nin  temel fikirlerini  6ngormekle kalmamig, ayni zamanda
Aydinlanma'ya 6zgu bilgi iyimserligini daha ortaya ¢cikmadan radikal bir sekilde
elestirmistir ki bu elestiri felsefede ¢ok daha sonralari, yani 20. yizyilda ortaya
cikmis ve Ozellikle Elestirel Rasyonalizm'de sistematik olarak gelistirilmistir bir

yaklagimdir.

Nikolaus'in karmasik epistemolojisine ayrintili olarak girmeden ve Kusanian
dusldncenin buylk kavrayiglar 6ngdéren ve guncelliginden kaybetmeyen dort
dzelliginden bahsedilebilir. Oncelikle insan disgiincesinin yaratici giicl, Thomas
Aquinas, adequatio teorisinde hakikatin “sey ve anlagin uyumu” olmasindan, yani
dusldncenin dis seylere uyum sagladigi olgide gerceklige karsilik geldiginden
bahsederken, Nikolaus tanidigimiz seyin bize basitge disaridan verilmedigini,
taniyan 6zne tarafindan onunla birlikte yaratildigini gérmustir. insan disiincesi
sadece katilimci bir igleve sahip olmakla kalmaz, bilgi dedigimiz seyi aktif ve
yaratici bir sekilde de modeller. Bilgi yalnizca bilinebilir seylere yonelik olmayip
ayni zamanda seyleri dusuncenin istikametine de vyerlestirir, bdylece seyler

hakkinda bir seyler bilinebilir.

Boylece Kusa’li Nikolaus, Descartes'in daha ayrintili olarak ele aldigi ve
bugin apacgik gorinen, ancak Immanuel Kant'in Kopernik Devrimi ile felsefede
gercekten devrim yaratan seyi ifade etmis olur. Kant 1783'te “Gelecekte Bilim
Olarak Ortaya Cikabilecek Herhangi Bir Metafizije Prolegomena” adli eserinde,
“anlama vyetisi, yasalarini (a priori yasalarini) dogadan almaz, onlari dodaya recete
eder” demektedir. Nikolaus ise bundan 350 yil 6nce insan biliginin 6znelligini teshis
etmistir. Bu fikrin izleri 20. ylzyil fenomelojisinde de gorulecektir. Nikolaus’a gore

ikinci olarak tum bilgi varsayimsaldir.

Dusundrin baglaminda bilis siregleri yalnizca subjektif, perspektife dayal,
cogul ve iletisimsel olmakla kalmayip ayni zamanda temelde eksik ve
tamamlanmamistir. Bilis yahut bilgi karsilastirma yoluyla gerceklesir. Ancak her
karsilastirma daha kesin bir karsilastirma tarafindan asilabileceginden, sonlu bir
zihin benzerlik iligkisinin yardimiyla seylerin hakikatine tam olarak ulasamaz
(Nikolaus, 2019, I, 15).

172



“Cunkud hakikat ne daha fazla ne de daha azdir. Bélinmez bir seyden olusur.
Hakikatin kendisi olmayan hi¢ bir sey dosdogru O&lgllemez, tipki belirli bir
boélinmezlikten olusan bir dairenin dairesel olmayan bir sekli 6lgemeyecegi gibi.
Dolayisiyla hakikat olmayan ruh, hakikati asla sonsuza kadar daha da kesin olarak

kavranamayacak kadar kesin olarak kavrayamaz.”

Buradan c¢ikan dogal sonuca gore Nicolaus icin diisinme bir yaklastirmadir.
Bilgi nesnesini higbir zaman tam olarak kavramadan kendini onda asimile eder ve
bu yalnizca sonsuz olan icin dedil, bu dunyadaki sonlu bilis sUregleri i¢in de

gecerlidir.

Var olan seylerin hakikatleri olan nesnelerin 6z0, bu nedenle safligi icinde
ulasilamazdir. Filozoflar tarafindan aranmistir ama hicbiri tarafindan gercekten

bulunamamistir (Docta Ignorantia, I, 15).

Nikolaus bu sekilde dinyay! tam bilissel erisimden ¢eker ve modern diinya
go6ristnin zayifliklarina karsl da bir anlamda prefilaktik bir tavir sergilemis olur.
Modernite bilgiye ulasma konusunda hybrise varan bir iyimserligi benimserken,
Nikolaus itidal ¢agrisinda bulunmustur. Bu elestiri ancak yuzyillar sonra yeniden
formule edilmigtir. Nikolaus'un tesaduf doktrinine blylk saygi duyan Johann Georg
Hamann (1730-1788), Kant'a karsi bilginin her zaman dinamik ve iletisim sureclerine
dahil oldugunu ve bu nedenle eksik kaldigini savunmustur. 20. yizyilda Karl
Popper, bilgideki ilerlemenin varsayimlar ve c¢urutmeler yoluyla gerceklestigi
varsayima dayali bir epistemoloji gelistirmigtir. Bilgi her zaman sadece varsayimdir.
Nikolaus buna Latince 'coniectura’ demektedir, bununla ger¢cede yaklasiriz ama onu
hicbir zaman tartismasiz bir sekilde kavrayamayiz. Bir anlamda gercege yaklasma
surekli limit halinde bir ilerleme olup ancak asla tam anlamda realize olamamaktadir.
Nikolaus tum insan bilgisinin rélatif ve perspektife bagl dogasinin farkinda olmasina
ragmen bu durum onu slphecilige de go6tirmemistir. Nikolaus’a goére, kendi
bilgimize ydnelik elestirel bir tutum bizi teslim olmus bir bilinemezcilige goétirmez;
tam tersine bizi gergede yaklastirir. Bu cehalette ne kadar derinlemesine egitilirsek,
hakikatin kendisine o kadar yaklasiriz (Docta Ignorantia, 1, 15). Uglincli olarak
Nicholaus sonlu ile sonsuz arasina asilmaz bir ¢izgi ¢cekmektedir. Sonlu zihin,
kisinin, yardimiyla cennete tirmanabileceg@i bir merdiven degildir. Sonlu ile sonsuz
arasinda radikal bir ugurum yahut bosluk yatmaktadir. Nikolaus sdyle yazar
(Nikolaus, 2019, I, 13):

173



“Sonsuz olanin sonlu olanla orantisizhidi aciktir. Agik bir netlikle ortaya gikar
ki, nerede bir asan ve asilan varsa, en mikemmel olana ulasilamaz, ¢linkii hem

asilan hem de asilan sonlu niceliklerdir.”

Nikolaus, bu rolativiteyi gdstermek icin daire ile g¢okgen arasindaki
karsilastirmayi kullanir. Sonlu ruh hakikatle, ¢okgenin daireyle kurdugu iligki gibi
iliski kurar. I¢ ice gecmis bir cokgenin koselerinin sayisi arttikca, bu cokgen daireye
gittikce daha c¢ok benzeyecektir ne var ki kdse sayisinin sonsuza dogru artmaya
devam etmesi istense bile hi¢cbir zaman tam olarak ona benzemez (Docta
Ignorantia, I, 15). Elbette insanin kendi bilme kapasitesine yonelik bu 6zelestirel
tutumun kacginilmaz olarak teslimiyetle sonuglanmasi gerektigi dusindlebilir.
Nikolaus ise bu tehlikeden kaginir, ¢linkul aklin kapasitesini nasil takdir edecegine
dair tavri agiktir. Akli, olmasi gereken kendi yerine koyar, onu askiya almaz. Akil
onu negatif bir teolojiye goétirir ve ona biz insanlarin Tanri'nin lGtufkar
midahalesine bagimh oldugumuzu gosterir. Nikolaus’un Tanri'nin bir armagani
olarak anladigi akil, bize kendi sinirlarimizi gosterir ve bunu yaparken, kendisine
dogru yaratildigimiz varliga, yani Tanri'ya olan 6zlemi tetikler. Bu 6zlem Tanri'nin
kavranmasi degildir. Akil bilinmeyene 6zlem duyan ancak onu kavrayamayan bir

yetidir.

Son olarak buradan gelinen asamada Nikolaus 'un bilgi vaazi insani
alcakgonullilige ve Tanri'ya tapinmaya goétuartr. Akil sinirlarini sonuna kadar
zorlasa dahi Tanri'yi taniyamaz. Aksine, insana Tanri'nin anlasiimazligini ve tim
insan bilgisinin gegici dogasini isaret eder. Akil sonugta insana kendisinin vahye

muhtac¢ oldugunu gosterir.

Modern bilimlerin kurulugsunda belirleyici bir rol oynayan Hiristiyan filozof, o
zamandan beri bilim felsefesinde degerini kanitlamis olan epistemolojik anlayislari
formulle etmistir; bunlardan bazilari ancak c¢ok sonralari gergek kapsamlariyla
taninmistir. Nikolaus, insanin bilis streglerinin éznelligine, tim bilginin 6n dogasina
ve sonsuzu sonludan ayiran asilmaz noetik uguruma atifta bulunmustur. Ne
modernizmin hybrisine ne de postmodernizmin karakteristigi gibi gorinen nihilizme
ya da keyfilige meyl etmemektedir. Sinir gizgileri Nikolaus'u s6zde bir celigkiye,
insan1 Tanri'ya olan bagimhligiyla radikal bir sekilde yuzlestiren 6grenilmis cehalet

Onermesine getirmektedir.

174



Nikolaus’'un s6z konusu yaklasiminin bir anlamda 1hmh hale getirilmis bir
gnosis oldugu soylenebilir. Ne var ki dusunurin kurgusunda ortaya ¢ikan bir unsur
olarak bilginin nispi olarak elde edilmesi yahut edilememesi g¢ikarimlari modern
dénemde rasyonalizmin yéntem olarak dne ¢ikisinda yahut olgunlasmasinda éncill
gOzukmektedir. Nitekim modern donemde gorulecegdi uUzere artik her tlrden

irrasyonel tanimi ancak rationel ile bir nispet iliskisi Gzerinden mimkuin olmaktadir.

Docta ignorantia (egitilmis cehalet ya da bilen cehalet) deyimi Augustinus'ta
da ifade edilir: “icimizde, deyim yerindeyse, egitilmis bir cehalet vardir, ancak bu
cehalet Tanr'nin ruhu tarafindan egitilmigtir.” (Augustin. Ep. 130, 15, 28).
Bonaventure ise docta ignorantia terimini agikga tanimlanmis bir icerikle kullanir
(Bredov, 1972: 273). Egitiimis cehalet, ruhun her gseyden koparak karanlhga
yukselmesidir; sevginin harikulade bir sekilde alevlendigi mistik karanlkta Tanri ile
birlesmedir yahut unio mystica’dir. Bonaventure, yorumunda acikca Pseudo
Dionysius'un Theologie Mystica'sina atifta bulunur; ancak docta ignorantia terimi

orada bulunmaz (Vansteenberghe, 1915: 183).

Pseudo Dionysius'un kendine 6zgu dili, hem Bonaventure'un tanrisallikla
birlesmeye giden bu yolu her dogru insana atfeden yorumuna hem de Cusa’l
Nicholaus’'un daha spekdulatif yorumlarina izin verir. Docta ignorantia, Nicolaus'ta
merkezi bir konuma sahiptir ve ilk blylk felsefi eseri bu adi tasir ve bunu daha
sonra apologia doctae ignorantiae takip eder; konu daha sonraki eserde ( De
venatione sapientiae) de korunur. Nicholaus cehaletin akil yoluyla idrak edilmesine
ve bunun coincidentia oppositorum (zitlarin birligi) aracihidiyla akil-tstu bilgiye
(supra-rational) ulasmasina gokga vurgu yapar. Bununla birlikte, duyumsal moment
tamamen bozulmadan kalir. Kutsal bilinmezlik, anlagsilmaz bir sekilde
(incomprehensibiliter) idrake yol agar ki bu slregte, tim zihinsel ve duygusal

guglerin gizli Tanr'ya dogru bir ylkselisi gergeklesir (Nikolaus, 2019, I, 17):

“Her sey varliga katilir. Bu katilimi ortadan kaldirirsak, geriye kalan sey en
basit varlhigin kendisi, seylerin 6zidur. Buylk Dionysius, Tanri bilgisinin bir seye
g6tirmekten ¢ok higbir seye goétirmedigini séyler. Ancak kutsal cehalet bize, akla
hicbir sey gibi gérinen seyin tam da kavranamayacak kadar biylk oldugunu

ogretir.”

175



Bu da tim zihinsel ve duygusal gugclerin gizli Tanri'ya dogru ylkselmesine
yol acgar. Bonaventure'de docta ignorantia daha ¢ok mistik birlesmenin kendisine
atifta bulunur ve 6gretinin Augustinus’ta oldugu gibi esasen lGtufla ilgili oldugu
sdylenebilir; Nikolaus ise bunu ruhun kendisinde, kendini agsma gtci olarak bulur.
Vinzenz von Aggsbach gibi entelekttel cabanin mistik teolojiye yol agtigini kesin bir
dille reddeden dustnurler de vardir (Bredov, 1972: 273). Docta ignorantia'nin
entelektiel 6nemi Nikolaus'in kendi tabiriyle “Regula docta igrorantiae” adli eserinde
cok acik bir sekilde gérulebilir; bu eser kisinin her konuda az ya da ¢ok varsayimda
bulunabilecegini ama tam manasiyla hakikate asla ulasamayacagini belirtir
(Nikolaus, 2019, I, 4):

“Kesin Hakikat Kavranilamazdir

...Olgen ve élgiilen arasinda en biiylk esitlikte bile her zaman bir fark
kalacaktir. Dolayisiyla sonlu zihin benzerlik arayarak (per similitudinem) seylerin
hakikatini taniyamaz. CunkU hakikat ne daha fazla ne de daha az, belli bir
bélinmezdir ve hakikatin kendisi olmayan hicbir sey tarafindan tam olarak
Olcilemez; tipki daire olmayan bir seyin, varligi belli bir bélinmezden ibaret olan
daireyi dlgcemeyecegi gibi.

Hakikat olmayan aklimiz, bu nedenle hakikati asla sonsuz derecede daha
kesin bir kavrayisin mumkin olamayacadl kadar kesin bir sekilde kavramaz;
hakikatle ¢cokgenin daireyle olan iligkisi gibi iliski kurar. Ne kadar ¢ok aci yapilirsa
yapilsin, gokgen asla daireye esit hale gelmez, ta ki onunla 6zdeslik iginde eriyene
kadar. Dolayisiyla hakikatin kesin bir sekilde kavranamaz olmasindan bagka bir sey
bilmiyoruz. O, ne oldugundan daha fazla ne de daha az olan en mutlak
zorunluluktur; bizim anlayisimiz ise bir imkandir. Varhdin hakikati olan seylerin ne'ligi
(quidditas), safligi icinde ulagilamaz olarak kalir. TUm filozoflar onu aramis, ancak
hicbiri onu kendi icinde oldugu gibi bulamamistir. Ancak bu bilinmezlige dair

inancimiz ne kadar tam olursa, gercegdin kendisine de o kadar yaklagsmis oluruz.”

Anlasilacag! gibi Nikolaus henuz terimin kendisi tarihsel olarak ortada
olmamakla birlikte bir supra-rational tanimi yapmaktadir. Bu tarifin 6rnegin Hegel’in
akli gerceklik ve gergekligin akliligi dugtuncesine tamamen zit oldugu acikga
gorulebilir. Bilinemez olan tim imgelerin arketipidir ve tum imgeler onun igindedir.
Ogrenilmi§ cehalet kurali, sonlu, kiyaslanabilir olan ile sonsuz, mutlak ve
kiyaslanamaz olan arasindaki temel farktan, arketipte yaratiimis olanin surekliliginin

(contineri) ve imgede arketipin ickinliginin farkina varmaya gotirur yani karsitlarin

176



cakismasina gétirir. Ote yandan, ayni kural, karsilastirilabilir alanda mutlak esitlik
degil, yalnizca bir dereceye kadar yaklasma olabilecedini, yani dogruluk
olamayacagini agik¢a ortaya koymaktadir. Yaratilanin idraki coniectura olarak kalir
ve mutlak hakikat yalnizca Tanri'dir. Soyut matematiksel ifadelerin dogrulugu
bundan etkilenmez, ancak herhangi bir somut nesne ile elde edilemez (Nikolaus,
2019, I, 1). Nikolaus icin docta ignorantia Tanri'y1 bilmenin yahut bilemeyecegimizi
bilmenin belirli bir yontemini ifade etse de, sadece teorik spekilasyondan daha
fazlasini amaglamaktadir. Hedef, her tirli metodik cabayi geride birakan mistik
vizyona duyulan cosku olarak kalir (Bredov, 1972: 274). Burada su tespiti yapmak
olasi gorinmektedir; docta ignorantia kavrami kesinlikle rasyonel olan ile bir nispet
iliskisi icerisinde degil ancak mustakil bir anlam bulutu icinde Nikolaus’un sisteminde
yer edinmis goziikmektedir. Dolayisiyla akli asan bir durumun (supra-rational, trans-
rational...) akli baslangi¢ noktasi almaksizin da kurgulanabilecegdi imkanlar s6z

konusudur.

4.2. Rationel Parantezinde irrasyonel Kavraminin
Cesitliligi

1661 tarihinde Lexicon Philosophicum'unda Johannes Micraelius, Irrationale
maddesinde, irrationales magnitudines/irrasyonel blylikliiklerin ancak geometride
ise yaradigini séyler (Micraelius, 1661: 648). Irrasyonalizm terimi ise ancak 19.
yuzyilin ortalarinda ortaya ¢ikmis olsa da, irrasyonel sifati ve onunla iliskili isimler
(irrasyonalite, irrasyonalist vb.) yarim yuzyil kadar énce matematik dilindeki bazi
kullanimlarin felsefeye aktariimasiyla ortaya ¢ikmistir. Felsefe alaninda 6zne, tutarli
bir sekilde ilgi odag! haline getirildiginde irrasyonel sorunuyla yuzlegilir ve Kant'la
yapilan tartismada irrasyonel, insan aklh ya da insan zihni tarafindan erisilemeyen
bir bilgi alanina isaret etmektedir (Ricker, 1976: 583). Salomon Maimon, 1790’da
Kant'taki kendinde sey sorununu asla tam olarak ¢bzilemeyen irrasyonel bir kokle
karsilastirir (Maimon, 1790: 419-420):

“Verili olanin bilincindeki bu tamamlanmamislik, azalan sonsuz duz cizgiler
dizisi ile belirli bir bilingten tam bir higlik noktasina kadar disunulebilir. Sonug olarak
bu, yalnizca verili olan (mevcut olana dair herhangi bir tasavvur s6z konusu
olmadan) dizinin (6rnegin irrasyonel bir kéke) her zaman yaklastii, ancak asla

ulagsamayacagi, salt bir sinir ideasidir.”

177



Fichte de 1804 tarihli Wissenschaftslehre adli eserinde Kant epistemolojisini
elestiren dusinceye bagl kalarak nesne ve onun projeksiyonu arasinda bir bosluk
oldugunu vurgular. Fichte’ ye gore yansitma (Projektion) ve yansitilan (Projektum)
arasinda karanlik ve bos bir alan kalmaktadir. Fichte bunu irrasyonel bosluktan bir
sigrama / projectio per hiatum irrationalem biciminde tanimlar (Fichte, 1962: 288).
S6z konusu irrasyonel bosluk Fichte'yi mesgul etmistir ve bu konuda Jacobi'ye

yazdid1 bir mektupta sunlari séyler™:

...bilgiyi her zaman kavram tarafindan nifuz edilemeyen, olgllemez ve
irrasyonel olan bir seyle birakiyor... Felsefenin 6zl bdyle bir kavrayista yatiyorsa ve

bu kesinlikle anlagiimazin anlagiimasindan bagka bir sey olmayacaksa nasil olacak?

Burada Fichte’nin numen ve fenomen arasinda gordigu boslugu irrasyonel
olarak tanimladig1 yorumu yaninda numenden fenomene gegisin kendisini irrasyonel
olarak tanimladigi yorumu da vyapilabilir ancak her iki durumda da Kant
spekilasyonunda rationun is gérmedigi bir alan s6z konusudur ve bu alan ancak bir
nispet iliskisiyle yani rasyonel olmayan anlaminda irrationel terimiyle
kavramsallasabilir. Fichte diginda Schelling ve Hegel i¢cin de ortak mesele,
rasyonel felsefe yoluyla irrasyonel alanin ortadan kaldiriimasi meselesidir. Hegel
kendi duslince sistemi icerisinde konuyu dogrudan geometri ile iligkilendirerek

aciklamaya caligir ve sunlari sdyler (Hegel, Enzyklopedia, bélim 231):

Bununla birlikte, o (geometri) kendi yolunda, sonucgta O&lgllemezlik ve
irrasyonalite ile karsilagir; burada, belirlemede daha ileri gitmek isterse, makul ilkenin
Otesine gecer. Burada da, ¢cogu zaman oldugu gibi, rasyonel denen seyin idrak
edilebilir olan sey oldugu, ancak irrasyonel olanin daha ¢ok bir baslangi¢ ve akliligin

izi oldugu seklindeki terminoloji tersine gevrilir.

Burada Hegel'in irrasyonel kavramini bir anlamda prerasyonel yahut akli

olmakliga dair bir belirti olarak ortaya koydugu séylenebilir. Daha agik ifade edilirse

' Fichte’nin filozof olan oglu I. H. Fichte tarafindan hazirlanan, J. G. Fichtes Leben und lit.

Briefwechsel, 1862, 2, s.176.

178



irrasyonel, Hegel bakimindan ratiodan negasyonla yahut onunla zitlik iceren bir
anlam olarak elde edilen bir kavram olmamakla beraber yine de ratio i¢in bir tur 6n
asama kabul edilmektedir. Diger yandan Hegel icin felsefi aklin alani timdengelim
yontemiyle ilerleyen bilimlerin rasyonalite sinirlarina ulastigi yerde baglamaktadir
(Rucker, 1976: 584). Fichte igin oldugu gibi Hegel igin de irrasyonel, akla aykiri bir
sey degil, yalnizca idrake aykiri ya da onunla bagdasmayan bir sey anlamina gelir.
Schelling de Philosophie der Kunst (Sanat Felsefesi) eserinde terimi benzer bicimde
kullanmaktadir (Schelling, 1859: 576):

“Doganin daha yuksek seviyesi, sanatta oldugu gibi hakikaten sembolik hale
geldiginde, salt sonlu bir yasaliigin bu sinirini atar. idrak icin irrasyonel olan ve

ancak akilla kavranip anlasilabilen daha yuksek bir olay meydana gelir.”

Ne var ki baglangicta irrasyonel olarak kabul edilen kendinde sey alemi,
mutlak bir felsefi akilla ortadan kaldirilirsa, irrasyonel sorunu, mutlak olmayan, 6zel,
ferdi/individual olan dizeyinde yeniden ortaya cikar. Schelling, bu sekilde mutlak
olmayani yani tesadiifi olani irrasyonel olarak tanimlamaktadir. irrasyonel ilke, idrak
veya birlik ve duzene karsidir. Bu gercekten de "karanlik ilke”dir, ama ayni zamanda
sunu da kanitlar ki- burada Fichte ve Hegel ile belirli bir uyusmadan bahsedilebilir -
burada (6zellikle organik varliklarda) gegerli ve sadece geometrik olmayip bilakis
Ozgurluk, akil ve iradenin de oyunun iginde oldugu bir zorunluluk sdzkonusu
olmaktadir (Rucker, 1976, s.586). Schleiermacher de irrasyonel ile birey arasinda

yakin bir baglanti gérmektedir (Schleiermacher, 1931, s.21):

“Bilim bireye yoneldigi her yerde, irrasyonel tarafindan sasirtiir. ... Bu
irrasyonalite sadece sonsuz bir ilerleyisle kendisine yaklagiimasina misade eder.
...Henuz gerceklesmemis olan bir sey azalir, kisalir ve bunun ¢dzilemeyecegini

sdyledigimizde, iste bu diinya ile insan arasindaki irrasyonalitedir.”

Dolayisiyla bireye yoneltilen bilimin irrasyonel ile de ilgisi vardir.
Schleiermacher’'e gére aklin ilkelerine uygun olmayan bir sekilde, tam da akli
ilkelerle ilerlemeye c¢alisan bilim ele aldigi tikeli bdtliniyle kavramayi
bagaramamaktadir. iste bu kavrayamama durumu dislnire gore irrasyonele isaret

etmektedir. Dikkat edilmesi gereken nokta Schleiermacher’in irrasyonelinin akla

179



karsl olmaktan ziyade onun (akhn) ¢dzime ulasamayacagi bir alani isaret ediyor

olmasidir.

E. Hartmann kendine has bir kavram gelistirerek irrasyonel tartismalarinda
bilingdigi ifadesine yer verir. Calismasi Schopenhauer’in irrasyonel iradesi ile
Hegel'ci mutlak rasyonel ideanin bir sentezini amaglar ve buradan unbewusst/
bilingdigi kavramina varir (Hartmann, 2017). Philosophie des Unbewussten (Biling
Disinin Felsefesi) adli eserinin ilk bdliminde bilingdisi kavramini fenomenolojik
bakimdan ele alirken ikinci bélimde ise metafizik agidan bilin¢cdigi kavramini irdeler.
Bu baglantilarin 19. yizyil. sonlarn ve 20. ylzyil. baglarinda yasanan sosyal ve
beseri bilimlere dair yontem tartismalariyla ortaya ¢ikti§i da sdylenebilir. Ornegin
Dilthay icin idrak, akli bilimlerin metodolojik bir ilkesi olarak nitelendirilir (Dilthay,
1914: 213):

“Oyleyse, her idrakte bir irrasyonel vardir, ¢liinkii hayatin kendisi béyledir;

mantiki kazanimlarin hi¢ bir formulu bu irrasyoneli temsil edemez.”

Dilthay’in yaklagimindan irrasyonelin konumuna dair iki tur sonug ¢ikarmak
mumkunddr. Bir yandan tum cesitliligi ve zenginligi icinde yasamin bizzat kendisi
irrasyonel gézukirken, bdylesi bir yasamda cari davranislarin da kategorik olarak
irrasyonel olacagi bu goérusten turetilebilir. Bu duslince ¢izgisinin, varolusgu
felsefenin de etkisiyle 6zellikle sanat alaninda varligin anlamini absirde degin

regresyona goturdugu gorulebilir.

Max Weber sosyal bilimler alaninda bir yanda individuel-irrasyonel diger
yanda doga yasasi-rasyonel olan tasnifi yapmaya c¢alismaktadir. Bu amacla insani
6zgur iradenin semptomu oldugu varsayilan ve bir tir manevi bilimlere has insanlik
onuru kurma girisiminde bulunulan “bu 6ngoérulemezligin vasathgr iginde”
irrasyonellik terimini baslangica alir (Weber, 1922: 64). Ve su sonuca ulasir: “
bireysel eylem, anlamh yorumlanabilirligi nedeniyle -bu yeterli oldugu surece- ilke
olarak dogal suregten daha az irrasyoneldir.” (Weber, 1922, s.67). Bireysel eylem
sadece kaydedilebilir ve duzenlenebilir ancak tekrar tecrube edilemez veya
anlagilamaz. Ancak bir durumdan anlaminin gelisimi olarak bir eylemin bu
anlagilabilirligi, motivasyonunun rasyonel karakterini dnceden varsayar ve yalnizca

dogrulama gerektiren ve bir hipotez olarak hizmet eder (Weber, 1922: 100). Bu

180



metodolojik 6n kosullar altinda, tarihi olarak hareket eden bilimler de evrensel
rasyonalizasyon surecinin bir parcasidir. Burada Weber bir bakima antropolojik
kultdrel transformasyon surecinin dinamiklerini felsefe dizleminde teorik zemine
yerlestirmektedir acik¢asi Eros’tan Logos’a, disilden erile yahut Dionysos’tan
Apollon’a ilerleyen sireci felsefi anlamda irrasyonelden rationale bigiminde reforme
etmektedir. Yine de bu, Weber icin tim dini gelisimin itici glici kabul edilen
irrasyonel fenomenini tamamen ¢6zmede basarili olamaz zira irrasyonel ayni
zamanda dolaysiz deneyim, kararliik ve eylem alanidir tipki hak edilmemis aci
diinyasi gibi (Ricker, 1976: 585).

Weber gibi Neo-Kantg¢i olan Rickert ve Lask da deneyim ve bilgi arasindaki
farka kuvvetle isaret ederler. Her tirden bilgilenme bir rasyonalizasyon sirecidir ve
Rickert'e gore, deneyimlenen yasamin “dogrudanlik ve irrasyonel acgiklik” arasindaki
farkini 6nceden varsayar (Rickert, 1920: 75). Bilimsel kavramlar araciligiyla her
gercgekligin dogasinda bulunan heterojen surekliligi homojen bir sureklilige ya da
heterojen bir ayrikliga donastirtriz. Bu mumkin oldugu olglde, gercekligin kendisi
de rasyonel olarak adlandirilabilir. Sadece onu donlstirmeden tasvir etmek isteyen
bilis icin irrasyonel kalir (Rickert, 1926: 33).

E. Lask, a priori dinya igindeki tUm rasyonalizme ragmen, ampirik olanin
ondan irrasyonalite bogslugu ile ayrildigini gorur (Lask, 1923: 84). Bdylece Lask,
irrasyonalite sorununu oldukga bilingli bir sekilde Fichte'nin hiatus irrationalis
kavrami geleneginde ele alir. Lask'ta irrasyonel, ¢ift anlamh olarak bulunur.
irrasyonellik bdylece rasyonel igerikle iligkili olarak ya 6tekilik ya da ¢éziimsiizliik
anlamina gelmektedir (Lask, 1923: 74). Goruleceg@i gibi Lask’in yaklasiminda da
mdustakil bir irrasyonel tarifi ortaya konulmayip daha ziyade ratioya nispet edilen bir

irrasyonelden bahsedilebilir.

Terimin ¢ifte anlami N. Hartmann'da da benzerdir; irrasyonel bir yandan
transobjektif olani, yani nesnenin bilisinin 6tesine geceni, diger yandan da
transintelligible olani, gnoseolojik olarak irrasyonel olani, bilinemez olani, bilisin sinir
fenomenini ifade eder (Hartmann, 1948: 170). Bu 6zneden bagimsiz irrasyonel
kavraminin yardimiyla Hartmann kendi ontolojisinin temeli olarak kendinde varligin
apacgikligini  kanitlamaya calisir (Hartmann, 1948: 176). irrasyonel olarak
adlandirdigimiz seyin belirlenmesinin, ilgili rasyonalite kavramina ne kadar guglu bir
sekilde bagl oldugu Lask'da da gosterilebilir (Lask, 1923: 72):

181



“Elestirmenleri bile Hegel ile ayni fikirde olmak zorunda kalacaktir; eger

terimlerin diyalektik olarak degistigi kabul edilebilirse, o zaman ve ancak o zaman
irrasyonalitenin meselesinin Ustesinden gelinecektir. ... ancak elestirmenler gercekte

on kabul sartlarini reddediyor.”

20. yuzyil. baslarinda irrasyonal kavraminin, bireyin konumu ve rasyonalite
kavramina artan bagimlihidi nedeniyle terimin genel bir tanimi ve kesin bir kullanimi
konjonktlrel olarak sorunlu hale gelmistir (Ricker, 1976: 585). Bu durum 20.
yuzyilin basindan beri, 6zellikle yasam felsefesiyle baglantili olarak giderek daha sik
ortaya c¢ikan irrasyonalizm kavrami icin ¢ok daha buyUk oOlglide gecerlidir. Hatta
ginimuzde satinalma davranislari dahi enstriumental irrasyonalizm bashgi altinda
incelenmektedir. Konumuz baglaminda “Yasama” yonelmis felsefenin, bilimle sinirh
gérinen rasyonel felsefeye, irrasyonel olarak kargi c¢ikma egilimi burada
yatmaktadir. Bununla birlikte daha erken dénemde L. Feuerbach da Vorldufige
Thesen zur Reform der Philosophie / Felsefenin Reformu igin Onciil Tezler
(Feuerbach, 1842: 237) adh bir makalede zaten irrasyonalizm terimini

kullanmaktadir:

Hegel sezgiden, Schelling dusince ve belirleyicilik gucinden yoksundur...
Schelling'in rasyonalizmi yalnizca bir gérinum, irrasyonalizmi ise gergektir. Hegel
yalnizca soyut, irrasyonel bir ilkeye ulasir, Schelling ise yalnizca mistik, hayali bir

varolus ve rasyonel ilkeyle gelisen gerceklige ulagir.

Burada Feuerbach, irrasyonel terimini hem Hegel hem de Schelling igin farkli

sekillerde kullanir, ancak yalnizca Schelling'i irrasyonalizmle suglar.

Windelband, Modern Felsefe Tarihi’'nde Schelling'i ve ayrica Jacobi,
Schopenhauer ve Feuerbach'l Irrasyonalizm basligi altinda ele alir. Bunlardan
Schopenhauer de bizzat kendi felsefesini irrasyonel idealizm olarak tanimlar. Adi
gecen filozoflarda rasyonalizmin sinir kavramlari (zerine diisiinmekle ortaya c¢ikan
felsefe sistemlerini goérir (Windelband, 1904, 2: 304). Ote yandan, Kroner'e gore
(Kroner, 1961, s.20):

182



Hegel didsutncesinin rasyonalizmi... kendi iginde bir irrasyonalizm igerir;
kavram sinirlari belirler ve yalnizca bu bigimde kavramdir ¢iinkd sinirlari belirleyen

ve kendisi tarafindan belirlenen yasalari iptal edendir.

Baumler irrasyonel terimini genel olarak Duygu Cagrnin bir vasfi olarak
tanimlar, 18. Yuzyila ise “Akilciigin Klasik Cagi” adini verir (Baumler, 1967: 5).
Baumler'e gore mantiksal seffafligin yahut anlasilabilirligin imkanlarindan yoksun
birakilmig bir bireyselligin dogasina iliskin bu dogrudan kavrayisa irrasyonalizm
denir (A. Baumler, 1967-s.4). Burada da yine irrasyonel kavraminin rasyonel
kavramina bagiml bicimde tarif edilmeye caligildigi gorulebilir. Ayni zamanda bir
Nazi ideologu olan Baumler icin rasyonel olanin mutlak sekilde yuceltiimesi ve
sahiplenilmesi de irrasyonel karsisinda tipik bir uclastiriimis akilcihk formu olarak

gorulebilir.

R. Muller-Freienfells, ratio kavramina nispetle ve salt olumsuzlamaya yonelik
bir nitelemeye karsi, belirli bir rasyonalite kavramini kullanarak irrasyonalizmi,
rasyonalizm ile nispet iligskisinin aksine olumlu bir sekilde anlamaya calisir.
Freienfells 1922 yilinda “Irrationalismus”bagh@i altinda mustakil ve detayl bir eser
kaleme alarak kavrami derinlemesine tesrih etmeye agikgasi bir irrasyonel
epistemoloji kurmaya gayret etmistir. Freienfells sz konusu eserde, irrasyonalizm
basligi altinda, sadece rasyonel dlisiinceye degdil, ayni zamanda diger tim bilgi
olasiliklarina kendi anlamlari dahilide deger vermek niyetiyle bir epistemoloji
kurgulamayi dener ancak daha sonra bilgiyi rasyonellestirmenin yalnizca irrasyonel
bir bilgi formunun 6zel bir durumu oldugu sonucuna varir (R. Miuller-Freienfells,
1922).2

L. Klages, irrasyonalizmin kapsayici iddiasini ayirt etmeye calisir ve bu terimi
yalnizca anlama sanati ve akil kultirinden uzaklagmak anlamina geldigi slUrece

kendi yaklasimlari igin kullanir (Klages, 1966, 2, s.1419)

Ancak bu sekilde, 6znelci veya goéreceli bir distince lehine nesnelligin
(mantigin) temel giicsiizlestirilmesini anlarsak, ... isimiz bu irrasyonalizmin en keskin

reddi ile rasyonalizm tarafinda olacaktir.

Freienfells’in irrasyonalizm incelemesi kavramla ilgili muistakil bir calisma olmak
bakimindan tarama calismalarinda istisnai bir 6rnek olarak karsimiza c¢ikmistir. Bu
bakimdan dusunurin eseri ilgili bélimde detayli olarak ele alindi.

183



Heidegger, kendisine ydneltilen irrasyonalizm sucglamasina iliskin

incelemesinde daha da ileri gider (Heidegger, 1949, s.40):

Mantik'a kargli disinmek mantiksiz olani miidafa etmek anlamina gelmez,
sadece su anlama gelir: Dasuncenin erken déneminde ortaya ¢ikan logos ve onun
6zU Uzerine dusunmek. ... bunun yerine daha blylk bir gerekgeyle su séylenebilir:
Rationun reddi olarak irrasyonalizm, logos ve ona dayanan rationun 6ztine dair bir
farkindaliktan kacinabilecegine inanan rationun savunmasinda fark edilmeden ancak

tartismasiz bigcimde hikim sirmektedir.

K. Mannheim, rasyonalizm ve irrasyonalizm terimleri altinda, temelde farkh
iki dinya deneyimi tirinu bilgi sosyolojisi baglaminda analiz eder. Bunlarin her
ikisini de her olayda parildayan nihai gizeme karsi temelde farkl tutumlar olarak
anlar ve onlari burjuvazinin gelisiminin farkli asamalarina atfeder (Mannheim, 1964:
273). Modern irrasyonalizmi "Genc¢ Hegelciler arasindaki panteist unsurun sol
kutuplasmasina bir cevap" olarak gorur ve irrasyonalizmin giderek daha tutarli
bicimde, liberal-rasyonel unsurlarin irrasyonel dinya goérlisu olarak tanimlanan

seyden bilingli bicimde ayristigini kabul eder (Mannheim, 1964: 593).

irrasyonel terimin kesinlikten uzakh@ ve ¢ok anlamlilii, elestirel teori ve
elestirel rasyonalizm temsilcileri arasindaki anlasmazlikta oldugu gibi 6zellikle bunlar
cesitli nedenlerle birbirini irrasyonalizmle sucladiginda en agik hale gelir. Th. W.
Adorno ve J. Habermas'a gore, elestirel akil, iddiasini mutlaklastirilmis mantik ve
elestirel rasyonalizmle sinirlarken, irrasyonalizm amaglarin desizyonizmini® tesvik
eder (Th. W. Adorno, 1969: 36). H. Albert ise bu suclamayi karsit isaretler altinda
elestirel teoriye geri déndurir (H. Albert, 1969: 5):

Tam baglilik, iddialarini ve taleplerini desteklemek igin diyalektik veya elestirel
bir akli ima etse bile, bizi higbir sekilde tarafsizlik talebi altinda analitik olan bu
irrasyonalizmden kurtaramaz zita bu, bizzat ve salt tarafsizlik iddiasina tabi olan
analitik veya hermendtik distincenin gelismesi i¢in alan agabilecek irrasyonalizmin

bir formudur.

Kararcilik anlaminda Carl Schmidt tarafindan da savunulan bir doktrin. Bunda bir kararin
gegerliligi dogrulugundan ziyade uygun kosullar altinda alinmisg olmasina dayandirilir.
Benzer sekilde Gadamer de hukukun amacini dogrulugu ortaya koymaktan ziyade bir
yargiya varabilmek oldugunu soyler.

184



K. R. Popper ise daha erken tarihte Hegel ve Marx gelenegindeki tim
diyalektik dusunceyi irrasyonalizmle suglamistir (Popper, 2003: 227). Bu terim ayni
zamanda bazi Marksistler tarafindan blylk c¢apta polemik olarak da
kullanilimaktadir. 1954'te G. Lukacs Schelling'den Hitler'e irrasyonalizmin Yolu alt
baslkli Aklin Yikimi adl eserini yayinlamigtir. Diyalektik ve tarihsel materyalizme
karsl ¢cikan herhangi bir burjuva felsefesi burada irrasyonalizm olarak ele alinir; bu
anlamda irrasyonalizmin 6zellikleri sunlardir; anlayis ve aklin bozulmasi, sezginin
elestirmeden yuceltiimesi, aristokratik epistemoloji, sosyo-tarihi ilerlemenin reddi,
mitlerin yaratiimasi. Bu eserde Lukacs irrasyonalizm ile fasizmin ylkselisi arasinda
bir baglanti kurmaya calisir ancak irrasyonalizmin teorik bir tanimini vermez. G.
Klaus ve M. Buhr'un hazirladigi Felsefe Sozligi’'nde Lukacs tarafindan burjuva
felsefesinin temel bir unsuru kabul edilen irrasyonel tanimini bitlintyle devralinir
(Rucker, 1976: 587). Terimin bu vyeni kullanimlari bakimindan, kultirel
transformasyonun eril karsisinda disil olani, Apollonik olan karsisinda Dionizyak
olani, klasik olan karsisinda romantik olani kusurlu gdérmesi gibi irrasyonel ve

irrasyonalizm de rasyonel karsisinda bir tir suglu konumuna agiktan getirilmis olur.

N. Hartmann'in Grundziige einer Metaphysik der Erkenntnis/Bilgi
Metafiziginin Temelleri adli ¢aligsmasinda, irrasyonel ve transintelligible (anlasilir
olana askin), filozofun sistemini hem gnoseolojik hem de ontolojik bakimdan
belirleyen, metafiziksel olarak merkezi kavramlar olduklar strece (Hartmann, 1965,
Kap. 3 e) birbirleriyle yakin anlamlidir, ginku irrasyonel ve transintelligible, rasyonel
baslangi¢ noktasinin olumsuzudur ve dolayisiyla derasyonalizasyon asamalari da
sistematik gidisata karsilik gelir. Aslinda ikincil olan rasyonel alanlari, epistemoloji,
mantik ve etikten psikoloji ve ontolojiye kadar, birincil ve nihai olarak irrasyonel ve
anlasilir olmayan alanlara doénasturiar (Hartmann,1965, Kap. 29 d). Rasyonel olanin
bu sekilde iki sonsuzlukla kusatiimasi (Hartmann, 1965, Kap. 38. 39.), ikili
irrasyonalite Uzerine bir perspektif sunar; bir yanda nesne 6zneden, buradan nesnel,
transnesnel ve sonrasinda anlasilir olmayan goérunur hale gelir ve 6te yandan,
gerekli nesnellestirmeden kactigi stirece bilgi icin erisilemez hale gelen ve bdylece

irrasyonel gorunen 6zne ortaya gikar.

Rasyonel, i¢ yondir ve bdylece irrasyonel, ontik dnceligin ait oldugu dis yén
olur, ¢unku bilincin kendisi bilinci terk etmeye zorlar (Hartmann, 1965, Kap. 5. 27. 39.).

Tranzendenz yahut irrasyonelin tecriibe edilmesi, bir sinirin taninmasini gerekli kilar

185



(Hartmann, 1965, Kap. 35.). Sinir deneyimi gerileme ve agkinlik, ayrisma ve antinomi
sorunlarinin metafizigini tanima zorunlulugu anlamina gelir. Yani rasyonellik, kognitif
bir anlagilabilirlik anlamina geliyorsa, irrasyonalizm de anlasilabilir olmaya agkinlik
(trans) anlamina gelir (Hulsmann, 1976: 584). Buradaki trans bos bir negatif dedgil,
fenomenin kendisinde aporetik! olarak hassas hale gelen ontik bir pozitiftir.
Rasyonalite ve irrasyonellik bu nedenle ontolojik olarak da birbirine aittir (Hartmann,
1964, Kap. 11. 12.). Bu durum rasyonaliteden irrasyonellije kademeli gegiste
gorulebilir. Bilgi alaninin bu yoninde ve o6tesinde, iceride ve disarida, disinmeden
distinmeye (ontik doga) minimal ve maksimal seviyelerde rasyonellik ve irrasyonellik
gérinir hale gelir. irrasyonallik, temelde farkl tic seviyede gériilebilir: 1. Mantiksiz
(alogic) irrasyonel, 2. Anlasilir olana askin (transintelligible) irrasyonel ve 3. Mantiksiz
(alogic) ve anlasilir olana askin (transintelligible) irrasyonel (Hartmann, 1965, Kap. 32
a.). Bu, mantiksal olan her seyin rasyonel, yani anlasilir (6rnedin matematik)
olmadigini acgikca ortaya koymaktadir (Hartmann, 1965, Kap. 32 b, c; 38 a.).
Transintelligible, gnoseolojik olarak da bilinebilirligin siniridir. Transintelligibility varhgin
bir belirliligi degildir ve bu haliyle bilgiye kayitsiz kalir, ancak biligsel aygitin yapisina
dayali oldugu surece, ontik-kategorik islevi icin yine de ontik bir éneme sahiptir
(Hartmann, 1964, Kap. 11.). Hartmann, bir sonsuz kavrayisin (intellectus infinitus)
mutlak bilgi olasiligini, sonlu bir kavrayis (intellectus finitus) ile sinirlandirarak bundan

metodolojik sonuglar ¢ikarir (Hartmann, 1964, Kap. 11.).

Modal analiz ve kategorik analiz bunu dogrular ¢unku bilginin kendisi,
bilgiden kacan kategoriler altinda ele alinmaktadir. Varlik ve bilgi kategorilerinin
kismi kapsami, olasi kavrayis alanini belirler. Kategorilerin kendilerinin artik

rasyonel olarak kavranamayacak bir fazlaliklari s6z konusudur.

Ornekleri gogaltmak mimkin olmakla birlikte son olarak ¢agdas analitik
felsefeci D. Davidson ise Problem of Rationality adli makalesinde irrasyonel olanin
ratio karsisinda bir olumsuzlama olusunu bile kabul etmez, terimi ratio ile bir nispet
iliskisinden tliretmez ancak bunun yerine irrasyonel olanin rasyonel olan igerisinde
bir tir sapma yahut paradoks oldugunu ileri surer ve bdyle bir sapmanin nasil

muamkuin olabildigini agiklamaya ¢alisir.

4 Akl yuritme yahut tartismanin bir sorun sebebiyle sonuca varamamasi durumu. Antik

kuskucularin bir durum karsisinda hem olumlu hem olumsuz kanitlar bulmalari
sonucunda kararsizliga dusmeleri.

186



4.3. Romantizm ve Sanatin Rasyonele Muhalefeti

Romantizm kelimesi 17. ylzyilin ortalarindan itibaren Avrupa edebiyatinda
manzaranin belirli yénlerine, bahce sanatina, ask gibi insan davraniglarina ve
Ozellikle de poptler edebi ifade bicimlerine atifta bulunan c¢ok ¢esitli anlamlarda
ortaya cikmistir. 18. ylUzyilin ikinci yarisinda, baslangicta klasisizm tarafindan
reddedilen ve esasen romans olarak bilinen edebi tlrde ortaya c¢ikan alisiimadik
Uslup oOzelliklerine atifta bulunarak, terimin elestirel bir anlami yerlesmeye
baslamistir (Behler, 1992: 1076). Kelime daha sonra, 6zellikle Schlegel kardeslerin
etkisi altinda, Avrupa edebiyat tarihinin bir dénemine, yani Orta Cag ve Rdnesans
siirine ve daha spesifik olarak bu fantastik, klasik olmayan tarzi ifade eden Dante,
Ariosto, Tasso, Cervantes ve Shakespeare gibi yazarlara atfedilmistir. Schlegel
kardesler bazen kelimeyi zaman Ustl bir anlamda, tim siirler romantik olmahdir
seklindeki siir idealiyle esanlaml olarak da kullanmistir (Schlegel, 1958, 2: 183).
Terim o6nceleri tereddtli bir sekilde ¢addas, ¢ogunlukla polemikgi ve hicivci bir
sekilde bu romantik tarzi yaymaya calisan yazarlara atifta bulunmak icin de
kullanilmistir.  Bu gelisme Almanya'da baslamis olmasina ragmen terimin
kullaniminin esas olarak A. W. Schlegel'in “Vorlesungen Uber dramatische Kunst
und Literatur / Dramatik Sanat ve Edebiyat Uzerine On Okumalar’ ve Frau von
Staél'in “Uber Deutschland / Alimanya Hakkinda” eserinden ilham alan diger Avrupa
Ulkelerinde de degistiriimis bir bigcimde goérilmektedir (Behler, 1992: 1076). 19.
yuzyilin ilk on yillarinda, Avrupa uluslarinda, baslangi¢ta Almanya'da, ama daha
sonra cesitli sekillerde diger Ulkelerde de Romantizme® karsi siddetli bir miicadele
baslamis ve bu yenilenen bir klasisizm arayigiyla birlesmigtir. 20. yuzyilin bagindan
itibaren yavas yavas Romantizme kargi elestirel tavir gelismistir ve kavramin
elestirel, mesafeli, tarihsellestirici bir anlami ortaya ¢ikmaya baslamig, ancak
meydan okuyan, rasyonalizm Kkarsiti, tek tarafli, fantastik bir anlam c¢agrisimi
terimden asla silinmemis agikgasi karakteri korunmustur. Bu terimin tarihi, modern
aragtirmalarda olaganUstu ilgi géormustir (Eichner, 1992, s.492); s6z konusu
arastirmalar ¢ogdunlukla terimin 17. yuzyilda ilk kez kullaniimasindan 19. yuzyilin
basina kadar olan dénemle sinirhdir. 19. ylzyil boyunca romantizme karg! yuratulen
sert polemikler ve 20. yuzyilda terimin ikircikli bir sekilde yeniden kullaniimaya

baslanmasi ise halen arastirma konusudur.

® Bkz. Nietzsche, Frohliche Wissenschaft / Sen Bilim, 5. Kitap § 370 (1882).

187



Romantik terimi ilk olarak 1650'de, romanesk 1661'de ve romanca 1663'te
kullanilmis, sifatlar ingilizce'de romance, Fransizca ve Almanca'da ise ‘roman’dan
tiremistir. Roman formu, kurgusal ve olasilik disi tasvirleri nedeniyle o dénemde
olumsuz goéruldigunden, terimler pejoratif bir cagrisima sahiptir ve romandaki gibi
veya romantizmdeki gibi, yani fantastik, abartili veya absurt anlamina geliyordu.
Bahsedilen edebi tir, Roland efsanesi ve Kral Arthur ve sévalyelerini gevreleyen

efsane ve destanlar diinyasindan alintilanan sdvalyelik romanlariydi. L. P. Smith,

“Artik bir isme ihtiyag duyulan tim bu romanslarin 6zel karakteristigi...
sahtelikleri ve gercek disiliklari, iglerindeki hayali veya imkansiz olan her sey,
insanlarin zihnine hakim olmaya baglayan daha rasyonel yasam gorisine aykir
olan her seydi.” (Smith, 1925: 70).

Bu ifadeden de anlasilacagi gibi romantik, her zaman klasik olanin yani
rasyonel ve Ol¢ull olanin kargi kutbunda yer alarak kendi ifadesini bulmaktadir.
insan karakter 6zelliklerine ek olarak, bu terim o dénemde vahsi, karmasik ama ayni
zamanda tenha ve cennet gibi gérinen manzara 0Ozelliklerine de uygulaniyordu.
Dénemin seyahat edebiyati da kelimenin bu anlaminin yayilmasina blyik katkida
bulunmustur. Kelimenin yayilmasindaki bir diger 6nemli itici gug, kati formlara bagli
olmayan ve Fransa'nin simetrik geometrik bahge tasarimindan farkli olan ingiliz
peyzaj bahceciligi tarzindan gelmistir —bu durum romantik olanin kultarin temel bir
unsuru olarak kabul edilmesinde 6nemli bir adimdir- ve kelimenin bu anlami 18.
yuzyihn ikinci geyregine kadar uzanmaktadir (Immerwahr, 1972, s.47-72). Bize gore
terimin kulturel dairede ele alinmasi ise kultir doga karsithgi perspektifinde dogayi
temsil eden irrasyonel baglamlarin aleyhine, kultird temsil eden rasyonel baglamin
one c¢iktidl, cikarildigi bir etaba tekabul eder. Fransizcadaki romantik terimi
dogrudan romana atifta bulunurken, ingilizcede bu terim romance kelimesiyle birlikte
kullaniimaktadir. Roman veya romantizmle olan bu anlamsal baglanti epik, lirik ve
dramatik olarak diger ¢ edebi tire atifta bulunan sifatlara sahip Almanca'da eksiktir
ve roman icin higbir sifat yoktur. Schlegel kardeslerin 1800 tarihli bazi metinlerinde,
bu boslugu doldurmak ve “romantik”i “roman”dan tiretilmis bir sifat olarak tanitmak
icin agikga bir girisimde bulunulmus ancak bu kullanim Schlegel kardesler agisindan
terminolojik bir savurganliktan o6teye ge¢memistir. Onlarin roman terimi de

olaganistl genis bir anlama sahip oldugundan ve pratikte siirsel olanin tamamiyla

188



orthstiginden, kelimenin bu kullanimi kendi teorileri i¢in bile hicbir agirhk

tasimiyordu.

18. yuzyilin sonlarina dogru, edebiyat elestirisi alaninda romantik teriminin
biri kronolojik digeri tipolojik olmak Gzere iki anlami ortaya ¢ikmistir. Kronolojik olan,
Orta Cag'da baslayan ve modern Avrupa'daki edebi yazimi belirleyen ancak
klasisizm tarafindan bastirilan ve kanondan diglanan bir Avrupa edebiyat gelenegine

atifta bulunuyordu.®

Bunlardan tipolojik olan, baslangicta roman edebiyatinda ifade edilen ancak
artik tim edebi tirlerde bulunabilen kompozisyonel ve yapisal olanlar da dahil olmak
Uzere edebiyattaki belirli stilistik 6zelliklere atifta bulunuyordu. Kardesi A. W.
Schlegel ile birlikte sézcugun tarihinde bir donum noktasi yaratan F. Schlegel,
yuzyilin basinda terimi hala bu iki anlamda kullaniyordu. Farkh tarzlarin birlesimine
dayanan tipolojik anlam icin sunlari sdylemektedir: "Benim didslnceme ve dili
kullanigima goére, romantik olan tam da bize duygusal malzemeyi fantastik bir
bicimde sunan seydir." ayrica Orta Cag sonrasi edebiyata atifta bulunarak sdyle
dediginde terimin edebi-tarihsel ntansini da belirginlestirir (Schlegel, 1967, s.329-
339):

"Romantik olani orada, eski modernlerde, Shakespeare'de, Cervantes'te,
italyan siirinde, bu seyin ve kelimenin kendisinin kaynaklandigi o sovalyeler, ask ve

peri masallari gaginda ariyor ve buluyorum”

A. W. Schlegel, Berlin'de verdigi Glizel Edebiyat ve Sanat Uzerine
derslerinde kendisi ve kardesi tarafindan romantizm kavraminin anlaminda
meydana getirilen degisiklikten bahseder (Behler, 1992: 1078). Schlegel, 1801-1804
tarihli bu derslerde, iki edebiyat arasindaki farkli ruhu, hatta karsithgi ortaya ¢ikarmis
olmayi kendisinin ve kardesinin katkilari olarak gorur. Goethe'e gére, Romantik ve
Klasik arasindaki ayrim kisa sirede tum dinyaya yayildi ve bu kargithigin taninmasi
sanat tarihi agisindan son derece 6nemlidir, zira daha 6nce sanat alaninin tamami

olarak kabul edilen seyin sadece bir yarisi olarak gorinmesini ve tamamen esit

® Bu anlamda Frangois Rabelais'nin, Gargantua adli eseri 6rnek verilebilir; dyle ki sz

konusu eserin grotesk, romantik Ogeleri 20. Yuzyl'da Michael Bachtin tarafindan
carnavalesk kavraminin gelistiriimesine zemin saglamistir.

189



statilye sahip modern veya romantik siirle tamamlanmasini saglamistir (Behler,
1992: 1079). Schlegel kardeslerin galismalari sayesinde, modern siir tarihinde
gercekten bir ¢cigir acan eserler bile klasik antikite ile karsitlik icine yerlestirildi, oysa
daha 6nce modernite yalnizca tamamen klasik antikiteye goére bicimlendiriimis
klasik¢i eserlerde taniniyordu. Klasik ve romantik arasindaki ayrimla ilgili olarak
Schlegel bir antik ve modern begeni antinomisinden s6z eder ve karsit seylerin esit
degerde oldugunu, esit haklara sahip olmasi gerektigini zira tim varolusumuzun da
surekli olarak c¢ozilen ve yenilenen karsitliklarin  dénisimine dayandigini
goOstererek bu karsithgr ¢cozmeyi teorinin goérevi olarak gorir (Goethe vd., 1948:
405). Novalis de bu terimi kendi ¢abalariyla ilgili bir anlamda kullanir, érnegin
Heinrich von Ofterdingen adli romaninda, Goethe'nin Wilhelm Meister adli eserinde
kayboldugunu distndigu romantik olani geri getirmek ister. Bir fragmanda séyle
sdylemektedir (Behler, 1979: 1079):

“Uzak felsefe kulaga siir gibi gelir ¢linkl uzaklara yapilan her ¢agri bir ses
olur. Her iki tarafinda da arti ve eksi siir yatar. Boylece uzaktaki her sey siir sanati-
siir olur ve actio in distans (uzaktan bir etkisi) olur. Uzaktaki daglar, uzaktaki insanlar,
uzaktaki olaylar vs. her sey romantiklesir, quod idem est, dolayisiyla bu bizim ilkel,

arkaik siirsel dogamizdir. Gecenin ve alacakaranhgin siiri.””

Novalis’in yukaridaki fragmaninda yaptidi tespitler modern antropoljik
yaklasimlarla da értismektedir. Uzak ve karanlik olan ise ézcu etnoloji baglaminda
ekzosferik ve kitonyen bir tanim kimesine dahildir; acgik¢asi tanimsiz, belirsiz,
rasyonelden uzak olani betimlemektedir. Bununla birlikte, romantizm kendi basina
modernizmin ruhuyla bir tutulmamis, yalnizca modernizmin belirli yiksek noktalarini
karakterize etmis ve bu noktalarin yerini dogal olarak gerileme evreleri almistir.
Romantizmden bagimsiz olarak modernizmin kendi bagimsiz bir edebi ifade bigimi
de sdz konusudur. F. Schilegel'in Siir Uzerine Soylesi'sinde muhataplarindan biri

digerlerine soyle der (Schlegel, 1967, s.333):

“Ancak, Romantizm ve Modernizmi tamamen esit gérdigimid hemen

varsaymamanizi rica ediyorum. Bence Rafael ve Correggio'nun tablolari su anda

! Orijinal fragmanlar icin bkz. Novalis; 2017, Das Allgemeine Brouillon: Materialien zur
Enzyklopadistik, Felix Meiner Verlag, Hamburg.

190



moda olan gravurlerden ne kadar farkliysa bunlarda birbirlerinden o kadar farklidir.
Aradaki farki kendiniz icin tamamen netlestirmek istiyorsaniz, litfen Emilia Galotti'yi
okuyun, 6rneg@in o anlatilamayacak kadar moderndir ve yine de en ufak derecede
bile romantik degildir ve sonra romantik hayal glcinidn asil merkezini, ¢ekirdegini

yerlestirmek istedigim Shakespeare'i hatirlayin.”

Romantik olan genellikle kendi konumuna olabildigince vyaklasir ve
transandantal, antropolojik bir anlam kazanir ve tarihsel, kronolojik tanimlama
karakterini kaybederek siirsel olanla esitlenir. Siir Uzerine Sdylesi'de F. Schlegel soyle
der: “Romantik hem bir tir hem de siirin bir unsuru degildir, az ya da ¢ok baskin
olabilir veya geri cekilebilir, ancak asla tamamen yok olmaz” (Schlegel, 1967: 335),
Athenaeum fragman 116'da (Schlegel, 1967: 183) oldudu gibi, buradan aslinda tim
siirin romantik olmasi gerektigi talebi ortaya cikar (Schlegel, 1967: 335). Bu gorlse
gore, Romantik siir daimi bir olus slrecinde gorunur ve esasen bu onun 6z olup siir
sadece olusabilir ama asla tamamlanamaz (Schlegel, 1967: 183). Platoncu ideanin
aksine olus hi¢bir zaman sona ermeyen bir sure¢ olarak bir anlamda romantik tavir
acisindan kabullenilir. Sona ermeyen bir surecin rasyonel tanimida dogal olarak
rasyonellie direnecek ve radikal uglarinda irrasyonele yaklasmak durumunda
kalacaktir. Bununla birlikte, genellikle Romantik kuram ile elestirmenlerin kendi
konumlari arasinda ise bir mesafe kalir; bu da romantik terimini kendilerine higbir
zaman aplike etmedikleri, ancak kendilerinden “okul”, “yeni okul” yahut “Schlegelci siir
okulu’nun ¢agdaslari olarak bahsetmeleri olgusunda gérulir. Bu anlamda F. Schilegel,
“Siir Uzerine Sdylesi” adli eserinin yeni baskisinda geriye donik olarak Jena
Romantik Cevresi'nin faaliyetlerinden “yeni okul” olarak bahseder ve bu “yetenekler

birligi” hakkinda konusmanin “canli bir hatirlatma” saglamayi amacladigini belirtir
(Behler, 1979, 1080). Terim romantik ekolin diger Uyeleri ya da ona yakin olanlar
tarafindan da az ¢ok degistiriimis bir sekilde kullanilir. Jean Paul, tm modern siirin
kokeni ve karakterinin Hiristiyanliktan kolayca turetilebilecegi ve romantik giire
Hiristiyan da denilebilecedi gorusindedir (Paul, 1967: 5, 86). Romantik teori A. W.
Schlegel'in Dramatik Sanat ve Edebiyat Uzerine Viyana Dersleri adli eserinde en Unli
ve etkili ifadesini bulmustur. Eserin dénemin egitimli dinyasinin neredeyse tim
dillerine cevrilmesi sayesinde bu olgunun bircok ulusta tartisiimasina ve
benimsenmesine yol agmistir (Kdrner, 1929: 69-74). Tartismanin genis bir katihimci

kitlesi bulmasi rasyonalizmin temsilcisi olarak klasisizmin kargisinda artik bir itiraz

191



yogunluguna da isaret etmektedir. Nitekim Schlegel, klasik ve romantik arasindaki

ayrimi kargitlk seklinde ortaya koymustur (Schlegel, 1846, s.17).

“Yunanlilarin insanlik ideali, tim guglerin mikemmel birligi ve dengesi, dogal
uyumdu. Modernler ise bdyle bir ideali imkansiz kilan i¢ bdlinmenin farkina
varmiglardir; bu nedenle siirleri, aralarinda boélinmus hissettigimiz bu iki dinyayi,

ruhani ve duygusal olani uzlastirmaya c¢aligir.”

Ya da:

“Yunan sanatinda ve siirinde bicim ve malzemenin orijinal, bilingsiz bir birligi
vardir; daha yenisinde, gercek ruhuna sadik kaldigi olgude, iki karsit olarak ikisinin
daha samimi bir sekilde i¢c ice gecmesi aranir. ikincisi gérevini mikemmele dogru
¢dzmustlr; Uglncusu sonsuza dogru ¢abasini ancak yaklasarak yerine getirebilir ve
belirli bir tamamlanmamiglik gérintist nedeniyle yanlis dederlendiriime tehlikesiyle

daha da karsi karsiyadir.”

Romantizm gec¢mise atifta bulunan ve Orta Cag'a dénmek isteyen bir
Hiristiyan Katolik hareketi olarak da tanimlanmistir. H. Heine, Romantik Okul adli
eserinde, bu akimin her bir temsilcisini, Alman edebiyatinin sadece ge¢mise yonelik,
klasisizme kargi ¢ikan, zamanin gergekgi sorunlarini gérmezden gelen ve gelecege
yonelik higbir énemi olmayan bir bolimi olarak gdstermek igin nikteli bir hiciv
kullanmigtir. Anlasilacagi uzre burada romantizm ekoll edebiyat alaninda bile
rasyonel olanin kargisinda duygusal bir konuma 6zgulenmektedir. Nitekim Heine,

“Almanya'daki Romantik ekol neydi?” seklindeki retorik soruya,

“Sarkilarinda, resimlerinde ve binalarinda, sanatta ve yasamda kendini
gosterdigi sekliyle Orta Cag siirinin yeniden canlanmasindan bagka bir sey degildir

ama bu siir Hiristiyanliktan dogmustu, isa'nin kanindan filizlenen bir tutku gigegiydi.”

yanitini vermistir (Heine, 1971: 381). Romantizm imaji Goethe'nin 1826'da yaptidi
ve Maximen und Reflexionen'de yer alan Unli agiklamayla da pekistirilmigtir: "Klasik

olan saglikl olandir, romantik olan hasta."

192



Hegel'e gore romantik ve romantik sanat bigimi terimlerinin Jena ya da
Heidelberg Romantizmi ile ilgili cagdas bir anlami yoktu bu terimler daha ziyade
O6znenin i¢selligini sekillendirmeye c¢agrilan sanatlarl ifade ediyordu. Bunlar klasik
sanata karsidirlar ve esasen Orta Cag Hiristiyan sanatini ifade ederler (Hegel, 1927-
40: 258). 19. Yuzyihn basinda Alman romantizmine kargl yurutilen polemik de
Hegel'den gigli bir ivme kazanmistir, ¢clinkii Hegel neredeyse tim yazilarinda ve
derslerinde bu sanati “birlestirici tozden kopan 6znelligin en yulksek zirvesi” olarak
olumsuz anlamda tanimlamistir. Romantik tavir esasen Hegel felsefesinin mutlak
akilcr yaklasimina ciddi bir tehdit olusturdugundan, onun tarafindan sert bigcimde
elestiriimesi dogal bir sonugtur. Hegel'in elestirisi de A. Ruge ve Th. Echtermeyer
tarafindan  anti-romantik manifestoda ve 06zellikle Echtermeyerin “Der
Protestantismus und die Romantizm Zur Verstandigung Uber die Zeit und ihre
Gegensatze/ Protestanlik ve Romantizm: Zamani ve Karsitlarini Anlamak Uzerine”
adl makalesinde daha da vurgulanmistir. Bu makale ayni zamanda Kierkegaard'in
1841 tarihli “ironi Kavrami” adli tezini de etkilemistir; s6z konusu tez o dénemde
Almanya'da henuz bilinmiyordu ve romantizmin sorumsuz bir keyfilikle karakterize
edilen bir ¢6zllme olgusu olarak kavranmasina yol acmigti (Behler, 1979: 1082).
Hegel'den ziyade Goethe ve Schopenhauer’e atifta bulunan F. Nietzsche de hemen
hemen tim yazilarinda romantizmi ¢ékmekte olan bir yasamin semptomu olarak
goOstermistir, ancak Nietzsche'nin karakteristik antagonist dislince tarzindaki
dekadans kavrami ve Dionysos'¢u perpektifi de romantizmin c¢ekici 6zelliklerini
ortaya ¢cikarmistir (Nietzsche, 1954: 43-246).

19. ylzyillin ortalarinda romantik terimi “gerici” kavrami ile tamamen
esanlamli hale gelmisti ve bir romantik gericiydi ama basit bir gerici degil, doktrin ve
egitim gericisiydi. R. Haym, 1870 tarihli “Romantik Okul” adli eserinde, yuzyilin
ortasinda romantizme kargi amansiz bir savasin yuritldaga tutku ve nefretten séz
eder; bunu bir riya gibi hatirlar ve bittigine sevinir (Behler, 1979: 1082). R. Haym,
W. Dilthey, O. Walzel ve digerleri boylece romantigi artik kendi sorunlariyla ilgili
olmayan uzak bir konuma yerlestiren tarihsel arastirmalara basladilar. Bununla
birlikte, romantik ile olan siddetli, polemiksel iliski ginimuze kadar devam etmekte
ve boylece romantik kelimesinin ilk ortaya c¢ikisindan beri fark edilen anlamin
polemiksel bilesenini gostermektedir. Fagizm ve Marksizm 20. yuzyilda Almanya'da
romantizme karg! verdikleri sert micadelede birlesmislerdir. C. Schmitte'e gore

romantizm Oznellestiriimis vesileciliktir, yani "yasam icin gerekli olan, hayata ve

193



olaylara diizen getiren her seyin olumsuzlanmasidir.”(Schmitt, 1925: 22) A. Baumler
romantigi rokokonun® 6tenazisi, rasyonalist cagin ¢oziilisii olarak tanimlar. G.
Lukacs, romantigi "yaratici 6znelligin egemen bir sekilde engellenmesi yoluyla sanat
bicimlerinin kendi kendini gozmesi" olarak nitelendirir ve bdylece fasizm batakhidina
dogru yol alir (Lukacs, 1957: 72). Habermas'a gore ise romantizm, "aklin 6tekisine"
gecis, "mitik koken guglerinin dinyasina" acilan kapr anlamina gelmektedir
(Habermas, vd., 1985: 112). Romantizme karsi bu siddetli polemiklerin yani sira,
1870'te baslayan romantizme iliskin tarihsel arastirma devam etmis ve 20. ylzyilda

da munferit yazarlarin ciddi elestirilerinde ifade edilmigtir.

19. yuzyilda klasik ve romantik terimleri o zamanlar ¢agdas bir anlamdan
ziyade genel bir elestirel anlama sahipti ve bu da Shakespeare ve Dante'ye
atfedeilen romantik kelimesine olumlu bir ntans kazandiriyordu. Bu terimlerin diger
Avrupa ulkelerindeki ¢gagdas eserlere uygulanmasi elbette kabul ediliyordu, ancak
bunun bildiriime sekli, bu ayrimin baslangi¢ta ne kadar aykiri gorindigunu daha da
acik bir sekilde géstermektedir. Lord Byron17 Ekim 1820'de Ravenna'dan Goethe'ye
soyle yazmisti:

"italya'da oldugu gibi Almanya'da da Klasik ve Romantik dedikleri sey
hakkinda buyuk bir micadele oldugunu gdériyorum — bunlar en azindan doért bes yil
énce ayrildigimda ingiltere’de siniflandirma konusu olmayan terimlerdi." (Behler,
1979: 1083).

ingiliz edebiyati igindeki tartismalar daha kiigiik yazar gruplar arasinda
gerceklesmis, bugin Romantik olarak adlandirdiimiz Coleridge, Wordsworth gibi
sairler Lake School ya da Lake Poets yazarlari olarak anilmigtir. Avrupa'nin Akdeniz
Ulkelerinde yeni edebiyat, hakim olan klasik¢i gelenekle keskin bir karsithk igindeydi

ve bu gelenek tarafindan kurallara aykiri olarak damgalanmaktaydi.

Fransa'daki Romantizm karsiti kampanya da A. W. Schlegel'in ve Bayan von
Stael'in konu hakkindaki eserlerinin gevirilerinin yayinlanmasindan sonra, 1814 yili
civarinda ortaya ¢cikmistir. 11 Mart 1814 tarihli Journal des Débats soyle diyordu: "i¢

savas artik tim Apollo Eyaletlerinde kesin olarak patlak verdi. iki parti birbiriyle

® Sanat tarihi bakimindan énceki dénem olan Barok’a karsi tepki olarak ortaya gikan

klasisist sanat anlayisina verilen ad.

194



savasmaya hazir" (Bray, 1932: 10). Stendhal'in tanimina gére, tum buyuk yazarlar
kendi zamanlarinin romantikleriydi, ancak klasikler, blylk yazarlarin élimunden
ancak yuzyil sonra gozlerini agan ve dogayi taklit etmek yerine onlarn taklit
edenlerdir (Stendhal, 1962, s.38 vd.). Fransa'da ise romantizm ancak V. Hugo'nun
otoritesiyle 1827'de Cromwell adli dramasinin 6nsoézinde "sanatin sistemlerin,
kodlarin ve kurallarin despotizminden kurtulmasi" ¢agrisinda bulunmasi ve ¢ yil
sonra Hernani'nin  6nséziinde romantizmi  edebiyatin  6zgurligu  olarak
tanimlamasiyla olumsuz konumundan kurtulmustur (Behler, 1979: 1084). Fransiz
romantizmi boylece kendini bilingli bir anti-klasisizm olarak ortaya koymus olur. Bu
kokensel yapilanmanin ve isleyisin daha sonra kendisini Fransiz felsefesinde post-
modernizme degin varacak olan ekzistensiyel dusliincede de gdstermesi edebiyatin
felsefeyi oncelemesi baglaminda ilging bir 6rnek olarak da degerlendirilebilir.
Fransa'da romantizm ve klasisizmin, Devrim ve Eski Rejim kadar birbirine olduklari
dusluncesi hakim bir gorlus olarak kabul edilmektedir. Hugo'nun etkisi altinda
romantizm, Stendhal'in daha énce savundugu gibi romantik olanin seyleri oldugu
gibi taklit ettigi 6lcide modernligin, hatta gergekgiligin karakterini kazanmistir. Artik
salt ideal olana duskun olanlar agik¢a klasikgilerdi yine de bu etkiden sonra bile,
romantizm hakkindaki tartisma Fransa'da 20. yluzyihn basina kadar devam etmigtir
(Behler, 1979: 1084). Romantizm konusunda sodylenebilecek seylerden biri de

tarafsiz bir sekilde nadiren karsilasilan bir olgu oldugudur.

Yukarida ancak kismen ele alinabilen romantizm kavrami edebiyat alaninda
kendini apacik gosteren bir karsithgin tarafi durumundadir. S6z konusu karsitlik ise
klasisizm-romantizm karsithigidir ki bu olgu tezimiz baglaminda rasyonel-irrasyonel
dikotomisine aplike edilebilir. ilging nokta sudur; felsefi baglamda modern dénem
icin artik irrasyonelin taniminda bir sikismanin ve rasyonelin negatifine
indirgenmenin ¢cemberi sanat alaninda bir anlamda kiriimakta ve irrasyonel olgu
kendine edebi planda mustakil bir alan agmaktadir. Bu plan daha sonra varolusguluk

ve postmodernizm gibi yaklasimlarda teorik strikttire birinecektir.
4.4. Schopenhauer ve irrasyonalin Ontolojik
Ozerklesmesi

Schopenhauer igin fenomenal dinya, en mikemmel felsefenin bile hi¢ bir

zaman tam olarak ¢dzllemeyecek bir unsur icermek zorunda kalacagi ¢ézimsuz bir

195



problemdir. Bu tipki iki buyukligun irrasyonel iligkilerinden her zaman geriye kalan bir
tortu gibidir (Hubscher, 1948: 65). Schopenhauer dusuncesinin temel kavrami olan
irade tamamiyle akla agkin bir metafizik kdktir ve bu kokin felsefesini yapmak ise
disunlre gore irrasyonel idealizmdir. Schopenhauer felsefesinin irrasyonel kavrami
baglaminda istisnai bir yeri oldugu sdylenebilir. Bu bakimdan filozofun irrasyonalizmi
siklikla tartisilan bir sorudur ve genellikle onun sisteminin temel 6zelliklerinden biri
olarak kabul edilir. Schopenhauer'e Thomas Mann, Karl Popper, Georg Lukacs ve
pek cok felsefeci, dusunur ve yazar tarafindan da irrasyonalist bir felsefesi oldugu
anlaminda atifta bulunulur. Schopenhauer’in irrasyonalizmi, felsefi-tarihi bir bakis
acisindan analiz edilecek olursa, bu perspektifte o, metafizik temayulli ve her seyi
kapsayan akil geleneginden kopan bir filozof olarak gorilebilir. Polonyali felsefeci
Marek Siemek, Alman idealizminin arka planina karsi Schopenhauer'in felsefesi

Uzerine makalesinde aklin bu sekilde degersizlestiriimesine atifta bulunur:

Akil kavrami [..], gerceklikle ilgili (Schopenhauerin) varsayimlarinda,
"depotansiyel" oldugu ve yalnizca 6znel-insani "tasavvur kabiliyeti" nedeniyle sinirl,

tesadfi bir dizeye indirildigi icin temelde zayiflamistir (Siemek, 2006).

Siemek'in burada s6zinu ettigi aklin potansiyelinde ortaya g¢ikan zayiflama,
"Kant sonrasi idealistlerin "sonsuz" aklinin ikincil, tdretiimis bir bilgi yetisine
indirgenmesi gergeginden olusur. Bu indirgeme, Schopenhauer'in akli "insan
organizmasinin 6zgul bir davranisi ve nihayetinde aklin, beynin bir iglevi olmasi”, yani
yalnizca 6znel-insan tasavvur kabiliyeti olarak gérmesinin sonucudur. insan akli, onun
bilissel aygitinin bir pargasi olarak Schopenhauer bakimindan iradenin 6zel bir
nesnelesmesi yani principium individuationis’in bir formudur. Bu nedenle Siemek,
Schopenhauer'in akil kavramini tamamen kisitlayici ve sinirlayici bir kavram olarak
gorur ve felsefe tarihi agisindan kendi zamaninda tézsel bir rasyonalite fikrine veda
eden ilk didsindr oldugunu da ekler (Siemek, 2006: 260). Birnbacher de

Schopenhauer’de aklin derecesinin dusurtlmesine atifta bulunur:

Schopenhauer'a goére akil, insanin fiziksel yetenekleri gibi, varliklarinin
korunmasi ve yeniden uretilmesi igin koér doganin araci olarak gelisen bir evrim

ariinaddr [...]. Yalnizca bu nedenle bile diinya bir akildan meydana gelmis olamaz

196



ancak bu akil ister kisisel bir Tanri'nin akli, ister kisisel olmayan bir akil ilkesi olsun

ayrintil olarak sunulur (Birnbacher, 2009, s.37).

Peter Brugger, Schopenhauer'in aklin sézde 6nceligini aldatici bir bos riya
olarak ortaya koyduguna da dikkat ceker (Brugger, 1985: 253). Fikirler tarihi
perspektifinden, insanin blyik bilgi glglerine olan iyimser inanca iligkin radikalizminde
neredeyse asilimaz bir hayal kirikhidi sunar. Schopenhauer'e gore bilgi daha ¢ok
icglidiisel ve egoist yasam cikarlarina bagl bir olgudur (Briigger 1985: 256). Ote
yandan Siemek, Klasik felsefi rasyonalite kavraminin ézel bir bicimde kendini ortadan
kaldirmasindan (Siemek, 2006: 261) bahsettiginde farkli bir noktaya deginmis olur.
Kisinin tim bilissel aygiti, Schopenhauer tarafindan iradenin bir islevi, nesnelesmesi
olarak anlasilir. EGer irade irrasyonel ise, tim rasyonel bilginin temeli -insan biligsel
aygitinin bir pargasi olarak akil- metafiziksel olarakta irrasyonel olmak durumundadir.
Dolayisiyla, insan rasyonalitesinin yetilerinin metafizik bakimdan irrasyonel olarak
teshir edilmesinde bu tuhaf kendini ortadan kaldirma gerceklesir. Metafizik iradenin
irrasyonel oldugu, yani etkinliginin akhn kurallarina aykiri oldugu tezi, bazi
arastirmacilar tarafindan savunulmakta ve metafizik irrasyonalizm olarak
tanimlanmaktadir. Ornegin, Lehge konusulan dinyadaki en popiiler felsefe tarihi
yazarlarindan  Wladyslaw  Tatarkiewicz, = Schopenhauer'in  irrasyonel-irade
metafiziginden bahseder (Tatarkiewicz, 2005: 251). Bryan Magee, Schopenhauer'in
felsefi sisteminin irrasyonel oldudu iddiasina itiraz ederken muhtemelen bdyle bir
yoruma atifta bulunur. Magee sunu savunur: "EJer hakikatte irrasyonel guglerden
ciddi sekilde etkileniyorsak, o zaman bu gercedi kabul etmek rasyonel, etmemekse
irrasyoneldir" (Magee, 2002: 429). Magee, Schopenhauer'in irrasyonalizmini farkli

sekilde anlar:

Her seyin rasyonel kriterlere uyduguna inanan -ki bu cahillik ve aptallik olur-
degil, dislince ve davranista rasyonelligi dizenleyici bir ideal olarak goéren ve ona
yaklasmaya calisan ama bunu asla gergeklestiremeyecegini bilen biridir (Magee,
2002: 429).

Magee'nin Schopenhauer'in irrasyonalizmine iligkin anlayigi, yukaridaki kafa
karigikligini - dizeltmeyi amaclar. Ona go6re, Schopenhauer metafizik bir
irrasyonalizmi temsil eder ancak bu, kendi sisteminin irrasyonel oldugu anlamina

gelmez. Aksine, onun sistemi olabildigince rasyoneldir. Karl Popper de benzer bir

197



bakis agisina sahiptir. Bir yandan Schopenhauer'i, irrasyonalizme gergekten karsi
olan bir filozof olarak tanimlar ve tim insan deneyimini agan felsefesinin sorunlarini
tipik akilci tarziyla ¢dzdiguni belirtir. Ote yandan, ¢dzim irrasyonel olmaya
mahkumdur ¢Unkld Schopenhauer insan aklinin sinirlarinin  olasi deneyimin
sinirlariyla gakistigina inaniyordu (Popper, 1974: 200). Popper, Schopenhauer'in
metafizik irrasyonalizminin, iradenin akil kurallarini fiilen ihlal ettigini séyleyen olumlu
bir tez olmasi gerekmedigine dikkat ceker. Aslinda Schopenhauer'in kavramsal
anlayisina gére de boyle bir tezin kabuli ne gerekli ne de mimkindur.
Schopenhauer'in  kavramsal elestirisinin  sonuglari, yalnizca kavramlarin
olusumundan sorumlu olan ancak metafizik bilgi veremeyen bir yeti olarak

tanimlanan aklin radikal bir degersizlesmesine yol agmaktadir:

Eger ogretildigi gibi dolaysiz, materyal (yani salt madde sadece formun
tastyicisi degil) olarak dogaustu (tum tecribe imkanlarinin disinda kalan) ve agikga
metafizik bir kavrayisa dayanan bir bilgiye sahipsek, bizde yerlesik olan kabiliyetin
maksadi bu ise ve akil da buradan olusuyorsa, nezaketi bir yana birakarak bunun

dipediz bir palavra oldugunu séylemek zorundayim. (Popper, 1974, s.234)

Burada aklin s6z konusu devallasyonu, yalnizca kavramlarla ugrasmaya
indirgenmesi gerceginde yatmaktadir: “Bu nedenle, herhangi bir spesifik rasyonel
aktivite, kavram olusumu olarak anlasilabilir’ (Ruffing, 2001: 34). Ayrica
Schopenhauer, insan bilgisinin kavramsal olarak ifade edilemeyen bir boyutu
oldugunu da dusunmektedir. Bunun bir 6rnedi idealarin bilgisidir. Asagidaki alinti

tezi kanitlamaktadir:

Tam da idea algilanabilir oldugu ve dyle kaldigi igin sanatgi, eserinin in
abstracto niyetinin ve amacinin bilincinde degildir; onun bir kavrami degil, bir ideas
vardir: bu nedenle yaptigi seyin hesabini veremez: insanlarin kendini ifade ettigi gibi,
salt duygularla ve bilingsizce, hatta icguduleriyle ¢calisir (WI, 298 [277 vd.]).

Bu su anlama gelir, sanatgi, eylemlerinin hesabini veremez yani onu
terimlerle ifade edemez c¢lnki aklinda bir kavram degil bir idea vardir. Nesneyi
kavramsal bir yeniden kodlamadan ge¢cmezden dnce ele alir yani onu bir tasavvur

nesnesi olarak degil fakat idea olarak temasa ettigi bicimi ile ele alir. Terimlerle ifade

198



edebiliyor olmak, dinyanin kavramsal olarak anlasiimasinin olmazsa olmaz
kosuludur ancak idealarin taninmasi, kavramsal gergevenin disinda, dolayisiyla
aklin da disinda gergeklesir. Buradan hareketle akildigi yani irrasyonel bir karaktere
sahip oldugu séylenebilir. Ozii bakimindan akil temelinde kavranamaz ve bu
nedenle duyu disi bilgi bigiminin bir &rnegidir. Ruffing, Schopenhauer'in
felsefesindeki bilgi tasiyicilarina iligskin analizinde, duyguya da bir bilgi kaynag rol
verilmesi gerektigini belirten benzer bir 6rnede atifta bulunur. Bu nedenle
Schopenhauer felsefesinde bilgi kaynagdi olarak sadece akildan vazgecilmedigi ayni
zamanda “genellikle irrasyonel bir biling momenti olarak kabul edilen” bir seyin de

bilgi kaynagi olarak adlandirildigi séylenir (Ruffing, 2001, s.47).

Schopenhauer'in  kavramlari incelemesinin sonucu, -idealarin bilgisinde
oldugu gibi- somut, sezgisel dunyanin yani dogrudan insan bireyine sunulan
dinyanin akilla bilinemeyecegi tezidir clnki akil igin evvela goérineni kavramsal
olarak sabitlemek esastir. Dolayisiyla, Schopenhauer'da, Siemek'in felsefe tarihi
acisindan yaptigi gibi, akil kavraminin degersizlestiriimesinden dedil, ayni zamanda
epistemolojik bir irrasyonalizmden de s6z edilebilir. Bu, aklin insanlik icin yeni bir
bilgi kaynagi olarak ise yaramaz oldugu o©nermesine kadar izlenebilir.
Schopenhauer'in akil tanimi, akli, ortaya ¢ikan dunya hakkinda higbir yeni bilgi
saglayamayan bir yeti yapar. Maurice Mandelbaum buna atifta bulunur: "[...]
Schopenhauer, aklin soyutlamalarinin, yararli olsalar bile, gergekligin dogasinin
gOstergesi olarak alinamayacagini savundu" (Mandelbaum, 1980: 64). Ortrun
Schulz, “mantiksal-rasyonel gercgeklik ilkesinin reddedilmesinin yani sira, mantiksal-
rasyonel, kavramsal iglemlerle de s6z konusu gergeklige tam olarak nifuz edilme
imkéani olmadigindan” bahseder (Schulz, 2002). Bu irrasyonalizm sonugta Siemek'in
de gbézinden kagmaz: “Schopenhauer ile epistemolojik olan [...] timuyle 'akil'

alanindan ¢ikarilir ve bagka bir yere aktarilir’, agik/somut olanin boyutuna.

Dolayisiyla akil metafizik bilgi veremez. Bununla birlikte, insan tlrdnin
organonu olarak, en azindan goérinen dunya hakkinda (kavramsal olarak) bilgi
depolayabilirken, metafizik bilgi icin kesinlikle higbir faydasi yoktur. Popper buna
atifta bulunuyor gibi goérindyor- irade insan akliyla, yani rasyonel olarak
kavranamaz. Sonug¢ olarak, Schopenhauer'in iradenin irrasyonalizmi hakkindaki
metafizik tezi zayiflatiimalidir. irade ancak insan rasyonalitesinin cergevesini astigi

surece irrasyoneldir yani onun iginde anlasilamaz. Bu, iradenin dogasi hakkinda

199



olumlu bir ifade degildir. iradenin herhangi bir tanimi, aklin dilinde yalnizca mecazi
bir yaklasimdir. Schopenhauer'in irrasyonalizminin bu 6z, Matthias KoRler
tarafindan iradenin metafiziginin yeniden insasinda iyi bir gekilde 6zetlenmis ve
vurgulanmistir: Metafizik iradenin faaliyeti "ne zamanda ve uzamda ne de aklin
ilkesinin herhangi bir bicimine gore gerceklesir, ne bir amag¢ ne bir ¢ikar kimesidir
¢unk( butin bu belirlemeler tanim geregi kendinde iradeye yabanci olan akla aittir. "
(Kossler, 1990: 119). insan zihni, metafizik iradenin kavranabilecegi bir yapiya sahip
degildir. Felsefe tarihi agisindan Matthias Kossler, Schopenhauer'in bakis acisini su

sOzlerle tanimlar:

“Dinyayl bir arada tutan ontolojik bir akilciik (yani varhdin kendisine
demirlenmis bir akilcilik) yerine, akilcihga karsi kendinde varlik olarak tanimlanan
irade vardir.” (Kossler, 2005: 45).

Schopenhauer'in irrasyonalizminin iradenin akilci anlasiimazligi seklindeki
bu zayif yorumu, onun felsefesinin pek gok yorumunda bulunabilir. Ornegin,
Spierling metafizik iradeyi irrasyonel olarak adlandirmakta tereddut eder ve bunun

yerine farkh bir tanim secer: “Rasyonel olmayan” bir sey (Spierling 1994: 47).

Stanford Felsefe Ansiklopedisi'nde Schopenhauer maddesi ile ilgili girigin
yazari, iradeyi “rasyonel olmayan” (Wicks, 2014) olarak tanimlayan Robert Wicks, tam
olarak ayni sekilde ilerler. Bir baska érnek, Julian Young'in, Schopenhauer'in bir
irrasyonalist oldugu tezine karsi polemiginde de bulunabilir. Burada Schopenhauer'in
konumunun bir anlamda anti-rasyonalist olarak tanimlanabilecedine isaret eder,
ancak ayni zamanda sunu ekler: “Burada irrasyonalizmden bahsetmek oldukga yanlis
olur" (Young, 1988: 87). Schopenhauerin irade metafizigiyle ilgili olarak
"irrasyonalizm" terimini kullanmakta belli bir isteksizlik oldugu gorulebilir. Bu
irrasyonalizm, aklin kendi metafizijinde aciklayici bir ilke olarak kullanilamamasi
anlaminda bir irrasyonalizmdir. Bu sekilde anlagilan irrasyonalizm, iradenin hicbir i¢
manti§i olmadiginin olumlu ifadesi olarak kolaylikla yanls yorumlanabilir.
Schopenhauer daha zayif bir tezi savunuyor gibi gérinuyor- iradenin i¢c mantid
hakkinda insan akl araciligiyla hi¢bir agiklama yapilamaz ve bodyle bir mantik var olsa
bile insanlar tarafindan ne kabul edilebilir ne de kavramsal olarak yeniden insa
edilebilir. Bu nedenle, belki de bu bakis agisi icin daha uygun terim 'metafiziki

rasyonalizm-olmama' gibi gériinmektedir. irrasyonalizm ve rasyonalizm olmayan

200



arasindaki fark, rasyonalizm olmayani arasyonalizm olarak tanimlayan Lemanski
tarafindan aciklanir: “irrasyonel olan, arasyonel olandan farklidir, ¢linkii ikincisi
sadece aklin disindadir, digeri ise akla kargi hareket eder” (Lemanski, 2010: 94). Bu
bakis agisi (kavram da dahil olmak Uzere), Schopenhauer'in [...] “Akil'a isyani"nin

6zUn0 su sekilde yeniden kuran Mandelbaum tarafindan da temsil edilmektedir:

O, gercekligin, disince yasalarinin ayni zamanda seylerin yasalari oldudu bir
mantiksal yapiya sahip oldugu seklindeki Rasyonalizmin temel ilkesine kargi isyan
etti. Aksine, gerceklik kendinde arasyoneldir: dogasi ancak kendi deneyimimizde akil
olarak bildigimiz seyin zit kutbunda duran sey araciligiyla takdir edilebilir ki o
iradedir. Schopenhauer [..] akl yalnizca insanda mevcut, bir bitin olarak

gerceklikte ise salt bir epifenomen olarak goriiyordu (Mandelbaum, 1980, s.62).

Bununla birlikte, bu terminolojik degerlendirme, sorunun pUf noktasini
gizlememelidir. Schopenhauer'de aklin indirgenmesinin koékeni, onun kavramsal
taslagina kadar izlenebilmelidir. Kavramlarin gérinen dinyaya yonelik oldugunu, bu
nedenle bunlarin deneyim disi-metafizik gercekleri tanimlamak icin neredeyse hig
kullaniimadigini, goérunugle ilgili bu kavramlarin insan dusuncesinin malzemesine
hakim oldugunu aciklar. Bu nedenle, bir metafizigin kavramsal olarak kayit altina
alinmasi ¢ok zordur ve s6z konusu kavramlar da yeni bir bilgi kaynadi olamaz.
Genel olarak, bu bulgular metafizik bilginin akildan bagdimsiz olarak anlasiimasina
yol acgar. Ozetle, Schopenhauer'in irrasyonalizmi bakimindan iki ayrimdan
bahsedilebilir. Bunlar, aklin hakikati arastirmak icin uygun olmadidini veya bilginin
kaynaginin aklin 6tesinde oldugunu belirten epistemolojik irrasyonalizm® ve
metafizik bilginin nesnesinin rasyonel bir yapiya sahip olmadigini, yani dinyanin
hakiki dogasinin rasyonel olmadigini belirten metafizik irrasyonalizm olarak tasnif
edilebilir.

4.5. Nietzsche ve Apollonik Tanri’nin Oliimii

18. ve 19. yuzyilda o6zellikle Almanya’da bilim ve felsefe istisnai tavirlar

disinda son derece klasisist ve sematiktir. Dénemin didslnce dinyasina da etki

® S6z konusu epistemoloji baglamini 20. yiizyil disiiniirii Richard Miiller-Freienfells

“Irrastionalismus” baslkli mustakil bir calisma ile ¢ozimlemeye ¢alismistir.

201



eden siyasi yapinin tarihi gerekgeleri kisaca 6zetlenebilir. Alman imparatorlugu ya
da ikinci Reich 1871'de Prusya ve diger kiiclik Aiman devletlerinin, dzellikle Otto von
Bismarck'in ¢alismalari vasitasiyla birlesmeleri ve |. Wilhelm’in ta¢ giymesi sonucu
kurulabilmigtir. Bu tarihten 6nce Almanlarin yasadigi cografya, pek cok irili ufakli
kontluk, ddkalik, prenslik vb. bicimlerle idare olunan sehir devletleri biciminde
dagilim gésteriyordu (Clay, 2021). Bu O6zellikleri bakimindan Antik Yunan site
devletlerine benzerlik gésteren Alman sehir devletlerinin entelejizensiyasi da Antik
Yunan sitelerini, kendilerine daha yakin ve yetkin buluyordu. Klasik Yunan eserlerine
prestij Uzeriden klasik arkeoloji ve klasik filoloji gibi disiplenler organize olmustu.
Uslup 8zelliklerinin, anlam ve icerik ézelliklerinin éniinde ele alindi§i bir yaklasim ve
bu ozelliklerin idealize edildigi bir filhelenizm®® s6z konusuydu. Gétingen
Universite’sinde tarih, antikite ve filoloji ikincil calisma alanlari olmaktan gikarak
saygin 6zerk disiplinler haline gelmisti.Ozellikle klasik filoloji ve kardes disiplini
Altertumswissenschaft (Antik cagd calismalari) mikemmel bir “Alman bilimi”
konumuna yukselmisti (Watson, 2024: 59). Burckhardt Alman kultari ve Yunan

kultdrG arasinda nasil bir iliski olduguna dair sunlari sdyler (Burckhardt, 2019: 57):

Winkelmann ile Lessing’den ve Voss’un Homeros cevirisinden beri Yunan
ruhuyla Alman ruhu arasinda bir “kutsal evlilik"ten (hieros gamos) bir duygu, modern
zamanlarda baska hicbir Batili halkin paylasmadidi 6zel bir iliski ve sempati ortaya
ciktl. Goethe ve Schiller ruhen klasikti.

Bunun kismi bir sonucu olarak okullarda ve Universitelerde klasik dénem
arastirmalari canlandi ve derinlesti.

...Mommsen bir defasinda gramer okullarinda (Gymnasien) “ileri égretimin
kulturli  siniflara mensup c¢ocuklari Klasik Dénem Arastirmalari Profesorligiine
hazirladigini” ve 6gretimin en énemli aracinin o zaman oldugu gibi bugiin de Yunan

dili oldugunu yazmisti.

% Filhelenizm: 1821-28 yilllari arasinda Turk egemenligine karsi verilen 6zgurlik

mucadelesi sirasinda ortaya ¢ikan ve siyasi, askeri ve mali destedin yani sira edebiyatta
da kendini ifade eden Avrupa yardim hareketi, Sarkilarda, siirlerde, romanlarda ve
bildirilerde: ingiltere'de Lord Byronve P. B. Shelley, Fransa'da V. Hugo, Lamartine,
Beranger ve Chateaubriand, ispanya'da Espronceda, Almanya'da Chamisso, W.
Waiblinger, J. P. Fall- Merayer ve W. Muller'in Yunan Sarkisi (1821-24), Bavyera Krali 1.
Ludwig'in destegiyle, sansurl atlatmak icin sifreli yazilmis 6zgirlik siiri (Wilpert, 1989,
5.680).

202



Bdyle bir konjoktlrel dénemim disundrl olarak Friedrich Nietzsche’'nin de
asil egitim alani olan filoloji bilimi son derece sematik ve Uslupgu ydntemler
Uzerinden konusuna yaklagsmaktaydi. Nietzsche bu bakimindan Humbolt kardeslerin
idealize yontemlerini esas alan klasik bir egitim gormesine ragmen donemin
paradigmasina karsi avangard bir yaklasim ortaya koymus ancak ayni zamanda
paradoksal bicimde modern irrasyonel perspektifin karsisinda da klasik denebilecek
formda maustakil bir “irrasyonel” yaklasimi getirmistir. Bu perspektifte kendinden
sonraki diisiiniir ve sanatcilara ciddi etkilerde bulunan Apollon-Dionysos dublisitesi'*
merkezi yer tutar. Oldukga ilging bir metin olarak 6zellikle Tragedyanin Dogusu
(1871) ve bundan milhem ge¢ donem Béyle Buyurdu Zerdiist (1883) eserleri ile
Nietzsche modern perspektifin, rasyoya nispet eden irrasyonel kabuliinden oldukga
farkli kendinden menkul ve mustakil bir irrasyonel kavrayisinin hatlarini gizmistir.
Dikkat edilmesi gereken nokta bu yaklasimin anakronizme dusmekten ziyade

modern paradigma icinde bir alternatif okumaya zemin olusturmasidir.

Siyasi ve kiltirel yapinin disinda Nietzsche’yi 6nceleyen 6nemli bazi
dusundrlerin de calismalari onun fikirlerinde etkili olmustur. Bu silsilenin bilinmesi
sonugta varilan Apollon-Dionysos dublisitesini anlamak acgisindan &énemlidir.
Ornegin Johann Matthias ve Christian Gottlob Heyne dilbilgisine yapilan vurgu
yerine antik ¢agin yaraticiigi anlaminda metinleri koyarak klasiklerin kulttr, yasam
ve din hakkinda sdylediklerini merkeze aldilar (Watson, 2024: 60). S6z konusu
dugundarlerin ilklerinden Karl Otfried Muller ise kelime filolojisinden anlam filolojisine
gecis yapan bir yaklasim gelistirmesi bakimindan énemlidir. Kendisinden énce ele
alinmamis agllardan - kegi sarkisi demek olan Tragedya kelimesiyle ne kastedildigi
ya da koronun neden maske taktigi gibi- klasik filolojinin ilgilenmedigi turden
sorgulamalar yaparak yeni bir gelenegin baslaticilarindan olmustur (Mller, 1841:
71). Bu yaklasim, bir bakima son kertede rasyonalize edilmis bir kurgu olarak, klasik
Antik Yunan’'in da koéklerine gitmek ve bu sekilde irrasyonalizme mustakil bir alan

acmak anlaminda deg@erlendirilebilir.

' Nietzsche icin Apollon-Dionysos karsithgi yahut diyalektigi degil ama ikiligi “dublisite”si

s6z konusudur. “N. 6zellikle Tragedyanin Dodusu’nda sanatsal durtdlerin 'ikiligine' vurgu
yaptiginda (TD 1 1.25), bu agikca iki kavramsal komplekse dayanmaktadir. Bir yandan,
genel olarak gelisimle, 6zel olarak da TD'da ‘Apollonca ve Dionysosga olanin ikiligine
bagli olan sanatin daha da gelismesiyle’ ilgilidir: tipki neslin cinsiyetlerin ikiligine bagh
olmasi gibi, surekli micadele ve sadece periyodik olarak meydana gelen uzlagsma’. Bu
distince igin N. Birkag kez Kant’a atifta bulunur (Nietzsche- Worterbuch, 2004, s.641).

203



Apollonik klasisizme ilk darbelerden biri de Friedrich Creuzer’in 19. yuzyil
baslarindaki c¢alismalariyla ortaya ¢ikar ve s6z konusu calismalar klasik-modern
tartismalarini baslatir.> Creuzer Apollonik Antik Yunan klasisizminin Dogu-Hint
etkisi altinda ortaya c¢iktigint 6ne surmustur. Creuzer'in eseri Symbolik und
Mythologie der alten Vélker, besonders der Griechen-Eski Halklarin (Ozellikle de
Yunanlilarin) Sembolizmasi ve Mitolojisi (1810-12), Homeros ve Hesiod
mitolojilerinin Girit ve Ege adalarinda yasayan Pelasglar araciliiyla Dogulu bir
kaynaktan geldigini ve eski bir vahyin sembolizmini yansittigini savunmustur. Bu
iddia kendi déneminde yetkin, tekamil etmis bir form olarak kabul edilen Yunan
klasisizminin gerisinde olabilecekler hakkinda stpheler uyandirmistir. Georg
Wilhelm Friedrich Hegel, Friedrich Wilhelm Joseph Schelling ve Johann Jakob

Bachofen bu g¢alismadan etkilenenler arasindadir.

Doénemin paradigmalarinda kirilmalara sebep olan diger bir duasunur
Bachofen filolog olmanin yanisira bir hukukgudur. Antik Likya devrindeki bazi miras
uygulamalarini ve Yunan tragedyalarini incelemek suretiyle Das Mutterrecht-Anaerki
(Bachofen, 1861) isimli bir eser kaleme almistir. Bachofen s6z konusu eserinde
Aeschylus’un Orestea tragedyasini inceler. Tanrica Athena ve Tanri Apollon’un
annelik konsepti aleyhinde konusmalari, ilk defa Bachofen tarafindan eski bir
katmanin, agikgasi anaerki déneminin ortilmesine yahut bertaraf edilmesine dair bir
kllturel tavir olarak yorumlanir. Bu baglamda Bachofen kdltirel transformasyon ve

semiyosfer degisimine dair teorilerin de dnctilerinden sayilabilir.

Nietzsche’nin tesiri altinda kaldigi diger bir disunur bizzat arkadagi da olan
Jakob Christhof Burckhardt olmustur. Burckhardt agisindan degdismeyen tek olgu
insan dogasinin kendisidir. Burckhardt idealist Alman tarih anlayigsina karsi ¢ikarak

kultdrel tarih perspektifini dne stirmustir.

Nietzsche’nin kendisi de bir muzisyen olmakla beraber duslncesinde muzik
baglami acikga Wagner etkisi dolayisiyla merkezi bir 6neme yerlesmigtir. Wagner
muziginde tragedyanin yeniden canlandiriimasini ummug ama bu olmayinca
acikcasi Wagner Apollonik Hristiyan inancina yonelince Wagnerci fikir baglamindan
uzaklagmistir.

' Friedrich Creuzer'in bu baglamda “Symbolik und Mythologie der alten Volker besonders

der Griechen/ Eski halklarda Ozellikle Yunanlilarda Sembol ve Mitoloji” (1880) adl
galismasi doneminde etkili olmustur.

204



Nietzsche’'nin felsefe baglaminda en c¢ok etkilendigi disunur ise acikga
Schopenhauer olmustur. Schopenhauer’in Kér irade’si onda Dionysos’a, Tasavvur'u
ise Apollon’a doénuserek bir anlamda entelektlellestiriimistir. S6z konusu bu
donustirme 6zellikle Dionysos baglaminda, diskurun adeta imkan vermemesinden
dolay! mitiklesmis, metaforik bir yapiya burGnmustir. Aslinda Nietzsche s6z konusu
yazim tarzi bakimindan filozoftan ¢ok edebi bir kisilik olarak gériiniir ve dolayisiyla
eserleri edebi felsefe ile felsefi edebiyat arasinda bir konuma yerlesir. Nietzsche bu
baglamda, Tragedyanin Dogusu adli eseri dolayisiyla akademiyle ilgisini kesmeye
vardiracak denli siddetli elegstiriiere de maruz kalmistir. Bunlardan o6zellikle
WilamowitzZ'in elestirileri oldukga serttir. Wilamowitz 1872 yilinda Zukunftsphilologie!
Eine Erwidrung auf Friedrich Nietzsches “geburt der tragodie” (Gelecegin Filolojisi!
Fr. Nietzsche’nin Tragedyanin Dogusu’na Bir Yanit) bashkh elestirel bir brosur

yayimlar.

Friedrich Nietsche tarafindan ortaya konan Apollon-Dionysos dublisitesinin
disunce dinyasinda etkisi yaygin ve énemli olmustur. S6z konusu ikili terim ya
cesitli turlerdeki ikili dinya goruslerini formile etmeye hizmet etmistir yahut da
Nietzsche'ye atfedilen dnem dolayisiyla 6zellikle Dionysosgu terim éne ¢ikmistir ve
her iki kavram da 20. yuzyill dinler tarihi incelemelerine dair yaklasimlardir.
Nietzsche, modern dustnce de Dionysos'u en gugcli bigimde kavramsallastiran
distndr olmakla birlikte kendi dénemine dair incelemeler onun bu eski Tanrr’'yi ilk

alimlayan olmadigini géstermektedir.

Nijmegen (Nietzsche Research Group) tarafindan hazirlanan Nietzsche

SézIigi'ne gore (Tongeren, Schank ve Siemens, 2004, s.634); it

Baeumer, Nietzsche’'nin Dionysos'u higbir sekilde “kesfetmedigini” kanitlamak
amaclyla, Nietzsche’nin zamanina kadar Dionysos mitinin alimlanmasinin ve
yorumlanmasinin modern tarihini ayrintili bir sekilde anlatir, ancak Nietzsche’nin
iddiasinin hakkini vermesi pek olasi degildir. Aimlama Winckelmann ile baslar ve
Hamann, Goethe, Hdlderlin, Novalis, Heine, Hamerling, F. Schlegel, Schelling,
Bachofen, Creuzer, O. Miiller Gzerinden Wagner'e ve Genelli'nin tablosuna uzanir.
Baeumer ozellikle Bachofen, Wagner ve Rohde'nin etkilerini vurgular (Baeumer,
1977: 153). Wagner'in 1849/50 tarihli yazilarinda sanatta ve muzikte Dionysos'tan
zaten bahsedilmektedir. Wagner'in, Nietzsche'nin kitabinin [Tragedyanin Dogumu]

bashgl ve temasiyla igerik ve bicim agisindan buyuk o6l¢ide 6rtisen bir notu da

205



vardir: “Geburt aus der Musik: Aschylos, Decadence - Euripides.” (Baeumer, 1977:
153). Bununla birlikte, “Nietzsche’nin iddia edilen “ddénidsimi” “felsefi pathos™a o
kadar zekice [...] gergeklestirdigini kabul etmek gerekir ki, adl sonsuza dek yasam
sarhoslugu olgusuyla birlikte anilacaktir" (Baeumer, 1977, s.153; ayrica bkz. Schiile
2000 188; Rausch).

Nitzsche, Tragedyanin Dogusu'ndan itibaren yazdidi yazilarinda, Apollon ve
Dionysos'u dinyanin iki kurucu gucunin kigilestirmeleri olarak gorir. Esas temel
(Schopenhauer'ci irade), sonsuz, istekli, yaratici, diinyayi diisler. Diinya yalnizca bir
tezahdrdur, orijinal 6zin bir temsilidir. Bu dinyada Apolloncu i¢cgtdu, “principium
individuationis/bireysellesme prensibi”, zaman ve mekanda 6l¢cli ve sinirlamayla
sekilleneni yaratmaya ve slrdirmeye ¢alisir. Dionysoscu muhalif yahut karsit gidd,
surekli yeni seyler Ureterek, her siniri asarak, tasarlanmis her seyi yok eder ve onu
birlestirici dunya temeline geri goturar. Bu bakimdan hicbir tanimlamaya imkan

vermez.

Bu iki kozmik ilke insanda da islemeye devam ettiginden, Nietzsche
“Apolloncu ve Dionysoscu” kavramlarini psikolojik ve estetik yol gosterici kavramlar
olarak kullanma yoluna gider. Riya ve vizyon Apolloncudur, uyumlu bir sekilde
dizenlenmis (6rnegdin devlet), sinirlarla dolu bilgelik (etik) ve sanatta her sey
resimsel olarak olusturulmustur (resim, heykel, epik). Apolitik sanatginin vizyonlari,
anlasilmaz gunlik gergekligi asar ve daha yuksek, yaniltici bir dinyada varolusu
yuceltir. Tutkuyla hareket eden her sey Dionysosgudur, sarhosluktur, esrimedir bu
durum sanatta, 6zellikle mizikte ve giirde kendini gosterir. Dionysosgu bakimdan en
yuksek duygudaki insan ise, “bireysellesme blylsini” bozan hayal giclnin
karakterini kavrar (Nietzsche, 2020: 101).

“Gergekten de kisa anlarda ilk varligin kendisiyizdir ve onun dizginsiz var olma
hirsini ve var olma zevkini hissederiz; goriinislerin savasimi, istirabi yok edilisi simdi
zorunluymus gibi gelir bize, yasamin igine atilan be itekleyen sayisiz var olma
biciminin ¢oklugunda, dinya istencinin asiri coskulu dogurganliginda; bu istiraplarin
hiddetli dikeni, var olmadan duyulan adeta sinirsiz ilk- hazla bir oldugumuz ve bu
hazzin bozulmazhdini ve bengiligini Dionysosgubir cezbe iginde sezdigimiz o anda
batar bize. Korku ve merhamete karsin mutlu-canlilarizdir, bireyler olarak degil, onun

dolleme hazziyla kaynastigimiz bir canli olarak.”

206



Sanatin en yiksek gelisimine ise Apollon ve Dionysos'un tek bir ifadede

birlestigi Attika tragedyasinda ulasilir (Nietzsche, 2020: 17):

“Sanatin gelisiminin, Apolloncu olan ve Dionysosgu olan ikiligine bagh
oldugunun salt mantiksal kavrayisina degil, goérisin dolaysiz kesinligine de
vardigimiz zaman, estetik bilimi i¢in ¢ok sey kazanmis olacagiz: tipki insan soyunun
cinsiyetlerin ikiligine, slrekli savasa ve vyalnizca donem dbénem ortaya c¢ikan
uzlagsmaya bagl olusu gibi. Bu isimleri, sanat goruslerinin en derin gizli dégretilerini
gerci kavramlarda degil, ama tanrilar diinyasinin net figirlerinde, kavrayish kigiler
icin algilanabilir kilan Yunanlilardan éding aliyoruz. Yunan dinyasinda kdkene ve
hedeflere gore, yontucunun sanatiyla, Apolloncu olanla, muzigin gorsel olmayan
sanati, Dionysosgu olan arasinda muazzam bir karsithk bulunduguna iliskin bilgimiz,
onlarin bu iki sanat tanrisina, Apollon'a ve Dionysos'a dayanir: birbirinden boylesine
farkli bu iki dirtd yan yana var olur, cogu kez birbirleriyle agik bir uyusmazlik icinde
ve birbirlerini karsilikli olarak surekli yeni daha gugli dogumlara uyarirlar, o
karsithdin, ortak "sanat" sézcigunin ancak gorunuste orttigu kavgasini yeni bastan
baslatmak icin; ta ki sonunda Helen “istenci’nin metafizik bir harika edimiyle,
birbirleriyle ¢iftlenmis goérininceye ve bu ciftlenmede Attika tragedyasinin hem

Dionysoscu hem de Apolloncu sanat yapitini Uretinceye kadar.”

Bu trajedi ise Sokratik diyalektik tarafindan yok edilir. Duinyanin
bilinebilecegine ve bilmenin bu dinyayi degistirebilecegine olan inanci yani diinyayi
rasyonalize etme gayreti yasamin derinligiyle kurulan mistik iliskiyi yani bir anlamda
irrasyoneli yok eder. Elbette bdyle bir yok etme 6zde mimkin degildir ancak Ustinu
ortme s6z konusu olabilir. Ornedin Sophokles’in Kral Oidipus tragedyasinda
Oidipus, Sfenskin sorusunu yanitlayabilecek, vebaya ¢6zim bulacagina emin olacak
denli bilge olmasina ragmen, babasini 6ldirdiugu ve annesiyle evlenerek cocuk
sahibi oldugunu dahi bilemeyecek kadar da edilgen bir yagsam surer. Buna karsin
Apolloncu ¢izgi, felsefe ve bilimde etkili olmaya devam eder, gizemler ve din kilti

icinde yasayan Dionysosculugun karsi koymasina meydan okur.

Nietzsche yakin bir iligki icinde oldugu Wagner'in de mizik alaninda
tragedyayi hayata dondurmesini umuyordu ancak ona gore bu olmadi. Wagner ve
Schopenhauer'a sirtini dondikten ve herhangi bir metafizigi temelden reddettikten
sonra Nietzsche, sanat metafizigini savunulamaz olarak mahkum etmek zorunda

kalmistir. Nitekim Apollonik / Diyonizyak karsit ¢ifti, insanca Pek Insanca (1878) adli

207



eserinde kaybolur. Dionysos terimi, metafizik bir arka plani olmaksizin, yalnizca
Zerdust (1883) figlra ile yeni bir anlam kazanir ve Nietzsche onu felsefesi igin
karakteristik bir terim olarak kullanir. Ona goére Dionysos, olus doktrini, yok olma ve
yeniden yaratiligin birliginin bilgisi, Hiristiyanligin dinya ¢capinda olumsuzlanmasi ve
romantizmin gergeklikten kagisiyla baglantili olarak yasam taraftarligi ve yasamin
olumlanmasidir. Schopenhauer’den acgik bir alinti ile Nietzsche Apollon-Dionysos

dublisitesini su sekilde formiile eder (Nietzsche, 2020, s.20.):

isteng ve Tasarim Olarak Diinya |, s. 416: "Daglar gibi dalgalarin dért bir yana
dogru, ugultuyla ytkseldigi ve indigi azgin bir denizde, bir gemici, bir sandalin iginde,
gligsuiz teknesine glivenerek nasil oturursa; yalniz insan da bdyle sakince oturur, bir
acilar dinyasinin ortasinda, principium individuationis'e dayanarak ve guvenerek."
Apollon hakkinda, s6z konusu ilkeye duyulan sarsiimaz givenin ve bu ilkeye
aldanmis olanin dingince orada oturusunun, Apollon'da en ylce anlatimini buldugu
sdylenebilirdi, ve Apollon'un kendisi de tavirlarindan ve bakislarindan "gérinis"in
tim zevki ve bilgeliginin, guizelligiyle birlikte bize hitap ettigi, principii individuationis'in
ylice tanrisal imgesi olarak tanimlanabilir. Schopenhauer ayni yerde, insanin
goérunusu bilme bigimlerinden ansizin kuskuya dustigunde, baska bir deyisle, verili
bir durumda, nedensellik yasasinin bir istisna olusturuyor gérinduginde kapildigi
buyuk dehseti betimliyor bize. Bu dehgete, principii individuationis'in ayni parcalanigi
sirasinda insanin en derinliklerinden, dogadan ylkselen haz dolu blyllenmeyi de
eklersek, bize en yakin olarak ancak esriklik benzetmesiyle verilmis Dionysoscu
olanin 6zline bir bakis atmis oluruz. Ya kadim insanlarin ve halklarin ilahilerde
s6zunu ettikleri uyusturucu ickinin etkisiyle, ya da tim dogaya zevkle nifuz eden
ilkbaharin muazzam yakinlasmasi sayesinde uyanir Dionysos¢a heyecanlar; bu

heyecanlarin artigiyla, 6znel olan tam bir kendini unutmusluk iginde vyitip gider.”

Schopenhauer, Apollon’u principium individuationis (bireylesme ilkesi) olarak
acikgas! kendi kurgusu baglaminda Tasavvur ilkesi olarak tanimlamistir, ancak
irade’nin Dionysos ile dzdeslestiriimesi 6zellikle Nietzsche’'nin metaforudur. Burada
dikkat edilmesi gereken husus Antik Yunan'’da mustakil Tanri personalari olarak
Apollon ve Dionysos’un zikredilen iki digtnur tarafindan modern dénemdeki nispet
iliskisine dayali rasyonel-irrasyonel kavrayisindan bir anlamda siyrilarak yahut
regrede olarak yeniden ve mistakilen ortaya gikarilmalaridir. Unli “Tanri 6ldi!” sz
bahsedilen baglamlara gore acgikga Apollonik Tanrrdir. Buradaki 6lumdn pratik bir

olim olmadigini ancak Apollonik ilkenin insan yasamina getirdigi diuzenin bizzat

208



insani hareketsizlestirdigi ve kristalize ederek yagam belirtilerini tukettigi sdylenebilir.
ilke olmak bakimindan Apollon bitin bitin yok edilemeyecektir ancak asil
kokendeki ilksel ilke yahut ilksel birlik “Das Ureine” olarak Dionysos ag¢isindan higbir

Apollonik dizenleme daha dogrusu rasyonel devamlilik s6z konusu degildir.

4.6. Son Ontolojik itiraz Varolusguluk

Takvim c¢izelgesinde glinimize vyaklasildikca felsefe etkinliginde
rasyonalizmin giderek agirlik kazandigi kaba bir gozlem olarak ele alinabilir. Bilimsel
gelismelerin ve teknik ilerlemelerin distnce dinyamizin blyudk bdlimund mesgul
etitikleri de agikga goérilen bir olgudur. Cagdas felsefeciler arasinda da teknik,
mantik, dil analizleri, sentaks ve semantik gibi ugraslarin yogunlastigi gozlenebilir.

Benzer gozlemlerden yola ¢ikan William Barrett'e gore 6rnegin;

“...mantiksal pozitivizm olarak bilinen hareket, aslinda gergek bir bilim adami
olmadiklarini diisiinen ve sucluluk duyan felsefecilerden olusan bir harekettir; onlar,
bilim modunda guvenilir bilgi Greten arastirmacilar olmadiklarini dlstnen kisilerdir.”
(Barrett, 2003, s.12).

Bilfiil hayatin iginden konular olarak élum, endise, Tanr’'nin 6limu tecrubesi,
benlik vb.nin nadiren analitik felsefenin konulari arasinda yer almasi bir yénuyle
rasyonel alani genisletmenin disinda irrasyonelin ge¢miste sahip oldugu Ozerk
anlam sahalarinin da giderek daraltiimasi olgusunun bir yansimasidir. Burada
dnemli sosyolojik etkenlerin sonuglari da gdz ardi edilmemelidir. Ornegin
rasyonalizmin radikalleserek felaketlere sebep oldugu Avrupa sinirlarinda yasanan
dinya savaslarinin psikolojik ve toplumsal etkileride kaginilmaz olarak felsefi
distnce Uzerinde etkili olmustur. Varolusguluk da bu perspektifte ele alinabilir.
Elbette sadece bir savas sonrasi ruh haline indirgenemez ancak bu etkiler de géz
ardi edilemez. Acikgca sdylemek gerekirse Varolusguluk, rasyonel yaklagimlarin
sebep oldugu yahut engel olamadigi problemler karsisinda felsefi baglamda bir itiraz
olarak gorulebilir. Bu ekollin icerik ve gelenek bakimindan kismen de olsa
geleneksel felsefi sdylemle soybadi icinde olmasi ve kendisinden sonra gelisen
postmodern yaklasimlarin klasik jargon ve afiniteden iyice uzaklagsmasi
Varoluscgulugu bir anlamda rasyonalizme karsi en azindan kronolojik olarak son bir

ontolojik alternatif arayisi yahut kritik olarak gérmemizi hakh kilabilir.

209



Varolusguluk, Kierkegaard ve Nietzsche gibi dusundrlerde ortaya c¢ikan,
Heidegger ve Jaspers tarafindan teorize edilen ve Sartre, Abbagnano, Camu ve
Beauvoir gibi varolusgu filozoflar tarafindan tematize edilerek ortaklasa belirlenen
anlamda varolusa yonelik felsefi bir egilimi tanimlamak igin kullanilir. Kierkegaard
icin kisinin belli konulardaki ferdi tecriibesi sorunu 6éne ¢ikiyordu bu 6zelde Tanri
konusu idi. Dusundrin insicaminda sorun Hristiyanligin hala muamkin olup
olmadigini yahut Hristiyan uygarliginin manevi basarisizigini kabullenmesi
gerektigini ortaya koyma gayretiydi (Barrett, 2003: 18). Nietzsche bakimindan ise
s6z konusu basarisizligin kabullenilmesi bir referans noktasidir. Ona goére kendine
karsi dirist olma cesaretini gosterebilen Avrupali Tanr’nin dliminin kendi
ruhunun derinlerinde gercgeklestigini gorecektir. Bu iki dusunudrin de ortaya
koyduklari eserler baglaminda, felsefi rasyonalizmin siki sikiya bagli oldugu tirden
bir kavramlar sistemi olmamasi, varoluggu yaklasimin irrasyonel yodneliminde
dolastiklari anlaminda yorumlanabilir. Nietzsche’'nin de etkisinde kaldigi
Dostoyevski’'nin ise din ve rasyonalizm arasinda bir uzlasmaya mutlak bi¢cimde
itiraaz eden temel yaklasimi Nicolai Berdyaev ve Leon Shestov gibi dustndrleri de
etkilemigtir. Bu ikisinin eserleri baglaminda da rasyonalizm ve klasisizmin mirasgisi
olan Avrupal kafa yapisinin insan ruhu bakimindan vyeterli felsefi yanitlar
retemedigi vurgusu gorilebilir. Cagdas Ispanyol disinirleri olarak Miguel
Unomuno ve Jose Ortega Gasset de Varolusgu dislince ekoll icinde kabul

edilmektedir.

Terim olarak bakildidinda kelimenin  kullaniminin  bir  énclsu,
ekzistensiyalizmin, mantiksal olanin var olana bagmliligi anlamina geldigi Yeni-
Kantcilikta da bulunabilir (Moog, 1919: 195). Bu ayni zamanda 0&rnegdin
Nietzsche'nin hakikat doktrini (subjektif ekzistensiyalizm) icin de gegerlidir (Moog,
1919: 190). Terim &zel anlamiyla 1935 yilinda Jaspers tarafindan kullaniimistir
(Jaspers, 1935: 46). Ekzistensiyalizm/Varolusguluk varolusun mutlaklastiriimasini ve
varolusun aydinlatiimasinin herhangi bir ontolojik katilasmasini karakterize etmeye
yoneliktir. ikinci Diinya Savasi'ndan sonra bu terim éncelikle Fransiz varoluscu
felsefesine uygulanmistir. Terim Ikinci Diinya Savasi'ndan sonra Fransa'da moda
olurken -ayni zamanda bir yasam tarzini tanimlamak icin- Sartre, Beauvoir,

Abbagnano ve ilgili bazi dugtnur ve yazarlar bu terimi benimsemistir.

210



Fransiz varoluscu felsefesi ile ilgili olarak Ekzistensiyalizm icerik agisindan
birkag konumu kapsar. Varolusgu felsefe ya da Heidegger tarafindan belirlenen
varolusgu bir ontoloji ve Jaspers tarzinda, varolus hakkinda agik bir konusma, bir
philosophie de I'existence ki bu pek gelismemistir. Bir bagka siniflandirma noktasi
da Hiristiyanlik veya Sartre''n himanizmi gibi ateist yonelimlerde yatmaktadir
(Hartmann, 1972, s.851).

Hem varolugsal felsefenin ontolojik konsolidasyonu ya da varolusun
aydinlatiimasi anlaminda hem de turevsel nitelikte ve Ozellikle de Heidegger'in
varolus analiziyle iligkili olarak, Sartre'in felsefesi daha dar anlamda bir
Ekzistensiyalizm'dir ve ana eseri Varlik ve Higlik’e gére Hegel'in insan varolusunun
diyalektik ve fenomenolojik taniminin soyut araclariyla yapilan ontolojik bir yorum
olarak nitelendirilebilir. Sartre'in varolusculugu ayni zamanda benlik ve Oteki
arasindaki iligki, (celigkili oldugu icin reddedilen) Tanri ve varolusun kendisi
hakkinda ontolojik ifadelere ulasir. Neoskolastik tarafta bu terim, karsi kavram olarak
“Ozculuk” ile birlikte, 6zden ziyade varligi vurgulayan ya da asiri vurgulayan daha
genel bir Ekzistensiyalizm anlayisina yol agmistir (Gilson vd., 1952: 208). Gergek
Ekzistensiyalizm bodylece deyim yerindeyse bir tersine ¢evirme olarak (varolusun
0zden 6nce gelmesi) bir 6z metafizigi cercevesinde ortaya ¢ikar (Heidegger, 1954,
S.68-72).

Sartre'in Ekzistensiyalizmindeki sonlu insana yonelim, ilgi ¢ekici karakter ve
diyalektik ayni zamanda Marksizme yakinhdini da goésterir ki bu bizzat Sartre
tarafindan da vurgulanmigtir ancak Marksizm tarafindan reddedilen Sartre'in yeni
konumu badimsiz bir teori olarak kalir zira bu Ekzistensiyalizm artik soyut bir varolus
ontolojisi degil, “tarihsel ve yapisal bir antropoloji” olarak, bireysel pratik olarak
tasarlanan insandan hareketle toplumsal yapilari anlamaya c¢aligir ve bu nedenle
askin bir toplumsal doktrin olarak gorilur (Hartmann, 1972: 851). Bununla birlikte,
hem Jaspers hem de Heidegger kendilerini antropolojiden uzaklagtirmiglardir. Bu
baglamda Heidegger Ekzistensiyalizm'i de reddetmektedir (Heidegger, 1954: 68-
74). zira onun erken dénem felsefesi kendisi i¢in varligin tematiklestiriimesi olarak

degil, temel bir ontoloji olarak gortlmektedir.

Heidegger'in Dasein analitigi Varlik ve Zaman adh eseri dikkate alindiginda
ve ancak ikincil olarak Ekzistensiyalizm olarak anlasildigi élgtde, insanin "ontolojik,

yani varlidini anlayan, yapilari temelinde kendisiyle ve var olanla 6nceden

211



anlagiimis bir varlik agisindan iligki kuran varlk" olarak ontolojik bir yorumu olarak
goérindr. Jaspers ise nesnellestirmeyi ne kadar reddetse de varolus hakkinda ciddi
ve aclk bir sekilde konusur. Bu bakimdan onun felsefesi kendi formunu temsil eder,
dar anlamda Ekzistensiyalizm’dir, Kierkegaard'in felsefesi ise varolussal felsefe
olarak kalir. Her ikisinin de ortak noktasi, insani antropolojik bir 6zne haline
getirmemeleri, bunun yerine Tanri'ya ya da "askinliga" veya "kusaticihga" atifta
bulunmalaridir ki béylece insanin dtesinde yatan bir varlik bitlini metafizik olarak
felsefenin konusu haline gelir. Jaspers, 0Ozellikle daha sonraki c¢alismalarinda,
varoluscu felsefe konusunu katmanh bir alan yapisi icinde -varlik, genel olarak
biling, ruh, akil/varlik- en ylksek sorun alani olarak kategorize eden genel bir

konuma ulasir (Hartmann, 1972, 863).

Rasyonel dusuncenin hakimiyetine dair ornek olarak iki 6nemli ekol

pozitivizm ve Marsisizm ele alinirsa;

“...entelektiel anlamda, kimi 19. ylzyil disindrlerinin bile fark ettigi ve insan
hayatinin karanhkta kalan kismini teskil eden unsurlarla hala barigik olmayan 19.
Yizyll Aydinlanmasinin bakiyeleridir. Dolayisiyla Marksist ve pozitivist insan
anlayisi, son derece zayif ve basitlestiriimis bir yaklasimdir. Varolusgu felsefe bu tarz
basitlestirmeye karsi bir devrim olmasi itibariyle, bir butin olarak insan imajini
yakalamaya caligsmaktadir; bu girisim, insanin varolugundaki bitin o karanlk ve

sorgulanabilir alani bilince getirmeyi gerektirse bile.” (Barrett, 2003, s.27)

4.7. Postmodernizm ve Rasyonelin Atomizasyonu

1980'lerin basindan bu yana, postmodernizm terimi ve postmodern ytklemi,
edebiyat calismalari, sanat calismalari, dzellikle de mimarlik teorisi ve felsefenin
¢esitli alanlarinda yuratilen ve temel kaygilarindan biri postmodernin gercekte ne
anlama geldigi sorusunu acikliga kavusturmak olan bir tartisma iginde giderek artan
bir yogunluk s6z konusudur. Genel olarak neyin modern kabul edildigine dair ilgili
degerlendirmeye bagli olarak postmodernizm ve postmodern terimleri, modernlik
Oncesi olmaksizin, kendileri de ayni seyin temel ideallerini ve paradigmalarini

reddettikleri icin, modernligin ¢i§ir acan kavramlari (6rnegin Fransiz ihtilalinden

212



miilhem liberte, egalite, fraternite)'® altinda sorunsuz bir sekilde yer alamayan
fenomenleri karakterize etmek, yaymak veya elegstirmek icin kullaniimaktadir.
Terimin  bu muglakhgi, ortaya c¢ikisindaki farkh kdékenlerde de kendini
gostermektedir. Terim ilk kez 1917 yilinda R. Pannwitz tarafindan Nietzsche'nin
Ustinsan kavramina atifta bulunan bir sifat olarak kullaniimistir. Pannwitz Avrupa
kiltdrinin krizine tarihsel bir yanit olarak gérdigu postmodern insani bos ve guliing
bularak “saglkl olmak, genclesmek ve egitim anlamina gelen kiltirel ¢abalar” ile

karsilastirmistir. Pannwitz'e gére (Pannwitz, 1917, 2 s.64):

...atletik olarak celiklesmis, milliyetci bilince sahip, askeri egitim almig, dini
acidan heyecanli postmodern insan, Avrupa kultlrlinin radikal devriminin dogum
girdabindan uzakta kabuk baglamis bir yumusakga gibi yizen, bluytk dekandasinin

barbar bir ortalamasidir.

Pannwitz’den bagmsiz olarak ve gelecekteki bir kultur zirvesinin
propagandasini yapmak icin olmasa da edebiyat tarihinin halihazirda tamamlanmis
bir dénemini tanimlamak igin postmodern terimi 1934 yilinda F. De Oniz tarafindan
kullanilir; onun doénem siniflandirmasinda edebi “modernismo‘yu” (1896-1905)
dizeltici bir asama olarak “postmodernismo” (1905-14) izler ve bu da
“ultramodernismo” (1914-32) iginde ¢ozullr (Meier, 1989: 1142). Terimin bu tanimi
1952'den beri Giiney Amerika ansiklopedilerinde'* yer alsa da, 20. yiizyil Latin
Amerika edebiyati Uzerine gelisen incelemeler postmodernizmin zamansal gelisimi
hakkinda farkh bilgiler icermektedir; 6rnegin dinya savaslari arasindaki Latin
Amerika edebiyati Uzerine monografisine 'El Postmodernismo' basligini veren O.
Corvalan’da® ya da J.- C. Mainer Baque'nin Atlas de literatura hispanoamericana
adli eserinde postmodern 1930'dan sonraki gelismeleri tanimlayan bir kavramdir
adidir.*® ingilizce konusulan diinyada belgelenmis en eski kullanim olan D. Fitts'in G.

»17

MartineZz'in bir sonesini “postmodernizmin manifestosu”*’ olarak nitelendirmesi de bu

gelenede dahil edilebilir. Ancak terim burada farkh bir anlamda kullaniimaya

13

Ozgurliik, esitlik, kardeglik.

Bkz. Diccionario Encicl. U.T.E.H.A. 8 (Mexico City 1952) 715 a.

Bkz. El Postmodernismo (New York, 1961).

Bkz. J.-C. Mainer Baque: Atlas de lit. latinoamer. (Barcelona, 1972).

Bkz. D. Fitts: Anthology of contemp. Latin-Americ. poetry (Norfolk, 1942).

14
15
16
17

213



baslanir: 1947'de D. C. Somervell, A. Toynbee'nin Study of History adli eseri igin
hazirladidr  kisaltlmis  versiyonda, 1875 civarinda gergeklegsen ulus-devlet
dusuncesinden kiresel etkilesim perspektifine gecisle karakterize edilen mevcut
¢aga iliskin “Bati IV” tarafsiz siniflandirmasini degistirerek “post-Modern” terimini
kullanir ve Toynbee'nin kendisi de eserinin sonraki béliimlerinde bu terimi kullanir.*®
. Howe ve H. Levin gibi edebiyat elestirmenleri terimi ondan alarak klasik
modernizmin (6rnedin Eliot, Pound, Joyce) yenilik¢i ve deneysel standartlarinin
gerisinde kalan savas sonrasi Amerikan edebiyatini nitelemek icin elestirel bir
yaklasimla kullanmislardir.®® Terim, 1960'larin sonlarinda Amerikali edebiyatgi L. A.
Fiedler tarafindan pop kiltlir deneyimlerinin arka planina karsi olumlu bir sekilde
yeniden tanimlanmistir. Fiedler'e gore postmodern sanat ve edebiyat biciminin temel
ozelligi, elitist ve dislayici modernizme 6zgu sanatsal profesyonellik ile amatoérlik
arasindaki ugurumun Ustesinden gelmesidir. Dolayisiyla Urtnleri karakteristik bir ikili
yapiya tabidir, ¢inkl boslugu kapatmak ayni zamanda olaganustu ile olasi, gercek
ile mitik arasindaki siniri da agsmak demektir (Meier, 1989: 1143). Postmoderne dair
bu anlayis 1970'lerin bagindan beri Amerikan edebiyat ¢aligmalarinda yaygin olarak
kabul gérmektedir. Bir ve ayni eserde onunla iligkili dillerin, modellerin ve
prosedirlerin ¢gogulculugu, o zamandan beri postmodern olarak kabul edilen seyin
temel kriteri haline gelmistir. Bu ¢ogulculuk dogal olarak tanimlamayi zorlastiran bir
durumu da beraberinde getirir. Sinema tarihinden ilgin¢g bir érnek James Bond
filmleriyle ilgili olarak verilebilir. Bir kult seri haline doénusen ajan filmlerinin
kahramani Bond hemen her filmde igkisinin ¢calkalanmasini ama karigtirimamasini
ister. Oysa son filmlerinden biri olan Casino Royalde Bond bunu
umursamamaktadir. Hi¢cbir durumda soguk ve rasyonel tavrindan 6din vermeyen
Bond karakterinin, kendisi de bir kult haline gelmis olan klasik icki repliginin bile

degismesi tipik bir postmodern tavri gostermektedir.

Terim, mimarlik elestirisinde birka¢ diizensiz ve dnemsiz kullanimdan sonra
1970'lerin ortalarinda C. Jencks® tarafindan olumlu gagrisimlariyla birlikte mimarlik

teorisi alanina aktarilir ve boéylece es zamanl olarak postmodern tartismasi

' Bkz. A. Toynbee: A study of history. Abridgement of vol. I-VI by D. C. Somervell (New

York/London, 1947, s.39).

Bkz. | Howe: Mass soc. and postmodern fiction. Partisan Review 26 (1959) 420-436; in:
The decline of the new (New York 1970) 190-209; H. Levin: What was modernism?
Massachusetts Review 1 (1960) 609-630; in: Refractions (New York 1966) 271-295.

Bkz. C. Jencks: The language of postmodern Archit. (London 1977).

19

20

214



ABD'den Avrupa'ya tasinir ve o zamandan beri mimarlik, modernizm ve
postmodernizm tartismasinin ana arenas! olmustur. Jencks'e gdre, modernist
mimarinin yalnizca elit bir kesime yonelik tek degerliligi ve indirgemeciliginin aksine,
postmodernizm, elitizm iddiasinin Ustesinden, onu terk ederek degil, mimarinin dilini
cesitli ydnlere (yerylzine, gelenege ve sokagin ticari jargonuna) dogru genisleterek
gelmeye calisir. Jencks bu postmodern “radikal eklektisizm” slrecini, 19. ylzyiln
“zayif eklektisizm™inden farkli olarak, benimsenen cesitli mimari dilleri salt bir
Usluplar birikimi halinde birlestirmeyen, ancak bunlarin birbirlerini ironik bir sekilde
yorumlamalarina izin veren, seckinlere ve sokaktaki adama hitap eden bir cifte
kodlama olarak tanimlamaktadir (Meier, 1989: 1143). Gorilecegi Uzere
postmodernizm mimari alanda da bir ¢cogulcu bakisi daha dodrusu ayni anda belli bir

konuda birden ¢ok dogrulugu gecerli kabul etmekte sakinca gormemektedir.

Felsefi anlamda postmodernizm tartismasinin merkezi baslangi¢ ve referans
noktasi ise J. F. Lyotard'n La condition postmoderne adli g¢alismasidir; bu
calismada Lyotard, “toplumlar sanayi sonrasi ¢aga, kultirler de postmodern ¢aga
girerken bilginin de ayni anda (1950'lerin sonunda) statl degistirdigi” tezinin arka
planinda “bilgi teknolojisinin hegemonyasi” tarafindan belirlenen postmodern bilginin
bicim ve kosullarini inceler (Lyotard, 1982). Postmodernin karakteristik ozellikleri
olarak modernitede kurumlari, sosyal ve siyasi uygulamalari, yasalari, etigi ve
dusunce bicimlerini mesrulastirma iglevi goren tim meta anlatilarin gecerliligini
yitirmesini; dil oyunlarinin geri dénilemez heterojenligi ve anlagiimazliginin, artik
uzlagma Uzerine kurulamayacak olan hakikat ve adalet kavramlarinin yeniden
tanimlanmasi gerektigini kabul etmektedir. Ancak ayni zamanda, postmodern bilgi
farkliliklara karsi duyarlligimizi gelistirir ve uzlagilamaz olana katlanma yetenegimizi

guglendirir (Lyotard, 1982, s.9).

Terimin dilbilimsel versiyonunun ve daha eski kullanimlarinin 6nerdiginin
aksine, P. ve modernite arasindaki iliski, daha yakin tarihli tartismalarda artik tutarl
bir sekilde kati bir antitez veya donemsel bir ayrim olarak goérulmemektedir.

A

Postmodernizmi “yeni-muhafazakar” durtuler tarafindan ydnlendirilen “modernitenin
programatik terki” olarak géren (Habermas, 1982, s.49) ya da “fUtlrize edilmis anti-
modernizm”, yani gelecek adina simdinin yadsinmasi olduguna inanan
elestirmenlerin  aksine, savunuculari postmodernizmin, modernitenin zorunlu

bicimleriyle sasirtici uyumuna isaret etmektedir (Meier, 1989: 1144). Bu

215



perspektiften bakildiginda, postmodern biling érnegin “bir zamanlar ezoterik olan
modernitenin egzoterik glndelik bigimi” yani Einstein, Heisenberg ve Goddel gibi
isimlerle tanimlanan modern bilginin yuksek bigimlerinin bir refleksi ve gindelik
kefareti olarak anlasilabilir ve postmodernizm de modernizmin devami ve ayni
zamanda onun asllmasi olarak gorunur (Meier, 1989: 1144). Lyotard, kendilerinden
oncekilerin temsili 6nkosullarini gecersiz kilan sanatg¢i kusaklarinin birbirlerinin yerini

aldigi “nefes kesici hiz” karsisinda paradoksal bir sonuca bile varmaktadir: “Bir eser
ancak daha o6nce postmodernse moderndir. Bu anlamda postmodernizm
modernizmin sonu degil, kalici dogusu anlamina gelir (Lyotard, 1990: 33-48).
Postmodern teriminin 1990’larda badimsiz bir dénemsel kavram olma &zelligini
kaybetme slrecinde oldugu duasunuliyordu. Bu, postmodern ile kati modernizmin
uyusmasi iddiasiyla gerceklesecektir ki boylece postmodernin aslinda postmodern
degil, radikal olarak modern oldugu gosterilecektir ya da postmodern'in zamansal
olarak sinirh bir edilim degil tir bir sanat iradesi oldugu ve bu nedenle her
yaklasimin, her ¢agin kendi postmodernizmine sahip oldugu iddiasi her ¢agin kendi
maniyerizmine?* sahip oldugunun savnulmasiyla olacaktir. Ne var ki postmodern
tavrin ortadan kalkmak bir yana cinsiyet rollerinden, politik dogruculuga degin
yasamin pek cok alaninda giderek varligini hissettirdigi bir sirecin hali hazirda

yasandigdi soylenebilir.

1 16. Yiizyilda ortaya gikan Uslupguluk akimi. Barok dénemin oénciisii de kabul edilir. Tuhaf
ve anlasiimaz yaklagimlarin hakim oldugu bir sanat anlayisidir.

216



SONUG

irrasyonel kavrami, soyut dislince diizeyine tasinsin ya da tasinmasin
insanhdin hemen tim varolus cizgisinde mevcut bir olgudur. Yine hemen tim
varolus cizgisini ve tarihselligi kapsayacak bicimde s6z konusu mevcudiyet bir rasyo
iliskisinden higbir zaman butin batin kopmamistir. Kopmus géziuktiga anlar sadece
sathi goérinimler olabilir. irrasyonelin ne oldugu soruldugunda verilecek cevabin
dikkate almasi gereken ©6nemli hususlardan biri anakronizme dismemektir.
Anakronizm tehlikesi ozellikle irrasyonel kavrami baglaminda dnemlidir. Modern
dénem oOncesinde henuz terim olarak irrasyonelin ortaya ¢cikmadigi ¢aglar boyunca
irrasyonelin farkli isimlendirmeler, tasnifler, ekoller, gorlisler ve hatta farkli
anlam/génderim sistemleri (semiyosferler) altinda ortaya konuldugunu goruyoruz.
Tez boyunca bu farkh tanim kimelenmelerinin 6rneklerini ortaya koymaya calistik.
Ornegin mistisizm, gnostisizm gibi yaklasimlar agikga irrasyonel tavrin Griinleridir.
ikinci bir tehlike ise irrasyonel kavramini buginki algilayis bicimiyle, gegmis
muadillerine giydirme yanilgisidir. Bugun irrasyonel dedigimiz seyin gecmis
doénemlerde ve Ozellikle modern ¢ada degin kabul géren bigimleri, bugtinden farkh
olarak kendi mustakil anlam havuzlarindan beslenen sistemlerdi. Simdi bu dénemler
bakimindan elde ettigimiz sonuglara bakmaya calisacak olursak; Antik Yunan
felsefesi, irrasyonelin rasyonelle bir arada var olabilecegi bir dusiunsel yapi
olusturuyordu. Apollon-Dionysos karsithdi, bu baglamda irrasyonel dugtuincenin Bati
felsefesindeki en eski temsili olarak énemli bir yere sahiptir. Apollon, dizen, uyum
ve Olgu ile 6zdeslesirken, Dionysos kaos, cosku ve kontrolsUzlikle o6zdeslesir.
Nietzsche'nin “Tragedyanin Dogusu” adli eserinde bu iki Tanri Gzerinden felsefi bir
okuma yapmasli, Antik Yunan'in irrasyonel anlayigsini modern dugunceye tasir.
Nietzsche’ye gore, Apollon’un dizen ve rasyonaliteyi temsil eden gucline ragmen,

Dionysos’un irrasyonel 6zellikleri insan yagsaminin temel bir bilesenidir.

Platon ve Aristoteles gibi filozoflar da irrasyoneli bu adla olmasa da felsefi
sistemlerine dahil etmiglerdir. Platon'un ruh ug¢lemesi, insanin rasyonel yaninin yani
sira arzu ve cesaret gibi irrasyonel unsurlari da icerdigini ve bir dengeye ihtiyac
oldugunu gosterir. Ancak bu denge, irrasyonelin yok sayilmasindan ziyade onun
kontrol edilmesini gerektirir. Platon’'un devlet anlayiginda da bireylerin topluma uyum
saglamasi, rasyonel ve irrasyonel yanlarin bir uyumu olarak gorulur. Bu gorugler

Pythagorascilarin sayl mistisizminde ve harmonia arayiglarinda, kainatin

217



dizeninden insan sagligina ve hekimlige deg@in uyarlabilen oncullerini bulur.
Aristoteles, Platon’un ruh anlayisini geligtirerek ruhun rasyonel ve irrasyonel
parcalarini daha detayli bir bigimde tanimlar. Ona gore, rasyonel ruh bilgi ve
bilgelikle ilgilenirken, irrasyonel ruh arzu, istek ve duygulara dayalidir. Ahlakin
temelini bu ikilik Gzerine kurar ve iyi yasamin, irrasyonelin rasyonel akil tarafindan
yonetilmesiyle mimkin oldugunu savunur. Bu bakis agisi, irrasyonelin tamamen
digslanamayacagini, aksine bireyde dengelenmesi gereken bir unsur oldugunu

gosterir.

Orta Cag’da Bati dislUncesinde irrasyonel, daha ¢ok dini ve mistik dgretilerle
birlesir. Gnostisizm, bireyin i¢sel bir aydinlanma yoluyla Tanrr'ya ulagabilecegini
savunan bir dusince sistemidir. Gnostik dgretiler, insanin aklin 6tesine gecgerek
sezgisel ya da ruhani bir bilgiye ulasabilecedini dne surer. Bu baglamda, irrasyonel
olan, akil yoluyla ulasilamayan bir hakikatin kapilarini agar. Marcion, Basilides ve
Valentinus gibi Gnostik dustnurler, insanin akil yoluyla hakikate ulasamayacag,
bunun yerine sezgi, mistik deneyim veya ilahi bir bilgiye dayali bir kavrayis
gelistirmesi gerektigini savunmuslardir. Cogu zaman gnostik ve mistik yaklasimlari
birbirlerinden ayirt etmenin imkani yoktur. Bizim degerlerdirmemize gore ise mistik
ve gnostik arasindaki énemli farklardan biri hakikate kargi taleplerinde gorulebilir.
Gnostikler bagka her seyin 6tesinde Tanri bilgisini yahut Tanrisal bilgiyi elde etmeyi
amagclarken mistikler, Tanri ile bir olma slrecinin kendisini de en az unio mystica

kadar dikkate almaktadir. Bir anlamda gnostik i¢in sonu¢ mistik icin ise yol dnemlidir.

Orta Cag mistisizmi irrasyonel dusunceyi de 6énemli bir bilgi kaynagi olarak
ele alir. Meister Eckhart, Pseudo-Dionysius ve John Scotus Erigena gibi mistik
disutndarler, Tanr’yl anlamak icin aklin 6tesine gecilmesi gerektigini savunur. Bu
dusundurlere gore, Tanri ile birlesme yolunda akil yetersiz kalir; bu yiuzden sezgiye,
ruhsal deneyimlere ve irrasyonel bilgiye ihtiyag vardir. Pseudo-Dionysius’un
"MistikTeoloji" adli eseri, akilla ulagilamayan bir hakikati kesfetmeye yodnelik mistik
bir yaklasimi savunur. Her tlrden bilgiyi ve biligselligi terk etmek suretiyle Tanr’'nin
kutsal karanliginda bir aydinlanma umulur. Pseudo-Dionysius’'un eseri son derece
etkili olmus ve kendinden sonra gelen pek ¢ok disiUnudrin Gzerine insa edecekleri

mistik yaklasimlara temel teskil etmistir.

Ronesans donemi hem irrasyonel hem de rasyonel dusunce bakimindan

donustartcd bir anlam tasiyan ilging bir dénemdir. Orta Cag’da dini yapilarin asiri

218



rasyonalize edildigi skolastik yaklagsimlardan bunalan Bati Duslncesinde, kokleri
kadim zamanlara ve Antik Misira dayanlandirilan bir gelenedin yeniden dogusu
Rénesans ddéneminde gordlur. Bunda en etkili sebepler kuskusuz tercime
faaliyetleri vasitasiyla Hermetik metinlerin dolasima girmesi ve bu gelenegi
sahiplenen énemli Rénesans distnirleri olmustur. Ozellikle Marcilio Ficcino’nun,
Corpus Hermeticum tercimesi hermetik gelenegi canlandiran en Onemli
galismalarin basinda gelir. Hermetik gelenegin beraberinde getirdigi irrasyonel
yaklasimlarim Kabala, astroloji, simya gibi bluyl eksenli faaliyetleri Pico Della
Mirandola, Agrippa von Nettesheim gibi etkili isimler araciigiyla nesvl neva
bulmustur. Bayu uygulamalari bir anlamda Antik Yunan mirasi olan teorinin artik
tatmin etmedigi dunyayl anlama arzusunu, deneysellije ve modern bilimlerin
tesekkull surecine tasimistir. Simyayi bir billim olarak kabul etmeyen pek cok
kimyaci, bizzat simyacilar tarafindan kesfedilmis arac gereg¢ ve yontemi kullanmistir.

Bu irrasyonelin donusturtcu etkisine dair anlamli bir 6rnek olarak alinabilir.

Rasyonalizmin ylukseldigi modern donemde ise irrasyonel kavrami énemli bir
gatisma alani haline gelir. Rasyonalizm, bilginin sadece akilla elde edilebilecegini
savunurken, irrasyonel olani bilgi alaninin disinda birakir. Ancak Schopenhauer ve
Nietzsche gibi filozoflar, irrasyonelin insan yasamindaki temel bir unsur oldugunu
savunarak, rasyonalizmin sinirlamalarini elestirirler. Schopenhauer’in  “irade”
kavrami, modern felsefede irrasyonel digtincenin ontolojik olarak bagimsiz bir varlik
kazanmasini édnermektedir. Ona gbére dinya, rasyonel bir diizenin degil, akildigi ve
kér bir iradenin Grdnaddr. Bu irade, insan dogasinin en temel unsuru olup, aklin
Otesinde bir glcu temsil eder. Schopenhauer'in bu gérigleri, insan yasaminda
irrasyonelin roliinii anlamak agisindan devrim niteligindedir. irade, insanin diinyayi
ve kendini anlamasinda rasyonel olani tamamlayan ve ondan badimsiz bir alan

sunar.

Nietzsche ise irrasyoneli, yasamin enerjisi ve yaraticiigin kaynagi olarak
degerlendirirken, Bati dusuncesinin rasyonaliteye asiri bir deger verdigini ve
irrasyonelin degerini kigimsedigini 6ne surer. Dionysos’un temsil ettidi irrasyonel
Ozellikler, ona goére, insanin yasami anlamlandirmasinda ve kendini
gerceklestirmesinde 6nemli bir rol oynar. Rasyonel olan, bireyi sinirlandirirken,
irrasyonel olan bireye o&zgurlik, yaraticillk ve otantik bir varolus imkani tanir.

Nietzsche'nin disincesinde Apollon’un temsil ettigi dizenin sinirlayici oldugu, buna

219



karsin Dionysos’un irrasyonel enerjisinin insan dogasinin gergek yonunu ortaya
koydugu vurgulanir. Duaslnir bu goérlglerini kendisinden 6énce son derece titiz
inceleme ve degerlendirmeler yapan cagdasi ve meslektaslari olan Bachofen,
Creuzer, Baur, Ritschl, Klein gibi filologlarin Antik Yunan ve tragedya calismalarina
dayanarak ortaya koymustur. Bu dusundrlerden 6zellikle Bachofen'in tespitleri
onemlidir. Ayni zamanda bir hukukgu olan Bachofen antik dénemdeki bazi miras
uygulamalarinda géziine carpan hususlari Askhylos’un Oresteia tragedyasindaki
ayrintilar Gzerinden yorumlamaya calisir. Vardigi sonug¢ bugln antropoloji, etnoloji
gibi disiplinlerin de giderek netlikle ortaya koydugu bir cinsler arasi kulturel
transformasyonun ilk ifadeleri olmustur. Toplum hayatinda kadinin roliinin, babanin
otoritesi lehine baskilanmasi olgusu. Bu durum daha derin koklerinde disil anarsik
dénemin, yerini eril hiyerarsik doneme birakmasiyla ilgili tragedyaya yansiyan izleri
isaret etmektedir. Filolojik bulgulari yeterli bulmayan Alman disuncesi antik Apollon-
Dionysos dublisitesi baglaminda miuzikal farkhliklari da titizlikle degerlendirerek
Tanrilarin temsil ettikleri arketiplerdeki ayrismalari ortaya koymaya c¢alismiglardir.
Bunun sonucunda da farkh disiplerin birbirini destekledigi bir tablo gézikmektedir.
Adeta kristalize bir netlikle ratioyu temsil eden isiklar igindeki Apollon ve her zaman
surprizlerle dolu, yeni bir yasam igin eskisini yok etmeye hi¢ erinmeyen irrasyonel

Dionysos.

Yine modern donemde Romantizm ve varolusguluk akimlari da irrasyonel
dusunceyi 6ne ¢ikarir. Romantik hareket, insanin dogayla olan iligkisini, duygularini
ve hayal gliclini rasyonaliteye bir alternatif olarak ele alir. Ozellikle edebiyat ve
sanatta irrasyonel duygular ve sezgiler 6ne gikar. Novalis, Goethe ve Shelley gibi
yazarlar, dodanin gizemini, akil ile kavranamayan yonlerini sanat yoluyla ifade
etmislerdir. Varolusguluk ise bireyin varolusunu anlamlandirmada rasyonel
diglncenin yetersiz oldugunu savunur. Kierkegaard, Sartre ve Heidegger gibi
disundrler, insanin anlam arayisinda irrasyonelin degerini ortaya koyar.
Kierkegaard c¢izgisi formle felsefi yaklasimin disinda insan psikolojisinin i¢inde
bulundugu varolugsal sikintilari inceleme konusu yaparken, Jaspers ve Heideger
cizgisi varolusu daha ontolojik bir perspektifte ele almaya caligir. iki durumda da
kolktifi bir arada tutan rasyonel yaklagima karsilik bireyin kolektif igindeki tekilliginin
yarattigi Ozgurlik, kaygi vb. psikolojik ekstazeler anlasilmaya calisilir. Rus
romancilari bu hususta Ozellikle basarili olmuslardir. Rasyonel karsisinda

Varolusgulara gore, bireyin 6zgirce kendini insa etmesi igin irrasyonel olanla

220



yuizlesmesi gerekir. Varoluggulugun tarihsel bakimdan ortaya ¢ikisinda ikinci Diinya
Savagi’'nin korkung etkilerinin, akilci diguncenin getirdigi sonuglarla ilintilendiriimesi
de etkili olmustur. Akilcidin adeta kristalize oldugu Alman birikimi ve onun getirdigi

felaketler geride birakilmak istenmisgtir.

Modern dénemde akilciligin geldigi nokta bakimindan irrasyonelin asiri
derecede baskilanmasi durumu da gézlenebilir. Bu dénemim dusdndrleri géz éniine
alindiginda sayisiz rasyonel tanimina kargilik olarak tek bir paranteze alinabilecek
bir irrasyonel tavri s6z konusudur ki bu da basitge irrasyonelin rasyonel olanla nispet
iligskisine indirgenmesidir. Agikgasi modern dénem duaslndrleri bakimindan
irrasyonel i¢in ancak rasyonel olmayan, rasyonel olanin diginda kalan bi¢iminde bir
tanimlamanin o6tesine gegilmemistir. Tipik bir érnek olarak, Lucaks’'in Aklin Yikimi
adh eserinde pek c¢ok dusunur ve dusunce irrasyonel olarak itham edilmesine
karsilik higbir bicimde irrasyonelin neligine dair bir tanim getiriimemektedir.
irrasyonelin érnekler lizerinden gosterilmesi yeterli gériilmektedir. Bu kati rasyonalist
tavir, edebi surecler bakimindan klasisist donemler olarak da adlandirilir. Her tarlG
belirlenimin, kuralin, dngorulebilirligin tavizsiz beklenildidi ve adeta katilastirici,
dondurucu etkiler birakan, 6rnegin sanat alaninda estetik beklentinin en yukarida ve
en Onemli dustur kabul edildigi klasisist donemler, belli sire sonunda diyalektik
geregi 6l¢cu ve forma 6nem vermeyen, 6n gorulemezlik igcinde mayalanan karsit bir
diskur olarak romantik donemlere evrilmektedir. Buradaki asirilagsmada ise son
performasyonun post-modern yaklasimlarda gordugumuz belirsizlesme, buharlasma
ve duslnce ve kultir gibi pek ¢ok alanda dagiimalarla kendini gdsterdigi dikkate
deger bir olgudur. Agikg¢a her iki uca dogru yogunlagsmanin olumsuz sonuglari tarihi
perspektifte oldugu kadar, kiltlr, sanat, felsefe ve hatta pozitif billimlerde dahi

etkilerini hissettirmektedir.

Postmodernizm, rasyonalitenin  mutlakhgini  reddederken irrasyonel
kavramini daha esnek ve ¢ogulcu bir sekilde ele alir. Modern distincenin ikilikler
yaratarak irrasyoneli “6teki” konumuna itmesi, postmodern filozoflar tarafindan
elestirilir. Zygmunt Bauman gibi dustnurler, modern ikiliklerin sadece rasyonalite ve
irrasyonaliteyi degil, bircok bagska karsithgi da igerdigini, ancak bu ikiliklerin aslinda
iktidar iligkilerini gizlemek icin asimetrik bir yapi kurdugunu savunur. Bu yaklasim,

irrasyonelin postmodern dislince igerisinde 6zgurce yorumlanmasina olanak tanir.

221



Postmodern dislncede irrasyonel, anlamlarin ve kimliklerin yeniden insa
edilebilecedi bir alan olarak kabul edilir. Jean-Francgois Lyotard, "postmodern durum"
tanimiyla blyUk anlatilarin ¢ékisunu ele alirken, irrasyonel unsurlarin kiguk
anlatilar ve bireysel deneyimler icinde yer bulmasini saglar. Jacques Derrida’nin
“yapisokim” ydntemi de irrasyonelin distince yapilari igindeki varligini kesfetmek
icin kullanilan bir aragtir. Derrida, rasyonel olanin yalnizca bir perspektif sundugunu
ve dilin kendisinin irrasyonel bir yapi tasidigini savunur. Yapisékim bir anlamda

irrasyonelin modern dusincenin merkezine girmesi icin bir kapi aralar.

Bu dénemde Michel Foucault'nun bilgi ve iktidar arasindaki iligkiler tzerine
olan ¢alismalari da irrasyonelin toplumsal dizeyde nasil isledigini aciklar. Foucault,
toplumlarin kendi bilgilerini mesrulastirmak igin irrasyoneli digladiklarini, ancak
irrasyonelin her zaman toplumsal yaplilar icinde islevsel oldugunu vurgular. Bu bakis
acisl, irrasyonelin sosyal bir yapi ve iktidar iligkileri icinde ele alinmasina imkan
tanir. Diger yonuyle postmodern yaklasim rasyonel olanin tamamen dagiimasina
yahut atomizasyonuna da sebep olmaktadir. Bu artik kitleler tarafindan kabul
edilebilecek ortak paydalarin giderek belirsizlesmesi hatta ortadan kaldiriimasi
tehlikesini tagimaktadir. Artik rasyonel olan irrasyonel karsisinda bir nispet iligkisi

yordamindan koparak adeta epistemik bir denklige itiimektedir.

GUnumuzde irrasyonel distnce, psikoloji, sanat ve felsefe alanlarinda insan
dogasini anlamak igin vazgecilmez bir unsur olarak kabul edilmektedir. Ozellikle
psikolojide bilingdigi sureclerin incelenmesi, irrasyonel dusincenin birey tUzerindeki
etkilerini anlamayi saglar. Freud’'un psikanaliz teorisi, bilingdiginin insan
davraniglarini nasil sekillendirdigini gosterirken, Jung’un arketip teorisi irrasyonel
olanin bireysel ve kolektif bilingdigi Uzerindeki etkilerini ortaya koyar. Jung'un
analizlerinde, irrasyonel semboller bireyin i¢sel dinyasini anlamada temel bir rol

oynar.

Sanat ve edebiyat, irrasyonel olanin ifade buldugu en gugli alanlardir.
Modern sanatta ve edebiyatta, insanin akil digi duygulari ve arzulari anlatilmakta,
bireyin i¢csel dunyasi irrasyonel yollarla kesfedilmektedir. Salvador Dali, Max Ernst
ve Rene Magritte gibi surrealist sanatgilar, irrasyonel imgeleri kullanarak bireyin
bilingdis1 dinyasini ifade etmeye galisirlar. Edebiyatta Franz Kafka, Samuel Beckett

ve Virginia Woolf gibi yazarlar, irrasyonel durumlari ve varolugsal sorunlari anlatirlar.

222



Sonug olarak, irrasyonel disince Bati felsefesinde édnemli bir miras olarak
kabul edilmektedir. Antik Yunan’dan gunimuze kadar degisim gosteren irrasyonel
dustnce, bireyin kendini ve dinyayi! anlamlandirma ¢abasinin ayrilmaz bir pargasi
olarak varligini siirdiirmistir. irrasyonel, bireyin igsel yolculugunda énemli bir arag
olup, insan dogasinin rasyonel ve irrasyonel yanlarinin bir bitin olusturdugunu
gosterir. Bu bitlnlik, insanin varolusunu ¢ok boyutlu olarak ele almasina, kendini

ve gevresini derinlemesine anlamasina olanak tanir.

GUnumuz agisindan kabul edilmesinde yeterince heveskar davraniimayan bir
yon ise ge¢cmis donemlerde ortaya ¢ikan irrasyonel yaklasimlarin herhangi bir nispet
iliskisi yahut ratioya gobre konumlanmalari s6z konusu olmaksizin mdustakil,
kendilerinden menkul degerleri tagiyabiliyor olmalaridir. Bu degerlerin varlidinin
kabull, ancak irrasyonel olanin da ratio denli tek basina bir anlam barindirdiginin ve
insan varolusu bakimindan en azindan dusman kardesi denli islevsel ve yapisal

oldugunun kabul edilmesiyle mumkun olacaktir.

Arkaik bir bakis ydneltecek olursak, tim irrasyonel ¢izginin aslinda ne
yapacag! belirsiz, kah sefkatli kah gaddar doganin bilinemezligi karsisinda kendini
korumak isteyen insanligin, adeta bir kalkan olarak ortaya koydugu kultirle
cekismesi oldugu sonucuna varilabilir. Bu sonucu psiko-fizyolojik agidan ele almak
istersek kuralsiz ve dizginsiz iggudulerin merkezi olarak suriingen beynimize yahut
limbik sistemimize ve bunun karsiti olarak, kultirin gerektirdigi etik, soyut degerlere
ev sahipligi yapan 6n beyin loblarimiza referans vermemiz gerekecektir. Boylece
buradaki irrasyonel-rasyonel karsithgi bir anlamda ilkel beynimizle, gelismis
beynimiz arasindaki mducadelenin bir metaforuna indirgenebilir. Ancak su
unutulmamalidir ki ister kullanilsin ister kullaniimasin bir yumruk buydklaginde
kafatasimizin arkasinda yer alan limbik sistemimiz yahut temel iggulerimizin mekani
asla kullaniimadidi icin yok olmayacaktir. Kendisine ihtiya¢ duyulan anlarda yine
devreye girecek ve gerek tehlikelerden korunma, gerek temel ihtiyaclarimiza yeteri
kertede motivasyonla yonelebilme gibi butlnleyici, surdirict fonksiyonunu
surdurecektir.  Acgikgasi “irrasyonel”’, insan butinliglu acgisindan asla yok
edilemeyecek bir yapisal unsur olarak varligini strdirecektir. Bunun bdylece ve

makul hatlariyla kabul edilmesi turimuzun varligi bakimindan son derece énemlidir.

223



ADORNO, Theodor W.;
1969

ADORNO, Theodor W.:
1970
ADORNO, W. Th.: 1969

ALAND, Barbara: 1978

ALBERT, Hans: 1969

AMADOU, Robert: 1957

ANER, Karl: 1929

ARISTOTELES: 1997

ARISTOTELES: 2019

ARMSTRONG, H. Arthur:
1978

ARNOLD, Gottfried: 1934

AUGUSTINUS: 2010

BACHOFEN, Jakob J.:

1997

BACHOFEN, Johann J.:
1948

KAYNAKCA

Minima Moralia, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main.

Asthetische Theorie, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main.

Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, H.
Lucterhand Literaturverlag, Neuwied.

Gnosis und Kirchenvater in: Gnosis, Festschrift fir
Hans Jonas, hrsg. Aland Barbara, Vandenhoeck-
Ruprecht, Géttingen.

Traktat iiber kritische Vernunft, Mohr&Siebeck
Verlag, Tubingen.

Das Zwischenreich, Holle Verlag, Baden-Baden.

Die Theologie der Lessingzeit, M. Niemeyer Verlag,
Tubingen.

Gokyiizii Uzerine, Cev. Babiir Saffet, Ankara, Dost
Kitabevi Yayinlari.

Nikomakhos’a Etik, Cev. Akderin Furkan, istanbul,
Say yayinlari.

Gnosis and Greek Philosophy in: Gnosis, Festschrift
fur Hans Jonas, hrsg. Aland Barbara, Vandenhoeck-
Ruprecht, Géttingen.

Mystiker des Abendlandes, Ed. by. Seeberg Erich,
in Auswahl: 3. Band, A. Langen, G. Miller Verlag.

itiraflar, Cev. Diriisken Cigdem, Istanbul, Kabalci
Yayinevi.

Soylence, Din ve Anaerki, Cev. Sarman Nilgun,
istanbul, Payel Yayinlari.

Gesammelte Werke,
Schwabe, Basel.

Band 3, hg. Meuli Karl,

224



BAUMANN, Zygmunt:
1991

BAUMLER, A.: 1967

BAUR, Chr. F.: 1967

BEHLER, Ernst: 1992

BENDER, H.; BONIN W.:

1984

BERGSON, Henri: 2011

BERSE, G.: 1974

BIRNBACHER, Dieter:

2009
BLOCH, Ernst: 1959

BLOOM, Harold: 1996

BLUM, P. R.: 1989

BOLL, Franz: 1950

Modernity and Ambivalence, Cambridge, Polity
Press.

Das Irrationalititsproblem in der Asthetik und
Logik des 18. Jahrhunderts bis zur Kritik der
Urteilskraft, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt.

Die christliche Gnosis, oder, Die christliche
Religions-Philosophie in ihrer geschichtlichen
Entwicklung, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt.

Ritter Joachim-Grinder Karlfried in: Historisches
Worterbuch  der Philosophie, Band 8: R-Sc,
Romantik, Das Romantische, Basel, Schwabe&Co.
AG.

Ritter, Joachim-Griinder, Karlfried in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-0O,
Okkultismus, Basel, Schwabe&Co. AG.

Cev. Altinérs Atakan, Metafizige Girig, Paradigma,
istanbul.

Ritter Joachim in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, Band 3: G-H, Gnosis, Basel,
Schwabe&Co. AG.

Schopenhauer, Stutgart. Reclam.

Das Prinzip Hoffnung, Suhrkamp Verlag, Frankfurt.

Omens of Millenium: The Gnosis of Angels,
Dreams and Resurrection, New York, Riverhead
Books.

Ritter Joachim-Grinder Karlfried, in: Historisches
Worterbuch  der Philosophie, Band 7: P-Q,
Platonismus, Basel, Schwabe&Co. AG.

Die Erforschung der antiken Astrologie, Ed. by.
Stegemann V., in Id. Kleine Schriften zur Sternkunde
des Altertums, Leipzig.

225



BOHME, Jacob: 1957

BRAKKE, David: 2010

BRAY, R.: 1932

BREDOV, von G.: 1972

BRUGGER, Peter: 1985

BURCKHARDT, Jacob:
2019

BURGER, Fritz: 1920

BURKERT W.; DIERSE,
U.; WELCHERING, P.;
VONESSEN, F.: 1989

BURKERT, Walter: 1984

BURNET, John: 1913

BUHNER, Andrew J.:
1980

BUSCHING, Friedrich A.:

1774

CALOVIUS, Abraham:
1651

Von sechs myst. Puncten V. Samtliche Schr.
(1730), hg. W.E. Peuckert

The Gnostics, President and Fellows of Harvard
U.S.A,.College.

Choronologie du romantisme, Paris, Boivin & cie.

Ritter Joachim in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, Band 2: D-F, Docta ignorantia,
Schwabe&Co. AG., Basel.

Die radikale Unvernunft der menschlichen
Vernunft —Schopenhauers Beitrag zur
Ideologiekritik (In:) Schopenhauer-Jahrbuch. Nr. 66.
s. 253-257.

Cev. Yimaz Hakki ismail, Yunanlar ve Yunan
Medeniyeti, istanbul, Pinhan Yayinlari.

Cezanne und Hodler: Einfiihrunbg in die Probleme

der Malerei dere Gegenwart, Delphin Verlag,
Munchen.

Ritter Joachim-Griinder Karlfried in: Historisches
Worterbuch  der  Philosophie, Band 7: P-Q,

Pythagoreismus, Basel, Schwabe&Co. AG.

Ritter, Joachim-Grinder, Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, Orphik,
Basel, Schwabe&Co. AG.

Die Anfanger der griechischen Philosophie, B.G.
Leipzig, Teubner Verlag.

Ritter, Joachim-Griinder, Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 5: L-Mn, Logos,
Basel, Schwabe&Co. AG.

Grundriss einer Geschichte der
Bossen, Berlin.

Philosophie,

Scripta Philosophica, C. |, dijital ortama aktarilma
2016, Augsburg, Staats- und Stadtbibliothek.

226



CASSIRER, Ernst, 1964

CASSIRER, Ernst: 1918

CASSIRER, Ernst: 1927

CATALANUS, Ferrarius:
1932

CEVIZCI, Ahmet: 2000

CICERO, M. Tullius: 1918

CICERO, M. Tullius: 1959

CLAY, Catrine: 2019

CREUZER, Friedrich;:
1882

CUDWORT, Ralph: 1678

DEMPEF, Alois: 1960

DIELS, Hermann: 1901

DIELS, Hermann: 1960

DILTHAY, Wilhelm, 1914

DIOGENES, Laertius,

2007

DIONYSIUS, Areopagita:
1998

Philosophie der symbolische Formen,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt.

Freiheit und Form, Berlin, Cassirer Verlag.

Individuum und Kosmos in der Philosophy der
Renaissance, Wiesbaden, Vieweg+Teubner Verlag.

Quodlibet 6 [1225], in: G. E. Demers, texte du Maitre
Ferrirer de Catalogne. Et d’hist. litt. et doctr. du 13,
Paris/Ottowa.

iIkgag Felsefe Tarihi, Bursa, Asa Yaynlari.

Tusculanae Disputationes, M. Pohlenz.

Teubner.

Leipzig,

De Legibus, Georges de Plinval, Paris, Belles Lettres.

Kral-imparator-Gar, Cev. Sarl

istanbul, Pan Yayincilik.

Aysen (2019),

Symbolik und Mythologie der alten Volker
besonders der Griechen, Verlag Carl Wilhelm Leske,
Leipzig und Darmstadt.

The True Intellectual System of the Universe, London,
Richard Royston.

Meister Eckhart, Freiburg, Verlag Herder.

Herakleitos von Weidmannsche

Buchhandlung, Berlin.

Ephesos,

Die Fragmente der Vorsokratiker, August Raabe,
Berlin-Neukdln.

Gesammelte Schriften 7. Band, Teubner Verlag,
Leipzig.

Unlii Filozoflarin Yasamlari ve Ogretileri, Cev.
Sentuna Candan, istanbul, Yapi Kredi Yayinlari.

Cev. Maas Wilhelm, Freie Hochschule der

Christengemeinschatft, Stutgart.

227



DOBRZANSKI, Michal:
2017

DUNDERBERG, Ismo:
2008

DURAK, Nihat: 2013

DUHRING, Karl Eugene:
2017

ECKERMANN, Johann
Peter: 1976

EICHNER, Hans (ed.),
1972

ELIADE, Mircea: 2020

ERIUGENA, John Scottus:

1994

ERIUGENA, John
Scotus:1987

FASCHER, Vom L.: 1968
FERENCZI, Victor: 2019
FERGUSON, Everett:
2003

FESTIGUERE, A.: 1949

FEUERBACH, Ludwig:
1960

Begriff und Methode bei Arthur Schopenhauer,
Kdénigshausen-Neumann, Wirzburg.

Beyond Gnosticism: Myth, Lifestyle and Society in
the School of Valentinus, New York, Columbia
University Press.

“Sinoplu Bir Gnostik Marcion”, A.i.B.U. ilahiyat
Fakiiltesi Dergisi, C. I, Sy. 2, Bolu, s. 5.

Kritische Geschichte der Philosophie - von ihren
Anfingen bis zur Gegenwart, Hansebooks Verlag,
Norderstedt.

hrsg. Beutler Ernst, Gesprache mit Goethe in den
letzten Jahren seines Lebens, Artemis Verlag,
Zurich.

Romantic and It’a Cognates, The European History
of a Word, Toronto Univercity Press, Toronto.

Cev. Guven Hanife, Mefisto ile Erdisi, Ankara, Dogu
Bati Yayinlari.

Cev. (AIm.) Noack Ludwig, Uber Die Einteilung der
Natur, Hamburg, Felix Meiner Verlag.

trans. O’Meara John, Periphyseon (Division of
Nature), Washington, Edition Bellarmin.

des Heraklit und dem L. des Johannes, in: Frage und
Antwort, s.117-133.

Cev. Portakal Huseyin, Psikanaliz Agisindan Cinsel
Yasamin Kokenleri, izmir, Cem Yayinevi.

Background of Early Christianity,
Eerdsmans Pub.

Cambridge,

La révélation d'Hermés Trismégiste, Paris, Lecoffre.
Ed. by Boling W./Jodl F., Samtliche Werke, Das

Wesen des Christentums, Stuttgart, Frommann-
Holzboog Verlag.

228



FEUERBACH, Ludwig:
1967

FICHTE, J. G.: 1962
FRAENKEL, Eduard: 1935
FRANKEL, Hermann:
1962

FREGE, G.: 1884
FREUD, Sigmund: 1928
FREUD, Sigmund: 1961
FULLEBORN, Gstav-
Georg: 2017

GABRIEL, G.; RENTSCH
Th.: 1989

GAULD, Alan: 1968

GILSON Etienne; 1952,

GILSON, Etienne: 2007

GOETHE, W. J.: 1973

GOLDAMMER, K.: 1980

GOODSPEED, J. Edgar:
1914

GRAVES, Robert: 2022

Das Wesen des Glaubens im Sinne Luthers, hg.
Schuffenhauer W., in: Ges. Werke, Band 9, Berlin, De
Gruyter.

hg. Medicus Fritz, Band 4, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt.

Rome and Greek Culture, Oxford.

Dichtung und Philosophy des friiheren
Griechentums, C.H. Beck, Michen.

Grundlagen der Arithmetik, Breslau, Wilhelm
Koebler Verlag,.

Die  Zukunft einer [llusion, Internationaler
Psychoanalytischer Verlag, Wien.

Gesammelte Werke Band 15, S. Fischer Verlag,
Frankfurt.

Beytrage zur Geschichte der Philosophy, London,
Forgotten Books.

Ritter, Joachim-Griinder, Karlfried in: Historisches
Woérterbuch  der Philosophie, Band 7: P-Q,
Platonismus, Schwabe&Co. AG, Basel.

The founders of physical research, Schocken
Berlin, Books.

Being and some philosophers, PIMS, Toronto.

Orta Cagda Felsefe, Cev. Meral, Ayse, istanbul,
Kabalci Yayinlari.

Hamburger Ausgabe Band XIl., C. H. Beck Verlag,
Munchen.

Ritter, Joachim-Griinder, Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 5: L-Mn, Magie,
Basel, Schwabe&Co. AG.

Die adltesten Apologeten, Géttingen, Vandenboeck &
Ruprecht Verlag.

Cev. Akpur Ugur, Yunan Mitleri, Istanbul, Kolektif
Kitap.

229



GRUNDER, Karlfried:
1971

GUTHRIE, W.K.C.: 2011

HAAS, M. Alois: 2001

HABERMAS, Jirgen,
1985

HABERMAS, Jirgen:
1982

HARTLAUB, Friedrich G.:
1951

HARTMANN, Klaus: 1972

HARTMANN, Nicholai:
1948

HARTMANN, Nicolai:
1949

HARTMANN, Nicolai:
1964

HARTMANN, von Eduard:

1882

HARTMANN, von Eduard:

1900

HEGEL, F.W.G.: 1988

HEGEL, Friedrich W. G.:
1928

Ritter Joachim in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, Band 1: A-C, Apollonisch/dionysisch,
Schwabe&Co. AG., Basel.

Yunan Felsefesi Tarihi-l, Cev. Akca, Ergiin, istanbul,
Kabalci Yayinlari.

Ritter Joachim-Grinder Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 11: U-V, Unio
mystica, Basel, Schwabe&Co. AG.

Der philos. Diskurs der Moderne, Frankfurt,

Suhrkamp.

Die Kulturkritik der Neokonservativen in den USA
und in der BRD in: Sonderheft “Merkur. Deutsche
Zeitschrift fur europaisches Denken. Heft 36/11, Klett-
Cotta Verlag, Stuttgart.

Das Unerklarliche: Studien zum magischen
Weltbild, Hamburg, Koehler Verlag.

Ritter Joachim in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, Band 2: D-F, Existentialismus, Basel,
Schwabe&Co. AG.

Zur Grundlegung der Ontologie, Meisenheim, Anton
Hain Verlag.

Grundziige einer Erkenntnis,

Berlin, De Gruyter.

Metaphysik der

Der Aufbau der realen Welt, Berlin, De Gruyter.

Die Religion des Geistes, Berlin, Duncker Verlag.

Philosophie des Unbewussten, W. Friedrich Verlag,
Leipzig.

ed. Glockner Hermann, Samtliche Werke, Band 8.,
Fromman-Holzboog Verlag, Stuttgart.

hg. H. Glockner,
Stuttgart.

Samtliche Werke, Frommann,

230



HEGEL, G.F.: 1924

HEGEL, Gottfried
Willhelm: 1927-40

HEIDEGGER, Martin:
1949

HEIDEGGER, Martin:
1954

HEIDRICH, P.: 1984

HEINE, Heinrich: 1971

HENLE, R.J.: 2012

HERMES, Trismegistus:

2021

HOHENHEIM, von
Theophrast: 1922

HOMEROS: 2020

HOWALD, Ernst, 1926

HULSMANN, Heinz: 1976

IMMERWAHR, Raymond:

1972

IRENAEUS, Against
Heresies:

Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte,
Leipzig, Reclam Verlag.

Vorlesungen iiber die Asthetik, Ed. by Glockner
Hermann, in: Jubildumsausgabe in zwanzig Banden,
Band 13: Stuttgart, Frommanns Verlag.

Uber den Humanismus, Vittorio Klostermann Verlag,
Frankfurt am Main.

Platons Lehre von der Wahrheit, A. Francke Verlag,
Bern.

Ritter Joachim, Grinder Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, Mystik,
mystisch, Basel, Schwabe&Co. AG.

ed. Brieglib Klaus, in: Samtliche Werke Band 3: Die
romantische Schule, Wissenschaftliche Gesellschaft,
Darmstadt.

Saint Thomas and Platonism, Berlin, Springler.

Corpus Hermeticum, Cev. Gir Turer Hirrem,
istanbul, Mavi Kalem Yayinevi.

Paracelsus Samtliche Werke, Ed. Sudhoff Karl,
Munchen, Otto Wilhelm Barth Verlag.

Cev. Géren Erman, Homerosgu ilahiler, istanbul,
YKY.

Der Kampf um Creuzers Symbolik, Tubingen,
Verlag J. B. Mohr Verlag.

Ritter, Joachim-Griinder, Karlfried in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 4: I-K, Irrational
und transintelligible, Basel, Schwabe&Co. AG.

Romantisch. Genese und Tradition einer
Denkform, Frankfurt, Verlag Athaneum.

Book I, Chapter 5 (Cevrimici)
https://www.newadvent.org/fathers/0103105.htm, 30
Mayis 2023

231


https://www.newadvent.org/fathers/0103105.htm

IRENAEUS, Against
Heresies:

ISIDOR of Seville: 2006

JAGER, Werner: 1934

JASPERS, Karl, 1935

JASPERS, Karl, 1960

JUNG, Gustav Carl, 1902

KANT, Immanuel; 1798

KERENY!I, Carl: 2013

KERN, Udo: 2003

KERNSTEIN, G.: 1971

KIBLE, B. Ritter: 1992

KIESEWETTER, Karl:
1909

KIRCHNER, F;
MICHAELIS C.: 2013

Book I, Chapter 14 (Cevrimigi)
https://www.newadvent.org/fathers/0103214.htm, 30
Mayis 2023.

Etymologies, Stephen A. Barney, W. J. Lewis, J. A.
Beach and Oliver Berghof, New York, Cambridge
University Press.

Paideia I, de Gruyter, Berlin-Leipzig.

Vernunft und Existenz, Verlag J. B. Wolters,
Groningen-Batavia.

Psychologfie der Weltanschauungen, Heidelberg,
Springer Verlag.

Zur Psychologie und Pathologie sogenannter
occulter Phanomene, Leipzig, Oswald Mutze Verlag.

Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in:
Immanuel Kant, Gesammelte Schriften, Bonner Kant-
Korpus der Akademieausgabe, AA VI, (Online)
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/Kant/aa07/,
31 Temmuz 2020.

Dionysos, Cev. Cetiner Bahar, istanbul, Pinhan
Yayincilik.

Gottes Sein ist Mein Leben, Walter de Gruyter, Berlin-
NewYork.

Ritter Joachim, Grinder Karlfried in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 1: A-C, Alchemie,
Basel, Schwabe&Co. AG.

Joachim-Griinder, Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 8: R-Sc, Ratio,
Basel, Schwabe&Co. AG.

Geschichte des neueren Okkultismus, Paderborn,
Sarastro Verlag.

Worterbuch der Philosophischen Begriffe, hrsg.
Regenbogen Arnin, Meyer Uwe, Hamburg. Felix
Meiner Verlag.

232


https://www.newadvent.org/fathers/0103214.htm
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/Kant/aa07/

KLAGES, Ludwig: 1966

KLEIN, L. Julius: 2020

KLIBANSKY, Raymond:
1939,

KLIBANSKY, Raymond:
1950

KNOX, John: 1942

KOEPGEN, Georg: 1939

KOSSLER, Matthias: 1990

KORNER, Joseph: 1929

KRAMER, H.J.: 1983,

KRONER, Richard: 2006,

KRUG, Traugott Wilhelm:
1969 (1833)

LACARRIERE, Jacques:
2005

LANDAUER, Gustaw,
1923

Lask Emil: 1923

Der Geist als Widersacher der Seele, Werke 2. Band,
Bonn, Bouvier Verlag,

Geschichte des Dramas, Hansebooks, Norderstedt.

The Continiuty of the Platonic Tradition, Warburg
Institute, Londra.

The continuity of the Platonic tradition during the
middle ages 1, London, Warburg Institute.

Marcion and The New Testament, lllinois, The
University of Chicago Press.

Die Gnosis des Christentums, Otto Muller Verlag,
Salzburg.

Substantielles Wissen und Subjektives Handeln,
Dargestellt in einem Vergleich von Hegel und
Schopenhauer, Peter Lang Verlag, Frankfurt am
Main.

Die Botschaft der deutschen Romantik an Europa,
B. Filser Verlag, Augsburg.

Die Altere Akademie, in: Hellmut
Flashar (Hrsg.): Grundriss der  Geschichte  der
Philosophie. Die Philosophie der Antike, Band 3,
Schwabe, Basel.

Von Kant zu Hegel, Mohr&Siebeck Verlag, Tubingen.

Allgemeine Handworterbuch der philosophische
Wissenschaften, Artikel: Kabbalismus, Kabbalistik
oder kabbalische Philos., Leipzig, Brockhaus
Verlag.

The Gnostics, London, Trc. Nina Rootes, Peter
Owen.

Skepsis und Mystik, Kdln, Marcan-Block-Verlag.

Werke Band Il.,, hg. Herrigel Eugen, Verlag
Mohr/Siebeck, Tlbingen.

233



LASK, Emil;: 1923
Leibniz Gottfried Wilhelm:

1720,

Lemanski Jens: 2010

LEMAY, R.: 1971

LESSING, U. H.: 1984

LILIENTHAL, Christof
Theodor: 1750

LOANNIS, Scoti
Eriugenae: 1983

LOTZE, H.: 1874

LUCRETIUS: 2008

LUKACS, G.: 1957

LUTHER, Martin: 1895

LYOTARD, Jean-Francois:
1990

LYOTARD, Jean-Fransois,
1982

Werke Band I, hg. Herrigel Eugen, Verlag
Mohr/Siebeck, Tlbingen.

Anonymus, Theodicee, Hannover.

Die Rationalitat des Mystischen. Zur Entwicklung
und Korrektur unseres Mystikverstindnisses am
Beispiel von Dionysius Areopagita, Gottfried
Arnold und Schopenhauer”. (In:) “Schopenhauer-
Jahrbuch”. Nr. 91. S. 93-120.

Ritter Joachim in: Historisches Woarterbuch der
Philosophie, Band 1: A-C, Astrologie, Schwabe&Co.
AG.

Ritter Joachim, Grinder Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, Mystik,
mystisch, Basel, Schwabe&Co. AG.

Die gute Sache der in der heiligen Schrift alten
und neuen Testaments enthaltenen Goéttlichen
Offenbarung: wider die Feinde derselben erwiesen
und gerettet, Konigsberg, Hartung Verlag.

Periphyseon, Genel Indeksler, ed. Allard G.H.,Vrin,
Paris.

Logik, S. Hirzel Verlag, Leipzig.

De Rerum Natura, Cev. ed. Leonard Ellery William,
Wisconsin, University of Wisconsin Press.

Kurze Skizze einer Gesch. der neueren deutsch.
Lit., Berlin, Aufbau Verlag.

Disputationen, Dandenhoeck  und Ruprecht,
Géttingen.

Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?, in:
Peter Engelmann (ed.), Postmoderne und
Dekonstruktion. Texte franzésischer Philosophen
der Gegenwart, Reclam, Stuttgart.

The Postmodern Condition, Manchester,
Manchester Univercity Press.

234



MAGEE, Bryan: 2002

MAHLMANN, Theodor:
1998

MAIMON, Salmon: 1790

MAIMON, Salomon: 2004

MANDELBAUM, Maurice:
1980

MANNHEIM, Karl: 1964

MAUTHNER, Fritz: 1910

MEERPOHL, Franz: 1926

MEIER, Stephan: 1989

MEINERS, Christhof: 2010

MEINHARDT, H.: 1984

MEISTER, Eckhart: 1903

MOOG, Willy: 1919

MULLER, Freienfells,
Richard: 1922

The Philosophy of Schopenhauer, Oxford,
Clarendon Press.

Ritter, Joachim-Grlinder, Karlfried in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 10: St-T,
Suprarational/Kontrarational, Basel, Schwabe&Co.
AG.

Versuch uber die Transzendentalphilosophie, Berlin,
Verlag Christian Friedrich Boss und Sohn,

Versuch (ber Tranzendantalphilosophie, ed.
Ehrensperger Florian, Hamburg, Mainer —Verlag.

“The Physiological Orientation of Schopenhauer’s
Epistemology.” (In:) Fox, Michael (Hrsg.) (1980)
Schopenhauer. His. Philosophical Achievment. s. 50-
67.

Wissenssoziologie, H. Lucterhand Literaturverlag,
Minchen.

Worterbuch der Philosophie Bd. 2, Felix Meiner,
Munchen.

Meister Eckharts Lehre vom Seelenfiinklein,
Wirzburg, C.J. Becker.

Ritter Joachim-Grinder Karlfried in: Historisches
Woérterbuch  der Philosophie, Band 7: P-Q,
Postmoderne, Basel, Schwabe&Co. AG.

Grundriss der Geschichte der Weltweisheit,
Kessinger Publishing, Montana.

Ritter, Joachim-Grinder, Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-0O,
Okkultismus, Basel, Schwabe&Co. AG.

Mystische Schriften, Berlin.

Logik, Psychologie und Psychologismus, Verlag
von Max Niemeyer, Halle.

Irrationalismus, Leipzig. Felix Meiner.

235



MULLER, Offried Karl:
1841

Nagel Ernst; Newman
James R.: 1994

NETTESHEIM, von
Agrippa: 2006

NIETZSCHE Friedrich:
2020

NIETZSCHE, Friedrich:
1954

NIETZSCHE, Friedrich:
1954,

NIETZSCHE, Wérterbuch
(in): 2004

NIEWOHNER, F.: 1976

NIKOLAIDIS, A. G.: 2023

NiKOLAUS, von Kues:
2019,

NORDAU, Simon Max:
1892

NOVALIS: 1923
PAGELS, Elaine: 1996,

PAGLIA, Camille: 2014

PANNWITZ, Rudolf; 1917

Geschichte der griechisehen Literartur, 2. Band,
Josef Max und Komp., Breslau.

Gédel Kanitlamasi, Cev. Gdzkan, Biilent, istanbul,
Sarmal Yayinevi.

Gizli Felsefe ya da Biiyii Felsefesi, |. Kitap, Cev.
Levent C)Z§ar, Bursa, BiblosYayinevi.

Tragedyanin Dogusu, Cev. Tiizel Mustafa, istanbul,
is Bankasi Kdltir yayinlari.

Werke in drei Banden, Band 1, Carl Hanser Verlag,
Minchen.

Werke in drei Banden, Band 2, Die Frohliche
Wissenschaft, Carl Hanser Verlag, Minchen.

Nietzsche Research Group, Ed: van Tongeren Paul,
Schank Gerd, Siemens Herman, Berlin, Walter De
Gruyter GmbH.

Ritter Joachim, Grinder Karlfried in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 4: I-K, Kabbala,
Basel, Schwabe&Co. AG.

(Cevrimigi)
www.academia.edu/37004821/WHAT_DID_APOLLO _
MEAN_TO PLUTARCH

Uber die Belehrte Unwissenheit, Books on Demand
Verlag, Norderstedt.

Entartung, C. Dunker Verlag, Berlin.

Ed. Minor Jakob, Schriften, Jena.
The Origin of Satan, New York, Vintage Boks.

Cinsel Kimlikler, Cev. Hazaryan Anahid, Demirci
Fikriye, Ankara, Epos Yayinlari.

Die Krisis der europdeischen Kultur, Werke Band
2, Verlag Hans Carl, Nirnberg.

236



Paracelsus, Sudhoff Karl:
1929

PAUL Jean: 1967

PAUS, A.: 1984

PEUCKERT W.: 1930/31

PLATON: 2000

PLATON: 2015

PLATON: 2016

PLOTINUS:

POPPER, Karl: 1974

POPPER, Karl: 2003

POPPER, R. K.: 1992,

PSEUDO:
QUINT, Josef: 1963

QUINT, Josef: 1978

Theophrast von Hohenheim gen. Paracelsus
Samtliche Werke in Bd:12, Astronomia magna oder
die ganze Philosophia sagax der grof3en und kleinen
Welt, K. Oldenburg Verlag, Minchen und Berlin.

Ed. Miller Norbert, in: Werke Band 5: Vorschule der
Asthetik, Miinchen, Hanser Verlag.

Ritter Joachim, Grinder Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-0O,
Mysterium tremendum et mysterium fascinans,
Basel, Schwabe&Co. AG.

Hermes Trismegistus, Krayer-Hoffmann E. in:
Handworterbuch des deutschen Aberglaubens Band
3: De Gruyter Verlag, Berlin und Leipzig.

Devlet, Cev. Eyuboglu Sabahattin, Cimcoz M. Ali,
istanbul, Turkiye is Bankasi Kiltir Yayinlari.

Timaios, Cev. Akderin Furkan, Istanbul, Say
Yayinlari.
Diyaloglar (Georgias), Cev. Aktlirel Teoman,

istanbul, Remzi Kitabevi.

Enneaden,
http://www.zeno.org/Philosophie/M/Plotin/Enneaden,
(Cevrimigi), 30 Mayis 2024.

Connjectures and Refutations. The Growth of
Scientific Knowledge, London. Rotledge and Kegan
Paul.

Die offene Gesellschaft und ihre
Mohré&Siebeck Verlag, Tubingen.

Feinde,

Die offene Gesellschaft und ihre Feinde Band 1,
UTB Verlag, Stuttgart.

Dionysos Aeopagitas, The Mystical Theology.
Meister Eckhart, W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart.

Textbuch zur Mystik des Deutschen Mittelalters,
Max Niemeyer Verlag, Tuibingen.

237


http://www.zeno.org/Philosophie/M/Plotin/Enneaden

QUISPEL, Gilles: 1951

QUISPEL, Gilles: 2005

RECKERMANN, A.: 1974

REUCHLIN, Johann: 1983

Rickert Heinrich, 1920

Rickert Heinrich, 1926
RITSCHEL Friedrich:
1866,

RITTER, H.: 2010
ROQUES; Abbe Rene:
1954,

ROREM, Paul: 1993

RUDOLPH, Kurt: 1983

RUFFING, Margit: 2001

RUH, K.: 1993

RUSSELL, Bertrant: 1952

Gnosis als Welt-Religion, Zirich, Origo Verlag.

Gnosticism: Gnosticism from its Origins to the
Middle Ages, First Edition, Encyclopedia of Religion,
C. V, Ed., Lindsay Jones, Macmillan, Thomon Gale.

Ritter Joachim in: Historisches Worterbuch der
Philosophie, Band 3: G-H, Hermetismuz,
hermetisch, Basel, Schwabe&Co. AG.

On the art of the Kabbalah = De arte cabalistica,
Abaris Books, New York.

Die Philosophie des Lebens : Darstellung und
Kritik der philosophischen Modestromungen
unserer Zeit, J.B.C. Mohr Verlag, Tubingen.

Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, J.B.C.

Tldbingen, Mohr Verlag,

Kleine philologische Schriften, Leipzig, Teubner
Verlag.

Geschichte Der
Bremen, Nabu Press.

Pythagorischen Philosophie,

L’universe Dionysien, Firmin-Didot, Paris.

Pseudo- Dionysius, New York, Oxford Univercity
Presses,

Gnosis, T and T Clark Limited, New York.

“Wille zur Erkenntnis”. Die Selbsterkenntnis des
Willens und die Idee des Menschen in der
asthetischen Theorie Arthur Schopenhauers,
Dissertation, Johannes-Gutenberg Universitat, Mainz.

Die 'Mystica Theologia' des Dion. Ps.-Areop. im
Lichte mittelalterl. Kommentatoren. Z. dtsch.
Altertum Band122, S. Hirzel Verlag, Stuttgart.

Mystik und Logik, AlIm. Cev. Heinzel Erwin, Humbolt
Verlag, Wien.

238



RUCKER, Silvia: 1976

SANDOR, Pal: 1971

SCHELER, Max: 1960

SCHELLING, F. W. J.:
1859

SCHELLING, Joseph
William Friedrich: 1856-
1861

SCHLEGEL, Friedrich:
1947

SCHLEGEL, Friedrich:
1958

SCHLEGEL, Friedrich:
1967

SCHLEGEL, von
Friedrich: 1967

SCHLEGEL, von
Friedrich: 1975

SCHLEGEL, Wilhelm von
August: 1846

SCHLEIERMACHER, Fr.:
1931

Ritter, Joachim-Griinder, Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 4: I-K, Irrational,
das Irrationale, Irrationalismus, Basel,
Schwabeé&Co. AG.

Nicolaus Cusanus, Berlin, Akademie Verlag.

Ed. Scheler Maria, Die Wissensformen und die
Gesellschaft, in: Gesammelte Werke Band 8, Bern,
Francke Verlag,.

hg. Schelling K. F. A., Philosophie der Kunst, J. G.
Cotta’scher Verlag, Stutgart und Augsburg.

Samtliche Werke, Ed. by. Schelling K.F.A., Cotta
Verlag, Stuttgart.

Ed. Hankamer Paul, Uber das Studium der
griechischen Poesie, Godesburg, Kupper / Bondi
Verlag, Berlin.

hg. Behler Ernst, Atheneaum Fragment 116 (1797),
Kritische Ausgabe.

Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Erste Abteilung:
Kritische Neuausgabe, Band 2, Zurich, Schéningh
Verlag.

Kritische Friedrich-Schlegel- Ausgabe 2.Band,
hrsg. H. Eichner und E. Behler, Wissenschattliche
Buchgesellschaft.

Kritische Friedrich-Schlegel- Ausgabe 8.Band,
hrsg. von E. Behler und U. Struc-Oppenberg,
Midnchen - Paderborn — Wien.

Vorlesungen iiber Dramatische Kunst und
Literatur, Ed. Boécking Eduard, Weidmann'sche
Buchhandlung, Leipzig.

hg. Odebrecht Rudolf, Asthetik, Berlin, Junker und
Dunnhaupt Verlag,.

239



SCHMIDT, P. W.: 1923,

SCHMITT, Carl: 1925
SCHNACKENBURG,
Rudolf: 1965

SCHOLEM, Gerschom:
1957

SCHOLEM, Gershom:
1965

SCHOPENHAUER,
Arthur: 1938,

SCHULZ, Ortrun: 2002

SEMLER, Salomo Johann:
1777
SENAY, Bilent: 2003

SIEMEK, Marek: 2006

SMITH, L. P.: 1925

SOUDEK, Ernst: 1973

Menschheitswege zum Gotterkennen, rationale,
irrationale, superrationale..., Minchen, Kdsel&Pustet
Verlag.

Politische Romantik, Duncker und Humbolt,
Munchen.

Das Johannesevangelium, Herder Verlag, Freiburg im
Breisgau.

Die judische Mystik in ihren Hauptstromungen,
Rhein Verlag, Wien.

Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstatd.

Ed. Hisbscher Arthur, Samtliche Werke Band 3, Die
Welt als Wille und Vorstellung, Wiesbaden,
Brockhaus Verlag.

“Schopenhauer als Aufklarer des Irrrationalen”. (in:)
Birnbacher, Dieter/ Lorenz, Andreas/ Miodonski, Leon/
(Hrsg.) Schopenhauer im Kontext. Deutsch-
polnisches Schopenhauer-Symposion 2000.
Wirzburg. Kénigshausen und Neumann. s. 53-68.

Versuch einer freiern theologischen Lehrart, dijital
ortama aktariima 24 Subat 2022, Bern Universitesi.

ilk Rafizi Hiristiyan Kilisesi Markiinilik, Bursa,
Verka Yayinlari.

“Schopenhauer und die Philosophie des
Deutschen Idealismus: Negation, Kritik,
Fortsetzung”, (In:) Huhn, Lore (Hrsg.) (2006) Die
Ethik Arthur Schopenhauers im Ausgang vom
Deutschen Idealismus (Fichte/Schelling). Wurzburg.
Ergon. S. 255-262.

Four romantic words, in: words and idioms,
Boston.

Meister Eckhart, Springer Verlag.

240



SPRANGER, Eduard:
1947

STEIN, von H.,

STENDHAL: 1962,

STENIUS, Eric: 1984

STUPPERICH, Reinahard:

1974

SENAY, Blent:

TATARKIEWICZ,
Wiladyslaw: 2005

TAULER, Johann: 1910
TERTULLIAN: 1914
THOMASSEN, Einar:
2006

TIEDEMANN, Dietrich:
2017

TOPITSCH, Ernst: 1966

TOPITSCH, Ernst: 1969

UNNIK, v. Cornelis

Die Magie der Seele, Evangelische Verlagsanstalt,
Berlin.

De Platonismo Patrum, Roma, Pontificia
Universitas Gregoriana, hg. Arnou R.: 1935,

Racine and Shaekspeare, New York, Crowell-Collier.

Ritter Joachim, Grinder Karlfried in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, Das
Mystische, Basel, Schwabe&Co. AG.

Ritter Joachim-Grunder Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 3: G-H, Gnosis,
Schwabe&Co. AG., Basel.

"Merkaniyye", D.I.A, (Cevrimigi)
https://islamansiklopedisi.org.tr/merkuniyye, 14 Nisan
2023.

Historia Filozofii, Bd. 2. Warschau. PWN.

Ed. Vetter F., Predigten, Berlin, Weidmann Verlag.

Cev. Bindley Herbert T., The Prescription of the
Heretics, E. S.

The Spritual Seed: The Church of Valentinians,
Brill, Leiden.

Geist der spekulativen Philosophie - Von
Thales bis Sokrates, Norderstedt, Hansebooks.

Marxismus und Gnosis in: Sozialphilosophie zwischen
Ideologie und Wissenschaft Band 10, Neuwied,

Lucterhand Verlag.

Mythos, Philosophie, Politik: Zur Naturgeschichte
der Illusion, Rombach Verlag, Freiburg.

Gnosis und Judentum in: Gnosis, Festschrift flr
Hans Jonas, hrsg. Aland Barbara, Vandenhoeck-

241


https://islamansiklopedisi.org.tr/merkuniyye

Willem: 1978

VANSTEENBERGHE,
Edmond: 1915

VERBEKE, G.: 1980

VERDENIUS, Jacob
Wilhelm: 1960

VERNANT, Jean-Pierre:

2015

VOEGELIN, Eric: 1965

WATSON, Peter: 2024

WEBER, Max: 1905

WEBER, Max: 1920

WEBER, Max: 1922

WESTPHAL, Rudolf: 2016

WILPERT, Gero von: 1989

WINDELBAND, Wilhelm:

1904

WINDELBAND, Wilhelm:
1924

WUNDT, Max Wilhelm:

Ruprecht, Géttingen.

Autour de la Docte ignhorance. Une controverse
sur la théologie mystique au XVe siécle in:
Beitrage zur Geschichte der Philosophie und
Theologie des Mittelalters 14, Aschendorff Verlag,
Munster.

Ritter, Joachim-Grinder, Karlfried in: Historisches
Woérterbuch der Philosophie, Band 5: L-Mn, Logos,
Basel, Schwabe&Co. AG.

Traditional and Personal Elements in Aristotle’s
Religion, in Phronesis, 5(1): 56-70.

Eski Yunan’da Mit ve Din, Cev. Ersen Murat,
istanbul. Alfa Yayinlari.

Die Neue Wissenschaft von der Politik, Anton
Pusted Verlag, Minchen.

Alman Dehasi, Cev. Ozeren Murtaza M., istanbul,
Kronik Kitap.

Die protestantische Ethik und der Geist des
Kapitalismus, J.C.B. Mohr Verlag, Tubingen.

Gesammelte Aufsdtze zur Religionssoziologie
Band 1., Tubingen, J.C.B. Mohr Verlag.

Gesammelte Aufsatze zur Wissenschaftslehre,
Tabingen, J.B.C. Mohr Verlag.

Geschichte der alten und mittelalterlichen Musik,
CreateSpace Independent Publishing Platform

Sachworterbuch der Literatur, Alfred Kréner Verlag,
Stuttgart.

Die Geschichte der neueren Philosophie, Verlag
Breitkopf & Hartel, Leipzig.
Praludien, Mohr (Pohl Siebeck) Verlag, Tubingen.

Hypnotismus und Suggestion, Leipzig, Wilhelm

242



1892

YATES, A. Frances: 2021

YOUNG, Julian: 1988

ZILBOORG, Gregory:
1944

ZIMMERMANN, Albert:
1982

ZUNTZ, Glnter: 1971,

ZUNZ, Leopold: 1966

Engelmann Verlag.

Giordano Bruno ve Hermetik Gelenek, Cev. Temiz,
Deniz Ayse, Istanbul, Say Yayinlari.

“Is Schopenhauer an Irrationalist?”. (In:)
“Schopenhauer-Jahrbuch”. Nr. 69. S.85-100.

Masculine and Feminine, in: Some Biological and
Culturel Aspects. Psychiatry 7.

Studien und Texte zur Geistesgeschichte des
Mittelalters, Verlag E. J. Brill, Leiden-Kalin.

Persephone; three essays on religion and thought
in Magna Graecia, Clarendon Press, Oxford.

Die gottesdinstl. Vortrage der Juden hist.
entwickelt, Georg OIlms Verlagsbuchhandlung,
Hildesheim.

(Cevrimici)
https://ccel.org/ccel/rolt/dionysius/dionysius.iv.ii.html,
Mart, 2024.

243


https://ccel.org/ccel/rolt/dionysius/dionysius.iv.ii.html

OZGECMIS

Adi Soyadi: Murat Kaymaz
Lisans: i.U Fen Fakiiltesi Biyoloji, 2002
Yiiksek Lisans: Bahgesehir Universitesi Felsefe,

2017

Yayinlar:

Kaymaz, Murat. “Schopenhauer Felsefesinde Platonik Ogeler’. Felsefe
Arkivi, sy. 47 (Nisan 2019): 81-97.

Ceviriler:

Parerga ve Paralipomena Cilt I, 2019, Arthur Schopenhauer, Otliken
Nesriyat, (Gurkan Basay, Murat Kaymaz), Istanbul.

Parerga ve Paralipomena Cilt 1, 2021, Arthur Schopenhauer, Otiiken
Nesriyat (Gurkan Basay, Murat Kaymaz), Istanbul.

Beng U Bade, Fuzuli, 2016, Otiiken Nesriyat, istanbul.

Sal_'aydan Kiz Kagirma (libretto), 2022, W. A. Mozart, VakifBank Kauiltur
Yayinlari, Istanbul.

Sihirli FIUt (libretto), 2021, W. A. Mozart, VakifBank Kaltlr Yayinlari, istanbul.

Filozof ve Yayincisi, 2024, Alfred Estermann, Otliken Nesriyat, istanbul.

Telifler:
Bal Kasigim, 2014, Otiiken Nesriyat, istanbul.

Kaleme Karsi, 2018, Otiiken Nesriyat, istanbul.

244



