
T. C.  

İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ANABİLİM DALI 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

BATI DÜŞÜNCESİNDE İRRASYONEL 

KAVRAMININ ANLAMI 

 

Murat KAYMAZ 

2502180072 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

Prof. Dr. Mehmet GÜNENÇ 

 

 

İSTANBUL - 2025 



ii 
 

ÖZ 

BATI DÜŞÜNCESİNDE İRRASYONEL KAVRAMININ ANLAMI 

MURAT KAYMAZ 

 

Tezimizin konusu, Batı düşüncesinde irrasyonel kavramını, felsefe alanının 

özellikle felsefe tarihi perspektifinden ele alarak geçirdiği dönüşüm ve değişimleri 

ortaya koymaktır. Bunun için geçmişte ve günümüzde kavramın ele alınış biçimleri 

irdelenerek, beliren modern anlamları tespit ederek, irrasyonel kavramının rasyonel 

ile olan ilişkisi ve rasyonelden bağımsız, özerk varlığı anlaşılmaya çalışılmıştır. Yine 

bu amaçla irrasyonel kavramının tarih süreci içerisinde gözlenen uğrak noktaları 

tespit edilerek irdelenmeye çalışılmıştır. Söz konusu uğraklar Antik dönem, Orta 

Çağ, Rönesans dönemi ve Modern dönemdir. Her bir döneme has irrasyonel 

kavramı anlayışı yahut irrasyonel kavramını önceleyen muhtelif kavram ve ekollerin 

(Logos, Gnosis, Mistisizm…) genel dönem özellikleri ve bunları örnekleyen filozof ve 

düşünürler bağlamında ayrıntılı tahlil ve tanımları tez boyunca aktarılarak ilgili felsefi 

akışın ana damarları tespit edilmeye çalışılmıştır. Konunun son derece geniş bir 

yayılımı ve etki alanı söz konusu olduğundan belli başlı karakteristik ve belirleyici 

ekoller ve filozoflar dışında nispeten derin tahlillere girilmeksizin olabildiğince geniş 

bir referans grubu tanıtılmaya çalışılmıştır. Özellikle modern dönemde irrasyonel-

rasyonel ilişkisinde nispet yahut kıyas tavrı öne çıktığından, bu tavrın hakimiyetini 

vurgulamak maksadıyla pek çok düşünür referans verilmiştir. Felsefi yaklaşımın, 

irrasyonel kavramı bağlamında belli dönemlerde kaçınılmaz olarak hazırlayıcısı, 

kaynağı yahut bir anlamda doppelgängerleri olarak teolojik perspektif ve kendini 

özellikle modern dönemde hissettiren sanat da tezin kurgusuna belli oranda dahil 

edilmiştir. 

Ulaşılan sonuçlar bakımından insan varlığının, felsefe tarihi bakımından 

muhtelif dönemlerde rasyonel ve irrasyonel bir kutupluluk arasında gidip gelinen bir 

arayış içerisinde olduğu görülmüştür. Her iki kutbun da tarih süreci içerisinde 

bağımsız varlık alanları edindiği ancak bu özerkliğin özellikle tezimiz bağlamında 

irrasyonel kavramı bakımından ne şekillerde ortaya çıktığı araştırılmıştır. Söz 

konusu arayış zaman zaman kutuplardan birine yahut diğerine doğru aşırı bir eğilim 

olarak kendini gösterdiğinde derhal diğer kutbun lehine yönelik bir refleksin kendisini 



iii 
 

sanat, kültür ve felsefe tarihinde belirginleştirdiği fark edilmektedir. Söz konusu 

belirginleşme ise doğal olarak itiraz edeceği aspekte yönelik bir kritik evreden 

geçerek süreç içerinde kendi özerk anlamına doğru yol almakta ve bu durum insan 

varlığı bakımından bir döngüseldik manzarası ortaya koymaktadır. Tezden 

çıkarılabilecek önemli sonuçlardan biri de yine insan varlığı ve onun bütünlüğünü 

oluşturan şeylerin kendileri yahut toplamları her ne olurlarsa olsunlar bir denge 

arayışının açık gözükmesidir.  

 

Anahtar Kelimeler: İrrasyonel, Suprarasyonel, Kontrarasyonel, Dionysos, 

Appollon, Logos, Gnostizm, Mistisizm, Romantizm, Postmodernizm  

 

 



iv 
 

ABSTRACT 

THE MEANING OF THE IRRATIONAL IN WESTERN THOUGHT 

MURAT KAYMAZ 

 

The subject of our thesis is to reveal the transformation and changes that the 

concept of the irrational has undergone in Western thought from the perspective of 

the field of philosophy, especially the history of philosophy, to examine the ways in 

which the concept has been handled in the past and the present, and to be able to 

determine the modern meanings that have emerged as a result of these. For this 

purpose, it has been attempted to analyze the concept of irrational by identifying the 

points of intersection observed in the historical process. The points in question are 

the Ancient period, the Middle Ages, the Renaissance period and the Modern 

period. Throughout the thesis, the understanding of the concept of the irrational 

specific to each period or the detailed analysis and definitions of various concepts 

and schools (Logos, Gnosis, Mysticism...) that preceded the concept of the irrational 

in the context of general period characteristics and the philosophers and thinkers 

exemplifying them have been conveyed throughout the thesis, and the main veins of 

the relevant philosophical flow have been tried to be identified. Since the subject has 

an extremely wide spread and sphere of influence, an attempt has been made to 

introduce as wide a reference group as possible without going into relatively deep 

analysis, except for certain characteristic and determinative schools and 

philosophers. Especially in the modern period, since the attitude of relation or 

syllogism is prominent in the irrational-rational relationship, many thinkers are 

referenced in order to emphasize the dominance of this attitude. In the context of the 

concept of the irrational, the theological perspective and art, which made itself felt 

especially in the modern period, have also been included to a certain extent in the 

fiction of the thesis as the inevitable preparers, sources or doppelgängers of the 

philosophical approach in certain periods.  

In terms of the conclusions reached, it has been observed that human 

existence has been in a search between a rational and an irrational polarity in 

various periods in the history of philosophy. When this search manifested itself from 

time to time as an extreme tendency towards one or the other pole, it was seen that 



v 
 

a reflex in favor of the other pole immediately crystallized itself in the history of art, 

culture and philosophy. This crystallization, on the other hand, naturally passes 

through a critical phase towards the perspective to which it will object and moves 

towards its own autonomous meaning in the process, and this situation reveals a 

view of circularity in terms of human existence. One of the important conclusions 

that can be drawn from this thesis is that human existence and the things that make 

up its totality, whatever they are themselves or the sum of them, seem to be in 

search of a balance.  

 

Keywords: Irrational, Suprarational, Contrarational, Dionysus, Appollon, 

Logos, Gnosticism, Mysticism, Romanticism, Postmodernism  

 

 

 



vi 
 

ÖNSÖZ 

Bu tezde insan varlığının vazgeçilemez bir parçası olarak irrasyonel 

kavramının Batı Düşüncesi içerisinde anlamı araştırılmıştır. Şüphesiz tezin 

oluşturulmasından, tamama erdirilmesine değin en büyük akademik ve moral 

desteği değerli danışmanım Prof. Dr. Mehmet GÜNENÇ’e borçluyum. Bana tezin 

tüm aşamaları ve tez esnasında akıp giden yaşamın gelgitleri karşısında her zaman, 

koşulsuzca sunduğu desteği için kendisine minnettarım. Tez izleme heyetimde yer 

alan değerli hocalarım Prof. Dr. Uğur EKREN ve Prof. Dr. Habip TÜRKER’e, 

İstanbul Üniversitesi Felsefe Bölümünün tezin sürdüğü yıllar boyunca derslerine 

katıldığım ya da katılmadığım tüm hocalarına ve hasseten doktora fikrinin başından 

itibaren desteğini ve katkısını eksik etmeyen Prof. Dr. Aydın TOPALOĞLU’na 

teşekkürü borç bilirim. Her zaman bölümün her bir hocasından tecrübe edindim, 

öğrendim, sakınmaksızın paylaştıkları bilgilerinden faydalandım.  

Sosyal hayatımın parçaları olan ve tez boyunca bana muhtelif biçimlerde 

yardımları olan pek çok kişiye de teşekkürlerimi sunmalıyım. Yurt dışından ihtiyacım 

olan bazı kaynakları temin etmemi sağlayan sevgili Canan GRUNDER, Serhat ve 

Sonya SOLMAZ’a, bana olan olağanüstü güveniyle her zaman moralimi yükselten 

İlhan ÖZEMEK’e, yaşadığım mahallede bana gerek sevgileri gerek günlük 

yaşamlarını bir gözlem alanı olarak açtıkları için tüm komşu, tanıdık ve 

arkadaşlarıma; ayrıca kimbilir hangi vesile zihnimde bir cümleciğe yahut fikirciğe 

imkan tanıyan maddi manevi tüm var olanlara kalbi bir borç içinde olduğumu 

söylemeliyim.  

Aile ve dostluk ilişkilerimizi ise tezde çokça atıf yapılmış olsa da hiçbir 

biçimde rasyonel sıfatı etrafında tanımlamak istemiyorum. Onların rasyoyu aşan, 

insan kalbinin derinlerinde köklenen başka bir aklın yahut akla aşkın olanın 

armağanları olduğuna inanıyorum. Tüm bu sürecin mümkün olmasını sağlayan asıl 

kahraman, sevgili eşim Ayça Özdoğan’a ise sonsuz sevgi ve bağlılığımı tekrarlamak 

istiyorum.  

 

MURAT KAYMAZ 

İSTANBUL, 2025 



vii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZ ............................................................................................................................ ii 

ABSTRACT ............................................................................................................. iv 

ÖNSÖZ .................................................................................................................... vi 

ŞEKİL LİSTESİ ....................................................................................................... ix 

GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İRRASYONEL VE RASYONEL KAVRAMLARI 

1.1. İrrasyonel Kavramı ............................................................................................ 5 

1.2. Rasyonel Kavramı............................................................................................10 

1.3. İrrasyonel-Rasyonel İlişkisi ...............................................................................13 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

İRRASYONEL KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI 

2.1. Antik Dönem ....................................................................................................41 

2.1.1. İlkel Karşıtlık: Apollon-Dionysios Dublisitesi ...........................................41 

2.1.2. Orpheusçuluk .........................................................................................54 

2.1.3. Pythagorasçılık ......................................................................................57 

2.1.4. Platonculuk ............................................................................................67 

2.1.5. Yeni Platonculuk ....................................................................................75 

2.2. Orta Çağ Dönemi .............................................................................................77 

2.2.1. Gnostikler ..............................................................................................77 

2.2.2. Mistikler .................................................................................................87 

2.3. Rönesans Dönemi ......................................................................................... 101 

2.3.1. Hermetizm Kültü ve İrrasyonel Zemine Etkileri ..................................... 101 

2.3.2. Hermetik Geleneği Takib Eden Rönesans Düşünürleri Ve Etkileri ........ 110 
 

3. BÖLÜM 

İRRASYONEL KAVRAMININ FELSEFİ ARKA PLANI 

3.1. Logos ve İlahi Logos ...................................................................................... 122 

3.2. Hakikat Bilgisi Gnosis .................................................................................... 134 

3.3. Hakikatle Birleşmenin Yolu: Mistisizm ............................................................ 140 

3.4. Premodern Kavramlar: Supraratıonal / Kontraratıonal .................................... 156 

3.5. Okültizm ve Kitonyen Bilgilerin Gizlenmesi..................................................... 160 

3.6. Magie (Büyü) ve Öznel Nedensellik ............................................................... 164 



viii 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

MODERN DÖNEM VE İRRASYONEL KAVRAMI 

4.1. Prefazik Bir Önerme Olarak “Docta İgnorantia” .............................................. 171 

4.2. Rationel Parantezinde İrrasyonel Kavramının Çeşitliliği ................................. 177 

4.3. Romantizm ve Sanatın Rasyonele Muhalefeti ................................................ 187 

4.4. Schopenhauer ve İrrasyonalin Ontolojik Özerkleşmesi .................................. 195 

4.5. Nietzsche ve Apollonik Tanrı’nın Ölümü ......................................................... 201 

4.6. Son Ontolojik İtiraz Varoluşçuluk .................................................................... 209 

4.7. Postmodernizm ve Rasyonelin Atomizasyonu ................................................ 212 

SONUÇ ................................................................................................................ 217 

KAYNAKÇA ......................................................................................................... 224 

ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................... 244 

 



ix 
 

ŞEKİL LİSTESİ 

Şekil 2.1 : Müller-Freienfels’de içgüdüsel bilgiye dair aile ağacı. ............................30 

 



1 
 

GİRİŞ 

Tezimizin merkezi problemi irrasyonel kavramını belli bir düşünce 

topoğrafyası (Batı Düşüncesi) içinde ve belli bir aspektin (Felsefe Tarihi) verileri 

doğrultusunda anlama gayreti olarak ifade edilebilir. Görece uzun bir yayılımı olan 

düşünce tarihi içerisinde katedilen yollara ve gelinen noktalara bakıldığında ağırlıklı 

olarak ortaya çıkan ve bunun da ötesinde kendisini adeta bir ideal olarak 

konumlandıran rasyonalite hakimiyeti belirginleşmektedir. Tezimizin amacı bir 

rasyonalizm kritiği olmamakla birlikte coincidentia oppositorum/zıtların birliği gereği 

karşıt kutup olarak irrasyonel kavramının da hassas bir ilgiyi gerektirdiği bize göre 

açıktır. Yaptığımız tarama çalışmalarında karşılaştığımız tablo, irrasyonel kavramı 

özelinde gerek ülkemiz gerek dünya ölçeğinde görece son derece az sayıda çalışma 

yapıldığını göstermiştir. İrrasyonel kavramına yönelik felsefi bir irdelemenin günlük 

hayattan teorik düzleme değin kavrayışımız bakımından katkı sağlayıcı olması 

muhtemel gözükmektedir. Bu sebeplerden dolayı üzerinde çalışmak istediğimiz 

irrasyonel kavramı, esasen diğer felsefi kavramlar gibi temelde iki perspektiften ele 

alınmaya uygun bir kavramdır. Bunlardan biri kavrama yönelik epistemolojik-

ontolojik çalışma olabilir ancak biz kavramı bu yönüyle ele almayıp daha ziyade 

tarihsel perspektif içerisinde ortaya çıkan değişim, dönüşüm ve tanımlarının çeşitliliği 

bakımından ve belli kronoloji ve anlam dizgelerini dikkate alarak teşrih etmeye 

çalıştık.  

Zikredilen bağlamda irrasyonel kavramının felsefe tarihi içerisinde bugünkü 

anlamlarını barındıran yahut onları önceleyen müstakil anlamlara sahip olup 

olmadığı araştırılmaya çalışıldı. Söz konusu çalışma doğal olarak kimi zaman felsefe 

tarihini de aşacak ölçüde, ancak büyük oranda felsefe tarihinin belirli dönemeçlerinin 

dikkate alındığı bir sistematikle yürütülmeye çalışıldı. Bu amaçla antik dönemden 

postmodern çağa değin felsefi birikimler ve süreçler tezin izin verdiği ölçülerde 

irdelenmeye gayret edildi. Elbette bunu yaparken ilk bölümde temel kavramımız 

irrasyonel ve onun ezeli yoldaşı rasyonel kavramları bakımından kısa 

değerlendirmeler sunuldu. Tez genel amacı doğrultusunda daha derin tahlillere 

yöneleceğinden bu bölümler kısa tutulmaya çalışıldı. Ancak birinci bölümün 

irrasyonel-rasyonel ilişkisi başlıklı üçüncü kısmında uzunca bir değerlendirmeye yer 

vermeyi uygun bulduk. Burada amacımız, yapılan tarama çalışmalarının işaret ettiği 

kadarıyla irrasyonalizm kavramını epistemolojik açıdan ele almak bakımından biricik 



2 
 

ve şümullü bir eser olarak Richard-Müller Freienfells’in “İrrasyonalismus” adlı 

eserinde serdettiği fikirlere yakından bakmak oldu. Zira tezin geneli bakımından 

eksik kalacak epistemolojik perspektifin bütün bütün es geçilmesi uygun 

olmayacaktı.   

Tezin ikinci bölümü ise asıl başlangıç bölümü olarak kabul edilebilir zira 

buradan itibaren irrasyonel kavramının tarihi arka planı anlaşılmaya çalışıldı. İkinci 

bölüm antik dönem, Orta Çağ ve Rönesans olarak kısımlara ayrıldı zira bunların her 

birinde irrasyonel kavramının farklı perspektiflerinin (Apollon-Dionysos ilksel 

karşıtlığı, gnostikler, mistisikler, Hermetizm kültünün canlanması ve önemli isimleri) 

öne çıktığı düşünce yapıları gösterilmek istendi. Bölüm muhtelif irrasyonel 

kümelenmelerin örnek ekolleri ve düşünürleri kapsamında ele alınarak kavramın izi 

tarih sürecinde sürülmeye çalışıldı. 

Üçüncü bölümde bu kez irrasyonel kavramı felsefi arka plan perspektifinde 

değerlendirildi. Tarihi sürece eşlik eden önemli kavramsal konstellasyonlara 

yakından bakılmaya çalışıldı. Bunlar Logos, Gnosis, mistisizm, okültizm ve büyü 

kavramları olarak tespit edildi. Ayrıca bu bölümde yine kavramın terim olarak 

modern döneme öncülük eden etimolojik-felsefi süreci dikkate alındı. Özellikle 

supra-rational ve kontra-rational modern öncesi terimlerin ele alınış biçimleri 

incelendi. 

Son olarak dördüncü bölüm de ise artık modern dönem bakımından 

irrasyonel kavramının terim olarak da karşımıza çıktığı görülüyordu. Bu bölümde 

kendilerini bazı açılardan önemli ratioya eleştirileri olarak niteleyebileceğimiz 

romantizm, varoluşçuluk, postmodernizm gibi ekollerin tarihi süreçleri ele alındı. 

Modern döneme özellikle karakter kazandırdığını düşündüğümüz iki düşünür olarak 

Schopenhauer ve Nietzsche için müstakil bölümler ayrılması uygun görüldü. 

 Tezin bir iddiası olarak da rasyonel-irrasyonel ilişkisinde özellikle modern 

dönem boyunca süregiden bir nispet ilişkisi olduğu gösterilmeye çalışılmıştır. Bunun 

için ilgili bölümlerde olabildiğince fazla sayıda düşünürün irrasyonel yaklaşımı tezin 

sınırları dahilinde ele alınmaya çalışılarak ratio ile nispet ilişkisi belirgin biçimde 

gösterilmeye çalışıldı. Bu nispet ilişkisinin modernizm öncesi dönemlerde modern 

döneme nazaran etkin olmadığı görüşü, irrasyonel kavramın geçmiş dönemlerdeki 



3 
 

muadil tanım ve örneklerine dayanılarak gösterilmeye çalışıldı. Böylece tezi ana 

hattı belirlenmiş oldu.  

Yukarıdaki önermelerden hareketle, modern düşünce bakımından irrasyonel 

kavramının artık müstakil bir değeri olmayıp ancak nispi, rölativ yahut bir kıyas 

değeri olduğu söylenebilir. Bu noktada Baumann’ın karşıtlıklar ve nispet ilişkileri 

arasında gözettiği ayrımlar açıklayıcı bir espri taşır (Baumann, 1991: 33).  

Toplumsal düzenin pratiği ve vizyonu için hayati önem taşıyan ikiliklerde, 

farklılaştırıcı güç genellikle karşıtlığın üyelerinden birinin arkasında gizlenir. İkinci 

halka yalnızca birincinin ötekisi, birincinin karşıtı (aşağılanmış, ezilmiş, sürgün 

edilmiş) tarafı ve onun yaratımıdır. Bu şekilde, anormallik normun, sapma yasalara 

uymanın, hastalık sağlığın, barbarlık uygarlığın, hayvan insanın, kadın erkeğin, 

yabancı yerlinin, düşman dostun, "onlar" "biz "in, delilik aklın, yabancı yurttaşın, 

sıradan halk uzmanın ötekisidir. Her iki taraf da birbirine bağımlıdır, ancak bu 

bağımlılık simetrik değildir. İkinci taraf, yasalaştırılmış ve zorunlu izolasyonu 

açısından birinciye bağlıdır. Birincisi ise kendini kanıtlaması açısından ikincisine 

bağlıdır.1 

Görüleceği gibi modern düşünce içerisinde irrasyonel kavramı artık gölge bir 

varlığa dönüşmüştür. Bu gölge varlığın, var oluşu artık neredeyse bütünüyle reel 

olarak geçerli konumu işgal eden rasyoya bağlıdır. … (Baumann, 1991: 32)  

Hem modern aklın hem de modern pratiğin merkezi çerçevesi karşıtlıktır - ya 

da daha doğrusu ikiliktir… Dikotomi bir iktidar uygulamasıdır ve aynı zamanda onun 

gizlenmesidir. Ayırma ve ayrıştırma gücü olmadan hiçbir dikotomi varlığını 

sürdüremeyecek olsa da, bir simetri yanılsaması yaratır. Sonuçların yanıltıcı 

simetrisi, nedeni olan gücün asimetrisini gizler. Dikotomi, üyelerini eşit ve birbirinin 

yerine geçebilir olarak sunar. Bununla birlikte, varlığı farklılaştırıcı bir gücün varlığına 

tanıklık eder…  

Yukarıda söylenenlere karşılık tezin karşısında ciddi güçlükler de söz 

konusudur. Öncelikle ele alınan kavram bakımından bir felsefe tarihi okuması olarak 

kurgulanan tez, Batı Felsefesi sürecini toptan ele almaya çalışmak gibi son derece 

                                                
1
  Tez metininde yer alan Almanca ve İngilizce kaynaklardan yapılan bu ve bundan sonraki 

çeviriler tarafından yapılmıştır.  



4 
 

güç bir işe kalkışmaktadır. Bunun yanında bizzat ele alınan kavramın kendisi son 

noktada her türlü rasyonel tanımlamadan kaçabilecek bir epistemik-ontolojik 

zeminde yer almaktadır. Bu bağlamda belki de metaforik bir dile savrulmadan 

meramını anlatma imkanını daha baştan elinden kaçırmaktadır. Nietzsche ve 

Meister Eckhart gibi tezin bölümlerinde ele alınan düşünürlerin söylemlerinde bu 

durum açıkça görülebilir. 

Akıl gibi felsefenin temel kavramlarından birinin dolayımında yer edinen 

irrasyonel kavramı, felsefe tarihi ölçeğinde ele alındığında, hemen her filozofun 

yaklaşımında kendini gösteren müthiş genişlikteki yelpaze, açık bir sentezi 

güçleştirmektedir. Bu sebeple tezimizi bölümlendirirken olabildiğince kapsayıcı ve 

genel bir tarih perspektifi gözetmeye çalıştık. Antik dönemden, modern döneme ve 

hatta onu da aşmış gibi görünen post-modernizme değin köşe taşı süreçleri 

anlamaya gayret ettik. Ancak Modern dönemden bahs olunan bölümde olabildiğince 

çok düşünürün yaklaşımı fragmanter bir perspektiften ele almaya gayret edildi zira 

bunda irrasyonel kavramının görünen çeşitliliğinin altında ne denli tek tip bir nispet 

ilişkisine kısıldığı açıkçası adeta rasyo ile nispete mahkumluğu gösterilmek istendi.  



BİRİNCİ BÖLÜM 

İRRASYONEL VE RASYONEL KAVRAMLARI 

1.1. İrrasyonel Kavramı 

İrrasyonel sözcüğü, terim olarak ele alınırsa, geleneksel başlığı altında 

tanımlanabilecek metafizik düşünce paradigması içerisinde yeri yoktur. Kelimenin 

kavram olarak ele alınması ise bir tür dünya görüşü (Weltanschauung) biçimine dair 

adlandırma olarak 19. yüzyılın ortalarında ortaya çıkmıştır ancak bundan yüz elli yıl 

kadar önce 17. yüzyılın sonlarına doğru “irrasyonel” terimi sıfat biçiminde bazı 

matematik ifadelerin gerekliliği olarak felsefede de kullanılmıştır. Salt geometri 

alanında bir kullanım olarak Johannes Micraelius, “Lexicon Philosophicum” adlı 

Latince felsefe sözlüğü eserinde (1662) geometriye dair irrasyonel büyüklükleri 

(irrationale magnitudines) listelemektedir (Rücker, 1976: 583). Geometri için 

irrasyonel büyüklük iki tam sayının yani iki rasyonel sayının birbirine bölünmesi ile 

belirlenemeyen doğru parçalarına işaret eder. Böyle bir doğrunun varlığını aklen 

kabul edebilmemize rağmen onu ifade etmek ve tanımlamak konusunda ortadan 

kaldırılamayan belirsizlikler söz konusudur. Sonsuzca basamaklanarak devam ettiği 

düşünülen pi sayısı yahut irrasyonel sayılar da örnek olarak gösterilebilir.  

Modern paradigmada ise logos, gnosis, mistisizm gibi kavramların yeri 

olmamakla birlikte irrasyonel kavramı bunların boşluğunu ikame edecek şekilde, 

rasyonel olana nispetle ortaya çıkar. Söz konusu ikame tavrı rasyonel kurguların 

tamamlayamadığı sistemler yahut dolduramadığı boşluklar neticesinde belirginleşir. 

Örneğin; Romantizm de bu tür bir boşluğun varlığının kabulünü sanat alanında 

üstlenmiş bir akım olarak belirmektedir. Bahsedilen boşluğun akıl paradigması 

içinde nasıl belirdiği rasyonel-irrasyonel dikotomisinin gelişimiyle de ilgilidir.  

Rasyonel kavramıyla bir karşıtlık ilişkisi içinde yahut ondan türetilmek yoluyla 

ortaya çıkan irrasyonel kavramının muhtelif anlamlarından ve farklı 

belirlenimlerinden söz edilebilir. İrrasyonel, suprarasyonel, kontrarasyonel, 

transrasyonel, subrasyonel kavramları bu çeşitlemeleri örnekler. İrrasyonel 

kavramının felsefedeki karşılıkları Wörterbuch der Philosophische Begriffe / Felsefi 

Kavramlar Sözlüğü’nde şöyle tasnif edilmektedir (Kirchner, Michäelis, 2013: 328). 



6 
 

İrrationalis (lat.); akılcı olmayan (mantıki olmayan), akıl ile hiç yahut kısmen 

kavranamayan, mantıklı düşünce yoluyla nüfuz edilemeyen; genellikle duygusal ile 

eş anlamda düşünülen, ama aynı zamanda akıl üstü, doğaüstü, vahiy yoluyla verilen 

(suprarational/akıl üstü); akla aykırı olmak anlamında credo quia absurdum 

(antirational/akıl karşıtı) ve (transrational/akla aşkın); artık akılcı olmayan anlamında 

yani akılcı bilgilenme yollarının imkanlarını tüketmiş olan (docta ignorantia); son 

olarak da sezgisel anlamında kullanılır. Rasyonel karşıtı. Buradan olmak üzere 

İrrasyonalizm: 1. Akılcı olan karşısında duygulara vurgu yapmak (Emosyonalizm), 

örn. Sturm und Drang, 2. Dünyanın varlığının veya kökeninin akılla erişilebilir 

olmadığını söyleyen ve bunu dünya telakkisinin çıkış notası sayan metafizik öğreti 

yahut irrasyonel, temellendirilemez olanın kendisi. Schelling‘e göre kuralları olan her 

ne varsa, hepsinin formu kuralsız ve formsuz olandan oluşur. Mantıksızlık: İdrak için 

erişilebilir olmayan, akıl içermeyen. 

Kavramın aynı zamanda batı düşüncesinde gerçekleşen modernizm 

paradigması dolayısıyla kendileri ile doğrudan bağını koparmış gibi görünmekle 

beraber örtük bir anlam haznesinde halen belli sınırlarda özdeşliğini muhafaza ettiği 

tarihi kavramlar da söz konusudur. Bunlar logos, gnosis, mistisizm gibi batı 

düşüncesine ait müstakil anlam bütünleridir. Cevizci’nin ise kavramı kategorik olarak 

tasnifi ise şu şekildedir (Cevizci, 2004: 514).  

Aydınlanma ve 19. yüzyıl akılcılığının, dünyanın rasyonel ya da uyumlu bir 

bütün olduğu, insan aklının bu uyumlu bütünü kavramaya yetili olduğu, dünyanın 

yapı ve işleyişini açığa çıkaracak olan, başkalarına aktarılabilir ve öğretilebilir olan 

yöntemler bulunduğu, insan toplumunun gelişmesinde, bu yöntemlerle kazanılan 

bilgiden yararlanılabileceği, insanın özü itibariyle makul ve ilerlemeye açık bir varlık 

olduğu ve insanın potansiyel güçlerinin, bilgisizliğinin ortadan kaldırılması ve adalet 

ilkelerine dayanan kuramların yaratılması suretiyle hayata geçirilebileceği 

görüşlerine karşı çıkan felsefî tavır. 

Yukarıdaki alıntıda esasen modern perspektifin bizzat kendi içinden yükselen 

bir eleştirel tutuma vurgu yapılmaktadır (Cevizci, 2004):  

Düşünce tarihinde ortaya çıkmış olan üç ayrı irrasyonalizmden söz edilebilir: 

Bunlardan birincisi olan ontolojik irrasyonalizm özellikle ünlü Alman filozofu 

Schopenhauer tarafından öne sürülmüştür. Buna göre, söz konusu ontolojik 

irrasyonalizm, dünyanın bir anlam ya da amaçtan yoksun olduğunu, dünyanın iyi bir 



7 
 

teleolojik ilke tarafından yönetilmediğini, belirli rasyonel kategorilerin cisimleşmesi 

olmadığını, dünyanın merkezinde akla ve değere karşıt olan, bilinçdışı kör bir gücün, 

yani iradenin bulunduğunu savunur. 

Burada Schopenhauer’in felsefi yaklaşımının artık antropolojik bir perspektife 

kaydığı ve conditio humananın tinsel felsefe tarihi boyunca seyrelip, incelerek 

sonunda Hegel düşüncesinde salt soyut akla indirgendiği “gerçek olanın akli, akli 

olanın gerçek” olarak mutlaklaştırıldığı bir halden rahatsızlık söz konusudur. Sorun 

doğayla ve giderek bedenle ilgili çeşitli fenomenlerin aklın mutlaklığı karşısında 

gittikçe gözden çıkarılması neticesinde olgunlaşmış ve nihayet 19. yüzyıl. ve 

devamında açık bir felsefi-antropolojik-psikolojik karşıt konumda belirginleşmiştir; 

(Cevizci, 2004).  

Epistemolojik irrasyonalizm ise, gerçekliğin anlamdan yoksun olduğu tezine 

koşut olarak, doğanın bilimsel yöntemlerle kavranamayacağını, gerçekliğe ancak ve 

ancak sezgi yoluyla nüfuz edilebileceğini dile getirir. Akıl yoluyla kazanılan bilginin 

şematik, soyut ve yetersiz olduğunu, nesnelerle doğrudan ve yakın bir temas 

kuramadığını, gerçekliğin özünü veremediğini savunan epistemolojik irrasyonalizm, 

rasyonel bilginin yerine tam ve kesin olduğuna inandığı ve akıl dışındaki başka 

yollardan kazanılmış bir bilgiyi geçirmeye çalışır. 

Sonuncu irrasyonalizm türü ise ahlâkî irrasyonalizmdir. Bu görüş, kendilerini 

yabancı ve anlamdan yoksun bir dünyada bulan insan varlıklarının, şu anı ya da 

şimdiyi yaşamaları, içgüdü ya da tutkularına uygun bir hayat sürdürmeleri, 

gerektiğinde anarşik davranışlara kalkışmaları, çıkar gözetmeyen bir sanat faaliyeti 

içinde olmaları gerektiğini, kısacası akıldışı ve anlamdan yoksun bir dünyaya 

verilecek en akıllıca tepkinin, akıldışı bir biçimde eylemek olduğunu iddia eder. İnsan 

davranışının akıl tarafından yönlendirilmediğini ya da yönlendirilmemek durumunda 

olduğunu savunan ahlâkî irrasyonalizmin insan davranışının, aklın yönetimi ve yol 

göstericiliği altında olmadığını öne süren şekline betimleyici irrasyonalizm adı verilir. 

Bu tür bir anlayışa en iyi örnek, insanın inancını, düşüncesini ve eylemini belirleyen 

etmenlerin bilinçsiz ve akıldışı etmenler olduğunu öne süren Sigmund Freud’dur. 

Buna karşın, insan davranışının akıl tarafından yönlendirilmemesi gerektiğini 

savunan ahlâkî irrasyonalizm türü ise normatif irrasyonalizm olarak bilinir. Bu tür bir 

anlayışın en ünlü temsilcileri ise, duygu ve doğal içgüdünün önemini vurgulayan 

Rousseau, insanın durumunun saçmalığına işaret eden Kierkegaard ve hiç kuşku 

yok ki, Nietzsche'dir. 



8 
 

Rationun temel alındığı perspektiflerin tek yanlı olduğunu düşünen bazı 

muhalif gruplar açısından ise bilginin gayri şahsiliğini tek gerçek olarak sunma, bir 

ideal olarak ferdi hayattan kopma anlamında evrensel geçerliliği ilan etme çabaları 

hatalıdır. İnsanın bir bütün olarak dünyayla ferdi ilişkisi, onlara bu soyut evrensel 

geçerlilikten daha değerli görünür ve bu türden kimseler ebedi bir irrasyonel arayışı 

içindedirler. Örneğin aynıyla doğayı değil ancak kendi en derin deneyimlerini tasvir 

etmek isteyen pek çok sanatçı1 irrasyonalistler grubuna dâhildir (Müller-Freienfels: 

1922: 8). Söz konusu grup aynı zamanda inançları, dogmaları doğru kabul etmekten 

ziyade benliklerinin tüm dünyayla yaşayan bir ilişkisine dayanan, tüm bilgilerin ve 

kavramsal bilgilenmenin ötesinde, bir bütünlük hissi içinde yaşayan ve varlığını 

ancak sembolik olarak gösterebilecekleri bir varlığa yönelen her türden dindar ve 

mistik bireyleri içerir. Ayrıca, insan doğasının özünün kalpte olduğunu, tüm dünyanın 

ferdi olmayan tüm bir görüntüsünü asla elde edemeyeceğimizi, ancak bunun 

yalnızca nihai felsefi bir bilgilenme olduğunu ifade eden birçok filozof da vardır. Bu 

tür bilgi arayan insanlar genel olarak, rasyonel düşünmenin yeterli olmadığını, ancak 

bilgi için başka olasılıklar da olduğunu düşünmektedir (Müller-Freienfels, 1922: 9). 

Örneğin; Beethoven müziğin tüm felsefelerden üstün bir vahiy olduğunu ileri 

sürmüştür.  

İrrasyonalist bakış açısından genel olarak iç dünyanın olduğu kadar dış 

dünyanın da mantık bağlamındaki kavramlarla bütün bütün açıklanabilmesi imkan 

dahilinde değildir. Entelektüel bakımdan bu pozisyonda sabit kalan kişi skeptik yahut 

agnostik olacaktır. Ne var ki irrasyonel yaklaşım her şeye rağmen rasyonel olarak 

kavranamayacak varlıkla bir ilişki kurulabileceğine dair olumlu bir moment 

barındırmaktadır (Müller-Freienfels,1922: 58). Freienfels’in bu iddiası modern 

dönem içerisinde irrasyonele özerk bir alan kazandırma girişimi olarak da 

yorumlanabilir. Zira tarih süreci içerisinde irrasyonel perspektiflerin müstakil anlam 

havzaları söz konusu olmuştur. 

Epistemolojik perspektiften kısa bir değerlendirmeye gidilecek olsa, 

doğrudan deneyimlediğimiz özne kadar kolayca olmasa da bilinen nesnede de her 

zaman bir özdeşlikten bahsedilemeyeceği zira dış dünya hakkındaki her iddianın 

                                                
1
  Daha da ötesi yine pek çok mistik düşünür ve filozof sanatın metaforik ve irrasyonel diline 

adeta mahkum kalmaktadır. Meister Eckhart, Kierkegaard, Nietzsche, çoğu varoluşçu 
filozof vb… 



9 
 

bilen ben ve biliş sürecinin hipotetik bir özdeşliğini varsayacağı kabul edilecektir. Her 

zaman kendisiyle özdeş bir epistemolojik özne varsayılsa bile dış dünyanın en 

azından kısmi bir irrasyonellik barındırdığını teslim etmek gerekir. Nispeten ılımlı 

rasyonalistler dış dünyanın irrasyonelliğini bütün bütün reddetmezler ancak onun 

rasyonel düşünce araçlarıyla ele geçirilemeyeceğinden yakınırlar (Müller-

Freienfels,1922: 61). Bu yaklaşıma dâhil düşünürler tezin ilgili bölümünde detaylı 

olarak ele alınacaktır. Ancak özellikle, gerçekliği bitmiş bulmadığımızı, onu aynı 

zamanda yarattığımızı ve böylece öznenin rasyonelliği yanında tüm irrasyonelliğini 

de gerçeğe taşıdığımızı dikkate alırsak, gerçekliğin irrasyonel bir aspekti de 

içerdiğini yadsıyamayacağımız açıktır.  

Aristoteles, ruhta biri rasyonel, diğeri de irrasyonel yani akıldışı olmak üzere 

iki ayrı parça bulunduğunu öne sürmüştür. Bunlardan akıllı parça, akıldışı parçaya 

yön verir, yol gösterir ve onu kontrol eder. Akıllı parça da kendi içinde ikiye ayrılır. 

Tümüyle rasyonel olan parça, kendisine ezelî-ebedî nesneleri konu alır ve teorilerle 

meşgul olur. Rasyonel ruhun bu parçası tümüyle teorik bir yapıdadır ve bize ilk 

ilkelerin bilgisini sağlar. Burada söz konusu olan şey, felsefî bir bilgeliktir. Ruhun 

rasyonel parçasının ikinci öğesi, gündelik yaşamın ayrılmaz bir parçası olan dünyevî 

işlerle uğraşan, bedensel istek ve arzuları yönlendiren, tümüyle rasyonel olmayan 

parçadır (Cevizci, 2000: 200). Ruhun rasyonel tarafının yüzü dünyaya dönük olan bu 

parçası, bize eylemlerimizde yol gösterir ve pratik bir bilgelik sağlar. Aristoteles'e 

göre, ruhun söz konusu rasyonel parçası olmadan, ahlâktan ve ahlâk imkânından 

hiçbir şekilde söz edilemez.  

Ruhun ikinci temel parçası olan akıldışı parça, iştiha, istek ve arzulardan 

meydana gelir. Aristoteles'e göre, ruhun bu akıldışı parçasının, rasyonel parçanın 

yol göstericiliğine ihtiyaç duyduğu gerçeği, bu akıldışı parçanın faaliyeti, işleyiş 

mekanizması dikkate alındığı zaman, açık hâle gelir. Ruhun akıldışı parçası, benin 

dışındaki şeyler ve kişiler tarafından etkilenir. Söz konusu parça bu dışsal etmenler 

karşısında, aşk ya da nefretle, şehevî tutkular ya da sinirle tepki gösterir . Bu türden 

duygular ise kendi içlerinde ölçüden yoksun olup, bir seçme ilkesine sahip 

değildirler. İşte ahlâk, ruhun rasyonel parçasının, arzu, istek ve iştihayla belirlenen 

akıldışı parçasını kontrol altına alması ve ona yol göstermesinin bir sonucu olarak 

karşımıza çıkar. Buna göre, ahlâkî erdemler, ruhun akıllı parçasının söz konusu 



10 
 

istek ve arzular üzerindeki kontrolünden başka hiçbir şey değildir (Aristoteles, 2019, 

1098a).  

Hristiyan Ortaçağ felsefesinde ise, hemen tüm Kurucu Babalar ya da 

filozoflar, ruhun tinsel bir töz olduğunu ve Tanrı tarafından yaratıldığını 

söylemişlerdir. Başlangıçta daha ziyade Platoncu bir bakış açısı benimseyen ve 

bedenin ruhun kendisine eklendiği bir töz olduğunu söyleyen Hristiyan düşünürler, 

Skolastik dönemde, Aristotelesçi ruh görüşüne yönelip, ruhun hayatî ve zihinsel 

işlevlerin biricik kaynağı olarak, bedenin tözsel formu olduğunu iddia etmişlerdir. 

Esasen felsefe ve kültür tarihi de bu ikiliğin bir tür mücadelesine indirgenebilir. Ruh 

gittikçe seyrelip soyutlaşarak apollonik, aydınlanmacı ve ideal bir mertebeye 

yükseltilirken, beden indirgenerek kaotik ve kitonyen2 olanın irrasyonel 

topoğrafyasına dönüşmüş ve gömülmüştür.  

1.2. Rasyonel Kavramı  

Latince'nin en çok yönlü sözcüklerinden biri olan “res/şey”in yanında 

“reri/saymak, söylemek, düşünmek” fiilinden türeyen “ratio” bulunur (Kible, 1992: 

38). Felsefe terminolojisinin Latince kullandığı süreçte, birbirinden ancak daha sonra 

açıkça ayırt edilen akıl ve anlama yetisi kavramları için ratio terimi ile ne 

kastedildiğinin kesin olarak belirlenmesi pek mümkün değildir. Dolayısıyla “ratio” 

teriminin kullanımı, bu iki terimin daha eski tarihlerine de atfedilebilir. Felsefi 

bağlamda ratio, Romalılar Yunan felsefesiyle ilgilendiklerinde ortaya çıkmıştır. 

Lucretius, Epikuros'un öğretilerinin “vera ratio/gerçek neden” olduğunu iddia eder 

(Lucretius, 2008, I: 51). Cicero’da ise kelimenin hemen tüm anlamları bulunabilir. 

Hesaplama, hesap verebilirlik, değerlendirme, ilişki, plan, sistem, teori, doktrin, 

yöntem, kural, ilke, bilgelik, koşul, içgörü, akıl, akıl yürütme, motivasyon. Ratio, 

genellikle benzer şekilde çeşitli anlamları deruhte eden “logoslar” için de bir çeviri 

karşılığı olarak kullanılır. Cicero, “ratio”da, insanı karakterize eden şeyi, onu tüm 

canlıların üzerine çıkaran “animal rationale”yi görür. Ratio, gökte ve yerde var olan 

                                                
2
  Kitonik (İngilizce "chthonic") terimi, yeraltına, dünyaya veya toprağın derinlerine ait olan 

varlıkları veya kavramları tanımlar. Yunan mitolojisinde, kitonik tanrılar ve ruhlar yeraltı 
dünyasıyla ilişkilendirilir, yeraltında yaşayan ve doğanın karanlık yönleriyle bağlantılı olan 
varlıkları temsil ederler. Bu terim, aynı zamanda doğanın temel ve gizli güçlerine atıfta 
bulunur; kitonik unsurlar, içsel ve bilinçaltıyla bağlantılı olarak edebiyat, psikoloji ve 
mitoloji gibi alanlarda da kullanılır. 



11 
 

en ilahi şeydir. Ortak dünya evinin sakinleri olan insanları ve Tanrıları birbirine 

bağlar. “Recta ratio/doğru neden”, eylemin temel normu, doğa yasasıdır (Cicero, 

1959, I: 22.). Seneca'ya göre ise ratio, Stoacı logos’tur. Tanrı tamamen ratio’dur ve 

insanın da bundan payı vardır. Ratio içimizde olanın en iyisidir. Akıl ve neden 

arasındaki bağlantı Stoa’da da açıktır. Stoacı nedenler öğretisine göre, Seneca iki 

ilke arasında ayrım yapar. Akıl, edilgen madde ve İlahi Logos'un ratio’suyla özdeş 

olan causa. Her şey madde ve Tanrı'dan oluşur. Logos'un her zaman normatif bir 

yönü vardır. Ratio, iyiyi ve kötüyü yargılar, erdem yalnızca akla göre (secundum 

rationem) yaşamaktan ibarettir (Kible, 1992: 38).  

Stoacı logos doktrinine ek olarak, ratio teriminin içeriğini belirleyen her 

şeyden önce Platoncu-Yeni Platoncu gelenektir; bir yanda idealar doktrininin kabulü 

yoluyla, diğer yanda zihinsel yetileri ve etkinlikleri bölme girişimleri yoluyla (Örneğin 

nous/dianoia). Ayrıca bu gelenek antropolojik perspektiften bakıldığında ataerkil 

transformasyonun en güçlü formülasyonunu ortaya koyarak akılcı, aydınlanmacı, 

ideolojik görüşün temelini belirlemesi bakımından tüm Batı felsefe geleneğinin 

kendisine bir dipnot olarak görüldüğü Whitehead değerlendirmesini de haklı kılar. 

Augustinus ratio’yu, eidos'un çevirisi olarak onaylar, ancak kelimenin tam 

anlamıyla bir çeviride bunun formae veya species olması gerektiğini de kabul eder. 

Tanrı'daki değişmez, ebedi idealar, yaratılışın varlığının ve onun anlaşılırlığının 

temelidir (De div. quaest. 46). Ratio, ayırt eden ve bağlantılar kuran diskursif 

harekettir, aynı zamanda şeylerin ratio’larını ilahi ışıkta ruhun gözüyle gören zihnin 

daha yüksek gücüdür ne var ki Augustinus’ta ratio ve intellectus arasındaki ayrım 

henüz tutarlı bir şekilde ortaya konmuş değildir. Boethius burada daha kesindir; ratio 

ve intelligentia, nesnede ve süreçte farklılık gösterir. Ratio diskursiftir ve nesnesi 

maddi şeylerin özüdür; intelligentia, nesnesi ilahi ve ebedi olan daha yüksek, 

sezgisel yetidir. Intelligentia ve ratio birbiriyle merkez ve daire gibi ilişkilidir (Kible, 

1992: 38). Bu öğreti, Chartres Okulu'nun3 muhtelif Boethius yorumlarında 

tekrarlanır. Chalcidius'un Timaios çevirisindeki bir pasaj, ratio’nun doğası ve işlevi 

hakkında yorumlara yol açmıştır (Timaios, 28a). Timaios’ta her zaman aynı şekilde 

davranan hakiki varlık, oluş ve yok oluş alanıyla da yan yanadır. Burada birinci alan 

intellectus ve ratio ile, diğeri ise sensio ve opinio ile kavranabilir. Wilhelm von 

                                                
3
  11. yüzyılda Fransa’da kurulan ve Latince tercüme hareketinde öne çıkan bir Katedral 

okulu. 



12 
 

Conches, ratio’yu, bir kişinin vücudun özelliklerini ve farklılıklarını yargıladığı ruh 

gücü olarak tanımlar. Akıl ise cisimsiz olanı, yani cum certa rationele quare ita sit’i 

kavrar. Thery von Chartres’de ratio, opinio ile benzer anlamdadır. Clarenbaldus von 

Arras, natüralia ile meşguliyet olarak ratio’yu salt bir opinio olarak kabul eder, çünkü 

bunlar madde ve biçimden oluşur. Ancak madde her zaman akış halinde ve 

kararsızdır dolayısıyla hakiki bir varlığı yoktur. Ratio bizi sadece görünüşlerle 

kucaklaştırır ama hakikatle değil (Kible, 1992: 38).  

Muhtemelen Alcher von Lüttich'in bir derlemesi olan Sözde Augustinus metni 

De spiruti et anima, zihinsel yetilerin (sensus, imaginatio, ratio, intellectus, 

entelligentia) derecelendirilmesi için önemlidir. Burada da ratio, maddede 

gerçekleşen formların ve özelliklerin alanına dahil edilir (Kible, 1992, 39). Scottus 

Eriugena, ratio'yu, zihnin tezahürü olarak anlar, onun tarafından oluşturulan formu 

teofaniye benzer “noophany” olarak anlar. Esas nous, bilinemeyen Tanrı etrafında 

dönerken, ratio rationes primordiales/ilkel kavramlar’a dayanmaktadır. 

Canterbury'li Anselm'e göre ratio'nun temel özelliği, iyi ile kötüyü, doğru ile 

yanlışı belirlemek ve ayırt etmektir. Skolastik teolojide, ratio ile vahiy veya auctoritas 

arasındaki fark (karşıtlık değil) önemli bir rol oynamak durumundadır. Bonaventura, 

açık bir saçmalık içermeyen bir otoriteye bağlı kalınması gerektiğini söyler ve 

bununla muhtemelen sağduyuya atıf yapmaktadır (Kible, 1992: 39).  

Thomas Aquinas, ratio ve intellectus'un ruhun iki parçası olmadığını 

(Spinoza’nın Descartes’i yorumlamadığı şekilde)4, sadece aynı ruhun farklı güçleri 

olduğunu söyler. Aynı zamanda Isaac Israeli'in ratio'nun zihnin kapsamasında 

ortaya çıktığı tanımını da üstlenir. Bu, insan bilgisi için, uzay ve zamanın koşullarına 

tabi olduğu sürece, doğal nesnenin saf idea değil, maddede gerçekleşen ve böylece 

belirli bir şekilde gizlenen biçim olduğu anlamına gelir. Ratio'nun yaklaşımı 

soyutlamadır ve maddeden soyutlanmış olan ratio terimi de bu şekilde 

adlandırılabilir. Intellectus ise ilk ilkelere derhal sahip olan bir yetidir ve 

processus/süreç, inquisitio/araştırma, collatio/kıyas olarak tanımlanan ratio 

etkinliğinin başlangıç ve varış noktasıdır (Kible, 1992: 39). Ratio, vis collativa/kıyas 

işleviyle belirlenir, öyle ki sağduyu (vis cogitiva) bile ratio specialis olarak 

                                                
4
  Spinoza’da Descartes’in res cogitans ve res existanz’ı ayrı tözler olarak değil bilakis aynı 

tözün farklı görünümleri olarak yorumlanır. 



13 
 

adlandırılabilir çünkü ratio intellectiva genel terimler gibi duyusal verileri derler. Bu iki 

anlama (ruh ve soyut kavram) ek olarak, Thomas, ratio'yu, causa (bir eylemin 

nedeni anlamında) ve computatio’yu da bir hesaplama olarak listeler. Thomas'ın 

öğrencisi Ferrarius Catalanus, anima rasyonalis in özü veya gücü anlamında dokuz 

ratio tanımı verir (Catalanus, 1932: 105-139).  

Meister Eckhart, ratio'yu İlahi Logos ve onda yaratılan şeylerin ideaları için 

bir adlandırma olarak kullanır. Res ve ratio terimleri anlam bakımından aynı anda 

hem son derece benzeş hem de son derece farklıdır. Örneğin geçici daire ideası ne 

geçici ne de daireseldir ve yine de onun için temel ve ilkedir. Cusa’lı Nicholaus’un 

çalışmasında, ratio ve intellectus arasındaki fark, onun diskursif-rasyonel metafiziğin 

üstesinden gelme teorisinin (docta ignorantia) temel bir unsuru haline gelir. Ratio 

duyulara göre daha yüksek bir birliktir, tıpkı intellectus'un ratio'ya göre daha yüksek 

bir birlik olması gibi. Ratio aynı zamanda ayırt etme, karşılaştırma, sayma ve 

adlandırma yeteneğidir. Ancak ratio’nun dili ve sonluluk mantığı, coincidentia 

oppositorum/zıtların birliği karşısında yetersiz olduğunu kabul etmelidir. Bu kabulün 

kavramlaşmış formu docta ignorantia olarak Nicholaus düşüncesinde yer bulur. 

Leibniz'de ratio, ratio sufficiens/yeterli akıl olarak öne çıkar ve bu da bunun 

neden diğerinden daha olası olduğunu belirler. Bir şeyin ratio plena/tam kapsamı, 

onun olası tüm hükümlerinin toplamıdır. Mümkün olan her şey, bütünü yansıtan ve 

aynı şekilde gerçekleşmeye iten sonsuz sayıda belirlenimin benzersiz bir bileşimi 

olduğu için, en iyi düzeni tanıyan ve seçen bir “ratio ultima/nihai ratio” gereklidir 

(Kible, 1992: 40). 

Bu listeyi özellikle de modern dönem bağlamını dâhil ederek çok daha 

uzatmak mümkün olmakla birlikte asıl konumuz irrationel kavramı olduğundan genel 

fikir verebilecek bir derlemenin tezimiz bakımından yeterli olabileceğini 

düşünüyoruz. 

1.3. İrrasyonel-Rasyonel İlişkisi  

İrrasyonel ve rasyonel kavramlarını konu alan bir bölüm için uygun olabilecek 

başlıklar, irrasyonel-rasyonel diyalektiği, karşıtlığı, dikotomisi yahut dublisitesi 

olabilirdi ancak söz konusu iki kavram arasında bir değerlendirme hepsini 

kapsayacağı için daha nötr bir ifade olarak kavramların ilişkileri formunda bir başlığı 



14 
 

daha uygun gördük. Bu bölümde irrasyonel ve rasyonel kavramları bağlamında 

oldukça girift ve kapsamlı olabilecek bir epistemolojik yaklaşım ana hatlarıyla 

verilmeye çalışıldı. Esasen tezimiz konusunu epistemolojik perspektiften ele almak 

amacında olmamakla birlikte, kavram konusunda önemli bir aspekt olarak 

epistemolojik yaklaşımlar kısmen de olsa ele alınmalıydı.  

İrrasyonel kavramına yönelik tarihsel bağlamda iki farklı perspektifin yahut iki 

farklı okumanın söz konusu olduğu söylenebilir. Bunlardan biri hakim modern bakış 

açısını temsil eder ve irrasyonel kavramının rasyonel kavramıyla diyalektiği, nispet 

ilişkisi yahut gerilimi içerisinde değerlendirildiği yaklaşımdır. Diğeriyse irrasyonel 

kavramının modern dönem öncesinde, nispet ilişkileri dışında da müstakil bir anlam 

bütünü yahut konstelasyonu olarak ele alındığını göstermeye çalışan yazarlar 

tarafından ele alınan, görece yeni bir felsefe tarihi okumasıdır. Bu bağlamda P.O. 

Kristeller’ın, Ficcino’nun Corpus Hermeticum tercümesini ve bu eserin Rönesans 

döneminde nasıl dolaşıma girdiğini konu edinen The Philosophy of Marcililo Ficcino, 

E. Garin’in, Rönesans dönemindeki Hermetik damarları gösterdiği Medievo e 

Rinancimento, D.P. Walker’ın Spiritual and Demonic Magic from Ficcino to 

Campanella ve Frances A. Yates’in, Giardano Bruno ve Hermetik Gelenek, 

Elizabeth Dönemi Okült Felsefe ve Gül Haç Aydınlanması gibi çalışmaları örnek 

verilebilir.  

Hakim perspektifinden bakıldığında irrasyonel kavramı, kendisini rasyonel 

kavramı ile muhtelif ilişkileri, karşıtlıkları içinde yani açıkçası rasyonel kavramı ile 

kıyas ilişkilerinde göstermektedir. İnsan düşüncesi serencamı boyunca belli 

dönemlerde, mutlak bilgiyi -kaldı ki bu mutlak bilginin hedefinin yahut anlamının da 

değişikliğe uğradığı görülmektedir- elde edebileceği yöntemler bakımından rasyonel 

ve irrasyonel uçlara yönelir görünmektedir. Hangi yöne meyledilirse edilsin söz 

konusu gerilimin hiçbir zaman ortadan kalkmadığı da rahatlıkla söylenebilir. Antik 

Yunan’da Apollon-Diyonisos karşıtlığından, klasisizme itiraz olarak baş gösteren 

romantizme ve çağdaş süreçte modernizmden postmodernizme varan ayrışmaya 

değin izlenebilen bu gerilimin düşünce tarihi boyunca çeşitli form ve anlayışlarda ve 

muhtelif entelektüel dekorlar önünde yinelendiği görülmektedir. Ancak bahse konu 

perspektif yinelemek gerekirse, hakim modern dönem yaklaşımlarının ortaklaştığı bir 

okumanın sonucudur.  



15 
 

İrrasyonelin, rasyonel ile nispet ilişkisinde ele alındığı perspektif, geçmişe 

yöneldiğinde bir anakronizm ortaya çıkmaktadır. Söz konusu anakronizm, modern 

yaklaşımın rasyonel ve irrasyonel kavramlarının felsefe tarihi sürecinde nispeten 

yeni kavramlar olarak ortaya çıkmaları, buna mukabil bu kavramların muadili olan 

logos, gnosis, mistisizm, okültizm, docta ignorantia gibi kavramların modern 

yaklaşımın özdeşlik atfettiği anlamlar dışında da müstakil anlamlar barındırmalarıdır. 

Tezin genel maksadı irrasyonel kavramının anlaşılmasında söz konusu 

anakronizmin sebep olabileceği değerlendirmelerin dışında kalarak nesnesini geniş 

bir anlam havuzu içerisinde anlamaya çalışmaktır.  

Çağdaş anlamda irrasyonel kavramını müstakil bir araştırma konusu olarak 

ele almış olan Richard Müller-Freienfels de probleme, hakim modern perspektiften 

yaklaşmakta ve “Irrationalismus” başlıklı eserinin önsözünde kavramın okült 

spekülasyonlar boyutuyla ilgilenmediğini ancak onu epistemolojik bakımdan ele 

aldığını belirtmektedir (Müller-Freienfels, Irrationalismus). Modern Dönem başlıklı 

bölümde irrasyonel kavramını belirginleştiren örnekler ve düşünürler sıralanmaya 

çalışılmış olmakla birlikte Müller-Freienfels’in çalışması irrasyonel kavramını kuşatıcı 

bir epistemolojik analize tabi tutmak bakımından müstakil bir konumdadır. Söz 

konusu müstakil yaklaşımın dikkate değer bir yönü vardır. Modern dönem düşüncesi 

içerisinde tüm irrasyonel yaklaşımları, tanımları neredeyse istisnasız şekilde, 

negasyonlar olarak belli belirsiz ifade bulurlarken Müller-Freienfells bir tersine 

çevirmeyle ratioyu, irrasyonel olanın negasyonu konumunda ve irrasyonel olanı da 

referans noktası olarak ele almıştır.5 Tezimizin asıl maksadı irrasyonel kavramını 

epistemolojik veçhesiyle ele almak değildir ancak bu perspektifin yegane müstakil 

eseri sayılabilecek Müller-Freienfels’in çalışmasının ele alınması genel anlamda 

irrasyonel kavramını özümsemek bakımından uygun olabilir. Bu bakımdan 

düşünürün eserini nispeten geniş bir değerlendirme ile el almayı gerekli gördük. 

Müller-Freienfels irrasyonel ve rasyonel kavramlarını bilgi ve düşünce 

bakımlarından mukayese eder. Bunu yaparken bilginin öğeleri olarak özne, nesne 

ve biliş sürecinin kendisini de araştırma nesnesi olarak ele alır. Kavram çiftini, söz 

konusu öğelere tatbik edilmeleri bakımından inceler. Ayrıca irrasyonel-rasyonel 

diyalektiğinin karşımıza çıktığı temel alanlar olarak sanat, din ve ahlak alanlarını da 

                                                
5
  Yaptığımız tarama çalışmalarında gördüğümüz haliyle Richard Müller-Freienfells 

ülkemizde hiçbir tez, makale yahut kitaba konu olmamış yahut kaynak gösterilmemiştir.  



16 
 

detaylı olarak analiz eder. Freienfels 20. yüzyılda irrasyonalizm tartışmalarına 

öncülük eden bir düşünür olmak yayında kavramların felsefe tarihi içindeki rollerini 

de genel değerlendirmelerine dahil eder. Bu sebeplerden dolayı da Müller-

Freienfels’in kapsamlı değerlendirmelerini ele almanın yerinde olacağını 

düşünüyoruz.6  

Freienfels terimlerin itibarlarını korumaları bakımından onları kullandığını 

ancak bu olmasaydı irrasyonel kavramına karşılık olarak “Überrational/akıl üstü” 

kavramını kullanabileceğini ancak bunun da “Vorrational/Akıl Öncesi ve 

Unterrational/Akıl Altı” gibi kavramların izah edilmesini gerektirdiğinden überrational 

kavramını uygun bulmadığını belirtmektedir (Müller-Freienfels,1922). Freienfels’in 

temel maksadı, esasen bilimin yahut bilginin temeli olabilecek öncüllerin ve bunu 

yaparken de irrasyonel bir epistemolojinin imkanlarını kurmaya çalışmaktır. 

Bilgiye giden bir yol olarak aklı mutlak gereç kabul eden yaklaşım 

rasyonalizm olarak adlandırılır. İrrasyonalizm kavramını ise rasyonel bilgiye ek 

olarak başka bilgi araçlarını uygulamaya koyma çabasıdır ve bu rasyonel bilginin 

inkarı değil ancak tek yanlı rasyonalizme bir itiraz anlamına gelmektedir (Müller-

Freienfels, 1922: 3). Şunu belirtmek gerekir ki Müller-Freienfels’in çalışması da 

irrasyonel kavramını, modern dönem felsefi perspektifi bakımından -kavrama 

ayrıcalıklı bir yer vermekle birlikte- nerdeyse istisnasız sayılacak bir yaklaşım olarak 

rasyonel kavramıyla ilişkileri bağlamında ele almaktadır.  

Rasyonel kavrayış, evrensel geçerliliği iddia edilen kavramlar ve yasaları 

ortaya koymayı amaçlamaktadır. Ne var ki evrensel geçerlilik, ilk olarak, bu kavram 

ve önermelerin tüm düşünen varlıklar için geçerli olduğuna, ikincisi, yalnızca anlık 

duruma değil, herhangi bir uzam ve zaman koordinatından bağımsız olarak da 

uygulanmaları gerektiği önermesine dayanır ve düşünen özneyle herhangi bir ilişkisi 

olmaksızın mutlak bir nesnellik ortaya koyduğu iddiasını taşır. Birey-üstü, keyfi (saf 

nesnel) kısacası mutlak geçerliliğe yönelik bu eğilim, yaşam pratiğinde hiçbir zaman 

tam olarak gerçekleşmemiş olsa bile, rasyonel düşüncenin doğasında yatar (Müller-

Freienfels, 1922: 3). Ancak her yerde yaşadığımız günlük deneyim, dünyanın 

kendisini bize rasyonel bir biçimde sunmadığını, en azından öngörülemezlik, 

                                                
6
  Yaptığımız tarama çalışmalarında Müller-Freienfels’in ülkemizde ele alındığı herhangi bir 

çalışmaya yahut atfa rastlayamadık. Dolayısıyla düşünür ilk kez tezimiz vasıtasıyla bir 
akademik araştırmada ele alınıyor görünmektedir. 



17 
 

çelişkiler, değişimler ve çeşitliliklerle dolu olduğunu ortaya koymaktadır. 

Rasyonalizm bu durumu dikkate almaksızın sayısız farklı, öznel kırılma içinde 

sonsuz bir çeşitlilik olarak deneyimlenebilen dünyada, mutlak rasyonel kavram ve 

yasalarla formüle edilebilecek “gerçek” bir dünya olduğunu ileri sürer. Bu yapı daha 

doğrusu herhangi bir rasyonalizm, Freienfels’e göre iyice düşünüldüğünde, 

Parmenides'in değişmez ve bölünmez “varlığına” ulaşmak zorundadır (Müller-

Freienfels, 1922: 4).  

Buna karşılık irrasyonalizm, dünyanın doğrudan bir çokluk olarak 

deneyimlendiğini ve bu çokluğun da kabul edildiğini vurgular. Bilgi olarak kabul 

edilebilecek şey yalnızca tüm kişisel çeşitlilikten, uzam ve zaman tikelliğinden 

arındırılmış bir düşünme olmayıp aynı zamanda hiçbir zaman tam olarak rasyonel 

kavram ve yargılara girmeyen, ancak yine de kişisel, keyfi (saf olmayan), nispi bir 

bilgidir. Yalnızca ebedi, değişmeyen bir kavram ve kanunlar kompleksi bilgi nesnesi 

olarak görülmemelidir; biricik, kişisel ve göreli olanı kavramak da bilgi adını hak 

eder; temelde insan dünyayı doğrudan böyle kavrar, oysa rasyonalizmin kabulünde 

sadece kavranan karakterin bir soyutlanması söz konusudur (Müller-Freienfels, 

1922: 4). İdeal gelecekte, insanüstü bir zeka için, tüm dünya sürecinin bir gün 

kendisini kesinlikle yasal bir bağlam olarak sunacağı, hipotetik bir olasılık olarak söz 

konusudur, ancak bu, rasyonalizmin iddia ettiği gibi belirli bir ön koşul olarak var 

olmak durumunda değildir (Müller-Freienfels,1922: 5). Bir bilgi teorisi olarak 

irrasyonalizm ile kastedilen ise kişinin çeşitlilik, değişim ve öngörülemezlik koşulları 

altında deneyimlenen dünyada varlığını sürdürebilmek için her türden olasılığı 

geliştirme zorunluluğunda olmasıdır (Müller-Freienfels, 1922: 5). Freienfels 

çalışmasının genel hatlarında irrasyonel ve rasyonel bilginin kesinlikle uzlaştırılamaz 

iki yaklaşım olmaktan ziyade rasyonelliğin, irrasyonel bir bilgi biçiminin özel bir türü 

olduğunu iddia etmektedir.  

Yine rasyonalizmin, Freienfels’in kendisine atfettiği şekliyle, pratikte nadiren 

uygulandığı, kendilerini rasyonalist olarak adlandıran sistemlerin çoğunun, 

bilinçsizce veya bilinçli olarak gizli de olsa irrasyonel faktörler içerdiğine dikkat 

edilmelidir. Neo-Kantçılığın bir temsilcisi olarak Marburg okulunun üyeleri Cohen, 

Natorp ve Cassirer gibi isimler ayrıca Husserl ve öğrencileri de nispeten tutarlı bir 

rasyonalizm geliştirmişlerdir; buna karşın Windelband, Rickert ve Lask gibi isimlerin 



18 
 

rasyonalizmlerinde, irrasyonel olana bir alan bırakılmaktadır (Müller-Freienfels, 

1922: 6). 

Günlük hayatta her şeyi bir kavramlar ve yasalar sistemine tabi kılma yahut 

rasyonalizm arzusundan rahatsız olanlar arasında, eylemlerinde sezgi veya 

içgüdülerin rehberliğini makul gören pratik insanlar vardır. Akla gelebilecek hemen 

her alanda -ekonomi, politika, eğitim, askerlik vb…- karşısındaki kişinin karakterini 

derhal analiz ettiğini düşünenler, tüm olumlu yahut olumsuz koşullara rağmen 

herhangi bir eylemin başarıya ulaşıp ulaşamayacağına dair koşullara rağmen aksi 

istikamette güçlü kanaatler oluşturanlar… Bu türden bireyler kümesine, çözümlerini 

kavramsal olarak kavramaktan çok önce deyim yerindeyse vizyoner bir şekilde 

kavrayan bilim adamları bile dahil edilebilir. Söz konusu bireyler, varlık bütünlüğünü 

kavramsal şemalara sıkıştırabileceğine ve onlardan yeni içgörüler elde etmek için 

sadece rasyonel mantık mekanizmalarının kullanabileceğine inanan katı 

metodolojiye mesafeli yaklaşırlar. Aynı zamanda matematikçi ve felsefeci olan 

dünya satranç şampiyonu Max Euwe, bütünüyle bir akıl oyunu olarak tanımlanan 

satranç için, “Satrançta Muhakeme ve Plan” (1984) başlıklı eserinin önsözünde ‘’Her 

şeyi akılla çözebileceğini düşünmek aklı fetişleştirmektir.’’ ifadesini kullanır. 

Rasyonalizm karşıtı olarak adlandırılabilecek bir yaklaşım ise her şeyden 

önce, kavramlar aracılığıyla “mutlak gerçekliği” açma veya başka bir şekilde “saf 

nesnelliği” belirleme iddiasına karşı çıkar. Bu muhalefet öncelikle felsefi çevrelerden 

gelmekte ve çoğunlukla kavramsal düşüncenin eleştirel analizine dayanmaktadır. 

Sözde “apriori” kavramların hiçbir şekilde “apriori” olmadıkları, kademeli hale 

geldikleri ve sürekli değişime tabi oldukları, bir “saf geçerlilik” alanı açmadıkları, 

aksine hayata hizmet ettiklerini göstermeyi amaçlarlar. Bu anlamda hayatın içinde 

saf bilgi değil, yaşama hizmet eden enstrümanlar, kurgular, şemalar görülür ve 

bunların ancak duyumlar ve diğer irrasyonel faktörler nedeniyle ortaya çıktıklarına 

işaret edilir (Müller-Freienfels,1922, 10). Bilişin gerçek örneğini kavramlardan ziyade 

daha çok kavramların oluşumundan önce gelen öğelerde görmek ister ve onları 

duyularda, iradede, duyguda veya doğrudan deneyimde bulurlar. Bu açıdan 

bakıldığında bilim ve ona dayalı her felsefe mutlak bilgi olarak değil ancak bir insan 

kurgusu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bununla birlikte, “evrensel geçerliliği” içeren bir biliş, rasyonel olarak kabul 

edilir, yani içeriği hem her bilişsel özne hem de nesnellik için ve aynı zamanda 



19 
 

herkes için değişmez, koşulsuz geçerliliğe sahip olmalıdır. Ancak bu, hem bilen 

öznenin hem de bilinecek nesnenin ve ayrıca bilmenin kendisinin (ilk ikisi arasındaki 

ilişki olarak) her zaman kendisiyle özdeş olarak düşünülmesi gerektiğini varsayar 

(Müller-Freienfels,1922: 58).  

Rasyonalizm tutarlı bir şekilde ortaya çıktığı her yerde, bu varsayımları 

yalnızca bilme eylemi için değil, aynı zamanda bilmenin öznesi ve nesnesi için de 

onaylar. Özneyi ya da nesneyi ya da her ikisini dünyanın dışında tartışmak 

istemediği sürece, tüm bilginin soyut bir epistemolojik öznenin işi olduğunu, tüm 

bireysel farklılıkların üstünde olduğunu ve diğer yandan, dünyanın doğasının da bu 

sonsuz ve değişmez bilgiye tekabül ettiğini kabul eder. Zaman, mekan ve 

nedensellik, yalnızca, “kendinde şeylerin” ebedi bir özdeşlik içinde bulunduğu 

“tezahürler dünyasına” aittir. Fakat bu tür teoriler yetersiz kaldığından, rasyonel 

bilginin kendisi mutlak hale getirilir ve muhtelif zorluklardan kaçınmak için, ya 

nesnelliğin bilinmesi ya da bilen özne yahut her ikisi de tamamen dışarıda 

bırakılarak, söz konusu bilgi tüm gerçekliği içinde taşıyan bir süreç olarak görünür 

(Müller-Freienfels,1922: 59). Bu şekilde karakterize edilen bilgi türü, bizim için 

erişilebilir olan tek insan bilgisi ile uzlaştırılması şüpheli ideal bir gereksinimdir. 

Ancak idealler değil de insan ruhunun tarihinde ve pratik yaşamda karşımıza çıkan 

gerçekleri başlangıç noktamız olarak alırsak, bunun ne bilen özne, ne bilinecek 

nesne, ne de bilgi ediminin kendisi bakımından rasyonalizmin ön varsayımlarına 

tekabül etmediği söylenebilir.  

Bilen özneyi yani bireyleri ve oluşturdukları toplulukları göz önüne 

aldığımızda bunların kendilerinde bir özdeşlikten bahsedemeyiz. Bilincinin sürekli 

değişen yapısıyla varlığını sürdüren bireyin yahut bilen öznenin kendi içinde bir 

özdeşlikten bahsetme imkanı yoktur. Duyumlar bakımından farklılıklar pek çok etken 

tarafından ortaya çıkarılırken (eğitim, kültür, fizyoloji vb…) duyusal olmayan ruhi 

yaşamda da farklılıkların net biçimde ortada olduğu söylenebilir. Zihin kategorileri de 

katı yapılar olmaktan ziyade belirli sınırlar içinde sonsuz değişkenlikte tutumlar 

ortaya koyabilmektedir. Nedensellik kategorisinin bile ilkel ve modern insanlar 

bakımından farklı anlaşılabildiği, karşılaştırmalı psikolojinin araştırma 

konularındandır. Bu açılardan bakıldığında rasyonalistlerin varsaydığı ‘’evrensel 

ben’’e dair yaklaşım ancak bir soyutlama kertesinde kalmaktadır. İrrasyonel 



20 
 

karaktere sahip bireyler gibi irrasyonel bir karakter taşıyan birey üstü gruplardan da 

bahsedilebilir.  

Doğrudan deneyimlediğimiz özne kadar kolayca olmasa da bilinen nesnede 

de her zaman bir özdeşlikten bahsedilemez zira dış dünya hakkındaki her iddia bilen 

ben ve biliş sürecinin hipotetik bir özdeşliğini varsayar. Her zaman kendisiyle özdeş 

bir epistemolojik özne varsayılsa bile dış dünyanın en azından kısmi bir irrasyonellik 

barındırdığını teslim etmek gerekir. Nispeten ılımlı rasyonalistler dış dünyanın 

irrasyonelliğini bütün bütün reddetmezler ancak onun rasyonel düşünce araçlarıyla 

ele geçirilemeyeceğinden yakınırlar (Müller-Freienfels,1922: 61). Bu yaklaşıma dahil 

düşünürler tezin ilgili bölümünde detaylı olarak ele alınacaktır. Ancak özellikle, 

gerçekliği bitmiş bulmadığımızı, onu aynı zamanda yarattığımızı ve böylece öznenin 

tüm irrasyonelliğini gerçeğe taşıdığımızı dikkate alırsak, gerçekliğin de 

irrasyonelliğini kabul etmek gerekir. 

Bilme eyleminin kendisi yahut biliş süreci de özdeşlik ilkesine tabi değildir. 

Tüm bilgi edinme sürecinin özünde gerçekliği kavramanın bir çaba olduğu temel 

alınırsa böyle bir sürece dahil olan ruhsal özellikleri de hesaba katmak gerekir ki söz 

konusu özelliklerin etkileri de soyut bir özdeşlik olmanın çok ötesinde 

hesaplanamayacak denli yoğun bir çeşitlilik (Mannigfaltigkeit) içerir. Rasyonalizm 

için biliş, kendi içinde soyut bir bilişsel karakter taşıyan entelektüel içeriğin sürekli 

olarak ve aynı biçimde istiflenmesidir. Ne var ki bilincin herhangi bir içeriğinin kendi 

başına bilgi olmadığını, mantık anlamında bilginin mutlak bir ölçütü olmadığını, daha 

ziyade bilincin her içeriğinin ancak bir gerçeklik çabasını, bir eylemi tatmin ettiğinde 

bilgi haline geldiğini görürüz. Aynı nesneye yönelik olsa bile son derece farklı biliş 

süreçleri ortaya çıkabilir ve olası tüm ihtimalleri yeterince kuşatabilecek bir kavram 

ortada görünmemektedir (Müller-Freienfels,1922: 62). Bir zoolog, bir jokey, bir 

ressam, bir çiftçi vs.’nin tanıyabileceği her imkanı kapsayan bir at kavramı yoktur. Bir 

anlamda, öznelerin kimliksizliği, bilişsel davranışlarının da özdeş olmadığı gerçeğini 

içermektedir ve teorik bir edim olarak bilgi, daima sonsuz bir süreçtir. Söz konusu 

gerekçelerle Freienfels bakımından irrasyonel bir epistemoloji yaklaşımı, bilginin 

rasyonel olmayan olasılıklarını da araştırmasına dahil etmek durumundadır. Söz 

konusu yaklaşım aynı zamanda bilginin rasyonalizme kapalı olan nesnelerini ve 

irrasyonel boyutlarıyla özneyi de araştırmasına dahil etmelidir (Müller-

Freienfels,1922: 63).  



21 
 

Kategorik olarak rasyonalizm düşünmenin en önemli bilişsel araç olduğunu 

varsayar. Bu bilimsel düşünme olmasa bile mantık kurallarıyla işleyen ve duyu 

algılarıyla en uygun biçimde uyum sağlayan bir düşünmedir. Rasyonel düşünme katı 

kuralları olan bilimsel düşünmenin dışında da pratik yaşamın canlılığı içinde kendini 

gösterir. Kendi perspektifinden insan beyninde fiilen yer alan düşüncenin güvenilir 

bir yönü olduğunun kabul edilmesi gerekirken, mantıkçılar olması gereken ideal, 

mutlak bir düşünceye önem atfederler (Müller-Freienfels, 1922: 64). Bu durumda 

ampirik bilgi araçlarının, mutlak bilgiyi elde etmek, korumak ve aktarmak gibi 

kabiliyetlerinin olup olmadığı bir problem olarak ortaya çıkar. Düşünceye yönelik söz 

konusu eleştiri, onu, gerek doğal gerek rasyonelleştirilmiş düşünceyi 

sağlamlaştırmak ve supra-individual bir geçerliliğe ulaştırmanın yolu olarak bir dil 

eleştirisiyle de birleştirmeyi gerektirir. Pozitif bilim alanında çalışanlar dahi çoğu 

zaman yalnızca dilde ve yargılarda ortaya çıkan düşünceyi bilgi aracı olarak 

kabullenirler (Müller-Freienfels, 1922: 65). 

Böyle bir karşıtlıkta elbette konuyu mantık bakımından da ele almak önemli 

olacaktır. Mantık kendi amaçları için eleştiriden muaf tutarak kullandığı dili 

açıklamakta yetersiz görünmektedir ve bu bir çelişkidir. Ne var ki mantık saf 

doğruların ancak kurallı önermeler aracılığıyla formüle edilebileceğini varsayar. 

Oysa Freienfels’e göre insan beyninin mutlak olarak saf biliş halini kavrayabileceğini 

kabul etsek bile bunu dil içinde ifade etmeye kalkıştığı anda söz konusu özelliğin 

elden kaçtığı görülecektir (Müller-Freienfels, 1922: 66). Ne var ki irrasyonalizm 

bakımından ise böyle bir çelişki söz konusu değildir zira irrasyonalizm zaten bilginin 

çeşitliliğine (Mannigfaltigkeit) dair ön kabullere açık bir yaklaşım benimser. 

İrrasyonalizm mutlak bilgiyi ifade edecek yargı formüllerinin olmadığı durumlarda 

sembolik dile ve metaforlara başvurmakta hiçbir tereddüt göstermez hatta bunu 

kaçınılmaz bir yöntem olarak da kabullenir. Bu bakımdan dilin, rasyonel olduğu 

kadar irrasyonel biliş imkanlarına da alan bıraktığı söylenebilir. Rasyonalizm kendisi 

bakımından rahatsız edici bir pozisyon oluşturan dil eleştirisinden kaçınır. Bunu 

yaparken kelimelerin belirsizliği ve kavramların irrasyonelliğine atıf yapan 

düşüncelere karşın, kelimeleri eski skolastizmin nominalist yaklaşımlarına benzer 

mutlak varlıklar olarak konumlandırır ve böylelikle bir anlamda adeta kavramsal 

mistisizme rücu eder (Müller-Freienfels, 1922: 67).  



22 
 

Aklı saflaştırma girişimleri bakımından Hamann da Kant’ı benzer biçimde 

eleştirmektedir. Hamann bakımından aklın kullandığı temel enstrüman dildir ve akıl 

hakkında onun dildeki somutlaşmasına referans vermeden konuşmak bir anlamda 

soyutlamanın soyutlanması yahut şeyleştirilmesidir. Eğer bir akıl eleştirisi 

yapılacaksa onun belirsizlik ve yanılgılarının kaynağı olarak da dil eleştirisi yapılmak 

durumundadır (Beiser, 2022: 66). 

Müller-Freienfels’e göre bilimsel yaklaşımın rasyonalizmi bir süreç olarak ele 

alınmalıdır. Düşünür bu bağlamda aşağıdan ve yukarıdan olmak üzere iki tür 

rasyonalizasyondan bahseder. Aşağıdan dediği rasyonalizasyon yönteminde günlük 

dilde kullanılan önceden belirlenmiş ampirik kavramlarla yola çıkılır ve bunlar 

soyutlanma yoluyla rasyonalize edilir. Bu yöntem tanımlayıcı doğa bilimlerinde ve 

beşeri bilimlerde kullanılabilir. Yine bu yöntem günlük düşüncede oluşan kavramları 

keskin bir tanım yoluyla mümkün olan en büyük öznel ve nesnel evrensel geçerliliğe 

getirmeye çalışmaktan ibarettir (Müller-Freienfels, 1922: 99). 

Yukarıdan rasyonelleştirme ise, mümkün olduğu kadar rasyonel olarak 

tasarlanmış ideal kavramlardan yola çıkmak ve onları gerçeğe dönüştürmeye 

çalışmaktan ibarettir. Her şeyden önce matematik, rasyonel sayılabilecek ideal 

kavramları sunar; matematiksel kavramları empirik realitenin üzerine yerleştirerek, 

onları tamamen rasyonelleştirmeyi umarız. Fizikte ve kimyada da bu böyledir ve 

başka alanlarda da uygulanmaya çalışılmıştır (Müller-Freienfels, 1922: 99). Burada 

denebilir ki söz konusu yukarıdan rasyonelleştirme yöntemi, aklı ve dolayısıyla 

evrenselliği hakim kılmayı amaçlarken tam da amacının hilafına bir çelişki 

tehlikesine girer.  

Günlük düşünme kavramları supra-individuel (birey-üstü) olabilir, ancak bu 

durum içinde bulunulan farklı kültürel faktörlerden dolayı geçerli olmayacaktır. Belirli 

insan grupları için geçerli ve ayrıca yaklaşık bir yöne sahip olacaklardır. Günlük 

kavramlar, apaçık bir belirlenim taşımamakla birlikte bilişsel değerlerinin onlardan 

faydalanılan farklı durumlarda ve kendilerine ihtiyaç duyulan her zaman için geçerli 

oldukları söylenebilir. Örneğin belli bir duygunun ifadesi olan bir terimin mutlak bir 

anlam içeriğine sabitlenmesi söz konusu olamayacak ve her uygulandığı nesne için 

farklı değerler alacaktır. Bir bitkiye, bir hayvana yahut bir insana isnat edilen sevgi 

kavramı her seferinde bambaşka bir zihne başka içerikler sunacaktır. 



23 
 

Yukarıdaki sebeplerden dolayı bilimsel rasyonalizasyonun en azından tüm 

zekalar açısından, nesnel bir netlik ve bireysel durumlardan ayrılması bakımından 

çaba göstermesi gerekecektir. Doğal olarak da ancak sözü geçen ve geçmeyen 

olası yönlerin birbirlerini tamamladıkları bir durumda etkili olacak şekilde 

bağlantılıdırlar. Formel mantık üzerinden bildiğimiz rasyonelleştirme süreci ise 

terimlerin bir anlamda sınırlandırılarak tanımlanmasını öğretir. Kavramları 

kapsamlarına göre, yani içerilen nesnelerin toplamına ve içeriklerine göre, yani 

içerilen özelliklerin toplamına göre kesin olarak tanımlamaktan ibarettir. Bu nedenle 

formel mantık açısından, bir yandan kendi alanlarına ait tüm bireysel nesneleri bir 

şekilde içeren ve diğer yandan tüm bu bireysel nesnelerin özünü temsil eden 

özelliklerin bağıntılarını temsil eden düşünce yapılarını yaratmanın mümkün olduğu 

varsayılmaktadır. Formel mantık, bu yapılırken gerekli olmayan her şeyi dışlayarak, 

bir eleme yoluyla, soyutlamayla, rasyonaliteye ulaşabilir (Müller-Freienfels, 1922: 

100). Ne var ki bu şekilde elde edilen kavramların, zihinsel oluşumlar olarak tüm 

kapsamı ve içeriği gerçekten kapsayabilecek kapasitede olup olmadığı eleştiriye 

açık kalmaktadır. Örneğin tüm canlıları kapsayacak bir yargı cümlesi kurulduğunda 

canlı kavramının tam olarak ne anlama geldiği konusunda bir mutabakat olduğunu 

varsaymak göründüğü kadar kolay olmayacaktır. 

Psikolojik açıdan, yani bilincin bulgularına göre, bilincin içeriği ile amaçlanan 

nesne arasında gerek kapsam gerekse içerik açısından supra-individual bir anlaşma 

olamaz. Hiç kimse örneğin “hayvan” teriminde kapsanan sınıfları, cinsleri, türleri 

başka türlü tasavvur edemez ancak yine hiç kimse tüm içeriğin, tüm özelliklerin 

bilincinde de olamaz. Formel mantık bu duruma, tanıma yalnızca temel özellikleri 

dahil etmeye çalışarak yaklaşır. Böylece, özsel ve özsel olmayan arasında kesinlikle 

güvenilir bir ölçüt olmadığı gerçeğini, terimin bir kullanımında özsel, bir diğerinde 

rastlantısal olabileceği gerçeğini tamamen gözden kaçırma hatasına düşer (Müller-

Freienfels,1922: 101). Örneğin madenleri minerallerden ayırmak için göz önüne 

alınacak nitelikler, madenleri gazlardan ayırmak için gereken niteliklerden tamamen 

farklı olacaktır. Bu, en iyi tanımların bile mutlak rasyonel varlıkları belirlemediğini, 

sadece değerlerin kullanımı konusunda pratik anlaşmalara olanak tanıdığını 

gösterir. Gerçekte, bu tür tanımlar “terimi” değil, yalnızca kelimenin kullanımını 

belirlemektedir.  



24 
 

Müller-Freienfels’e göre yukarıdaki akıl yürütme bizi kavramların nesnelliğine 

getirir. Mantıkçı, önemli olanın sözcüklerin kullanımı ya da bilincin içeriği değil, daha 

çok olgusal bir tanım, yani psikolojik kavram değil, soyut anlam olduğunu 

savunacaktır. “Anlatılmak istenen” terimi ile ne kastedildiği tanımlanmalıdır. O halde 

soru, mantıksal kavramları psikolojik kavramlardan ve kelimelerin değişen 

kullanımlarından bağımsız olarak tanımlamanın mümkün olup olmadığıdır (Müller-

Freienfels,1922: 102). Burada karşı karşıya olduğumuz bakış açısı, özellikle 

Husserl'in okulunda canlandırılan ve örtük olarak çoğu rasyonalist sistemin altında 

yatan skolastik anlamdaki “kavramsal gerçekçilik” bakış açısıdır. Kavramsal 

gerçekçilik açısından, psikolojik düşüncenin rastlantısal eylemlerinden bağımsız 

olarak, ideal varlıklar, ebedi ve değişmez kavramlar vardır ve düşüncede rasyonel 

kavramlar oluşturmak, o ideal varlıkları anlamak demektir (Müller-Freienfels,1922: 

102).  

Müller-Freienfels’e göre, Antikçağ, gerçeğin çokluğu içinde bu tür idealar 

veya ideal varlıkları temsil edecek olan organik doğa cinslerini düşünmüştür. Ancak, 

türlerin de ortaya çıkıp yok olduklarını, değişip başka türlere dönüştüklerini ve 

hiçbirinin zamansız sayılamayacağını açıkça gösteren modern evrim teorisi bu 

gerçeği çürütmüştür. Hayvan veya bitki jenerik terimleri bile zamansız idealar 

değildir. Açıkçası zamanın akışı içinde çeşitli hayvan yahut bitki türlerinin ortadan 

kalkmaları gibi (örneğin dinazorlar) bizzat havyan ve bitki cinslerinin akıbeti de 

belirsiz olabilir.  

Ayrıca, tutarlı bir Platonizm kaçınılmaz biçimde sorunlara yol açacaktır. Her 

cins sadece bireylere değil, yine cinslere ayrıldığından, çizilecek bir alt sınır yoktur; 

pantolon düğmesi, kibrit veya balık oltası hakkında zamandan bağımsız bir idea 

olması gibi absürt durumların varsayılması gerekir (Müller-Freienfels,1922: 102). 

Tüm ampirik türler ve dolayısıyla onların “ideleri” ise bireysel kabul 

edilebileceğinden, mutlak rasyonellik iddiası bununla örtüşür. 

Kantçılık ise türlere ilişkin genellemeleri yahut ideaları, rasyonel varlıklar 

olarak dikkate almayıp bilakis kategorik genellemeleri (şey, birlik, nedensellik… gibi) 

bilgi için rasyonel varlıklar kabul ederek absürtlükten kaçınır. Söz konusu 

genellemelerin kendileri bilgi olmayıp ancak gerçekliğe uygulandıklarında bilgi haline 

gelebilecek apriori formlar olmaları bakımından Müller-Freienfels Kantçılık ile uzlaşır 

(Müller-Freienfels,1922: 103). Apriori doğaya sahip kategorilerden bahsedildiğinde 



25 
 

ise bunların soyutlama yoluyla elde edilmedikleri ve bu bakımdan da Müller-

Freienfels’e göre aşağıdan değil ancak yukarıdan bir rasyonelleştirmeye hizmet 

ettikleri belirtilmelidir.  

Müller-Freienfels’e göre, "aşağıdan" rasyonalizasyon, yani soyutlama ve 

tanım ile ilgili olarak, dünyanın çeşitliliğini düzenlemek ve pratik amaçlar uğruna 

evrenselliğe yaklaşma çabası, değerli bir epistemolojik araç yahut yöntem olsa da 

hiçbir zaman mutlak rasyonaliteye ulaşamamaktadır. Bu durumda tanımlanan göreli 

rasyonalizasyon, çeşitlilik içeren dünyayı katı bir şematizme zorlayacak olan 

mantıksal apriorilik anlamında mutlak rasyonalizasyondan çok reel bilimsel etkinliğe 

tekabül edecektir (Müller-Freienfels,1922: 103). 

Yukarıdan rasyonalizasyon da uygulanan yöntem ise mutlak rasyonalite 

anlamında a priori kabul edilen, deneyim dünyasından soyutlama yoluyla elde 

edilmeyen bilakis belirli düşünce oluşumlarının deneyim dünyasına uygulanması ve 

bu sayede bilişsel değere ulaşılmasından ibarettir. Kadim zamanlardan beri, bu 

rasyonelleştirmenin en tipik örnekleri, her şeyden önce sayılar olmak üzere 

matematik kavramlar olmuştur. Hakim görüşe göre matematik alanında, evrensel 

olarak geçerli olduğu varsayılan tamamen rasyonel yapılarla uğraşılır. Ayrıca 

matematiğin gerçekliğin bilgisini de verebileceği düşünülür. Rasyonalizm bu 

görüşten hareketle, gerçekliğin kendisinin de rasyonel olduğu sonucuna varır. 

Bunun parlak bir kanıtı kendiliklerinde irrasyonel olan renk, ses, tat… gibi ‘’ikincil 

niteliklerin’’ matematiksel olarak hareket, kütle gibi hesaplanabilir kavramlarla 

değiştirildiği mekanik ve fizik sahalarıdır (Müller-Freienfels, 1922: 105).  

Bu noktada matematiğe rasyonalizmin duyduğu güveni bir anlamda sarsan 

yahut bu disiplinin de kendi iç sınırları olduğunu gösteren Gödel Kanıtlaması 

anılmaya değerdir. Gödel matematik alanında yaptığı iş, doğal sayılar aritmetiğini 

kapsayan formel bir dizgede, karar verilemeyen öğeler olduğunu kanıtlamak 

olmuştur. Ayrıca böyle bir dizgenin yahut sistemin tutarlılığının kendi içinde de 

gösterilemeyeceğini kanıtlamıştır. Örneğin; Eukleides geometrisi içinde gözlemle 

yanlışlanabilecek hiçbir önerme olmadığı düşünülüyordu ve bunun sonucu olarak 

kabul edilen aksiyomların dünya hakkında apaçık ve kesin bilgi sağladığı görüşü 

hakimdi (Nagel, R. Newman, 1994: 10). Açıkça söylenebilecek şey rasyonalizmin bu 

bakış açısıyla son derece uyumlu olduğu ve ondan destek bulduğudur. Ancak 19. 

yüzyıl başlarında Eukleidesçi olmayan geometriler ortaya çıkmıştır ve örneğin 



26 
 

Einstein’ın Genel Görecelik Teorisi Eukleidesçi olmayan Riemann geometrisiyle 

kurulmuştur. 

Ayrıntıları tezimizin sınırları dışında kalmakla birlikte Kurt Gödel, Über formal 

unentscheidbare Sãtze der Principia Mathematica und verwandter Systeme 

(Principia Mathematica ve Benzer Sistemlerin Formel Olarak Karar Verilemeyecek 

Önermeleri Üzerine) adlı 1931 tarihli makalesinde, aritmetik gibi aksiyomatik 

dizgelerin kendi içlerinden hareketle mantıksal bir tutarlılık oluşturmanın imkansız 

olduğunu kanıtladı (Nagel, R. Newman, 1994: 22).  

Bu gibi gelişmelerin bir sonucu olarak matematikte kendinden apriori 

doğruluklar fikri yerine tutarlılık ve kanıtlanabilirlik düşüncesi öne çıkmıştır. Buradan 

katı rasyonalizmin matematik alanında da en azından mutlak ve evrensel doğrular 

verebileceği fikrinin yıprandığı sonucuna varılabilir.  

Mekanikte uygulanan rasyonalizasyonun başarıları da mekanik ilkelerinin 

tüm dünyaya yayılmasına, yani tüm dünyayı mekanik olarak açıklama isteğine yol 

açmıştır. Tüm farklılıklar ve tüm oluşlar, uzayda değişmeyen bir alt katmanın 

hareketlerine kadar izlenebilir olmalıdır (Müller-Freienfels, 1922: 105). Ancak, bu 

hareketlerin birleşik bir sistem oluşturan matematiksel yasalar tarafından yönetildiği 

varsayılır. Söz konusu mekanikçilik düşüncesi sadece inorganik değil aynı zamanda 

tüm organik süreçlere de yayılarak her türlü sürecin hesaplanabilirliği yani 

rasyonelliğini tesis etmeyi amaçlar ki bu, Müller-Freienfels’e göre, büyük ölçüde 

rasyonel düşünme idealine tekabül eden mekanik dünya görüşünün kabaca 

anlamıdır. 

Tüm katı rasyonalist felsefelerin gerçek epistemolojik zorluğu, salt rasyonel 

düşünceden düşünülen varlığa geçme probleminde yatmaktadır. Dünyanın rasyonel 

kavramlara tabi olması beklenilse de rasyonel düşüncenin özünde formel bir 

karakteri vardır. Platon'da bile idealar başlangıçta formlardı ve doğa biliminin 

yasaları da yalnızca nicel şeyleri ifade eden, ancak ölçülecek şeyin niteliğini süresiz 

olarak erteleyen, en fazla da olumsuz olarak niteleyebilen formel tanımlardır (Müller-

Freienfels, 1922: 106). Rasyonalistler tarafından, rasyonel gerçeklere ek olarak 

irrasyonel gerçekler de varsayılır ancak bunlar duyusallığa atfedilir. Kant'ta da 

durum böyledir. Kant en azından saf akıl alanında kaldığı müddetçe, temel 

rasyonalist tutumunu, eşzamanlı ya da ardışık tüm düzeni, yani tözselliği ve 



27 
 

nedenselliği rasyonele ve düzensiz hammaddeyi de irrasyonel olana yerleştirerek, 

bir “duyum telaşı” olarak tanımladığı duyusallıktan çekilebilecek her şeyi geri çektiği 

ölçüde kurtarmaya çalışır (Müller-Freienfels, 1922: 106). Bu bakımdan Kant 

düşüncesi katı rasyonalizm ile uyuşamaz bilakis katı rasyonalizm, Kant’ta kaldığı 

kabul edilen bir irrasyonel kalıntıyı ortadan kaldırmak gerektiğini savunur.  

Rasyonalizm kendi yaklaşımını destekleyici anlamda en doğrudan çözümü 

ise ontolojizmde bulur. Ontolojizm kavramların kendilerine doğrudan bir varlık 

atfeder hatta kavramların dışında başka bir varlık kabul etmez. Söz konusu 

ontolojizm, Müller-Freienfels’e göre Hegel’in zirvesine taşıdığı bir panlojizm ile 

sonuçlanır ancak yine de tüm diyalektik sanatlara rağmen ontolojizminden bireysel 

çeşitliliklere çıkan bir yol yoktur (Müller-Freienfels, 1922, s.107). 

Mekaniğin kendisi, varlık sorununun dışında bile tamamen rasyonel değildir. 

Saf formülasyonlarında rasyonel olan matematiksel doğa yasaları, gerçekliği hiçbir 

zaman tam olarak kavramaz; onlar gerçekliğe ancak genel olarak uygulanabilirler. 

Gerçek her zaman “olumsal”dır, yani hiçbir zaman saf rasyonel değildir. 

Matematiksel formüllerin tam olarak gerçekleşmesini engelleyen şeyin yalnızca 

diğer rasyonel doğa yasaları olduğu, yani mutlak bir zihin için doğa yasalarının tüm 

engellemelerinin de rasyonel yasalar olarak görüneceği varsayılsa bile insan bilişi 

için tüm rasyonel yasaların hiçbir zaman apodiktik kesinlik sağlayamayacağı bilakis 

her zaman irrasyonel bir yönü olacağı düşünülür (Müller-Freienfels, 1922: 109). 

Apodiktik kesinlik yalnızca fiktif bir ideal dünya için geçerli olabilir; gerçekte 

yalnızca yüksek derecede bir olasılık vardır, ki bunlar pratik için genellikle zorunlu 

geçerliliğin rasyonel formülleriyle örtüştürülebilir ancak saf teorik bilgi için her zaman 

bir şekilde belirsizdirler. Bu insan bilişi için gerçekliğin biçimsel olarak bile saf 

rasyonel formüllere girmediği, bizim için gerçekliğin irrasyonel bir alanda olduğu 

anlamına gelir. Dolayısıyla mutlak rasyonel düşünme araçlarımız olmadığı için saf 

rasyonel bir bilişin imkansızlığından ziyade böyle araçlara sahip olsak bile, sonlu 

varlıklar olarak dünya bu araçlarla kuşatılamayacağı için insan bilişi bir yönüyle 

irrasyonel kalacaktır (Müller-Freienfels,1922: 110). 

Matematiksel-fiziksel formel bilginin yetersizliği, biyoloji alanına girildiğinde 

daha da netleşir. Bir hayvan yahut bitki türü için ideal kavramlar oluşturulsa dahi 

cinsin her bir bireyinden bu ideal kavramdan sapmalar görülmekte ve bir biçimde 



28 
 

kavramın renovasyonunu gerektirmektedir. Esasen tanımlayıcı doğa bilimlerinin tüm 

terimlerinin mutlak bilgiden ziyade pratik düzenlemelere hizmet ettiği söylenebilir. Bu 

perspektiften bakıldığında Müller-Freienfels’e göre, irrasyonalist bir epistemoloji, 

gerçek bilimi matematikleştirmenin sonuçlarına itiraz etmez, ancak yalnızca 

rasyonalitenin -apodiktik olmayıp bilakis sorunları olan rasyonalitenin- değer 

iddialarına bağlanmak yerine dış dünyaya hakim olmanın araçlarından biri olarak 

onun pratik önemine bağlı kalır (Müller-Freienfels,1922: 113).  

Rasyonalizmin temel düsturlarından olarak birey-üstülük ve nesnellik de ele 

alınması gereken hususlardır. Farklı bireylerin tam olarak aynı duyumlara sahip 

olabileceklerini söylemek son derece şüpheli bir görüştür. Müzik kulağı olan ve 

olmayan insanların, renk körlüğü yaşayanlar ve yaşamayanların aynı uyaranlara 

karşı duyumları arasında farklar olduğu gösterilebilir. Eğitimli bir kulak ses 

dizisindeki pek çok ara seviyeyi bile ayırt edebilirken bazı insanlar farklı tonları bile 

tek ses olarak duymaktadırlar. Sıradan bir gözün sabit bir renk gördüğü yerde 

yetenekli ressamlar pek çok renk gölgesini ayırt edebilmektedirler. Duyuların giderek 

inceltilme olasılığının kendisi, aynı uyaranların ne birey-üstü ne de birey-içi açıdan 

aynı duyumlara tekabül etmediğini kanıtlar (Müller-Freienfels, 1922: 137). Bu 

durumda bilginin singularize edilmesinin (tekilleştirilmesinin), duyusal algılara 

dayandığı ölçüde asla mutlak sonuçlar üretemeyeceğini, dünyanın kesinlikle her 

yerde aynı şekilde deneyimlenmediğini, ayırt etme yeteneğinin çok güçlü kişisel ve 

bireyler arası dalgalanmaları olması bakımından rasyonel anlamdaki prosedürün 

evrensel bir geçerliliğinin söz konusu olamayacağını, dünyanın tekilleşmesinin yanı 

sıra rasyonalizasyonunun da sonsuz bir süreç olduğunu söyleyebiliriz (Müller-

Freienfels, 1922: 137). Bu nedenle duyusal dünya Müller-Freienfels’e göre, hem 

bireyler arası hem de mutlak olarak nesnel bir geçerlilik anlamında irrasyoneldir.  

Rasyonel ve duyusal bilginin dışında bu ikisinden türetilemeyen bilakis 

bunlara göre kökensel bir biliş türü olarak içgüdüsel bilgiden de bahsedilebilir. 

İçgüdüsel bilginin kararları ağırlıklı olarak öznel olduğundan, öznesi genel bir özne 

olmadığından ya da birey-ötesi geçerlilik için çabalayan bir özne olmadığından, 

kararları irrasyoneldir. Rasyonelleştirme ve tekilleştirmede “ben” birey-üstü bir 

öznellik lehine geri çekilirken içgüdüsel bilgide ‘’ben’’ öne çıkmaktadır. Burada 

irrasyonel kavramının olumlu bir tanımına ulaşılmaktadır. İrrasyonel biliş, nesnellik 

açısından belirlenemezken, özne açısından böyle değildir. Özne bakımından, 



29 
 

içgüdüler keyfi veya tesadüfi değil, bireyin ve türün varlığı için en yüksek derecede 

gereklidir. İrrasyonel araçlar, hiçbir zaman nesneye göre “benzersiz olarak 

belirlenmiş” anlamına gelmese bile, yine de korunmasına ve gelişmesine hizmet 

ettiği özne tarafından belirlenir. Dolayısıyla dünyada yalnızca rasyonel yasalar ve 

nesnel zorunluluklar değil, öznel, irrasyonel yasalar da vardır ve içgüdüsel tanıma 

yahut biliş onlara hizmet eder (Müller-Freienfels, 1922: 182).  

Müller-Freienfels’e göre, rasyonalize eden yahut tekilleştiren aklın kendi 

içinden din, sanat, ahlak, toplum ve devlet gibi yapılar çıkarabilmesi mümkün 

değildir zira bunlar temelde içgüdülere dayalı değerlendirmelerden kökenlenirler 

ancak muazzam önemine rağmen içgüdü felsefede pek az rağbet görmüştür. Felsefi 

bilginin bir aracı olarak içgüdüleri en bilinçli kullanan düşünür Bergson olmuştur. 

Bergson’un “Metafiziğe Giriş” eserinde vurgulandığı haliyle kişi, içgüdüsel 

bilgisinden ortaya çıkanları gözlemlerse, sonuçlar oldukça belirsiz ve kavranması 

zordur (Bergson, 2011).  

İçgüdü yalnızca bir bilgi aracı olarak kabul edilmekle kalmaz, aynı zamanda 

felsefede metafizik bir ilke olarak da kullanılır. Schopenhauer, açıkça ve bilinçli 

olarak bunu yapan ilk kişiydi ve bu ilkeye “irade” adını verdi, ancak bununla kabaca 

içgüdü olarak anlaşılan şeyi kastetmişti. Schopenhauer’de irade, çoğu kez bilinçli 

olarak çalışsa bile, amaçsız bir ilkedir. Eduard von Hartmann’da ise, içgüdü amaçlı 

ama bilinçsizce etkili bir dünya ilkesi haline gelir. Nietzsche'nin “Wille zur Macht/Güç 

İstenci” ve Bergson'un “Elan vital”i de içgüdünün metafizik hipostazlarıdır, tıpkı 

modern “yaşam felsefesi”nin tamamının yüksek derecede içgüdü felsefesi olması 

gibi (Müller-Freienfels, 1922: 185). Bu düşünce bakımından incelenebilecek bazı 

düşünürler Plessner, Dilthay ve Bergson olarak önerilebilir. Müller-Freienfels bilgi 

eleştirisi olarak, saf içgüdünün aslında tüm bilgi ve felsefe için temel bir öneme sahip 

olduğunu, ancak yalnızca ratio veya tekilleştirme formlarında bir bilgi bağlamına 

girebilen özellikle empati ya da yaratıcı sezgi gibi belirli sonuçları sunabileceğini 

düşünür (Müller-Freienfels, 1922: 186). 

 

 



30 
 

Müller-Freienfels’de içgüdüsel bilgiye dair aile ağacının şeması aşağıdaki 

gibidir: 

 

Şekil 2.1 : Müller-Freienfels’de içgüdüsel bilgiye dair aile ağacı. 

Müller-Freienfels, bilginin nesnesi olarak gerçekliğin yalnızca bitmiş nesnellik 

olarak bulduğumuz şey olmadığını, aynı zamanda gerçekliği yarattığımızı, olacak 

olanın da bir gerçeklik hedefi olduğuna işaret eder. Gerçeklik sadece geçmişte ve 

şimdide yatmaz, aynı zamanda bilen kişinin kendi bilgisi aracılığıyla katkıda 

bulunduğu geleceğin bir gerçekliği söz konusudur. Bu bakımdan biliş, yalnızca 

bilinçli içeriği açısından değil, aynı zamanda bilinç dışı gerçeklik açısından da 

yaratıcıdır. Gerçeklik, yalnızca alıcılığı deneyimleme meselesi değil, alınan 

deneyimle her zaman teması sürdürmesi gereken, deneyim üstü yaratıcılık 

meselesidir. Salt "olasılık"ta bile, tam olmasa dahi gerçeklik vardır. Yaratıcı biliş, 

mümkün olanın bilgisidir, çünkü bu bilgi aynı zamanda öznenin kendisinde yatan bir 

zorunluluk olarak mümkün olanı gerçekleştirmeye hizmet eder (Müller-Freienfels, 

1922: 216).  

 



31 
 

Her bilgide asli olarak gördüğümüz eylem unsuru, içgüdüde egemen bir 

biçimde ortaya çıkar. Rasyonalize edici ve tekilleştirici düşüncede ego, dış dünyaya 

karşı alıcı bir şekilde davranmaya çalışırken, içgüdüsel ve empatik bilişte aktif olarak 

dünyaya uyum sağlar ve artık onu iradesine göre biçimlendirme görevini üstlenerek 

kendisini dış dünyanın üzerine yerleştirir (Müller-Freienfels, 1922: 217). Freienfels 

bu durumu öznel zorunluluk olarak görür. Yalnızca bu öznel zorunluluk durumu 

yaratıcıdır ancak burada bireysellik alanının ötesine geçen yaşamsal gereksinimler 

karşılanır. Kaprisli bir keyfiliğin yaratıcılığı kabul edilmez, yalnızca yaşamsal 

zorunluluktan doğan ve yalnızca yaratırken kendi bilincine varan irade söz 

konusudur. Herhangi bir zorunluluk olmaksızın keyfi olarak bir yaratmaya 

kalkışıldığında, sonuçların hiçbir canlılığı yahut yaşamsal değeri söz konusu değildir. 

Sanat, din ve ahlak alanlarında bireyselliğe indirgenemeyecek bir zorunluluk kendini 

gösterir. Bu bazen bireyde, bazen birey-üstü bir formda ancak önceden akılla 

hesaplanamaz bir durumdur (Müller-Freienfels, 1922: 217). Freienfels yaratıcı bilişi 

irrasyonel olarak tanımlarken, olumsuz, yani akla çelişik, kaotik, keyfi bir şeyi 

kastetmez. Burada, "irrasyonel" terimi, olumlu bir şeyi, olgusal bir yaşam gücünü, 

hesaplanabilir değilse de içsel bir zorunluluk, akıl üstü bir anlamla gerçekleşen 

sanatın, ahlakın ve dinin hissedilebilmesini sağlayan bir olayı belirtmeyi 

amaçlamaktadır (Müller-Freienfels, 1922: 218). 

Tüm bu değerlendirmelerle Freienfels’in maksadı rasyonel anlamda aklın 

değil bilakis irrasyonel bilişin konusu olan bir tür süper aklın yahut akıl üstünün 

ortaya çıktığı gerçeklere değinmeyi amaçlar. Söz konusu irrasyonel biliş, rasyonel 

yasalara göre ilerlemeyen ancak hiçbir şekilde salt kaos olmayan bilakis görünür bir 

kaos içinde bir anlam, akılla ulaşılamayan bir yön gösteren ve kendini açıkça ortaya 

koyan insan faaliyetinin tarihinde görünür olur. Sanatlar, dinler, ahlak, bilimler, hatta 

ekonomik hayat ve devlet tarihinde, ne bireylerden ne de rasyonel bir insanlıktan 

beklenemeyecek (gerilemeler de olmakla birlikte) inkar edilemez kazanımlar yahut 

gelişmeler söz konusudur. İrrasyonel biliş, bu gelişmelerin hizmetinde olduğu için 

Freienfels’e göre daha derin bir anlam tarafından desteklenen bir form anlamında 

yaratıcı biliş adını almaya hak kazanır (Müller-Freienfels, 1922, s.218). 

Bununla birlikte, söz konusu yaratıcı bilginin taşıyıcısı, her yerde özdeş bir 

özne olarak rasyonel anlamda "insan" değildir, ancak "rastlantısal" bireyler de 

olmayıp, aynı zamanda toplumun temsilcileri de olan bireysel insanlardır. İnsan 



32 
 

toplumları etkileşime giren, dikkate değer bir tamamlayıcılık ve kutupluluk ilişkisi 

içinde dururlar; bu ilişki sayesinde, rastlantısallık karakteri neredeyse tamamen 

ortadan kaldırılır ve bu yapı aracılığıyla daha derin bir yaşam birliği ortaya çıkar. 

Felsefi zihnin izini sürmesi için sonsuz gözüken evrende rasyonel formüllerle ifade 

edilemeyen, hatta tesadüf ürünü bile olmayan, burada kastedildiği biçimiyle pozitif 

anlamda irrasyonel bir anlamın hissedilmesine izin veren irrasyonel bir yol söz 

konusudur (Müller-Freienfels, 1922, s.219). 

Tek yönlü rasyonalizm karakteristik olarak irrasyonel yaratıcı bilgiyi sanat, din 

ve ahlak alanlarını, katı bilgi kavramları içine tabii kılmaya çalışır. Freienfels’e göre 

rasyonalizm ilk olarak, güzelin temelde hakikatle, yani ideaların bilgisiyle bir 

olduğunu öğreten Platon'da sanat alanını fethetmeye çalışmıştır. Bu öğreti daha 

sonra düşünürler tarafından pek çok kez, sanatçının görevinin anlamlı bir biçimde 

geneli temsil etmek, yani rasyonel bilgiyi somut bir imajda sunmak olduğu şeklinde 

bir teoriye çekilmiştir (Müller-Freienfels, 1922: 227).  

Platon'un kendisinde bu düşüncenin yüce bir momentumu vardır, çünkü 

onun ideaları, skolastiklerin kuru genel kavramları daha sonra onlardan türetilmiş 

olsa bile, çoğunlukla estetik yaratımların da kendileriydi. Açıkçası Platon için idealar 

genel bir kavramdan ziyade form ve estetik olarak tasarlanmış bir şeydi. Bu 

bakımdan Platon’un rasyonalizmi estetik anlamda mitsel-mistik karakterli bir 

irrasyonel vizyon da taşır (Müller-Freienfels, 1922: 227). Freienfels’e göre estetik 

rasyonalizm, sanat eserlerinden estetik kurallar türetmeye çalışan Aristoteles'te, 

Platon’a nispetle oldukça yavandır ve onun öğretisi sonraki yüzyıllar boyunca 

yaşayan sanat uğraşısı bakımından yıkıcı sonuçlar doğurmuştur. Batı 

medeniyetinde özellikle Aristoteles’in görüşlerinin hakim olduğu skolastik dönem 

boyunca resimden müziğe hemen tüm sanat dallarında çeşitli formların kabul 

edilmediği ve yasaklandığı görülür. Örneğin müzik terminolojisinde bir triton olan fa-

si nota aralığı armonik olmadığı (harmonia ilkesine uymadığı) için kilise tarafından 

diabolus in musica/ müzikteki şeytan olarak görülmüş ve uzun süre kilise 

müzisyenlerince kullanılması men edilmiştir. 

Freienfels’e göre daha yakın tarihli örnekler de sanatı rasyonalize etme 

girişimlerinin başarısızlıklarına tanıklık etmektedir (Müller-Freienfels, 1922, s.228):  



33 
 

“…kendisi de oldukça rasyonalist olan Lessing'in nihayet teorik olarak 

rasyonalizm kuralını yıkması ve Herder'in irrasyonel estetik yaratıcılığın yolunu 

açması ile ilerleme sağlanabildi. Tabii ki, Goethe ve Schiller bile bazen yaratıcılığın 

her zaman köpüren pınarını rasyonel yardımla yeniden canlandırmak arzusuna yenik 

düştüler, ancak sonuç her zaman hüsran oldu. Goethe'nin İtalya yolculuğundan 

sonraki en rasyonalist dönemi, kuşkusuz onun en verimsiz dönemiydi. Ve rasyonalist 

estetiğe göre inşa edilen "Messina'nın Gelini", şüphesiz Schiller'in en cansız eseridir 

ve kendisini özgür yaratıcılığa bıraktığı diğer eserleriyle kıyaslanamaz. Ancak 

evrensel olarak geçerli yasalar için en tutarlı arayışın dramada ne gibi bir etkisi 

olduğunu görmek istiyorsanız, o zaman yeteneğini rasyonel tuzaklarda kelimenin 

tam anlamıyla boğan Otto Ludwig'in trajik kaderine bakın.” 

Altın oran, kavramı da yine Freienfels’e göre sanatın matematik vasıtasıyla 

rasyonalize edilme girişimlerine hizmet eden zorlama bir tavırdır. Altın oran 

kavramının Orta Çağ’da özellikle mimari ve resimde yoğun olarak kullanılmaya 

çalışıldığı bilinen bir durumdur. Bu noktada şu düşüncemizi yinelemek gerekir ki 

Freienfels’in yaklaşımları modern anlayış çerçevesinde irrasyonel kavramını, 

rasyonel kavramı ile ilişkileri içinde ele alarak bir epistemoloji kurmayı 

amaçlamaktadır. Yukarıda verilen örnekler bakımından Frances A. Yates gibi 

yazarların çalışmaları, Freienfels açısından rasyonalize etme girişimleri olarak 

görülen tavırların bilakis irrasyonel hedefleri olduğu yönünde okumalar sunmaktadır. 

Bu bahis Rönesans dönemini ele aldığımız bölümde ayrıntılı olarak incelenmeye 

çalışılmıştır. 

Saf rasyonalizm din alanında da kısırlaştırıcı bir etki gösterir. Freienfels, 

primitif mitlerin ve kültlerin duygusal ve pratik karakterleri bakımından yapılan yakın 

dönem çalışmalarının ilkel dinlerin ilkel bilimler olduğu yönündeki fikirleri çürüttüğünü 

öne sürer. Bu bağlamda teologların dogmatik ilkeleri dinin özü olarak görmeleri ve 

dini rasyonalist izahlara indirgemeye çalışmaları yaratıcı bilgiye asla hizmet etmeyip 

esasen canlı olması gereken yaşama dair bir yapıyı donmuş kalıplar olarak 

muhafazaya yöneliktir (Müller-Freienfels, 1922: 229). Freienfels’e göre 

peygamberlerin rasyonalist olarak kabul edilmemelerine rağmen ortaya koydukları 

vahiyler ve sistemler insanlık tarihi içerisinde bilgi olarak kabul gören ve pratik 

değerler taşıyan yapılar olmaları bakımından gözden uzak tutulamazlar. 



34 
 

Teolojik bir araştırma çalışması tezimizin konusu olmamakla birlikte 

rasyonel-irrasyonel bağlamında bütüncül yaklaşımları dolayısıyla ele aldığımız 

Freienfels’in perspektifinden din konusunda bir ikilem söz konudur. Düşünüre göre 

din ve öğrettiği şey kesinlikle rasyonel bilgi olarak kabul edilemez. Bu nedenle, ya 

onu, güçlü yaratıcı etkinliği gerçeğiyle çelişen basit bir hata olarak reddetmeliyiz ya 

da onu kendimize ait, en azından irrasyonel türden bir bilgi olarak görmeliyiz (Müller-

Freienfels, 1922, s.230). 

Rasyonalizmin ahlak karşısındaki pozisyonu da karşıt bir konumda 

muhkemdir. İrrasyonel ahlaki duygunun, içsel olarak karar veren vicdanının yerine, 

rasyonalizm, uyulmasının ahlaki yaşam tarzını garanti ettiği varsayılan bir nesnel 

normlar kodeksi koyar. Ahlaki yaşamı kavramlar üzerinden tanımak isteyen ve 

erdemin öğretilebilir olduğunu düşünen Sokrates ile birlikte rasyonalizm, ahlak 

alanına girmiştir. Kant, pratik aklın, teorik akıldan farklı bir şey olduğunu görmüş, 

buna rağmen ahlak için de rasyonel formüller aramıştır. Kant'ın etiği, içinde işleyen 

ve ona en derin etkiyi veren tüm irrasyonalizme rağmen, hala konuların ve olası 

yaşam durumlarının rasyonel bir şematizasyonu ile çalışır ve bu nedenle pratikte 

gerçekleştirilmesi çok zordur. (Müller-Freienfels, 1922: 230).  

Freienfels bakımından yukarıda sıralanan tespitler sanat, din ve ahlakın yine 

de rasyonelleştirilemeyeceği anlamına gelmez. Düşünüre göre rasyonalizasyon 

ancak geriye doğru işlediğinde bir değere sahip olabilir. Rasyonalizm sonuçları 

bakımından sanat, ahlak ve dinde ancak kısır sistemler getirebildiğinden rasyonel 

bilişin yanında aynı zamanda irrasyonel bir bilişin de dikkate alınması gereklidir. 

Saf rasyonalizmin insanın ruhsal etkinliklerine tekabül edecek üç alanda yani 

sanat, din ve ahlak alanlarında genel yaklaşımlarını ele alan Freienfels bundan 

sonra söz konusu alanlarda irrasyonel tavrın pozisyonu hakkında da fikirler öne 

sürer. Bu fikirleri de aşağıdaki gibi özetleyebiliriz. Sanatçı sanat etkinliği içerisinde 

bizzat kendi benliğinin taleplerini de karşılayan pek çok birey üstü ilişkiler kurar ve 

sürür ancak bunlar dış dünyanın pratik taleplerinden bağımsız bir gerçeklik örgüsü 

yaratır. Sanatçının yaptığı iş bir anlamda kendisinden semboller çıkardığı gerçekliğin 

olağan karakterini ortadan kaldırır yahut daha doğrudan bir ifadeyle, kullandığı 

malzemeyi form aracılığıyla yok eder. Sanatçının yaratması, yani yapıtıyla ilgili 

seçimleri ve bunları aktif olarak ortaya koyması, kavramlar veya nesnel yasalar 

tarafından yönlendirilmez, ancak başlangıçta bilinçsizce işleseler de bilincin ışığına 



35 
 

çıktıklarında kesinlikle bilgi adını hak eden yaşamsal zorunluluklardan doğarlar ve 

rasyonel olmayıp irrasyoneldirler (Müller-Freienfels, 1922, s.231). 

Sanat eserinin nesnenin yahut doğanın salt bir taklidi olmadığı ancak 

sanatçının öznelliği tarafından keskin biçimde koşullanan bir şey olduğu konusunda 

büyük oranda mutabakat söz konusudur. Öznellik konusunda Dışavurumculuk o 

kadar ileri gider ki, yaratıcı “ben”in mutlak egemenliğini ilan eder ve geleneksel 

kurallar veya nesnel taleplerin tüm değerlendirmelerini reddeder. Ancak rasyonalist 

terimlerle formel kural olarak görünen şey, gerçekte asla değişmez bir doğa yasası 

değildir, en iyi durumda tipik entelektüel taleplerin içgüdüsel bir değerlendirmesidir. 

Ayrıca sanatçı asla sadece kendi adına konuşmaz, bilakis her zaman - bilinçli ya da 

bilinçsiz olarak - soyut anlamda kesinlikle zamansız ve uzamsal olmayan tipik 

deneyimin bir temsilcisidir (Müller-Freienfels, 1922: 231).  

Sanatın yalnızca gerçeğe sadık kalmasını talep eden natüralistlerin aksine 

yaratıcı sanatçı dış dünyadan sembollerini ödünç aldığında bunu kategorik olarak 

gerçekliğe sadık kalmak niyeti olmadan yapar. Natüralistlere benzer biçimde ideal 

bir hakikati temsil etmeye ve onu gündelik gerçeklikle karşılaştırmak ama aynı 

zamanda rasyonel gerçeklikle ilişkilendirmek isteyen idealist sanatçılardan da 

bahsedilebilir. Bununla birlikte, bağlamımızda önemli olan, tüm sanatsal yaratımlara 

rehberlik eden bilişin irrasyonel karakteridir. Sanatçıların kendileri genellikle bunu 

gizemli ve anlaşılmaz bir şey olarak algılarlar; bizzat kendileri, eylemlerinin nasıl ve 

neden olduğunu açıklayamazlar. Gerçek yaratıcı sanatçılar, uymaları gereken 

“yasalar” hakkında bilgi sahibi değildirler ve bilmek de istemezler çünkü bilmek 

sanatsal özgürlüklerini sınırlar. Deneyimlerine işlerinde biçim verirler ama bu 

deneyime hazır rasyonel formülleri yoktur. Kendilerinin bilmedikleri sözde bir yasayı 

yerine getirmeleri konusundaki açık çelişki, yalnızca rasyonalist teori için vardır 

(Müller Freienfels, 1922: 233). Sanatçının yaratıcı dehası veya yeteneği denilen 

şeyin rasyonel mantıkla hiçbir ilgisi yoktur, sanatçıların kendilerinin ve eserleriyle 

kontemplatif ilişki kuran herkesin gizemli, anlaşılmaz bir şey olarak algıladıkları, 

kişiliğin derinliklerinde irrasyonel bir çalışan bir güç söz konusudur. Sanatçının 

yaratım süreci, yargı gücünün, kavramlar ve yasalarla asla tam olarak 

kavrayamadığı bilinçsiz içgüdü tarafından yönlendirildiği sürece sanatsal yaratım 

olarak kalır. Bu sürecin bilincin etkinliklerine konu olduğu anda ise bilgi ortaya çıkar. 

Apaçık bilindiği üzere sanatta pek çok rasyonelleştirilebilir yön olduğundan 



36 
 

bahsedilebilir, ancak her zaman bu rasyonelleştirmelerden daha derinde olduğu 

düşünülen ve ulaşılamayan bir takım irrasyonel kökler varlığını korur. Buradan 

hareketle, irrasyonel, hatta suprasyonel olarak nitelendirebileceğimiz bir güç, en 

yüksek kültürel değere sahip eserler yarattığı için ortaya çıkar, ancak oluşumu ve 

nihai varlığı tüm entelektüel kavramlar için anlaşılmaz kalır (Müller Freienfels, 1922: 

233).  

Din konusunda da sanatta olduğu gibi yaratıcı varlığın irrasyonelliğinden 

bahsedilebilir. Din, gerçekliği gündelik anlamda değil, bireyler ve toplumlar için olası 

en yüksek değerde bir bütünlük oluşturmak üzere sıradan gerçekliğin tamamlandığı 

bir süper-gerçekliği ortaya çıkarır. Dindar kişi, gündelik düşünce biçimlerini ve 

içeriklerini söz konusu aşkın dünyaya aktarsa bile, bunlar yine de orijinal 

karakterlerini kaybederek sembolik anlamlar kazanırlar. Mistisizm ve tasavvuf gibi 

perspektiflerden bakıldığında soyut ve somut varlıklar hiyerarşisinin yön değiştirdiği 

görülür. Örneğin rasyonalist bakış açısından fiziki nesneler en somut varlıklar olarak 

tarif edilirken bunların tezahürler olarak görüldüğü anlayışlar için en soyut varlıklar 

olacaklardır. 

Hiçbir rasyonel yasa ve kavram, dini düşünce açısından tümden kuşatıcı 

değildir, zira dini düşünce bilinçle ilerlemesine ve bir tür bilgi olması yanında dış bir 

gerçeklikten ziyade bir iç gerçeklikten kaynaklanır. Ne var ki söz konusu bu iç 

gerçeklik, her bir bireysel durumda gerekli olsalar bile, tüm insanlar için aynı 

olmadığından, dini biliş, temelinde irrasyoneldir (Müller Freienfels, 1922, s.233). 

Din olgusu pratik gerçeklere değil, aşkın bir dünyaya yöneliktir, bu nedenle 

doğrulamasını deneyimin içeriğine yönelik bir yönelimden türetemez. Yaşamı 

sürdüren ve zenginleştiren gücü, günlük gerçeklikle olan ilişkisinde değil, özünde 

öznenin kendisindedir. Dolayısıyla getirdiği değerler (ancak hazır buldukları değil) 

karşısında bulduğu pratik yaşamda zorunlu olarak tamamlayıcılığına ihtiyaç 

duyduğu değerlerdir. Aşkınlık karakteri, yaratıcılığı ve insani taleplerin duygusal 

gücü sayesinde karşısında bulduğu değerlere süper-gerçeklik anlamında karakter 

verir.  

Bu nedenle, tüm dini tasavvurlar, deneyim üstü olanı hedefleseler de, yine de 

bu deneyim üstü tasavvuru deneyim biçimleri ve içerikleriyle kavramaya çalıştıkları 

bir paradoksun içinde görülebilir. Kişi, deneyim dünyasında oluşturulan kategorileri 



37 
 

aşkın olana uygular, hatta bu deneyim dünyasının içeriğini aşkınlığa aktarır. Varlık, 

töz, güçler ve bireysellik tanrılara atfedilir; insan etkinliği ve insan özellikleri aşkın 

güçlere aktarılır (Müller Freienfels, 1922: 236).  

Rasyonel düşünce kriterlerinin sembolik bilgiye uygulanamayacağı açıktır. 

Aksine, rasyonalizmin çağlar boyunca ilahi olanı dünyevi olana çekmek istediğinde 

yaptığı temel hata, sembolik ifadeleri bu bağlamdan kopuk anlamasıdır ve bunu 

yaparken sanatın özünü yok ettiği gibi dinin özünü de yok eder (Müller-Freienfels, 

1922: 237).  

Freienfels’e göre dini düşüncenin ve tasavvurun içeriği, aşkın olanın alanına, 

içsel yaşamın sembolik bir yansıması olduğu sürece, her zaman irrasyonel kalması 

gerekecektir, çünkü kavramlar ve yasalar sadece dış dünyada geçerlidir. Bu 

anlamda 20. yüzyıl teoloğu Rudolf Otto dinin irrasyonel karakterini ‘’Das 

Heilige/Kutsal’a Dair’’ adlı eserinde ısrarla vurgulamıştır. Din, özellikle sembolizmi 

dikkate alınmaksızın değerlendirilmek istendiğinde rasyonalist perspektiften sorunlu 

olabilir, ancak onu içinde deneyimleyen birey için asla akıl- altı/subrasyonel değil 

bilakis akıl-üstü/suprarasyoneldir (Müller-Freienfels, 1922: 237).  

Bu noktada Rudolf Otto’nun kutsal olan ve rasyonalizm ilişkisi bağlamında 

kurduğu düşünceye yakından bakılabilir zira Otto’nun yaklaşımında dikkate değer bir 

terminolojik farklılık söz konusudur. Bize göre bu terminolojik farklılık, özellikle 

irrasyonel-rasyonel diyalektiği anlamında modern perspektifte bir istisna sayılabilir.  

Otto’ya göre her Tanrıcı düşünce kendisine yönelik ruh, akıl, amaç, kutsal 

irade… gibi atıflar yapar ve bunlardan hareketle Tanrı’nın doğasını, insan doğasıyla 

benzeştirerek tanımlar. İşte bu atıflar açık ve net olmaları bakımından kavramlara 

işaret ederler yani kavranabilir, düşünülebilir, analiz edilebilirler ve tanımlar yapmaya 

olanak sağlarlar. Buradan hareketle sıralanan yöntemlerle kavramlaştırılan bir 

nesneyi rasyonel olarak tanımlıyorsak, kavramsal atıflarla tanımlanan bir Tanrı’nın 

da doğası, rasyonel bir doğa olacaktır (Otto, 2014: 31).  

Ancak Otto açısından bahsi geçen kavramlarla tanrısal doğanın 

tanımlanabileceğini düşünmek bir hatadır ve bu hatanın kökeninde geleneksel 

öğretim dili, ilahiyat çalışmalarının temaları, vaazlar vb. yanı sıra dinin, dile 

dökülerek anlatılmasının ve açıklanmaya çalışılmasının Tanrı’ya yapılan rasyonel 

atıfları kaçınılmaz olarak beraberinde getirmesi yatmaktadır (Otto, 2014: 32). Bu 



38 
 

rasyonel atıfların Otto’ya göre bir Tanrı fikrini ifade etmeleri mümkün değildir. Bunlar 

esasen ancak sezgi yoluyla bilinebilecek olan akıl-üstü/supra-rational bir özneyi ima 

ederler. Yine de söz konusu özneyi kavramak ile ilgili bazı imkanların olması gerekir 

aksi takdirde böyle bir konuyu zaten problematize edemezdik. Mistisizm bile aşkın 

olana, “tarif edilemez”, “dile gelmez” vb. negasyonlar yahut tenzihatla yaklaştığında 

kastettiği şey bütün bütün bir bilinemezlik değildir zira öyle olsaydı sessizliğe 

gömülmesi gerekirdi oysa önümüzde büyük bir mistik külliyat vardır (Otto, 2014, 

s.32). 

Otto buradan hareketle rasyonalizm ve onun zıddı olan şey arasında farkı 

akıl ve dini yaşamın duygusal içeriği arasında aramak gerektiğini düşünür. Ortaya 

çıkan soru Tanrı ile ilgili fikrimizde rasyonel olanın mı sezgisel olanın mı ağır 

bastığıdır. Düşünüre göre Ortodoks Hıristiyanlar Tanrı fikrine tek taraflı ve rasyonel 

bir entelektüel yorum getirmişler sezginin önemini ihmal etmişlerdir (Otto, 2014: 33). 

Bu noktada Otto kutsal teriminin yaygın kullanılışının hatalı olduğu sonucuna varır. 

Kutsal ile ilgili bilgiyi mümkün kılan ve rasyonelden farklı kapsamı olan bir tür ruh 

hali olarak tanımladığı Latince numen kelimesinden türettiği numinous terimini 

önerir. Terimin işaret ettiği hal indirgenemeyen bir ruh halidir ve tanımlanamaz. 

Başkasının numinous’u anlayabilmesi için rasyonel yolları da kullanarak söz konusu 

ruh halinin kişinin içinde canlanmasını ve bilinçlenmesini sağlamak gerekir. 

Numinous kati surette öğretilemez ancak sadece zihinde uyandırılabilir, 

hissettirilebilir (Otto, 2014: 37).  

Görüleceği üzere Otto, aşkın yahut kutsal bilgi bakımından, rasyonel kavramı 

ile bir karşıtlık ilişkisi içerecek irrasyonel teriminden kaçınır zira ona göre rasyonel 

düşünceden tamamen farklı bir katmanda olan sezginin ifade edilmesi için rasyonel 

terimine ihtiyaç yoktur. Böylece Müller-Freienfells’in irrasyonel bir epistemoloji 

kurmayı denediği yerde modern yaklaşıma uyumlanmayan bir rasyonel olmayan 

(irrasyonel olarak da ifade edilemeyecek olan) tanımı ortaya konmuş olur.  

Son olarak Freienfels’in ahlak alanındaki irrasyonel yaklaşımına değinecek 

olursak, düşünüre göre eylemler yoluyla dış dünyaya çıkan iç gerçeklik ahlaki bir 

eğilimden kökenlenir. Bununla birlikte, olması gereken bir gerçekliğe yönelik ahlaki 

tutumun bu dışsal gerçekleştirilmesinde, aynı zamanda, dünyanın çeşitli 

değerlendirmelerini de dikkate alması gerekir. Ne var ki ne etik normların formüle 

edilmesi ne de bunların uygulama dünyasına aktarılması, yasalara ve kavramlara 



39 
 

göre işleyen saf akıldan meydana gelmez, irrasyonel iç katmanlardan kaynaklanır ve 

irrasyonel bir ahlaki ölçü tarafından yönlendirilir. 

Yine Freienfels, etik eylemin keyfilik anlamında özgür olarak 

adlandırılamayacağını, ancak içsel zorunluluklardan büyüdüğünü, tüm insan 

yaşamıyla birlikte bilinçte yükseltilmek istenen içsel olarak belirlenmiş zorunluluklar 

olduğu düşünür. Her yerde olduğu gibi burada da bilgi kriteri hayati önemdedir, bu 

şekilde yönlendirilen eylem, yaşamı koruma ve geliştirme hizmetindedir. Ancak bu 

tavır basit bir pragmatizme indirgenemez, aksine, ahlaki olarak hareket eden kişi, 

genellikle faydayı, hatta mutluluğu gözetmeyip, rasyonel olarak kavrayamadığı 

zihinsel dürtüleri takip eder. Ahlaki kişi kendi içinde, kökeninin her zaman açıkça 

farkında olmadığı, kısmen sosyal ihtiyaçlara geri götürülebilen, ancak geçerli olmak 

için bireyin mevcut bir ahlaki duygusuyla bağlantılı olması gereken zihinsel tutumlar 

bulur (Müller-Freienfels, 1922, s.238). 

Bu bakımdan ahlaki dürtüler ve tutumlar asla tamamen a posteriori olmayıp, 

bilakis yaşamsal ve rasyonel olmayan anlamda aprioridir. Söz konusu dürtülerde 

tüm yaşamın, hem bireyin hem de birey-üstünün, korunması ve gelişmesi eğilimi 

vardır. Birey ve toplum arasındaki ilişkiler ne kadar değişken olursa olsun, bireyin ve 

toplumun karşılıklı yaşam gereksinimlerinin güvence altına alındığı ahlaki bir 

yaşama yönelim, her yerde, her ne kadar biçim değiştirse de kendini gösteren bir 

gerçektir (Müller-Freienfels, 1922: 238). Bu bağlamda bizzat türün kendisine karşı 

işlenen suçların (örneğin çocuklara karşı işlenen suçların) insan vicdanında en sert 

tepkileri aldığı gözlenen bir durumdur. Ancak ahlak hiçbir zaman salt bir bilinç 

meselesi değildir; yalnızca gündelik gerçekliğe müdahale ettiği eylemlerde ortaya 

çıkar. Bu anlamda olguyu yahut sürekli değişen yaşam dünyasını hesaba katmadan 

kendisinin gerekliliğini ilan eden bir etiği savunan rasyonalizm Freienfels açısından 

boş bir ideolojidir. Öte yandan, aşırı etik rasyonalizmin aksine, tüm ahlakı duyguya 

dayandırmak isteyen ve bilgiyi ve sonuçları dikkate almayan eşit derecede aşırı bir 

emosyonalizm gelişmiştir. Bu tür duygusallık genellikle İsa'nın sözlerinden gelir ve 

Hıristiyan erdemlerinin bir kısmı, özellikle merhamete öncelik verdikleri ölçüde, 

tamamen emosyonel etiklerdir. Özellikle sevgiyi vurgulayan Hıristiyan ahlakının 

temel özdeyişleri: “Düşmanını sev; seni lanetleyenleri kutsa…; veya: …biri sağ 

yanağınıza vurursa, sol yanağınızı çevirin…” Tipik bir karakteri olduğu 

yadsınamayacak bu özdeyişlerde, ancak eylemin duygu yönü dikkate alınır, 



40 
 

sonuçları hakkındaki bilgi önemsenmez (Müller-Freienfels, 1922: 239). Suçun 

temelden bağışlanmasını salık veren bu tür anlayışların pratik sonuçlarının toplum 

açısından fayda sağlamayacağı açıktır. Ancak etik eylemi yönlendirmesi gereken 

bilgi rasyonel olamaz, çünkü ne etik özne rasyoneldir, ne de realitede ortaya çıkan 

sonsuz sayıda durum için rasyonel bir formül bulunamaz. Ne vicdan ne de ahlaki 

incelik ya da etik eylem yönü olarak adlandırılan hiçbir şey rasyonel doğaya sahip 

olmayıp bilakis özellikle en saf durumda tamamen irrasyonel doğalarıyla 

belirginleşen özel biliş formlarıdır (Müller-Freienfells, 1922: 240).  

 



İKİNCİ BÖLÜM 

İRRASYONEL KAVRAMININ TARİHİ ARKA PLANI 

2.1. Antik Dönem 

2.1.1. İlkel Karşıtlık: Apollon-Dionysios Dublisitesi 

İrrasyonel kavramının tarihi olduğu kadar mitolojik ve antropolojik arka 

planını da kavramın anlaşılması bakımından ele almak önemlidir. Yeni bulgularla 

M.Ö. 12 000 yıllarına değin tarihlenen Neolitik (Cilalı Taş) dönemiyle birlikte yerleşik 

düzene geçiş ve tarım faaliyetlerinin başlaması insan topluluklarında kültür-evrimsel 

bakımdan meydana gelen değişiklikler söz konusudur. Bu dönemde ilk defa aile 

yapısının belirdiği, hayvanların domestike edilmesi (evcilleştirilmesi) gibi gelişmelerle 

üremede erkeğin de etken olduğunun anlaşıldığı düşünülmektedir. Söz konusu 

kültürel gelişmeler vahşi doğa ve ilksel bütünlüğü temsil eden Ana Tanrıça 

kültünden, doğadan korunmayı ve düzeni temsil eden ataerkil yapıya bir 

transformasyon sürecini başlatmıştır. Sürecin zemin oluşturduğu mitos anlatıları 

antropoloji, etnoloji, sosyal bilimler ve hatta sanat gibi farklı disiplenlere olduğu 

kadar felsefe disiplini için de son derece önemli kritik imkanları sunmaktadır. Bu 

sebeplerden dolayı iki önemli mitik figür olarak Apollon ve Dionysos’un irdelenmesi, 

irrasyonel kavramı bağlamında önemlidir.  

Apollon, Anadolu kökenli bir çoban Tanrıdır. Avcı-toplayıcı düzenden yerleşik 

düzene geçişin yani neolitik devrim sonrasının geçiş Tanrısı olduğu söylenebilir. Bu 

geçiş aslında (başka bazı Olimpik Tanrılarda da olduğu gibi ) Ana Tanrıça kültünden 

ataerkil düzene doğru bir kültürel transformasyondur. Söz konusu transformasyon 

ani bir dönüşüm olmayıp gelişimi bin yıllara yayılan bir süreci ifade eder. Robert 

Graves’e göre Pausanias’ın Pelasgların ilk insanlar olduğuna dair ifadesi neolitik 

kültürün Arkadya’da klasik çağlara dek varlığını muhafaza ettiğine dair bir kanıttır 

(Graves, 2022: 40). Mitte annesi Leto, Zeus’tan hamile kaldığı Apollon’u yüzen ada 

Delos’ta doğurur ve Apollon doğar doğmaz Delos Adası durur ve coğrafyada sabit 

bir yer edinir (Homerosçu İlahiler, 2020: 60). Burada kültürel bağlamda bir mitik 

aktarım olduğu izlenimi belirmektedir. Gezici avcı-toplayıcı toplumun yerleşik düzene 

geçiş Tanrısı olarak Apollon’un doğumuyla, yüzüp duran ve yeri belli olmayan Delos 



42 
 

Adasının durması arasındaki korelasyonda söz konusu izlenim görülebilir. Belirsiz 

topoğrafya koordinat kazanmaktadır. 

Nietzsche, Müziğin Ruhundan Tragedyanın Doğuşu adlı eserine yazdığı 

önsözde “Dionysosçu olan nedir?” sorusu yanıtlanmadığı takdirde Yunanlıların da 

anlaşılmadan kalacağını öne sürer. Aynı iddiayı irrasyonel kavramının anlaşılması 

bağlamında da yinelemek mümkündür. İrrasyonel-rasyonel diyalektiği bağlamında 

bu kavramların ayrılmazlığı öne sürülebilir. Ne var ki problemin sadece referans 

noktalarından biri kabul ettiğimiz Antik Yunan tarihine dair bir kesiti olarak Apollon-

Dionysos dublisitesine bile dönüldüğünde irrasyonel ilkenin kaos-kosmos, eril-dişil, 

maddi-tinsel karşıtlıklarına indirgenebilecek bir hiyerarşisiyle karşılaşılır zira 

irrasyonel kavramı terim olarak felsefe jargonuna girdiği andan itibaren kendisini 

geriye doğru da aşarak genişletir. Daralma ancak terimin modern kullanımlarıyla 

ilgilidir. Nietzsche, Batı düşüncesinin köklerini anlayabilmek için Apollonik kültürün 

tüm mütekâmil eserlerini zemine ulaşıncaya dek tuğla tuğla sökmek gerektiğini 

söyler; bu yapılırken ilk rastlayacağımız şey ise duvar süslemeleri olarak Olimpik 

Tanrıların işleri olacaktır (Nietzsche 1954, s.28). 

Meseleye ontolojik açıdan yaklaşıldığında Dionysos’un multivalent durumu 

bu figürü kaosun tanrılaştırılmış bir versiyonuna yaklaştırır. Dionysos her şeyin bir 

arada ama hiçbir şeyin belirlenebilir olmadığı bir ezeli birlik durumuna atıf 

yapmaktadır. Bu bakımdan söz konusu mitik Tanrı’yı tanımlamak son derece güçtür. 

Aslında Dionysos tam da tanımlanabilir olmaya, form içine girmeye, hesaplanabilir 

yahut akledilebilir olmaya gelmeyen, ölçü, şekil ve kalıcılığı iptal eden ve bu 

bağlamda irrasyonel kavramını henüz kavramın kendisi literal ve entelektüel 

anlamda söz konusu değilken deruhte eden bir mitolojik Tanrı’dır. Apollonik, 

Platoncu ya da daha modern kavramlarla ifade edilirse İdealist, Aydınlanmacı 

perspektiften bir yorum yapılacak olursa principium individuationis’in yani ferdileşme, 

tanımlanabilme, hesaplanabilme ve akledilebilme gibi nitelikleri ifade eden 

Apollon’un tam karşısında bir Tanrı’dır. Carl Kerênyi konu üzerine en yetkin 

çalışmalardan biri kabul edilen Dionysos adlı eserinde Dionysos’ta dünyanın akıldışı 

yani irrasyonel temeli sayılabilecek bir tür yaratıcı delilik gördüğünü söylemektedir 

(Kerênyi 2013). 

Dionysosçuluk kent dininin bir uzantısı olmaktan ziyade, ona karşı hatta onu 

aşan bir dinin kent tarafından resmi olarak tanınmasını ifade eder (Vernant 2015: 



43 
 

78). Dionysos Olimpik Tanrılar düzeninde dahi Demeter ile birlikte öteki yahut 

yabancı kavramını cisimleştirir. Buradaki ötekilik, Apollonik düzenin aşmaya çalıştığı 

Ana Tanrıça düzeninden ataerkil yapıya bir kültürel transformasyonun getirdiği 

olgusallıktır. Dionysos tam da Apollonik kent düzenini reddeder. Aslında her türlü 

düzenliliği redderek belirsizliği, karmaşayı ve bununla birlikte gelen sonsuz ve uçucu 

varoluş çeşitliliğini de öne çıkarır. Dionysos tüm biçim ve tanımların ötesinde 

olmakla birlikte hiçbirinde sabit kalmaz ve her türlü forma da girebilir. Vernant 

Dionysos’un ne denli belirsiz ve tanımsız bir Tanrı olduğunu şöyle açıklar (Vernant 

2015, s. 79):  

“Maya, büyü kudretiyle donatılı tek Yunan Tanrısı olan Dionysos tüm 

biçimlerin ötesindedir, tüm tanımlardan kaçar kurtulur, tüm hallere bürünür ama 

hiçbirinde mahpus kalmaz. Bir gözbağcı misali görünüşlerle oynar, fantastik olan ile 

gerçek olan arasındaki sınırları bulandırır. Aynı anda her yerde bulunduğu için 

olduğu yerde değildir, aynı anda hem burada, hem başka yerde hem hiçbir yerdedir. 

Görünür görünmez dünyaya tutarlık, ussallık ve anlaşılırlık veren tüm kesin 

kategoriler, net karşıtlıklar silikleşir, kaynaşır, birbirine geçer. Kendilerine eşit 

derecede benzediği kadın ve erkek, ortaya çıktığında doğaüstünü doğanın içine 

sokarak birleştirdiği gökyüzü ve yeryüzü, genç ve yaşlı, vahşi ve medeni, uzak ve 

yakın, ötesi ve burası onda ve onun yoluyla birbirine katılır. Dahası Tanrıları 

insanlardan, insanları hayvanlardan ayıran uzaklığı kaldırır.”  

Nietzsche için felsefi bir terim haline gelen Apollon-Dionysos karşıtlığı, klasik 

filolojide tarih öncesine referans verilen bir kavram çiftidir. Arkeolog Christian Gottlob 

Heyne'den (18. yüzyıl) bu yana, (daha sonra bağımsız din tarihinin ortaya çıktığı) 

mitolojinin araştırılması ve yorumlanması, birçok yön değişikliği ve tartışmalarla, 

felsefeyle temas halinde veya felsefeden uzaklaşarak ilerlemiştir. Ana Olimpik 

tanrılardan olan Apollon/Jüpiter, sürekli ve doğal olarak klasik hümanizmin büyük 

imajlarından biri olmuştur. Dionysos / Bacchus ise gizemli, dünyaya aittir ki hiçbir 

şekilde bilinmeyen, aynı zamanda kanonik olmayan, özel, eksantrik bir ilgiye ihtiyaç 

duyan ve Yunan hümanist inancını sarsarak parçalamakla tehdit eden bir olgu 

konumundadır. Dionysos, Helenizmin diğer cihetlerinin keşfedildiği her yerde önemli 

hale gelmiştir ve söz konusu kutuplaşmanın ön biçimlerinin ortaya çıkışına zemin 

oluşturmaktadır (Creuzer, 1812). Bu bağlamda Batı düşüncesinde dışlanmış ama 

ona ayrılmaz biçimde perçinlenmiş bir olgudur. Dionysos’u modern dönemde sanat 



44 
 

felsefesi bağlamında zikreden ilk düşünür Schlegel ve Dionysos’un zıddı olan 

Apollon’u, principium individuationis/ferdileşme ilkesi olarak sunan filozof 

Schopenhauer olmasına rağmen Nietzsche söz konusu karşıtlığı temele alarak 

kültür kritik zemine yerleştiren ilk düşünürdür.  

Schlegel 1795'te şöyle yazmıştır: “Sofokles'in zihninde Dionysos'un ilahi 

sarhoşluğu, Athena'nın derin yaratıcılığı ve Apollon'un sessiz sağduyusu eşit olarak 

birleştirildi.” (Schlegel, 1947: 133). G. Fr. Creuzer, daha eski bir “Orphic Okulu'nda... 

Büyük bir teoloji sistemindeki reforme edilmiş Dionysos öğretisinin, Oberasian'ın 

(Yukarı Asya) eski ışık teorileriyle bağlantılı olduğundan”, “Apollo ve Bacchus dinleri 

arasındaki erken bir karşıtlıktan” bahseder (Gründer, 1971: 442). Muhtemelen daha 

sonraki Orfik okullarda Apollon ve Bacchus uzlaşmış ve dinler arasında bir barış 

sağlanmış gibi görünür. Tabii böyle bir şeyin doğal sonucu dogmaların evliliği yahut 

birbirleri içine karışmaları anlamına gelmektedir. Bu korelasyon Olimpik Tanrıların 

autochtone (yerel) Tanrılar ya da kişilerle ilişkilerinin kültürel bir kaynaşmayı 

alegorize etmeleri bağlamında da okunabilir. Bu perspektiften bakılırsa örneğin 

Zeus’un, Tanrıça Metis’i yutması, bir kültür emperyalizmi olgusuna denk düşecektir. 

F. Chr. Baur, Dionysos ile daha ayrıntılı olarak ilgilenir ve Apollon ile ilişkisini 

eserinin Dionysos’un Apollon ile İlişkisi başlıklı bölümünde belirlemeye çalışır (Baur, 

1825, s.139-148):  

“Apollon'un mantığının bir sonraki dokunuşunda Dionysos’un maniası 

görünür... Bundan önce birbirlerinden sadece derece olarak farklıdırlar... Dionysos 

daha aşağı bir birlik içinde aynıdır... Apollon daha yüksek bir birlik içindedir”. Apollon, 

kendisiyle ilgili en yüksek felsefi anlayışa göre, ruhun ortak bilincin üzerindeki ideal 

yükselişidir... Dionysos, yalnızca Apollon'un kendi saf alanında sakin, açık bir basiret 

içinde yaşadığı ideal ilahi yaşamı hayal gücünün etkisiyle şehvetle temas ettirir ve 

onu değiştirir. Bu nedenle aynı zamanda duyusal dünyanın aceleci çılgınlığında da 

ortaya çıkar. Apollon'da bilincin tam berraklığının eşlik ettiği saf coşkuya, 

Dionysos'un sarhoşluk halindeki esrimesi karşılık gelir. İffetli esin perilerinin 

yumuşak, ahenkli şarkı ve yaylı çalgılarından hoşlanmalarına karşılık ise çılgın 

menadlar (rakkaseler) gürültülü korolardan hoşlanır. Bu karşıtlık içinde Apollon 

tarafında lirik elirginleşirken Dionysos tarafında fırtınalı, coşkulu dithyrambuslar ve 

yine coşkulu komedi oyunu ağırlık kazanır…”.  



45 
 

Komik şiirde ise;  

“ironi, temsilin en içteki ruhudur... Dionysos'un duyusal sarhoşluğu ironi içinde 

çözünür... Kendisinden ayrılmaz olan bu ironinin Dionysos'tan ayrıldığını 

düşünürsek, özü tamamen, başlangıçta Dionysos'un sadece kendisi olacak şekilde 

yerleştirildiği karşıtlığı temsil eden Apollon'un özüne geçer. Bu ironi kaldırıldığında 

Apollo'nun saf ideali haline yükselir ... "  

Buradaki karşıtlığın birliği ve birbirlerine dönüşebilmeleri olgusu ilgili bölümde 

ele alınarak suprarasyonel başlığında karşımıza çıkan akıl-inanç ilişkisindeki 

nispeten belirgin farklılığa göre daha geçişken bir yapıyı işaret etmektedir. Daha 

açık ifadeyle henüz kendisine nispetle, kendisinin karşıtı yahut değili bir kavramın 

ortaya çıkması için yeterli koşulların oluşmadığı söylenebilir.  

Schelling’in Vahiy Felsefesi adlı eserinde ise ikiliye şu gönderme yapılır 

(Schelling, 1856, s.14,25) 

“Tanrı'da ... insanda olduğu gibi, kendisine bir yaratıcı güç ışını verildiği 

sürece, ... aynı ilişki, aynı çelişki, kör, ... sınırsız bir üretken güç olarak, sağduyulu, 

kısıtlayıcı ve yapıcı, aslında inkâr eden kuvvet... baş kaldırıyor... Aynı anda sarhoş 

ve ayık olmak, farklı anlarda değil, işte gerçek şiirin sırrı budur. Apolloncu coşkunun 

salt Dionysosçu olandan farkı budur ...” 

1861'de Bachofen, Mutterrecht/Maderşahi adlı eserinde, bedensizliğinden 

memnun olan Apollon’u… fiziksellikten zevk alan, …kadınsı malzemeyi … dölleyici 

doğal gücün taşıyıcısını arayan Dionysos'tan farklılaştırır ve şu değerlendirmeyi 

yapar (Bachofen, 1948, s.597 vd.): 

“…maddi olarak döllenir ve ayın kendisi gibi, gelişen dünyanın sonsuz 

değişimine maruz kalır ... Dionysos ve Apollo arasındaki bu ilişki çeşitli kabuller 

bulmuştur ... ve ayrıca Dionysos'ta eksik olan Apollon tarafından tamamlanarak 

kemale erdirilir.”  

Bachofen,1867'de Orfik Teolojinin Ölümsüzlük Doktrini adlı eserinde, bu iki 

Tanrı’yı dünyanın iki yarısının (tellüri/ dünyevi ve uranik/semavi) hükümdarları olarak 



46 
 

tesciller ancak Dionysos'u daha güçlü ve ilk olan olarak kabul eder. Elbette katı ve 

kuralcı bir bilim olarak filoloji bu yazarlara ehemmiyet vermez ancak daha ayrıntılı 

müzik ve ölçü araştırmaları bile Apollonik/Diyonizik kavram çiftinin sağlamlaşmasına 

ve somutlaşmasına önemli katkıda bulunmuştur. 1866'da yeniden basılan erken 

dönem bir çalışmasında, Fr. Ritschl, kitharmusik ve auletik arasında tespit ettiği, 

şiirde olduğu kadar kült ve kabile ilişkilerinde de eşit olarak ortaya çıkan radikal 

karşıtlıklardan bahseder. Dor kabilesine, Apollon kültüne ve tüm Apollon destanına 

özgü antik Helen kökenli kithar müziği, bu ilişkilere karşılık gelir; tutkuları 

yatıştırmak, zihni yükseltmek için kullanılan katı sadelik ve yüksek sakinlik (ki Ritschl 

burada Winckelmann’dan etkilenmişe benzemektedir)1 aynı zamanda harmonik bir 

ruhsal dengeyi sürdürmek için uygun hale getirilir. Bununla doğrudan karşıtlık içinde 

Auletik (kaval ezgisi) konumlanır ve bu tüm orgiastik kültlerin temel bir parçası 

olarak, kararsız bir tutkuyla, zihni kolayca vahşileştirir, parıldayan bir coşku verir ve 

sonunda rehavete sürükleyiverir... bunun gerçek orijinal yeri Frigya idi (Gründer, 

1971: 443). F. W. Ritschl auletik etkinin, tüm doğa tapınma şenliklerinde açıkçası 

pagan ayinlerde egemen olduğunu ve Dor medeniyetinin etik saygınlığına belirgin 

bir tezat oluşturan şehvetli, coşkulu bir gücü olduğunu belirtir. II. Olimpiyatlar 

döneminde, eski müzikal çelişkinin, Helenistik kitara (telli saz) ile Asya aulosu 

(üflemeli çalgı) arasındaki dolayımın uzlaştırılması söz konusudur ve Ritschl, bir 

incelemesinde yatıştırıcı, canlandırıcı kitharistik ve coşkulu, heyecan verici aulodik 

arasındaki farktan ve bir dersinde de Apollonik kitharistik ve Dionysian auletik’ten 

bahsetmektedir (Ritschl, 1866: 258).  

Yunan antikitesindeki müzik de felsefi Apollon-Dionysos diyalektiği 

perpektifinde belirleyici bir unsur olarak yorumlanmıştır. Belirli enstrümanların ve 

makamların, etnik etkileri de dahil olmak üzere belirli kültlere orijinal bağlantısı ve 

daha sonra Yunan müziğinin temsillerine geçişi kuvvetle ihtimal dahilinde görünür. 

Örneğin Rudolf Westphal'a göre (Westphal, 2016, s.98):  

                                                
1
  “Son olarak, Yunan başyapıtlarının genel olarak göze çarpan özelliği, hem konum hem de 

ifadede asil bir sadelik ve sessiz bir ihtişamdır (…edle Einfalt, und eine stille Größe). 
Nasıl ki denizin derinliği, yüzeyi ne kadar öfkeli olursa olsun her zaman sakin kalırsa, 
Yunanlıların figürlerindeki ifade de tüm tutkulara rağmen büyük ve sakin bir ruhu gösterir.” 
Johann Joachim Winckelmann (1717 - 1768), Gedanken über die Nachahmung der 
griechischen Werke in der Malerei und Bildhauerkunst (1755) adlı eserindeki bu tanımla, 
o dönemde çağdaş sanat için yeni bir estetik standart yaratmaya çalışmıştır. Bunu 
özellikle Almanca konuşulan ülkelerde ve hatta ötesinde de başardığı kabul edilir. Bu 
klasisizm adına önemli bir kazançtır. 



47 
 

“Kithara müziği, ethos açısından aulos müziğiyle tam bir zıtlık içindedir. 

Sükun, ılımlılık, neşeli kararlılık kitharodik'i karakterize eder; Aulodik ise, zihni 

huzursuzluk ve harekete sokar, yatıştırıcı bir etkiye sahip değildir, ancak onu adeta 

zorla taşan zevk ve ölçülemez acının orjizmine çeker. Frigik melodiler öncelikle 

büyük Tanrılar Dionysos ve Demeter'i takip eden cezbe halindeki kültlere aittir ...” 

1865'te, Julius Leopold Klein, Aristoteles'in katarsis yoluyla trajedi tanımına 

atıf yapar ve bunu müzikal-kültik karşıtlık yoluyla açıklar (Klein, 2017, s.12 vd.):  

“Katarsis, sanki baküsçü flüt ezgileriyle sarhoş olmuş gibi, orgiastik olarak 

yığılmış pathoslardan sakinleştirilmiş ethos'a, bir ruh hali değişikliği anlamına gelir. 

Deyim yerindeyse, Frig makamlarından Dor makamlarına bir ruh hali değişikliğine 

neden olur; aulodik'in feryad eden orgiastik karakterinden Apollo'nun icat ettiği 

kitharodik oyununun etik ritmine…” 

“Orpheus, Dionysos Gizemleri'nin kurucusu olarak belirlendi. Dionysos 

tapımını bu Frig-orjiastik keşmekeş karışımından arındırmak ve onu kökenine, 

Osirisçi güneş ideası ve ruhların arınması kavramlarının birliğine yani Dionysos-

Apollon özdeşliğine kadar geri götürmek için...”  

Klein, değerlendirmesinin devamında Apollon-Dionysos karşıtlığında iki tarihi 

kavmin kültürel çarpışmaları yahut iç içe geçmelerini de hesaba katmaktadır (Klein, 

2017, s.49-52). 

“Frig-Trakya halk tanrısı Backhos'un ruhsal olarak ölçülü yaşam rehberi ve kült 

tanrı Apollon'da arındırılması gereken bir katarsis... Dionysos - Apollon'un birlik fikri 

bize Helenik trajedi ve komedide en içteki, gerçek anlamını açtı, çünkü Tanrı 

bilgisinin gerçek halk organı olan Backhus'un coşkulu zihnini Apolloncu kültürel ruh 

vasıtasıyla temizliyor. Trajedide, Backhus, çılgınca bir sarhoşluk içinde ki acı ve 

suçluluk yüzünden sarhoş olur, arınmayı deneyimler. Komedide Dionysos, gerçekten 

Apollonvari bir katharsis yaşar. Her iki kültün birliği, Dionysos ve Apollon, tarihsel bir 

gerçektir. Hellen ruhunun ve Helen sanatının en mükemmel ifadesi olarak Attika 

dramında derinden iç içe geçmiş iki sanatsal ruh halinin birbirleri içinde hercümerc 

oluşları. Dionysos sarhoşluğu ve Apolloncu aydınlanma, dünyanın başka hangi 

bölgesinde bu karşılıklı ruhsallaştırma Hellas'taki kadar harika bir şekilde açığa 

çıkabilir. Dionysos-Apolloncu fikrin Attika dramasındaki trajik ve komik katarsisle bu 



48 
 

birleşimi ile aynı zamanda panhelenik bir etki ortaya çıktı; Dor kabilesi Tanrısı 

Apollon'un ruhsal ve etik doğası, doğanın yaratıcı gücünün Tanrısı olan İyonik 

Dionysos ile ... duyusal olarak coşkulu zihin ... Ayrıca her iki kabilenin de ideal temel 

özellikleri. Dorlar ve İyonlar ...”.  

Apollon, Apollon'un mitik çevresine olduğu kadar kendine has özelliklerine ve 

karakteristiklerine de oldukça aşina görünen Plutarkhos'un eserlerinde de sıkça yer 

alır. Bu bilginin bir kısmı özellikle Yaşamlar’da doğrudan kaynaklarından gelir, ancak 

Plutarkhos'un genel olarak kendisini aracısız ifade ettiği ahlaki denemelerinde 

Apollon'a yaptığı atıflar çoğunlukla kendi kapsamlı okumalarından, entelektüel 

çevresinde ve dışında revaçta olan güncel ilgili görüşlerden ve hatta yerel kayıtlara 

ve geleneklere yaptığı kişisel araştırmalardan da kaynaklanır. Plutharkos için 

Apollon’un temel niteliklerinden biri kahin Tanrı olmasıdır ve kehanetin anlamı da 

geçmiş ve bugünün verileri üzerinden bir akıl yürütmeye dayanmasıdır (Nikolaidis, 

2023: 574).  

Apollon rahipliğinden bağımsız olarak Plutarkhos'un da Dionysos'un yerel 

mistik ayinlerine katıldığına dair güçlü kanıtlar söz konusudur. O halde bu durum 

Apollon ve Dionysos'un bilgeler tarafından tanrısal varlığın çeşitli yönlerini ve 

dönüşümlerini tanımlamak için verilen isimlerden bazıları olduğunu teyit etmektedir. 

Esasen Stoacı ve nihayetinde Heraklitçi olan bu teori bağlamında Plutarkhos'un 

savunduğu şey şöyle bir şey olmalıdır ki Apollon’un ismi (privative A + polla), 

Ammonius'un da daha sonra teyit edeceği gibi, Tanrı’nın yalnızlığına, yani çokluktan 

soyutlanmasına ve çoğulluğu reddetmesine işaret eder. Phoibos ismi ise onun 

parlaklığına ve ışıltısına, saflığına ve lekesizliğine işaret eder ki tüm bunlar elbette 

Apollon'un özdeşleştirildiği ateşin ve bunun doğal uzanımı olarak güneşin yahut 

daha geniş açıdan gökyüzünün nitelikleridir. Öte yandan Dionysos, Zagreus gibi 

isimler, Tanrı’nın önceden belirlenmiş bir tasarım ve sebepten ötürü bir kosmosun 

yaratılabilmesi için geçirmesi gereken dönüşümlere işaret eder. Başka bir deyişle, 

dünyanın çeşitliliğinin, farklılığının ve çoğulluğunun ardında Dionysos'un 

dönüşümleri, sayısız kılık değiştirmesi, parçalanması ve yeniden üretilmesi 

yatmaktadır. Buna göre, insanların Apollon'a söylediği ilahi sakin ve düzenli paian 

iken, Dionysos'a söylenen ilahi bağırışlarla karışık, hareketli dithyramb'dır. Sanat 

Apollon'u sürekli yaşlanmayan bir genç olarak temsil ederken, Dionysos birçok kılık 

ve biçimde tasvir edilir. Özetle, Apollon düzenliliği, intizamı ve mutlak ciddiyeti, 



49 
 

Dionysos ise düzensizliği, şakacılığı, taşkınlığı ve çılgınlığı temsil eder (Nikolaidis, 

2023: 578). Yine Plutarkhos'a göre Apollon ve Dionysos tanrısal varlığın ayrılmaz iki 

yönüdür; ancak bu tanrısal varlık dünyayı üretmek için dönüşüm geçirmek 

zorundadır ve bu dönüşmüş Tanrı, yani duyularımızın değişken dünyası 

Dionysos'tur. Buna karşın Ammonius'a göre tanrı değişmezdir ve hiçbir dönüşüme 

uğramaz. Maddi dünyanın çoğulluğunun ve çeşitliliğinin nedeni başka bir yerde 

aranmalıdır (Nikolaidis, 2023: 581). Burada Amonnius’un yaklaşımında Apollonik 

Tanrı imgesinin değişmezliği ve katılığı, dolayısıyla rasyonelliğe uygun yapısı 

dikkate değerdir. 

İlgili bölümde detaylandırılacak olmakla birlikte; biyografilerinden 

öğrendiğimiz kadarıyla ve doğal olarak bir filolog ve aynı zamanda bir müzisyen 

olması hasebiyle Nietzsche’de tüm bu yazarlardan ve fikirlerinden haberdardı ve bir 

kısım fikirlerini söz konusu yazarların çalışmaları üzerine bina etmişti.  

Yerleşik düzene geçişin belirleyici özelliklerinden ikisi de aile yapısında 

babanın rolünün anlaşılması ve hiyerarşinin ağırlık kazanmasıdır. Hiyerarşik yaklaşım 

ise doğası gereği olgulara farklı değerler vererek onları çizgisel bir düzende alt-üst 

farklılaşmasına götürür. Bu düzenin tapınç bağlamında Mısır’da toprak ve gök 

inançları bakımından eşit yürütülmelerine rağmen Antik Yunan’da gök tapıncının öne 

çıktığı görülür. Öne çıkmaktan kastımız hiyerarşik perspektifte üstünlük kazanmasıdır. 

Batı kültürü ve düşüncesi de yüce fikrini göğe yönelik bir kavramsallaştırma içinde 

yürütmüştür. Klasik Yunan imgelemi, psikoloji, felsefe ve sanatta Eduard Fraenkel’in 

ifadesiyle “fantastik, belirsiz ve şekilsizin aksine, anlaşılabilir, belirlenebilir ve 

ölçülebilir... oranı yani logos’u aramıştır (Fraenkel, 1935: 25). Camille Paglia Apollonik 

olanın doğaya karşı çekilen bir çizgi olduğu iddiasını Jane Harrison’ın Olympos 

tanrılarının, toprak tapıncı ve doğa anaya ihanet eden ataerkil tanrılar olduğu tanımına 

dayandırır. Kitonyen yani toprağa ait dünya, doğa ananın güve­ nilirliğinin ve tinsel 

kıymetinin sınandığı yer olarak merhametsizdir ve burada ne kişi, ne düşünce, ne 

nesne, ne de sanat söz konusudur (Paglia, 2014: 86). Guthrie’ye göre de yasa koyucu 

ve düzenlemeler getiren din anlayışının ilk büyük koruyucu Tanrısı Apollon’dur. Batı 

düşüncesinin ürettiği bilim yöntemi Apollonca bir konstelasyondur. Tanımlama ve 

sınıflandırma yoluyla ve aslında ratio yoluyla arkaik dünyanın korkutucu karanlık 

tarafını bertaraf eden bir düzenlemedir. Estetik olana odaklanma tavrı da Apollanca bir 

tutumdur. Tabiat güçleri karşısında duyulan korkunun bertaraf edilmesi kültürlenme 



50 
 

sürecinin önemli bir dinamiğidir. Bu anlamda Batı tarzı bilim ve estetik söz konusu 

arkaik ve bilinç dışı korkuları bertaraf etmeye de hizmet eder. Aeskhilos’un “Oresteia” 

tragedyasında klasik dönemini yaşayan Atina kültürü içinde kitonyen, öngörülemez 

tabiat güçlerinin bir sembolü, anne figürü olarak Klytemnestra’nın oğlu Orestes 

tarafından öldürülmesi metaforik düzlemde Apollonik düşüncenin üstünlüğünü tesis 

etme girişimlerinden biridir. Paglia’ya göre sonuçta varlığını sürdüren ve düşüncesini 

Avrupa’ya benimseten, Homeros’dan öğrendiğimiz savaşçı Miken kültürüdür ve 

güneydeki Mikenler ile kuzeydeki Dorlar, Apollonik Atina’yı meydana getirmek üzere 

kaynaşır ve buradan Batı tarihinin Greko-Romen çizgisi başlar (Paglia, 2014, 21) . 

Apollon’un karşıtı olan Dionysos ise doğurgan dişiliğin hakim olduğu tabiat ananın 

kitonyen karmaşasını temsil eder. Bu bağlamda Apollon doğadan kopuş olmakla 

birlikte rakibini hiçbir zaman bütünüyle ortadan kaldıramaz ve gene bu bağlamda 

estetik olan, kitonyen yani Dionizyak olanın Apollonik düzeltilmesi anlamına gelir 

(Paglia, 2014: 29). Apollon’un biçim vermek suretiyle bir varlığı diğerlerinden ayırt 

ettiği yerde Dionysos esrime ve kaynaşmayı sağlar. Bu yapı modern dönemde 

rasyonel-irrasyonel karşıtlığına indirgenecek müstakil şablonun ilksel biçimlerindendir. 

Felsefe tarihi çizgisinde ağırlıklı olarak kendini gösterecek olan Apollonik çizgi, 

Platon’un idealar teorisiyle en kamil formülasyonu bulmuştur. Whitehead tüm felsefe 

tarihini Platon’a düşülmüş bir dipnot olarak yorumladığında aslında arkada en azından 

daha ilksel bir ilke yani Apollon fikrinin olduğu gözden kaçmamalıdır.  

Apollon-Dionysos diyalektiğini özünde pagan bir diyalektik olarak akıl-doğa 

karşıtlığı biçiminde de anlaşılabilir. Keskin akılcı-akılcı olmayan ikiliği ancak aklın 

hakim konuma geçtiği tarih kesitlerinde söz konusu olacaktır. Apollon düşüncesinin 

köken itibariyle Mısır güneş tapıncına dair öğeler taşığı fikri de felsefe tarihinde yer 

bulan bir düşüncedir. Bu düşüncenin önemli bir destekçisi olarak Rönesans’ta 

Hermetik geleneğin yeniden canlanması olgusu gösterilebilir. Yunan 

Apollonculuğunun temeli yani anlaşılabilir biçimin ilk açık hali, Mısır’da ortaya çıkar. 

Mısır, doğa ananın sabit, biçimsiz, yumuşak hatlı yuvarlaksılanna karşılık sağlam 

mimariyi keşfeder. Paglia’ya göre Mısır’da Apollonik ilke o denli belirgindir ki antikite 

fikri Yunan’ın yanında Mısır’ı da içerek biçimde yeniden ele alınmalıdır zira burada 

toplumsal düzen, doğanın kitonyen görünemezliğine karşılık olarak görülebilir bir 

estetiğe dönüşmüştür (Paglia, 2014: 73). Sağlam, muhkem yapılar sürekli çözünen 

ve değişim içindeki doğanın aksine katı ve ideal olanı ortaya koyarak bir anlamda 

Platonik idealara yahut Apollonik değerlere referans verirler. Bu değerler toplumun 



51 
 

düzeniyle de ilgilidir ve tragedyanın bir fonksiyonu da söz konusu değerleri 

korumaktır. Aksi taktirde tragedya çözülür ve Dionysosçu belirsizlik hakimiyet 

kazanır. Temelde tragedya Apollon-Dionysos karşıtlığından doğar ve bunda Apollon 

kanun yapıcı Dionysos ise onlara aşkındır. Freudien terimlerle Apollon’u süper ego 

ve Dionysos’u da id olarak yorulayabiliriz. Bunu ikilemde daha sonra Schopenhauer 

Dionysos’un yahut idin yerine İrade’yi koyacaktır. Apollonik ilkeler dinamik yaşamın 

öğelerini sanat ve tefekkür nesnelerine dönüştürerek bir anlamda katılaştırır, 

sabitler. Bu bir yönüyle rasyonalizasyonun temelidir. Aynı perspektiften devlet de 

Apollonik bir yapıdır ki bunun kristalize bir örneği ve kendisinden sonraki Batılı 

düşünceyi güçlü biçimde etkileyen düşünür Platon olmuştur.  

Bachofen’e göre Apollon babayanlı bir kültürel geçişin imgesi olarak eski 

anayanlı Demeter ilkesine nazaran bütünüyle tinsel bir kuşak, tüm özdeklerden 

yoksun bırakılmış anasız babalık düşüncesine geçer (Bachofen,1997: 141). Söz 

konusu kültürel transformasyon ve aynı zamanda rasyonalizasyon süreci 

Aiskhylos’un Eumenides ve Euripides’in Orestes tragedyalarında kristalize edilir. 

Orestes babasının öcünü almak için anasını öldürür. Tragedya tartıya vurulunca 

bunlardan hangisinin daha ağır basacağını, babanın mı yoksa ananın mı çocuğa 

daha yakın olduğunu irdelediği görülür. Tanrıça Athena –ki onun da babası Zeus’un 

kafasından doğduğu ve dolayısıyla saf düşünce ve aklı temsil ettiği unutulmamalıdır- 

Orestes’in işlediği cinayet karşısında bir yargı kurulu belirler. En saygın yurttaşlan 

karar vericiler olarak atanır. Erinys'ler anayı öldürmeye karşı çıkacak; Orestes'iyse 

bu işi yapıp üzerindeki kan lekesini temizlemesini buyuran Apollon savunacaktır. 

Apollon, Orestes’in annesi Klytaemnestra’nın öldürdüğü baba Agamemnon'un 

yanını tutarken, Erinys'ler Klytaemnestra'nın nedenlerini kanıt gösterir. Erinys’ler ana 

yanlılığın savunucusu, Apollon'sa ataerkinin yandaşıdır. Erinys'lerin baba ve koca 

yasasını tanımadığı açıktır, çünkü Klytaemnestra'nın yaptığını cezasız bırakırlar. 

Onlar yalnız ananın yasasını, ana kanının haklarını bilirler; eski yasa ve töreye 

uygun olarak, anasının canına kıyanın cezasını çekmesini isterler. Apollon öyle 

değildir. Babasının öcünü alması için bu işi yapmasını Orestes'e zaten o 

buyurmuştur ve o da kendi buyruklarını göklerin Tanrısı Zeus'dan alır. Şimdi de 

anayanlılığa karşı ataerkini savunarak Erinysler'in önünde Orestes'i korumaktadır. 

Kendini Patroos (Babaların Tanrısı) olarak gösterir ve Atina'nın koruyucu Tanrısı 

olarak ona takılan ad budur. Apollon babanın haklarını savunurken Erinys'ler kan ve 

anayanlı soy hakkını korurlar. Apollon'unki yeni, öbürlerininki eski yasadır. 



52 
 

Yargıçların oyları eşit çıktığında ise Athena araya girerek kendi anasız doğumunu 

örnek gösterir ve baba hakkının öne geçtiğini ileri sürer. Zira kendisi de anasız bir 

doğumla meydana gelmiştir ve evin reisi baba olmalıdır. Zeus’a dayandırılan bu erk 

ile Orestes aklanır.  

Burada çocuk ve ana arasındaki bağın yadsındığı ve tensel ilkenin, tinsel 

ilkeye bağımlı kılındığı görülür. Bachofen bu aşamada üç evreden bahseder. Aile 

yapısının olmadığı kitonyen doğurganlık evresi, evlilikteki sahici analık ile belirlenen 

ay evresi ve evlilikte ataerkiyi simgeleyen güneş evresi (Bachofen, 1997: 214). 

Orestes tragedyası bir güneş Tanrısı olarak ataerki ve Apollon’u öne çıkardığında 

rasyonalizasyon süreci de işler haldedir. Burada dikkat çekici nokta 

rasyonalizasyonun kendi müstakil varoluşu ile yetinen bir strüktür olmayıp aynı 

zamanda rakibi olarak belirlenmiş irrasyonel strüktürü - bu strüktür giderek vahşi 

doğa, dişi öğe, beden, romantik olan vb. konstellasyonları ötekileştirecektir- 

baskılayan bir niteliğe bürünmesidir. 

Anayanlı tavırdan babayanlı düzene geçiş bir rasyonalizasyon ve irrasyonel 

olan düzenin bertaraf edilmesi anlamına gelir ancak terim olarak ratio ile nispet 

ilişkisine modern dönemde girecek olan irrasyonel kavramının henüz müstakil bir 

bağlamda işlendiği söylenebilir. Bu bağlam anayanlı tavır yahut anaerki olarak 

adlandırılabilir ve söz konusu bağlamın uzantısı kendisini Dionysos ile ortaya koyar. 

Modern dönemde Dionysosçu damar Schopenhauer, Nietzsche ve Freud ile 

yeniden canlanıp irrasyonel kavramının bağlamlarını inşa edecekler Apollonik 

yaklaşım ise Platoncu, Aydınlanmacı çizgi ile rasyonalizasyon ve akılcılık damarını 

besleyecektir.  

Yine Bachofen tarafından iradenin iki veçhesi olarak yaratıcı ve akılcı 

perspektifler daha Euripides zamanında Yunan Tragedyasına bir bütün olarak 

kaynaşmış vaziyette içkindir. Dionysos sezgisel ve bu bakımdan da sözlere 

dökülemeyen ilksel hakikati simgeler. Batının doğaya bakışında bastırdığı şey, yani 

topraktan - ama toprağın yüzeyi değil, derinliklerinden - anlamındaki kitonyen 

olandır. Jane Harrison bu terimi Olympos öncesi Yunan dini için kullanırken Paglia 

Dionysosca terimi yerine kullanır. Dionysosca, bir kır eğlencesi olmayıp Apollon’un 

kaçındığı kitonyen gerçeklikler, yeraltındaki gücün kör öğütüşü, uzun ve yavaş bir 

çözülmedir (Paglia, 2014: 18). Bu bağlamda Dionysos Batılı ego ve onun ürünleri 

Apollonik bakışın eseri olduğu yerde bunun tam karşısında kitonyen doğurganlığı 



53 
 

yahut akışkan doğayı yasa olarak ortaya koyan figürdür. Dionysos kan, süt, özsuyu 

vb. sıvılarla özdeşlenen bir Tanrı olarak forma girmekten kaçınan bir ilkedir.  

Dionysos’un muhtelif anlatılar içerisinde yaygın kabul gören doğumu Thebai 

Kralı Kadmos’un kızı Semele ile Zeus’un gizli ilişkilerinin sonucudur. Zeus’un kıskanç 

eşi Hera, Semele’yi aşığının kendisine gerçek yüzünü göstermesini istemeye 

yönlendirir. Zeus gerçek haliyle göründüğünde Semele yanarak ölür ancak bebek 

Zeus’un baldırına dikilerek daha sonra oradan doğar. Bazı psikogenetik 

değerlendirmeler Freud’un kadınlarda varlığına işaret ettiği penis kıskançlığına 

nispetle daha temel bir içgüdüyü öne sürer; bu Athena’nın babası Zeus’un kafasından 

doğumu ve Dionysos’un yine Zeus’un baldırından doğumu gibi anlatıların erkeklerin 

kadınsı güçlere yani doğurganlığa duydukları imrenme olarak yorumlanır (Zilboorg, 

1944: 290). Kafadan doğum söylencesinin fikri, teorik, bitmiş-tam bir forma yahut 

rationel olana atıf yapıyor olmasıdır. Kafa dışındaki doğumlarda ise irrasyonel, forma 

girmemiş ve belirsize referans söz konusudur. Bu yaklaşım Orta Çağ döneminde 

kadınların ancak kamil Katolik erkekler dünyaya getirmekle mesul kulukça makineleri 

zaviyesinde muamele görmeleri sonucuna kadar ileri gitmiştir. 

Dionysos Homeros tarafından Zeus’un oğlu olmasına rağmen Olimpik 

Tanrılar arasında anılmaz zira o kitonyen Tabiat Ananın bir tür devamı yahut 

kalıntısıdır ve mistik dinin en önemli Tanrılarından biri olarak belirir. Mistisizm de iyi 

bilindiği gibi hemen her tezahüründe ratioya aşkınlıkla yakından ilintilidir. Yine 

Dionysos’un varlıklardaki katı olmayan fakat daha belirsiz olan akışkan ilkeye 

yakınlığına dikkat çekilebilir. Victor Ferenczi söz konusu akışkanlığı ana rahmi 

dönemimizin ilksel deniz ortamıyla ilintilendirir ve buradan hareketle insanların 

yoğun biçimde deniz kıyılarına ve denize olan temayüllerini psikohistorik açıdan 

temellendirir, hatta dişilerde cinsel salgıların balık kokusuyla yakınlığını işaret eden 

kimyasal bileşiklerden bahseder (Ferenczi, 2019). Çeşitli biçimlere dönüştüğü 

görülen Dionysos hiyerarşik bir düzene hiçbir biçimde uymaz. Doğanın varlık 

zincirinde boğa, yılani aslan, panter gibi formlara girip çıkarak hiç birinde sabit 

kalmayan farklılaşma olarak sembolizedir. Jane Harrison, Dionysos ayinlerinden 

doğmuş olan trajedi konusunda, “Athena, Zeus ve Poseidon’un draması yoktur 

çünkü hiç kimse en coşkun anında dahi, Athena ya da Zeus ya da Poseidon haline 

gelebileceğine inanmamıştır” der (Paglia, 2014: 110). Euripides’in Bakkhalar 

tragedyasındaki tasvirler dikkate alındığında Dionysos’un  -kuralcı Apollan’a göre- 



54 
 

kaotik derecede katılımcı ve özgür olduğu görülür. Dionysos’un özgürlüğü natura 

naturans yani yaratıcı doğa olmasındadır. Kültür süreci öngörülemez ve yaratıcı 

olduğu kadar yok edici de olan dolayısıyla hem öykünülen hem de korkulan bu tarz 

bir yaratıcılığı dizginlemeye gayret eder. Söz konusu dizginleme gayretinin önemli 

bir enstrümanı da tarih çizgisi boyunca Apollonik, Platoncu, İdeacı felsefe olmuştur. 

Benzer yaratıcı gücün insan türü içinde bir temsilcisi olarak alımlanan dişi yahut 

kadın figürü de paralel biçimde baskılanarak kontrol altına alınmaya çalışılır ve 

doğal sonuç olarak Dionizyak yahut irrasyonel olanla ilintilendirilir. Dionysos 

figürünün kendisi de bedenen kadınsı özellikler taşımaktadır. Dişi öğe ile ilgili 

gerçekliğin ürkütücü yanı olarak Vagina dentata imgesi, bir anlamda dişinin hem 

doğurgan hem de doğurduklarını öğüten aspektleri, Kuzey Amerika yerlilerinden 

Batı Asya folklorüne değin çeşitli kültürlerde fark edilmiş ve arketipsel anlatılara 

konu olmuştur. Buradaki temel endişe aslında vahşi doğanın hem oluşturan hem de 

dönüştüren süreçleri karşısında duyulan endişedir ve çözümü Apollonca bir 

rasyonalizasyonda aranır.  

2.1.2. Orpheusçuluk 

Orpheusçuluk öğretisi yazılı metinlere dayalı bir gelenektir ve mitik ozan 

Orpheus’a dayandırılan dini, ezoterik, mistik bir öğretiyi tanımlar. Terim 

Bachofen’dan beri modern felsefe literatüründe kullanılmaktadır (Bachofen, 1867). 

1962 yılında Selanik yakınlarında bir mezarda bulunan Derveni papirüsleri öğretinin 

tarihine büyük oranda ışık tutmuştur. Bu buluntular 6. yüzyıldan itibaren Presokratik 

filozoflarca bilinen, özellikle de Empedokles’in etkilendiği düşünülen Tanrı 

soyağaçlarının dolaşımda olduğunu göstermektedir (Vernant 2015: 83). Orpheus 

öğretisi M.Ö. 6. yüzyıldan itibaren bir teogoni olarak kabul edilen Orpheus şiiirlerine 

dayandırılır ve Bacchus/Dionysos mistiklerince de kabul gören asketik, vejeteryan 

ve Orpheotelest denilen rahipler vasıtasıyla propaganda edilmiştir (Burkert, 1984: 

1378). Bu anlamda doktriner bir yapısı vardır ve irrasyonalizmin ilkel bir formu olarak 

Dionysosçuluk ile de karşıtlık içindedir. Orpheus, Apollon/Dionysos dublisitesi 

bağlamında Apollon’a ve güneşe tapan bir figür olarak görülür. Apollon’un 

rasyonelliği temsil ettiği düşünüldüğünde Orpheusçuluk çelişik bir pozisyonda 

konumlandırılabilir hale gelmektedir. Aslında kendisinden sonra gelen diğer ezoterik, 

mistik öğretilerde de –Pythagorasçılık, Platonculuk, Yeni Platonculuk gibi- aynı 

çelişkili pozisyonu saptamak mümkündür. Bunlar dünyeviliğin reddedildiği ve 



55 
 

tinselliğin öne çıkarıldığı mistik yapılar olmalarına rağmen rasyonel düşünceye alan 

yaratmışlardır. Bu konuda Rönesans döneminde yeniden popüler hale gelen 

Hermetik düşünce zemininde yaygınlık kazanan büyü uygulamalarının deneyciliğe 

yol açması da örnek gösterilebilir.  

Orphik metinler genel olarak Hesiodos’un Theogonia’sına karşıt 

konumdadırlar. Hesiodosçu ilahi evren çizgisel zamanda, kaosun hakim olduğu bir 

ilksel durumdan bireyleşen ve hiyerarşilerin ortaya çıktığı Zeus’un katı hükmü 

altında bir dünyaya doğru ilerlemektedir. Buna mukabil Orpheusçulukta başlangıç 

ilkesi, İlk Yumurta yahut Gece mükemmel bir ilksel birliği ve tamlığı temsil eder. Bu 

birlik farklı bireyleri ortaya koymak üzere parçalara ayrıldığında varlığın kararlılığı da 

bozulmaya uğrar. Bu ayrışma,dağılma döngüsünü, parçaların bütünlüğe varma 

döngüsü takib eder. Ancak çileci ve feragatli bir yaşam izleyen kişilerin yeniden 

Tanrı’ya katılarak öte dünyada Altın Çağ benzeri bir hayat sürme imkanları olabilir. 

Söz konusu çilecilik erdemli bir yaşam ve perhiz gibi unsurları içerir. Bu bağlamda 

bakıldığında bireysel bir kurtuluşu doktrine eden Orpheusçuluk doğal olarak kent 

dininin, kural ve değerlerinin dışında ve yabancı olarak görülür. Buradaki önemli 

farklılık Dionysosçu gelenekte yaşam-ölüm döngüsünde bir nihayet olmamasına 

rağmen Orpheusçuluğun bir soteroloji (kurtuluş teorisi) ortaya koymuş olmasıdır.  

Carl Kerenyi’ye göre mistik ozan Trakyalı Orpheus’a atfedilen hemen her şeyin 

kökeninin Minos’ta ortaya çıktığına dair pek şüphe yoktur (Kerenyi 2013: 125). 

Rönesans döneminde Corpus Hermeticum çevirisiyle Hermetizmin canlanmasına 

büyük katkısı olan Marcilio Ficcino da külliyatın Pimander bölümü için yazdığı 

Argumentum başlıklı ön sözde Orpheus’u, Hermes Trimegistus’tan sonra kadim 

teologlar arasında ikinci sıraya koyar. Orpheus’un kadim öğretisine vakıf olanlar 

silsilesinde Pythagoras ve öğrencisi Philolaus da yer alır. Philolaus ise ilahi sıfatıyla 

anılan Platon’un hocasıdır (Yates 2021: 34). Ficcino’ya göre Platon, felsefesinin 

kökenini Merkür (Hermes)’den alır ve Orpheusçu doktrinler ve Hristiyanlık Hermetik 

öğretiye Pythagorasçı öğretiden daha yakındır (Yates 2021: 35). Orphik kosmogonide 

geceden meydana gelen ışık ve dünya söz konusudur. Orfik mitte ise Titanlar, bebek 

Tanrı Dionysos’u parçalayarak yedikleri için Zeus’un yıldırımlarıyla kül edilerek 

cezalandırılmıştır ve insanlar bu küllerden meydana geldikleri için ikili bir yapıları 

vardır. Bir yönleriyle Titanlar gibi günahkarken diğer yönleriyle Dionysos’tan bir parça 

taşıdıkları için Tanrısal vasıflara haizdirler. Orpfeusçu öğretide kısmen ruh göçü ile 



56 
 

eski/kadim günahtan kurtuluş vadedilir. Söz konusu günah Dionysos’u parçalayan 

Titanların soyundan gelmekle ilgilidir ve insan bu kısmı ile günahkardır. Diğer taraftan 

Tanrı Dionysos’un parçalanarak yenilmesiyle ona ait tanrısal özellikler de insana 

geçmiş kabul edilir. Ruh göçü ile muhtelif kereler dünyaya gelen kişinin arınmak 

suretiyle öte dünyadaki cezalardan kurtuluşu vadedilir. Beden, ruhun zindanı kabul 

edilir (Burkert, 1984: 1379). Platon, dilenci Orphik rahipleri onaylamaz (Platon, Devlet, 

364 e) ancak Orphik ruh göçü (Platon, Krathylos, 400 c - Phaidon 62 b) düşüncesini 

makul bulur ve Orpheus Theogonia’sından alıntılar yapar (Platon, Yasalar, 715 e). 

Sokrates öncesi dönemde zaten bir Orpheus yorumu olmasına rağmen Geç Antik 

Dönemde Orpheusçuluğa yeniden bir ilgi olmuştur. Mistiklerden oluşan bir topluluk 

Orpheus İlahileri’ni kullanır.2 Yahudiler ve ardından Hıristiyanlar için Orpheus mitolojik 

politeizmin arketipi olarak kabul edilir ve Ahit ile monoteizm lehine geri adım atması 

sağlanır (Burkert, 1984: 1379). Burada kültürel transformasyonun pagan mitleri 

rasyonalize etme süreci görülebilir. Buna karşılık özellikle Syrian, Proclus ve daha 

sonra Damaskios gibi pagan Yeni Platoncular Orpheus'u bir anlamda vahiyci 

statüsüne yükseltirler ve alegorik mitler Platonik metafiziğe dönüştürülür. Orpheus 

hakkındaki bilgiler esas olarak onların yazıları aracılığıyla korunmuştur (Orph. Frag. 

Index II: Fontes Fragmentorum). Modern dönemde ise Orpheus önceleri bir opera 

figürü olarak ele alınmıştır. En ünlüleri Monteverdi’nin Orpheo (1607) ve Gluck’un 

Orpheus und Euridike (1762) adlı eserleridir. Orpheus'un öğretilerine olan ilgi ise 

Romantik dönemde F. Creuzer'in öncülüğünde mitlerin yeniden keşfedilmesiyle 

artmıştır.3 Buna karşı, rasyonalizm ve klasisizm, Yunanlılara ilişkin bir imaj (Apollonik) 

yerleştirerek Orpheus’u tamamen marjinalleştirmiştir (Howald, 1926). Bu imajın baskın 

durumuna ilk kez teorik eleştirel anlamda değinen ise Müziğin Ruhundan Tragedyanın 

Doğuşu adlı eseriyle Nietzsche olmuştur. İlkel dinlerden ve animizmden gelen 

Orphizm, Yunan mezarlarında altın yapraklar üzerine yazılmış öte dünya metinlerinin 

de keşfiyle güçlenerek yeni bir cazibe kazanmıştır (Zuntz, 1971: 277-393). Modern 

resimde kübizme bir tür tepki olarak ortaya çıkan post-kübist akım kendisini Orphizm 

olarak adlandırır. Kübizmin katı geometriciliğine karşı renklerin geçişliliğini öne almaya 

                                                
2
  Bkz. Ed. by. Wilhelm Quandt, Orphei Hymni, 1955. 

3
  Bu konudaki bazı önemli çalışmalar Georg Friedrich Creuzer: Symbolik und Mythologie 

der alten Völker (1810-12), Johann Wolfgang Goethe: Urworte orphisch (1817), Georg 
Zoega: Über den uranfänglichen Gott der Orphiker (1799), Johann Jakob Bachofen: Das 
Mutterrecht (1861)… 



57 
 

yönelen bu akımın da aslında aşırı rasyonalize edilen sanat içinde irrasyonel pagan 

bir geçmişe yer açmaya çalıştığı söylenebilir.  

2.1.3. Pythagorasçılık 

M.Ö. 6.yüzyıl güney İtalya’sında etkili olmuş ancak aslen Samos’lu olan 

Pythagoras’ın ve takipçilerinin öğretileri Pythagorasçılık olarak bilinir (Aristoteles, 

Metafizik, 985. B 23). Başlangıçta sözlü bir gelenek olarak aktarılan 

Pythagorasçılık farklı formlarda belirginlik kazanan bir öğretidir. Guthrie’ye göre 

Platon düşüncesini de önemli ölçüde biçimlendirecek bir etkiye sahip olduğu 

aşikardır. Ruh göçü, asketik yaşam, batıl inançlar bakımından yoğunluk, bir tür 

vejeteryanlık, öğretinin bazı kısımları için sessizlik yemini, meditasyon ve sayı 

mistisizmine dayalı spekülasyonlar ihtiva eder. Bu öğretide erkek ve dişi olarak 

figüre edilen sayılar M.Ö. 5. yüzyılda (Philolaos) Sokrates öncesi kozmogoni 

tarzında kullanılmıştır- sınırlı ve sınırsızın harmonisi olarak merkezi bir ateşin 

etrafında dönen dünya (Platonculukta Bir ve belirsiz ikilikten ideaların sayılarının 

türetilmesi olarak daha da geliştirilmiştir), sesler arasındaki aralıkların oranlarla 

gösterildiği ve kürelerin harmonisi fikriyle astromi ile de bağlantılı bir müzik teorisi 

(Burkert, 1989, s.1724) geliştirmişlerdir. 

Pythagorasçıların özellikle M.Ö. 5-4. yüzyıllarda Archytas gibi düşünürler 

üzerinden matematiğin gelişmesine önemli katkıları olmuştur. Bu dönemden sonra 

öğretinin geleneğinde bir kesinti oluşmuş ve Pythagorasçılık gömülü bir bilgeliğin 

belirsiz ideali konumuna gerilemiştir. M.Ö. 1. yüzyıl’da apokrif metinler aracılığıyla 

Yeni Pythagorasçılar olarak adlandırılan takipçiler tarafından canlandırılmaya 

çalışılmış ve yine o dönemde de çok biçimli yapısını muhafaza etmiştir. Harmonik 

düzen etiği (Apokrifler); çilecilik ve büyü (Tyana'lı Apollinos); daha sonra Yeni 

Platonculukla birleştirilen (Jamblicus tarafından) Platonculuk ve Gnosis arasında 

sayılar metafiziği (Numenios); aritmetik, müzik teorisi, quadrivium; Nikomachos'un 

yazılarında Pythagoras’ın icatları olarak gösterilmiştir (M.S. 100 civarı) ve 

Kopernik'ten bu yana matematik bilimi Pythagorasçılara atıfta bulunmaktadır 

(Burkert, 1989: 1724).  

Pythagoras'ın güçlü etkisi ve öğretilerinin okullarda daha da geliştirilmesi, 

antik çağda bile takipçileri için ortak bir isim oluşturmayı gerekli kılmıştır. Platon da 

zaten astronomi ve müziğin birleşiminden pythagoreioi doktrini ve yaşam biçimleri 



58 
 

olarak bahseder (Platon, Devlet, 530 d, 600 b). Aristoteles ise her şeyden önce 

Pythagorasçılığın doğa felsefesini (Aristoteles, Gökyüzü Üzerine, 284b) sayılar 

teorisini (Aristoteles, Gökyüzü Üzerine, 268a), ruh doktrinini (Aristoteles, De 

Anima, 404a) ve adil olanın kısasa kısas olarak yorumlanışını (Aristoteles, 

Nikomakhos’a Etik, 1132b) vurgular. Geç antik dönem sonrasında Empedokles, 

Epicharmos, Archytas, Alkmaion, Hippasos, Philolaos ve Knidos’lu Eudoxos gibi 

Pythagoras'ın bireysel takipçilerinin yaşamları ve öğretileri Diogenes Leartios 

aracılığıyla aktarılmıştır (Diogenes Laertios, 2007). Pythagorasçılık terimi, 

Latinceye geçerek Roma İmparatorluğu dönemi düşünürleri ve Yeni Platoncular 

olarak bilinen Plutarchos, Porphyrius, Jamblicus tarafından da Pythagoras ve 

takipçilerinin öğreti ve uygulamaları aktarılmıştır. Porphyrius özellikle 

Pyhtagorasçılar arasında da öğretinin derin anlamlarına vakıf olan mathematikoi 

ve kendilerine ancak yüzeysel bilgiler verilen akustomatikoi grupları arasındaki 

ayrımı vurgulamıştır (Dierse/ Welchering, 1989: 1725). Burada öğretinin henüz 

aday konumundaki isteklilerinden oluşan bir dış halka ve öğretide ilerlemiş ezoterik 

iç halkanın hiyerarşik biçimde yapılandığı görülür. Jamblicus da mathematikoi ve 

akusmatikoi arasındaki farka vurgu yapar. Akusmatikoiler, Pythagorasçı 

özdeyişleri bunların gerekçeleri verilmeksizin öğreniyorlar ve mahtematikoiler 

tarafından gerçek Pythagorasçılar olarak görülmüyorlardı. Jamblicus 218 erkek ve 

17 kadın Pythagorasçıyı isimleriyle aktarmıştır (Dierse/Welchering 1989: 1725. 

Pythagorasçılık terimi bazı kilise babaları tarafından da kabullenilmiştir. 

İskenderiyeli Clement'e göre, diğerlerinin yanı sıra Pythagorasçıların öğretilerinin 

ezoterik veya örtülü karakteri, kastedilen anlamların alegorik yorumunu zaruri 

kılmaktadır.  

Pythagorasçıların felsefesine yönelik süregelen ilgi, erken modern 

zamanlarda, örneğin bir Secta Pythagorica (Pythagoras Mezhebi)’ dan bahseden 

G. Pico Della Mirandola ve yeğeni G. F. Pico Della Mirandola’da, 

Pythagorasçılığın gizli doktrini ile Kabalacı doktrin arasındaki benzerlikleri fark 

eden J. Reuchlin'de ve kapsamlı bilimsel çalışmaları teşvik etmek için 1672'de bir 

Societas Pythagorea kuran E. Weigel'de görülebilir (Dierse/Welchering, 1989, 

s.1725). 

J. Jonsius, Jamblicus'a açıkça atıfta bulunarak, 18. yüzyılın başında 

Pythagoras'ın öğrencilerinin ve haleflerinin isimlerini Pythagoreorum & 



59 
 

Pythagorearum nomina adlı eserde ayrıntılı bir şekilde listeler ancak aynı 

zamanda tarihsel gelenekteki çeşitli hata kaynaklarına da işaret eder. Bu tür 

secere çalışmaları Rönesans döneminden itibaren genel olarak ezoterik 

geleneklerin ne denli önemsendiğinin ve rağbet gördüklerinin de bir göstergesidir. 

Pythagorasçı öğteriler, gizlilik geleneğinin sıkıca takip ediliyor olmasından ötürü 

Pythagoras’ın orijinal sözleri olarak kabul edilmezler. Bu durum Guthrie’ye göre 

Pythagorasçılara ait çoğu metnin erken dönem kayıtlarının olmaması dışında içe 

kapalı bir yapıyı bizzat gözeten bir topluluk olmaları ve kendi dışlarındaki 

yorumculara zorluklar çıkarmayı ilke edinmeleriyle ilgilidir (Guthrie 2011: 159).  

Mısır okullarının öğretileri ile Pythagoras'ın öğretileri arasındaki 

paralelliklere işaret eden felsefe tarihçisi J. Brucker, bu tanımlamaya sadık kalır ve 

Pythagoras'ın sırdaşları olan ezoterikler (aynı zamanda: matematikçiler veya 

Pythagorasçılar) ile egzoterikler (aynı zamanda: akustikler, akusmatistler veya 

Pythagoristler) arasındaki antik dönem ayrımını benimser (Dierse/Welchering 

1989: 1726). Ch. Meiners ise Pythagoras Okulu'nun aşırı ayrıntılı 

sınıflandırılmasına karşı çıkmaktadır. Tarihsel metin karşılaştırması ve Pythagoras 

okulunun ve felsefesinin tarihçileri ve modern dönem akademisyenleriyle yoğun 

tartışmalar temelinde, Pythagoras'ın yalnızca iki ana dost veya takipçi sınıfının 

ayırt edilebileceği sonucuna varır. Bunlar Pythagoras'ın test ettiği ve kendilerini 

onayladığı kişiler ve hala test edilmekte olanlar şeklinde iki gruba ayrılır. Meiners 

ayrıca akustik ve ezoterik isimlerini de kullanmaktadır. Bu sonuncular bir anlamda 

çeşitli becerilerine göre, ya araştırma ve bilimin sunumu için ya da kamu işleri için 

istihdam edilmişlerdir ve bu nedenle teorisyen (Theoretik) yani fizikçi (Physiker) 

veya politikacı (Politiker) yani nomotetik (Nomotethiker) olarak da 

adlandırılmışlardır (Dierse/Welchering 1989: 1726).  

D. Tiedemann, özellikle Meiners'in, Pythagoras ve Eski Pythagoras 

Topluluğu hakkında sağladığı materyalden ve J. Brucker'ın Pythagorean Okulunun 

Yeniden Canlanması üzerine topladığı materyalden yararlanmıştır. Ayrıca 

Pythagorasçı bilginlerin çeşitli sınıflara ayrıldığını ve ezoteristler ile ekzoteristler 

arasında bir ayrım yapıldığını, bu sonunculardan bazılarının spekülatif araştırmalar 

ve ruhlarla ilgilenirken, diğerlerinin siyasi meseleler ve kanun yapma sanatıyla 

ilgilendiğini bildirir. Bununla birlikte, pratik yönü sınırlar ve Pythagoras sisteminin 

tamamında, tek amacın devlet yönetimi olduğunun iddia edilemeyeceği kadar çok 



60 
 

metafizik ve matematik olduğunu vurgular (Tiedemann 2017: 101). Buna karşılık 

G. Socher, Pythagorasçı düzenin pratik eğilimini vurgulamaktadır. Hegel, Mısır 

rahipler kastının Pythagoras üzerindeki etkisini, onun bu kastta ahlaki bilincin 

edimselliğini, insanın ahlaki varlığının icrası ve gerçekleştirilmesi yani ahlakın 

gerçeğe dönüştürülmesi fikrini kavramış olmasıyla açıklar. Pythagoras Cemiyeti 

onun için genel olarak daha yakın zamanlara ait bir rahip veya keşiş tarikatı 

karakterine sahiptir; felsefesi önemli bir gelişim noktasına işaret eder, çünkü 

gerçekçi felsefeden entelektüel felsefeye geçişi temsil etmektedir (Hegel 1924: 

108, 113). A. Boeckh, Philolaos'un Hayatı ve Yazıları’nı analiz ederken, 

Pythagorasçılar ve Pythagoristler arasındaki ortak ayrıma da işaret eder. Yazara 

göre Pythagoras’ın öğrencileri onun havarileri gibidirler, ancak ikinciler öğrencilerin 

öğrencileridir ve bu böyle devam eder (Dierse/Welchering 1989: 1727). 

Akustikçiler ve matematikçiler onun tarafından Pythagorasçı toplum içinde iki 

mezhep olarak kabul edilir. Boeckh'e göre Pythagorasçılığın ruhu en açık şekilde 

İyonik felsefeye karşıtlık bağlamında anlaşılır; Helenik kendine özgülük kendisini 

İyonik ve Dorik ikiliğe ayırmıştır açıkçası Dor istilası öncesi İyon kültürü ve 

sonrasındaki Dor kültürü arasında bir kültürel sentez söz konusudur ancak 

Pythagorasçılık tam olarak felsefenin hakiki Dorik biçimidir (Dierse/Welchering, 

1989, s.1727). 

W.G. Tennemann, Pythagoras'ın matematiksel bir felsefe kurduğuna ve bu 

nedenle okulunun genellikle matematik okulu olarak adlandırıldığına işaret eder. F. 

Ast, Pythagoras'ın pratik ve dini ilkelerinin daha önceki Orphik-Mitik dini öğretilerle 

çarpıcı benzerliklerini ve bütünüyle felsefesinin ve yaşamının aslında doğulu ruhu 

taşıyor oluşunu vurgular. Öğretilerindeki çeşitli gelişmeler ve dönüşümler 

nedeniyle, Pythagoras felsefesinin ayrı dönemleri arasında bir ayrım yapmak 

gerekli hale gelmiştir. Birincisi, Pythagoras'ın ilk öğrencilerinin ait olduğu 

Pythagoras ittifakı çağını kapsar; ikincisi, Pythagoras ittifakının dağılmasından 

sonra, Pythagorasçıların dağınık bir şekilde yaşadığı ve kısa sürede saf 

Pythagoras felsefesinin yabancı fikirlerle karıştırdığı dönemdir ve üçüncüsü, 

yeniden uyanan Pythagorasçılık dönemidir. Bu dönem yaklaşık M.Ö. 100'den M.S. 

400'e kadar tarihlendirilmektedir. Th. A. Rixner'in görüşüne göre, Pythagoras 

felsefesi üç yeni biçime geçmiştir. Bunlar aklın Eleatik gerçekçiliği, Empedokles'in 

düalizmi ve atomcuların doktrinel sistemleridir. Ayrıca Pythagoras’ın 

seyahatlerinde topladığı fikirlerle uyanan dünya görüşünü de dikkate alır. 



61 
 

Pythagorasçı kardeşlik birliği Hristiyan evrensel kilisesinin başlangıcı gibidir. 

Rixner’e göre, ezoterikler gayretliler, hevesliler ve ilahiyatçılar yada Tanrı’nın 

hükmüne girenler olarak ikiye ayrılıyordu. W. T. Krugs'a göre, Pythagoras'ın tüm 

öğrencileri veya takipçileri genellikle Pythagoreans olarak adlandırılır.  

Pythagorasçılar ve Pythagoristler arasındaki ayrım muhtemelen daha sonraki bir 

zamandan gelmektedir. Krugs, felsefe tarihinden ziyade etik tarihine atfettiği 

“Pythagoras Birliği ya da Tarikatı” terimini sadece Pythagoras’ın kurduğu cemiyete 

ayırmak ister. C.F. Unger, gerçek Pythagorasçıları, yani profesyonel Pythagoras 

öğretilerinin ve yollarının halefleri ve temsilcilerini, Pythagoras okulunda eğitim 

görmüş ve ilkelerine sadık kalmış aristokratlardan ayırır. Pythagorasçı adı onun 

tarafından bir tür parti adı olarak kabul edilir, çünkü Pythagoras okulunda eğitim 

gören politikacılar böyle adlandırılırdı. W. Bauer, Pythagoras tarafından kurulan 

etik ittifakın, o zamandan beri araştırmalarda dikkate alınan bilimsel 

Pythagorasçılıktan tarihsel bir perspektifle ayrıştırılması talebini gündeme 

getirmektedir. H. Ritter ayrıca Pythagorasçılığın tek tip ve sadece felsefi bir okul 

olarak değil, esas olarak insanın ruhani ilerlemesini amaçlayan çeşitli çabaların bir 

karışımı olarak anlaşılmasını istemektedir (Ritter 2010: 39-43).  

Yaygın görüşe göre Pythagoras okulunda çeşitli bölümler ve dereceler 

vardır ancak bu görüş kayıtsız şartsız geçerli değildir ve egzoterikler ile ezoterikler 

arasındaki yaygın karşılaştırma şüphelidir. Pythagoras’ın çeşitli öğrencilerinin tam 

olarak tanımlanması ve sınıflandırılması hala tartışmalıdır. E. Zeller'e göre, 

egzoterist ve ezoteristler arasındaki karşıtlık, tıpkı ahlaki-dini unsurun Pythagoras 

okulunun orijinal motifi olduğu fikri gibi Pythagoras kökenli değildir ve sadece dini 

geleneklere atıfta bulunur (Dierse/Welchering, 1989: 1728). E. Rohde, 5. yüzyılın 

ikinci yarısından sonraki dönem için felsefi-bilimsel çabalar ve dinsel-asketik 

yaşam tarzına yönelen Pythagorasçılar şeklinde bir ayrım varsayar. J. Burnet, 

tarikat içinde matematikçiler ve akustikler, ezoteristler ve egzoteristler, 

Pythagorasçılar ve Pythagoristler gibi farklı şekillerde adlandırılan derecelere 

ayrımın yalnızca M.Ö. 4. yüzyılda her ikisi de kendilerini Pythagoras öğrencileri 

olarak adlandıran bu kadar farklı iki insan grubunun nasıl ortaya çıktığını açıklama 

amacına hizmet ettiği görüşündedir. Pythagorasçı düzenin tarihi Burnet tarafından 

devleti ortadan kaldırma girişiminin tarihi olarak da görülür (Burnet, 1913: 76, 78). 

Sonuç olarak, felsefe tarihi okullarının ilgili tarihsel sorunlarının, Pythagorasçılığın 

çok kesin olmayan öğretileriyle iç içe geçtiği açıktır. 



62 
 

Pythagoras düşüncesinin önemli bir bölümü de tıp üzerine geliştirilen 

düşünceleri kapsar ancak Pythagoras tıbbı basitçe Pythagorasçı öğretinin bir 

parçası olmayıp bilakis bütünün belirli bir husus altında tekrarıdır. Sağlık uyum 

olarak tanımlanırsa, sadece uyumun tüm kuralları tıbbi değer kazanmakla 

kalmayacak, aynı zamanda tıbbi anlayışlar da uyum bilgisine katkıda bulunacaktır. 

Aksi takdirde ayrı ayrı görülecek yönlerin bu bilinçli bağlantısı, Pythagoras tıbbına 

yüzyıllar boyunca iz bırakan bir tıp felsefesi statüsü kazandırmıştır. Temel fikir, 

Diojenes Laertios'un, Pythagoras'a göre erdemin uyum ve aynı zamanda sağlık, 

aynı zamanda iyi olan her şey ve aynı zamanda Tanrı'nın kendisi olduğu 

şeklindeki ifadesinde görülmektedir (Diogenes Laertius 2007, VIII, 33). Bu 

bakımdan evren uyum sayesinde var olur. Arkadaşlık bile ahenkli bir eşitliktir. 

Buna daha önce verilen uyumun dengeli bir şey olduğuna dair ipucunu da 

eklersek, o zaman tam anlamıyla birbirine bağlı bir kavramlar sistemine sahip 

oluruz çünkü erdem, sağlık, denge, dostluk burada karşılıklı olarak birbirine 

bağlıdır ve kendileri tanımlanabilir olmaksızın birbirleriyle bir anlayış alanını 

tanımlarlar. 

Pythagorist Platon, erdemi ruhun sağlığı olarak tanımlarken bu kavramların 

iç içe geçmesinden zaten yararlanır; sağlık ise tersine bedenin erdemi ya da 

etkinliği olarak görünür. Bu ikili tanımın Pythagorasçı bir şekilde kastedildiği, 

ondan önce gelen bir ipucundan anlaşılabilir; Platon üç ana erdemin uyumunu 

oktavın üç tonlu ana akordu ile karşılaştırır. Buna göre uyum, sağlık ve erdem aynı 

şeyin üç adıdır (Vonessen, 1989: 1730). 

Bu önermeden hareketle, fiziksel sağlığın ruhun uyumlu oluşuna, yani 

erdeme bağlı olarak düşünülmesi gerektiği anlayışına ulaşmak son derece 

rasyonel hale gelir. Platon'un Timaeus'ta açıkladığı gibi, kim tutkularını ve 

dürtülerini kontrol altında tutarsa, yani kim beden ve ruhun uyumunu sağlamışsa, 

çoğu hastalık tarafından tehdit edilmez ve onlara yenik düşmez (Platon, Timaeus 

87e). Bu bir bakıma en eski Hipokrates yazılarının da görüşüdür. Perhiz Üzerine 

adlı dört kitabın son cümlesi şu vaatte bulunur: “Burada kaydettiğim reçeteleri 

uygulayan kişi hayatı boyunca sağlıklı olacaktır.” Düşünürün belirli bir tanının 

olmadığı durumlarında bile otuz gün oruç tutmayı önerdiği ve günde sadece bir 

öğün yemekle sürekli katı bir yaşam tarzı talep ettiği düşünülürse, eski tıbbın bir 

bütün olarak, sadece biyolojik niyetlerle ve ilgili sonuçları çıkarmadan bile olsa, 



63 
 

etik bir sağlık anlayışından uzak olmadığı açık görünür (Vonessen, 1989: 1730). 

Erdemin ödülü olarak sağlık, bedene karşı yerine getirilen görevlerin bir sonucu 

olarak, Hippocrates yazılarının mutlak biçimde ima ettiği ve ancak onlara uyarak 

ulaşılabilecek bir fikirdir. Böylelikle Hippocrates’te de ataerkil transformasyon 

mekanizmasının işlediği ve fizyolojik süreçlerin, etik bir spekülasyonu rasyonalize 

etmekte araçsallaştığı söylenebilir. 

Pythagoras tıbbı burada devreye girer. Bilindiği gibi, Philolaos ve 

Platon'daki formüle göre, aslında muhtemelen Orphik modellere göre, beden 

Pythagorasçılıkta bir mezar olarak kabul edilirdi; ancak söz konusu mezar içine 

düşülen bir çukur olmaktan ziyade bir korunma yeridir ve ruhun mezarına ihtimam 

gösterilmelidir. Böylece sağlık, hijyen öğretisi Pythagorasçı şifa sanatının en 

önemli parçası haline gelir. Buradan hareketle ortaya çıkan ahlaki görev, pek çok 

ilaçtan vazgeçilmesine imkan verecek doğru yaşam düzeninin sürekli olarak 

gözetilmesinden ibarettir. Pythagorasçılar tüm tıbbi uygulamalar içinde en az 

oranda dağlama ve hacamat yöntemlerine yer vermişlerdir (Vonessen, 1989: 

1731).  

Günümüzde perhiz terimi genellikle yalnızca koşullara uyarlanmış bir 

beslenme biçimi anlamına gelmektedir ancak bu açıkçası terimin eski anlamının 

yalnızca bir kalıntısını içermektedir. Mantıklı ve sağlıklı bir diyetin her zaman 

önemli bir rol oynadığı doğru kabul edilir, ancak Platon’un, Gorgias'ında “Aşçılık 

için, hekimlik kılığına bürünmüş bir dalkavukluktur dedim…” (Platon, Gorgias, 

465b) ve Augustinius'un kendisine yiyecekleri sadece bir ilaç olarak kullanmayı 

öğrettiği için Tanrı'ya teşekkür etmesinde (Augustinius 2010, X. Kitap 31. Bölüm) 

farklı bir ifadeyle tekrarlanan hekimlik ve aşçılık sanatı karşılaştırması söz 

konusudur. Kontrollü beslenme, tüm diyetin yalnızca çekirdeği sayılabilir. 

Romalılar bu terimi regimen (kontrol, yönetim) kelimesiyle kendilerine mal ederek, 

Platon'un da düzenli beslenme ve felsefeyi ikili bir ifade olarak kullanırken atıfta 

bulunduğu terimin tam anlamının farkına varmışlardır. Bu olgu modern dönemde 

aşırı derecede rasyonelleştirilen bir kavram olarak diyet teriminin kökeninde 

meskun etik, ruh, uyum gibi nispeten tanımlanması güç kavramlardan nasıl 

sıyrıldığını örnekleyebilir.  

Yukarıda sözü geçen denklem tüm Pythagorasçı okul için geçerli sayılabilir. 

Bu konudaki düşünceler o kadar çeşitli ve geniştir ki, Jamblichus’un Pythagorasçı 



64 
 

Yaşam Biçimi Üzerine gibi önemli bir başlık taşıyan yazısına, büyük bir abartıya 

kaçılmaksızın Sağlık Öğretisi de denebilir. Görünürdeki önemsiz şeylerde bile 

sadece M.Ö. 5. yüzyılda Damon ve daha sonra Platon için bir endişe kaynağı olan 

sahte müziğin yasaklanması yoluyla değil, aynı zamanda özlü sözler yoluyla bile 

yaşamın düzeni ve tüm bireysel koşulları, bilinçli ve tutarlı bir şekilde büyük 

hedefe, insanın kendisiyle ve dünyayla uyumuna yönlendirilmelidir (Vonessen, 

1989: 1731). Bunu sağlık olarak saymak, metafor olmadığı gibi kavramın aşırı 

genişletilmesi bile sayılamaz; ancak yine de gizli bir bilimin içeriği olmaya devam 

etmektedir. Bunun nedeni doktrinin felsefi iddiasında yatmaktadır. Platon'un dediği 

gibi, tüm hastalıkların en büyüğü cehalet ise, evrensel çare bilgi ya da akıl olarak 

adlandırılmak durumundadır (Platon, Timaios 88b). Tusculum Tartışmaları’nda 

Cicero’da aynı ilacı, ratio quasi quaedam Socratica medicina / bir tür Sokratik tıp 

olarak akıl önermektedir (Cicero, Tusculanae Disputationes, IV-24). Böylelikle 

ratioya yani akla sahip olmayan herkes er ya da geç, kendisini tedavi uğruna 

başka, daha kötü ilaçlara başvurmaya zorlayan her türlü hastalığa yakalanacaktır. 

Buradan hareketle denebilir ki aklın bu denli merkezileşmesi irrasyonel olanın 

tanımında müstakil bir anlam bulunmasını redderek onu ancak ratio ile nispet 

ilşkisinde bir anlam kalıbına sıkıştıracaktır. Acı ilaçlar da sonuçta boşunadır, çünkü 

kısacası, gerçek başlangıcı kaçırmışsanız hiçbir şey sağlıklı bir şekilde gelişmez. 

Ancak çoğu insan bu tür bir kusurdan muzdariptir ve bu nedenle gerçek tıp, 

kendilerine filozof diyenler arasında bile bir sır olarak kalmaktadır. 

Doktrinin temel özelliklerinin antik şifa biliminin en ünlü belgesi sayılan 

Hipokrates Yemini’nde yansıtılmış olması da şaşırtıcıdır. Ludwig Edelstein, The 

Hippocratic Oath adlı eserinde, metnin ezoterik arka planına dikkat çekmiştir. 

Daha önce gözden kaçan ayrıntılara ilişkin görüşü, metnin Hipokrates okulundan 

kaynaklanmadığı, bir Pythagorasçı tarafından yazıldığı varsayımını güçlendirmiştir 

(Vonessen 1989: 1732). Hipokratik alana oldukça yabancı olan ve sık sık 

alıntılanan hekim-filozof (Hippokrates, Decorum c.5) idealinin ancak Pythagoras 

felsefesi gibi bir tıp felsefesi içine yerleştirilebildiğinde yeterince somut ve bağlayıcı 

özellikler kazandığını söylemek gerekir (Vonessen 1989: 1732).  

Apollon/Dionysos diyalektiğinde Apolloncu anlayış akıl, form, 

tanımlanabilirlik, sınırların belirlenmişliği gibi kavramlara denk düşer. Yine  

Apollon, kültür tarihi perspektifinde ataerkil dönemi yani yerleşik düzeni temsil 



65 
 

etmektedir. Bu dönem  alımlama  süreçleri  de  Dionysos’un temsil ettiği anaerkil 

semiyosfere4 ait öğeleri dönüştürme eğilimindedir. İkinci semiyosferde kurulan 

kentlerin hiyerarşik katmanları tarafından ve kültürel alımlama (reception) estetiği 

bakımından birinci semiyosfer yani avcı-toplayıcı dönemin anlam şeması ve 

sembolleri ilkel ve barbarik kabul edilir. Süreçte dil bakımından da erostan 

logosa bir dönüşümün açıkçası eril dilin ve hiyerarşinin gittikçe belirginleştiği 

görülür. Söz konusu erilleşme ve ataerkil kavramlar üretme sürecinde 

Aristoteles’in, Pythagorasçılara atfettiği zıtlıklar tablosunun etkileri bakımından 

önemli ve merkezi bir konumda olduğu söylenebilir; öyleki bu aktarım üzerinden 

Pythagorasçı yaklaşım Orta Çağ Hristiyalığından felsefeye geniş bir alanda etki 

sahibi olmuştur. Burada Pythagoras’ın Apolloncu bir inanç alanında olduğu hatta 

kendisinin de Apollon ile özdeşleştirildiği yönündeki aktarımları göz önünde 

bulundurmak önemlidir. Aristoteles’in, Metafizik adlı eserinde Pythagorasçılara 

atfettiği bir zıtlıklar tablosu şöyledir (Aristoteles, Metafizik 986a):  

Bu aynı okulun diğer üyeleri, iki paralel sütün içinde sıraladıkları on ilkenin 

var olduğunu söylemektedir.  

1- Sınırlı ve Sınırsız   

2- Tek ve Çift      

3- Bir ve Çok    

4- Sağ ve Sol    

5- Erkek ve Dişi    

6- Sükunette Olan ve Harekette Olan 

7- Doğru ve Eğri 

8- Aydınlık ve Karanlık 

                                                
4
  Semiyosfer, kültürel ve anlamsal etkileşim alanıdır; semiyotik (gösterge-bilimsel) 

süreçlerin işlediği bir tür ekosistem olarak görülebilir. Kavram, Yuri Lotman tarafından 
kültürün, dillerin, sembollerin ve anlam sistemlerinin bir arada bulunduğu, birbirini 
etkilediği, anlam ürettiği ve dönüştüğü bir alanı ifade etmek için geliştirilmiştir. Semiyosfer, 
bireysel anlam yaratımlarının toplumsal ve kültürel bir yapı içinde yer bulduğu, etkileşime 
geçtiği ve anlamlarını yeniden kazandığı bir ortam sunar. Semiyosferler çeşitlilik 
gösterebilir. Tez bağlamında dikkate aldığımız semiyosfer Anaerkil dönemin 
göstergelerinin artık kabullenilmediği hatta örtbas edilerek yerine Ataerkil bir semiyosferin 
gösterge ve sembollerinin geçirildiği bir ortamdır. Örneğin günümüzde mavinin eril, 
kırmızının ise dişil anlam göndermeleri taşıyor olması Ataerkil 2. Semiyosfere dair 
göstergeler olarak okunabilir. Mor rengin LGBT gibi oluşumlarda öne çıkması gene 2. 
Semiyosfer düzeninin belirsiz kaldığı alanlara bir kültür içgüdüsel referans verme olarak 
okunabilir. 



66 
 

9- İyi ve Kötü 

10- Kare ve Dikdörtgen 

Anayanlı düzenin hakim olduğu birinci semiyosfer düzeninde insan 

topluluklarının henüz yerleşik düzende olmadıkları, tarım yapılmadığı, hayvanların 

domestike edilmediği ve dolayısıyla babalık kurumunun ve hiyerarşinin henüz tam 

anlamıyla kurulmadığı kabul edilir. İkinci semiyosferin anlam şemasını oluşturan 

yapıda ise ataerkil düzene geçişle birlikte tarım, hayvancılık yerleşik düzen ve 

babanın doğum olayındaki payının farkedilmesi antropolojik bir dönüşümü ifade 

eder. Bu dönüşüm berberinde eski anayanlı süreci yadsıma ve dönüştürme eğilimini 

beraberinde getirmiştir. Söz konusu bağlamda yazının da bulunmasıyla birlikte yeni 

düzenin bağlayıcı anlam yapıları giderek belirginleşmeye başlamıştır. 

Pythagorasçılık bu bağlamda sonraki kuşaklar bakımından son derece etkili 

olmuştur. Yukarıdaki tablo sonuçlarının uzun erimli etkileri bakımından yüzyıllar 

ötesine değin taşınabilir bir yapı sunar.  

Tablodaki karşıtlar genel olarak değerlendirildiklerinde karşıtlığın ilk öğesinin 

olumlu ikinci öğesinin ise olumsuz anlam taşıdığı görülür. Dördüncü satırdaki İyi-

Kötü karşıtlığında bu açıkça görülür. Benzer şekilde Aydınlık-Karanlık karşıtlığında 

da olumlu tarafın aydınlık olduğu açıktır. Karanlık birinci semiyosferin yeraltına ait 

kitonyen unsurlarına bir gönderme olarak alınabilir. Bu öğeler karışık, belirsiz ve 

tanımlanamaz yaşamsal güçlerle açıkçası diyonizyak prensiplerle ilintilidir. Aydınlık 

ise elbette en Apollonik düzenin bir imgesidir. Pythagorasçılıkta ikinci semiyosferin 

kültürel ortamında birinci semiyosferin istenmeyen egaliter ve hedefsiz yani telosu 

olmayan kültürünü bertaraf edecek bir karşıtlığın ortaya konduğu söylenebilir. Bir 

diğer karşıtlık olarak Sınırlı-Sınırsız’da olumlu öğe Sınırlı felsefi işleyiş içinde, 

dünyanın belirlenebilirliği ve hesaplanabilirliği anlamında pratik olarak kemale 

ermişliğine atıf yapılabilecek bir konuma getirilir. Bunun en soyut teorik kurgusu 17. 

yüzyılda Leibniz’in olası dünyaların en mükemmeli savında görülebilir. Elbette 

sınırsız bir yapının hakim olacağı kozmosta mükemmel dünya kurgusu ya imkansız 

yahut da erişilmez uzaklıklarda olacaktır. Bir-Çok karşıtlığında da tam anlamıyla bir 

hiyerarşik düzenin belirlenimine olan eğilim görülebilir. En tepeye konuşlanacak olan 

Bir’in konumu açıktır ki çokluk sisteminde belirsizleşecektir. Burada ele aldığımız 

perspektif üzerinden değerlendirmeler çeşitlendirilebilir ancak tabloda özellikle dikkat 

çekici bir karşıtlık olarak Erkek-Dişi ayrımı ataerkil düzenin kültürel semiyosferinde 



67 
 

kadının yahut dişil olanın açıkça kötü kabul edilmesi ilginçtir. Bu tüm diğer olumlu 

öğelerin dişi öğeden ayrıştırılması anlamında yorumlanabilir. Kadın, beden özellikleri 

bakımından sınırlı ve durağan kalamamaktadır zira menstrüasyon, doğum, emzirme 

gibi biyolojik süreçlere girmek durumundadır. Bunlar Ana Tanrıça düzeninden yahut 

kültünden gelen ve yeni ataerkil düzenin gidermeye çalıştığı unsurlar olarak 

Pythagorasçılıkta olumsuz olarak tanımlanır. Esasen bu yapının irrasyonel olanın 

rasyonelleştirilmesi sürecine hizmet ettiğini söyleyebiliriz. Henüz kavramsal bir yapı 

olmamakla birlikte ratioya giden süreç etkin olarak kendini göstermektedir. 

Bahse konu hiyerarşikleşmenin dil bağlamında en üst noktası Yuhanna 

İncil’inin ilk cümlesinde görülebilir. Önce logos vardı. Mitostan logosa geçişin logosu 

ilahi dilin en tepe noktasında hakimiyetini sabitleyerek dilin rasyonalizasyonunu da 

belirliyor görünmektedir. Aslında mitostan logosa geçişten ziyade erostan yani 

hiyerarşi tanımayan düzenden logosa geçiş daha yerinde bir tanım olabilir. Her 

durumda artık Tanrısal kelam, logosun en saf haline dönüşmüştür.  

2.1.4. Platonculuk 

Platonculuk felsefi teriminin tarihi, münferit öncüller dışında, dogmatizm ve 

gelenek ile teoloji ve felsefe arasındaki ilişkinin tartışıldığı 17. yüzyılın sonlarında 

başlar. Burada Platonculuk, pagan felsefesinin Kilise Babaları tarafından teolojinin 

sistematikleştirilmesi üzerindeki etkisini ifade etmektedir. Bu tür bir -izm aynı 

zamanda farklı doktrin türlerini de tanımlayabildiğinden ve Platon teorileri ile bireysel 

Platonistler arasında her zaman ayrım yapılamadığından, tarihi bakımdan Platon 

felsefesi sorusu önemli hale gelmiştir. Platonculuk, Platon'un alımlanmasının hemen 

her biçimini (edebiyat ve sanatta da) belirlemiştir ve farklı dönemlere bunlara (Orta 

Platonculuk, Yeni Platonculuk, Orta Çağ Platonculuğu, Rönesans Platonculuğu vb.) 

atıfta bulunulabilir. Ayrıca kendilerini açıkça Platonculuğa dahil görmeyen 

düşünürlerde de Platoncu motiflerden bahsetmek mümkündür. 

V. Da Bisticci'nin 15. yüzyılın sonunda Cusanian'ı Grande Platonista olarak 

tanımlamasından sonra bir -izm olarak Platonculuk İngilizce'de 16. yüzyılda ortaya 

çıkmış gibi görünmektedir ancak bu tarihsel olarak Cambridge Platonistlerinden H. 

More aracılığıyla etkili olmuştur. Psychozoia... A Christiano-Platonicall display of 

Life” (1642) adlı eserinde, Marcilio Ficcino geleneğindeki Platonculuğu savunur ve 

Triadlar'daki Ünvanların Paralelliği ile kanıtlandırdığı prensipler doktrinindeki 



68 
 

kavramsal ve olgusal benzerlik sayesinde Platonizm’den Christianizm'e kopmadan 

geçilebileceğini iddia eder (Blum 1989: 977). Oysa Ficcino kendisini Platoncu 

olmaktan çok Yeni Platoncu olarak tanımlamaktadır. More sonraki teoloji 

yazılarında, Musevi bilgeliğinin Platonculuk ve Pythagorasçılık ile örtüşmesini, ilahi 

takdirin putperestleri Platonculuk aracılığıyla Hristiyanlığın kabulü için hazırladığını 

söyleyerek açıklar ki böylece Kilise Babalarını da paganizmden aklamış olmaktadır 

(Blum 1989: 977). Kilise babalarının paganlıklarına dair suçlama, C. Baronius ve D. 

Petau gibi başka Katolik tarihçiler tarafından da yapılmıştır. Bu nedenle Platonculuk 

terimi 19. yüzyıla kadar Hristiyanlık terimiyle de sıkça birlikte kullanılmıştır.  

M. Souverein bu terimi Protestan teolojisine yerleştirmiş ve kitabının 

başlığında Platonist/Platoncu anlamını inceleyeceğini belirterek onu sapkınlık 

suçlamasının sloganı haline getirmiştir: Le Platonisme devoilé ou Essai Touchant le 

Verbe Platonicien/ Açıklanmamış Platonculuk ya da Platonik Söylem Üzerine 

Deneme . Souverein, Hristiyan dogmasının gelişimi üzerine 17. yüzyılda süregelen 

bir tartışmayı radikalleştirerek, Hristiyan Logos ve Teslis doktrininin teolojiye Kilise 

Babaları aracılığıyla ve Platoncu felsefeden girdiğini kanıtlamaya çalışır ve böylece 

hem Katolik gelenek ilkesine yönelik Protestan saldırıyı yoğunlaştırır hem de Anti-

Triniteryanların (Sociniancılar) öğretisini destekler (Blum 1989: 978). J. F. Baltus'un 

tepkisi de bu yönde olmuş, daha sonra dogmatik kilise öğretmenlerinin Platon'un 

yazıları hakkında hiçbir bilgiye sahip olmadıklarını kanıtlamaya çalışmış ve 

Platonculuk ile paganizmi eşitlemiştir.  

Latince kökenli paganus kelimesi kırsal anlamına gelmektedir. 

Özellikle erken dönemlerden beri Hristiyanlık, kırsal kesimlerden ziyade şehirlerde 

yayılmıştı. Böylece kısa bir süre içinde Hristiyan olmayan kişi ile köylü neredeyse eş 

anlamlı hale gelmiş ve modern anlamına yakın olarak kullanılan pagan terimi ortaya 

çıkmıştır. Paganizm ise kökenleri dünyanın kadim doğa dinlerine uzanan bir inanç 

biçimi ve bu dinlerin genel adıdır. Günümüzde yapılan tasniflerde Paleo-Paganizm, 

Mezo-Paganizm, Neo-Paganizm gibi ayrımlara gidilmektedir. Yunan ve Roma 

dinleri, göç öncesi Germen Paganizmi gibi doğa temelli inanç öğretilerini tanımlayan 

terimler olarak kullanılırlar. Platonculuk ile paganizmin eşit görülmesi bize göre 

hatalıdır. Platon aksine pagan öğretilerin tamamen dışında bir yapının yani gittikçe 

daha rasyonelleşerek vahşi doğayı dışlayan, soyutlaşan kavram dizgelerinin en 

kamil örneği olarak karşımızda durmaktadır. Platoncu düşünce ataerkil yerleşik 

https://tr.wikipedia.org/wiki/H%C4%B1ristiyanl%C4%B1k
https://tr.wikipedia.org/wiki/H%C4%B1ristiyan
https://tr.wikipedia.org/wiki/Modern
https://tr.wikipedia.org/wiki/Pagan


69 
 

düzenin apolonik, aydınlanmacı ve akılcı şemasını İdealar öğretisiyle zirveye 

taşımıştır.  

Souverain ve çağdaşları içerik ve filolojilerini Rönesans'ın Hıristiyanlık 

yorumlarına, hümanizm ve patristik araştırmalar sonucunda ulaşılabilen kaynaklara 

dayandırabilmişlerdir. Aydınlanmadan sonra bile bu tartışma tarihsel teoloji üzerinde 

etkili olmaya devam etmiş, Helenistik kültürün, vahiy yazılarının ötesinde Hıristiyan 

dogmasının oluşumunu ne ölçüde mümkün kıldığı Hıristiyanlığın Helenleşmesi 

başlığı altında tartışılmaya başlanmıştır. Araştırmaların mevcut durumuna göre, 

Kilise Babalarının Platonculuğu, ilk Hıristiyan yüzyıllarının ve özellikle 3.,4. yüzyıl 

teologlarının, Hıristiyan inancını yaymak için (elbette Gnostisizm ile rekabet halinde) 

skeptik ve stoacı aşamaları aştıktan sonra hakim olan Orta veya Neoplatonizmin 

argümantasyon ve terminoloji biçimlerini kullandıkları gerçeğiyle sınırlı 

görünmektedir (Blum 1989: 978). Her şeyden önce, Platon'un Parmenides‘ini ve 

Timaeus’unu izleyen özdeşlik metafiziği, yaratılış doktrinine ve Teslis 

spekülasyonuna uyarlanabilir görünmektedir (Stein 1935, s.319-418). 

Philon'un Platoncu felsefeyi Pentateuch (Tevrat’ın ilk beş kitabı) ile 

ilişkilendirmesinden ve Hristiyan olmayan Numenios'un, Platon'u Attika Yunancası 

konuşan Musa olarak adlandırmasından sonra (Numenios, Fragman 8), 

Alexandria’lı Clemens, felsefede ne Stoacı ne de Platoncu olmayan, Epikürcü veya 

Aristotelesçi felsefeyi tercih eden bir eklektizmi ancak Hıristiyanlığa hizmet etme 

koşuluyla savunabilir olmuştur (Blum 1989: 979). Plotinus gibi Ammonios Sakkas'ın 

öğrencisi olan Origenes de Platon'un ruh doktrini motiflerini benimsediği için (ruhun 

önceden var olması ve iniş yoluyla cezalandırılması) ana teması bu olmuş ancak 

pagan filozof Celcus'u tüm bedenlerin tek bir ruhla kuşatıldığı düşüncesinden dolayı 

aşırı Platonculukla suçlamıştır (Origenes, Contra Celsus IV. 83). Pelusium’lu Isidor 

ise şu sözü aktarır: “Ya Platon Philonlaşmıştır ya da Philon Platonlaşmıştır.” (Isidor 

von Pelusium, Ep. III, 81). Burada Platonlaşma, Platon'u izleyerek bilge olmak 

anlamına gelmektedir. Kelimenin bu kullanımında, Platon'a yapılan çok çeşitli atıfları 

Platonicus sıfatıyla işaretleyen birçok antik yazar takip edilebilir. Kavram genellikle 

belagat, felsefi bir üslup, idealar doktrini ve teoloji gibi belirli içeriklerin bir tanımı 

olarak yüzeysel kullanımlarda görülür. Öte yandan academicus terimi sadece Yeni 

Platoncu Akademi'de temsil edilen şüpheci felsefeyi tanımlamak için kullanılmış ve 

Platon'un kadim felsefesinden uzaklaşıp uzaklaşmadığı tartışılmıştır. Bu tür sorular 



70 
 

mümkündür çünkü Akademi'de Platon ortodoksisi anlamında bir Platonculuk yoktur 

(Krämer, 1983, s.6). 

Akademi ardıllarının, Stoacılar ve Epikürcülerle olan farklılıklarından 

haberdar olan Augustinus, Platoncular hakkındaki raporunda Platoncu felsefenin 

Hristiyan teolojisiyle bütünleştirilebileceği koşulları özetler. Buna göre Platoncular:  

"Tanrı hakkında öyle bir şey bilirler ki onda varoluşun nedeni, bilginin temeli ve 

yaşamın düzeni bulunur (Augustinus, De civitas Dei 8,4).” “O halde, yüce ve gerçek 

Tanrı hakkında, onun yaratıkların yaratıcısı, bilinebilir olanın ışığı ve eylemde iyi 

olduğunu, ondan bize doğanın ilkesinin, öğretinin hakikatinin ve yaşamın 

mutluluğunun geldiğini öğreten tüm filozoflar -ister Platoncular olarak adlandırılsınlar, 

ister mezheplerine başka bir ad versinler- . .. Bunların hepsini diğerlerine tercih eder 

ve bize daha yakın olduklarını ilan ederiz" (Augustinus, De civitas Dei 8,9). 

Akademik şüpheciliğin (Ascalon'lu Antiochos, Cicero'nun hocası) sonundan 

bu yana, ilkeler üzerine Platoncu spekülasyonu Aristotelesçi metafiziğin zorunlu 

tamamlayıcısı olarak okuyarak metafizikte Platon ve Aristoteles'i uyumlu hale 

getirme girişimleri olmuştur. Platonizm'in bu şekilde ele alınması Araplar üzerinde 

etkili olmuş ve Plotinus'tan Theologia Aristotelis ve Proclus'tan Aristoteles adı 

altında derlemeler yapılmıştır. Henricus Bate De Malines (13. yüzyıl), Plethon, 

Gerogios Trapezuntios ve benzerleri aracılığıyla comparatio (karşılaştırmalı) 

biçiminde bir Rönesans Platonculuğuna ulaşmıştır (Blum 1989, s. 980). 

Bir yazarın ya da doktrinin hangi okula bağlı olduğu sorusu, Aristoteles'in 

yazılarının Arapça ve Yunancadan yeni kaynaklar aracılığıyla okunup 

yorumlanmasının ardından, 13. yüzyılın Orta Çağ'ında önemli hale gelmiştir. 

Böylece örneğin Aquino’lu Thomas’ın sözde Aristotelesçi Liber de causis'in, 

Proclus'un Elementatio theologica'sından Arapça bir alıntı ve dolayısıyla Platonik 

içerikli bir yazı olduğunu ayırt edebileceği birikim oluşmuştur (Henle, 2012).  

Petrarca, öncelikle etik ve üslup nedenleriyle ve muhtemelen Bizanslı 

yazarların da etkisi altında Aristoteles'in terk edilmesi ve Platon'un okunması 

çağrısında bulunur (böylece Aristotelesçi Orta Çağ efsanesi yaratılır). Petrarca’nın 

Platon'un önceliğine dair başlıca tanıkları Cicero, Virgil (Aeneid VII), Plinius 

(Naturalis historia), Plotinus, Apuleius, Macrobius, Porphyrios, Censorinus, Flavius 



71 
 

Iosephus'un yanı sıra Hristiyanlar Ambrose, Augustine ve Jerome'dur. Bu eğilim, 

Roma'nın Bizans Kilisesi ile temasları (Basel-Ferrara-Floransa Konsili) ve 

Konstantinopolis'in düşüşünden (1453) sonra Bizanslı bilginlerin göçü ile güçlenmiş, 

Cosimo de' Medici ve onun himayesindeki filozof M. Ficcino (1462 civarı) tarafından 

bir Platon Akademisi kurulmasını tetiklemiştir. Ficcino'da ve detaylardaki bazı 

farklılıklara rağmen Pico della Mirandola’da, Platon'un hümanistler tarafından etik-

politik olarak alımlanmasının yerini felsefi teoloji almaktadır (Blum 1989: 980). 

Platoncu Akademi düşüncesinin yanında Hermetik külliyatın etkileri de Ficcino, 

Mirandola vb. için belirleyicidir ancak 17-18. yüzyıl eklektisizminde her türlü felsefi 

mezhebin çözülmesine ve Kilise Babaları Platonculuğunun kınanmasına kadar 

filozofların ve edebiyatçıların kendilerini Platoncu olarak görmeleri bundan böyle 

mümkün hale gelmiştir. Çoğunlukla Platonculuğun Hıristiyan inancıyla uyumunu ve 

Platon'daki Teslis dogmasının ilk biçimlerini göstermeye çalışmışlar, Platon'un 

Hıristiyanlığın bir peygamberi olarak görülmesini ya da inanç doktrinlerinin doğal akıl 

tarafından erişilebilir hale gelmesini sağlamaya gayret etmişlerdir. Bu yazarlar, hem 

Hıristiyan Orta Çağı'nın hem de antik çağın Platoncu geleneğinden yararlanmış ve 

bunu eğitimli dünya için erişilebilir hale getirmişlerdir. Bununla birlikte, Platon'un, 

Orta ve Yeni Platoncuların, sözde daha eski bilgelerin (Ps.-Hermes Trismegistos, 

Ps.-Dionysos Areopagita) yazılarının Kutsal Yazılarla birlikte prisca theologia ve 

philosophia perennis5 belgeleri olarak okunması Platon alımlanmasının bu dönemi 

için kurucu niteliktedir (Festiguere, 1949, s.51-55); dolayısıyla burada da Platonicus 

ya da Platonculuk’un net bir kavramsal tanımı yoktur.  

Olası bir Platonculuğun en önemli motiflerini derleyen 17. yüzyıl Oxford’lu 

kilise adamı Samuel Parker, Cambridge Platoncularının da ait olduğu bu 

gelenekten, Platoncu felsefenin, yani idealar öğretisinin, ampirik doğa felsefesinin 

aleyhine, temelsiz ve fanatik bir fantezi olduğu düşüncesiyle uzaklaşır (Blum, 1989: 

980). Platon felsefesi lirik üslubu nedeniyle Parker için alegoriden yahut metafordan 

başka bir şey değildir ve her şeyden önce Platonistliğin restoratörleri yani 15. 

yüzyılda Bizans'tan gelen hümanistler vasıtasıyla ancak etik için uygun hale 

                                                
5
  Philosophia perennis: Hakikat bilgisi ve ilkelerinin evrensel olduğu ve ruhani etkinliği 

yahut farkındalığı olan her toplum ve kültürde geçerli olduğunu iddia eden felsefi 
düşünce.  

Prisca theologia: Tanrı’nın kadim zamanlarda insanlarda verdiği ve aslında tüm dinlerin 
içinde muhkem bir öğreti olarak var olduğunu savunan doktrin. 



72 
 

getirilmiştir. Metaforik dilin ise özellikle mistikler ve modern dönemde Nietzsche için 

bile rationel olanın sınırlarını aşan olguları ifade etmede kullanılacak bir yol olduğu 

görülebilir. Ampirizm (Kant açısından Epikurosçuluk) ve Platonculuk arasındaki bu 

karşıtlık, Platonculuğun pratik için mükemmel ilkeler sağladığını, ancak aklın, doğal 

fenomenlerin ideal açıklamalarına meyyal olduğu için doğanın fiziksel incelemesini 

ihmal etmesine yol açtığını iddia ettiğinde Kant tarafından da hala varsayılmaktadır 

(Kant, A 472). Parker bu şekilde muhtemelen ilk olarak Platon ile Platonculuk 

arasında örtük bir ayrım yaparken Leibniz de gerçek Platon'un, yorumcuları 

tarafından tahrif edilmesinden açıkça şikâyet eder ve systema philosophiae 

Platonicae’nin pseudo-platonici’ye karşı açıklanmasını talep eder (Leibniz, 1999: 

479). Bundan sonra Platonculuk tartışması, bir yandan Platon'un orijinal felsefesinin 

yorumlanması, diğer yandan da Hristiyanlıkla uyumuna ilişkin tartışmanın 

sürdürülmesi olarak ikiye ayrılır. J.J. Brucker, Platon'u ve ilgili Platoncuları felsefe 

tarihindeki dönemlere göre ayrı ayrı ele alarak bu değişime işaret eder. Zedler'in 

Universal Lexicon ve Encyclopédie’si tarafından benimsenen ve yayılan 

açıklamasının başında, Platon'un zor anlaşılmasının nedenlerini, yani bir yandan 

kaynakların (Sokrates ve Pisagorcular) karışmasını, diğer yandan sonraki etkilerinin 

çeşitliliğini ve ayrıca edebi biçimini sıralar. Platoncu felsefenin gerçek resmini sunma 

girişimini D. Tiedemann ve onu Kantçı terimlerle anlaşılır kılan W. G. Tennemann 

izler ve bu ayrıştırma Hegel'in Felsefe Tarihi'ne kadar kritik edilerek Platonculuk 

Alman İdealizminin öncüleriyle bütünleştirilmiş olur (Blum, 1989: 981).  

Modern dönemde Platon araştırmalarında ve dolayısıyla Platonculuğun 

anlaşılmasında en önemli dönüm noktası Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher'in 

1804'ten itibaren Platon metinlerini çevirmesi ve Platon'u felsefi iletişimin alışılmış 

biçimleri olan, sistematik ve fragmanter alımlamadan tamamen farklı bir perspektifle, 

açıkçası felsefi bir sanatçı olarak sunmasıdır. Bundan sonra Platon, kendine özgü 

bir filozof ve tüm skolastik felsefeye karşı bir imge olarak ilgi çekerken, Platon'un 

sonraki etkilerinin araştırılması, Hristiyan vahyinin Platon'un öğretileriyle ilişkisi 

tartışılmadığı sürece, başlangıçta yalnızca Platon imgesinin tahriflerden 

arındırılması veya filolojik eksende söz konusudur. Bir anlamda Platon’un yeniden 

romantikleştirilmesi ve irrasyonal alanda referans noktasına dönüştürülmesi söz 

konusudur.  



73 
 

Platon'un tüm Platonculara önceliğinden, onda felsefenin temel sorunlarının 

gelişmemişliği ancak daha sonraki tüm nedensellik sunumlarda bulunduğu fikri 

ortaya çıkar. Nietzsche'nin kendi felsefesini tersine çevrilmiş Platonculuk olarak 

tanımlaması ve “…ne kadar az gerçek, o kadar çok değer. Platonculuk budur!” sözü 

bu geleneğe aittir ve “Hristiyanlık halk için Platonculuktur” cümlesi Platon'dan beri 

Avrupa'ya hakim olan dogmatik felsefe anlamına gelir. J. F. Ferrier'e göre, Platon'un 

evrensel yetkinliği o kadar ileri gider ki, bugüne kadar ortaya konmuş “…tüm felsefi 

hakikat Platon'un doğru bir şekilde ilahileştirilmesidir; tüm felsefi hata ise Platon'un 

yanlış anlaşılmasıdır.” noktasına kadar vardırılır. Bu anlayıştan olmak üzere N. 

Whitehead meşhur sloganı ortaya atmıştır: “Avrupa felsefe geleneği Platon'a 

düşülen bir dizi dipnottan ibarettir." Dolayısıyla Platonculuk sadece Platon'un 

düşüncesinin yorumlanmasıyla eşanlamlı olabilir. Böylece Platonculuk teriminin 

tarihi bu anlamda, Platon'un daha yakın dönem yorumlarının ya da Platon'dan 

sonraki dönemlerin tarihi haline gelmektedir. 

Almanya’da bulunan Warburg Bibliothek'in başlangıçta ikonoloji, sanat, tarih 

gibi konulardaki ilgisi, Platon'un Parmenides'inin metafizik ve Timaeus'unun 

kozmoloji üzerindeki etkisinin Orta Çağ'dan Rönesans'a ve ötesine kadar izini sürme 

ihtiyacını doğurmuştur. Bu da bir Corpus Platonicum Medii Aevi projesine ve Arap, 

Bizans ve Latin geleneklerinin yanı sıra Rönesans Platonculuğu ve sonrasının 

incelenmesine yol açtmıştır. Neo-Kantçı öncüller altında bunun bir çeşidi, 

Galileo'nun doğa bilimindeki yeniliklerini (matematikselleştirme, hipotetik prosedür) 

Platonculuk olarak sunma girişimidir (Blum, 1989, s.982.) 

Platonculuk kavramı bu nedenlerle neredeyse yüz yılı aşkın süredir 

tartışılmaktadır ve Platonculuğun tarihi süreci hali hazırda güncel araştırma 

eğilimlerinden kaynaklanmaktadır. Bu nedenle kendileri de kavramın tarihinin bir 

parçası durumundadır. 20. yüzyılda, antik ve geç antik dönem Platonculuk üzerine 

yapılan araştırmalar, Platonik felsefenin gücünü açıklamaya hizmet eden sorular 

üzerinde yoğunlaşmıştır. W.Theiler, Plotinosçu ve Augustinusçu ilkeler doktrininin 

önkoşullarını yani Neoplatonizm öncesi okul geleneğini, Ch. Biggs, İskenderiye 

teologlarının Platoncu kaynaklarını araştırmıştır. Bu araştırmalar C. J. De Vogel, E. 

von Ivanka ve terminolojik olarak farklı Platonculukları (Akademi Platonculuğu, Orta 

Platonculuk, Yeni Platonculuk, Yeni Öncesi Platonculuk, Okul Platonculuğu, Vulgar 

Platonculuk, Difüzyonist Platonculuk) ayırt etmeye çalışan H. Dörrie tarafından 



74 
 

sürdürülmüştür. Benzeri çalışmaların neticesinde Platon'un sonraki etkilerinin tarihi 

bakımından en az üç tür Platonculuk türetilebilir. Birincisi edebi bir felsefe biçimi ve 

etik, ikincisi Aristotelesçi soyutlama öğretisinin aksine idealar öğretisi ve üçüncüsü 

de Aristotelesçi ontolojiyi sonuçlandıran bir teoloji olarak Bir'in metafiziği (Blum, 

1989: 982).  

Mantıksal bilgiyi merkeze alan ve Kant'ın aksine, görünür olmayan 

(mantıksal) nesnelerin imkânını da tartışan Kant sonrası epistemolojide Platonculuk, 

mantıksal varlıkların fiziksel ve zihinsel doğalarından bağımsız olarak var 

olduklarının kabul edildiği yaklaşımlar için kullanılan bir terimdir. Antik-Kant 

Platonculuğu özellikle Bolzano'nun çalışmalarında belirgindir. Bu mantıksal Platon 

olarak adlandırılır çünkü gerçeklik alanında aranmaması gereken bir şey olan 

hakikatleri, yasaları ve ideaları kendi içlerinde kabul eder. Bolzano'nun Platonculuğu 

sadece kavramları değil, önermeleri ve görüşleri de kapsadığından, tarihsel 

Platon'un Platonculuğundan daha kapsamlıdır (Gabriel/Rentsch, 1989, s.986). 

Marburg Yeni Kantçılık Okulu kurucularından H. Cohen, P. Natorp mantıksal 

Platonculuk ile Kantçı aşkın felsefe arasında aracılık etmiştir. Natorp, İdea’nın 

metodik anlamının, idealizmin ilkesi yani eleştirel ya da metodik idealizm olduğunu 

ilan eder. Marburg Okulu Platon yorumunun karakteristik özelliği, ideaların Galileo-

Newtoncu anlamda doğa yasaları olarak bilimsel-teorik yorumlanmasıdır. Tarihsel 

olarak, bu Platonlaştırıcı Kantçılık geleneği W. G. Tennemann'a kadar 

uzanmaktadır. 

Platoncu idealar doktrini H. Lotze tarafından da zaman-üstü bir geçerlilik 

anlamında, varlığın gerçekliği kavramına karşıt bir kavram olarak yorumlanır (Lotze, 

1874: 502). Lotze, ideaları varlıkların hipostazı olarak belirlemek isteyen bir Platon 

anlayışına da açıkça karşı çıkar:  

“Uzam içinde olmayan, Yunan için değildir ve Platon ideaları bu uzamsal 

olmayan vatana gönderdiğinde, bu onların salt geçerliliklerini bir tür varlık 

gerçekliğine hipostazlaştırma girişimi değil, böyle bir girişimi baştan reddetmeye 

yönelik açık bir çabadır.” “…ideaların yalnızca ebedi geçerliliğini ileri sürmüş, ama 

asla varlıklarını ileri sürmemiştir.” (Lotze, 1874: 504).  



75 
 

Güneybatı Alman Neo-Kantçılık geleneğinde de (örn. W. Windelband, H. 

Rickert, B. Bauch, E. Lask), Lotze'nin Platon yorumuna göre düzenlenmiş bazı 

Platonculuk özellikleri bulunabilir. Husserl, Platonculuğu Lotze mantığının 

incelenmesine borçlu olduğunu söylerken herhangi bir metafizik veya epistemolojik 

substruktion, hipostaz veya teoriye dayanmaz ancak yine de Ideen’de Lotze’nin 

sistemini tam olarak bir Platonik realizm eleştirisi olarak anlar (Gabriel/Rentsch, 

1989: 986).  

Analitik felsefe geleneği içinde Frege, Yeni-Kantçılığın temsilcilerinden bile 

daha fazla, mantıksal bilişin salt akıldan bağımsızlığını vurgular. Ona göre Kant'ın 

aksine, sayılar gibi salt mantıksal nesneler bu sayede kavranabilir (Frege, 1884: 5). 

Bununla birlikte, onun Platonculuğu, özellikle Bolzano'da olduğu gibi, Frege'nin 

Gedanken/Düşünceler olarak adlandırdığı, nesnel olarak gerçek (fiziksel) ve öznel 

olarak gerçek (psişik) alanın yanında bağımsız olarak var olan ancak nesnel gerçek 

olmayan üçüncü bir alana atadığı önermesel varlıklara da uzanır. Söz konusu alan 

esasen zamansızlık, mekansızlık ve gerçek dışılık gibi olumsuz kategorik 

belirlenimlerle karakterize edilir (Gabriel-Rentsch, 1989: 986). Bu kategorilerin tıpkı 

gnostisizm ve mistisizm gibi apofatik önermeler içermesine rağmen mantıksal bilişi 

temele alması, modern dönemde rationel olanla nispet ilişkisine sıkıştırılmış bir 

irrasyonel kavramı bakımından dikkat çekicidir. Lotze ve Yeni-Kantçılarla 

karşılaştırıldığında, Frege'nin Platonculuğunun ontolojik olarak hipostazlaştırıcı bir 

şekilde değil, aşkın olarak anlaşılması gerektiği ortaya çıkmaktadır ve aşkın olan bir 

yönüyle tanım gereği irrasyonel kümeye dahildir açıkçası transrasyoneldir. Platoncu 

görüşler, temel matematik teorisinde, özellikle de küme teorisinde, örneğin K. Gödel 

tarafından da sürdürülmeye devam etmiştir. Pozitivist eğilimlerin reddedilmesiyle, 

mantıksal Platonculuğun, teolojik olarak anlaşılan neoplatonik - temaşacı bir 

Platonculuğa yeniden bağlanması da söz konusudur.  

2.1.5. Yeni Platonculuk 

Yeni Platonculuk, felsefi-tarihi terim olarak Ammonios Sakkas (3.yüzyıl) ile 

başlayan, Plotinus (yaklaşık 205-270), Jamblicus (4.yüzyıl) ve Proklos'ta (5.yüzyıl) 

en yüksek noktalarına ulaşan ve nihayet Augustinus (354-430) ve Ps. Dionysos 

Areopagites (5. yüzyıl) aracılığıyla Hıristiyan yorumunu bulan geç antik felsefi 

düşünce akımını tanımlamak için artık oybirliğiyle ve uluslararası düzeyde 

kullanılmaktadır. Yeni Platoncular kendilerini Platon'un meşru mirasçıları ve onun 



76 
 

düşüncelerini ilerleten yorumcular olarak görmüşlerdir (Meinhardt, 1984: 754). Bu da 

onların antik çağın neredeyse tüm felsefi akımlarından çok çeşitli fikirleri temel 

Platoncu kavramlarla uyumlu olarak kendi düşüncelerine entegre etmelerine sebep 

olmuştur. Bu durum özellikle, bugün alışık olduğumuzdan çok daha fazla, öncelikle 

Platon'un öğrencisi olarak görülen Aristoteles için geçerliydi. Söz konusu imaj 

çağdaşları tarafından da kabul görmüştür. Örneğin Augustinus, Hıristiyan inancına 

giden yolda önemli olan Platoncuların bazı kitaplarından / quidam Platonicorum libri 

söz ettiğinde (Augustinus Confessions VII, 9.) açıkça Plotinus'un yazılarını 

kastetmektedir. Orta Çağ Yeni Platonculuk ve Platonculuk arasında bir ayrım 

yapmamıştır çünkü Orta Çağ’da Platon'un yazılarından sadece birkaçı bilinmektedir 

(Klibansky, 1950: 21). Yüksek Orta Çağ'a kadar gelen Platonculuk, bugün 

anladığımız şekliyle Neoplatonik versiyonda aktarılmıştır. Aristoteles'in kabulü de 

Neoplatonik ve Suriye-Arap aracılığının açık izleriyle Neoplatonik olarak 

vurgulanmıştır. İtalyan Rönesansı, sonunda orijinal Platon'un tamamını gün ışığına 

çıkarmış, Platoncu ve Neoplatoncu fikirleri Aristotelesçilik ve skolastisizme karşı 

koymalarını sağlayacak birleşik bir dünya görüşünde birleştirmiştir. Örneğin Marsilio 

Ficcino, Floransa'daki Accademia Platonica’nın bir parçası olarak Platon'un 

yazılarının yanı sıra Platoncular, Plotinus ve Porphyrios'un yazılarını da çevirmiş ve 

yorumlamıştır. Bunlarda Platon'un kendisi Plotinus'un şahsında konuşmaktadır 

(Marsilii Ficini, Opera omnia, 1576). Benzer durum 17. yüzyıldaki Cambridge 

Platoncuları için de geçerlidir. Bunlar Platon'un yanı sıra Hristiyanlık sonrası 

filozoflar arasında sayılan Numenius, Plotinus, Amelius, Porphyrius, Proclus, 

Damascius ve diğerlerini de biliyor ve değer veriyorlar (Cudworth, 1678, s.446) 

ancak Yeni Platonculuk terimini bilmiyorlardı. Almanca konuşulan dünyada ise erken 

modern dönemin yeni başlayan felsefe tarih yazımı, Yeni Platoncuları reddetme 

konusunda hemfikir gözükmektedir. Platon'u tahrif ettikleri düşünülüyor ve 

Platoncular olarak kategorize edilmeleri reddediliyordu ancak henüz müstakil bir 

adla anılmıyorlardı. Johann Jacob Brucker onları İskenderiye'nin lağım çukurunda 

(sentina) bir araya gelen en kötüleri Secta eclectica arasında saymıştır (Meinhardt, 

1984: 755). Brucker'in otoritesi, sonraki felsefe tarihçilerinin yargılarını olumsuz 

yönde güçlü bir şekilde etkilemiştir ancak bu otorite de 18. yüzyılın son üçte birinde, 

sonunda içerik açısından olumlu bir değerlendirmenin de olduğu felsefi-tarihsel terim 

olarak Yeni Platonculuğun art arda kullanımını engellememiştir. 1774'te A. Fr. 

Büsching hala kilise felsefesinden söz etmektedir ama bir Yeni Platoncudur 



77 
 

(Büsching, 1774, s. 471). 1786'da Chr. Meiners zaten Yeni Platoncu felsefenin bir 

tarihini yazmış ancak sert ve olumsuz yargılarda bulunmaya devam etmiştir 

(Meiners, 1786). G. G. Fülleborn bilinen Yeni Platonculuk genel karakteristiğini Yeni 

Platoncu felsefe başlığı altında sunmak istemiştir (Fülleborn, 2017: 70-85). Dilin bu 

terminolojik kullanımının bir teyidi birkaç yıl sonra J. G. Buhle'nin “İskenderiye 

felsefesine Yeni Platonculuk adı da verilir.” ifadesinde görülebilir ancak Buhle bu 

tespiti adeta isteksizce ifade etmektedir zira Platon “…yanlış yorumlamalarla 

tanınmayacak kadar çirkinleştirilmiştir.” (Buhle, 1800: 211). Fülleborn da içeriği hala 

olumsuz olarak değerlendirmektedir. Bununla birlikte Yeni Platonculuk teriminin 

aşamalı oluşumu, olumsuz değerlendirme değişmeden kalırken, atıfta bulunduğu 

filozoflara bakışta bir değişiklik olduğunu ortaya koymaktadır (Meinhardt, 1984: 755). 

Artık eklektik bir lağım çukuru değil, Platonculuğun yazılabilir bir biçimi söz 

konusudur. Bu yaklaşım, yeniden değerlendirme imkanını sağlamıştır ancak yeniden 

değerlendirmenin kendisini değil. Söz konusu olgu, Alman İdealizmi gibi yüksek 

sistematik ve spekülatif potansiyele sahip bir felsefenin yanı sıra, çeşitli 

geleneklerden gelen ve genellikle başlangıçta bu şekilde tanınmayan Yeni Platoncu 

unsurların olumlu bir şekilde dahil edilmesini gerektiriyordu. Sonunda Fichte ve 

Schelling tarafından hazırlanan şey Hegel tarafından açıkça ortaya konmuştur. Ona 

göre Yeni Platonculuk “…insan ruhunun, dünyanın, dünya ruhunun bir sarsıntısıdır” 

ve Yeni Platoncu filozoflar “…en iç mabedin sarsıntılarında oradadırlar.”(Hegel, 

1928: 95). Sonraki bir buçuk yüzyıl Hegel'in değerlendirmesini her zaman 

benimsememekle birlikte Yeni Platonculuk teriminin son halini almasıyla, bu terim 

altında toplanan filozofları reddedilemez bir şekilde Platonculuk tarihine atfeden bir 

yapı nihayet hakim olmuştur.  

2.2. Orta Çağ Dönemi 

2.2.1. Gnostikler 

2.2.1.1. Marcion 

Marcion 2.yüzyılda kilisenin kendisine rakip olarak gördüğü ve sapkın olarak 

ilan ettiği önemli gnostik düşünürlerdendir. Kendisi ve takipçileri hakkındaki bilgiler 

yine erken dönem teologları olan Justin Martyr, lrenaeus, Tertullian ve Epiphanius 



78 
 

gibi isimlerden aktarılan bilgilerden oluşmaktadır (Knox, 1942: 1). Marcion çeşitli 

inançların yerleşik olduğu Sinop şehrinde doğmuştur. 

Tertulian (150-225) Marcioncu düşünceye karşı Adversus Marcionem adlı bir 

eser yazmış ve bu eserde Sinop ve çevresinde yaşayan halkın senkretik ve 

dolayısıyla Hristiyanlık dışı inançlara sahip olduğunu iddia etmiştir. Tertullian'a göre 

Pontus, zaten bir dinsizlik diyarı olup, Pontus faresi Marcion’un İncilleri tahrif eden 

kafirliğine de uygun bir şehirdir (Şenay, 2003: 60).  

Gilson’a göre Marcioncu düşüncenin ayırıcı özelliği öncelikle Eski ve Yeni 

Ahit’in birbirlerinin tamamlayıcısı olmamakla kalmayıp aynı zamanda da önemli 

karşıtlıklar içerdikleri iddiasıdır (Gilson, 2007: 37). Söz konusu ayrışma pagan 

unsurları toptan reddeden Eski Ahit yaklaşımıyla her ne kadar pagan öğerlerden 

kurtulmaya gayret etse de sonuçta onları Ortodoks yapısının içinde dahi 

barındırmaktan kaçamayan Hristiyanlığın temel karşıtlığı olarak okunabilir. Diğer 

yandan Yahudi dini de pagan öğelere karşı yasaklayıcı tavrını kendi içinden çıkan 

Kabala gibi mistik oluşumlarla kısmi de olsa barındırmak zorunda kalmıştır. Marcion 

bakımından Eski Ahit Yahudi inancının Tanrısına atfedilen bir vahiy düzenidir. Bu 

Tanrı’nın eseri olan evrenin düzenindeki eksiklikler ise doğal olarak ve açıkça bizzat 

söz konusu Tanrı’nın eksiklikleri olmak durumundadır. Marcion Yahudi Tanrı’sı 

kabulü ile gnostik sistemde Demiurgos olarak kabul edilen kavramı özdeşleştirir. 

Demiurgos ise alemi zaten kötülüğün kaynağı olan maddeden vücuda getirmiştir 

dolayısıyla başarısızlığının kaynağı buradan hareketle açıklanabilir. Oysa Yabancı 

Tanrı ise Yahudilerin Tanrı’sına aşkındır. Gnostikler gerekli bağlamlarda, özellikle de 

İsa Mesih onu izhar edinciye değin hakiki Tanrı ne Eski Ahit taraftarları ne de bu 

maddi alemin yaratıcısı olan Demiurgos tarafından bilinmediği için Yabancı Tanrı 

olarak da isimlendirir. İlk Tanrı olan Yahudi Tanrısı adalet yahut yasa koyucu 

sıfatıyla ve zalimce alemi düzenlemeye çalışırken söz konusu Yabancı Tanrı ise her 

yerde hazır ve nazır olarak saf iyiliktir. Bu iyiliğinden dolayı da cehalet içindeki 

Demiurgos tarafından meydana getirilen alemde inayetini uygulamaktadır (Gilson, 

2007: 37). O halde Marcion’un gnosis anlayışı bir bakıma Eski ve Yeni Yasa 

arasındaki ilişkiyi konu alan bir gnosistir. Her durumda Marcioncu gnosisin zaten 

hakiki Tanrı’nın bilgisinden ve onu tanımaktan uzak olan Demiurgos tarafından 

yaratılan bir alemin düzeninden türetilemeyeceği açıktır. Bu noktada gnosis akli bir 



79 
 

kavram olmaktan çok bir Kurtuluş miti (soterioloji) ve Tanrı’nın inayeti gibi aşkın 

olgular tarafından belirlenebilir. 

Marcion kiliseye, İsa‟nın mesajının karşısında olduğunu düşündüğü Eski 

Ahit‟in durumunun tartışılacağı bir toplantı teklif eder fakat teklifi kilise tarafından 

reddedilir. Ayrıca görüşleri Hıristiyan dogmalarına aykırı olduğu gerekçesiyle kiliseye 

bağışladığı parası da kendisine iade edilerek Roma kilisesi tarafından yaklaşık 144 

yılında aforoz edilmiştir (Şenay, 2004: 207).  

Marcion kendi kilisesini kurarak İncil hakkındaki düşüncelerini benimseyecek 

bir cemaat oluşturmayı denemiş ve bunda da belli oranda başarılı olmuştur. 

Marciondan üç yüzyıl sonra bile Marcionist kiliseler Roma, Kıbrıs, Mısır, Filistin ve 

Suriye'de varlıklarını devam ettirebilmişlerdir (Lacarriere, 2005, s.79). İbn-i Nedim 

eskisi kadar etkili olmaktan uzak olsalar da Horasan bölgesinde onuncu yüzyılda 

dahi Marcionculuğun varlığını sürdürdüğünü bildirmektedir (Durak, 2013: 5).  

2.2.1.2. Basilides  

Encyclopaedia Britannica ilgili maddesine göre Basilide (MS 2. yüzyıl, 

İskenderiye), Basilidianlar olarak bilinen bir Gnostisizm okulu kuran bir bilgin ve 

öğretmendi. Muhtemelen Antakya'da Menander'in öğrencisiydi ve Roma 

imparatorları Hadrian ve Antonius Pius zamanında İskenderiye'de ders veriyordu. 

M.S 3. yüzyılda yaşamış bir Hıristiyan teolog olan İskenderiyeli Clement, Basilides'in 

Havari Petrus'un tercümanı olan Glaucias'tan gnosis ya da ezoterik bilgisini 

dayandırdığı gizli bir gelenek aldığını iddia ettiğini yazmıştır. Mezmurlar ve 

kasidelere ek olarak, Basilides İnciller üzerine tefsirler yazmış ve ayrıca kendi 

mezhebi için bir “İncil” derlemiştir. Bu yazıların yalnızca parçaları korunmuştur. 

Basilides'in teolojisine dair çelişkili açıklamalar Clement'in yanı sıra teologlar Romalı 

Hippolytus ve Aziz Irenaeus tarafından sağlanmıştır. Yorumcular Neoplatonizm, 

Yeni Ahit ve diğer Gnostik sistemlerin unsurlarına atıfta bulunurken, Basilides'in 

inanç sisteminin tanımı ise eksik kalmıştır. 

Kabul gören görüşler açısından Basilides oğlu ve aynı zamanda öğrencisi 

olan Isodorus ile 2. yüzyılın ilk yarısında yaşamış Hristiyan öğretmenler olarak 

sınıflandırılır. Basilides (Irenäeus, Adversus Haereses I 24,5) kutsal yasanın ve 

peygamberlerin gerçek Tanrı'ya karşı duran ve bu dünyayı yaratan güçler tarafından 

verildiğini düşünmektedir (Unnik,1978: 80). Dolayısıyla bu yanıltıcı bir dünyadır ve 



80 
 

buradan kurtulunması gerekmektedir. Aslında bu dünyayı yaratmamış olan “Yabancı 

Tanrı”, kendisine öykünerek Demiurgos tarafından yaratılan bu sorunlu dünyanın 

ıstırabını ortadan kaldırmak için inayetini göstermek durumunda kalır. Bu düşünce 

elbette açık bir aşkınlık fikrini de beraberinde getirmektedir. Söz konusu aşkınlık bu 

dünyaya ait her türden şeyi -buna ileride akıl da dahil edilecektir- geride bırakmayı 

gerektirir. Kurtuluş ancak söz konusu yanıltıcı güçlerin etkisinden kurtulmakla söz 

konusu olabilir ve bu seçkin bir azınlığın başarabileceği bir iştir.  

Gnostisizmin dünyaya karşı belli bir yabancılaşma getirdiği d esöylenebilir. 

Ne var ki yabancılaşma salt gnostikler değil Epikürcüler, Stoacılar gibi gruplar içinde 

geçerli gözükmektedir. Dünyaya yabancılaşma kendi başına Gnostisizmin şaşmaz 

bir göstergesi değildir. Epikürcüler için, bilindiği gibi, bu rastgele, anlamsız, geçici ve 

çok kötü düzenlenmiş kozmosa sevgi veya hayranlık hissetmek için hiçbir neden 

yoktur ve dünya, hayırsever ilahi güçlerin işi değildir veya onlar tarafından 

yönetilmez. Eğer dünyayı yöneten ya da dünyayı yaratan ilahi güçler olsaydı, bunlar 

Gnostik Demiurge ve Archon'lar kadar kötü ve korkunç olurdu. Ne var ki bunlar kaba 

hayal gücünün ürünleri ya da Platon, Aristoteles ve özellikle de Stoacıların kozmik 

dindarlığını kabul eden sözde filozofların daha kötü ve daha korkutucu batıl 

kurgularıdır. Gelecekte daha iyi bir yaşam anlamında hiçbir insan için kaçış yoktur. 

Ancak Epikürcü filozof, tek rasyonel felsefe olduğu için gerçek kurtuluş müjdesi olan 

Epikür'ün öğretisini izleyerek anlarsa ve üstadının doktrinine uygun olarak kendini 

ruhen kozmostan ayırır ve insanların ortak toplumundan mümkün olduğunca geri 

çekilirse, burada ve şimdi mutsuzluktan kaçabilir ve bu yabancı ve anlamsız evrende 

idare etmeyi öğrenebilir. 

Armstrong’a göre Basilides Gnostik formülasyonlar içerisinde, kurtuluşa 

erebilenlerin dışında kalanlar için en hümanist perspektifi ortaya koymuş bir 

gnostiktir. Basilides’e göre kurtuluşa erenlerin dışındakiler Yabancı Tanrı’yı yahut 

Gerçek Tanrı’yı asla bilemeyecekleri ancak kendi çeşitli aptalca durumlarının cennet 

olduğuna inanacakları mutlu bir cehalet içerisinde ebediyen kalacaklardır 

(Armstrong, 1978, s.92).6 Her iki durumda da bilgisizliğin yahut bilmeme halinin esas 

konsept olduğu söylenebilir. Ne var ki gerçek kurtuluşa erenler bakımından nitelikli 

                                                
6
  İlliyet bağını kurmak çok zor olsa da burada 13. yüzyıl şairi Yunus Emre’nin “…isteyene 

ver anları/ bana seni gerek seni…” mısralarında kültürel birikimin gnostik kalıntılarının 
dikkate alınabileceğini not düşmek isteriz.  



81 
 

bir bilgisizlik durumu söz konusuyken diğerleri açısından mutlu olduklarına dair bir 

gaflet durumu söz konusudur.  

Stromata'nın ikinci kitabında Clemens kararlılığın gerekliliğini tartışır. “İnsan 

ruhuna has akli yetinin” hayvanlar gibi içgüdülere teslim olmaması, ruha dayatılan 

fantezileri ayırt etmeyi ve bunların üstesinden gelmeyi öğrenmesini talep eder (II 

111,2ff.): Yalnızca bunlara karşı durmaksızın mücadele etmek barış ve özgürlük 

yaratır (II 120,2). Hristiyan Gnostik, Tanrı'nın yardımıyla bunun üstesinden gelecektir 

(II 126,1ff., ayrıca bkz. 125, 4). Bu bağlamda, Clement sapkın Gnostiklerin, yani 

Basilides, oğlu Isidore ve Valentin'in ilgili öğretilerine atıfta bulunur ya da onlardan 

alıntı yapar (Aland, 1978, s.182). Basilides yeniden bedenlenmeye de inanmaktadır 

ancak ona göre sadece istemeden ve bilgisizliğinden dolayı günahkar olan ruhlar 

yeniden kadın yahut hayvan olarak bedenlenmektedir (Aland, 1978: 185). Yeniden 

bedenlenme döngüsel zaman anlayışının izlerini taşıyan dolayısıyla pagan kökenli 

bir yaklaşım olmakla birlikte ceza olarak kadın bedeninde yeniden doğmak 

düşüncesi de “öngörülemeyen ve düzene uymayan dişi” düşüncesinin ataerkil 

transformasyonla bilgisizliğin yahut cehaletin modern anlamda irrasyonelliğin de bir 

simgesi olarak cezalandırmanın hedefi ve biçimi olarak belirmektedir. 

Basilides ve Valentin’de insanın günaha umutsuzca saplanıp kalması şeytani 

bir ruhun etkisi olarak tasarlanır. Bunun üstesinden gelinmesinin artık İncil'deki 

bağışlamadan söz etme biçiminde inandırıcı bir şekilde temsil edilemeyeceğinin 

farkına varılmalıdır. Bu ikinci ruhun gerçekliğiyle karşılaştırıldığında, bağışlama 

uygunsuz ve dolayısıyla boş bir sözcük anlamına indirgenmektedir. Clement'in 

formüle ettiği gibi (Stromata IV 153,3), günahların “sanki hiç olmamış gibi” 

bağışlanması, Gnostik-Platonik anlayışa aktarıldığında, günahların (ya da şeytani 

ruhların) hala var olduğu ve dolayısıyla insanın onlar tarafından umutsuzca 

köleleştirildiği anlamına geliyordu. Bu nedenle Valentin'in “bağışlanmayı” şeytani 

ruhun Tanrı tarafından tamamen yok edilmesi olarak tanımlaması oldukça mantıklı 

görülebilir. Bu şekilde Clement'in bağışlama olarak adlandırdığı şeyi, yani günahın 

esaretinden merhametli bir şekilde kurtulmayı kendi kavram kadrosuna aktarabiliyor 

olmalıdır. Elbette bu, Gnostik terminolojinin Hristiyan tebliği için uygunluğu hakkında 

hemen yeni sorular ve şüpheler ortaya çıkarır. Bu durumda şu tespit yapılabilir ki 

Gnostikler Basilides ve Valentin, Platonik olmayan şeyleri, yani insanın sadece Tanrı 

tarafından iptal edilebilecek olan günah karşısındaki umutsuz esaretini açıklığa 



82 
 

kavuşturmak için Platonik fikirleri kullanırlar (Aland, 1978: 187). Ne var ki tezimiz 

bağlamında gözden kaçmaması gereken husus ister Gnostik ister Hristiyan 

yaklaşımında olsun, ruh düşüncesinin giderek daha etkin daha primer bir konuma 

yükseltildiği ve bu olurken de beden fikrinin giderek gerilediği ve önemini yitirdiği 

olgusu belirginleşmektedir. 

Clement, Gnostikler ve Kilise'nin iman kavramları arasındaki farkı Stromata V 

3, 2’de en kısa formülle açıklar: “Çünkü eğer birisi Basilides'in düşündüğü gibi 

Tanrı'yı doğası gereği tanır ve bu mükemmel bilgiye iman ve Tanrı'nın krallığına 

katılım adını verir ve onu Yaratıcısına yakın olmaya layık bir varlığın yaratılışı olarak 

yorumlarsa, o zaman imanı bir güç olarak değil, bir varlık olarak, doğal bir eğilim ve 

nitelik olarak tanımlar. Aşılmaz bir yaratılışın ölçülemez güzelliği olarak, ama kendi 

kendini belirleyen bir ruhun rasyonel rızası olarak değil.” 

Esasen bazı noktalarda Basilides ve onun büyük eleştirmeni Clemens de 

ortaklaşmaktadır. Örneğin Basilides de inanç nesnelerini delilsiz kavramaktan söz 

eder ve bu noktada her ikisi de mistik-gizemli dindarlıkla birleşen genel bir felsefi 

şüphecilik geleneğinde durmaktadırlar (Aland, 1978: 203).  

Gilles Quispel’e göre Basilides ve Valentin zaten var olan kaba Mısır 

gnosisini Helenleştirip Hıristiyanlaştırmıştır ve eğer bu doğruysa Gnostisizmin tüm 

tarihi genel bir resme aktarılabilir ki buna göre Gnostisizm, kaba ilkel Gnostisizmden 

Maniheizme giden büyük bir akıntıdır; Valentin, Basilides ve bir dereceye kadar 

Markion, bu büyük akıntının Hıristiyan topraklarından geçen kollarıdır. Gnostisizm 

ise kendi içinde başlı başına bir dindir (Quispel, 1951: 12). Bu din oldukça etkili 

olmuştur Gershom Sholem’in ortaya koyduğu gibi Orta Çağ’da bile Yahudi mistisizmi 

Kabala’da bazı sistemlerin neredeyse intihal derecesinde Valentin ve Basilides’e 

dayandıkları görülebilir (Quispel, 1951: 15).  

Basilides’in de kısmen dahil olduğu pagan Gnosis’te düalist bir eğiliminin 

hakim olduğu görülebilir. Basilides'in dayandığı kadim bir kaynak “şeylerin iyilik ve 

kötülüğü belirleyen iki ilkesi vardır; bu ilkeler başlangıçsız ve yaratılmamıştır. 

Açıkçası başlangıçta ışık ve karanlık vardı, kendiliğinden var olan ve yaratılmamış.” 

(Quispel 1951: 40) Bu düalizm Gnostisizmin karakteristiğidir, tıpkı monizmin 

Neoplatonizmin ve monoteizmin Hıristiyanlığın karakteristiği olduğu gibi. Düalist 

karakteristiğin de bizi döngüsel zamana, dönüşümün tahakkümüne ve bir anlamda 



83 
 

irrasyonel olanın sahasına götürdüğü genel olarak Gnostik düşünce ve bu 

düşüncenin önemli bir teorisyeni olarak Basilides’te açığa çıktığı söylenebilir.  

2.2.1.3. Valentinus 

Orta Çağ döneminde gnostik düşünürlerin ele alınması tezimiz bakımından 

önemlidir zira gnosis kavramı, irrasyonel kavramının tarihi süreci içinde yer alan 

basamaklardan birini temsil etmektedir. Gnosis kavramı modern dönemde yerini 

bırakacağı irrasyonel kavramı bağlamında bir preirrasyonel kavram olarak ele 

alınacaktır.  

Orta Çağ’da felsefi hareketliliğin yoğun olduğu kabul edilen bir olgudur. 

Özellikle II. yüzyılda Tanrı ve ruh kavramları arasında birleştirici yahut bütünleştirici 

yaklaşımların belirginleşmeye başladığı da görülür. Felsefi yaklaşımın dayandığı 

akıl, mantık gibi araçların kullanılmasıyla Tanrı’nın bilinmesi yahut onun hakkında 

muhtelif sonuçlara varılması entelektüel bir bütünlüğü ve sükuneti yeterince 

sağlayamıyor olmalıdır ki arayışlar yeni yahut kadim geleneklerden tevarüs eden 

perspektiflerle de devam etmiştir. Bu perspektifler bakımından Orta Çağ döneminde 

gnosisin önemli bir yeri olduğu söylenebilir. Gnosis bir anlamıyla Tanrı ile kişisel bir 

teması ve bir bütünleşmeyi mümkün kılmayı amaçlayan tecrübeleri sağlayacağı 

düşünülen, bir anlamda ilahileştirici bir konstellasyon olarak yorumlanabilir. Bu 

bağlamda kadim Doğu hikayelerinde bir şeyi bilmenin en kamil formu olarak o şey 

olmak biçimindeki formülün sıkça tekrarlandığı görülür. Orta Çağ düşüncesinin 

özellikle Batı dünyasının kahhar ekseninde Hristiyanlıkla şekillendiği göz önüne 

alındığında gnostisizmin daha eski doğu kaynaklarına sahip olmakla beraber dine 

yönelmiş Yunan felsefelerinden de beslendiği görülebilir (Gilson, 2007: 36). Gilson’a 

göre örneğin Platoncu düşünce ve Stoacı yaklaşımlar bizzat din merkezli ve hatta 

dini amaçlar üzerine bina edilmemiş olsalar da yine dini amaçlar istikametinde 

kullanılabilecek teknikler olarak gözükmektedirler (Gilson, 2007: 36). Dolayısıyla 

senkretik bir eğilimin, gnostisizmin öne çıktığı II. yüzyıldan itibaren gözlenebilmesi 

söz konusudur. Gnosis’in bir tür Hristiyanlık felsefesi olma yolundaki erken girişim 

olması (Lipsius) yahut yine gnosisin Hristiyanlığın önemli biçimde helenleşmesi 

olduğu (Harnack) yönünde çeşitli görüşler vardır. Gnosis, bilgi olmak bakımından 

inancın yerini almaya yöneliktir oysa inanç, özellikle Orta Çağ bağlamında yöneldiği 

yapıyı bilgi üzerinden rasyonalize etmeye eğilimlidir. Söz konusu gnostik ekollerin 



84 
 

Orta Çağ içindeki erken dönem temsilcileri arasında özellikle üç ismin Markion, 

Valentinus ve Basilide’nin öne çıktıkları söylenebilir.  

1945 yılında keşfedilen Nag Hammadi kitaplığında bulunan yazmalar 

Valentinus düşüncesi hakkında önemli metinler sağlamıştır. Nag Hammadi kitaplığı 

sayesinde bilinmeyen yazarların aktardığı Valentinusçu metinler günümüze 

ulaşmıştır ve yine bu sayede 4. yüzyıl ortalarında dahi Valentinusçu metinlerin 

dolaşımda olduğu fikri kabul görmektedir (Dudenberg, 2008: 7). Eserlerin gömülü 

halde bulunmaları onların gizlendikleri ve dolayısıyla da heretik sayıldıkları 

düşüncelerini güçlendirmektedir. Valentinusçu gelenek diğer gnostik 

konstellasyonlarla da benzer öğeler sergiler. Valentinusçuluk gnosisi kurtuluşa 

götüren bir bilgi olarak kabul etmesi, ilk günah dolayısıyla cennetten kovulma ve 

kurtuluş mitlerine yer vermesi bakımından diğer gnostik akımlarla benzer özellikler 

gösterir. Valentinusçular muhaliflerince gnostikoi olarak isimlendirilmekle birlikte 

onlar kendilerini Pavlus’un Korintlilere 1. Mektubunda (Kitabı Mukaddes, Kor. 1, 

2:14,15)7 geçen bir ifaden hareketle ruhaniler anlamında pneumatikoi olarak 

adlandırır. Bu ifade ile ruh ve madde arasında bir ara form olan nefsani (psuchikoi) 

karşısına ruhani olanın koyulduğu yahut ileri yorumlarda maddeye karşılık ruhun 

öne çıkarıldığı görülür. Bu ikilemi duyuların karşısına akli olan biçiminde formüle 

etmek Ortodoks Hristiyanlık için söz konudur ancak aklı aşkın bir bilgi olmak 

bakımından gnostikler bu tasnife girmezler. Valentinusçular Hristiyanlarla aynı 

kiliseye bağlı gibi görünseler de apolojist Irenaeus onların söylemlerinde 

benzeşmelerine rağmen temelde farklı düşündüklerini iddia eder. Bu iddianın 

maksadı Valentinusçularin Katolik inançları batıni anlamlarda yorumladıkları 

şeklinde anlaşılabilir ve yine Irenaeus’a göre Valentinusçular öğretilerini büyük 

ölçüde pagan yapılardan alarak sadece kavram ve terimleri değiştirdiklerini iddia 

eder (Irenaeus, 2.14.1). Valentinusçular ise kendi düşüncelerini Pavlus’a atfederler. 

Valentin’e göre Paulus’un havariliği İsa ile olan yakınlığından dolayı değil bilakis 

kendisine lütfedilen gnosis sayesinde mümkün olmuştur (Brakke, 2010: 112). Diğer 

yandan Valentinus hem İskenderiye Hermetizminden hem de Hellenistik Yahudiliğin 

mistik yorumunu temsil eden Philo’dan haberdardı (Bloom, 1996: 188). Burada 

                                                
7
  14. Fakat nefsani adam, Allah’ın Ruhunun şeylerini kabul etmez; çünkü kendisi için 

akılsızlıktır ve onları bilemez, çünkü ruhani suretle muhakeme olunur. 

15. Fakat ruhani adam bütün şeyleri muhakeme eder, kendisi ise hiç kimse tarafından 
muhakeme olunmaz. 



85 
 

irrasyonel kavramının öncül safhaları olarak değerlendirilebilecek hermetizm ve 

mistisizmin, tarihi bir süreç içinde gnostisizm ile bağlantılarına bir örnek 

görülmektedir.  

Buradan anlaşılacağı üzere pagan geleneklerin daha erken dönemlerde 

Hristiyan inancı içinde yer edindikleri yahut yeni bir din olarak Hristiyanlağın, geçmiş 

dönemin inanç mirasını eklektik yöntemlerle alımladığı söylenebilir. Gilson’a göre de 

gnostisizmin en büyük özelliği kendisini Hristiyanlığa bağlı ilan ederken gerçekte 

onunla bir türlü uyaşamamasıdır (Gilson, 2007: 37). Valentinus’un öğrencilerinden 

Heracleon’a göre Hıristiyanlar, ne Yunan ne de Yahudi idi, fakat üçüncü bir inanç 

durumunu temsil etmekteydiler. Paganlar maddi dünyaya tapınırlarken, Yahudiler, 

nefsanî Demiurge’ye ve onun meleklerine ibadet etmekteydiler. Buna karşılık, ruhsal 

olan Hıristiyan gnostikler ise, söz konusu iki gruptan farklı olarak, gerçek Baba’ya 

inanmaktadır (Dunderberg, 2008: 79). Valentinus’un bir başka öğrecisi olarak bilinen 

Marcos ise Valentinusçu öğretiye mistik bir karakter ekleyen sayı spekülasyonlarını 

dahil etmiştir (Rudolph, 1983: 324). Burada da Pythagorasçılıktan etkiler görülebilir. 

Gnostik yaradılış mitine göre bir düalizm söz konusudur ve bu düalizmin 

karşıt kutuplarını maddi alem ile ışık alemi oluşturmaktadır. Valentinusçu yaradılış 

mitinde ise diğer gnostik yapılardan farklı olarak maddi alemin yaratılması kurtuluş 

sürecinin de imkanını sağlamak suretiyle kısmi olmakla beraber olumlu anlam 

edinmiştir. Maddi âlemin yaratılması, pleroma denilen doluluk yahut bütünlükten bir 

düşüş ile gerçekleşir ancak gene maddi alemin kendisi bu düşüşün yarattığı eksikliği 

gidermek için pleromadan düşen ruhsal parçanın yine ona dönmesinde 

fonksiyoneldir. Valentinusçu pleromanın yahut doluluğun daha sonra Plotinosçu Bir 

anlayışının bir arketipi olması makul bir değerlendirme olabilir. Sophia miti de 

Valentinusçuluk’ta merkezi bir konuma sahiptir. Sophia’nın pleromadan düşüşü, 

tövbesi ve gnosisi elde etmesi biçimindeki üç duruma tekabül edecek şekilde 

yaratmada üç boyut ya da unsur söz konusudur.  

Gnostik anlayış, Sophia’nın pleromadan düşüş mitinde beşeri âlemin veya 

yaratılmış kâinatın tanrısal bütünlükle olan ilişkisini nasıl kaybettiğini anlatmak için 

pleroma kavramını kullanmaktadır. Mitik anlatıya göre Sophia sadece düşünme 

yoluyla Babayı bilmek, tanımak ister ve bunun sonucunda pleromanın dışına atılır ve 

cehalet içinde kalarak ıstırap çeker. Görüleceği gibi en yüce varlığa sadece düşünce 

yoluyla yoluyla yahut modern terminoloji bakımından ratio ile ulaşılabileceğini sanmak 



86 
 

mümkün olmamasının yanında olumsuz sonuçlar da doğurmaktadır. Sophia 

pişmanlığı Tanrı’nın merhametine neden olur ve söz konusu ıstırabın dindirilmesi için 

Tanrı’nın kendiliğinin bilgisi olan gnosisin aktarılması işinde Mesih rol alır. Burada 

gnosisin akıl ile ulaşılamayacak yahut istidlali olmayan türden yahut da tezimiz 

bağlamında irrasyonel bir bilgi oluşunu açıkça görebiliriz. Sophia rasyonel yaklaşımı 

temsil ettiği sürece amacı olan bütünü kavraması mümkün olmayacaktır ancak 

Tripartite Tractate adlı Valentinusçu eserde görülen varyanta göre pleromadan düşen 

varlık Sophia değil, Logostur (Dunderberg, 2008, s.86) . Görüldüğü üzre Valentinusçu 

gnostik anlayışta Logos da rasyonel bağlamıyla Tanrı’nın bilgisine ulaşamamaktadır.  

Valentinusçu sistemde etkin bir unsur da Demiurg’dur. Sophia, Demiurg’u 

kullanarak maddi alemi yaratmaktadır. Hakiki Tanrıdan aşağı bir düzeyde olmakla 

beraber onun dışındaki her şeyin de yaratıcısı kabul edilir (Irenaeus, 5.2). Demiurg 

muhtelif Valentinusçu metinlerde ne kamil Tanrı ne de Şeytan olmayan anlamında 

“orta” terimiyle ifade edilir (Thomassen, 2006: 120). Pleuromanın mükemmel bir 

yansıması olmayan maddi alem bu perspektiften bakıldığında kötü niyetli olmasa da 

bilgisizlik ve cehaletin neticesi ortaya çıkmış bir yapıdır. Burada gnosisin ne kadar 

temel bir unsur olduğu açıkça görülmektedir. Maddi alem Valentinusçu perspektifte 

kendileri gnostik nitelikler taşıdıkları için aşağı bir şey olarak görülse bile yine de 

Sophia vasıtasıyla insana verilen ruhsal unsurların gelişeceği zemini teşkil etmesi 

bakımından olumlanmaktadır (Quispel: 301). Bir anlamda çileli maddi alem arındırıcı 

bir prosesin gerçekleşme alanı olarak olumlanmaktadır.  

Valentinusçu bilgi anlayışı gnosisinin tasavvuf anlayışındaki marifetle 

benzerlikler gösterdiği söylenebilir. Valentinusçular Ortodoks Hristiyanlığın ahlak 

öğretisini eleştirmezler ancak gnosise sahip olmanın avamın değer yargılarıyla denk 

olmadığını bilakis kendileri açısından bağlayıcı olmadığını düşünürler (Pagels 1996: 

168). Bu durum batıni anlamların zahiri anlamlardan üstün olduğu biçiminde formüle 

edilebilir. Ne var ki söz konusu gnosis ancak Mesih’in kendinden olanlarla paylaştığı 

özel bir bilgi olarak kalmaya devam eder. Söz konusu bilgi ancak belli kesim için 

mümkündür zira insanlar doğaları gereği Valentinusçu düşüncede üçe ayrılır 

(Ferguson, 2003: 311). Ruhani, nefsi ve maddi olanlar. Bu tasnifin modern dönemde 

Freud’un ortaya koyduğu bilinç halleri tasnifine; id, ego ve süper egoya benzerliği 

dikkat çekicidir. Matta İncil’inde metaforik bir anlatımla ele alına farklı insan doğaları 

toprağa atılan tohumlar üzerinden tarif edilir (Matta 13: 3-8, 18-23):  



87 
 

3Ve İsa mesellerle onlara çok şey söyleyerek dedi: “İşte, ekinci tohum ekmeye 

çıktı; 4ve ekerken bazıları yol kenarına düştü,ve kuşlar gelip onları yediler; 5ve 

başkaları toprağı çok olmayan kayalıklar üzerine düştü, ve hemen sürdü, çünkü 

toprağın derinliği yoktu; 6ve güneş dooğunca yandı,ve kökü olmadığı için kurudu. 

7Ve başkaları dikenler üzerine düştü, dikenler çıkıp onları boğdular; 8ve başkaları iyi 

toprak üzerine düştü, bazısı yüz, bazısı altmış, bazısı otuz kat semere verdiler. 

18İmdi ekinci meselini siz dinleyin. 19Kim melekut sözünü işitir de anlamazsa, 

şerir gelip onun yüreğinde ekilmiş olanı kapar. Yol kenarına ekilmiş olan budur. 

20Kayalıklar üzerine ekilmiş olan da odur ki, sözü işitir, ve hemen sevinçle alır; 

21fakat kendisinde kök yoktur, ancak bir zaman içindir; ve sözden dolayı sıkıntı ve 

eza olunca, hemen sürçer. 22Ve dikenler arasına ekilmiş olan da odur ki, sözü işitir; 

dünyanın kaygısı, ve aldatıcılığı sözü boğar, ve söz semeresiz olur. 23İyi toprak 

üzerine ekilmiş olan da şudur ki sözü işitir, anlar, ve gerçekten semere verir, bazısı 

yüz, bazısı altmış, bazısı otuz kat yapar. 

Gnostik düşünce ekollerinin teolojik kurguları son derece ayrıntılı ve 

karmaşık yapılar sergiler ancak tezimiz bağlamında irrasyonel kavramına götüren 

preirrasyonel bir kavram olarak gnosisin Valentinisçular açısından kazandığı bir 

anlam formu dikkat çekicidir. Bu evvela putperestler ve Yahudiler tarafından 

bilinmeyen Tanrı’yı bilmek anlamına geliyordu ancak söz konusu bilmek ise 

Tanrı’nın bilinemez olduğunu bilmek anlamını deruhte ediyordu. Buradan gnosisin 

dönüştürücü türden bir bilgi olmakla birlikte akli yahut deskriptif anlamda bir bilgi 

olmadığı sonucu bir kez daha belirmektedir. Yine burada merkezi bir ağırlığı olan ve 

gnosis sayesinde gerçekleşen aydınlanma kavramı yahur Illumination ani bir bilinç 

atılımı olarak kabul edilir yoksa Aufklärung anlamında akli süreçle elde edilecek 

bilinçlenme dizisi değildir. 

2.2.2. Mistikler 

2.2.2.1. Pseudo Dionysos Areopagitas 

Pseudo Dionysos Areopagitas M.S. 5.-6. yüzyıllar arasında kendinden sonra 

gelen pek çok düşünürü etkileyen metinler yazan ve muhtemelen Suriye civarında 

yaşadığı düşünülen bir Hıristiyan teoloğudur. Mistisizm geleneğinin Hırıstiyan 

düşüncesinde öncülerinden kabul edilmektedir. Mistik Teoloji adlı oldukça kısa metni 

adeta söylenecek başka bir şey olmadığı için planlı bir sessizlikle sonlanır ancak 

metin Orta Çağ mistisizmi üzerinde kısa ve yoğun olduğu denli de uzun ve derin bir 



88 
 

etki bırakmıştır ancak eser tüm etkisi ve önemine rağmen yaklaşık beş sayfalık bir 

metin olarak dikkat çekecek kadar kısadır. Yine de örneğin Akino’lu Thomas için P. 

Dionysos, Augustinus ile birlikte erken dönem kilisesinin en önemli otoritelerinden 

biridir. Dionysos'un yazılarından yaklaşık bin yedi yüz kez alıntı yapmıştır (Rorem 

1993, s.52.). 

Mistik Teoloji metni ve genel anlamda P. Dionysos’un külliyatında yani bilme 

ve bilhassa da bil(e)meme yoluyla unio mystica 8 ana temayı teşkil etmektedir.  

“I. İlahi Karanlık Üstüne: 1. Teslis ki sen Yüce Varlık, Yüce Tanrı ve Yüce 

İyiliksin. İlahi hikmetinle Hristiyanların rehberisin. Bizleri gaybın ve yüce nurun 

ötesine mistik metinlerin en yüksek zirvelerine götür! Orada tanrı ilminin saf, mutlak 

ve değişmez sırları, sırlara götüren sessizliğin nurlu zulmeti gizlidir. O zulmet ki en 

derin karanlıkları nurlandırır ve asla ne ele ne de göze gelmeyende, gözsüz zihinleri 

yüce güzellikle doldurur.” (Dionysius Areopagita, 1998, s.4) 

P. Dionysos külliyatını oluşturan eserler (Selestik Hiyerarşi, Eklestik 

Hiyerarşi, İlahi İsimler ve Mistik Teoloji) özellikle bilmeme temasına ve apofatik 

teolojiye9 yaptığı katkılarla tanınır. Söz konusu bilmeme tavrı, henüz irrasynonel 

teriminin kullanımda olmadığı bir dönem bakımından mistik kavramının ikame edici 

yahut da öncül niteliği olarak kabul edilebilir. Esasen düşünüre gelinceye değin 

Philo'dan Clement'e, Origen'den Nyssa'lı Gregory'ye uzanan İskenderiye ve 

Kapadokya mirası, aşkın Tanrı'nın bilinemezliği üzerine zaten akıl yürütmüş ve 

eserler bırakmıştı. Pseudo Dionysos gibi bu yazarlar da Platon'un Parmenides ve 

                                                
8
  Hıristiyan mistisizminin temel olgusunu tanımlar. “Bir” olarak “İlk varlık” sorunu antik Yunan 

düşüncesinin kökenlerine kadar uzanır. Unio mystica genellikle insanın Tanrı'yla birleşmesi 
deneyimi olarak anlaşılmış olsa da bunun nihayetinde başlangıçta ayrı olanın birleşmesiyle 
değil, insanın kendine uyanışı olarak orijinal bir birliğin farkındalığıyla ilgili olduğu tekrar 
tekrar vurgulanır. Bu olgu kavramsallaştırılamaz ancak çeşitli metaforlarla ifade edilmeye 
çalışılır, örneğin visio essentiae Dei, contemplatio, cognitio Dei experimentalis, uniri Deo, 
Tanrı'nın ruhta doğuşu, vb… Pseudo-Dionysius'ta mistik birleşme daha yüksek bir varlık 
durumuna geçiş süreci değil, ruh olumsuzlamalarla yahut tüm bilgi biçimlerinden azade 
olarak arındığında gerçekleşen gizli bir lütuf durumunun açığa çıkmasıdır çünkü insan ve 
Tanrı ezeli olarak birdir. https://www.spektrum.de/lexikon/philosophie/unio-mystica/2097 

9
  Apofatik: Olumsuzlayıcı retorik bir yöntem olarak vurgulanmak istenen konunun ironik bir 

biçimde vurgulanmak istenmediğinin söylenerek gündemde tutulması yöntemi. Pseudo 
Dionysos için bu yöntem kendisini, Tanrı’nın bilinemeyeceği iddiası üzerinden onun nasıl 
bilinebileceğini açıklama gayretinde gösterir. 



89 
 

diğer eserlerinden Numenius, Keldani Kahinleri, Plotinus, Lamblichus ve Proclus'a 

uzanan Platoncu gelenekten az çok etkilenmişlerdi (Rorem, 1993, s.214). 

Külliyatının başka yerlerinde de ortaya çıkmasına rağmen, P. Dionysosçu 

bilinmezlik Mistik Teoloji'nin sonundaki olumsuzlamalarda ve Musa'nın "bilinmezliğin 

gerçekten gizemli karanlığına" yükselişinin zirvesinde dramatik doruğuna ulaşır; 

burada kişi tüm bilginin susmasıyla yahut durağanlığıyla bilinmeyenle (Tanrı) birleşir 

ve hiçbir şey bilmeyerek zihnin ötesini bilir (Dionysius Areopagita, 1998, s.5): 

“…Çünkü ilahi Musa'ya önce kendini arındırmasının, sonra da böyle 

olmayanlardan uzaklaşmasının emredilmesi ve bu tam arınmadan sonra çok sesli 

borazanları işitmesi, saf ve dağınık şuleler saçan birçok nur görmesi sebepsiz 

değildir.  Sonra halktan ayrılır ve seçilmiş rahiplerle birlikte ilahi miracın şahikasına 

ulaşır. Ve orada Tanrı'nın kendisiyle karşılaşmaz, onun kendisini görmez - çünkü O 

görünmezdir - ama onun olduğu yeri görür.  

Bunun, görülmüş ya da bilinen en ilahi ve en yüksek şeylerin, her şeyi aşan 

şeye tabi olanın altında yatan bazı varlıklardan başka bir şey olmadığı anlamına 

geldiğine inanıyorum. 

Bu, onun en kutsal mekânların ruhani zirvelerinde duran, düşüncenin 

ötesindeki varlığını ortaya koymaktadır. 

Ve sonra tüm bu görülen şeylerden olduğu kadar görmekten de kurtulur ve 

cehaletin hakiki mistik zulmetine girer; burada tüm bilen kavrayış gözlerini kapatır ve 

kendini tamamen dokunulmaz ve görünmez olanın içinde bulur. Tamamen her şeyin 

ötesinde olan O'na aittir ve başka hiç kimseye, ne kendisine ne de bir başkasına 

aittir; ve tüm bilginin susturulmasıyla kesinlikle bilinemez olanla tam manasıyla 

birleşir ve hiçbir şey bilmeyerek aklın ötesini bilir.” 

Bilmek ve bilmemek motifi İskitopolisli Yuhanna'dan ve belki de İtirafçı 

Maksimus'tan bu metinlere ve külliyatın başka yerlerindeki diğer metinlere ilişkin 

Devşirme Yazılar'da yorumlar almıştır. Örneğin, Scholia'da ilahi konularda bilge 

olanların Tanrı'yı bilmemesi bir eğitim eksikliği değil bilakis Tanrı'nın 

bilinemeyeceğini sessizlik içinde bilen bir bilgidir denmektedir (Rorem, 1993: 215). 

Sina Dağı'ndaki Musa ile ilgili olarak şunlar eklenir:  



90 
 

"Musa'nın bilmemeyi karanlık olarak anladığına dikkat edin. Burada bahsettiği 

ve İlahi İsimler’in ikinci bölümünde daha ayrıntılı olarak ele aldığımız üzere.... 

Tanrı'nın bilinmezlik yoluyla nasıl bilindiğidir. Bilinmeyene (Tanrı'ya) 'tüm bilginin 

durağanlığı' sayesinde bağlanırız.” (Rorem 1993: 215). 

Bundan başka bilinmezlik teması Şamlı Yuhanna (John of Damascus) 

tarafından, özellikle de patristik öğretinin etkili bir sentezi olan Ortodoks İnancı'nın 

açılış satırlarında ve muhtelif bölümlerinde P. Dionysosçu negatif teolojiyi yoğun bir 

şekilde kullanmasıyla devam ettirilmiştir. Ancak, Batı'daki P. Dionysos etkisinin çoğu 

yönü gibi, asıl hikaye de dokuzuncu yüzyılın ortalarında John Scotus Eriugena (MS. 

9. yüzyıl) ile başlar. Dionysos, Maximus ve Şam’lı Yuhanna'nın apofatik yönteminin 

Latin Orta Çağı'na girmesi açıkça Eriugena'nın çevirileri ve yaratıcı temellükü 

sayesinde olmuştur. Eriugena'ya göre, Tanrı hakkında hiçbir şey layıkıyla 

söylenemez. Eruigena Periphyseon'unda, negatif teoloji yahut apofatik yönteme açık 

ve sistematik bir vurgu yapmış, ancak bunu katafatik (olumlayıcı) yöntemden 

ayırmamıştır (Rorem 1993: 215). Dikkat çekici bir husus olarak sıklıkla kullanılan P. 

Dionysosçu ön ek hyper- Latince'de super- olarak ilk kez Eruigena metinlerinde 

görülür. Örneğin, Periphyseon 459D-460C, 645C ve 680D (Allard, 1983: 47-48, 265, 

307). Bu ek modern dönemin artık tamamen ratio’ya dayalı tasniflerinde akıl üstü 

anlamında suprarationel terimiyle de karşımıza çıkacaktır.  

Bilmeme teması aynı zamanda Yuhanna'nın iki büyük otoritesi olarak 

Augustinus ve P. Dionysos’u yan yana koyarken sıkça belirttiği başarının çarpıcı bir 

örneğini de sunar: "Çünkü Kutsal Babaların, yani Augustinus ve P. Dionysos'un 

Tanrı hakkında söyledikleri en doğru sözler -Augustine O'nun bilmemekle daha iyi 

bilindiğini, P. Dionysos ise O'na dair bilgisizliğinin (yani Tanrı hakkındaki bilgisizliğin) 

gerçek bilgelik olduğunu [söyler]- olarak anlaşılmalıdır.10 Augustinus aslında negatif 

teolojinin savunucusu olmamasına rağmen, burada Yunanca, P. Dionysosçu bilme 

ve özellikle de bilmeme diyalektiğinin Batılı kullanımını desteklemek için ona 

başvurulmuştur. 

                                                
10

  Periphyseon 2, 597D, s. 162. Dionysosçu referans DN 7 (872A, 109); Augustinusçu 
referans ise De ordine 2.16.44: "de summo illo Deo, qui scitur melius nesciendo." Bu 
metin ve etkisi E. Jeauneau tarafından Tugwell, Albert and Thomas: Selected Writings, 
s.40'da aktarıldığı şekliyle tartışılmıştır. Augustine'in daha yüzeysel negatif teolojisi 
Mortley, The Way of Negation, s. 217-18'de tartışılmaktadır. 



91 
 

Eriugena'nın, P. Dionysos Areopagite ve Augustine'i yaratıcı biçimde 

birleştirmesi, on ikinci yüzyılın teolojik rönesansına kadar neredeyse üç yüzyıl 

boyunca uykuda kalmıştır.  

Bonaventure’da (yaklaşık 1217-1274) Dionysos'tan serbestçe alıntılar 

yapmıştır. Fransisken tarikatını en tepeye, P. Dionysos’un melekler hiyerarşisinde 

en üst kademeye yerleştirdiği Seraphim'e karşılık gelecek şekilde, hatta papanın bile 

üstüne koyan bir hiyerarşi teorisi geliştirmiştir. Assisili Francis'in sadık bir takipçisi 

olan Bonaventure, tefekkür konusunda selefi olarak P. Dionysos'a, ardından Hugh'a 

ve Saint-Victor'lu Richard'a açık şekilde yer vermiştir. Dolayısıyla Bonaventure'un 

Tanrı'yla birleşme tartışmalarının tekrar tekrar Mistik Teoloji'ye başvurması ve bunu 

Victorine bir damgayla yapması şaşırtıcı değildir (Rorem, 1993, s.219). 

On ikinci yüzyılın başlarında Paris'teki kurulan Saint-Victor Manastırı 

Champeaux'lu William (yaklaşık 1070-1121) tarafından kurulduktan kısa bir süre 

sonra manastıra katılan Saint-Victor'lu Hugh (ö. 1142), kurucusunun ilmi ve tefekkür 

yönelimlerini ustalıkla sürdürmüş ve Victorinler olarak adlandırılan ekolü 

belirginleştirmiştir. Temelde bir Augustinusçu olan Hugh yine de bazı P. Dionysosçu 

temaları benimsemiştir. Özellikle de Göksel Hiyerarşi üzerine yazdığı yorumlarla 

Victorine ekolü takipçilerinde ve dahası Batı dünyasında P. Dionysosçu hiyerarşi 

temaları, apofatik ve katafatik tartışmaları yoğunluk kazanmıştır. Hugh bu 

malzemenin çoğunu yeniden işleyerek kendine mal etmiştir. Mistik Teoloji'ye 

doğrudan ilgi göstermemiş olsa da, bilgi ve olumsuzlama temalarını ele alış biçimi 

kısa süre içinde Batı'daki yorumlar açısından belirleyici olmuştur (Rorem, 1993: 

217). Hugh ve dolayısıyla Victorinlerin P. Dionysosçu apofatik ve bilinemezci 

yaklaşıma ilginç bir katkıları söz konusudur. Bu katkı P. Dioysios’un Tanrı’nın 

bilinemezliğiyle ilgili, rasyonel yaklaşımlarla nihai sınırına ulaştığı çizgide, aklı 

aşarak Tanrı’yı bilme çabasında sevgi-aşk temasını öne çıkarmalarıdır. Burada 

derin bir tahlile imkanımız olmamakla birlikte benzer temanın İslam mistisizmi içinde 

de örn.Celaeddin-i Rumi, Sühreverdi…) hemen aynı dönemlerde öne çıktığı 

gözlenebilir. Hugh, P. Dionysos’un Gökler Hiyerarşisi eserinde bir pasaj üzerine şu 

yorumu yapmaktadır: "Sevgi bilgiyi aşar ve anlayıştan daha üstündür.... İnsan 

anladığından daha çok sever ve bilginin dışarıda kaldığı yere sevgi girer ve 



92 
 

yakınlaşır."11 Thomas Gallus versiyonunda ise entelektin daha düşük bir aklı veya 

anlayışı ancak buna mukabil sevgi veya sevgi gücü olarak adlandırılan daha yüksek 

bir bilgi biçimi vardır (Rorem, 1993: 218). Temelinde P. Dionysosçu bilinemezliğin 

yahut tanrısal karanlığın olduğu düşünce çizgisi Orta Çağ mistiklerini bir takım 

ilaveler yahut şerhlerle de olsa yoğun biçimde cezbetmiştir. Bu isimlerden bazıları 

Victorine'li Richard, Thomas Gallus, Bonaventura Albertus Magnus, Meister Eckhart 

olmuştur. Genel manada duygusal bir yaklaşım olan Victorün ekolünde P. 

Dionysosçu Mistik Teoloji aşk ile sonuçlanır ki bunun da rasyonel tanımlardan 

giderek uzaklaşan metaforik bir dile yol açtığı özellikle Meister Eckhart’ta görülebilir. 

P. Dionysos İtalyan Rönesans’ı içinde de son derece etkilidir. Bizzat bir Yeni-

Platoncu olan Marcillio Ficcino için de P. Dionysos Platonculuğun zirvesi olarak 

görülmekteydi (Klibansky, 1939: 42). Ficcino, onun, Tanrı’nın tüm bilginin ötesinde 

olduğuna dair pasajlar içeren İlahi İsimler eserini yeniden tercüme etmişti. Bu esere 

göre Tanrı Bonitas’ın (İyilik), Essentia’nın (Öz), Vita’nın (Yaşam) ve Veritas’ın 

(Hakikat) ötesindedir dolayısıyla bir anlamda adlandırılamaz ne var ki başka bir 

anlamda sayısız ismi vardır zira o her şeyin içindeki Bonitas, Essentia vs…dir 

(Pseudo-Dionysius, I.)  

Ficcino’nun bu pasajında anılan P. Dionysos’un esrarlı vecizeleri, Tanrı’nın 

hiç olduğunu lakin her şey olduğunu, onun hiçbir isminin olmadığını lakin sayısız 

ismi olduğunu söyleyen Hermes Trismegistus tarafından da teyit edilmektedir 

(Yates, 2021, s. 183). Rönesans döneminde Hermetik geleneği canlandıran isimlerin 

başında gelen Ficcino’nun P. Dionysos’a perestiji, irrasyonel çizginin kendi 

terimlerine ulaşmasından önceki yoğunlaşmaların bir göstergesi olarak da dikkate 

değerdir. R. Roques, P. Dionysos’un mistisizmi ile gnostisizm arasında paralellikler 

olduğunu iddia eder ki bunlarla özellikle P. Dionysosçu hiyerarşi temaları üzerinde 

Hermesçi gnostisizmin etkisi olabileceği yönündedir (Roques 1954: 240…).  

2.2.2.2. John Scotus Erigena 

Eriugena'nın doğum yeri, tarihi ya da yaşamının erken dönem koşulları 

hakkında ancak ikinci derece kanıtlara ve günümüze ulaşan bazı tanıklıklara 

dayanarak, 800 civarında veya muhtemelen biraz daha erken bir tarihte (yaklaşık 

                                                
11

  "Dilectio supereminet scientiae, et major est intelligentia. Plus enim diligitur, quam 
intelligitur, et entrat dilectio, et approprinquat, ubi scientia foris est," PL 175:1038D.  



93 
 

790) İrlanda'da doğduğu tahmin edilmektedir. İrlanda kökenli olduğu, Pseudo-

Dionysius'un eserlerinin çevirisini bilinçli bir şekilde "İrlanda doğumlu" anlamına 

gelen "Eriugena" neolojizmiyle12 imzalamış olmasıyla doğrulanmaktadır. Orta Çağ 

mistikleri arasında özellikle Yunanca’dan yaptığı tercüler ve bunların şerhleri ile 

belirginleşir. Baş yapıtı Doğanın Tasnif Edilmesi/Periphyseon dört bölümden oluşur 

ve Eriugena’nın etkisinde kaldığı temel düşünce çizgisine eşlik eden bir kurgu izler. 

Söz konusu temel düşünce Neoplatonik tesirlerle şekillenmiş, apofatik Pseudo 

Dionysius’çu yapıdır. Kitap aşkın ve her türlü kavrayışın dışında tutulan Tanrı fikriyle 

başlayarak var olmayan yahut hiç düşüncesinin işlendiği dördüncü bölümde ilk 

bölümle diyalektik bir uzlaşıya varır. Bu kurgu mistisizmin ruhuna da uygun düşen 

bir şekilde, irrasyonelden başlayarak yine irrasyonele varan bir süreç olarakta 

görülebilir.  

Birinci Kitap, olan ve olmayan her şey için kullanılan genel terim olan ve hem 

Tanrı'yı hem de yaratılışı içeren "doğa "nın (natura) dört türe ayrıldığı iddiasıyla 

açılır.13 Augustine (De civitate Dei Bk. V. 9, PL 41: 151) ve Marius Victorinus'taki (Ad 

Candidum) benzer ayrımları yankılayan doğanın dört bölümü ya da türü şunlardır:  

1- Yaratan ve yaratılmayan (yani Tanrı)  

2- Yaratan ve yaratılan (yani Birincil Sebepler veya İdealar) 

3- Yaratılan ve yaratmayan (yani, zamanla ilgili olan ve yaratılmış olan 

şeyler) 

4- Ne yaratılan ne de yaratan (yani varlık olmayan yahut hiçlik).  

Doğanın ilk türü, "olan ve olmayan her şeyin nedeni" olan Tanrı'dır (I.442b). 

Ne var ki söz konusu dört bölüm, daha yüksek ve daha düşük mertebelerin olduğu 

alışılmış Neoplatonik anlamda bir hiyerarşi değildir; daha ziyade, Eriugena'nın 

                                                
12

  Bir dilde, var olan sözcüklere benzetilerek yeni sözcükler türetilmesi. 
13

  “Öğretmen: Zihin tarafından kavranabilen veya zihnin çabalarını aşan her ne varsa, 
bunların her şeyden önce ne olduğu ve ne olmadığı şeklinde nasıl kategorize 
edilebileceğini sık sık düşündüm ve elimden geldiğince dikkatle inceledim. Ve doğa terimi 
bize kendisini tüm bunlar için ortak bir tanımlama olarak sunuyor. 

Öğrenci: Hayır! Katılıyorum; çünkü ben de rasyonel sorgulama yoluna girdiğimde bunu 
böyle buluyorum. 

Öğretmen: Doğa, daha önce de söylediğim gibi, olan ve olmayan her şeyin genel adıdır.” 
(Eriugena 1994, s.3) 



94 
 

açıklayacağı gibi, birinci ve dördüncü bölümlerin her ikisi de her şeyin Başlangıcı ve 

Sonu olarak Tanrı'ya atıfta bulunur ve ikinci ve üçüncü bölümlerin de neden-sonuç 

ilişkisinin birliğini ifade ettiği düşünülebilir. Açıkçası bu bölümleme doğanın varlık ve 

yokluğun diyalektik bir şekilde bir araya gelmesi olduğunu gösterme girişimidir. 

Yaratılış normalde varlık olmayandan varlığa gelme olarak anlaşılır. O halde yaratıcı 

olarak Tanrı, yaratılışın varlığının üzerinde bir tür aşkın varlık-olmayandır. Bu 

temalar diyalog boyunca titizlikle tartışılmakta ve ayrıştırılmaktadır. Elbette birinci ve 

ikinci mertebeler aklın kavrayışından kaçarak modern dönemde irrasyonel olarak 

terimleşecek bir alana yerleşirler. 

Eriugena’nın olumsuzlayıcı, apofatik açıkçası aklı geride bırakan yöntemi, 

mistik bağlamın merkezi bir yaklaşımı olarak kabul ettiği aşağıdaki fragmanlarda 

görülebilir. (I. 510 B- 510 C):  

 “…Çünkü böyle bir bilgi ve tefekkür, var olan her şey için erişilemezdir, 

hepsinden batıni olarak uzaktır." Bu sözler, özellikle İlahi Olan'la ilgili tartışmalarda 

ancak Kutsal Yazılar'ın otoritesini izlemenin gerekliliği konusunda yeterlidir; akıl ise 

tamamen Tanrı hakkında hiçbir şeyin doğru bir şekilde söylenemeyeceğini, çünkü 

O'nun her aklı ve tüm duyulur ve anlaşılır anlamları aştığını, bilinmeyerek daha iyi 

bilinen, cehaletin gerçek bilgi olduğu, her şeyde olumlandığından daha doğru ve 

sadık bir şekilde inkar edilen olduğunu öne sürmek ve gerçeğe ilişkin en doğru 

araştırmalarla kanıtlamakla ilgilidir. Çünkü O'nun hakkında yaptığınız her 

olumsuzlama gerçek bir olumsuzlama olacaktır, ancak yaptığınız her olumlama 

gerçek bir olumlama olmayacaktır çünkü O'nun şu veya bu olduğunu gösterirseniz, 

yanıldığınız kanıtlanacaktır, çünkü O, konuşulabilen veya anlaşılabilen mevcut 

şeylerden hiçbiri değildir. Ama eğer şunu beyan ederseniz: "O ne şudur, ne budur, 

ne de hiçbir şeydir" derseniz, doğruyu söylediğiniz görülecektir, çünkü O ne var olan 

ne de olmayan şeylerden hiçbiridir ve önce düşünce yolunda sebat ederek tüm 

duyuları ve aklın faaliyetlerini terk etmeyen hiç kimse O'na yaklaşamaz. Duyulurlar 

ve olan ve olmayan her şeyle birlikte ve bir bilmeme durumuna ulaştıktan sonra, 

mümkün olduğu kadarıyla, her özün ve anlayışın üzerinde olan, hakkında ne akıl ne 

de anlayış olan, ne konuşulan ne de anlaşılan, kendisi için ne isim ne de söz olan 

O'nun birliğine yeniden kavuşur. 



95 
 

Yukarıda Eriugena’nın tipik bir mistik yaklaşım olarak unitas ante rem yani 

çokluktan önceki birlik olan Tanrı ile post ante rem yani çokluktan sonra birliğe 

ulaşmanın yöntemi üzerine çıkarımlar yaptığı da söylenebilir.  

Erigena’nın düşünceleri Hristiyan dünyası içinde Kilise’nin ciddi muhalefeti ve 

yasaklamaları ile karşılaşmıştır. Genel olarak mistik inancın, hakim Katolik düşünce 

karşısında önüne çıkan güçlükler Erigina özelinde de kendisini bir kez daha gösterir. 

Açıkçası hakim ekol Apolonik, İdealist bir tavır içinde çizgisel zaman ve formal bir 

katılık kabul ederken, mistik inanç ve süreç durağan olmayan, döngüsel zamana 

dayanan ve aklı ancak bir basamak olarak geride bırakmakta sakınca görmeyen 

yapısıyla temelde diyionizyak bir karşıtlık içinde pozisyonlanır.  

Varlığın holistik bütüncüllüğü ve döngüselliği Eriugena’da doğanın 

kendisinde de muhtelif kademelerde tekrarlanarak bilinemez ve tarif olunamaz, aklın 

dışında ki aşkın niteliklerin sentezine yahut birliğine rücu edecektir (Eliade 2020: 

108).  

Eriugena'nın kendi zamanında ve daha sonra mistikler arasında - Saint 

Victor Okulu, Meister Eckhart, Tauler, Ruysbroeck ve Alman mistikler, Cusa'lı 

Nikolaus ve onun müridi Giordano Bruno - takipçileri olmuştur. Genel olarak Batı 

düşüncesinde fikirleri hoş karşılanmamış ancak 19. yüzyılda Alman filozoflar 

arasında ona olan ilgi romantizmin de etkisiyle yeniden canlanmıştır (Eriugena 1987: 

21).  

Diğer mistiklerde olduğu gibi Eriugena’nın mistik perspektifinde de tezimiz 

bağlamında şu tespiti yapmak makul görünmektedir ki Orta Çağ döneminde mistikler 

bakımından akla aşkın bir alanın varlığı mutlak bir hakikat rütbesinde kabul 

görmekte ve ratio ile bir karşıtlık ilişkisi içinde olmaksızın kendi menkul değerini 

taşımaktadır. Akıl ve aydınlanmacı perspektifin yükseldiği süreç boyunca ise 

irrasyonel kavramlar baskılanmak ve geri planda kalmak durumunda olmuşlardır.  

2.2.2.3. Meister Eckhart 

Meister Eckhart'ın hayatı hakkında bildiklerimiz çok azdır ve neredeyse tüm 

ünlü Eckhart biyografi yazarlarının çabalarına rağmen, sadece kabataslak bir resim 

sunmaktadır. Eckhart von Hochheim’ın (Eckart, Eckhart, Eggert, Echardus, 



96 
 

Ayhardus, Aycardus; Equardus, Eycardus, Eckehart vs. olarak da anılır) 1260 yılı 

civarında Thüringen'de doğduğu kesin olarak kabul edilebilir (Soudek, 1973, s.16). 

Meister Eckhart'ın çalışmaları Latince eserler ve Almanca yazılar olarak ikiye 

ayrılır. İlk olarak 1314 yılında üzerinde çalıştığı ana Latince eser olan Opus 

tripartium (üç bölümlü eser) büyük ölçüde sadece bir plan olarak günümüze 

ulaşmıştır. Nihai öğretisinin toplamının taslağıdır ve Opus propositionum (doktrinler 

çalışması), Opus quaestionum (problemler çalışması) ve Opus expositionum’dan 

(açıklama çalışması) oluşur. Son bölüm, Opus expositionum, tam olmasa da 

korunmuştur ve Meister Eckhart’ın ana Latince eserini temsil eder.  

Sadece Kutsal Yazıların bütüncül bir yorumunu değil, aynı zamanda tek tek 

İncil metinlerinin açıklamalarını da içerir. Eckhart’ın günümüze ulaşan Kutsal Kitap 

tefsirleri arasında Yaratılış üzerine iki tefsir bulunur ki bunların ilki temelde Meister 

Eckhart'ın varlık doktrinini geliştirir ve ikincisi sembolik yorumlamanın başlıca örneği 

kabul edilir. Sembolik yorumlama yöntemi ise bir anlamda rasyonel metodların 

aşılması yahut yeterli bulunmaması ile ilgilidir ve irrasyonel bir perspektifi kategorik 

olarak barındırır. Çıkış, Bilgelik Kitabı (Apokrif metin)14 ve Yuhanna İncili üzerine 

tefsirleri söz konusudur ve sonuncusu zaman ve içerik açısından eserin doruk 

noktasını temsil eder (Soudek, 1973, s.24). 

Meister Eckhart tarihe bir teolog veya filozof olarak değil, Orta Çağ'ın en 

büyük Alman mistiği olarak geçmiştir. Bununla birlikte, Meister Eckhart'ı alışılagelmiş 

mistisizm fikirlerini dikkate alarak incelemek yanıltıcı olabilmektedir zira Eckhart 

Dominiken bir keşiş olarak duygusal sarhoşluk, okültizm, kendinden geçme, 

vizyonlar ve işitme, stigmata ve parapsikolojik fenomenlerle ilgilenmemiştir.  

                                                
14

  Apokrif (Yunanca apokryphos = gizli, sır), Eski ve Yeni Ahit’in kitapları, Kutsal Kitap 
kanonuna dahil olmayan, malzeme, biçim ve değer açısından kanonik olanın sınırında 
yer alan Yahudi ve erken dönem Hıristiyan kaynakları. Eski Ahit’in apokrifleri 
(Makkabeliler, Judith, Tobias, Jesus Sirach, Süleyman’ın Meselleri, Baruch; Ezra, Danyal, 
Kronikler, Esther, vb. eklemeler) Yahudi kanonunda eksiktir, ancak Septuagint ve 
Vulgate'e dahil edilmiştir ve Trent Konseyi'nden (1546) bu yana Katolik Kilisesi'nde 
kanonik statüye sahiptir. Luther, 1534 yılında bunları Kutsal Yazılar'a eşit olarak 
görülmemeleri, ancak okunmalarının iyi ve yararlı olmaları koşuluyla çevirisine eklemiştir. 
Reformcular apokrif metinler ve kanon arasında kesin bir ayrım yaparlar. Yeni Ahit'in 
Apokrifleri (Apokalipsler, Elçilerin İşleri, Mektuplar, Kilisenin Emirleri ve parça parça 
İnciller, Thomas'a göre İncil, Philip'e göre İncil vb.) kanona ait değildir. Apokrifa'nın birçok 
dindar şair üzerinde de etkisi söz konusudur; örn. Dante, Milton, Klopstock… (Wilpert, 
1989, s.43). 



97 
 

Meister Eckhart'ın temaları neredeyse tamamen Kitabı Mukaddes’e 

dayanmaktadır ve buradan alıntı yapmadığı hiçbir kitap yoktur. Özellikle Yuhanna 

İncili'nden, Mezmurlar'dan, Bilgelik Kitabı'ndan ve Pavlus'un mektuplarından alıntılar 

yapmayı tercih etmiştir. Yazdığı eserlerden anladığımız kadarıyla, İncil kitaplarının 

münferit metinleri arasında, özellikle Yaratılış Kitabı’na ve Yuhanna İncili'nin 

önsözüne15 önem verdiği görülmektedir. Ayrıca Peter Lombardus ve Agustinius’tan 

etkilenmiştir.  13. yüzyıldan 16. yüzyıla kadar her ilahiyatçı adayı yukarıda bahsi 

geçen doktrinleri incelemek ve eğer bir üstat olmak istiyorsa bunlar hakkında yorum 

yapmak zorundaydı (Saudek, 1973: 34). Buna ek olarak, Thomas Aquinas'ın 

Teolojinin Özeti adlı eseri Meister Eckhart'ın eğitimi için son derece önemlidir, ayrıca 

mistik öğreti yönünde ilerledikçe, Yeni Platoncular’ın eserleri de onun için daha önemli 

hale gelmiş olmalıdır. Aziz Augustinius’un kitapları, özellikle De confessione, De libero 

arbitrio, De vera religione ve De trinitate, anonim Liber de causis, Proclus'un (MÖ 410 

– MS 185) Teolojinin Unsurları ve Pseudo Dionysius Areopagita'nın Mistik Teoloji adlı 

eserleri Eckhart’ın faydalandığı eserler arasındadır. Meister Eckhart'ın bir metni 

tartışırken sık sık başvurduğu, metnin yüzeyinin altında gizlenen hakikati ortaya 

çıkarmak için bir alegorik tefsir yöntemi olan Moses Maimonides'in Kararsızların 

Rehberi adlı eseri de mistik düşünürü özellikle etkilemiş gibi görünmektedir (Saudek, 

1973: 34).  

Bu kaynaklara dayanarak - ki bunlar sadece en önemlileridir - Meister 

Eckhart'ın Orta Çağ Platonculuğu ve Aristotelesçiliğine derinden bağlı olduğu 

düşünülebilir. Bir Dominiken keşiş olarak spekülatif sistemini inşa etmek için prensipte 

Aristotelesçi ve dolayısıyla Thomistik formülleri kullanmıştır, ancak temel tutumu yahut 

eserlerindeki hakim ruh Neoplatoniktir ve bunun da ötesinde eserilerinin özgünlüğü 

kişisel düşünce gücüne dayandırılabilir. Meister Eckhart'ın temel fikirlerinin kesin bir 

serimlemesini tam anlamıyla ortaya koymak pek mümkün değildir zira spekülasyon 

konusu somut, elle tutulur tanımları neredeyse dışlamaktadır. Bu durum da 

okuyucudan onu anlamak için bir dereceye kadar sezgi talep eder. Sonuçta Eckhart’ın 

Tanrı anlayışı, Tanrı’nın, kendisi hakkında hiçbir şey bilemeyeceğimiz şey olduğu 

temeline dayanmaktadır. Eckhart’ın söz konusu bağlamdaki Von der Erkenntnis 

Gottes/ Tanrı’yı Bilmek adlı vaazında şöyle söylemektedir (Eckhart, 1903, s.96): 

                                                
15

  1-Kelâm başlangıçta var idi ve kelâm Allah nezdinde idi ve kelâm Allah idi. 2-O 
başlangıçta Allah nezdinde idi… (Kitabı Mukaddes/ Yeni Ahit/ Yuhanna/ Bap 1) 



98 
 

 “Tanrı'nın Krallığını düşündüğümde, onun yüceliği karşısında derin bir 

sessizliğe gömülürüm, çünkü Tanrı'nın Krallığı tüm zenginlikleriyle Tanrı'nın 

kendisidir. Tanrı'nın Krallığı küçük bir şey değildir. Bir kişi Tanrı'nın yaratabileceği 

tüm dünyaları düşündüğünde düşündüğü Tanrı'nın Krallığı değildir.”  

Bu durum göz önüne alındığında, Eckhart’ın somut bir realizasyonu imkan 

dahilinde olmaktan ve dolayısıyla rasyonel olandan uzaklaşmakta yahut ona 

aşkınlaşmaktadır. Bu aşkınlık ise Meister Eckhart’ın ortaya koyduğu mistik tavrı 

güçlendirip, kıvamlandırarak modern bir kavram olarak irrasyonelin tarihi sürecinde 

bir konum teşkil etmektedir. 

Meister Eckhart'ın eserleri inananlara, dini sorularla daha yoğun bir şekilde 

ilgilenenlere ve Tanrı'nın varlığına dair ontolojik bilginin ötesine geçerek Tanrı'nın 

doğasına dair daha derin bir bilgiye ulaşmak isteyenlere yöneliktir. Üstadın 

dinleyicilerinin ve okuyucularının, olağandışı şeyler yapabileceklerine inandığına 

şüphe bırakmayan bir düşünce ve ifade cesareti, spekülatif bir yükseklikle dolu 

olması tüm eserlerinin karakteristik özelliğidir (Quint, 1963, s. 273). 

Meister Eckhart'ın sık sık başvurduğu paradoksal ifadeler de dikkate 

alındığında büyük bir coşkuyla mistik deneyimin ifade edilemez doğasını 

dinleyicilerine canlı bir şekilde anlatmaya çalışan bir mistik düşünür figürü 

belirginleşmektedir (Eckhart, 1903, s.98): 

Cennet lekesiz, saf ve berraktır; ne zaman ne de mekân cennete temas 

etmez. Hiçbir fiziki şeyin, onun içinde yeri yoktur. Zamanın içinde de değildir, 

yörüngesi inanılmaz derecede hızlıdır, seyri zamansızdır, ama zaman yine de onun 

seyrinden tevarüs eder. Hiçbir şey ruhun Tanrı'yı idrak etmesini zaman ve mekân 

kadar engelleyemez. Zaman ve mekan parçalardır ve fakat Tanrı birdir. Bu nedenle, 

eğer ruh Tanrı'yı tanıyacaksa, onu zamanın ve mekanın üstünde tanımalıdır; çünkü 

Tanrı çokluktaki şeyler gibi ne şudur ne de budur zira Tanrı birdir. Eğer ruh Tanrı'yı 

tanımak isterse hiçlikle hiçbir birlikteliği olmamalıdır. Tanrı'yı gören kişi tüm 

yaratıkların bir hiç olduğunu görür. Bir yaratığı diğeriyle karşılaştırırsanız, güzel 

görünebilir ve bir şeydir; ama onu Tanrı'yla karşılaştırırsanız, hiçbir şeydir. Daha 

ötesini söylüyorum; eğer ruh Tanrı'yı tanıyacaksa, aynı zamanda kendini unutmalı ve 

kendini kaybetmelidir; çünkü kendini gördüğü ve tanıdığı sürece, Tanrı'yı görmez ve 

tanımaz. 



99 
 

Meister Eckhart'ın fikir dünyası temelde iki kutup etrafında döner. Tanrı ve 

insan daha doğrusu Tanrı ve ruh. Tanrı ve ruhun, unio mystica yani gizemli bir birlik 

içinde birbirlerine nasıl temas ettiklerini göstermek yazılarının ana kaygısıdır 

(Eckhart, 1903, s.99): 

Bundan da ötesini vaaz ediyorum ki eğer ruh Tanrı'yı tanıyacaksa, o zaman 

kendini unutmalı ve hatta kendini kaybetmelidir; çünkü kendini gördüğü ve tanıdığı 

sürece, Tanrı'yı görmez ve tanımaz. Tanrı uğruna kendini kaybeder ve her şeyden 

vazgeçerse, kendini yine Tanrı'da bulur, çünkü Tanrı'yı tanır ve o zaman kendini ve 

(kendini ayırdığı) her şeyi Tanrı'da mükemmellik içinde tanır. En yüksek iyiyi ve 

ebedi iyiliği gerçekten tanımak istiyorsam, onu bölünmüş iyilik olarak değil, kendi 

içinde iyi olduğu için tanımalıyım. Gerçek varlığı tanımak istiyorsam, onu tanımalıyım 

- varlığın kendi içinde olduğu gibi yani Tanrı'da olduğu gibi, yaratıklara bölündüğü 

gibi değil. 

Meister Eckhart, Tanrı'yı yaratılmışı anımsatan tüm kavramlardan arınmış 

olarak yorumlama arzusuyla, onu saf idrak, akıl (deus est intellegere) olarak tasvir 

etme eğilimindedir, ancak nihayetinde onu Thomizm anlamında mutlak varlık (actus 

purus), tümden salt potansiyel ve eğilimden uzak saf fiiliyat (deus est esse) olarak 

yorumlar (Saudek, 1973: 35).  

Eckhart ilahi şahsiyetleri (Baba, Oğul, Kutsal Ruh) de Tanrı ile özdeşlik 

ilişkisi içinde yorumlar zira ona göre Tanrılık ve Tanrı özseldir çünkü esse ve 

essentia Tanrı'da çakışır ama bunlar aynı zamanda insan aklının kavrayamayacağı 

bir şekilde de farklıdır (Saudek, 1973: 36). Görüleceği üzere Eckhart’ın tasnifinde 

irrasyonel bir alana özerklik verilmekte ve bu alan rasyonel olanla kıyas ilişkisinin 

sınırlarına sokulmamaktadır. Öyle anlaşılır ki Meister Eckhart Tanrısallığı Üçlü Birlik 

(Trinity) gibi birbirinin içinden ve dışından akan kompleks bir şey olarak değil, daha 

ziyade özünde yaratıcı olmayan, etkileşimde olmayan ve en içteki, kendi varlığından 

başka hiçbir şeyle ilişkili olmayan bir çekirdek olarak görmektedir. Meister Eckhart, 

Tanrı'nın bu en içteki çekirdeğini, Tanrı'nın özüyle özdeş olan ideaların yeri olarak 

anlar. Şeylerin ideaları Tanrı'nın kendisi gibi ve her şeyin zemini olan Söz/Logos gibi 

yaratılmamıştır. Ancak üstat ilahi şahsiyetler arasındaki farkı gerçek kabul eder bu 

ve gerçekliği saflık (Baba), hakikat (Oğul) ve iyiliğin (Ruh) bir arada bulunması 

olarak görür. Paradoksal olarak bu farkın bile insan aklı tarafından 



100 
 

kavranamayacağını vurgular. Ancak insan aklı tarafından kavranabilecek olan, 

yaratılmış olan her şeyin örnek nedeni olan Tanrı'nın her şeyi ideal varlıklarına göre 

içerdiği, dünyanın her bileşeninin herhangi bir bileşim olmaksızın Tanrı Sözü'nde 

önceden var olduğu idesidir. Oğul, ilahi bilgelik olarak, tüm ilahi fikirler dünyasının 

özüdür; Baba, Oğul'u kendisinden doğurduğu gibi, tüm idealar dünyasını da Baba ile 

Oğul'un birleşmesi yoluyla doğurur. Bu kurguda ilksel mitolojilerde tipik olarak 

görülen bir örüntüye ait prensiplerin kültürel transformasyon yoluyla değiştirilmiş 

biçimlerinin yeniden ortaya konduğu bir Orta Çağ varyantı izlendiği düşünülebilir. 

Söz konusu örüntü ilksel mitolojilerde başlangıcı temsil eden Ana Tanrıça ile onun 

parthenogenetik yani eşeysiz, kendinden menkul şekilde doğurduğu bir paredroi16 

yani yardımcılar söz konusudur. Ana Tanrıça daha sonra bu ilk Oğul ile kutsal 

evlilik/hyeros gamos icra eder ve kozmik düzeni yeniden sağlamış olur. Kültürel 

transformasyonun geldiği bir aşamada ise artık Ana Tanrıça, eril Baba Tanrı’ya 

dönüşmüş, paredrosu ise Söz yahut Oğul’a metamorfoze olmuştur. İdealar dünyası 

yaratılmamış olduğundan ve Tanrı ile aynı doğaya sahip olduğundan, bir idea olarak 

insan da yaratılmamıştır ve bu nedenle ebediyen Tanrı'da yaşar ki bu sonuç 

geleneksel skolastik teolojiden Meister Eckhart'ın bireysel mistik öğretisine önemli 

bir geçiş noktasını temsil eder (Saudek, 1973: 36). Eckhart’ın mistisizmi spekülatif-

felsefidir, yani unio mystica'nın mistik sezgisini ve içsel deneyimini, felsefi teolojik 

spekülasyonla ruh zemininde veya ruh kıvılcımında (Seelenfunklein), Logos’un (Söz 

veya Oğul'un) doğuşu yoluyla insan idrakine kavranabilir hale getirmeye veya en 

azından ona yaklaştırmaya çalışır. Bu çabasında Eckhart doğal olarak büyük ölçüde 

tarikatının büyük öğretmeni Thomas Aquinas'ı takip etmiştir. Antik felsefenin Orta 

Çağ'daki aracıları olan Arap ve Yahudi felsefesinden, özellikle de İbn Sina ve Moses 

Maimonides'ten de etkilenmiştir (Quint, 1978: 2). Mistik sezginin sırrını idrak için 

anlaşılabilir ve ifade edilebilir hale getirmeye yönelik tutkulu çabasında, her ne 

pahasına olursa olsun uzaklaştırmaya çalıştığı panteizm tehlikesine düşmüş, öte 

yandan mistik içsel vizyonun en büyüleyici savunucusu ve Almanca vaazlarında 

Luther’den de önce Alman dilinin en güçlü dil yaratıcılarından biri haline gelmiştir.  

                                                
16

  Mitolojide paredroi, daha önemli tanrıların yoldaşları ve yardımcılarıdır. Bu hiyerarşi 
anaerkil düzenden ataerkil düzene geçiş süreciyle değişikliğe uğramıştır. Örneğin anaerki 
anlayışında Uranos Gaia’nın paredrosu olarak onunla birleşir ve evreni yaratırken, ataerki 
döneminde Hera Zeus’un yanında ikincil bir konuma regrede olur. Tragedya içinde de bu 
yapı Odipus ve Orestes metinlerinde görülür. Odipus babasını öldürülerek annesiyle 
evlenir ancak Orestes babasının intikamı gerekçesiyle annesini öldürür. 



101 
 

Eckhart’da entelektin nesnesi, var olan şeydir: "obiectum intellectus, habitus 

et actus eius, quod est ens ... " (Kern, 2003: 44) Ancak akıl varolanı şu ve bu olarak 

tanımaz, aksine tüm bireysellikten, varolanın tüm şimdi ve buradalığından uzak 

durur ve ondan soyutlar. Meister Eckhart'a göre akıl saf, sınırsız bir açıklık ve 

enginlik verir ancak bu sadece aklın özünde hiçbir şey olması ile mümkündür. 

Burada Aristoteles Eckhart'ın garantörüdür. Eckhart Aristoteles'in De anima (Ruh 

Üzerine) adlı eserine atıfta bulunur ve görme duyusuyla ilgili olarak şöyle der: "Eğer 

gözüm renk görmek istiyorsa, tüm renklerden yoksun olmalıdır... eğer göz herhangi 

bir renge ya da renkten herhangi bir şeye sahip olsaydı, ne bunu ne de herhangi bir 

rengi göremezdi." (Kern, 2003: 45). Görme duyusu, görme yetisi olarak göz burada 

tüm diğer alıcı yetilerin de modeli olarak anlaşılmaktadır. Göz ancak kendinde ve 

kendisi için hiçbir şey olmadığı ve kendisine atıfta bulunmadığı ölçüde, ancak saf 

açıklık, berraklık ve ötekine hazır olduğu ölçüde ve bu anlamda hiçbir şey olduğu 

ölçüde dünyanın fenomenlerini gerçekten görebilir. Buradan hareketle Eckhart’ın 

akıl anlayışı da kendisinin nesnesi olması durumunda kendi kavrayışından kaçan bir 

bilinemez yahut irrasyonel olarak kalmak durumundadır.  

2.3. Rönesans Dönemi 

2.3.1. Hermetizm Kültü ve İrrasyonel Zemine Etkileri 

Rönesans dönemi, tezimiz bağlamında irrasyonel kavramının taşıyıcısı 

sayılabilecek bir geleneği barındırır. Bu gelenek Hermetizm’dir. Rönesans dönemi 

genel hatlarıyla Orta Çağ ile Reformasyon arasındaki tarihi dönem olarak bilinir. Bu 

dönemin karakteristik özellikleri bilhassa antik Yunan düşüncenin sanat, felsefe, 

mimari gibi muhtelif alanlarda çevirilerin de katkısıyla yeniden ele alınması ve tekrar 

canlandırılması eğilimidir. Platon’un Rönesans döneminde adeta yeniden 

keşfedildiği söylenebilir. 13. yüzyılda hali hazırda Platon’un neredeyse sadece 

Timaios diyaloğunun biliniyor olması çeviri faaliyetlerinin durumu bakımından 

dikkate değerdir. Platon külliyatının bütünüyle Latinize edilmesi ise ancak 15. 

yüzyılda Marcilio Ficcino’nun tercümeleriyle söz konusu olmuştur. İrrasyonel 

teriminin Rönesans dönemindeki muadil kavramlarından biri olarak gnosis ise 

özellikle Hermetik Düşünce geleneği içinde yer edinmiştir. Bu durum yine 

Ficcino’nun kendisinden öyle talep edildiği için, önünde tercüme edilmek üzere 

bekleyen Platon külliyatının el yazmaları olmasına rağmen öncelikle Corpus 



102 
 

Hermeticum’u tercüme etmesiyle imkân bulmuştur (Yates, 2021: 32). Açıkçası 

bilimsel ilerleme ve akılcılığa açılmakta olan Batı Düşüncesi, Rönesans dönemi 

içinde irrasyonel yaklaşımların da neşvüneva buldukları bir ortam olmak bakımından 

da birtakım veriler sağlamaktadır.  

Tezimiz Hermetik geleneğin, akılla ulaşılamayan ancak bir aydınlanma ile 

varılması mümkün olan Tanrı’nın bilgisine ulaşma gayesini dikkate almaktadır. 

Burada akla aşkın bir bilgi hedefleniyor olmasına rağmen, söz konusu öğretinin 

yöntem ve doktrinleri rasyonel ilkelerle, istidlâli yöntemlerle iş görürler. Özellikle 

kozmoloji bilgisinin, astrolojik hesaplamaların ve dolayısıyla matematiğin etkili 

biçimde kullanıldığı bir külliyatın oluştuğu görülür. Modern dönem tasnifleri 

bakımından irrasyonel kavramının kapsar kümesine dahil edilebilecek Hermetizm 

geleneği, etkinliğini güçlü biçimde gösterdiği 17. yüzyıla değin akla nispetle ele 

alınan bir yaklaşım olarak değerlendirilmemiştir. Bu durum söz konusu öğreti, 

gelenek yapısı içinde kaldığı sürece rasyonel ile karşıtlık ilişkisi içinde bir 

kavramlaştırmaya ihtiyaç duyulmadığını gösterir.  

Hermetizmin, esasen irrasyonel kavramı bağlamında önemli bir etkisi de 

gnosis kavramına kuşatıcı, muhafaza edici bir alan oluşturmuş olmasıdır. Hermetik 

literatür üzerinden felsefi ve dini teori, pratik büyü ekolleriyle birleştirilmiştir. Söz 

konusu büyü ekolleri heykelleri canlandırma, ruh çağırma, Grek-Babil astrolojisine 

dair Helenistik yazılar, simya uygulamaları ile ilgili Mısır kökenli ritüelleri 

kapsamaktadır. Hermetik felsefe kült uygulamaları rasyonelleştirip sistemli hale 

getirerek, kişinin fiziksel varlığın sınırlarından kurtularak ruhani bir yükselişe 

geçmesiyle ilgili yöntemler sunuyordu. Bu bakımdan da genellikle eşzamanlı 

gelişme gösteren Gnostizm ile karıştırılmıştır (Hermes Trismegistus 2019: 12). Söz 

konusu perspektiften bir tarihi okumanın Giordano Bruno üzerinden ayrıntılı bir 

incelemesi için F. Yates’in Giordano Bruno ve Hermetik Gelenek isimli eseri önemli 

bir çalışmadır.  

Hermes ismi ve hermetik sıfatı, yazının mucidi Theut ile ilişkilendirilen Mısır-

Helenistik Tanrı Hermes Trismegistos’un (Üç kere hikmetli) adından türetilmiştir. 

Hermes öğretisi Gnostik-Helenistik, Platonik-Pythagorasçı ve Mistik-Kabalistik 

fikirlerin senkretik bir karışımıdır. Bu öğreti, dünyanın gerçek özüne ve içinde gizemli 

bir şekilde çalışan güçlere ezoterik bir giriştir ve maddenin dönüşümü, üreme, 

yaşam, ölüm ve yeniden doğuş süreçlerine tekabül eder. Tek doğa hem maddelerin 



103 
 

dönüşüm sürecinde hem de insanların yaşam ve ölümlerinde etkindir. Cevherlerin, 

değişimler yoluyla bileşik maddelerden saf maddelere yükselmesi gibi dünyanın ve 

onun cevherlerinin hakiki mahiyetinin bilgisi de mertebesi kesin olarak belirlenmiş 

dinî-zühdî bir yükseliştir. En azından seçilmiş bilge kişilerde, insan ruhunun 

yozlaşmış maddeden kurtuluşunun mistik bir yeniden doğuş yoluyla gerçekleştiği 

kabul edilir. 

Bu gizli doktrinin Hermes Trismegistus'un konuşmaları ve ilk kitabından 

sonra Poimandres olarak da adlandırılan Corpus Hermeticum’daki koleksiyonuna en 

eski atıflar Patristik Cyril, Athenagoras, Tertullian, Laktanz ve hatta Augustinus’ta 

görülür. Kroll, Reizenstein, Teiler ve Yates Hıristiyanlık, Gnostisizm ve Yahudi 

Mistisizmi, simya ve İslam Felsefesi, astronomi ve tıp için geçerli hale gelen bu gizli 

doktrinin etkilerinin tarihi üzerinde yoğun bir şekilde çalışmışlardır. Ancak bu 

öğretinin tarihi etkileri, kavramsal tarihinin dışında da ele alınabilir. 

Rönesans dönemi bakımından Hermetik külliyatın muhtevası muhtemelen 

çoğu Yunanlı olmakla birlikte meçhul yazarlar tarafından ortaya konulan ve 

dönemim yaygın Yunan felsefesinin yanı sıra, Yahudi ve Pers etkileri taşıyan, 

Platonculuk, Neoplatonizm ve Stoacılıkla karışmış bir külliyattı (Yates 2021: 19). 

Rönesans dönemine değin Yunan düşüncesinin hipotezlerinin neredeyse hiçbir 

biçimde ampirik sınamalara tabii olmaması Yunan diyalektik felsefesinin Orta Çağ 

insanlarının zihinsel ihtiyaçlarına karşılık vermediği bir durağanlığa neden olmuştur. 

Örneğin Aristoteles’in cisimlerin kütleleri oranında hızlanarak düşecekleri fikrinin 

yanlışlanması yaklaşık bin beş yüz yıl sonra Galileo deneyleri ile söz konusu 

olmuştur. Oysa farklı ağırlıkta iki cismi aynı anda düşüşe bırakmak Aristoteles’in 

fikrini sınamak için yeterlidir. Klasik felsefe tarihi okumalarının dışında bir 

perspektiften yaklaşıldığında, milattan sonraki ilk yüz yıllarda hakikat bilgisi 

bakımından standart eğitimin veremediği türden yanıtların arayışı baş göstermiştir. 

Bu arayışlar doğal olarak sezgisel, gizemli ve büyü esaslı yaklaşımların öne çıktığı 

yollara gitmiştir. Zira görünüş itibariyle akıl, hakikatin bilgisi bakımından başarılı 

olmadığından Nous yani insanın sezgisel kudretinin geliştirilmesi yönünde eğilimler 

kendini göstermeye başlamıştır. Artık bu bağlamda felsefe, diyalektik bir alıştırma 

olmaktan ziyade bilakis Tanrı’nın ve dünyanın sezgisel bilgisine ulaşmanın bir 

yöntemi olarak yani Gnosis olarak kullanılır (Yates 2021: 21). Buradaki gnosis 

kavramının, modern batı paradigmasının tasnifinde irrasyonel kavramının 



104 
 

dallanmalarından biri olarak suprarational başlığı altına tevdi edildiği fikri, tezin 

iddiasının bağlamsal bütünlüğü bakımından akılda tutulması gereken bir husustur.  

Hermetik risaleler genellikle mürşid yahut üstat ve müridi arasındaki 

diyaloglar biçimindedir. Bu diyalogların akışında, müridin aydınlama yaşadığı bir 

noktaya ulaşılır ve burada varılan hal dünyanın ve kozmosun nous’u yahut mens’i 

kişinin içine yansımasıyla temaşa edilir. Söz konusu extase, ruhun gezegen 

feleklerini aşarak Tanrıyla birleşmek için yükselişi yahut İslam Tasavvufu içerisinde 

fenafillah makamına ulaşılmasıyla özdeş bir irfani aydınlanmadır. Bu bakımdan 

Hermetizm, gnosis yani irfani aydınlanma içeren ancak kutsal kitabı, tapınakları 

olmayan bir tür felsefi din yahut dini felseye yakınsar (Yates, 2021, s.21). 

Orta Çağ'da, Arnaldus von Villanova (1235-1311), Raymunds Lullus (1235-

1315), Trevisanus (1406-1490) gibi çok sayıda simyacı Hermes Trimegistus'a atıfta 

bulunur. Hermes Trimegistus, Albertus Magnus tarafından da bilinir. Yaygın kabule 

göre İslam düşünürleri, muhtemelen Hermetik fikirleri Orta Çağ'a aktarmışlardır. 

İslam dünyasının Hermes'e ilgisi onun İslam'ın kabul ettiği peygamberlerden İdris 

olduğuna dair inançla da bağlantılıdır. Bununla birlikte, Orta Çağ'ın rasyonel 

Aristotelesçi dünya anlayışı sistemi, yoğun Neoplatonik muhalefete rağmen açıkça 

egemen olduğu sürece, mistik-kabalist doğa yorumları, 17. yüzyıla kadar nispeten 

etkisiz kalmıştır. Bilimleri meşrulaştırmaya yönelik rasyonel girişimler, hermetik 

öğretilerin karmaşık yapısını kendi alanından dışlar. Alman idealizminin doğa 

felsefesi ve romantik doğa kavramı, doğanın matematiksel olarak formüle 

edilebilecek yasalara indirgenmesine karşı olmaları bakımından, yine gnostik ve 

mistik fikirlerle ilgilidir, ancak hermetizm kavramını ele almaz ve kullanmaz. Bu 

anlamda örtülü yahut izleri belirsizleşmiş bir geleneğe ait kavramların kendilerinin 

olmasa da ikame karşılıklarının kullanıldığını söyleyebiliriz.  

Erken modern dönemde hermetik edebiyatın artan etkisinin itici gücü, 

“Corpus hermeticum”un Marcilius Ficinus tarafından Latinceye çevrilmesiyle (1463-

1464) belirginleşir. Bu vakte değin Rönesans entelektüel döneminin dahi arka 

planında Hermetizmin ne denli önemsendiğini göstermek bakımından Francis Yates, 

“Giordano Bruno ve Hermetik Gelenek” adlı kitabında Hermetik külliyatı Latinceye 

tercüme eden Ficinus’un, eline Platon eserlerinin yazmaları ulaşmış olmasına 

rağmen bunları Corpus Hermeticum tercümesinden sonraya bırakmasını isteyen 

talimatlar almasını örnek verir (Yates, 2021). Rönesans öncesinde de Hermetizmin 



105 
 

ne denli güçlü bir etkisi olduğu üçüncü yüzyılda Lactantius ve dördüncü yüzyılda 

Augustinus’un Hermes Trismegistus mitini kabullenmelerinden anlaşılabilir. Ancak 

Augustinus’un etkisi ilerleyen yüzyıllarda Hermetik geleneğin aleyhine olacak bir 

karakter taşımaktadır. Agustinus, De Civitate Dei adlı eserinde Corpus Hermeticum 

külliyatının ikinci cildi olan Asclepius’ta tarif edilen ve Mısır’ın büyü esaslı dininde 

önemli yeri olan tanrı heykellerinin içine büyü yoluyla ruhları çekmek ve onları 

canlandırmakla ilgili anlatıları şiddetle eleştirir daha doğrusu lanetler. Elbette bu 

lanetleme söz konusu büyü yöntemlerini öven Hermes Trismegistus’a da 

yönelmektedir. Dolayısıyla Augustinus gibi kurucu babalardan birinin lanetlediği 

geleneğin, kurumsallığını gittikçe güçlendiren Kilise yapılanması karşısında özgürce 

serpilme imkânı bundan menfi yönde etkilenecektir. Ancak M. Ficinus, Corpus 

Hermeticum tercümesine yazdığı önsözde Rönasans döneminde kadim bilgelik 

olarak görülen Hermetizmin seceresini sıralar (Yates, 2021, s.34):  

Hermes, ilk ilahiyat yazarı olarak nitelenir; ardından gelen Orpheus kadim 

ilahiyatçılar içinde ikinci sıradadır; Orpheus’un mukaddes öğretisine vakıf olan 

Aglaophemus’u ilahiyatta Pythagoras izler, ki onun öğrencisi Philolaus da ilahi 

Platon’umuzun hocasıydı. Öyleyse tek bir kadim ilahiyat (prisca theologia)
17

 vardır… 

kökenini Merkür’den alır ve İlahi Platon’da en yüksek seviyesine ulaşır. 

Orta Çağ Kilisesinin büyücülüğü ve büyüyü yasaklamasının ardında yatan 

gerekçelerden biri Hristiyan düşüncesine köklü ve ciddi bir rakip olarak varlığını 

sürdüren Hermetizmin bir parçası olmasıdır. Bu aidiyet aynı zamanda Yunan 

düşüncesinden öğeleri de kapsayacak bir ilerlemeyle kadim Mısır bilgeliğinin 

putperest yapısına dayanmaktadır. Kadim Mısır bilgeliğinin ise en başat yönüyle 

astronomi bilgisi olduğu söylenebilir. 

Agrippa von Nettesheim, De Occulta Philosophia adlı eserinde (1530-1533) 

ve ayrıca Cusa’lı Nikolaus hermetik metinleri çeşitli vesilelerle anar. Hermes 

alıntıları, Gül Haç hareketine ait olan Rosarium Philosophorum’da (1550) da 

bulunabilir. Paracelsus da hermetik kavramını önemsemektedir. Çağdaşları onu 

hermetik felsefenin bir yorumcusu olarak görürler. Bu nedenle, kimyasal ve tıbbi 

                                                
17

  Traditionalizm ekolü bakımından bu tek ilahiyat düşüncesi philosophia perennis kavramı 
ile karşılanır. 



106 
 

incelemeler yazan paracelsianların başlıklarda kendilerini hermetik yazarlar olarak 

tanımlamaları şaşırtıcı değildir. Ficinus'un eserlerinin Almanca çevirisi 1667'de 

Nürnberg’de Hermetic Kleeblättlein dergisinde yer alır. 1667'de Frankfurt'ta bir 

Museum Hermeticum ortaya çıkar. Hermes Trismegistus figürü rasyonalist 

eleştirilere rağmen. 17. ve 18. yüzyıllarda aynı yoğunlukta ortaya çıkar. Bunu, 

Hermetik edebiyat olarak 1843'te Paris'te Cambriel'in bir Course de la philosophie 

hermetique’i izler. Hermetik edebiyatın son dallarının Fransa'da bulunabilmesi, 

muhtemelen, simyaya aşina olan ve bir kabul töreni olarak hermetique ayinini kabul 

eden Fransız Gül Haçlılarına kadar götürülebilir. Gül Haç El Kitabı’ndaki ilgili 

makaleler ve Bernus'un Simya ve Şifa Sanatı adlı kitabı, hermetik fikirlerin 20. 

yüzyılda bile hala canlı olduğunu göstermektedir. Fransız bilim adamlarının özellikle 

kimya alanında önemli katkılar sağlamış olmaları da kendi kültürel havzalarında 

simya ilminin derin köklerine aşinalığın bir yansıması olarak düşünülebilir.  

Hermetizmin gerek klasik dönem gerek çağdaş dönem sanatı üzerinde de 

etkileri söz konusudur. B. Croce'den etkilenen İtalyan edebiyat eleştirmeni F. Flora, 

Rimbaud, Mallermes ve Valery'nin sembolizmini benimseyen G. Ungaretti'nin şiirine 

Poesia hermetica adını verir.  

Çağdaş estetik teoride, hermetik sanat eseri kavramına Adorno tarafından da 

yeni bir anlam verilmiştir. Sosyalist gerçekçiliğin (Lukacs) ve sosyal ve politik 

dirayete bağlı edebiyatın (Brecht, Benjamin, Sartre) ve matematik-sibernetik sanatın 

(Bense, Heissenbüttel) aksine Adorno, her türlü tüketilebilirlik ve sosyal yararlılıktan 

katı bir şekilde men edilmiş, içkin bir bilgiyle mecz olmuş ve ancak bu şekilde, 

neredeyse antropolojik olarak dayatılmış bir Aydınlanmanın Diyalektiği’nde 

öznelliğin sakatlanmasından kaynaklanan ıstırabın tutarlı bir ifadesinin bulunduğu 

anlamda bir sanat eserini hermetik sanat eseri olarak tanımlar. 

Hermetizm, yazının mucidi Theut ile ilişkilendirilen Mısırlı Helenistik tanrı 

Hermes Trismegistos'un adından türetilmiştir. Ps. Hermes Trismegistus’un öğretileri 

Gnostik-Helenistik, Platonik-Pythagorean ve mistik-kabalistik fikirlerin senkretik bir 

birleşimidir. Dünyanın gerçek doğasına ve içinde işleyen gizemli güçlere ezoterik bir 

giriş niteliğindedir. Maddenin dönüşümü gebe kalma, yaşam, ölüm ve yeniden 

doğuş süreçlerine karşılık gelir. Tek doğa hem maddelerin dönüşüm sürecinde hem 

de insanoğlunun yaşam ve ölümünde işlemektedir (Reckermann, 1974: 1075). Tıpkı 

maddelerin bileşik maddelerden saf maddelere dönüşüm yoluyla yükselmesi gibi, 



107 
 

dünyanın ve maddelerinin gerçek doğasının idraki, aşamaları kesin olarak 

tanımlanmış dini-asketik bir yükseliştir. Bu şekilde, insan ruhunun yozlaşmış 

maddeden kurtuluşu, en azından seçilmiş bazı bilgeler için, mistik bir yeniden doğuş 

yoluyla gerçekleşir. 

Hermes Trismegistus’a atfedilen doktriner diyalogların ve ilk kitabın başlığına 

atıfla Poimandres olarak da adlandırılan Corpus hermeticum'un toplanması 

şeklindeki gizli doktrinin en eski kanıtları patristikte Cyrill, Athenagoras, Tertullian, 

Laktanz ve Augustinus gibi yazarlarda bulunabilir (Reckermann, 1974: 1076). W. 

Kroll, R. Reitzenstein ve W. Theiler gibi isimler de Hıristiyanlık, Gnostisizm, Kabala, 

simya ve Arap felsefesi, astronomi ve tıbbı için oldukça önemli hale gelen bu gizli 

doktrinin etkisinin tarihi üzerinde yoğun bir şekilde çalışmışlardır.  

Orta Çağ'da Arnaldus von Villanova (1235-1311), Raymundus Lullus (1235-

1315), Trevisanus (1406-1490) gibi çok sayıda simyacı Hermes Trismegistos'a atıfta 

bulunmuştur (Peuckert, 1931: 1787-1790). Hermes Trismegistos, Albertus Magnus 

tarafından da bilinmektedir. Araplar muhtemelen hermetik fikirleri Orta Çağ'a 

aktarmışlardır. Bununla birlikte, dünyayı açıklayan rasyonel Aristotelesçi sistemin 

Orta Çağ'a açıkça hâkim olduğu süreçte, sürekli Neoplatonik muhalefete rağmen, 

doğanın mistik-kabalistik yorumları etkisiz kalmıştır. Ancak Aristotelesçiliğin 

üstünlüğünün sona ermesiyle ve modern doğa bilimlerinin ortaya çıkışıyla hemen 

hemen aynı zamanda, hermetik gizli öğretiler yeniden verimli bir zemin bulmuş ve 

17. yüzyıla kadar kesin bilimlerin meşrulaştırılmasına yönelik rasyonel girişimlere 

rakip olmuştur. Doğanın matematiksel olarak formüle edilebilir yasalara 

indirgenmesine karşı çıkarken, Alman idealizminin doğa felsefesi ve Romantizmin 

doğa kavramı bir kez daha Gnostik-mistik fikirlerle ilişkilendirilmiş ancak bu 

Hermetizm kavramı benimsenmeksizin yapılmıştır.  

Corpus Hermeticum'un Marsilius Ficinus tarafından Latinceye çevrilmesi 

(1471), erken modern dönemde hermetik literatürün artan etkisine ivme 

kazandırmıştır. Daha sonra Tractatus quae dicitur Thomae Aquinatis de Alchemia 

(1520) adlı eserde Hermes Psychopompos (ruhlara yolculuklarında eşlik eden) 

olarak alıntılanır. Agrippa von Nettesheim, De Occulta Philosophia (1530-1533) adlı 

eserinde ve Cusa’lı Nikolaus da çeşitli şekillerde Hermes Trismegistus’a atıfta 

bulunur (Reckermann, 1974: 1076). Peuckert’in pansophische Bewegung/Pansofik 

Hareket adlı çalışmasında bildirdiği gibi Hermes alıntıları Gül-Haç ekolüne ait 



108 
 

Rosarium Philosophorum (1550) adlı eserde de görülebilir. Aynı yıllarda Septem 

Tractatus seu Capitula Hermetis Trismegisti Aurei ve 1574'te Kont Bernhard von 

Der Mark'ın (1406-1490) yazılarının Almanca çevirisi Bernhardi chymische Schriften 

von der hermetischen Philosophie başlığı altında yayınlanmıştır. 1566'da Zadith Ben 

Hamiel tarafından yazılan De sermonis antiquissimi Philosophi libello'nun başlık 

sayfasının arkasında Hermes Trismegistus gösterilmektedir. Rosenkreuz karşıtı 

Libavius'un 1597 tarihli Alchemia'sı da Hermes Trismegistus’a atıfta bulunur 

(Peuckert,1930). Paracelsus da Hermetik kavramını ele alır (Hohenheim, 1922, 

s.475) ve çağdaşları onu hermetik felsefenin bir yorumcusu olarak görür. 

Paracelsus’un takipçilerinin de hermetik literartüre dahil edilebilecek kimya ve tıp 

konulu incelemeler yazdıkları daha eserlerin başlıkları itibariyle açıktır. Örneğin: 

G. Dorn; Physica Hermetis Trismegisti, 

M. Ruland; Lexicon Alchemiae, sive dict. Alchemisticum, cum obscurorum 

vertiorum et vere Hermeticarum, tum Theophrast- Paracelsiarum Phraseum planam 

explicationem continens (1612), 

 M. Mayer; Lusus serius, quo Hermes -- judicatus et con- stitutus est (1615), 

O. Croll; Hermetischer Wunderbaum (1630 civarı), 

H. Scheunemann; Medicina reformata sive denarius Hermeticus (1617), 

J. Du Chesne; Ad veritatem medicinae hermeticae et Hippocratis vetrumque 

decreta (1605).  

Edebiyatta da Hermetik etkinin 19. yüzyılda halen devam ettiği söylenebilir. 

Modern romanın öncülerinden Mary Shelley’nin Frankenstein ya Modern 

Prometheus adlı eserinde, sıradışı bilimsel uygulamalar kullanan karakter Victor 

Frankenstein da pozitif bilimler yerine Paracelcus’un ve Agrippa’nın eserlerinden 

faydalandığından bahseder.  

Hermetis Trismegisti Tractatus vere Aurei de Lapidis philosophici secreto, 

cum Scholiis Domini Gnosii” adlı eser de 1610 yılında yayımlanmıştır. Marsilius 

Ficinus'un eserlerinin Almanca çevirisi 1667'de Nürnberg Hermetisches 

Kleeblättlein'da yayınlanmıştır. 1677'de ise Frankfurt'ta bir Museum hermeticum 



109 
 

ortaya çıkmıştır. Oysa yüz yılın başlarında Isaac Casaubon18 ve H. Conring, Hermes 

Trismegistus efsanesini yok edecek denli güçlü filolojik ve literal kanıtlar 

sunmuşlardır. 1614’te Casaubon Hermetik külliyatın kadim bir Mısırlı rahip-bilge 

tarafından değil de İsa’dan sonraki bir dönemde yazıldığını filolojik gerekçe ve 

delillerle ortaya koymuştur. Yates’e göre bu bu bulgu Rönesans ve modern 

dünyanın bakış açılarını kesin sınırlarla ayırmıştır zira kendisini, Hermes 

Trismegistus’a dayandırılan kadim ilahiyat anlayışıyla biçimlendiren Rönesans Yeni-

Platonculuğu’nun birikimi bir hamlede dağılmış, kadim Mısır felsefesine dayanan 

Hermetik-Kabalacı yapıdaki Rönesans büyüsü büyük darbe almıştır. Hermetizm 

konusunda aşırı uçtaki Giordiano Bruno’nun daha iyi ve hatta hakiki felsefe olarak 

referans verdiği büyü esaslı Mısır dinine dönüş gayretleride anlamsızlaşmıştır 

(Yates, 2021: 545).  

Ne var ki Hermes Trismegistus figürüne yönelik rasyonalist eleştirilere 

rağmen, 17. ve 18. yüzyıllarda hermetik literatür ortaya çıkmaya devam etmiştir. 

Bunu 1843'te Paris'te Cambriel'in Cours de la philosophie hermétique adlı kitabı 

izlemiştir. Hermetik literatürün son dallarının Fransa'da bulunabileceği gerçeği, 

muhtemelen simyaya aşina olan ve bir inisiyasyon ayini olarak bir rite hermétique 

uygulayan Fransız Gül-Haç koluna kadar izlenebilir (Reckermann, 1974: 1077). 

Illuminès d'Avignon'un kurucusu A. J. Pernetty, 1740 civarında bir Dictionnaire 

mythohermétique yazmıştır. Hermetik fikirlerin 20. yüzyılda hala canlı olduğu 

Rosicrucian Manual'deki ilgili makaleler ve A. V. Bernus'un Alchemy and the Art of 

Healing kitabıyla açıkça görülmektedir. 

20. yüzyılın önemli estetik felsefecilerinden olan Benedetto Croce'den 

etkilenen İtalyan edebiyat eleştirmeni F. Flora, G. Ungaretti'nin şiirini “poesia 

hermetica” olarak adlandırmıştır.19 Burada söz konusu problem dilsel kendini ifade 

etme lehine iletişimden vazgeçen karanlık tarz bir şiirdir. Bu bir anlamda tüm 

mistiklerin zorunlu olarak kullanmak zorunda kaldıkları ifade biçiminin yani metaforik, 

algorik dilin teolojik eklentilerinden arındırılmış bir versiyonu olarak da 

yorumlanabilir.  

                                                
18

  Cenevreli bir Protestan olan Casaubon 16. Yüz yılın en önemli antik Yunan 
araştırmacılarından sayılır. Bkz. Dictionary of National Biography ve Mark Pattison, Isaac 
Casaubon, Oxford, 1892.  

19
  Bkz. H. Frenzel: Formen und Ursprünge hermetischer Dichtkunst in Italien. Roman. 

Forsch. 65 (1954) s.136-167. 



110 
 

Çağdaş estetik kuramında, hermetik sanat eseri kavramı TH. W. Adorno 

tarafından yeniden yorumlanmıştır. Sosyalist gerçekçiliğin (Lukács), toplumsal ve 

siyasi angajmana adanmış bir edebiyatın (Brecht, Benjamin, Sartre) ve 

matematiksel sibernetiğe yönelmiş sanatın (Bense, Heißenbüttel) aksine Adorno, 

içkin mantığına tamamen dolanmış, her türlü tüketilebilirliği ve toplumsal faydayı 

titizlikle engelleyen bir sanat üzerinde ısrar eder. Ancak bu şekilde, öznelliğin 

neredeyse antropolojik olarak dayatılan bir “aydınlanma diyalektiği” içinde 

sakatlanmasından çektiği acının tutarlı bir ifadesi söz konusu olacaktır. Adorno bu 

anlamda bir sanat eserini hermetik sanat eseri olarak adlandırmaktadır (Adorno, 

1970, s.159 vd.). 

2.3.2. Hermetik Geleneği Takib Eden Rönesans 

Düşünürleri Ve Etkileri 

2.3.2.1. Marcilio Ficcino ve Astroloji 

Özellikle Mısır kökenlerine dayandırılan astroloji bilimiyle yakından ilgilenen 

Astroloji, F. Boll'un belirttiği gibi, kehanetten çok daha fazlasıdır; aslında anlaşılmaz 

ama kırılmaz doğa yasalarına göre dünyanın birleşik bir görünümüne yönelik önemli 

bir girişimdir ve böylece certa stant omnia lege/her şey yasalarla sabit durur. (Boll, 

1950, s.1-28). Doğuşlar, Soruşturmalar ve Seçimler gibi özel kategoriler 

Ptolemaios'un (Tetrabiblos/Dört Kitap) en önemli bölümlerini temsil ederken, Arap 

düşünürler bunlara Devirleri eklemişlerdir. Kökeni Batlamyus'a atfedilen kavuşumlar 

ve hatta Aristoteles'in meteorolojisinin hava değişimiyle ilgili tüm bölümleri (De 

pluviis, De ventis, De terrae motu vb…) açıkçası tüm bu özel araştırmalar astrolojik 

tekniğin özünü oluştururken, Aristoteles'ten bu yana doğa felsefesinin ilk 

aksiyomlarını içeren ve uygulayan astrolojinin teorik kısmı veya yıldızların yargısı 

bilimi için durum farklıdır. Günümüzde net olarak ayrıştırılan astronomi ve astroloji 

ikiliğinin kökü burada görülebilir. Filozof-astrolog Aristoteles'in dünya görüşü aslında 

karşılıklı bağımlılık ilkesine ve fiziksel evrendeki hareketli nedenlerin hiyerarşisine 

dayanıyordu. Bu bakış açısına göre, gök cisimleri ay-altı dünyadaki tüm olaylarda 

önemli bir rol oynuyordu. Bu şekilde bilimsel temellerine kadar geri götürülen klasik 

astroloji aslında Aristotelesçi kozmolojinin merkezinde yer alır (Lemay, 1971, s.584). 

Yunanlılar, Araplar ve Latin Orta Çağı arasında bir seyir çizilebilecek olan 

astroloji tarihinde her şeyden önce bir mantıkçı olan Aristoteles göz ardı 



111 
 

edilmemelidir. Tüm fiziği ve metafiziği derinlemesine şu şekilde karakterize edilebilir 

ki o açıkça rasyoneldir; ne var ki ağır mantıksal aygıtlarından arındırıldıklarında, 

esasen ilkeler düzeninde bir astrolojiyi temsil ederler, çünkü hareketin formsuz 

madde ile ilgisinin mantığı bizi hareketin nedenselliğinin kökeni için ay-altı dünyanın 

dışına bakmaya zorlar. Aristoteles'e göre ne madde (dört unsur) ne de form -ki bu 

madde aracılığıyla somutlaştırılmadan iktidarsızdır- fiziksel harekete ivme 

kazandırabilir. Öte yandan, yıldızların üst nedenselliklerinin etkinliği, ay-altı dünyada 

karşı ağırlığını yalnızca elementlerin ya da maddenin sunduğu az ya da çok dirençte 

bulur ve bundan bağımsız bir etik ya da ekonomi söz konusu değildir; aksine, etik ve 

daha sonra politika, onları yöneten doğru merkezin öznel teorisi aracılığıyla ve 

Aristotelesçi sistemdeki şeylerin genel yuvalanması nedeniyle, nihayetinde 

kendilerini tüm insan olaylarını kuşatan göklere sıkı sıkıya bağımlı bulurlar. İnsan 

zekâsıyla bile bu evrende, kendisi gibi bir ruhla canlandırılan ve zekâyla donatılan 

gök cisimlerinin altında ancak ikincil bir yer işgal edebilir.  

Aristoteles Metafizik E Kitabında teorik bilimlerin ayrımını ve düzenini ortaya 

koyar. Formları maddeden ayrıldıkları ölçüde inceleyen matematik, onları maddeyle 

somutlaştıkları ölçüde ele alan fiziğin üzerinde yer alır. Bundan daha yüksek olan 

üçüncü bir bilim, burada ilk bilim olarak adlandırılan metafizik, daha sonra tözleri 

kendi içlerinde ele alır. Saf bir kategori olan mantıksal töz kavramı ortadan 

kaldırılırsa, metafiziğin nesnesini oluşturan ilk tözlerin aslında maddesiz var olan - 

zira Aristoteles için öz maddesel değildir- ve mükemmel dairesel ve ebedi 

hareketleriyle cevelan eden semavi tözler ya da yıldızlar olduğu görülür. Bu bakış 

içlerinde hedefi tanıyabilen ve kendini ona doğru yönlendirebilen bir ruh ve zeka 

olduğunu varsayar. Buradan hareketle semavi cisimlerin fizik dünyada en yüksek 

etkinliğin bir anlamda kökeni haline gelmesi ve bu dünyada oluş ve yok oluşa 

rehberlik etmesi mantıki bir sonuçtur. 

Aristoteles'in kendisi sadece temel ilkelerden bahsetmesine rağmen, böyle 

bir sistemde astrolojinin önemini abartmak mümkün değildir. Dahası, Helenistik 

dönem boyunca Stoacılardan Yeni-Platonculara kadar Aristoteles'in halefleri ve 

mirasçıları arasında astrolojinin geçirdiği muazzam bir gelişim söz konusudur. Bu 

gelişimin zirvesinde, fizik, matematik ve astroloji sentezleri, astrolojinin doğa 

biliminin kalbini temsil ettiği Ptolemaeus ve Galen'de de bulunabilir (Lemay, 1971: 

585). 



112 
 

Batlamyus ve Galen seleflerinin teorilerini kesin bir sistem haline getirirken, 

Arapların Yunan düşüncesinin mirası üzerine attıkları tamamen yeni görüşün farklı 

bir etkisi söz konusudur. Bu düşünce girişimlerine eşlik etmiş olan uzun eristik ve 

hermenötik sürecin yükünü taşımayan Arap yazarlar, tam tersine, bu mirası 

neredeyse bir bütün olarak benimsemiş ve gözlerine çarpan sonuçlarla hemen 

ilgilenmişlerdir. Daha 9. yüzyıl gibi erken bir tarihte Bağdat'taki Ebu Ma'şer Hipokrat, 

Aristoteles, Galen, Batlamyus ve Hermes'ten özümseyebildiği tüm pratik gerçekleri 

astrolojik bilimler demetinde birleştirmiştir. Bu unsurlar, kendisininkine benzeyen, 

ancak İran ve Hindistan'da biraz daha erken ortaya çıktığı ve büyük ölçüde Yunan 

kökenli olduğu artık bilinen bir astroloji geliştirmesine imkan vermiştir (Lemay, 1971: 

586). Ebu Ma'şer ile birlikte astroloji, Aristotelesçi gelenekte hem spekülatif düzende 

(maddenin kökeni, form, hareket) hem de pratik ve etik alanda (psikoloji, siyaset, 

savaşlar, tıp, meteoroloji, doğalar, vb.) doğa bilimlerinin yandaşı olarak kesin bir 

şekilde kurulmuştur. Eğer iyi olacaklarsa tüm faaliyetler, diğer disiplinler, tüm 

sanatlar, tüm insani çabalar astrolojiden beslenmeli ve gerçek bilgeliğin 

aydınlanmasını ondan almalıdır. Batı Orta Çağında aynı derecede iyi tanınan bir 

başka Arap yazar, Zabit ben Kurra, ulaşılan konumu şu sözlerle özetler: “Aristoteles, 

astronomi olmadan felsefe, geometri ve her bilimin geçersiz olduğunu öğretir.”20 

Elbette burada astronomi, astroloji olarak anlaşılmalıdır çünkü takımyıldızlardan ve 

bunların insan için öneminden bahsedilmektedir. 

Orta Çağa kadar aktarılan klasik Latince astroloji, başlangıçta 

quadrivium'un21 bir konusu olarak durgunlaşmıştı. Esas olarak Manilius ve Firmicus 

Maternus'un incelemelerinde yer almıştır. Macrobius, Martianus Capella ve 

Chalcidius'un eserlerinin önemli bir bölümünü astroloji teması oluşturur Ancak, 12. 

yüzyılda Arap birikimi Batı’ya aktarıldığında, hızlı bir değişim söz konusu olmuş ve 

astrolojinin etkisi kısa sürede kendini hissettirmiştir. Bernardus Silvestris şöyle 

yazmıştır: “O halde felsefe yapmanın başlangıcı formlar üzerinde düşünen 

matematiktir; nedenlerin ileri bilimi yahut maddenin tüketilmesi teolojisi.”22 

Bernardus’un burada kullandığı teoloji kelimesi yanıltıcı olabilir zira teoloji terimi ile 

                                                
20

  De ymaginibus, lat. Johannes von Sevilla. Paris Ulusal Kütüphane, Latince el yazmaları, 
7282, fol. 29r.  

21
  Yedi Özgür Sanat’ın trivium (gramer, mantık, retorik) dışında kalan ikinci grubu. Bunlar 

aritmetik, geometri, müzik ve astronomidir. 
22

  Orijinal metin için bkz. Silvestris Bernardus, 1964, In Martianus Capella, in: Jeauneau: 
Notes sur l’Ecole de Chatres. Stud. Mediaveli Ser. 3, Jg. 5, 856.  



113 
 

kasıt Tanrıdan ziyade tam da nesnesi gök cisimleri olan bir bilimdir. Bernardus bunu 

De Universitate Mundi23 adlı uzun şiirinde açık bir şekilde ortaya koyar ve 

Arapçadan önemli bir çevirmen olan çağdaşı ve Carinthia'lı Hermann, 12. yüzyılın ilk 

Aristotelesçi felsefi incelemesi olan De Essentiis (Zimmermann, 1982) adlı eserinde 

bunu doğrular, ancak bu eser de neredeyse tamamen Ebu Ma'şer'den alınmıştır. 

Öte yandan, Petrus Lombardus ve takipçilerine kadar teoloji terimi sadece Kutsal 

Kitap'ın incelenmesi bağlamında düşünülmemelidir zira Latin Orta Çağı'nın 12. 

yüzyılında teoloji genellikle gök cisimlerinin bilimiyle ilgilidir. 

Güncel perspektiften paradoksal gelse de, astrolojiyi ve onun doğanın 

incelenmesi için temel önemini reddeden herkes o dönemde felsefenin düşmanı 

konumundaydı. Roger Bacon, Albertus Magnus ve Thomas Aquinas'ın yaşadığı 

yüzyılda, hiçbir öğretmen Aristoteles sistemi karşısında astrolojinin iddialarını 

incelemeden reddedecek konumda değildi. Büyük Albert, Ebu Ma'şer'in 

Aristoteles'in en büyük yorumcularından biri olduğunu ilan etmiştir (Lemay, 1971: 

587). Skolastik öğretmenlerin astrolojiye karşı çok sayıda saldırısı olmasına rağmen, 

bunlar aslında sadece kehanet sanatının tekniği olarak adlandırdığımız, keyfiliğin ve 

fantezinin rol oynadığı şeye karşı yöneltilmiştir ancak bilimsel astroloji ilkesine yahut 

scientia judiciorum'a karşı değildir.  

Ne tekrarlanan kilise kınamaları ne de ortodoks doktorların argümanları, 

Aristoteles sistemi genel olarak kabul edildiği sürece astrolojiye karşı muhalefetleri 

için sağlam bir temel bulamamıştır ve pek çok Orta Çağ düşünürü astroloji 

karşısında güçlü ve ince çürütmelerine rağmen tutunamamıştır. Bu durum, astroloji 

destekçilerinin ya da savunucularının sürekli geri dönüşlerinde yeterli açıklıkla 

görülebilir. Günümüzde bile astroloji alanı kesinlikle kabul gören bir yaklaşım olarak 

varlığını sürdürmektedir. Bu sözde bilim, insanın kaderinin içinde yer aldığı dünyanın 

büyük işleyişini anlaşılabilir bir şekilde kavramak için eski mitoloji ve vahyin yerine 

sağduyu ve felsefi düşüncenin deneyimini koyduğu için, felsefi düşünce tarihinde 

gerekli ve verimli bir aşama olarak da görülebilir. En az iki bin beş yüz yıllık felsefi 

düşünce, doğa yasalarının incelenmesi için güçlü bir uyarıcı haline gelen astroloji 

tarafından beslenmiştir. İronik bir şekilde irrasyonel düşüncenin rasyonel olanı 

desteklemesi yahut onun ortaya çıkışına zemin hazırlayışı söz konusudur. 

                                                
23

  Bkz. Bernardi Silvesstris, De mundi universitate, ed. Barach Sigmund, Wrobbel Johann, 
1876, Innsbruck, Verlag der Wagner’schen Universitaets Buchhandlung. 



114 
 

2.3.2.2. Pico Della Mirandola ve Kabala  

Bir Rönesans düşünürü olarak Pico Della Mirandola’nın irrasyonel zemine 

etkisi çağdaşı olduğu ve kendisinden etkilendiği Ficcino’nun doğal büyü anlayışına 

tamamlayıcı olduğunu düşündüğü bir başka büyü geleneği eklemesindedir ki bu 

Kabala büyüsüdür. Uygulamalı Kabala’nın metodolojisi kozmosun doğal güçlerinin 

yanısıra daha yüksek ruhani güçleri de etkinleştirmeyi amaçlar. Burada uygulanan 

yöntemler diğerlerinin yanısıra Tanrı’nın sıfatları olarak on Sefirot, melekler vs.’ye 

kutsal İbrani dilinin de yardımıyla seslenir. Mirandola aynı zamanda Ficcino’nun 

Corpus Hermeticum tercümesiyle yükselişe geçen Hermetizm ekolüne de sıkı 

derecede bağlıydı. Yates’in sözleriyle (Yates, 2001, s.127): 

“Pico’nun öncülük ettiği ve kurucusu olduğu Hermesçilik ile Kabalacılık 

arasındaki evlilik önemli sonuçlara yol açacak, buradan doğan ve kökenini Pico’dan 

alan Hermesçi-Kabalacı gelenek son derece geniş çaplı etkiler yaratacaktı. Bu 

gelenek bir boyutuyla, yaratılış ve insan üzerine Hermesçi ve Kabalacı tefekkürü 

geliştirerek, Pisagorculuğu da içine alan ebcet hesabı ve armoni boyutlarını içeren, 

muazzam derecede karmaşık dini spekülasyon boyutlarına varan, bütünüyle 

düşünsel bir gizemcilik olarak tezahür edecekti. Fakat aynı zamanda büyü tarafı da 

vardı, ki Pico burada da, Hermesçi-kabalacı büyüyü ilk kez birleştiren kurucu 

rolündeydi.” 

D. Kaufmann ve N. H. Tur-Sinai'ye göre Kabala teriminin Aramice Qibhla 

(tılsım, muska) kelimesiyle hiçbir ilgisi yoktur ancak kbl kökünden türeyerek kabul 

etmek, içeri almak, almak gibi anlamlara dönüşmüştür (Niewöhner, 1976: 661). 

Kabala aslen, Gaonean döneminde Pentateuch'un aksine peygamberleri, 

hagiografları ve halakhik sözlü öğretileri ifade eden “ekzoterik gelenek” için 

kullanılan bir terimdir (Zunz, 1966: 46-47). 

Yahudi mistisizmi için bir terminus technicus yani teknik bir terim olarak 

Kabala muhtemelen ilk kez 13. Yüzyıl civarında, Abraham ben David'in oğlu, Kör 

İshak (yaklaşık 1165-1235) tarafından kullanılmıştır. Bazı araştırmacılara göre, 1200 

civarındaki Yahudi mistisizminin kendisini gelenekte varmış gibi bu isimlendirmeyle 

tanımlamak istemesi, durumun böyle olmadığı gerçeğine dayanmaktadır [18]. Ancak 

gelenek, (Kabala) sadece tarihsel gelenek olarak anlaşılmak zorunda değildir, aynı 

zamanda vahiy yoluyla aktarılanı da ifade edebilir. Hem eskilerin geleneği hem de 



115 
 

ilahi lütuf yoluyla gelen ilham Kabalistlerin kendi anlayışlarında Kabala için yetkili 

kaynaklardır (Niewöhner, 1976: 662). İlhamlı sezgi yoluyla, Tanrı'nın İbrahim'e (ya 

da Sina'da Musa'ya) vahyi ile başlayan asıl yani gerçek gelenek Kabala’da restore 

edilmek istenir. Dolayısıyla Kabalistler için sezgi ve gelenek bir çelişki değil, aksine 

tarihsel olarak konuşulursa gerçek geleneği kesintiye uğratan sezgi, gerçek 

geleneğe dönmek ve aynı zamanda onu yeniden kurabilmek için bir kaynaktır 

(Scholem, 1957: 129). Öte yandan, Kabalistlerin kendilerini yeni bir bilim dalı olarak 

gördükleri, 1330 yılında bir Kabalist tarafından yapılan ve Kabala 'yı yaklaşık 200 

yıllık bir araştırma dalı olarak tanımlayan bir açıklamayla gösterilmiştir ancak 14. 

yüzyıldan itibaren Kabala mistisizm için kullanılan bir terim olarak yerleşerek mistik 

disiplinler için kullanılan diğer terimlerin yerini almıştır (Niewöhner, 1976, s.662). 

Kabala 13. ve 14. yüzyıllarda Hıristiyan Batı'da Provence, Languedoc, 

Aragon, Kastilya gibi bölgelerde başlayan Yahudiliğin dini-tarihi bir fenomenidir. 

Kabala kelimesinin anlamına dayanan terminoloji kabul edilirse, Merkabah ve Sefaer 

Jezira24 mistisizmi gibi ekoller gerçek anlamda Kabala geleneğine dahil değildir, 

ancak Kabala ilk büyük yazılı belgesini Kör İshak'ın Jezira yorumunda bulur. Sefaer 

Jezira üzerine 50'den fazla Kabalistik yorum vardır ve örneğin ünlü Salomon ben 

Adreth'in öğrencisi Meir Ben Salomo Abi-Sahula, 1330'da Kabala'yı “On Sefirot'un25 

ve İncil'deki emirlerin bazı nedenlerinin bilimi” olarak tanımlamıştır ancak bu bilimin 

metodolojisi bekleneceği üzere araçsal bir rasyonalitedir. 

Yahudi gizli doktrini ve mistisizminin özellikle de 1200'lerden itibaren Orta 

Çağ Mose Ben Maimun teorisine karşı tepki vermek amacı güttüğünü varsaymak 

tarihsel olarak mümkündür zira Mose Ben Maimon kendi dönemindeki Yahudi 

teolojisinin mistik eğilimlerine sert bir şekilde saldırmıştır ve buradan hareket eden 

H. Graetz, Maimon'un sadece rasyonalist olarak anlaşılabileceği ve Kabala'nın da 

yalnızca Moses ben Maimon'un rasyonalizmine -felsefi- bir karşı yönelim, deyim 

yerindeyse aklın tarihinde geriye doğru bir adım olduğu varsayımını ortaya atar 

(Niewöhner, 1976: 663). Bu varsayım rasyonel-irrasyonel denge arayışında tarihsel 

                                                
24

  Yahudi mistisizmi üzerine en eski ve önemli kaynaklardan biri, Yaratılış Kitabı olarak da 
adlandırılır. 

25
  Sefirot: Kabalistlerin Tanrı Yehova’nın tezahürünü sağlayan on aşama ile her şeyin de 

kendisine düzenlendiğine inandıkları bir şema. Kabalanın en ünlü kitabı olan Safer ha-
zohar’da yer alan şemanın elemanları şunlardır: 1. keter (taç) 2. hokhmah (akıl, hikmet, 
bilgelik) 3. binah (anlayış) 4. hesed (merhamet) 5. gevurah (adalet) 6. tiferet (güzellik) 7. 
nezah (zafer) 8. hod (ihtişam) 9. yesod (temel) 10. malkut (krallık) 



116 
 

aksın sürekli ve düzenli bir ileri yönü olmadığını göstermesi bakımından önemlidir. 

Öte yandan G. Scholem, Kabala'nın felsefe tarihinin kategorileri içinde değil ancak 

sadece din tarihinin kategorileri içinde tasvir edilebileceğini göstermiştir (Scholem, 

1962: 8). Daha önceki değerlendirmeler örneğin Brucker, Tennemann ve Hegel ya 

da sözlükler örneğin R. Goclenius, I. Micraelius sürekli olarak Kabala'yı felsefenin bir 

çeşidi olarak görürken W. T. Krug Kabala'nın “felsefi akıl ve şiirsel hayal gücünün 

melez bir yaratığı, felsefe ve teolojinin fantastik bir karışımı” olduğunu yazar (Krug, 

1969: 565-567). Ancak G. Scholem ve öğrencilerinin Kabala'yı dinler tarihi içinde 

kategorize etmeleri sayesinde Kabala araştırmaları son 50 yılda varsayım 

aşamasından çıkıp bilimsel araştırmalara konu olmuştur. 

Kabala sadece felsefi rasyonalizme bir tepki olarak görülmese bile, din 

tarihindeki her mistik akım gibi, rasyonelliği tamamen reddetmeyen ancak sezgi, 

tefekkür, aydınlanma veya okültizm yoluyla onu aşmaya çalışan bir bilgi - ister 

dünyaya, ister dünyanın altında yatan ilkelere veya dünyayı var eden güçlere dair 

olsun - için çabaladığı söylenebilir. Yaklaşık 1250'den itibaren Kabbala bir yandan 

teorik ya da spekülatif, diğer yandan pratik ya da teurjik (gizli, büyülü) olarak ikiye 

ayrılmıştır (cabbala philosophica/cabbala symbolica). 

Gerçek anlamda Kabala'ya - yani 1200'lerden itibaren Yahudi mistisizmine - 

ek olarak bir de “Hıristiyan Kabala”da söz konusudur. Hıristiyan Kabala terimi ilk 

olarak Franciscus Mercurius Van Helmont'un (1618-1699) bir eserinin başlığında 

bulunur. Adumbratio Cabbalae Christianae… Kabala'yı Hıristiyan terimleriyle 

yorumlamaya çalışan 14. ve 15. yüzyıllardaki birkaç Yahudi dönmesi (örneğin 

Burgoslu Abner ve Samuel ben Nissim Abul Faradsch) dışında genellikle Hıristiyan 

Kabala'nın kurucusu olarak 1486 yılında yazdığı Conclusiones Cabalistae numero 

LXXII… adlı eseriyle Giovanni Pico Della Mirandola kabul edilir . J. Reuchlin'e göre, 

Latince'de “cabalistae aut Cabalici” terimini ilk kullanan da Pico'dur (Reuchlin, 1983: 

629). Hristiyan Kabala, Kabala'yı Hristiyanlık anlamında yorumlama, Kabalistik 

fikirleri veya yöntemleri Hristiyanlığa uygulama ve hatta Hristiyanlığı Kabalistlerin 

kendileri tarafından henüz tanınmayan öğretilerinin anlamı olan gerçek öz olarak 

tanımlama çabalarını ifade eder. İlk Alman Hıristiyan Kabalist J. Reuchlin'in De 

Verbo Mirifico (1494) ve De Arte Cabalistica (1517) yazıları Agrippa Von 

Nettesheim’ı çok etkilemiş ayrıca Leibnitz’in Kabala ile tanışmasını sağlamıştır 

(Niewöhner, 1976: 666). Ne İbranice ne de Latince bilen Jakob Böhme'de Kabala ile 



117 
 

birçok paralellik vardır, Fr. Chr. Oetinger onun Kabala çalışmasını erken dönem 

Alman Pietizminin Protestan mistisizmi fikirleriyle ilişkilendirir.26 Spinoza'nın 

panteizm ve Kabala arasında varsayılan ilişkisi üzerine de çok sayıda özel çalışma 

söz konusudur.  

2.3.2.3. Heinrich Cornelius Agrippa ve Simya 

Modern dönem öncesinde, pozitif bilimler arasında bugün gördüğümüz açık 

ve net tasnifler bir yana pozitif ve sosyal bilimler arasında da açık ayrımlar söz 

konusu değildir. Bu bakımdan bir Rönesans düşünürünü belli bir alanda 

uzmanlaşmış yahut ilgisini tamamen belli konuya odaklanmış gibi değerlendirmek 

yanıltıcıdır. Ele alacağımız düşünür Cornellius Agrippa von Nettesheim (1486-1535) 

da bu kuraldan bağışık olmayan bir Rönesans alimidir. Agrippa bir Rönesans 

büyücüsü olarak elbette büyü, okült çalışmalar, batıni ilimler gibi alanların hemen 

hepsinde çalışmalar yapan biriydi. Eserlerinde bugün modern insanlar olarak gülüp 

geçtiğimiz modern bilimden son derece uzak ancak bir biçimde aşina olduğumuz 

sayısız reçete ve yöntem önerilmektedir. Bir örnek verilecek olursa (Agrippa, 2006, 

s.72): 

…hastanın boynuna, bir kurbağanın doğal renginde bir bezle asılan 

kurbağanın sağ gözünün insanın sağ gözündeki acıya, sol gözünün de sol 

gözündeki acıya iyi geldiği söylenir. Buna benzer bir şey yengecin gözüyle ilgili 

olarak da bildirilir. Bundan ötürü kaplumbağanın ayağı böyle uygulandığında gut 

hastalığına iyi gelir. Ayağı hasta olana ayak, eli hasta olana el, sağı hasta olana sağ, 

solu hasta olana sol. Bu biçimde kısır olan bir hayvanın, ötekinin de kısır olmasına 

neden olduğu söylenir. Özellikle de hayvan testisleri, döl yatağı ya da sidiği bu etkiyi 

sağlar. Dolayısıyla, bir kadın her ay katır sidiğini içerse gebe kalmaz derler. Bundan 

ötürü bir özellik ya da nitelik elde edeceksek, böyle bir niteliğin başka bir şeyden 

daha üstün olduğu ya da bu etkinin daha güçlü olduğu hayvanlar ya da şeyler 

aramalıyız. 

Biz burada tezimiz bağlamında özerk irrasyonel alanlardan biri olarak 

gördüğümüz simya ile ilgili bir örnek olarak Agrippa ve simya mesleğine genel bir 

perspektiften bakmaya çalışacağız. Bu bağlamda önceleri Ficcino’ya atfedilen ancak 

                                                
26

  Bkz. W. A. Schulze, Fr. Chr. Oetinger und die Kabala Judaica 4 (1948), s.268-274. 



118 
 

son yıllarda Sylvain Matton tarafından, Agrippa’nın eseri olduğuna dair önemli 

kantların ortaya atıldığı De arte Chimica ve Agrippa’nın üç ciltlik eseri De occulta 

philosophia (1533) Batı okültizminin en etkili eserleri olarak gösterilir. Eserin ilk cildi 

doğal büyü yani nesnesinin unsurlar alemi (maddi alem) olduğu büyü hakkındadır. 

İkinci cilt yıldız büyüsü (sayı büyüsü) ve son ciltte törensel büyü konusunu ele alır.  

Agrippa’nın hiyerarşik anlaşına uygun evren düzeni üç katlı bir yapı sergiler 

ve her katman kendinden üstte olanın etkilerini alma potansiyeline sahiptir. Bu üçlü 

yapı ilk cildin birinci ve ikinci bölümlerinde ele aldığı şekliyle ve “y” ekseni 

düzleminde yani dikey olarak unsurlar alemi, yıldızlar alemi ve entelektüel alemdir. 

Bu ayrıştırma felsefi bağlamda fizik, mathematik ve teolojik ayrımlara tekabül eder 

ancak büyü bu disiplinlerin hepsini kapsar. Agrippa geçmişin ünlü büyücüleri 

arasında Merkür Trismegistus, Zerdüşt, Orpheus, Pisagor, Platon, Plotinus, 

Porphyrius gibi isimleri sıralar (Agrippa, 2006: 33). Ayrıca söz konusu ayrıştırma 

bağlamında da De Occulta Philosophia’nın Doğal Büyü cildi fiziğe, Sayı Büyüsü cildi 

matematiğe ve Törensel Büyü cildi de teolojiye tekabül eder. Agrippa’nın Magus’u 

söz konusu üç alemi de katederek yükselmeyi hedefler, unsurlar alemi, yıldızlar 

alemi ve entelektüel alem yahut melekler veya cinler alemi. Orfik büyüyü tartışırken 

Agrippa, Orfik şarkılarda adları sıralanan Tanrıların kötü cinler olmayıp bilakis 

Tanrı’nın insanın hizmetine sunduğu ilahi ve doğal erdemler olduklarını belirtir. 

Kişinin dualarda kullanacağı gezegen adlarını sıralarken özellikle güneşe vurgu 

yapar ve her kim bu aşağı alemde harikulade bir iş yapmayı arzu ederse, o kişi 

güneşe seslenmelidir (Yates, 2021: 197). Ficcino da benzer düşünceleri ifade 

etmiştir.27  

16. yüzyıldan bu yana pek çok insan simya terimini altın üretimi ile 

ilişkilendirmiştir. Ana metali altına dönüştürme fikri sadece bir yanılgı olarak 

kalmıştır, çünkü simya hiçbir zaman sadece zengin bir insan olmak için altın 

üretmekle ilgili olmamış, doğanın bileşimi hakkında bilgi edinmek ve kendini daha 

yüksek bir ruhani seviyeye yükseltmekle açıkçası bir tür tekamül ile ilgili olmuştur. 

Okült filozoflar bakımından filozof taşı yahut iksir, spiritus mundinin (dünya ruhunun) 

                                                
27

  Burada dikkat çekmek istediğimiz husus güneşin en önemli müracaat nesnesi olarak 
anılmasının ardında yerleşik düzenin hiyerarşik yapısının getirdiği bir kültürel 
transformasyonun görülebilecek olmasıdır. Bu transformasyon dişili temsil eden ve 
hiyerarşik olmayan ay döngüsünün yerini alan hiyerarşiyi temsil eden ve eril güneşe yüz 
yıllar içerisinde giderek daha da prestij edilen bir semiyosferin oluşturulması olgusudur.  



119 
 

ancak gömülü olduğu altından çıkarılarak elde edilebileceği inancı simya 

çalışmalarını etkileyen bir düşünce olmuştur. Köken bakımından ise simya ilmi, 

tapınak atölyelerinde insanların altın benzeri alaşımlar (kimyasal olarak altının 

diplosis ve triplosisi) üretmeye çalıştıkları İskenderiye Mısır'ına kadar dayanır. Bu tür 

altın yapımının bir sahtecilik konusu olduğu açıkça kabul edilmektedir. Altını 

beyazlatmak veya sarartmak için bakır, kalay ve kurşun bileşikleri kullanılır. MS 3. 

yüzyıla ait Yunan papirüsleri Holmiensis ve Leidensis birçok tarif vermektedir 

(Kernstein, 1971: 149). Dönemin doğal felsefi, Gnostik ve Neoplatonik öğretileri bu 

bilgiye dini-senkretik bir yorum katar. Kimyasal süreçler alegorik düzenlemelerle 

üreme, yaşam, ölüm ve yeniden doğuşa karşılık gelen maddenin dönüşümü mitine 

evrilmiştir. Bu yaklaşım Yunanlıların her şeyi kaplayan ve birbirine bağlayan 

bütüncül doğa fikrini varsayar. Burada da, Yunan geleneğini takiben, tüm maddeler 

ya ilksel bir maddenin niteliksel olarak farklılaşmış türleri olarak düşünülür ya da 

niteliklerindeki bir değişim yoluyla ilksel maddeden ortaya çıktıklarına inanılır. Eğer 

bir nitelik değişirse, töz de dönüşüme uğrar. Bunu yapabilen gerekli maddeye - 

mayaya benzeyen bir mayaya - "kütle" (uala, massa) denir. Temel maddelere altın 

ve gümüş özelliklerini veren parçayı bulmak önemlidir. Bu dönüşümden önce daima 

niteliksiz, siyah bir ilksel maddede dönüşüm olmalıdır. Bu şekilde saflaştırılan 

metalde yeni bir yaşam başlar, altının mükemmelliğini içeren yeni bir entelechie 

(Kernstein, 1971: 149). Bu metaforik olarak mükemmel yaşamın doğuşu olur. Bu 

süreç yapay olarak gerçekleştirilemez, bunu sadece doğanın kendisi yapabilir yani 

doğa doğayı fetheder. Büyü ve dua yoluyla, dönüşümün büyük şaheseri 

(magisterium) tamamlanabilir. Yalnızca saf, arınmış üstadın bulabileceği felsefe taşı, 

elementlerin doğru karışımını ve kaosun gerçek düzenini sağlayabilir. 

Hermes (Hermes Trismegistos) gerekli durumlarda bir yardımcı ve aynı 

zamanda Mesih olarak çağrılır. Simyacılar tüm doğal maddeleri kapsayan 

çalışmalarında damıtma gibi çok sayıda kimyasal mühendislik süreci keşfetmişler ve 

ayrıca daha sonraki anti-simyacı kimyacılar tarafından hevesle ve sıklıkla kullanılan 

bir dizi de cihaz icat etmişlerdir. İrrasyonel bir yaklaşımın ilerleyen süreçle birlikte 

rasyonel olana evrilmesi kültürel-bilişsel dinamiklerin doğal bir sonucu olduğu gibi 

tersi durumlarında insan hayatında durmaksızın kendilerini yeniden yeniden ortaya 

koymaları sıradan ama genellikle de görmezden gelinen bir olgu durumudur. 



120 
 

Simyanın içinde durduğu geleneksel bağlam, astroloji, mikrokozmos ve 

makrokozmos doktriniyle olan bağlantıya karşılık gelir ve buradan hareketle bir 

sembol zenginliği ortaya çıkar (Kernstein, 1971: 149). Ouroboros, kuyruğunu ısıran 

yılan metaforu, sonu olmayan başlangıcı ve aynı zamanda androjen insan 

kutupluluğunu simgeler; yumurta metaforu, dört katlı birliğin simgesidir vb. Kimyasal 

süreçleri öncülleri sayılabilecek simya terim ve teknikleri; kararma-beyazlaşma-

sararma-kızarmaya referans verilerek işlem süreçlerinde şu aşamalar ayırt edilir: 

Calcinatio (yanma), putrefactio (çürüme, ayrışma), sublimatio (buharlaşma), solutio 

(çözelti), distillatio (buharlaşma), coagulatio (katılaşma, ayrıca kristalleşme), 

extractio (felsefe taşını ifade eden tentürün temsili). Alkahest evrensel bir çözücü 

olarak aranır. Hayvan ve bitki dünyasından gelen simya kod adlarının sayısı da 

çoktur. Örneğin tavşan simya için önemli bir gezegen olan Merkür gezegeniyle ilgili 

olarak betimlenir (Agrippa, 2006, s.108): 

Merkür’ün etkisi altındaki şeyler şunlardır: Öğeler arasında ayrım gözetmeden 

her şeyi kımıldatan su… Metaller arasında cıva, kalay, ak pirit…İki eşeyli bütün 

hayvanlar tavşan, misk kedisi gibi eşeylerini değiştirebilenler. 

Bizzat altın yapımıyla ilgili net bir förmül vermemekle beraber Agrippa bu 

konuda da deneyimli olduğunu belirtir. Ne ki söz konusu işlemi yapabilmenin öncül 

koşulu dünyanın canı/ruhu (spiritus mundi) denilen bir ortam hakkında bilgi sahibi 

olmaktan geçer. Bunun ne olduğuna dair açıklamalar De occulta philosophia 1. Cilt 

14. Bölümde verilir. Bunun ardından Agrippa’nın mahir bir simyager olduğuna dair 

pasaj gelir (Agrippa, 2006, s.69,70): 

…Çünkü göksel nesneler, bu tinin daha az boğulduğu, özdekle daha az 

engellendiği bir cismi, daha güçlü etkiler, istediklerini onda daha kolay üretirler. 

Bütün üretici, dölleyici etkiler bu tindedir. Bu nedenle simyacılar bu tini altından, 

gümüşten ayırmağa çalıştı. Bunları doğru biçimde ayırır, özünü çıkarır sonra aynı 

türden bir metale onu yansıtırsan, o metal altına ya da gümüşe döner. Biz bunu nasıl 

yapacağımızı biliyoruz. Nasıl yapıldığını da gördük. Gelgelelim biz bu tini 

çıkardığımız altının ağırlığından daha fazla altın yapamadık. Çünkü bu keskin, yoğun 

değil seyrek biçimdir, o kendi sınırlarının ötesinde değişemez, yetkin olmayan cisim 

yetkin kılamaz. Bu benim yadsıdığım başka bir yolla yapılabilir.  



121 
 

Araplar aracılığı ile simya 12. yüzyıldan itibaren Latin Orta Çağında 

tanınmaya başlamış ve burada da insanlar fenomenlerin öteki dünya güçleriyle olan 

bağlantılarına dair kapsamlı bir yorum arayışına girmişlerdir. Simyaya olan ilginin 

gerilemesi 16. yüzyılda başlamıştır ancak simya çeşitli biçimlerde Gül-Haçlılara ve 

hermetik topluluklara kadar yaşamıştır ve izlerine günümüzde de rastlanmaktadır. 

Edebiyat alanında E.T. A. Hoffmann’dan Tanpınar’a değin pek çok yazar ironik bile 

olsa toplumsal karşılığı olan bir ilim olmak sıfatıyla eserlerinde simya ile ilgili 

anektodlara, pasajlara yer vermişlerdir. Simya konusunda kuşatılması neredeyse 

mümkün olmayan geniş bir literatür söz konusudur ancak bizim bağlamımızda 

konuyla ilgili tarihi perspektifi çalışan bazı yazarların referans listesi kısaca şöyle 

verilebilir:  

 K. Ch. Schmieder: Gescichte der Alchemie (1832); H. Kopp: Die A. in 

älterer und neuerer Zeit 1. 2 (1886);  

 M. Berthelot: Coll. des anciens alchemistes grecs 1-3 (Paris 1887- 1888);  

 M. Berthelot: Introd. à l'étude de la chimie des anciens et du moyen-âge 

(Paris 1889); E. O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der A. 

(1919, 1931, 1954);  

 Hammer-Jensen: The oldest A. (1921); E. Darmstaedter: Die A. des 

Geber (1922); L. Thorndike: A history of magic and experimental sci. 1-8 

(New York 1923-1958);  

 J. Bidez, F. Cumont ve diğerleri: Catalogue des manuscrits alchimiques 

grecs (Paris 1924). J. Ruska: Arabische A. 1. 2 (1924);  

 O. Lagercrantz: Alchemistische Rezepte des späten MA (1925); Turba 

philosophorum (1931);  

 W. Ganzenmüller: Die A. im MA (1938); G. F. Hartlaub: The 

Philosopher's Stone (1959).  

 



3. BÖLÜM 

İRRASYONEL KAVRAMININ FELSEFİ ARKA PLANI 

3.1. Logos ve İlahi Logos 

Antik felsefede Logos terimi legein kelimesinden türer ve aslen sayma, 

hesaplama, hesap verebilirlik, gerekçelendirme anlamlarına gelmektedir. Bu, başka 

anlamlara da yol açar. Oran, orantı, açıklama, kanıt, sebep, rapor, açıklama, ifade, 

söz, konuşma konusu. Terim başlangıçta, daha sonra da olduğu gibi, dilin sıradan 

ve felsefi kavram kadrosu dışında kullanılmaktaydı. Terim felsefi düşüncede ve onun 

aracılığıyla yavaş yavaş özel bir anlam kazanmıştır, tıpkı felsefe dilinin felsefe 

öncesi ifade tarzından başka türlü ortaya çıkması gibi. Logos terimi insan 

düşüncesine ve konuşmasına atıfta bulunur. Düşünme, felsefi tefekkürde kendi 

özünün giderek daha fazla farkına vardıkça logos mit, sanı (doxa) ve algıdan 

giderek daha kesin bir şekilde ayrılır. Yunan felsefesi tarihinde mit ve logos arasında 

kesintisiz bir gerilim vardır ve rasyonel düşüncenin özelliğini keşfetmiş olmak bu 

felsefenin dikkate değer başarılarından kabul edilmektedir. Söz konusu gerilim 

modern dönemde irrasyonel-rasyonel dikotomisine dönüşecektir (Verbeke, 1980, 

s.491). 

Herakleitos felsefesinde logos ayrıcalıklı bir konuma sahiptir. Bu terim 

kozmik oluştaki içkin ilkeyi belirtmek için kullanılır ve içsel bir ateş olarak anlaşılır. 

Herakleitos için yaratılış süreci yalnızca dünyanın başlangıç aşamasının bir parçası 

değildir, aksine kozmos her an oluş sürecindedir (Diels, 1901). Bu bağlamda, H. 

Fränkel'e göre, logos dünyanın yasallığı, dünya olaylarının anlamı ve nedeni, her 

şeyi belirleyen norm ve kural anlamına gelir. Logosu kavramak her şeyi görmek 

demektir (Fränkel, 1962: 424). Tüm gerçekliğin normu, coincidentia oppositorum 

ayni zıtların birliği ilkesinde, karşıtların iki katlı birlikler içinde çakışmasında bulunur. 

Dolayısıyla kozmik gelişim ancak karşıtlıkların gerçekliğin özünü oluşturduğunun 

farkına varıldığında anlaşılabilir. Belki de Herakleitos'taki logosun tam anlamı, bu 

Yunanca kelimenin orijinal içeriğine geri dönülürse daha iyi kavranabilir. Kelime 

öncelikle öznel sayma eylemine, sonra da bu saymanın sonucuna, sayıya ve 

düzene dahası gerçeklikte mevcut sayı ya da düzene atıfta bulunur. Herakleitos'ta 

aslında nesnel gerçeklik ile düşünce dünyası arasında tam bir paralellikle 

karşılaşılır. Burada tek bir gerçekliğin iki yönüyle karşı karşıyayızdır, tıpkı düşünme 



123 
 

ve konuşma arasında yakın bir bağ olması gibi. Dolayısıyla, W. J. Verdenius'a göre, 

logos aynı zamanda hem Herakleitos'un kendi argümantasyon sistemi ve hem de 

dünyanın nesnel sistemidir (Verbeke, 1980: 492). Herakleitos kendi konuşmasının 

salt bireysel bir eylem olmadığına ikna olmuş gibi gözükmektedir. Onun aracılığıyla 

evrensel logos konuşmaktadır ve bu konuşmanın değeri de tam olarak burada yatar 

zira insan düşüncesi ve konuşması, evrensel Logos ile uyum içinde olduğu ölçüde 

hakikati kavrar (Heraklitos, VS 22 B 50; VS 22 B 2.).1 Dolayısıyla Herakleitos'ta 

logos aynı zamanda kozmosun düzenli bağlamına ve bu dünya düzeninin sistematik 

kavranışına ve dilsel ifadesine işaret eder. Bu yorum, felsefi düşüncede öncelikle 

Anaximandros tarafından ele alındığı şekliyle, kozmos kelimesinin özel anlamı ile 

uyuşmaktadır (Jaeger, 1934: 219). Bu şekilde Herakleitos, felsefi kaygısında doğa 

filozoflarıyla hemfikir düzleme gelmiş sayılabilir yani evrenin düzenli yapısı için bir 

açıklama bulmak. Gerçekliğin var olduğu basitçe kabul edilir, ancak düzenli olması 

açıklama gerektirir ve Herakleitos bunun karşıtların bir arada var olmasıyla 

açıklanabileceğine inanır (Heraklitos, VS 22 B 53, 22 B 8)2. 

Parmenides'in Peri Phuseos (Doğa Üzerine) adlı felsefi şiirinde de Logos 

terimi kullanılır. Temelde karşıt iki yolun, varlık ve yokluk yolunun dışında, 

ölümlülerin genellikle izlediği üçüncü bir yoldan söz edilir. İnsanların iki yüzü vardır, 

çünkü karşıtları birleştirmek ve böylece bir şeyin aynı anda hem olduğu hem de 

olmadığı bir uzlaşmaya varmak isterler. Bunu da çokluk ve oluş olduğunu 

varsayarak yaparlar. Buna karşılık, Tanrıça, çok fazla inkârla birleşen kanıtları akli 

(rasyonel) argümantasyon (lego) yoluyla araştırmak ve yargılamak gerektiğini ilan 

eder: "Aksine, verdiğim gibi tartışmalı çürütmeyi akıl yürütme (logos) ile yargıla” (VS 

28 B 7)3. O halde Parmenides, argümanı açıklayarak, ölümlüleri hatadan uzak 

                                                
1
  VS 22 B 2: Bu yüzden ortak olanı takip etmektir görevimiz. Ancak söz herkes için ortak 

olmasına rağmen, çoğu insan kendi içgörüsüne sahipmiş gibi yaşar (Diels, 1901, s.3). 

VS 22 B 50: Eğer beni değil de Söz'ü duyuyorsanız, her şeyin bir olduğunu kabul etmektir 
bilgeliktir (Diels, 1901, s.13). 

2
  VS 22 B 53: Savaş her şeyin babası, her şeyin kralıdır. Bazılarını tanrı, bazılarını insan, 

bazılarını köle, bazılarını da özgür yapar. (Diels, 1901, s.13) 

VS 22 B 8: Birbiriyle mücadele eden şeyler birleşir ve en güzel birlik zıtlıklardan ve her 
şey kavgadan doğar. (Diels, 1901, s.5) 

3
  VS 28 B 7: Çünkü bunun kesin olarak kanıtlanması mümkün değildir: böyle bir şey yoktur; 

daha ziyade düşünceyi bu araştırma yolundan uzak tutun ve birçok deneyimli insanın 
alışkanlığı sizi bu yolda zorlamasın, görmeyen gözün, işitmeyen kulağın ve dilin üstün 
gelmesine izin vermeyin, hayır, bahsettiğim tartışmalı sınavı düşüncenizle (Logos ile) bir 
karara bağlayın. (Diels, 1960, s. 234) 



124 
 

tutmaya ve onları gerçeğe götürmeye çalışır. Düşünce ve konuşmanın, legein ve 

noein'in birbiriyle yakından bağlantılı olduğu, iyi bilinen Frg. 6’dan anlaşılmaktadır. 

Söylenebilen ve düşünülebilen şey aynı zamanda var olmalıdır (VS 28 B 6)4. Ne 

düşünmenin ne de konuşmanın nesnesi olmayan bir şey olamaz. Anlamlı düşünce 

ve konuşma her zaman olan bir şeye yöneliktir (VS 28 B 3)5. O halde Parmenides'e 

göre hakikate götüren yol, araştıran ve yargılayan bir açıklama olarak Logos'un 

yoludur.  

Platon’un diyaloglarında logos sözcüğü, hepsi birbiriyle ilişkili olan bir dizi 

anlama sahiptir. Bunlar açıklama, söz, tanım, kanıt, soruşturma, düşünce dizisi, 

yargı, akıl, hesap, ilişki gibi anlamlardır ve Platon da düşünme ve konuşma arasında 

yakın bir bağlantı olduğunu gösterirler. Düşünme, ruhun düşündüğü nesneler 

hakkında kendisiyle yaptığı bir iç konuşmadır (bkz. Platon, Theaitetos, 189e-190a). 

Platon yazılı sözün katılığına direnir çünkü düşünmeyi kesintisiz bir diyalog, içsel ve 

dışsal bir konuşma, hakikate ulaşmak için kendisiyle ve başkalarıyla konuşma olarak 

kavrar (bkz. Platon, Epistolai 7, 344c). Sokrates için olduğu gibi onun için de felsefe 

diyalogdur. Bu nedenle Sokratik konuşmayı devam ettirmek ister. Her insanın 

hakikate sahip olduğuna inanır ( bkz. Platon, Theaitetos, 161e). Öğretmen, bilgiyi bir 

kabın içine bir nesne yerleştirir gibi öğrencinin ruhuna yerleştirmez. Bilgi hazinesi 

zaten onun içindedir, ancak konuşma yoluyla gerçek içgörüye yükseltilmelidir (bkz. 

Platon, Theaitetos, 157c). Öte yandan, düşüncenin yazılı bir metinde cisimleşmesi, 

ruhun bedene bağlanmasıyla karşılaştırılmalıdır; düşüncenin saf açılımı bu 

bağlanma tarafından engellenir. Bu nedenle filozof, tıpkı Sokrates'in ölüme gittiği 

gibi "ölmeyi öğrenmelidir" (Platon, Phaidros, 64a). Sokrates'in ölümü felsefi 

düşüncenin sembolü haline gelmiştir ve buna göre var olanı kavramak için kişinin 

kendini maddi olanın bağlarından kurtarması gerekir. Bu genel olarak ruhun 

algılanabilir dünyayla olan ilişkileri için geçerlidir. İnsan sürekli olarak duyusal olarak 

algılanabilir olanla temas halinde yaşar, böylece geçici olanı ve oluşu neredeyse 

kendi isteğiyle gerçek gerçeklik olarak görmeye başlar. O halde felsefi logosun 

görevi kendisini ve diğerlerini sorgulamaktır. Protagoras'la konuşmasında Sokrates 

öncelikle logos'u, yani sahip olunan görüşü araştırdığını vurgular. Ancak bu, 

sorgulayan olarak kendisini soruşturduğu gerçeğiyle bağlantılıdır ve yanı sıra cevap 

                                                
4
  VS 28 B 6: Yalnızca var olanın var olduğunu söylemek ve düşünmek gerekir; çünkü varlık 

vardır, ama hiçlik yoktur; bunu aklında tut…(Diels, 1960, s.232) 
5
  VS 28 B 3: çünkü aynı şeydir düşünmek ve var olmak. (Diels, 1960, s.231) 



125 
 

vereni de içerir (Platon, Protogoras, 333d). Dolayısıyla Platon'un her diyaloğunun 

logos ile kişisel olmayan bir direnç, varlık-olmayan arasında bir tartışma olduğu 

söylenebilir (Verbeke, 1980: 494). Bu bir sorgulama ve araştırmadır ama 

tamamlanmış bir sistemin inşası değildir; eğer kişi yüzeysel bir bilgiyle yetinmeyip 

katıksız bilgiye doğru ilerlemek istiyorsa, bu sorgulama vazgeçilmez bir özeleştiri ve 

başkalarının da eleştirisidir. Bu daha da önemlidir çünkü insanın etik yaşamı burada 

doğrudan Logos'a bağlanmaktadır çünkü her insanın davranışı sahip olduğu içgörü 

tarafından belirlenir (Verbeke, 1980: 494). Böylece Kendi kendine konuşma ve 

diyalog etik bir görev haline gelmektedir. Platon'un diyalogları, Sokrates'in tek 

başına söz aldığı kılık değiştirmiş monologlar değildir. Her muhatap önemli bir rol 

oynar, çünkü her birinin görevi kendi içinde taşıdığı bilgiyi içgörü seviyesine 

yükseltmektir. Sohbete katılanlar bireysel kaygılarından ve önyargılarından 

kaçınmalıdır; tüm sohbete Logos, hakikat ve bilgi arayışı hakim olmalıdır (bkz. 

Platon, Protagoras, 345d, 358c; Timaios 86d). Bağlamları birleştirmenin güçlüğü 

açık olmakla birlikte Hristiyanlık bağlamında en öne alınan ilke olarak Logos’un 

yahut Söz’ün varlığı bir anlamda rasyonel olandan irrasyonel olana yumuşak bir 

geçiş gibi görülebilir. 

Aritoteles’te logos, Stagira’lının bilim teorisiyle bağlantılı şekilde tanım 

anlamında kullanılır. Ona göre bilim, nesnesinin sağlam temellere dayanan bir 

tanımını vermek için çabalamalıdır. Bu bağlamda Aristoteles, Platon'un dihairetik6 

yöntemini eleştirir; bu bakımdan, genel olarak belirlenmemiş bir kavramdan yola 

çıkarak, bir dizi sınıflandırma yoluyla belirli bir nesnenin iyi tanımlanmış bir 

açıklamasına ulaşılır. Aristoteles iki terim arasındaki ilişkinin, iki dış terim arasında 

bir ara bağlantı ve bağ rolü oynayan üçüncü bir terim temelinde belirlendiği kıyas 

yöntemini bu şekilde keşfetmiştir (Verbeke, 1980: 494). Ancak kıyas yahut silojizm 

Platon'un dihairetik yönteminin yerini alamaz, çünkü bir tanımın kanıtlanmasını 

değil, bir tanımdan nesnenin özelliklerini türetmekle ilgilienir. Aristoteles böyle bir 

tümdengelim sürecini bilimsel akıl yürütmenin ideal biçimi olarak görür, ancak bunu 

kendi eserlerinde neredeyse hiç kullanmaz. Aristotelesçi bilim doktrini güçlü bir 

Platoncu etki gösterir, çünkü bilimsel biliş her zaman evrensel olanla, zorunlu ve 

                                                
6
  Dihairesis “kavramların sınıflandırılması” anlamında, antik mantıkta kullanılan, kavramları 

bir sistem içinde düzenleme ve tanımlamaya yarayan bir sınıflandırma biçimi ve 
yöntemidir. Basit bir dihairesis örneği, “kahvaltılık” teriminin “peynir”, “zeytin” vb. alt 
kavramlara bölünmesi olabilir. 



126 
 

değişmez olanla ilişkilidir; Parmenides ve Platon gibi Aristoteles de bilim ile evren 

arasında yakın bir bağlantı olduğunu varsayar (Verbeke, 1980, s.494). 

Hem metafiziğinde hem de etiğinde, genellikle dilin sıradan kullanımından 

yola çıkarak, kişinin ne söylediğine ve bunu ifade etme biçimine güvenir. İnsan 

konuşmasında felsefi düşünme için bir başlangıç noktası olarak hizmet eden felsefe 

öncesi bir verili hal görür. Aristoteles anlamak kolaydır çünkü onun teleolojik doktrini 

temelinde, diğer şeylerin yanı sıra dil kullanımında da kendini ifade eden insanlar 

arasında olağanüstü "fikir birliği" olağanüstü bir değere sahiptir (Verdenius, 1960, 

s.56-70). 

Aristoteles'in etik incelemelerinde de Logos oldukça önemli bir rol oynar. 

Ahlaki davranış doğru bir etik anlayışa göre bir yaşamdır (bkz. Aristotales, Eth. Nic. 

6,I, 1138b 18-34). Ahlaki eylemde her zaman benimsenmesi gereken orta yol da 

Logos tarafından açıkçası kendisine etik kavrayışa sahip Logos bahşedilmiş birinin 

pratik düşüncesi tarafından belirlenmelidir (bkz. Aristotales, Eth. Nic. 2, 6, 1106b 36-

1107a 2). Aristoteles'te etik kavrayış ahlaki eylemden ayrı değildir ve doğru ahlaki 

kavrayışa sahip olmak için etik olarak hareket etmek gerekir (Aristotales, Eth. Nic. 

6,13, 1144b 30). Dolayısıyla Aristoteles'e göre etik insanın temel özelliği, tutkularının 

insan varlığını sürekli olarak dengeye getiren Logos'un rehberliğine tabi olmasıdır. 

Bu şekilde insanın, rasyonel faaliyetini mümkün olduğunca geliştirmesinden ibaret 

olan en yüksek mükemmelliğe ulaşması da mümkündür.  

Stoacı felsefe bağlamında logos kavramı öncelikle içkin bir ilke olarak dünya 

olaylarını belirleyen kozmik pnömatik bir güce işaret eder ki bu bir maddi ilkedir, her 

şeye nüfuz eden ve kozmosun sabit bir yasaya göre gelişmesini sağlayan bir tür 

yaratıcı ateştir (Verbeke, 1980: 495). Örneğin Chrysippus'un (M.Ö. 3. yüzyıl) 

tanımladığı gibi, Tanrı, takdir ve kader ile eş tutulmaktadır: “Kader, dünyanın 

Logos'udur ya da takdir edilen dünyada söz konusu olanın Logos'udur ya da varlığa 

gelmiş olanın varlığa geldiği, varlığa gelecek olanın varlığa geleceği Logos'tur” 

(Strobeeus, Eclogues 1, 79). Tarih rasyonel bir süreç olarak görülür çünkü logos her 

şeye nüfuz etmiştir. Her şeyin evrensel düzende bir yeri vardır. Dünyadaki olaylar 

tamamen ilahi logos tarafından belirlendiğinden, ne özgürlüğe ne de kötülüğe yer 

vardır. Ancak evrensel logosun her şeye nüfuz etmesi, tüm varlıkların akılla donatılmış 

olduğu anlamına gelmez. Canlı varlıklar arasında sadece insan kendisini kelimelerle 

ifade eden rasyonel bir kavrayışa sahiptir. Böylece içsel logos ile dile getirilen logos 



127 
 

arasında bir ayrım yapılır. İlki şuna eşittir ki her insan ruhu evrensel logos'un bir 

parçasıdır (Seneca Epistulae, 41,1.); ikincisi ise düşüncenin ifade edilmesine işaret 

eder. Stoacıların yargısına göre, insan diğer canlı varlıklardan içsel logos ile 

ayrılmaktadır. İnsandaki logos, 14 yaş civarında ortaya çıkmaya başlayan bir grup fikir 

ve kavrayış olarak anlaşılır. Bu, aynı şekilde, Stoacıların büyük önem atfettikleri, 

kendilerini genel kabul gören kavramlarda gösteren içgörü yahut basiret de 

(phoronesis) ortaya çıkar (Jamblichus, De anima, apud Stobaeum, Ecl. 1, 48, 8.) 

Belirli iddiaları haklı çıkarmak için tekrar tekrar genel “fikir birliğine” güvenilir. Bu fikir 

birliğine verilen değer, ilahi logos doktrini ışığında görülmelidir (Seneca, Epistulae, 

117, 6.) Stoacılar bakımından insanlar arasındaki anlaşma, belirli bir kavrayışın 

evrensel logostan geldiğini kanıtlamaktadır. 

Etik alanda ise logos, doğa ile eşitlenen ahlaki eylem normudur. Bu, her 

insanın dünya olaylarını kabul etmesi gerektiği anlamına gelir çünkü bu olaylara logos 

nüfuz etmiştir. Dünya olaylarına karşı isyan etmek ve yaşam olaylarını kabul etmemek 

ahlaksızlıktır, çünkü bu kozmosun makullüğüne karşı bir isyandır (Verbeke, 1980: 

495). Stoacılara göre, daha iyi ve daha mükemmel bir dünya inşa etmek insanın 

görevi değildir. Dünyanın mükemmelliği sorgulanamaz, çünkü kaçınılmaz olarak içkin 

ilahi logos tarafından gerçekleştirilir. Dolayısıyla, eğer insan ahlaki mükemmelliğe 

ulaşmak istiyorsa, kendi bireysel logosunu tekil logos ile uyumlu hale getirmelidir. 

Buradan hareketle her ahlaki hatanın izi son kertede kozmik olaylara karşı mantıksız 

bir isyana kadar sürülebilir. Böyle bir isyan, kaynağını tutkuların kontrolsüz 

dalgalanmalarında bulur. Bu nedenle, her insan kendini tamamen rasyonelleştirmeye 

çalışmalı; tamamen logos olmaya ve zihnin hareketlerini tamamen yok etmeye 

çalışmalıdır. Bu apatheia idealidir. Burada logos’un eros’un tamamen karşısına 

konumlandığı artık açıktır. Bir bakıma mithos’tan logos’a değil şuursuz bir meyletme 

olarak eros’tan, salt rasyonel logos’a geçiş söz konusudur. Söz konusu tavır sadece 

tutkuların insan aklına tabi kılınması değil, aynı zamanda tamamen ortadan 

kaldırılması anlamına gelir, böylece insan tamamen olduğu şey, yani logos haline 

gelebilir (Diogenes Laertius, 7: 117). 

Philon'da Logos açık bir şekilde kullanılmaz, ancak çok çeşitli anlamlar 

gösterir. Daha önceki felsefi sistemlerin ve özellikle de Stoa'nın Logos hakkında 

söylediği her şeyi İskenderiyeli, esas olarak Tanrı'nın kendinde olduğu haliyle, kendini 

gösterdiği ve insan ve dünyayla ilişki kurduğu hal arasındaki farkı açıklamaya çalışan 



128 
 

din felsefesi için kullanır. Bu açıdan Logos'un üç ana anlamı ayırt edilebilir. Birincisi, 

Logos basitçe Tanrı ile özdeşleştirilmesine izin verilmeksizin ilahi olana aittir. Logos, 

adeta ikinci bir Tanrı ya da Tanrı'nın ilk Oğlu'dur (bkz. Philon, De Somniis, 1, 229 vd.). 

Tanrı'nın dünyadaki eylemini mükemmel bir şekilde ifade eden ilahi güçler sisteminde 

Logos ilk sırayı işgal eder, yani Logos, yaratılışla ilgili olduğu ve kendini onda ifşa 

ettiği ölçüde Tanrı'dır. Dolayısıyla Logos, Tanrı ile dünya arasında bir tür orta 

bağlantıdır. Aynı zamanda insanla da yakından ilişkilidir; ilahi vahiydir, Tanrı 

tarafından bildirilen sözdür, bilgelikten kaynaklanır ve insanı bilgeliğe götürür, onu 

hakikate zorlar ve zayıf olana iyileşme getirir (Verbeke, 1980: 497). Bu Logos insanın 

içsel varlığına hitap eder. İçsel bir vahiydir. Aynı zamanda ilahi bir emir, insan için bir 

yasadır. Bu nedenle, konvansyonel devlet yasalarının aksine doğa yasasını belirtmek 

için de kullanılır ancak bu doğa yasası aynı zamanda ilahi yasadır. Sembolik anlamda 

Logos, müminin Tanrı'ya saf yükselişte ikamet ettiği yerdir (topos). İmanlı kendini 

duyusal yahut dünyevi olandan çoktan kurtarmıştır, ancak henüz ilahi olanı tam olarak 

görememektedir. Bu nedenle ancak ilerleyen (prokypton) yahut tekamül eden 

konumundadır (Bkz. Philon, De Somniis, 1, 65-70. 116-119.) Logos, Tanrı'nın sureti, 

insanda da, yani akılda da kendi suretine sahiptir. Dolayısıyla insan Tanrı'nın 

suretinde yaratılmıştır. Son olarak, Logos kozmosla da ilişkilidir. Önceden Tanrı'da 

olan dünya fikridir. Dolayısıyla, mundus intelligibilis olarak, yaratılışın ilk aşamasıdır ve 

kendi içinde materyalin (maddenin) tüm model-olasılıklarını içerir. Böylece Platoncu 

ideaların birliğini (bir aradalığını) temsil eder. Logos aynı zamanda her şeyi bir arada 

tutan ve ahenkli bir şekilde biçimlendiren evrenin bağıdır ki bu anlamda Apollonik bir 

nitelik arzeder; Logos’tan ayrılmak veya farklılaşmak ise kaosa yahut Dionizyak olana 

yola açar. Philon’da Logos, aynı zamanda dünyanın yaratılmasında Tanrı'nın aracı 

olarak, evrenin rehberidir ve bazen de cennetle özdeşleştirilir (Verbeke 1980: 497). 

Açıkçası Philon ile Logos kavramı, Yunan akılcılığının Yahudi-Hristiyan diniyle 

uzlaştırılması amacına hizmet etmektedir. 

Plotinos'un düşünce dünyasında Logos teması, Herakleitos'ta olduğu gibi, 

dünyada meydana gelen karşıtlıklarla bağlantılıdır. Kozmosta çokluk, çeşitlilik ve 

karşıtlıklar vardır; yine de bu kozmos en yüksek ilkeden, bölünmez Bir'den 

kaynaklanan uyumlu bir bütün oluşturur. Birlikten çokluğa ve karşıtlığa bu geçişte 

Logos belirleyici bir rol oynar. Yine de kendi hipostazı olmaksızın akıldan dünya-

ruhuna akar. Böylece ruha nüfuz eder ve onu rasyonel hale getirir: “Bu logos akıldan 

dışarı akmıştır; Çünkü akıldan akan şey logos'tur ve sürekli olarak akar, Akıl varlıkta 



129 
 

mevcut olduğu sürece.” (Plotinus, Enneade, 3, 2, 2; bkz. 3, 2,167.) Logosa katılan 

her şey bu katılım tarafından rasyonelleştirilir ve şekillendirilir (Plotinus, Enneade, 3, 

2,16.) Yine de bu, Logosun kendisinden kaynaklandığı ilkelerin mükemmelliğine 

sahip olacağı anlamına gelmez. Logos kendi içinde kusurludur ve kendisini ona 

katılanlara tam olarak iletmez. Dolayısıyla dünyada kusur vardır, zıtlıklar ve 

çatışmalar vardır ama yine de kozmos bir bütün olarak uyumlu bir birlik 

oluşturmaktadır. Çünkü bu çokluğu ve çeşitliliği kendi içinde barındıran tek bir Logos 

vardır (Plotinus, Enneade, 4, 3, 8.)8. Plotinus'a göre Logos aynı zamanda dile gelen 

düşünceyle karakterize olan insan ruhunun özünü de temsil eder. Dolayısıyla Logos 

daha düşük bir akıl yürütme biçimidir, Logos'un çokluğa daha derinden dalmış 

olması anlamında bir imgesidir. Akıl bir nesneyi diğerinin ardından tanır ve duyusal 

izlenimlerle öğrenir (Plotinus, Enneade, 5, 3, 3-4)9. Böylece insan düşüncesi aklın 

saf bilişi ile duyusal deneyim arasında yer alır. Bu şekilde Logos insanın kendi biliş 

tarzını temsil eder ve ego ile örtüşür (Plotinus, Enneade, 5, 3, 3). Plotinus'ta Logos 

Herakleitos, Stoacılar ve hatta Philon'dakinden daha düşük bir seviyededir zira Bir 

ile Logos arasında akıl vardır. 

Logos kavramı Yunan düşüncesindeki önemli fikirlerle bağlantılıdır. Kozmik 

bir ilke olarak (Logos), dünyaya aklın nüfuz ettiği anlamına gelir; dünya kaotik bir 

birikim değil, her şeyi kontrol eden ruh tarafından ortaya çıkarılmış düzenli bir 

bütündür. İnsandaki düşünce ilkesi olarak Logos hem epistemolojik hem de etik bir 

öneme sahiptir. İnsanın hakikate ulaştığı kendine özgü yolu, yani birbirini takip eden 

söylemsel bir süreci belirtir. Öte yandan Logos etik davranışın standardını oluşturur. 

İnsandaki tüm irrasyonel hareketler aşılmalı ya da akla tabi kılınmalıdır (Verbeke, 

1980, s.498). 

                                                
7
  Plotinus, Enneade, 3, 2, 16: “…bu nedenle akıl saf ruh değildir, kendinde ruh değildir, saf 

ruhun doğasına sahip değildir, ama ona bağımlıdır ve sanki her ikisinden, ruhtan ve 
gerçekten de ruha göre davranan, ruhtan yayılan bir şeydir, bu aklı yaşam olarak üreten, 
dinginliğinde [tefekkürde] belirli bir akıl içerir…”  

8
  Plotinus, Enneade, 4, 3, 8: “Çünkü bir, evrenin bedenidir ve birde olduğu gibi, evrenin her 

yerinde mevcuttur.” 
9
  Plotinus, Enneade, 5, 3, 3: “Duyusal algı bir kişiyi görür ve zihne bir taslak (izlenim, 

typus)] verir… o halde bunu duyusal algıdan elde ettiği bilgiye göre söylemiştir… onu 
aydınlatan akıl tarafından onu algılaması için güçlendirilmiştir; çünkü ruhun bu saf gücü 
aynı zamanda üzerinde bulunan aklın izlerini de alır. Ama neden bu akıl değildir ve neden 
algılama yetisiyle başlayan diğeri ruhtur? Çünkü ruhun söylemsel düşünme içinde olması 
gerekir, ama tüm bunlar söylemsel düşünme gücünün işidir.” “…Şimdi akıldan geldiğini ve 
akıldan sonra ikinci olduğunu ve aklın bir imgesi olduğunu söylüyorsa,…) 



130 
 

Yukarıda verilen tarihsel çizgide Logos’un rasyonel yönde ele alındığı ama 

belli belirsiz irrasyonel bir yönünün de ortada olduğu anlaşılmaktadır ancak Eski ve 

Yeni Ahit bağlamlarında durum irrasyonel lehine değişiklikler göstermektedir. 

Teolojik ve Mesih-bilimsel açıdan önemli olan Yeni Ahit'te Logos'un (Tanrı'nın) 

Sözü olduğuna dair ifadelerdir. Eski Ahit'te, Söz'ün Helenistik tarih öncesinden 

süregelen açık bir gelenek-tarihsel öncülü olduğuna dikkat edilmelidir. Burada 

LXX'deki10 Logos (Rabbin Sözü) ifadesi, özellikle peygamberler tarafından 

aktarılan ve İsrail'e kendi tarihinde, vaat ve rehberlikle yol gösteren Tanrı Sözüne 

atıfta bulunur (Bühner, 1980: 499). Eski Yakın Doğu uygarlıklarıyla temas halinde, 

özellikle de Eski Ahit'in geç dönemlerinde, Logos’un hem tarihi hem de doğal 

olayları sözünün karşı konulmaz gücüyle hareket ettiren, Semavi Kralın güçlü sözü 

olarak nitelendirilmesi benimsenmiştir. Logos Tanrı'dan gelir ve onun kudretiyle 

hareket eder (Eski Ahit, Yeşeya, 55, 10-11.).11 Ancak Logos'u kişileştiriyor gibi 

görünen bu konuşma tarzında bile, hitabın karakteri ve Logos'un tarihsel olarak 

rehberlik ettiği insanlarla ilişkisi temel olmaya devam eder. Logos'ta Tanrı 

kendinden çıkar ve hitap eden olarak dünyayla yüzleşir; Logos'unun gücüyle 

geçmişi, bugünü ve geleceği bir olaylar bağlamına getirir; bunu yaparken Logos 

tarihsel ve doğal olaylarda saklı bir yasa olarak değil, kendisini tarihsel olarak 

bağlayan Tanrı'nın ilgili duruma ilişkin vahiysel sözü olarak hareket eder (Bühner, 

1980: 499). 

Bu anlamda, Yeni Ahit bildiren (Yeni Ahit, Romalılar, 9,6).12, yönlendiren 

(Yeni Ahit, İbraniler, 2, 3. )13 yargılayan (Yeni Ahit, İbraniler, 4,12.).14 ve son olarak 

yaratılışı sürdüren Tanrı Sözü'nden (Yeni Ahit, İbraniler, 1, 3; 11, 3.).15 bahseder. 

                                                
10

  Eski Ahit’in elde mevcut olan en eski Grekçe çevirisi olan Septuaginta, 70 anlamına 
geldiği için LXX şeklinde kısaltılır. 

11
  “10 Gökten inen yağmur ve kar,/ Toprağı sulamadan, yeri yeşertmeden,/ Ekinciye tohum, 

yiyene ekmek vermeden/ Nasıl göğe dönmezse,/11 Ağzımdan çıkan söz de öyle 
olacaktır./ Bana boş dönmeyecek,/ İstemimi yerine getirecek, Yapması için onu 
gönderdiğim işi başaracaktır.” 

12
  “Çünkü vaat şöyleydi: Gelecek yıl bu mevsimde geleceğim ve Sarâ'nın bir oğlu olacak.” 

13
  “Çünkü melekler aracılığıyla bildirilmiş olan söz geçerli olduysa, her suç ve her 

sözdinlemezlik hak ettiği karşılığı aldıysa…” 
14

  “Tanrı'nın sözü diri ve etkilidir, iki ağızlı her kılıçtan keskindir. Canla ruhu, ilikle eklemleri 
birbirinden ayıracak kadar derinlere işler; yüreğin düşüncelerini ve amaçlarını yargılar.” 

15
 “Oğul, Tanrı'nın yüceliğinin parıltısı ve O'nun varlığının öz görünümüdür. Kudretli sözüyle 

her şeyi devam ettirir. Günahlardan arınmayı sağladıktan sonra, yücelerde ulu 
Tanrı'nın sağında oturdu.”- “İman sayesinde anlıyoruz ki, evren Tanrı'nın buyruğuyla 
yaratıldı…” 



131 
 

Sayısız genitif bileşik ile sözün meydana getirdiği olaylar belirtilir. Örneğin 

uzlaşma, kurtuluş, yaşam, hakikat vs. (Yeni Ahit, Korintliler 2, 5, 19.).16 Logos'un 

bu yüklemlerinde açıkçası Tanrı'nın Logos'unda kendisini Mesih'inin kişiliğine, 

mesajına ve kaderine bağladığı varsayılır. Eski Ahit'te sözün etkinliğinin iki alanı 

olan kehanet ve yaratılıştan Yeni Ahit önce kehaneti hatırlatır (Yeni Ahit, İbraniler, 

1, 1.)17 sonra da Mesih'i Tanrı'nın yaratıcı sözü (Yeni Ahit, İbraniler, 1, 2.)18 yani 

kesinlikle Logos olarak adlandırarak sonuca varır.  

Bu ilahi yoğunlaştırma ve didaktik yansıma, İsa'nın eskatolojik19 elçi olarak 

Tanrı'dan son ile başlangıcı birbirine bağlayan sözü getirdiği gözlemine dayanır; 

eskatolojik kurtuluş bu söze daha doğrusu Logos’a itaatle belirlenir (Yeni Ahit, 

Markos, 8, 38.).20 Eskatolojik elçi kişiliğiyle kendisine verilen sözün içine tamamen 

girdiğinden, elçi olarak elçisinin sözünden ayrılamaz, aslında sözün göksel 

kökenine katılır, bizzat Tanrı'nın sözü haline gelir, bu söz içinde yargı ve yaşam 

barındırdığı için iman gerektirir (Yeni Ahit, Yuhanna, 5, 22-26.)21. Yeni Ahit'in 

misyon ve ilan dilinde ise Müjde Logos olarak adlandırılır; burada çarmıha gerilmiş 

ve dirilmiş olan İsa Mesih içerik ve biçimdir. 

Böylece Yeni Ahit Logos Kristolojisinin üç temel unsurundan söz edilebilir. 

Logos'un eskatolojik gücü, göksel dünyaya olan canlı aidiyeti ve Tanrı'ya bağlanma 

                                                
16

 “Şöyle ki Tanrı, insanların suçlarını saymayarak dünyayı Mesih'te kendisiyle barıştırdı ve 
barıştırma sözünü bize emanet etti.” 

17
  “Tanrı eski zamanlarda peygamberler aracılığıyla birçok kez ve çeşitli yollardan 

atalarımıza seslendi.”  
18

  “Bu son çağda da her şeyin mirasçısı olarak belirlediği ve aracılığıyla evreni yarattığı 
kendi Oğluyla bize seslenmiştir.”  

19
 Eskatoloji kıyamet yahut son anlamına gelen Yunanca kökenli bir teoloji terimidir. 

İnsanlığın nihai kaderi veya dünya tarihini nihayete erdirecek, açıkçası dünyanın sonunu 
ilgilendiren olayları konu edinir. Birçok din, öğreti veya kültte dünyanın sonu gelecekte 
olacak bir olay olarak kutsal metin, mit veya folklorda yer almaktadır. 

20
  “Bu vefasız ve günahkâr kuşağın ortasında, kim benden ve benim sözlerimden utanırsa, 

İnsanoğlu da, Babasının görkemi içinde kutsal meleklerle birlikte geldiğinde o kişiden 
utanacaktır.” 

21
 “Baba kimseyi yargılamaz, tüm yargılama işini Oğul'a vermiştir. / Öyle ki, herkes Baba'yı 

onurlandırdığı gibi Oğul'u onurlandırsın. Oğul'u onurlandırmayan, O'nu gönderen Baba'yı 
da onurlandırmaz./ Size doğrusunu söyleyeyim, sözümü işitip beni gönderene iman 
edenin sonsuz yaşamı vardır. Böyle biri yargılanmaz, ölümden yaşama geçmiştir. / Size 
doğrusunu söyleyeyim, ölülerin Tanrı Oğlunun sesini işitecekleri ve işitenlerin 
yaşayacakları saat geliyor, geldi bile. / Çünkü Baba, kendisinde yaşam olduğu gibi, 
Oğul'a da kendisinde yaşam olma özelliğini verdi.” 



132 
 

ve Tanrı'yla birlik olma yetkisi (Bühner, 1980: 500). 1. Yuhanna 1:1-322 ayetleri 

kiliseye eskatolojik yaşam armağanını ele alır; dünyevi görünümünün itirafı, yaşam 

sözcüğünün Baba ile olan ezeli varlığını kucaklar ve bunu onun saygınlığı ve varlığı 

(başlangıçtan beri) olarak açıklar. Mesih yaşam sözünü getiren göksel bir elçi olarak 

gelmiştir; Baba'nın evinden gelir ve onun ezeli varlığını paylaşır. Başlangıca geri 

dönüş eskatolojik elçi doktrininden kaynaklanır. Düşüncenin bu yönü, Yuhanna'nın 

Müjde'de ortaya koyduğu Mesih doktriniyle ilgili olarak anladığı Logos hakkındaki 

ilahi ifadelerin bulunduğu Yuhanna, 1, 1-18'de23 de açıklıkla görülebilir. İlk iki sözcük 

yani “Başlangıçta Söz…” Septuaginta’da (LXX) Yaratılış 1, 1'e24 gönderme yapar. 

Logos'un mutlak Kristolojik25 kullanımı, kuşkusuz Yahudi-Helenistik Sophia doktrini 

(Schnackenburg, 1965: 257-269). tarafından şekillendirilmiş biçimiyle Eski Ahit'in 

sözcükler doktriniyle de bağlantılı gözükmektedir. Orada Sophia olduğu gibi, burada 

da Logos Tanrı'nın yaratma sözüdür ve Tanrı'yla birlikte (en archi en ho logos)’26 dir. 

Ancak Yuhanna 1, 3'e27 göre Logos Tanrı'nın yanında ve dışında ayrı bir varlık 

değildir, ancak 1, 2'ye28 göre de sadece Tanrı ile özdeş de değildir.  

                                                
22

  “Yaşam Sözüyle ilgili olarak başlangıçtan beri var olanı, işittiğimizi, gözlerimizle 
gördüğümüzü, seyredip ellerimizle dokunduğumuzu ilan ediyoruz./ Yaşam açıkça 
göründü, onu gördük ve ona tanıklık ediyoruz. Baba'yla birlikte olup bize görünmüş olan 
sonsuz Yaşam'ı size ilan ediyoruz./ Evet, sizin de bizlerle paydaşlığınız olsun diye 
gördüğümüzü ve işittiğimizi size ilan ediyoruz. Bizim paydaşlığımız da Baba'yla ve O'nun 
Oğlu İsa Mesih'ledir.” 

23
  “Başlangıçta Söz vardı. Söz Tanrı'yla birlikteydi

 
ve Söz Tanrı'ydı./ Başlangıçta O, 

Tanrı'yla birlikteydi.
 
/ Her şey O'nun aracılığıyla var oldu, var olan hiçbir şey O'nsuz 

olmadı./ Yaşam O'ndaydı ve yaşam insanların ışığıydı./ Işık karanlıkta parlar ve karanlık 
onu alt edememiştir./ Tanrı'nın gönderdiği Yahya adlı bir adam ortaya çıktı./ O, tanıklık 
için, ışığa tanıklık etsin ve herkes onun aracılığıyla iman etsin diye geldi./ Kendisi o ışık 
değildi, ama ışığa tanıklık etmeye geldi./ Dünyaya gelen, her insanı aydınlatan gerçek 
ışık vardı./ O, dünyadaydı, dünya O'nun aracılığıyla var oldu, ama dünya O'nu tanımadı./ 
Kendi yurduna geldi, ama kendi halkı O'nu kabul etmedi./ Ancak, kendisini kabul edip 
adına iman edenlerin hepsine Tanrı'nın çocukları olma hakkını verdi./ Onlar ne kandan, 
ne bedenin isteğinden, ne de insanın isteğinden doğdular; tersine, Tanrı'dan doğdular./ 
Söz insan

 
olup aramızda yaşadı. Biz de O'nun yüceliğini, Baba'dan gelen, lütuf ve 

gerçekle dolu olan biricik Oğul'un yüceliğini gördük./ Yahya O'na tanıklık etti. Yüksek 
sesle şöyle dedi: «`Benden sonra gelen benden üstündür. Çünkü O benden önce vardı' 
diye sözünü ettiğim kişi budur.»/ Nitekim hepimiz O'nun doluluğundan lütuf üzerine lütuf 
aldık./ Kutsal Yasa Musa aracılığıyla verildi, ama lütuf ve gerçek İsa Mesih aracılığıyla 
geldi./ Tanrı'yı hiçbir zaman hiç kimse görmemiştir. O'nu, Baba'nın bağrında bulunan ve 
Tanrı olan biricik Oğul tanıttı.” 

24
  “Başlangıçta Tanrı göğü ve yeri yarattı.” 

25
 İsa, Mesih ve Mesihlik gibi konuları inceleyen Hristiyan teolojisinin bir bölümü.  

26
 Yeni Ahit’in “Başlangıçta söz vardı.” (Yuhanna 1, 1) anlamındaki ilk cümlesi. 

27
  “Her şey O'nun aracılığıyla var oldu, var olan hiçbir şey O'nsuz olmadı.” 

28
  “Başlangıçta O, Tanrı'yla birlikteydi.”  



133 
 

Böylece Yuhanna İncili ilk olarak Baba ve Oğul'un birliğini amaçlayan 

dünyevi Mesih'le ilgili ifadelerde bir elçiler Kristolojisi oluşturur (Yeni Ahit, 

Yuhanna, 10, 30).29 Baba'nın evinden gelen (Yeni Ahit, Yuhanna, 17, 5)30 ve 

Baba'nın tüm sahip olduklarında pay sahibi olan Tanrı'nın göksel elçisinin 

yeryüzündeki görünümünün tarih öncesi, kökenini Logos yükleminde bulmaktadır. 

Bu nedenle Yuhanna 1, 4.31 yaratılışın Logos tarafından vahyedilmesine değil, 

yaratılışa aracılık edilmesine işaret eder. Logos yaratılışla birlikte dünyaya girmez, 

dolayısıyla hiçbir şekilde gizli bir soteriolojik32 nitelik olarak - örneğin insan 

rasyonalitesi biçiminde - dünyada mevcut değildir  

Görüleceği üzere Yeni Ahit'in Logos kavramı karakteristik olarak Tanrı'nın 

eskatolojik kelamının İsa Mesih'te tarihsel olarak gerçekleşmesi süreciyle 

şekillenmektedir. Beden (et) alan Logos, dünyayı varlığa çağıran ve ona Oğlu'nu 

armağan eden Tanrı'nın sevgisine işaret eder (Yeni Ahit, Yuhanna, 3, 16)33; Yeni 

Ahit, Tanrı'nın dünyaya Tanrı olan Logos’unu verdiğini söylemekten bilinçli olarak 

kaçınır ve bu Logos’u dünyada var olan akılla özdeşleştirmeyi kesinlikle 

düşünmez. Oğul'un armağanı bu nedenle vahiydir; ne antropolojik ne de 

kozmolojik-soteriolojik olarak çıkarılamaz yani bu bilgi istidlali dolayısıyla rasyonel 

değildir. Logos'un Eski ve Yeni Ahit'teki tarihinde, Tanrı'nın Kendisi, insanoğlunu 

imana ve ortak bir iman tarihine yöneltmek için, dünya ve insanoğluyla 

karşılaşmasında Üçlübirlikçi olarak kendisini ifşa eder (Bühner, 1980, s.501). 

Justinus’tan (II. yüzyıl) itibaren Hıristiyan Logos doktrininin yeni bir gelişimi 

görülebilir. Justin, tüm doluluğuyla sadece İsa Mesih'te insan olan ebedi Logos’u, 

insan aklını ebedi Logos ile sadece eksikli bir şekilde bağlayan Logos 

spermatikos'tan ayırmaktadır: “Tüm insan soyuna Logos’un bir tohumu ekilmiştir.” 

(Goodspeed, 1914: 84). Böylece Mesih hakkında şöyle denebilir: “O herkesi içine 

alan Logos idi ve odur.” (Goodspeed, 1914, s.86). "O, tüm insan ırkının pay sahibi 

olduğu Logos'dur." (Goodspeed, 1914, s.86). İnsanoğlunun Tanrı ile bağlantısı, 

insan ve katılımcı ilahi Logos'un belirli bir özdeşliğine dayanır. “Bunların (filozoflar, 

                                                
29

  “Ben ve Baba biriz.” 
30

  “Baba, dünya var olmadan önce ben senin yanındayken sahip olduğum yücelikle şimdi 
beni yanında yücelt.” 

31
  “Yaşam O'ndaydı ve yaşam insanların ışığıydı.” 

32
 Kurtuluş kavramını inceleyen teolojik terim. 

33
  “Bedenden doğan bedendir, Ruh'tan doğan ruhtur.” 



134 
 

şairler ve tarihçiler) her biri kökensel ilahi Logos'taki paylarına göre ve bu 

paylarından dolayı ilgili şeyleri görebildikleri için mükemmel sözler söylemişlerdir.” 

(Goodspeed, 1914, s.88). Justinus böylece Stoacı Logos doktrinini İncil'deki Logos 

ile uyumlu hale getirmeye çalışmıştır (Fascher, 1968: 117-133). 

3.2. Hakikat Bilgisi Gnosis 

Platon'un epistemolojisinde gnosis kavramı açıkça bir yer tutmaktadır ( 

Platon, Kratylos 440). Kavram alethia (hakikat) ile birlikte ele alınır ve her ikisi de 

iyi ideasıyla belirlenir (Platon, Devlet 6, 508). Gnosis, hakiki varlıkla ilgili bir bilgidir 

yahut varlığın hakiki bilgisidir (Platon, Devlet, 5, 476). Söz konusu mutlak anlamın 

yanı sıra gnosis, Platon'da bilim anlamını da taşır ve bu yönüyle doğru eylem için 

bir ön koşuldur. Platonik felsefenin geniş kapsamı sayesinde Gnosis yüzyıllarca 

etkili olmuştur ancak bu süre zarfında kavramın içeriği muhtelif değişikliklere 

uğramıştır (Stupperich, 1974, s.715). 

Batı düşünce tarihinde Akdeniz havzası geneline bakıldığında Platon'un 

etkisi yoğun biçimde görülür ve bu sayede Platoncu düşüncelerin oryantal 

görüşlerle birleşmesinin imkan bulduğu söylenebilir. Bu süreç Mısır erken 

dönemlerinde de görülebilir. Eski Ahit'in Yunanca çevirisi olan Septuagint'te (LXX), 

Gnosis terimi özellikle bilgelik literatürü içinde kullanılır. Burada da Gnosis çift 

anlamlıdır ve kısmen yaşam bilgisi kısmen de insana ebedi bilgelik aracılığıyla 

bahşedilen Tanrı bilgisi anlamına gelir (Stupperich, 1974, s.716). 

Septuagint'e benzer şekilde, Philon'daki Gnosis, insanın yaşam yolunun 

hedefi olarak yorumlanan Tanrı'nın bilgisi anlamına gelir. Helenistik dönem 

anlayışında ise (Gnosis) irfan hemen her zaman dini bir terimdir. Yeni Ahit, Gnosis 

ile bilgi, anlayış, içgörü, sezgi anlamlarını kastederken bu bilgi kurtuluş gerçeğiyle 

ilgilidir. Helenistik dönem anlayışına, havari mektuplarında da sıklıkla rastlanılır. 

Pavlus, Gnosis ve aletheia yasasıyla ilgili olarak doğrudan Tanrı hakkında konuşur 

(Yeni Ahit, Romalılar 2, 20-11,33).34 Tanrı bilgisi, bilginin zirvesine götüren ve 

                                                
34

 Romalılar 2,20: Kutsal Yasa'da bilginin ve gerçeğin özüne kavuşmuş olarak körlerin 
kılavuzu, karanlıkta kalanların ışığı, akılsızların eğiticisi, çocukların öğretmeni olduğuna 
inanmışsın. 

Romalılar 11,33: Tanrı'nın zenginliği ne büyük, bilgeliği ve bilgisi ne derindir! O'nun 
yargıları ne denli akıl ermez, yolları ne denli anlaşılmazdır! 



135 
 

aydınlanmaya (ilahi nurla) eşit olan (Yeni Ahit. 2. Korintliler, 4,6.) özel bir lütuftur 

(Yeni Ahit. 1. Korintliler, 12, 8.) 35 ancak insan, kibri yüzünden Gnosis’e varamaz 

(Yeni Ahit. 1. Korintliler 8, 1.)36 

Yeni Ahit'in Gnosis anlayışı, Apostolik Babaların yazılarında da devam 

eder. Didake37 ise İsa'nın getirdiği her şeyi bilgi ve yaşam, yani mükemmel bilgi 

olarak tanımlamakta ve ayrıca son akşam yemeğinin Gnosis'i güçlendirdiğine de 

dikkat çekmektedir (Didake, 9,3-10,2.)38. Barnabas da kamil bir Gnosis’ten söz 

etmektedir (Barnabas 1,5.) ancak bu dairede yanıltıcı Gnosis de etkisini gösterir 

(1. Timotheus 6, 20.)39. Daha sonraları kendilerini gnostik olarak adlandıranlar, 

eski felsefeden farklı bir Gnosis anlayışına sahiptir ve aynı zamanda Hıristiyan 

düşünürlerden de farklıdırlar. Örneğin Gnostik Simon için, Gnosis entelektüel bir 

bilgi değil, ani bir idraktir.40 Felsefeden bazı ödünçlemelere rağmen, bu esasen 

mistik bir bakış açısıdır. Gnosis kavramı her zaman aynı olmadığı için ona nasıl 

ulaşıldığı sorusu da farklı cevaplar almaktadır. Genellikle sadece olumsuzlama 

yani apofatik yolla yanıtlanır. Gnostik için çağrıyı duyduğu an, genellikle aynı 

zamanda yeni bilginin açılması anıdır. Bu nedenle aynı zamanda kurtuluş, egonun 

dünyanın prangalarından kurtulması anlamına da gelir.  

Manevi yahut ruhani insan bilgi/Gnosis yoluyla kurtarılır (Against Heresies 

1, 21.):  

                                                
35

 1. Korintliler 12, 8: Ruh aracılığıyla birine bilgece konuşma yeteneği, ötekine aynı Ruh'tan 
bilgi iletme yeteneği, birine aynı Ruh aracılığıyla iman, ötekine aynı Ruh aracılığıyla 
hastaları iyileştirme armağanları, birine mucize yapma olanakları, birine peygamberlikte 
bulunma, birine ruhları ayırt etme, birine çeşitli dillerle konuşma, bir başkasına da bu 
dilleri çevirme armağanı veriliyor.  

2. Korintliler 4,6: Çünkü, “Işık karanlıktan parlayacak” diyen Tanrı, İsa Mesih'in yüzünde 
parlayan kendi yüceliğini tanımamızdan doğan ışığı bize vermek için yüreklerimizi 
aydınlattı. 

36
 Şimdi putlara sunulan kurbanların etine gelelim. “Hepimizin bilgisi var” diyorsunuz, bunu 

biliyoruz. “Bilgi” insanı böbürlendirir, sevgiyse geliştirir. 
37

 Didake (Oniki Havari’nin Öğretisi) M.S. 75–100 yılları arasında Antakya civarında olduğu 
düşünülen bir kilise cemaatinin yazdığı ve günümüze kadar ulaşmış en eski Hristiyan 
ibadetlerini konu alan eser kabul edilmektedir.  

38
 9,3: Ve kırılan ekmek hakkı için. Ey Babamız, Oğlun İsa aracılığıyla bize bildirdiğin yaşam 

ve bilgi için sana şükrederiz… 10,2: Kutsal Baba, yüreklerimizde yaşamasına neden 
olduğun kutsal adın için ve Oğlun İsa aracılığıyla bize bildirdiğin bilgi, iman ve ölümsüzlük 
için sana şükrederiz… 

39
 Ey Timoteos, sana emanet edileni koru! Kutsallıktan yoksun, boş sözlerden, yalan yere 

“bilgi” denen düşüncelerin çelişkilerinden sakın. 
40

 Bkz. Pseudo Clementin, Recognition III, 35, 7.  



136 
 

…Bunlar, sözle anlatılamaz Yücelik bilgisinin kendisinin mükemmel bir 

kurtuluş olduğunu savunurlar. Çünkü hem kusur hem de tutku cehaletten 

kaynaklandığı için, bu şekilde oluşmuş olanın tüm özü bilgi tarafından yok edilir; ve 

bu nedenle bilgi içsel insanın kurtuluşudur. Ancak bu bedensel bir nitelik taşımaz, 

çünkü beden bozulabilir; hayvansal da değildir, çünkü hayvansal ruh bir kusurun 

meyvesidir ve adeta ruhun meskenidir. Bu nedenle kurtuluş ruhsal nitelikte olmalıdır; 

çünkü içsel ve ruhsal insanın bilgi aracılığıyla kurtulduğunu ve her şeyin bilgisini 

edindiklerinde bundan böyle başka hiçbir şeye ihtiyaç duymayacaklarını söylerler. O 

halde gerçek kurtuluş budur. 

Irenäus ayrıca, tüm gnostik okulların, pnömatik (ruhani) insana kemale 

Gnosis yoluyla ulaşmayı öğrettiklerini bildirmektedir. Psişik için inancın anlamı ne ise 

pnömatik için Gnosis odur (Against Heresies 1, 6, 2):  

…Ama kendilerine gelince, davranışlarıyla değil, doğaları gereği ruhsal 

oldukları için tamamen ve şüphesiz kurtulacaklarını savunurlar. Çünkü maddi tözün 

kurtuluştan pay alması nasıl imkânsızsa (çünkü onlar tözün kurtuluştan pay 

alamayacağını savunurlar), aynı şekilde tinsel tözün de (bununla kendilerini 

kastederler), ne tür eylemlerde bulunurlarsa bulunsunlar, yozlaşmanın gücü altına 

girmesi imkânsızdır. Çünkü nasıl ki altın pisliğe battığında güzelliğini kaybetmez ama 

kendi doğal niteliklerini korursa, pisliğin altına zarar verme gücü yoksa, onlar da 

içinde bulundukları maddi eylemler ne olursa olsun, hiçbir şekilde zarar 

göremeyeceklerini ya da ruhsal özlerini kaybedemeyeceklerini iddia ederler. 

Tertullianus'a göre, filozoflar ve gnostikler aynı sorularla uğraşırlar: “unde 

malum, unde homo, unde deus / kötülük nedir, insan nedir, Tanrı nedir?” (Tertullian, 

1914: 43). Gnosis, arayan kişinin tüm sorularına cevap vermek ister ancak Tanrı ve 

dünya hakkında hemen tüm söylemleri felsefi bir kılığa bürünerek ifade edilir. 

İnsanları kurtaracak dini bilgileri aktarmayı amaçlar. Valentinus bu nedenle Gnosis'i 

ruhun bir deneyimi ve tadı olarak adlandırır (Stupperich, 1974: 716). Bununla dini 

gerçeklerin sezgisel olarak kavranmasını ifade etmektedir. Değişik gnostik okulları 

katı gizlilik kuralları uygulamışlardır. Her üye, kendilerine emanet edilen ifade 

edilemez olanı sadakatle tutmayı ve doktrin hakkında sessiz kalmayı taahhüt etmek 

zorundadır. Gnostik olumsuzlamaların bazılarının kendi kült ayinleri vardır. Sıklıkla 

İsa'ya ve havarilere kadar uzanan gizli gelenekler önemli bir rol oynar. Giriş, 



137 
 

Hıristiyan gelenekleriyle büyük bir yakınlık gösteren sembolik eylemler aracılığıyla 

gerçekleştirilir. Geç dönem Hıristiyanlığın gelişiminde ise genellikle Gnosis temelinin 

önceliği kabul edilir (Stupperich, 1974: 717). 

Hegesipp, Justin ve Irenäus gibi 2. yüzyılın kilise yazarları, sahte Gnosise 

“gerçek” bir Gnosisle karşı çıktılarsa da bu en yetkin biçimde Clemens Alexandrinus 

tarafından yapılmıştır. Onun Gnosis’inde, felsefi ve mitolojik gelenekler 

karıştırılmıştır. Aktarım yoluyla, inananlara bilgi aktarılır, bu sayede ilahi doğayı ve 

ölümsüzlüğü alırlar. Gnosis inanana güç, ışık ve yaşam verir (Stromata, VI, 7, 61.). 

Clemens inanç ve bilgi arasında bir ayrım istemez. Gnosis onun için genel esastır, 

çünkü herkesi Tanrı’nın bilgisine götürür. Clemens, gnostiklerin tek başına Gnosis'in 

kurtuluş anlamına geldiği iddiasına da şiddetle karşı çıkar zira ona göre inanç ve 

Gnosis birbiriyle bağlantılıdır. Bu sebeple Gnosis’i, bilerek inanç (pistis) olarak da 

adlandırır (Stromata, II, 11, 48.). Gnosis, gerçek felsefi geleneğin kanıtıdır. Bu 

Hristiyan Gnosis'i kilise normu tarafından yönlendirilmelidir, çünkü en kesin bilgi 

yalnızca hakikatte ve orijinal kilisededir (Stromata, VII, 15.). Origen, bazı bilgelerin, 

Hıristiyanlığın gerçeklerine daha derinden nüfuz etmeye çalıştığını ve bunun da 

Gnosis’e yol açtığını bildirmektedir. Eski Ahit'in alegorik olarak yeniden 

yorumlanmasıyla felsefi unsurlar bu bilgelerin düşüncelerine girer. İnanç bilgi yoluyla 

tamamlanmalıdır. Gnosis, her şeyi kendi yolunda dönüştürerek buna izin verir. 

Genel olarak Origen, Irenäus ve Clemens Alexandrinus ile aynı tutumu benimser 

açıkçası Gnosis, vahiy felsefesi içindir. Clemens'in dediği gibi, Gnosis’in görevi 

insanları hatalardan kurtarmaktır. Bunu, Tanrı'ya giden yolda bildik bir anlayış olarak 

tanımlar (Stromata, VIII, 11, 61.). 

Bu düşünceler bazen daha sonraki Kilise Babaları ile, örneğin Gregory of 

Nazians, Theodore ve John Chrysostom ile etkisini sürdürür. Ancak çağımızda 

Gnosis artık bağımsız bir öneme sahip değildir (Stupperich, 1974, s.717). 

Gnosis terimi uzun bir süre sadece belirli bir tarihi dönemin, açıkçası din ve 

teolojiye yönelik geçmiş çağın -milattan sonra ilk yüzyılların- bugün de bilinen mistik 

spekülasyonlarının adı olarak yer bulmuştur. 19. yüzyılın başlarında, tarihi Gnosis ile 

ilgili unsurlarla akraba olan diğer din biçimleri için bir yorum kategorisi olarak da 

kullanılmaya uygun hale gelmiştir. J. G. Fichte ise “Grundzüge des gegenwartigen 

Zeitalters” adlı eserinde vahiy hakikatlerini inançla kabul etmek yerine “İncil'in makul 

bir şekilde açıklanmasını” talep ederken, gnostizmi Protestan teolojisinin bir parçası 



138 
 

olarak görmekte ve tüm teolojik dogmaların kesin ve kat’i olarak kavramsal 

incelemeye tabi tutulması gerektiği ilkesini gnostisizm olarak kabul etmektedir. Bu 

yaklaşımda gnosis kavramının bile rasyonalize edilmeye çalışıldığı yahut kendisine 

ait müstakil bir alandan dışlanarak rasyonel kavramının bir fonksiyonuna irca edildiği 

açıkça görülebilir. 

Özellikle F. Chr. Baur, Gnosis’i din tarihinde kapalı bir zamanın kavramı 

olarak değil bilakis Tanrı'yı ve dünyayı, ruhu ve maddeyi, mutlak ve sonlu olanı 

aktarmaya çalıştıkları sürece, tüm metafizik ve din felsefesinin sabit bir uğrağı olarak 

inceler. Gnosis, her şeyle birlikte dünyanın tüm seyri, onun içinde mutlak tinin 

kendini nesneleştirdiği ve kendisiyle aracılık ettiği anlar dizisi olarak anlaşılır. Gnosis 

herhangi bir din felsefesi olarak adlandırılabilir. Felsefe ve teolojinin kendisinde 

buluştuğu ve bilgi “mutlak bilgi veya kendi dolayımının bilincinde olan bilgi” olarak 

anlaşıldığı sürece, din felsefesi kesinlikle bir Gnosis’tir. Bu nedenle, daha yeni 

spekülatif din felsefeleri, Boehme'nin teosofisi, Schelling'in doğa felsefesi, 

Schleiermacher'in doktrini ve Hegel'in din felsefesi Gnosis tarihi bağlamında ele 

alınabilir. Onlar, Gnosis’in ortaya koyduğu soruların tekrar tekrar kendi kavramının 

gerçekleşmesi için çabalayan bir dini felsefenin nesnesi haline geldiği bir süreçte 

sürekli ve zorunlu bir gelişim süreci içindedirler (Baur, 1967, s.1-9). 

K. von Hase, teolojiyi “dış otoriteye dayalı popüler bir inanç” olarak değil, o 

zamanlar olduğu gibi “Evanjelizmin bilimsel derinliği” olarak kurma çabasını 

karakterize etmek için, Gnosis terimini doğrudan başka bir tarihi Gnosis çağına 

bağlamaya çalışır (Berse, 1973, s.719). 

Öte yandan, farklı bir durumda, G. Koepgen'e göre, Gnosis’in karakteristiği 

olan ve dolayısıyla Hıristiyanlık için hâlâ geçerli olan şey mantıksal, kavramsal 

düşünce biçimi değil daha çok bütün kavramların ötesinde ifade edilemez ve 

açıklayıcı olmayan ancak çeşitlilik içinde dini gerçeklik, açıkçası irrasyonel bir 

olgudur. Teslis, Tanrı'nın çocukları, insanın meleki varoluşa yükselişi, kozmik bilinç 

gibi Gnosis unsurları, Koepgen'e göre Hıristiyanlık için kalıcı öneme sahip bir “gizem 

metafiziği” oluşturur (Koepgen, 1939: 40, 90).  

Gnosis kavramını kendi zamanının dinine ve teolojisine aktarmaya ve bir 

anlamda rasyonalize etmeye yönelik bu girişimlere ek olarak, Gnosis’i daha yüksek 

bir bilgi biçimine, bağlantıların iç görünümüne (kesin doğa bilimlerinin aksine olarak) 



139 
 

bir bağlantı olarak geri yükleme çabaları da söz konusudur. Hemen her zaman bilgi 

ve gerçeklik arasındaki bölünmeye dayanan felsefenin aksine, Gnosis'in “üniter bir 

vizyon” açması beklenir. Güney Fransa'daki teozofik mezhepler kendilerini “Gnostik 

Kilise” olarak tanımlarlar. R. Steiner, antropozofinin temellerini “Lucifer Gnosis” adlı 

bir dergide ortaya koyar. Hıristiyan kiliseleri ise bu yönlendirmeleri sapkınlık olarak 

reddederler. 

E. Voegelin ve E. Topitsch, Gnosis kavramını dünya görüşü veya ideolojiye 

karşı bir kritik enstrümanı şeklinde kullanırlar. Gnosis yorumlarının dayandığı felsefi 

varsayımlar ve ideoloji kavramları, Gnosis’ten bahsettikleri bağlamlar kadar çeşitlidir. 

Bu yazarların ortak noktası, Gnostik dünya anlayışı ile Marksist teori arasında 

yapısal benzerlikler göstererek anti-komünizmlerine teorik bir temel verme çabasıdır. 

Voegelin ve bazı öğrencilerinin anlayışında Gnosis, kalıcı formülasyonlarını 

Hıristiyan-Yahudi inancının yanı sıra Platon ve Aristoteles'te bulan 2000 yıldır 

“Akdeniz” düşünce ve hareketine muhalif bir rol oynamaktadır. Gnostikler, orada 

telaffuz edilen yüksek oranda “farklılaştırılmış” varlık anlayışına bağlı değillerdir 

(Voegelin, 1965: 116). Bunlar dünyanın düzenini ve onun görünüşte ya da gerçek 

kötülüklerini protesto ederek ve insanlığın dünyayı değiştirecek bir tarzda hareket 

etme yeteneklerine güvenerek, bir eidos'un tarihteki keyfi inşası yoluyla “Hıristiyan 

eskatonunu41 içkinleştirme” girişimine karşı çıkarlar (Voegelin, 1965: 117). 

Dolayısıyla Gnosis, varlık düzenine karşı ciddi bir saldırıdan suçludur. “Varlığı 

değiştirme yönteminin bilgisi olarak Gnosis” yukarıdan bakar ve nihayetinde tekinsiz 

bir sonucu vardır ki bu da gerçekliğin yıkımıdır. Buna tezimiz perspektifinde 

rasyonalitenin iptali de denebilir. Voegelin ve takipçilerine göre Gnosis’in etkisi ve 

mevcudiyeti bariz biçimde açıktır. Komünizm, Nasyonal Sosyalizm, Reform veya 

Püritenizm gibi siyasi hareketler ve Hıristiyan sapkınlıkları bu etkinin muhtelif 

formlarına tekabül eder. Voegelin, bunlar kadar modern tarih felsefesi sistemlerinin 

çoğunluğunun (Joachim von Fiore'den Hegel, Marx, Nietzsche ve Heidegger'e 

kadar) gnostik bir çekirdeği olduğunu da iddia etmektedir. Pozitivistler, liberalizm ve 

psikanaliz de değişen derecelerde Gnosis olarak nitelendirilir. Gosisin tezahürleri, 

teleolojik (ilerici), aksiyolojik (ütopik) ve “aktivist mistik” ile karakterize edilen bir 

                                                
41

 Hristiyan inancında kıyamet günü kurulacak Tanrı’nın mahkemesi.  



140 
 

varyanta göre sınıflandırılır. Düşünüre göre etkin ve temaşacı Gnosis arasında da 

bir ayrım söz konusudur (Voegelin, vd., 1965: 170).  

Hıristiyan inancına bağlı değer yüklü bir bilimi temsil eden ve gnosis 

anlayışının temellerini buradan alan Voegelin'in aksine Topitsch, gnosisi neo-

pozitivist bilim teorisi perspektifinden yorumlar. Topitsch, gnosis'te kozmosu, insanı 

ve bilgiyi belirli değer yüklü ve duygusal olarak doyurulmuş stereotipler aracılığıyla 

yorumlamaya çalışan bir tür bilim öncesi felsefe bulur (Topitsch, 1969: 23). Gnosis 

geçerliliğini öncelikle kurucu miti olan düşüş, körlük ve nihayetinde ruhun yükselişine 

dair kişinin kendi benliğinin tanrısallığına dair içgörüsüne borçludur. Bu öğretinin 

amacı, insanları değerlere aykırı bir tutumun kurtuluş bağlamında gerekli olduğuna 

ikna ederek gerçekliğin baskılarıyla başa çıkmalarını kolaylaştırmaktır (Topitsch, 

1966: 245). Birçok şekilde değiştirilen ve genellikle dünyanın yaratılış sürecini ve 

tarihi, bir düşüş ve kurtuluş draması olarak yorumlayacak şekilde genişletilen 

Gnostik mit, fikirler tarihinde Hegel'e ve Marx'ın kavramsallaştırmasına yahut başka 

bir deyişle rasyonalizasyonuna kadar uzanan kapsamlı bir geleneğe sahiptir. 

Teleolojik tarih anlayışları ve bunun dayandığı orijinal durum - yabancılaşma 

(yabancılaştırma) - kurtuluş şeması aracılığıyla diyalektik anlayışları, diğer şeylerin 

yanı sıra, Gnostik bir kökene işaret etmeyi amaçlamaktadır ve bu nedenle bilim dışı 

ve ideolojiktir. Marx ise kurtuluş mitini insanın kaybı ve geri kazanımına dair 

diyalektik bir süreç olarak sekülerleştirmektedir (Berse, 1973: 720). Marx'ın 

proleterleri Gnostik sistemlerdeki seçilmişlere karşılık gelmektedir zira her ikisi de 

kurtarıcı bilginin taşıyıcıları olarak anlaşılabilir. 

3.3. Hakikatle Birleşmenin Yolu: Mistisizm 

Mistik terimi, Yunanca kendini kapamak, gözlerini kapatmak anlamına gelen 

mystikos kelimesinden türetilen bir sıfattır ve bu bağlamda karanlık, gizemli (açık 

olanın zıddı) anlamlarına gelmektedir. Terim geç antik dönemde felsefi açıdan 

önemli hale gelmiştir. Bir konuşma biçiminin gizli anlamına, karanlık bir sözcüğün 

gizemli anlamına vb. atıfta bulunulan her yerde kullanılır. Bu nedenle Proklos 

Parmenides'in, teologların vb. mistik paradokslarından bahseder (Heidrich, 1984: 

268). Tanrısal olanla mistik birleşmede madde tamamen geride bırakılmalıdır ayrıca 

kişi ne kadar yüce ve ilahi şeylere yönelirse, dil o kadar mistik ve gizemli hale 

gelmektedir. Bu kalıp daha sonraki dönemlerde defalarca tekrar edilecek bir yapının 



141 
 

temelidir. Mysthikos aynı zamanda Pythagoras'ın ve bazen de Demokritos'un 

öğretilerini karakterize etmek için kullanılır.42  

 Porphyrios, birçok şeyin mistik bir şekilde coşku dolu ve gizli anlamlarla 

söylendiği bir şiir okuduğunda hocası Plotinus tarafından alkışlanmıştır.43 Yunan-

Bizans kökenli bir 10. yüzyıl. yazarı olan Suida, Heraiskos'un44 doğumunu “mistik” 

(gizemli, harikulade) olarak adlandırır çünkü parmağı sus işareti yapar gibi 

dudaklarına yapışık doğmuştur. Latincede mystikos zaman zaman Yunanca yabancı 

bir kelime olarak ya da daha sık olarak Latinceleştirilmiş (mysticus) formuyla 

karşımıza çıkar; burada da gizemlere atıfta bulunur ya da (gizemli) anlamına gelir 

(Heidrich, 1984, s.268). 

Yunan patristiğinde, terimin çeşitli anlamları devam etmektedir. Artık burada 

Hıristiyan teolojik doktrinlerine atıfta bulunmak için ve İncil tefsirinde de 

kullanılmaktadır. Böylece, Mesih'in tanrısallığı veya Trinite gibi daha derin, daha 

anlaşılması zor dogmalara, aynı zamanda insan aklının erişemeyeceği vahyedilmiş 

doktrine, Mesih'in mesajına ve özellikle de sakramentlere45 atıfta bulunulmaktadır. 

Hepsinden önemlisi mistik, Kutsal Yazıların tipolojik ve alegorik anlamını ifade 

etmektedir.  

Böylece Alexandria'lı Clemens, havarilere açıkça ve örtülü olarak söylenenler 

arasında ayrım yapar; ve bunlardaki mistik anlam kavranmalıdır.46 Origenes, ilahi 

Logos'un Kutsal Yazılara argümanlar ve gizemler eklediğini, böylece onlar 

aracılığıyla daha derin bir anlam ortaya çıkardığını ancak bunu kalabalıktan 

sakladığını düşünür.47 Ve elbette kişi kelimelerin yüzeysel anlamıyla yetinmemeli, 

mistik anlamlarına nüfuz etmelidir. Tipolojik olarak Eski Ahit, Yeni Ahit'in habercisidir 

ve peygamberlerin mistik bilmecesi Mesih'le çözülür. Latin Kilise Babaları arasında 

                                                
42

 Proclus, Platons Timaeus commentare; 1,21,1. (Diehl, 1903)  
43

 Porhyrius, Vita Plotinus, 75. 
44

 Heraiskos 5. yüzyılda yaşamış bir Yeni-Platoncu düşünürdür. Hakkında efsanevi bir algı 
oluşmuş ve kendisine bazı tanrısal özellikler atfedilmiştir. Örneğin menstruasyon 
dönemindeki kadınların sesinden rahatsız olarak baş ağrısı çekmektedir. Bu türden 
söylencelerin ataerkil bir hiyerarşi yahut ikincil semiyosfer inşasına yönelik olduğu kültür 
bilimsel perspektifler tarafından açık bir olgu kabul edilir. 

45
 Kilise tarafından İsa’nın bildirdiğine inanılan ve sayısı yedi olarak belirlenen vaftiz, ekmek-

şarap ayini, evlilik gibi kutsal kabul edilen işler. 
46

 Clemens Alex. MPG 9, 689. 64. 
47

 Origenes, De principiis IV, 2,9. MPG 11, 376. 



142 
 

Augustinus, mistik olaylar bildiren pagan fabulae (halk hikayeleri) ile şiddetle 

mücadele etmiş ancak Kutsal Yazılardaki münferit olayların, kelimelerin veya sayıların 

da mistik (mecazi, açık olmayan) bir anlamı olabileceğini kabul etmiştir.48 Orta Çağ'da 

dilin kullanımı yüzyıllar boyunca Pseudo Dionysos Areopagita'nın sıkça alıntılanan 

yazılarıyla karakterize edilmiştir. Özellikle Mistik Teoloji adlı on sayfayı geçmeyen kısa 

risalesi, terim üzerine yorumların ve düşüncelerin tekrar tekrar ortaya çıkmasına 

neden olmuştur. Tanrısal birliğe erişmeye niyetlenen kişi duyuları ve ruhani 

faaliyetleri, duyusal ve ruhani, varlık olmayan ve varlık olan her şeyi terk etmeli ve 

tamamen bilgisiz olarak tüm varlığın ve tüm bilginin üzerinde olanla birliğe yükselmeli 

ve saf, bağımsız bir coşku içinde kendini ilahi karanlığın doğaüstü ışığına bırakmalıdır. 

Kişi yükseldikçe kelimeler azalır; karanlıkta sessizlik ve bilginin yokluğunu buluruz. 

Teoloji olumsuzlayıcı ifadeler kullanmalıdır; Tanrı duyusal olarak algılanabilir hiçbir 

şey değildir, ruhsal hiçbir şey değildir, ne var olmayanın bir şeyi ne de var olanın bir 

şeyidir.49 Aquino’lu Thomas, mistik açıklamaları (expositiones mysticae) Tanrı'ya 

uygun olan yegane açıklamalar olarak nitelendirirken bunu ele alır çünkü duyusal 

alemden alınan ifadeler onun özündeki çeşitliliğini yakalayamaz.50  

Buna ek olarak, Orta Çağ'da mysticus/mystice terimi Johannes Scotus 

Eriugena, ahlaki ve mistik anlamı birbirinden ayıran Hugo von St. Victor, Richard von 

St.Victor ve “ratio mystica”, “causa mystica“, “sensus mysticus”, “intellectus mysticus” 

ve “mystica significatio” gibi çeşitli terimleri eşanlamlı olarak kullanan ve ayrıca sıklıkla 

Kilise'nin “corpus mysticum”undan söz eden Thomas von Aquin'de olduğu gibi kutsal 

metinlerin alegorik yorumlarına atıf yaparlar ve tarihsel anlayış ile “tropolojik”, 

“alegorik” ve “anagojik” olarak ayrılan mistik anlayışı karşılaştırırlar.(Heidrich, 1984, 

s.269) 

Yukarıdaki örneklere karşılık mistik terimi, günümüzde çoğunlukla mistik kabul 

edilen Orta Çağ teologları tarafından nadiren kullanılmaktadır. Johannes Tauler 

“corpus mysticum”u yani kiliseyi “ruhani beden” olarak tercüme eder (Tauler, 1910: 

158). Meister Eckhart ise “mistik”i, “sensus mysticus” anlamında yani Kutsal Yazıların 

bir literal anlamları bir de batını anlamları olduğu düşüncesiyle kullanır.51  

                                                
48

 Augustinus, De spir. et lit. VI, 10. 
49

 Ps. Dionysos Areopagitas, De Mystica Theologia, MPG 3, 997-1064. 
50

 Thomas von Aquin, In div. nom. comm. IX, 2. 
51

 Eckhart Meister, Lateinische Werke 3 (1956), s.297. 



143 
 

Nicolaus Cusanus, Ps. Dionysius'tan hareketle docta ignorantia yani 

öğrenilmiş cehalet kavramının, Tanrı'yı bulmanın tek yolu olduğu sonucuna varır. 

“Tanrı zıtlıkların ötesindedir. Onda büyük ve küçük, çok ve az birleşir ve işte bu 

mistik teolojidir.” Mistik teolog için, sadece farklı olanı tanıyan tüm entelektüel bilgi 

ve felsefenin ötesine geçmek ve Tanrı'nın sonsuzluk olan coincidentia'sının 

karanlığına kendini bırakarak girmek gerekir. Böylece theologia mystica boşluğa ve 

görünmez Tanrı'nın sessiz vizyonuna götürür (Heidrich, 1984: 270). Tanrı’nın 

sonsuzca aşmadığı herhangi bir şeyin gerçekten söylenemeyeceğini bilir. 14.-16. 

Yüzyıl arasında ortaya çıkan bir dini akım olarak “Devotio moderna” içsel yaşama ve 

ritüellere önem veriyordu. Bu ekol Theologia mystica'yı, ilahi aydınlanma yoluyla 

insana doğrudan verilen "occultissima sapientia/ gizli bilgelik” olarak 

tanımlamaktadır. Ne var ki bize göre buradaki okültizm kavramı mistisizmi tam 

olarak karşılamaz. Okültizm ile kastedilen olgular pagan geleneklere dayalı bilgilerin 

ikinci semiyosfere geçilmesiyle reddedilerek, yasaklanması vb. sebeplerden dolayı 

gizlenmek durumunda kalan inançlar ve bunlara dair bilgiler bütünü olarak 

anlaşılmalıdır. 

Mistik bilgiler ise artık tamamen ikinci semiyosfer yapısı içinde ratio ile 

çözülemeyen konulara yine ikinci semiyosferin hiyerarşik, ataerkil düzeni içinde 

alternatif yaklaşımlar olarak anlaşılabilir. 

Barok dönemde ise mistik terimi artık genellikle daha fazla açıklama 

yapılmadan kullanılır hale gelmektedir veya P. Poiret'nin eser adından bile 

anlaşılabileceği gibi tüm mistiklerde ortak olan öğretiler ve özellikler aranır.52 Buna 

göre mistikler bakımından Tanrı tamamen insanın içine girmek ister; karanlığın 

kölesi olan insanın dönüşümü ancak Tanrı aracılığıyla gerçekleşebilir; insan kendini 

Tanrı'ya sunmaya razı olabilecek kabiliyettedir. G. Arnolds, mistik kavramından 

sadece Tanrı'yı tefekkür etmenin yüksek seviyesini ya da ruhların Tanrı'yla en 

samimi ve esaslı birleşmesini anlar; mistikler Tanrı'yı tüm duyusallık ve hayal 

gücünün üzerinde görür ve temaşa ederler (Arnold, 1934: 380). Diğerleri için ise 

Tanrı sevgisinde birleşme her şeyden önce ruhani bir yaşam tarzı ve çilecilik yoluyla 

elde edilmelidir. 

                                                
52

 P. Poiret: Brief über die Grundsätze und Charaktere der Mystiker, in: Théologie réelle 
(1700), zit. in: M. Wieser: P. Poiret, 1932, p. 204. 



144 
 

Kant, mistikten ve mistisizmden "kavramlardan düşünülemez olana sıçrama 

(salto mortale), gizem beklentisi ya da daha ziyade bunlarla oyalanma" olarak 

eleştirel bir şekilde bahseder ve ona göre bu bir “melankoli”, “aklın ölmesi” ve 

“coşkunluk içinde başıboş dolaşma” halidir (Kant,1798: 398). 18. yüzyılın sonlarında 

ve 19. yüzyılda “mistisizm” kendinden geçme (cezbe hali) ve duygusal din, hatta 

zaman zaman “insan varlığının patolojik bir gelişmi”, “çok çeşitli zihinsel 

bozuklukların kaynağı” ve dolayısıyla ancak “psişik şifacı” için bir vaka olarak 

görülerek olumsuzlandığı yaygın dil kullanımına karşılık gelir. Romantikler ise mistik 

terimini rehabilite etmeye ya da en azından sahte mistisizmi gerçek mistikten 

ayırmaya çalışmışlardır. Novalis'e göre, din, aşk, doğa ve devlet ancak tüm insanlar 

bir çift aşık olsaydı mistik (gizemli) olarak ele alınabilirdi, o zaman mistisizm ile 

mistisizm olmayan arasındaki fark ortadan kalkardı. “Aşk iki bireyin etkileşiminin bir 

ürünüdür, bu nedenle mistik ve evrenseldir.” (Novalis, 1923, 2: 261; 3: 47.). 

"Mistisizm duygusu tuhaf olanın, kişisel olanın duygusudur. Bilinmeyen, gizemli, 

açığa çıkarılacak, zorunlu-tesadüfi; bu nedenle mistik tesadüfi olanda zorunluluğun 

temsili anlamına gelir, örneğin sanatta ve tarihte kaderin temsili böyledir.” (Novalis, 

1923, 2,s.298. 315; 3, s.283) F. Schlegel sahte ve son derece zararlı saydığı 

mistisizmi reddeder çünkü onda tek taraflı ya da salt olumsuzlamayla Tanrı'nın 

ebedi birliği ve varlığının sürekli monotonluğu sıkıcı bir tekrar içinde kavranır 

(Schlegel, 1975, s.538) ve bunda tanrısallığa doğru gelişme kavranamaz ancak 

tanrısallıkla mükemmel bir uyum beklenir. Öte yandan gerçek mistisizm, “ilahi 

gizemlerin doğru ve gerçek bilgisi ya da tanınmasıdır; asla nesnesi olmayan bir 

spekülasyon değil bilakis ruhun diğer bakış açılarından “doğal” olarak gördüğü her 

şeyi bir gizem ve mucize olarak gördüğü mutlak felsefedir (Schlegel, 1967: 184). 

Dönemin diğer yazarları için mistiklik, ideaların açığa çıktığı canlı bir dünya görüşü 

ya da gerçekliğin bütününü başka bir yoruma gerek kalmadan vahiy olarak 

kavrayan, ebedi olanın gerçeklikteki temsilidir (Heidrich, 1984: 271). 

Franz von Baader, mistisizmi "doğal ve ilahi alemlerde araştırma" olarak 

adlandırır ancak bu araştırmayı "kutsala saygısızlık" olarak gören ve salt 

duygularına dayanan mistifikatörleri reddeder. Sadece kötü mistik spekülasyon 

"duygusuzdur"; duygu veya zihnin derinliği ruhun veya spekülasyonun derinliğine 

karşılık gelirken, J. Görres terimi çok daha geniş bir şekilde tanımlar, böylece 

mistisizm okült, şeytani ve büyülü alanı da kapsar. Bu manada mistisizm daha 

yüksek bir ışığın aracılığı altında bir görme ve tanıma ve daha yüksek bir özgürlüğün 



145 
 

aracılığı altında bir çalışma ve yapmadır. Mistik yaşam, içsel ilahi merkeze ve 

Tanrı'da varoluşun derin gizemine yönelen yaşam anlamına gelmektedir (Heidrich, 

1984, s.271). 

Goethe çoğunlukla mistisizmi küçümser, ona göre mistisizm olgunlaşmamış 

bir şiir, olgunlaşmamış bir felsefedir; soyut olana açıkçası öznenin uçurumuna gider 

(Goethe, 1973, 375); aynı şekilde Schleriermacher de Toplu eserlerinde (Sämtliche 

Werke) mistisizmi olgunlaşmamış düşünceler olarak görmesine rağmen, ruhun 

kendisini kendisiyle sınırladığı ve yalnızca kendisinde "bütünün anahtarını" bulduğu 

"büyük ve güçlü mistik"e de saygı duyar. 

Hegel mistik sözcüğünün pejoratif kullanımının farkındadır ve felsefesinin 

araçlarıyla buna karşılık vermeye çalışır: “Mistik olan gerçekten de gizemli bir şeydir, 

ama sadece anlama yetisi (Verstand) için çünkü soyut özdeşlik anlama yetisinin 

ilkesidir ama mistik olan (spekülatif olanla eşanlamlı olarak) anlama yetisinin sadece 

kendi ayrılıkları içinde doğru olarak gördüğü belirlenimlerin somut birliğidir.... doğru 

olarak kabul edilir.” Ancak anlama yetisinin kabul etmek istemediği şey akli olanın 

(Vernünftig) özüdür: “Karşıtları ideal momentler olarak kendi içinde barındırmak. Bu 

nedenle akli olan her şey aynı zamanda mistik olarak da tanımlanabilir”, yani 

“anlama yetisinin ötesine geçer” ama bu nedenle ‘düşünce için erişilemez’ değildir 

(Hegel, 1988: 198). Felsefe tarihinde Johannes Gerson, Raimundus von Sabunde, 

Roger Bacon ve Raimundus Lullus, Spinozacılık ve Neoplatonizm ile yakınlıkları 

olan mistikler olarak kabyl edilir. Hegel'in öğrencisi K. Rosenkranz ise “Tanrıyla 

birleşme çabasını” mistisizmin özü olarak görürken, A. Helfferich spekülatif felsefe 

ile ilişkisini vurgular (Heidrich, 1984: 272). 

Genellikle olumsuz kelimelerle tanımlanan mistik kavramının felsefi eleştirisi, 

tekrar eden birkaç argümana dayanır ve belli bvazı ithamlarla ifade edilir. Mistiğe 

atfedilen eleştirel niteliklerden bazı karanlık, uğursuz, karışık, öznel, anti-rasyonel, 

gizli ve kuytu , (Nietzsche'nin kullandığı anlamda) demode, çarpıtılmış, patolojik, 

dejenere ve dekadandır. Sıralama nihayetinde mistik deneyimlerin 

nesnelleştirilemezliği, rasyonel olarak ele geçirilemez içerikleri, aydınlanma karşıtı 

ve felsefi dışı olarak anlaşılan mistik çabaların itici gücü ve mistiğin felsefi 

düşüncenin ya da genel olarak düşünce ve yaşamın dekadansının bir semptomu 

olduğu suçlaması gibi eleştiri noktalarına indirgenebilir. 19. yüzyılda Schopenhauer, 



146 
 

Feuerbach, Marx, Dühring, Nietzsche ve Nordau, çeşitli biçimlerde kendini gösteren 

mistisizmin bu reddine örnek teşkil etmektedir.  

Schopenhauer mistik olanı en geniş anlamıyla ne algının ne de kavramın, 

yani hiçbir bilginin ulaşamadığı şeyin dolaysız realizasyonuna yönelik her türlü 

rehberlik olarak tanımlar. Mistik, kendisini "ebedi, eşsiz varlık" olarak bulduğu içsel, 

pozitif, bireysel deneyiminden yola çıkarken, filozof herkes için ortak olandan, 

herkes için mevcut olan nesnel görünümden yola çıkar. Sadece filozof ikna edici 

olabilir çünkü nesnel ve nesnelleştirilebilir verileri temel alır ve doğrulanabilir 

sonuçlara ulaşır. Schopenhauer bu nedenle felsefeyi yoldan çıkmaması ve 

entelektüel görüşlerin iddiası ya da aklın sözde doğrudan algıları yoluyla, bilgi 

bakımından ebediyen erişilemez olan ve en fazla bir negasyon ile tanımlanabilecek 

olanın pozitif bilgisine sahipmiş gibi davranmaması konusunda uyarır 

(Schopenhauer, 1938, s.702). 

Feuerbach'ın materyalist din analizinde, mistiğe ve mistisizm'e (durugörü 

olarak tanımlanır) karanlık, belirsiz, aldatıcı vb. nitelikler atfedilir.  

"Mistik, doğanın ya da insanın özü hakkında spekülasyon yapar ama bunu her 

ikisinden de farklı olan başka bir kişisel varlık hakkında spekülasyon yaptığı 

düşüncesiyle yapar. Mistik, basit, özbilinçli düşünürle aynı nesnelere sahiptir ne var 

ki gerçek nesne mistik için kendisi olarak değil, hayali bir nesne olarak nesnedir ve 

bu nedenle hayali nesne onun için gerçek nesnedir (Feuerbach, 1960, s.106). 

Marx, mistik kelimesinin sadece pejoratif kullanımı açısından paradigmatiktir 

açıkçası kelimenin olumsuz anlamlarını dikkate alarak kendi sistemi içerisinde 

eleştirir. Ona göre mistik yahut mistisizm terimnleri bulanık, irrational, bilinçsiz ve 

muğlak anlamına gelir. Akıl, mucizevi ve mistik olanın karşısında konumlanır ve 

mistik inanılmazlık politik olarak karşıt bir önerme kabul edilir. Bir hatibin fantastik, 

ağdalı, yumuşak kalpli mistisizmi karikatürize edilir ve toplumsal yaşam süreçlerinin 

biçimi, özgürce toplumsallaşmış insanların bilinçli ve planlı kontrollerinin ürünü 

olduğu anda mistik sis perdesi aralanır. Dinsel ve politik olarak ortaya çıkabilen 

mistik bilinç, Marx’a göre belirsiz bir bilinçtir ve bilincin reformu için bunun analiz 

edilmesi gerekir (Lessing, 1984, s.274). 



147 
 

E. Dühring'e göre, "mistisizme düşüş, felsefi çözülmenin açık bir işareti, 

rasyonel davranışın dekadans belirtisidir" çünkü rasyonel iletişime tabi olmayan 

gizemli, duygusal içgörüleri çağrıştırır. Dühring sonuçta mistiği yalnızca 

psikopatolojik kategoriler içinde anlar ve bağımsız içeriği ya da özgünlüğü olduğunu 

reddeder (Dühring, 2017: 163, 195). Benzer şekilde, Max Nordau da mistiği 

dejenere olanların esaslı bir işareti olarak tanımlar. Ayrıntılı çalışması Mistisizm 

Psikolojisi’nde nihai olarak bu patolojik bakış açısını analiz etmeye çalışır ve 

dejenere olmuş veya tükenmiş beynin mistisizme nasıl kapıldığı sorusunu inceler 

(Nordau,1892, s.37, s.75 vd.). Her ne kadar Nietzsche’de, mistiğin gerçek bir 

tematizasyonu olmasa da bazı aforizmalarında konuya ironik ve alaycı yaklaştığı 

açık gözükmektedir. “Şüphecilik ve özlem birleştiğinde mistisizm ortaya çıkar…” ya 

da "Mistik açıklamalar derinlere uygulanır, gerçek şu ki yüzeysel bile değildirler." 

(Lessing, 1984: 275). 

Bilimsel-pozitif düşüncenin yükseldiği 19. yüzyılda mistiğin neredeyse 

evrensel olarak reddedilmesinin aksine, mistik 20. yüzyılda çok daha farklılaşmış bir 

şekilde değerlendirilirken çok çeşitli varyasyonlar, genel diskalifiyenin yerini almıştır. 

Aynı zamanda, terim çok daha çeşitli anlamlar kazanmıştır.  

E. Von Hartmann'a göre mistik ve mistik dini duygu, tüm dindarlığın nihai ve 

en derin ilkel zeminidir çünkü dinin temeli ve kendinden eminliği ondadır. Bununla 

birlikte, bu duygu, dini biliş için uygun değildir çünkü konuşulamazlığı ve ifade 

edilemezliği ile "en yüksek dini hakikatin bilinç rezonansıdır" ve fakat esasen bu 

hakikate bilincinde sahip değildir (Hartmann, vd., 1882: 44). 

W. Windelband'da ise mistiğin kısmi bir kabulü bulunabilir. Mistisizm insanın 

"tüm bilginin ötesine geçerek ruhsal gerçekliğin dolaysız bir algısına, ruhun şeylerin 

nihai nedenleriyle bağlantısının içsel bir deneyimine” (Windelband, 1924: 293) 

ulaşma çabasıdır; ancak kendi öz anlayışına göre kavramsal düşünce ve dilsel 

nesnelleştirme biçimini alamaz ve almamalıdır: "Mistisizm bireyin sezgisel bir 

deneyimi olarak mümkündür, bilimsel bir doktrin olarak imkansızdır.” (Windelbanbd, 

1924, s.299)  

Ancak tam da bilimsel düşüncenin yetersizliği deneyiminden hareketle 

mistisizmin yeni bir rehabilitasyonu formüle edilir. G. Landauer, "şüpheciliğin büyük 

eseri ve en radikal eleştiri, yeni mistisizm ve yeni güçlü eylemler için öncü" olduğu 



148 
 

görüşüne ulaşır. Landauer kendisini Ps. Dionysius Areopagita, Scotus Eriugena, 

Meister Eckhart ve J. Böhme gibi olumlu hiçbir şeyle yetinmeyen ve dünyanın 

"uzamsal, zamansal ve nesnel olarak algınamayacağını ve kelimelerle 

kuşatılamayacağını" ancak içeriden yaratılması gerektiğini kabul eden "heretik mistik 

şüpheciler" geleneğine yerleştirir. 

Mistik "uzam ve zamandan uzaklaşarak, ifade edilemeyen ya da zor ifade 

edilebilen mistik bir dalınçla, dışarıdaki şeyler ve içerideki benlik duygusunu ortadan 

kalkdırmalı, dünya ve benlik bir bütün haline gelmelidir.” (Laundner, 1923, s.46 vd.) 

Mauthner'in kendisi de bundan esinlenerek kendi konumunu "nominalist", "şüpheci" 

ve daha sonra da daha önceki mistik biçimlerinden bilinçli bir ayrımla "tanrısız 

mistik" olarak tanımlamıştır. "Kişinin kendisini evrenle olan gizemli birliğe çekilmiş 

hissettiği ve bu birlik hakkında bilinemez olanı bildiğine inandığı bir ruh hali" olan 

mistik, bilimsel kibrin arttığı her dönemi takip eden bilimsel iflas ve umutsuzluk 

dönemlerine karşı olumlu bir tepkidir (Lessing, 1984: 276).  

Mistisizm hakkında az çok olumlu görüş bildirenlerin yanı sıra, bu fenomeni 

(karşılaştırmalı) din felsefesi ve biliminde olduğu gibi öncelikle analitik olarak 

incelemek isteyenler de vardır. E. Troeltsch mistiği genel olarak dini hayatın kültler, 

ayinler, mitler veya dogmalarda nesnelleştirilmesine bir tepki veya tamamlayıcı 

olarak görür. Daha dar anlamda, mistik kendisini somut dine (cemaate) karşı ve 

onun yerine koyan bağımsız bir din anlamına gelebilir (Lessing, 1984: 276).  

E. Cassirer dinin anlamını dogmatik dinin eksikliğiyle değil ampirik-duyusal 

varoluş ve imgelerin ve hayal gücünün duyusal dünyasıyla açıklar. Burada mistik saf 

din duygusunu yeniden kazanmaya çalışmaktadır:  

"…ancak ego bu alandan tamamen çekildiğinde, bir imgenin aracılığı 

olmaksızın Tanrı'nın basit özü tarafından dokunulmasına izin vermek için kendi 

özünde ve zemininde yaşadığında ancak o zaman bu ilişkinin saf gerçeği ve saf 

içselliği ona açılır." (Cassirer, 1964: 298).  

Bununla birlikte, Tanrı ile dünyanın umulan birliği başarılı olamaz ve bu 

yüzden “…yegane kazanç bir tür aralarında gidip gelmekten ibarettir. Mistik yaşamın 

biçimi, ilahi olanın vizyonu ile dünyevi olana teslimiyet arasında gidip gelir (Cassirer, 

1918, s.22 vd.) M. Scheler, mistiği bilgi sosyolojisinin kategorileriyle anlamaya 



149 
 

çalışır. Mistik, "tefekkür ve duyguda kendinden geçmiş ve dolaysız özdeşleşme 

bilgisidir, bireycidir ve mistik bilgi ilke olarak anlatılamaz olduğu için dilin ve formüle 

edilmiş ifadenin reddi anlamına gelir. Dil onun için düşünceyi ve mistik 'unio' ve 

'exstasis' içinde deneyimlenen ve görülen şeyi temsil etmenin yalnızca yetersiz bir 

aracıdır". Gizemler hakkındaki sessizlik, mistik için bir anlamda "bilginin kendisini 

bulma metodolojisidir” (Scheler, 1960, s.30: 64). Cassirer’in yaklaşımının daha net 

bir ifadesi Wittenstein’ın ünlü “konuşulmayan hakkında sessiz kalmalı” formülünde 

de görülebilir. G. Mehlis de mistisizmi, “irrasyonel Tanrı ile saf ruh arasındaki ayrımı, 

özün mükemmel birleşmesine kadar bu yaşamda aşma” girişimi olarak, mistik 

düşünceyi bireyci ve anti-dogmatik olarak, her türlü ikiciliğe karşı yönelen ancak 

kendini sembolik bir dille (benzetmeler, imgeler, metaforlar) ifade edebilme 

olasılığını kabul eden birlik düşüncesi olarak görür (Lessing, 1984: 276).  

Picasso'da “daha önce kendilerini sanatta bu kadar saf bir şekilde ifade 

etmeye cesaret edememiş mistisizm biçimleri” tanımlayan F. Burger, mistisizmin 

özünü mutlak kayıtsızlık, bireyselliğin kayıtsızlığı olarak özetler. “Mistisizm biçimsiz 

olanın kalıba dökülmesini, şekilsiz olanın şekillendirilmesini talep eder” (Burger, 

1920: 121).  

M. Weber için mistisizm zaten bireyin ilahi olanın bir aracı değil kabı olduğu 

bir kurtuluşa sahip olmak anlamına geliyordu, böylece dünyadaki eylem, kurtuluşun 

oldukça irrasyonel ve dünya dışı kesinliğine bir tehdit olarak görünmelidir (Weber, 

1920, s.538 vd.). 

K. Jaspers'in psikolojik analizine göre mistik olan (en geniş anlamıyla) özne 

ve nesne, ruh ve dünya karşıtlığının iptalinin deneyimsel biçimidir. Temsili 

parçalanmışlığıyla rasyonel tutuma karşı bir tepkidir; onda tamamen irrasyonel bir 

doluluğa sahip bir birlik ve bütünlük deneyimlenir. Bu esasen deneyimdir, içerik 

değildir (Jaspers, 1960, s.21, s.84). 

E. Bloch'ta mistisizme ütopik-beklentisel gücünü veren Jaspers'in analiz ettiği 

özne-nesne ayrımının bu şekilde aşılmasıdır. Daldırma, öznenin Tanrı'ya 

dağıtılması, ... Tanrı'nın özneye dökülmesi, her şeyin çokluğundan olduğu gibi kendi 

bireyselliğinden de bağımsızlaşması mistisizmin temel özellikleridir. Bu aşamada 

artık ötekilik yoktur ve bu nihayetinde tüm mistiklerin son derece beklenti içinde 



150 
 

oldukları bir yanılsama olmuştur ne var ki bir “phantasma utopicissime 

fundamentum'dur" (Bloch, vd., 1959: 1535).  

Bununla birlikte, Freud’a göre insan varlığının temel gerilimi olarak beden ve 

ruh geriliminin ideal bir çözümü olarak mistisizmin entegrasyonu bazıları için bilimsel 

dünya görüşümüze bir tehdit olarak göründü çünkü bu egonun, idin dışındaki alemin 

karanlık benlik algısını ifade ediyordu. Pozitivizm, ampirizm, neopozitivizm ve ilgili 

pozisyonlar mistisizmi - kısmen 19. yüzyıl mistisizm eleştirisinin argümanları veya 

incinmeleriyle53 - tüm gizemli, puslu, bulanık, irrasyonel, bilim dışı ve hatta yanlış 

anlaşılmış veya anlaşılmaz düşünce ve eylemler için kolektif bir terim olarak görürler 

(Freud, 1961: 68). Bilimsel felsefenin temel ilkelerinde ısrar eden farklı bir pozisyon 

B. Russell tarafından temsil edilir. Russell’a göre mistisizm, doğası gereği bir kişinin 

kozmos algısındaki belirli bir duygusal yoğunluk ve duygu derinliğinden başka bir 

şey değildir ve bu nedenle kesin bilimin antitezidir. Russell mistisizmi dünya ile ilgili 

bir inanç ifadesi olarak reddeder ancak onu hayata karşı bir tutum olarak da tavsiye 

eder (Russell, 1952, s.6 vd.). Buna karşılık K. R. Popper, mistisizmi açıkça pejorativ 

bir anlamda kullanır ve onu kapalı toplumların kaybolan birliğine duyulan arzunun bir 

ifadesi yani açık toplumların akılcılığına karşı bir tepki olarak yorumlar (Popper, 

1961, s.269 vd.) 

Yahudi tarihçisi G. Scholem, mistiği ilahi olanın, nihai gerçekliğin doğrudan 

ve gerçek bir deneyimini yaşamış ya da yaşamaya hak kazanmış ya da en azından 

bilinçli olarak buna ulaşmaya çalışan kişi olarak tanımlar. Kişi bunu ani bir 

aydınlanma ya da uzun bir hazırlığın sonucu olarak elde edebilir (Scholem, 1965: 

12). Ancak bu şekilde bir mistisizm mevcut değildir; o sadece belirli bir gelenek 

bağlamında, Hıristiyanlığın mistisizmi, İslam'ın mistisizmi, Yahudiliğin mistisizmi ve 

benzerleri olarak ortaya çıkar. Mistisizm tüm biçimlerinin birliği, her zaman dinin 

tarihte belirli bir inanç ve topluluk yaşamında klasik ifadesini bulduğu yerde ortaya 

çıkması ve ortodoks gelenekle kısmen olumlu, kısmen de kışkırtıcı bir ilişki içinde 

olmasında yatar. Mistik din, içinde geliştiği topluluğun kendine özgü dini fikirlerinde 

                                                
53

 İncinme kavramı Freud’un da kısmen değindiği biçimiyle, modern insanın sosyo-kültürel 
yahut bilimsel anlamda kaydettiği büyük gelişmeler karşısında yaşadığı psikopatolojik 
dekadansa atıfta bulunur. Kültür bilim pek çok farklı incinmeden bahsetmekle birlikte 
bunların en kayda değer olanları, Kopernik devrimi ile geosantrik sistemin çöküşü, 
Darvinci Evrim Teorisi ile hümanosantrik görüşün darbe alması ve Freud’un psikoljik 
katmanlarıyla egosantrik yaklaşımın konumunu yitirmesi sayılabilir.  



151 
 

karşısına çıkan Tanrı'yı bir bilgi ve dogmatik nesne olmaktan çıkarıp yeni ve canlı bir 

deneyime dönüştürmeye ve bu deneyimleri yeni bir şekilde yorumlamaya çalışır. 

Scholem'e göre mistisizm aynı zamanda eleştirel bir işlevi yerine getirir çünkü dini 

bilincin yeni ve kısmen arkaik unsurlarını örneğin mitik unsurları, kutsal metnin 

eritilmesini ve onda yeni boyutların keşfedilmesini sağlamak için katı ve dolayısıyla 

verimsiz hale gelen dogmatiklere karşı yönlendirir (Lessing, 1984: 278). Ve bir kez 

daha mistik eleştirel niyetlerini ve içgörülerini verimli bir şekilde kamuya sunmayı 

başaramaz yahut nadiren başarır. Bunun nedeni hem ifade edememe problemi hem 

de özellikle Yahudi mistisizmi söz konusu olduğunda ezoterizme olan eğilimidir.  

Wittgenstein’ın Tractatus logico philosophicus'una göre her anlamlı cümle, 

temel cümlelerin bir doğruluk fonksiyonudur ve böylece dünya ile ortak olan dilin 

mantıksal formunu doldurur. Dolayısıyla anlamlı bir şekilde tanımlanabilen her şey 

içkindir. Wittgenstein, bu şekilde tanımlanabilenin dışında kalanı mistik olarak 

adlandırır. Onun felsefesinde mistik, aşkın bir şey olarak kelimenin tam anlamıyla 

"ifade edilemez” olandır (Stenius, 1984, s.280). 

Temel olarak mistisizmin genel amaçlarına ruhun öznel Ben'ini Mutlak'ın 

nesnel Sen'i ile birleştirme çabası olarak tanımlanabilir. Burada mistiğin başlangıçta 

Tanrı ile ruh arasında temel bir ayrılık olduğunu varsayması önemlidir; bunun 

aşılması, en azından bilinçte, tüm mistisizmin ana fikrini ve ana güdüsünü oluşturur 

(Meerpohl,1926, s.57). 

Mistik yalnızca Tanrı'ya giden yolla ilgilenir; bu nedenle çerçevesi içinde 

hareket ettiği dini sistemin aşkınlığı mı yoksa içkinliği mi öğrettiği konusunda 

kayıtsızdır. Örneğin Hıristiyan inancında, Tanrı'nın aşkınlığı dışsal olarak 

korunmasına rağmen, Kutsal Ruh ilkesi tarafından belirli bir içkinlik varsayılır çünkü 

sıradan mümin Tanrı'nın kendi varlığına katılımı hakkında a priori bir bilgiye sahip 

değildir ve sıradan ampirizm yoluyla Tanrı'yı tanıyamaz. Sıradan bir müminin 

sadece tahmin edebildiği şeyi mistik duyar ve tanır. Öznel Ben'in nesnel Sen ile 

birleşmesi çok çeşitli nüanslarla gerçekleşir çünkü her iki faktör de değişken 

niceliklerdir ve farklılıkları nedeniyle bunun bir irade mistisizmi, duygusal mistisizm 

veya spekülatif mistisizm meselesi olup olmadığı belirlenir (Saudek, 1973: 1).  

Genellikle ilk aşama ve daha yüksek mistisizm türlerinin ön koşulu olan irade 

mistisizmi, bir arınma süreci olarak anlaşılmalıdır. İrade, içgüdüselliği ve duyusal 



152 
 

deneyimi birbirinden ayırarak kendisini dış dünyanın duygusallığından kurtarmak için 

azami çaba sarf eder. Bu çileci (asketik) mistisizm esasen ruhun Tanrı’yla 

birleşebilme özgürlüğü için iradenin kendi çabasıyla öz iradeyi öldürmeyi amaçladığı 

bir paradoks içerir. 

Meister Eckhart da mistisizmin bu aşamasıyla başlamıştır; ilk eseri olan 

Reden der Unterscheidung-Ayırt Etme Konuşmaları tamamen irade mistisizmi 

alanına aittir, ancak Tanrı'yı kendi içine davet etme arzusuna dayanan feragat 

ilkesi54, Hıristiyan mistisizmi için o kadar temeldir ki, Meister Eckhart'ın diğer 

eserlerinin hiçbirinde göz ardı edilmez. 

Genellikle irade mistisizmini izleyen duygusal mistisizmde, duyular üstü 

olanın kendisi konuşmaya başlar; irade yani insanın kendi etkinliği susturulur ve 

Tanrı acı çeker. Bu mistik aşamanın en karakteristik özelliği, Hıristiyan dininde 

vahyin içeriğinin - özellikle de Mesih'in acılarının - duygusal olarak gerçekleştirildiği 

coşkulu bir pasifliktir. Bu da mistik deneyimin olağanüstü ilk izlenimlerine, vizyonlara, 

işitmelere ve stigmata'lara yol açar ki bunlar genellikle psikopatolojik oldukları 

izlenimi verir. Muhtemelen Meister Eckhart'ın vaazlarında bu tür bir mistisizm 

konusunda oldukça çekingen davranması bunu tehlikeli görmesiyle ilgili olmalıdır. 

“Hissetmenin bize gerçek vahiy getirip getirmediğini, mistik zevkin sadece duyusal 

zevkin daha ince bir biçimi olup olmadığını kanıtlamak her zaman çok zordur." 

(Dempf, 1960, s. 70). 

Spekülatif mistisizm ise düşünerek Tanrı'yı kavrayabilme ve 

deneyimleyebilme önermesine dayanır. Spekülasyon, bir kavramı duyusal 

özelliklerinden ayırma ve en saf özüne nüfuz etme yeteneği olarak anlaşılır. Bu 

meditatif soyutlama sürecinin daha da geliştirilmesi, mistiğin bilişini her kavramın 

ötesine, Tanrı ile özdeş olan mutlak, evrensel ve belirsiz olana yükseltmesini sağlar. 

Spekülatif mistisizmin sadece ruh ve Tanrı arasındaki katı, aşılmaz düalizmi 

reddeden dini sistemlerde ortaya çıkabilir dahası spekülatif mistik her zaman 

panteist olarak görülme riski taşır. 

Spekülatif “içine nüfuz etme mistisizminin” unio mystica'sını somut bir şekilde 

tanımlamak mistiğin yeteneğinin ötesindedir, çünkü dilin mutlak alemde yetersiz bir 

                                                
54

 Yuhanna. 14:23: "Beni seven sözümü tutacaktır; Babam da onu sevecek, biz de ona gelip 
evimizi onunla yapacağız." 



153 
 

ifade aracı olduğu kanıtlanmıştır. Bu nedenle, Tanrı'nın vecd deneyimini ancak 

yaklaşık terimlerle tekrar tekrar tanımlayabilir ve bu da modern okuyucu üzerinde 

genellikle felç edici bir etkiye sahiptir. Bununla birlikte, Tanrı deneyiminin somut bir 

olasılık olarak görüldüğü bir dünyada, bu tefsirler ve tasvirler bir mozaikteki taşlar 

gibi çalışmak zorundaydı ve bir bütün oluşturmak için üst üste yığıldıklarında, 

Tanrı'yı yalnızca unio mystica'nın kendisi tarafından geliştirilebilecek bir şekilde 

kavramayı mümkün kılıyordu (Saudek, 1973, s.3). 

Bir anlamda tüm mistisizmlerin -en azından topluma yönelik olarak- amaçları 

uyumsuzluğu ortadan kaldırmak, Tanrı'ya yabancılaşma ile Tanrı'ya yakınlığın 

paralel deneyiminden kaynaklanan stresi dengelemek ve aşkınlık ile içkinlik 

arasındaki gerilimi uyumlu hale getirmektir. Bu çabada, Orta Çağ'ın spekülatif 

mistisizmine Plotinus, Augustinus, Pseudo Dionysius-Areopagita ve Scotus 

Eriugena gibi isimlerin yaklaşımları etkili olmuştur. Bunların felsefelerinde mistikleri 

büyüleyen şey, bir yandan ilahi ve insani aklın varsayılan özsel birliği, diğer yandan 

da varlığın monistik bir spekülasyonu aracılığıyla kesintisiz olarak Bir ile maddi 

dünyanın çokluğu arasındaki sürekliliği kanıtlama olasılığıdır ne var ki söz konusu 

zıtlıkların dengesini amaçlayan kavramsal çerçeve henüz modern anlamda bir 

rasyonel-irrasyonel dikotomisi bağlamından uzaktır. 

Yeni Platonculuğun felsefi ilkelerine ek olarak Fârâbî, İbn Sînâ, İbn Rüşd, İbn 

Bâcce ve İbn Meymûn tarafından daha da geliştirilen Aristoteles psikolojisi de 

spekülatif mistisizmde önemli bir rol oynamıştır. Bu filozoflar, Aristoteles'in 

başlangıçta duyusal algıda içkin olan ideanın kavranabileceği aktif güç olarak 

anlaşılan intellectus agens'ini yahut faal aklını birey-üstü bir güce, insanlığın 

evrensel zekâsına yükselterek monopsişizm olarak adlandırılan bir doktrine 

dönüştürmüşlerdir. Mistik daha sonra aklın, mistik-ilahi dönüşümü yoluyla unio 

mystica'ya ulaşabilmiş, böylece Tanrı'yla birleşmenin mistik süreci Plotinus'la birlikte 

ruhun merkezine, "synteresis"e ya da Almanca terminolojiyle "Seelengrund-Ruhun 

temeli, Seelenfünklein-Ruh kıvılcımı, Gemüt-Akıl vs. "ye aktarılmıştır. 

Alman spekülatif mistisizminin doğrudan öncüleri olan 12. ve 13. yüzyılların 

büyük düşünürleri arasında Hugo v. St. Victor (1096-1141), Richard v. St. Victor (ö. 

1173), Bonaventura (1221-1274) ve Albertus Magnus (1193-1280) sayılabilir. Hugo 

von St. Victor insan aklının üç farklı bilişsel yetisi arasında ayrım yapar. Bunlar 

cogitatio (şeylerin duyusal izlenimlerine göre geçici olarak tanınması), meditatio 



154 
 

(cogitatio aracılığıyla algılanan değerlere söylemsel düşünme yoluyla nüfuz 

edilmesi) ve contemplatio’dur (tekamülün zirvesinde Tanrı'nın vizyonunu mümkün 

kılan şeylerin özünün kapsamlı bir şekilde idrak edilmesi). St. Victor'lu Richard bu 

bilgi kategorilerini ruhun üç farklı yetisine ekler; imaginatio, ratio ve intelligentia ve 

insan zihninin bir bilişten diğerine giderek artan bir öz-bilinç yabancılaşması 

yaşamasına izin verir, ta ki sonunda öz-bilincin tamamen kaybolmasına ve 

alienatio/yabancılaşma yoluyla Tanrı'nın vizyonuna ulaşana kadar. Viktoryenler gibi 

Bonaventure da bilginin yükselişini cogitatio, meditatio ve contemplatio aracılığıyla 

geliştirir; bu sayede unio mystica, duygulanımın zirvesi olan "apex mentis"in 

kendinden geçerek aşılmasıyla gerçekleşir. Contemplatio mistik felsefede olduğu 

kadar sonraki dönemlerde sanat felsefesi içinde de bir kendinden geçme temasının 

taşıyıcı terimi olmaya devam edecektir. Örneğin Schopenhauer’in estetik 

düşüncesinde. 

Bu noktada mistik terminolojide merkezi bir konum işgal bir terim olarak unio 

mystica kavramını da açmak faydalı olacaktır. Unio mystica yani mistik birlik terimi 

muhtemelen ilk olarak Makarios tarafından kullanılmış, daha sonra Pseudo 

Dionysius Areopagita aracılığıyla etkili olmuş ve onun tarafından Orta Çağ'a 

aktarılmıştır. Erken dönem Hıristiyanlıkta oluşmasının ön koşulu, Pavlusçu gizem 

açısından Kutsal Yazıların yorumlanmasında, gizeme fiili bir katılım olarak 

sakramentlerin yorumlanmasında ve hepsinden önemlisi, manastır varoluşunda en 

ödünsüz şekilde gösterildiği gibi, Tanrı deneyimiyle doruğa ulaşan bir Hıristiyan 

yaşam seçeneğinin bütünlüğü için mistik teriminin kullanılmasıdır (Haas, 2001: 176). 

Yunan kilise babaları, insanın İsa Mesih aracılığıyla Tanrı'yla birleşmesini bir beyan 

biçimi olarak anlayan bir manastır varlığı yorumu sunarlar. Örneğin Nyssa'lı 

Gregor'un yorumuna göre, Neşideler Neşidesi Tanrı'nın seçilmiş insanlarla ya da 

ruhla birleşmesini kutlar: “Neşideler Neşidesi 'nin sırrını dinleyin ki bu mistik 

tefekkürdür.”55 Origenes daha da önce “tarifsiz mistik tefekkürlerden” ve “vaftizin 

mistik banyosundan” söz eder (Haas, 2001: 176).  

Özellikle Neoplatonizm'de geliştirilmiş olan en yüksek bilgi düzeyi için bir 

terim olarak birleşme kavramı muhtelif yerlerde Hıristiyan terimleriyle yeniden 

yorumlanır. Bu, sakramentte, özellikle de Efkaristiya'da Tanrı ile bir araya 

                                                
55

 Gregory of Nyssa: In Canticum canticorum 764 D-765 A. 



155 
 

gelmedir.56 Bununla birlikte, bu birleşme kendisini hiyerarşik olarak düzenlenmiş 

'analoji' düzeylerinde eşlik eden bir olgu olarak gösterirken, kişi duyusal algılara 

veda ettiğinde ve aynı zamanda tüm düşünmeyi terk ettiğinde, ani bir yükseliş ve bir 

kendinden geçme olarak tüm varlığı ve bilişi aşanla bir olmak şeklinde gerçekleşir 

(Haas, 2001: 177). 

Pseudo Dionysius'un çevirileri bu terimi Latin Orta Çağına taşımıştır. Hilduin 

terimi 832 civarında mystica coadunatio, Johannes Scotus Eriugena mystica unitas, 

Johannes Sarrazenus mystica unitio olarak çevirmiştir. Daha önceki çevirilerden 

daha doğru, daha titiz ve daha kullanışlı olan ve ancak 16. ve 17. yüzyıllarda 

yerleşik hale gelen unio mystica çevirisini yapan ise Robert Grosseteste olmuştur 

(Ruh, 1993: 127-145). Augustinus'un ve Pseudo Dioysios’un etkisindeki Groseteste 

için Tanrı algısı süper entelektüel yahut entelekt üstüdür; operationes intellectuales‘i 

yani aklın kabiliyetlerini aşar ve bu anlamda cehalettir, ignorantiadır (Haas, 2001: 

177). Böylece unio mystica kavramı, Tanrı'nın dolaysız bir vizyonu olarak 

tanımlanmasının mümkün ama imkansız olduğu, pasif ve supra-entelektüel olarak 

deneyimlendiği ve bu nedenle aslında bir deneyimsizlik olduğu paradoksuna varır. 

Elbette bu paradoksal yapı hemen tüm mistiklerin dil kullanımlarında metaforik bir 

yapıya sebep olacaktır. 

İlerleyen dönemlerdeki teolojide, inananların Tanrı'yla olan unio mystica’sı 

genellikle lütuf ve aklanma teorisinin sağlam bir ilkesi haline gelmiştir. Aynı zamanda 

bu terim pietizmde de yaşamaya devam etmektedir ve 20. yüzyılda karşılaştırmalı 

din çalışmalarında kullanılmaktadır. 

Çağdaş mistisizmde merkezi terimlerinden mysterium tremendum et 

mysterium fascinosum57 da yer tutmaktadır. Öyle ki bu terimler din araştırmalarında 

neredeyse aksiyomatik hale gelerek dini deneyimin tanımlayıcı formülasyonlarına 

dahil olmuştur. Kant tarafından geliştirilen ve daha sonra bir topos haline gelen yüce 

doktriniyle eleştirel bir bağlantı içinde ilgili fikirler işlenir. Bunlar büyük oranda 

kendisini tamamen isimsiz, ifade edilemez bir Öteki (kutsal, gizemli, numinous) 

                                                
56

 Bkz. L. Bouyer; Die mystische Kontemplation bei den Vätern in: W. BAIER u.a. (Hg.): 
Weisheit Gottes Weisheit der Welt. Festschr. Joseph Kard. Ratzinger zum 60. Geb. 
(1987) 1, 637-649. 

57
 Otto Rudolf, 1917: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des göttlichen und sein 

Verhältnis zum Rationalen. 



156 
 

tarafından muhatap alınıyormuş gibi deneyimleyen insanın durumunu tanımlar 

(Paus, 1984: 267). Bu terimlerin kavramsal içeriklerini kültür tarihini ve dinler tarihini 

dikkate alarak Yunan mitosu içinden örneklendirecek olursak şöyle bir çıkarım 

yapmak söz konusu olabilir: Mysterium tremendum’un ürkütücü bir gizem olarak 

Uranos gibi titanik Tanrılar döneminin, kuralların belirsiz ve bir anlamda irrasyonel 

olduğu bir sürece tekabül eden, mysterium fascinans’ın ise Zeus gibi Olimpik 

Tanrıların huşu uyandıran ve kuralları belirginleşmiş rasyonelleşmenin arttığı 

dönemlerine tekabül eden mistik deneyimleri nitelemeye hizmet ettiği görülebilir.  

3.4. Premodern Kavramlar: Supraratıonal / 

Kontraratıonal  

İrrasyonel kavramı, terim olarak tarihi süreci içerisinde de modern anlamını 

oluşturan muhtelif birikimleri ve bazı anlam katmanlarını bünyesine katmıştır. 

Bunlardan önemli biri, supra-rasyonel ve kontra-rasyonel terim ikilisi etrafında 

oluşan felsefi, teolojik formülasyonlardır. Söz konusu terim çifti modern anlama 

doğru evrilme sürecinde irrasyonel kavramının felsefi arka planında kuvvetli bir 

argümantasyon bütünlüğü sergiler. Suprarational / Contrarational terimleri Latince, 

akıl üstü / akıl karşıtı anlamlarına gelmektedir. Söz konusu terimlerin serencamları 

boyunca modern anlamıyla bir irrasyonele doğru semantik ve vokal ilerleyiş kendini 

giderek belirginleşen biçimde ortaya koymaktadır. Clairvaux’lu Bernhard, Peter 

Abelard'ı “akıl üstü olanlar da dahil olmak üzere her şeyin hesabını vermeye hazır 

olmakla ve bunu yapmak için akıl karşıtı bir ölçüt varsaymakla...” itham etmiştir 

(Mahlmann, 1998: 677). İlk olarak St. Viktor’lu Hugo, “supra rationem mirabilia, 

contra rationem incredibilia / akıl üstü olan mucizevi, akla karşıt olan inanılmaz” 

düstürları arasında bir ayrım yapar ve ekler: “Eğer akıl, kendi hakikatini anlamıyorsa, 

bu ona (hakikate) olan inançla çelişmez.” (Hugo von St. Victor, De sacrementis 

christ. fidei I, 3, 30.) Muhtemelen Viktor’un bir öğrencisi bunu şöyle formüle etmiştir: 

“Enim fides est contra rationem, sed supra rationem / İnanç akla karşıt değil, bilakis 

akıl üstüdür.” “İnanmak,” ancak filozoflar gibi değil, “inanan için akla karşıt olmayıp 

bilakis akla üstün olan bir şeydir.”( Hugh of Saint-Victor, pseudo: Summa 

sententiarum, I, 10.) Yanlış olarak Thomas Aquinas'a “yüksek derecede skolastik bir 

tez” olarak atfedilen bir düşünce ise şöyledir: “Hıristiyan gerçeği akıl üstü 

(suprarational) olsa bile, akıl karşıtı (contrarational) değildir.”; çünkü o, Pseudo 



157 
 

Dionysos Areopagita'nın (De mystica theologia I, 1.) Neoplatonik ilahi karanlık 

düşüncesi ile Augustine'in “contra rationem nemo sobrius ... senserit / Hiçbir 

sağduyulu kimse akla karşı yargıda bulunamaz.” formülünü yeri geldiğinde Albertus 

Magnus'un yaptığı gibi birbirine bağlamaktadır (Aner, 1929, s. 360). 

Bağımsız olarak telaffuz edilen kullanım ancak Reform yüzyılının sonuna 

aittir. M. Luther'e göre, “Teoloji insan kuvvesinin çok üzerindedir”; bu, “elbette akla 

karşı değildir ama ona göre dışarıda, içeride, yukarıda, aşağıda, bu tarafta yahut öte 

tarafta yani tüm diyalektik hakikatlerin ötesinde / Ut quae sit non quidem contra, sed 

extra, intra, supra, infra, citra, ultra omnem veritatem dialekticam” olduğu anlamına 

gelir (Luther, 1895: 488). Öyleyse, “her zamanki gibi, doğru olan her şeyin birbiriyle 

uyuştuğu söylenecekse” (Luther, 1895, s.487), Luther’in, “fidem ... contra rationem / 

iman…akla karşı” düsturu aklın üstündeki inancı ölçülemez bir konuma 

yükseltmektedir (Luther, 1895: 42). “Kendi alanında olan / in sua sphaera”, “diğer 

alanların hiçbirinde değildir / extra omnem sphaeram. Dolayısıyla Tanrı'nın meşru ve 

evanjelik bilgisi birbirinden kesinlikle farklıdır. Tam olarak Luther'in anladığı 

anlamda, öğrencileri sadece görünüşte akla düşmanca bir şekilde şöyle derler: 

“Omnes articuli fidei sunt contra rationem / inançla ilgili tüm hükümler akla karşıdır.” 

(Mahlmann, 1998: 677). Buna karşın muhtemelen, imanın akla aykırı olmayıp ona 

üstün olduğu formülü, Roma sonrası üç teslisçi ilahiyatçıda yeniden ortaya çıkar. J. 

Berhard'ın yazarak genişlettiği Bernhard'a kadar uzanan tüm tarihi bağlantı, J. 

Himmel tarafından da bilinir. Himmel, teolog F. Sozzini'nin, Cizvitlerle bağlantılı 

olduğunu gözlemlemiştir ve bunu takiben, aslında 1592'deki ifadesini tarihi 

bakımdan şekillendirir (Mahlmann, 1998: 678):  

Verum multa quidem divinitus patefiunt supra rationem et humanum captum, 

nihil tamen contra rationem sensumque ipsum communem / Elbette, pek çok şey 

Tanrı’nın vahyiyle akıl ve insan kavrayışı için apaçık hale gelir, ancak akla ve 

sağduyuya karşı hiçbir şey.  

1625'te Gerhard, bu “distinctionem Socini”ye (Socini ayrımı)58, “teorema ipsis 

perquam familiäre / tam Socinyanlara has bir teorem”, A. Calovius daha kesin olarak 

                                                
58

 Socinianism, İtalyan Rönesans hümanistleri ve teologları Lelio Sozzini ve amca ve yeğen 
Fausto Sozzini tarafından Protestan Reformu sırasında geliştirilen Teslis Dışı bir Hristiyan 
inanç sistemidir. Mesih’in tanrısallığını ve teslisi reddederler. 



158 
 

“primum haereseos Socinianae principium / Socine sapkınlığının en yüksek ilkesi” 

olarak atıfta bulunmuştur (Calovius, vd., 1651: 122). Abraham Grauer, bu durumun 

nasıl anlaşılması ve açıklanması gerektiği konusunda şunları söylemektedir 

(Gerhard, 1863, Loci Theologici, Band I, hg. E. Preuss, s.385):  

"non hic est sensus, quasi nihil sit credendum, quod superat rectam rationem 

aut quod recta ratio non assequitur, aut non intelligit ..., sed hic est sensus : Nihil 

esse credendum, quod ita adversatur rectae rationi, ut evidentem et manifestam 

implicet contradictionem / bu, doğru aklı (sağ duyuyu) aşan hiçbir şeye veya doğru 

aklın ulaşamadığı veya anlamadığı hiçbir şeye inanmama duygusu değildir ..., bunun 

anlamı bilakis açık bir çelişki içerecek şekilde doğru akla aykırı olan hiçbir şeye 

inanmamaktır.  

Böylece Ortodoks düşünce bakımından akıl gerçekten yanlış 

yönlendirilmediği sürece yalnızca “görünürde bir çelişki / contradictio apparens” söz 

konusudur, ancak Sosinyancı anlamda bu gerçek bir çelişki olmadığı gibi bilakis 

hakikattir (vera). Böylelikle söz konusu formül yani iman meselesinin akla aykırı 

değil ama onun üstünde olması, durumu bir indirgeme ilkesine dönüşmektedir. Akla 

aşkın olmakla beraber akıl dışı olmamak yahut akıl üstü olmakla birlikte akla aykırı 

olmamak vb… Söz konusu kurgu başlangıçtaki amaç bu olmasa bile doğal olarak 

aklı kuşatıcı yahut temel, açıklayıcı pozisyona yükseltmektedir. “Sonunda hiçbir 

gizem tanımaz hale gelirler, hepsini uzaklaştırır ve böylece aklı kitabın üzerine 

çıkarırlar.” (Calovius vd., 1651: 122). Karakteristik olarak Luthercilerden farklı olan 

Reformcular, ortodokslukları anlamında formüle kesinlikle “illud Nostrorum axioma / 

ilkemiz budur” şeklinde atıfta bulunabilirler ancak 1686'da Reformcu okullarda 

cezalandırılmadan Sosinyancı ilkelerden daha fazlasının dillendirilmesi şiddetle 

reddedilmiştir (Mahlmann, 1998: 678). Thomas Hobbes (Leviathan’ında), John 

Locke (İnsan Anlağı Üzerine Deneme’sinde) gibi başka yazarlar da kendi gayeleri 

bağlamında inancın akla aykırı değil ama ona üstün olduğu formülünü pozitif 

anlamlarda kullanmışlardır. Sosinyancı anlamda, ayrım ilk olarak 1696'da J. 

Tolands’ın bir eserinin başlığında bariz biçimde ortaya çıkmıştır. “Christianity not 

Mysterious: Or, A Treatise Shewing, That there is nothing in the Gospel Contrary to 

Reason, Nor Above it: And that no Christian Doctrine can be properly call'd A 

Mystery. / Hıristiyanlık Gizemli Değil: Ya da İncil'de Ne Akla Aykırı Ne De Aklın 

Üstünde Hiçbir Şey Olmadığını Gösteren Bir İnceleme. Ve hiçbir Hıristiyan 



159 
 

Doktrini'ne tam anlamıyla Gizem denilemez.” Başlık açıkça görüleceği üzere 

Hristiyanlığın bütünüyle rasyonel bir doktrin olduğu tezini savunmaktadır. Bu 

yaklaşımın doğal sonucu olarak irrasyonelin din alanından da dışlanması mukadder 

hale gelir ve ilerleyen tarihsel sürecin gösterdiği gibi neredeyse tamamiyle ratio ve 

ilintili içeriklerine adeta sıkışır. P. Bayle ise eş zamanlı olarak, formüldeki 

kombinasyonu imkansız olduğu iddiasıyla kabul etmemektedir ancak hem Tolands 

hem de Bayle, Leibnitz tarafından, zorunlu ve mümkün hakikatler (Leibniz, 

Theodicee, 23. 60.)59 arasında sıklıkla yapılan bir ayrıma dayanarak, Chemnitz'e 

kadar uzanan Lutherci gelenek içerisinde açıkça reddedilirler (Mahlmann, 1998: 

678). Yine de bir süre sonra, skolastik teologlar tarafından büyük öneme sahip 

olduğu düşüncesiyle sık sık başvurulan bu ayrım bağımsız olarak ele alınmış ve on 

yıllar boyunca neredeyse tüm teologlar (Lilienthal, 1750, s.269-282) ve filozoflar, J. 

S. Semler60 de dahil olmak üzere Leibnizci anlamda bu kurala atıfta bulunmuştur 

(Semler, 1777: 26-28). 19. yüzyılın bir başka teoloğu J. E. Schubert için “vahye karşı 

konuştuğu iddia edilen felsefi kanıtın bu nedenle ya maddi ya da formel bir hatadan 

muzdarip olması gerektiği varsayılırken, J. H. Benner'e göre, bu şekilde felsefe 

yapmak yani supra/contra tasnifi ile aklı ele almak bir çelişkiyi kabul etmeye 

“yaklaşır” çünkü bu durum bir kavramı aktarmanın imkansızlığına yaklaşır 

(Mahlmann, 1998: 678). Yine bu nedenle, örneğin J. A. L. Wegschneider “teolojik 

ilkeden” kaçınma eğilimindedir zira “Aklın üstünde olduğu söylenen şey öyle bir 

doğaya sahiptir ki, doğruluğu argümantasyonla hiçbir şekilde anlaşılır kılınamaz. Bu 

nedenle, haklı olarak, aklın üstünde olduğu varsayılan şeyin tam olarak ona aykırı 

olduğu veya onunla çeliştiği söylenir” ki buradan çıkan doğal sonuç olarak açıkça 

her türlü doğaüstücülük rasyonalizme kurban edilmektedir (Mahlmann, 1998: 679). 

Buna karşılık, Schleiermacher, Hegel, R. Rothe ve A. Ritschl gibi düşünürler 

“sıradan formülü” kendi niyetleriyle bağdaştırabilir, oysa L. Feuerbach için “akıl 

                                                
59

 23. Şimdi, Bay Bayle'ın yeni itirazlarına karşı sistemimi haklı çıkarmak için, aynı zamanda 
Bay Bayle'ın kötülüğün varlığı konusunda aklı inançla birleştirmeye çalışanlara karşı 
vurguladığı zorluklarla ilgili olarak uzun zamandır sahip olduğum düşünceleri ona iletmek 
istedim…  

60 …bir anlamda, sano sensu (sağlıklı duyularla), burada akıl ve inanç arasında bir 
anlaşmazlık olduğunu ve hukuk kurallarının bu kişi için insanlığın geri kalanından farklı 
olduğunu söyleyebiliriz. 

60
 Johann Salomo Semler, protestan teolog ve Kitab-ı Mukaddes uzmanıdır. Aufklärung 

dönemindeki teolojik tartışmalara önemli katkıları ile bilinmektedir. Richard Simon'un ahit 
eleştirisini Almanca'ya çeviren Semler'e göre Kitab-ı Mukaddes ve Tanrı Kelamı birbirini 
birebir karşılayan kavramlar değildir.  



160 
 

üstücülük akılsızlık için bir bahanedir” (Feuerbach, 1967: 396). Freud insan aklının, 

içgüdüsel yaşamına kıyasla zayıflığını vurguladığımızda haklı olacağımızı ancak 

aklın sessizce de olsa sonunda sözünü söyleyeceğini ifade ederken benzer 

düşüncede görünmektedir (Freud, 1928: 14, 87). 

20. yüzyılda bile bu olağan ayrım yani imanın akla “contra- değil ama supra-“ 

olduğu ayrımı hala kullanılmaktadır (Schmidt, 1923: 88). Artık kelimesi kelimesine 

olmasa da, en azından dil bakımından değiştirilmiş61 veya benzer biçimde birçok 

düşünür söz konusu tasnifi kendi anlayışlarına uygun görebilmektedir. M. Weber'in 

“Dini tecrübe elbette her tecrübe gibi irrasyoneldir” (Weber, 1905: 20) sözünden yola 

çıkılırsa, Rudolf Otto'nun “Das Heilige/Kutsal” adlı eserinin alt başlığında (Rational 

und Irrational) kavramına da giriş yapılmış olur ancak Otto'nun “Kutsal” ında eski 

terimlerin artık yeni slogan olan "irrasyonel" ile harmanlanması söz konusudur.62 

“İrrasyonel inanca” yüklenen “İrrasyonalizm” adı ilk kez 1826 gibi erken bir tarihte bu 

bağlamda mümkün olarak tanımlanmıştır.63 Bu da gayrı akli, akıl üstü, akıl karşıtı ve 

irrasyonel tanımlamalarına kadar gidebilir ve N. Berdjajev, E. Brunner ve 

diğerlerinde olduğu gibi yeni varyantlar aynı çizgiden kaynaklanır. Ancak modern 

irrasyonel kavramı P. Tillich, R. Bultmann, K. Barth ve diğerleri tarafından açıkça 

reddedilmektedir Mahlmann, 1998: 681). Görüleceği üzere irrasyonel kavramı 

etrafında bu denli farklı yaklaşımın dile getiriliyor olması halen cari bir enigmatik 

belirsizliğin de giderilemediği biçiminde bir yoruma açık gözükmektedir.  

3.5. Okültizm ve Kitonyen Bilgilerin Gizlenmesi 

Okültizm, Latince occultus, gizli, saklı, sır anlamına gelmektedir. Okültizm 

terimi muhtemelen en erken 19. yüzyıl Fransa'sında okült hareketin kurucusu, 

Eliphas Lévı takma adıyla bilinen A.-L. Constant tarafından kullanılmıştır; burada 

                                                
61

 W. Dilthey /P. Yorck von Wartenburg Mektuplaşmalar: 1877-1897 (1923) 158: 
«überverständigen... intellektuelle/ anlayış üstü…entelektüel » (Dilthey 1892); R. 
Seberg: Christl. Dogmatik 1 (1924) W. Trillhaas: Relig. philos. (1972) 33. 93: «das 
rationale Überschreiten der Transzendenzerfahrung / aşkın deneyimin rasyonel 
olarak aşılması »; C. H. Ratschow: Die eine christl. Taufe (1972) 205: «ein vor- oder 
transrationales Vernehmen... zwar auch rational aufgefaßt / akıl öncesi veya akla 
aşkın bir anlayış… yine de rasyonel olarak tasavvur edilebilir». 

62
 Hans Emil Weber, “Zwei Propheten des Irrationalismus, J. G. Hamann und S. 

Kierkegaard.” Neue kirchliche Zeitschrift, XXVIII (1917), 23-58, 77-125.  
63

 Karl von Hase, Lehrbuch der christlichen Dogmatik, s. 14-15. 



161 
 

terim, çok daha eski bir terim olan sciences occultes’in yani gizli bilimlerin yanında 

belirli bir sınırlama olmaksızın kullanılmaktadır (Bender, Bonin, 1984: 1142).  

En geniş anlamıyla Okültizm kelimesi, duyu organlarından gelen bilgilere 

dayanan normal deneyimle erişilemeyen, dünyada ve insanda iş başında olan gizli 

güçlere atıfta bulunan tüm fenomenleri ve uygulamaları özetlemektedir. Antik çağda 

"occulta" kelimesi gizemlerde aktarılan sırlar anlamına geliyordu. Her iki anlam da 

okültistlerin savundukları öğretileri tanımlamak için kullandıkları (gizli öğretiler ve 

(gizli bilimler) ifadelerinde bir araya gelir. Temelleri, tüm dünya fenomenlerinin tek bir 

bütüne ait olduğu ve birbirleriyle ne zamansal ne de mekansal olmayan zorunlu, 

amaçlı ilişkiler içinde olduğu inancıdır (Amadou, 1957). Okült kelimesi, ezoterik 

bilgeliği yani astroloji, simya, Kabala, teozofi, hermetik gelenek gibi bilimleri kara 

büyü istismarı ve şeytanlık şüphesinden uzak tutmak için 1533'te düşük büyü 

(kara/kötücül) ve büyücülük fikrine karşı çıkan Agrippa Von Nettesheim tarafından 

gizli bilimler için icat edilmiştir (Hartlaub, 1951). C. Kiesewetter gizli bilimlerin 

anlamını Agrippa'dan C. du Prel'e kadar takip etmiştir (Kiesewetter, 1909). Kendisi 

genellikle ve yanlışlıkla okültizm teriminin mucidi olarak kabul edilir. Ne var ki daha 

17. yüzyılın başlarında, açıklanamayan, okült olan, araştırma konusu haline 

gelmiştir. II. Charles saray vaizi J. Glanvil, musallat ve zararlı büyü raporlarını toplar 

ve Kraliyet Akademisi'nin emriyle, İskoç adalarındaki "duru görü" fenomenleri bir 

komisyon tarafından araştırılır (Kiesewetter, 1909: 315). 18. yüzyılda çok sayıda gizli 

cemiyet (Rosenkreuz, Freemasons) ve medyumluk yeteneğine sahip kahin E. 

Swedenborg, okültizmi insan budalalığının tuhaflıklar dolabına indirgeyen ve 

böylece rasyonalist, mekanist ve materyalist bir dünya görüşü lehine büyülü olanın 

seküler bir şekilde bastırılmasını başlatan Aydınlanma'nın eleştirel tavrından 

kurtulmuştur. Romantizmin, ruhun gece tarafına - rüyalar, bilinçdışı, durugörü - 

odaklanması söz konusu baskıyı kırar. Ayrıca Alman doktor F. A. Mesmer ve 

ardıllarının animal manyetizması tarafından bu fenomenler kısmen desteklenmiştir. 

"Manyetik uykuda" - o zamanlar hipnotik trans hali için kullanılan terim - 

somnambulistler durugörü güçleri sergiliyorlardı. Bu terim okült çağdaş literatürde 

(Jung-Stilling, Kieser, Schlegel, Carus, Kerner, Schopenhauer) yer almamaktadır. 

Baron Du Potet 1852 yılında hayvan manyetizması üzerine kitabını (La Magie 

Dévoilée ou Principe de Science Occulte) yayınlayana kadar bu terim ortaya 

çıkmamıştır. Fransa'da, kendisine "Papus" diyen Dr. Encausse, "Yüksek Konseyi" 



162 
 

M. Barrès gibi tanınmış yazarları içeren ve okült uygulamaları savunan Martinist 

Tarikatını kurmuştur (Bender/ Bonin, 1984, s.1143). 

Baudelaire, Verlaine, Lautréamont ve Rimbaud gibi birçok sanatçı okültizmi 

kara büyü Satanizmine (De Guaıta, Péladan) kadar vardırarak burjuva düzenine ve 

dolayısıyla Batı'nın dini ve kültürel değerlerine karşı bir isyan silahı olarak 

kullanmıştır. Yine söz konusu yazarlar Okült gelenekte Yahudi-Hıristiyanlık öncesi 

ve klasik öncesi izleri, yani Mısır, Hint ya da Çin yaratıcı değerlerini aramışlardır. Bu 

başkaldırı, Batı'nın tüm estetik geleneğini ortadan kaldıran ve fantezi ürünlerinin, 

okült uygulamaların (otomatik yazı) aracılık ettiği bilinçdışı üretimlerde veya 

Freud'dan esinlenen, derin ve gizli bir anlamı olduğu varsayılan “serbest 

çağrışımlarda” ortaya çıkmasına izin veren A. Breton, Eluard ve Aragon'un 

sürrealizminde de devam etmiştir (Nadeau, 1965). R. Steiner tarafından 1913'te 

kurulan “Antroposofik Cemiyeti”nden ayrılan H. P. Blavatsky’nin kurduğu “Teosofi 

Cemiyeti” (1875), fin de siècle'in (yüz yıl sonu) inisiyasyon Okültizmini örnekler 

(Bender/ Bonin, 1984: 1144).  

Yukarıda açıklanan ezoterik Okültizme ek olarak, 19. yüzyılın ortalarında 

hayvansal manyetizmanın ardından ampirik bir Okültizm ortaya çıkmıştır. 1848'de 

Amerika'da ortaya çıkan bir masa çevirme salgınının tetiklemesiyle, İskoçyalı D. D. 

Home gibi sözde medyumlarla ilişkili açıklanamayan fenomenler araştırılmıştır 

(nesnelerin ağırlığındaki hareketler ve değişiklikler, tanınabilir bir etki olmaksızın 

müzik aletlerinin çalınması). XIX. yüzyılın yetmişli yıllarının başlarında, fizikçi W. 

Crookes, ruhçuların cisimsiz varlıkların etkisi yorumuna şiddetle karşı çıkarak, 

bunun insan organizmasında kaynağı olan bir güç olması gerektiğini savunmuştur. 

1882 yılında Londra'da “Psişik Araştırmalar Derneği”nin tüzüğünde de belirtildiği 

gibi, “mezmeristik, psişik (ruhsal) ya da spiritüalist olarak adlandırılan tartışmalı 

fenomenlerin geniş materyalini araştırmak” amacıyla kurulmuştur. Bu, kesin ve 

ölçülü bir bilimsel araştırma ruhu içinde ve önyargısız şekilde gerçekleştirilecektir 

(Gauld, 1968: 138). Psikopatolojide, sözde psişik otomatizm (bilinçaltı üretimler, 

kişiliğin bölünmesi) üzerine yapılan araştırmalar da spiritüalistler tarafından öteki 

dünyaya atfedilen birçok fenomenin canlı varlıkların bilinçdışı yeteneklerinden 

kaynaklandığını göstermiştir (Jung, 1902). İleri tarihlerde animistler ve spiritüalistler 

karşı karşıya gelmiş ve açıklanamaz olanın bazı tezahürleri için alternatif hipotezler 

öne sürmüşlerdir ki bunlar bugün hala şiddetli tartışmalara konu olmaktadır (Bender/ 



163 
 

Bonin, 1984: 1144). 19. yüzyılın sonunda, yeni oluşturulan Okültizm kelimesi hala 

her iki düşünce okulu için de ortak bir terim olarak kullanılıyordu. 

Almanca konuşulan dünyada, Okültizm terimi 1920'lerin başında, en kararlı 

şekilde psikolog R. Bärwald tarafından spiritizmden ayırt edilmiş ancak onun tüm 

duyu dışı algılama fenomenlerini eleştirel Okültizm çerçevesinde telepatiye atfetme 

girişimi bugün modası geçmiş olarak kabul edilmektedir. Doktor A. Von Schrenck-

Notzing karşıt yönün temsilcisidir. Onun gibi filozoflar H. Driesch ve T. K. Oester- 

Reich, psikolog A. Messer ve doktor R. Tischner de okült fenomenlerin gerçekliği 

tezini kararlılıkla desteklemişlerdir. On yıllar boyunca akademik psikoloji, örneğin K. 

Marbe ve Wundt (Wundt, 1892: 109) gibi neredeyse oybirliğiyle Okültizme karşı sert 

bir duruş sergilemiştir. F. Mauthner 1910'da Felsefe Sözlüğü'nde “hiçbir kelime eski 

mucize bağımlılığının bu son şeklinin aptallığını tanımlamak için yeterince güçlü 

olamaz.” diye yazmıştır (Mautner,1902: 187). Aşağılayıcı çağrışımın zirvesine 

Okültizm ve parapsikolojiyi “bilimsel suç” olarak tanımlayan O. Prokop ulaşmıştır. O 

ve takipçileri iddia edilen fenomenleri her zaman sahtekarlık ve aldatmacaya 

bağlamışlar TH. W. Adorno ise 1969 yılında Okültizmi “aptal insanların metafiziği” 

olarak adlandırmıştır (Adorno, 1969: 321-329). 

Radikal muhalifler için, bilinen doğa yasalarıyla açıklanamayan şeyin 

imkansız olduğu en başından beri açıktır. Adeta bir ilke haline dönüşen bu tavrın 

geniş perspektifte kültürel transformasyonla birlikte başlayan bir süreç olduğu akılda 

tutulmalıdır. M. Dessoir şüphecilik ile ilgili yaklaşım arasında bir ara pozisyon alarak 

1889'da parapsikoloji terimini önermiş (Dessoir, 1889: 341-344) ve bu terim 

1930'lardan beri ampirik okült araştırmalar için uluslararası kabul görmüştür 

(Bender/Bonin, 1984: 1145). Animal manyetizmadan bu yana deneysel araştırma 

sonuçlarını Okültizm anahtar kelimesi altında -yükselen bilim olarak- sunan 

kapsamlı ve kurgusal olmayan kitap İsviçreli yazar F. Moser tarafından yazılmıştır. 

Amerikan Duke Üniversitesi'ndeki Parapsikoloji Laboratuvarı'nın (J. B. Rhine) 

1934'ten beri sürdürdüğü deneysel çalışmalar bir atılım yaratmış ve okült 

araştırmaların “bilim camiasında” kabul görmesini sağlamıştır. 1950'lerde Utrecht ve 

Freiburg i. Br'de konu ile ilgili kürsüler kurulmuştur. Bununla birlikte, okült çalışmaları 

tartışmalı kalmaya devam etmiş ve Parapsikolojinin tarihi tartışmaların tarihinden 



164 
 

öteye geçememiş gözükmektedir.64 Yeni başlayan akademik entegrasyonuna ek 

olarak, Okültizm 1960'ların ortalarından beri akademik olmayan halk arasında da bir 

miktar popülerlik kazanmıştır. İrrasyonel olana karşı bu yeni tutum, meditasyonla 

ilgili ihtiyatlı talimatlardan transplaneteryanlarla başa çıkmaya kadar uzanan geniş 

bir “gri literatüre” yansımıştır (Bender/Bonin, 1984: 1145). Bu durum olumlu açıdan, 

tüketim toplumunun sunduklarından hayal kırıklığına uğramış kişiler için bilincini 

genişletme ihtiyacına cevap verir gibi gözükmektedir; olumsuz açıdan ise, 

rasyonalize olmuş teknolojikleşmiş uygarlık kendisini tehdit eden tehlikelere karşı 

artan korkuyu yansıtmaktadır.  

Daha geniş bir perspektiften bakıldığında kültür tarihindeki en önemli 

olgulardan biri olarak ataerkil transformasyonla birlikte bilgi türlerinde de bir 

seçkincilik ortaya çıkar açıkçası bazı bilgiler yadsınır, baskılanır ve bunun doğal 

sonucu olarakta gizlenir. İşte okültizmin bilgi dağarcığı bu türden yasaklanmış 

bilgileri de içermektedir. Söz konusu bilgiler yahut bilimler genel hatlarıyla Apollonik, 

Platoncu, idealist, eril çizginin işaret etmediği, gökyüzünden ziyade yeraltı ile ilgili 

yani kitonyen, anarşik, dişil bilgilerdir. Bunlar hesaplanabilme, öngörülebilme hatta 

nedensellik gibi koşullardan bile bağımsız gözüken büyü, kehanet vb. uygulamaları 

içerir. Örneğin değişim, dönüşüm büyüleri (metamorfoz büyüleri) tamamen 

mükemmel ideaları hedefleyen ve onlara ulaşıldığında adeta donarak kristalize olan 

ve durağanlaşan formlar bakımından kabul edilemez. Okült bilgiler tarih süreci 

içerisinde gittikçe daha baskın hale gelen Apolloncu rasyonalizasyon karşısında 

giderek unutulan ve ötekileştirilen Dionysoscu tarafa sıkıştırılmış gözükmektedir. Bu 

türden bilgilerin tehlikeli sayılmaları tarih süreci içerisinde cadı avı gibi dramatik 

olgularda kendini gösterdiği gibi günümüzde halen kocakarı ilacı gibi terimlerle örtük 

biçimde de olsa modern kültürün sınırlarından dışlanmaktadır. 

3.6. Magie (Büyü) ve Öznel Nedensellik  

Magie terimi Latince magia, Yunanca mageia, Pers dilinde magu(s) 

kelimelerinden türemiştir. Büyücülük, batıl eylem, gizli ritüel anlamlarına gelir. 

Etnolojik, dini-tarihsel araştırmaların sonuçlarıyla çok karmaşık hale gelen, belirli 

nedensellik fikirleri temelinde bilim öncesi ve akıl dışı amaçlı bir olgudur. İlgili bir 

                                                
64

 Bununla ilgili E. Bauer ve E. R. Gruber’in makaleleri için bkz: Die Psychology des XX. Jh. 
15 (1979) s.546-559. s.483-493. 



165 
 

dünya görüşü, ayrıca dinin daha ilkel biçimleri veya bu tür davranışlarla karakterize 

edilen dini türevler için de kullanılan bir terimdir. Magie’nin irrasyonel bileşeni ve 

teorik temeli ile genellikle altında yatan metafizik sistemle ve çoğunlukla onunla 

ilişkilendirilen karmaşık ritüeller de din olgusuyla köprü kurar. Magie, bir anlamıyla 

güç fikrine dayanmaktadır (Spranger, vd., 1947: 71). Nihayetinde Tanrıları ya da 

kaderi (teurji) zorlamak için kullanılan “doğaüstü” güçlerin insani olarak kontrol 

edilebilir işlevsel mekanizmalarını varsayar. Bazı yüksek dinlerde (örneğin Babilliler, 

Mısırlılar, Cermen kabileleri) Tanrıların kendileri büyük sihirbazlar olarak görülse de, 

ileri teistik dindarlıkta bu itibar görmez. Bu Tanrılara karşı polemik yürütülür çünkü 

genellikle araçlarını kullanırken ahlaki açıdan kayıtsızdırlar ve genel nedensel-

mekanik doğa bilimine karşıttırlar. Kültürel-tarihsel, dinsel-etnolojik ve etno-

sosyolojik teorilerde Magie'nin konumu, özellikle din, bilim ve teknoloji ile olan 

tarihsel gelişimsel ilişkisi açısından son derece farklı biçimlerde değerlendirilmiştir.  

Her türden büyü eylemi ses, söz, şarkı, efsun, yazı, işaret, jest, dokunma, 

mimik eylemi (sembolik eylem, sembolik nesneler) yoluyla ya da büyü araçlarının ve 

pek çok malzemenin kullanımıyla gerçekleştirilir. Etki şekli bakımından bulaşıcı ve 

taklitçi, homeopatik veya analog Magie, niyetler ve sonuçlar bakımından olumlu ve 

olumsuz, etkili ve apotropaik Magie veya aktif ve koruyucu büyüler, iyileştirici ve 

zarar verici büyüler, kara (goëtie) ve beyaz (theurgy) Magie arasında ayrımlar 

yapılır. Uygulama alanlarına, biçimlerine ve içeriklerine göre, örneğin kamusal ve 

özel büyüler, hava durumu, hasat, bereket, avcılık, savaş, kanun veya aşk büyüleri 

gibi birçok ayrım vardır. 

Antik dilde Magie, Medlerin bir kabilesine dahil ve örneğin rüyaları, 

kehanetleri yorumlayan, kurbanlara ritüellerine katılan (Heredot, 1, 101, 107-120, 

132; 7, 37.) veya özel bir gizem kültünü geliştiren (Herakleitos VS B 14)65 Pers 

rahipleridir. Daha sonraki raporlara göre, Empedokles, Demokritos, Pisagor ve 

Protagoras gibi Yunan filozofları, bazen onlarla doğrudan temas kurarak öğretilerini 

                                                
65

 VS B 14: Gece gezenler, Magieler, Bakhalar, Menadlar ve inisiyeler. Çünkü kutsanma, 
halk arasında mutat olduğu gibi kutsal olmayan bir şekilde gerçekleşir. (Burada takip 
eden fragmanın da -VS B 15: Zira adına tören düzenledikleri ve Phatlos şarkısını 
söyledikleri Dionysos olmasaydı, bu çok utanç verici bir şey olurdu. Ne de olsa Hades, 
adına çılgınca eğlendikleri ve karnaval kutladıkları Dionysos'la birdir.- oldukça anlamlı 
olduğunu belirtmemiz gerekir. Herakleitos büyücüleri ölçüye, hesaba gelmez işlerin şizoid 
Tanrısı Dionysos ile denkliyor. Dionysos aynı zamanda kültürel transformasyonun geride 
bırakmak istediği türden bilgileri temsil etmektedir. Bunlar vahşi doğa, yeraltı, karanlık gibi 
bir yanlarıyla muğlak alanlara dair bilgilerdir ve büyücülük ile yakından ilgilidir.  



166 
 

incelemişlerdir. Aristoteles onları yarı şair, yarı filozof olarak var olan her şeyi yüce 

bir ilkeden türetenler arasında saymıştır (Aristoteles, Metafizik XIII, 4, 1091 b10). 

Onların teolojisi Platon’a göre Magie’dir (Platon, Alchibiades 1, 122 a). Ciero'ya göre 

de büyücüler yahut magoslar “genus sapientium et doctorum… in Persis” Persli 

rahipler olarak bilinirler (Cicero, De divinatione I, 23 (46), 41 (90f)). Geç antik 

Neoplatonizm'de de bu şekilde anılırlar. Philon'a göre Magie “doğanın eserlerini 

daha açık tasavvurlarla aydınlatan bir görme bilimidir.” Böylece Magie’nin hilekârlar 

ve sihirbazlar tarafından uygulanan başka bir biçiminden de kesin olarak 

ayrıştırılmış olurlar (Philon von Alexandrien De specialibus legibus III, 100.) 

Büyücüler hakkında o vakte değin bilinenleri özetleyen Diogenes Laertius, onları 

Zerdüşt ile başlatır ve Babilli Keldaniler, Hintli Jimnozoflar66 ve Kelt Druidleriyle67 

aynı sıraya yerleştirir. Bu tavır, magos yani büyücü terimini, doğaüstü bilgeliğin 

herhangi bir taşıyıcısı ve aracısı anlamına gelebilecek şekilde genelleştirmiştir. 

Doğu'dan gelen üç bilge adam da Yeni Ahit'te magoi olarak geçer (Matta 2:1). Buna 

ek olarak, magos genellikle sihirbaz ve tamamen pejoratif anlamda aldatıcı, şarlatan 

anlamlarına da gelir. Geç antik çağda, Neoplatonist Apuleius kendisini magie 

uyguladığı suçlamasına karşı savunmak zorunda kalmıştır (Apuleius, Pro se magia 

liber (Apologia)). Magie ve felsefe Gnostisizmde ruhu iyileştiren öğretiler olarak 

(Corpus Hermeticum, Fragman XXIII) hekimlikte ise bedeni iyileştiren öğretiler 

olarak kabul görürken, Yunan Kilise Babaları kendilerini Magie’ye karşı savunmuş 

ve onu işe yaramaz şarlatanlık olarak etiketlemişlerdir. Bununla birlikte yine de bir 

rakip olarak ciddiye alınır ancak Magie ve Tanrı'nın işleri birbiriyle çelişen işler 

olarak kabul edilmektedir. Magie henüz bilimsel yaklaşımların ağırlık kaazandığı 

modern dönemden önce bile giderek tinselleşen ve rasyonalize olan Hıristiyan 

inancı karşısında gücünü kaybetmiştir.  

5. yüzyıl Neo-Platonist filozof Sevilla’lı Isidor'un görüşü büyü konusunda Orta 

Çağ için otorite haline gelmiştir. Buna göre kehanetler, kehanet büyüleri ve ölü 

çağırma büyülerigibi işler şeytani meleklerden kaynaklanmaktadır (Isidor, 2006: 

181). Hugo von St. Victor ve Richard von St. Viktor, Magie’yi yanlış ve yalancı 

olduğu, dinden uzaklaştırdığı ve şeytanlara tapınmayı teşvik ettiği için felsefeden 

                                                
66

 Yunanlılar tarafından, giyinme ve yemek yemenin bile düşüncenin saflığına zarar 
vereceğini düşünen asketik Hint filozoflarına verilen isimdir. Bazı Antik yazarlar tarafından 
vejeteryan oldukları aktarılmıştır. 

67
 Çoktanrıcı Kelt kültüründe rahipler sınıfı. 



167 
 

dışlamışlardır (Goldammer, 1980: 633) . Albertus Magnus büyücüleri necromantici68, 

incantatores69, aruspices70 ve divinatores'ten71 ayırır. Büyücüler şeytanilik 

düşüncesiyle hor görülmemelidir, çünkü onlar diğerlerinden farklı olarak, aksi 

durumda mucize olarak sunulan şeylerin doğal nedenlerinin bilimine sahiptir. Burada 

uygunsuz görülen büyücülerin ayrıştırılması antropolojik kökenlerle ilgili kültürel 

vazgeçişlere refere edilebilir. Örneğin efsuncuların sözlerle etki ediyor olmaları vokal 

anatomimizin değişmesi ve artiküle konuşma kabileyetinin kazanılmasıyla ilgili 

çağlardan (yaklaşık 50.000 yıl önce) bu yana ilerleyen tinselleşmenin (açıkçası 

rasyonalizasyonun) yahut hayvan organlarını inceleyip kehanetlerde bulunanların, 

avcı toplayıcı dönemin ilkel tahmin yöntemlerini geride bırakma tavrının kültürel 

kalıntısı ile dışlanır. Rasyonalizasyon sürecinin işlemesi bir anlamda geride bırakılan 

sosyal, bilişsel, kültürel düzenin irrasyonelliğinin yahut irrasyonel bir konuma 

sabitlenmesinin bir örneğini sunmaktadır. Albertus Magnus’un düşüncesini ilerleten 

Wilhelm Von Auvergne de Yaratıcı'ya haksızlık veya hakaret olmayan bir “Magie 

naturalis/Doğal büyü” tanımlamıştır. Bu büyü türü şeytanlardan kaynaklanmaz ancak 

tıpla aynı ilkelere dayanır ve insanlığın kurtuluşu için çalışır (Goldammer, 1980: 

633). Buna karşılık, Aquin'li Thomas magicae artes'in bilim değil fallaciae 

daemonum/şeytanların kardırmacası olduğunu ve bu nedenle tüm kullanımlarının 

kötü olduğunu savunur ( Thomas von Aquin, Quaest. quodlib. IV, 9, 1 (16). Magi'nin 

mucizeleri sadece görünüşte böyledir. Moses Maimonides'e göre, Tanrı'nın emirleri 

de bizi rasyonel akıl yürütmeye dayanmayan büyülü sanatlardan korumayı 

amaçlamaktadır. Hildegard von Bingen'e göre de magica ars da şeytani kökenlidir. 

Roger Bacon Magienin geçersiz, yanlış ve yanıltıcı olmasına rağmen bu batıl 

inancının hala yaygın olduğunu belirtir ancak bazı büyülü eserlerin de gerçekler 

içerdiğini kabul eder (Goldammer, 1980: 633). Bacon’ın kendisi ise doğruyu 

yanlıştan ayırmak için deneye güvenecektir. 

Rönesans'ta Platoncu ve Neoplatoncu düşüncenin yeniden canlanmasıyla 

Magie terimi de bir tanım değişikliğine uğramıştır. Platon ve Plotinus üzerine 

yorumlar yapan ve Porphyrius, Iamblich ve diğerlerinin yanı sıra Proclus'un (De 

                                                
68

 Kehanet amacıyla ölülerin ruhlarını çağırarak iletişim kurmayı deneyen büyücüler. 
69

 Büyülü bir etki elde etmek için sözcükleri veya sözlü formülleri kullanan büyücüler. 
Efsunculuk.  

70
 Hayvan organlarını inceleyerek kehanette bulunanlar. 

71
 Çeşitli yöntemler kullanan falcılar. 



168 
 

sacrificiis et magia) eserlerini tercüme eden M. Ficcino, Bizanslı bilgin Michael 

Psellus'un Magienin Yunanca tanımını rahiplerin güç kullanma yeteneği (potestas) 

olarak aktardığını bildirmektedir. Ficcino, Magienin izini aşka kadar sürer (Ficcino, 

Commentarium in Convivium Platonis de amore VI, 10,. Opera 2, 1348): 

…bir nesnenin diğerine belirli bir yakınlık nedeniyle uyguladığı çekime 

(attractio) dayanır.... Bundan aşk, aşktan da ortak çekim doğar. Ve bu gerçek 

Magiedir.” Aşk Tanrısı bir “büyücüdür”, çünkü aşkın içinde “tota vis magice” yatar. 

Magie'nin sanatı (ars), doğanın bir “hizmetkârı” (ministra) olarak, güçlerini belirli 

buharların, şekillerin, figürlerin ve niteliklerin yardımıyla destekler.”  

Magie naturalis, şeytanlarla (“Magie prophana”) uğraşmaz, ancak doğanın 

maddelerini göksel etkilere tabi tutmaktan, dünyevi şeyleri yıldızlarla 

ilişkilendirmekten ibarettir, böylece onların faydaları aracılığıyla iyi bir fiziksel 

durum elde edilebilir ve böylece de tıp astroloji ile bağlantılı hale gelir. 

Şeytanlarla işbirliği içinde olan ve bu nedenle ayıplanıp yasaklanan tıp ile 

doğal tıp arasındaki ayrım, “şeylerin doğal özelliklerinin ve bunların 

uygulanmasının aracılığı ile nasıl harikulade işler başarılacağından” başka bir şey 

öğretmeyen ve bu nedenle doğadaki güçleri (virtutes & activitates agentium 

naturalium) araştırdığı, dünya ile bir evliliği (maritare mundum) ifade ettiği ve 

doğada Tanrı'nın sesini duyduğu için scientia naturalis’in sadece izin verilen değil 

daha da ötesi en asil parçası olan bu bilim, daha sonra 17. yüzyıla ve sonrasına 

kadar olan döneme hakim olmuştur. Bu doğal Magie anlayışında doğa üzerinde 

şeytani veya ilahi etkiler yoktur, ancak astrolojik de olsa tamamen nedensel bir 

açıklama vardır. Bu şekilde tüm varlığın ve tüm oluşun nihai tanınabilir nedenlerine 

bağlanmadığı sürece hiçbir olay tam olarak anlaşılmış sayılamaz ve öte yandan, 

en azından ilke ve olasılık olarak, yıldızların alt dünya üzerindeki etkisiyle 

açıklanamayacak hiçbir doğa olgusu yoktur (Cassirer, 1927, s.109). 

Agrippa von Nettesheim'e göre Magie, comnem Philosophiam, Physicam et 

Mathematicams'ın yanı sıra din, teoloji ve teurji güçlerini içerir. Doğal Magie 

dünyevi ve göksel şeylerin güçlerini inceler, her ikisini birbiriyle birleştirmeye ve 

böylece üst varlıkların (göksel cisimler) armağanlarını alt varlıklara vererek doğa 

aracılığıyla mucizeler üretmeye çalışır (Nettesheim, De occulta philosophia, I,  2.). 



169 
 

Paracelsus şeytani Magie'nin tüm biçimlerini reddeder ve gerçek Magie'yi, scientia 

(bilgi) ile eşitler: “Bu tam olarak budur, göksel gücü medyuma getirebilir ve aynı 

şekilde çalışmasını sağlayabilir. medyum merkezdir, merkez insandır, böylece 

insan aracılığıyla göksel güç insana getirilebilir.” (Paracelsus, 1929: 122). Medyum 

doğanın sırlarını açığa çıkarır ve fenomenlerini kontrol eder; insana hizmet eder 

(tıpla birlikte); doktor ve magus bu nedenle kısmen özdeştir (Goldammer, 1980, 

s.634). 

Tomasso Campanella büyük ölçüde Ficcino'yu takip ederken, G. Bruno 

temelde Nettesheim'lı Agrippa'yı takip edecektir. Bruno önce Magie'nin çeşitli 

anlamlarını tasnif eder ve sonra Magie'nin doğaüstü, doğal ya da ruhun güçlerine 

dayanıp dayanmadığına bağlı olarak Magie divina, Magie physica ve Magie 

mathematica arasında ayrım yapar. Sadece sonuncusu belirli koşullar altında kötü 

olabilir. Tüm Magie, Tanrı'nın dünyadaki etkisini Tanrı’nın nitelikleri, yıldızlar ve 

şeytanlar aracılığıyla kavrama temel ilkesinden hareket eder ve Tanrı'nın 

faydalarının dünyevi canlı varlıklara gelmesini sağlar. Büyücü tanrısal niteliklerin 

doğadaki şeylerde “çeşitli konularda, “farklı şekilde hareket ederek ve yansıyarak” 

saklı olduğunu bilir (Goldammer, 1980: 634). 

Magie'nin orijinal anlamını doğada güç kullanımı olarak ele alan J. Böhme, 

Magie'yi yalnızca “irade”de açıkçası “varlığın arzulayan ruhu”nda görür. Bu, henüz 

hiçbir varlıkta kendini hayal etmemiş olan “güç arzu”sudur ve dahası Magie 

“doğanın anasıdır”; onun aracılığıyla “her şey tamamlanır”; o “her şeyin nedeni ve 

sahibidir”, aynı zamanda felsefenin ve teolojinin de anasıdır ( Böhme, 1957: 93-

96).  

Genel kullanımda, örneğin 17. yüzyıldan 19. yüzyılın başlarına kadar olan 

ansiklopedilerde, J. H. Zedler'de ve Diderot ile D'alembert'in (Encyclopédie) 

eserlerinde belgelendiği gibi, doğal Magie'nin olumlu anlamı uzun süre 

korunmuştur ayrıca Magie kendisine şiddetle karşı çıkılan yerlerde de varlığını 

sürdürmüştür. 

Magie terimi Romantik dönemde de yeniden tanımlanmıştır. Böylece 

Novalis Magie'yi “duyular dünyasını keyfi olarak kullanma sanatı”, “kurallara göre 

ve tam bir farkındalıkla delilik” olarak adlandırır. Fr. Schlegel, Magie'de “tüm 

sanatları ve bilimleri bir araya getiren bir bilim, dolayısıyla ilahi olanı üretme 



170 
 

sanatı”, “sonsuza yönelik bir pratik”, “doğayı prangalarından kurtarma ve böylece 

Tanrı'nın duyusal olarak görülebilir krallığını kurmak amacı” görür (Goldammer, 

1980: 635). Romantiklerin bunlar ve benzeri değerlendirmeleri romantizmin tipik 

tavrı olarak çıkarıma dayalı, katı nedensellik içeren yaklaşımlara bir tür aşkın 

perspektif, gizemli bir hesaplanamazlık öğesi katarak ratio karşısında sanatın 

metaforik yahut dolaylı itirazını ortaya koyar.  



DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

MODERN DÖNEM VE İRRASYONEL KAVRAMI 

4.1. Prefazik Bir Önerme Olarak “Docta İgnorantia” 

Orta Çağ akademi dünyasında Tanrı düşüncesi hakimken, Descartes'ın 

şüpheciliği, insanı bilimsel çabanın merkezine yerleştirmiştir. Spekülatif Orta Çağ 

ile modern bilim arasında bir köprü kuran düşünürlerden biri ise muhtemelen 15. 

yüzyılın en önemli Hıristiyan filozoflarından biri olan olan Kusa’lı Nikolaus’tur. 

Nikolaus düşüncesi bir anlamda bilememeye yaptığı atıf üzerinden ayrışır ve bu 

bağlamda zıtların birliği ilkesini, irrasyonel rasyonel dikotomisinde performe eder. 

Açıkça geosentrik dünya görüşünü reddetmiş ve dünyanın sabit durmadığını 

belirtmiştir ve bu görüş kısa süre sonra Kepler ve Galileo gibi büyük astronomlara 

ilham kaynağı olarak heliosentrik yani güneş merkezli modele zemin hazırlamıştır. 

Kusa piskoposu olarak 1437 yılında felsefi, bir aydınlanma yaşadığını 

yazmıştır. Sonunda, anlaşılmaz olanı bir docta ignorantia - öğrenilmiş cehalet 

içinde kavramıştır (Sandor, 1971: 52). Nikolaus sadece skolastik spekülasyonlara 

yeni spekülasyonlar eklemekle kalmamış, zamanının çok ötesinde bir kavrayışla 

insanın bilgi kapasitesine de bir sınır çizmiş ve böylece Hıristiyan metafiziğinin 

temellerini de terk etmeden modernite için bir temel atmıştır.  

Nikolaus düşünceleriyle iki yönü hedeflemiş gözükmektedir. Bu amaçlarla 

ilk olarak, insanın bilgi kapasitesini ortaya koymuştur. Başlangıç noktası 

Aristotelesçi bir tınıyla olmakla birlikte insana Tanrı tarafından verilen doğal bilgi 

arzusudur. Bilgi Tanrı tarafından istenir. Hayatta kalmaya yetecek bir bilgi 

kapasitesi, çabaları boşa gitmesin diye insanoğlunda doğuştan vardır ancak bilgi 

alanını sonlu olanla sınırlayarak ve nihai kavrayışları reddederek akla bir sınır 

çizer. İnsan Tanrı olmadığı için, düşüncesi geçici kalır. Nikolaus, Tanrı'nın 

kendisini kendi bilgisi aracılığıyla anlama girişimini, Tanrılık bilgisinin cehaletiyle 

sonuçlanan insanın ilk günahıyla bir tutar. “Entelektüel bilgi kendi olanaklarıyla 

sınırlı olduğu sürece, ignoratia Dei ve nihayetinde hakikatin yaşamından dışlanma 

anlamına gelir.” İnsan ancak öğrenilmiş cehalet içinde kendini imana açtığında 

Tanrı'nın gerçek bilgisine nüfuz eder. “Dolayısıyla insan gerçek bilgiye Mesih'e 

katıldığında ulaşır; ancak bu imanla gerçekleşir.” Bu şekilde Nikolaus sadece 



172 
 

Aydınlanma'nın temel fikirlerini öngörmekle kalmamış, aynı zamanda 

Aydınlanma'ya özgü bilgi iyimserliğini daha ortaya çıkmadan radikal bir şekilde 

eleştirmiştir ki bu eleştiri felsefede çok daha sonraları, yani 20. yüzyılda ortaya 

çıkmış ve özellikle Eleştirel Rasyonalizm'de sistematik olarak geliştirilmiştir bir 

yaklaşımdır. 

Nikolaus'ın karmaşık epistemolojisine ayrıntılı olarak girmeden ve Kusanian 

düşüncenin büyük kavrayışlar öngören ve güncelliğinden kaybetmeyen dört 

özelliğinden bahsedilebilir. Öncelikle insan düşüncesinin yaratıcı gücü, Thomas 

Aquinas, adequatio teorisinde hakikatin “şey ve anlağın uyumu” olmasından, yani 

düşüncenin dış şeylere uyum sağladığı ölçüde gerçekliğe karşılık geldiğinden 

bahsederken, Nikolaus tanıdığımız şeyin bize basitçe dışarıdan verilmediğini, 

tanıyan özne tarafından onunla birlikte yaratıldığını görmüştür. İnsan düşüncesi 

sadece katılımcı bir işleve sahip olmakla kalmaz, bilgi dediğimiz şeyi aktif ve 

yaratıcı bir şekilde de modeller. Bilgi yalnızca bilinebilir şeylere yönelik olmayıp 

aynı zamanda şeyleri düşüncenin istikametine de yerleştirir, böylece şeyler 

hakkında bir şeyler bilinebilir. 

Böylece Kusa’lı Nikolaus, Descartes'ın daha ayrıntılı olarak ele aldığı ve 

bugün apaçık görünen, ancak Immanuel Kant'ın Kopernik Devrimi ile felsefede 

gerçekten devrim yaratan şeyi ifade etmiş olur. Kant 1783'te “Gelecekte Bilim 

Olarak Ortaya Çıkabilecek Herhangi Bir Metafiziğe Prolegomena” adlı eserinde, 

“anlama yetisi, yasalarını (a priori yasalarını) doğadan almaz, onları doğaya reçete 

eder” demektedir. Nikolaus ise bundan 350 yıl önce insan bilişinin öznelliğini teşhis 

etmiştir. Bu fikrin izleri 20. yüzyıl fenomelojisinde de görülecektir. Nikolaus’a göre 

ikinci olarak tüm bilgi varsayımsaldır. 

Düşünürün bağlamında biliş süreçleri yalnızca subjektif, perspektife dayalı, 

çoğul ve iletişimsel olmakla kalmayıp aynı zamanda temelde eksik ve 

tamamlanmamıştır. Biliş yahut bilgi karşılaştırma yoluyla gerçekleşir. Ancak her 

karşılaştırma daha kesin bir karşılaştırma tarafından aşılabileceğinden, sonlu bir 

zihin benzerlik ilişkisinin yardımıyla şeylerin hakikatine tam olarak ulaşamaz 

(Nikolaus, 2019, I, 15).  



173 
 

“Çünkü hakikat ne daha fazla ne de daha azdır. Bölünmez bir şeyden oluşur. 

Hakikatin kendisi olmayan hiç bir şey dosdoğru ölçülemez, tıpkı belirli bir 

bölünmezlikten oluşan bir dairenin dairesel olmayan bir şekli ölçemeyeceği gibi. 

Dolayısıyla hakikat olmayan ruh, hakikati asla sonsuza kadar daha da kesin olarak 

kavranamayacak kadar kesin olarak kavrayamaz.” 

Buradan çıkan doğal sonuca göre Nicolaus için düşünme bir yaklaştırmadır. 

Bilgi nesnesini hiçbir zaman tam olarak kavramadan kendini onda asimile eder ve 

bu yalnızca sonsuz olan için değil, bu dünyadaki sonlu biliş süreçleri için de 

geçerlidir. 

Var olan şeylerin hakikatleri olan nesnelerin özü, bu nedenle saflığı içinde 

ulaşılamazdır. Filozoflar tarafından aranmıştır ama hiçbiri tarafından gerçekten 

bulunamamıştır (Docta Ignorantia, I, 15). 

Nikolaus bu şekilde dünyayı tam bilişsel erişimden çeker ve modern dünya 

görüşünün zayıflıklarına karşı da bir anlamda prefilaktik bir tavır sergilemiş olur. 

Modernite bilgiye ulaşma konusunda hybrise varan bir iyimserliği benimserken, 

Nikolaus itidal çağrısında bulunmuştur. Bu eleştiri ancak yüzyıllar sonra yeniden 

formüle edilmiştir. Nikolaus'un tesadüf doktrinine büyük saygı duyan Johann Georg 

Hamann (1730-1788), Kant'a karşı bilginin her zaman dinamik ve iletişim süreçlerine 

dahil olduğunu ve bu nedenle eksik kaldığını savunmuştur. 20. yüzyılda Karl 

Popper, bilgideki ilerlemenin varsayımlar ve çürütmeler yoluyla gerçekleştiği 

varsayıma dayalı bir epistemoloji geliştirmiştir. Bilgi her zaman sadece varsayımdır. 

Nikolaus buna Latince 'coniectura' demektedir, bununla gerçeğe yaklaşırız ama onu 

hiçbir zaman tartışmasız bir şekilde kavrayamayız. Bir anlamda gerçeğe yaklaşma 

sürekli limit halinde bir ilerleme olup ancak asla tam anlamda realize olamamaktadır. 

Nikolaus tüm insan bilgisinin rölatif ve perspektife bağlı doğasının farkında olmasına 

rağmen bu durum onu şüpheciliğe de götürmemiştir. Nikolaus’a göre, kendi 

bilgimize yönelik eleştirel bir tutum bizi teslim olmuş bir bilinemezciliğe götürmez; 

tam tersine bizi gerçeğe yaklaştırır. Bu cehalette ne kadar derinlemesine eğitilirsek, 

hakikatin kendisine o kadar yaklaşırız (Docta Ignorantia, I, 15). Üçüncü olarak 

Nicholaus sonlu ile sonsuz arasına aşılmaz bir çizgi çekmektedir. Sonlu zihin, 

kişinin, yardımıyla cennete tırmanabileceği bir merdiven değildir. Sonlu ile sonsuz 

arasında radikal bir uçurum yahut boşluk yatmaktadır. Nikolaus şöyle yazar 

(Nikolaus, 2019, I, 13): 



174 
 

“Sonsuz olanın sonlu olanla orantısızlığı açıktır. Açık bir netlikle ortaya çıkar 

ki, nerede bir aşan ve aşılan varsa, en mükemmel olana ulaşılamaz, çünkü hem 

aşılan hem de aşılan sonlu niceliklerdir.” 

Nikolaus, bu rölativiteyi göstermek için daire ile çokgen arasındaki 

karşılaştırmayı kullanır. Sonlu ruh hakikatle, çokgenin daireyle kurduğu ilişki gibi 

ilişki kurar. İç içe geçmiş bir çokgenin köşelerinin sayısı arttıkça, bu çokgen daireye 

gittikçe daha çok benzeyecektir ne var ki köşe sayısının sonsuza doğru artmaya 

devam etmesi istense bile hiçbir zaman tam olarak ona benzemez (Docta 

Ignorantia, I, 15). Elbette insanın kendi bilme kapasitesine yönelik bu özeleştirel 

tutumun kaçınılmaz olarak teslimiyetle sonuçlanması gerektiği düşünülebilir. 

Nikolaus ise bu tehlikeden kaçınır, çünkü aklın kapasitesini nasıl takdir edeceğine 

dair tavrı açıktır. Aklı, olması gereken kendi yerine koyar, onu askıya almaz. Akıl 

onu negatif bir teolojiye götürür ve ona biz insanların Tanrı'nın lütufkâr 

müdahalesine bağımlı olduğumuzu gösterir. Nikolaus’un Tanrı'nın bir armağanı 

olarak anladığı akıl, bize kendi sınırlarımızı gösterir ve bunu yaparken, kendisine 

doğru yaratıldığımız varlığa, yani Tanrı'ya olan özlemi tetikler. Bu özlem Tanrı'nın 

kavranması değildir. Akıl bilinmeyene özlem duyan ancak onu kavrayamayan bir 

yetidir.  

Son olarak buradan gelinen aşamada Nikolaus 'un bilgi vaazı insanı 

alçakgönüllülüğe ve Tanrı'ya tapınmaya götürür. Akıl sınırlarını sonuna kadar 

zorlasa dahi Tanrı'yı tanıyamaz. Aksine, insana Tanrı'nın anlaşılmazlığını ve tüm 

insan bilgisinin geçici doğasını işaret eder. Akıl sonuçta insana kendisinin vahye 

muhtaç olduğunu gösterir.  

Modern bilimlerin kuruluşunda belirleyici bir rol oynayan Hıristiyan filozof, o 

zamandan beri bilim felsefesinde değerini kanıtlamış olan epistemolojik anlayışları 

formüle etmiştir; bunlardan bazıları ancak çok sonraları gerçek kapsamlarıyla 

tanınmıştır. Nikolaus, insanın biliş süreçlerinin öznelliğine, tüm bilginin ön doğasına 

ve sonsuzu sonludan ayıran aşılmaz noetik uçuruma atıfta bulunmuştur. Ne 

modernizmin hybrisine ne de postmodernizmin karakteristiği gibi görünen nihilizme 

ya da keyfiliğe meyl etmemektedir. Sınır çizgileri Nikolaus’u sözde bir çelişkiye, 

insanı Tanrı'ya olan bağımlılığıyla radikal bir şekilde yüzleştiren öğrenilmiş cehalet 

önermesine getirmektedir.  



175 
 

Nikolaus’un söz konusu yaklaşımının bir anlamda ılımlı hale getirilmiş bir 

gnosis olduğu söylenebilir. Ne var ki düşünürün kurgusunda ortaya çıkan bir unsur 

olarak bilginin nispi olarak elde edilmesi yahut edilememesi çıkarımları modern 

dönemde rasyonalizmin yöntem olarak öne çıkışında yahut olgunlaşmasında öncül 

gözükmektedir. Nitekim modern dönemde görüleceği üzere artık her türden 

irrasyonel tanımı ancak rationel ile bir nispet ilişkisi üzerinden mümkün olmaktadır.  

Docta ignorantia (eğitilmiş cehalet ya da bilen cehalet) deyimi Augustinus'ta 

da ifade edilir: “İçimizde, deyim yerindeyse, eğitilmiş bir cehalet vardır, ancak bu 

cehalet Tanrı'nın ruhu tarafından eğitilmiştir.” (Augustin. Ep. 130, 15, 28). 

Bonaventure ise docta ignorantia terimini açıkça tanımlanmış bir içerikle kullanır 

(Bredov, 1972: 273). Eğitilmiş cehalet, ruhun her şeyden koparak karanlığa 

yükselmesidir; sevginin harikulade bir şekilde alevlendiği mistik karanlıkta Tanrı ile 

birleşmedir yahut unio mystica’dır. Bonaventure, yorumunda açıkça Pseudo 

Dionysius'un Theologie Mystica'sına atıfta bulunur; ancak docta ignorantia terimi 

orada bulunmaz (Vansteenberghe, 1915: 183).  

Pseudo Dionysius'un kendine özgü dili, hem Bonaventure'un tanrısallıkla 

birleşmeye giden bu yolu her doğru insana atfeden yorumuna hem de Cusa’lı 

Nicholaus’un daha spekülatif yorumlarına izin verir. Docta ignorantia, Nicolaus'ta 

merkezi bir konuma sahiptir ve ilk büyük felsefi eseri bu adı taşır ve bunu daha 

sonra apologia doctae ignorantiae takip eder; konu daha sonraki eserde ( De 

venatione sapientiae) de korunur. Nicholaus cehaletin akıl yoluyla idrak edilmesine 

ve bunun coincidentia oppositorum (zıtların birliği) aracılığıyla akıl-üstü bilgiye 

(supra-rational) ulaşmasına çokça vurgu yapar. Bununla birlikte, duyumsal moment 

tamamen bozulmadan kalır. Kutsal bilinmezlik, anlaşılmaz bir şekilde 

(incomprehensibiliter) idrake yol açar ki bu süreçte, tüm zihinsel ve duygusal 

güçlerin gizli Tanrı'ya doğru bir yükselişi gerçekleşir (Nikolaus, 2019, I, 17): 

“Her şey varlığa katılır. Bu katılımı ortadan kaldırırsak, geriye kalan şey en 

basit varlığın kendisi, şeylerin özüdür. Büyük Dionysius, Tanrı bilgisinin bir şeye 

götürmekten çok hiçbir şeye götürmediğini söyler. Ancak kutsal cehalet bize, akla 

hiçbir şey gibi görünen şeyin tam da kavranamayacak kadar büyük olduğunu 

öğretir.” 



176 
 

Bu da tüm zihinsel ve duygusal güçlerin gizli Tanrı'ya doğru yükselmesine 

yol açar. Bonaventure'de docta ignorantia daha çok mistik birleşmenin kendisine 

atıfta bulunur ve öğretinin Augustinus’ta olduğu gibi esasen lütufla ilgili olduğu 

söylenebilir; Nikolaus ise bunu ruhun kendisinde, kendini aşma gücü olarak bulur. 

Vinzenz von Aggsbach gibi entelektüel çabanın mistik teolojiye yol açtığını kesin bir 

dille reddeden düşünürler de vardır (Bredov, 1972: 273). Docta ignorantia'nın 

entelektüel önemi Nikolaus'ın kendi tabiriyle “Regula docta igrorantiae” adlı eserinde 

çok açık bir şekilde görülebilir; bu eser kişinin her konuda az ya da çok varsayımda 

bulunabileceğini ama tam manasıyla hakikate asla ulaşamayacağını belirtir 

(Nikolaus, 2019, I, 4): 

“Kesin Hakikat Kavranılamazdır 

…Ölçen ve ölçülen arasında en büyük eşitlikte bile her zaman bir fark 

kalacaktır. Dolayısıyla sonlu zihin benzerlik arayarak (per similitudinem) şeylerin 

hakikatini tanıyamaz. Çünkü hakikat ne daha fazla ne de daha az, belli bir 

bölünmezdir ve hakikatin kendisi olmayan hiçbir şey tarafından tam olarak 

ölçülemez; tıpkı daire olmayan bir şeyin, varlığı belli bir bölünmezden ibaret olan 

daireyi ölçemeyeceği gibi. 

Hakikat olmayan aklımız, bu nedenle hakikati asla sonsuz derecede daha 

kesin bir kavrayışın mümkün olamayacağı kadar kesin bir şekilde kavramaz; 

hakikatle çokgenin daireyle olan ilişkisi gibi ilişki kurar. Ne kadar çok açı yapılırsa 

yapılsın, çokgen asla daireye eşit hale gelmez, ta ki onunla özdeşlik içinde eriyene 

kadar. Dolayısıyla hakikatin kesin bir şekilde kavranamaz olmasından başka bir şey 

bilmiyoruz. O, ne olduğundan daha fazla ne de daha az olan en mutlak 

zorunluluktur; bizim anlayışımız ise bir imkandır. Varlığın hakikati olan şeylerin ne'liği 

(quidditas), saflığı içinde ulaşılamaz olarak kalır. Tüm filozoflar onu aramış, ancak 

hiçbiri onu kendi içinde olduğu gibi bulamamıştır. Ancak bu bilinmezliğe dair 

inancımız ne kadar tam olursa, gerçeğin kendisine de o kadar yaklaşmış oluruz.” 

Anlaşılacağı gibi Nikolaus henüz terimin kendisi tarihsel olarak ortada 

olmamakla birlikte bir supra-rational tanımı yapmaktadır. Bu tarifin örneğin Hegel’in 

akli gerçeklik ve gerçekliğin akliliği düşüncesine tamamen zıt olduğu açıkça 

görülebilir. Bilinemez olan tüm imgelerin arketipidir ve tüm imgeler onun içindedir. 

Öğrenilmiş cehalet kuralı, sonlu, kıyaslanabilir olan ile sonsuz, mutlak ve 

kıyaslanamaz olan arasındaki temel farktan, arketipte yaratılmış olanın sürekliliğinin 

(contineri) ve imgede arketipin içkinliğinin farkına varmaya götürür yani karşıtların 



177 
 

çakışmasına götürür. Öte yandan, aynı kural, karşılaştırılabilir alanda mutlak eşitlik 

değil, yalnızca bir dereceye kadar yaklaşma olabileceğini, yani doğruluk 

olamayacağını açıkça ortaya koymaktadır. Yaratılanın idraki coniectura olarak kalır 

ve mutlak hakikat yalnızca Tanrı'dır. Soyut matematiksel ifadelerin doğruluğu 

bundan etkilenmez, ancak herhangi bir somut nesne ile elde edilemez (Nikolaus, 

2019, II, 1). Nikolaus için docta ignorantia Tanrı'yı bilmenin yahut bilemeyeceğimizi 

bilmenin belirli bir yöntemini ifade etse de, sadece teorik spekülasyondan daha 

fazlasını amaçlamaktadır. Hedef, her türlü metodik çabayı geride bırakan mistik 

vizyona duyulan coşku olarak kalır (Bredov, 1972: 274). Burada şu tespiti yapmak 

olası görünmektedir; docta ignorantia kavramı kesinlikle rasyonel olan ile bir nispet 

ilişkisi içerisinde değil ancak müstakil bir anlam bulutu içinde Nikolaus’un sisteminde 

yer edinmiş gözükmektedir. Dolayısıyla aklı aşan bir durumun (supra-rational, trans-

rational…) aklı başlangıç noktası almaksızın da kurgulanabileceği imkanlar söz 

konusudur.  

4.2. Rationel Parantezinde İrrasyonel Kavramının 

Çeşitliliği  

1661 tarihinde Lexicon Philosophicum'unda Johannes Micraelius, Irrationale 

maddesinde, irrationales magnitudines/irrasyonel büyüklüklerin ancak geometride 

işe yaradığını söyler (Micraelius, 1661: 648). İrrasyonalizm terimi ise ancak 19. 

yüzyılın ortalarında ortaya çıkmış olsa da, irrasyonel sıfatı ve onunla ilişkili isimler 

(irrasyonalite, irrasyonalist vb.) yarım yüzyıl kadar önce matematik dilindeki bazı 

kullanımların felsefeye aktarılmasıyla ortaya çıkmıştır. Felsefe alanında özne, tutarlı 

bir şekilde ilgi odağı haline getirildiğinde irrasyonel sorunuyla yüzleşilir ve Kant'la 

yapılan tartışmada irrasyonel, insan aklı ya da insan zihni tarafından erişilemeyen 

bir bilgi alanına işaret etmektedir (Rücker, 1976: 583). Salomon Maimon, 1790’da 

Kant'taki kendinde şey sorununu asla tam olarak çözülemeyen irrasyonel bir kökle 

karşılaştırır (Maimon, 1790: 419-420):  

“Verili olanın bilincindeki bu tamamlanmamışlık, azalan sonsuz düz çizgiler 

dizisi ile belirli bir bilinçten tam bir hiçlik noktasına kadar düşünülebilir. Sonuç olarak 

bu, yalnızca verili olan (mevcut olana dair herhangi bir tasavvur söz konusu 

olmadan) dizinin (örneğin irrasyonel bir köke) her zaman yaklaştığı, ancak asla 

ulaşamayacağı, salt bir sınır ideasıdır.”  



178 
 

Fichte de 1804 tarihli Wissenschaftslehre adlı eserinde Kant epistemolojisini 

eleştiren düşünceye bağlı kalarak nesne ve onun projeksiyonu arasında bir boşluk 

olduğunu vurgular. Fichte’ ye göre yansıtma (Projektion) ve yansıtılan (Projektum) 

arasında karanlık ve boş bir alan kalmaktadır. Fichte bunu irrasyonel boşluktan bir 

sıçrama / projectio per hiatum irrationalem biçiminde tanımlar (Fichte, 1962: 288). 

Söz konusu irrasyonel boşluk Fichte’yi meşgul etmiştir ve bu konuda Jacobi’ye 

yazdığı bir mektupta şunları söyler1:  

...bilgiyi her zaman kavram tarafından nüfuz edilemeyen, ölçülemez ve 

irrasyonel olan bir şeyle bırakıyor... Felsefenin özü böyle bir kavrayışta yatıyorsa ve 

bu kesinlikle anlaşılmazın anlaşılmasından başka bir şey olmayacaksa nasıl olacak? 

 ...  

Burada Fichte’nin numen ve fenomen arasında gördüğü boşluğu irrasyonel 

olarak tanımladığı yorumu yanında numenden fenomene geçişin kendisini irrasyonel 

olarak tanımladığı yorumu da yapılabilir ancak her iki durumda da Kant 

spekülasyonunda rationun iş görmediği bir alan söz konusudur ve bu alan ancak bir 

nispet ilişkisiyle yani rasyonel olmayan anlamında irrationel terimiyle 

kavramsallaşabilir.   Fichte dışında Schelling ve Hegel için de ortak mesele, 

rasyonel felsefe yoluyla irrasyonel alanın ortadan kaldırılması meselesidir. Hegel 

kendi düşünce sistemi içerisinde konuyu doğrudan geometri ile ilişkilendirerek 

açıklamaya çalışır ve şunları söyler (Hegel, Enzyklopedia, bölüm 231): 

Bununla birlikte, o (geometri) kendi yolunda, sonuçta ölçülemezlik ve 

irrasyonalite ile karşılaşır; burada, belirlemede daha ileri gitmek isterse, makul ilkenin 

ötesine geçer. Burada da, çoğu zaman olduğu gibi, rasyonel denen şeyin idrak 

edilebilir olan şey olduğu, ancak irrasyonel olanın daha çok bir başlangıç ve akliliğin 

izi olduğu şeklindeki terminoloji tersine çevrilir.  

Burada Hegel’in irrasyonel kavramını bir anlamda prerasyonel yahut akli 

olmaklığa dair bir belirti olarak ortaya koyduğu söylenebilir. Daha açık ifade edilirse 

                                                
1
 Fichte’nin filozof olan oğlu I. H. Fichte tarafından hazırlanan, J. G. Fichtes Leben und lit. 

Briefwechsel, 1862, 2, s.176.  



179 
 

irrasyonel, Hegel bakımından ratiodan negasyonla yahut onunla zıtlık içeren bir 

anlam olarak elde edilen bir kavram olmamakla beraber yine de ratio için bir tür ön 

aşama kabul edilmektedir. Diğer yandan Hegel için felsefi aklın alanı tümdengelim 

yöntemiyle ilerleyen bilimlerin rasyonalite sınırlarına ulaştığı yerde başlamaktadır 

(Rücker, 1976: 584). Fichte için olduğu gibi Hegel için de irrasyonel, akla aykırı bir 

şey değil, yalnızca idrake aykırı ya da onunla bağdaşmayan bir şey anlamına gelir. 

Schelling de Philosophie der Kunst (Sanat Felsefesi) eserinde terimi benzer biçimde 

kullanmaktadır (Schelling, 1859: 576):  

“Doğanın daha yüksek seviyesi, sanatta olduğu gibi hakikaten sembolik hale 

geldiğinde, salt sonlu bir yasalılığın bu sınırını atar. İdrak için irrasyonel olan ve 

ancak akılla kavranıp anlaşılabilen daha yüksek bir olay meydana gelir.”  

Ne var ki başlangıçta irrasyonel olarak kabul edilen kendinde şey âlemi, 

mutlak bir felsefi akılla ortadan kaldırılırsa, irrasyonel sorunu, mutlak olmayan, özel, 

ferdi/individual olan düzeyinde yeniden ortaya çıkar. Schelling, bu şekilde mutlak 

olmayanı yani tesadüfi olanı irrasyonel olarak tanımlamaktadır. İrrasyonel ilke, idrak 

veya birlik ve düzene karşıdır. Bu gerçekten de "karanlık ilke”dir, ama aynı zamanda 

şunu da kanıtlar ki- burada Fichte ve Hegel ile belirli bir uyuşmadan bahsedilebilir -

burada (özellikle organik varlıklarda) geçerli ve sadece geometrik olmayıp bilakis 

özgürlük, akıl ve iradenin de oyunun içinde olduğu bir zorunluluk sözkonusu 

olmaktadır (Rücker, 1976, s.586). Schleiermacher de irrasyonel ile birey arasında 

yakın bir bağlantı görmektedir (Schleiermacher, 1931, s.21): 

“Bilim bireye yöneldiği her yerde, irrasyonel tarafından şaşırtılır. … Bu 

irrasyonalite sadece sonsuz bir ilerleyişle kendisine yaklaşılmasına müsade eder. 

…Henüz gerçekleşmemiş olan bir şey azalır, kısalır ve bunun çözülemeyeceğini 

söylediğimizde, işte bu dünya ile insan arasındaki irrasyonalitedir.”  

Dolayısıyla bireye yöneltilen bilimin irrasyonel ile de ilgisi vardır. 

Schleiermacher’e göre aklın ilkelerine uygun olmayan bir şekilde, tam da akli 

ilkelerle ilerlemeye çalışan bilim ele aldığı tikeli bütünüyle kavramayı 

başaramamaktadır. İşte bu kavrayamama durumu düşünüre göre irrasyonele işaret 

etmektedir. Dikkat edilmesi gereken nokta Schleiermacher’in irrasyonelinin akla 



180 
 

karşı olmaktan ziyade onun (aklın) çözüme ulaşamayacağı bir alanı işaret ediyor 

olmasıdır.  

E. Hartmann kendine has bir kavram geliştirerek irrasyonel tartışmalarında 

bilinçdışı ifadesine yer verir. Çalışması Schopenhauer’in irrasyonel iradesi ile 

Hegel’ci mutlak rasyonel ideanın bir sentezini amaçlar ve buradan unbewusst/ 

bilinçdışı kavramına varır (Hartmann, 2017). Philosophie des Unbewussten (Bilinç 

Dışının Felsefesi) adlı eserinin ilk bölümünde bilinçdışı kavramını fenomenolojik 

bakımdan ele alırken ikinci bölümde ise metafizik açıdan bilinçdışı kavramını irdeler. 

Bu bağlantıların 19. yüzyıl. sonları ve 20. yüzyıl. başlarında yaşanan sosyal ve 

beşeri bilimlere dair yöntem tartışmalarıyla ortaya çıktığı da söylenebilir. Örneğin 

Dilthay için idrak, akli bilimlerin metodolojik bir ilkesi olarak nitelendirilir (Dilthay, 

1914: 213):  

“Öyleyse, her idrakte bir irrasyonel vardır, çünkü hayatın kendisi böyledir; 

mantıki kazanımların hiç bir formülü bu irrasyoneli temsil edemez.”  

Dilthay’ın yaklaşımından irrasyonelin konumuna dair iki tür sonuç çıkarmak 

mümkündür. Bir yandan tüm çeşitliliği ve zenginliği içinde yaşamın bizzat kendisi 

irrasyonel gözükürken, böylesi bir yaşamda cari davranışların da kategorik olarak 

irrasyonel olacağı bu görüşten türetilebilir. Bu düşünce çizgisinin, varoluşçu 

felsefenin de etkisiyle özellikle sanat alanında varlığın anlamını absürde değin 

regresyona götürdüğü görülebilir.                 

Max Weber sosyal bilimler alanında bir yanda individuel-irrasyonel diğer 

yanda doğa yasası-rasyonel olan tasnifi yapmaya çalışmaktadır. Bu amaçla insani 

özgür iradenin semptomu olduğu varsayılan ve bir tür manevi bilimlere has insanlık 

onuru kurma girişiminde bulunulan “bu öngörülemezliğin vasatlığı içinde” 

irrasyonellik terimini başlangıca alır (Weber, 1922: 64). Ve şu sonuca ulaşır: “... 

bireysel eylem, anlamlı yorumlanabilirliği nedeniyle -bu yeterli olduğu sürece- ilke 

olarak doğal süreçten daha az irrasyoneldir.” (Weber, 1922, s.67). Bireysel eylem 

sadece kaydedilebilir ve düzenlenebilir ancak tekrar tecrübe edilemez veya 

anlaşılamaz. Ancak bir durumdan anlamının gelişimi olarak bir eylemin bu 

anlaşılabilirliği, motivasyonunun rasyonel karakterini önceden varsayar ve yalnızca 

doğrulama gerektiren ve bir hipotez olarak hizmet eder (Weber, 1922: 100). Bu 



181 
 

metodolojik ön koşullar altında, tarihi olarak hareket eden bilimler de evrensel 

rasyonalizasyon sürecinin bir parçasıdır. Burada Weber bir bakıma antropolojik 

kültürel transformasyon sürecinin dinamiklerini felsefe düzleminde teorik zemine 

yerleştirmektedir açıkçası Eros’tan Logos’a, dişilden erile yahut Dionysos’tan 

Apollon’a ilerleyen süreci felsefi anlamda irrasyonelden rationale biçiminde reforme 

etmektedir. Yine de bu, Weber için tüm dini gelişimin itici gücü kabul edilen 

irrasyonel fenomenini tamamen çözmede başarılı olamaz zira irrasyonel aynı 

zamanda dolaysız deneyim, kararlılık ve eylem alanıdır tıpkı hak edilmemiş acı 

dünyası gibi (Rücker, 1976: 585).  

Weber gibi Neo-Kantçı olan Rickert ve Lask da deneyim ve bilgi arasındaki 

farka kuvvetle işaret ederler. Her türden bilgilenme bir rasyonalizasyon sürecidir ve 

Rickert'e göre, deneyimlenen yaşamın “doğrudanlık ve irrasyonel açıklık” arasındaki 

farkını önceden varsayar (Rickert, 1920: 75). Bilimsel kavramlar aracılığıyla her 

gerçekliğin doğasında bulunan heterojen sürekliliği homojen bir sürekliliğe ya da 

heterojen bir ayrıklığa dönüştürürüz. Bu mümkün olduğu ölçüde, gerçekliğin kendisi 

de rasyonel olarak adlandırılabilir. Sadece onu dönüştürmeden tasvir etmek isteyen 

biliş için irrasyonel kalır (Rickert, 1926: 33). 

E. Lask, a priori dünya içindeki tüm rasyonalizme rağmen, ampirik olanın 

ondan irrasyonalite boşluğu ile ayrıldığını görür (Lask, 1923: 84). Böylece Lask, 

irrasyonalite sorununu oldukça bilinçli bir şekilde Fichte'nin hiatus irrationalis 

kavramı geleneğinde ele alır. Lask'ta irrasyonel, çift anlamlı olarak bulunur. 

İrrasyonellik böylece rasyonel içerikle ilişkili olarak ya ötekilik ya da çözümsüzlük 

anlamına gelmektedir (Lask, 1923: 74). Görüleceği gibi Lask’ın yaklaşımında da 

müstakil bir irrasyonel tarifi ortaya konulmayıp daha ziyade ratioya nispet edilen bir 

irrasyonelden bahsedilebilir.  

Terimin çifte anlamı N. Hartmann'da da benzerdir; irrasyonel bir yandan 

transobjektif olanı, yani nesnenin bilişinin ötesine geçeni, diğer yandan da 

transintelligible olanı, gnoseolojik olarak irrasyonel olanı, bilinemez olanı, bilişin sınır 

fenomenini ifade eder (Hartmann, 1948: 170). Bu özneden bağımsız irrasyonel 

kavramının yardımıyla Hartmann kendi ontolojisinin temeli olarak kendinde varlığın 

apaçıklığını kanıtlamaya çalışır (Hartmann, 1948: 176). İrrasyonel olarak 

adlandırdığımız şeyin belirlenmesinin, ilgili rasyonalite kavramına ne kadar güçlü bir 

şekilde bağlı olduğu Lask'da da gösterilebilir (Lask, 1923: 72):  



182 
 

“Eleştirmenleri bile Hegel ile aynı fikirde olmak zorunda kalacaktır; eğer 

terimlerin diyalektik olarak değiştiği kabul edilebilirse, o zaman ve ancak o zaman 

irrasyonalitenin meselesinin üstesinden gelinecektir. ... ancak eleştirmenler gerçekte 

ön kabul şartlarını reddediyor.” 

20. yüzyıl. başlarında irrasyonal kavramının, bireyin konumu ve rasyonalite 

kavramına artan bağımlılığı nedeniyle terimin genel bir tanımı ve kesin bir kullanımı 

konjonktürel olarak sorunlu hale gelmiştir (Rücker, 1976: 585). Bu durum 20. 

yüzyılın başından beri, özellikle yaşam felsefesiyle bağlantılı olarak giderek daha sık 

ortaya çıkan irrasyonalizm kavramı için çok daha büyük ölçüde geçerlidir. Hatta 

günümüzde satınalma davranışları dahi enstrümental irrasyonalizm başlığı altında 

incelenmektedir. Konumuz bağlamında “Yaşama” yönelmiş felsefenin, bilimle sınırlı 

görünen rasyonel felsefeye, irrasyonel olarak karşı çıkma eğilimi burada 

yatmaktadır. Bununla birlikte daha erken dönemde L. Feuerbach da Vorläufige 

Thesen zur Reform der Philosophie / Felsefenin Reformu İçin Öncül Tezler 

(Feuerbach, 1842: 237) adlı bir makalede zaten irrasyonalizm terimini 

kullanmaktadır:  

Hegel sezgiden, Schelling düşünce ve belirleyicilik gücünden yoksundur… 

Schelling'in rasyonalizmi yalnızca bir görünüm, irrasyonalizmi ise gerçektir. Hegel 

yalnızca soyut, irrasyonel bir ilkeye ulaşır, Schelling ise yalnızca mistik, hayali bir 

varoluş ve rasyonel ilkeyle çelişen gerçekliğe ulaşır.  

Burada Feuerbach, irrasyonel terimini hem Hegel hem de Schelling için farklı 

şekillerde kullanır, ancak yalnızca Schelling'i irrasyonalizmle suçlar.  

Windelband, Modern Felsefe Tarihi’nde Schelling'i ve ayrıca Jacobi, 

Schopenhauer ve Feuerbach'ı İrrasyonalizm başlığı altında ele alır. Bunlardan 

Schopenhauer de bizzat kendi felsefesini irrasyonel idealizm olarak tanımlar. Adı 

geçen filozoflarda rasyonalizmin sınır kavramları üzerine düşünmekle ortaya çıkan 

felsefe sistemlerini görür (Windelband, 1904, 2: 304). Öte yandan, Kroner'e göre 

(Kroner, 1961, s.20): 



183 
 

Hegel düşüncesinin rasyonalizmi… kendi içinde bir irrasyonalizm içerir; 

kavram sınırları belirler ve yalnızca bu biçimde kavramdır çünkü sınırları belirleyen 

ve kendisi tarafından belirlenen yasaları iptal edendir. 

Bäumler irrasyonel terimini genel olarak Duygu Çağı’nın bir vasfı olarak 

tanımlar, 18. Yüzyıla ise “Akılcılığın Klasik Çağı” adını verir (Bäumler, 1967: 5). 

Bäumler’e göre mantıksal şeffaflığın yahut anlaşılabilirliğin imkanlarından yoksun 

bırakılmış bir bireyselliğin doğasına ilişkin bu doğrudan kavrayışa irrasyonalizm 

denir (A. Bäumler, 1967-s.4). Burada da yine irrasyonel kavramının rasyonel 

kavramına bağımlı biçimde tarif edilmeye çalışıldığı görülebilir. Aynı zamanda bir 

Nazi ideoloğu olan Bäumler için rasyonel olanın mutlak şekilde yüceltilmesi ve 

sahiplenilmesi de irrasyonel karşısında tipik bir uçlaştırılmış akılcılık formu olarak 

görülebilir.  

R. Müller-Freienfells, ratio kavramına nispetle ve salt olumsuzlamaya yönelik 

bir nitelemeye karşı, belirli bir rasyonalite kavramını kullanarak irrasyonalizmi, 

rasyonalizm ile nispet ilişkisinin aksine olumlu bir şekilde anlamaya çalışır. 

Freienfells 1922 yılında “Irrationalismus” başlığı altında müstakil ve detaylı bir eser 

kaleme alarak kavramı derinlemesine teşrih etmeye açıkçası bir irrasyonel 

epistemoloji kurmaya gayret etmiştir. Freienfells söz konusu eserde, İrrasyonalizm 

başlığı altında, sadece rasyonel düşünceye değil, aynı zamanda diğer tüm bilgi 

olasılıklarına kendi anlamları dahilide değer vermek niyetiyle bir epistemoloji 

kurgulamayı dener ancak daha sonra bilgiyi rasyonelleştirmenin yalnızca irrasyonel 

bir bilgi formunun özel bir durumu olduğu sonucuna varır (R. Müller-Freienfells, 

1922).2  

L. Klages, irrasyonalizmin kapsayıcı iddiasını ayırt etmeye çalışır ve bu terimi 

yalnızca anlama sanatı ve akıl kültüründen uzaklaşmak anlamına geldiği sürece 

kendi yaklaşımları için kullanır (Klages, 1966, 2, s.1419)  

Ancak bu şekilde, öznelci veya göreceli bir düşünce lehine nesnelliğin 

(mantığın) temel güçsüzleştirilmesini anlarsak, ... İşimiz bu irrasyonalizmin en keskin 

reddi ile rasyonalizm tarafında olacaktır. 

                                                
2
 Freienfells’in irrasyonalizm incelemesi kavramla ilgili müstakil bir çalışma olmak 

bakımından tarama çalışmalarında istisnai bir örnek olarak karşımıza çıkmıştır. Bu 
bakımdan düşünürün eseri ilgili bölümde detaylı olarak ele alındı.  



184 
 

Heidegger, kendisine yöneltilen irrasyonalizm suçlamasına ilişkin 

incelemesinde daha da ileri gider (Heidegger, 1949, s.40):  

Mantık'a karşı düşünmek mantıksız olanı müdafa etmek anlamına gelmez, 

sadece şu anlama gelir: Düşüncenin erken döneminde ortaya çıkan logos ve onun 

özü üzerine düşünmek. ... bunun yerine daha büyük bir gerekçeyle şu söylenebilir: 

Rationun reddi olarak irrasyonalizm, logos ve ona dayanan rationun özüne dair bir 

farkındalıktan kaçınabileceğine inanan rationun savunmasında fark edilmeden ancak 

tartışmasız biçimde hüküm sürmektedir. 

K. Mannheim, rasyonalizm ve irrasyonalizm terimleri altında, temelde farklı 

iki dünya deneyimi türünü bilgi sosyolojisi bağlamında analiz eder. Bunların her 

ikisini de her olayda parıldayan nihai gizeme karşı temelde farklı tutumlar olarak 

anlar ve onları burjuvazinin gelişiminin farklı aşamalarına atfeder (Mannheim, 1964:  

273). Modern irrasyonalizmi "Genç Hegelciler arasındaki panteist unsurun sol 

kutuplaşmasına bir cevap" olarak görür ve irrasyonalizmin giderek daha tutarlı 

biçimde, liberal-rasyonel unsurların irrasyonel dünya görüşü olarak tanımlanan 

şeyden bilinçli biçimde ayrıştığını kabul eder (Mannheim, 1964: 593). 

İrrasyonel terimin kesinlikten uzaklığı ve çok anlamlılığı, eleştirel teori ve 

eleştirel rasyonalizm temsilcileri arasındaki anlaşmazlıkta olduğu gibi özellikle bunlar 

çeşitli nedenlerle birbirini irrasyonalizmle suçladığında en açık hale gelir. Th. W. 

Adorno ve J. Habermas'a göre, eleştirel akıl, iddiasını mutlaklaştırılmış mantık ve 

eleştirel rasyonalizmle sınırlarken, irrasyonalizm amaçların desizyonizmini3 teşvik 

eder (Th. W. Adorno, 1969: 36). H. Albert ise bu suçlamayı karşıt işaretler altında 

eleştirel teoriye geri döndürür (H. Albert, 1969: 5): 

Tam bağlılık, iddialarını ve taleplerini desteklemek için diyalektik veya eleştirel 

bir aklı ima etse bile, bizi hiçbir şekilde tarafsızlık talebi altında analitik olan bu 

irrasyonalizmden kurtaramaz zita bu, bizzat ve salt tarafsızlık iddiasına tabi olan 

analitik veya hermenötik düşüncenin gelişmesi için alan açabilecek irrasyonalizmin 

bir formudur. 

                                                
3
 Kararcılık anlamında Carl Schmidt tarafından da savunulan bir doktrin. Bunda bir kararın 

geçerliliği doğruluğundan ziyade uygun koşullar altında alınmış olmasına dayandırılır. 
Benzer şekilde Gadamer de hukukun amacını doğruluğu ortaya koymaktan ziyade bir 
yargıya varabilmek olduğunu söyler. 



185 
 

K. R. Popper ise daha erken tarihte Hegel ve Marx geleneğindeki tüm 

diyalektik düşünceyi irrasyonalizmle suçlamıştır (Popper, 2003: 227). Bu terim aynı 

zamanda bazı Marksistler tarafından büyük çapta polemik olarak da 

kullanılmaktadır. 1954'te G. Lukacs Schelling'den Hitler'e İrrasyonalizmin Yolu alt 

başlıklı Aklın Yıkımı adlı eserini yayınlamıştır. Diyalektik ve tarihsel materyalizme 

karşı çıkan herhangi bir burjuva felsefesi burada irrasyonalizm olarak ele alınır; bu 

anlamda irrasyonalizmin özellikleri şunlardır; anlayış ve aklın bozulması, sezginin 

eleştirmeden yüceltilmesi, aristokratik epistemoloji, sosyo-tarihi ilerlemenin reddi, 

mitlerin yaratılması. Bu eserde Lukacs irrasyonalizm ile faşizmin yükselişi arasında 

bir bağlantı kurmaya çalışır ancak irrasyonalizmin teorik bir tanımını vermez. G. 

Klaus ve M. Buhr’un hazırladığı Felsefe Sözlüğü’nde Lukacs tarafından burjuva 

felsefesinin temel bir unsuru kabul edilen irrasyonel tanımını bütünüyle devralınır 

(Rücker, 1976: 587). Terimin bu yeni kullanımları bakımından, kültürel 

transformasyonun eril karşısında dişil olanı, Apollonik olan karşısında Dionizyak 

olanı, klasik olan karşısında romantik olanı kusurlu görmesi gibi irrasyonel ve 

irrasyonalizm de rasyonel karşısında bir tür suçlu konumuna açıktan getirilmiş olur.  

N. Hartmann'ın Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis/Bilgi 

Metafiziğinin Temelleri adlı çalışmasında, irrasyonel ve transintelligible (anlaşılır 

olana aşkın), filozofun sistemini hem gnoseolojik hem de ontolojik bakımdan 

belirleyen, metafiziksel olarak merkezi kavramlar oldukları sürece (Hartmann, 1965, 

Kap. 3 e) birbirleriyle yakın anlamlıdır, çünkü irrasyonel ve transintelligible, rasyonel 

başlangıç noktasının olumsuzudur ve dolayısıyla derasyonalizasyon aşamaları da 

sistematik gidişata karşılık gelir. Aslında ikincil olan rasyonel alanları, epistemoloji, 

mantık ve etikten psikoloji ve ontolojiye kadar, birincil ve nihai olarak irrasyonel ve 

anlaşılır olmayan alanlara dönüştürür (Hartmann,1965, Kap. 29 d). Rasyonel olanın 

bu şekilde iki sonsuzlukla kuşatılması (Hartmann, 1965, Kap. 38. 39.), ikili 

irrasyonalite üzerine bir perspektif sunar; bir yanda nesne özneden, buradan nesnel, 

transnesnel ve sonrasında anlaşılır olmayan görünür hale gelir ve öte yandan, 

gerekli nesnelleştirmeden kaçtığı sürece bilgi için erişilemez hale gelen ve böylece 

irrasyonel görünen özne ortaya çıkar.  

Rasyonel, iç yöndür ve böylece irrasyonel, ontik önceliğin ait olduğu dış yön 

olur, çünkü bilincin kendisi bilinci terk etmeye zorlar (Hartmann, 1965, Kap. 5. 27. 39.). 

Tranzendenz yahut irrasyonelin tecrübe edilmesi, bir sınırın tanınmasını gerekli kılar 



186 
 

(Hartmann, 1965, Kap. 35.). Sınır deneyimi gerileme ve aşkınlık, ayrışma ve antinomi 

sorunlarının metafiziğini tanıma zorunluluğu anlamına gelir. Yani rasyonellik, kognitif 

bir anlaşılabilirlik anlamına geliyorsa, irrasyonalizm de anlaşılabilir olmaya aşkınlık 

(trans) anlamına gelir (Hülsmann, 1976: 584). Buradaki trans boş bir negatif değil, 

fenomenin kendisinde aporetik4 olarak hassas hale gelen ontik bir pozitiftir. 

Rasyonalite ve irrasyonellik bu nedenle ontolojik olarak da birbirine aittir (Hartmann, 

1964, Kap. 11. 12.). Bu durum rasyonaliteden irrasyonelliğe kademeli geçişte 

görülebilir. Bilgi alanının bu yönünde ve ötesinde, içeride ve dışarıda, düşünmeden 

düşünmeye (ontik doğa) minimal ve maksimal seviyelerde rasyonellik ve irrasyonellik 

görünür hale gelir. İrrasyonallik, temelde farklı üç seviyede görülebilir: 1. Mantıksız 

(alogic) irrasyonel, 2. Anlaşılır olana aşkın (transintelligible) irrasyonel ve 3. Mantıksız 

(alogic) ve anlaşılır olana aşkın (transintelligible) irrasyonel (Hartmann, 1965, Kap. 32 

a.). Bu, mantıksal olan her şeyin rasyonel, yani anlaşılır (örneğin matematik) 

olmadığını açıkça ortaya koymaktadır (Hartmann, 1965, Kap. 32 b, c; 38 a.). 

Transintelligible, gnoseolojik olarak da bilinebilirliğin sınırıdır. Transintelligibility varlığın 

bir belirliliği değildir ve bu haliyle bilgiye kayıtsız kalır, ancak bilişsel aygıtın yapısına 

dayalı olduğu sürece, ontik-kategorik işlevi için yine de ontik bir öneme sahiptir 

(Hartmann, 1964, Kap. 11.). Hartmann, bir sonsuz kavrayışın (intellectus infinitus) 

mutlak bilgi olasılığını, sonlu bir kavrayış (intellectus finitus) ile sınırlandırarak bundan 

metodolojik sonuçlar çıkarır (Hartmann, 1964, Kap. 11.). 

Modal analiz ve kategorik analiz bunu doğrular çünkü bilginin kendisi, 

bilgiden kaçan kategoriler altında ele alınmaktadır. Varlık ve bilgi kategorilerinin 

kısmi kapsamı, olası kavrayış alanını belirler. Kategorilerin kendilerinin artık 

rasyonel olarak kavranamayacak bir fazlalıkları söz konusudur.  

Örnekleri çoğaltmak mümkün olmakla birlikte son olarak çağdaş analitik 

felsefeci D. Davidson ise Problem of Rationality adlı makalesinde irrasyonel olanın 

ratio karşısında bir olumsuzlama oluşunu bile kabul etmez, terimi ratio ile bir nispet 

ilişkisinden türetmez ancak bunun yerine irrasyonel olanın rasyonel olan içerisinde 

bir tür sapma yahut paradoks olduğunu ileri sürer ve böyle bir sapmanın nasıl 

mümkün olabildiğini açıklamaya çalışır.  

                                                
4
 Akıl yürütme yahut tartışmanın bir sorun sebebiyle sonuca varamaması durumu. Antik 

kuşkucuların bir durum karşısında hem olumlu hem olumsuz kanıtlar bulmaları 
sonucunda kararsızlığa düşmeleri. 



187 
 

4.3. Romantizm ve Sanatın Rasyonele Muhalefeti 

Romantizm kelimesi 17. yüzyılın ortalarından itibaren Avrupa edebiyatında 

manzaranın belirli yönlerine, bahçe sanatına, aşk gibi insan davranışlarına ve 

özellikle de popüler edebi ifade biçimlerine atıfta bulunan çok çeşitli anlamlarda 

ortaya çıkmıştır. 18. yüzyılın ikinci yarısında, başlangıçta klasisizm tarafından 

reddedilen ve esasen romans olarak bilinen edebi türde ortaya çıkan alışılmadık 

üslup özelliklerine atıfta bulunarak, terimin eleştirel bir anlamı yerleşmeye 

başlamıştır (Behler, 1992: 1076). Kelime daha sonra, özellikle Schlegel kardeşlerin 

etkisi altında, Avrupa edebiyat tarihinin bir dönemine, yani Orta Çağ ve Rönesans 

şiirine ve daha spesifik olarak bu fantastik, klasik olmayan tarzı ifade eden Dante, 

Ariosto, Tasso, Cervantes ve Shakespeare gibi yazarlara atfedilmiştir. Schlegel 

kardeşler bazen kelimeyi zaman üstü bir anlamda, tüm şiirler romantik olmalıdır 

şeklindeki şiir idealiyle eşanlamlı olarak da kullanmıştır (Schlegel, 1958, 2: 183). 

Terim önceleri tereddütlü bir şekilde çağdaş, çoğunlukla polemikçi ve hicivci bir 

şekilde bu romantik tarzı yaymaya çalışan yazarlara atıfta bulunmak için de 

kullanılmıştır. Bu gelişme Almanya'da başlamış olmasına rağmen terimin 

kullanımının esas olarak A. W. Schlegel’in “Vorlesungen über dramatische Kunst 

und Literatur / Dramatik Sanat ve Edebiyat Üzerine Ön Okumalar” ve Frau von 

Staël’in “Über Deutschland / Almanya Hakkında” eserinden ilham alan diğer Avrupa 

ülkelerinde de değiştirilmiş bir biçimde görülmektedir (Behler, 1992: 1076). 19. 

yüzyılın ilk on yıllarında, Avrupa uluslarında, başlangıçta Almanya'da, ama daha 

sonra çeşitli şekillerde diğer ülkelerde de Romantizme5 karşı şiddetli bir mücadele 

başlamış ve bu yenilenen bir klasisizm arayışıyla birleşmiştir. 20. yüzyılın başından 

itibaren yavaş yavaş Romantizme karşı eleştirel tavır gelişmiştir ve kavramın 

eleştirel, mesafeli, tarihselleştirici bir anlamı ortaya çıkmaya başlamış, ancak 

meydan okuyan, rasyonalizm karşıtı, tek taraflı, fantastik bir anlam çağrışımı 

terimden asla silinmemiş açıkçası karakteri korunmuştur. Bu terimin tarihi, modern 

araştırmalarda olağanüstü ilgi görmüştür (Eichner, 1992, s.492); söz konusu 

araştırmalar çoğunlukla terimin 17. yüzyılda ilk kez kullanılmasından 19. yüzyılın 

başına kadar olan dönemle sınırlıdır. 19. yüzyıl boyunca romantizme karşı yürütülen 

sert polemikler ve 20. yüzyılda terimin ikircikli bir şekilde yeniden kullanılmaya 

başlanması ise halen araştırma konusudur. 

                                                
5
 Bkz. Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft / Şen Bilim, 5. Kitap § 370 (1882). 



188 
 

Romantik terimi ilk olarak 1650'de, romanesk 1661'de ve romanca 1663'te 

kullanılmış, sıfatlar İngilizce'de romance, Fransızca ve Almanca'da ise ‘roman’dan 

türemiştir. Roman formu, kurgusal ve olasılık dışı tasvirleri nedeniyle o dönemde 

olumsuz görüldüğünden, terimler pejoratif bir çağrışıma sahiptir ve romandaki gibi 

veya romantizmdeki gibi, yani fantastik, abartılı veya absürt anlamına geliyordu. 

Bahsedilen edebi tür, Roland efsanesi ve Kral Arthur ve şövalyelerini çevreleyen 

efsane ve destanlar dünyasından alıntılanan şövalyelik romanlarıydı. L. P. Smith,  

“Artık bir isme ihtiyaç duyulan tüm bu romansların özel karakteristiği… 

sahtelikleri ve gerçek dışılıkları, içlerindeki hayali veya imkansız olan her şey, 

insanların zihnine hakim olmaya başlayan daha rasyonel yaşam görüşüne aykırı 

olan her şeydi.” (Smith, 1925: 70).  

Bu ifadeden de anlaşılacağı gibi romantik, her zaman klasik olanın yani 

rasyonel ve ölçülü olanın karşı kutbunda yer alarak kendi ifadesini bulmaktadır. 

İnsan karakter özelliklerine ek olarak, bu terim o dönemde vahşi, karmaşık ama aynı 

zamanda tenha ve cennet gibi görünen manzara özelliklerine de uygulanıyordu. 

Dönemin seyahat edebiyatı da kelimenin bu anlamının yayılmasına büyük katkıda 

bulunmuştur. Kelimenin yayılmasındaki bir diğer önemli itici güç, katı formlara bağlı 

olmayan ve Fransa'nın simetrik geometrik bahçe tasarımından farklı olan İngiliz 

peyzaj bahçeciliği tarzından gelmiştir –bu durum romantik olanın kültürün temel bir 

unsuru olarak kabul edilmesinde önemli bir adımdır- ve kelimenin bu anlamı 18. 

yüzyılın ikinci çeyreğine kadar uzanmaktadır (Immerwahr, 1972, s.47-72). Bize göre 

terimin kültürel dairede ele alınması ise kültür doğa karşıtlığı perspektifinde doğayı 

temsil eden irrasyonel bağlamların aleyhine, kültürü temsil eden rasyonel bağlamın 

öne çıktığı, çıkarıldığı bir etaba tekabül eder. Fransızcadaki romantik terimi 

doğrudan romana atıfta bulunurken, İngilizcede bu terim romance kelimesiyle birlikte 

kullanılmaktadır. Roman veya romantizmle olan bu anlamsal bağlantı epik, lirik ve 

dramatik olarak diğer üç edebi türe atıfta bulunan sıfatlara sahip Almanca'da eksiktir 

ve roman için hiçbir sıfat yoktur. Schlegel kardeşlerin 1800 tarihli bazı metinlerinde, 

bu boşluğu doldurmak ve “romantik”i “roman”dan türetilmiş bir sıfat olarak tanıtmak 

için açıkça bir girişimde bulunulmuş ancak bu kullanım Schlegel kardeşler açısından 

terminolojik bir savurganlıktan öteye geçmemiştir. Onların roman terimi de 

olağanüstü geniş bir anlama sahip olduğundan ve pratikte şiirsel olanın tamamıyla 



189 
 

örtüştüğünden, kelimenin bu kullanımı kendi teorileri için bile hiçbir ağırlık 

taşımıyordu. 

18. yüzyılın sonlarına doğru, edebiyat eleştirisi alanında romantik teriminin 

biri kronolojik diğeri tipolojik olmak üzere iki anlamı ortaya çıkmıştır. Kronolojik olan, 

Orta Çağ'da başlayan ve modern Avrupa'daki edebi yazımı belirleyen ancak 

klasisizm tarafından bastırılan ve kanondan dışlanan bir Avrupa edebiyat geleneğine 

atıfta bulunuyordu.6  

Bunlardan tipolojik olan, başlangıçta roman edebiyatında ifade edilen ancak 

artık tüm edebi türlerde bulunabilen kompozisyonel ve yapısal olanlar da dahil olmak 

üzere edebiyattaki belirli stilistik özelliklere atıfta bulunuyordu. Kardeşi A. W. 

Schlegel ile birlikte sözcüğün tarihinde bir dönüm noktası yaratan F. Schlegel, 

yüzyılın başında terimi hâlâ bu iki anlamda kullanıyordu. Farklı tarzların birleşimine 

dayanan tipolojik anlam için şunları söylemektedir: "Benim düşünceme ve dili 

kullanışıma göre, romantik olan tam da bize duygusal malzemeyi fantastik bir 

biçimde sunan şeydir." ayrıca Orta Çağ sonrası edebiyata atıfta bulunarak şöyle 

dediğinde terimin edebi-tarihsel nüansını da belirginleştirir (Schlegel, 1967, s.329-

339):  

"Romantik olanı orada, eski modernlerde, Shakespeare'de, Cervantes'te, 

İtalyan şiirinde, bu şeyin ve kelimenin kendisinin kaynaklandığı o şövalyeler, aşk ve 

peri masalları çağında arıyor ve buluyorum"  

A. W. Schlegel, Berlin'de verdiği Güzel Edebiyat ve Sanat Üzerine 

derslerinde kendisi ve kardeşi tarafından romantizm kavramının anlamında 

meydana getirilen değişiklikten bahseder (Behler, 1992: 1078). Schlegel, 1801-1804 

tarihli bu derslerde, iki edebiyat arasındaki farklı ruhu, hatta karşıtlığı ortaya çıkarmış 

olmayı kendisinin ve kardeşinin katkıları olarak görür. Goethe'e göre, Romantik ve 

Klasik arasındaki ayrım kısa sürede tüm dünyaya yayıldı ve bu karşıtlığın tanınması 

sanat tarihi açısından son derece önemlidir, zira daha önce sanat alanının tamamı 

olarak kabul edilen şeyin sadece bir yarısı olarak görünmesini ve tamamen eşit 

                                                
6
 Bu anlamda François Rabelais'nin, Gargantua adlı eseri örnek verilebilir; öyle ki söz 

konusu eserin grotesk, romantik öğeleri 20. Yüzyıl’da Michael Bachtin tarafından 
carnavalesk kavramının geliştirilmesine zemin sağlamıştır.  



190 
 

statüye sahip modern veya romantik şiirle tamamlanmasını sağlamıştır (Behler, 

1992: 1079). Schlegel kardeşlerin çalışmaları sayesinde, modern şiir tarihinde 

gerçekten bir çığır açan eserler bile klasik antikite ile karşıtlık içine yerleştirildi, oysa 

daha önce modernite yalnızca tamamen klasik antikiteye göre biçimlendirilmiş 

klasikçi eserlerde tanınıyordu. Klasik ve romantik arasındaki ayrımla ilgili olarak 

Schlegel bir antik ve modern beğeni antinomisinden söz eder ve karşıt şeylerin eşit 

değerde olduğunu, eşit haklara sahip olması gerektiğini zira tüm varoluşumuzun da 

sürekli olarak çözülen ve yenilenen karşıtlıkların dönüşümüne dayandığını 

göstererek bu karşıtlığı çözmeyi teorinin görevi olarak görür (Goethe vd., 1948: 

405). Novalis de bu terimi kendi çabalarıyla ilgili bir anlamda kullanır, örneğin 

Heinrich von Ofterdingen adlı romanında, Goethe'nin Wilhelm Meister adlı eserinde 

kaybolduğunu düşündüğü romantik olanı geri getirmek ister. Bir fragmanda şöyle 

söylemektedir (Behler, 1979: 1079):  

“Uzak felsefe kulağa şiir gibi gelir çünkü uzaklara yapılan her çağrı bir ses 

olur. Her iki tarafında da artı ve eksi şiir yatar. Böylece uzaktaki her şey şiir sanatı-

şiir olur ve actio in distans (uzaktan bir etkisi) olur. Uzaktaki dağlar, uzaktaki insanlar, 

uzaktaki olaylar vs. her şey romantikleşir, quod idem est, dolayısıyla bu bizim ilkel, 

arkaik şiirsel doğamızdır. Gecenin ve alacakaranlığın şiiri.”
7
 

Novalis’in yukarıdaki fragmanında yaptığı tespitler modern antropoljik 

yaklaşımlarla da örtüşmektedir. Uzak ve karanlık olan ise özcü etnoloji bağlamında 

ekzosferik ve kitonyen bir tanım kümesine dahildir; açıkçası tanımsız, belirsiz, 

rasyonelden uzak olanı betimlemektedir. Bununla birlikte, romantizm kendi başına 

modernizmin ruhuyla bir tutulmamış, yalnızca modernizmin belirli yüksek noktalarını 

karakterize etmiş ve bu noktaların yerini doğal olarak gerileme evreleri almıştır. 

Romantizmden bağımsız olarak modernizmin kendi bağımsız bir edebi ifade biçimi 

de söz konusudur. F. Schlegel'in Şiir Üzerine Söyleşi’sinde muhataplarından biri 

diğerlerine şöyle der (Schlegel, 1967, s.333):  

“Ancak, Romantizm ve Modernizmi tamamen eşit gördüğümü hemen 

varsaymamanızı rica ediyorum. Bence Rafael ve Correggio'nun tabloları şu anda 

                                                
7 

Orijinal fragmanlar için bkz. Novalis; 2017, Das Allgemeine Brouillon: Materialien zur 
Enzyklopädistik, Felix Meiner Verlag, Hamburg. 



191 
 

moda olan gravürlerden ne kadar farklıysa bunlarda birbirlerinden o kadar farklıdır. 

Aradaki farkı kendiniz için tamamen netleştirmek istiyorsanız, lütfen Emilia Galotti'yi 

okuyun, örneğin o anlatılamayacak kadar moderndir ve yine de en ufak derecede 

bile romantik değildir ve sonra romantik hayal gücünün asıl merkezini, çekirdeğini 

yerleştirmek istediğim Shakespeare'i hatırlayın.” 

Romantik olan genellikle kendi konumuna olabildiğince yaklaşır ve 

transandantal, antropolojik bir anlam kazanır ve tarihsel, kronolojik tanımlama 

karakterini kaybederek şiirsel olanla eşitlenir. Şiir Üzerine Söyleşi’de F. Schlegel şöyle 

der: “Romantik hem bir tür hem de şiirin bir unsuru değildir, az ya da çok baskın 

olabilir veya geri çekilebilir, ancak asla tamamen yok olmaz” (Schlegel, 1967: 335), 

Athenaeum fragman 116'da (Schlegel, 1967: 183) olduğu gibi, buradan aslında tüm 

şiirin romantik olması gerektiği talebi ortaya çıkar (Schlegel, 1967: 335). Bu görüşe 

göre, Romantik şiir daimi bir oluş sürecinde görünür ve esasen bu onun özü olup şiir 

sadece oluşabilir ama asla tamamlanamaz (Schlegel, 1967: 183). Platoncu ideanın 

aksine oluş hiçbir zaman sona ermeyen bir süreç olarak bir anlamda romantik tavır 

açısından kabullenilir. Sona ermeyen bir sürecin rasyonel tanımıda doğal olarak 

rasyonelliğe direnecek ve radikal uçlarında irrasyonele yaklaşmak durumunda 

kalacaktır. Bununla birlikte, genellikle Romantik kuram ile eleştirmenlerin kendi 

konumları arasında ise bir mesafe kalır; bu da romantik terimini kendilerine hiçbir 

zaman aplike etmedikleri, ancak kendilerinden “okul”, “yeni okul” yahut “Schlegelci şiir 

okulu”nun çağdaşları olarak bahsetmeleri olgusunda görülür. Bu anlamda F. Schlegel, 

“Şiir Üzerine Söyleşi” adlı eserinin yeni baskısında geriye dönük olarak Jena 

Romantik Çevresi'nin faaliyetlerinden “yeni okul” olarak bahseder ve bu “yetenekler 

birliği” hakkında konuşmanın “canlı bir hatırlatma” sağlamayı amaçladığını belirtir 

(Behler, 1979, 1080). Terim romantik ekolün diğer üyeleri ya da ona yakın olanlar 

tarafından da az çok değiştirilmiş bir şekilde kullanılır. Jean Paul, tüm modern şiirin 

kökeni ve karakterinin Hıristiyanlıktan kolayca türetilebileceği ve romantik şiire 

Hıristiyan da denilebileceği görüşündedir (Paul, 1967: 5, 86). Romantik teori A. W. 

Schlegel'in Dramatik Sanat ve Edebiyat Üzerine Viyana Dersleri adlı eserinde en ünlü 

ve etkili ifadesini bulmuştur. Eserin dönemin eğitimli dünyasının neredeyse tüm 

dillerine çevrilmesi sayesinde bu olgunun birçok ulusta tartışılmasına ve 

benimsenmesine yol açmıştır (Körner, 1929: 69-74). Tartışmanın geniş bir katılımcı 

kitlesi bulması rasyonalizmin temsilcisi olarak klasisizmin karşısında artık bir itiraz 



192 
 

yoğunluğuna da işaret etmektedir. Nitekim Schlegel, klasik ve romantik arasındaki 

ayrımı karşıtlık şeklinde ortaya koymuştur (Schlegel, 1846, s.17). 

“Yunanlıların insanlık ideali, tüm güçlerin mükemmel birliği ve dengesi, doğal 

uyumdu. Modernler ise böyle bir ideali imkânsız kılan iç bölünmenin farkına 

varmışlardır; bu nedenle şiirleri, aralarında bölünmüş hissettiğimiz bu iki dünyayı, 

ruhani ve duygusal olanı uzlaştırmaya çalışır.”  

Ya da:  

“Yunan sanatında ve şiirinde biçim ve malzemenin orijinal, bilinçsiz bir birliği 

vardır; daha yenisinde, gerçek ruhuna sadık kaldığı ölçüde, iki karşıt olarak ikisinin 

daha samimi bir şekilde iç içe geçmesi aranır. İkincisi görevini mükemmele doğru 

çözmüştür; üçüncüsü sonsuza doğru çabasını ancak yaklaşarak yerine getirebilir ve 

belirli bir tamamlanmamışlık görüntüsü nedeniyle yanlış değerlendirilme tehlikesiyle 

daha da karşı karşıyadır.” 

Romantizm geçmişe atıfta bulunan ve Orta Çağ'a dönmek isteyen bir 

Hıristiyan Katolik hareketi olarak da tanımlanmıştır. H. Heine, Romantik Okul adlı 

eserinde, bu akımın her bir temsilcisini, Alman edebiyatının sadece geçmişe yönelik, 

klasisizme karşı çıkan, zamanın gerçekçi sorunlarını görmezden gelen ve geleceğe 

yönelik hiçbir önemi olmayan bir bölümü olarak göstermek için nükteli bir hiciv 

kullanmıştır. Anlaşılacağı üzre burada romantizm ekolü edebiyat alanında bile 

rasyonel olanın karşısında duygusal bir konuma özgülenmektedir. Nitekim Heine, 

“Almanya'daki Romantik ekol neydi?” şeklindeki retorik soruya,  

“Şarkılarında, resimlerinde ve binalarında, sanatta ve yaşamda kendini 

gösterdiği şekliyle Orta Çağ şiirinin yeniden canlanmasından başka bir şey değildir 

ama bu şiir Hıristiyanlıktan doğmuştu, İsa'nın kanından filizlenen bir tutku çiçeğiydi.”  

yanıtını vermiştir (Heine, 1971: 381). Romantizm imajı Goethe'nin 1826'da yaptığı 

ve Maximen und Reflexionen'de yer alan ünlü açıklamayla da pekiştirilmiştir: "Klasik 

olan sağlıklı olandır, romantik olan hasta." 



193 
 

Hegel'e göre romantik ve romantik sanat biçimi terimlerinin Jena ya da 

Heidelberg Romantizmi ile ilgili çağdaş bir anlamı yoktu bu terimler daha ziyade 

öznenin içselliğini şekillendirmeye çağrılan sanatları ifade ediyordu. Bunlar klasik 

sanata karşıdırlar ve esasen Orta Çağ Hıristiyan sanatını ifade ederler (Hegel, 1927-

40: 258). 19. Yüzyılın başında Alman romantizmine karşı yürütülen polemik de 

Hegel'den güçlü bir ivme kazanmıştır, çünkü Hegel neredeyse tüm yazılarında ve 

derslerinde bu sanatı “birleştirici tözden kopan öznelliğin en yüksek zirvesi” olarak 

olumsuz anlamda tanımlamıştır. Romantik tavır esasen Hegel felsefesinin mutlak 

akılcı yaklaşımına ciddi bir tehdit oluşturduğundan, onun tarafından sert biçimde 

eleştirilmesi doğal bir sonuçtur. Hegel'in eleştirisi de A. Ruge ve Th. Echtermeyer 

tarafından anti-romantik manifestoda ve özellikle Echtermeyer’in “Der 

Protestantismus und die Romantizm Zur Verständigung über die Zeit und ihre 

Gegensätze/ Protestanlık ve Romantizm: Zamanı ve Karşıtlarını Anlamak Üzerine” 

adlı makalesinde daha da vurgulanmıştır. Bu makale aynı zamanda Kierkegaard'ın 

1841 tarihli “İroni Kavramı” adlı tezini de etkilemiştir; söz konusu tez o dönemde 

Almanya'da henüz bilinmiyordu ve romantizmin sorumsuz bir keyfilikle karakterize 

edilen bir çözülme olgusu olarak kavranmasına yol açmıştı (Behler, 1979: 1082). 

Hegel'den ziyade Goethe ve Schopenhauer’e atıfta bulunan F. Nietzsche de hemen 

hemen tüm yazılarında romantizmi çökmekte olan bir yaşamın semptomu olarak 

göstermiştir, ancak Nietzsche'nin karakteristik antagonist düşünce tarzındaki 

dekadans kavramı ve Dionysos’çu perpektifi de romantizmin çekici özelliklerini 

ortaya çıkarmıştır (Nietzsche, 1954: 43-246).  

19. yüzyılın ortalarında romantik terimi “gerici” kavramı ile tamamen 

eşanlamlı hale gelmişti ve bir romantik gericiydi ama basit bir gerici değil, doktrin ve 

eğitim gericisiydi. R. Haym, 1870 tarihli “Romantik Okul” adlı eserinde, yüzyılın 

ortasında romantizme karşı amansız bir savaşın yürütüldüğü tutku ve nefretten söz 

eder; bunu bir rüya gibi hatırlar ve bittiğine sevinir (Behler, 1979: 1082). R. Haym, 

W. Dilthey, O. Walzel ve diğerleri böylece romantiği artık kendi sorunlarıyla ilgili 

olmayan uzak bir konuma yerleştiren tarihsel araştırmalara başladılar. Bununla 

birlikte, romantik ile olan şiddetli, polemiksel ilişki günümüze kadar devam etmekte 

ve böylece romantik kelimesinin ilk ortaya çıkışından beri fark edilen anlamın 

polemiksel bileşenini göstermektedir. Faşizm ve Marksizm 20. yüzyılda Almanya'da 

romantizme karşı verdikleri sert mücadelede birleşmişlerdir. C. Schmitte'e göre 

romantizm öznelleştirilmiş vesileciliktir, yani "yaşam için gerekli olan, hayata ve 



194 
 

olaylara düzen getiren her şeyin olumsuzlanmasıdır.”(Schmitt, 1925: 22) A. Bäumler 

romantiği rokokonun8 ötenazisi, rasyonalist çağın çözülüşü olarak tanımlar. G. 

Lukács, romantiği "yaratıcı öznelliğin egemen bir şekilde engellenmesi yoluyla sanat 

biçimlerinin kendi kendini çözmesi" olarak nitelendirir ve böylece faşizm bataklığına 

doğru yol alır (Lukács, 1957: 72). Habermas'a göre ise romantizm, "aklın ötekisine" 

geçiş, "mitik köken güçlerinin dünyasına" açılan kapı anlamına gelmektedir 

(Habermas, vd., 1985: 112). Romantizme karşı bu şiddetli polemiklerin yanı sıra, 

1870'te başlayan romantizme ilişkin tarihsel araştırma devam etmiş ve 20. yüzyılda 

da münferit yazarların ciddi eleştirilerinde ifade edilmiştir. 

19. yüzyılda klasik ve romantik terimleri o zamanlar çağdaş bir anlamdan 

ziyade genel bir eleştirel anlama sahipti ve bu da Shakespeare ve Dante'ye 

atfedeilen romantik kelimesine olumlu bir nüans kazandırıyordu. Bu terimlerin diğer 

Avrupa ülkelerindeki çağdaş eserlere uygulanması elbette kabul ediliyordu, ancak 

bunun bildirilme şekli, bu ayrımın başlangıçta ne kadar aykırı göründüğünü daha da 

açık bir şekilde göstermektedir. Lord Byron17 Ekim 1820'de Ravenna'dan Goethe'ye 

şöyle yazmıştı:  

"İtalya'da olduğu gibi Almanya'da da Klasik ve Romantik dedikleri şey 

hakkında büyük bir mücadele olduğunu görüyorum – bunlar en azından dört beş yıl 

önce ayrıldığımda İngiltere'de sınıflandırma konusu olmayan terimlerdi." (Behler, 

1979: 1083).  

İngiliz edebiyatı içindeki tartışmalar daha küçük yazar grupları arasında 

gerçekleşmiş, bugün Romantik olarak adlandırdığımız Coleridge, Wordsworth gibi 

şairler Lake School ya da Lake Poets yazarları olarak anılmıştır. Avrupa'nın Akdeniz 

ülkelerinde yeni edebiyat, hakim olan klasikçi gelenekle keskin bir karşıtlık içindeydi 

ve bu gelenek tarafından kurallara aykırı olarak damgalanmaktaydı.  

Fransa'daki Romantizm karşıtı kampanya da A. W. Schlegel'in ve Bayan von 

Stäel'in konu hakkındaki eserlerinin çevirilerinin yayınlanmasından sonra, 1814 yılı 

civarında ortaya çıkmıştır. 11 Mart 1814 tarihli Journal des Débats şöyle diyordu: "İç 

savaş artık tüm Apollo Eyaletlerinde kesin olarak patlak verdi. İki parti birbiriyle 

                                                
8
 Sanat tarihi bakımından önceki dönem olan Barok’a karşı tepki olarak ortaya çıkan 

klasisist sanat anlayışına verilen ad. 



195 
 

savaşmaya hazır" (Bray, 1932: 10). Stendhal'in tanımına göre, tüm büyük yazarlar 

kendi zamanlarının romantikleriydi, ancak klasikler, büyük yazarların ölümünden 

ancak yüzyıl sonra gözlerini açan ve doğayı taklit etmek yerine onları taklit 

edenlerdir (Stendhal, 1962, s.38 vd.). Fransa'da ise romantizm ancak V. Hugo'nun 

otoritesiyle 1827'de Cromwell adlı dramasının önsözünde "sanatın sistemlerin, 

kodların ve kuralların despotizminden kurtulması" çağrısında bulunması ve üç yıl 

sonra Hernani'nin önsözünde romantizmi edebiyatın özgürlüğü olarak 

tanımlamasıyla olumsuz konumundan kurtulmuştur (Behler, 1979: 1084). Fransız 

romantizmi böylece kendini bilinçli bir anti-klasisizm olarak ortaya koymuş olur. Bu 

kökensel yapılanmanın ve işleyişin daha sonra kendisini Fransız felsefesinde post-

modernizme değin varacak olan ekzistensiyel düşüncede de göstermesi edebiyatın 

felsefeyi öncelemesi bağlamında ilginç bir örnek olarak da değerlendirilebilir. 

Fransa'da romantizm ve klasisizmin, Devrim ve Eski Rejim kadar birbirine oldukları 

düşüncesi hakim bir görüş olarak kabul edilmektedir. Hugo'nun etkisi altında 

romantizm, Stendhal'in daha önce savunduğu gibi romantik olanın şeyleri olduğu 

gibi taklit ettiği ölçüde modernliğin, hatta gerçekçiliğin karakterini kazanmıştır. Artık 

salt ideal olana düşkün olanlar açıkça klasikçilerdi yine de bu etkiden sonra bile, 

romantizm hakkındaki tartışma Fransa'da 20. yüzyılın başına kadar devam etmiştir 

(Behler, 1979: 1084). Romantizm konusunda söylenebilecek şeylerden biri de 

tarafsız bir şekilde nadiren karşılaşılan bir olgu olduğudur.  

Yukarıda ancak kısmen ele alınabilen romantizm kavramı edebiyat alanında 

kendini apaçık gösteren bir karşıtlığın tarafı durumundadır. Söz konusu karşıtlık ise 

klasisizm-romantizm karşıtlığıdır ki bu olgu tezimiz bağlamında rasyonel-irrasyonel 

dikotomisine aplike edilebilir. İlginç nokta şudur; felsefi bağlamda modern dönem 

için artık irrasyonelin tanımında bir sıkışmanın ve rasyonelin negatifine 

indirgenmenin çemberi sanat alanında bir anlamda kırılmakta ve irrasyonel olgu 

kendine edebi planda müstakil bir alan açmaktadır. Bu plan daha sonra varoluşçuluk 

ve postmodernizm gibi yaklaşımlarda teorik strüktüre bürünecektir. 

4.4. Schopenhauer ve İrrasyonalin Ontolojik 

Özerkleşmesi  

Schopenhauer için fenomenal dünya, en mükemmel felsefenin bile hiç bir 

zaman tam olarak çözülemeyecek bir unsur içermek zorunda kalacağı çözümsüz bir 



196 
 

problemdir. Bu tıpkı iki büyüklüğün irrasyonel ilişkilerinden her zaman geriye kalan bir 

tortu gibidir (Hübscher, 1948: 65). Schopenhauer düşüncesinin temel kavramı olan 

irade tamamiyle akla aşkın bir metafizik köktür ve bu kökün felsefesini yapmak ise 

düşünüre göre irrasyonel idealizmdir. Schopenhauer felsefesinin irrasyonel kavramı 

bağlamında istisnai bir yeri olduğu söylenebilir. Bu bakımdan filozofun irrasyonalizmi 

sıklıkla tartışılan bir sorudur ve genellikle onun sisteminin temel özelliklerinden biri 

olarak kabul edilir. Schopenhauer'e Thomas Mann, Karl Popper, Georg Lukács ve 

pek çok felsefeci, düşünür ve yazar tarafından da irrasyonalist bir felsefesi olduğu 

anlamında atıfta bulunulur. Schopenhauer’in irrasyonalizmi, felsefi-tarihi bir bakış 

açısından analiz edilecek olursa, bu perspektifte o, metafizik temayüllü ve her şeyi 

kapsayan akıl geleneğinden kopan bir filozof olarak görülebilir. Polonyalı felsefeci 

Marek Siemek, Alman idealizminin arka planına karşı Schopenhauer'in felsefesi 

üzerine makalesinde aklın bu şekilde değersizleştirilmesine atıfta bulunur: 

Akıl kavramı [...], gerçeklikle ilgili (Schopenhauer’in) varsayımlarında, 

"depotansiyel" olduğu ve yalnızca öznel-insani "tasavvur kabiliyeti" nedeniyle sınırlı, 

tesadüfi bir düzeye indirildiği için temelde zayıflamıştır (Siemek, 2006). 

Siemek'in burada sözünü ettiği aklın potansiyelinde ortaya çıkan zayıflama, 

"Kant sonrası idealistlerin "sonsuz" aklının ikincil, türetilmiş bir bilgi yetisine 

indirgenmesi gerçeğinden oluşur. Bu indirgeme, Schopenhauer'in aklı "insan 

organizmasının özgül bir davranışı ve nihayetinde aklın, beynin bir işlevi olması", yani 

yalnızca öznel-insan tasavvur kabiliyeti olarak görmesinin sonucudur. İnsan aklı, onun 

bilişsel aygıtının bir parçası olarak Schopenhauer bakımından iradenin özel bir 

nesneleşmesi yani principium individuationis’in bir formudur. Bu nedenle Siemek, 

Schopenhauer'in akıl kavramını tamamen kısıtlayıcı ve sınırlayıcı bir kavram olarak 

görür ve felsefe tarihi açısından kendi zamanında tözsel bir rasyonalite fikrine veda 

eden ilk düşünür olduğunu da ekler (Siemek, 2006: 260). Birnbacher de 

Schopenhauer’de aklın derecesinin düşürülmesine atıfta bulunur: 

Schopenhauer'a göre akıl, insanın fiziksel yetenekleri gibi, varlıklarının 

korunması ve yeniden üretilmesi için kör doğanın aracı olarak gelişen bir evrim 

ürünüdür [...]. Yalnızca bu nedenle bile dünya bir akıldan meydana gelmiş olamaz 



197 
 

ancak bu akıl ister kişisel bir Tanrı'nın aklı, ister kişisel olmayan bir akıl ilkesi olsun 

ayrıntılı olarak sunulur (Birnbacher, 2009, s.37). 

Peter Brügger, Schopenhauer'ın aklın sözde önceliğini aldatıcı bir boş rüya 

olarak ortaya koyduğuna da dikkat çeker (Brügger, 1985: 253). Fikirler tarihi 

perspektifinden, insanın büyük bilgi güçlerine olan iyimser inanca ilişkin radikalizminde 

neredeyse aşılmaz bir hayal kırıklığı sunar. Schopenhauer’e göre bilgi daha çok 

içgüdüsel ve egoist yaşam çıkarlarına bağlı bir olgudur (Brügger 1985: 256). Öte 

yandan Siemek, Klasik felsefi rasyonalite kavramının özel bir biçimde kendini ortadan 

kaldırmasından (Siemek, 2006: 261) bahsettiğinde farklı bir noktaya değinmiş olur. 

Kişinin tüm bilişsel aygıtı, Schopenhauer tarafından iradenin bir işlevi, nesneleşmesi 

olarak anlaşılır. Eğer irade irrasyonel ise, tüm rasyonel bilginin temeli -insan bilişsel 

aygıtının bir parçası olarak akıl- metafiziksel olarakta irrasyonel olmak durumundadır. 

Dolayısıyla, insan rasyonalitesinin yetilerinin metafizik bakımdan irrasyonel olarak 

teşhir edilmesinde bu tuhaf kendini ortadan kaldırma gerçekleşir. Metafizik iradenin 

irrasyonel olduğu, yani etkinliğinin aklın kurallarına aykırı olduğu tezi, bazı 

araştırmacılar tarafından savunulmakta ve metafizik irrasyonalizm olarak 

tanımlanmaktadır. Örneğin, Lehçe konuşulan dünyadaki en popüler felsefe tarihi 

yazarlarından Wladyslaw Tatarkiewicz, Schopenhauer'in irrasyonel-irade 

metafiziğinden bahseder (Tatarkiewicz, 2005: 251). Bryan Magee, Schopenhauer'in 

felsefi sisteminin irrasyonel olduğu iddiasına itiraz ederken muhtemelen böyle bir 

yoruma atıfta bulunur. Magee şunu savunur: "Eğer hakikatte irrasyonel güçlerden 

ciddi şekilde etkileniyorsak, o zaman bu gerçeği kabul etmek rasyonel, etmemekse 

irrasyoneldir" (Magee, 2002: 429). Magee, Schopenhauer'in irrasyonalizmini farklı 

şekilde anlar: 

Her şeyin rasyonel kriterlere uyduğuna inanan -ki bu cahillik ve aptallık olur- 

değil, düşünce ve davranışta rasyonelliği düzenleyici bir ideal olarak gören ve ona 

yaklaşmaya çalışan ama bunu asla gerçekleştiremeyeceğini bilen biridir (Magee, 

2002: 429). 

Magee'nin Schopenhauer'in irrasyonalizmine ilişkin anlayışı, yukarıdaki kafa 

karışıklığını düzeltmeyi amaçlar. Ona göre, Schopenhauer metafizik bir 

irrasyonalizmi temsil eder ancak bu, kendi sisteminin irrasyonel olduğu anlamına 

gelmez. Aksine, onun sistemi olabildiğince rasyoneldir. Karl Popper de benzer bir 



198 
 

bakış açısına sahiptir. Bir yandan Schopenhauer'i, irrasyonalizme gerçekten karşı 

olan bir filozof olarak tanımlar ve tüm insan deneyimini aşan felsefesinin sorunlarını 

tipik akılcı tarzıyla çözdüğünü belirtir. Öte yandan, çözüm irrasyonel olmaya 

mahkumdur çünkü Schopenhauer insan aklının sınırlarının olası deneyimin 

sınırlarıyla çakıştığına inanıyordu (Popper, 1974: 200). Popper, Schopenhauer'in 

metafizik irrasyonalizminin, iradenin akıl kurallarını fiilen ihlal ettiğini söyleyen olumlu 

bir tez olması gerekmediğine dikkat çeker. Aslında Schopenhauer'in kavramsal 

anlayışına göre de böyle bir tezin kabulü ne gerekli ne de mümkündür. 

Schopenhauer’in kavramsal eleştirisinin sonuçları, yalnızca kavramların 

oluşumundan sorumlu olan ancak metafizik bilgi veremeyen bir yeti olarak 

tanımlanan aklın radikal bir değersizleşmesine yol açmaktadır: 

Eğer öğretildiği gibi dolaysız, materyal (yani salt madde sadece formun 

taşıyıcısı değil)  olarak doğaüstü (tüm tecrübe imkanlarının dışında kalan) ve açıkça 

metafizik bir kavrayışa dayanan bir bilgiye sahipsek, bizde yerleşik olan kabiliyetin 

maksadı bu ise ve akıl da buradan oluşuyorsa, nezaketi bir yana bırakarak bunun 

düpedüz bir palavra olduğunu söylemek zorundayım. (Popper, 1974, s.234) 

Burada aklın söz konusu devalüasyonu, yalnızca kavramlarla uğraşmaya 

indirgenmesi gerçeğinde yatmaktadır: “Bu nedenle, herhangi bir spesifik rasyonel 

aktivite, kavram oluşumu olarak anlaşılabilir’’ (Ruffing, 2001: 34). Ayrıca 

Schopenhauer, insan bilgisinin kavramsal olarak ifade edilemeyen bir boyutu 

olduğunu da düşünmektedir. Bunun bir örneği ideaların bilgisidir. Aşağıdaki alıntı 

tezi kanıtlamaktadır: 

Tam da idea algılanabilir olduğu ve öyle kaldığı için sanatçı, eserinin in 

abstracto niyetinin ve amacının bilincinde değildir; onun bir kavramı değil, bir ideası 

vardır: bu nedenle yaptığı şeyin hesabını veremez: insanların kendini ifade ettiği gibi, 

salt duygularla ve bilinçsizce, hatta içgüdüleriyle çalışır (WI, 298 [277 vd.]). 

Bu şu anlama gelir, sanatçı, eylemlerinin hesabını veremez yani onu 

terimlerle ifade edemez çünkü aklında bir kavram değil bir idea vardır. Nesneyi 

kavramsal bir yeniden kodlamadan geçmezden önce ele alır yani onu bir tasavvur 

nesnesi olarak değil fakat idea olarak temaşa ettiği biçimi ile ele alır. Terimlerle ifade 



199 
 

edebiliyor olmak, dünyanın kavramsal olarak anlaşılmasının olmazsa olmaz 

koşuludur ancak ideaların tanınması, kavramsal çerçevenin dışında, dolayısıyla 

aklın da dışında gerçekleşir. Buradan hareketle akıldışı yani irrasyonel bir karaktere 

sahip olduğu söylenebilir. Özü bakımından akıl temelinde kavranamaz ve bu 

nedenle duyu dışı bilgi biçiminin bir örneğidir. Ruffing, Schopenhauer'in 

felsefesindeki bilgi taşıyıcılarına ilişkin analizinde, duyguya da bir bilgi kaynağı rolü 

verilmesi gerektiğini belirten benzer bir örneğe atıfta bulunur. Bu nedenle 

Schopenhauer felsefesinde bilgi kaynağı olarak sadece akıldan vazgeçilmediği aynı 

zamanda “genellikle irrasyonel bir bilinç momenti olarak kabul edilen” bir şeyin de 

bilgi kaynağı olarak adlandırıldığı söylenir (Ruffing, 2001, s.47). 

Schopenhauer'in kavramları incelemesinin sonucu, -ideaların bilgisinde 

olduğu gibi- somut, sezgisel dünyanın yani doğrudan insan bireyine sunulan 

dünyanın akılla bilinemeyeceği tezidir çünkü akıl için evvela görüneni kavramsal 

olarak sabitlemek esastır. Dolayısıyla, Schopenhauer'da, Siemek'in felsefe tarihi 

açısından yaptığı gibi, akıl kavramının değersizleştirilmesinden değil, aynı zamanda 

epistemolojik bir irrasyonalizmden de söz edilebilir. Bu, aklın insanlık için yeni bir 

bilgi kaynağı olarak işe yaramaz olduğu önermesine kadar izlenebilir. 

Schopenhauer'in akıl tanımı, aklı, ortaya çıkan dünya hakkında hiçbir yeni bilgi 

sağlayamayan bir yeti yapar. Maurice Mandelbaum buna atıfta bulunur: "[...] 

Schopenhauer, aklın soyutlamalarının, yararlı olsalar bile, gerçekliğin doğasının 

göstergesi olarak alınamayacağını savundu" (Mandelbaum, 1980: 64). Ortrun 

Schulz, “mantıksal-rasyonel gerçeklik ilkesinin reddedilmesinin yanı sıra, mantıksal-

rasyonel, kavramsal işlemlerle de söz konusu gerçekliğe tam olarak nüfuz edilme 

imkânı olmadığından” bahseder (Schulz, 2002). Bu irrasyonalizm sonuçta Siemek'in 

de gözünden kaçmaz: “Schopenhauer ile epistemolojik olan [...] tümüyle 'akıl' 

alanından çıkarılır ve başka bir yere aktarılır”, açık/somut olanın boyutuna. 

Dolayısıyla akıl metafizik bilgi veremez. Bununla birlikte, insan türünün 

organonu olarak, en azından görünen dünya hakkında (kavramsal olarak) bilgi 

depolayabilirken, metafizik bilgi için kesinlikle hiçbir faydası yoktur. Popper buna 

atıfta bulunuyor gibi görünüyor- irade insan aklıyla, yani rasyonel olarak 

kavranamaz. Sonuç olarak, Schopenhauer'in iradenin irrasyonalizmi hakkındaki 

metafizik tezi zayıflatılmalıdır. İrade ancak insan rasyonalitesinin çerçevesini aştığı 

sürece irrasyoneldir yani onun içinde anlaşılamaz. Bu, iradenin doğası hakkında 



200 
 

olumlu bir ifade değildir. İradenin herhangi bir tanımı, aklın dilinde yalnızca mecazi 

bir yaklaşımdır. Schopenhauer'in irrasyonalizminin bu özü, Matthias Koßler 

tarafından iradenin metafiziğinin yeniden inşasında iyi bir şekilde özetlenmiş ve 

vurgulanmıştır: Metafizik iradenin faaliyeti "ne zamanda ve uzamda ne de aklın 

ilkesinin herhangi bir biçimine göre gerçekleşir, ne bir amaç ne bir çıkar kümesidir 

çünkü bütün bu belirlemeler tanım gereği kendinde iradeye yabancı olan akla aittir. " 

(Kossler, 1990: 119). İnsan zihni, metafizik iradenin kavranabileceği bir yapıya sahip 

değildir. Felsefe tarihi açısından Matthias Kossler, Schopenhauer'ın bakış açısını şu 

sözlerle tanımlar:  

“Dünyayı bir arada tutan ontolojik bir akılcılık (yani varlığın kendisine 

demirlenmiş bir akılcılık) yerine, akılcılığa karşı kendinde varlık olarak tanımlanan 

irade vardır.” (Kossler, 2005: 45). 

Schopenhauer'ın irrasyonalizminin iradenin akılcı anlaşılmazlığı şeklindeki 

bu zayıf yorumu, onun felsefesinin pek çok yorumunda bulunabilir. Örneğin, 

Spierling metafizik iradeyi irrasyonel olarak adlandırmakta tereddüt eder ve bunun 

yerine farklı bir tanım seçer: “Rasyonel olmayan” bir şey (Spierling 1994: 47). 

Stanford Felsefe Ansiklopedisi'nde Schopenhauer maddesi ile ilgili girişin 

yazarı, iradeyi “rasyonel olmayan” (Wicks, 2014) olarak tanımlayan Robert Wicks, tam 

olarak aynı şekilde ilerler. Bir başka örnek, Julian Young'ın, Schopenhauer'ın bir 

irrasyonalist olduğu tezine karşı polemiğinde de bulunabilir. Burada Schopenhauer'in 

konumunun bir anlamda anti-rasyonalist olarak tanımlanabileceğine işaret eder, 

ancak aynı zamanda şunu ekler: “Burada irrasyonalizmden bahsetmek oldukça yanlış 

olur" (Young, 1988: 87). Schopenhauer'in irade metafiziğiyle ilgili olarak 

"irrasyonalizm" terimini kullanmakta belli bir isteksizlik olduğu görülebilir. Bu 

irrasyonalizm, aklın kendi metafiziğinde açıklayıcı bir ilke olarak kullanılamaması 

anlamında bir irrasyonalizmdir. Bu şekilde anlaşılan irrasyonalizm, iradenin hiçbir iç 

mantığı olmadığının olumlu ifadesi olarak kolaylıkla yanlış yorumlanabilir. 

Schopenhauer daha zayıf bir tezi savunuyor gibi görünüyor- iradenin iç mantığı 

hakkında insan aklı aracılığıyla hiçbir açıklama yapılamaz ve böyle bir mantık var olsa 

bile insanlar tarafından ne kabul edilebilir ne de kavramsal olarak yeniden inşa 

edilebilir. Bu nedenle, belki de bu bakış açısı için daha uygun terim 'metafiziki 

rasyonalizm-olmama' gibi görünmektedir. İrrasyonalizm ve rasyonalizm olmayan 



201 
 

arasındaki fark, rasyonalizm olmayanı arasyonalizm olarak tanımlayan Lemanski 

tarafından açıklanır: “İrrasyonel olan, arasyonel olandan farklıdır, çünkü ikincisi 

sadece aklın dışındadır, diğeri ise akla karşı hareket eder” (Lemanski, 2010: 94). Bu 

bakış açısı (kavram da dahil olmak üzere), Schopenhauer'ın [...] “Akıl'a isyanı"nın 

özünü şu şekilde yeniden kuran Mandelbaum tarafından da temsil edilmektedir: 

O, gerçekliğin, düşünce yasalarının aynı zamanda şeylerin yasaları olduğu bir 

mantıksal yapıya sahip olduğu şeklindeki Rasyonalizmin temel ilkesine karşı isyan 

etti. Aksine, gerçeklik kendinde arasyoneldir: doğası ancak kendi deneyimimizde akıl 

olarak bildiğimiz şeyin zıt kutbunda duran şey aracılığıyla takdir edilebilir ki o 

iradedir. Schopenhauer [...] aklı yalnızca insanda mevcut, bir bütün olarak 

gerçeklikte ise salt bir epifenomen olarak görüyordu (Mandelbaum, 1980, s.62). 

Bununla birlikte, bu terminolojik değerlendirme, sorunun püf noktasını 

gizlememelidir. Schopenhauer'de aklın indirgenmesinin kökeni, onun kavramsal 

taslağına kadar izlenebilmelidir. Kavramların görünen dünyaya yönelik olduğunu, bu 

nedenle bunların deneyim dışı-metafizik gerçekleri tanımlamak için neredeyse hiç 

kullanılmadığını, görünüşle ilgili bu kavramların insan düşüncesinin malzemesine 

hâkim olduğunu açıklar. Bu nedenle, bir metafiziğin kavramsal olarak kayıt altına 

alınması çok zordur ve söz konusu kavramlar da yeni bir bilgi kaynağı olamaz. 

Genel olarak, bu bulgular metafizik bilginin akıldan bağımsız olarak anlaşılmasına 

yol açar. Özetle, Schopenhauer'in irrasyonalizmi bakımından iki ayrımdan 

bahsedilebilir. Bunlar, aklın hakikati araştırmak için uygun olmadığını veya bilginin 

kaynağının aklın ötesinde olduğunu belirten epistemolojik irrasyonalizm9 ve 

metafizik bilginin nesnesinin rasyonel bir yapıya sahip olmadığını, yani dünyanın 

hakiki doğasının rasyonel olmadığını belirten metafizik irrasyonalizm olarak tasnif 

edilebilir.  

4.5. Nietzsche ve Apollonik Tanrı’nın Ölümü 

18. ve 19. yüzyılda özellikle Almanya’da bilim ve felsefe istisnai tavırlar 

dışında son derece klasisist ve şematiktir. Dönemin düşünce dünyasına da etki 

                                                
9
 Söz konusu epistemoloji bağlamını 20. yüzyıl düşünürü Richard Müller-Freienfells 

“Irrastionalismus” başlıklı müstakil bir çalışma ile çözümlemeye çalışmıştır. 



202 
 

eden siyasi yapının tarihi gerekçeleri kısaca özetlenebilir. Alman İmparatorluğu ya 

da İkinci Reich 1871'de Prusya ve diğer küçük Alman devletlerinin, özellikle Otto von 

Bismarck'ın çalışmaları vasıtasıyla birleşmeleri ve I. Wilhelm’in taç giymesi sonucu 

kurulabilmiştir. Bu tarihten önce Almanların yaşadığı coğrafya, pek çok irili ufaklı 

kontluk, dükalık, prenslik vb. biçimlerle idare olunan şehir devletleri biçiminde 

dağılım gösteriyordu (Clay, 2021). Bu özellikleri bakımından Antik Yunan site 

devletlerine benzerlik gösteren Alman şehir devletlerinin entelejizensiyası da Antik 

Yunan sitelerini, kendilerine daha yakın ve yetkin buluyordu. Klasik Yunan eserlerine 

prestij üzeriden klasik arkeoloji ve klasik filoloji gibi disiplenler organize olmuştu. 

Üslup özelliklerinin, anlam ve içerik özelliklerinin önünde ele alındığı bir yaklaşım ve 

bu özelliklerin idealize edildiği bir filhelenizm10 söz konusuydu. Götingen 

Üniversite’sinde tarih, antikite ve filoloji ikincil çalışma alanları olmaktan çıkarak 

saygın özerk disiplinler haline gelmişti.Özellikle klasik filoloji ve kardeş disiplini 

Altertumswissenschaft (Antik çağ çalışmaları) mükemmel bir “Alman bilimi” 

konumuna yükselmişti (Watson, 2024: 59). Burckhardt Alman kültürü ve Yunan 

kültürü arasında nasıl bir ilişki olduğuna dair şunları söyler (Burckhardt, 2019: 57): 

Winkelmann ile Lessing’den ve Voss’un Homeros çevirisinden beri Yunan 

ruhuyla Alman ruhu arasında bir “kutsal evlilik”ten (hieros gamos) bir duygu, modern 

zamanlarda başka hiçbir Batılı halkın paylaşmadığı özel bir ilişki ve sempati ortaya 

çıktı. Goethe ve Schiller ruhen klasikti.  

Bunun kısmi bir sonucu olarak okullarda ve üniversitelerde klasik dönem 

araştırmaları canlandı ve derinleşti.  

…Mommsen bir defasında gramer okullarında (Gymnasien) “ileri öğretimin 

kültürlü sınıflara mensup çocukları Klasik Dönem Araştırmaları Profesörlüğüne 

hazırladığını” ve öğretimin en önemli aracının o zaman olduğu gibi bugün de Yunan 

dili olduğunu yazmıştı.  

                                                
10

  Filhelenizm: 1821-28 yılları arasında Türk egemenliğine karşı verilen özgürlük 
mücadelesi sırasında ortaya çıkan ve siyasi, askeri ve mali desteğin yanı sıra edebiyatta 
da kendini ifade eden Avrupa yardım hareketi, Şarkılarda, şiirlerde, romanlarda ve 
bildirilerde: İngiltere'de Lord Byronve P. B. Shelley, Fransa'da V. Hugo, Lamartine, 
Beranger ve Chateaubriand, İspanya'da Espronceda, Almanya'da Chamisso, W. 
Waiblinger, J. P. Fall- Merayer ve W. Müller’in Yunan Şarkısı (1821-24), Bavyera Kralı I. 
Ludwig'in desteğiyle, sansürü atlatmak için şifreli yazılmış özgürlük şiiri (Wilpert, 1989, 
s.680).  



203 
 

Böyle bir konjoktürel dönemim düşünürü olarak Friedrich Nietzsche’nin de 

asıl eğitim alanı olan filoloji bilimi son derece şematik ve üslupçu yöntemler 

üzerinden konusuna yaklaşmaktaydı. Nietzsche bu bakımından Humbolt kardeşlerin 

idealize yöntemlerini esas alan klasik bir eğitim görmesine rağmen dönemin 

paradigmasına karşı avangard bir yaklaşım ortaya koymuş ancak aynı zamanda 

paradoksal biçimde modern irrasyonel perspektifin karşısında da klasik denebilecek 

formda müstakil bir “irrasyonel” yaklaşımı getirmiştir. Bu perspektifte kendinden 

sonraki düşünür ve sanatçılara ciddi etkilerde bulunan Apollon-Dionysos dublisitesi11 

merkezi yer tutar. Oldukça ilginç bir metin olarak özellikle Tragedyanın Doğuşu 

(1871) ve bundan mülhem geç dönem Böyle Buyurdu Zerdüşt (1883) eserleri ile 

Nietzsche modern perspektifin, rasyoya nispet eden irrasyonel kabulünden oldukça 

farklı kendinden menkul ve müstakil bir irrasyonel kavrayışının hatlarını çizmiştir. 

Dikkat edilmesi gereken nokta bu yaklaşımın anakronizme düşmekten ziyade 

modern paradigma içinde bir alternatif okumaya zemin oluşturmasıdır.  

Siyasi ve kültürel yapının dışında Nietzsche’yi önceleyen önemli bazı 

düşünürlerin de çalışmaları onun fikirlerinde etkili olmuştur. Bu silsilenin bilinmesi 

sonuçta varılan Apollon-Dionysos dublisitesini anlamak açısından önemlidir. 

Örneğin Johann Matthias ve Christian Gottlob Heyne dilbilgisine yapılan vurgu 

yerine antik çağın yaratıcılığı anlamında metinleri koyarak klasiklerin kültür, yaşam 

ve din hakkında söylediklerini merkeze aldılar (Watson, 2024: 60). Söz konusu 

düşünürlerin ilklerinden Karl Otfried Müller ise kelime filolojisinden anlam filolojisine 

geçiş yapan bir yaklaşım geliştirmesi bakımından önemlidir. Kendisinden önce ele 

alınmamış açılardan - keçi şarkısı demek olan Tragedya kelimesiyle ne kastedildiği 

ya da koronun neden maske taktığı gibi- klasik filolojinin ilgilenmediği türden 

sorgulamalar yaparak yeni bir geleneğin başlatıcılarından olmuştur (Müller, 1841: 

71). Bu yaklaşım, bir bakıma son kertede rasyonalize edilmiş bir kurgu olarak, klasik 

Antik Yunan’ın da köklerine gitmek ve bu şekilde irrasyonalizme müstakil bir alan 

açmak anlamında değerlendirilebilir. 

                                                
11

  Nietzsche için Apollon-Dionysos karşıtlığı yahut diyalektiği değil ama ikiliği “dublisite”si 
söz konusudur. “N. özellikle Tragedyanın Doğuşu’nda sanatsal dürtülerin 'ikiliğine' vurgu 
yaptığında (TD 1 1.25), bu açıkça iki kavramsal komplekse dayanmaktadır. Bir yandan, 
genel olarak gelişimle, özel olarak da TD'da ‘Apollonca ve Dionysosça olanın ikiliğine 
bağlı olan sanatın daha da gelişmesiyle’ ilgilidir: tıpkı neslin cinsiyetlerin ikiliğine bağlı 
olması gibi, sürekli mücadele ve sadece periyodik olarak meydana gelen uzlaşma’. Bu 
düşünce için N. Birkaç kez Kant’a atıfta bulunur (Nietzsche- Wörterbuch, 2004, s.641). 



204 
 

Apollonik klasisizme ilk darbelerden biri de Friedrich Creuzer’in 19. yüzyıl 

başlarındaki çalışmalarıyla ortaya çıkar ve söz konusu çalışmalar klasik-modern 

tartışmalarını başlatır.12 Creuzer Apollonik Antik Yunan klasisizminin Doğu-Hint 

etkisi altında ortaya çıktığını öne sürmüştür. Creuzer'in eseri Symbolik und 

Mythologie der alten Völker, besonders der Griechen-Eski Halkların (Özellikle de 

Yunanlıların) Sembolizması ve Mitolojisi (1810-12), Homeros ve Hesiod 

mitolojilerinin Girit ve Ege adalarında yaşayan Pelasglar aracılığıyla Doğulu bir 

kaynaktan geldiğini ve eski bir vahyin sembolizmini yansıttığını savunmuştur. Bu 

iddia kendi döneminde yetkin, tekamül etmiş bir form olarak kabul edilen Yunan 

klasisizminin gerisinde olabilecekler hakkında şüpheler uyandırmıştır. Georg 

Wilhelm Friedrich Hegel, Friedrich Wilhelm Joseph Schelling ve Johann Jakob 

Bachofen bu çalışmadan etkilenenler arasındadır. 

Dönemin paradigmalarında kırılmalara sebep olan diğer bir düşünür 

Bachofen filolog olmanın yanısıra bir hukukçudur. Antik Likya devrindeki bazı miras 

uygulamalarını ve Yunan tragedyalarını incelemek suretiyle Das Mutterrecht-Anaerki 

(Bachofen, 1861) isimli bir eser kaleme almıştır. Bachofen söz konusu eserinde 

Aeschylus’un Orestea tragedyasını inceler. Tanrıça Athena ve Tanrı Apollon’un 

annelik konsepti aleyhinde konuşmaları, ilk defa Bachofen tarafından eski bir 

katmanın, açıkçası anaerki döneminin örtülmesine yahut bertaraf edilmesine dair bir 

kültürel tavır olarak yorumlanır. Bu bağlamda Bachofen kültürel transformasyon ve 

semiyosfer değişimine dair teorilerin de öncülerinden sayılabilir.  

Nietzsche’nin tesiri altında kaldığı diğer bir düşünür bizzat arkadaşı da olan 

Jakob Christhof Burckhardt olmuştur. Burckhardt açısından değişmeyen tek olgu 

insan doğasının kendisidir. Burckhardt idealist Alman tarih anlayışına karşı çıkarak 

kültürel tarih perspektifini öne sürmüştür.  

Nietzsche’nin kendisi de bir müzisyen olmakla beraber düşüncesinde müzik 

bağlamı açıkça Wagner etkisi dolayısıyla merkezi bir öneme yerleşmiştir. Wagner 

müziğinde tragedyanın yeniden canlandırılmasını ummuş ama bu olmayınca 

açıkçası Wagner Apollonik Hristiyan inancına yönelince Wagnerci fikir bağlamından 

uzaklaşmıştır. 

                                                
12

  Friedrich Creuzer’in bu bağlamda “Symbolik und Mythologie der alten Völker besonders 
der Griechen/ Eski halklarda Özellikle Yunanlılarda Sembol ve Mitoloji” (1880) adlı 
çalışması döneminde etkili olmuştur.  



205 
 

Nietzsche’nin felsefe bağlamında en çok etkilendiği düşünür ise açıkça 

Schopenhauer olmuştur. Schopenhauer’in Kör İrade’si onda Dionysos’a, Tasavvur’u 

ise Apollon’a dönüşerek bir anlamda entelektüelleştirilmiştir. Söz konusu bu 

dönüştürme özellikle Dionysos bağlamında, diskurun adeta imkan vermemesinden 

dolayı mitikleşmiş, metaforik bir yapıya bürünmüştür. Aslında Nietzsche söz konusu 

yazım tarzı bakımından filozoftan çok edebi bir kişilik olarak görünür ve dolayısıyla 

eserleri edebi felsefe ile felsefi edebiyat arasında bir konuma yerleşir. Nietzsche bu 

bağlamda, Tragedyanın Doğuşu adlı eseri dolayısıyla akademiyle ilgisini kesmeye 

vardıracak denli şiddetli eleştirilere de maruz kalmıştır. Bunlardan özellikle 

Wilamowitz’in eleştirileri oldukça serttir. Wilamowitz 1872 yılında Zukunftsphilologie! 

Eine Erwidrung auf Friedrich Nietzsches “geburt der tragödie” (Geleceğin Filolojisi! 

Fr. Nietzsche’nin Tragedyanın Doğuşu’na Bir Yanıt) başlıklı eleştirel bir broşür 

yayımlar.  

Friedrich Nietsche tarafından ortaya konan Apollon-Dionysos dublisitesinin 

düşünce dünyasında etkisi yaygın ve önemli olmuştur. Söz konusu ikili terim ya 

çeşitli türlerdeki ikili dünya görüşlerini formüle etmeye hizmet etmiştir yahut da 

Nietzsche'ye atfedilen önem dolayısıyla özellikle Dionysosçu terim öne çıkmıştır ve 

her iki kavram da 20. yüzyıl dinler tarihi incelemelerine dair yaklaşımlardır. 

Nietzsche, modern düşünce de Dionysos’u en güçlü biçimde kavramsallaştıran 

düşünür olmakla birlikte kendi dönemine dair incelemeler onun bu eski Tanrı’yı ilk 

alımlayan olmadığını göstermektedir.  

Nijmegen (Nietzsche Research Group) tarafından hazırlanan Nietzsche 

Sözlüğü’ne göre (Tongeren, Schank ve Siemens, 2004, s.634);   

Baeumer, Nietzsche’nin Dionysos'u hiçbir şekilde “keşfetmediğini” kanıtlamak 

amacıyla, Nietzsche’nin zamanına kadar Dionysos mitinin alımlanmasının ve 

yorumlanmasının modern tarihini ayrıntılı bir şekilde anlatır, ancak Nietzsche’nin 

iddiasının hakkını vermesi pek olası değildir. Alımlama Winckelmann ile başlar ve 

Hamann, Goethe, Hölderlin, Novalis, Heine, Hamerling, F. Schlegel, Schelling, 

Bachofen, Creuzer, O. Müller üzerinden Wagner'e ve Genelli'nin tablosuna uzanır. 

Baeumer özellikle Bachofen, Wagner ve Rohde'nin etkilerini vurgular (Baeumer, 

1977: 153). Wagner'in 1849/50 tarihli yazılarında sanatta ve müzikte Dionysos'tan 

zaten bahsedilmektedir. Wagner'in, Nietzsche'nin kitabının [Tragedyanın Doğumu] 

başlığı ve temasıyla içerik ve biçim açısından büyük ölçüde örtüşen bir notu da 



206 
 

vardır: “Geburt aus der Musik: Äschylos, Decadence - Euripides.” (Baeumer, 1977: 

153). Bununla birlikte, “Nietzsche’nin iddia edilen “dönüşümü” “felsefi pathos”a o 

kadar zekice [...] gerçekleştirdiğini kabul etmek gerekir ki, adı sonsuza dek yaşam 

sarhoşluğu olgusuyla birlikte anılacaktır" (Baeumer, 1977, s.153; ayrıca bkz. Schüle 

2000 188; Rausch). 

Nitzsche, Tragedyanın Doğuşu'ndan itibaren yazdığı yazılarında, Apollon ve 

Dionysos'u dünyanın iki kurucu gücünün kişileştirmeleri olarak görür. Esas temel 

(Schopenhauer'ci İrade), sonsuz, istekli, yaratıcı, dünyayı düşler. Dünya yalnızca bir 

tezahürdür, orijinal özün bir temsilidir. Bu dünyada Apolloncu içgüdü, “principium 

individuationis/bireyselleşme prensibi”, zaman ve mekanda ölçü ve sınırlamayla 

şekilleneni yaratmaya ve sürdürmeye çalışır. Dionysosçu muhalif yahut karşıt güdü, 

sürekli yeni şeyler üreterek, her sınırı aşarak, tasarlanmış her şeyi yok eder ve onu 

birleştirici dünya temeline geri götürür. Bu bakımdan hiçbir tanımlamaya imkan 

vermez. 

Bu iki kozmik ilke insanda da işlemeye devam ettiğinden, Nietzsche 

“Apolloncu ve Dionysosçu” kavramlarını psikolojik ve estetik yol gösterici kavramlar 

olarak kullanma yoluna gider. Rüya ve vizyon Apolloncudur, uyumlu bir şekilde 

düzenlenmiş (örneğin devlet), sınırlarla dolu bilgelik (etik) ve sanatta her şey 

resimsel olarak oluşturulmuştur (resim, heykel, epik). Apolitik sanatçının vizyonları, 

anlaşılmaz günlük gerçekliği aşar ve daha yüksek, yanıltıcı bir dünyada varoluşu 

yüceltir. Tutkuyla hareket eden her şey Dionysosçudur, sarhoşluktur, esrimedir bu 

durum sanatta, özellikle müzikte ve şiirde kendini gösterir. Dionysosçu bakımdan en 

yüksek duygudaki insan ise, “bireyselleşme büyüsünü” bozan hayal gücünün 

karakterini kavrar (Nietzsche, 2020: 101).  

“Gerçekten de kısa anlarda ilk varlığın kendisiyizdir ve onun dizginsiz var olma 

hırsını ve var olma zevkini hissederiz; görünüşlerin savaşımı, ıstırabı yok edilişi şimdi 

zorunluymuş gibi gelir bize, yaşamın içine atılan be itekleyen sayısız var olma 

biçiminin çokluğunda, dünya istencinin aşırı coşkulu doğurganlığında; bu ıstırapların 

hiddetli dikeni, var olmadan duyulan adeta sınırsız ilk- hazla bir olduğumuz ve bu 

hazzın bozulmazlığını ve bengiliğini Dionysosçubir cezbe içinde sezdiğimiz o anda 

batar bize. Korku ve merhamete karşın mutlu-canlılarızdır, bireyler olarak değil, onun 

dölleme hazzıyla kaynaştığımız bir canlı olarak.”  



207 
 

Sanatın en yüksek gelişimine ise Apollon ve Dionysos'un tek bir ifadede 

birleştiği Attika tragedyasında ulaşılır (Nietzsche, 2020: 17): 

“Sanatın gelişiminin, Apolloncu olan ve Dionysosçu olan ikiliğine bağlı 

olduğunun salt mantıksal kavrayışına değil, görüşün dolaysız kesinliğine de 

vardığımız zaman, estetik bilimi için çok şey kazanmış olacağız: tıpkı insan soyunun 

cinsiyetlerin ikiliğine, sürekli savaşa ve yalnızca dönem dönem ortaya çıkan 

uzlaşmaya bağlı oluşu gibi. Bu isimleri, sanat görüşlerinin en derin gizli öğretilerini 

gerçi kavramlarda değil, ama tanrılar dünyasının net figürlerinde, kavrayışlı kişiler 

için algılanabilir kılan Yunanlılardan ödünç alıyoruz. Yunan dünyasında kökene ve 

hedeflere göre, yontucunun sanatıyla, Apolloncu olanla, müziğin görsel olmayan 

sanatı, Dionysosçu olan arasında muazzam bir karşıtlık bulunduğuna ilişkin bilgimiz, 

onların bu iki sanat tanrısına, Apollon'a ve Dionysos'a dayanır: birbirinden böylesine 

farklı bu iki dürtü yan yana var olur, çoğu kez birbirleriyle açık bir uyuşmazlık içinde 

ve birbirlerini karşılıklı olarak sürekli yeni daha güçlü doğumlara uyarırlar, o 

karşıtlığın, ortak "sanat" sözcüğünün ancak görünüşte örttüğü kavgasını yeni baştan 

başlatmak için; ta ki sonunda Helen “istenci”nin metafizik bir harika edimiyle, 

birbirleriyle çiftlenmiş görününceye ve bu çiftlenmede Attika tragedyasının hem 

Dionysosçu hem de Apolloncu sanat yapıtını üretinceye kadar.” 

Bu trajedi ise Sokratik diyalektik tarafından yok edilir. Dünyanın 

bilinebileceğine ve bilmenin bu dünyayı değiştirebileceğine olan inancı yani dünyayı 

rasyonalize etme gayreti yaşamın derinliğiyle kurulan mistik ilişkiyi yani bir anlamda 

irrasyoneli yok eder. Elbette böyle bir yok etme özde mümkün değildir ancak üstünü 

örtme söz konusu olabilir. Örneğin Sophokles’in Kral Oidipus tragedyasında 

Oidipus, Sfenskin sorusunu yanıtlayabilecek, vebaya çözüm bulacağına emin olacak 

denli bilge olmasına rağmen, babasını öldürdüğü ve annesiyle evlenerek çocuk 

sahibi olduğunu dahi bilemeyecek kadar da edilgen bir yaşam sürer. Buna karşın 

Apolloncu çizgi, felsefe ve bilimde etkili olmaya devam eder, gizemler ve din kültü 

içinde yaşayan Dionysosçuluğun karşı koymasına meydan okur.  

Nietzsche yakın bir ilişki içinde olduğu Wagner'in de müzik alanında 

tragedyayı hayata döndürmesini umuyordu ancak ona göre bu olmadı. Wagner ve 

Schopenhauer'a sırtını döndükten ve herhangi bir metafiziği temelden reddettikten 

sonra Nietzsche, sanat metafiziğini savunulamaz olarak mahkum etmek zorunda 

kalmıştır. Nitekim Apollonik / Diyonizyak karşıt çifti, İnsanca Pek İnsanca (1878) adlı 



208 
 

eserinde kaybolur. Dionysos terimi, metafizik bir arka planı olmaksızın, yalnızca 

Zerdüşt (1883) figürü ile yeni bir anlam kazanır ve Nietzsche onu felsefesi için 

karakteristik bir terim olarak kullanır. Ona göre Dionysos, oluş doktrini, yok olma ve 

yeniden yaratılışın birliğinin bilgisi, Hıristiyanlığın dünya çapında olumsuzlanması ve 

romantizmin gerçeklikten kaçışıyla bağlantılı olarak yaşam taraftarlığı ve yaşamın 

olumlanmasıdır. Schopenhauer’den açık bir alıntı ile Nietzsche Apollon-Dionysos 

dublisitesini şu şekilde formüle eder (Nietzsche, 2020, s.20.): 

İstenç ve Tasarım Olarak Dünya I, s. 416: "Dağlar gibi dalgaların dört bir yana 

doğru, uğultuyla yükseldiği ve indiği azgın bir denizde, bir gemici, bir sandalın içinde, 

güçsüz teknesine güvenerek nasıl oturursa; yalnız insan da böyle sakince oturur, bir 

acılar dünyasının ortasında, principium individuationis'e dayanarak ve güvenerek." 

Apollon hakkında, söz konusu ilkeye duyulan sarsılmaz güvenin ve bu ilkeye 

aldanmış olanın dingince orada oturuşunun, Apollon'da en yüce anlatımını bulduğu 

söylenebilirdi, ve Apollon'un kendisi de tavırlarından ve bakışlarından "görünüş"ün 

tüm zevki ve bilgeliğinin, güzelliğiyle birlikte bize hitap ettiği, principii individuationis'in 

yüce tanrısal imgesi olarak tanımlanabilir. Schopenhauer aynı yerde, insanın 

görünüşü bilme biçimlerinden ansızın kuşkuya düştüğünde, başka bir deyişle, verili 

bir durumda, nedensellik yasasının bir istisna oluşturuyor göründüğünde kapıldığı 

büyük dehşeti betimliyor bize. Bu dehşete, principii individuationis'in aynı parçalanışı 

sırasında insanın en derinliklerinden, doğadan yükselen haz dolu büyülenmeyi de 

eklersek, bize en yakın olarak ancak esriklik benzetmesiyle verilmiş Dionysosçu 

olanın özüne bir bakış atmış oluruz. Ya kadim insanların ve halkların ilahilerde 

sözünü ettikleri uyuşturucu içkinin etkisiyle, ya da tüm doğaya zevkle nüfuz eden 

ilkbaharın muazzam yakınlaşması sayesinde uyanır Dionysosça heyecanlar; bu 

heyecanların artışıyla, öznel olan tam bir kendini unutmuşluk içinde yitip gider.” 

Schopenhauer, Apollon’u principium individuationis (bireyleşme ilkesi) olarak 

açıkçası kendi kurgusu bağlamında Tasavvur ilkesi olarak tanımlamıştır, ancak 

İrade’nin Dionysos ile özdeşleştirilmesi özellikle Nietzsche’nin metaforudur. Burada 

dikkat edilmesi gereken husus Antik Yunan’da müstakil Tanrı personaları olarak 

Apollon ve Dionysos’un zikredilen iki düşünür tarafından modern dönemdeki nispet 

ilişkisine dayalı rasyonel-irrasyonel kavrayışından bir anlamda sıyrılarak yahut 

regrede olarak yeniden ve müstakilen ortaya çıkarılmalarıdır. Ünlü “Tanrı öldü!” sözü 

bahsedilen bağlamlara göre açıkça Apollonik Tanrı’dır. Buradaki ölümün pratik bir 

ölüm olmadığını ancak Apollonik ilkenin insan yaşamına getirdiği düzenin bizzat 



209 
 

insanı hareketsizleştirdiği ve kristalize ederek yaşam belirtilerini tükettiği söylenebilir. 

İlke olmak bakımından Apollon bütün bütün yok edilemeyecektir ancak asıl 

kökendeki ilksel ilke yahut ilksel birlik “Das Ureine” olarak Dionysos açısından hiçbir 

Apollonik düzenleme daha doğrusu rasyonel devamlılık söz konusu değildir.  

4.6. Son Ontolojik İtiraz Varoluşçuluk 

Takvim çizelgesinde günümüze yaklaşıldıkça felsefe etkinliğinde 

rasyonalizmin giderek ağırlık kazandığı kaba bir gözlem olarak ele alınabilir. Bilimsel 

gelişmelerin ve teknik ilerlemelerin düşünce dünyamızın büyük bölümünü meşgul 

etitikleri de açıkça görülen bir olgudur. Çağdaş felsefeciler arasında da teknik, 

mantık, dil analizleri, sentaks ve semantik gibi uğraşların yoğunlaştığı gözlenebilir. 

Benzer gözlemlerden yola çıkan William Barrett’e göre örneğin; 

“…mantıksal pozitivizm olarak bilinen hareket, aslında gerçek bir bilim adamı 

olmadıklarını düşünen ve suçluluk duyan felsefecilerden oluşan bir harekettir; onlar, 

bilim modunda güvenilir bilgi üreten araştırmacılar olmadıklarını düşünen kişilerdir.” 

(Barrett, 2003, s.12). 

Bilfiil hayatın içinden konular olarak ölüm, endişe, Tanrı’nın ölümü tecrübesi, 

benlik vb.nin nadiren analitik felsefenin konuları arasında yer alması bir yönüyle 

rasyonel alanı genişletmenin dışında irrasyonelin geçmişte sahip olduğu özerk 

anlam sahalarının da giderek daraltılması olgusunun bir yansımasıdır. Burada 

önemli sosyolojik etkenlerin sonuçları da göz ardı edilmemelidir. Örneğin 

rasyonalizmin radikalleşerek felaketlere sebep olduğu Avrupa sınırlarında yaşanan 

dünya savaşlarının psikolojik ve toplumsal etkileride kaçınılmaz olarak felsefi 

düşünce üzerinde etkili olmuştur. Varoluşçuluk da bu perspektifte ele alınabilir. 

Elbette sadece bir savaş sonrası ruh haline indirgenemez ancak bu etkiler de göz 

ardı edilemez. Açıkça söylemek gerekirse Varoluşçuluk, rasyonel yaklaşımların 

sebep olduğu yahut engel olamadığı problemler karşısında felsefi bağlamda bir itiraz 

olarak görülebilir. Bu ekolün içerik ve gelenek bakımından kısmen de olsa 

geleneksel felsefi söylemle soybağı içinde olması ve kendisinden sonra gelişen 

postmodern yaklaşımların klasik jargon ve afiniteden iyice uzaklaşması 

Varoluşçuluğu bir anlamda rasyonalizme karşı en azından kronolojik olarak son bir 

ontolojik alternatif arayışı yahut kritik olarak görmemizi haklı kılabilir. 



210 
 

Varoluşçuluk, Kierkegaard ve Nietzsche gibi düşünürlerde ortaya çıkan, 

Heidegger ve Jaspers tarafından teorize edilen ve Sartre, Abbagnano, Camu ve 

Beauvoir gibi varoluşçu filozoflar tarafından tematize edilerek ortaklaşa belirlenen 

anlamda varoluşa yönelik felsefi bir eğilimi tanımlamak için kullanılır. Kierkegaard 

için kişinin belli konulardaki ferdi tecrübesi sorunu öne çıkıyordu bu özelde Tanrı 

konusu idi. Düşünürün insicamında sorun Hristiyanlığın hala mümkün olup 

olmadığını yahut Hristiyan uygarlığının manevi başarısızlığını kabullenmesi 

gerektiğini ortaya koyma gayretiydi (Barrett, 2003: 18). Nietzsche bakımından ise 

söz konusu başarısızlığın kabullenilmesi bir referans noktasıdır. Ona göre kendine 

karşı dürüst olma cesaretini gösterebilen Avrupalı Tanrı’nın ölümünün kendi 

ruhunun derinlerinde gerçekleştiğini görecektir. Bu iki düşünürün de ortaya 

koydukları eserler bağlamında, felsefi rasyonalizmin sıkı sıkıya bağlı olduğu türden 

bir kavramlar sistemi olmaması, varoluşçu yaklaşımın irrasyonel yöneliminde 

dolaştıkları anlamında yorumlanabilir. Nietzsche’nin de etkisinde kaldığı 

Dostoyevski’nin ise din ve rasyonalizm arasında bir uzlaşmaya mutlak biçimde 

itiraaz eden temel yaklaşımı Nicolai Berdyaev ve Leon Shestov gibi düşünürleri de 

etkilemiştir. Bu ikisinin eserleri bağlamında da rasyonalizm ve klasisizmin mirasçısı 

olan Avrupalı kafa yapısının insan ruhu bakımından yeterli felsefi yanıtlar 

üretemediği vurgusu görülebilir. Çağdaş İspanyol düşünürleri olarak Miguel 

Unomuno ve Jose Ortega Gasset de Varoluşçu düşünce ekolü içinde kabul 

edilmektedir.  

Terim olarak bakıldığında kelimenin kullanımının bir öncüsü, 

ekzistensiyalizmin, mantıksal olanın var olana bağımlılığı anlamına geldiği Yeni-

Kantçılıkta da bulunabilir (Moog, 1919: 195). Bu aynı zamanda örneğin 

Nietzsche'nin hakikat doktrini (subjektif ekzistensiyalizm) için de geçerlidir (Moog, 

1919: 190). Terim özel anlamıyla 1935 yılında Jaspers tarafından kullanılmıştır 

(Jaspers, 1935: 46). Ekzistensiyalizm/Varoluşçuluk varoluşun mutlaklaştırılmasını ve 

varoluşun aydınlatılmasının herhangi bir ontolojik katılaşmasını karakterize etmeye 

yöneliktir. İkinci Dünya Savaşı'ndan sonra bu terim öncelikle Fransız varoluşçu 

felsefesine uygulanmıştır. Terim İkinci Dünya Savaşı'ndan sonra Fransa'da moda 

olurken -aynı zamanda bir yaşam tarzını tanımlamak için- Sartre, Beauvoir, 

Abbagnano ve ilgili bazı düşünür ve yazarlar bu terimi benimsemiştir.  



211 
 

Fransız varoluşçu felsefesi ile ilgili olarak Ekzistensiyalizm içerik açısından 

birkaç konumu kapsar. Varoluşçu felsefe ya da Heidegger tarafından belirlenen 

varoluşçu bir ontoloji ve Jaspers tarzında, varoluş hakkında açık bir konuşma, bir 

philosophie de l'existence ki bu pek gelişmemiştir. Bir başka sınıflandırma noktası 

da Hıristiyanlık veya Sartre'ın hümanizmi gibi ateist yönelimlerde yatmaktadır 

(Hartmann, 1972, s.851). 

Hem varoluşsal felsefenin ontolojik konsolidasyonu ya da varoluşun 

aydınlatılması anlamında hem de türevsel nitelikte ve özellikle de Heidegger'in 

varoluş analiziyle ilişkili olarak, Sartre'ın felsefesi daha dar anlamda bir 

Ekzistensiyalizm'dir ve ana eseri Varlık ve Hiçlik’e göre Hegel'in insan varoluşunun 

diyalektik ve fenomenolojik tanımının soyut araçlarıyla yapılan ontolojik bir yorum 

olarak nitelendirilebilir. Sartre'ın varoluşçuluğu aynı zamanda benlik ve öteki 

arasındaki ilişki, (çelişkili olduğu için reddedilen) Tanrı ve varoluşun kendisi 

hakkında ontolojik ifadelere ulaşır. Neoskolastik tarafta bu terim, karşı kavram olarak 

“özcülük” ile birlikte, özden ziyade varlığı vurgulayan ya da aşırı vurgulayan daha 

genel bir Ekzistensiyalizm anlayışına yol açmıştır (Gilson vd., 1952: 208). Gerçek 

Ekzistensiyalizm böylece deyim yerindeyse bir tersine çevirme olarak (varoluşun 

özden önce gelmesi) bir öz metafiziği çerçevesinde ortaya çıkar (Heidegger, 1954, 

s.68-72). 

Sartre'ın Ekzistensiyalizmindeki sonlu insana yönelim, ilgi çekici karakter ve 

diyalektik aynı zamanda Marksizme yakınlığını da gösterir ki bu bizzat Sartre 

tarafından da vurgulanmıştır ancak Marksizm tarafından reddedilen Sartre'ın yeni 

konumu bağımsız bir teori olarak kalır zira bu Ekzistensiyalizm artık soyut bir varoluş 

ontolojisi değil, “tarihsel ve yapısal bir antropoloji” olarak, bireysel pratik olarak 

tasarlanan insandan hareketle toplumsal yapıları anlamaya çalışır ve bu nedenle 

aşkın bir toplumsal doktrin olarak görülür (Hartmann, 1972: 851). Bununla birlikte, 

hem Jaspers hem de Heidegger kendilerini antropolojiden uzaklaştırmışlardır. Bu 

bağlamda Heidegger Ekzistensiyalizm'i de reddetmektedir (Heidegger, 1954: 68-

74). zira onun erken dönem felsefesi kendisi için varlığın tematikleştirilmesi olarak 

değil, temel bir ontoloji olarak görülmektedir. 

Heidegger'in Dasein analitiği Varlık ve Zaman adlı eseri dikkate alındığında 

ve ancak ikincil olarak Ekzistensiyalizm olarak anlaşıldığı ölçüde, insanın "ontolojik, 

yani varlığını anlayan, yapıları temelinde kendisiyle ve var olanla önceden 



212 
 

anlaşılmış bir varlık açısından ilişki kuran varlık" olarak ontolojik bir yorumu olarak 

görünür. Jaspers ise nesnelleştirmeyi ne kadar reddetse de varoluş hakkında ciddi 

ve açık bir şekilde konuşur. Bu bakımdan onun felsefesi kendi formunu temsil eder, 

dar anlamda Ekzistensiyalizm’dir, Kierkegaard'ın felsefesi ise varoluşsal felsefe 

olarak kalır. Her ikisinin de ortak noktası, insanı antropolojik bir özne haline 

getirmemeleri, bunun yerine Tanrı'ya ya da "aşkınlığa" veya "kuşatıcılığa" atıfta 

bulunmalarıdır ki böylece insanın ötesinde yatan bir varlık bütünü metafizik olarak 

felsefenin konusu haline gelir. Jaspers, özellikle daha sonraki çalışmalarında, 

varoluşçu felsefe konusunu katmanlı bir alan yapısı içinde -varlık, genel olarak 

bilinç, ruh, akıl/varlık- en yüksek sorun alanı olarak kategorize eden genel bir 

konuma ulaşır (Hartmann, 1972, 863).  

Rasyonel düşüncenin hakimiyetine dair örnek olarak iki önemli ekol 

pozitivizm ve Marsisizm ele alınırsa; 

“…entelektüel anlamda, kimi 19. yüzyıl düşünürlerinin bile fark ettiği ve insan 

hayatının karanlıkta kalan kısmını teşkil eden unsurlarla hala barışık olmayan 19. 

Yüzyıl Aydınlanmasının bakiyeleridir. Dolayısıyla Marksist ve pozitivist insan 

anlayışı, son derece zayıf ve basitleştirilmiş bir yaklaşımdır. Varoluşçu felsefe bu tarz 

basitleştirmeye karşı bir devrim olması itibariyle, bir bütün olarak insan imajını 

yakalamaya çalışmaktadır; bu girişim, insanın varoluşundaki bütün o karanlık ve 

sorgulanabilir alanı bilince getirmeyi gerektirse bile.” (Barrett, 2003, s.27) 

4.7. Postmodernizm ve Rasyonelin Atomizasyonu 

1980'lerin başından bu yana, postmodernizm terimi ve postmodern yüklemi, 

edebiyat çalışmaları, sanat çalışmaları, özellikle de mimarlık teorisi ve felsefenin 

çeşitli alanlarında yürütülen ve temel kaygılarından biri postmodernin gerçekte ne 

anlama geldiği sorusunu açıklığa kavuşturmak olan bir tartışma içinde giderek artan 

bir yoğunluk söz konusudur. Genel olarak neyin modern kabul edildiğine dair ilgili 

değerlendirmeye bağlı olarak postmodernizm ve postmodern terimleri, modernlik 

öncesi olmaksızın, kendileri de aynı şeyin temel ideallerini ve paradigmalarını 

reddettikleri için, modernliğin çığır açan kavramları (örneğin Fransız İhtilalinden 



213 
 

mülhem liberte, egalite, fraternite)13 altında sorunsuz bir şekilde yer alamayan 

fenomenleri karakterize etmek, yaymak veya eleştirmek için kullanılmaktadır. 

Terimin bu muğlaklığı, ortaya çıkışındaki farklı kökenlerde de kendini 

göstermektedir. Terim ilk kez 1917 yılında R. Pannwitz tarafından Nietzsche'nin 

üstinsan kavramına atıfta bulunan bir sıfat olarak kullanılmıştır. Pannwitz Avrupa 

kültürünün krizine tarihsel bir yanıt olarak gördüğü postmodern insanı boş ve gülünç 

bularak “sağlıklı olmak, gençleşmek ve eğitim anlamına gelen kültürel çabalar” ile 

karşılaştırmıştır. Pannwitz’e göre (Pannwitz, 1917, 2 s.64): 

…atletik olarak çelikleşmiş, milliyetçi bilince sahip, askeri eğitim almış, dini 

açıdan heyecanlı postmodern insan, Avrupa kültürünün radikal devriminin doğum 

girdabından uzakta kabuk bağlamış bir yumuşakça gibi yüzen, büyük dekandasının 

barbar bir ortalamasıdır. 

Pannwitz'den bağımsız olarak ve gelecekteki bir kültür zirvesinin 

propagandasını yapmak için olmasa da edebiyat tarihinin halihazırda tamamlanmış 

bir dönemini tanımlamak için postmodern terimi 1934 yılında F. De Oniz tarafından 

kullanılır; onun dönem sınıflandırmasında edebi “modernismo‘yu” (1896-1905) 

düzeltici bir aşama olarak “postmodernismo” (1905-14) izler ve bu da 

“ultramodernismo” (1914-32) içinde çözülür (Meier, 1989: 1142). Terimin bu tanımı 

1952'den beri Güney Amerika ansiklopedilerinde14 yer alsa da, 20. yüzyıl Latin 

Amerika edebiyatı üzerine gelişen incelemeler postmodernizmin zamansal gelişimi 

hakkında farklı bilgiler içermektedir; örneğin dünya savaşları arasındaki Latin 

Amerika edebiyatı üzerine monografisine 'El Postmodernismo' başlığını veren O. 

Corvalan’da15 ya da J.- C. Mainer Baque'nin Atlas de literatura hispanoamericana 

adlı eserinde postmodern 1930'dan sonraki gelişmeleri tanımlayan bir kavramdır 

adıdır.16 İngilizce konuşulan dünyada belgelenmiş en eski kullanım olan D. Fitts'in G. 

Martinez'in bir sonesini “postmodernizmin manifestosu”17 olarak nitelendirmesi de bu 

geleneğe dahil edilebilir. Ancak terim burada farklı bir anlamda kullanılmaya 

                                                
13

  Özgürlük, eşitlik, kardeşlik. 
14

  Bkz. Diccionario Encicl. U.T.E.H.A. 8 (Mexico City 1952) 715 a.  
15

  Bkz. El Postmodernismo (New York, 1961).  
16

  Bkz. J.-C. Mainer Baque: Atlas de lit. latinoamer. (Barcelona, 1972).  
17

  Bkz. D. Fitts: Anthology of contemp. Latin-Americ. poetry (Norfolk, 1942). 



214 
 

başlanır: 1947'de D. C. Somervell, A. Toynbee'nin Study of History adlı eseri için 

hazırladığı kısaltılmış versiyonda, 1875 civarında gerçekleşen ulus-devlet 

düşüncesinden küresel etkileşim perspektifine geçişle karakterize edilen mevcut 

çağa ilişkin “Batı IV” tarafsız sınıflandırmasını değiştirerek “post-Modern” terimini 

kullanır ve Toynbee'nin kendisi de eserinin sonraki bölümlerinde bu terimi kullanır.18 

I. Howe ve H. Levin gibi edebiyat eleştirmenleri terimi ondan alarak klasik 

modernizmin (örneğin Eliot, Pound, Joyce) yenilikçi ve deneysel standartlarının 

gerisinde kalan savaş sonrası Amerikan edebiyatını nitelemek için eleştirel bir 

yaklaşımla kullanmışlardır.19 Terim, 1960'ların sonlarında Amerikalı edebiyatçı L. A. 

Fiedler tarafından pop kültür deneyimlerinin arka planına karşı olumlu bir şekilde 

yeniden tanımlanmıştır. Fiedler'e göre postmodern sanat ve edebiyat biçiminin temel 

özelliği, elitist ve dışlayıcı modernizme özgü sanatsal profesyonellik ile amatörlük 

arasındaki uçurumun üstesinden gelmesidir. Dolayısıyla ürünleri karakteristik bir ikili 

yapıya tabidir, çünkü boşluğu kapatmak aynı zamanda olağanüstü ile olası, gerçek 

ile mitik arasındaki sınırı da aşmak demektir (Meier, 1989: 1143). Postmoderne dair 

bu anlayış 1970'lerin başından beri Amerikan edebiyat çalışmalarında yaygın olarak 

kabul görmektedir. Bir ve aynı eserde onunla ilişkili dillerin, modellerin ve 

prosedürlerin çoğulculuğu, o zamandan beri postmodern olarak kabul edilen şeyin 

temel kriteri haline gelmiştir. Bu çoğulculuk doğal olarak tanımlamayı zorlaştıran bir 

durumu da beraberinde getirir. Sinema tarihinden ilginç bir örnek James Bond 

filmleriyle ilgili olarak verilebilir. Bir kült seri haline dönüşen ajan filmlerinin 

kahramanı Bond hemen her filmde içkisinin çalkalanmasını ama karıştırılmamasını 

ister. Oysa son filmlerinden biri olan Casino Royal’de Bond bunu 

umursamamaktadır. Hiçbir durumda soğuk ve rasyonel tavrından ödün vermeyen 

Bond karakterinin, kendisi de bir kült haline gelmiş olan klasik içki repliğinin bile 

değişmesi tipik bir postmodern tavrı göstermektedir.  

Terim, mimarlık eleştirisinde birkaç düzensiz ve önemsiz kullanımdan sonra 

1970'lerin ortalarında C. Jencks20 tarafından olumlu çağrışımlarıyla birlikte mimarlık 

teorisi alanına aktarılır ve böylece eş zamanlı olarak postmodern tartışması 

                                                
18

  Bkz. A. Toynbee: A study of history. Abridgement of vol. I-VI by D. C. Somervell (New 
York/London, 1947, s.39).  

19
  Bkz. I Howe: Mass soc. and postmodern fiction. Partisan Review 26 (1959) 420-436;  in: 

The decline of the new (New York 1970) 190-209; H. Levin: What was modernism? 
Massachusetts Review 1 (1960) 609-630; in: Refractions (New York 1966) 271-295. 

20 
 Bkz. C. Jencks: The language of postmodern Archit. (London 1977). 



215 
 

ABD'den Avrupa'ya taşınır ve o zamandan beri mimarlık, modernizm ve 

postmodernizm tartışmasının ana arenası olmuştur. Jencks'e göre, modernist 

mimarinin yalnızca elit bir kesime yönelik tek değerliliği ve indirgemeciliğinin aksine, 

postmodernizm, elitizm iddiasının üstesinden, onu terk ederek değil, mimarinin dilini 

çeşitli yönlere (yeryüzüne, geleneğe ve sokağın ticari jargonuna) doğru genişleterek 

gelmeye çalışır. Jencks bu postmodern “radikal eklektisizm” sürecini, 19. yüzyılın 

“zayıf eklektisizm”‘inden farklı olarak, benimsenen çeşitli mimari dilleri salt bir 

üsluplar birikimi halinde birleştirmeyen, ancak bunların birbirlerini ironik bir şekilde 

yorumlamalarına izin veren, seçkinlere ve sokaktaki adama hitap eden bir çifte 

kodlama olarak tanımlamaktadır (Meier, 1989: 1143). Görüleceği üzere 

postmodernizm mimari alanda da bir çoğulcu bakışı daha doğrusu aynı anda belli bir 

konuda birden çok doğruluğu geçerli kabul etmekte sakınca görmemektedir.  

Felsefi anlamda postmodernizm tartışmasının merkezi başlangıç ve referans 

noktası ise J. F. Lyotard'ın La condition postmoderne adlı çalışmasıdır; bu 

çalışmada Lyotard, “toplumlar sanayi sonrası çağa, kültürler de postmodern çağa 

girerken bilginin de aynı anda (1950'lerin sonunda) statü değiştirdiği” tezinin arka 

planında “bilgi teknolojisinin hegemonyası” tarafından belirlenen postmodern bilginin 

biçim ve koşullarını inceler (Lyotard, 1982). Postmodernin karakteristik özellikleri 

olarak modernitede kurumları, sosyal ve siyasi uygulamaları, yasaları, etiği ve 

düşünce biçimlerini meşrulaştırma işlevi gören tüm meta anlatıların geçerliliğini 

yitirmesini; dil oyunlarının geri dönülemez heterojenliği ve anlaşılmazlığının, artık 

uzlaşma üzerine kurulamayacak olan hakikat ve adalet kavramlarının yeniden 

tanımlanması gerektiğini kabul etmektedir. Ancak aynı zamanda, postmodern bilgi 

farklılıklara karşı duyarlılığımızı geliştirir ve uzlaşılamaz olana katlanma yeteneğimizi 

güçlendirir (Lyotard, 1982, s.9). 

Terimin dilbilimsel versiyonunun ve daha eski kullanımlarının önerdiğinin 

aksine, P. ve modernite arasındaki ilişki, daha yakın tarihli tartışmalarda artık tutarlı 

bir şekilde katı bir antitez veya dönemsel bir ayrım olarak görülmemektedir. 

Postmodernizmi “yeni-muhafazakâr” dürtüler tarafından yönlendirilen “modernitenin 

programatik terki” olarak gören (Habermas, 1982, s.49) ya da “fütürize edilmiş anti-

modernizm”, yani gelecek adına şimdinin yadsınması olduğuna inanan 

eleştirmenlerin aksine, savunucuları postmodernizmin, modernitenin zorunlu 

biçimleriyle şaşırtıcı uyumuna işaret etmektedir (Meier, 1989: 1144). Bu 



216 
 

perspektiften bakıldığında, postmodern bilinç örneğin “bir zamanlar ezoterik olan 

modernitenin egzoterik gündelik biçimi” yani Einstein, Heisenberg ve Gödel gibi 

isimlerle tanımlanan modern bilginin yüksek biçimlerinin bir refleksi ve gündelik 

kefareti olarak anlaşılabilir ve postmodernizm de modernizmin devamı ve aynı 

zamanda onun aşılması olarak görünür (Meier, 1989: 1144). Lyotard, kendilerinden 

öncekilerin temsili önkoşullarını geçersiz kılan sanatçı kuşaklarının birbirlerinin yerini 

aldığı “nefes kesici hız” karşısında paradoksal bir sonuca bile varmaktadır: “Bir eser 

ancak daha önce postmodernse moderndir. Bu anlamda postmodernizm 

modernizmin sonu değil, kalıcı doğuşu anlamına gelir (Lyotard, 1990: 33-48). 

Postmodern teriminin 1990’larda bağımsız bir dönemsel kavram olma özelliğini 

kaybetme sürecinde olduğu düşünülüyordu. Bu, postmodern ile katı modernizmin 

uyuşması iddiasıyla gerçekleşecektir ki böylece postmodernin aslında postmodern 

değil, radikal olarak modern olduğu gösterilecektir ya da postmodern'in zamansal 

olarak sınırlı bir eğilim değil tür bir sanat iradesi olduğu ve bu nedenle her 

yaklaşımın, her çağın kendi postmodernizmine sahip olduğu iddiası her çağın kendi 

maniyerizmine21 sahip olduğunun savnulmasıyla olacaktır. Ne var ki postmodern 

tavrın ortadan kalkmak bir yana cinsiyet rollerinden, politik doğruculuğa değin 

yaşamın pek çok alanında giderek varlığını hissettirdiği bir sürecin hali hazırda 

yaşandığı söylenebilir.  

  

  

 

                                                
21

 16. Yüzyılda ortaya çıkan üslupçuluk akımı. Barok dönemin öncüsü de kabul edilir. Tuhaf 
ve anlaşılmaz yaklaşımların hakim olduğu bir sanat anlayışıdır. 



217 
 

SONUÇ 

İrrasyonel kavramı, soyut düşünce düzeyine taşınsın ya da taşınmasın 

insanlığın hemen tüm varoluş çizgisinde mevcut bir olgudur. Yine hemen tüm 

varoluş çizgisini ve tarihselliği kapsayacak biçimde söz konusu mevcudiyet bir rasyo 

ilişkisinden hiçbir zaman bütün bütün kopmamıştır. Kopmuş gözüktüğü anlar sadece 

sathi görünümler olabilir. İrrasyonelin ne olduğu sorulduğunda verilecek cevabın 

dikkate alması gereken önemli hususlardan biri anakronizme düşmemektir. 

Anakronizm tehlikesi özellikle irrasyonel kavramı bağlamında önemlidir. Modern 

dönem öncesinde henüz terim olarak irrasyonelin ortaya çıkmadığı çağlar boyunca 

irrasyonelin farklı isimlendirmeler, tasnifler, ekoller, görüşler ve hatta farklı 

anlam/gönderim sistemleri (semiyosferler) altında ortaya konulduğunu görüyoruz. 

Tez boyunca bu farklı tanım kümelenmelerinin örneklerini ortaya koymaya çalıştık. 

Örneğin mistisizm, gnostisizm gibi yaklaşımlar açıkça irrasyonel tavrın ürünleridir. 

İkinci bir tehlike ise irrasyonel kavramını bugünkü algılayış biçimiyle, geçmiş 

muadillerine giydirme yanılgısıdır. Bugün irrasyonel dediğimiz şeyin geçmiş 

dönemlerde ve özellikle modern çağa değin kabul gören biçimleri, bugünden farklı 

olarak kendi müstakil anlam havuzlarından beslenen sistemlerdi. Şimdi bu dönemler 

bakımından elde ettiğimiz sonuçlara bakmaya çalışacak olursak; Antik Yunan 

felsefesi, irrasyonelin rasyonelle bir arada var olabileceği bir düşünsel yapı 

oluşturuyordu. Apollon-Dionysos karşıtlığı, bu bağlamda irrasyonel düşüncenin Batı 

felsefesindeki en eski temsili olarak önemli bir yere sahiptir. Apollon, düzen, uyum 

ve ölçü ile özdeşleşirken, Dionysos kaos, coşku ve kontrolsüzlükle özdeşleşir. 

Nietzsche'nin “Tragedyanın Doğuşu” adlı eserinde bu iki Tanrı üzerinden felsefi bir 

okuma yapması, Antik Yunan'ın irrasyonel anlayışını modern düşünceye taşır. 

Nietzsche’ye göre, Apollon’un düzen ve rasyonaliteyi temsil eden gücüne rağmen, 

Dionysos’un irrasyonel özellikleri insan yaşamının temel bir bileşenidir. 

Platon ve Aristoteles gibi filozoflar da irrasyoneli bu adla olmasa da felsefi 

sistemlerine dahil etmişlerdir. Platon'un ruh üçlemesi, insanın rasyonel yanının yanı 

sıra arzu ve cesaret gibi irrasyonel unsurları da içerdiğini ve bir dengeye ihtiyaç 

olduğunu gösterir. Ancak bu denge, irrasyonelin yok sayılmasından ziyade onun 

kontrol edilmesini gerektirir. Platon’un devlet anlayışında da bireylerin topluma uyum 

sağlaması, rasyonel ve irrasyonel yanların bir uyumu olarak görülür. Bu görüşler 

Pythagorasçıların sayı mistisizminde ve harmonia arayışlarında, kainatın 



218 
 

düzeninden insan sağlığına ve hekimliğe değin uyarlabilen öncüllerini bulur. 

Aristoteles, Platon’un ruh anlayışını geliştirerek ruhun rasyonel ve irrasyonel 

parçalarını daha detaylı bir biçimde tanımlar. Ona göre, rasyonel ruh bilgi ve 

bilgelikle ilgilenirken, irrasyonel ruh arzu, istek ve duygulara dayalıdır. Ahlakın 

temelini bu ikilik üzerine kurar ve iyi yaşamın, irrasyonelin rasyonel akıl tarafından 

yönetilmesiyle mümkün olduğunu savunur. Bu bakış açısı, irrasyonelin tamamen 

dışlanamayacağını, aksine bireyde dengelenmesi gereken bir unsur olduğunu 

gösterir.  

Orta Çağ’da Batı düşüncesinde irrasyonel, daha çok dini ve mistik öğretilerle 

birleşir. Gnostisizm, bireyin içsel bir aydınlanma yoluyla Tanrı’ya ulaşabileceğini 

savunan bir düşünce sistemidir. Gnostik öğretiler, insanın aklın ötesine geçerek 

sezgisel ya da ruhani bir bilgiye ulaşabileceğini öne sürer. Bu bağlamda, irrasyonel 

olan, akıl yoluyla ulaşılamayan bir hakikatin kapılarını açar. Marcion, Basilides ve 

Valentinus gibi Gnostik düşünürler, insanın akıl yoluyla hakikate ulaşamayacağı, 

bunun yerine sezgi, mistik deneyim veya ilahi bir bilgiye dayalı bir kavrayış 

geliştirmesi gerektiğini savunmuşlardır. Çoğu zaman gnostik ve mistik yaklaşımları 

birbirlerinden ayırt etmenin imkanı yoktur. Bizim değerlerdirmemize göre ise mistik 

ve gnostik arasındaki önemli farklardan biri hakikate karşı taleplerinde görülebilir. 

Gnostikler başka her şeyin ötesinde Tanrı bilgisini yahut Tanrısal bilgiyi elde etmeyi 

amaçlarken mistikler, Tanrı ile bir olma sürecinin kendisini de en az unio mystica 

kadar dikkate almaktadır. Bir anlamda gnostik için sonuç mistik için ise yol önemlidir. 

Orta Çağ mistisizmi irrasyonel düşünceyi de önemli bir bilgi kaynağı olarak 

ele alır. Meister Eckhart, Pseudo-Dionysius ve John Scotus Erigena gibi mistik 

düşünürler, Tanrı’yı anlamak için aklın ötesine geçilmesi gerektiğini savunur. Bu 

düşünürlere göre, Tanrı ile birleşme yolunda akıl yetersiz kalır; bu yüzden sezgiye, 

ruhsal deneyimlere ve irrasyonel bilgiye ihtiyaç vardır. Pseudo-Dionysius’un 

"MistikTeoloji" adlı eseri, akılla ulaşılamayan bir hakikati keşfetmeye yönelik mistik 

bir yaklaşımı savunur. Her türden bilgiyi ve bilişselliği terk etmek suretiyle Tanrı’nın 

kutsal karanlığında bir aydınlanma umulur. Pseudo-Dionysius’un eseri son derece 

etkili olmuş ve kendinden sonra gelen pek çok düşünürün üzerine inşa edecekleri 

mistik yaklaşımlara temel teşkil etmiştir.  

Rönesans dönemi hem irrasyonel hem de rasyonel düşünce bakımından 

dönüştürücü bir anlam taşıyan ilginç bir dönemdir. Orta Çağ’da dini yapıların aşırı 



219 
 

rasyonalize edildiği skolastik yaklaşımlardan bunalan Batı Düşüncesinde, kökleri 

kadim zamanlara ve Antik Mısır’a dayanlandırılan bir geleneğin yeniden doğuşu 

Rönesans döneminde görülür. Bunda en etkili sebepler kuşkusuz tercüme 

faaliyetleri vasıtasıyla Hermetik metinlerin dolaşıma girmesi ve bu geleneği 

sahiplenen önemli Rönesans düşünürleri olmuştur. Özellikle Marcilio Ficcino’nun, 

Corpus Hermeticum tercümesi hermetik geleneği canlandıran en önemli 

çalışmaların başında gelir. Hermetik geleneğin beraberinde getirdiği irrasyonel 

yaklaşımlarım Kabala, astroloji, simya gibi büyü eksenli faaliyetleri Pico Della 

Mirandola, Agrippa von Nettesheim gibi etkili isimler aracılığıyla neşvü neva 

bulmuştur. Büyü uygulamaları bir anlamda Antik Yunan mirası olan teorinin artık 

tatmin etmediği dünyayı anlama arzusunu, deneyselliğe ve modern bilimlerin 

teşekkülü sürecine taşımıştır. Simyayı bir billim olarak kabul etmeyen pek çok 

kimyacı, bizzat simyacılar tarafından keşfedilmiş araç gereç ve yöntemi kullanmıştır. 

Bu irrasyonelin dönüştürücü etkisine dair anlamlı bir örnek olarak alınabilir.  

Rasyonalizmin yükseldiği modern dönemde ise irrasyonel kavramı önemli bir 

çatışma alanı haline gelir. Rasyonalizm, bilginin sadece akılla elde edilebileceğini 

savunurken, irrasyonel olanı bilgi alanının dışında bırakır. Ancak Schopenhauer ve 

Nietzsche gibi filozoflar, irrasyonelin insan yaşamındaki temel bir unsur olduğunu 

savunarak, rasyonalizmin sınırlamalarını eleştirirler. Schopenhauer’in “irade” 

kavramı, modern felsefede irrasyonel düşüncenin ontolojik olarak bağımsız bir varlık 

kazanmasını önermektedir. Ona göre dünya, rasyonel bir düzenin değil, akıldışı ve 

kör bir iradenin ürünüdür. Bu irade, insan doğasının en temel unsuru olup, aklın 

ötesinde bir gücü temsil eder. Schopenhauer'in bu görüşleri, insan yaşamında 

irrasyonelin rolünü anlamak açısından devrim niteliğindedir. İrade, insanın dünyayı 

ve kendini anlamasında rasyonel olanı tamamlayan ve ondan bağımsız bir alan 

sunar. 

Nietzsche ise irrasyoneli, yaşamın enerjisi ve yaratıcılığın kaynağı olarak 

değerlendirirken, Batı düşüncesinin rasyonaliteye aşırı bir değer verdiğini ve 

irrasyonelin değerini küçümsediğini öne sürer. Dionysos’un temsil ettiği irrasyonel 

özellikler, ona göre, insanın yaşamı anlamlandırmasında ve kendini 

gerçekleştirmesinde önemli bir rol oynar. Rasyonel olan, bireyi sınırlandırırken, 

irrasyonel olan bireye özgürlük, yaratıcılık ve otantik bir varoluş imkanı tanır. 

Nietzsche’nin düşüncesinde Apollon’un temsil ettiği düzenin sınırlayıcı olduğu, buna 



220 
 

karşın Dionysos’un irrasyonel enerjisinin insan doğasının gerçek yönünü ortaya 

koyduğu vurgulanır. Düşünür bu görüşlerini kendisinden önce son derece titiz 

inceleme ve değerlendirmeler yapan çağdaşı ve meslektaşları olan Bachofen, 

Creuzer, Baur, Ritschl, Klein gibi filologların Antik Yunan ve tragedya çalışmalarına 

dayanarak ortaya koymuştur. Bu düşünürlerden özellikle Bachofen’ın tespitleri 

önemlidir. Aynı zamanda bir hukukçu olan Bachofen antik dönemdeki bazı miras 

uygulamalarında gözüne çarpan hususları Askhylos’un Oresteia tragedyasındaki 

ayrıntılar üzerinden yorumlamaya çalışır. Vardığı sonuç bugün antropoloji, etnoloji 

gibi disiplinlerin de giderek netlikle ortaya koyduğu bir cinsler arası kültürel 

transformasyonun ilk ifadeleri olmuştur. Toplum hayatında kadının rolünün, babanın 

otoritesi lehine baskılanması olgusu. Bu durum daha derin köklerinde dişil anarşik 

dönemin, yerini eril hiyerarşik döneme bırakmasıyla ilgili tragedyaya yansıyan izleri 

işaret etmektedir. Filolojik bulguları yeterli bulmayan Alman düşüncesi antik Apollon-

Dionysos dublisitesi bağlamında müzikal farklılıkları da titizlikle değerlendirerek 

Tanrıların temsil ettikleri arketiplerdeki ayrışmaları ortaya koymaya çalışmışlardır. 

Bunun sonucunda da farklı disiplerin birbirini desteklediği bir tablo gözükmektedir. 

Adeta kristalize bir netlikle ratioyu temsil eden ışıklar içindeki Apollon ve her zaman 

sürprizlerle dolu, yeni bir yaşam için eskisini yok etmeye hiç erinmeyen irrasyonel 

Dionysos.  

Yine modern dönemde Romantizm ve varoluşçuluk akımları da irrasyonel 

düşünceyi öne çıkarır. Romantik hareket, insanın doğayla olan ilişkisini, duygularını 

ve hayal gücünü rasyonaliteye bir alternatif olarak ele alır. Özellikle edebiyat ve 

sanatta irrasyonel duygular ve sezgiler öne çıkar. Novalis, Goethe ve Shelley gibi 

yazarlar, doğanın gizemini, akıl ile kavranamayan yönlerini sanat yoluyla ifade 

etmişlerdir. Varoluşçuluk ise bireyin varoluşunu anlamlandırmada rasyonel 

düşüncenin yetersiz olduğunu savunur. Kierkegaard, Sartre ve Heidegger gibi 

düşünürler, insanın anlam arayışında irrasyonelin değerini ortaya koyar. 

Kierkegaard çizgisi formle felsefi yaklaşımın dışında insan psikolojisinin içinde 

bulunduğu varoluşsal sıkıntıları inceleme konusu yaparken, Jaspers ve Heideger 

çizgisi varoluşu daha ontolojik bir perspektifte ele almaya çalışır. İki durumda da 

kolktifi bir arada tutan rasyonel yaklaşıma karşılık bireyin kolektif içindeki tekilliğinin 

yarattığı özgürlük, kaygı vb. psikolojik ekstazeler anlaşılmaya çalışılır. Rus 

romancıları bu hususta özellikle başarılı olmuşlardır. Rasyonel karşısında 

Varoluşçulara göre, bireyin özgürce kendini inşa etmesi için irrasyonel olanla 



221 
 

yüzleşmesi gerekir. Varoluşçuluğun tarihsel bakımdan ortaya çıkışında İkinci Dünya 

Savaşı’nın korkunç etkilerinin, akılcı düşüncenin getirdiği sonuçlarla ilintilendirilmesi 

de etkili olmuştur. Akılcılığın adeta kristalize olduğu Alman birikimi ve onun getirdiği 

felaketler geride bırakılmak istenmiştir.  

Modern dönemde akılcılığın geldiği nokta bakımından irrasyonelin aşırı 

derecede baskılanması durumu da gözlenebilir. Bu dönemim düşünürleri göz önüne 

alındığında sayısız rasyonel tanımına karşılık olarak tek bir paranteze alınabilecek 

bir irrasyonel tavrı söz konusudur ki bu da basitçe irrasyonelin rasyonel olanla nispet 

ilişkisine indirgenmesidir. Açıkçası modern dönem düşünürleri bakımından 

irrasyonel için ancak rasyonel olmayan, rasyonel olanın dışında kalan biçiminde bir 

tanımlamanın ötesine geçilmemiştir. Tipik bir örnek olarak, Lucaks’ın Aklın Yıkımı 

adlı eserinde pek çok düşünür ve düşünce irrasyonel olarak itham edilmesine 

karşılık hiçbir biçimde irrasyonelin neliğine dair bir tanım getirilmemektedir. 

İrrasyonelin örnekler üzerinden gösterilmesi yeterli görülmektedir. Bu katı rasyonalist 

tavır, edebi süreçler bakımından klasisist dönemler olarak da adlandırılır. Her türlü 

belirlenimin, kuralın, öngörülebilirliğin tavizsiz beklenildiği ve adeta katılaştırıcı, 

dondurucu etkiler bırakan, örneğin sanat alanında estetik beklentinin en yukarıda ve 

en önemli düstur kabul edildiği klasisist dönemler, belli süre sonunda diyalektik 

gereği ölçü ve forma önem vermeyen, ön görülemezlik içinde mayalanan karşıt bir 

diskur olarak romantik dönemlere evrilmektedir. Buradaki aşırılaşmada ise son 

performasyonun post-modern yaklaşımlarda gördüğümüz belirsizleşme, buharlaşma 

ve düşünce ve kültür gibi pek çok alanda dağılmalarla kendini gösterdiği dikkate 

değer bir olgudur. Açıkça her iki uca doğru yoğunlaşmanın olumsuz sonuçları tarihi 

perspektifte olduğu kadar, kültür, sanat, felsefe ve hatta pozitif billimlerde dahi 

etkilerini hissettirmektedir. 

Postmodernizm, rasyonalitenin mutlaklığını reddederken irrasyonel 

kavramını daha esnek ve çoğulcu bir şekilde ele alır. Modern düşüncenin ikilikler 

yaratarak irrasyoneli “öteki” konumuna itmesi, postmodern filozoflar tarafından 

eleştirilir. Zygmunt Bauman gibi düşünürler, modern ikiliklerin sadece rasyonalite ve 

irrasyonaliteyi değil, birçok başka karşıtlığı da içerdiğini, ancak bu ikiliklerin aslında 

iktidar ilişkilerini gizlemek için asimetrik bir yapı kurduğunu savunur. Bu yaklaşım, 

irrasyonelin postmodern düşünce içerisinde özgürce yorumlanmasına olanak tanır. 



222 
 

Postmodern düşüncede irrasyonel, anlamların ve kimliklerin yeniden inşa 

edilebileceği bir alan olarak kabul edilir. Jean-François Lyotard, "postmodern durum" 

tanımıyla büyük anlatıların çöküşünü ele alırken, irrasyonel unsurların küçük 

anlatılar ve bireysel deneyimler içinde yer bulmasını sağlar. Jacques Derrida’nın 

“yapısöküm” yöntemi de irrasyonelin düşünce yapıları içindeki varlığını keşfetmek 

için kullanılan bir araçtır. Derrida, rasyonel olanın yalnızca bir perspektif sunduğunu 

ve dilin kendisinin irrasyonel bir yapı taşıdığını savunur. Yapısöküm bir anlamda 

irrasyonelin modern düşüncenin merkezine girmesi için bir kapı aralar. 

Bu dönemde Michel Foucault’nun bilgi ve iktidar arasındaki ilişkiler üzerine 

olan çalışmaları da irrasyonelin toplumsal düzeyde nasıl işlediğini açıklar. Foucault, 

toplumların kendi bilgilerini meşrulaştırmak için irrasyoneli dışladıklarını, ancak 

irrasyonelin her zaman toplumsal yapılar içinde işlevsel olduğunu vurgular. Bu bakış 

açısı, irrasyonelin sosyal bir yapı ve iktidar ilişkileri içinde ele alınmasına imkan 

tanır. Diğer yönüyle postmodern yaklaşım rasyonel olanın tamamen dağılmasına 

yahut atomizasyonuna da sebep olmaktadır. Bu artık kitleler tarafından kabul 

edilebilecek ortak paydaların giderek belirsizleşmesi hatta ortadan kaldırılması 

tehlikesini taşımaktadır. Artık rasyonel olan irrasyonel karşısında bir nispet ilişkisi 

yordamından koparak adeta epistemik bir denkliğe itilmektedir. 

Günümüzde irrasyonel düşünce, psikoloji, sanat ve felsefe alanlarında insan 

doğasını anlamak için vazgeçilmez bir unsur olarak kabul edilmektedir. Özellikle 

psikolojide bilinçdışı süreçlerin incelenmesi, irrasyonel düşüncenin birey üzerindeki 

etkilerini anlamayı sağlar. Freud’un psikanaliz teorisi, bilinçdışının insan 

davranışlarını nasıl şekillendirdiğini gösterirken, Jung’un arketip teorisi irrasyonel 

olanın bireysel ve kolektif bilinçdışı üzerindeki etkilerini ortaya koyar. Jung’un 

analizlerinde, irrasyonel semboller bireyin içsel dünyasını anlamada temel bir rol 

oynar. 

Sanat ve edebiyat, irrasyonel olanın ifade bulduğu en güçlü alanlardır. 

Modern sanatta ve edebiyatta, insanın akıl dışı duyguları ve arzuları anlatılmakta, 

bireyin içsel dünyası irrasyonel yollarla keşfedilmektedir. Salvador Dali, Max Ernst 

ve Rene Magritte gibi sürrealist sanatçılar, irrasyonel imgeleri kullanarak bireyin 

bilinçdışı dünyasını ifade etmeye çalışırlar. Edebiyatta Franz Kafka, Samuel Beckett 

ve Virginia Woolf gibi yazarlar, irrasyonel durumları ve varoluşsal sorunları anlatırlar. 



223 
 

Sonuç olarak, irrasyonel düşünce Batı felsefesinde önemli bir miras olarak 

kabul edilmektedir. Antik Yunan’dan günümüze kadar değişim gösteren irrasyonel 

düşünce, bireyin kendini ve dünyayı anlamlandırma çabasının ayrılmaz bir parçası 

olarak varlığını sürdürmüştür. İrrasyonel, bireyin içsel yolculuğunda önemli bir araç 

olup, insan doğasının rasyonel ve irrasyonel yanlarının bir bütün oluşturduğunu 

gösterir. Bu bütünlük, insanın varoluşunu çok boyutlu olarak ele almasına, kendini 

ve çevresini derinlemesine anlamasına olanak tanır. 

Günümüz açısından kabul edilmesinde yeterince heveskar davranılmayan bir 

yön ise geçmiş dönemlerde ortaya çıkan irrasyonel yaklaşımların herhangi bir nispet 

ilişkisi yahut ratioya göre konumlanmaları söz konusu olmaksızın müstakil, 

kendilerinden menkul değerleri taşıyabiliyor olmalarıdır. Bu değerlerin varlığının 

kabulü, ancak irrasyonel olanın da ratio denli tek başına bir anlam barındırdığının ve 

insan varoluşu bakımından en azından düşman kardeşi denli işlevsel ve yapısal 

olduğunun kabul edilmesiyle mümkün olacaktır.  

Arkaik bir bakış yöneltecek olursak, tüm irrasyonel çizginin aslında ne 

yapacağı belirsiz, kah şefkatli kah gaddar doğanın bilinemezliği karşısında kendini 

korumak isteyen insanlığın, adeta bir kalkan olarak ortaya koyduğu kültürle 

çekişmesi olduğu sonucuna varılabilir. Bu sonucu psiko-fizyolojik açıdan ele almak 

istersek kuralsız ve dizginsiz içgüdülerin merkezi olarak sürüngen beynimize yahut 

limbik sistemimize ve bunun karşıtı olarak, kültürün gerektirdiği etik, soyut değerlere 

ev sahipliği yapan ön beyin loblarımıza referans vermemiz gerekecektir. Böylece 

buradaki irrasyonel-rasyonel karşıtlığı bir anlamda ilkel beynimizle, gelişmiş 

beynimiz arasındaki mücadelenin bir metaforuna indirgenebilir. Ancak şu 

unutulmamalıdır ki ister kullanılsın ister kullanılmasın bir yumruk büyüklüğünde 

kafatasımızın arkasında yer alan limbik sistemimiz yahut temel içgülerimizin mekanı 

asla kullanılmadığı için yok olmayacaktır. Kendisine ihtiyaç duyulan anlarda yine 

devreye girecek ve gerek tehlikelerden korunma, gerek temel ihtiyaçlarımıza yeteri 

kertede motivasyonla yönelebilme gibi bütünleyici, sürdürücü fonksiyonunu 

sürdürecektir. Açıkçası “irrasyonel”, insan bütünlüğü açısından asla yok 

edilemeyecek bir yapısal unsur olarak varlığını sürdürecektir. Bunun böylece ve 

makul hatlarıyla kabul edilmesi türümüzün varlığı bakımından son derece önemlidir.  



224 
 

KAYNAKÇA 

ADORNO, Theodor W.: 

1969 

Minima Moralia, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main. 

ADORNO, Theodor W.: 

1970 

Ästhetische Theorie, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am 

Main. 

ADORNO, W. Th.: 1969 Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, H. 

Lucterhand Literaturverlag, Neuwied. 

ALAND, Barbara: 1978 Gnosis und Kirchenväter in: Gnosis, Festschrift für 

Hans Jonas, hrsg. Aland Barbara, Vandenhoeck- 

Ruprecht, Göttingen. 

ALBERT, Hans: 1969 Traktat über kritische Vernunft, Mohr&Siebeck 

Verlag, Tübingen. 

AMADOU, Robert: 1957 Das Zwischenreich, Holle Verlag, Baden-Baden. 

ANER, Karl: 1929 Die Theologie der Lessingzeit, M. Niemeyer Verlag, 

Tübingen. 

ARİSTOTELES: 1997 Gökyüzü Üzerine, Çev. Babür Saffet, Ankara, Dost 

Kitabevi Yayınları. 

ARİSTOTELES: 2019 Nikomakhos’a Etik, Çev. Akderin Furkan, İstanbul, 

Say yayınları. 

ARMSTRONG, H. Arthur: 

1978 

Gnosis and Greek Philosophy in: Gnosis, Festschrift 

für Hans Jonas, hrsg. Aland Barbara, Vandenhoeck- 

Ruprecht, Göttingen. 

ARNOLD, Gottfried: 1934 Mystiker des Abendlandes, Ed. by. Seeberg Erich, 

in Auswahl: 3. Band, A. Langen, G. Müller Verlag. 

AUGUSTİNUS: 2010 İtiraflar, Çev. Dürüşken Çiğdem, İstanbul, Kabalcı 

Yayınevi. 

BACHOFEN, Jakob J.: 

1997 

Söylence, Din ve Anaerki, Çev. Şarman Nilgün, 

İstanbul, Payel Yayınları. 

BACHOFEN, Johann J.: 

1948 

Gesammelte Werke, Band 3, hg. Meuli Karl, 

Schwabe, Basel. 



225 
 

BAUMANN, Zygmunt: 

1991 

Modernity and Ambivalence, Cambridge, Polity 

Press. 

BÄUMLER, A.: 1967 Das Irrationalitätsproblem in der Ästhetik und 

Logik des 18. Jahrhunderts bis zur Kritik der 

Urteilskraft, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 

Darmstadt. 

BAUR, Chr. F.: 1967 Die christliche Gnosis, oder, Die christliche 

Religions-Philosophie in ihrer geschichtlichen 

Entwicklung, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 

Darmstadt. 

BEHLER, Ernst: 1992 Ritter Joachim-Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 8: R-Sc, 

Romantik, Das Romantische, Basel, Schwabe&Co. 

AG. 

BENDER, H.; BONİN W.: 

1984 

Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, 

Okkultismus, Basel, Schwabe&Co. AG. 

BERGSON, Henri: 2011 Çev. Altınörs Atakan, Metafiziğe Giriş, Paradigma, 

İstanbul. 

BERSE, G.: 1974 Ritter Joachim in: Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, Band 3: G-H, Gnosis, Basel, 

Schwabe&Co. AG. 

BİRNBACHER, Dieter: 

2009 

Schopenhauer, Stutgart. Reclam. 

BLOCH, Ernst: 1959 Das Prinzip Hoffnung, Suhrkamp Verlag, Frankfurt. 

BLOOM, Harold: 1996 Omens of Millenium: The Gnosis of Angels, 

Dreams and Resurrection, New York, Riverhead 

Books. 

BLUM, P. R.: 1989 Ritter Joachim-Gründer Karlfried, in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 7: P-Q, 

Platonismus, Basel, Schwabe&Co. AG. 

BOLL, Franz: 1950 Die Erforschung der antiken Astrologie, Ed. by. 

Stegemann V., in Id. Kleine Schriften zur Sternkunde 

des Altertums, Leipzig. 



226 
 

BÖHME, Jacob: 1957 Von sechs myst. Puncten V. Sämtliche Schr. 

(1730), hg. W.E. Peuckert  

BRAKKE, David: 2010 The Gnostics, President and Fellows of Harvard 

U.S.A,.College. 

BRAY, R.: 1932 Choronologie du romantisme, Paris, Boivin & cie. 

BREDOV, von G.: 1972 Ritter Joachim in: Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, Band 2: D-F, Docta ignorantia, 

Schwabe&Co. AG., Basel. 

BRÜGGER, Peter: 1985 Die radikale Unvernunft der menschlichen 

Vernunft –Schopenhauers Beitrag zur 

Ideologiekritik (In:) Schopenhauer-Jahrbuch. Nr. 66. 

s. 253-257. 

BURCKHARDT, Jacob: 

2019 

Çev. Yılmaz Hakkı İsmail, Yunanlar ve Yunan 

Medeniyeti, İstanbul, Pinhan Yayınları. 

BURGER, Fritz: 1920 Cezanne und Hodler: Einführunbg in die Probleme 

der Malerei dere Gegenwart, Delphin Verlag, 

München.  

BURKERT W.; DİERSE, 

U.; WELCHERİNG, P.;  

VONESSEN, F.: 1989 

Ritter Joachim-Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 7: P-Q, 

Pythagoreismus, Basel, Schwabe&Co. AG. 

BURKERT, Walter: 1984 Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, Orphik, 

Basel, Schwabe&Co. AG. 

BURNET, John: 1913 Die Anfänger der griechischen Philosophie, B.G. 

Leipzig, Teubner Verlag. 

BÜHNER, Andrew J.: 

1980 

Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 5: L-Mn, Logos, 

Basel, Schwabe&Co. AG. 

BÜSCHİNG, Friedrich A.: 

1774 

Grundriss einer Geschichte der Philosophie, 

Bossen, Berlin.  

CALOVİUS, Abraham: 

1651 

Scripta Philosophica, C. I, dijital ortama aktarılma 

2016, Augsburg, Staats- und Stadtbibliothek. 



227 
 

CASSİRER, Ernst, 1964 Philosophie der symbolische Formen, 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt. 

CASSİRER, Ernst: 1918 Freiheit und Form, Berlin, Cassirer Verlag. 

CASSİRER, Ernst: 1927 Individuum und Kosmos in der Philosophy der 

Renaissance, Wiesbaden, Vieweg+Teubner Verlag. 

CATALANUS, Ferrarius: 

1932 

Quodlibet 6 [1225], in: G. E. Demers, texte du Maitre 

Ferrirer de Catalogne. Et d’hist. litt. et doctr. du 13, 

Paris/Ottowa. 

CEVİZCİ, Ahmet: 2000 İlkçağ Felsefe Tarihi, Bursa, Asa Yayınları. 

CİCERO, M. Tullius: 1918 Tusculanae Disputationes, M. Pohlenz. Leipzig, 

Teubner. 

CİCERO, M. Tullius: 1959 De Legibus, Georges de Plinval, Paris, Belles Lettres. 

CLAY, Catrine: 2019 Kral-İmparator-Çar, Çev. Sarı Ayşen (2019), 

İstanbul, Pan Yayıncılık. 

CREUZER, Friedrich: 

1882 

Symbolik und Mythologie der alten Völker 

besonders der Griechen, Verlag Carl Wilhelm Leske, 

Leipzig und Darmstadt. 

CUDWORT, Ralph: 1678 The True Intellectual System of the Universe, London, 

Richard Royston. 

DEMPF, Alois: 1960 Meister Eckhart, Freiburg, Verlag Herder.  

DIELS, Hermann: 1901 Herakleitos von Ephesos, Weidmannsche 

Buchhandlung, Berlin. 

DIELS, Hermann: 1960 Die Fragmente der Vorsokratiker, August Raabe, 

Berlin-Neuköln. 

DILTHAY, Wilhelm, 1914 Gesammelte Schriften 7. Band, Teubner Verlag, 

Leipzig. 

DIOGENES, Laertius, 

2007 

Ünlü Filozofların Yaşamları ve Öğretileri, Çev. 

Şentuna Candan, İstanbul, Yapı Kredi Yayınları. 

DIONYSIUS, Areopagita: 

1998 

Çev. Maas Wilhelm, Freie Hochschule der 

Christengemeinschaft, Stutgart. 



228 
 

DOBRZANSKİ, Michal: 

2017 

Begriff und Methode bei Arthur Schopenhauer, 

Königshausen-Neumann, Würzburg. 

DUNDERBERG, Ismo: 

2008 

Beyond Gnosticism: Myth, Lifestyle and Society in 

the School of Valentinus, New York, Columbia 

University Press. 

DURAK, Nihat: 2013 “Sinoplu Bir Gnostik Marcion”, A.İ.B.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. I, Sy. 2, Bolu, s. 5. 

DÜHRİNG, Karl Eugene: 

2017 

Kritische Geschichte der Philosophie - von ihren 

Anfängen bis zur Gegenwart, Hansebooks Verlag, 

Norderstedt. 

ECKERMANN, Johann 

Peter: 1976 

hrsg. Beutler Ernst, Gespräche mit Goethe in den 

letzten Jahren seines Lebens, Artemis Verlag, 

Zürich. 

EİCHNER, Hans (ed.), 

1972 

Romantic and It’a Cognates, The European History 

of a Word, Toronto Univercity Press, Toronto. 

ELİADE, Mircea: 2020 Çev. Güven Hanife, Mefisto ile Erdişi, Ankara, Doğu 

Batı Yayınları. 

ERİUGENA, John Scottus: 

1994 

Çev. (Alm.) Noack Ludwig, Über Die Einteilung der 

Natur, Hamburg, Felix Meiner Verlag. 

ERİUGENA, John 

Scotus:1987 

trans. O’Meara John, Periphyseon (Division of 

Nature), Washington, Edition Bellarmin. 

FASCHER, Vom L.: 1968 des Heraklit und dem L. des Johannes, in: Frage und 

Antwort, s.117–133. 

FERENCZİ, Victor: 2019 Çev. Portakal Hüseyin, Psikanaliz Açısından Cinsel 

Yaşamın Kökenleri, İzmir, Cem Yayınevi. 

FERGUSON, Everett: 

2003 

Background of Early Christianity, Cambridge, 

Eerdsmans Pub. 

FESTİGUERE, A.: 1949 La révélation d'Hermès Trismégiste, Paris, Lecoffre.  

FEUERBACH, Ludwig: 

1960 

Ed. by Boling W./Jodl F., Sämtliche Werke, Das 

Wesen des Christentums, Stuttgart, Frommann-

Holzboog Verlag. 



229 
 

FEUERBACH, Ludwig: 

1967 

Das Wesen des Glaubens im Sinne Luthers, hg. 

Schuffenhauer W., in: Ges. Werke, Band 9, Berlin, De 

Gruyter.  

FİCHTE, J. G.: 1962 hg. Medicus Fritz, Band 4, Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft, Darmstadt. 

FRAENKEL, Eduard: 1935 Rome and Greek Culture, Oxford. 

FRÄNKEL, Hermann: 

1962 

Dichtung und Philosophy des früheren 

Griechentums, C.H. Beck, Müchen. 

FREGE, G.: 1884 Grundlagen der Arithmetik, Breslau, Wilhelm 

Koebler Verlag,. 

FREUD, Sigmund: 1928 Die Zukunft einer Illusion, Internationaler 

Psychoanalytischer Verlag, Wien. 

FREUD, Sigmund: 1961 Gesammelte Werke Band 15, S. Fischer Verlag, 

Frankfurt. 

FÜLLEBORN, Güstav-

Georg: 2017 

Beyträge zur Geschichte der Philosophy, London, 

Forgotten Books. 

GABRIEL, G.; RENTSCH 

Th.: 1989 

Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 7: P-Q, 

Platonismus, Schwabe&Co. AG, Basel. 

GAULD, Alan: 1968 The founders of physical research, Schocken 

Berlin, Books. 

GILSON Etienne: 1952, Being and some philosophers, PIMS, Toronto. 

GILSON, Etienne: 2007 Orta Çağda Felsefe, Çev. Meral, Ayşe, İstanbul, 

Kabalcı Yayınları.  

GOETHE, W. J.: 1973 Hamburger Ausgabe Band XII., C. H. Beck Verlag, 

München. 

GOLDAMMER, K.: 1980 Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 5: L-Mn, Magie, 

Basel, Schwabe&Co. AG. 

GOODSPEED, J. Edgar: 

1914 

Die ältesten Apologeten, Göttingen, Vandenboeck & 

Ruprecht Verlag. 

GRAVES, Robert: 2022 Çev. Akpur Uğur, Yunan Mitleri, İstanbul, Kolektif 

Kitap. 



230 
 

GRÜNDER, Karlfried: 

1971 

Ritter Joachim in: Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, Band 1: A-C, Apollonisch/dionysisch, 

Schwabe&Co. AG., Basel. 

GUTHRİE, W.K.C.: 2011 Yunan Felsefesi Tarihi-I, Çev. Akça, Ergün, İstanbul, 

Kabalcı Yayınları. 

HAAS, M. Alois: 2001 Ritter Joachim-Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 11: U-V, Unio 

mystica, Basel, Schwabe&Co. AG. 

HABERMAS, Jürgen, 

1985 

Der philos. Diskurs der Moderne, Frankfurt, 

Suhrkamp. 

HABERMAS, Jürgen: 

1982 

Die Kulturkritik der Neokonservativen in den USA 

und in der BRD in: Sonderheft “Merkur. Deutsche 

Zeitschrift für europäisches Denken. Heft 36/11, Klett-

Cotta Verlag, Stuttgart. 

HARTLAUB, Friedrich G.: 

1951 

Das Unerklärliche: Studien zum magischen 

Weltbild, Hamburg, Koehler Verlag. 

HARTMANN, Klaus: 1972 Ritter Joachim in: Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, Band 2: D-F, Existentialismus, Basel, 

Schwabe&Co. AG. 

HARTMANN, Nicholai: 

1948 

Zur Grundlegung der Ontologie, Meisenheim, Anton 

Hain Verlag. 

HARTMANN, Nicolai: 

1949 

Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis, 

Berlin, De Gruyter. 

HARTMANN, Nicolai: 

1964 

Der Aufbau der realen Welt, Berlin, De Gruyter. 

HARTMANN, von Eduard: 

1882 

Die Religion des Geistes, Berlin, Duncker Verlag. 

HARTMANN, von Eduard: 

1900 

Philosophie des Unbewussten, W. Friedrich Verlag, 

Leipzig.  

HEGEL, F.W.G.: 1988 ed. Glockner Hermann, Sämtliche Werke, Band 8., 

Fromman-Holzboog Verlag, Stuttgart. 

HEGEL, Friedrich W. G.: 

1928 

hg. H. Glockner, Sämtliche Werke, Frommann, 

Stuttgart. 



231 
 

HEGEL, G.F.: 1924 Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, 

Leipzig, Reclam Verlag. 

HEGEL, Gottfried 

Willhelm: 1927-40 

Vorlesungen über die Ästhetik, Ed. by Glockner 

Hermann, in: Jubiläumsausgabe in zwanzig Bänden, 

Band 13: Stuttgart, Frommanns Verlag. 

HEIDEGGER, Martin: 

1949 

Über den Humanismus, Vittorio Klostermann Verlag, 

Frankfurt am Main. 

HEİDEGGER, Martin: 

1954 

Platons Lehre von der Wahrheit, A. Francke Verlag, 

Bern.  

HEİDRİCH, P.: 1984 Ritter Joachim, Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, Mystik, 

mystisch, Basel, Schwabe&Co. AG. 

HEİNE, Heinrich: 1971 ed. Brieglib Klaus, in: Sämtliche Werke Band 3: Die 

romantische Schule, Wissenschaftliche Gesellschaft, 

Darmstadt. 

HENLE, R.J.: 2012 Saint Thomas and Platonism, Berlin, Springler. 

HERMES, Trismegistus:        

2021 

Corpus Hermeticum, Çev. Gür Türer Hürrem, 

İstanbul, Mavi Kalem Yayınevi. 

HOHENHEİM, von 

Theophrast: 1922 

Paracelsus Sämtliche Werke, Ed. Sudhoff Karl, 

München, Otto Wilhelm Barth Verlag.  

HOMEROS: 2020 Çev. Gören Erman, Homerosçu İlahiler, İstanbul, 

YKY. 

HOWALD, Ernst, 1926 Der Kampf um Creuzers Symbolik, Tübingen, 

Verlag J. B. Mohr Verlag. 

HÜLSMANN, Heinz: 1976 Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 4: I-K, Irrational 

und transintelligible, Basel, Schwabe&Co. AG. 

IMMERWAHR, Raymond: 

1972 

Romantisch. Genese und Tradition einer 

Denkform, Frankfurt, Verlag Athäneum. 

IRENAEUS, Against 

Heresies: 

Book I, Chapter 5 (Çevrimiçi) 

https://www.newadvent.org/fathers/0103105.htm,   30 

Mayıs 2023 

https://www.newadvent.org/fathers/0103105.htm


232 
 

IRENAEUS, Against 

Heresies: 

Book II, Chapter 14 (Çevrimiçi) 

https://www.newadvent.org/fathers/0103214.htm,  30 

Mayıs 2023. 

ISİDOR of Seville: 2006 Etymologies, Stephen A. Barney, W. J. Lewis, J. A. 

Beach and Oliver Berghof, New York, Cambridge 

University Press. 

JÄGER, Werner: 1934 Paideia I, de Gruyter, Berlin-Leipzig. 

JASPERS, Karl, 1935 Vernunft und Existenz, Verlag J. B. Wolters, 

Groningen-Batavia. 

JASPERS, Karl, 1960 Psychologfie der Weltanschauungen, Heidelberg, 

Springer Verlag. 

JUNG, Gustav Carl, 1902 Zur Psychologie und Pathologie sogenannter 

occulter Phänomene, Leipzig, Oswald Mutze Verlag. 

KANT, Immanuel: 1798 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: 

Immanuel Kant, Gesammelte Schriften, Bonner Kant-

Korpus der Akademieausgabe, AA VII, (Online) 

https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/Kant/aa07/, 

31 Temmuz 2020. 

KERENYI, Carl: 2013 Dionysos, Çev. Çetiner Bahar, İstanbul, Pinhan 

Yayıncılık.  

KERN, Udo: 2003 Gottes Sein ist Mein Leben, Walter de Gruyter, Berlin-

NewYork. 

KERNSTEİN, G.: 1971 Ritter Joachim, Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 1: A-C, Alchemie, 

Basel, Schwabe&Co. AG. 

KIBLE, B. Ritter: 1992 Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 8: R-Sc, Ratio, 

Basel, Schwabe&Co. AG. 

KİESEWETTER, Karl: 

1909 

Geschichte des neueren Okkultismus, Paderborn, 

Sarastro Verlag. 

KİRCHNER, F.;             

MİCHAËLİS C.: 2013 

Wörterbuch der Philosophischen Begriffe, hrsg. 

Regenbogen Arnin, Meyer Uwe, Hamburg. Felix 

Meiner Verlag.  

https://www.newadvent.org/fathers/0103214.htm
https://korpora.zim.uni-duisburg-essen.de/Kant/aa07/


233 
 

KLAGES, Ludwig: 1966 Der Geist als Widersacher der Seele, Werke 2. Band, 

Bonn, Bouvier Verlag,  

KLEİN, L. Julius: 2020 Geschichte des Dramas, Hansebooks, Norderstedt.  

KLİBANSKY, Raymond: 

1939, 

The Continiuty of the Platonic Tradition, Warburg 

Institute, Londra. 

KLİBANSKY, Raymond: 

1950 

The continuity of the Platonic tradition during the 

middle ages 1, London, Warburg Institute. 

KNOX, John: 1942 Marcion and The New Testament, Illinois, The 

University of Chicago Press. 

KOEPGEN, Georg: 1939 Die Gnosis des Christentums, Otto Müller Verlag, 

Salzburg. 

KOSSLER, Matthias: 1990 Substantielles Wissen und Subjektives Handeln, 

Dargestellt in einem Vergleich von Hegel und 

Schopenhauer, Peter Lang Verlag, Frankfurt am 

Main.  

KÖRNER, Joseph: 1929 Die Botschaft der deutschen Romantik an Europa, 

B. Filser Verlag, Augsburg. 

KRÄMER, H.J.: 1983, Die Ältere Akademie, in: Hellmut 

Flashar (Hrsg.): Grundriss der Geschichte der 

Philosophie. Die Philosophie der Antike, Band 3, 

Schwabe, Basel.  

KRONER, Richard: 2006, Von Kant zu Hegel, Mohr&Siebeck Verlag, Tübingen. 

KRUG, Traugott Wilhelm: 

1969 (1833) 

Allgemeine Handwörterbuch der philosophische 

Wissenschaften, Artikel: Kabbalismus, Kabbalistik 

oder kabbalische Philos., Leipzig, Brockhaus 

Verlag. 

LACARRIERE, Jacques: 

2005 

The Gnostics, London, Trc. Nina Rootes, Peter 

Owen.  

LANDAUER, Gustaw, 

1923 

Skepsis und Mystik, Köln, Marcan-Block-Verlag. 

Lask Emil: 1923 Werke Band II., hg. Herrigel Eugen, Verlag 

Mohr/Siebeck, Tübingen. 



234 
 

LASK, Emil: 1923 Werke Band I., hg. Herrigel Eugen, Verlag 

Mohr/Siebeck, Tübingen. 

Leibniz Gottfried Wilhelm: 

1720, 

Anonymus, Theodicee, Hannover. 

Lemanski Jens: 2010 Die Rationalität des Mystischen. Zur Entwicklung 

und Korrektur unseres Mystikverständnisses am 

Beispiel von Dionysius Areopagita, Gottfried 

Arnold und Schopenhauer’’. (In:) ‘’Schopenhauer-

Jahrbuch’’. Nr. 91. S. 93-120. 

LEMAY, R.: 1971 Ritter Joachim in: Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, Band 1: A-C, Astrologie, Schwabe&Co. 

AG. 

LESSİNG, U. H.: 1984 Ritter Joachim, Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, Mystik, 

mystisch, Basel, Schwabe&Co. AG. 

LİLİENTHAL, Christof 

Theodor: 1750 

Die gute Sache der in der heiligen Schrift alten 

und neuen Testaments enthaltenen Göttlichen 

Offenbarung: wider die Feinde derselben erwiesen 

und gerettet, Königsberg, Hartung Verlag. 

LOANNİS, Scoti 

Eriugenae: 1983 

Periphyseon, Genel Indeksler, ed. Allard G.H.,Vrin, 

Paris. 

LOTZE, H.: 1874 Logik, S. Hirzel Verlag, Leipzig. 

LUCRETİUS: 2008 De Rerum Natura, Çev. ed. Leonard Ellery William, 

Wisconsin, University of Wisconsin Press. 

LUKÁCS, G.: 1957 Kurze Skizze einer Gesch. der neueren deutsch. 

Lit., Berlin, Aufbau Verlag. 

LUTHER, Martin: 1895 Disputationen, Dandenhoeck und Ruprecht, 

Göttingen. 

LYOTARD, Jean-François: 

1990 

Beantwortung der Frage: Was ist postmodern?, in: 

Peter Engelmann (ed.), Postmoderne und 

Dekonstruktion. Texte französischer Philosophen 

der Gegenwart, Reclam, Stuttgart. 

LYOTARD, Jean-Fransois, 

1982 

The Postmodern Condition, Manchester, 

Manchester Univercity Press. 



235 
 

MAGEE, Bryan: 2002 The Philosophy of Schopenhauer, Oxford, 

Clarendon Press. 

MAHLMANN, Theodor: 

1998 

Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 10: St-T, 

Suprarational/Kontrarational, Basel, Schwabe&Co. 

AG. 

MAİMON, Salmon: 1790 Versuch über die Transzendentalphilosophie, Berlin, 

Verlag Christian Friedrich Boss und Sohn, 

MAİMON, Salomon: 2004 Versuch über Tranzendantalphilosophie, ed. 

Ehrensperger Florian, Hamburg, Mainer –Verlag. 

MANDELBAUM, Maurice: 

1980 

 ‘’The Physiological Orientation of Schopenhauer’s 

Epistemology.’’ (In:) Fox, Michael (Hrsg.) (1980) 

Schopenhauer. His. Philosophical Achievment. s. 50-

67. 

MANNHEİM, Karl: 1964 Wissenssoziologie, H. Lucterhand Literaturverlag, 

München.  

MAUTHNER, Fritz: 1910 Wörterbuch der Philosophie Bd. 2, Felix Meiner, 

München.  

MEERPOHL, Franz: 1926 Meister Eckharts Lehre vom Seelenfünklein, 

Würzburg, C.J. Becker. 

MEİER, Stephan: 1989 Ritter Joachim-Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 7: P-Q, 

Postmoderne, Basel, Schwabe&Co. AG. 

MEİNERS, Christhof: 2010 Grundriss der Geschichte der Weltweisheit, 

Kessinger Publishing, Montana. 

MEİNHARDT, H.: 1984 Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, 

Okkultismus, Basel, Schwabe&Co. AG. 

MEİSTER, Eckhart: 1903 Mystische Schriften, Berlin. 

MOOG, Willy: 1919 Logik, Psychologie und Psychologismus, Verlag 

von Max Niemeyer, Halle. 

MÜLLER,  Freienfells, 

Richard: 1922 

Irrationalismus, Leipzig. Felix Meiner. 



236 
 

MÜLLER, Otfried Karl: 

1841 

Geschichte der griechisehen Literartur, 2. Band, 

Josef Max und Komp., Breslau. 

Nagel Ernst; Newman 

James R.: 1994 

Gödel Kanıtlaması, Çev. Gözkan, Bülent, İstanbul, 

Sarmal Yayınevi. 

NETTESHEİM, von 

Agrippa: 2006 

Gizli Felsefe ya da Büyü Felsefesi, I. Kitap, Çev. 

Levent Özşar, Bursa, BiblosYayınevi. 

NİETZSCHE Friedrich: 

2020 

Tragedyanın Doğuşu, Çev. Tüzel Mustafa, İstanbul, 

İş Bankası Kültür yayınları.  

NİETZSCHE, Friedrich: 

1954 

Werke in drei Bänden, Band 1, Carl Hanser Verlag, 

München.  

NİETZSCHE, Friedrich: 

1954, 

Werke in drei Bänden, Band 2, Die Fröhliche 

Wissenschaft, Carl Hanser Verlag, München. 

NİETZSCHE, Wörterbuch 

(in): 2004 

Nietzsche Research Group, Ed: van Tongeren Paul, 

Schank Gerd, Siemens Herman, Berlin, Walter De 

Gruyter GmbH. 

NİEWÖHNER, F.: 1976 Ritter Joachim, Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 4: I-K, Kabbala, 

Basel, Schwabe&Co. AG. 

NİKOLAİDİS, A. G.: 2023 (Çevrimiçi) 

www.academia.edu/37004821/WHAT_DID_APOLLO_

MEAN_TO_PLUTARCH 

NİKOLAUS, von Kues: 

2019, 

Über die Belehrte Unwissenheit, Books on Demand 

Verlag, Norderstedt. 

NORDAU, Simon Max: 

1892 

Entartung, C. Dunker Verlag, Berlin. 

NOVALİS: 1923 Ed. Minor Jakob, Schriften, Jena. 

PAGELS, Elaine: 1996, The Origin of Satan, New York, Vintage Boks. 

PAGLİA, Camille: 2014 Cinsel Kimlikler, Çev. Hazaryan Anahid, Demirci 

Fikriye, Ankara, Epos Yayınları.  

PANNWİTZ, Rudolf: 1917 Die Krisis der europäeischen Kultur, Werke Band 

2, Verlag Hans Carl, Nürnberg. 



237 
 

Paracelsus, Sudhoff Karl: 

1929 

Theophrast von Hohenheim gen. Paracelsus 

Sämtliche Werke in Bd:12, Astronomia magna oder 

die ganze Philosophia sagax der großen und kleinen 

Welt, K. Oldenburg Verlag, München und Berlin. 

PAUL Jean: 1967 Ed. Miller Norbert, in: Werke Band 5: Vorschule der 

Ästhetik, München, Hanser Verlag. 

PAUS, A.: 1984 Ritter Joachim, Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, 

Mysterium tremendum et mysterium fascinans, 

Basel, Schwabe&Co. AG. 

PEUCKERT W.: 1930/31 Hermes Trismegistus, Krayer-Hoffmann E. in: 

Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens Band 

3: De Gruyter Verlag, Berlin und Leipzig.  

PLATON: 2000 Devlet, Çev. Eyuboğlu Sabahattin, Cimcoz M. Ali, 

İstanbul, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

PLATON: 2015 Timaios, Çev. Akderin Furkan, İstanbul, Say 

Yayınları. 

PLATON: 2016 Diyaloglar (Georgias), Çev. Aktürel Teoman, 

İstanbul, Remzi Kitabevi. 

PLOTİNUS: Enneaden, 

http://www.zeno.org/Philosophie/M/Plotin/Enneaden,  

(Çevrimiçi), 30 Mayıs 2024. 

POPPER, Karl: 1974 Connjectures and Refutations. The Growth of 

Scientific Knowledge, London. Rotledge and Kegan 

Paul. 

POPPER, Karl: 2003 Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, 

Mohr&Siebeck Verlag, Tübingen. 

POPPER, R. K.: 1992, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde Band 1, 

UTB Verlag, Stuttgart. 

PSEUDO: Dionysos Aeopagitas, The Mystical Theology. 

QUİNT, Josef: 1963 Meister Eckhart, W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart. 

QUİNT, Josef: 1978 Textbuch zur Mystik des Deutschen Mittelalters, 

Max Niemeyer Verlag, Tübingen. 

http://www.zeno.org/Philosophie/M/Plotin/Enneaden


238 
 

QUİSPEL, Gilles: 1951 Gnosis als Welt-Religion, Zürich, Origo Verlag. 

QUİSPEL, Gilles: 2005 Gnosticism: Gnosticism from its Origins to the 

Middle Ages, First Edition, Encyclopedia of Religion, 

C. V, Ed., Lindsay Jones, Macmillan, Thomon Gale.  

RECKERMANN, A.: 1974 Ritter Joachim in: Historisches Wörterbuch der 

Philosophie, Band 3: G-H, Hermetismuz, 

hermetisch, Basel, Schwabe&Co. AG. 

REUCHLİN, Johann: 1983 On the art of the Kabbalah = De arte cabalistica, 

Abaris Books, New York. 

Rickert Heinrich, 1920 Die Philosophie des Lebens : Darstellung und 

Kritik der philosophischen Modeströmungen 

unserer Zeit, J.B.C. Mohr Verlag, Tübingen. 

Rickert Heinrich, 1926 Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, J.B.C. 

Tübingen, Mohr Verlag, 

RİTSCHEL Friedrich: 

1866, 

Kleine philologische Schriften, Leipzig, Teubner 

Verlag. 

RİTTER, H.: 2010 Geschichte Der Pythagorischen Philosophie, 

Bremen, Nabu Press.  

ROQUES; Abbe Rene: 

1954, 

L’universe Dionysien, Firmin-Didot, Paris.  

ROREM, Paul: 1993 Pseudo- Dionysius, New York, Oxford Univercity 

Presses,  

RUDOLPH, Kurt: 1983 Gnosis, T and T Clark Limited, New York. 

RUFFİNG, Margit:  2001  ‘’Wille zur Erkenntnis’’. Die Selbsterkenntnis des 

Willens und die Idee des Menschen in der 

ästhetischen Theorie Arthur Schopenhauers, 

Dissertation, Johannes-Gutenberg Universität, Mainz. 

RUH, K.: 1993 Die 'Mystica Theologia' des Dion. Ps.-Areop. im 

Lichte mittelalterl. Kommentatoren. Z. dtsch. 

Altertum Band122, S. Hirzel Verlag, Stuttgart. 

RUSSELL, Bertrant: 1952 Mystik und Logik, Alm. Çev. Heinzel Erwin, Humbolt 

Verlag, Wien. 



239 
 

 

RÜCKER, Silvia: 1976 Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 4: I-K, Irrational, 

das Irrationale, Irrationalismus, Basel, 

Schwabe&Co. AG. 

SANDOR, Pal: 1971 Nicolaus Cusanus, Berlin, Akademie Verlag. 

SCHELER, Max: 1960 Ed. Scheler Maria, Die Wissensformen und die 

Gesellschaft, in: Gesammelte Werke Band 8, Bern, 

Francke Verlag,. 

SCHELLING, F. W. J. : 

1859 

hg. Schelling K. F. A., Philosophie der Kunst, J. G. 

Cotta’scher Verlag, Stutgart und Augsburg. 

SCHELLING, Joseph 

William Friedrich: 1856-

1861 

Sämtliche Werke, Ed. by. Schelling K.F.A., Cotta 

Verlag, Stuttgart. 

SCHLEGEL, Friedrich: 

1947 

Ed. Hankamer Paul, Über das Studium der 

griechischen Poesie, Godesburg, Kupper / Bondi 

Verlag, Berlin. 

SCHLEGEL, Friedrich: 

1958 

hg. Behler Ernst, Atheneaum Fragment 116 (1797), 

Kritische Ausgabe. 

SCHLEGEL, Friedrich: 

1967 

Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Erste Abteilung: 

Kritische Neuausgabe, Band 2, Zürich, Schöningh 

Verlag. 

SCHLEGEL, von 

Friedrich: 1967 

Kritische Friedrich-Schlegel- Ausgabe 2.Band, 

hrsg. H. Eichner und E. Behler, Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft.  

SCHLEGEL, von 

Friedrich: 1975 

Kritische Friedrich-Schlegel- Ausgabe 8.Band, 

hrsg. von E. Behler und U. Struc-Oppenberg, 

München - Paderborn – Wien.  

SCHLEGEL, Wilhelm von 

August: 1846 

Vorlesungen über Dramatische Kunst und 

Literatur, Ed. Böcking Eduard, Weidmann’sche 

Buchhandlung, Leipzig. 

SCHLEİERMACHER, Fr.: 

1931 

hg. Odebrecht Rudolf, Asthetik, Berlin, Junker und 

Dünnhaupt Verlag,. 



240 
 

SCHMİDT, P. W.:  1923, Menschheitswege zum Gotterkennen, rationale, 

irrationale, superrationale…, München, Kösel&Pustet 

Verlag. 

SCHMİTT, Carl: 1925 Politische Romantik, Duncker und Humbolt, 

München. 

SCHNACKENBURG, 

Rudolf: 1965 

Das Johannesevangelium, Herder Verlag, Freiburg im 

Breisgau. 

SCHOLEM, Gerschom: 

1957 

Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, 

Rhein Verlag, Wien. 

SCHOLEM, Gershom: 

1965 

Zur Kabbala und ihrer Symbolik, Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft, Darmstatd. 

SCHOPENHAUER, 

Arthur: 1938, 

Ed. Hüsbscher Arthur, Sämtliche Werke Band 3, Die 

Welt als Wille und Vorstellung, Wiesbaden,  

Brockhaus Verlag. 

SCHULZ, Ortrun: 2002  “Schopenhauer als Aufklärer des Irrrationalen”. (in:) 

Birnbacher, Dieter/ Lorenz, Andreas/ Miodonski, Leon/ 

(Hrsg.) Schopenhauer im Kontext. Deutsch-

polnisches Schopenhauer-Symposion 2000. 

Würzburg. Königshausen und Neumann. s. 53-68. 

SEMLER, Salomo Johann: 

1777 

Versuch einer freiern theologischen Lehrart, dijital 

ortama aktarılma 24 Şubat 2022, Bern Üniversitesi. 

ŞENAY, Bülent: 2003 İlk Rafizi Hıristiyan Kilisesi Markünilik, Bursa, 

Verka Yayınları.  

SİEMEK, Marek:  2006  ‘’Schopenhauer und die Philosophie des 

Deutschen Idealismus: Negation, Kritik, 

Fortsetzung’’, (In:) Hühn, Lore (Hrsg.) (2006) Die 

Ethik Arthur Schopenhauers im Ausgang vom 

Deutschen Idealismus (Fichte/Schelling). Würzburg. 

Ergon. S. 255-262. 

SMİTH, L. P.: 1925 Four romantic words, in: words and idioms, 

Boston. 

SOUDEK, Ernst: 1973 Meister Eckhart, Springer Verlag. 



241 
 

 

SPRANGER, Eduard: 

1947 

Die Magie der Seele, Evangelische Verlagsanstalt, 

Berlin. 

STEİN, von H.,  De Platonismo Patrum, Roma, Pontificia 

Universitas Gregoriana, hg. Arnou R.: 1935, 

STENDHAL: 1962, Racine and Shaekspeare, New York, Crowell-Collier. 

STENİUS, Eric: 1984 Ritter Joachim, Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 6: Mo-O, Das 

Mystische, Basel, Schwabe&Co. AG. 

STUPPERİCH, Reinahard: 

1974 

Ritter Joachim-Gründer Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 3: G-H, Gnosis, 

Schwabe&Co. AG., Basel. 

ŞENAY, Bülent: "Merkūniyye", D.İ.A, (Çevrimiçi) 

https://islamansiklopedisi.org.tr/merkuniyye, 14 Nisan 

2023. 

TATARKIEWICZ, 

Wladyslaw: 2005 

Historia Filozofii, Bd. 2. Warschau. PWN. 

TAULER, Johann: 1910 Ed. Vetter F., Predigten, Berlin, Weidmann Verlag. 

TERTULLIAN: 1914 Çev. Bindley Herbert T., The Prescription of the 

Heretics, E. S.  

THOMASSEN, Einar: 

2006 

The Spritual Seed: The Church of Valentinians, 

Brill, Leiden. 

TIEDEMANN, Dietrich: 

2017 

Geist der spekulativen Philosophie - Von 

Thales bis Sokrates, Norderstedt, Hansebooks. 

TOPİTSCH, Ernst: 1966 Marxismus und Gnosis in: Sozialphilosophie zwischen 

Ideologie und Wissenschaft Band 10, Neuwied,  

Lucterhand Verlag. 

TOPİTSCH, Ernst: 1969 Mythos, Philosophie, Politik: Zur Naturgeschichte 

der Illusion, Rombach Verlag, Freiburg. 

UNNİK, v. Cornelis Gnosis und Judentum in: Gnosis, Festschrift für 

Hans Jonas, hrsg. Aland Barbara, Vandenhoeck- 

https://islamansiklopedisi.org.tr/merkuniyye


242 
 

Willem: 1978 Ruprecht, Göttingen.  

VANSTEENBERGHE, 

Edmond: 1915 

Autour de la Docte ignorance. Une controverse 

sur la théologie mystique au XVe siècle in: 

Beiträge zur Geschichte der Philosophie und 

Theologie des Mittelalters 14, Aschendorff Verlag, 

Münster. 

VERBEKE, G.: 1980 Ritter, Joachim-Gründer, Karlfried in: Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Band 5: L-Mn, Logos, 

Basel, Schwabe&Co. AG. 

VERDENİUS, Jacob 

Wilhelm: 1960 

Traditional and Personal Elements in Aristotle’s 

Religion, in Phronesis, 5(1): 56–70.  

VERNANT, Jean-Pierre: 

2015 

Eski Yunan’da Mit ve Din, Çev. Erşen Murat, 

İstanbul. Alfa Yayınları.  

VOEGELİN, Eric: 1965 Die Neue Wissenschaft von der Politik, Anton 

Pusted Verlag, München. 

WATSON, Peter: 2024 Alman Dehası, Çev. Özeren Murtaza M., İstanbul, 

Kronik Kitap. 

WEBER, Max: 1905 Die protestantische Ethik und der Geist des 

Kapitalismus, J.C.B. Mohr Verlag, Tübingen. 

WEBER, Max: 1920 Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie 

Band 1., Tübingen, J.C.B. Mohr Verlag. 

WEBER, Max: 1922 Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, 

Tübingen, J.B.C. Mohr Verlag. 

WESTPHAL, Rudolf: 2016 Geschichte der alten und mittelalterlichen Musik, 

CreateSpace Independent Publishing Platform 

WİLPERT, Gero von: 1989 Sachwörterbuch der Literatur, Alfred Kröner Verlag, 

Stuttgart. 

WİNDELBAND, Wilhelm: 

1904 

Die Geschichte der neueren Philosophie, Verlag 

Breitkopf & Härtel, Leipzig.  

WİNDELBAND, Wilhelm: 

1924 

Präludien, Mohr (Pohl Siebeck) Verlag, Tübingen. 

WUNDT, Max Wilhelm: Hypnotismus und Suggestion, Leipzig, Wilhelm 



243 
 

1892 Engelmann Verlag. 

YATES, A. Frances: 2021 Giordano Bruno ve Hermetik Gelenek, Çev. Temiz, 

Deniz Ayşe, İstanbul, Say Yayınları. 

YOUNG, Julian: 1988 ‘’Is Schopenhauer an Irrationalist?’’. (In:) 

‘’Schopenhauer-Jahrbuch’’. Nr. 69. S.85-100. 

ZİLBOORG, Gregory: 

1944 

Masculine and Feminine, in: Some Biological and 

Culturel Aspects. Psychiatry 7.  

ZİMMERMANN, Albert: 

1982 

Studien und Texte zur Geistesgeschichte des 

Mittelalters, Verlag E. J. Brill, Leiden-Köln. 

ZUNTZ, Günter: 1971, Persephone; three essays on religion and thought 

in Magna Graecia, Clarendon Press, Oxford. 

ZUNZ, Leopold: 1966 Die gottesdinstl. Vorträge der Juden hist. 

entwickelt, Georg Olms Verlagsbuchhandlung, 

Hildesheim. 

-------: 2024 (Çevrimiçi) 

https://ccel.org/ccel/rolt/dionysius/dionysius.iv.ii.html,  

Mart, 2024. 

 

 

 

 

 

https://ccel.org/ccel/rolt/dionysius/dionysius.iv.ii.html


244 

ÖZGEÇMİŞ 

Adı Soyadı: Murat Kaymaz 

Lisans: İ.Ü Fen Fakültesi Biyoloji, 2002 

Yüksek Lisans: Bahçeşehir Üniversitesi Felsefe, 

2017 

Yayınlar: 

Kaymaz, Murat. “Schopenhauer Felsefesinde Platonik Öğeler”. Felsefe 
Arkivi, sy. 47 (Nisan 2019): 81-97. 

Çeviriler: 

Parerga ve Paralipomena Cilt I, 2019, Arthur Schopenhauer, Ötüken 
Neşriyat, (Gürkan Başay, Murat Kaymaz), İstanbul. 

Parerga ve Paralipomena Cilt II, 2021, Arthur Schopenhauer, Ötüken 
Neşriyat (Gürkan Başay, Murat Kaymaz), İstanbul. 

Beng ü Bade, Fuzuli, 2016, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

Saraydan Kız Kaçırma (libretto), 2022, W. A. Mozart, VakıfBank Kültür 
Yayınları, İstanbul.  

Sihirli Flüt (libretto), 2021, W. A. Mozart, VakıfBank Kültür Yayınları, İstanbul. 

Filozof ve Yayıncısı, 2024, Alfred Estermann, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

Telifler: 

Bal Kaşığım, 2014, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 

Kaleme Karşı, 2018, Ötüken Neşriyat, İstanbul. 


