
 

T.C. 

E G E Ü N İ V E R S İ T E S İ 

S o s y a l  B i l i ml e r E n s t i t ü s ü 

 

 

 

 

 

 

 

 

AZERBAYCAN TİYATROSUNUN GELİŞİM SÜRECİ 

VE 

KURUCU İSMİ; MİRZA FETHALİ AHUNDOV 

 

 

 

 

 

 

 

Melike Bahar TİKE TETİK 

 

 

Türk Dünyası Edebiyatları Anabilim Dalı 

İZMİR 

 

2024 



 1 

T.C. 

E G E Ü N İ V E R S İ T E S İ 

S o s y a l  B i l i ml e r E n s t i t ü s ü 

 

 

 

 

 

AZERBAYCAN TİYATROSUNUN GELİŞİM SÜRECİ 

VE 

KURUCU İSMİ; MİRZA FETHALİ AHUNDOV 

 

 

 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Melike Bahar TİKE TETİK 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Muvaffak DURANLI 

 

 

 

Türk Dünyası Edebiyatları Anabilim Dalı 

Türk Dünyası Edebiyatları Doktora Programı 

Merkez
Rectangle

Merkez
Rectangle



 2 

ETİK KURALLARA UYGUNLUK BEYANI 

 

 

 Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğüne sunduğum 

“Azerbaycan Tiyatrosunun Gelişim Süreci ve Kurucu İsmi; Mirza Fethali Ahundov” adlı 

doktora tezinin tarafımdan bilimsel, ahlak ve normlara uygun bir şekilde hazırlandığını, 

tezimde yararlandığım kaynakları kaynakçada ve dipnotlarda gösterdiğimi onurumla 

doğrularım. 

 

 

 

 

 

Adı-Soyadı 

Melike Bahar TİKE TETİK 

 

 

 

 

 



 i 

ÖNSÖZ 

 

Tezimizin konusunu Ege Üniversitesi Türk Dünyası Araştırmaları Enstitüsü Türk 

Dünyası Edebiyatları Doktora Derslerine başladığım sıralarda “Azerbaycan Tiyatrosunun 

Gelişim Süreci ve Kurucu İsmi; Mirza Fethali Ahundov” olarak belirledik. 

Çalışmamıza ilk olarak Mirza Fethali Ahundov’un yazar kimliği ve hayatının 

araştırılmasıyla başladık. Bundan sonra Ahundov’un eserlerinin okunması ve 

incelenmesi, Azerbaycan Tiyatrosu’nun ortaya çıkışı ve gelişim süreci ile Rus, Batı ve 

Türkiye etkisi üzerinde durduk. Bu çalışmalardan sonra Azerbaycan Halk Tiyatrosu, 

meydan tamaşalarını ve Azerbaycan Tiyatrosu’nun gelişim sürecini araştırdık. Mirza 

Fethali Ahundov üzerine ülkemizde yapılan çalışmaları ele alarak bu çalışmaların 

Ahundov’un ülkemizde daha iyi anlaşılmasına katkısını belirttik. 

Mirza Fethali Ahundov’un tiyatro oyunlarının analizini yaparken her oyun için 

“Yapısalcı İnceleme” yöntemlerini kullandık. Mirza Fethali Ahundov’un öncülük yaptığı 

Modern Azerbaycan Tiyatrosunun gelişimini araştırarak ilerledik. Sonuç bölümünde 

özellikle Ahundov’un Azerbaycan Tiyatrosundaki önemi ve etkisi ile radikal duruşu ve 

temaları dile getirişini değerlendirerek çalışmamızı tamamladık.  

 

 

İzmir       Melike Bahar TİKE TETİK 

26.09.2024 

 



 ii 

ÖZET 

Sanat, insanlık tarihinde uzun bir geçmişe sahip olan ve zamanla evrimleşerek 

bugüne kadar gelen bir olgu olarak ortaya çıkmıştır. Başlangıçta sadece işlevsel amaçlar 

için kullanılan sanat, sonraları estetik kaygılarla birlikte derinleşmiş ve insan kimliğiyle 

bütünleşmiştir. İnsanın yaşam mücadelesinde kendi gücünü anlamasına yardımcı olan 

sanat, ilkel topluluklarda doğanın gizemli güçleriyle etkileşime geçme ve onlara yön 

verme çabasının bir ürünü olarak görülür. 

Bu çalışmanın odak noktası Azerbaycan tiyatrosunun kökenleridir. Araştırmamız 

sonucunda bunun “meydan tiyatrosu” geleneğine dayandığını saptadık. Araştırmamızda 

halk kültürü ve estetik ilkelerin belirgin olduğu bu oyunlar, çalışmanın ilk bölümünde 

detaylı olarak ele alınmıştır. Azerbaycan’da modern tiyatronun gelişimi ve yükselişi, 

başlangıç noktası olan Mirza Fethali Ahundov birlikte incelenmiştir. 

Çalışma, öncelikle Mirza Fethali Ahundov'un yazarlık kimliği ve yaşamı üzerine 

yapılan araştırmayla başlamış, ardından Ahundov'un eserlerinin okunması ve 

incelenmesiyle devam etmiştir. Azerbaycan tiyatrosunun ortaya çıkışı ve gelişimi, Rus, 

Batı ve Türkiye'nin etkisi üzerinde durularak incelenmiştir. Ayrıca, Azerbaycan Halk 

Tiyatrosu ve Meydan Tamaşaları ele alınmış ve Ahundov üzerine yapılan çalışmalar 

detaylı bir şekilde ele alınmıştır. 

İkinci bölümde öncü yazar Mirza Fethali Ahundov'un hayatı, özel yaşamı, eğitimi, 

eserleri araştırılarak sunulmuştur. Ahundov'un öncülük ettiği Modern Azerbaycan 

Tiyatrosunun gelişimi araştırılarak çalışma ilerletilmiştir.  

Çalışmamızın üçüncü bölümünde Mirza Fethali Ahundov’un oyunları tek tek ele 

alınarak incelenmiş; tiyatro eserlerinin analizi yapılırken, her bir oyun için “Yapısalcı 

İnceleme Metodları” kullanılmıştır. Ardından yazarımızın Azerbaycan Tiyatrosu’na ve 

toplumuna -özellikle yarattığı kadın karakterle -yaptığı eleştirel duruş ve modern toplum 

yaratma çabası ele alınmıştır. Sonuç bölümünde ise özellikle Ahundov'un Azerbaycan 

Tiyatrosundaki önemi ve etkisi, ayrıca radikal duruşu ve bakış açısı değerlendirilerek, 



 iii 

eserlerinde yer verdiği “Azerbaycan Kadını”, “Akılcılık” ve “Cehalet” temaları detaylıca 

incelenerek çalışmamız tamamlanmıştır. 

Amacımız bu denli öncü bir yazar olan Mirza Fethali Ahundov’u günümüz 

gençlerine tekrar hatırlatmak, onun yaratıcılığını ve görüşlerini yeni bir bakışla 

sunabilmektir. Çalışmamızda görüleceği gibi dönemin şartları (tez dönemindeki Covid 

salgını nedeniyle yaşanan şartlar) nedeniyle Azerbaycan sahasında inceleme yapma 

fırsatı bulunamadığından imkanlar dahilinde elde edilen kaynaklardan istifade edilmiştir. 

Elbette bu durum bir eksiklik olarak kabul edilebilir. Yazarın özellikle felsefi görüşleri, 

reformist idealleri farklı ve başlı başına bir çalışmanın konusu olabilecek kadar derindir. 

Bugün Azerbaycan tiyatro tarihi ve Azerbaycan’daki aydınlanma hareketlerine yönelik 

her çalışmada Ahundov’un adı mutlaka yer almak durumundadır. Ülkemizde bugüne 

değin Ahundov ile ilgili yapılmış çalışmalarda onun komedi eserlerinin diğer eserlerine 

göre daha az incelenmiş olması bizi bu çalışmaya yönlendirmiştir.  

 

Anahtar sözcükler: Mirza Fethali Ahundov, Azerbaycan Tiyatrosu, Azerbaycan, 

Sanat.



 iv 

ABSTRACT 

 

Art is a phenomenon with a long history in human civilization that has evolved 

over time to the present day. Initially used only for functional purposes, art later deepened 

with aesthetic concerns and became intertwined with human identity. Art helps humans 

understand their own strength in the struggle for survival, and in primitive communities, 

it is seen as a product of the effort to interact with and influence the mysterious forces of 

nature. 

The focus of this study is the origins of Azerbaijani theater. Our research found 

that it is based on the tradition of "public theater." In the first section of the study, these 

plays, which are marked by folk culture and aesthetic principles, are discussed in detail. 

The development and rise of modern theater in Azerbaijan, starting with Mirza Fethali 

Akhundov, are also examined. 

The study begins with research on Mirza Fethali Akhundov's identity as a writer 

and his life, followed by the reading and examination of Akhundov's works. The 

emergence and development of Azerbaijani theater are explored with attention to the 

influences of Russia, the West and Turkey. Additionally, Azerbaijani Folk Theater and 

Public Performances are discussed, and studies on Akhundov are detailed. 

In the second section, the life, private life, education, and works of the pioneering 

writer Mirza Fethali Akhundov are investigated and presented. The development of 

Modern Azerbaijani Theater, led by Akhundov, is researched and the study progresses. 

In the third section of our study, Akhundov's plays are examined, and the analysis 

of the theatrical works is conducted using "Structural Analysis Methods" for each play. 

Subsequently, Akhundov’s critical stance and efforts to create a modern society, 

particularly through the female characters he created, are addressed. The conclusion 

section evaluates Akhundov’s importance and impact on Azerbaijani Theater, his radical 

stance and perspective, and the themes of “Azerbaijani Women”, “Rationalism” and 

“Ignorance” in his works in detail. 

Our aim is to remind today's youth of the pioneering writer Mirza Fethali 

Akhundov and present his creativity and views from a new perspective. As seen in our 

study, due to the conditions of the time (such as the Covid pandemic during the thesis 



 v 

period), it was not possible to conduct a field study in Azerbaijan, and resources obtained 

within the available means were utilized. This situation may be considered a limitation. 

Akhundov’s philosophical views and reformist ideals are profound enough to warrant 

their own separate study. Today, Akhundov’s name must be included in any work related 

to Azerbaijani theater history and enlightenment movements in Azerbaijan. The fact that 

Akhundov’s comedic works have been less examined compared to his other works in 

previous studies in our country directed us towards this study. 

 

 

 

Key words: Mirza Fethali Akhundov, Azerbaijan Theatre, Azerbaijan, Art. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 vi 

Tablolar Listesi 

 

Tablo 1: Azerbaycan tarihinde hüküm sürmüş devletler……………………….71 

Tablo 2: Hekâyet-i Molla İbrâhimhalî Kimyâger oyunu kişileştirme tablosu….145 

Tablo3: Hekayet-i Mösyö Jordan Hekim-i Nebatat oyunu kişileştirme tablosu.173 

Tablo 4: Hekayet-i Hırsi Quldurbasan kişileştirme tablosu………..………....208 

Tablo 5: Hikâyet-i-veziri-hanı-Lenkeran kişileştirme tablosu………………...229 

Tablo 6: Sergüzeşti-merdi-hesis kişileştirme tablosu ………………………...255 

Tablo 7: Muraffa Vekillerinin Hikâyesi kişileştirme tablosu…………...…….278 

Tablo 8: Ahundov’un eserleri listesi……………………………………….…346 

 

 

 

 

 

 

  



 vii 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ............................................................................................................................... i 

ABSTRACT ..................................................................................................................... iv 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

GİRİŞ ………………………………………………………………………………..1 

 G.1. Çalışmanın Amacı…………………………………………………………6 

 G.2. Çalışmanın Yöntemi……………………………………………………….8 

 G.3. Mirza Fethali Ahundov Üzerine Türkiye’de Yapılan Çalışmalar……...10 

G.3.1.Kitaplar:…………………………………………………………………….10  

G.3.2. Tezler:........................................................................................................... 17 

G.3.3.Makaleler:………………………………………….. ...........................................21 

 

I.BÖLÜM 

 

1. AZERBAYCAN HALK TİYATROSUNUN GELİŞİM SÜRECİ........................ 24  

1.1. HALK TİYATROSU VE MEYDAN TAMAŞALARI .................................. 25 

1.1.1. Halk Oyunları Çeşitleri ........................................................................... 31  

1.1.1.1. Dodu-godu Oyunu.................................................................................. 31 

1.1.1.2. Kevser Oyunu......................................................................................... 34 

1.1.1.3. Cütcü Şumu/Çiftçi Pulluğu Oyunu ........................................................ 34 

1.1.1.4. Yuğ Törenleri ......................................................................................... 35 

1.1.1.5. Şebih Oyunu ........................................................................................... 36 

1.1.1.6. Yel Baba-Yel Dede Oyunu .................................................................... 37 

1.1.1.7. Güdül Oyunu .......................................................................................... 39 

1.1.1.8. Sayaçı Oyunu ......................................................................................... 39 

1.1.1.9. Karavelli ................................................................................................. 40  

1.1.1.10. Mezheke Oyunu ................................................................................... 41 

1.1.1.11. Meshere Oyunu .................................................................................... 41  

1.1.1.12. Dervişlik Gösterileri ............................................................................. 42  



 viii 

1.1.1.13. Hokka Oyunu ....................................................................................... 42  

1.1.1.14. Lağlağı/Alay Oyunu ............................................................................. 42  

1.1.1.15. Tenbeki Oyunu ..................................................................................... 43 

1.1.1.16. Şebede Oyunu ...................................................................................... 43 

1.1.1.17. Lal Oyunu............................................................................................. 43  

1.1.1.18. Kendirbaz Oyunu ................................................................................. 44 

1.1.1.19. Kilimarası Oyunu ................................................................................. 44  

1.1.1.20. Kosa Oyunu.......................................................................................... 45  

 

1.2. AZERBAYCAN PROFESYONEL TİYATROSUNUN OLUŞUMU ........... 48 

 1.2.1.İlk Tiyatro Toplulukları………………………………………………….57 

  1.2.1.1. Nicat Tiyatro Topluluğu………………………………………59 

  1.2.1.2. Safa Tiyatro Topluluğu……………………………………….61 

  1.2.1.3. Müdürriyet Tiyatro Topluluğu………………………………..63 

 

1.3. AZERBAYCAN’DA TERCÜME ESERLER ................................................ 65  

1.3.1. Rus edebiyatından tercüme edilen ve sahnelenen eserler: ............................ 65 

1.3.2. Batı edebiyatından tercüme edilen eserler: ................................................... 66 

1.3.3. Türk edebiyatından aktarılan eserler: ............................................................ 68 

 

II.BÖLÜM 

 

2. ZAMANININ ÖNÜNDE BİR REFORMİST: MİRZA FETHALİ AHUNDOV 70 

2.1. Mirza Fethali Ahundov'un  Yaşadığı Dönemin Politik ve Sosyal Durumu…70 

 2.1.1. XIX. Yüzyıl Azerbaycan'da Tarihsel Olaylar………………………….70 

2.1.2.   XIX. Yüzyıl Azerbaycan'da Sosyal ve Kültürel Durum……………….78 

2.2. Mirza Fethali Ahundov’un Hayatı .................................................................. 81 

2.3. Mirza Fethali Ahundov’un Eğitimi ................................................................. 84 

    2.4.     Mirza Fethali Ahundov’un Mesleki Yaşamı…………………………………86 

    2.5.     Mirza Fethali Ahundov’un Özel 

Hayatı……………………………………..975 



 ix 

2.6. Felsefi Düşünceleri, Reformist Yapısı ve Eserleri .......................................... 97 

2.6.1. Kemalüddevle Mektupları ............................................................................. 97 

2.6.1.1. Celalüddevle’nin Kemalüddevle’ye Yazdığı Cevap Mektubu: ...... 99 

2.6.1.2. Mektubat Eserinin Eklemeleri:........................................................ 99 

2.6.1.3. Birinci Ekleme: ............................................................................... 99 

2.6.1.4. İkinci Ekleme: ............................................................................... 100 

2.6.1.5. Üçüncü Ekleme: ............................................................................ 100 

2.6.2. Aldanmış Kevakip....................................................................................... 101 

2.6.2.1. Hikâye Özeti………………………………………………………….102 

            2.6.2.2. Hikâye Değerlendirmesi……………………………………………...110 

2.7. Dil ve Alfabe Üzerine Görüşleri ................................................................... 117 

2.7.1. Alfabe Layihası ve Mektupları……………………………………………117 

2.8. Edebiyat Üzerine Görüşleri ve Eserleri......................................................... 125 

2.8.1. Manzum Eserleri ......................................................................................... 125 

2.8.2. Çeşitli Yazıları............................................................................................. 129 

2.8.2.1. Kritika............................................................................................ 129 

2.8.2.2. Yek Kelme..................................................................................... 129 

 

III.BÖLÜM 

 

3. MİRZA FETHALİ AHUNDOV TİYATROSU ....................................................... 131 

3.1. MİRZA FETHALİ AHUNDOV’UN KOMEDİLERİ .................................. 134 

3.1.1. Hikâyet-i Molla İbrahim Halil-i Kimyager (1850) ..................................... 135 

3.1.1.1. Oyuna Ait Bilgiler ......................................................................... 135 

3.1.1.2. Oyun Özeti .................................................................................... 136 

3.1.1.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj ............................................................. 142 

3.1.1.4. Oyunda Olay Dizisi ....................................................................... 143 

  3.1.1.4.1. Perde ve Sahne………………………………………..143 

  3.1.1.4.2. Olay ve Durum Dizisi…………………………………143 

  3.1.1.4.3. Atmosfer………………………………………………144 

3.1.1.5. Aksiyon Planı ................................................................................ 144 



 x 

  3.1.1.5.1. Kavramlar……………………………………………..145 

  3.1.1.5.2. Çatışma………………………………………………..145 

3.1.1.6. Oyunda Yer Alan Karakterler ....................................................... 145 

  3.1.1.6.1. Kişileştirme tablosu………………………………………...145 

  3.1.1.6.2. Ana Karakterler…………………………………………….147 

   3.1.1.6.2.1. Şair Hacı Nuri……………………………………147 

   3.1.1.6.2.2. Kimyager Molla İbrahimhalil……………………150 

  3.1.1.6.3. Yardımcı Karakterler……………………………………….151 

   3.1.1.6.3.1. Molla Hamit………………………………………151 

   3.1.1.6.3.2. Nuhulular…………………………………………151 

   3.1.1.6.3.3. Derviş Abbas……………………………………..152 

3.1.1.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler................................. 152 

3.1.1.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler..................... 153 

3.1.1.9. Oyunda Zaman Kullanımı ............................................................. 154 

3.1.1.10. Oyunda Kostümler ........................................................................ 154 

3.1.1.11. Oyun Değerlendirmesi .................................................................. 154 

3.1.2. Hekâyet-i Mösyö Jordân Hekîm-i Nebâtât.................................................. 161 

3.1.2.1. Oyuna Ait Bilgiler ......................................................................... 161 

3.1.2.2. Oyun Özeti .................................................................................... 162 

3.1.2.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj ............................................................. 170 

3.1.2.4. Oyunda Olay Dizisi ....................................................................... 170 

  3.1.2.4.1. Perde ve Sahne………………………………………..170 

  3.1.2.4.2. Olay ve Durum Dizisi…………………………………171 

  3.1.2.4.3. Atmosfer………………………………………………172 

3.1.2.5. Aksiyon Planı ................................................................................ 172 

  3.1.2.5.1. Kavramlar……………………………………………..172 

  3.1.2.5.2. Çatışma………………………………………………..173 

3.1.2.6. Oyunda Yer Alan Karakterler ....................................................... 173 

  3.1.2.6.1. Kişileştirme tablosu………………………………………...173 

  3.1.2.6.2. Ana Karakterler…………………………………………….175 

   3.1.2.6.2.1. Mösyö Jordan…………………………………….175 



 xi 

   3.1.2.6.2.2. Şahbaz Bey………………………………………176 

   3.1.2.6.2.3. Şehrebanu Hanım………………………………..178 

  3.1.2.6.3. Yardımcı Karakterler………………………………………179 

   3.1.2.6.3.1. Hatemhan Ağa…………………………………...179 

   3.1.2.6.3.2. Şerefnisa Hanım………………………………….181 

  3.1.2.6.4. Fon Karakterler…………………………………………….181 

3.1.2.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler................................. 181 

3.1.2.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler..................... 181 

3.1.2.9. Oyunda Zaman Kullanımı ............................................................. 182 

3.1.2.10. Oyunda Kostümler ........................................................................ 182 

3.1.2.11. Oyun Değerlendirmesi .................................................................. 182 

3.1.3. Hikâyet-i Hırs-ı Guldur Basan (1851)......................................................... 189 

3.1.3.1. Oyuna Ait Bilgiler ......................................................................... 189 

3.1.3.2. Oyun Özeti .................................................................................... 190 

3.1.3.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj ............................................................. 203 

3.1.3.4. Oyunda Olay Dizisi ....................................................................... 204 

  3.1.3.4.1. Perde ve Sahne………………………………………..204 

  3.1.3.4.2. Olay ve Durum Dizisi…………………………………204 

  3.1.3.4.3. Atmosfer………………………………………………206 

3.1.3.5. Aksiyon Planı ................................................................................ 206 

  3.1.3.5.1. Kavramlar……………………………………………..207 

  3.1.3.5.2.  Çatışma………………………………………………..207 

3.1.3.6. Oyunda Yer Alan Karakterler ....................................................... 208 

  3.1.3.6.1. Kişileştirme tablosu...………………………………………208 

  3.1.3.6.2. Ana Karakterler…………………………………………….209 

   3.1.3.6.2.1. Bayram……………………………………...……209 

   3.1.3.6.2.2. Perzad……………………………………………210 

   3.1.3.6.2.3. Divanbeyi………………………………………..211 

   3.1.3.6.2.4. Tarverdi………………………………………….212 

  3.1.3.6.3. Yardımcı Karakterler………………………………………212 

   3.1.3.6.3.1. Zeliha ve Namaz…………………………………212 



 xii 

   3.1.3.6.3.2. Veli ve Oruç……………………………………..213 

   3.1.3.6.3.3. Meşedi Kurban…………………………………..213 

  3.1.3.6.4. Fon Karakterler……………………………………………213 

3.1.3.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler................................. 214 

3.1.3.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler..................... 214 

3.1.3.9. Oyunda Zaman Kullanımı ............................................................. 214 

3.1.3.10. Oyunda Kostümler ........................................................................ 215 

3.1.3.11. Oyun Değerlendirmesi .................................................................. 215 

3.1.4. Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran (1850)................................................. 219 

3.1.4.1. Oyuna Ait Bilgiler ......................................................................... 219 

3.1.4.2. Oyun Özeti .................................................................................... 220 

3.1.4.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj ............................................................. 226 

3.1.4.4. Oyunda Olay Dizisi ....................................................................... 227 

  3.1.4.4.1. Perde ve Sahne………………………………………..227 

  3.1.4.4.2. Olay ve Durum Dizisi…………………………………227 

  3.1.4.4.3. Atmosfer………………………………………………228 

3.1.4.5. Aksiyon Planı ................................................................................ 228 

  3.1.4.5.1. Kavramlar…………………………………………….229 

  3.1.4.5.2. Çatışma……………………………………………….229 

3.1.4.6. Oyunda Yer Alan Karakterler ....................................................... 229 

  3.1.4.6.1. Kişileştirme tablosu………………………………………..229 

  3.1.4.6.2. Ana Karakterler……………………………………………232 

   3.1.4.6.2.1. Timur Bey……………………………………….232 

   3.1.4.6.2.2. Şule Hanım………………………………………233 

   3.1.4.6.2.3. Nisa Hanım………………………………………233 

   3.1.4.6.2.4. Vezir……………………………………………..234 

  3.1.4.6.3. Yardımcı Karakterler………………………………………234 

   3.1.4.6.3.1. Ziba Hanım………………………………………234 

   3.1.4.6.3.2. Han………………………………………………235 

   3.1.4.6.3.3. Peri Hanım………………………………………235 

  3.1.4.6.4. Fon Karakterler……………………………………………236 



 xiii 

3.1.4.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler................................. 236 

3.1.4.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler..................... 237 

3.1.4.9. Oyunda Zaman Kullanımı ............................................................. 237 

3.1.4.10. Oyunda Kostümler ........................................................................ 237 

3.1.4.11. Oyun Değerlendirmesi .................................................................. 238 

3.1.5. Sergüzeşt-i Merd-i Hasis ............................................................................. 242 

3.1.5.1. Oyuna Ait Bilgiler ......................................................................... 242 

3.1.5.2. Oyun Özeti .................................................................................... 243 

3.1.5.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj ............................................................. 251 

3.1.5.4. Oyunda Olay Dizisi ....................................................................... 252 

  3.1.5.4.1. Perde ve Sahne………………………………………..252 

  3.1.5.4.2. Olay ve Durum Dizisi…………………………………252 

  3.1.5.4.3. Atmosfer………………………………………………254 

3.1.5.5. Aksiyon Planı ................................................................................ 254 

  3.1.5.5.1. Kavramlar……………………………………………..255 

  3.1.5.5.2. Çatışma………………………………………………..255 

3.1.5.6. Oyunda Yer Alan Karakterler ....................................................... 255 

  3.1.5.6.1. Kişileştirme tablosu………………………………………...255 

  3.1.5.6.2. Ana Karakterler…………………………………………….257 

   3.1.5.6.2.1. Hacı Kara…………………………………………257 

   3.1.5.6.2.2. Haydar Bey……………………………………….258 

   3.1.5.6.2.3. Suna Hanım………………………………………259 

  3.1.5.6.3. Yardımcı Karakterler………………………………………260 

   3.1.5.6.3.1. Asker Bey ve Sefer Bey…………………………260 

   3.1.5.6.3.2. Keremali…………………………………………260 

   3.1.5.6.3.3. Tükez…………………………………………….261 

   3.1.5.6.3.4. Emniyet Müdürü  ……………………………….262 

  3.1.5.6.4. Fon Karakterler……………………………………………262 

3.1.5.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler................................. 262 

3.1.5.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler..................... 263 

3.1.5.9. Oyunda Zaman Kullanımı ............................................................. 263 



 xiv 

3.1.5.10. Oyunda Kostümler ........................................................................ 264 

3.1.5.11. Oyun Değerlendirmesi .................................................................. 264 

3.1.6. Muraffa Vekillerinin Hikâyeti (1855) ................................................... 267 

3.1.6.1. Oyuna Ait Bilgiler ......................................................................... 267 

3.1.6.2. Oyun Özeti .................................................................................... 267 

3.1.6.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj ............................................................. 274 

3.1.6.4. Oyunda Olay Dizisi ....................................................................... 275 

  3.1.6.4.1. Perde ve Sahne………………………………………..275 

  3.1.6.4.2. Olay ve Durum Dizisi…………………………………275 

  3.1.6.4.3. Atmosfer………………………………………………277 

3.1.6.5. Aksiyon Planı ................................................................................ 277 

  3.1.6.5.1. Kavramlar……………………………………………..277 

  3.1.6.5.2. Çatışma………………………………………………..278 

3.1.6.6. Oyunda Yer Alan Karakterler ....................................................... 278 

  3.1.6.6.1. Kişileştirme tablosu………………………………………...278 

  3.1.6.6.2. Ana Karakterler…………………………………………….280 

   3.1.6.6.2.1. Sakine Hanım…………………………………….280 

   3.1.6.6.2.2. Aziz Bey…………………………………………281 

   3.1.6.6.2.3. Merdan Ağa……………………………………..284 

  3.1.6.6.3. Yardımcı Karakterler………………………………………285 

   3.1.6.6.3.1. Zeynep Hanım………………………………..….285 

   3.1.6.6.3.2. Gülseba Hanım…………………………………..286 

   3.1.6.6.3.3. Kerim Ağa……………………………………….286 

   3.1.6.6.3.4. Selman Ağa……………………………………...286 

   3.1.6.6.3.5. Beşir Ağa ve Cabbar Ağa…………………….…287 

   3.1.6.6.3.6. Zübeyde Hanım………………………………....287 

   3.1.6.6.3.7. Hasan Ağa………………………………….…...289 

   3.1.6.6.3.8. Hâkim…………………………………….….….289 

  3.1.6.6.4. Fon Karakterler……………………………………………290 

3.1.6.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler................................. 290 

3.1.6.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler..................... 291 



 xv 

3.1.6.9. Oyunda Zaman Kullanımı ............................................................. 291 

3.1.6.10. Oyunda Kostümler ........................................................................ 291 

3.1.6.11. Oyun Değerlendirmesi .................................................................. 292 

 

3.2. Ahundov’un Eserlerinde Vurgulanan Temalar……………………………294 

 3.2.1 Kadın………………………………………………………………...294 

 3.2.2 Akılcılık……………………………………………………………..300 

 3.2.3 Cehalet………………………………………………………………307 

 

SONUÇ ......................................................................................................................... 308 

 

KAYNAKÇA ................................................................................................................ 312 

DİZİN ………………………………………………………………………...327 

Teşekkür………………………………………………………………………………334 

EKLER………………………………………………………………………………..335 

Şark Poeaması (Farsça el yazması)…………………………………………………...335 

Şark Poeaması (Türkiye Türkçesi Aktarımı)………………………………………….336 

Mirza Fethali Ahundov’un Hayatının Kronolojik Sıralaması…………………………339 

M.F. Ahundov’un Eserleri Listesi…………………………………………………….346 

 

 

 

 



 1 

GİRİŞ 

 

 

Oynar gibi yaşamalı; oyunlar oynamalı, 

şarkı söylemeli, dans etmeli, böylece 

Tanrıların gönlü alınmış olur ve insan 

kendini düşmanlarına karşı savunur, 

yarışma kazanır. 

Platon, Yasalar 

 

Sanat, insanlık tarihinde varoluşunun ilk dönemlerinden itibaren, zorunlu bir 

gereksinim sonucu doğmuş ve zaman içinde evrimleşerek günümüze kadar gelmiştir. 

Sevda Şener'in ifadesiyle, başlangıçta sanatın temel işlevi yaşamın süsü olmaktan ziyade, 

kendi varlığını ortaya koymaktır. Sanat, insanların doğayla olan ilişkisini ele alarak, onu 

anlama çabası içerisinde somut gerçeklerin dökümünü yapar ve aynı zamanda soyut olanı 

yakalamaya çalışır. Sanat, kolektif bir ürün olarak evrilirken, içinde barındırdığı değerleri 

geliştirir ve bu değerlere estetik bir boyut kazandırır. (Şener, 1975: s.24). 

 Bu çalışmamızın temelini teşkil eden ‘Dram’ sözcüğü Eski Yunancadaki anlamı 

ile imlediği hareket, öznesi, amacı ve etkisi olan bir eylemdir. Başlangıcı, gelişimi ve 

sonucu vardır. Poetika adlı eserinde Aristoteles hareketi tragedyanın en asal ögesi 

saymıştır. Aristotales hareketi, başı ve sonu olan, belirli bir uzunlukta ve tamamlanmış 

bir eylem olarak tanımlamaktadır. Poetika’da Aristoteles iki ana tiyatro türünden 

bahseder: Tragedya ve Komedya. Komedya sözcüğü ise eski Yunancadaki Komos, yani 

eğlence anlamındaki sözcükten gelmektedir. Özellikle Dionisus şenliklerinde çeşitli 

komoi’lerin (eğlencelerin) yer aldığı bilinmektedir. Şarkılarla ve danslarla seyircilere 

takılmalarla gerçekleşen eğlencelerin zamanla düzene sokulduğu ve komedya türünün 

geliştiği ileri sürülmektedir. Ayrıca, Aristoteles köy anlamına gelen kome sözcüğünün 

komedya türünün temel anlamını oluşturduğunu, bu eğlencelerin köylerde yapılmasının, 

üreme, çoğalma, bereketli olmayı yani Phallus’u kutsamak için yapılan Dionisus 

törenlerine dayandığını ileri sürmüştür. Tarihte yazılı metnine ulaşılan en eski komedya 



 2 

yazarı Aristophanes’tir ve eserleri eski komedya türünün ilk örneklerini oluşturur (Şener, 

1997:15-124). 

 Yergi ve alaya, her ulusun uygarlık tarihindeki arkaik dönemlerinde rastlandığı 

görüşüne Sevinç Sokullu Türk Tiyatrosunda Komedyanın Evrimi adlı eserinin giriş 

bölümünde değinmektedir. Arkaik dönemde büyücünün yerini zamanla ozan aldı ve 

büyüsel alandan estetik alana kaydıkça, yerginin büyü değeri azaldı ve bağımsız bir yergi 

sanatı doğduğu görüşünü dile getirmektedir (Sokullu, 1979: 9-10). 

 Aristoteles Poetika adlı eserde komedyanın kaynağının bolluk törenleri ile günlük 

yaşamdaki kişilerin alaya alındığı geleneğe dayandığı belirtilmektedir. Fakat Poetika 

içerisinde daha çok tragedya üzerinde durulmuş ve komedya için sistemli bir görüş dile 

getirilmemiştir.  

Moelwyn Merchant'ın ifadesine göre, “dünya, duyanlar için trajedi, düşünenler 

için ise komedidir” ve komedyanın sanat olma sürecinde, Aristoteles tarafından öncelikle 

“Poetika” eserinde, karakterlerin ortalamadan daha aşağısının taklidi olarak tanımlandığı 

belirtilmiştir (Merchant, 1972: 2). Ancak, komedyanın tanımlanması sürecinde bir 

kavram kargaşası meydana gelmiş, özellikle gülünç olanın taklit edilmesi ve bu durumun 

Aristoteles'e göre soylu olmamaya ve kusura dayanmasının ne anlama geldiği sorusu 

gündeme gelmiştir (Aristoteles, 1995, 1448 b/1449b: 15-20). Sokullu'ya göre, komedya 

tanımları ve kuramları, çağlar boyunca evrim geçirmiş ve öncelikle komedya ile komik 

kavramlarının ayrılması gerekliliği üzerinde durmuştur (Sokullu,1979: 14-15). Komedya, 

bir tür sanat, hatta dram olarak değerlendirilebilecekken, komik hem sanat içinde hem de 

dışındaki şeylere uygulanabilen bir özellik ve nitelik olarak kabul edilmektedir. Comique 

(komik) teriminin komediyle ilişkilendirilmesi, kelimenin etimolojik olarak köy 

şamatasını ifade ettiği ve 'kom' (köy) 'odea' (ses) kelimelerinin birleşmesinden türediği 

fikrine dayanmaktadır (Aristoteles, 1995, 1448 b/1449b: 15-20). 

Homo Ludens /Oyuncu İnsan çıkarımı ile Batı uygarlığında bu konudaki 

araştırmalara önemli ve yeni bir boyut kazandıran Hollandalı tarihçi Johan Huizinga, 

‘oyun’ için kültürden önce gelen ve kültürlerin doğuşuna etki eden bir öge demektedir. 

Ona göre özgür bir eylem olan oyun, bilinçli olarak günlük yaşamın dışında kalan ve ciddi 

bir iş olarak görülür. Oyun, kendi zaman ve yer sıralaması ile saptanmış kuralları ve 

düzeni içerisinde, dış dünyadan kendini çeşitli yollarla ayıran ve oyuncular arasında gizli 



 3 

bir bağ kurulan ve toplumsal öbekleşmeyi de bir çeşit kolaylaştıran niteliklerdedir 

(Huizinga, Homo Ludens, 1955 ve And, Oyun ve Bügü, 2021). 

 Metin And, Oyun ve Bügü adlı eserinde oyun kavramını detaylıca incelemekte, 

farklı dillerdeki kökenini araştırmakta ve oyun üzerine Türkçede pek çok anlam 

yüklenmesinin Huiziga’nın Homo Ludens kuramını ve oyun kavramının kökeni 

üzerindeki düşüncelerini desteklediği sonucuna varmaktadır (And, 2021: 36). Tarih ve 

Arkeoloji alanında çalışan araştırmacıların buluntuları çok eski çağlarda bile oynanan 

oyunların günümüzde oynanan oyunlarla benzerlik gösterdiği sonucunu çıkarmaktadır. 

And bize bu eserinde oyunun en eski uygarlıklardan günümüze kadar olan yolculuğunu 

farklı coğrafya ve kültürlerden örnekler vererek açıklamaktadır.  

 Oyunun iki önemli işlevi olduğu Huizinga ve And tarafından belirtilmektedir; 

bunlar yarışma ya da karşılaşma ve bir şeyi yanılsama yani benzetmedir. Böylece 

benzetmenin seyredene yönelik bir çeşit gösteri olduğu sonucuna varılır. Türkçede 

‘seyirlik oyun’ diye adlandırılan oyunlar, ritüel, ritüel-oyun, mevsimlik tören, dromenon, 

mimetik gibi kavramların ortaya çıktığı bu tanımlamalar içerisinde görülmektedir. 

Araştırmacıların belirttiği üzere tiyatronun temelinde taklit ve kendisinden bir başka 

kişiyi, varlığı yansılamak olduğu bilinmektedir (And, 2021:379). Sir William 

Ridgeway’in incelemeleri gösteriyor ki tiyatronun kökeni Batı Asya’da Taziye 

geleneğine, Eski Mısır’a, Hindistan’a, Cava’ya, Burma’ya, Malezya’ya, Kamboçya’ya, 

Japonya’ya, Avustralya’ya, Afrika’ya, Pasifik Okyanusu’na, Eskimolara ve Şamanlara 

kadar uzanmaktadır.  

Bu bağlamda, sanatın varoluşundaki temel güdü, insanın kendini ifade etme 

ihtiyacı ve çevresini anlama çabasıyla iç içe geçmiştir. Sanat, tarih boyunca insanın 

varoluşsal sorularına cevap arama, duygularını ifade etme ve toplumsal dinamikleri 

anlama çabasının bir yansıması olarak şekillenmiş ve günümüze kadar evrimleşerek 

gelmiştir. Çalışmamızın konusu olan Azerbaycan Tiyatrosuna baktığımız zaman da bu 

bölgede sanatın ve tiyatronun gelişimin diğer coğrafyalarla benzer bir gelişim sürecinde 

olduğunu görmekteyiz. Azerbaycan tiyatrosunun temeli ise eski dönemlerinde bu 

coğrafyada sıkça rastlanan “meydan tiyatrosu” geleneğine dayanmaktadır. Yaptığımız bu 

çalışmada görülmektedir ki Azerbaycan'da tiyatro geleneğinin kökenleri, mevsimsel 

ritüeller ve törenlerle, günlük yaşam ve kültürel gösterilerle yakından ilişkilidir. 



 4 

Mevsimsel törenler, yazın gelmesi, ekim zamanı, hasat dönemi ve yayla göçü gibi 

dönemlere bağlı olarak gerçekleşirken; günlük yaşam törenleri, aşık toyları, derviş 

düğünleri, ölüm merasimleri gibi günlük olaylar etrafında şekillenir. 

Azerbaycan'da tiyatro sanatının kökleri, Azerbaycan halkının yaşamı, şenlik ve 

düğün gelenekleri ile bakış açısı arasındaki ilişkiye dayanmaktadır. Törenler, ayinler ve 

oyunlardaki gösteri unsurları, bağımsız halk tiyatrosunun oluşmasında önemli rol 

oynamıştır. Azerbaycan halk tiyatrosu, gerçekçi bir niteliğe sahiptir ve repertuarını belirli 

etik içerikli küçük performanslar, özellikle fars türünden eserler oluşturmuştur. 

Azerbaycan tiyatrosu, geleneksel halk tiyatrosu ve Batı etkisi altında gelişen profesyonel 

tiyatro olarak ele alınabilir. Ancak, Azerbaycan profesyonel tiyatrosunun oluşumunda 

halk tiyatrosu önemli bir rol oynamıştır. Halk kültürünün ve estetik prensiplerinin 

görüldüğü bu oyunlar konusunda detaylı bilgi, çalışmamızın ilk bölümde yer alacaktır. 

Modern Azerbaycan edebiyatının ve millî tiyatrosunun kurucusu olarak kabul 

edilen Mirza Fethali Ahundov, 1850-1855 yılları arasında bir dizi komedi yazmıştır. Bu 

eserler, Azerbaycan'da ve İslam dünyasında modern dramaturginin temelini atmıştır ve 

Ahundov'u, anadili Azerbaycan Türkçesi ile tiyatroyu ilk kez Türkçe yazan kişi yapmıştır. 

Ahundov'un eserleri, Azerbaycan edebiyatının ilk dramatik eserleri olma özelliğini 

taşımaktadır. 

Ülkemizde henüz fazla tanınmayan yazar Mirza Fethali Ahundov üzerine basılan 

kitap sayısı oldukça azdır. Bunlardan hali hazırda kitabevleri raflarında 

bulabileceklerinizin sayısı daha düşüktür. Çalışmamızda Ahundov’u kitaplarına ana konu 

olarak alan veya kitapları içerisinde yer alan bölümlerde Ahundov’a değinen kitaplar, 

tezler ve makaleler belirtilmektedir. 

Ahundov'un komedileri, 10 Mart 1873'te Bakü'de “Hacı Kara” ve “Lenkaran 

Hanının Veziri” adlı eserlerin sahnelenmesiyle Azerbaycan profesyonel tiyatrosunun 

temelini atmıştır. Bu aynı zamanda profesyonel Azerbaycan tiyatrosunun doğum günü 

olarak kabul edilmektedir. Ayrıca, Azerbaycanlı iş insanı ve hayırsever Zeynelabidin 

Tağıyev'in 1883'te Bakü'de ilk profesyonel tiyatro binasını yaptırması, profesyonel tiyatro 

sanatının Azerbaycan'da yayılmasına önemli katkıda bulunmuştur. 

Mirza Fethali Ahundov’un başlattığı yolda Tiyatro faaliyetleri, Azerbaycan'da 

çeşitli şehirlerde ve pek çok yazar tarafından artarak devam etmiştir. Özellikle, 



 5 

1880'lerden sonra tiyatro faaliyetlerinde bir canlanma yaşanmış, profesyonel tiyatrocular 

yetişmiş ve tiyatro grupları kurulmuştur. Bu dönemde, Ahundov'un eserleri ve diğer 

yazarların eserleri Azerbaycan Türkçesiyle sahnelenmiş ve halk tarafından büyük ilgi 

görmüştür. Bu gelişmeler, Azerbaycan'da tiyatro sanatının yayılmasına ve gelişmesine 

önemli katkılar sağlamıştır. 

  



 6 

G.1. Çalışmanın Amacı 

 

Bu çalışma, Azerbaycan Tiyatrosu’nun gelişim sürecini, Mirza Fethali 

Ahundov'un Azerbaycan tiyatrosuna yaptığı önemli katkıları ve özellikle eserlerindeki 

kadın karakterler üzerinden toplumsal mesajlarını ele almaktadır. Ahundov'un eserleri, 

19. yüzyılın ikinci yarısında yaşanan dönemin gerçekliklerini ve toplumu eleştirel bir 

şekilde yansıtmaktadır. 

Bu çalışma, Ahundov'un tiyatrosunun sadece edebî bir değer taşımadığını, aynı 

zamanda toplumsal eleştiri ve değişim aracı olarak da işlev gördüğünü ortaya 

koymaktadır. Ahundov'un eserleri, dönemin Azerbaycan toplumunun gerçeklerini 

yansıtarak modernleşme ve bilinçlenme çabalarına katkı sağlamış, toplumsal sorunlara 

cesurca eğilmiştir.  

Sonuç olarak, bu çalışma Ahundov'un tiyatrosunu daha derinlemesine anlamak 

ve özellikle kadın meselesini ele alarak toplumsal değişim çabalarını anlatmak amacıyla 

yazılmıştır. Onun eserleri hem edebî hem de toplumsal açıdan değerlendirilerek, 

Azerbaycan tiyatrosunun gelişimine ve modernleşme sürecine katkı sağlamıştır. Bu 

çalışma, Mirza Fethali Ahundov'un Azerbaycan tiyatrosuna ve geniş çapta toplumsal 

değişime yaptığı önemli katkıları incelemektedir. Ahundov'un eserleri, 19. yüzyılın ikinci 

yarısında, özellikle kadın karakterler üzerinden toplumsal eleştiriler yaparak dönemin 

gerçekliklerini cesurca yansıtmıştır.  

Ahundov'un tiyatrosu sadece bir eğlence aracı olmanın ötesine geçmiş, 

toplumsal eleştiri ve değişim aracı olarak da işlev görmüştür. Eserleri, Azerbaycan 

toplumunun dönemin gerçekliklerine cesurca ayna tutmuş, halkın günlük yaşamından 

kesitler sunarak modernleşme ve bilinçlenme çabalarına katkı sağlamıştır. Özellikle kadın 

karakterler üzerinden yapılan vurgu, Ahundov'un zamanının ileri bir düşünürü olduğunu 

ve kadınların potansiyellerini ve güçlü yanlarını ortaya çıkarmak için tiyatroyu etkili bir 

araç olarak kullandığını göstermektedir. 

Bu çalışmanın amacı, Ahundov'un edebî eserlerini sadece sanatsal açıdan değil, 

aynı zamanda toplumsal bir perspektiften de değerlendirerek, onun Azerbaycan 

tiyatrosunda ve genel olarak toplum bilinci oluşumunda oynadığı kilit rolü ortaya 

koymaktır. Ahundov'un eserleri, günümüzde de geçerliliğini koruyan önemli birer 



 7 

referans kaynağı olarak görülmekte ve toplumsal değişim çabalarına ilham vermektedir. 

Mirza Fethali Ahundov'un 1850 ile 1855 yılları arasında yazdığı altı komedisi uzun 

süredir birçok araştırmacı tarafından detaylı bir şekilde incelenmiştir. Bu çalışmada, 

Ahundov'un komedileri özel bir odak noktası olarak ele alınmış ve üzerinde detaylıca 

durulmuştur. Özellikle bu eserlerin kadın meselesi açısından analizi, Ahundov'un kadın 

karakterlerine yaklaşımını ve onların toplumsal bağlamdaki rolünü daha iyi anlamamıza 

yardımcı olmuştur. Çalışmamızda bu komedilerin güncelliğini koruyacağına inanarak, 

onları gelecekte tekrar ele alınacak önemli eserler olarak değerlendirdik. Özellikle kadın 

meselesinin vurgulanması, Ahundov'un kadın karakterlerini nasıl portrelediğini, onların 

toplumsal rollerini ve cinsiyet algısını nasıl ele aldığını anlamamıza olanak tanımıştır. Bu 

yaklaşımın, Ahundov'un eserlerinin günümüzdeki tartışmalara ve değerlendirmelere nasıl 

katkı sağlayabileceğini görmemizi sağlamıştır. Bu çalışmanın, bugüne kadar yapılan 

araştırmalara önemli bir ek yaparak, Ahundov'un komedilerinin edebî ve toplumsal 

açıdan incelenmesinde yeni bir perspektif sunmayı amaçladığını belirtmek isteriz. 

 

 

  



 8 

G.2. Çalışmada Uygulanan Yöntem 

“…oyun özgürlüktür” 

J. Huizinga 

 

Çalışmamızda Mirza Fethali Ahundov’un oyunları incelenirken “Katman 

Soyma Yaklaşımı” temelinde ve “Yapısalcı Yaklaşımı” merkezde tutan, metnin temel 

niyetini anlamayı amaçlayan ve “metinlerarası” bakan bir oyun analiz yöntemi kullanarak 

ilerleyeceğiz. İlk olarak oyuna ait bilgiler verildikten sonra detaylı oyun özeti 

yapılacaktır. Oyuna ait önerme/mesaj kısaca verilip ardından oyunda olay dizisi, buradaki 

perde ve sahne bilgileri, olay ve durum dizisi ile atmosfer yapısı incelenecektir. Oyunun 

aksiyon planı, bunun içinde kullanılan kavramlar ve çatışma kavramları saptanacaktır. 

Oyunda yer alan karakterler kişileştirme tablosu ile sunulacak ve ana karakterler, 

yardımcı karakterler ve fon karakterler olarak detaylıca ele alınacaktır. Oyunda yer alan 

farklı milletlere ait izler, oyunda yer alan mekân, şehir adları ve nesneler, oyunda zaman 

kullanımı ve oyunda kostümler ayrı ayrı bölümler halinde düzenlenecektir. Son olarak 

her oyunun değerlendirmesi yapılarak oyun incelemeleri tamamlanacaktır. Genel olarak 

yapılacak bu incelemede Münip Melih Korukçu, Ayşegül Yüksel, LajosEgri, Hülya 

Nutku ve Dilek Zerenler gibi araştırmacıların inceleme ve çözümleme eserlerinden 

yararlanılacaktır. 

Oyun incelememizde yöntem olarak kullandığımız Katman Soyama 

Yaklaşımını, Münip Melik Korukçu şöyle ifade etmektedir; 

“Oyun analizi için metinden öze katman soyma yaklaşımı, iç eleştiri 

yöntemlerinden yapısalcı yaklaşımı merkezinde tutan, metnin temel niyetini anlamayı 

amaçlayan bir yaklaşımdır. Sahnelenmek üzere kaleme alınmış tüm metinler yapısal 

olarak belirleyebileceğimiz katmanlar içermektedir. Bu katmanlar da tiyatro sanatının 

kendine özgü kavramlarını içinde barındırırlar ve oyun metninin anlaşılmasında önem 

taşırlar” (Korukçu, 2022: 33). 

Biz de çalışmamızda bu yönde hareket ederek Korukçu’nun verdiği Oyun Analiz 

Şablonunu temel aldık. Ona göre en içten en dışa doğru sıralan katmanlar şu şekilde yer 

almaktadır: “Öz, Önerme, Aksiyon Planı, Olay dizisi, Öykü, Oyun Metni”. Dramatik metin 



 9 

için anlam katmalarını ve bu anlam katmanlarını incelerken karşılaşılacak temel 

kavramları da şu şekilde sıralamaktadır:  

I. Katman: Oyun Metni. Tiyatro Tarihi Boyunca Oyun Metninin Dönüşümü, 

Metnin Kutsallaşması, Bir Vesile Olarak Metin, Bir Teklif Olarak Metin, 

Dramaturjik Bir Kavram Olarak Oyun Metni ve Post-Dramatik Metin, 

Performans Metni, Metinlerarasılık, Peyzaj Metin, Post -Dramatik 

Dramaturji, Motifler ve Semboller (Simgeler) 

II. Katman: Öykü. Zaman ve Mekân 

III. Katman: Olay Dizisi. Perde, Sahne, Durum ve Olay, Atmosfer ve Olay 

Dizisi, Tartım (Ritim)  

IV. Katman: Aksiyon Planı. Hedef, Engel, Sonuç. Çatışma (Karşıtlıklar), 

Kişileştirme 

V. Katman: Önerme/Mesaj. Bireysel, Toplumsal ve Evrensel Karşılıklar 

VI. Katman: Öz (Korukçu, 2022: 34). 

 

Çalışmamızın oyun analizi bölümünde biz de bu katman soyma 

yönteminden yararlanarak kendi şablonumuzu oluşturduk; 

1. Oyuna ait bilgiler 

2. Oyun özeti 

3. Oyuna ait önerme/mesaj 

4. Oyunda olay dizisi 

5. Aksiyon planı 

6. Oyunda yer alan karakterler 

7. Oyunda yer alan farklı milletlere ait izler 

8. Oyunda yer alan mekân, şehir adları ve nesneler 

9. Oyunda zaman kullanımı 

10. Oyunda kostümler 

11. Oyun değerlendirmesi 

  



 10 

G.3. Mirza Fethali Ahundov Üzerine Türkiye’de Yapılan Çalışmalar 

 

G.3.1. Kitaplar: 

 

Bu bölümde Ahundov’u eserlerine ana konu olarak alan veya eserleri içerisinde 

yer alan bölümlerde Ahundov’a değinen kitaplar belirtilmektedir: 

 

● Yurtsever, A. Vahap. Mirza Fethali Ahunt zadenin Hayatı ve Eserleri.  

Ankara: Yeni Cezaevi, 1950. 

Vahap Yurtsever’in 1950 yılında Ankara’da yayımlanan “Mirza Fethali Ahunt 

zadenin Hayatı ve Eserleri” isimli 30 sayfadan oluşan kitabı Azerbaycan Kültür 

Derneğinin teşebbüsü ile 18 Mart 1950 tarihinde Ankara Dil ve Tarih-Coğrafya 

Fakültesinde verilen konferans notlarını içermektedir. Kitap Mirza Fethali Ahundov’un 

yaşadığı dönemi ve coğrafyayı tanıtarak başlar. Ardından Ahundov’un kendini anlattığı 

“Keşkul” gazetesinin 43-45. sayfalarının tercümesini vererek Ahundov’un kökenini 

kısaca anlatır. Filozof Mirza Şefi’nin Ahundov üzerindeki etkisini ele aldıktan sonra 

Ahundov’un eserlerine geçer. Ahundov’un ‘Alfabe Meselesi’ olarak adlandırdığı 

düşüncelerini de anlattıktan sonra konferansın sonuç bölümünü vererek Ahundov 

hakkındaki kendi fikirlerini ve ona hayranlığını dile getirir. 

 

● Yurtsever, A. Vahap. Azerbaycan Dram Edebiyatı. Ankara: Bayur 

Matbaası, 1950.  

Vahap Yurtsever’in 1950 yılında Ankara’da yayımlanan “Azerbaycan Dram 

Edebiyatı” isimli 37 sayfadan oluşan kitabı Azerbaycan Kültür Derneğinin teşebbüsü ile 

26 Kasım 1950 tarihinde Ankara Halkevinde verilen konferans notlarını içermektedir. 

Kitabın ilk 8 sayfası Mirza Fethali Ahundov devrindeki tiyatro hayatını anlatmaktadır. 

 

● Baykara, Hüseyin. Azerbaycan’da Yenileşme Hareketleri XIX. Yüzyıl.  

Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü, 1966. 

Hüseyin Baykara’nın 1966 yılında yazdığı “Azerbaycan’da Yenileşme Hareketleri 

XIX. Yüzyıl” adlı eserinde 148-170 sayfaları arasında “Mirza Fethali Ahund-Zade” 



 11 

başlıklı bir bölüm bulunmaktadır ve Mirza Fethali Ahund-zade’nin hayatı, eserleri, felsefi 

ve edebî görüşleri, tenkidi ve estetik görüşleri ile edebî dil hakkındaki görüşleri detaylıca 

ele alınmaktadır. Yazarımızın bir fotoğrafı da kitabın sonunda yer almaktadır.  

 

● Kayabalı, İsmail ve Arslanoğlu, Cemender. Azerbaycan Türkleri Kültür 

Tarihinin Ana Hatları. Ankara: Azerbaycan Kültür Derneği, 1978.  

İsmail Kayabalı ve Cemender Arslanoğlu birlikte hazırladıkları “Azerbaycan 

Türkleri Kültür Tarihinin Ana Hatları” başlıklı çalışmanın “Modern Azerbaycan 

Edebiyatının Öncüleri” bölümünde Ahundov’a kısa da olsa yer verilerek “yenileşmenin 

kapısını açtığı” belirtilmektedir. 

 

● Akpınar, Yavuz. Mirza Fethali Ahunzade Komediler (Temsilat). İzmir: 

Ege Üniversitesi Yayınları, 1988.  

1988 yılında Ege Üniversite’nin bastığı Yavuz Akpınar’ın hazırladığı “Mirza 

Fethali Ahunzade Komediler (Temsilat)” isimli kitap da bu konuda yazılan ilkler 

arasındadır. Kitabın ilk 16 sayfasında Ahundov’un hayatı ve faaliyetlerini tanıtan 

Akpınar, sonrasında “Komedilerin yazılışı, İlk neşirler, İlk tercümeler” diye bir başlıkla 

dönemi ve komedilerin yazılış serüvenini anlatarak “Sözü edilen bu konularda daha fazla 

bilgi edinmek isteyenler ‘Mirza Feth Ali Ahundzade -bütün yönleri ile- (Erzurum, 1980) 

adlı çalışmamıza müracaat edebilirler.” diye belirtir ve komedilerin Türkiye Türkçesine 

aktarılmasının, sahneye konulması ve bunlar üzerinde incelemelerin yapılmasının daha 

kolay hale geleceğini sandığını ekler (Akpınar, 1088: 27). Komedilerden önce metinler 

ve sözlük hakkında kısa bir açıklamada yapan Akpınar’ın aktardığı Komediler’in sadece 

Latin alfabesine aktarılarak ve Azerbaycan Türkçe yapısının, şive ve ağız özelliklerinin 

korunarak hazırlandığı görülmektedir. Akpınar 33. Sayfada; “Metinlerde tam bir 

transkripsiyona da lüzum görülmemiştir. Ancak alfabemizde harf olarak karşılığı 

olmayan bazı sesler için alışılmış işaretler kullanılmıştır…” şeklinde bir açıklamayı 

uygun bulmuştur. Kitabın son bölümünde Komediler’de geçen kelimelerin Türkçe 

çevirisinin yer aldığı bir sözlük bölümü de bulunmaktadır.  

 



 12 

● Makas, Zeynelabidin. Azerbaycan Dramaları. Ankara: Kültür Bakanlığı, 

1990.  

Kültür Bakanlığınca 1990 yılında yayımlanan Zeynelabidin Makas’ın hazırladığı 

“Azerbaycan Dramaları” adlı kitabın 7-71. sayfaları Ahundov’a ayrılmıştır. Makas, 

Sergüzeşt-i Merd-i Hesis ve Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran isimli Ahundov’un iki 

ayrı komedisinin metinlerini verdikten sonra belli başlı Azerbaycan tiyatrosu eserlerinin 

metinlerine yer vermektedir. 

 

● Açıkgöz, Halil. Türk Dünyası Edebiyatı I.Ankara: Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı, 1991. 

Halil Açıkgöz’ün hazırladığı “Türk Dünyası Edebiyatı I” isimli altı yazarın 

makalelerini içeren kitabın Ahmet Caferoğlu tarafından yazılan “Azerbeycan Edebiyatı” 

başlıklı bölümde 183. sayfada “Ahundzade” başlığıyla yazarımızdan bahsedilmektedir.  

 

● Akpınar, Yavuz. Azeri Edebiyatı Araştırmaları. İstanbul: Dergâh, 1994.  

1994 yılında Yavuz Akpınar’ın yayımladığı ve günümüze kadar Azerbaycan 

Edebiyatının başucu kitaplarından biri haline gelen “Azeri Edebiyatı Araştırmaları”  

isimli kitabın 44. sayfasından itibaren Mirza Fethali Ahundov ismine sık sık yer 

verilmiştir. “Kuzey Azerbaycan’da Modern Edebiyatın Doğuşu” başlıklı bölümde 

Ahundov’un yeni alfabe düzenlemesine değinildikten sonra “XIX. Yüzyılın İkinci 

Yarısında Azeri Edebiyatı” başlıklı bölümde Ahundov’un hayatını detaylıca vermektedir.  

 

● Karayev, Yaşar. Belli Başlı Dönemleri ve Zirve Şahsiyetleriyle 

Azerbaycan Edebiyatı. İstanbul: Ötüken, 1999.  

Yaşar Karayev’in 1996 yılında Bakü’de yayımlanan “Tarih: Yakından ve 

Uzaktan” adlı eserinin Azerbaycan Edebiyatı ile ilgili makalelerinden seçmelerden 

oluşturulan “Belli Başlı Dönemleri ve Zirve Şahsiyetleriyle Azerbaycan Edebiyatı” 

ismiyle 1999 yılında Yavuz Akpınar’ın hazırladığı kitabın 174. sayfasında “Ahundzade 

ile Başlayan Estetik Hafıza: Azerbaycan Türk Uyanışı” başlıklı bölümde yaklaşık 15 

sayfa boyunca Ahundov fenomen olarak gösterilerek bu şahsiyetin zamanının önünde 

olduğunu vurgulamaktadır.  



 13 

 

● Devlet, Nadir. Rusya Türklerinin Millî Mücadele Tarihi (1905-1917). 

Ankara: Türk Tarih Kurumu, 1999. 

Nadir Devlet’in “Rusya Türklerinin Millî Mücadele Tarihi (1905-1917)” isimli 

Türk Tarih Kurumu yayını olan kitabında 24. ve 25. sayfalarda Mirza Fethali Ahundov 

kısa da olsa yer almaktadır. 

 

● Bozkurt, Salih. Mirza Fethali Ahundof Sanatı, Yaşamı, Tüm Oyunları.  

Ankara: T. C. Kültür Bakanlığı Yayınları, 2000.  

Salih Bozkurt’un “Mirza Fethali Ahundof Sanatı, Yaşamı, Tüm Oyunları” isimli 

çalışmasında dönemin Kültür Bakanı önsözünde “2000 yılında bakanlığımız, Mirza 

Fethali Ahundof’un tüm oyunlarını kapsamlı bir inceleme ile toplumumuza sunarken, 

gecikmiş bir değerbilirlik örneği sergilemenin mutluğunu yaşıyor” diye belirtmektedir 

(Bozkurt, 2000: v.). Kitabın ilk 30 sayfasında komedilerin dramatik yapısı, Ahundov’un 

sanat, tiyatro ve edebî dil üzerine görüşleri ve yaşamına yer verilmiştir. Ardından altı 

komedi de Türkiye Türkçesine aktarılmış biçimde okuyucuya sunulmuştur. 

 

● Smirnov, Nikolay A. Sovyet Rusya’da İslam Tarihi İncelemeleri. Sovyet 

Bilimler Akademisi Yayını, Moskova, 1954: Çeviren: Arif Berberoğlu. İstanbul: Evrensel 

Basım Yayın, 2005.  

2005 yılında Rusçadan dilimize yine Arif Berberoğlu tarafından çevrilen Nikolay  

Smirnov’a ait “Sovyet Rusya’da İslam Tarihi İncelemeleri” adlı kitabın “XVIII. Yüzyılın 

İkinci Yarısı ile XIX. Yüzyılın İlk Yarısı Arasında İslam Öğretisi” başlıklı bölümün 

Azerbaycan hakkındaki incelemesinde Mirza Fethali Ahundov için “ilgi çekici ve özgün 

çalışmaları, Rus devrimci demokratlarının din konusundaki düşünceleriyle doğrudan 

bağlantılıdır. XIX. yy’ın dikkate değer insanlarından biri olan Mirza Fethali Ahundov, 

Azerbaycan halkının yazgısında üstün bir rol oynadı ve gelecek kuşaklara zengin bir 

kültür kalıtı bıraktı” görüşlerine kısaca değinmektedir. 

 



 14 

● Buttanrı, Müzeyyen. Mirza Fethali Ahundzade'nin tiyatro eserleri ve 

“Aldanmış Kevakib” isimli Hikâyesi (metinler ve incelemeler). Eskişehir: Eser Ofset, 

2006. 

2006 yılında yayımlanan “Mirza Fethali Ahundzâde'nin Tiyatro Eserleri ve 

'Aldanmış Kevakib' İsimli Hikâyesi (Metinler ve İnceleme)” adlı kitap, Müzeyyen 

Buttanrı tarafından kaleme alınmıştır. Kitabın II. bölümünde, Ahundov’un Komedileri ve 

“Aldanmış Kevakib” adlı eserlerini detaylı bir şekilde inceleyerek, onun tarihî ve edebî 

değerine vurgu yapmıştır. Kitabın III. Bölümünde Komedilerin ve Aldanmış Kevakip adlı 

Hikâyesinin Türkiye Türkçesine aktarımını yapan Buttanrı, bu bölümde Ahundov’un 

1859 yılında kaleme aldığı “Fihrist-i Kitab”, “HitabBer-Nakil” ve “HitabBer-Katib” 

başlıklı Önsöz kısmını da eklerek daha yeni ve detaylı bir değerlendirme yapmıştır. 

Toplam 202 sayfadan oluşan bu eser elimizde bulunan en güncel Türkiye Türkçesi 

aktarımlı Mirza Fethali Ahundov eserleri olarak kabul edilebilir. Bu nedenle 

çalışmamızda Ahundov’a ait bu eserler için gereken kısımlar Buttanrı’nın kitabından 

alıntı yapılarak yer verilecektir. Prof. Dr. Müzayyen Buttanrı’nın bu değerli kitabının 

günümüzde kitapçı raflarında olmaması ve sınırlı sayıdaki kütüphanelerden temin 

edilebilmesi Ahundov’u araştıran ve tanımak isteyen okuyucu için büyük bir kayıp olarak 

görülebilir. 

 

● Shaffer, Brenda. Sınırlar ve Kardeşler İran ve Azerbaycan Kimliği.  

İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi, 2008.  

İstanbul Bilgi Üniversitesi yayını olan Brenda Shaffer’ın kitabı “Sınırlar ve 

Kardeşler İran ve Azerbaycan Kimliği” içerisinde “Aslında, o zamanlar İran’ı etkileyen 

en büyük siyasi düşünürlerden…” diyerek Ahundov’dan bahsetmektedir. Yazarımızın 

hem İran hem de Azerbaycan için önemli bir millî kişilik olduğunu, İran’da önemli 

aydınlanma düşünürlerinden biri sayıldığını, Azerbaycan’da çağdaş edebî dilin kurucusu 

görüldüğü ve ona çok büyük saygı gösterildiği vurgulanmaktadır (Shaffer, 2008: 28-29). 

 

● Ahundov, Mirza Fetali. Felsefi ve Politik Düşünceler. Ankara: Epos, 2009.  

Özgün adı “Filosofsko-Politiçeskiye Proizvedeniya” olan ve Arif Berberoğlu’nun 

Rusçadan çevirdiği kitap ilk olarak 2009 yılında “Felsefi ve Politik Düşünceler Mirza 



 15 

Fethali Ahundov” ismiyle yayımlandıktan sonra 2014 yılında “Aklın İflası” adıyla 

yayımlaşmıştır. Kitapta, ilk bölümde kısaca Mirza Fethali Ahundov’un hayatı 

anlatıldıktan sonra Nazım Hikmet’in Ahundov’un 150. doğum yıldönümü törenlerinde 

ADAOB Tiyatrosunda yaptığı konuşma yer almaktadır. Editörün notu bölümünde kitap 

hakkında detaylı bilgi verildikten sonra, Haydar Hüseyinov’un kaleme aldığı “Mirza 

Fethali Ahundov’un Felsefi Görüşleri” ve ardından Ahundov’un “Kemaliddövle’nin 

Mektupları” hiçbir değişiklik yapılmadan Rusça varyantından çevrilerek yayımlanmıştır. 

Son bölümde ise Ahundov’un üç makalesine yer verilmektedir.  

 

● Hasanov, Behram. Azerbaycan’da Din Sovyetler ’den Bağımsızlığa Hafıza 

Dönüşümleri. Ankara: İSAM, 2011.  

Behram Hasanov’un çalışması olan “Azerbaycan’da Din Sovyetler’den 

Bağımsızlığa Hafıza Dönüşümleri” başlıklı eserin 44. sayfasında “Azerbaycan’da bizim 

kullandığımız anlamda ilk aydın Mirza Fethali Ahundzade idi…” diyerek kısaca 

yazarımızın yaşam öyküsüne, ateist ve materyalist görüşlerine değinmektedir.  

 

● Nerimanoğlu, Kâmil Veli. Çelişki ve Yenilik Dehası Mirza Fathali 

Ahuntzade. İstanbul: Doğu Kütüphanesi, 2013. 

Prof. Dr. Kâmil Veli Nerimanoğlu’nun, Ahundov’un doğumunun 200. yılına özel 

yayımladığı “Çelişki ve Yenilik Dehası Mirza Fathali Ahuntzade” isimli deneme kitabına 

Prof. Dr. Yavuz Akpınar editörlük yapmıştır. İstanbul’da birinci baskısı 2013 yılında 

basılan kitapta Nerimanoğlu, Ahundov konusunda genel bir değerlendirme yaparak 83 

sayfalık denemesinin sonunda “‘Bütün yollar Roma’ya götürür’ ifadesinin mantığına 

uygun olarak fikirlerin, düşüncelerin, yorumların, eleştirilerin, tahminlerin, hükümlerin 

de hepsi bizi, yani beni ve sizi Mirza Fethali’ye götürür.” demektedir. 

 

● Ahundov, Mirza Fethali. Aklın İflası. İstanbul: Düşünce, 2014.  

● İsmailov, Mahmud. İlk Çağlardan XX. Yüzyıl Başlarına Kadar 

Azerbaycan Tarihi. İstanbul: IQ Kültür Yayıncılık, 2014.  



 16 

Mahmud İsmailov tarafından yazılan “İlk Çağlardan XX. Yüzyıl Başlarına Kadar 

Azerbaycan Tarihi” kitabın Edebiyat başlıklı bölümünde Ahundov’a kısa da olsa yer 

verilmiş ve Azerbaycan realist edebiyatının temelini attığı belirtilmiştir. 

 

● Yaman, Ertuğrul. Türk Dünyası Ortak Edebiyatı. Ankara: Türk Diyanet 

Vakfı, 2014.  

2014 yılında yayımlanan Ertuğrul Yaman’ın “Türk Dünyası Ortak Edebiyatı” 

isimli kitapta Mirza Fethali Ahundov’dan bahsedilerek kısaca hayatı ve eserlerine 

değinilmiş, “Sergüzeşt-i Merd-i Hesis” içinden kısa bir bölümün metni de verilmiştir. 

 

● Gerayzade, Ellada. Yeni Azerbaycan Edebiyatı (XIX Esr-XX Esrin 

Evvelleri). Kars: Ertem Kafkas Eğitim Yayınları, 2018.  

Ellada Gerayzade’ye ait “Yeni Azerbaycan Edebiyatı (XIX Esr-XX Esrin 

Evvelleri)” isimli Kafkas Üniversitesi’nce Kars’ta 2018 yılında yayımlanan kitabın 71 ile 

111. sayfaları Ahundov ve eserlerinin detaylıca tablolar halinde incelenmesine 

ayrılmıştır. 

 

  



 17 

G.3.2. Tezler: 

 

Ülkemizde Mirza Fethali Ahundov üzerine ya da tezin bölümlerinde değinilerek 

yapılmış doktora ve yüksek lisans tezleri aşağıda kronolojik sırada belirtilmiştir.  

 

• Akpınar, Yavuz. Mirza Feth-Ali Ahund-zade Bütün Yönleriyle. Doktora 

Tezi. Danışman: Prof. Dr. M. Kaya Bilgegil. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi, 1980. (YÖK Tez Arşivinde bu teze ulaşılamamaktadır) 

Türkiye'de gerçekleştirilen önemli bir çalışma, Yavuz Akpınar'ın 1980 yılında 

hazırladığı doktora tezi olan “Mirza Fethali Ahundzâde: Bütün Yönleriyle” başlıklı 

çalışmadır. Akpınar'ın bu tezi, Ahundov’un hayatını ve sanatsal üretimini ele almakla 

birlikte, özellikle edebî yönünü daha fazla vurgulamıştır. Araştırmada, Ahundov’un 

edebiyat alanındaki katkıları öne çıkarılmıştır. Akpınar ayrıca, Ahundov’un alfabe 

reformunu detaylı bir şekilde ele alarak, onu Müslüman dünyasında ilk aydın olarak 

tanımlamıştır. Akpınar'a göre, Ahundov Arap harfleriyle okuma ve yazmanın zorluğunu 

fark etmiş ve bu durumu, Arap alfabesinin diğer milletlerin alfabeleriyle 

karşılaştırıldığında daha belirgin hale geldiğini düşünmüştür. Akpınar’ın 1980 yılında 

Atatürk Üniversitesi’nde hazırladığı bu çalışma henüz basılamamış ve YÖK tez 

arşivinden de ulaşılamayan bir kaynak olarak kalmıştır. 

● Kürekçi, Ali İhsan. Mirza Fetali Ahundov’un Eserlerinde Halk Kültürü 

Unsurları. Yüksek Lisans Tezi. Danışman: Prof. Dr. Sedat Adıgüzel. Erzurum: Atatürk 

Üniversitesi 2015. 

Ali İhsan Kürekçi’nin Prof. Dr. Sedat Adıgüzel danışmanlığında hazırladığı Mirza 

Fetali Ahundov’un Eserlerinde Halk Kültürü Unsurları başlıklı doktora tezi Ahundov’u 

oldukça kapsamlı bir biçimde ele alarak halk kültürü unsurları açısından tüm eserlerini 

incelemektedir. Atatürk Üniversitesi’nde hazırlanan bu çalışmada, Mirza Fethali 

Ahundov'un “Temsilât” (Komediler), “Kemalüddevle Mektupları” ve “Aldanmış 

Kevakib” adlı üç önemli eserinde bulunan halk kültürü unsurlarını Sedat Veyis Örnek'in 

tasnifini kullanarak sınıflandırmaya çalışılmıştır. Çalışmanın giriş bölümünde, 



 18 

Ahundov'un hayatıyla birlikte Azerbaycan ve Doğu medeniyeti bağlamında önemini 

açıklamak amacıyla bilgiler sunulduktan sonra, birinci bölümde, düşünürün eserleri 

kısaca incelenmiş, ikinci bölümde, Ahundov'un çeşitli konulardaki fikirleri özetlenmiştir. 

Üçüncü bölümde, Sedat Veyis Örnek'in tasnifi ve halk kültürü konu başlıklarıyla ilgili 

teorik açıklamalara yer verilerek, dördüncü ve son bölümde, Ahundov'un eserlerindeki 

halk kültürü unsurları tespit edilerek tasnif edilmiştir.  

 

● Rustamlı̇, Naila. M. F. Ahundzade’nı̇n Felsefı̇ ve Toplumsal Görüşlerı̇. 

Yüksek Lisans Tezi. Danışman: Prof. Dr. Mustafa Çağrıcı. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, 2016. 

Türkiye'deki başka bir çalışma, Naila Rustamli tarafından 2016 yılında hazırlanan 

Yüksek Lisans tezi olan 'M.F. Ahundzâde'nin Felsefi ve Toplumsal Görüşleri' adlı 

çalışmadır. Bu tez, genel bir bakış açısıyla Ahundov’un bazı felsefi, dinî ve sosyal 

fikirlerine odaklanmıştır. Araştırmanın sonuçlarına göre, Ahundov öncelikle geleneksel 

bir sistemli filozof olmak yerine, çeşitli toplumsal, felsefi, dinî ve siyasi konular üzerinde 

düşünce yürüten, eleştirilerini dile getiren ve sorunlara çözüm arayan bir 

“ıslahçı/reformist” düşünür ve yazar olarak öne çıkmaktadır. 

 

● Bagir, Muharrem. Mirza Fethali Ahundzade’nin Düşünceleri ve 

Modernite Anlayışı. Doktora Tezi. Danışman: Doç. Dr. Erhan Tecim. Konya: Selçuk 

Üniversitesi, 2022. 

Konya’da yapılan Muharrem Bagir’in hazırladığı “Mirza Fethali Ahundzade’nin 

Düşünceleri ve Modernite Anlayışı” isimli doktora tezinde Ahundov’un vurguladığı 

temel kavramları ve modernite anlayışı, Reinhart Koselleck'in “Kavramsal Tarih” kuramı 

ve yöntemi kullanılarak incelenmiş ve yenileşme fikri bağlamında kullandığı bileşenler 

ve kavramlar üzerinden analiz edilmiştir. Kavramsal tarih yöntemi, metinlerin söylem 

analizi gibi unsurlarını incelemekte, ancak bu analiz kavramlar üzerinden 

gerçekleştirilmektedir. Ahundov’un eserlerindeki merkezi kavramlar, semantik alan 

içinde senkronik ve diyakronik analizlerle keşfedilerek metnin ötesindeki düşünce ortaya 

çıkarılmaya çalışılmıştır. Bu tezin bulgularına göre, Ahundov, Müslüman toplumunun 

geri kalmışlığının temel nedenini eski toplumsal sistemden kaynaklanan batıl inançlar, 



 19 

despot padişahlar, cehalet, dünyadan habersizlik, eğitimsizlik ve genel olarak eskimiş 

toplumsal-kültürel ve siyasal düzende görür. O'na göre, bu geri kalmışlığın çözümü 

çağdaşlaşma ve medenileşme veya uygarlıkla mümkündür. Ahundov, Avrupa'nın 

uygarlık modelini inceleyerek oradan öğrendiği modern fikirleri açıklar. Toplum, inanç, 

siyaset, düzen, edebiyat ve eğitim gibi alanlarda reformlar önerir. İslami Protestanlık, 

modern hukuk sistemi, eleştirel edebiyat, harf değişikliği, cinsiyet eşitliği, seküler sistem, 

özgürlük, akılcılık, vatanseverlik gibi reformlar arasında yer alır. Ahundov, özellikle İran 

ve Azerbaycan gibi Müslüman ülkelerde yenileşmeyi amaçlar ve özellikle edebiyat 

yoluyla bu hedefe ulaşmanın yollarını göstermeye çalışır. Çalışma sonunda Ahundov’un 

bu düşüncelerinin 19. yüzyılın başından itibaren hala geçerliliğini koruduğu 

belirtilmektedir. 

 

● Tahirova, Azada. Mirza Fethali Ahundzade’nin Komedilerinde Söz 

Varlığı. Yüksek Lisans Tezi. Danışman: Doç.Dr. Mehmet Yastı. Konya: Necmeddin 

Erbakan Üniversitesi, 2022. 

Konya’da yapılan, Azada Tahirova’nın “Mirza Fethali Ahundzade’nin 

Komedilerinde Söz Varlığı” başlıklı yüksek lisans çalışmasında Mirza Feth Ali 

Ahundov’un eserleri, söz varlığının zenginliği bakımından ele alınmıştır. Bu çalışmada, 

yazarın sadece altı komedide kullandığı kelimelerden ziyade; yabancı sözcükler, 

atasözleri, deyimler, ikilemeler ve kalıp sözler de detaylı bir şekilde incelenmiştir. 

Komedilerde kullanılan bu ifadelerin tamamı belirlenmiş ve ortaya konmuştur. 

Azerbaycan edebiyatında halen kullanılan veya günlük dilde varlığını kaybetmiş 

sözcüklerin bu yöntemle tekrar derlenmesi ve bu zenginliğin korunması için bir adım 

atılmıştır. Çalışmada, Azerbaycan tarihinde ve edebiyatında önemli bir figür olan Mirza 

Fethali Ahundov’un komedilerinde yer alan söz varlıkları üzerine bir inceleme 

yapılmıştır. Araştırma, Ahundov’un yaşadığı dönemin anlaşılması, bu döneme kadar 

varlığını sürdüren kelimelerin ve yalnızca ağızlarda kalan kelimelerin tespiti açısından 

bakılmıştır. Bu bağlamda, çalışmanın ilk bölümünde Mirza Fethali Ahundov’un hayatı 

ve eserleri hakkında bilgi verilmiş, ikinci aşamada söz konusu komedilerde bulunan 

öğeler, kavram alanlarına göre sınıflandırılmış; komedilerde geçen atasözleri, deyimler, 



 20 

ikilemeler ve kalıp sözler detaylı bir şekilde tespit edilmiştir. Son aşamada ise belirlenen 

öğelerden bir sözlük oluşturulmuştur. 

 

● Koç, Elif. Azerbaycan Edebiyatında Tiyatro. Doktora Tezi. Danışman: 

Prof. Dr. Erdoğan Uygur. Ankara: Ankara Üniversitesi, 2022. 

● Gasımov, Toghrul. Azerbaycan Tiyatrosunun Tarihi ve Tiyatro 

Sanatçıları. Yüksek Lisans Tezi. Danışman: Prof. Dr. Sema Göktaş. Kocaeli: Kocaeli 

Üniversitesi, 2022. 

● Azizov, Vagif. Azerbaycan Tiyatrosunda Yönetmenliğin Evrimi. Sanatta 

Yeterlilik Tezi. Danışman: Tufan Karabulut. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, 2023. 

 Yukarıda belirtilen son üç tez de ana konu olarak Ahundov’u seçmemiş; ancak 

içerisindeki bölümlerde yazarımıza yer vermiştir. 

  



 21 

G.3.3. Makaleler: 

 

Ateş, Ahmet. “Mirza Fethali Ahund-zade”. Türk Kültürü Aylık Dergisi, Sayı 4 

Şubat (1963), Türk Kültürü Araştırma Enstitüsü, Ankara.  

And, Metin. “İki Önemli Azeri Sanatçısı: İlk Türk Oyun Yazarı Ahundov ve İlk 

Türk Opera Bestecisi Hacıbeyli”, Millîyet Sanat Dergisi, İstanbul Sayı: 261, 23 Ocak 

(1978). 

Adıgüzel, Sedat. “Mirza Fethali Ahundov’un Doğunun Aydınlanması ve 

İlerlemesi Yolundaki Düşünceleri”, Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları 

Kongresi (10-15 Eylül 2007), I, Ankara, 2008: 21-36. 

Akın, Ümit. “Azerbaycan Tiyatrosu Üzerine Bir İnceleme: Geçmişten Sovyet 

Dönemine Kadar”OPUS, ISSN:2528-9527 E-ISSN: 2528-9535 Yıl Year: 11 Cilt 

Volume:17 Sayı Issue :38 Haziran June 2021. 

Algar, Hamid. “Ahundzâde, Mirza Feth Ali”TDV İslâm Ansiklopedisi, 

İstanbul,(1989): 2. Cilt,186-190. 

Aliyeva, Zakire. “Türkiye-Azerbaycan Edebi İlişkilerinde Selef ve Halef 

Yazarlar: Mirza Fethali Ahundzade ve Alizadeh, Mohammad”. Study of Chauvinism in 

the Attitudes of the Intelligentsia during the Constitutional ERA. 2015/07/01. 

Mediterranean Journal of Social Sciences. 

Çolak, İhsan. “Imagining Iranian Nationalism: Mirza Fathali Akhundzadah and 

His Ideas On Iranian Nation” Akademik Araştırmalar Dergisi, 2014, Sayı 61, Sayfalar 1-

14. İstanbul.  

Çolak, İhsan. “Dedeler, Torunlar ve Mirze Feteli Bağlamında Paris Olayları” 

Uluslararası Stratejik Araştırmalar Kurumu Yayını, 14 Eylül 2012, USAK Stratejik 

Gündem (USG).  

Doster, Sevgi. “Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkekan ve Mirza Feth-Ali 

Ahundzade” İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi 17 

(2012): 57-62. 

Karakuş, Ertuğrul. “Çağdaş Azerbaycan Edebiyatı’nın Başlangıcında (XIX. 

Yüzyıl) Bir “Öncü” (Avangard) Olarak Mirza Fethali Ahundzâde“ Karadeniz Sosyal 

Bilimler Dergisi 4 (7), 4, Giresun. Sonbahar 2012:49-57.  

https://scholar.google.is/citations?view_op=view_citation&hl=tr&user=MY4tk2AAAAAJ&cstart=20&pagesize=80&citation_for_view=MY4tk2AAAAAJ:YsMSGLbcyi4C
https://scholar.google.is/citations?view_op=view_citation&hl=tr&user=MY4tk2AAAAAJ&cstart=20&pagesize=80&citation_for_view=MY4tk2AAAAAJ:YsMSGLbcyi4C


 22 

Koç, Elif. “Sovyet Dönemi Azerbaycan Tiyatrosu Üzerine Bir İnceleme.” Selçuk 

Türkiyat Dergisi, e-ISSN 2458-9071, Nisan; (54): 333-351. 

Mürseloğlu, Rüstem “Azerbaycan Tiyatrosunun Teşekkülünde M.F. Ahundov ve 

C. Cabbarlı Dramaturgiyasının Sentezi” 3.Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumu, 

Kahramanmaraş, Türkiye, 26 Ekim 2017: 162  

Osmanoğlu Kurbanov, B. “Türk Dünyasının Mütefekkiri Mirze Fethali 

Akhundov”. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 28 Şubat 

2010, Yıl 1997, Sayı 7,(2010). 

Rüstemli, Naile. “M. F. Ahundzade’nin Arap Alfabesinin Islahıyla İlgili Yeni 

Alfabe Lâyihası” Marmara Üniversitesi, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi Cilt 

16, Sayı 3, (2016): 161-1.  

Sultanzade, Vügar. “Aldanmış Kevakib’in Arketipleri”. Erdem, 68, (2015): 99-

107.  

Uca, Alaattin. “Mirza Fethali Ahundzade’nin Türk Dünyası’na Hizmetleri.” 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi Sayı 17 (2001): 365-382.  

Uca, Alaattin. “Azerbaycan Millî Uyanışının Gerçekleşmesinde Zeynil Abidin 

Tagiyev, Mirza Fethali Ahundzade ve Hasan Bey Zerdabi'nin Hizmetleri.” Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi Sayı 7 (2010): 203-210.  

Uygur, Erdoğan. “Molière ve Ahundof Tiyatrosunda ‘Cimri’ Karakterleri 

Harpagon ve Hacı Kara”, Türkoloji Dergisi, XVI. cilt, 2. sayı, Ankara, (2003): 145-164. 

Uygur, Erdoğan. “Mirze Feteli Ahundof’un Piyeslerinde Batıl İnanç 

Motifleri”, Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi-Turkish Journal of Social Research, yıl 

11, sayı 1, Ankara, Nisan 2007: 59-68. 

Uygur, Erdoğan. “Sovyetler Döneminde Azerbaycan Toplumunun Yeniden 

Yapılanmasında Edebiyat Adamlarının Rolü”, Türk Yurdu, cilt 31, sayı 287, 

Ankara, (2011): 156-159. 

Uygur, Erdoğan. “XIX. Yüzyıl Azerbaycan Edebiyatının Genel 

Görüntüsü”, Türk Kültür Dergisi Azerbaycan, yıl 52, sayı 352, Ankara, (2004): 16-25. 

Üstünyer, İlyas. “M. Y. Lermontov’un Türkçe Hocası; Mirza Fetali Ahundov” 

Uluslararası Karadeniz Üniversitesi, Beşerî Bilimler Fakültesi, Tiflis, Gürcistan.  



 23 

Valiyev, Orhan, Bezci, Bünyamin “Ahundzade’de Millet Fikrinin Oluşumunun 

Miroslav Hroch’un yaklaşımı Çerçevesinde Değerlendirilmesi” Bilig, (98), 49-74. 

  



 24 

I. BÖLÜM 

 

 

1. AZERBAYCAN HALK TİYATROSUNUN GELİŞİM SÜRECİ 

 

Azerbaycan'da tiyatro sanatının kökenleri, Azerbaycan halkının yaşam tarzı, 

şenlik ve düğün gelenekleri ile ilişkilidir. Törenler, ayinler ve oyunlardaki gösteri 

unsurları, bağımsız halk tiyatrosunun gelişiminde önemli bir rol oynamıştır. Azerbaycan 

halk tiyatrosu, gerçekçi bir niteliğe sahiptir ve repertuarı genellikle etnik içerikli küçük 

performanslarla, özellikle de fars türünden eserlerle şekillenmiştir.  

Azerbaycan tiyatrosu, geleneksel halk tiyatrosu ve Batı etkisinin birleşimiyle 

ortaya çıkan profesyonel tiyatro oluşumunda Azerbaycan'ın halk tiyatrosunun önemli bir 

katkısı olduğu unutulmamalıdır. 

  



 25 

1.1. HALK TİYATROSU VE MEYDAN TAMAŞALARI 

 

Azerbaycan'da tiyatronun doğuşu, uzun bir tarihsel süreci kapsamaktadır ve 

modern tiyatro öncesi dönemde halk arasında geleneksel oyunlar büyük önem taşımıştır. 

Bu geleneksel oyunlar genellikle meydanlarda sahnelendiği için “meydan tiyatrosu” 

olarak adlandırılmıştır. İlham Rehimli'nin ifadesiyle; meydan tiyatroları, halkın manevi 

yaşantısını, günlük hayatın çeşitli zorluklarını, dünyevi olayları, mitoloji ve folklorik 

unsurları farklı bakış açılarıyla ele alan zengin bir kaynağı temsil etmektedir (Rehimli, 

2005: 4). 

Azerbaycan'da tiyatro, kültürel ve manevi gelişimle yakından ilişkilidir. Azad 

Nebiyev'in belirttiği gibi, orta asırlarda âşıklık geleneğinin halk arasında yaygın olması, 

aynı dönemde Azerbaycan'da halk tiyatrosunun yükselmesine katkıda bulunmuştur. Bu 

süreçte edebî ve günlük yaşamdaki gelişmeler, halk arasındaki eğlence unsurlarının 

şeklini değiştirmiş, yeni görüşler ortaya çıkmış ve dinî ayinlerle birlikte taklit unsurları 

gelişmiş, olaylar, hareketler ve sohbetler dramatize edilmiştir (Nebiyev, 2009: 259). 

Azad Nebiyev Azerbaycan Halk Edebiyatı adlı eserinde Azerbaycan halkının 

kültür düşüncesinde oyunun önemini vurgulamıştır. Oyunun kültürel unsurlarla 

şekillendiği, ritüellerin farklı zaman dilimlerinde estetik değişiklikler gösterdiği ve 

kültürel özelliklerin yaşayan insanların anılarından kaynaklandığını belirtmiştir. Eserde 

oyunun etnografik araştırmalarla incelenip, kültürel nitelikleri ortaya çıkarılmıştır. 

Oyunun kültürel yönlerini anlamak için çalgılar ve oyun sistemlerinin önemli olduğu 

vurgulanmıştır (Nebiyev, 2009: 350). 

Halk tiyatrosu ürünleri, Zerdüştlük inancındaki iyilik, saflık, dürüstlük gibi 

kavramlara dayanmaktadır ve bu oyunlar, toplum tarafından zararlı olarak kabul edilen 

alışkanlıkları ele almaktadır. Azerbaycan Türklerinin dinî merasimlerinin yanı sıra tüm 

kutlamalarında, adet ve geleneklerinde tiyatro sanatının izleri gözlemlenmektedir. 

Arkeolojik kazılarda çıkarılan maskeler ve Gobustan resimleri gibi bulgular, tiyatro 

sanatının çok eski zamanlardan itibaren oluşmaya başladığını göstermektedir. Özellikle 

avcılık esnasında kamuflaj amacıyla kullanılan maskeler, zamanla tiyatro sanatında da 

kullanılmış ve ritüeller dramatize edilerek seyirlik oyunlar halini almıştır (Rehimli, 2005: 

2-3). 



 26 

Nevruz Bayramı, Azerbaycan'da Zerdüştlük ve İslam öncesi dönemlere kadar 

uzanan bir şenliktir ve bu bayramda da tiyatro unsurları görülmeye başlanmıştır. 

Nevruz'un gelişiyle birlikte doğada meydana gelen değişiklikler, insanların tazelenmesini 

sağlamakta ve bu dönemdeki sevinç ve bereket, insanları faaliyetlere yönlendiren bir güç 

olmaktadır. Türk Dünyası genelinde olduğu gibi Azerbaycan'da da Nevruz zamanında 

çeşitli halk tiyatroları icra edilmiştir. 

Bu süreçte, doğanın canlanması ve insanların coşkusu bir araya gelerek tiyatro 

sanatını etkilemiş, ritüeller dramatize edilerek seyirlik oyunlar ortaya çıkmıştır. Tüm bu 

unsurlar, Azerbaycan'da halk tiyatrosunun zengin ve köklü bir geçmişe dayandığını 

göstermektedir. 

Azerbaycan'daki halk oyunları, modern tiyatronun oluşumunda önemli bir rol 

oynamış ve geleneksel tiyatro anlamında zengin bir oyun çeşitliliği sunarak toplumda her 

zaman ilgi görmüştür. En sık oynanan halk oyunları arasında Mezheke, Kos Kosa, 

Kilimarası, Karavelli, Şebeh, Sayaçı, Lağlağı, Dervişlik, Kevser, Cütçü Şumu, Yuğ, 

Tenbeki Kendirbaz, Yel Baba-Dede, Godu-Godu ve Güdül gibi oyunlar bulunmaktadır 

(Cabbarlı, 1959: 4). 

 

Bu halk oyunları, Azerbaycan'ın kültürel dokusunu şekillendirmiş ve modern 

tiyatro anlayışının temellerini atmıştır. Geleneksel meydan tiyatroları, halkın yaşamına, 

kültürüne ve tarihine derinlemesine kök salmış, bu oyunlar aracılığıyla toplumun 

duygusal ve düşünsel dünyası ifade bulmuştur. Günümüzde de Azerbaycan tiyatrosunda 

bu geleneksel unsurların izleri ve etkileri gözlemlenmektedir, modern tiyatro 

sahnelerinde hala bu köklü mirasın etkileri görülmektedir. 

Azerbaycan coğrafyasında halk tiyatrosunun kökeni, merasimler, bayramlar, 

şenlikler, tabiat olayları, günlük yaşama dair olaylar ve dinî ayinlerle şekillendirilmişt ir. 

Dinî düşünce tarzı ve inançlar, bayramlar, şenlikler ve günlük yaşama dair ritüelleri 

etkilemiş ve bu ritüeller, zaman içinde dramatize edilerek seyirlik oyunlara dönüşmüştür. 

Azerbaycan'da tiyatro, kültürel ve manevi gelişimle yakından ilişkilidir. Azad 

Nebiyev'in ifade ettiği gibi, orta asırlarda âşıklık geleneğinin halk arasında yaygın olması, 

aynı dönemde Azerbaycan'da halk tiyatrosunun yükselmesine katkı sağlamıştır (Nebiyev, 

2009: 259). Bu süreçteki edebî ve günlük yaşamdaki gelişmeler, halk arasındaki eğlence 



 27 

unsurlarının şeklini değiştirmiş, yeni görüşler ortaya çıkmış ve dinî ayinlerle birlikte taklit 

unsurları gelişmiş, olaylar, hareketler ve sohbetler dramatize edilmiştir. 

İlham Rehimli, Azerbaycan Tiyatro Tarihi adlı eserinde kısaca söyle belirtmiştir: 

Azerbaycan'da tiyatro, halkın manevi ve kültürel yaşantısının bir yansıması olarak 

doğmuş ve gelişmiştir. Bu bağlamda Meydan Teatrı olarak adlandırdığı Halk Tamaşaları, 

açık alanlarda, şehir meydanlarında, karavansaraylarda, pazar yerlerinde, sokaklarda ve 

köylerin yanındaki mekânlarda topluca izlenen halk oyunları ve gösteriler şeklinde ifade 

edilebilir. Meydan Teatrı, çeşitli sanat unsurlarını ve tarzlarını kullanarak halkın ruhsal 

zenginliğini, yaşamın farklı yönlerini, dünyadaki önemli olayları, mitoloji ve folklorik 

ögeleri farklı içerik ve formlarla canlandıran bir kültürel etkinliktir (Rehimli, 2005: 4). 

Tamaşa ise Azerbaycan halk tiyatrosunda geleneksel olarak sahnelenen bir tür 

gösteridir. Bu performanslar, genellikle halkın günlük yaşamını, geleneklerini ve 

toplumsal değerlerini yansıtarak eğlenceli ve düşündürücü bir şekilde sunulur. Tamaşalar, 

köy hayatı, aile ilişkileri ve sosyal normlar gibi temaları mizahi bir dille işler. 

Performanslar sıklıkla toplumsal etkinliklerde, festivallerde veya köy meydanlarında 

yapılır ve halkın aktif katılımını teşvik eder. Tamaşalar, Azerbaycan’ın kültürel mirasını 

yaşatır ve toplumsal bağları güçlendirir, geleneksel değerlerin ve toplumsal normların 

geleceğe aktarılmasına yardımcı olur. Bu tür performanslar hem eğlenceli hem de kültürel 

olarak zengin bir deneyim sunar. 

Eserinde Rehimli Meydan Tamaşalarını genel olarak dört ana kategoriye 

ayırmıştır: 

1. Merasim ve esatir şenlik oyun-tamaşaları 

2. Kütleli hayat ve meişetetno-medeni oyun-tamaşaları 

3. Eğlenceli sahne oyunları 

4. Mistik karakterli şebih tamaşaları 

 

Azerbaycan'da, ‘Merasim Tamaşalarını’ mevsimsel ve günlük yaşam merasimleri 

olarak iki ana grupta inceleyebiliriz. Mevsimsel merasimlerin yazın gelmesi, ekinlerin 

ekilmeye başlanması, hasat zamanı, yaylaya çıkış gibi doğa olaylarına bağlı olduğu 

anlaşılmaktadır. Diğer yandan, günlük yaşam merasimlerinin ise “aşık toyları, derviş 

düğünleri, ölen kişilerin anma törenleri” gibi olayları içerdiği Rehimli tarafından 



 28 

belirtilmektedir. Bu törenlerde genel olarak ağıtların söylendiği ya da halk danslarının 

yapıldığı ve belirli ritüellerin gerçekleştirildiği bilinmektedir (Rehimli, 2005: 4). 

Bu meydan tamaşaları, halkın yaşamına ve kültürüne köklü bir şekilde entegre 

olmuş ve Azerbaycan toplumunun tarih boyunca sanatsal ifadesinin önemli bir parçası 

haline gelmiştir. Her bir tamaşa türü, farklı sosyal ve kültürel bağlamlarda ortaya çıkmış 

ve halkın duygu, düşünce ve inançlarını yansıtmıştır. Bu zenginlik ve çeşitlilik, 

Azerbaycan'da tiyatro geleneğinin derinliğini ve köklülüğünü vurgular. 

Azerbaycan'da tiyatro geleneği, halkın manevi ve kültürel zenginliğini yansıtan 

önemli bir sanat dalıdır. Bu geleneğin temelini, meydan teatral denilen açık hava oyunları 

oluşturur. Meydan teatral, halkın içinde bulunduğu manevi durumları, hayatın çeşitli 

sorunlarını, mitoloji ve folklorik unsurları, farklı biçimlerde işleyen ve çeşitli tarzlarda 

ele alan zengin bir kaynaktır. 

Azerbaycan coğrafyasında meydan teatral geleneği, köklü bir tarihsel geçmişe 

dayanmaktadır. Bu gelenek, halkın manevi dünyasının şekillenmesinde, toplumsal 

olayların dramatizasyonunda ve kültürel ifadesinde önemli bir rol oynamıştır. Her bir 

tamaşa türü, farklı sosyal ve kültürel bağlamlarda ortaya çıkmış ve halkın duygu, düşünce 

ve inançlarını yansıtmıştır. Tiyatro geleneği, sadece eğlence aracı olarak değil, aynı 

zamanda toplumsal değerlerin, inançların ve tarihsel derinliğin bir yansıması olarak kabul 

edilebilir. 

Azad Nebiyev ise “Azerbaycan Halk Edebiyatı” adlı eserinde Azerbaycan halk 

oyunlarını; Dans oyunları, Tören oyunları, Aile oyunları, Sosyal içerikli oyunlar ve 

Çocuk oyunları olarak beş ana grupta sınıflandırmıştır (Nebiyev, 2009: 353): 

1. Dans Oyunları: Bu grupta genellikle bireysel performanslar ve yarışmalar 

bulunur. Oyuncular arasındaki rekabet ön plandadır. 

2. Tören/Merasim Oyunları: Geleneksel ritüeller, düğünler, bayramlar ve 

diğer toplumsal olaylar sırasında oynanan oyunlar bu grupta yer alır. 

3. Aile/Meişet Oyunları: Bu gruptaki oyunlar, doğaçlama ve esnekliğin ön 

planda olduğu, oyuncuların kendilerini ifade etmelerine dayalıdır. 

4. Sosyal İçerikli Oyunlar: Toplumsal içerikli oyunlar olarak tanımlanan bu 

grup, toplumun çeşitli konularına dikkat çeker ve toplumsal değerleri yansıtır. 



 29 

5. Çocuk Oyunları: Bu gruptaki oyunlar genellikle çocuklar arasında 

oynanan ve eğlendirici nitelikteki oyunlardır. 

Nebiyev, bu gruplandırmaları Azerbaycan halk oyunlarının kültürel, sosyal ve 

ritüel bağlamda çeşitliliğini ve önemini vurgulamak için yapmıştır. Gruplandırma, 

oyunların içerikleri, amacı ve oynandığı ortamlar gibi faktörlere dayalı olarak yapılmıştır. 

Bu gruplandırma, Azerbaycan halk oyunlarını anlamak ve analiz etmek için bir çerçeve 

sağlamaktadır (Nebiyev, 2009: 353). 

Azerbaycan Halk Tiyatro Tarihi eserinde detaylıca bu alanı inceleyen Mahmud 

Allahverdiyev'in belirttiğine göre de Azerbaycan'da tiyatro sanatının kökleri, farklı 

türlerdeki gösteriler ve mevsimlere özgü ritüellerle şekillenmiştir. Tiyatro sanatı, insanın 

manevi gelişimi ve estetik anlayışının biçimlenmesinde önemli bir rol oynamıştır. 

Azerbaycan halkı için tiyatro, yaşamın temelini oluşturan ve manevi dünyasını 

şekillendiren bir unsurdur (Allahverdiyev, 1978: 8). 

Genel olarak kabul edildiği üzere toplumun ilişkilerinin ve insanların düşünce 

tarzlarının, sanatsal ifadeler aracılığıyla dramatize edildiği, etkili bir iletişim aracı olan 

tiyatro; kültürel ve sosyal değerlerin, inançların ve tarihsel bağlamın bir yansımasıdır. 

Tiyatro, sadece eğlence değil, aynı zamanda toplumun değerlerinin, inançlarının ve 

tarihsel derinliğinin bir yansımasıdır. Bu gelenek, toplumun kültürel zenginliğini 

korumak ve yeni nesillere aktarmak için önemlidir. 

Yaptığımız bu çalışmada görülmektedir ki Azerbaycan'da tiyatro geleneğinin 

kökenleri, mevsimsel ritüeller ve törenlerle, günlük yaşam ve kültürel gösterilerle 

yakından ilişkilidir. Mevsimsel törenler, yazın gelmesi, ekim zamanı, hasat dönemi ve 

yayla göçü gibi dönemlere bağlı olarak gerçekleşirken; günlük yaşam törenleri, aşık 

toyları, derviş düğünleri, ölüm merasimleri gibi günlük olaylar etrafında şekillenir. 

“Azerbaycan ve Anadolu Folklorunda Mevsim Oyun ve Temaşaları” adlı 

makalesinde Meleyke Memmedova insanın doğa olayları karşısında çaresiz kalması 

sonucu mucize ya da sırlı doğa olayını çözebilmek arzusuyla kullandıkları yöntemlerden 

ve ritüellerden bahseder, zamanla merasimlere dönüşen bu doğa olaylarından kaynaklı 

halk oyunlarını şu şekilde sınıflamaktadır; 

1.Bağ bozumu oyun ve temaşaları 

2.Bayram temizliği zamanı oyunları 



 30 

3.İlkbahar Yaz mevsimi oyun ve temaşaları 

4.Sonbahar Kış mevsimi oyun ve temaşaları (Memmedova, 2017: 139). 

Diğer tüm coğrafyalarda olduğu gibi bu coğrafyada da tabiatın değişkenlikleri ve 

zorlukları karşısında, insanlar ritüellerle bu değişikliklere uyum sağlar ve hayal 

güçlerindeki kurgusal olaylarla bu durumları onurlandırır. Bu törenler, insanların hayal 

dünyasını, becerilerini ve ritüellerini oluştururken, aynı zamanda toplumsal bağlamda da 

önemli mesajlar iletmektedir. 

İnsanlar, tarih boyunca hayvan figürlerini ve mitolojik karakterleri tiyatro 

aracılığıyla canlandırarak, toplumlar arası etkileşimde bulunmuş ve toplumsal mesajlar 

vermişlerdir. Bu şekilde meydana gelen tiyatro unsurları, toplumun gelişimine ve kültürel 

zenginliğine katkı sağlamıştır. Ayrıca, bu tiyatro unsurları, insanların toplumsal değerleri 

ve inançları etrafında birleşmelerine yardımcı olmuştur. 

Sonuç olarak, Azerbaycan'da tiyatro geleneği, mevsimsel ritüeller, günlük yaşam 

ve kültürel gösteriler gibi farklı türlerdeki etkinliklerle şekillenmiş ve toplumun manevi 

dünyasını etkilemiştir. Tiyatro, insanların yaşadığı coğrafya, kültür, gelenek ve inançlarla 

bütünleşmiş ve zengin bir sanat geleneği haline gelmiştir.  

  



 31 

1.1.1. Halk Oyunları Çeşitleri 

 

1.1.1.1. Dodu-godu Oyunu 

 

“Godu-Godu” veya “Dodu-Dodu” adı verilen bu oyun, Azerbaycan halk 

kültüründe önemli bir yer tutan geleneksel bir gösteridir. Bu gösteri, yağmurun bolluk ve 

bereket getirmesi, aşırı yağışların ve doğal afetlerin engellenmesi amacıyla düzenlenirdi. 

Özellikle tarım toplumlarında, hasatın korunması ve mevsim geçişlerinde yağmurun 

düzenlenmesi için önemli bir ritüeldir. Oyunun temelinde “Qodu” adı verilen küçük 

kadına benzeyen kuklalar yer alır. Bu kuklalar, yağmuru temsil eder ve oyunun ana 

figürleridir. “Qodu” kuklaları, Güneş tanrısını ve sonrasında Güneş'i temsil ederler. 

Güneş, Azerbaycan kültüründe bereketin, ısının ve güneşli günlerin sembolü olarak kabul 

edilir. Oyunun katılımcıları, yağmurun durması için “Qodu” kuklalarıyla birlikte dans 

ederler ve ritmik hareketlerle sahne alırlar. Müzisyenler, bu dansa müzik eşliğinde eşlik 

eder ve enerjik melodilerle atmosferi coştururlar. “Qodu” kuklaları, kırmızı parçalarla 

süslenir ve bu Güneş'in sembolizmini yansıtır. Katılımcılar, yağmura karşı çıkarak kapı 

kapı dolaşır ve “Qodu” kuklalarını dile getiren şarkılar ve şiirler okurlar. Bu, yağmurun 

durmasını ve güneşin gelmesini temenni etmenin bir yolu olarak görülür. Oyunun 

sonunda, yağmurun durması ve güneşli günlerin gelmesi simgesel olarak kutlanır 

(Allahverdiyev, 1978: 20-22, Düzgün, 2014: 82-88, Memmedova, 2017: 142-145). 

Azerbaycan Halk Tiyatrosu Tarihi adlı detaylıca bu konuyu incelediği kitabında 

Mahmud Allahverdiyev, godu-godu oyununun, yağmurlu günlere son vermek amacıyla 

sergilendiğini belirtip bunun mitolojik temelleri olduğunu dile getirmektedir. Azerbaycan 

mitolojisinde ‘Mitra’ yani güneşin bolluk bereket ilahesi olduğunu, yağmur ve sel baskını 

gibi doğal afetlerden korunmak amacıyla onun şerefine çeşitli törenler düzenlendiğini 

işaret etmektedir: “Büyük Dağ'da Daradan gelen ünlü bir anıt varmış. Bu, tanrı Mitra'nın 

kutsal yeriymiş. Onun için burada gezmesi için ağ atılması bile dururmuş. Leysan 

yağmurları zamanı Güneş'e adanmış, özel bir merasim gösterisi düzenlenirmiş. Burada 

güneşi temsil eden kırmızı çiçek yerleştirilmiş, üzerine de mücevher ve başka süs eşyaları 

takılmış” (Allahverdiyev, 1978: 20). 



 32 

Azad Nebiyev’e göre de buradaki Godu esas itibarıyla “Hıdır Nebi” deki Godu ile 

aynı kökten olmasına rağmen merasim oyunlarında yeni işlevi ortaya çıkmaktadır. 

Buradaki Godu güneşi aktaran, tapan, onu kaçıran, onunla ilgilenen kudretli semboldür. 

Aslında “Qodu”, “Qodu-qodu”, Güdü-güdü” ve başka çeşitlerde yayılan bu mesarim 

oyunu çok eski çağlarda ara vermeyen yağışlarda oynanan oyunlardandır ve eski “güneş” 

inanışı ile ilgisi bulunmaktadır (Nebiyev, 2009: 363-364). 

Qodu-qodunu gördünmü? 

Qoduya salam verdinmi? 

Qodu burdan ötende, 

Qırmızı gün gördünmü? (Nebiyev, 2009: 362). 

 

İlham Rehimli Qodu-qodu, ya da başka bir adıyla Dodu-dodu oyununu tarım 

ürünlerine zarar veren yağmursuz dönemleri sona erdirmek amacıyla gerçekleştirilen bir 

halk ritüeliydi olarak tanımlamaktadır. Bu etkinlikte kadın figürünü andıran kuklalar 

kullanılırdı ve bu kuklalara ‘qodu’ denirdi. Başlangıçta Güneş tanrısını temsil eden bu 

figür, zamanla Güneş’in kendisini temsil etmeye başladı. Oyun sırasında katılımcılar, 

yağmur yağdırmak amacıyla kapı kapı dolaşarak qodu için şarkılar söyler ve ona 

methiyeler düzerdi. Müzisyenler de bu etkinliğe eşlik ederdi. Qodu, kırmızı parçalarla 

süslenir ve bu da Güneş’in sembolü olarak görülürdü (Rehimli, 2005: 4). 

Çatma, çatma, çatmaya 

Çatma yere batmaya 

Qoduya pay vermesen 

Sicimin dönsün katmaya (Nebiyev, 2009: 362). 

 

Oyunun zaman içindeki evrimi ve farklı coğrafi bölgelerdeki farklı yorumları, 

Azerbaycan'ın çeşitliliği ve zenginliği hakkında ipuçları verir. Sonuç olarak, “Godu-

Godu” veya “Dodu-Dodu” gibi oyunlar, Azerbaycan halk kültürünün renkli ve derin bir 

yansımasıdır ve toplumun doğa ile olan etkileşimini, inançlarını ve dayanışmasını 

yansıtır. Bu tür oyunlar, geçmişin ve kültürel değerlerin yaşatılmasında önemli bir rol 

oynar. Bu ritüel, Azerbaycan'da olduğu gibi Anadolu'da da benzer şekilde uygulanır. 

Özellikle Rize, Trabzon gibi bölgelerde uzun süreli yağışların mahsule zarar verebileceği 



 33 

düşüncesiyle güneşin çağrılması adına dualar edilir ve güneşin çıkması dileğiyle oyunlar 

oynanır (Nebiyev, 2009: 363). 

Qoduya çatmak gerek, 

Qoduya daymak gerek, 

Qodu gün çıharmasa, 

Gözlerin oymak gerek (Nebiyev, 2009: 363). 

 

Ahmet Caferoğlu, karşılaştırmalı yaptığı çalışmasında Azerbaycan’da yılın bazı 

zamanlarında durmaksızın şiddetli yağışlar olması sebebiyle ekinleri sel sularından 

korumak ve yağışların kesilmesi için çeşitli adetler oluştuğunu ve bunlardan birinin 

Godu-Godu oyunu olduğunu belirtmektedir. Fakat Caferoğlu’na göre Türkiye’de de ses 

değişikliği ile aynı adla oynanan Gode-Gode oyunu güneşi davet etmek için değil tam 

tersine yağmur yağması dileğiyle oynanan oyundur. Güneş Duası geleneğinin Türkiye’de 

sadece Trabzon ve Rize’de bulunduğunu ve kendisini en çok Güneş Duası’nın 

ilgilendirdiğini belirterek; “karakter ve şekil itibariyle tamamıyla Azerbaycan’dakinin 

aynısı olduğundan, bu da vaktiyle tespit ettiğim veçhile Şamanizm dini bakiyesinden 

başka bir şey olmasa gerektir” (Caferoğlu, 1994: XVI). 

Bu oyun temelde yaz mevsimini ve güneşi davet etme amacıyla mahalle gençleri, 

bir çömçeyi çeşitli süslemelerle donatarak özel bir ritüel gerçekleştirirler. Bu süreçte 

çömçeye gelinlik giydirilir, burun takılır ve yanakları kırmızıya boyanır. Gençler, 

süslenmiş çömçeyi ev ev dolaştırarak tekerlemeler söyler ve çeşitli hareketlerle çömçeye 

canlılık kazandırırlar. Bu ritüel, yaz mevsimini karşılamak ve güneşi çağırmak amacıyla 

gerçekleştirilen geleneksel bir etkinliktir. 

Godu-Godu oyunu, doğa olaylarının ve tarımsal döngünün sembolik bir temsilini 

sunarak, toplumun bereket ve doğayla olan ilişkisini yansıtır. Bu tür ritüeller, toprak ana 

kültü ve doğa ile uyumun sağlanması gibi kavramları içinde barındırırken, aynı zamanda 

kültürel bağların ve geleneklerin korunmasına hizmet eder. 

 



 34 

1.1.1.2. Kevser Oyunu 

 

Kevser oyunu, Azerbaycan halk kültüründe kış mevsiminin zorlu koşullarına karşı 

bir tür hazırlık ve ritüel olarak düzenlenen geleneksel bir törendir. Bu oyun, kışın olumsuz 

etkilerini hafifletmek ve kışı korkutarak daha hafif geçmesini sağlamak amacıyla yapılır. 

Ayrıca, bu merasim, topluluk üyelerinin kışa karşı hazırlıklarını sosyal ve kültürel bir 

etkinlik haline getirir.  

Oyunun başında, en yetenekli ve çevik kişi seçilir. Bu kişiye, kışın olumsuz 

etkilerini sembolize eden bir kıyafetle giydirilir. Genellikle bu kişi siyah bir giysi giyer, 

yüzü kömürle ve unla kirletilir. Bu, kışın karanlık ve zorlu doğasını temsil eder. 

Hazırlanan bu kişi, köyü veya obayı dolaşarak ritüeli gerçekleştirir. Gözleri 

bağlanarak ata bindirilir ve bu şekilde civar bölgeleri gezdirilir. Amaç, kışın zorlu 

şartlarını korkutarak onun etkilerini hafifletmektir. Bu gezi, kışın kötü günlerini unutmak 

ve toplumu eğlendirmek için yapılır. 

 Siyah giysi ve yüzün kömürle kirletilmesi, kışın karanlık ve zorlu doğasını 

simgeler. Bu, kışın getirdiği olumsuzlukları doğrudan temsil eden bir semboldür. Gözleri 

bağlı olarak ata bindirilme ve köy gezisi, kışın çeşitli zorluklarına karşı topluluğun 

hazırlığını ve direncini temsil eder. Aynı zamanda bu uygulama, kış mevsiminin 

toplumsal bir şekilde ele alınmasını ve onunla başa çıkma yöntemlerini de içerir. 

Kevser oyunu, sadece kışın zorlu şartlarından korunmak amacıyla yapılan bir 

ritüel değil, aynı zamanda toplumsal dayanışma ve kültürel bağlılığı güçlendiren bir 

etkinliktir. Topluluk üyelerinin bir araya gelerek kışa karşı hazırlıklarını eğlenceli bir 

şekilde ifade etmeleri, kültürel mirası yaşatmalarını ve toplumsal bağları 

güçlendirmelerini sağlar (Rehimli, 2005: 4, Akın, 2011: 5591-5592). 

 

1.1.1.3. Cütcü Şumu/Çiftçi Pulluğu Oyunu 

 

Türkçede “şum” kelimesi pulluk, ekine hazırlanmış toprak ve nadas gibi 

anlamlara gelirken, “çüt” kelimesi çiftçi anlamına gelir. Bu oyun tamamen tarımla 

ilgilidir ve Nevruz bayramının son çarşamba gününde oynanır. Verimli tarlalara sahip 

köylerde, bu oyun verimli tarlaların yanındaki alanlarda gerçekleştirilir. 



 35 

Cütcü Şumu oyunu, toprağa olan derin bağlılığı simgeler ve Nevruz bayramının 

toprak çarşambasında oynanır. Bu oyun, az emekle büyük verim alınan bölgelerde 

uygulanır (Akın, 2011: 5592).  

Adından da anlaşılacağı üzere, bu merasim tamamen tarımla ilişkilidir. Geçmişte 

insanlar toprağı kutsal bir varlık olarak görmüşlerdi. Nevruz bayramının son 

çarşambasında gerçekleştirilen Cütcü Şumu gösterisi, sadece tarım açısından verimli 

köylerde yapılır. Bu tören, genellikle bereketli ekim alanlarının yanında yer alan 

meydanlarda düzenlenir, çift ve kavlı gibi etkinliklerle değerlendirilir (Rehimli, 2005: 4). 

 

1.1.1.4. Yuğ Törenleri 

 

Azerbaycan halk tiyatrosu içinde, köken olarak en eski oyunların dinî törenler 

olduğunu daha önce belirtmiştik. İslam Öncesi Türk topluluklarında Totemizm ve 

Şamanizm'e dayanan köklü ve sistemli merasimler vardır. Zamanla dinî içerikli oyunlara 

dönüştüğü görülmektedir. Yuğ törenleri bunlardan biridir. Ölen kişi için arkasından 

hazırlanan bu törende halk toplanır ve tören sırasında ağlanır. Daha sonraki dönemlerde 

değişikliğe uğrayan bu merasim çeşidine Yuğ ya da Yuğlama denir ve bu törenlerde 

ağlayan kadınlardan oluşan gruba ‘yuğcular’ adı verilir ve bunlara çalgıcılar ve 

şarkıcılarda eşlik edebilirdi: 

Erler kurt tek ulaşır, 

Yaka yırtıp bağrışır. 

Yırlayıcı gibi inletir inler, 

Ağlamaktan gözü kapanır (Nebiyev, 2011: 296).  

 

Ümit Akın’ın çalışmasında bu konuyla ilgili olarak belirtildiğine göre, “Yuğ” 

merasimi, İslamiyet öncesi Türk edebiyatında da yer almış bir törendir. Bu törende 

kahramanlar ağlayarak anılır. Herkes bir araya gelir ve ağlama konusunda yetkin kişiler 

özel olarak davet edilir. Ölen kahramanın ardından ağıtlar yakılır ve onun cesur tavrı 

üzerinde durulur (Akın, 2011: 5592). 

Rehimli’nin de yaptığı buna yakın açıklamasına göre, “Yuğ” merasimi, 

İslamiyet'ten çok önce Azerbaycan'da yaygın olan, ünlü ve cesur halk kahramanlarının 



 36 

ölümünü anma ve hatırlama törenidir. Bu törenlerde, ölen kahramanların yüceltilmesi, 

öykülerinin anlatılması ve ağlatıcı bir şekilde anılması amaçlanır (Rehimli, 2005: 4). 

 

1.1.1.5. Şebih Oyunu 

 

Halk oyunları arasında sayılan bir başka oyun da Şebih Gösterileridir. Yuğ 

törenleri, Azerbaycan'da yaygın olarak uygulanan ve İran'dan etkilenerek gelişen Şii 

Müslümanlığın bir parçası olan “şebih” adı verilen dini gösterilerle devam etmiştir. Bu 

törenler genellikle Şiiliği güçlendirmek amacıyla düzenlenmiştir ve özellikle İran'ın etkisi 

altında Azerbaycan'da icra edilmiştir. Törenlerde artık kahramanlar için değil, Fırat 

Nehri'nin kıyılarında bir mücadelede hayatını kaybeden peygamber evlatları için ağıt 

yakılmaktaydı. Yuğçuların yerini alan ağıtçılar ise, muharrem ayı boyunca camilerde ve 

zengin kişilerin evlerinde taziye programları düzenleyerek bu dramatik olayları 

canlandırmaktaydılar (Nebiyev, 2011: 296). 

Yine Rehimli’den alınan bilgilere kısaca Şebih Törenlerini şöyle özetlemek 

mümkündür: Özellikle Azerbaycan'da yaygın olan ve dini-mistik bir ritüel olarak kabul 

edilen bir gelenektir. Bu törenler, İslam tarihinin önemli bir olayını, Kerbela Olayı’nı 

anmak amacıyla düzenlenir ve hem dramatik hem de ritüel unsurlar içerir. Şebih kelimesi 

Arapça “benzer” veya “uygun” anlamına gelir ve dini bir mistik gösteri olarak kabul 

edilir. Şebih, İmam Hüseyin’in Yezid ve ordusuyla mücadelesini temsil eden bir meydan 

tiyatrosu biçimindedir. Bu gösteriler, özellikle Azerbaycan’da yaygın olarak 

uygulanmakta olup, dini ve tarihsel bağlamda büyük bir anlam taşır. Kerbela Olayı, Şii 

müslümanları için önemli bir dönüm noktasıdır ve İmam Hüseyin’in şehadeti, adalet ve 

direnişin sembolü olarak görülür. Şebih törenleri, Muharrem ayının ilk on gününde 

matem dönemi olarak kabul edilen bir süreçten oluşur. Bu dönemde yas tutulur ve onuncu 

gün, Aşura Günü olarak anılır. Aşura, Kerbela Olayı’nın yaşandığı gün olarak kabul edilir 

ve bu özel günde büyük ve görkemli şebih gösterileri düzenlenir. Bu gösteriler hem ritüel 

hem de dramatik unsurlarla zenginleştirilmiştir. Törenler sırasında, “eza kafilesi” adı 

verilen gezici bir tiyatro unsuru ortaya çıkar. Eza kafilesi, yas bayrakları taşıyan ve matem 

törenlerine katılan kişileri içerir. Bu kafile, çeşitli figürleri temsil eden odalar taşır. 

Örneğin, Ali Ekber’in odası ve Abbas’ın kesik kolları gibi semboller, gösterilerin önemli 



 37 

parçalarıdır. Ali Ekber’in odası, genellikle bir sedye üzerinde taşınır ve bu odanın önünde 

siyah giysiler giymiş bir çocuk oturur. Abbas figürü, eza kafilesinde özel bir yere sahiptir 

ve onun kesik kolları da gösterilerde temsil edilir. Şebih gösterileri, Kerbela olayının 

belirli bir sahnesine odaklanan öyküler içerir. “Kasım Odası”, “Hüseyin’in Kabri” ve 

“Abbas’ın Kesik Kolları” gibi unsurlar, gösterilerin önemli ögelerindendir. Bu unsurlar, 

şehadet ve direniş temalarını dramatize eden bir anlatı sunar. “Qeti” adlı oyun, Aşura’nın 

dokuzuncu gününden onuncu gününe geçişte oynanır ve bu oyun, Kerbela kırımının 

belirli bir sahnesine odaklanır. Şebih törenlerinde, mersiye ve şiirler önemli bir rol oynar. 

Mersiyeler, yani ağıtlar, genellikle yüksek sesle okunur ve kalabalık bir koro eşliğinde 

tekrarlanır. Bu mersiyeler, törenlere duygusal bir derinlik katmakta ve toplumsal hafızayı 

güçlendirmektedir. Ayrıca, bazı şebihler komedi unsurları da içerebilir. Bu tür şebihlerde, 

Kerbela faciasına sebep olan kişiler alaya alınır ve bu gösteriler, tarihi figürlerin gülünç 

bir şekilde tasvir edilmesini sağlar. Azerbaycan’da şebihler, hüzünlü ve trajik kasideler, 

mersiyeler ve çeşitli türlerde şiirlerle zenginleştirilmiştir. Bu geleneksel törenler, halk 

arasında büyük bir öneme sahiptir ve profesyonel şairler ve müzisyenler tarafından özenle 

gerçekleştirilir. Örneğin, Mollağa Bihudun ve Valeh Gülabli gibi isimler, şebihler için 

önemli eserler üretmişlerdir (Rehimli, 2005: 21-23). 

 

 

1.1.1.6. Yel Baba-Yel Dede Oyunu 

 

Yel Baba-Yel Dede oyunu, Azerbaycan halk kültüründe derin köklere sahip olan 

ve tarım ritüelleri ile ilişkilendirilen önemli bir oyundur. Oyunun kökenleri, 

Azerbaycan'ın tarımsal hayatında ve inanç sistemlerindeki yansımalarıyla şekillenmiştir. 

Oyun genellikle tarım sezonunun sona erdiği dönemlerde sahnelenir. Tarlalardan biçilen 

mahsul harmanlara taşındıktan sonra, insanlar mahsulün bereketlenmesi ve korunması 

için Yel Dede'yi çağırırlar. Yel Dede, Azerbaycan halk inancına göre, rüzgârın efendisi 

olan mitolojik bir figürdür. Onun gelmesiyle birlikte, mahsulün temizlenmesi ve 

korunması ritüelleri gerçekleştirilir. Yel Baba-Yel Dede oyununda görülen ritüel ve 

Şamanist öğeler, Azerbaycan halkının doğaya ve onun güçlerine olan derin bağlılığını 

yansıtır. Oyunun sahnelendiği zaman dilimi, Azerbaycan'da tarımın kritik bir dönemi olan 



 38 

hasat zamanıyla örtüşür. Bu zaman dilimi, toplumun doğayla etkileşimini ve doğal 

döngülere olan saygısını vurgular. Ritüel, genellikle özel şarkılar ve nağmeler eşliğinde 

gerçekleşir. Bu şarkılar, Yel Dede'yi çağırmak, onun yardımını talep etmek ve doğanın 

dengesini korumak amacıyla söylenir. Rüzgârın şiddetli estiği zamanlarda Yel Dede'nin 

sinirlendiği düşünülür ve bu nedenle onun sakinleştirilmesi gerektiği inancı yaygındır. 

Yelli dedem, Yel dedem,  

Telli dedem, Tel dedem...  

Tahılımız yerde kaldı,  

Yahtamız elde kaldı.  

A Yel dede, Yel dede,  

Tez gel dede, gel dede.  

Savur bizim hırmanı,  

Atına ver samanı.  

Den yığılıpdağ olsun,  

Yel dedemiz sağ olsun (Şeki folkloru, 2009: 55, aktaran Memmedova, 2017: 140). 

 

Yel Dede, Azerbaycan halk kültüründe rüzgârın kişiselleştirilmiş bir figürü olarak 

kabul edilir. Onun mitolojik öyküleri ve bu öykülerin oyunlara yansıması, 

Azerbaycanlıların doğayla olan derin ve saygılı ilişkisini gösterir. Aynı zamanda, Yel 

Dede'nin çağrılması ve onun ritüel iletişimi, Şamanizm’in izlerini taşır. Bu ritüeller, 

doğanın güçlerine olan inanç ve saygının bir ifadesi olarak da görülebilir. Memmedova 

“Yel Dede” oyununda Azerbaycan halkının inancında bütün dünya rüzgarlarının yetkisi 

elindeki mitolojik varlık Yel dedeye müracaat edildiğini, Şamanizm izleri görüldüğünü, 

“Heyder” adıyla adlandırılan ve Yel Dede çağırmak için kullanılan süpürge yandırılması 

için şaman ritüellerinin temelini oluşturan sihir ve büyüleri hatırlattığını ifade etmektedir 

(Memmedova, 2017: 140). 

Yel Baba-Yel Dede oyunu, sadece tarım faaliyetlerinin sembolik bir temsilini 

sunmakla kalmaz, aynı zamanda toplumun dayanışma ve kültürel birlikteliğini de 

pekiştirir. Oyunun sahnelenmesi ve ritüelleri, toplum üyelerinin bir araya gelip doğal 

kaynakları koruma ve bereketi kutlama arzularını yansıtır. 

 

 



 39 

1.1.1.7. Güdül Oyunu 

 

Dodu Godu oyunun zıttı olup, kuraklık sonrası yağmurun çağrıldığı bir oyundur. 

Tarım alanlarında toprakta ekinin büyüyüp su istediği, ancak havaların kuru geçtiği 

dönemlerde gerçekleştirilirdi. Katılımcılar tarafından suyu kutsayan nağmeler ve 

yağmuru çağıran bayatlar okunmaktadır. Tarladaki kuraklığın son bulması için yağmur 

çağırılır. Rehimli bu oyunun Su Tanrısına tapınma kökeninden geldiğini belirtir. “Toplu 

etno-kültürel oyun-gösteriler halkın doğa olaylarına (Güneş, yağmur, yıldırım, doğum-

ölüm vb.) itaate dayalı, bilinçli yaklaşımlarını ve hayatı anlama çabaları ile 

bağlantılıdır” (Rehimli, 2005: 4). Ümit Akın Güdül’ün yağmuru temsil eden bir simge 

olduğunu belirtmektedir (Akın, 2011: 5593). 

 

1.1.1.8. Sayaçı Oyunu 

 

Sayaçı şarkıları, göçebe yaşamın vazgeçilmez bir parçası olan koyunculuğun 

şiirsel anlatımlarıdır. Bu şarkılar, koyun sürülerinin bakımı, doğum zamanları, yaylalara 

göç ederken yapılan ritüeller gibi geleneksel olayları yansıtır. Kökleri eski Azerbaycan 

kültüründe olan “Sayaçı” törenleri bu şarkılarla da ilişkilidir. Göçebe grupların günlük 

hayatında koyunculuğun merkezi rolü, saya şarkılarının evriminde ve sonrasında “Sayaçı 

töreni” gibi önemli kültürel etkinliklerin oluşumunda belirleyici olmuştur (Nebiyev, 

2009: 194). 

Koyunlu evler gördüm, 

Kurulu yaya benzer. 

Koyunsuz evler gördüm, 

Kurumuş çaya benzer.  

 

Koyun var, kere gezer, 

Koyun var, kure gezer. 

Geder dağları gezer, 

Geler evleri bezer (Nebiyev, 2009194). 



 40 

 Sayacı nağmeleri, Azerbaycan’da en yaygın olarak kullanılan ve bilinen 

oyunlardan biridir. Ayrıca hayvancılıkla ilgili oyunlar arasında İki Keçi, Hayvanların 

Behsi, Ekinçi ile Öküzün Behsi, Çoban ve Benek gibi oyunlar sıralanabilir. 

Sayaçı, göçebe Türklerde koyunların yünlerinin kırkılması ve koyunların 

kuzulama dönemlerinde gerçekleştirilen bir gelenektir. Bu etkinlikte oyuncular bayatılar 

söyleyerek ve maniler okuyarak durumu anlatırlar. Bolluk ve bereketi simgeleyen bu 

oyun, Yozgat yöresinde de oynanmaktadır. Sayaçılar, kapı kapı dolaşarak sayaçı şarkıları 

söyler ve karşılığında peynir, un, yağ, buğday, pirinç gibi yiyecekler alırlar (Akın, 2011: 

5591). 

 

1.1.1.9. Karavelli 

 

Karavelliler, Azerbaycan halk edebiyatında önemli bir yere sahip olan eski bir 

türdür. Bu terim, genellikle masal, fıkra ve atasözü gibi türler arasında kendine özgü bir 

konuma sahiptir. “Karavelli” terimi etimolojik olarak net bir kökene sahip olmasa da 

Azerbaycan folklorunda anlatı geleneği içinde önemli bir role sahiptir. Genellikle 

bağımsız bir janr olarak değerlendirilmezler; çünkü masallarla, destanlarla ve halk 

Hikâyeleriyle yakından ilişkilidirler. Ancak karavelli metinleri, kendi içinde belirgin 

özelliklere sahip bir tür olarak gelişmiştir. Bu metinler, zaman içinde farklı evrelerden 

geçerek şekillenmiş ve toplumun değişen ihtiyaçlarına cevap vermiştir. 

Karavellilerde ritüel motifler önemli bir yer tutar. Örneğin, kurban verme 

motifleri, mitolojik ve dini inançlarla derin bir bağ içerisindedir. Bu motifler genellikle 

dans ve ritüel eylemlerle birlikte sunulur ve topluluğun sosyal ve dini hayatının önemli 

bir parçasını oluşturur. Karavelliler, sadece anlatının içeriğiyle değil, aynı zamanda 

sunum şekliyle de dikkat çekerler. 

Karavellilerde yer alan kahramanlar genellikle topluluğun değerlerini, inançlarını 

ve yaşam tarzını yansıtan karakterlerdir. Bu karakterler, genellikle doğaüstü güçlere 

sahiptir veya olağanüstü olaylarla karşı karşıya gelirler. Bu yönüyle karavelliler, mitolojik 

düşünceyi ve toplumsal değerleri yansıtan bir ayna görevi görürler. 

Karavelli ya da Garavelli olarak adlandırılan bu janrının doğru anlaşılması, 

etimolojik, mitolojik, sosyal ve dini bakış açılarından incelenmesini gerektirir. Bu tür, 



 41 

Azerbaycan halk kültüründe köklü bir geçmişe sahiptir ve günümüzde bile bu kültürel 

mirasın canlı tutulmasında önemli bir rol oynamaktadır (Aliyev, 2021: 243-254). 

İlham Rehimli bu türü komedi tamaşası olarak belirtmektedir. Düğün, nişan 

merasimlerinde, destan ve nağıl meclislerinde karavelliler söylenirdi. Mezheke ve 

meşhere tipli bu söylemeler karavelli diye adlandırılır (Rehimli, 2005: 5). 

 

 

1.1.1.10. Mezheke Oyunu 

 

Mezheke Oyunu, Azerbaycan halk kültüründe köklü bir geçmişi olan geleneksel 

bir halk oyunudur. Karavelli oyunlarından farklı olarak, mezheke tamaşaları daha samimi 

ve doğal bir şekilde gerçekleşir. Doğaçlama üzerine kurulan bu oyunun temeli estetik 

ölçütlerle şekillenir. Mezheke oyunlarında, sahnelenirken sert ve zarafetten uzak 

esprilere, basit diyaloglara ve bireysel sahnelerin vurgulanmasına öncelik verilir. Bu türde 

genellikle olumsuz karakterler, ahlaki eksiklikler, cehalet ve toplumun küçük kusurları 

ile açık çatışmalar sergilenir. Mezheke tamaşaları, toplumdaki ahlaki ve manevi sorunları, 

çatışmaları ve çelişkileri mizahi bir dille ele alır. Bu özellikleriyle mezheke, eğlendirici 

ve düşündürücü bir sanat formu olarak kabul edilir ve Azerbaycan'ın zengin halk 

kültürünün önemli bir parçası olduğunu İlhan Rehimli belirtmektedir (Rehimli, 2005: 7). 

 

 

1.1.1.11. Meshere Oyunu 

 

Komik halk tiyatrosu unsurlarından bir başkası olan Meshere, başlangıçta 

saraylarda oynanan bir oyun olmasına karşın, daha sonraları meydanlarda sergilenen bir 

oyun halini almıştır. Meshereler’de, çeşitli meslek sahiplerinin tiplemelerinin olduğu, 

komik hareketlerle, satirik hatta tatsız, müstehcen hakaretlerle, günlük olayların 

renklendirildiği tipik imgeler sergilenir. Köylerde bu tür oyunlara lağ oyunu adı da 

verilmektedir (Rehimli, 2005: 7).  

 



 42 

1.1.1.12. Dervişlik Gösterileri 

 

Dervişlik terimi, kapı önünde yatan, yoksul veya dilenci anlamına gelmektedir. 

11. yüzyıldan itibaren Hindistan, Pakistan, Endonezya, İran ve Azerbaycan gibi ülkelerde 

yaygınlaşmıştır. Zamanla, bilindiği üzere sufi tarikatının bir kolunu oluşturmuştur. 

Başlangıçta dervişler, çeşitli dini tarikatların temsilcileri ve tebliğcileri olarak ortaya 

çıkmışlardır. Şehirleri ve köyleri dolaşarak el açarak hikâye anlatma toplantıları 

düzenleyerek “oyunbaz” olarak tanınmışlardır. Ayrıca sokaklarda dolaşarak zehirli 

yılanları göstermiş, akreplerle oynamış ve dikkat çekici, ritmik hareketli oyunlar 

sergilemişlerdir. Bu gösterilere 'derviş merekesi' denilmiştir. Dervişler genellikle deriden 

yapılmış veya kalın dokulu pelerinler giymişler, başlarına keşkül takmış ve sağ 

kulaklarına halka şeklinde küpe takmışlardır (Rehimli, 2005: 5). 

Bu açıklamadan da anlaşılacağı üzere Dervişlik Gösterilerinin kökeni çok eski 

dönemlere dayanmaktadır. Şehirleri ve köyleri dolaşarak halka hikâyeler anlatan ve 

derviş olarak adlandırılan bu kişiler işlerinde çok yetenekli ve oyunbazdırlar. 

 

1.1.1.13. Hokka Oyunu 

 

Hokka, kelime anlamıyla “büyülü kutu” veya “sandıkçadır”. Daha sonra belirli 

karmaşık oyunlar da hokka adını almıştır. Rehimli bu oyuna “Gözbağlayıcı” oyun da 

denildiğini belirtir. Eğlenceli sahne oyunları ve gösterilere ait olan hokka oyunları, 

meydan tamaşalarında az katılımlı, kısa süreli formatlardan biridir (Rehimli, 2005: 5). 

 

1.1.1.14. Lağlağı/Alay Oyunu 

 

Meshere oyununa benzerlik gösteren Lağlağı oyunu köy içerisinde giyim kuşamı 

iyi olan biri oyun içerisinde seçilerek onunla uğraşılır ve komik ve halkı güldürmeye 

yönelik olarak onunla konuşulur.  

Bu oyun, bazen lağ oyunu olarak da bilinir ve bir şarkıcının performansını içerir. 

Karakterleri genellikle meshere oyununa benzer. Şarkıcı, köy ortamında belirli 

özellikleri, davranışları, giyimleri, konuşma tarzı ve görünüşü ile dikkat çeken bir kişiyi 



 43 

“obje” olarak seçer. Daha sonra, bu kişinin komik yönlerini seyircilere sunarak eğlendirir 

ve güldürür (Rehimli, 2005: 5). 

 

1.1.1.15. Tenbeki Oyunu 

 

Lağlağı el oyununa benzemektedir. Köy meydanlarında oynanır. Halkın bildiği 

komik olaylar konu edilir. Didaktik bir yapısı vardır. Tövbeletme de denilmektedir. 

Ekseriyetle köy meydanlarında icra edilmiştir. Oyunun genel yapısını halk tarafından 

bilinen komik hadiseler oluşturmaktadır. Aynı zamanda didaktik özellikler taşıyan bu 

oyun halk arasında tövbeletme olarak da bilinmektedir (Rehimli, 2005: 6). 

 

1.1.1.16. Şebede Oyunu 

 

Azerbaycan Halk bilimcisi İlham Rehimli bu oyunu geniş bir şekilde yayılmış ve 

lağ oyununa benzer karakteristiklere ve üsluba sahip bir oyun türü olarak 

tanımlamaktadır. Şebede oyunları genellikle günlük yaşam olaylarını konu alır. Küçük ve 

basit öyküler ustaca işlenir. Birey, hedef aldığı kişiyi bazen alaycı bir şekilde, bazen de 

sataşma ve alay etme amacıyla hicveder. Şebede oyunları genellikle kalabalık topluluklar 

önünde, düğün ve bayram şenliklerinde sahnelenir. Bu türde zarafete öncelik verilir ve 

parodi önemli bir yer tutar (Rehimli, 2005: 6). 

 

1.1.1.17. Lal Oyunu 

 

Lal oyunu, jest ve mimiklerle veya işaretlerle oynanan bir pandomimdir. Bu oyun 

türünde söz veya konuşma yerine zarif hareketler kullanılır. Oyunun amacı hareketleri 

canlandırmaktır. Bu amaçla genellikle kara zurna, aşıq müziği, tebil ve cüng gibi 

enstrümanlardan yararlanılır.  

Löklemeve Maral oyunları diye adlandırılan hayvanlarla alakalı türleri vardır. 

Maral oyununda bir ceylan kostümünde oyuncu bu hayvanı taklit ederken, Lökleme 

oyununda bir devenin hareketlerini taklit eder (Rehimli, 2005: 6). 

 



 44 

1.1.1.18. Kendirbaz Oyunu 

 

Oyunu oynamak için iki ağacın üzerinden bir ip veya kendir çekilir. Kendirbaz 

denilen hokkabaz karmaşık hareketler gösterir, korkutucu numaralar yapar. Onun 

yardımcısı “keçepapak” ise yerde onun hareketlerini tekrarlar. Oyun pandomim ve 

komiklik ögeleri taşır.  Yardımcısı izleyicilerden para toplamak için komik anekdotlar 

anlatır ve şakalar yapar. Köy meydanlarında oynanır (Rehimli, 2005: 6). 

 

1.1.1.19. Kilimarası Oyunu 

 

Bir başka tür pandomim oyunu olan Kilimarası Oyunu en eski kukla oyunudur. 

Kuklalarla oynanır ve mimik hareketleri ön plana çıkar. Eğlendirici oyunlardandır. İlham 

Rehimli’nin yaptığı incelemeden edinilen bilgiye göre; Kilimarası oyunu, Azerbaycan'ın 

zengin kültürel mirasının önemli bir parçası olan geleneksel bir kukla gösterisidir. Bu 

gösteri biçimi, genellikle yünlü bir kilim şakülü üzerine kurulur. Kilimin dört köşesinden 

ağaç veya direklerle desteklenir ve üzerine sarmaşık veya ip ile asılır.  

Kilimarası oyunları, kökenleri derinlere uzanan ve zamanla çeşitli bölgelerde 

farklı varyasyonlar geliştiren önemli bir halk sanatıdır. Temelinde, kukla figürleri 

üzerinden anlatılan hikâyeler ve gösteriler yer alır. Bu gösteriler genellikle köy 

hayatından ve günlük yaşamdan alınan komik olaylar ve karakterler üzerine kuruludur. 

Kilimarası sahneleri, Azerbaycan'ın farklı bölgelerinde ve zamanlarda çeşitli temalar 

etrafında şekillenmiştir. Örneğin, “Tapdık Çoban” gibi karakterlerle yapılan gösteriler, 

köylü yaşamının günlük zorluklarını ve esprili yanlarını yansıtır. 

Maral oyunu ise, özellikle Kelbecer bölgesinde yaygın olan bir diğer kilimarası 

gösteri türüdür. Bu oyunda genellikle bir maral figürü ve onunla etkileşime giren bir 

çoban karakteri bulunur. Maral, Azerbaycan'ın doğal zenginliklerinden biri olarak kabul 

edilir ve bu gösteri, insan ile doğa arasındaki ilişkiyi ve bu ilişkinin dramatik 

yansımalarını ele alır. 

Kilimarası oyunları, geniş bir repertuvara sahiptir. “Şah Selim”, “Şölen”, 

“Karagöz”, “Hacı Geldi”, “Keçel Pehlivan” gibi gösteriler, Azerbaycan kültürünün farklı 

yönlerini ve zenginliğini yansıtan önemli örneklerdir. Bu gösterilerde kullanılan kuklalar, 



 45 

genellikle ahşap ve kumaş malzemelerden yapılmış, renkli kostümlerle süslenmiş ve 

karakteristik özelliklere sahip figürlerdir. Kuklalar, kukla oyunlarının gelişiminde ve 

hikâye anlatımında önemli bir rol oynamıştır. 

Kilimarası oyunları, Azerbaycan'ın farklı bölgelerinde farklı adlar ve formatlar 

altında yaşamış ve gelişmiştir. Çadırhayal, Heymekemere gibi formlar da bu gösteri 

geleneğinin farklı varyasyonları arasındadır. Bu gösteriler genellikle özel kurulan 

çadırlarda, özel günlerde, bayramlarda, aile şenliklerinde ve halkın topluca katıldığı diğer 

etkinliklerde sergilenir. 

Kilimarası oyunlarında kullanılan kuklaların hareketleri, kukla oyunlarının 

kendine özgü estetik ve teknik özelliklerini yansıtır. Kukla oyunları, halk kültüründe yeni 

sanatsal düzenlemelerin, ölçülerin ve biçim özelliklerinin ortaya çıkmasına olanak 

tanımıştır. Bu gösteriler, geleneksel hikâye anlatımıyla eğlenceli ve öğretici bir deneyim 

sunarken, aynı zamanda toplumsal ve kültürel değerlerin korunmasına da katkıda 

bulunmuştur (Rehimli, 2005: 17-20). 

 

1.1.1.20. Kosa Oyunu 

 

“Kos-Kosa”, Azerbaycan'ın zengin kültürel mirasında önemli bir yer tutan, 

özellikle Nevruz kutlamalarının vazgeçilmez unsurlarından biridir. Bu oyun, toplumun 

bir araya gelip birlik ve dayanışma içinde kutladığı renkli ve coşkulu bir etkinliktir. 

Kos-Kosa'nın temelinde bereket ve bolluk teması yatar. Oyun, genellikle mahir 

ve hazır cevap gençlerden birinin seçilmesiyle başlar. Seçilen gence bir kürk giydirilir ve 

yüzü kül ve unla kirletilerek büyük bir papak takılır. Boynuna çıngırak ve karnına iri bir 

yastık bağlandıktan sonra eline süslü bir çanak verilir ve Kos-Kosa olarak ev ev 

dolaştırılır. 

Kos-Kosa'nın dolaştırılması sırasında, özel nağmeler söylenir. Bu nağmelerle 

Kos-Kosa, ev sahiplerinin kapısına bereket getirdiğine inanılan bir figür olarak tanıtılır. 

Nağmeler, genellikle bolluk ve bereketi simgeleyen temaları işler: 

“Ay Kos-kosa gelsene, 

Gelip salam versene, 

Çömçeni doldursana 



 46 

Kosanı yola salsana. 

Ay uyruğu uyruğu, 

Sakkalı it kuyruğu, 

Kosam bir oyun eyler, 

Kuzunu koyun eyler, 

Yığar bayram honçası 

Her yerde düğün eyler” (And, 2022: 328-329). 

 

Bu nağmeler, Nevruz baharına özgü kutlamalarda müziğin ve şarkıların da 

önemli bir yer tuttuğunu gösterir. Kos-Kosa'nın dolaştırılması sırasında, genellikle müzik 

eşliğinde dans edilir ve şarkılar söylenir. Oyun, tarım, hayvancılık ve günlük yaşamla 

ilgili nağmelerle zenginleştirilir. 

Kos-Kosa'nın yıl boyunca süren bereket getireceğine inanılması, oyunun toplum 

içindeki yerini güçlendirir. Oyun genellikle beş-altı kişilik bir genç grubu tarafından icra 

edilir ve bir genç Kos-Kosa rolünü üstlenirken, diğerleri şarkı veya mâni söyleyerek eşlik 

eder. Bu şekilde, Kos-Kosa ve benzeri oyunlar, Azerbaycan'ın kültürel mirasının 

yaşatılmasında ve toplumun bir arada tutulmasında önemli bir rol oynar. 

Kos-Kosa, geleneksel Azerbaycan halk kültürünün canlı bir örneğidir. Bereket, 

bolluk, birlik ve dayanışma gibi temaları işleyen bu oyun, her yıl Nevruz kutlamalarında 

ve diğer özel günlerde oynanarak geçmişten günümüze taşınmış ve kültürel bir bağ olarak 

yaşatılmıştır (And, 2022: 328-329). 

Kosa, Azerbaycan'ın halk kültüründe önemli bir yere sahip olan ve çeşitli 

meydan tamaşalarında aktif olarak rol alan bir karakterdir. Özellikle Kevser, Kosa-Kosa 

ve Nevruz merasim şenlikleri gibi etkinliklerde ve diğer çeşitli meydan tamaşalarında  

Kosa hem olayların merkezinde yer alan hem de hikâyenin ana karakterini oluşturan bir 

figürdür.  

Kosa'nın kökleri, eski şaman sanatına ve büyük çağların inançlarına kadar 

uzanır. Halk oyun-tamaşalarının en eski karakterlerinden biri olarak, bir dönem Güneş 

tanrısının yeryüzündeki temsilcisi olarak da kabul edilmiştir. Tarihin erken dönemlerinde 

Kosa, eski yılın, kış mevsiminin ve kötü davranışların simgesi olarak görülmüştür. Bu 

nedenle tören ve hiciv oyunlarında Kosa genellikle kara renklerde tasvir edilirdi. Bu etkiyi 



 47 

yaratmak için kömür, kül veya yakılmış ceviz kabuğu tozu gibi maddeler kullanılırdı. 

Şeytanın sembolü olan Apuş dibi karakteri de bu bağlamda sahneye çıkarılırdı. Zamanla, 

“Kosa oyunu”ndaki mizah ve ev işleri teması, hiciv oyunlarını yönetmiştir. Sonuç olarak, 

Kosa'nın gülümseyen, zarif ve iyi niyetli maskeleri ortaya çıkmıştır. Meydan 

tamaşalarında, Buğa, Keçi, Koyun, Kurt, Keçe, Kış, Yaz gibi komik karakterlerin 

maskeleri de kullanılır. Maskeleri takma amacı karakteri net göstermektir, iyilik, kötülük, 

zulüm zaferi, anlayış ışığını belirgin hale getirmektir (Rehimli, 2005: 7-8). 

 



 48 

1.2. AZERBAYCAN PROFESYONEL TİYATROSUNUN OLUŞUMU 

 

Bunlar – demiş- şehir yıkar, yakarlar, 

Dünyanın tortusu, alçaklar, hamlar, 

Kurt gibi yırtıcı, vahşi ve hunkar, 

Cömertlikten aciz, kancıl ve gaddar, 

Adamlık beklemez bir kimse Rustan, 

Ki benzer insana yalnız bakıştan.1 

Genceli Nizami  

 

19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren ise Çarlık Rus İmparatorluğunun despotik 

monarjik rejimi bölgede hâkim oldu. Azerbaycan Rus rejimi tarafından altı bölgeye 

ayrıldı ve Tiflis şehri “Kafkas Umumi Valiliği” ‘ne bağlandı. 1803 yılı sonrası bu şehirde 

Rus okulları açılmaya ve Rus gazetesi basılmaya başlandı. Ayrıca Tiflis şehrine Batı’dan 

pek çok aydın, yazar ve devlet adamı gelmeye başladı. Avrupalılaşma etkisi arttı. Rus 

Çarlık sistemi fikri ve siyasi görüşlerini beğenmedikleri kişileri Kafkasya’da sürgüne 

gönderdi. 1840 yılları sonrasında Tiflis şehrinde bu sebeplerle Azerbaycan aydınları 

yetişmeye başladı. Bu arada Azerbaycan’daki dini teşekküllerin halk üzerinde idari bir 

baskısı olmamasına rağmen, manevi etkisi fazlaydı. 

Azerbaycan reformatörlerinin görevleri bu süreçte zorlu olduğu belirtilmektedir. 

Öncelikle Batılılaşmanın gerekliliğini Azeri toplumu ve bu topluma manevi olarak 

egemen olan ruhani kesime anlatmak ve onları buna ikna etmek gerekiyordu. Bu amaçla 

mücadele eden aydınlar, büyük bir özveriyle çalışmış ve birçok engelle karşılaşmış, 

sonunda ise bu zorlukları aşmayı başarmışlardır. O dönemde aydınlara karşı gösterilen 

gerici tepkilere bir örnek vermek faydalı olacaktır. Mirza Fethali Ahundov gibi önemli 

bir reformcu vefat ettiğinde, Müslümanlardan hiç kimse cenazesine gitmemiş ve 

namazını kılmamıştır. Bu nedenle yazarın tabutu birkaç hamal tarafından mezarlığa 

taşınmış ve gömülmüştür. Çünkü o dönemdeki İslâm ruhanileri Mirza Fethali'yi, “Rus 

egemenliğine hizmet eden, piyesler yazarak eski geleneği eleştiren ve Arap harflerinin 

 
1 Genceli Nizami (1141-1204), İskendername, aktaran Baykara, 1966: s.63) 



 49 

değiştirilmesini isteyen biri olarak görmüş ve tam anlamıyla kâfir saymışlardır.” Bu 

örnek, Azerbaycan reformatörlerinin o dönemde karşılaştıkları zorlukların büyüklüğünü 

anlamamıza yardımcı olur (Baykara, 1966: 131). 

19. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Batılılaşma alanındaki çabaların 

başlıcalarını açılan tiyatro, basın yayın organları ve okullar oluşturmuştur. Rusya’nın 

sanayileşmesinin etkili olduğu bu dönemde Azerbaycan’da endüstrileşme etkileri 

görülmeye başlamış, toplumda iktisadi ve sosyal şartlar değişmiştir.  

Tiflis’te başlayan bu Rus ve Avrupa etkisi kendini tüm yaşam alanlarında 

göstermeye başladı. Tiyatro’da bu dönemde Tiflis şehrinde 1849’da Umumi Vali Prens 

Voronsav ilk tiyatro binasının temelini atmasıyla başladı. 1851 yılında açılan tiyatroda 

ilk olarak gezgin gruplar gösteriler düzenledi. Gogol, Griboyedof, Moliere, Shakespeare 

gibi ünlü yazarların eserleri sahnelendi. 

Prens Voronsov, Azerbaycan aydınlarını tiyatro eserleri yazmaya teşvik etti. 

Bunlardan ilki de Mirza Fethali Ahundov oldu. Akpınar bu konuda, Tiflis'teki modern 

tiyatro hareketlerinin hükümet tarafından desteklendiğini söyler. Ruslar, Kafkas 

halklarının modern yaşam tarzına uyum sağlamalarını kendileri için çok önemli bir hedef 

olarak görmekteydi. Özellikle Müslümanların, ancak modernleşerek kendilerine daha 

yakın hale geleceklerini ve Rus yönetimini kabul edeceklerini düşündükleri şeklinde 

görüşünü belirtmektedir (Akpınar, 1980: 10). Akpınar çalışmasında 1857-1858 yılları 

arasında Şamahı’da bulunan Mukaddes Nina Mektebi öğrencilerinin kendi aralarında 

bazı temsiller düzenlediklerini, 6 Temmuz 1858 tarihli Kavkaz gazetesinde bunun yer 

aldığını belirtmektedir. 

Ahundov’un yazdığı ilk eserler Rusça olarak sahnelenmiştir. Ancak 23 Mart 1873 

tarihinde Bakü’deki “Realni Mektebi” öğrencilerinin “Lenkeran Hanının Veziri” 

oyununu Azerbaycan Türkçesi olarak oynadığını kaydedilmiştir. Fakat Zerdabi 

makalesinde yer alan bir ifadesinde, 23 Mart 1873 tarihinde oynanan eserin “Hacı Kara” 

olduğunu belirtmektedir. Zerdabi 1905’te kaleme aldığı “Müselman Tiyatrosunun 

Binası” adlı kısa makalesinde açıklamıştır (Akpınar, 1980: 14-15, Cabbarlı, 1959: 35-36, 

Akın, 2011: 5596). 

İlham Rehimli de aynı tarihte “Hacı Kara” komedisinin seçilerek Azerbaycan 

dilinde oynandığını nakleder (Rehimli, 2005: 32). Cafer Cabbarlı da 10 Mart 1873 



 50 

tarihinde “Lenkeran Hanının Veziri” oyununun sahnelendiğini, sunduğu oyun afişi ile 

belirtmektedir (Cabbarlı, 1959: 39). 

Vahap Yurtsever de Zerdabi’nin Mirza Fethali Ahundov'un komedyalarını onlara 

okuduğunu ve seçmeleri için ricada bulunduğunu belirtir. Öğrenciler oynamak için “Hacı 

Kara” adlı eseri seçerler. Sonrasında rolleri dağıtıp bayram günlerinde toplanırlar ve 

ilanlar hazırlayarak tiyatro gösteriminin tarihini ve yerini duyurururlar. Oynayanlardan 

her biri, elbiselerini ve diğer gerekli eşyaları temin eder. Dekorasyonları da kendileri 

yapar. Büyük bir okul odasında tiyatro gösterimini gerçekleşir. İlk gösteriye gelen 

Müslümanlar oldukça azdır ve hepsi garip-tuhaf kişilerdir. Oynayanlar oldukça başarılı 

bir performans sergiler, özellikle Asker Bey Adıgözelov'un “Hacı Kara” rolü çok 

beğenilir. Gösterimden 40-50 manat kadar gelir elde edilir ve elde edilen parayı 

oyunculara verip, kendi aralarında paylaşmalarını söylenir. Bakü'deki Müslüman 

tiyatrosunun çıkardığı haber Tiflis gazetelerinde yayımlanır. Mirza Fethali Ahundov, bu 

haberleri okuyarak uzun bir mektup yazar ve Müslümanların Türk dillerinde kendi 

komedyasını sahnelemelerinden büyük memnuniyet duyduğunu belirtir. Ayrıca, Hacı 

Kara'nın diğer komedyalarından daha çok hoşlandığını ve Tiflis'e geldiğinde her bir 

oyuncunun rolünü nasıl oynadığını bizzat görmek istediğini yazar (Yurtsever, 1966: 4-5). 

10 Mart 1873 ya da 23 Mart 1873 tarihleri konusunda çeşitli kaynaklarda farklı 

ifadeler bulunmaktadır. Günümüzde Azerbaycan’da 10 Mart 1873 Azerbaycan Millî 

Profesyonel Tiyatrosu’nun doğum günü olarak kabul edilmektedir. Daha sonrasında 

tiyatro faaliyetlerinde Tiflis ve başka şehirlerde canlanma görülmektedir. Ahundov’un 

diğer eserleri de oynanır, çeviri eserler ve yeni yazılan Azerbaycan Türkçesi eserler de 

sahnelenir. 

Böylece başlayan Modern Azerbaycan Tiyatrosu 1890’lada ilk kez açılan Tiyatro 

toplulukları vasıtasıyla kendini geliştirir.  

 Azerbaycan tiyatrosu tarihi ile ilgili kaynak kitaplara bakıldığında, Mirza Fethali 

Ahundov’un 1850’den başlayarak yazdığı oyunlar ve bu oyunların sahnelenişleri ilk 

modern tiyatronun başlangıcı olarak gösterilmektedir. Cefer Ceferov ve İlham Rehimli 

gibi yazarların hazırladıkları eserler de yine Ahundov’un komedilerini ilk modern 

oyunlar olarak kabul eder ve modern tiyatroyu onunla anlatmaya başlarlar. Bakü, Tiflis 

ve Şuşa şehirleri modern tiyatro alanında öncülük edilen yerlerdendir. Hacı Kara 



 51 

oyununun ilk sahnelenişi 1873 sonrası bir müddet Bakü’de Azerbaycan Türkçesi olarak 

sahnelenmemiştir (Rehimli, 2005: 32). Buradaki asıl sebep Necef Bey Vezirov’un 

Petersburg’a tahsil için gitmesidir. Hasan Bey Zerdabi de tüm yoğunluğunu gazete 

çıkarmaya vermiştir. Esger Ağa Gorani de Maoskova’nın Kent Ekonomi Akademisi’ne 

kabul almıştır. Cefer Ceferov da aynı şekilde Azerbaycan’da tiyatronun gelişim sürecini 

Bakü’de, Tiflis ve Şuşa gibi şehirlere kıyasla daha yavaş ilerlediğini, bunun ana 

sebebinin, tiyatro alanında çalışan aydınların kısa süre sonra başka şehirlere gitmeleri 

olduğunu belirtmektedir. Bu durumda ancak Tiflis’te önce 1873, sonra 1877, Şuşa’da 

1874, Kuba’da 1875, Şeki’de 1879, Erivan’da 1882, Nahçıvan’da 1883 tarihlerinde 

hevesli tiyatrocular oyunları Azerbaycan Türkçesi olarak sahnelemeye başlarlar 

(Ceferov, 2023: 30, Rehimli, 2005: 32). 

Alma Hanım ve eşi Stephan Sarfazov’un gezici tiyatrosunun 1882’den itibaren 

farklı şehirlerde Ahundov’un komedilerini ve Vasag Medetov'un Azerbaycan 

Türkçesiyle yazdığı “Gırt-gırt”, “Feteli Şah” vodvillerini sahneledikleri 

kaydedilmektedir (Rehimli, 2005: 32). 

1887’den başlayarak Bakü’ye nazaran Tiflis ve Şuşa’da Ahundov’un “Lenkeran 

Han'ın Veziri” ve “Mösyö Jordan ve Derviş Mastali Şah” komedilerini ve Vasag 

Medetov’un vodvillerini amatör tiyatro grupları hazırlayıp sahnelemeye devam etmiştir. 

Öğretmenler Enstitüsünde öğrenim gören Şamahılı Habib Hacı İbrahimhalil oğlu 

Mahmudbeyov ve Sultan Mecid Hacı Murtuzali oğlu Ganizade Bakü’yü ziyaret ederek 

tiyatro gösterileri düzenlemişlerdir (Ceferov, 2023: 33). 

Tiflis'te Gürcü, Rus ve yabancı tiyatroların performanslarını izleyen Habib Bey 

Mahmudbeyov ve Sultanmacid Bey Genizade, sonrasında 1887'de Bakü’de öğretmenliğe 

başlamışlardır ve “Rus-Müslüman” / “Rus-Tatar” olarak adlandırılan yeni bir “Rus-Türk” 

okulu açmışlardır. Habib Mahmudbeyov, Sultanmacid Ganizadeh ve Necefgulu Valiyev 

tiyatro severleri bir araya getirerek tiyatro sanatının canlanmasına katkıda bulunmuşlar, 

ünlü tiyatro oyuncusu ve rejisör Hüseyn Ereblinski ve aktör-oyun yazarı Mirmahmud  

Kazımovski bu amatör gruplarda sahneye çıkmışlardır (Rehimli, 2005: 37).  

Cefer Ceferov’un eserinde yazdığı Azerbaycan tiyatrosunun 50. yıl dönümüne 

adanmış bir kitapçıkta, sanatçıların zor koşullar altında nasıl çalıştığını anlamak için şu 

satırlara göz atmak yeterlidir: “Bu kişilerin tiyatro yolunda çektiği sıkıntılar, her çeşit 



 52 

hakaretler ve eziyetler tarif edilmez bir durumdadır. Kapı kapı dolaşıp bilet satmakla, 

her bilet için bir manat ödeyip, bin manat değerindeki hakaretlere katlanarak oyunlar 

sergileyip, kendileri için bir kuruş dahi kazanmayıp, topladıkları paraları okul 

çocuklarına gönderiyorlardı” (Ceferov, 2023: 34). Çar sansürünün, oyunların izinlerini 

kasıtlı olarak geciktirmesi ve sık sık çeşitli bahanelerle izin vermekten kaçınması, din 

adamlarının ve cehaletin sahne sanatına karşı düşmanca tutumu gibi zorluklara rağmen, 

tiyatronun organizatörleri büyük bir azimle mücadele ediyorlardı. Oyunlar genellikle 

bayram günlerinde sahnelenirdi ve tiyatro repertuarı esas olarak Ahundov'un 

komedilerinden ve onun realist geleneklerini devam ettiren Necef Vezirov gibi yeni 

dramaturgların eserlerinden oluşuyordu. 

Vezirov ve 1890'lı yıllarda yaratıcı çalışmalarına başlayan E. Hakverdiyev, N. 

Nerimanov, H. Vezirov, R. Efendiyev, S.M. Genizade gibi dramaturgların katkısı, M.F. 

Ahundov’un yolunu izleyerek Azerbaycan millî hayatını realist tasvirini sunan özgün 

eserlerle çağdaş konuları dramatik sanatın bir kuralı olarak kabul ettirmeye çalışmışlardır. 

Ahundov'dan sonra Necef Vezirov, Azerbaycan sosyal hayatının geniş bir tasvirini sunan 

ilk yazardır. Zamanın gelişen taleplerine uygun olarak cesur bir şekilde müdahale etmiş 

ve ilerici fikirler yaymıştır. Eserlerinde halk kitlelerinin hayatı ve mücadelesinin tasviri 

bulunmamakla birlikte, zenginlerin, tüccar ve entelektüel kesimlerin yaşamını tasvir 

etmiş, toplumsal çirkinliklerin kaynağını egemen tabakaların sınıfsal doğasında 

bulmuştur. 

Vezirov’un zenginleri ve tüccar çevresini tasvir ettiği eserlerinde, genel olarak 

karanlık bir yaşam manzarası gözler önüne serilir. Bu eserlerde, toplumsal baskı, gerilik 

ve manevi çirkinliklerin kökleri doğru bir şekilde analiz edilir. En iyi eserleri arasında 

“Adı Var, Özüyok”, “Yağıştan Çıktık, Yağmura Düşdük”, “Müsibeti-Fehreddin”, 

“Pohlavanani-zemane” ve “Hacı Ferec Lenetullah” bulunur. Vezirov, mülk sahibi, tacir 

ve burjuva çevresini ve cahillikleri eleştirirken, köylüleri, Azerbaycan'ın esaret altındaki 

kadınlarını ve ilerici gençleri olumlu renklerle tasvir eder. Bu kişiler, namuslu, vicdanlı, 

merhametli insanlardır, tüm basit insanlar ve emekle yaşayanlar için tipik olan manevi 

saflığı temsil ederler. Örneğin, “Adı var, özü yok” komedisinde hizmetçi kız Telli, kendini 

küçümseyen bey Heyderkulu'nun kirli niyetlerine cesaretle karşı koyar (Ceferov, 2023: 

35-36). 



 53 

Vezirov'un eserlerinden çıkan sonuç, zalim ve sefaya düşkün zengin, açgözlülerin 

ve iki yüzlü tacirlerin yeniliğe, bilime, kültüre ve her türlü ışığa karşı sert bir direnç 

gösterdikleridir. Bu, toplumda korku ve endişe yaratmaya çalışan bir grup insanın, 

namuslu ve vicdanlı bireyleri baskı altında tutmasını ifade eder. Vezirov, beyleri, hanları, 

tacirleri, burjuva entelektüelleri ve din adamlarını eleştirirken gerçekçi bir sanatçı olarak 

ortaya çıkar. Onun pozitif düşünceleri ve umutları liberal bir tutum sergiler. Zenginlerin 

sefaya düşkünlüğünü ve tacirlerin para hırsını gösterse de eğitimin ve kültürün egemen 

tabakaların bilinçlerini değiştirebileceğine inanır. Fehreddin'in trajedisi, zamanın feodal 

patriarkal topluma karşı mücadelesinde daha radikal güçler ve araçlara ihtiyaç duyduğunu 

kanıtlamaktadır (Ceferov, 2023: 35-36). 

Neriman Nerimanov'un 1894 yılında yazdığı “Nadanlık” draması, halkın acısını 

ve ıstıraplarını açık bir şekilde hisseder ve cehaleti büyük bir felaket olarak tasvir eder. 

Eser, cehalet nedeniyle halkın ilerlemesini engelleyen, eski gelenekler ve yasaların 

insanları nasıl kısıtladığını gösterir. Nerimanov’un 1895 yılında yazdığı “Dilin belası” 

(Şamdan Bey) komedisi, şehir yaşamındaki karanlıkları tasvir eder ve mülkiyetçilik, para 

düşkünlüğü gibi sorunları ele alır. Bu eser, Nerimanov’un maarifçiliğinin aktif  doğasını 

ortaya koyar ve sosyal problemlere karşı geniş bir cephe açma taraftarı olduğunu gösterir. 

Tiyatro, bu bağlamda, sadece eğlence ve güldürme değil, aynı zamanda toplumsal 

eleştiriyi ve eğitim işlevini üstlenen önemli bir araç olarak görülür (Ceferov, 2023: 39-

41). 

1920'lere kadar, çeşitli tiyatro topluluklarında idari işlerden sorumlu olan yönetici 

pozisyonları bulunmaktaydı. Bu dönemde, ünlü komedyen Cahangir Zeynalov ve aktör, 

yönetmen ve idari görevlerde bulunan Ebülfet Veli tiyatro sanatında profesyonellik 

kazanmaya başladılar. Amatör sanatçılar, oyunlardan elde ettikleri gelirlerin büyük 

kısmını yoksul öğrencilere harcıyorlardı. Tiyatro sanatının ilerlemesiyle birlikte, 

Azerbaycan aydınları dünya dramaturgisi örneklerini çevirmeye başladılar. 1888'de 

Tiflis'te yayımlanan “Keşkül” gazetesi, Friedrich Schiller'in trajedisinin çevirisini “Hüda 

ve Aşk” adıyla yayımlanmaya başladı. Ayrıca, 1890 yılında Tağıyev Tiyatrosu'nda 

sahnelenen bir komedi ile elde edilen gelir yoksul öğrencilere yardım için kullanıldı. 

Bakü'deki petrol milyarderi Ağa Musa Nağıyev, kültürel etkinlikler düzenlemek amacıyla 

bir bina yaptırdı ve bu bina tiyatro oyunlarına ev sahipliği yaptı. Neriman 



 54 

Nerimanov'un1891 yılında Bakü’ye gelmesi tiyatro gelişimini olumlu yönde etkiledi ve 

onun Ebdürrahim Bey Hakverdiyev’in “Dağılan Tifak” trajedisinin sahneye 

hazırlanmasında yer alması önemli bir gelişme olarak değerlendirildi. Tüm bu çabalar, 

Azerbaycan tiyatrosunun sağlıklı bir şekilde ilerlemesi ve halkın eğitiminde önemli bir 

rol oynaması amacıyla gerçekleştirildi. Bu dönemde, ünlü komedyen Cahangir Zeynalov 

ve aktör, yönetmen ve idari görevlerde bulunan Ebülfet Veli (Veliyev) tiyatro sanatında 

profesyonelleşmeye başladılar. Onların izinden giden diğer sanatçılar da tiyatroyu ana 

meslek olarak benimsediler. Amatör sanatçılar, oynadıkları oyunlardan elde ettikleri 

gelirlerin büyük kısmını yoksul öğrencilere giysi ve ders malzemesi alımına harcıyorlard ı 

(Rehimli, 2005: 38). 

1889 yılında sahnelenen “Lenkeran Hanının Veziri” ve Vasag Memetov’un “Gırt-

gırt” oyunları, Azerbaycan ve Rus okullarına yardım amacıyla düzenlenen gösteriler 

arasında dikkat çekiciydi. Genizade ve Mahmudbeyov, zamanla amatör sanatçılara rol 

üzerindeki temel bilgileri öğreterek, düzenli tiyatro toplulukları oluşturmaya çalıştılar. 

Şehirde çeşitli gösteriler düzenleyerek, sonunda küçük vodvillere ve mizah oyunlarına 

sahne verdiler. 10 Mart 1890’daTağıyev Tiyatrosu'nda sahnelenen bir komedi ile önemli 

bir tiyatro olayı yaşandı. Bu oyundan elde edilen gelirin, yoksul öğrencilere yardım için 

kullanılacağı daha önce duyuruldu. Bir diğer önemli olay, Azerbaycan millî sahnesinin 

ilk profesyonel sanatçılarından Mehemmed Bey Melikov'un aktörlük mesleğini seçerek 

sahne çalışmalarına başlamasıydı. Ayrıca, Bakü’deki petrol milyarderi ve hayırsever Ağa 

Musa Nağıyev, şehirde “Obşestvennoyesobraniye” (“Topluluk Evi” veya “Necibler Evi”) 

adında bir bina yaptırdı. Bu binada tiyatro oyunları sahnelendi, kültürel etkinlikler 

düzenlendi ve toplanan bağışlar kültürel amaçlara harcandı. Celal Ünsizade, Aleksandr 

Puşkin'in ünlü “Boris Godunov” trajedisini Azerbaycan diline çevirdi (Rehimli, 2005: 

38). 

1892 yılı tiyatro dünyasında canlanmanın yaşandığı bir dönem oldu. O yılın 

başlarında, tiyatro amatörleri Tağıyev Tiyatrosu'nda Vasag Medetov'un “Bacı ve Gardaş” 

adlı vodvilini sahnelediler. Yıl boyunca dikkat çeken oyunlar arasında Sultanmecid  

Genizade'nin Rus dramaturg Dyaçenko'dan çevirdiği “Gurban Üçün Gurban”, 

Ahundov’un “Mösyö Jordan ve Derviş Mesteli Şah” (her ikisi 9 Mart'ta sahnelendi) ve 

Necef Vezirov'un “Yağıştan Çıktık, Yağmura Düştük” eserleri yer aldı. Neriman 



 55 

Nerimanov'un kurduğu dram derneği, kısa ömrüne rağmen birçok tiyatro amatörünü bir 

araya getirdi ve belirli bir repertuar oluşturdu. Bu dernek, sonraki tiyatro topluluklarının 

oluşmasına zemin hazırladı. Sultanmecid Genizade, okuma yazma bilmeyen halkın küçük 

mizah ve parodilere olan ilgisini dikkate alarak çevirilere ağırlık verdi. Çevirdiği “Hor-

hor” mizahı 1893 yılında birkaç kez yeni düzenlemelerle sahnelendi. Ayrıca, Genizade, 

Rus yazar Lev Tolstoy'un “İlk Şarapçı” adlı tek perdelik mizahını çevirdi ve mayıs ayında 

sahneye koydu. Ahundov’un “Hacı Gara” komediyası ise yıl boyunca Tağıyev 

Tiyatrosu'nda ve “Denizciler Kulübü”nde birkaç kez izleyicilere sunuldu. 1894 yılında, 

tiyatro amatörlerinin repertuarında Ahundov’un komedyaları, Necef Vezirov'un eserleri, 

Vasag Medetov'un vodvillleri ve Sultanmecid Genizade'nin çevirileri önemli bir yer tuttu 

(Rehimli, 2005: 38). 

Tiflis'teki Kafkas sansürü, 1895 yılında Neriman Nerimanov'un ilk sahne eseri 

olan “Nadanlık” komedisinin sahnelenmesine onay verir. Bu komedya ilk olarak Bakü’de 

sahnelendi ve Tağıyev Tiyatrosu'ndaki gösterimde dramaturg kendisi Imran rolünü 

üstlendi. Oyundan 800 manat elde edildi, bu o dönemde büyük bir başarı olarak kabul 

edildi ve oyunu geniş bir izleyici kitlesi izledi. Genel olarak, Ebdürrehim Bey 

Hakverdiyev ve Neriman Nerimanov'un eserlerinin amatör repertuarında yer alması, 

sanatçıların konu ve problem arayışlarına yeni bir yön kazandırmıştır. Bir yıl boyunca 

amatör tiyatrocular “Lenkeran Hanının Veziri”, “Hacı Qara”, “Mösyö Jordan ve Derviş 

Mesteli Şah”, “Dala Day Topuğa Dayar”, “Hacı Gember”, “Ev Terbiyesinin Bir 

Şekli”“Hor-hor”, “Gırt-gırt” gibi komedi ve parodileri sıkça sahnelediler (Rehimli, 2005: 

39).  

Ağa Musa Nağıyev’in maddi desteklediği bir grup genç Neriman Nerimanov'un  

“Şamdan Bay” (veya “Dilin Bolası”) komedisinin ilk sahne düzenlemesini yaptılar. 

Oyun, 23 Kasım 1896'da Tağıyev Tiyatrosu'nda gösterildi. Aynı gün, aynı topluluk 

tarafından “Gırt-gırt” vodvili de izleyicilere sunuldu. “Şamdan Bey” komedisinin 

yönetmenleri Neriman Nerimanov ve Cahangir Zeynalov'du, diğer organizasyon işlerini 

de kendileri üstlenmişti. Oyunda başrolü Cahangir Zeynalov (Hacı İbrahim), Ebülfet Veli 

(Niyaz) ve Melikov (Şamdan Bay) oynadılar. 

1896 yılında Hasan Zerdabi’nin Bakü yerel yönetimine yazdığı bir mektupla 

tiyatro kurulması için izin istemesiyle gelişim süreci daha da hız kazanmıştır. Sonrasında 



 56 

bu istek Nariman Narimonov tarafından tekrarlanarak “İlk Müslüman Topluluğu” adı 

altında bir tiyatro topluluğu kurulmuştur. Sonraki yıllarda bu tiyatro topluluklarının sayısı 

giderek artmıştır. Bu topluluk kadrosunda, Cahangir Zeynalov, Neriman Nerimanov, 

Hasan Bey Zerdabi, İsgender Bey Malikov, Mehemmed Bey Malikov (Elvendi), Ebülfet 

Veli (Veliyev) ve diğer tiyatro sever aydınlar, sahneye ilgi gösteren gençler yer aldı. 

Topluluk yılın sonunda kurulduğu için, faaliyetleri bir sonraki yıldan itibaren başladı. Bu, 

Azerbaycan profesyonel tiyatrosunun gelişiminde yeni bir dönemi işaret etmiştir  

(Rehimli, 2005: 39). 

  



 57 

1.2.1. İlk Tiyatro Toplulukları 

 

İlk Tiyatro Toplulukları (1897-1905) dönemi, Azerbaycan tiyatrosunun 

gelişiminde önemli bir aşamayı temsil eder. 1897'de kurulan ilk Müslüman tiyatro 

topluluğu, düzenli olarak performans sergilemek üzere belirli bir çalışma prensibi 

oluşturarak sahne çalışmalarına başlamıştır. Faaliyetler genellikle yaz ve kış sezonlarına 

ayrılmıştır. Mart 1897'de topluluk bağımsız olarak oyunlarını sahnelemeye başlamış, yıl 

boyunca birçok performans gerçekleştirilmiştir. Öne çıkan oyunlar arasında Necef 

Vezirov’un “Arkadan Atılan Taş Topuğa Gelir”, Sultanmecid Ganizadeh'in “Dursunali 

ve ballıbadı”, Mirza Fethali Ahundov’un “Lenkeran Han'ın Veziri”, Neriman 

Nerimanov'un çevirdiği Nikolay Gogol'un “Müfettiş”i ve Nariman Narimanov'un 

“Cahillik” adlı eserleri bulunmaktadır. Tüm oyunlar Tagiyev Tiyatrosu'nda 

sahnelenmiştir (Azızov, 2023: 22). 

1897'de Bakü'de kurulan ilk “Sanatçılar Birliği” 300 üyeye sahipti ve üyelik ücreti 

6 manat olarak belirlenmişti. Sultanmacid Ganizadeh'in öğrencileri Hüseyin Khalafov ve 

Mirmahmud Kazımovski, “Lenkeran Han'ın Veziri” komedisinde ilk kez sahneye 

çıkmıştır. Ayrıca, Mehdi Hacınski “Cehalet” adlı oyun ile sahneye adım atmıştır. 1898'de 

topluluk “Müslüman Drama Oyuncuları Grubu” olarak anılmış, Sultanmacid Ganizade, 

Habib Mahmudbeyov ve Neriman Nerimanov'un yönetiminde performanslar 

sergilenmiştir. Öne çıkan eserler arasında Abdurrahim Hagverdiyev’in “Yıkılan Birlik”, 

İskender Malikov'un“İyiliğe Kötülük” ve Ahundov’un “Hacı Gara” adlı eserleri yer 

almıştır. 1899 yılında topluluk, Necef Vezirov’un “Garingulu”, Haşim Vezirov’un 

“Evlilik Su İçmek Değil” ve Abdurrahim Hagverdiyev'in “Ye Kaz Etini Bil Lezzetini” adlı 

komedi türündeki oyunları sahneye koymuştur. Cahangir Zeynalov, “Müsyö Jordan ve 

derviş Mesteli Şah” rolü ile ilgi çekmiştir. Hüseyngulu Rzayev, Necefgulu Veliyev’in 

girişimi ve Neriman Nerimanov’un desteğiyle sahneye adım atmış, “Sarabski” takma 

adıyla tanınmıştır (Ceferov, 2023: 40-69).1900 yılında tiyatro camiasında bir durgunluk 

yaşanmış, topluluk dağılma noktasına gelmiştir. Nariman Narimanov'un yeniden kurma 

girişimi başarısız olmuştur, ancak Abdurrahim Hagverdiyev’in “Bakü Müslüman 

Topluluğu”nu kurmasıyla bu durum düzelmiştir. Abdurrahim Hagverdiyev, yeni eserler 

ekleyerek ve Gogol'un “Müfettiş”ini yeniden sahneleyerek tiyatronun geleceğine katkıda 



 58 

bulunmuştur. 1902 yılında topluluk, Gogol’un “Bir Evlilik” komedisini ve Anton 

Çehov'un “Ayı” vodvilini sahnelemiştir. 1903'te topluluk daha çok “Müslüman Drama 

Sanatçıları Grubu” olarak anılmış, Tagiyev Tiyatrosu'ndaki sorumluluk eksiklikleri 

nedeniyle Azerbaycanlı oyuncular, performanslarını tek bir odada gerçekleştirmek 

zorunda kalmıştır (Rehimli, 2005: 52-53). 

Abdurrahim Hagverdiyev, 1904 yılına kadar oyuncularla iyi ilişkiler kurarak 

tiyatroya olan ilgiyi artırmıştır. Aynı yıl, Bakü'de çeşitli amatör gruplar da oyunlar 

sahnelemiştir. 1905'te Rusya'daki siyasi huzursuzluk Bakü’nün kültürel hayatını da 

etkilemiş, oyunlar için izinler ertelenmiş ve akşam gösterileri yasaklanmıştır. Abdurrahim 

Hagverdiyev’in topluluktan ayrılmasıyla diğer oyuncular çalışmaların ağırlığını 

üstlenmiştir. O yıl repertuarda çevirisi yapılmış vodvil ve küçük eserler daha fazla yer 

tutmuştur.1897-1905 yılları arasında gözlemlenen genel eğilimler arasında tekrarlı ve 

monoton repertuarlar, ezberleme tekniğinin eksikliği nedeniyle suflör kullanımının 

yaygınlığı, müzik ve özel aranjmanların olmaması ve sanatçıların geçimlerini başka 

mesleklerle sağlamaları yer almaktadır. Ayrıca, amatör sanatçılar sık sık yer değiştirirken, 

oyun yazarlarından Neriman Nerimanov, Necef Vezirov, Abdurrahim Hagverdiyev, 

Süleyman Sani Ahundov ve diğer aydınlar oyunlarda oyunculuk yapmıştır. Bu dönemde, 

deneyimli oyuncular Mirza Mukhtar Memmedov, Cahangir Zeynalov, Mehemmed  

Alvandi, Ebulfat Veli ve genç oyuncular Huseynbala Khalafov, Murad Muradov, 

Huseyngulu Sarabski, Mirmahmud Kazımovski gibi isimler düzenli olarak sahne almıştır 

(Rehimli, 2005: 53-54). 

İlham Rehimli Azerbaycan Tiyatro Tarihi başlıklı çalışmasında kuruluş aşamasını 

anlattıktan sonra ilk kurulan tiyatro topluluklarına da örnek olarak; Nicat Tiyatro 

Topluluğu, Safa Tiyatro Topluluğu ve Müdüriyet Tiyatro Topluluğu’nu anlatır. Aynı 

şekilde Cefer Ceferov da eserinde bu üç tiyatro topluluğuna öncelikli olarak 

değinmektedir. Biz de bu çalışmamıza Azerbaycan tiyarosunun gelişim sürecini 

anlatırken bu üç tiyatro topluluğuna değineceğiz. 

  



 59 

1.2.1.1.Nicat Tiyatro Topluluğu 

 

Bakü’deki tiyatro hareketinin önemli bir parçası olarak 1906 yılında kuruldu. İlk 

olarak “Müslüman Drama Sanatçıları” topluluğu temelinde “İkinci Tiyatro Grubu” adıyla 

faaliyet gösterdi. Bu grup zamanla “Tovarişestvo”, “Müslüman Sanatçılar 

Tovarişestvosu” ve “Yeni Müslüman Tiyatro Grubu” gibi isimlerle de anıldı. Grubun ana 

oyuncuları arasında Murad Muradov, İbrahim Rustambeyov, Mirza Mukhtar 

Mammadov, Huseyngulu Sarabski, Mehdi Cuvarlinski, Abulfat Veli ve Hacı Ahundov 

(Şirvanski) bulunmaktaydı. Ünlü oyuncular Cahangir Zeynalov, Mirzaga Aliyev, 

Hüseyin Arablinski ve Mirmahmud Kazımovski “Şirkette” (birinci grupta) kalmışlardır 

(Rehimli, 2005: 57). 

Yılın ikinci yarısında Mirzağa Aliyev tarafından kurulan bağımsız “Toplum” 

tiyatro grubu, dönemin aydınlarından Memmedsadig Ahundov’un yardımıyla yaklaşık 

bir yıl faaliyet göstermiştir. 1906 yılında Bakü’de kurulan “Nicat” kültür ve eğitim 

topluluğu, kütüphaneler, okullar, okuma odaları açmış, gece kursları düzenlemiş ve çeşitli 

kültürel etkinlikler organize etmiştir. Bu topluluk ayrıca, 6 Kasım 1906’da Tağıyev 

Tiyatrosu’nda Nikolay Gogol’ün “Müfettiş” komedisini sahneleyerek profesyonel tiyatro 

sanatının gelişimine önemli katkılarda bulunmuştur. “Nicat”, 1917’de faaliyetlerine son 

vermiştir (Rehimli, 2005: 57). 

Naşri-Maarif hayır kurumu, 1908 yılında “Nicat” grubu ile işbirliği yaparak çeşitli 

tiyatro gruplarına yardım etmiştir. “Nicat” topluluğunun baş yönetmenliğini Hüseyin 

Arablinski, Abulfat Veli, Huseyngulu Sarabski ve Abbasmirza Şarifzade yürütmüştür. 

Topluluğun ilk dönemlerinde yönetmenlik görevini Rus tiyatrosundan davet edilen Rus 

rejisör Saracan Valentinov yapmıştır. 1906 yılında “Nicat”, Haşim Vezirov’un “Çalma 

Kapımı, Çalarlar Kapını” ve Necef Vezirov’un “Hacı Gambar” komedilerini 

sahnelemiştir (Ceferov, 2023: 83). 

1907 yılında, “Nicat” birçok başarılı işe imza atmış ve repertuarına Mirza Fatali 

Ahundov’un “Hacı Gara”, Heinrich Heine’in “Almansor”, Friedrich Schiller’in 

“Haydutlar”, Abdurrahim Hagverdiyev’in “Ağa Muhammed Şah Kaçar” gibi eserleri 

eklemiştir. Ayrıca, Namık Kemal’in “Vatan” ve Nariman Narimanov’un “Nadir Şah” adlı 



 60 

eserleri de sahnelenmiştir. 1908’de Üzeyir Hacıbeyov’ün “Leyla ve Mecnun” operası, 

Hüseyn Arablinski yönetiminde sahnelenmiştir. 

1908 yılında, “Nicat” repertuarına “Emir Ebul Ula”, “İbrahim Bey”, “Sultan 

Osman”, “Demirci Gava”, “Kazavat”, “Talihsiz Çocuk”, “Doktor” gibi yeni oyunlar 

eklemiştir. Hüseyin Arablinski bu yıl Tiflis’e turneye çıkmış ve Eylül ayında haftada bir 

oyun sahneleme kararı almıştır. Bu dönemde, Ahundov’un “Hacı Gara”, Necef 

Vazirov’un “Hacı Gambar” ve Abdurrahim Hagverdiyev’in “Talihsiz Genç” gibi eserleri 

repertuarda yer almıştır.  

1909 yılında, Hüseyin Arablinski ve bazı sanatçılar “Nicat” yönetim kurulu 

üyeleriyle yaşadıkları anlaşmazlık nedeniyle topluluktan ayrılmış, ancak daha sonra 

tekrar gruba dönerek repertuarda canlanma sağlamışlardır. Arablinski liderliğindeki grup 

Tiflis, Erivan, Batum ve Nahcivan’da turnelere çıkmıştır. Repertuarda ayrıca Çirikov’un  

“Yahudiler”, Ahundov’un “Muraffa Vekilleri”, Victor Dukanj’ın “Kumarbazın Otuz 

Yılı”, Mahammad Ehsan’ın “Cevdet Bey” gibi eserler de sahnelenmiştir.  

1910 yılında açılan Azerbaycan Operette Tiyatrosu “Nicat” topluluğu ile 

bağlantılıdır. Üzeyir Hacıbeyov’un “Karı-Koca” opereti, 24 Mayıs’ta sahnelenmiş ve 

yönetmenliğini Huseyn Arablinski yapmıştır. Bu yıl repertuara İvan Turgenyev’in  

“Özgürlük”, Nikolay Gogol’un “Evlilik”, Abdurrahim Hagverdiyev’in “Kim suçludur?”, 

Gulamrza Şarifzade’nin “Molla Nasreddin” gibi eserleri eklenmiştir.  

1911 yılında, Mayilov Tiyatrosu’nda Modem Mussorgsky’nin “Boris Godunov” 

operası sahnelenmiştir. Bu tarihten itibaren “Nicat”, seans kiralayarak bu binada 

performanslarını sürdürmüştür. Aynı dönemde, Abdulhaq Hamid’in “Tarık ibnZiyad 

veya Andalis”, RzaZaki Latifbeyov’un “Eski Türkiye” ve Vahid Lutfi’nin “Naci Bey” gibi 

eserler repertuara dahil edilmiştir. Topluluk, müzikli oyunları da repertuarına eklemiş 

ancak bu değişiklik basında bazı tepkilere yol açmıştır. 

Bakü şehir polisi, o dönemde Azerbaycan’daki tiyatro faaliyetlerini yakından 

takip etmiş, özellikle “Nicat” topluluğunun performanslarını denetlemiştir. 1912-1917 

yılları arasında, “Nicat”ın yaratıcı kadrosu temelinde “Safa” tiyatro topluluğu kurulmuş, 

geniş bir coğrafyada turlar düzenlenmiştir. 1912 yılında Mirzağa Aliyev’in sahneden 

hükümet karşıtı sözler söylemesi nedeniyle Hacı Tarkhan’a (Astarhan) sürgün edilmiştir. 



 61 

“Nicat” topluluğu, faaliyetleri boyunca birçok oyuncunun yetişmesine ve tiyatro 

sanatının gelişimine katkı sağlamıştır. Huseyngulu Sarabski, Sidgi Ruhulla, Abbasmirza 

Şarifzade ve diğerleri toplulukta yer alarak sanata önemli katkılarda bulunmuşlardır. 

“Nicat”, 50'den fazla oyun sahnelemiş ve birçok eseri ilk kez seyirciyle buluşturmuştur. 

1916 yılında, topluluğun kuruluşunun onuncu yılı şerefine düzenlenen kutlama 

etkinliğinde oyunculara maaş verilmiş ve kendi sahne aksesuarlarını yapmaya 

başlamışlardır. Topluluk, dünya dram sanatının önemli eserlerini repertuarına 

kazandırmak için çevirmenler görevlendirmiştir. “Nicat”, komedi, mizah, drama, trajedi, 

opera ve operetlere özel ilgi göstermiş ve Bakü’nün sanata önem veren zenginlerinin 

yardımlarıyla birçok gösteri düzenlemiştir. Toplanan paralar ve bağışlar, eğitim ve sağlık 

yardımlarında kullanılmıştır (Rehimli, 2005: 57-60). 

 

 

1.2.1.2.Safa Tiyatro Topluluğu 

 

Aydınlanma fikirlerinin Azerbaycan'da yayılmasıyla, kültür ve eğitim alanında 

çalışan aydınlar yeni girişimlerde bulunmaya başlamışlardır. Bu bağlamda, “Nicat” kültür 

ve eğitim topluluğunun etkisiyle yirminci yüzyılın başlarında çeşitli yeni topluluklar 

ortaya çıkmıştır. Bunlardan en etkili olanı, “Safa” kültür ve eğitim topluluğudur. 

“Safa”nın kuruluş şartnamesi ve tüzüğü, “Nicat” ile benzer bir dönemde oluşturulmuş 

olup, topluluk 1910-1917 yılları arasında faaliyet göstermiştir. İlham Rehimli eserinde bu 

topluluğun faaliyetlerini yine detaylıca anlatmaktadır. 

1912 baharında, “Safa” adıyla bir tiyatro grubu kurulmuştur. Bu grup, “Nicat”ın 

deneyimli oyuncularından yararlanarak oluşturulmuş ve millî sahne sanatına katkıda 

bulunmayı hedeflemiştir. “Safa” topluluğunun önde gelen isimleri arasında oyuncu ve 

yönetmen olan Cahangir Zeynalov ve Samad Mansur yer almıştır. İlk oyuncular arasında 

Huseyn Arablinski, Abbasmirza Şarifzade, Rüstem Kazımov, Mirmahmud Kazımovski 

gibi isimler bulunmuştur. Bu oyuncular, bazen hem “Nicat” hem de “Safa” gruplarında 

çalışmışlardır. 

“Safa”nın ilk sahneye koyduğu oyun, Necef Vazirov’un Jean-Baptiste Moliere’in 

“Cimri” komedisinden uyarladığı “Ağa Kerim Han Ardabili” olmuştur. Oyun, 31 Ağustos 



 62 

1912’de Tagiyev Tiyatrosu’nda Cahangir Zeynalov tarafından sahnelenmiştir. Bu ilk 

oyunu takiben, Cahangir Zeynalov'un yönetiminde, “Hacı Gambar”, “Demirci Gava”, 

“Lenkeran Han'ın Veziri”, “Hacı Gara” ve “Evliyken Bekar” gibi eserler sahnelenmiştir. 

“Safa” ve “Nicat” gruplarının oyuncuları zaman zaman ortak çalışmalara imza 

atmışlardır. Bu ortak yapımlar arasında Abdurrahim Hagverdiyev’in “Talihsiz Genç”, 

İvan Turgenev’in “Özgürlük” gibi eserler bulunmaktadır. Ancak, gruplar arasındaki 

rekabet, sanatın gelişimine olumsuz etki yapmış ve repertuarların tutarsızlığına yol 

açmıştır. 

13 Kasım 1913’te Necef Vazirov’un 40. sanat yıl dönümüne dair düzenlenen 

etkinlikte “Hacı Gambar” adlı oyun sahnelenmiştir. Aynı yıl, “Safa” oyuncuları “Ziya” 

ve “Hilal” tiyatro gruplarında da yer almışlardır.6 Ocak 1914’te, “Safa”nın yeni bir 

tüzüğü kabul edilerek oyuncular serbest bırakılmış ve yeni kadro oluşturulmuştur. 

Cahangir Zeynalov başkanlığında, yeni tüzükle opera ve operetlerin sahnelenmesine izin 

verilmiştir. İlk opera, Celal Yusufzade’nin “Ferhat ve Şirin”i olmuştur. Ancak, geniş bir 

seyirci kitlesinin müzikal eserleri daha çok ilgi göstermesi, “Safa”nın müzikal 

repertuarına olan ilgiyi azaltmıştır. Bu sebeple, “Safa” topluluğu tekrar drama ve 

komedilere yönelmiştir. “Safa”nın sahneye koyduğu eserler arasında, Abdurrahim 

Hagverdiyev’in “Millet Dostları”, Jean-Baptiste Moliere’in “Doktor” ve diğer eserler 

bulunur.1914'ün sonlarına doğru, “Safa” topluluğu dağılmış ve oyuncular “Nicat” ve 

“Safa” arasında bölünmüştür. 9 Ocak 1915’te, Cahangir Zeynalov’un yönetiminde “Tarık 

ibn Ziyad” adlı eser sahnelenmiştir.  

“Safa” topluluğu, 1915 ve 1916 yıllarında da çeşitli oyunlar sahnelemeye devam 

etmiştir. Ancak, 1916’da topluluğun yaratıcı ritminin düştüğü ve Bakü’de geçici 

toplulukların sayısının arttığı gözlemlenmiştir. “Safa” topluluğunun yönetmeni Hüseyin 

Arablinski, bağımsız bir tiyatro topluluğu kurma çabalarına girişmiş, Üzeyir Hacıbeyov 

ise yeni gruplar kurma kararı almıştır. Tüm bu gelişmeler, “Safa” topluluğunun 

yaratıcılığı üzerinde olumsuz etkiler yaratmıştır. “Safa”, zorlu koşullara rağmen çeşitli 

eserleri sahnelemeye devam etmiş, ancak 1917 başında resmi olarak faaliyetlerine son 

vermiştir. Topluluk, Azerbaycan tiyatrosunun gelişimine önemli katkılarda bulunmuş, 

tiyatro sanatını tanıtmada, müzik eserlerinin kayıt altına alınmasında ve tiyatro 

aksesuarlarının genişletilmesinde önemli bir rol oynamıştır (Rehimli, 2005: 60-63). 



 63 

1.2.1.3.Müdüriyet Tiyatro Topluluğu 

 

Topluluğun tam adı resmî belgelerde “Zülfügar Bey ve Üzeyir Hacıbeyov Kardeşlerin 

İdaresi” olarak geçerken, afişlerde ve gazetelerde “Hacıbeyov Kardeşlerinin İdaresi” 

olarak anılmıştır; ancak en sık kullanılan ad “Müdüriyet”tir. “Müdüriyet”, Bakü'nün en 

yetenekli oyuncularını bir araya getirerek Ağustos 1916'da Üzeyir Hacıbeyov'un 

önderliğinde kurulmuştur. Topluluğun başyönetmeni olarak Abbasmirza Şarifzade 

atanmıştır. Kuruluşun ardından topluluk, operalar, operetler, trajediler ve komedilerden 

oluşan zengin bir repertuar oluşturmuştur. Üzeyir Hacıbeyov, ilk oyunun sahneye 

konması sürecinde titizlikle çalışmış ve disiplinli bir program hazırlamıştır. Bu düzen 

doğrultusunda topluluk, küçük vodvil ve mizahi eserlerden kaçınmıştır (Rehimli, 2005: 

63). 

“Müdüriyet” topluluğu, 9 Eylül 1916'da Opera Binası'nda Zülfügar Hacıbeyov'un 

“Aşig Garib” operası ile ilk sahnelemesini yapmıştır. 10 Kasım’da Tagiyev Tiyatrosu'nda 

Mehdi Hacınski'nin “Yezidibn Müaviyye” draması sergilenmiştir. Yılsonunda, topluluk 

dört opera, üç operet ve altı yeni oyunun prömiyerini yaparak kısa sürede öne çıkmıştır. 

Müslüman takvimine göre sefer ayında opera ve operet oyunları yapılmamıştır. Tüm bu 

eserlerin yönetmenliğini Abbasmirza Şarifzade, şefliğini ise Üzeyir Hacıbeyov yapmıştır. 

Topluluğun sahneye koyduğu müzikal eserler tekrar tekrar sahnelenmiş ve bu eserler 

arasında “Aslı ve Kerem”, “Meşedi Ibad”, “Şah Abbas ve Hurşidbanu”, “Arşın Mal Alan”, 

“Evliyken Bekar”, “Leyla ve Mecnun”, “Ağa Muhammed Şah Kaçar”, “Tarık ibnZiyad”, 

“Demirci Gava”, “Kara bela”, “Yıkılan birlik”, ve “Bahadır ve Sona” bulunmaktadır. 

“Müdüriyet” indramalarda sergilediği ciddi ve profesyonel çalışma, yeni yönetmenin 

etkili tutumuyla ilişkilendirilmektedir. Topluluğun sahneye koyduğu “Yazidibn 

Muawiya” oyununda başrolleri Abbasmirza Şarifzade, Shura Olenskaya ve Khalil 

Huseynov paylaşmıştır.1917 sonbaharında Abbasmirza Şarifzade, bağımsız bir topluluk 

olan “Müslüman Tiyatro Sanatçıları Birliği”ni kurduğundan dolayı “Müdüriyet”ten 

ayrılmıştır. Bu sebeple topluluğun baş yönetmenliğini bir süre Üzeyir Hacıbeyov 

üstlenmiştir. 1918'in ikinci yarısında Hüseyin Arablinski, yeni opera ve operetler için 

davet edilmiştir ve topluluk bu dönemde Bakü'nün en aktif tiyatro grubu olmuştur. 1919 

yılında “Müdüriyet”, Tagiyev Tiyatrosu'nun yanması nedeniyle Opera Binası'nda ve 



 64 

küçük oranda Mikado Tiyatrosu ve Mali Tiyatrosu'nda performans sergileyebilmiştir. Bu 

yıl, topluluğun en önemli gösterimi Müslüm Magomayev’in “Şah İsmayil” operası 

olmuştur. Opera, Hüseyngulu Sarabski'ye ithaf edilmiş ve 7 Mart'ta sahnelenmiştir 

(Rehimli, 2005: 63-66). 

1919 sonbaharında, Bakü'deki tüm tiyatro toplulukları Hükümet Tiyatrosu çatısı 

altında birleşmiş ve 24 Ekim'de bu tiyatronun resmi açılışı yapılmıştır. “Müdüriyet” 

topluluğu eylül ayından itibaren aynı isim altında ve yeni bir amblemle sahne almaya 

devam etmiş, resmi olarak kapanışı Nisan 1920'de gerçekleşmiştir. Hanifa Teregulov, 

topluluğun birçok opera ve operet performansında yönetmenlik yapmıştır. Topluluğun 

baş yönetmenliği ise Üzeyir ve Müslüm Magomayev, bazen de Zülfugar Hacıbeyov 

tarafından yürütülmüştür. “Müdüriyet”, repertuar düzenlemeleri ve estetik ilkelere 

hâkimiyet açısından önemli ilerlemeler kaydetmiştir. Profesyonel tiyatro açısından 

önemli olan estetik ilkeler ve oyuncuların karakter oluşturma becerilerinin artmasında 

etkili olmuştur. Azerbaycan tiyatrosunun kurumsal kültür olgusuna geçişinde önemli bir 

rol oynamıştır (Rehimli, 2005: 63-66). 

 

 

 

 

 

 

 

  



 65 

1.3. AZERBAYCAN’DA TERCÜME ESERLER 

1.3.1. RUS EDEBİYATINDAN TERCÜME EDİLEN VE SAHNELENEN 

ESERLER: 

Çalışmamızın bu bölümünde, Rus Edebiyatı’ndan Azerbaycan Türkçesine 

tercüme edilen eser adları, tercüme eden yazarların adları ve oyunların sahnelendiği yıl 

şeklinde bilgiler sunulmuş, eserler hakkında ayrıntılı bilgi verilmemiştir. İleride 

“Azerbaycan Tiyatrosunun Gelişiminde Çeviri Eserler” başlıklı bir makalede konu 

ayrıntılı bir şekilde ele alınacaktır.  

1. Müfettiş / Nikolay Vasilyeviç Gogol  

   - Tercüme: Neriman Nerimanov, Sabit Rahman 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1897.  

 

2. Bir Evlenme / Nikolay Vasilyeviç Gogol  

   - Tercüme: Mehdi Çuvarlinski 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1902 

 

3. Parasızlık / İvan Sergeyeviç Turgenyev  

   - Tercüme: Ceyhun Hacıbeyli 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1913 

 

4. İnsanın Hayatı / Leonid Nikolayeviç Andreyev 

   - Tercüme: Hacı İbrahim Gasımov 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1922 

 

5. Dubrovski / Aleksandr Sergeyeviç Puşkin  

   - Tercüme: Enver Memmedhanlı, Mustafa Merdanov, Ulvi Recep 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1937 

 

6. İki Kardeş / Mihail Yuryeviç Lermontov  



 66 

   - Tercüme: Evez Sadık 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1941 

 

7. Vanya Dayı / Anton Çehov  

   - Tercüme: Nigar Refibeyli 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1959 

 

8. Suç ve Ceza / Fyodor Dostoyevski  

   - Tercüme: Behram Osmanov 

   - İlk sahnelendiği yıl: Belirtilmemiş 

 

1.3.2. BATI EDEBİYATINDAN TERCÜME EDİLEN ESERLER: 

Çalışmamızın bu bölümünde, Batı Edebiyatı’ndan Azerbaycan Türkçesi’ne 

tercüme edilen eserler, tercüme eden yazarların adları ve sahnelendiği yıl şeklinde bilgiler 

sunulacaktır. Bu bilgilere İlhem Rehimli’nin Azerbaycan Tiyatro Tarihi başlıklı eseri ve 

çeşitli Azerbaycan Tiyatrosu Antolojisi eserleri kullanılarak ulaşılmıştır. 

1. Hamlet / William Shakespeare  

   - Tercüme: Cafer Cabbarlı 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1926 

 

2. Othello / William Shakespeare  

   - Tercüme: Haşım Bey Vezirov 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1910 

 

3. Kral Lear / William Shakespeare  

   - Tercüme: Sabri Abdullazade 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1920 

 

4. Macbeth / William Shakespeare  



 67 

   - Tercüme: İ. Halil, Hacıbaba Nezerli, Abdulla Şaik 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1936 

 

5. Romeo ve Juliet / William Shakespeare  

   - Tercüme: Ahmed Cavad 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1937 

 

6. Fırtına / William Shakesperare 

   - Tercüme: Anar 

   - İlk sahnelendiği yıl: Belirtilmemiş 

 

7. On İkinci Gece / William Shakespeare  

   - Tercüme: Mirza İbrahimov 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1936 

 

8. Hile ve Aşk / Friedrich Schiller 

   - Tercüme: Mustafa Merdanov 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1925 

 

9. Haydutlar / Friedrich Schiller 

   - Tercüme: Mehdi Hacınski 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1907 

 

10. Cimri / Jean Baptiste Poquelin Molière 

    - Tercüme: Necef Bey Vezirov 

    - İlk sahnelendiği yıl: 1902 

 

11. Zoraki Tabip / Jean Baptiste Poquelin Molière 

    - Tercüme: Ehmed Kemerli 

    - İlk sahnelendiği yıl: 1914 

 



 68 

12. Don Juan / Jean Baptiste Poquelin Molière 

    - Tercüme: Mircefer Möhsünov 

    - İlk sahnelendiği yıl: 1926 

 

13. Nesle Kulesi / Alexandre Dumas (Père)  

    - Tercüme: Kazım Ziya 

    - İlk sahnelendiği yıl: 1924 

 

14. Gülen Adam / Victor Hugo  

    - Tercüme: Mikayıl Refili, Memmed Arif 

    - İlk sahnelendiği yıl: 1930 

 

15. Marie Tudor / Victor Hugo  

    - Tercüme: Mehdi Memmedov 

    - İlk sahnelendiği yıl: 1962 

 

16. Notre-Dame’in Kamburu / Victor Hugo  

    - Tercüme: Samir Gulamov 

    - İlk sahnelendiği yıl: 2007 

 

17. Figaro’nun Düğünü / Pierre Augustin Caron de Beaumarchais  

    - Tercüme: Cafer Cabbarlı 

    - İlk sahnelendiği yıl: 1940 

 

1.3.3. TÜRK EDEBİYATINDAN AKTARILAN ESERLER: 

Çalışmamızın bu kısmında ise TürkEdebiyatı’ndan Azerbaycan Türkçesine 

aktarılan eser, aktaran yazarların adları ve eserlerin sahnelendiği yıl şeklinde bilgiler 

sunulacaktır.  

1. Vatan Yahut Silistre / Namık Kemal  



 69 

   - Tercüme: Mahmud Nedim Karagöz 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1907.  

 

2. Kara Bela / Namık Kemal  

   - Tercüme: Celil Bağdadbeyov 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1915 

 

3. Gülnihal / Namık Kemal  

   - Tercüme: Kazım Ziya 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1922 

 

4. Gave / Şemseddin Sami  

   - Tercüme: Süleyman Sani Ahundov 

   - İlk sahnelendiği yıl: 1908 

 

5. Kafatası / Nazım Hikmet Ran 

   - Tercüme: İslam İbrahimov 

   - İlk sahnelendiği yıl: 2002 

 

6. Fatma, Ali ve Diğerleri / Nazım Hikmet Ran 

   - Tercüme: Ekber Babayev 

   - İlk sahnelendiği yıl: Belirtilmemiş 

 

7. Çığ / Tuncer Cücenoğlu  

   - Tercüme: Dilsuz 

   - İlk sahnelendiği yıl: 2007  



 70 

II. BÖLÜM 

 

2. ZAMANININ ÖNÜNDE BİR REFORMİST: MİRZA FETHALİ AHUNDOV 

 

2.1. Mirza Fethali Ahundov'un  Yaşadığı Dönemin Politik Ve Sosyal Durumu 

 2.1.1. XIX. Yüzyıl Azerbaycan'da Tarihsel Olaylar 

 

El bilir ki, sen benimsin, 

Yurdum, yuvam, meskenimsin, 

Anam, doğma vatanımsın. 

Ayrılır mı gönül candan, 

Azerbaycan, Azerbaycan!2 

 

Azerbaycan bölgesinde hâkimiyet kuran Atropates’ten gelen ülke adının “azer” 

yani “od” anlamındaki kelimeden türediği, Aran ve Şirvan olarak Arap tarihçilerce 

adlandırılan Azerbaycan’ın, “Atropetenye” ya da “Atropet” şeklinde anılmaya başlandığı 

ve Ahmet Caferoğluna göre Atar ve Pater kelimelerinin birleşmesiyle oluşan bir isimken, 

Ermenice Atropatokan, Farsça Aterapata, Arapça Azerbaycan diye zamanla şekillenmiş 

ve eski tarihçilerin “Ateş Ülkesi” adıyla andıkları ülke ismine dönüştüğü bilinmektedir 

(Aktaran Akman, 2008: 24). İsmin kökenine ilişkin tarihçi Saadettin Gömeç’in verdiği 

bilgilere göre Kök Türk Kitabelerinde geçen Azlardan geldiği ya da Kasar (Hazar) 

adından kaynaklandığı ileri sürülmektedir (Gömeç, 1999: 3-4). Tarihçi Mahmud İsmailov 

da Azerbaycan Türklerinin kökenini Aslar soyuna dayandırmakta ve ismin Asların yurdu, 

As erlerin, As erkeklerin yurdu, Aser vatanı olarak bilindiğini belirtmektedir (İsmailov, 

2014: 17). Okan Yeşilot Azerbaycan tarihiyle ilgili olan eserinin giriş bölümünde bu 

kelimenin Gaugamela yenilgisi sonrasında yani M.Ö. 331 yılı sonrasında Büyük 

İskender’in hizmetine giren İranlı satrap/vali Atropates isminden geldiğini ve burayı 

kurduktan sonra “Atropates ülkesi” anlamındaki Grekçedeki Atropatane ismini verdiğine 

değinmektedir. Ayrıca ismin Pehleviceazer ateş ve baykan muhafız anlamlarına da 

gelmesi gibi mitolojik ifadelerini de vermektedir (Yeşilot, 2015: 1). 

 
2 Mahmud İsmailov, Azerbaycan Tarihi. IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2014: s. 15. 



 71 

Azerbaycan coğrafyasının pek çok güçlü ülkenin yakınında ve geçiş yolu üzerinde 

olması nedeniyle tarih boyunca çeşitli devletler tarafından işgal edilmiş ve pek çok kez el 

değiştirmiştir. 1991 yılındaki Azerbaycan Cumhuriyeti’nin kuruluşuna kadar, bu bölge  

halkı kendi özgürlük mücadelesini aralıksız sürdürmüştür. Aşağıdaki tabloda bölgede 

hüküm süren devletlerin isimleri ve dönemleri genel hatlarıyla verilmektedir. Detaylıca 

bu tablo üzerinde konuşmak, açıklamalarda bulunmak başka bir çalışmanın konusunu 

oluşturabileceği için biz bu çalışmamız içerisinde sadece isimlerini vermekle yetineceğiz. 

Ardından konumuz olan Mirza Fethali Ahundov’un yaşadığı dönem olan XIX. yüzyıl 

döneminin genel tarihi olayları, toplumun siyasi ve kültürel yapısı kısaca ele alınacaktır. 

Azerbaycan tarihsel incelemesine baktığımızda karşımıza genel olarak aşağıdaki 

tablo çıkmaktadır: 

1.Tablo 1: Azerbaycan tarihinde hüküm sürmüş devletler 

Azerbaycan Bölgesinde hüküm süren 

devlet/boy Hüküm sürdüğü dönem başlangıcı 

Saka Türkleri  M.Ö. VII. 

Manna Krallığı M.Ö. II. 

Medya Devleti M.Ö. VII. 

Antropetana Devleti M.Ö. IV. 

Alban Krallığı M.Ö. I. 

Bulgar Türkleri M.Ö. 120 

Sassaniler M.S. III.yy. 

Hun Türkleri (Sabirler) M.S. 395 

Aparlar (Avarlar) VI.yy. 

Hazarlar VII.yy. 

Girdiman Devleti VII.yy. 

Arap orduları VIII.yy. ortalarından itibaren 

Müslüman Oğuzlar/Türkmenler 1029 

Selçuklular 1046 

Türkmenler 1076 

Atabey İl-Deniz 1146 



 72 

Harzemşah Celaleddin/Moğol XIII.-XIV.yy.  

İlhanlılar XIII.-XIV.yy. 

Altun Ordu XIV.yy.  

Çobanlılar/ Türk-Moğol 1335 

Celayirliler 1340 

Timur 1396 

Karakoyunlu XV.yy. 

Akkoyunlu XV.yy. 

Şirvanşahlar XV.yy. 

Safeviler 1502 

Osmanlı 1590-1603 

Afşar Hanedanlığı XVI.yy. 

Kaçar Hanedanlığı 1779 

Azerbaycan Hanlıkları XVIII. 

Rus Çarlığı 

XVI.yüzyıldan itibaren işgal başlar  

1556 Astarhan’ın ele geçmesi ile ilk komşuluk 

başlar.  

1813 Gülistan Antlaşması 

1828 Türkmençay Antlaşması 

Azerbaycan Cumhuriyeti 1918 

Sovyet Rusya/SSCB  1920 

Azerbaycan Cumhuriyeti 1991 

(Akman, 2008: 24-37, Gömeç, 1999: 3-40, İsmailov, 2014). 

 

Azerbaycan Tarihinin Kısa Etüdü adlı eserinde Sısoyev; “Bu ülkenin tarihi, 

devamlı bir martirolojiden ibarettir. Tarih boyunca ıstırap çekmiş, uzak-yakın komşuları 

tarafından arasız hücumlara uğramıştır. Feodal tipte idarelerle, kendi aralarında daimî 

çarpışma ve kavga olmuştur” demektedir (Aktaran Baykara, 1966: 15). 

Kafkasya bölgesinde XIX. yüzyıla doğru gidilirken, XVIII. yüzyılın ortalarından 

itibaren İran’da meydana gelen iç çekişmeler ve otorite boşluğu nedeniyle Azerbaycan’da 



 73 

Hanlıklar dönemi başlamıştır. Bunun en büyük sebeplerinden biri 1747 yılında ölen Nadir 

Şah ile Safevi hâkimiyetinin Azerbaycan’da son bulmasıdır. Sonuç olarak, 

Azerbaycan’da Karabağ, Şeki, Gence, Bakü, Kuba, Nahcıvan, Tebriz, Urmiye, Erdebil 

ve Merâga adlarıyla bilinen hanlıklar ya da küçük feodal devletler oluşmuştur. Bu 

hanlıklarda hâkimiyet hakkı handa olup vergi sistemi yöneten hana göre değişmekteydi. 

Sosyal düzen şeriat ve örf-adet geleneklerine göre sağlanırken, yargılama yetkisi han 

tarafından atanan kadıların hükmünde olan şeriat mahkemelerine verilmişti. İç çekişmeler 

ve çatışmaların ardından gelen Rus işgali ile bu süreç son bulmuştur. 

Rusların Azerbaycan halkıyla ve Azerbaycan coğrafyasında ticari temasları çok 

eski dönemlere dayanmaktadır. Fakat 1720 yılında Çar Büyük Petro’nun Hazar Denizine 

açılarak Derbend şehrine çıkarma yaptığı tarih sayfalarında yer almaktadır. Bu 

çıkarmadaki amaçları kısaca; İran ve Türkiye üzerinden Hint yolunu açmak, Kafkasya 

Dağlılarının direnişlerini kırmak ve sıcak iklime inerek açık denizlere ulaşmak şeklinde 

sıralanabilir. 1796 yılında ise Bakü şehri Ruslar tarafından işgal edilmiş ve Şemahı 

Hanlığı’na saldırılmıştı. Fakat sonrasında hanlıklar karşı hücuma geçerek “Zubov 

Hezimeti” olarak bilinen Rus ordusunun geri çekilmesi sağlandı.1804’te ise Gence Rus 

istilasına maruz kaldı ve Ruslar daha büyük bir kuvvetle tam olarak 1844 yılındaki Ilısu 

Sultanlığı ve Zakatalanın ilhakı ile 48 yıl sonra Rus istila hareketi tamamlandı. 

Rusya, Hazar Denizine hâkim olma amacı güderken, Osmanlı’nın Kafkasya ve 

Orta Asya’daki etkisini azaltma ve Baltık-Volga-Hazar Denizi yolunu oluşturma 

hedefindeydi. Osmanlı Devleti’nin bölgede hâkimiyetinin zayıflamasıyla Rusya 

bölgedeki hakimiyetini arttırmıştır (Swietochowski, 1988: 21-22). XVIII. yüzyılın sonu 

ile XIX. yüzyılın başlarında Rusya’nın hâkimiyeti güçlenmiştir. 1801 yılında Gürcü 

vilayetinin kurulması ve Moskova-Tiflis demiryolunun inşası ile Rusya’nın hâkimiyet  

alanı genişlemiştir. 1804 yılında İran, İngiltere’nin desteğiyle Rusya ile savaşa başlamış, 

fakat savaşı kaybetmiştir. Karabağ, 1805 Kürekçay anlaşması ile Rusların eline geçmiş, 

ardından Şeki ve Şirvan hanlıkları 1806 senesinde Bakü ve Küba hanlıklarıyla birlikte 

Rusya’nın idaresine geçmiştir. 1813 yılında imzalanan Gülistan antlaşması ile Derbent, 

Kuba, Bakü, Lenkeran, Şirvan, Şeki, Gence, Karabağ Hanlıkları, Ilısu Sultanlığı ve 

Gürcistan üzerindeki hâkimiyet hakkı Rusya’ya verilmiştir. Bu anlaşma ile Kuzey 



 74 

Azerbaycan ve bütün Transkafkasya’nın Rus işgali tescillenmiş, İran Aras Nehri’nin 

güneyine çekilmiş ve Rusya tüm Hazar Denizi’nin hâkimi olmuştur. 

Çar I. Aleksandr’ın ölümü ve Petersburg’daki ayaklanmalardan yararlanan İran, 

İngiltere’nin desteğiyle Rusya’ya karşı yeni bir savaş başlatmış, ancak Rusya İran’ı tekrar 

durdurmuş ve Tebriz’i ele geçirmiştir. Bunun üzerine İran, 1828 yılında Türkmençay 

antlaşmasını imzalamak zorunda kalmıştır. Bu antlaşmaya göre Aras Nehri ve Talış 

Dağları sınır çizilerek Azerbaycan ikiye ayrılmıştır. Aras Nehri’nin kuzeyi Rus idaresine 

bırakılmış, Hazar Denizi tamamen Rus hâkimiyetine girmiştir. Erivan ve Nahçıvan 

hanlıkları da Rus hâkimiyetine geçmiştir. Aynı yıl Osmanlı Devleti, Rusya ile yaşadığı 

savaşı kaybetmiş ve 1829 yılında Edirne antlaşmasıyla Erivan ve Nahçıvan’ın Rus 

idaresine geçmesini onaylamıştır. 

Sonrasında, Rusya planlı ve istikrarlı bir politika izleyerek bölgeyi idari anlamda 

ele geçirmiş ve Ruslaştırma çalışmalarını uygulamıştır. İlk dönemlerinde yerel 

geleneklere uygun şekilde direniş göstermeyen hanlıkların idare sistemini devam 

ettirmelerine izin verilmiş, eski hanlık nesilleri işbaşında tutulmuş ya da yeni hanlar 

atanmıştır. Kendisine direnen Gence, Bakü, Kuba hanlıkları ise ortadan kaldırılmışt ır 

(Swietochowski, 1988: 35-37). 1819 ile 1826 arasında hanlık sistemini ortadan kaldıran 

Rusya, Müslüman Eyaletler Reisliğini Şuşa’da kurmuş ve Rus subayları bu idarenin 

başına atanmıştır. Farsça yerel yönetim ve hukuk dili olarak devam etmiş, şer’i 

mahkemeler de uygulanmıştır. 1830 ile 1840 arasında pek çok halk ayaklanması 

yaşanmış ve Azerbaycan halkı Rus idaresine karşı mücadele etmiştir (Swietochowski, 

1985: 30-31). 

Azerbaycan tarihini detaylıca inceleyen “The History of Public and Cultural 

Reformation in the Caucasusand Central Asia (19th -early 20th century)” kitabının ilk 

dönemsel değerlendirme bölümünde, Rus işgalinin agresif karakteri, yerel halkın 

yüzyıllık geleneklerinin bozulması ve direnişle karşılanması aktarılmaktadır. Siyasi 

istikrar, yerel özelliklerin azalması ve ekonomik alana dahil olma, Azerbaycan ulusunun 

etnik ve siyasi konsolidasyonuna katkıda bulunmuş, Kafkas halklarının sosyal ve siyasi 

hareketliliğini artırmıştır. Bu süreç, pan-imperyal modernleşme faaliyetleriyle paralel 

ilerlemiş, ancak yerel sorunları çözmeye yönelik olduğu belirtilmiştir. Rus hükümetinin 

reformlarının geleneksel toplumu yok etmesi ise önemli bir nokta olarak saptanmıştır. 



 75 

Rus politikası, özellikle 19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başlarındaki uygulamaları, 

mevcut sosyal statü sistemini dönüştürmüş, yerel soyluların etkisini daraltmış ve sosyal 

gruplar arasında farklılaşmalara yol açmıştır. Bakü çevresinde hızla gelişen sanayi, 

standartlaşmış bir iş gücü talep etmiştir ve bu yeni durum, geniş kitleler ve elitler için 

yeni görevler ortaya koymuştur. 

Siyasi, hukuki, sosyal ve ekonomik değişimlerin yanı sıra, Rus işgali kültürel ve 

manevi alanda da yenilikler getirmiştir. Müslüman halklar, Avrupa’nın kültürü ve sosyal-

politicaldoktrinleri ile tanışma fırsatı bulmuştur. Rusya’nın Avrupa medeniyeti ile 

geleneksel Müslüman medeniyeti arasındaki temas, Azerbaycan entelijansiyasının ortaya 

çıkmasına neden olmuştur. Müslüman Kafkasya, güçlü bir devlete zorla dahil edilmesinin 

ardından, giderek yabancı bir yapı içinde yer almak zorunda kalmıştır. Ancak bu 

heterojen ortam, Azerbaycan ve diğer Kafkas Müslümanlarının yeni bir sosyal ve kültürel 

kompleks oluşturmasına zemin hazırlamıştır. 

Sosyal ve kültürel reformlar, etnik ve siyasi kimlik arayışıyla yakından ilişkilidir. 

Bu sorun, sadece sınırlı bir uzmanlık problemi değil, sosyal, politik ve kültürel yaşamın 

geniş bir yelpazesiyle bağlantılıdır. XIX. yüzyılın ikinci yarısında hızla gelişen 

Azerbaycan aydınlanması, dönemin yabancı medeniyeti tarafından getirilen zorluklara 

yanıt verme çabası olarak değerlendirilebilir. 

Sonraki yıllarda, Rus hükümetinin Transkafkasya'daki ekonomik politikası, iki 

yaklaşımı birleştirmiştir. Kafkasya, Rusya’nın organik bir parçası haline gelmemiş, 

Avrupa ülkelerinin kolonisi olmamıştır. Ancak, sanayi dalları, özellikle madencilik 

endüstrisi hızla gelişmiştir. Bu alanda önemli pozisyonlar, Rus iş adamları ve yerel 

burjuvazi arasında paylaşılmıştır. Hükümetin politikası, Kafkasya’nın sanayi gelişimini 

hedef almış, böylece Kafkasya, sadece bir koloni olarak değil, imparatorluğun periferik 

bir bölgesi olarak görülmüştür. Rusya’nın toprak genişlemesinin coğrafi ve siyasi 

hedefleri olduğu düşünülmektedir. İşgal edilen kıyı bölgelerin nüfusu bir tampon bölge 

olarak değerlendirilmiş ve imparatorluğun sınırlarının güvenliği, bu tampon bölgenin 

sadakatine bağlı olmuştur. Transkafkasya'nın işgali tamamlanırken, Rusya'nın yeni 

mülklerinin doğal kaynaklarından yararlanma amacıyla bir sömürgeleştirme fikri 

oluşmuştur. Ekonomik politikayı takip eden Rus hükümeti, doğal kaynaklarla zengin 

bölgeleri incelemek üzere uzmanlar göndermiştir. 



 76 

XIX. yüzyılın 30'lu yıllarının başında, Kuzey Azerbaycan'ın işgali 

tamamlandığında, bölgenin tarımı yeniden canlanma ve hızlı gelişme için uygun bir 

durumda bulunmaktaydı. 1840'larda, Kafkasya’da tek tip bir para sistemi getirilmiş ve 

bölgedeki ticaret ilişkileri yeniden canlanmıştır. Rusya, 1840 yılında askeri idare 

sistemini kaldırarak yeni düzenlemeler yapmış, Azerbaycan’ı 1846’da dört eyalete; Tiflis, 

Kutayiz, Şamahı ve Derbent olarak ayırmıştır. 1868 yılında Bakü ve Yelizavetpol 

eyaletlerini kurarak hanlık sistemini tamamen ortadan kaldırmıştır. 1870 yılında 

Belediyeler Yasası’nı ilan etmiş ve şehirlerde meclis ve belediye başkanından oluşan öz 

yönetim sistemini kurmuştur. Mahkeme sistemini 1860-1870 yıllarında değiştirip 

geleneksel kadı sistemini kaldırarak Rus hâkimleri atamıştır. Resmi dil olarak Rusça 

kullanılmaya başlanmıştır (Swietochowski, 1988: 32). 

Polonya kökenli Amerikalı tarihçi Tadeusz Swietochowski, bu dönemki Rus 

kraliyet bürokrasisinde iki farklı görüş olduğunu öne sürmektedir: biri, yerel gelenek ve 

çıkarları dikkate alarak yarı özerk bir bölgeselcilik amacı güden pragmatik bir yaklaşımı 

temsil ederken; diğeri, merkeziyetçiliği ve uniformiteyi vurgulayan, nihayetinde 

Ruslaştırmayı hedefleyen bir yaklaşımdır. Bu iki görüş arasındaki tartışmalar, Rusya'nın 

Transkafkasya'daki politika değişikliklerinde yankı bulmuştur (Swietochowski, 1988: 

30). 

Azerbaycan'ın siyasi düzenine dair çalışmalarıyla bilinen Milman, her bir hanlığın 

Rus İmparatorluğu’na dâhil edildikten sonra idari sistemin birçok faktörü dikkate alarak 

belirlendiğini ifade etmektedir. Hanların Rus monarşisine herhangi bir fayda sağladıkları 

sürece idare başında kalmakta ve kısıtlı yetkilerle Rus askeri birliklerinin komutanlarının 

denetiminde tutulmakta olduklarını belirtmektedir. Ancak hanlar tereddüt ya da 

hoşnutsuzluk gösterdiğinde, idareden alınarak genellikle Rus subayları olan komutanlara 

devredilmiştir (Milman, 1966: 66, Aktaran Mustafayev, 2013: 16). 

Resmî belgeler, çeşitli rütbelerdeki yetkililerin yasa dışı vergiler ve harçlar 

koyarak halkı sömürdüğüne işaret etmektedir. 1829-1834 yıllarında Transkafkasya’yı 

denetleyen senatörler E.I. Meçnikov ve P.I. Kutaysov, 1830'da Adalet Bakanı D.V. 

Daşkov’a şu bilgileri iletmiştir: “Müslüman eyaletlerin yönetimini izlerken, yöneticilerin 

şiddetinden ve halkın çektiği acılardan şoke olduk. Burada insanlık tamamen 

küçümseniyor, herhangi bir adalet unutulmuş ve yasa sadece baskı aracı olarak 



 77 

kullanılmakta; kişisel çıkar ve zalim otokrasi, yerel denetçilerin, komutanların, polis 

memurlarının ve diğer yetkililerin eylemlerini yönlendirmektedir”3 

Sonuç olarak, 1820'lerin sonlarına gelindiğinde, komutan yönetiminin 

imparatorluk hükümetinin amaçlarına hizmet etmediği netleşmiştir. Bu sistem, ekonomik 

olarak başarısız olmuş ve toplanan vergilerin büyük bir kısmı hazineye ulaşmamış, 

yetkililer tarafından çalınmıştır. Komutan yönetimi, kanunsuzluğu ve suistimali idari bir 

uygulama haline getirerek kendini tavizsiz bir şekilde komproze etmiştir. Bu durum, 

1820'ler ve 1830'larda Azerbaycan'da kitlesel ayaklanmalara yol açmış ve bölgedeki 

siyasi durumu istikrarsızlaştırmıştır. Baykara’nın analizine göre Rusya Azerbaycan 

işgalinin ilk yıllarında bu ülkeyi Türkiye ve İran’a karşı bir askeri üs olarak kullanmak ve 

İmam Şamil’in Kafkas dağlarındaki özgürlük savaşını kırmak amacındaydı ve bu nedenle 

“…bu koca ülke uzun yıllar askeri idare altında tutulmuş ve her şey Rus komutanlarının 

insaf ve adaletine (?) terkedilmiştir” (Baykara, 1966: 48). 

Feldmareşal-General I. Paskeviç, Kafkasya’yı imparatorluğun kolonisi olarak 

görmüş ve 24 Nisan 1830'da yayımlanan projesi, Kafkasya’daki hükümet yapılarını 

sömürge yönetim yöntemlerine uygun olarak düzenlemeyi değil, yerel halkın yaşam 

tarzını Rus standartlarına yaklaştırmayı amaçlamıştır: “Öncelikle, halkı Rusların genel 

ruhuna yaklaştırmaya çalışmak gerekmektedir.”Paskeviç’in projesi, Rus modeline uygun 

olarak her guberniya (eyalet) ve uyezd (bölge) için idari organlar kurulmasını 

öngörmüştür. “Rus hükümetinin burada (Transkafkasya'da) sağlam ve sarsılmaz bir 

desteği yok, bu yüzden burada doğal Rus soyluluğunu getirmek gereklidir... Sadece onlar, 

iyi bir denetim sağlayabilir ve Rusya ile Transkafkasya bölgesi arasında siyasi ve medeni 

bir bağlantı kurabilirler.” Bu süreç, Azerbaycan entelejansiyasının yanıtlarını da 

şekillendirmiştir (örneğin, M.F. Ahundov). Rus olmayan bölgelerde, özellikle Müslüman 

bölgelerde, “Rus vatandaşı düşüncesi”ne alıştırma arzusu görülmüştür. Ancak, bu 

politika Müslümanların, İslam dünyasıyla bağlarını sürdürmeye çalıştıkları gerçeğini göz 

ardı etmiştir (Mustafayev, 2013: 16). Buradan anlaşılacağı üzere Rus devleti bölgeye 

 

3Kolonialnaya politika rossiyskogo tsarizma v Azerbayjane v 20-60-kh godakh XIX veka. V 2-kh chastyakh. 
– M.-L.: Izdatelstvo AN SSSR, 1936. Ch. I. P. 232. Aktaran Mustafayev, 2013: s.16. 



 78 

hâkim olmak, kültürel ve sosyal kimliği şekillendirmek için pek çok farklı yöntem 

kullanmış, bunlara örnek olarak da Ahundov verilmiştir. XIX. yüzyılın tam da ortasında 

yazdığı modern eserlerle topluma örnek olma görevini üstlenen Ahundov, halkını Batı 

medeniyetinin çizgisine yaklaştırabilmek için elinden geleni yapmıştır. 

Rus senatör ve generallerinin düzenledikleri çeşitli raporlar üzerine yeni bir idari 

reform hazırlanmış, 6 Aralık 1846 tarihinde bir kanunla 1841’de ağalardan, beylerden, 

hanlardan ve Ermeni meliklerden alınan topraklar geri verilmiş, kölelik esası üzerine  

Dvoryanlık istemi kurulmuş ve Çarlık rejimine hizmet eden aracı sınıf yani yeni bir yerli 

asilzadegan sınıfı yaratılmıştı. Fakat bu kanunla topraklar üzerinde çalışan çiftçiler köle 

durumuna düşürülmüş oldular. “Bu kanundan sonra durum değişti; halk iki düşmanla 

karşı karşıya kaldı: Birincisi Rus rejimi, ikincisi kendi kendilerine baş belası kesilen 

toprak ağaları” Bu dönemde Kuba, Derbent vilayetlerinde ortaya çıkan Kaçak Molla 

Nur, Yareli Hacı Mehmet ya da Nuha’da Şekili Mehmet, Nahcıvan’da Kaçak Adı Güzel 

gibi cesur halk kahramanları çarlık rejimine, beylere ve Rus memurlarına göz açtırmıyor 

ve çete saldırıları yapıyorlardı. “Esasen tarihinin hiçbir çağında çarlık Rusya idaresi, 

Azerbaycan’da “Kaçak” diye adlandırılan halk kahramanlarından yakasını 

kurtaramamıştır” (Baykara, 1966: 50). 

 

2.1.2.   XIX. Yüzyıl Azerbaycan'da Sosyal ve Kültürel Durum 

 

Azerbaycan'daki eğitim temelinin XVIII. yüzyıldan itibaren tümüyle dini bir 

yapıda olduğu, eğitim kurumları cami ve mescitlerde bulunan mektep ya da 

medreselerden oluştuğu bilinmektedir. Eğitimciler genellikle Şii kökenli “molla” olarak 

adlandırılan hocalardı. Bu mektep, medreselerde ilk ve orta eğitimi tamamlayan 

öğrenciler genelde yüksek din eğitimi için İran ya da Osmanlı medreselerine gitmekteydi.  

Bu dönem için normal sayılacağı üzere Çarlık Rusya’sı, yönettiği halkların eğitim 

görmesini, bilgi edinmesini ve millî ruhlu kişilerin yetişmesini istememekteydi. Bu 

sebeple çeşitli engeller koyarak bu gelişmeleri engellemeye çalışıyordu. Aynı zamanda 

kendi işlerinin yürümesi adına Çarlık yönetimi, kendi memurlarını ve bürokrat 

kadrolarını yetiştirmek zorundaydı. Bu yüzden, Azerbaycan’da Ruslaştırma politikası 

çerçevesinde Rusça eğitim veren okullar açılmıştır. Bu okulların amacı, hem yerel 



 79 

idarelerdeki sömürgeci politikalarını destekleyecek kadrolar yetiştirmek hem de din 

adamlarını eğitim sisteminden uzaklaştırarak İran ve Osmanlı etkisini zayıflatmaktı. 

Ancak İran kültürünün Azerbaycan’daki etkisinin tamamen ortadan kalkması, asrın 

sonlarına kadar gerçekleşememiştir (Nazim Ceferov, 1993: 79). Şuşa (1830), Nuha 

(1831), Bakü (1832), Gence (1833) ve Nahcivan (1837) gibi bölgelerde açılan Rusça 

eğitim veren okullarda Azerbaycan Türkçesi de ders programına dahil edilmiştir. Ancak 

halk bu Rus okullarına başlangıçta illgi göstermemiştir (Yüksel, 1988: 72, aktaran 

Rüstamli, 2016: 10). Mirza Fetali Ahundov, 1833 yılında Nuha’daki bu okullardan 

birinde bir yıl Rusça eğitim almıştır (Elesger, 2012: 116-127). 

 Bu dönem içerisinde gelişen Azerbaycan Türklerinin millî ve kültürel uyanışında 

gazeteler ve dergiler ayrı bir yere sahiptir. Baskıcı Çarlık hükümeti, Azerbaycan 

Türklerinin bilinçlenmelerini istemediğinden kendi dillerinde süreli yayın girişimlerini 

engeller. XIX. yüzyılın sonlarına kadar Azerbaycan'da Türkçe basın bulunmamaktadır. 

Azerbaycan Türkçesiyle yayımlanan ilk gazete, 1830 yılında Tiflisskie Vedomosti 

gazetesinin ek olarak haftada bir kere çıkan Tatarskie Vedomosti (Tatar Haberleri)dir 

(Baykara, 1966, s. 53-54). Bu ek gazetenin redaksiyonunu Çar hükümeti P.S. 

Sankovski’ye vermişti, o da Türkçeyi ve Farsçayı iyi bilen Mirza Apriyam 

Yenikolopova’ya bırakmıştı. Çar hükümetinin bu yayındaki amacı ucgarlar (merkezden 

uzak vilayetler) içerisinde yaşayanlarla bir bağlantı kurmak ve müstemleke (koloni) 

siyaseti yürütmekti. Fakat birkaç sayı çıkardıktan sonra kanaatleri doğrultusunda 

kapanmıştır (Baykara, 1966: 54).  

1840 yılında Çar hükümetinin baskıları nedeniyle, Ahundov’un hocası Mirza 

Şefi’ Vâzıh ile basın kuruluşu kurma girişimi izin verilmemesi nedeniyle başarısız 

olmuşlardır. Ayrıca, Tiflis’te yayımlanan Zakavskazskiy Vestnik (Transkafkasya 

Habercisi) gazetesinin bazı sayıları Azerbaycan Türkçesinde yayımlanmıştır, ancak bu 

gazete 1846’da kapanmıştır (Baykara, 1966: 54; Ahundzade, 2005, neşredenin girişi, I, 

8).4 

 
4Mirza Şefi Vâzıh 1830’daGence’dekendigayretleriylebir okul tesisine muvaffak olmuş ve bu okulda eski 

okullardan farklı bir eğitim ve ders usûlü uygulamıştı. Ayrıca kendisi Azerbaycan Türkçesinde ilk ders 

kitabını hazırlamıştır. Bk. Oder, Azerbaycan,125. aktaran Rüstamli, 2016: s.10-11. 



 80 

1840-50 yıllarında Çarlık hükümeti tarafından Kavkas dergisinde tarih 

çalışmaları, Azerbaycan dili, folkloru ve edebiyatına dair araştırmalar desteklenmişse de 

bu destek uzun sürmemiştir (Swietochowski, 1988, 45-46). Azerbaycan'da Türkler 

tarafından yayımlanan ilk basın organı ise, 1870'lerde Hacı Zeynülabidin Tagiyev 

tarafından finanse edilen Kaspiy gazetesi olmuştur. Başlangıçta gayrimüslim kişiler 

tarafından yayımlanan bu gazete, Tagiyev tarafından satın alındıktan sonra Türklerin 

yayın organı haline gelmiştir. Kaspiy, 1918’de matbaasının yağmalanmasının ardından 

kapanmıştır (Baykara, 1966: 54). 

Ekinci, Azerbaycan millî basınının ilk örneğidir. Hasan Bey Zerdâbî tarafından 

1875-1877 yıllarında Türkçe yayımlanmıştır. Osmanlı yanlısı tutumları nedeniyle 1877-

1878 Rus-Osmanlı savaşında kapatılmıştır. Ekinci’den sonra, 1879’da Tiflis’te Ziya 

gazetesi çıkarılmış ve 1880’den itibaren Ziyay-ı Kafkasya adıyla yayımlanmıştır. 

Toplamda 104 sayısı çıkan bu gazete, 1884’te kapanmıştır. 1883-1891 yılları arasında 

Ünsizade kardeşler tarafından Tiflis’te yayımlanan Keşkül dergisi ise, Arapça ve Farsça 

sayılar da içermekteydi. Keşkül, diğer Türk boylarının yazarlarının da katkıda bulunduğu 

ortak bir yayın organı olarak İslam-Doğu dünyasında ilk örnek olarak kabul edilmiştir.  

Görüldüğü gibi XIX. yüzyılın ortalarından itibaren Azerbaycan’da siyasi 

durumun değişmesi, ardından gelen sanayi ve ticaret hayatının gelişmesiyle kültürel ve 

fikri alanda da yenilikler meydana gelmiş, bu dönemin tanınmış Azerbaycan fikir 

adamları halkın düşünce ve yaşam tarzını modernleştirmeye çalışmıştır. Bu dönemin 

önde gelen yenilikçi fikir adamları Mirza Fethali Ahundov, Hacı Seyit Azim Şirvani ve 

Hasan Bey Zerdabi gibi isimler gösterilebilir. Azerbaycan’ı Batı kültür ve medeniyetiyle 

tanıştırmayı hedeflemişlerdir. Bu yönde çalışmalarını edebiyat, basın, eğitim hayatının 

Azerbaycan’da temellerini atmışlardır.  

  



 81 

 

2.2.Mirza Fethali Ahundov’un Hayatı 

 

“Mirza Fethali ile ilgili ya çok 

yazmak ya da hiç yazmamak gerekir. Mirza 

Fethali ile ilgili ya iyi yazmak ya da hiç 

yazmamak gerekir.” 

Celil Memmedguluzade5 

 

 

Mirza Fethali Ahundov Azerbaycan’ın Şeki şehrinde dünyaya gelmiştir ancak pek 

çok kaynakta doğum tarihiyle ilgili çelişkili ifadeler yer almaktadır. Kaynaklardan ilki; 

Şeki Ruhani İdaresi’nden 1836 yılında alınan “yaş şahadetnamesi” diye adlandırılan 

resmi evraktır ve burada Ahundov’un doğum tarihi 12 Recep 1229 (30 Haziran 1814) 

olarak gösterilmektedir. Diğer bir kaynak Ahundov’un yıllarca çevirmen olarak görev 

yaptığı resmi daireden alınan hizmet belgesidir ki burada doğum tarihi 1811 olarak 

geçmektedir ve bu belge Ahundov’un oğlu Reşid Bey’in isteği üzerine düzenlenmiştir. 

Üçüncü bir kaynak ise Ahundov’un kendi yazdığı Farsça biyografisidir, burada yazarımız 

kendi doğum tarihini 1812 olarak belirtmiştir (Ahundzade, 2005Cilt III: 215, Kasımzade, 

1962: 30, Akpınar, 1980: 25, Rustamli, 2016: 16). 

Tebriz yakınlarında Hamne kasabasının asil ailelerine mensup olan babası Mirza 

Mehemmedtağı’nın ailesi uzun yıllar boyunca bu kasabadaki İran hükümetinin mülki ve 

idari temsilciliği olan Kendhudalık olarak adlandırılan muhtarlık görevini yürütmüştür. 

Ahundov’un babası bu hizmeti yürütürken 1810 yılında bölgede bir hırsızlık olayı 

gerçekleşir ve bunu yapan üç askerin saçlarnı kestirerek falakaya yatıran Mirza 

Mehemmedtağı, bu askerlerin komutanı Bakülü İbrahim Han tarafından Tebriz’deki 

Naibü’s-Saltanat olarak adlandırılan Şehzade Abbas Mirza’ya şikâyet edilir. Bu şikâyet 

üzerine Mirza Mehemmedtağı için verilen ceza hem kendhudalık görevinden azledilmesi 

hem de 12.000 tümen değerindeki emlakı müsadere etmesi yani devlete aktarılmasına 

 
5Celil Memmedguluzade, Eserleri: 6 ciltte. 6. Cilt. Bakü, Azerneşr, 1985, s.82; aktaran Kamil Veli 

Nerimanoğlu, Çelişki ve Yenilik Dehası Mirza Fathali Ahuntzade, İstanbul, 2013, s.10.  



 82 

karar verilir. Bunun üzerine Ahundov’un babası Mirza Mehemmedtağı da Hamne’den 

ayrılır ve Kuzey Azerbaycan’da bulunan Nuha diğer bir adıyla Şeki şehrine giderek 

ticaretle uğraşır (Ahundzade, 2005 III.Cilt: 222, Akpınar, 1980: 24).  

Ahundov kendi kaleme aldığı biyografisinde detaylıca babasından ve yaşanan bu 

olaydan bahsetmiştir. Ayrıca Eserleri’nin 3. Cildinde “Şahadetname” adı altında 

Şeyhülislam, Tiflis Ahundu Mehemmedali tarafından 23 şahidin imzasıyla ve Müslüman 

tarihi ile 1261 yılında Ahundov’un çocuklarına verilmek üzere düzenlenen belgede: 

“Onun nesli türkmen kabilesindendir. Bu nesil, uzun zamanlar Azerbaycan’da yaşayıp, 

ülkenin soylu adamlarından sayılıp, her zaman halk arasında aziz tutulmuşlardır. Onun 

babası şanı yüksek Mirze Mehemmedtaqi, Ehmedağa çocuğu olup, tahminen 30 yıl önce 

Hemne kasabasının keyhudası idi.” şeklinde ailesi hakkında açıklama yer 

almaktadır(Ahundzade 2005III.Cilt: 222). 

1811 yılında dönemin tanınmış din adamlarından Ahund Hacı Elesger’in 

kardeşinin kızı Nane Hanım ile Mirza Mehemmedtağı Seki’de evlenir. Mirza 

Mehemmedtağı’nın ikinci evliliği olan bu evlilik sonucu 1812’de Fethali doğar. Küçük 

Fethali 1814’te babası ile Hamne’ye dönerek burada yaşamaya başlarlar. Fakat annesinin, 

babasının ilk eşi ile iyi anlaşamayarak sıkıntılar yaşaması üzerine Fetali henüz altı yaşına 

geldiğinde boşanma gerçekleşir ve Fethali ile annesi Nane Hanım 1818 yılında Erdebil’de 

bulunan Karacadağ yöresi Horand kasabasındaki amcası Ahund Hacı Elesger’in yanına 

gelirler. “FeteliHamne’de feodal-patriarkal hayatın acı manzaralarını, insan hukukunun, 

insan liyakatının amansızcasına çiğnenmesini daha çocuk yaşlarında kendi gözleri ile 

görmüş, hissetmiştir” (Göçerli, 1999: 32). Dönemin en tanınmış ve nüfuslu din âlimi olan 

Ahund Hacı Elesger, yanına sığınan Fethali’yi evlat edinir ve Fethali bir daha babasını 

görmez. 

Ahundov biyografisinde hayatındaki bu dönüm noktasını söyle ifade etmiştir; 

“Dört yılın ardından babamın Hamneli olan diğer karısı ile anlaşamayan annem 

babamdan istemiştir ki, onu benimle birlikte, o zaman Erdebil’in Meşkin mahalinde 

Şeki’nin eski hâkimi Selim Han’ın hizmetinde olan amcası Ahund Hacı Elesger’in yanına 

göndersin... Ben o tarihte babamdan ayrılıp bir daha onu görmedim ve Karadağ 

kentlerinden olan Horand kentinde annemin amcasının yanında oldum” (Ahundzade, 

2005III.Cilt: 215). 



 83 

Altı yaşında amcasının yanında yaşamaya başlayan küçük Fethali için bu değişim 

bir dönüm noktası olarak kabul edilebilir (Bozkurt, 2000: 25).“Ağa Mehemmed Şah 

Kaçar’ın fermanında “âlimu’l-ulemâ” diye adlandırılan Ali el-Asgar, İslami ilimlerde 

seçkin ve faziletli bir şahsiyet idi. Rus istilasına kadar Azerbaycan Hanlarının hizmetinde 

ve himayesinde bulunan Ali el-Asgar Mirza Fethali’ni oğulluğa kabul etmiştir” (Mehrdad 

Kia, “Mirza Feth Ali Akhundzade and the Call for Modernization of the İslamic World”, 

Middle Eastern Studies, Vol. 31, No. 3, Jul., 1995). 

Mirza Fethali Ahundov’un hayatı konusunda en geçerli kaynak kuşkusuz kendi 

yazdığı biyografisidir. 2005 yılında üç cilt olarak derlenen bu kaynaktan yaşadığı dönem 

ve yaşamı boyunca etkilendiği olaylar detaylıca görülmektedir. Henüz çocukluk yıllarının 

ilk dönemlerinde şahit olduğu feodal-patriarkal hayatın acı yönleri de bu kaynaktan 

anlaşılmaktadır. 

Fethali Ahundov ya da Ahundzade olarak anılan yazarımız ikinci adını kendisini 

evlat edinen amcasından almaktadır. Ahund Ali Asgaroğlu ya da Ahundzade olarak pek 

çok kaynakta yer alan yazarımız adı Rus hizmetine girmesiyle Ahundof ya da Ahundov 

olarak geçmektedir. Bu konuya pek çok kaynakta değinilmiştir (Akpınar, 1980: 28, 1988: 

1). Biz bu çalışmamızda yazarımızdan Mirza Fethali Ahundov olarak bahsetmeyi uygun 

gördük. 

  



 84 

2.3. Mirza Fethali Ahundov’un Eğitimi 

 

Amcası Ahund Hacı Elesger, küçük Fethali’ye önce Kur’an öğretir, bunu 

bitirdikten sonra da yavaş yavaş Farsça ve Arapça kitaplardan dersler verir.  “Kolonel 

Mirze Fethali Ahundzade’nin Özü Tarifinden Yazılmış Biografıyası” adlı bölümün yeni 

tercümesi şeklinde Eserleri 3. Cilt’te yer verdiği üzere: “Bu Ahund Hacı Elesger nadir bir 

alim idi. İster Farsça ve isterse de Arapça bütün İslami alimlerden mükemmel bilgisi 

vardı. O, beni oğulluğa kabul etmiş ve ben halk arasında Hacı Elesger oğlu adı ile 

tanınmıştım.” (Ahundzade, 2005III.Cilt: 216).  

İki yılın ardından Horand şehrinden Karadağ’ın Ürküt şehrine Velibey Obasına 

yerleşirler. Burada Şirvanlı Mustafa Han, Ünküt yakınında Şekerli’de yaşamaktadır ve 

Ahundov’un ikinci atam dediği Ahund Hacı Elesgere çok yardımı dokunur. 1825 yılında 

Ahund Hacı Elesger’in Mehemmed Hüseyn adlı ağabeyi Şeki’den Ünküt’e gelir ve aileyi 

kendi şehri olan Şeki’ye götürür. Fakat Ahund Hacı Elesger onlarla Şeki’ye gitmez ve 

ailesiyle Gence’ye yerleşir. Bu sırada Rus-İran savaşı çıkar ve Ahund Hacı Elesger zor 

zamanlar geçirir, servetlerini kaybederek Nuha şehrine geçer. Tüm bu yaşananlar 

arasında Ahund Hacı Elesger Fethali’nin eğitimi ile ilgilenmeye devam ederek Farsça ve 

Arapçayı mükemmel şekilde öğrenmesini sağlar. Hatta medresedeki Dağıstan’ın Lezgi 

talebeleriyle Arapça konuşma alışkanlığı kazandırır (Ahundzade, 2005III.Cilt: 216). 

1832 yılında Ahund Hacı Elesger Mekke’ye hacca gider ve Fethali’yi Gence’ye 

götürerek Ahund Molla Hüseyn’in yanına verir. Burada mantık ve fıkıh öğrenmeye 

başlar. Fakat bu sırada Fethali yaşamındaki bir başka dönüm noktasıyla karşılaşır: “Bu 

vakte kadar ben Farsça ve Arabça okumaktan başka bir şey bilmezdim ve dünyadan 

habersizdim. İkinci babamın amacı buydu ki, ben Arab ilimlerini öğrenip bitirdikten 

sonra din adamlarına katılarak yaşayayım. Lakin başka bir hadise oldu ki, bu amacımın 

son bulmasına sebep oldu.” (Ahundzade, 2005III.Cilt: 216). Burada geçen hadise 

Ahundv’un Mirze Şefi ile karşılaşmasıdır. Ahund Hacı Elesger’in talimatıyla Fethali bu 

sırada Gence mescidinin hücrelerinin birinde yaşayan Mirze Şefi’den “nestelik hattını” 

(hüsnühat) öğrenmeye başlar. Giderek Mirze Şefi ile samimiyet kurmaya başlayan 

Fethali’ye bir gün Mirze Şefi şu soruyu sorar:  

“-Mirza Fethali, ilimleri öğrenmekteki maksadın nedir? 



 85 

Cevap verdim: -Din adamı almak istiyorum. 

-Demek, riyakâr ve şarlatan olmak istiyorsun? dedi. 

Şaşırıp kaldım ki, bakasan bu ne sözdür? Mirze Şefi benim vaziyetime bakıp,  

-Mirza Fethali! Kendi ömrünü bu iğrenç cemaatin sıralarında ziyan etme! Başka 

bir işe git! dedi. 

Öyle ki, ona din adamlarından nefret etmesinin sebebini sordum, o öyle konuları 

açıp söylemeye başladı ki, o güne kadar benim bilgim yoktu”(Ahundzade, 2005 III.Cilt: 

217). 

 Bu konuşma Ahundov’un hayatına çok farklı yön veren ve tamamen değişmesine 

sebep olan bir an olmuştur. Ahundov, ikinci babası saydığı Ahund Hacı Elesger 

Mekke’den gelene kadar Mirze Şefi’den eğitim almaya devam eder. “Mirze Sefi irfanın 

bütün meselelerini bana telkin etti ve gaflet perdesini benim gözümden açtı. Bu durumdan 

sonra din işlerinden nefret ettim ve önceki amacımı değiştirdim.” diyerek Ahundov yeni 

tanıştığı bu şahsın kendi üzerindeki etkisini dile getirmektedir (Ahundzade, 2005III.Cilt: 

217). “Mirza Fethali Ahunt – Zade’nin fikri inkişafı üzerinde, Şark’ta pek az, Garp’ta ise 

fazlasiyle tanınmış bulunan bu filozofun büyük tesiri olmuştur” (Yurtsever, 1950: 9). 

Ahundov’un Mirza Şefi Vazeh’den etkilenmesiyle ilgili olarak pek çok kaynakta 

yorumlar yer almaktadır: “Din öğrenimini sürdürdüğü bu günlerde Ahundzade Ozan 

Mirza Şefi Vazıh ile tanışır. Bu ozanla tanışma Ahundzade’nin yaşamında ikinci önemli 

aşamayı oluşturur. Edebiyat ile ilgilenmeye Mirza Şefi Vazıh’ın özendirmesiyle başlar. 

Özellikle Rus dili ve edebiyatını öğrenir. Ayrıca ateist bir ozan olan Mirza Şefi Vazıh bu 

konuda da Ahundzade’yi ciddi ve olumlu bir yönde etkiler. Mirza Şefi Vazıh’ın manevi 

yaşamında büyük değişmeler yaratan ateist görüşleri hakkında Ahundzade etraflı söz 

etmiş ve yaşamı boyunca Kuran’ı, Peygamberi yadsımış, İslam dinini her zaman 

gelişmeye engel olarak görmüştür” (Bozkurt, 2000: s.25’te yer alan Zahid Orucov, Mirza 

Şefi Vazıh’dan Nağmeler, Baku, 1961: 11). 

  



 86 

2.4. Mirza Fethali Ahundov’un Mesleki Yaşamı 

 

Ahundov bu etkiyle din adamı olmaktan vazgeçer ve amcası döndükten sonra 

Nuha’ya gider. Nuha’da bir süre Şeyh Behain’in “Hülasetül-hesap” adlı Arapça kitabını 

okumakla meşgul olur.  Ardından burada yeni açılan bir Rus mektebinde amcasından izin 

alarak okumaya başlar. Yaşı büyük olduğundan bu okulda ancak bir yıl okuyabilir. “Dinî 

muhitte, dindar ailede büyüyen gencin Rus dilini öğrenmeye gösterdiği merak sadece 

gözü açıklık, eli çabukluk alameti değildi, bu geleceğin büyük yazarı ve mütefekkirinin 

ananevi tahsil sistemine karşı bir çeşit itirazı idi” (Göçerli, 1999: 33). Bir yıl burada 

Rusça öğrendikten sonra amcası onu 1834 yılında Tiflis’e götürür. Ahundov’un Tiflis’te 

o dönemin Rus Valisi/Serdarı6 Baron Rozena’nın hizmetinde Doğu dilleri tercümanı 

olarak işe alınması için amcası dilekçe verir.  

“Bir ilden sonra 1834. Yılda ikinci atam beni alıp Tiflis’e getirdi ve Rus serdarı 

Baron Rozene dilekçe verip, istedi ki, beni kendi defterdarlığında Doğu dilleri tercümanı 

sıfatıyla memurluğa alsın ve Rus katiplerden birini de beni Rusça okumaya atasın ki, Rus 

dilini yerinde öğrenmem mükemmelleşsin. Bu serdara ne dil ile teşekkür edeceğimi 

bilmiyorum. Bu melek hissiyatlı emir ikinci atamın dilekçesini derhal kabul edip, benim 

neznimde o kadar iltifat gösterdi ki, ben onun vasfından acizem” (Ahundzade, 

2005III.Cilt: 217). O günden sonra Ahundov Kafkas valisinin yanında Doğu dilleri 

tercümanı olarak çalışmaya başlar. Kolonel yani albay rütbesine kadar yükselir ve 

ömrünün sonuna kadar bu görevini sürdürür.  

Akpınar, Ahund Hacı Elesger’ın din adamını yetiştiren bir aileden gelmesine 

rağmen Fetali’yi kendi nüfusunu kullanarak Rus hizmetinde bir işe yerleştirmesini 

oldukça dikkat çekici bulmaktadır. “O dönemde Azerbaycan’da din adamları Ruslarla 

yakınlık kuranları, onların hizmetine girenleri, hatta Rusça öğrenmeye başlayanları, kılık 

kıyafette onlara özenenleri, onların tesirinde hayat tarzlarını değiştirmeğe başlayanları 

“kâfir” olarak kabul ediyorlardı. En azından halk da Ruslarla yakınlık kuranlardan 

hoşlanmıyor, onlara güvenmiyordu.” Böylesi bir devirde kendisi de tanınan bir din adamı 

olan Ahund Hacı Elesger bu işe destek olmuştur. “Bu durumda Ruslara yaklaşmayı yalnız 

 
6Serdar: Eskiden bir vilayeti idare eden devlet adamı. (Azerbaycan Türkçesi Sözlüğü II, MEB Basımevi, 

İstanbul: 1994: s.1033) 



 87 

Fethali’nin temayüllerinin değişmesiyle açıklamak yeterli olmaz. Bunda İslam âleminin 

problemlerini ve kötü durumunu yakından bilen, siyasi ve sosyal değişmeleri yakından 

kavrayabilecek, tecrübeli, ileri görüşlü Hacı Ali Asgar’ın da rolü olmalıdır” (Akpınar, 

1988: 3). 

Çağın değiştiğini ve yeni bir dönemin geldiğini gören Ahund Hacı Elesger de 

evlatlığının geleceğini düşünerek bu hareketi yaptığı yönünde görüş belirten kaynaklar 

bulunmaktadır. Dönemin zorunluluğu kabul edilen ilmi gelişmeleri ve yeni dünya 

düzenini öğrenmesini isteyerek evlatlığının geleceğini garanti altına almak isteyen Ahund 

Hacı Elesger ve Ahundov’un kendisi bu göreve istekli olmuştur. Öncesinde Mirze  

Şefi’nin etkisiyle din adamı olmaktan vazgeçen ve Şeki’deki okulda Rus eğitimi alan 

Ahundov’un hayatında yeni bir dönüm noktası da bu çevirmenlik görevi olur 

(Ahundzade, 2005 III. Cilt, 2005: 217, Akpınar, 1988:5). 

O güne kadar Fethali olarak anılan yazar, devlet memuriyetine başlayınca ismini 

Mirza Feth-Ali Ahundov olarak tüm resmi yazışmalarında göstermiştir. “Mirza” adı 

1920’lere kadar Azerbaycan’da okuryazar olan ve yazım, büro işi ile uğraşan kişilerin 

isminin önünde kullanıldığı bilinmektedir. İkinci atam dediği amcasına derinden hürmet 

etmesi sebebiyle onun adını aile adı olarak isminin sonuna alır (Ahundzade, 2005 I. Cilt 

2005: 6). 

Ahundzade, 2005 I. Cilt’te verilen bilgiye göre mütercimlik vazifesinde 

diplomatik yazışmaların kaleme alınması, mahkeme evrakları ya da bazı kanunların 

çevrilmesi gibi farklı konularda çevirmenlik yapmıştır. 1848’de Tahran elçiliği ve 

1863’te İstanbul ziyareti ile resmi görevleri sırasında Kafkasya’da gezileri dışında Tiflis 

şehrinde yaşamıştır. O dönemde Tiflis Rusların Kafkasya sahasındaki ticaret ve yerleşme 

merkezi konumundadır. Bu nedenle de zamanla kültürel bir merkeze dönüşmüştür. 

Mehrdad’ın ifadesiyle o dönemde Tiflis “Transkafkasya’nın entelektüel kalbi” 

durumundaydı. Aydın bir çevrenin içine dâhil olan Mirza Fethali Ahundov burada ünlü 

Azerbaycan yazarları Abbaskulu Ağa Bakıhanov, İsmail Bey Kutkaşınlı, Mirza Şefi 

Vazeh ve Kasım Bey Zakir, Gürcü dramasının kurucusu Georgi Eristavi, Kafkasya’da 

sürgünde olan dekabrist yazar Aleksandr Bestujev Marlinski, şair Alexander Odoyevski, 

tanınmış Rus şair Iakov Petroviç Polonsky, ünlü Rus oryantalistler Nikolay Vladimiroviç 

Hanikof ile Adolf Berje gibi pekçok entelektüel kişilerle tanışıklık sağlar ve dost olur. 



 88 

“Bu tanışıklık ve alakalar da M.F. Ahundzade’nin dünya görüşünün, merak ve bilgi 

çerçevesinin, edebî-ilmi faaliyetlerinin gelişmesine kuvvetli etki eder” (Ahundzade, 2005 

I. Cilt: 6-7). Ayrıca Ahundov gazeteci ve etnograf N. T. Berdzenov, Ermeni yazarı 

Haçatur Abovyan, Kafkasya’ya sürgün edilmiş Polonyalı inkılapçı şair T. L. Tablostki de 

Ahunzade’nin tanıdığı ve görüştüğü kimselerdir. Yine Ahundzade İran’ın önemli 

entelektüellerinden yazar ve reformist Mirza Melkûm Han, meşrutiyetçi devlet adamı 

Mirza Yusuf Han, millîyetçi yazar Şahzade Celaleddin Mirza ve başkalarıyla yakın 

dostluk ilişkileri kurmuş, uzun zaman mektuplaşmışlardır (Kasımzade, 1962:51-52). 

Ahundov, klasik Azerbaycan ve Doğu edebiyatı, felsefi düşüncesi, Firdevsi, Nizami, 

Rumi, Hafiz, Cami, Sadi, Ela-Zikrihisselam, İbn Sina, Şeyh Mahmud Şebüsteri, Vakıf, 

Vazeh, Zakir ve A. Bakıhanov’un yaratıcılıklarından derinden etkilenmiştir. Aynı 

zamanda Rus edebiyatı ve fikir dünyasını tanımış, Mihail Lomonosov, Garvila Derjavin, 

Nikolay Karamzin, Aleksandr Griboyedov, Aleksandr Puşkin, Mihail Lermontov, 

Nikolay Gogol, Vissarion Belinski, Nikolay Çernişevski, Aleksandroviç Dobrolyubov ve 

başka Rus yazarlarının, eleştirmenlerinin ve düşünürlerinin eserlerini tanımış ve Rus 

medeniyetinin fikirlerini öğrenmiştir. Rus dili vasıtasıyla Batı Avrupa edebiyatı, siyasi, 

felsefi ve bilimsel sahasında geniş fikir edinmiştir. Ayrıca eserlerinde Homer, Heraklit, 

Sokrat, Platon, Aristoteles ve Ksenofon’un isimlerine yer vermiş, Petrarka, Rotterdamlı 

Erazm, Spinoza, Volter, Montesquieu, Russo, Holbax, Renan gibi büyük yazar ve 

düşünürler hakkında düşüncelerini dile getirmiştir. Şahsi kütüphanesinde ünlü Avrupalı 

tarihçi, sosyolog ve doğa bilimcilerinin eserleri bulunmaktadır (Ahundzade, 2005 I. Cilt: 

7). 

Ahundov, mütercimlik görevinin yanında eğitim alanında 1836-1840 yılları 

arasında Tiflis kaza okulunda Azerbaycan Türkçesi ve Farsça dersler vermiştir. Bu 

sıralarda Mirza Şefi Vâzıh’ın Tiflis’te kurduğu “Divan-ı Hikmet” adlı şairler meclisinin 

müdavimlerinden olur. Ahundov’un 1836 senesinde öğretmenlik yaptığı Tiflis 

Gimnazyum’un direktörü Ermeni yazar ve gazeteci Haçatur Abovyan’dır. Abovyan’ın, 

Ermeni edebî dilinin sadeleştirilmesinin gerekliliği ve Kafkas halkının kültürel ve politik 

yönden Rusya’ya tabi olmasının lüzumu hususundaki görüşlerinin Ahundov üzerinde 

etkisi büyük olmuştur (Algar, “Mirza Fethali Ahundzade”, 186; a.mlf., “Akundzâda”, 

735-736). 1837’nin başlarında Rus yazarı A. Bestujev (Marlinski) ile Tiflis’te tanışır. 



 89 

Dekabrist7 sürgünü olan Rus yazar Bestujev, Ahundov’dan Azerbaycan Türkçesi dersleri 

alır ve kendisi de ona Rus edebiyatı dersleri verir. Ahundov, bu derslerde ünlü Rus şair 

Aleksandr Puşkin’i öğrenir ve etkilenir. Ocak 1837’de Puşkin’in bir düello sonucu 

öldürülmesi üzerine, “Sabuhî” mahlası ile Poema- yi Şark der Vefat-ı Puşkin (Puşkin'in 

Ölümüne Şark Poeması) adlı Farsça mersiyesini yazar ve ardından nesir şeklinde Rusçaya 

çevirerek Bestujev’e takdim eder. Şiiri Moskovskiy Nablyudatel adlı derginin 1937 Mart 

sayısında yayımlanır ve dönemin Rus edebiyat çevresinde ilgiyle karşılanır (Ahundzade, 

2005 I. Cilt: 11, Bozkurt, 2000: 27, Akpınar, 1980: 32, Akpınar, 1988:8). “Puşkin'in 

Ölümüne Şark Poeması da fars dilinde, klasik Doğu şeri uslubunda yazılmıştır. Fikir-

kurgu yapısı bakımından o, ananevi “Müsibetnameler”e yakın olan bir eserdir. Lakin 

kurgu materyaline, konusuna göre şiir Azerbaycan Edebiyatı’nda tam yeni ve orijinal bir 

olay idi.  Kesinlikle bu şiir ile Milli edebiyatımıza yeni bir edebiyatın, yeni bir medeniyetin 

nefesi, ruhu, geleneği dâhil olmaya başlıyor ve millî-edebî ve halka açık fikrimizin 

gelişmesinde önemli rol oynayan Azerbaycan-Rus edebî ilişkilerinin ilk eseri koyuldu” 

(Ahundzade, 2005 I. Cilt: s.11). M.F. Ahundov, Rus şair Puşkin’in ölümünden duyduğu 

üzüntüyü “Puşkin'in Ölümüne Şark Poeması” şiirinin sonunda şu şekilde belirtmektedir: 

… 

Toprağına saçmağa iki gül etri, 

Kopar Bahçesaraydan bir ince rüzgar. 

Tutulup bu heberden ağ saçlı Kafkaz, 

Sebuhinin şerile yasını sahlar (Ahundzade, 2005 I. Cilt: 219). 

 

 Mirza Fethali Ahundov memurluk hizmeti süresince Kafkasya’da seyahat etme 

fırsatı bulmuştu. Rus-Türk, Rus-İran sınır görüşmelerine çevirmen olarak görev almıştı. 

1937’de Abhazistan üzerine gönderilen Rus ordusunda mütercim olarak görev yapmıştı. 

23 Mart 1840 Osmanlı-Rusya arasındaki sınır ihtilaflarını araştıran komisyonda Rus 

kurmay Yüzbaşı Nemiroviç Dançenko’nun mütercimi olarak katılmış ve Guriya’ya 

gönderilmiştir. 1842 yılında Yüzbaşı Putyatin’le birlikte Astrabad körfezinde, 

Türkmenistan sahilinde, Mazandarana, Gilana ve İran hududundaki kaçakçılık işlerini 

 
7Dekabrist: Aralık 1825 yılında Çar I. Nikolay’a karşı ayaklanan “aydın ve hürriyet fikirli” kesime 

verilen ad (Kurat, 2014: 337-339). 



 90 

takip eden heyette görev almıştır (Ahundzade, 2005 III. Cilt, 2005: 54, Akpınar, 1980:33). 

Memuriyet hizmeti sırasında 1842 yılında mülki asteğmen rütbesini aldıktan sonra 

ikinci atam dediği Haci Ali Asgar’ın kızı Tubu Hanımla evlenir fakat bir süre sonra Hacı 

Ali Asgar vefat edince onun da tüm ailesine bakmak zorunda kalır. Kalabalık bir aileye  

bakmakla yükümlü olan ve ömrü boyunca bunu sürdüren Ahundov, memuriyet işinin yanı 

sıra farklı geçim kaynakları aramış, öğretmenlik ya da özel çeviri işleri yapmak zorunda 

kalmıştır. Bilinmeyen bir sebeple Ahundov 1845’te işten çıkarılır ve bir yılın ardından 

1846 yılında teğmen rütbesiyle işe tekrar alınır (Akpınar, 1980:33). 

1846 yılında Rusya-İran arasında diplomatik görüşmelerde hizmetlerinden dolayı 

İran hükümeti tarafından “Şir u Hurşid” nişanı Ahundov’a verilir. 1848’de Nasirüddin 

Şah’ın tahta çıkışı için İran’a gönderilen Rus diplomatik heyetinde çevirmen olarak görev 

yapar. Bu hizmetleri sırasında Güney Azerbaycan bölgesini gezmek, görmek, halkın 

yaşayış şeklini ve aydınları tanıma şansını bulur. Bu gezilerde çocukken yaşadığı Hamne 

şehrinde üvey kız kardeşlerini de ziyaret eder ve onlarla görüşür. 7 Mart 1849 tarihine 

kadar İran’da kalır. Tahran’da devlet adamları, İranlı aydınlar ve entelektüel çevreyle 

tanışır. Bu gezilerin ve tanıştığı insanların Ahundov’un fikirlerinin şekillenmesinde rol 

oynadığına pek çok kaynakta rastlanmaktadır. Özellikle Kemalüddevle Mektupları ve 

Murafie Vekilleri eserlerinde bu dönemin etkisi hissedilmektedir. 

Bu dönemde 1845 yılında Tiflis’te Rus Tiyatrosu kurulur ve Batı Avrupa ile Rus 

oyun yazarlarının eserleri sahnelenmeye başlanır. William Shakespeare, Moliere, Gogol 

ve Ostrovski gibi oyun yazarlarının eserlerini izleme şansı bulan Ahundov da tiyatroya 

karşı ilgi uyanır. 1850 ve 1855 yılları arasında birbiri ardına altı tane komedi yazar ve 

böylece sadece Azerbaycan’ın değil Orta Doğu’nun ilk Türk oyun yazarı olma ünvanını 

kazanır. 

Yazdığı altı komedi, sırasıyla şunlardır: 

1. Hikâyet-i Molla İbrahim Halil-i Kimyager (1850) 

2. Hikâyet-i Mösyö Jordan ve Derviş Mesteli-Şah Câdüger-i Meşhur 

(1850) 

3. Hikâyet-i Hırs-ı Guldur Basan (1851) 

4. Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran (1850) 

5. Sergüzeşt-i Merd-i Hasis veya Hacı Kara (1852) 



 91 

6. Muraffa Vekillerinin Hikâyeti (1855) 

 

Baron Rozen’den sonra “ikinci velinimetim” şeklinde tanımladığı Kafkasya 

Umumi Valisi General-Feldmarşal Prens Vorontsov’un bu komedileri yazmasında büyük 

etkisi olduğunu Ahundov belirtmektedir. Vorontsov’un Tiflis’te inşa ettirdiği tiyatro 

binasının ardından sahnelenen Batı Avrupa ve Rus oyunlarından etkilenen Ahundov ilk 

beş komedisini 1850-52 yılları arasında, altıncı komedisini de 1855’te yazmıştır. “Baron-

Rozen’den sonra benim ikinci nimet verenim olan merhum general-feldmaraşal Prens 

Vorontsov’dan hususen razıyım ki, bu işgüzar ve akıllı emirin iltifatı sayesinde, bende 

yazarlık kabiliyeti kendini gösterdi. Azerbaycan Türkçesinde altı komedi yazıp, O’na bilgi 

verdim. Büyük takdire, birçok başarıya nail oldum.  Bu hayırsever emirin yaptırdığı Tiflis 

tiyatrosunda benim “Temsilat”ımı sahneye koydular. Tiyatro salonunda onlardan 

övgüler, takdirler duydum.” (Ahundzade, 2005 III. Cilt: 217-218) Sonrasında Ahundov 

Avrupa’da “Doğunun Moliere’i”, Rusya’da ise “Azerbaycan’ın Gogol’u” olarak 

tanınacaktır (Aleksandr, 1988:1, Ahundzade, 2005 I. Cilt: 8, Bozkurt, 2000: 26, Akpınar, 

1988: 17-28). 

1857 yılında ise ünlü “Aldanmış Kevakip” adlı eserini yazar. “Kavkaz” 

gazetesinde “Zakire mektup” şiiri, Bağdat yakınlığında Türkiye ordusunun durumu” adlı 

tarihi makalesi ve “Aldanmış Kevakip” eseri ve başka çevirileri yayımlanır. 

1851 yılının mart ayında Ahundov Rusya Ordusu Coğrafya Cemiyetinin Kafkaz 

şubesi üyeliğine seçilmesinin ardından ünlü oryantalist Adolf Berjer’in rehberliğiyle 

hazırlanan “Kafkaz arkeoloji komitesinin eylemleri” dergilerinin baş düzenleyicisi ve 

çevirmenlerinden biri olmuştur. 1853 yılında komedilerini Rusça, sonrasında 1859 

yılında ise komedileri ile “Aldanmış Kevakip” eseri “Fehristi – kitab” adlı önsözü ile 

“Temsilat” adı altında Kafkas genel valiliği yayınında bir kitap olarak yayımlatmıştır 

(Ahundzade, 2005 I. Cilt: 8). 

Vilayet ve kaza yönetimlerinin teftişine katılmak üzere 5 Kasım 1857 – 15 Ekim 

1858 tarihleri arasında Erivan’a gönderilir. “Bu bölgede dolaşır, Türkiye ve İran 

sınırlarındaki ahalinin hayatı, adet ve ananelerini yakından müşade eder” (Kasımzade, 

1962: 64). 

1858’de baş çevirmen olarak Kafkas Genel Valiliği’nde atanır. Rus memurluk 



 92 

sistemine göre rütbelerini de sırasıyla şu şekilde almıştır: 1842’de Praporşik, 1846’da 

Asteğmen/Podporuçik, 1850’de Teğmen/Poruçik, 1852’de Kurmay Yüzbaşı/Ştabs-

Kapitan, Yüzbaşı (Kapitan), Binbaşı (Mayor), 1854’te Yarbay/Podpolkovnik ve 1873’te 

Albay/Kolonel/Polkovnik rütbelerine terfi etmiştir (Ahundzade, 2005 I. Cilt: 6). 

“1859’da Türkiye-Rusya diplomatik görüşmeleri sırasındaki başarılı 

mütercimliği sebebiyle kendisine 3. dereceden “Mukaddes Anna” nişanı verilir. Yine 

1856’da “Georgiyevski” madalyasına layık görülmesinden Kırım muharebelerine de 

katıldığı anlaşılmaktadır. 1866’da kendi vazifesini başarıyla yürüttüğü gerekçesiyle 3. 

dereceden “Mukaddes Stanislav” nişanları ile taltif edilir” (Akpınar, 1988: 9-10, 

Akpınar, 1980: 34). 

1857 yılı sonrasında Arap alfabesini değiştirmek ve yeni bir alfabe geliştirmek 

için uzun uğraşlar vermiştir. Bu konuda Farsça “Elifba lahiyası/projesi” kitabını yazarak 

konunun ciddiyetini göstermeye çalışmıştır. Projesini Türkiye, İran ve Rusya’da bazı 

aydınlara incelemeleri için gönderir. 1863 yılında Kafkas Valisi Şehzade Grandük 

Mihail’den izin ve yolculuğu için maddi yardım alarak bu fikirlerini bildirmek üzere 

İstanbul’a gider. Veziri Kruzenştern de İstanbul’daki Rus elçisine bir mektup yazarak 

Ahundov’a çalışmasını sunması için Osmanlı devleti yöneticileriyle görüştürmeleri 

konusunda yardımcı olunmasını ister. İstanbul’da Rus elçisine ve ardından da sadrazam 

Fuad Paşa’ya hazırladığı “Elifba Layihası/Projesi” kitabı takdim eder. Türkçe yazdığı 

“Temsilat” ve “Yusuf Şahın Hikâyesi” eserlerini de gösterir. 

İstanbul’a gittiğinde daha önceden Tiflis’ten tanıdığı dostu İran hariciyecisi Mirza 

Hüseyn Han’ın evinde kalır ancak eski dostu Ahundov’a iyi davranmaz. Hatta Osmanlı 

nazırlarına bu Azeri reformistin hem İslam dininin hem de Osmanlı Devleti’nin düşmanı 

olduğu yönünde telkinler verir. Bu nedenle bir süre sonra kaldığı bu evden Ahundov 

ayrılır. Ayrıca dönemin İstanbul gazetelerinden olan ve Fransızca basılan Courrier 

d’Orient gazetesinde Ahundov’un Rus ajanı olduğu yönünde haberler çıkar. Ahundov’un 

bu İstanbul gezisi, yaptığı görüşmeler ve mektuplaşmaları hakkında detaylıca bilgi yolda 

yazdığı günlükten ve vesikalardan öğrenilmektedir. 

Sadrazam Fuad Paşa’ya sunduğu Alfabe Projesi, paşanın isteğiyle Cemiyyet-i 

İlmiyye-i Osmaniye’de müzakere edilir. Ahundov bununla alakalı olarak Ali Paşa, Münif 

Efendi ve pek çok önemli şahısla görüşmeler yapar. Ahundov, Cemiyyet’teki müzakereye 



 93 

10 Temmuz 1863’te bizzat katılır. Cemiyyet alfabenin islahı gerektiğini kabul eder fakat 

Ahundov’un yazdığı projeyi yeterli görmezler. 31 Ağustos 1863’te Cemiyyet resmi 

görüşünü Ahundov’a bildirir ve çalışmalarının takdir edildiği belirtilerek kendisine 

4.rütbeden bir Mecidiye nişanı verilir (Ahundzade, 2005 III.Cilt, Hüsusi Kayıdlar: 60-66, 

218-220, I. Cilt: 8-10, Akpınar, 1988: 10-15, 1980: 35-39).“İstanbul’da kaldığı iki aya 

yakın bir süre içinde Türkiye’nin içtimai, siyasi ve kültürel hayatı hakkında kıymetli 

müşahadelerde bulunur, yüksek rütbeli devlet adamlarıyla, Osmanlı aydınlarıyla tanışır, 

İran seyahatinde olduğu gibi intibalarını kısmen Kemalüddevle Mektupları’nda açıklar” 

(Akpınar, 1988: 14). 

İstanbul’dan döndükten sonra alfabe konusundaki çalışmalarına yılmadan devam 

eden Ahundov bu konuda görüşlerini dönemin Osmanlı, Rus ve İran devlet adamlarına 

göndermeye devam eder ve fikirlerini bu konuda geliştirmeyi sürdürür. “Bir süre 

üzüldükten sonra şu fikire ulaştım, Müslüman halklarının medenileşmesi ve yeni alfabe 

yolunda duran esas engel İslam dini ve fanatizmidir. Bu dinin esasını sarsmak, fanatizmi 

ortadan kaldırmak, Asya halklarının gaflet ve cahillik uykusundan uyandırmak ve İslam 

dininde başkaldırının (protestantizmin) gerekliliğini kanıtlamak için “Kemalüddövle”yi 

yazmaya başladım” (Ahundzade, 2005III.Cilt: 219-220). 

Ahundov’un İstanbul’da Osmanlı idarecileri tarafından ilgisizlikle karşılandığı ya 

da yeterince takdir edilmediği düşüncesi bazı araştırmacılarda mevcuttur. Ancak, 

Akpınar’ın da belirttiği gibi bu hissi bir kanaattir.  “…o zamanın şartları içerisinde alfabe 

meselesine süratle bir hal çaresi bulmak imkânsızdı. Cemiyetin raporunda da açıkça 

belirtildiği gibi Ahundzade’nin layihasında vokallerin daha fazla oranda yazılması ile 

alfabe bir dereceye kadar fonetik anlayışla ele alınmıştı; fakat asıl ihtiyaç; alfabeyi daha 

kolay okunur, yazılır hale getirmenin yanında baskıdaki, dizgideki zorlukları ortadan 

kaldırmaktı. Çünkü kitap basımını kolaylaştırmak da o zaman çok önemliydi” (Akpınar, 

1988: 14). 

Tiflis’e döndükten sonra yazdığı pek çok mektupta Osmanlı yönetimine 

eleştirilerde bulunan Ahundov: “Bu durumun ve cehaletin sebebi bilgisizlik ve okur-yazar 

olmamaktır. Bilgisizlik ve okur-yazar olmamak da İslam alfabesinin zorluğu 

sonucundadır ki, bunun da ilacı en kolay çaresi – yeni İslam alfabesini değiştirmektir. Bu 

çareyi Osmanlı Devleti’nin başındakilere işaret ettim, anlamadılar…bu cehalet ve 



 94 

bilgisizlik İslam alfabesinin zor olmasından dolayıdır. Bunu ortadan k Ne başlarında zekâ 

ne de yüreklerinde ateş vardır. Sonra onu İran devleti başındakilere takdim ettim. 

İranlılara zekâsız, ateşsiz demek olmaz. Ancak onlar da tembellik, güvensizlik, inat, 

bencillik, kibir yüzünden başkalarının aklı ve doğru sözünü bile bile dinlemek istemiyor 

ve doğru tavsiyelere meyletmiyorlar” (Ahundzade, 2005 III. Cilt: 126). 

1864-1865 yılları arasında Kemalüddevle Mektupları eserini yazar ve sosyal ve 

siyasi görüşlerini genişleterek felsefi yönüyle daha fazla ilgilenir. Doğuya ve Doğu 

hayatına karşı görüşlerini sistemleştirerek daha sert tenkitler yazar. Eserinde bir tarafta 

zayıf, diğer tarafta güçlü iki kutup arasında münakaşa yaratmış ve bunu da kendi eseri 

değilmişçesine sunmuştur. Tesadüfen eline geçtiğini söylediği bu mektuplara başka İslam 

aydınlarının cevap yazmalarını sağlamaya çalışır. “Niyeti bu “senaryo” sayesinde İslam 

aydınları arasında bir tartışma zemini başlatmak; İslam medeniyetini ve Şark’ta kendi 

deyimiyle “protestanizm yaratmak” (reform hareketlerini başlatmaktır)” (Akpınar, 1988: 

15). 

“Kemalüddevle Mektupları” eserini önce Farsçaya ardından da 1874 senesinde 

dostu Rus oryantalist Adolf Berje ile Rusçaya çevirir. Ancak bunları yayımlatamaz. 1860-

1870 yılları arasında Azerbaycan, İran ve Türkiye’den aydınlarla görüşür: Mirza Melkum 

Han, Celaleddin Mirza, Mirza Yusif Han, Mirza Memmed Cefer, Hasan Bey Zerdabi, 

Hind yazar ve alimi Menekçi-Limci gibi isimlerle yakın dostluk kurar. Orta Doğunun 

ünlü yazar, eğitimci-demokrat ideoloğu gibi değerli sıfatlarla tanınmaya başlar.  

  



 95 

2.5. Mirza Fethali Ahundov’un Özel Hayatı 

 

Ahundov’un 1842 senesinde Ahund Hacı Elesger’in kızı Tabu Hanım’la 

evliliğinden toplam on üç çocuğu olur; ancak bu çocuklardan üçü hayatta kalır. Diğer 

çocuklarını küçük yaşta kaybeder. Oğlu Reşid, kızları Seyrabeğim ve Nisa Hanım 

yaşayan üç çocuğudur. Seyrabeğim adlı kızı 1866’da Kaçar şehzadelerinden Behmen 

Mirza’nın oğlu Hanbaba Han’la evlenir. Fakat iki çocuğu olan bu kızı erken yaşta vefat 

eder. Ahundov, torunlarının sıkıntı çekip üvey anne ile büyümesini istemediğinden d iğer 

kızı Nisa Hanım’ı ise ölen kızının eşi ile evlendirir (Kasımzade, 1962: 157-200). 

Oğlu Reşid Bey, 28 Ocak 1854’te doğar ve Tiflis klasik lisesinde 1863-1872 

yılları arasında okur. Ahundov tarafından 1874 yılında Brüksel’e mühendislik eğitimi 

alması için gönderilir. Fakat babasının ölümünün ardından ağır bir depresyon yaşar ve 

maddi durumu bozulur. 1882 yılında Tiflis’e döner ve eğitimini Petersburg’da tamamlar. 

Yaşadığı ruhsal sıkıntılardan dolayı 1911 yılında intihar ettiği bazı kaynaklarda 

geçmektedir. Reşid Bey’in tek oğlu Fethali bazı kaynaklara göre “Mola Nasreddin” 

dergisinin ekibindeyken Cemil Memmedkuluzade ve İsmayıl Hakkı ile baskı dönemi 

kurbanlarından olduklarından 1938 senesinde Sovyetler tarafından kurşuna dizilmiştir.8 

“1870’li yıllarda zihni çalışmalarla fazla meşgul olması, Alfabe Layıhası ve 

Kemaluddevle Mektupları adlı eserlerinin neşrini gerçekleştirememesi ve bunun yanında 

çocuklarının ardarda ölümünden doğan keder ve meyusluk Ahundzade’nin sıhhatinin 

bozulmasına ve vaktinden daha erken yıpranmasına sebep oldu” (Azerbaycan Edebiyat 

Tarihi 2.Cilt: 193-194). 

Ahundov’un halkının cahillikten kurtulması uğruna verdiği uğraşlar Rus 

yönetiminin 1876 yılında maaşını kesmesine sebep olur. 1877 yılının sonuna doğru ağır 

bir kalp rahatsızlığı yaşar.10 Mart 1878 tarihinde kalp rahatsızlığı sonucu vefat eder. 

Vasiyeti üzerine hocası Mirze Şefi Vazıh’ın yanına defnedilir lakin cenazesinin yalnızca 

dört hamal tarafından kaldırıldığı çeşitli kaynaklarda geçmektedir. Tiflis’teki din 

 

8Celil Cavanşir, “Ahundov’un Oğlunun ve Nevesinin Kederli Taleyi”, Adalet, 18 Aralık 2013, s. 5. 

(www.anl.az/down/meqale/adalet/2013/dekabr/342393.htm, erişim tarihi: 28.03.2015) 

 

http://www.anl.az/down/meqale/adalet/2013/dekabr/342393.htm
http://www.anl.az/down/meqale/adalet/2013/dekabr/342393.htm


 96 

adamları Ahundov’un İslamiyet hakkındaki görüşlerini bildikleri için cenaze namazını 

kıldırmak istemezler. Cenaze üç gün evde kalınca ailesinin ısrarları üzerine “amele-i 

mevtadan Molla Hüseyn cenazeyi defnettirdi” (Hakverdili, 1928:94, Akpınar, 1980: 42). 

Hayatının son günlerinde kendini ziyarete gelen İsrafil Bey Yadigarof adlı arkadaşının 

“Mirza siz ne şekilde defnedilmenizi istersiniz?” sorusuna Ahundov; “Siz bilirsiniz ki ben 

hiçbir dine inanmıyorum. Ölülerin eziyetinden dirilerin nasıl kurtulacaklarının benim 

için hiçbir ehemmiyeti yoktur. İstediğiniz gibi defnediniz” şeklinde cevap verdiği 

Mahmanzar Kaçar’ın hatıralarından Kasımzade tarafından nakledilmiştir (Kasımzade, 

1962: 104). 

Bazı kaynaklarda Ahundov’un ölüm tarihinde de farklılıklar görülmektedir. 

Feridun Bey Köçerli 28 Mayıs 1878 olarak göstermektedir. Köçerli’nin bu eserini 

yeniden neşre hazırlayan Rukiye Kanberkızı bu tarihi 26 Şubat 1878 olarak belirtir. 

Gregoryen takvimine göre 26 Fevral/Şubat 1878 çevrildiğinde 10 Mart 1878 olduğu 

anlaşılır. Vahab Yurtsever ve Mirza Bala kaynak göstermeden 28 Şubat 1878 tarihini 

vermektedir. Feyzulla Kasımzade’nin hazırladığı Ahundov’a ait biyografik kitapta 10 

Mart 1878 tarihi geçmektedir. Biz de bu tarihi esas alarak yazarımızın ölüm tarihini 10 

Mart 1878 olarak belirtmekteyiz. 

  



 97 

2.6. Felsefi Düşünceleri, Reformist Yapısı ve Eserleri 

 

2.6.1. Kemalüddevle Mektupları 

 

“Kemalüddevle Mektupları” adlı eser, 1860 yılında yazıya dökülmeye 

başlanmasına rağmen, Ahundov’un ömrü boyunca sürekli olarak üzerinde çalıştığı ve 

geliştirdiği bir eserdir. Ahundov, eserinde geleneksel değerlere ve dini fanatizme karşı 

mücadeleyi hedefler. Eser temel olarak Hint prensi Kemalüddevle ile İranlı prens 

Celalüddevle arasındaki yazışmalardan ibarettir. Ahundov’un en önemli eleştirel 

metinlerinden biri olarak kabul edilir. İlk olarak Azerbaycan Türkçesiyle kaleme alınan 

eser daha sonra Ahundov tarafından Rusça ve Farsçaya çevrilmiştir.  

“Ahundov’un Eserleri II. Cilti” ‘nde Hamid Mehemmedzade’nin aktardığı üzere; 

Ahundov “Kemalüddevle Mektupları” adlı eserini yayımlamak için çaba gösterse de 

yaşamı boyunca bu mümkün olmamıştır. Eserin sadece kısmi bir yayımı 1924'te Bakü'de 

“Yeni Alfabe Komitesi” tarafından gerçekleştirilmiştir. Tam metin ise ancak 1938'de 

SSCB Bilimler Akademisi'nin Bakü şubesince yayımlanabilmiştir. Daha sonra 1951'de 

Aziz Mirahmadov tarafından hazırlanan eser, Bakü'de yayımlanmıştır. Rusça çevirisi ise 

H. Hüseynov tarafından 1940 yılında yapılmış ve yayımlanmıştır. Sonrasında ise 1953, 

1962 ve 1982'de aynı yayının Moskova'da yeniden basımı gerçekleştirilmişt ir  

(Memmedzade, 2005:277). 

Mektupların konusu iki prens olan Kemalüddevle ve Celalüddevle’nin, siyasi 

zulümden kaçarak vatanları Hindistan'dan ve İran'dan Mısır'a sığınmalarının ardından 

başlattıkları yazışmalardır. İki prens de ülkelerindeki kötü durumu yakından takip 

etmekte, halklarının geri kalmışlığına üzülmekte ve ülkelerinin kurtuluşu için çareler 

aramaktadırlar. Kemalüddevle'nin Hindistan'ı, İngilizlerin egemenliği altındadır ve 

Celalüddevle'nin İran'ı, despotun keyfi yönetimi ve dini liderlerin baskısı altında cehalet 

içinde yaşamaktadır. Kemalüddevle seyahate çıkar ve dünyayı gezdikten sonra 

Celalüddevle'nin önerisiyle İran'a yaptığı seyahatten sonra yazışmalarla başlarlar. 

Burada Ahundov eserinde bize Kemalüddevle'nin seyahati sırasında Doğu'nun 

geri kalmışlığının nedenlerini ve gelişmiş ülkelerin yapısını göstermek, bu ilerlemelerin 

temelini göstermek istemektedir. Ahundov okuyucuya Kemalüddevle’nin ağzından 



 98 

Batı'yı ve İran seyahatleri sırasında gözlemlerini ve deneyimlerini aktarmaktadır. 

Celalüddevle de başka bir mektupla cevap yazmıştır. 

Ülkemizde bu eser daha önce de belirttiğimiz üzere Arif Berberoğlu’nun 

Rusçadan çevirdiği ilk olarak 2009 yılında “Felsefi ve Politik Düşünceler Mirza Fethali 

Ahundov” ismiyle yayımlandıktan sonra 2014 yılında “Aklın İflası” adıyla 

yayınlaşmıştır. Ahundov’un “Kemaliddövle’nin Mektupları” hiçbir değişiklik 

yapılmadan Rusça varyantından çevrilerek basılmıştır. Son bölümde ise Ahundov’un üç 

makalesine yer verilmektedir.  

Ahundov, eserinde Kemalüddevle diliyle o dönemdeki toplumsal durumu, 

despotizmi, cehaleti ve dini sömürgeyi eleştirmek için eski İran'ı över. Ancak aynı 

zamanda, bu dönemin Avrupa ile kıyaslandığında sönük kaldığını ifade eder. O, eski 

İran'dan hayali bir durumu ortaya sürerken, günümüzün gerektiği gibi bir sistem tasvir 

eder. Kemalüddevle'nin ilk mektubunda genel olarak toplumdaki çeşitli sorunları, 

yoksulluğu, cehaleti, dinden kaynaklanan batıl inançları ve hukuksuzluğu ele alır. Despot 

liderlerden ve sorgulamayan halktan bahseder. 

Kemalüddevle'nin ikinci mektubu, Tebriz'deki bir molla tarafından yapılan bir 

konuşmayla başlar. Molla, insanları boş sözlerle kandırarak cehaletlerini daha da 

derinleştirdiğini savunur. Ancak Kemalüddevle, insanların doğru eğitim alarak ve 

aydınların eseri olan “Kemalüddevle Mektupları”nı okuyarak bu durumdan 

kurtulabileceklerini belirtir. İran halkının çoğunun eğitimsiz olmasının padişahın 

ihmaline, din adamlarının adaletsizliğine ve eski alfabenin sorunlarına dayandığını 

vurgular. Ona göre, İran'ın eski gücüne sadece halkın tamamının eğitilmesi ve mevcut 

alfabenin değiştirilmesiyle ulaşılabilir. 

Üçüncü mektup ise Tebriz'deki bir camide bir molla tarafından yapılan bir 

konuşma ile başlar. Molla, İmam Hüseyin matemlerinin sadece Muharrem ayında değil, 

bazı yerlerde her gün yapıldığını öne sürer. Ahundov ise bu taziyenin insanlara herhangi 

bir fayda sağlamadığını, zamanın daha faydalı işlere harcanması gerektiğini dile getirir. 

Ahundov, din ile bilimi karşı karşıya getirerek insanların bilgisizlikleri nedeniyle 

mollaların boş vaazlarını dinlediklerini ve bu durumun devam etmesinin sebeplerini 

tartışır. Mollaların din adına uydurdukları yalan hikâyeleri ve Allah'ı adaletsiz 

gösterdikleri eleştirilerini yineler. Bab mezhebinden de bahsederek bu tür inançların 



 99 

temelsiz olduğunu ifade eder. Ahundov, bilimin yaygınlaşmasıyla birlikte insanların dini 

inançların sadece hikâye olduğunu keşfedeceklerini ve medeniyet dünyasına 

katılacaklarını vurgular. Üçüncü mektupta Ahundov, taziyenin tarihsel kökenlerini ele 

alarak bu tür geleneksel uygulamaları eleştirir ve ardından Bab ve Şeyh gibi dini grupları 

eleştirir. Ayrıca, bilime ve tek eşliliğe vurgu yaparak cehalet ve batıl inançlarla mücadele 

etmeyi savunur. Muharrem Bagir 2022 yılındaki tez çalışmasında bu eseri detaylıca 

incelemiştir (Bagir, 2022: 93-98). 

 

2.6.1.1.Celalüddevle’nin Kemalüddevle’ye Yazdığı Cevap Mektubu: 

 

Celalüddevle'nin Kemalüddevle'ye yazdığı cevap mektubu oldukça zengin bir 

içeriğe sahiptir. Ahundov, bu mektupta önceki mektuplarda dile getirdiği düşüncelerini 

bazı yerlerde ironi kullanarak tartışmaya açar ve okuyucuları düşünmeye yönlendirir. 

Hindistan'ı da ele alarak, bölgenin neden geri kaldığı hakkındaki düşüncesini dile getirir. 

Celalüddevle'nin ironik bir dille Kemalüddevle'nin düşüncelerini eleştirir.  

 

2.6.1.2.Mektubat Eserinin Eklemeleri: 

 

Bu esere daha sonra Ahundov üç kısa mektup da ilave etmiştir. Kendisi bunlara 

eklemeler anlamına gelen “Mülhakat” adını vererek konuyla ilgili izahat ya da o konu 

hakkında yeni fikirlerden belirtmektedir. 

 

2.6.1.3.Birinci Ekleme: 

 

Ahundov, bu eklemesinde Kemalüddevle'nin düşüncelerini açıklamaya çalışır. 

Kemalüddevle'nin vatansever ve millet sevdalısı olduğunu belirtir. Vatanı olan İran'dan 

ve mensubu olduğu İslam milletinden nefret etmediğini savunur. Kemalüddevle'nin 

Farangistan âlimlerinin görüşlerine yakın olduğunu belirterek onu liberal ve ilerici olarak 

nitelendirir. Kemalüddevle'nin adalet ve eşitlik için çabaladığını, halkın yoksulluğunu 

ortadan kaldırmaya çalıştığını ifade eder. Ancak, bu hedefin dinî inançlar devam ettiği 



 100 

sürece gerçekleşemeyeceğini düşünür. Ayrıca, alfabe değişikliğinin zorunluluk olduğunu 

ve İslam'ın bilime karşı olduğunu savunur (Bagir, 2022: 100). 

 

2.6.1.4.İkinci Ekleme: 

 

Bu eklemede Ahundov, daha önceki düşüncelerini radikal bir şekilde sürdürür ve 

din ile İslam hakkındaki fikirlerini daha da keskinleştirir. Dini terk edip, bilgiyle 

yaşamanın durumlarını gözlemlemeyi önerir. Araplar ve İslam'ı eleştirir ve eski İran ve 

Zerdüşt dinini över. Ancak, eski İran'a dönüş yerine, yeni bir düzen kurup bilime 

yönelerek Batı medeniyetlerine ulaşmayı önerir. 

 

 

2.6.1.5.Üçüncü Ekleme: 

 

Ahundov bu eklemesinde rasyonalitenin önemini vurgular ve akıl ile nakil 

arasındaki farka değinir. İnsanların refahı ve mutluluğunun, aklın mutlak hâkim olduğu 

durumlarda gerçekleşebileceğini savunur. İnançla bilimi ayırmayı önerir ve dinin ahlak, 

inanç ve ibadetten oluştuğunu belirtir. Dinle bilimi tam zıt görerek, gelişmek için dini 

kenara bırakıp bilime ve akla yönelmeyi savunur. Ayrıca, Müslümanların geri kalmasının 

sebebini din olarak gördüğünü açıkça ifade eder. 

 

  



 101 

2.6.2.Aldanmış Kevakip 

(Hikâyeti Yusif Şah) 

 

Mirza Fethali Ahundov’un 1857'de kaleme aldığı bu eser, onun ilk ve tek 

Hikâyesidir, bazı kaynaklarda roman olarak kabul edilen bu eserle Ahundov, tiyatro 

eserleri gibi İslam dünyasında öncü bir yazar olarak bilinir. Bu eseriyle aynı zamanda 

Azerbaycan edebiyatında gerçekçi nesrin temelini atmıştır. 

Ahundov bu Hikâyesini 1857 yılında yazmış ve ilk kez “Temsilat” içerisinde 1859 

senesinde yayımlanmıştır. Ardından aynı yıl kendisi Rusçaya “Kavkaz” gazetesinde 

yayımlanması amacıyla çevirmiştir fakat ancak 1864 yılında şiirin Kavkaz gazetesinde 

yayımlanması mümkün olmuştur (Kavkaz gazetesi, 1864 yılı, No: 25, 27, 30 ve 31). 

Müzeyyen Buttanrı çalışmasında bu hikâyenin 1856 yılında yazıldığını ve 1869 yılında 

Temsilat kitabında dramatik eserlerin altıncı komedisi ile Tiflis’te yayımlandığını 

belirtmektedir (Buttanrı, 2006: 42). 

 Hikâyenin farklı dillere çevirisi yapılmıştır. Feridun Bey Köçerli Rusçaya çevrilir. 

P. Falev tarafından 1923’te yine Rusçaya çevrilir. C. Ross Edward tarafından İngilizceye 

ve Loucian Bouvat Fransızcaya çevirir (Akpınar, 1980: 95).  

M.F. Ahundov Eserleri I içerisinde “İzahlar” bölümde editör Memmedov bu 

öykünün aslının Şah Abbas’ın kâtibi ve tarihçisi İskender Bey Münşi’nin“Tarih-i 

Alemara-yi Abbasi” adlı eserinden alındığını belirtmektedir. Ayrıca Ahundov’un kendisi 

de Eserleri III. Cilt’te bu tarihi olaydan bahsetmektedir. Bu açıklamasında Ahundov 

kendisinin bir tarihçi olmadığı için Münşi’nin eserinden öğrendiği olayı bir araç olarak 

kullanarak dönemin devlet yönetimine eleştiri getirerek “gelecek nesiller için ibret dersi 

olsun” diye yazdığını belirtmektedir (s.197). 

 Bu eserin türü konusunda da çeşitli görüşler ileri sürülmektedir. Ahundov “Bu 

gibi eserlere roman diyorlar ki dram sanatının ayrıca bir nev’idir” diye belirtir. Feridun 

Köçerli “hikâye” derken Abdullah Şaik “tarihi hikâye”, Feyzulla Kasımzade “hikâye” ve 

sonra “povest”, Ekrem Caferof “hikâye”, M. Arif “hikâye” veya “tarihi efsanevi hikâye”, 

H.Efendiyev “povest” ve son olarak Akpınar “hikâye” olarak tanımlamaktadır (Akpınar, 

1980: 96-97). C.M. Ehmedov bu eseri, Azerbaycan edebî nesrinin ilk ürünü olarak görür 



 102 

(Aktaran, Buttanrı, 2006: 42). Bizce de bu eser “hikâye” olarak geçmelidir, tarihsel bir 

olaydan yola çıkılarak yazılmış bir hikâyedir. 

“Aldatılmış Kavakib Hikâyesi”, 15. yüzyıl İranlı tarihçi İskender Bey Münşi'nin 

el yazmalarına dayanarak yazılmıştır. Ancak Ahundov, Kaçar hükümdarı Nasrireddin 

Şah'ı eleştirmek için bu eseri modern döneme taşımıştır. Hikâye, Şah Abbas'ın sarayında 

başlar. Müneccimbaşı, Nevruz Bayramı'ndan 15 gün sonra yıldızların çarpışacağını ve bu 

çarpışmanın Şah'ın tahtını tehlikeye sokacağını ileri sürer. Bunun üzerine olaylar gelişir. 

Romanın ana karakteri Yusuf Serrac, akılcı bir aydındır, halkın ve ülkenin 

çıkarlarını gözetmektedir. İktidara geldiğinde adaletsizliği, keyfîliği, rüşveti ve cehaleti 

eleştirir. Müneccimlik makamını kaldırır, altyapıyı güçlendirir ve vergileri azaltır. Ancak, 

halkın alışık olduğu despotik düzene karşı çıktığı için tahttan indirilir ve eski düzen 

yeniden tesis edilir. 

Ahundov bu eserinde, dönemin toplumsal ve siyasal sorunlarını ele alır ve 

reformlarına vurgu yapar. Yazar, despotik yönetimi ve fanatik din adamlarını eleştirirken, 

liyakatli ve bilimsel bir yönetimi savunur. Hikâyede, feodal toplumun hatalarını ve 

çelişkilerini akıllı bir hükümdarın reformlarıyla giderilebileceğini öne sürer. 

Aşağıda belirtilen hikâye özeti içerisinde yapılan alıntılar Müzeyyen Buttanrı’nın 

2006 yılında yaptığı çalışmasındaki aktarımdan yararlanılarak yapılmıştır. Ahundov’un 

hikâyesinin orijinalinde Yusuf Serrac olan karakteri Buttanrı Yusuf Saraç olarak 

aktarmıştır. Biz bu çalışmamızda bu karakterin ismini aslına uygun şekilde Yusuf Serrac 

olarak kullanmayı tercih ettik. 

 

2.6.2.1. Hikâyenin Özeti 

 

Öykü Safevi hükümdarının sarayında, Gezvin şehrinde geçmektedir. Safevi Şahı 

Mehmet Şah tahtını oğlu Şah Birinci Abbas’a bırakmıştır.  Şah Abbas’ın tahta çıkışının 

altıncı yılında anlatılan bu olayın yaşandığını Ahundov girişte belirtmektedir. 

Bahar mevsiminde, Nevruz’dan üç gün sonra Şah Abbas ve eşi Selma Hatun 

sarayda sohbet ederken Hadımbaşı Hoca Mübarek içeri girer ve Müneccimbaşı Mirza 

Sadrettin’in görüşme talebini dile getirir. Bunun üzerine Şah eşine hareme gitmesini işaret 

eder ve Müneccimbaşını huzuruna kabul eder. 



 103 

Müneccimbaşı Nevruz’dan on beş gün sonra gökyüzünde Merih gezegeninin 

Akrep ile buluşması sonucu uğursuz bir etki oluşacağını ve özellikle İran saltanatının 

sahibinin büyük zarar göreceğini bildirir. Henüz yirmi iki yaşında olan Şah bu habere çok 

üzülür ve rengi kaçar, kendinden geçer gibi olur. Müneccimbaşını göndererek yarım saat 

kadar düşünür. Sonrasında yardımcıları olan Vezir Mirza Muhsin, Başkomutan Zaman 

Han, Maliye Nazırı Mirza Yahya ve Molla Başı Ahund Sermed’i çağırtır. Kısa sürede 

yardımcılar içeri gelir ve endişeyle beklemeye başlarlar.  

Şah onlara Müneccimbaşının haberini verir ve “Acaba sizce ben ne çeşit tedbirler 

alayım ki bu hadiseyi kendimden uzaklaştırayım?” (s.187) diye sorar. İlk olarak Vezir işe 

başladığı günden bugüne kadar hazineyi nasıl doldurduğunu, saray görevlilerinden 

hazineye hediye aldığını ya da Şahın ziyaret ettiği emirlerden buna karşılık bir miktar 

para aldığını ve bu tür tedbirlerle şahın yedinci yılında hazinenin dolduğunu anlatır; “ama 

yıldızlar karşısında çare bulmakta gerçekten acizim” (s.187) diyerek elinden hiçbir şey 

gelmeyeceğini belirtir. Ardından Başkomutan söz alır ve on yıl önce Osmanlı ordusundan 

ayrılan askerlerin hücumunu nasıl kestiğini, ama bunu Osmanlı sınırından Azerbaycan 

mülkünün sonuna kadar olan tüm köylerdeki ekinleri harap ederek, hayvanları salarak, 

köprüleri yıkarak ve yolları bozarak yaptığını anlatır. Sonunda Tebriz’e ulaşan Osmanlı 

askerlerinin şehirde yiyecek ve insan bulamadığı için üç gün sonra döndüklerini ifade 

eder. Aldığı bu tedbirler sayesinde İran’ın korunduğunu, bozuk yolların da yine korunma 

maksadıyla tekrar yapılmayıp öylece bırakıldığını böylelikle tek bir asker bile 

kaybetmediklerini belirtir. Fakat “yıldızlara muhalefet etmekte aklım her bir çareden aciz 

görünür…” (s.187) diye de ekler. Bu arada Şah’ın “vahşeti gittikçe artmaya başlar” ve 

Maliye Nazırı söz alır. Vezirin yakını olduğunu ve onun tarafından büyütüldüğünü, bu 

nedenle de onun kurduğu düzeni devam ettirdiğini, ordunun maaşlarının vilayetlerin 

gelirlerinden sağlandığını ama şahın başlamasından önce hazinenin boş olduğunu belirtir. 

Bu nedenle devletin itibarını korumak için önce vilayet hâkimine askerlerin maaşlarının 

ödenmesini isteyen ferman gönderirken ardından gizlice bu maaşların ödenmesine vilayet 

hakiminin itiraz etmesini isteyen bir mektup göndererek maaşların ödenmesini 

engellemiş, böylece hazine boşalmamış aksine gelir toplanarak artmıştır. Bu dönemde 

savaş olmadığı ve hayatın ucuzluğu sebebiyle de bu kişilerin aylığa ihtiyacı olmadığını 

belirtir. Fakat “yıldızların etkisini uzaklaştırmada çaresiz” (s.188) kaldığını söyler.  



 104 

Mollabaşına sıra gelir, o da önce bir dua ve iyi dileklerle söze başlar. Göreve şahın 

babası tarafından getirildiğini ve o dönemde İran’ın yarısının Sünni mezhebinde 

olduğunu, önce nasihatlerle sonrasında korkutarak bütün Sünni mezhebindekileri on iki 

imama inanan mezhebe soktuğunu anlatır. Hatta Yahudi ve Ermenileri de Şii mezhebine 

sokmak istediğini ama bir miktar insanın buna gerek olmadığını söylemesi üzerine 

vazgeçtiğini anlatır. Ayrıca “Hiçbir hadisenin Safevi sülalesiyle ilgisi yoktur” (s.188) 

şeklinde tüm minberlerden hatiplere halka duyuru yapmasını emretmiştir. İçinde 

bulundukları durumda müneccimbaşının çare bulmak zorunda olduğunu aksi halde 

padişaha ihanet ettiğini belirtir. Yıldızların zararını haber verdikten sonra bu durumun 

nasıl kalkacağını da söylemesi, zehiri gösterenin panzehiri de göstermesi gerektiğini 

vurgular. Peygamberin “Bütün müneccimler yalancıdır” (s.188) sözünü hatırlatır ama 

hadiseyi ilime dayandırdıklarını ve ekseriye doğru netice verdiklerini ama “yalancı ve 

alçak” (s.188) olduklarını da söyler. Bu nedenle Şahın onu çağırıp durumdan kurtuluş 

yolunu bulmasını aksi halde kafasını kesmesini önerir. Mollabaşının, müneccimbaşı ile 

eskiye dayanan bir düşmanlıkları olduğu ve durumun onu ortadan kaldırmak için güzel 

bir fırsat olduğu anlaşılır. Müneccimbaşına bu haberi neden şaha haber verdiği ve 

saklamadığı sorulduğunda başka müneccimlerin bu haberi şaha söyleyebileceği, böylece 

kendisinin “hiçbir şeyden anlamaz eşek sıfatında” (s.189) görüneceğini ve görevden 

alınacağını düşündüğünü söyler. 

Şah hemen Müneccimbaşını çağırttırır ve kızar “Atası yanmış, yıldızların 

felaketiyle beni korkutursun da ilacını niye gizliyorsun” (s.189) şeklinde öfkelenir ve 

celladın gelmesini emreder, cellad hemen gelir. Müneccimbaşı korkar fakat tam bu sırada 

biraz daha yumuşak yürekli Serdar Zaman Bey olaya müdehale eder ve Müneccimbaşının 

öldürülmesi halinde hadisenin ortadan kaldırılması için kimse kalmayacağını hatırlatır. 

Şah cellâdı geri gönderir ve müneccimbaşına hadisenin çözümünü sorar. Kötü duruma 

düşen ve ölüm korkusu içerisinde Müneccimbaşı “Zici Uluğ Bey” ’de düşünmek için bir 

saat süre ister. Zici Uluğ Bey’de herhangi bir çözüm yazılmadığını bildiği halde bunu 

üstadı Mevlâna Cemaleddin’in yanına ulaşmak ve ona fikir danışmak için istediği çünkü 

yıldızlar ilminde onu kendisinden daha tecrübeli bulduğu anlaşılır. Müneccimbaşı henüz 

dışarı çıkmadan Hoca Mübarek gelir ve Mevlâna Cemaleddin’in huzura çıkmak istediğini 

söyler. Şah kabul eder ve Müneccimbaşını bekletir.  



 105 

Mevlâna Merih ve Akrep yakınlaşmasından dolayı Kıbleyi alemin mübarek 

şahsına çarpma ihtimali olduğu için geldiğini, bu konunun çözümü için tedbir önerisi 

olduğunu çünkü bu durumun müneccimbaşının gözünden kaçmış olabileceği düşüncesini 

anlatır. Nevruzdan on beş gün geçinceye kadar Şahın saltanatı bırakıp gitmesini, tacını ve 

tahtını suçlu olarak bilinen bir kişiye kendiliğinden bırakmasını önerir. Ancak bu kişiye 

tahtı kendiliğinden bırakacak, kimse de yıldızlarla ilgili konuyu bilmeyecek ve halk yeni 

kişiyi padişah olarak görecektir. Şahın haremindeki kadınlara boşanma kâğıtları 

verilecek, nikah cüzdanları yırtılacak, artık Abbas Mehmet oğlu olan şahın artık padişah 

olmadığı onlara söylenecek ve fakirliğe razı olanların onunla ikinci kez 

nikahlanabileceğini, razı olmayanların bırakılmasını önerir.   

Böylece Müneccimbaşı öldürülmekten kurtulur, orada bulunanlar Mevlana’nın 

bulduğu fikri, aklını kutlar ve hayranlıklarını gösterir, Şah’ın da korkusu ortadan kaybolur 

ve yüzüne renk gelir. Şah hemen suç işlemiş ve katli vacip bir kimse bulunmasını 

emreder, saltanatını ona bırakmaya karar verir. 

Mollabaşı, Gezvin şehrinde adı Yusuf Serrac olan ve ölümü hak eden bir 

kimseden bahseder. Bu kişi kendine mürit toplamış; “büyük ulemanın ve şeriata hizmet 

edenlerin aleyhinde konuşmaktadır” diyerek halka nasihatlerde bulunduğunu ve devlete 

dahi onun aleyhinde haberler geldiğini anlatır. Yusuf Serrac denen kişinin; “Kethüdadan 

padişaha kadar bütün makam sahipleri zalim ve yankesicidirler. Memlekete ve millete 

asla bunlardan bir fayda gelmez. Kendi menfaatleri için zavallı halkı para cezasına 

çarptırır, azarlar ve takip ettirirler. Kendi davranışlarında hiçbir kanun ve kaideye 

uymazlar. Bu çeşit davranışlar ancak zalim ve soyguncuların arzusudur” (s. 190-191) 

şeklinde sözlerini dile getirir ve onun için “mezheb-i tenahüsi (ruhun ölümsüzlüğüne 

inanan mezhep) dendiğini belirtir. Bu kişiye saltanatın bırakılmasıyla cezasını bulacağına 

herkes hemfikir olur ve “Yusuf Serrac tamamıyla ölümü ve gökyüzünün bütün belalarını 

hak etmiştir” (s.191) diye hep bir ağızdan güçlü bir sesle söylerler. Şah bu tedbirlerin 

sabaha kadar alınarak uygulanmasını emreder ve meclisi dağıtır. 

Burada Ahundov ek kısa bir açıklamayla öykünün inandırıcılığından şüphe 

edenlere “Tarih-i Alem-Ara’da Şah Abbas’ın cülusunun yedinci yılında meydana gelen 

olayları düşünmelerini” (s.191) rica eder ve Yusuf Serrac’ın kim olduğundan bahsetmeye 

başlar. 



 106 

Yusuf Serrac, Gezvin şehrinin bir köyünden Kerbelalı Selim adlı bir köylünün 

oğludur. Oğlunun molla olmasını ister ve onu Gezvin şehrindeki okula verir. Yusuf Serrac 

ergenlik çağına gelince tahsilini ilerletmek ister ve İsfahan’a gider, birkaç yıl burada kalıp 

Kerbela’ya gelerek büyük âlim meclislerinde ilmini tamamlamaya çalışır. Uzun bir süre 

sonra bütün İslam ilimlerini öğrenir ama ulemanın pek çok işte yaptıklarını görerek bu 

sınıftan nefret eder. Kendini o zümreye dahil etmek istemediği için Hemedan’a gelir ve 

kırk yaşında Usta Halil’in yanında “saraçlık” sanatını öğrenerek bu sanatın yaygın olduğu 

başkent Gezvin’e döner. Gezvin’de evlenir, dükkân açar, ailesini geçindirir ve iyi niyetli 

olması sebebiyle ulema ve yüksek mevkidekilerin kötü niyetleri onu rahatsız etmeye 

başlar, onları eleştirmekten kendini alamaz, aynı zamanda sadık dostlar kazanır fakat bu 

durumu onun bedbaht olmasına yol açar. 

Ertesi gün öğlen olmadan bütün herkes şahın huzurunda toplanır ve şah nedenini 

açıklamadan saltanattan çekildiğini ve tacını başka birine bıraktığını açıklar. Bu makama 

ondan daha layık, daha fazla yakışacak birine bıraktığını ve onu Mollabaşı, Başkomutan, 

Vezir, Maliye Nazırı, Mevlâna ve Müneccimbaşı’nın göstereceğini söyler. “Birlikte gidip 

büyük bir tantana ile onu getirip tahta oturtup onu kendinize padişah biliniz. Benim 

emirlerime karşı gelip o şahsa itaat etmeyenin vay haline!” (s.192) diye uyarıda bulunur. 

Bu konuşmasının ardından tacını, tahtını, kıyafetlerini, kılıcını, kemerini çıkarır 

ve eski bir elbise giyer, artık fakir, herhangi bir insan, Abbas Mehmet oğlu olduğunu 

söyler ve onu aramamalarını ister, haremine gider. Haremdeki kadınlar şahı bu halde 

görünce neredeyse kahkaha atmak isterler ama onun korkunç bakışları ve asık suratı 

sebebiyle yapamazlar. Şah, Molla Resulü çağırır ve kadınlara artık İran padişahı 

olmadığını, sarayı, mevkisi, makamı, zenginliği bulunmadığını, herhangi bir insan, 

yoksul bir adam olduğunu ve bu nedenlerle nikâhlarını onlara geri verip serbest 

bıraktığını söyler. Artık kadınlar kimi isterlerse onunla evlenebileceklerdir. Mollaya 

boşanma işlemlerini yapmasını söyler. Molla boşanma duyurusunu yanındaki iki adam 

huzurunda okur. Kadınlar üzülüp öfkelenirler ve şaşırırlar. Molla evlenme cüzdanlarını 

yırtar ve Şah onlara tekrar eğer isterlerse, fakirliğe ve yoksulluğa razı gelirlerse, Abbas 

Mehmet oğlu ile nikâh kıyabileceklerini söyler. Haremdeki kadınlar bu durumu şaka 

sanarak yakışıklı ve genç Şah ile tekrar evlenmek ister, sadece isteği dışında evlendirilen 

iki kadın utanarak ve yavaş sesle “Biz padişaha nikahlanmıştık ve kendi bahtımızdan ve 



 107 

mevkimizden çok memnunduk. Şimdi bahtımızdan mahrum olduk. Abbas Mehmetoğlu adlı 

bir adama varmayı kabul etmiyoruz” (s.192) derler ve serbest bırakılırlar. Bunlardan biri 

Gürcü kızıdır ve Gürcistan valisi şaha hediye etmiştir. Ertesi günün sabahı tüm 

mücevherlerini ve elbiselerini bolca para da alarak vatanına geri döner. Gürcistan’da onun 

dönüşüne kimse inanmasa da bir süre sonra onu unuturlar ve o da genç bir oğlana varıp 

mutlu olur. 

Diğer kız ise Gezvin’de bir tacirin kızıyken genç bir oğlana nişanlıyken şaha 

yaranmak için ansızın şahın adamlarının fitnesi ile babasından istenip şahın haremine 

katılmıştı. Bu durumu da fırsat bilen kız babasının evine döner ve sevdiği nişanlısına 

kavuşur. 

Diğer kadınlar Abbas Mehmetoğlu ile nikâhlanır ve Gezvin’deki altıncı cadde 

başında bulunan bir eve yaya olarak Molla Mübarek’le birlikte gönderir. Ardından Abbas 

Mehmetoğlu haremden çıkarak gözden kaybolur. 

Yusuf Serrac öğlen ikide dükkânında çalışırken ve yanında iki dostu ile sahbet 

ederken fakirlerin o yılki zor durumunu, kuraklığı, Gezvin’de suyun azlığı sebebiyle 

mahsullerin yandığını, istenildiği kadar ürün alınmadığını, bunun sonucunda da pahalılık 

olduğunu anlatır. “Bu devlete şaşıyorum. Gezvin’e su bulmak için bin bir çeşit yol ve 

kudret varken, devlet öyle gaflette ki bu durumla asla ilgilenmiyor, kendi halkına ve 

payitahtın güzelliğine bakmıyor” (s.193) demektedir.  

Bu sırada meydanın batı tarafından bir toz kalkarak ilerlediğini görür ama bu 

kalabalığın kendisi için olduğunu anlamaz. Önde sade giyimli on iki fırıncı, arkasında 

bayraklar, arkasında başında bakır tepsiyle hizmetçi grubu, padişahın at bakıcıları, bir 

Türkmen at, atın üzerinde cevherden bir nişan, eğer, silahlar, süsler, arkada Mollabaşı, 

Zaman Ağa, Vezir, Maliye Nazırı, Mevlâna Cemaleddin, Müneccimbaşı, büyük ulema, 

yüksek rütbeli memurlar, diğer üst tabakadan kişiler, devlet görevlileri ve bir grup yaya 

ve atlı kişiler haşmetle ve ağır şekilde ona doğru gelmektedir. Yusuf Serrac tüm bu 

kalabalığın kendine geldiğini düşünmez ama onlar onun dükkânının önüne gelir ve durur. 

Mollabaşı ve Serdar, Yusuf Serrac’ın önünde eğilir, Yusuf Serrac da selam verir ama 

şaşkındır. Mollabaşı alın yazısı gereği padişahın bugün tahtı bıraktığını ve boş tahta Yusuf 

Serrac’ın oturmasını, saraya teşrif etmesini ister. Yusuf Serrac büyük bir şaşkınlıkla ne 

olduğunu anlamaz, önünde duran devlet erkânı ve ona bu sözleri söyleyen Mollabaşı’nın 



 108 

dediklerini anlamaya çalışır, inanamaz. “Benim ağam mollabaşı, ben şahsınızı İran’ın 

güçlü adamlarından bilirim. Siz deli mi oldunuz, yoksa sarhoş musunuz ki bu tür sözleri 

benim yüzüme söylüyorsunuz? Ben fakir bir saracım. Ben kimim, taht taç ne? Vallahi 

sizin bu davranışınızı niye yoracağımı bilemiyorum. Çok şaşırdım. Yalvarırım benimle 

alay etmeyiniz” (s.193) der. 

Serdar Zaman han söz alır ve Yusuf Serrac’ın Allah’ın takdiriyle İran ülkesi 

saltanatının başı olduğunu ve saraya teşrif etmesini diler. Bekleyen dört hizmetkâr hemen 

Yusuf Serrac’ı giydirir. Yusuf Serrac da artık karşı gelemez ve onlarla saraya ihtişamlı 

bir şekilde gider, tahta oturur, tacını, kılıç ve kemerini takar, tebrikleri kabul eder. Şairler 

ona şiirler yazar ve överler. Her şey bitip halk gidince Yusuf Şah kalan hizmetkârların 

tek tek kim olduklarını öğrenir ve sadece Hoca Mübarek’in kalmasını isteyerek 

diğerlerini gönderir. Ardından Hoca Mübarek’ten olanları detaylıca öğrenir.  

Yıldızlar korkusu olamaması ve bu şartlarda saltanattan kendini uzak tutmanın 

çare olmayacağını düşündüğü için saltanatı yürütmeye karar verir. İlk iş olarak Mollabaşı, 

Serdar, Vezir, Maliye Nazırı, Müneccimbaşı ve Mevlana’yı zindana attırır. Ardından 

saraydaki tüm odaları gezer. Ziynet odasına girer ve çocukları ile eşi için ufak tefek takılar 

ve elbiseler seçerek evine göndertir. Sonra yemek yiyip yatar ve ertesi sabah işe koyulur.  

Yakın dostlarını çağırtır ve onları Mollabaşı, Başkomutan, Maliye Nazırı olarak 

atar. Müneccimbaşılık görevini devlete ve millete zarar veriyor diye kaldırır. Tüm 

vilayetlere emir göndererek şeriatın izni olmadan ceza verilmesini yasaklar, vilayetlere 

güvenilir memurlar tayin eder, halkın ihtiyaçlarından haberdar olunmasını ister, Allah’tan 

korkmalarını, haksız iş yapmamalarını ister. Hâkimlerin de helal rızıklarıyla 

yetinmelerini emreder. Açık arttırmada haraç miktarını indirir, yolları tamir ettirir, 

medreseler açılmasını, su getirilmesini, fakirlere yardım yapılmasını emreder. 

Vilayetlerde işsiz güçsüz kişilerin kendini ulema mesleğine dâhil etmesini kaldırır. Ulema 

sınıfı konusunda düzenlemeler yapar. Toprak gelirlerinde düzenleme yaptırır. Şeriat 

hukuku kitaplarına danışır. Şaha, devlet memurlarına ve dergâh kullarına hediye 

verilmesini ve önlerine halılar serilmesini yasaklar. Memurlukta hediye ve rüşveti 

kaldırır. Saltanat gelirinin artması konusunda da vergilendirme sistemini düzenler ve 

maaşların buradan ödenmesini sağlar. Alım satım da emlak vergisini ve borç alacak 

sitemini de düzenler. Şahın atlarını yazın yaylaya götürülerek halka eziyet edildiğini ve 



 109 

beylerinde rüşvet sorunu olduğunu bildiği için kethüdaları görevlerinden alır ve bu göreve 

layık olduğunu bildiği kişileri tayin eder. Gezvin caddelerini genişletir, açık ve tehlikeli 

kuyuları kapattırır, halka padişahın buğdayını dağıtır, meclis kurar ve su getirilmesi 

konusunun görüşülmesini ister. Gelen elçilerle görüşür ve ticaret şartlarında anlaşır.  

Henüz tahta geçmesinden bir hafta geçmiş olmasına rağmen yaptığı iyilikler ve 

adaletinin etkileri görülmeye başlar. Fakat “Lakin insanoğlu asla iyi günlere tahammül 

edemez. Babamız Âdem, anamız Havva cennette ne eksikti ki Allah’ın emirlerine karşı 

geldiler ve cennetten kovuldular. İnsan böyledir” (s.198) düşüncesini yazar arada belirtir. 

Gezvin halkı önceden alışık olduğu şehirdeki vahşi ceza sistemi, cellâtları, dar ağaçları 

gibi uygulamaları görmeyince Yusuf Şah için merhametli ve yumuşak huylu gibi 

tanımlamalar yapmaktadır. Bu durumu yavaş yavaş onun iradesizliğine ve 

beceriksizliğine yorumlanır. Daha da ileri giderek onun için binlerce ayıp bulurlar. 

Görevden alınan eski makam sahipleri de halkın zaaflarını bildikleri için halk arasında 

büyük bir kargaşa çıkarırlar. Elebaşları görevden el çektirilen at bakıcısıdır ve halkı 

galyana getirmekte oldukça başarılı olur. Üç dört gün içerisinde etrafına yandaşlarını 

toparlayıp hazırlık yapar, sarayı kuşatıp, şahı tahttan indirip, tahta Safevi soyundan birini 

getirmeyi planlar.  

Yusuf Şah durumdan haberdardır ancak halktan böyle bir tepki beklemiyordur. 

Önce fitnecilerle nasihat yollu konuştularsa da fayda etmez ve çatışmalar başlar. Üç 

buçuk saat süren çatışma sonucu her iki taraftan da altı bin kişi ölür, pek çok kişi yaralanır.  

Sonunda Yusuf Şah taraftarları kaybeder ve çekilir. Yusuf Şah da ortadan kaybolur. 

Fitneciler sarayı yağmalar, ardından pazarı, dükkânları, Yahudi ve Ermeni mahallelerini 

yağmalar, pek çok kanunsuz iş yapar ve akşam herkes evine çekilir. Ertesi gün hapisse 

atılan şahın eski yardımcılarını çıkarırlar, onlara Safevi soyundan kimi tahta uygun 

görürsünüz diye sorarlar. Mevlâna da ayın kaçı olduğunu sorar ve Nevruzdan on altı gün 

geçtiği söylendiğinde afetin geçtiği anlaşılır. Mevlâna, Şah Abbas’ın tekrar tahta 

çıkarılmasını ister. At bakıcısı “Biz onun padişahlığından memnunduk. Onun zamanında 

hepimizin hayatı güzel geçiyordu” (s.201) diyince onu gizlendiği eve gidip getirirler ve 

tahta çıkarırlar. Hiçbir şey olmamış gibi eski düzen devam eder.  

Yazar, öykünün sonunda “Bu yıldızların aptallığına şaşıyorum. İranlıların onları 

aldattığını nasıl anlamadılar? Yusuf Serrac hiçbir zaman İran'ın şahı olmadı. İranlılar 



 110 

onu hile ile padişahlık koltuğuna oturtup padişahmış gibi gösterdiler. Böyle saflık olur 

mu? Yıldızlar kendilerini İranlılara aldattırıp biçare ve suçsuz Yusuf Serrac'ı bedbaht 

ettiler.” (s.201) demektedir. Ayrıca yazar yıldızların kırk yıl boyunca tahta kalan ve 

merhametsizce davranan Şah Abbas’a seyirci kalmakla suçlar. Şah Abbas’ın zalimliğine 

en basit delil olarak da bir oğlunu öldürmesini ve ikisinin gözlerini çıkartmasını gösterir.  

“Lakin yıldızları da kınamak olmaz. Şah Abbas'ın kendini beğenen tavırlarına nispet, 

yıldızların düşmanlığı yoktu…Yıldızların aklından asla İranlıların onları aldatacağı, 

hakikî padişah yerine sahte padişahı onların darbelerine maruz bırakacakları geçmezdi” 

(s.201)  

Öykünün en sonunda ise yazarımız Ahundov “Yemin ederim ki bu İngiliz milleti 

tuhaf bir ahmaktır. Çünkü az kaldı bu belalı milletle savaş başlayacaktı” (s.201) diyerek 

son noktayı koyar. 

 

  2.6.2.2. Hikâye Değerlendirmesi  

 

 Sade bir dille ve realist bir üslupla yazılmış Aldanmış Kevakip isimli hikâye 

Ahundov’un komedileriyle benzerlikler taşır. Hikâye içerisinde yer yer alaycı bir üslup 

da kullanılmıştır. Okuyucu geçen diyaloglardan hikâyedeki karakterler hakkında fikir 

sahibi olmaktadır. Yusuf Serrac karakterini kurgulayarak, halkın yararına çalışan vizyon 

sahibi bir kişiyi yüceltmiş ve batıl inançlarla veya din kullanarak insanları, hatta despot 

bir hükümdarı, hükümdarı kandıranları ve feodal sistemin içindeki cehaleti eleştirmiştir. 

Bu eseriyle, sosyal eşitsizliklerin barışçıl yollarla ortadan kaldırılabileceğine olan 

inancını ortaya koyar. Bu eserinde yaşadığı dönemin toplumsal ve siyasi meselelerini 

derinlemesine irdeler. Yusuf Serrac’ın gerçekleştirdiği reformlar, Ahundov’un kendi 

düşünsel yapısına ve gerçekleştirilmesini gerekli gördüğü yeniliklere bir yansımadır.  

Komedilerinde olduğu gibi bu hikâyede de karakterler kendilerini tanıtırlar; Vezir 

Mirza Muhsin göreve geldiğinde hazineyi boş görünce doldurmak için rüşvet almaktan 

çekinmemiş, bunu bir düzen içerisinde normalleştirmiştir. Başkomutan Zaman Han 

yaptığı en iyi hizmeti onlara saldıran Osmanlı ordusunu kendi köylerini yıkıp yakıp, 

yolları köprüleri yok ederek yaptığını anlatır. Bozduğu köyleri tekrar Osmanlı ordusu 

gelebilir diye yaptırmamış, öylece bırakmıştır ve bundan bir tedbir olarak bahsetmektedir. 



 111 

Maliye Nazırı Mirza Yahya söz aldığında onun vezirin yakını olma sıfatıyla bu göreve 

geldiği, ordudaki askerlerin maaşını ödemediği, buna gerekçe olarak savaş zamanında 

olmadıklarını ve vilayet hakimlerine bu yönde gizli talimat gönderdiğini anlatır. 

Mollabaşı da halkı zorla Şii mezhebine geçirdiğini ve Safevi sülalesini koruduklarını 

söyler. Böylece okuyucuya İran devlet sistemi, halkın sosyo-ekonomik yapısı net bir tablo 

olarak verilmektedir. Rüşvet, basiretsiz yönetim, fakir ve ezilen halk gözler önüne 

serilmektedir. 

Hikâyede iki ayrı fikir ve davranış dünyasının karşılıklı çatışması konu 

olmaktadır. Şah Abbas ve Yusuf Serrac karşı karşıya getirilerek okuyucuya 

sunulmaktadır. Şah Abbas yönetimindeyken yardımcılarının yönetim şekli, aldığı 

tedbirler, halka ya da memurlara tavırları, sorunları çözme yöntemleri, etik değer 

anlayışları, halkın sosyo-ekonomik durumu ve bu duruma devlet yöneticilerinin tutumları 

hikâyede detaylıca işlenmiştir. Hikâye sonunda merhametsiz olarak nitelediği Şah Abbas 

döneminde halk zülüm görmüş ve fakirleşmiştir. Ayrıca Şah Abbas, müneccimbaşının 

tahminine ya da Mevlana’nın çözüm önerisine kolayca inanarak tahtını bile terk eden bir 

çeşit cahil kişi olarak da çizilmiştir. Yusuf Serrac tahtta kaldığı kısa süre içerisinde daha 

önceki yönetimin yapamadığı ve çözemediği pek çok konuya el atmış ve çözmek için 

çaba harcamış, henüz birinci haftasında bile halkın refah seviyesinde gözle görülür bir 

iyileşme gerçekleştirmiştir. Müneccimbaşı görevini ortadan kaldırarak bir çeşit din 

işlerini devlet işlerinden ayırma yoluna gittiği söylenebilir. Mali konularda daha adilce 

çözümler uygulamaya çalışmış, sistemli bir vergi planı getirmiş ve rüşveti kaldırmıştır. 

Yönetimdeki bu başarıları ziyarete gelen başka ülke elçilerinin de beğenisini toplamıştır.  

Fakat, hikâye sonunda yazar tarafından insanoğlunun içinde var olan ve iyiliğe 

tahammül edememe hissi nedeniyle kargaşa çıkmasını Yusuf Şah öngörememiştir. Halkı 

daha önce alışık olduğu zulüm görüntüleri ve vahşi sistem yerine barışçıl ve daha adaletli 

sistem bazı kesimleri rahatsız etmiştir. Özellikle kendi çıkarına dokunulan, görevden 

alınan kişilerin başlattığı fitne ve fesat sonucunda kargaşa tüm şehre yayılmış ve üç gün 

içerisinde Yusuf Şah’ın kurmak istediği düzen bozularak kısa sürede çıkan çatışmalarla 

son bulmuştur. 

Ahundov bu eseri yazdığı dönem içerisinde İngiltere ile savaş sözkonusu olduğu 

için hikâye sonunda İngilizleri de eleştirmektedir. İranlıları belalı bir millet olarak 



 112 

tanımlayarak, İngilizlerin bu milletle savaşmayı göze alabilecek kadar aptal olduğunu 

ileri sürer. 1840 ile 1850 yılları arasında İran ve İngiltere arasında anlaşmazlıklar çıkmış, 

1856 yılında savaşlar başlamıştır. Fakat Fransa ve Rusya’nın araya girmesi ile 1857 

yılında barış yapılmıştır. Memmedov’da eserinin İzahlar bölümünde bu durumu detaylıca 

anlatmaktadır. Ahundov hikâyenin son cümlesinde bu tarihsel olaylara ve duruma da 

işaret etmektedir.  

 Hikâye Nevruzun üçüncü günü başlar ve toplam on dört gün içerisinde tüm olaylar 

yaşanır.  

  Komedilerinde genelde bir umutla ve geleceğe yönelik olumlu bir bakışla yazan 

Ahundov bu hikâyesinde bunun tam aksine umutsuz bir tavır göstermektedir. Yusuf 

Şah’ın yaptığı yeniliklere ve reformlara halkın henüz hazır olmadığını düşündüğü için 

belki böyle umutsuz bir son yazmıştır. Müzayyen Buttanrı da bu konuda Yusuf Serrac’ın 

hikâye sonunda kaybolmasını ve arkadaşlarının da ortadan çekilmelerini yazarın 

“zamanla yapılan yeniliklere toplumun hazır olmadığını görerek mücadelesinin henüz 

faydasız olduğuna inanmış ve hayal kırıklığına uğramıştır. Halbuki komedilerinde onu 

gelecekten oldukça umutlu görürüz” (s.47) şeklinde belirtmektedir. 

 Hikâye içerisinde zaman zaman anlatıcı rolüyle araya giren ve görüşlerini belirten 

yazar toplumu uyandırmayı kendine amaç edindiği açıkça görülmektedir. “Yalnız 

Azerbaycan halkının ahlakı, yaşam tarzı ve düşüncelerini aksettirmez… yakın ve orta 

doğu halklarının ahlakında, yaşamında, toplumsal ve siyasi hayatında mevcut olan bir 

takım müşterek yönleri de vermiştir. Bu ülkelerde halk kütlelerinin bağımsızlığına ve 

terakkisine engel olan toplumsal ve siyasi kusurların tenkidi de yapılmıştır” (C.M. 

Ehmedov; aktaran Buttanrı, 2006: 47). 

 Ahundov’un Rus edebiyatını da sevdiği ve ilgi duyduğu bilinmektedir. Gogol ve 

Ostrovski’nin eserlerini okuduğu, bu Rus yazarlarının hiciv konusundaki becerisini 

kendisine örnek aldığı ileri sürülebilir. Akpınar çalışmasının bu hikâyeye ayırdığı 

bölümünde bu konuda Ahundov’un Çarlık yönetimine karşı açık bir eleştiriyi kendi de 

bir memur olması sebebiyle yapamayacağını belirtmektedir. Temsilat’ta Rus memurların 

methedildiğini ve iyi yönlerinin anlatıldığını ama ona göre Aldanmış Kevakip 

Hikâyesinde Çalık Rusyası’nın da hicvedildiğini, olayları İran’da geçirerek tenkid hedefi 



 113 

olan şahın zulmü, adaletsizliği, din baskısı ve cehaletin o dönemde Çarlık Rusyası’nda da 

bulunduğunu dile getirmektedir (Akpınar, 1980: 104).   

 Vügar Sultanzade de “Aldanmış Kevakip’in Arketipleri” adlı makalesinde 

Ahundov’un sadece İskender Bey Münşi’nin tarih notlarındaki olaydan esinlenmediğini 

ayrıca Mezopotamya ve Hitit kaynaklarında geçen motiflerden ve arkatiplerden de 

yararlandığına değinmektedir. Sultanzade iki eseri karşılaştırmasında şu konulara da 

değinmektedir; 

Münşi’nin eserinde Şah Abbas “dünyayı süsleyen” (âlemârâ) olumlu bir kişi 

olarak gösterilirken, Ahundov’un Hikâyesinde zülm eden, merhametsiz ve cahil olarak 

gösterilmektedir. Münşi’nin eserinde Mevlâna Celaleddin Muhammed Müneccim Yezdi 

olarak geçen karakter Ahundov’un eserinde Mevlâna Cemaleddin ve Müneccimbaşı 

olarak iki kişi şeklinde verilmektedir. Münşi için müneccimlik bir bilim dalı iken 

Ahundov için “devlete ve millete zarardan başka bir faydası yok” şeklinde 

söylenmektedir. Ahundov Hikâyesinde Yusuf Serrac’ı idealize ederken Münşi’nin 

anlattığı olayda Yusuf içi dışı şeytani birisi olarak gösterilir. Ayrıca Münşi’nin eserinde 

Yusuf kaderine razı gelir ve tahta kaldığı süre boyunca halka faydalı bir şey yapmaz. 

Ahundov’un eserinde ise Yusuf Şah tahta bulunduğu kısa sürede büyük yenilikler ve 

değişiklikler yaparak halka olabildiğince fayda sağlamaya çalışır. Ayrıca Münşi’nin 

eserinde kura sonucu seçilen Yusuf, Ahundov’un eserinde mollabaşının önerisiyle 

belirlenir (Sultanzade, 2015: 101). 

“Yıldızları kandırma” motifi, Akkadca bir ifadeyle “şar pûhi” (puhşari) adı 

verilen ve “hükümdar naibi”ya da“yedek hükümdar” (erstzkönig, substütudeking) 

terimlerinin ifade ettiği gelenek motifini Ahundov da eserinde kullanmıştır. Eski 

dönemlerde ay ya da güneş tutulmaları başta olmak üzere gök cisimlerinin biçimlerine 

göre müneccimler tarafından ilan edilen felaket tarihlerinde ülkenin başındaki kişiye 

zarar gelmemesi için onun yerine başka birisi geçirilir ve böylece hükümdar korunurdu. 

“Şar pûhi” geleneğinin Sümer dönemine dayandığı iddia edilmektedir.  Ayrıca 

Mezopotamya ve Asurluların kullandığı bir yöntem olduğu belirtilmektedir (Sultanzade, 

2015: 101).  

“Aldanmış Kevakip” Hikâyesini neden uzun yazdığını Ahundov’a soran Mirza 

Yusif Han’a yazdığı mektubunda durumu söyle izah etmektedir: 



 114 

“Hatta 'Cami-Cem' kitabının mütercimi şahzade Ferhad Mirze Mekke ziyaretine 

gittiği zaman Tiflis'ten geçerken bana dedi: 

Mirza Fetali, 'Tarihi-Alemara'da Yusuf Serrac'ın Hikâyesi senin yazdığın kadar 

müfessal değildir. Sen niçin o kadar tefsilatı eklemişsin? Ben ona dedim: 

Şahzade! Ben mi tarih yazmışım ki, sadece baş veren hadiseleri yazmakla 

yetineyim. Ben küçük bir meseleyi elimde vasıta edip, kendi tefekkürümle onu 

genişlendirerek, o dönemin nazırları ve devlet başçılarının puçbeyinliğini açıp 

göstermişim ki, gelecek nesiller için ibret dersi olsun ve onlar safah 

müneccimlerin sözlerine ve haberlerine inanmasınlar, kendilerini bu tür 

hareketlerle yabancıların gözünde maskara hedefi etmesinler. Bu tür eserlere 

roman denir ki, dram sanatının ayrı bir türüdür. Bu cevaptan sonra Ferhad 

Mirze sustu ve anlaşıldı ki, Avrupalıların edebî eserlerinin kural ve üslubundan 

onun da haberi yok” (Ahundzade, 2005III.Cilt: 197). 

İskender Bey Münşi-yi Türkmen’in kaleme aldığı dört ciltlik “Tarih-i Alem-Ara-

yi Abbasi” adlı eserinin II. Cildinin 1. Kitabında 124.sayfada yer almaktadır. “Yüksek 

Şeriatın Takviyesi İçin, Bu Sene Sapık Melahide Fırkasının Ortadan Kaldırılmasının 

Zikri” başlıklı bölüm içerisinde yer alan olay Şah Abbas’ın tahta çıkışının yedinci 

senesine, Hicri takvime göre 1003 ve Miladi takvime göre 1595 yılına denk gelmektedir. 

Bu bölümde önce Derviş Hüsrev adlı bir kişinin Kazvin’de kurduğu tekke ve 

faaliyetlerinden bahseder. Etrafına topladığı müritlere büyük iddialarda bulunduğu, 

kendilerinden çok atıp tutuğu ve korkmak ya da çekinmeksizin Hazret-i Ala yani Şah 

Abbas’tan bahsettiklerini anlatır. Bu müritlerden biri de Tirkeşduz Üstad Yusuf adlı 

kişidir. Bu zümrenin defini Luristan seferine çıktıkları zaman Şah Abbas emreder ve 

derviş Hüsrev ile müritleri hapse atılır.  

Bu sene içerisinde yıldızların seyrinden ve gezegenlerin dönmesinden yapılan 

hesaplamalarda “padişahlara yakın bir adamın öldürüleceği” bilgisini edinen o dönemin 

bu ilimdeki en meşhur kişisi Mevlâna Celaleddin Muhammed Müneccim-i Yezli haber 

verir. “Hazret-i Ala, bu yıldızların en menhus günü olan üç günde, kendilerini saltanattan 

geri çekip ve ölüme mahkûm olmuş olan bir mücrimi kendi yerlerine tayin etmelidirler” 

(s.124). Mevlâna Muhammed Müneccim-i Yezli’nin önerisi ile üç günlük süre için ölüm 

mahkumları arasında bir kura çekilir ve Üstad Yusufi Tirkeşduz denk gelir. Yusufi 



 115 

mülhidlikte yani dinsizlikte arkadaşlarına göre daha ileridedir. Şah Abbas padişahlık işini 

ona devreder, kendisi bir iki has adamı ile gezintiye çıkar ve katiyen padişahlık işleri ile 

meşgul olmaz. Yusufi’ye de padişahlık tacı ve güzel elbiseler giydirilir, ordu, devlet 

adamları, vezirler ve diğer eşraf onun hizmetine hazır olur. Yusufi gerçeği bilmesine 

rağmen aldırış etmez ve “dünyanın iki günlük padişahlığı da padişahlıktır” diye günlerini 

geçirir, Türkmen şu mısrayı hatırlatır; “Padişahlık bir dakika bile olsa yine ganimettir” 

(s.124). Yusufi atla gezerken Mevlâna Müneccim Celal’i görerek “ey molla ne diye bizim 

kanımızla oynuyorsun” (s.125) dediğinde Mevlâna şüphelenip korkar ve iki gün ortada 

gözükmez. Türkmen, Hekim Rukna-yi Kaşi’ye ait bir mısrayı da yazmaktadır; 

“Ey padişah, senin İslam’da kan içen kılıcın, 

Bin tane “Yusufi” gibi mülhidi Müslüman etti. 

Yusufi ve onun padişahlığı hakkında 

İki tane kıtaya benzer beyt hatırladım ki anlatamam. 

Sen onu İran ülkelerine padişah yapınca, bütün dünya ona secdeye gitti. 

Fakat Şeytan Hakkın hükmü ile Adem’e secde etmedi, 

Fakat senin hükmünle Âdem bu defa Şeytana secde etti” (s.125). 

 

Türkmen devamında Yusufi’nin gerçekten şeytan gibi bir adam olduğundan, onun 

kıyafetlerinden ve görünüşünden bile bir şeytanlık aktığından bahsetmektedir. Sonuçta 

üç gün sonra padişahlık elbiseleri ile öldürülür. Ardından Şah Abbas tekrar padişah olur, 

“Zahir görenlerin itikadı gereğince, o menhus yıldızlar tesirini gösterdi. Fakat hekikat 

erbabı bunu bu şekilde de tefsir etmeyip, padişahın ikbali ve talii o menhus yıldızların 

uğursuzluğunu ortadan kaldırdı dediler” (s. 125) Şah Abbas Luristan seferinden 

döndükten sonra alimleri toplar ve Derviş Hüsrev’i değerlendirmelerini ister, tekkesinde 

şarap bulunduğu görülen derviş Hüsrev asılarak öldürülür. 

Memmedov Eserleri I. Cilt’in İzahlar bölümünde Ahundov’un hadiseyi tamamen 

aynı şekliyle değil, değişiklik yaparak, tarihi hadiseye yaratıcılık süzgecinden geçirerek 

genişlettiğini ve yeni hadiseler, ilave bölümlerle zenginleştirerek ona yeni bir anlam 

çizdiğini belirtmektedir. “Müellifin esas ustalığı onda oluşmuştur ki, o, bu gayri-adi, 

nağıl vari hadisenin esasında derin içtimai-siyasi mezmuna ve yüksek bedii meziyetlere 

malik olan satirik bir povest yaratmıştır” (Memmedova, 2005: 276). 



 116 

 Muharrem Bagir de çalışmasında “Aldanmış Kavakip” eseri için Ahundov’un ilk 

ve tek romanı ifadesini kullanırken Türk yazar İbrahim Şinasi’den önce tiyatro ve hikâye 

yazdığını, bu eserini de ele alınırken “Azerbaycan edebiyatında realist nesrin ve povest 

(roman veya hikâye) janrının temelini koymuştur” (Bagir, 2022: 90) şeklinde 

değerlendirmesini yapmaktadır. Genel olarak Bagir bu çalışmasında Ahundov’un 

“Aldatılmış Kavakip Hikâyesi” adlı eserinde, yaşadığı dönemin toplumsal ve siyasi 

meselelerini derinlemesine irdelediği görüşündedir. Yusuf Serrac’ın gerçekleştirdiği 

reformlar, Ahundov’un kendi düşünsel yapısına ve gerçekleştirilmesini gerekli gördüğü 

yeniliklere bir yansımadır şeklinde yorumlamaktadır. Ahundov, yozlaşmış bir devlet 

yapısına ve yetersiz yöneticilere karşı çıkarak, batıl inançlar yerine akıl ve bilime dayalı, 

yetkin kişilerin yönetimde bulunması gerektiğini savunur. Despot bir padişahı ve 

çevresindeki fanatik din adamlarını merkezine alarak eleştirir. Eserinde, yalnızca 

fanatizmi ve cehaleti değil, rüşvet, keyfîlik ve adaletsizlik gibi toplumsal sorunları da 

gözler önüne serer. Toplumun bu olumsuzluklara alıştığını belirten Ahundov, eğitim 

yoluyla insanların bilinçlenmesini ve bu sorunlardan kurtulmalarını amaçlar. Avrupalı 

aydınlanmacıların “dünyayı sağduyu yönetir” görüşünden hareketle, İran’ın feodal 

sisteminin ve yöneticilerinin sosyal eksikliklerini eleştirir ve aydınlanmış, hümanist bir 

hükümdar anlayışını teşvik eder. Bu nedenlerle, “Aldatılmış Kavakip Hikâyesi” 

Müslüman aydınlanma edebiyatının önde gelen örneklerinden biri olarak görülür. 

Ahundov’un, bu romanı yazdığı dönemde, feodal toplumun sorunlarının ve çelişkilerinin, 

adil, akıllı ve dürüst bir hükümdarın yapacağı reformlarla giderilebileceğini ve ülkenin 

ekonomik ve kültürel kalkınmasının bu şekilde sağlanabileceğini düşüncesini Bagir 

belirtmektedir. “Feodal ve despot yönetim, halka zulüm, özgürlük, dini sömürü, dinî 

baskı, aldanmak/aldatmak, yargı sistemi, reform, yalakalık, yolsuzluk ve rüşvet, batıl 

inançlar, cehalet, ikiyüzlü din adamları, niteliksiz hükümdar ve devlet makamları, 

eleştiri, halkın suskunluğu ve cehalet, bireysel çıkar” gibi çatışmalar eserin 

merkezindedir (Bagir, 2022: 91-92).  

Azerbaycan romanını incelediği 2004 yılındaki makalesinde Yıldırım, bu eserin 

türünün tartışmalı olduğunu belirterek Ahundov için Azerbaycan realist nesrinin 

kurucusu ifadesini kullanmaktadır. Birçok araştırmacı da bu eseri roman olarak 

gördüğüne değinmektedir. Ahundov’un povest olarak nitelediğini ve kendi devletçilik, 



 117 

demokrasi, hürriyet, adalet gibi siyasi ve sosyal fikirlerini ifade ettiği tenkidi realist  

karakter içerisinde yazdığı o dönem için yeni ve büyük bir aşama olarak belirt ilmektedir 

(Yıldırım, 2004: 136-137). 

 

2.7. Dil ve Alfabe Üzerine Görüşleri 

 

2.7.1. Elifba Layıhaları ve Mektupları 

 

Ahundov’un Eserleri III. Cilt, toplam 296 sayfa olan bu eser yazarın yeni alfabe 

projesi ve sonrasındaki mektuplaşmalarını içermektedir. Detaylı bir biçimde tüm 

gönderilen ve alınan mektuplar kaydedilerek sunulmaktadır. Ahundov’un kendi elleriyle 

oluşturup düzenlediği arşiv hem zenginliği hem de eski olması nedeniyle birinci sıradadır. 

Bu değerli kişisel arşiv, Azerbaycan Bilimler Akademisi Cumhuriyet El Yazmaları 

Enstitüsü'nde korunmaktadır. Arşivde, yazarın eserlerinin el yazmaları, çeşitli 

versiyonları ve bu eserlerle ilgili mektupların imzalı ya da sekreter tarafından 

düzenlenmiş kopyaları bulunmaktadır. Yazar, mektupların önemini erken fark etmiş ve 

bunların düzenli bir şekilde korunmasına özen göstermiştir. Ayrıca, dostlarına bu 

mektupların saklanmasını tavsiye etmiştir.  

Mektuplar, iki ana gruba ayrılabilir. Birinci grup, yeni alfabe ile ilgili olanlardır. 

Bu mektuplarda Ahundov, Arap alfabesinin eksikliklerinden, yeni alfabenin 

gerekliliğinden ve eğitim yaygınlaştırılma yollarından bahseder. Bu konudaki mektuplar, 

arşivdeki diğer mektuplardan sayıca daha fazladır. 

Arap alfabesinin değiştirilmesi fikri Ahundov’da aniden ortaya çıkmamıştır. 

Önceleri sadece ıslah etmeyi düşünmüş, okuma yazmayı kolaylaştırmak için önerilerde 

bulunmuştur. Ancak zamanla, bu alfabeden Arap olmayan, özellikle Türk dilli halklar 

için uygun olmadığını anlamıştır. 

Ahundov’un yeni alfabe çalışmalarını üç aşamaya ayırmak mümkündür: 

1. Arap alfabesinin yazı formunu koruyarak, telaffuzda kullanılan ancak 

yazılmayan ünlüler için işaretler tasarlamış ve harflerdeki noktaların kaldırılmasını 

önermiştir. Bu aşamada, noktalarla ayrılan harfler için yeni şekiller icat edilmiştir  

(Ahundzade, 2005 III. Cilt: 4-5). 



 118 

2. Arap alfabesinde noktaların kaldırılmasını, ünlülerin kelimelerde yazılmasını 

ve harflerin ayrı yazılmasını önermiştir. Bu öneri, harflerin bir kelimenin başında, 

ortasında veya sonunda üç farklı şekli olması nedeniyle alfabeyi öğrenmeyi 

zorlaştırıyordu (Ahundzade, 2005 III. Cilt, 5). 

3. Alfabeyi ıslah etmek yerine, tamamen değiştirilmesini önermiştir. Latin 

alfabesi temelinde bir alfabe oluşturulmasını, ünlülerin alfabenin sırasına dahil edilmesini 

ve yazının soldan sağa doğru olmasını belirtmiştir (Ahundzade, 2005 III. Cilt: 5). 

Ahundov’un hazırladığı ilk alfabe projeleri mevcut zorlukları çözmemişti ve 

harflerin farklı yerlerdeki şekilleri yazmayı ve baskı işlemlerini zorlaştırıyordu. Yazar, 

ilk projelerin başarısız olduğunu ve bu başarısızlığın iyi olduğunu ifade etmiştir. 

Yeni alfabe üzerindeki çalışmaları, halkın eğitimine ve toplumsal bilinçlenmeye 

yönelik bir mücadeleydi. Eğitimci yazar, Osmanlı yetkililerine yazdığı mektubunda bu 

amacı şu şekilde açıklar: “Umuyorum ki, Osmanlı devletinin başkanları, halkın saadetini 

kapsayan bu büyük meseleye ciddi şekilde eğilirler ve halkın cehaletten kurtulmasını 

sağlarlar” (Ahundzade, 2005 III. Cilt: 5). 

Ayrıca yazılarında alfabenin değişmesine gerekçe olarak eğitimli insanların 

sayısının fazla olduğu ülkelerin ilerlediğini belirtir ve bu kişilerin sayısının toplumun 

genel ilerlemesini sağladığını söyler. Ancak, Osmanlı ve İran hükümet yetkilileri, 

Ahundov’un önerilerini kabul etmemiştir çünkü halkın bilgisiz olması, hükümetlerin 

egemenliğini daha kolay sürdürmelerini sağlıyordu (Ahundzade, 2005 III. Cilt: 5-6). 

Bazı mektuplarında, eski alfabeyi değiştirmeye aşırı değer verdiği ve bazı önemli 

unsurları gözden kaçırdığı görülmektedir. Örneğin, eski alfabeyi ıslah etmenin demiryolu 

ve telgraf gibi diğer önemli unsurlardan daha öncelikli olduğunu belirtmiştir. Ancak bu 

görüşler, ilerlemenin sadece alfabe değişikliğine bağlı olmadığını göstermektedir. 

Ahundov’un alfabe reformu üzerine yazdığı metin oldukça kapsamlı ve detaylı bir 

analiz sunmaktadır. Eserde alfabe değişikliği ve eğitim konusundaki düşünceleri, 

Müslüman toplumların eğitim seviyesinin zayıflığına bağlı olarak ele alınır. Ahundov, 

Arap alfabesinin zorlukları nedeniyle eğitimin yaygınlaşamadığını ve Müslüman 

toplumların geri kalmasının temel sebeplerinden birinin alfabe sorunu olduğunu 

savunmaktadır. Bu görüşü için Ahundov yaşamının sonuna kadar mücadele etmiş, toplum 

dışına itilmesini ya da yadırganmasını önemsemeden fikrini savunmuştur. 



 119 

Aslında belki de başka bir çalışmanın tamamen konusu olabilecek nitelikteki bu 

metinde, Ahundov’un alfabe reformu için gösterdiği çabalar, özellikle Osmanlı ve İran 

yönetimlerine sunulan risaleler ve mektuplar üzerinden detaylıca işlenmektedir. Ancak 

bu çabaların genel olarak istenen sonuçları doğurmadığı ve Ahundov’un reform 

fikirlerinin zamanının ötesinde olduğu belirtilir. Ayrıca, dinî ve despotik güçlerin, 

özellikle Osmanlı Devleti'nde, reform çabalarının önündeki en büyük engeller olduğu 

vurgulanmaktadır. 

Ahundov’un alfabe reformu konusundaki fikirleri, modernist bir düşünceyi 

yansıtmaktadır ve eğitimin yaygınlaşması ile toplumsal ilerlemenin sağlanabileceğini öne 

sürer. Ancak metinde, bu reformun Müslüman toplumlar üzerindeki etkilerinin zamanla 

nasıl olacağı ve gerçekleşme olasılığı konusunda farklı görüşler de belirtir. Ahundov’un 

yeni alfabe uğrundaki mücadelesinin önemli yönlerinden biri, hayatının büyük kısmını 

bu çabaya adaması ve Arap alfabesi kullanan halkların eğitimini ve kültürünü 

geliştirmeye yönelik mücadelesidir. 

Eserleri III. ciltteki mektuplarda ayrıca “Kemalüddövle mektupları”nın yazılması, 

yayımı ve dağıtımı gibi konular ele alınır. Bu belgeler, 19. yüzyıl Azerbaycan edebiyatı 

ve toplumsal-felsefi fikir tarihi açısından önemli bilgiler sunar. 

Mirza Fethali Ahundov’un eğitim ve alfabe reformu konusundaki modernist 

düşünceleri, çağının ötesindeydi ve döneminin pek çok aydını tarafından kabul görmemiş 

olmasına rağmen, ilerleyen yıllarda bu fikirlerin etkisi giderek arttı. Özellikle Türkiye'de, 

1928'de Arap alfabesinin Latin alfabesine dönüştürülmesiyle başlayan harf devrimi, 

Ahundov’un öngördüğü eğitim reformuna benzer bir değişim olarak görülebilir. 

Ahundov’un görüşlerinde vurguladığı gibi, alfabe değişikliği eğitimin 

yaygınlaşmasını ve modern bilimlerin öğrenilmesini kolaylaştırabilir. Ancak, bu tür bir 

değişim toplumda ciddi bir değişim sürecini de beraberinde getirir. Onun önerdiği gibi, 

yeni bir alfabe kabul edildiğinde, eski yazıyı bilenlerin de yeni alfabeyi öğrenmesi 

gerekecektir. Bu süreç, toplumun bütün kesimlerini kapsayacak şekilde eğitim ve bilgi 

dağıtımı gerektirir. Ayrıca, dini liderlerin ve siyasi otoritelerin desteği ve toplumun geniş 

kesimlerinin kabulü de önemlidir. 

Ahundov Eserleri III.Cilt başında Mayor Mirza Fethali Ahundov'un Eseri, Hicri 

1274, Sefer Ayı, Ekim 1857 başlıklı makalesi ile Arap alfabesinin değişmesi gerekliliğini 



 120 

ve nasıl değişeceğini belirtmektedir. Makalenin başlangıcında babasının kendini sekiz 

yaşında mektebe yolladığını ama alfabeleri öğrenmede zorlandığı için mektepten 

kaçtığını anlatmaktadır. Ardından amcasının yanına gidince amcasının ona sabırla ve 

iyilikle okuma yazmayı öğrettiğinden bahseder. Ancak okuma yazmayı tam olarak 

öğrenmesi üç dört yıl kadar sürdüğünü anlatır.  

Ardından alfabenin öğrenilmesinin zorluklarını maddelere ayırır;  

“…ilk olarak, alfabelerimizdeki harflerin çoğunun şekli aynıdır ve bunlar 

noktalarla farklılaşır. Bazen noktalar yerinde olmayabilir veya tamamen 

unutulabilir. Her iki durumda da yeni okumaya başlayan çocuk harfleri 

tanımakta büyük zorluk yaşar. İkinci olarak, sesli harfler ve herekeler olarak 

adlandırılan ünlü harfler, kelimenin içinde yazılmaz, yalnızca tahmin yoluyla 

belirlenir. Bu durum, yeni okumaya başlayanların en büyük zorluklardan birini 

yaşamasına neden olur. Üçüncü olarak, alfabelerimizde bazı sessiz ve bazı ünlü 

harfler tamamen yoktur, ancak dilimizde mevcuttur. Dördüncü olarak, doğru 

dikkat edilirse, biz kelimeleri harfler yoluyla değil, alışkanlığa ve kelimelerin 

görünüşüne göre okumaya çalışırız. Bu nedenle değerli zamanımız bu alışkanlığı 

öğrenmek için boşa gider. Bununla birlikte, dil uzmanları dışında, bize Arapça 

kitapları okumak ve fiil ve isim harekelerini anlamak istendiği kadar mümkün 

olmamaktadır” (Ahundzade, 2005III.Cilt: 16). 

Bu gerekçeleri göstererek reform yapmanın zaruri olduğu üzerinde durur. Ona 

göre “Yeni alfabeleri okurken, göreceğiniz gibi, onu yenilemenin nedeni o kadar açıktır 

ki, açıklamaya gerek yoktur. Ancak, bu yeni alfabe sayesinde tüm İslam toplumları kısa 

bir süre içinde kendi dillerinde okuma ve yazma imkânına sahip olabilecekler. Özellikle  

kadınlar sadece bu yeni alfabe sayesinde eğitim alabilecekler. Ancak bu yenilik, ancak o 

zaman fayda sağlayabilir ki, İslam’ın şeref sahibi olan hükümdarlar ve büyük bir ülkenin 

sahibi, bunu öğrenmek için kendi gayretlerini harcasınlar. Bu nedenle, ben bu yeni 

alfabenin Devlet-i Aliyye-i Osmaniye yöneticilerinin dikkatine sunarak, onu Cemiyyeti-

Elmiyyenin danışma meclisinde gözden geçirmelerini rica ediyorum” (Ahundzade, 

2005III.Cilt: 17). 

Yeni alfabeyi bir yazı dili olarak kabul edilmesini, matbaada kitapların bununla 

yapılmasını ister, Arap alfabenin kaldırılmasını önermez. İslam halkları arasında mevcut 



 121 

olan çeşitli yazı stillerinden biri olarak kabul edilmesini ister. Gerekçelerini de bu yönde 

sıralar. Bazı toplum kesimleri, eski yazının zorluğu, maddi imkân eksikliği ve yeterince 

zaman ayıramama nedeniyle bu yazıyı öğrenme fırsatını kaçırmış olabilirler. Bu nedenle, 

yeni alfabenin kullanılması, bu kişilerin eğitim almasını ve kendi işlerini daha iyi 

yönetmelerini sağlayabilir. Ayrıca, yabancı dillerden İslam halklarının dillerine çevrilmiş 

bazı kitaplarda, yer adları, ülke isimleri ve tıbbi terimler gibi kelimeler eski yazımızla 

doğru bir şekilde ifade edilemiyor. Sözlüklerde de kelimelerin doğru okunma yöntemi 

eski alfabe ile açıklanamıyor, bu yüzden bu kitapların yeni alfabe ile basılması 

gerekmekte.  

Bu tür bir yenilik, şeriata aykırı olmayacak ve saygıdeğer din adamlarının buna 

engel olmayacaklarına inandığını söyler. Yeni alfabenin, özellikle halk kitleleri için 

büyük fayda sağlayacağına ve din adamlarının karanlık ve belirsiz yazıları daha net 

okuyup anlayabileceklerini umut ettiğini belirtir. Akıllı ve kültürlü kişiler bu yeni alfabeyi 

öğrenmeye istekli görünür ve bu alfabeyi yaygınlaştırmak için çok çalışacaklardır , 

şeklinde umudunu belirtir. 

Son olarak da şeriatın onaylamadığı bir durum söz konusu değilse ve danışma 

meclisinin onayı alınırsa, bu yeni alfabenin yaygınlaştırılmasını ve eski alfabelerin de 

öğretilmesini rica eder. Bu Alfabe Layıhası yani projesi 1863 yılında İstanbul’da Osmanlı 

Bilim Cemiyeti toplantısında görüşülmüştür. Ahundov bizzat toplantıya çağırılmış, 

fikirlerini detaylıca açıklama imkânı verilmiştir. Bu toplantı ve seyahatinin notlarını 

Eserleri III. Cilt’te sayfa 60-66 arasında detaylıca anlatmaktadır. Kısaca bu ziyarete 

baktığımızda şu konular karşımıza çıkmaktadır:  

8 Temmuz 1863 tarihinde, Batum kasabasında Lazistan sancağının kaymakamı 

Osman Şövki Efendi'ye “Temsilat” kitabından bir cilt ve “Yeni elifba” kitabından bir 

nüsha hediye eder. Ahundov, Hicri 1280 yılı [1863] Muharrem ayının 28. gününde, 

çarşamba günü, Albay Boquslavski'nin rehberliğinde, Vezir-i Muhtar Mirza Hüseyin 

Han’ın evine gider. İlk olarak Dışişleri Bakanı Ali Paşa'nın evine giderek, Ali Paşa'ya bir 

cilt “Temsilat” ve “Yeni elifba” kitabından bir örnek sunar. Ayrıca Trabzon Valisi 

Mehemmed Emin Paşa'nın mektubunu da ilettir. Ali Paşa, mektubu başından sonuna 

kadar okur ve sonra Ahundov'a çeşitli sorular sormaya başlar. Ahundov, seyahatinin 

amacını anlatır ve alfabeyi gösterir. Ali Paşa, alfabeyi çok beğenir; “Güzel bir şey. 



 122 

İstanbul'da on yıl önce bazı kişiler bu konuyu anlamış, bir meclis düzenlemişlerdi, ama 

iş yarım kaldı” der. 

Sonra Ahundov, Sadrazam Fuad Paşa'nın huzuruna çıkar, alfabeyi gösterir ve 

gerekliliği hakkında bazı deliller sunar. Fuad Paşa, “Maarif-i Umumiye Meclisi'ne 

veriyoruz. Orada tartışırlar. İyi bir şeydir. Gerçekten faydası tamamen göz önündedir” 

der. Tesadüfen Ticaret Bakanı Sefvet Paşa meclise geldi. Ahundov ayağa kalkıp ona saygı 

gösterir. Sadrazam, Ahundov'u Sefvet Paşa ile tanıştırır ve “Yeni alfabenin mucididir” 

diye takdim eder. Sefvet Paşa, alfabeyi görmek ister, Ahundov, beyiti huzuruna götürüp 

gösterir, Sefvet Paşa beğenir ve onaylar (Ahundzade, 2005III.Cilt: 61). 

Ahundov, Mecmueyi-fünun meclisinde toplanan bilgi sahiplerinin huzuruna 

çıkarıldı. İstanbul’da Dışişleri Bakanlığı’nın baş tercümanı Münif Efendi bu meclisin 

başkanıydı. Münif Efendi dışında, birincisi, Sedulla Efendi adlı 20 yaşında güzel bir 

gençti ki, eski Erzurum Valisi Esed Paşa’nın oğludur. İkincisi, Kedri Bey, üçüncüsü, 

Ermenilerden Avanes Bey, dördüncüsü, Rumlardan Aleksandr Bey, beşincisi, adını 

bilmediği bir Fransız da hazır bulunuyordu. 

Herkes, Müslüman dillerini ve Fransızcayı biliyordu. Ahundov, yeni alfabeyi, 

işlevselliği ve gerekli tedbirler hakkında sunduğu deliller hakkında konuştu. Herkes 

sözlerini bir ağızdan onayladı ve şöyle dedi: “Biz de birkaç yıl önce İslam alfabasının 

yetersizliğini fark ettik, onun harflerini Avrupa halklarının kullandığı alfabe biçiminde 

değiştirdik ve bitişmeyen harflerden oluşan bir alfabe düzenledik. Ancak bunu yüksek 

devletimize sunmaya cesaret edemedik” (Ahundzade, 2005III.Cilt: 62-63). 

Ahundov, “Bitişmeyen harfler, eski İslam alfabasından tamamen farklıdır. 

Şüphesiz ki, halk kitleleri bitişmeyen harflerin kullanımından korkar ve Kur’an-ı Kerim'i 

bitişmeyen harflerle yazmak mümkün değildir. Ayrıca kelimeler fazla uzun yer kaplar ve 

sağdan sola yazıldığında çok yavaş yazılabilirler. Ancak benim yeni alfabam, her türlü 

değişiklik eski harfler temelinde oluşturulmuştur ve eski harflerden tamamen farklı bir 

şekil içermez. Yazım şekli de eski alfabeye tamamen uygundur. Bu nedenle halkı 

korkutmaz” dedi (Ahundzade, 2005III.Cilt: 63). 

Herkes sözlerini kabul etti. Bu konuşmadan sonra mecliste bulunan Rumlardan 

Aleksandr Bey dedi ki: “Türk ve Fars dillerinin gerçekten harekete ihtiyaçları vardır. 

Ancak kendine özgü çekim ve yapı, vezinleri olan Arap dilinde hareketsiz harflerin 



 123 

yazımına hiçbir ihtiyaç yoktur.” Bu itiraza karşı, Ahundov Arapça harekesiz bir satır 

yazıp ona verdi ve dedi: “Siz Arapça biliyorsunuz ve buradaki kelimelerin çekim ve 

yapısını da biliyorsunuz. Arap dilinde harekesiz yazdığım bu bir satırı okuyun!” 

Aleksandr Bey okumaya başladı. Ancak bir kelimeyi bile doğru okuyamadı. Ahundov, 

“Sözlerinizin temelsizliğinin delili, bu satırda görülmektedir” dedi. Herkes bunu kabul 

etti (Ahundzade, 2005III.Cilt: 63). 

Sonuç olarak, Ahundov'un “Temsilat” kitabı ve yeni alfabesi onaylandı. Ancak 

alfabenin kullanılmaya başlanması zaman alacaktır. Meclis, eski alfabenin, halk arasında 

bu alfabeyi yaymanın ve halkın buna alışmasını sağlamanın daha uygun olacağına karar 

verdi. Bu konuyu daha ayrıntılı tartışmak için bir yazı hazırlayıp Meclis’te bir sonraki 

toplantıda görüşülmesini istedi. 

Son olarak, 4 Ağustos 1863 tarihinde, Sadrazam Fuad Paşa ile bir görüşme 

gerçekleştirdi. Bu görüşmenin samimiyetsiz geçtiğini belirten Ahundov devletin Alfabe 

Layıhasını değerlendirip bu işin memurları tarafından gözden geçirilmesini ve bir cevap 

yazısı verilmesini talep eder. Bu samimiyetsizliğin sebebini o günlerde hakkında Kuryer 

de Oran gazetesinde çıkan Rus ajanı olduğu yönündeki haberleri aklına getirir. Sadrazam, 

alfabeyi değerlendirmek üzere bir komite oluşturulacağını ve konunun ilgili mercilere 

sunulacağını belirtti. Ahundov’a bir cevap yazısı ve çalışmalarından ötürü bir nişan 

verildi ve Azerbaycan’a döndü (Ahundzade, 2005III.Cilt: 60-66).  

Ahundov’un alfabe reformu ve eğitim sisteminin modernleştirilmesi konusundaki 

düşünceleri, döneminin ötesinde bir vizyonu yansıtmaktadır. Onun fikirleri, eğitimin ve 

alfabe değişikliğinin toplumsal ve bilimsel ilerleme için hayati öneme sahip olduğunu 

vurgulanmaktadır. Bu tür değişimlerin gerçekleşmesi için zaman, çaba ve toplumsal 

uzlaşma gerekmektedir. Ahundov’un düşünceleri, modern dünyada eğitim ve dil 

politikalarının şekillendirilmesinde hala dikkate alınması gereken önemli bir referans 

noktası olarak durmaktadır denebilir. 

Akpınar hazırladığı çalışmasında Alfabe Layıhası konusuna detaylıca değinmiş, 

Ahundov’un katıldığı Osmanlı İlim Cemiyeti toplantısı notlarına değinmiş ve sonrasında 

yazdığı mektupları detaylı bir konu olarak işlemiştir (Akpınar, 1980: 112-144). Yılmaz 

Karadeniz’e ait “İran’da Malkum Han ve Feth Ali Ahundzade’nin Arap Alfabesini 

Değiştirme Teşebbüsleri (1860-1880)” başlıklı makalesinde de Ahundov’un İranlı 



 124 

arkadaşı Malkum Han ile yazışmaları ve görüşme notlarına detaylıca yer verilmiştir. 

Naile Rüstemli ve Muharrem Bagir da bu konudaki çalışmaları detaylıca eserlerinde 

değerlendirmişlerdir. 

  



 125 

2.8. Edebiyat Üzerine Görüşleri ve Eserleri 

 

2.8.1. Manzum Eserleri 

Mirza Fethali Ahundov “Eserler I.Cilt” adlı eserde 215-245 sayfaları arasında yer 

alan manzum eserleri sırasıyla şöyledir: 

“Zamandan Şikayet, A.S.Puşkin’nin Ölümüne Şark Poeması, Teknis, Teknisi – 

Diger, Medhiyye, Mirza Fethalinin Veliahd Elahezretin Terifine Yazdığı Keside, Zakir’e 

Mektub, Zakir’e Mektub, Tarifname, Muhammes, Cefergulu Hana, Cefergulu Hana, 

Cefergulu Hana Mektub, Çeşme Kitabesi, Seide Hitap, Fuad Paşa’nın Medhinde, Yeni 

Elifba Hakkında Menzume, Hecvi – Ebdürresul Han, Molla Eli, Şahmat Oyunu Hakkında, 

Vanda, Hekeyeti – Seyyid Elem Selyani.” 

 Ahundov arşivinde yaklaşık otuz manzum eser bulunduğu bilinmektedir. 

“Sabuhi” mahlasıyla erken dönemlerinde şiir yazmaya başlayan Ahundov, 1830 ile 1840 

yılları arasında şiir yazmaya yönelmiş ancak 1850 sonrası tiyatro eserlerine yönelmiştir. 

 “Zemanden Şikâyet” adlı şiiri elimize ulaşan ilk şiiridir. Farsça yazdığı bu şiir, 

Memmedağa Sultanov tarafından Azerbaycan Türkçesine çevrilmiştir ve 1832-1833 

yıllarında kaleme alındığı öne sürülmüştür (Aktaran Memmedov, 2005: 215). İki kısıma 

ayrılabilecek şiirde ilk kısımda Tiflis’e gelerek rahat bir yaşam arzusundaki Sabuhi, ikinci 

kısımda alim olarak gördüğü bir kişiyi övmektedir; 

 “Sabuhinin dili aciz onu vasf etmek isterken, 

 Gerekdir üzbeüz durmak, sonra yazmak ona destan” (Ahundzade, 2005 I. Cilt: 

216). 

Manzum eserleri arasında en bilinen ve dikkat çeken şüphesiz Puşkin'in ölümüne 

derin bir üzüntüyle reaksiyon göstererek yazdığı “Puşkin'in Ölümüne Şark Poeması” adlı 

eseridir. Elli beyitten oluşan eser, Ahundov’un Puşkin'e olan hayranlığının bir ifadesidir 

ve Puşkin'in ölümünün Çarlık Rusyası’nın etkisiyle gerçekleştiğini düşünmektedir. 

“Puşkin'in Ölümüne Şark Poeması”, dönemin siyasal koşullarına karşı özgürlük sesini 

yükseltmenin bir örneğidir. İlk olarak 1837 yılında bahar aylarının başında Farsça olarak 

kaleme alınmış, daha sonra yine kendisi tarafından Rusçaya çevrilerek dostu İ.S. 

Klementyeva’ya takdim etmiştir. Klementyeva şiiri okuduktan sonra küçük bir mektupla 

Moskovskii Nablyudatel gazetesine göndermiş ve 1837 yılının mart ayında XI. Sayısında 



 126 

yayımlanmıştır. Fakat burada sehven Ahundov için “İran şairi” ifadesi geçmiştir. Mikail 

Müşfik, Büyükağa Kasımzade, Cefer Hendan ve Maarif Sultan tarafından Azerbaycan 

Türkçesine çevrilmiştir (Memmedov, 2005: 278). Tam adı “Poema-yı Şarkı der vefat-ı 

A.S. Puşkin” olan eser “Şark Poeması” olarak da bilinmektedir. Ahundov’un ilk edebî 

başarısı olarak gösterilmektedir. Araştırmamız sırasında rastladığımız editörlüğünü Şihali  

Kurbanovim’in yaptığı “Mirza Fatali Ahundov A.S. Puşkin’in Ölümüne” başlıklı Rusça 

yayımlanan eser içerisinde Ahundov’un kendi el yazma örnekleri de sunularak Farsçadan 

Rusçaya dönem içerisinde Rus yönetiminin hüküm sürdüğü Asya ve Doğu Avrupa 

coğrafyasında yer alan tüm milletlerin dillerine çevrilerek yorumlandığı görülmektedir 

(Kurbanovim, 1988). Yine Memmedov’un verdiği bilgilere göre 1874 yılında “Russkaya 

Starina (Rus Antikası)” dergisinin 9. sayısında Ahundov’un dostu Adolf Berje tarafından 

yayımlatılmıştır.  

 “Ey katiller elinde ölen namlı Şair, 

Zamanın kanlı şerrinden kurtulamadın, 

Dostlarından ayrıldın; 

Bırak artık sana hakkın rahmeti sayedar olsun! 

Bak; toprağına gül kokuları saçmak için  

Bahçesaray’dan bir ince rüzgâr esiyor; 

Bu kara haberden me’yus olan as saçlı Kafkas; 

Sabuhini’nin şiiriyle yas tutuyor” (Aktaran Akpınar, 1980: 84). 

 

Ahundov’un şairlikte hiçbir iddiası olmadığını belirten Akpınar, bu eserlerine 

kısaca değindiği çalışmasında yazarımızı “Şark Poeması”, manzum Hikâyeleri ve 

“Tecnis” adlı eserinde başarılı bulduğunu belirtmektedir: “En azından bir şiir terbiyesi 

aldığı ve nazım zevkine sahip olduğu şüphesizdir. Ahundzade’yi edebiyat tarihine mal 

eden eserlerinin bilhassa komedileri olduğu unutulmamalıdır” (Akpınar, 1980: 94). 

Çalışmamızın sonunda “Şark Poeması” adlı şiirin Türkçe aktarımı yapılmıştır. 

Ahundov’un diğer önemli şiirlerini de şu şekilde sıralayabiliriz: 

“Tecnis”, 1841 yılında kaleme aldığı şiiri Azerbaycan Türkçesi olarak yazdığı ilk 

edebî eserlerindendir. Bizzat kendisi tarafından şiirde cinaslara fars dilinde şerhler 

vermiştir. Şiir “meni” redifli ve klasik aşık şiiri formunda ve koşma tarzında yazdığı 



 127 

görülmektedir. Aynı yıl “Tecnisi – Diger” başlıklı şiiri de aynı şekilde cinaslarla ve Farsça 

şerhler belirtilerek hazırlanmıştır. Her iki Tecnis’te de kendi mahlasını klasik usluba 

aykırı olarak kullanmamıştır.  

Yine 1850’li yıllar öncesinde “Medhiyye” başlıklı “Kaptan İkranoviç hakkında” 

notu düşülmüş, Nasiruddun Şah için Sabuhi mahlası kullanılarak yazılmış bir kasidedir. 

“Mirza Fethalinin Veliahd Elahezretin Terifine Yazdığı Keside” başlığıyla 

yazılmış kaside 1850 yılından önce yazıldığı belirtilmektedir. Çar I. Nikolay’ın oğlu II. 

Aleksandr, Kafkasya ziyareti münasebetiyle geldiğinde Ahundov bu kasideyi Farsça 

yazmıştır. 

“Zakire Mektup” başlığıyla iki adet şiiri bulunmaktadır. 1854 yılında Ahundov 

tarafından Kasım Bey Zakir’in Divanının 319-320 sayfalarında yer alan ve Mehdikulu 

Han Karabağlı’nın kızı Hurşud Banu Beyim hakkında yazılan bir şiirdir. İkinci şiir de 

1853-54 yıllarında yazılarak Kavkaz gazetesinde yayımlanmıştır (Memmedov, 2005: 

280-281). 

“Ey Kasım Bey acep dövrana çatdık 

Merde indi olmaz baş u can gerek! 

Koç iğitler dövüş günü meydanda 

Düşmenine ganlar ağladan gerek!” (Aktaran Akpınar, 1980: 92). 

 

“Yeni Elifba Hakkında Menzume” adlı eserinde, yeni alfabenin tanıtımı ve 

övgüsüne adanmış bu manzumede yeni alfabenin kullanımının önemini vurgulamış ve 

eleştiriler getirmiştir. Farsça ve klasik Şark şiiri üslubunda kaleme aldığı manzumede 

1867 yılında yazdığını ve on yıldır yeni elifba için faal bir şekilde çalıştığını 

belirtmektedir.  İran şahı Nesireddin şaha müracat şeklinde yazılan bu manzum mektupta 

Ahundov yeni elifbanın gerekliliğini, o dönemde kullanılan alfabenin zorluklarını 

anlatmaktadır (Memmedov, 2005: 285). 

 “Terifname” isimli şiiri 1855 yılında İran’ı anlattığı ve Kavkaz gazetesinde 

bulunan Verderevski adlı Rus şair dostuna göndermiş ve onun vasıtasıyla İran şahına 

iletilmiştir. 

 “Mühemmes” isimli şiiri 1857 yılında yazmıştır. Ağa Mesih Şirvani’nin beyitine 

bir naziredir. 



 128 

 “Cefergulu Hana” isimli şiiri 1859 yılında Şuşa’da kaleme almıştır. Karabağ hanı 

Cefergulu Hana yönelik yazılan bu şiirdin sonunda Ahundov’a yazılmış hanın cevabı da 

verilmiştir. 

 “Cefergulu Hana” adlı ikinci mektubu ise 1860 yılında Zakir divanında yer 

almaktadır. 1868 yılında Adolf Berje’nin yayımladığı “Azerbaycan Şairlerinin Şiirleri 

Mecmuası” ’nda yer verilmiştir. 

 “Cefergulu Hana” başlıklı üçüncü mektubu1850’lerin sonunda yazılmıştır. 

 “Çeşme Kitabesi” adlı şiiri 1863 yılında yeni elifbe layihasını Türkiye’ye 

görüşmeye giderken Batum’da Şövki Efendi’nin evinde yazmış ve ona ithaf etmiştir. 

 “Seide Hitab” şiiri 1863 yılında Batum’da bulunduğu sırada yazılmıştır. Osman 

Şövki Efendinin oğlu Müti Beye nasihatlerden oluşmaktadır. 

 “Fuad Paşanın Medhinde” isimli şiiri 1863 yılında İstanbul’da bulunduğu sırada 

Fuad Paşa’ya ithafen yazılmıştır.  

 “Hecvi Ebdürresul Han” isimli şiiri 1868 yılında Tiflis konsolosu olan Eli Han’a 

gönderdiği mektuba ilave olarak yazmıştır. 

 “Molla Eli” isimli şiiri 1860’ların sonun da yazmıştır.  

 “Şahmat Oyunu Hakkında” isimli şiiri 1864 yılında Gocur yaylasında yazmıştır.  

 “Vanda” isimli şiiri 1876 yılında Tiflis’e konser vermeye gelen Vanda adlı genç 

Polonyalı piyanist hakkında yazılmıştır. 

 “Hekayeti-Seyyid Elem Selyani” 1876 yılında Gocur yaylasında yazdığı bu eser 

üç şiirden oluşmaktadır.  

 Ahundov’un eserlerinde genellikle klasik şiir geleneğine bağlı kalındığı ve 

döneminin sosyal, kültürel ve siyasi meselelerini de yansıttığı görülmektedir. 

 

  



 129 

2.8.2. Çeşitli Yazıları 

 

2.8.2.1. Kritika 

 

Ahundov’un “Kritika” başlıklı makalesi, döneminde bir gazete sekreterine 

yazdığı ve gazetecilik uygulamaları hakkında özellikle nasıl eleştiri yapılması gerektiği 

konusunda bir eleştiri içerir. Ahundov, bu yazısında Avrupa'da her metnin ve yazının 

eleştirildiğini belirtir ve Şarklı aydınların da bu yöntemi benimsemesi gerektiğini 

vurgular. 

Makalesinde, eleştirinin pozitivist bir bakış açısıyla kullanılması gerektiğini 

savunur ve bu yöntemin geleneksel ve toplumsal sorunlara yönelik iyileştirmeler 

getireceğine inanır. Ona göre modern düşünce, geleneksel düşünceyi eleştirerek ortaya 

çıkar. 

Ahundov’un eleştiri konusundaki düşünceleri diğer yazılarında da yer alır ve 

eleştirinin modern edebiyatta önemli bir yere sahip olduğunu vurgular. Eleştirinin, 

modernleşme sürecinde geleneksel toplumdan çağdaş medeniyete geçişte önemli bir rol 

oynadığını belirtir. 

Sonuç olarak, Ahundov’un “Kritika” makalesi, modern edebiyatın ve düşüncenin 

bir parçası olarak eleştiriyi vurgular ve bu yöntemin toplumsal değişimde önemli bir rol 

oynadığını savunur. 

 

 

2.8.2.2. Yek Kelme 

 

Ahundov’un “Yek Kelme Hakkında” başlıklı makalesi, Mirza Yusuf Han'ın “Yek 

Kelme” adlı eserine derin eleştiriler getirir. Mirza Yusuf Han, bu eserinde Fransız 

anayasası ve İnsan Hakları ve Vatandaşlık Bildirgesi'nden maddeler seçerek İran'da 

anayasanın gerekliliğini ve Batı medeniyeti ile İslam'ın uyumunu savunur. 

Ahundov’a göre Yusuf Han, İran ve İslam milletinin gerçek ihtiyaçlarını doğru 

anlamamıştır. Ona göre, kanunun tek başına ülkeyi düzeltemeyeceği ve öncelikle 

insanların eğitim alması ve cehaletten kurtulması gerektiği vurgulanır. Ayrıca, modern 



 130 

anayasanın şeriatla uyumsuz olduğu ve bazı insani hakların din tarafından kısıtlandığı 

belirtilir. 

Ahundov, “Yek Kelme”deki maddeleri ele alarak şeriatın hukuk ve özgürlük 

ilkeleriyle çeliştiğini savunur. Örneğin, şeriatın adalet kaynağı olduğu düşünülüyorsa, 

hukukun eşitlik ilkesinin şeriatla uyuşması gerekir. Ancak, şeriatın bazı insani hakları 

kısıtladığı ve özgürlüğü kabul etmediği belirtilir. 

Sonuç olarak, Ahundov “Yek Kelme Hakkında” makalesinde, Mirza Yusuf Han'ın 

eserine yönelik derin eleştiriler ve şeriat ile modern anayasa arasındaki çatışmayı 

vurgulayan bir analiz sunulmaktadır. 

 

 

 

  



 131 

III.BÖLÜM 

 

 

3. MİRZA FETHALİ AHUNDOV TİYATROSU 

 

Mirza Fethali Ahundov, 19. yüzyılın ikinci yarısında, Azerbaycan'da tiyatro 

alanında önemli bir figür olarak ortaya çıkmıştır. Tiyatroya olan ilgisi, dönemin Kafkasya 

Umumi Valisi Prens Vorontsov'un teşvikiyle ve Tiflis'te yeni bir tiyatro binasının 

inşasıyla daha da güçlenmiştir. Ahundov'un tiyatro eserlerinde, Rus ve Batı Avrupalı 

tiyatro yazarlarının etkisi açıkça görülmektedir. Ancak, bu yabancı etkileri yerli çevreden 

seçtiği canlı ve orijinal karakterlerle birleştirmesi, eserlerine benzersiz bir nitelik 

kazandırmıştır. 

Ahundov'un tiyatro eserleri, sadece eğlendirici bir unsur olmanın ötesinde, 

toplumsal eleştiri ve değişim aracı olarak da işlev görmüştür. Eserlerinde toplumsal 

içerikli konulara odaklanarak, Azerbaycan ve Doğu halklarının yaşadığı sorunları ele 

almıştır. Halkın yanlışlarını eleştirel bir bakış açısıyla ortaya koyan Ahundov, bu 

eleştirileri mizahi unsurlarla birleştirerek halkı eğitmeyi amaçlamıştır. Yazdığı 

komedilerde, cehalet, kolay yoldan para kazanma isteği, batıl inançlar, çok eşlilik gibi 

konuları işleyerek, toplumu bilinçlendirme çabası göstermiştir. 

Ahundov'un tiyatrosu, sadece Azerbaycan toplumunu yansıtmakla kalmamış, aynı 

zamanda bir reform aracı olarak işlev görmüştür. Toplumun geri kalmışlığına ve 

cahilliğine dikkat çeken eserleri, çağın gerekliliklerine uygun olarak okulların açılması, 

batıl inançların ortadan kaldırılması ve halkın terbiye edilmesi gibi hedeflere yönelik birer 

araç olmuştur. Ahundov'un tiyatrosu, çağının karmaşık sosyal yapısına ve çağdışı 

geleneklere eleştirel bir bakış sunarak, toplumsal değişim ve modernleşmenin önündeki 

engellere dikkat çekmiştir. 

Ayrıca, Ahundov'un tiyatrosu gerçekçi ve eleştirel bir bakış açısına sahiptir. 

Toplumdaki aksaklıkları gizlemeden, açık bir şekilde ele alarak, halkını gerçeklerle 

yüzleşmeye çağırmıştır. Bu gerçekçi yaklaşımıyla Ahundov, Azerbaycan tiyatrosunda 

realizmin ve eleştirel realizmin öncüsü olarak kabul edilmiştir. 



 132 

Ahundov'un tiyatrosu, sadece eğlence amacı gütmeyip aynı zamanda toplumsal 

değişim ve eğitim aracı olarak önemli bir rol oynamıştır. Yazar, tiyatrosu aracılığıyla 

halkını bilinçlendirme, gerçekleri gösterme ve çağın gereksinimlerine uygun bir 

toplumun oluşturulması için çaba sarf etmiştir. Bu nedenle Ahundov'un tiyatrosu, sadece 

döneminin Azerbaycan'ını değil, aynı zamanda genel bir toplumsal değişim ve 

bilinçlenme çabasını yansıtmaktadır. 

Mirza Fethali Ahundov'un tiyatrosu, sadece edebî birer eser olmanın ötesinde, 

toplumsal eleştiri ve değişim aracı olarak önemli bir yer tutmaktadır. Ahundov, 

Azerbaycan toplumunun sorunlarına dikkat çekerek, halkını bilinçlendirmeye çalışmış ve 

tiyatroyu etkili bir reform aracı olarak kullanmıştır. Eserleri, sadece o dönemin 

Azerbaycan'ını değil, aynı zamanda genel bir toplumsal değişim ve bilinçlenme çabasını 

yansıtmaktadır. Ahundov'un tiyatrosu hem edebî değeri hem de toplumsal etkisiyle dikkat 

çeken bir öneme sahiptir. 

Ahundov'un eserlerinde kadınları olumlu bir şekilde portreleyerek, onların da 

yetenekli, akıllı, cesur ve onurlu bireyler olduğunu göstermesi dikkat çekmektedir. Bu, 

dönemin genel algısına aykırı bir duruş sergilemiştir çünkü o dönemde kadınlar insan 

olarak değil, sıklıkla alay edilen veya küçümsenen varlıklar olarak görülmekteydi. 

Ahundov'un eserleri, kadınların toplumsal adaletsizliklerle ve cehaletle mücadele eden 

yaşamlarından kesitler sunarken, aynı zamanda onların güçlü karakterlerini ve 

girişkenliklerini de vurgulamaktadır. 

Ahundov’un eserleri, Azerbaycan toplumunun ve dönemin gerçekliklerine 

cesurca ayna tutmuş, halkın günlük yaşamından kesitler sunarak modernleşme ve 

bilinçlenme çabalarına katkı sağlamıştır. Özellikle kadın karakterler üzerinden yapılan 

vurgu, Ahundov'un zamanının ileri bir düşünürü olduğunu ve kadınların potansiyellerini 

ve güçlü yanlarını ortaya çıkarmak için tiyatroyu etkili bir araç olarak kullandığını 

göstermektedir. 

Ahundov'un eserleri sadece sanatsal açıdan değil, aynı zamanda toplumsal bir 

perspektiften bakılarak, onun Azerbaycan tiyatrosunda ve genel olarak toplum bilinci 

oluşumunda oynadığı kilit rolü görülebilir. Günümüzde de geçerliliğini koruyan önemli 

birer referans kaynağı olarak görülmekte olan eserleri toplumsal değişim çabalarına ilham 

vermektedir. Mirza Fethali Ahundov'un 1850 ile 1855 yılları arasında yazdığı altı 



 133 

komedisi pek çok araştırmacı tarafından detaylı bir şekilde incelenmiştir. Bu 

çalışmamızda, Ahundov'un komedileri özel bir odak noktası olarak ele alınmış ve 

üzerinde detaylıca durulmuştur. Özellikle bu eserlerin kadın meselesi açısından analizi, 

Ahundov'un kadın karakterlerine yaklaşımını ve onların toplumsal bağlamdaki rolünü 

daha iyi anlamaya çalışılmıştır. Özellikle kadın meselesinin vurgulanması, Ahundov'un 

kadın karakterlerini nasıl portrelediğini ve onların toplumsal rollerini incelenmiştir. 

 

 

 

 

 

  



 134 

3.1. MİRZA FETHALİ AHUNDOV’UN KOMEDİLERİ 

 

“Bahar günüdür kalk temaşaya gidelim.  

Dünyaya güvenilmez, bir daha bahar gelecek mi, kim 

bilir? 

Kalk bahar rüzgârının hareketini, kuşun ahenkli 

nağmesini,  

Lâle bahçesinin hoş kokusunu ganimet bil! 

Yeşil ağaçlarının yaprakları akıllı insanın nazarında 

Allah'ın varlığına birer defter sayfasıdır.” 

Şeyh Sadi9 

 

Çalışmamızda komedi metinlerinden gerekli alıntılar Müzeyyen Buttanrı’nın 

2006 senesinde yayımladığı “Mirza Fethali Ahundzade'nin tiyatro eserleri ve 

“Aldanmış Kevakib” isimli Hikâyesi (metinler ve incelemeler)” başlıklı Türkiye 

Türkçesine aktarılmış kitabından yararlanılarak yapılmıştır. 

Oyunlar incelenirken Katman Soyma Yaklaşımı temelinde ve Yapısalcı 

Yaklaşımı merkezde tutan, metnin temel niyetini anlamayı amaçlayan ve metinlerarası 

bakan bir oyun analiz yöntemi kullanarak ilerleyeceğiz. 

  

 
9Bu şiir Şeyh Sadi'nindir Ahundzâde'nin kendisi manzumeyi tercüme etmiştir. Onun tercümesi esas 

alınarak Türkiye Türkçesine aktarıldı. Ahundov’un ilk oyunu olan “Hikâyeti Molla İbrahimhalil 

Kimyager” de Derviş Abbas isimli karakter tarafından okunur. (Haz. Yavuz Akpınar, Komediler, Ege 

Üniversitesi Basımevi, Bornova - İzmir, s. 50) 



 135 

3.1.1. HİKÂYET-İ MOLLA İBRAHİM HALİL-İ KİMYAGER (1850) 

 

3.1.1.1. Oyuna Ait Bilgiler 

 

“Hekâyet-i Molla İbrâhim Halîl-i Kimyâger” adlı oyun, Ahundov'un ilk komedisi 

olduğu kadar aynı zamanda Azerbaycan edebiyatının ilk tiyatro eseridir. Eser, Nuha 

(şimdiki Şeki) şehrinde yaşanan gerçek bir olaydan ilham alınarak yazılmıştır. Molla 

İbrahim Halil'in bakırı gümüşe dönüştürdüğü iddiasıyla insanları kandırma hikâyesini 

anlatan bu komedi, toplumsal eleştirilerle doludur. 

 1850 yılında yazdığı eseri bizzat Ahundov Rusçaya çevirerek 1851 yılında Kavkaz 

gazetesinin 12, 15 Haziran tarihli sayısında yayımlamıştır.10 Mirza Cafer Karacadağı 

tarafından Farsçaya ilk defa 1871’de çevrilmiştir (Ahunzade, 2005 I. Cilt: 247). Eserin 

bazı batı dillerine de çevrisinin yapıldığı bilinmektedir. 

Nadir Memmedov’un editörlüğünü yaptığı “Mirza Fethali Ahundzade Eserleri I” 

adlı kitabının 246. Sayfasında yer alan “İzahlar” bölümünde bu oyunun yazım süreci 

hakkında da detaylı bilgi yer almaktadır. “Mirze Feteli'nin bu eserinin konusu, 19. 

yüzyılın 30'lu yıllarında, kendi doğduğu vatan olan Şeki şehrinde gerçekten yaşanmış bir 

olaydan alınmıştır. Eserin başkahramanı Molla İbrahimhelil kimyager, 19. yüzyılın ilk 

yarısında Şeki'de yaşamış gerçek bir kişiliktir. Bu konuyla ilgili ilk bilgi, edebiyatçı 

dramaturg Reşid Bey Efendiyev'in (1863-1943) anılarında verilmiştir.” Bu bölümden 

edinilen bilgiye göre dönemin Çar yönetimi sırasında Kafkasya’nın ilhakının ardından ve 

İran ile Türkiye arasında geçen savaşların ardından fethedilen bu topraklara Rus devleti 

uzman müdendis, ekonomist, etnograf ya da gazeteciler göndermiştir. Bu bölgede merak 

edilen en önemli şey şüphesiz madenler olmuştur. “Reşid Bey Efendiyev'in verdiği 

bilgilere göre, o zaman “Nuha” bölgesinde Molla İbrahimhelil adında bir dolandırıcı, 

kimya yeteneğiyle sadece halkı değil, Çar yönetiminin yerel işçilerini de kandırmayı 

başarmıştı.” Bu açıklamalardan anlaşılan Molla İbrahimhalil adlı kişinin toprakla bir 

miktar gümüşü karıştırarak bölgeye gelen “serder defterhanasına” bir dilekçe ile sunar ve 

Haçmaz dağlarında maden aramak için izin ve maddi yardım talep eder. Getirdiği toprak 

 
10 Ahundzade, Mirza Fethali. Kavkaz gazetesi 12, 15 Haziran 1851, No. 44, 45, Baku.  



 136 

Petersburg’a gönderilir ve içinde %80 oranda gümüş bulunduğu anlaşılır. Bunun üzerine 

Rus hükümeti Molla İbrahimhalil’e izin ve dört bin manat verir. Molla İbrahimhalil bu 

izini aldıktan sonra Haçmaz dağlarında çadır kurar ve bir süre oralarda yaşar. “Her 

taraftan zengin tüccarlar onun yanına gelirler. Molla İbrahimhelil ise yanına bir derviş 

alarak, iksir ile toprağı gümüşe dönüştürme hakkında söylentiler yayarak halkın kafasını 

karıştırırdı. Böylece, kısa bir süre içinde Molla İbrahimhelil büyük miktarda para 

biriktirir” (Reşid Bey Efendiyev. MirzeFeteli hakkında bildiklerim ve duyduklarım. 

“İnkilab ve medeniyyet” dergisi, 1928, №3, aktaran Memmedov, Ahundzade, 2005 I. 

Cilt: 248). 

  

3.1.1.2. Oyun Özeti 

 

Oyun 1832 yılının bahar ortalarında Nuhu şehrinde geçmektedir. İlk perde Hacı 

Kerim’in evinde açılır. Sahnede ilk olarak Kuyumcu Hacı Kerim ve arkadaşları Meşedi 

Tüccar Cabbar, Şeyh Salah, Molla Salman, Sefer Bey, Hekim Zaman Ağa ve Şair Hacı 

Nuri görülür. Kuyumcu Hacı Kerim arkadaşlarına Keldekli Molla İbrahim adında bir 

kimyagerin Haçmaz dağlarında bir çadır kurduğunu ve bir iksir hazırlayarak bakırdan 

gümüş yaptığını anlatır. Hekim Zaman Ağa ve Şeyh Salah da onun söylediklerine ilaveler 

yaparak doğrularlar. Molla Salman ve Sefer Bey de bunu duyar duymaz gidip zengin 

olmak, paralarını katlayarak çoğaltmak isterler. Paraları olmadığı için Hacı Rahim’e 

ellerinde ne var ne yoksa rehin verip borç almayı planlarlar.  Onlar bu planları yaparken 

Şair Hacı Nuri tarihsel bir konuda yazdığı şiiri cebinden çıkardığı kâğıttan okumak ister 

ama arkadaşları onunla ilgilenmez. Şair Hacı Nuri onların kimyagere giderek gümüş 

almaya katılmaz ve “hayır” der. Nedeni sorulduğunda ise onlara; 

“Şair Hacı Nuri: Çünkü herkesin kendi mesleği kendine kimyadır ve mutlu 

yaşamasına sebeptir. Bu nedenle bir adamın kimyagerlerin peşine düşmesine ne gerek 

var? Molla İbrahimhalil'i ben görmedim ama, onun göz boyayarak insanları aldatmakta 

olduğunu anlıyorum. Gerçi bundan bir zaman önce onun Tiflis'e gittiğini duydum ama 

onun simyacılık yapmasına izinli olduğunu ve simyacılık yaptığını kim gördü? Bu 

dünyada simyacılık diye bir şey yoktur. Haçmaz'dan gelen şu Şeyh Salah sizi bir dereceye 



 137 

kadar inandırıp aklınızı karıştırdığı için benim sözüme asla inanmayacaksınız” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 52). 

Diğerleri Şair Hacı Nuri’ye katılmazlar ve kendi yaptıkları işlerin onları zengin 

etmediklerini söylerler. Şair Hacı Nuri tek tek tüm gruptakilerin fakirleşme nedenlerini 

yüzlerine vurur; Kuyumcu Hacı Kerim halk arasında itibarını kaybetmiştir çünkü işinde 

çaldığı için ahlaksızlığı ortaya çıkmış ve kimse ona güvenmez, iş vermez olmuştur. 

Hekim Zaman Ağa da kendi aczinin sebebini sorduğunda Şair Hacı Nuri; hekimlik asıl 

işi olmadığı halde hekimlik yapıp insanların ölümüne sebep olmuş, yanlış ilaçlar 

vermiştir, asıl baba mesleği olan berberlikle yetinip düzgün çalışsa, uyarıları dinlese 

durumunun böyle olmayacağını anlatır. Molla Salman da kendi fakirliğinin sebebini 

sorunca Şair Hacı Nuri; aslında katırcı olması gerekirken babası molla olduğu için molla 

olmak istemesinin yanlış olduğunu, okumuş ilim sahibi olmuş bir kimse olmadığı halde 

miras olarak molla olmanın yanlışlığını anlatır. Toprak Sahibi Sefer Bey de kendi 

zengiliği olmayışını sorunca Şair Hacı Nuri; topraklarını ektirip biçtirmek yerine kavga 

dövüş, dedikodu gibi kötü davranışları sebebiyle halkı bıktırdığını, sürgüne 

gönderildiğini, hapislere düştüğünü açıklar. Şair aslında Meşedi Cabbar’ın aşırı tamahkar 

olduğunu, faiz nedeniyle parasını kaybettiğini söyler. Kendi zengin olmayışı 

sorulduğunda ise Şair bulunduğu dönem ve yaşadığı yerde şairliğinin, şiirlerinin değerini 

bilenler olmadığı, hünerini anlayabilecek kadir bilen insanlarla yaşamadığı için bu halde 

olduğunu anlatır ve kovulur: 

“Kuyumcu Hacı Kerim- Bu ne halt eder ne edepsizce konuşur? Acaba bu meclise 

seni kim çağırdı, nasihat etmene kim müsaade etti? Bu nereden böyle filozof olmuş? Çık 

git. Senin nasihatin bize lazım değil. 

Bütün Meclistekiler- (Bir ağızdan) Çık git, senin nasihatin bize lazım değil. 

Şair Hacı Nuri- (Acele ile kâğıdını koynuna sokarken) Gidiyorum, doğru söz acı 

olur” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 54). 

İkinci perde Haçmaz dağında geçmektedir. Molla İbrahimhalil ve yardımcısı 

Molla Hamit arasında geçen kısa bir diyalog ve ardından Nuhulluların sahneye girişleri 

ve kısa bir diyalogları sahnelenir. Nuhuluların geleceğini öğrenen İbrahimhalil 

yardımcısına tembihler vermektedir: 



 138 

“Molla İbrahimhalil- Molla Hamit, onlar geldiğinde hürmet et, çadıra al oturt, 

hallerini sor, ne için buraya geldiklerini öğren. Eğer para getirdik gümüş 

alacağız derlerse, üstadım şimdiye kadarki kürelerin gümüşünün tamamını Eylis 

Ermenileri'ne verdi, elimizdeki kürenin gümüşü dahi onlara satılmıştır ve ikinci 

kürenin iksirinin oluşmasına da bir ay vardır. Boş yere eziyet çekip buralara 

gelmişsiniz... Üstadım sizden ne para kabul edecek ne de gümüş verebilecektir 

de. Eğer beni görmek isterlerse onlara “Üstadım üç günlüğüne inzivaya çekilmiş 

olup ibadettedir. Bu üç gün zarfında bir kişi ile görüşmesi, konuşması mümkün 

değildir de” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 54). 

Yardımcısı anlamayınca “Ben ne dersem öyle yap.” diyerek çadırına girer. 

Nuhulular gelince de aynen onun istediği gibi konuşan Molla Hamit’in üç gün bekleme 

teklifini kabul ederler. Bu sırada Derviş Abbas bulunduğu yerden omzunda kaplan derisi, 

elinde borazan, koltuğunda bir büyük horoz ile çıkarak “Ya hu, ya hak” diyerek uygun bir 

yere çivi çakar, borozanı üç kez üfler, horozu çaktığı bir çiviye bağlar ve Şeyh Sadi’nin 

şiirinden şu üç beyiti okumaya başlar: 

“Nezm 

Ruz-i beharesthiz, ta be-temaşa revim 

Tekyeber eyyam nist, ta digerayedbehar. 

Hiz, genimetşümar cümbüş-i bad-i rebi, 

Nale-yimövzun-i mürg, buy-i hoş-i lalezar.  

Berg-i direhtan-i sebz der nezer-i huşmend.  

Her veregidefteristme'rifet-i girdgår” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 56). 

 

Sonra yine borozana üfler, kaplan postunu yere atıp “Ya hu, ya hak” diyerek 

oturur. Nuhulular bu ayinsel hareket, ses, mimik ve şiirden etkiler ve korkarlar, dehşete 

düşerler, anlamadıkları bu durumu sorduklarında ise şu yanıtı alırlar: 

“Molla Hamit- (Kahkaha ile) Hahahahaha! Evet bu soruyu sormaya hakkınız 

var. Çünkü siz zavallılar sırlardan gafil, hikmet ilminden ve kimyadan habersiz 

kimselersiniz. Bu öyle bir ot ki, kimyanın büyük bir kısmıdır ve bu dağlarda biter 

ve hazret Molla İbrahimhalil'den başka hiç kimse onu tanımaya muktedir 

değildir. Yunan filozoflarının araştırmalarına göre horoz sesi ile yetişir. Derviş 



 139 

Abbas kendi sorumluluğunda her akşam bu horozu getirip gördüğünüz merasimi 

yapar ve onu bir yeni yere bağlar. Gece sabaha kadar yatmaz, horozu çakal ve 

tilkiden muhafaza eder. Ta ki gece horoz ötsün ve onun sesi ile iksir otu yeşerip 

büyüsün. Horozun hizmeti, derviş tayfasından başkalarına ve diğer halk sınıfına 

caiz değildir. Bu, Kitab-ı Ecaibü'l- Gerâib'de açıkça yazmaktadır” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 56). 

Üçüncü perde yine aynı yerde ama Molla İbrahimhalil’in çadırında geçer. 

İbrahimhalil’in izin vermesiyle içeri giren Nuhulular onu övücü sözler dile getirirler. 

İbrahimhalil onların niyetlerini bildiğini söyler, işin nasıl yaptığını detaylıca anlatır ama 

gümüş almak isteyen çok kişi olduğunu belirtir. 

“Molla Hamit- Ağa şunu söylüyordum, bunların hepsi Müslüman kişiler ve 

bunların tercihi, melun Yahudilere göre daha elzemdir. Eğer kereminiz olursa... 

Molla İbrahimhalil- (Biraz kızarak) Hayır, öyle değil. Ben söz verdim, milyon 

için kendi sözümden dönmem. Bak benim aklıma ne geldi. Şimdi sen bana cevap 

ver bakayım. Bu ayın küresinin iksiri, tamamlandıktan sonra ne kadar pud bakırı 

gümüşe çevirmeye yetecek? 

Molla Hamit- (Başırı yukarı kaldırıp, gözünü çadırın tavanına dikip, sağ elinin 

baş parmağı ile çenesine dayanarak yarım dakika düşündükten sonra cevap 

verir.) Otuz iki pud gümüşün iksiri hazırlanmış olup, otuz günden sonra 

tamamlanacak otuz iki pud bakıra vurularak halis, mihenk taşından çıkmış 

gümüş elde edilecektir. Sen iki pudu da bakırın tortusuna çık, gelecek ayın 

başında otuz pud gümüş olacaktır. Çünkü iksirin ve maden cevherlerinin 

miktarını düşünürsek bu sonuç çıkmaktadır. 

Molla İbrahimhalil- Bu beyler ne kadar para getirmişler? 

Nuhululardan birisi-Beş bin manat ağa. 

Molla İbrahimhalil- Güzel. Molla Hamit, bak benim aklıma ne geldi. Bu 

ağaların parası azmış. Bunlara on pud gümüş vermek yetecektir. Geriye yirmi 

pud kalır, onu da Yahudiler alsınlar ki, ben sözümde durmuş olayım. Sen ne 

dersin, işi güzel bağladım mı? Hemsenin arzun mezhebdaşlarının yanında 

makbul oldu, hem de benim sözüm yerine geldi” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 58). 



 140 

Nuhulular bu işe çok sevinip paraları hemen vermek isteseler de İbrahimhalil 

paralara el sürmez, kendini dindar ve mütevazi gösterir. 

Dördüncü ve son perde de yine aynı mekânda geçmektedir. Molla İbrahimhalil 

Nuhuluların uzaktan geldiğini görünce yardımcısına bazı talimatlar verir ve kendisi 

gelenleri görmezden gelerek çalışır görünmektedir. Nuhulular onu gördüklerine mutlu 

olarak selam verirler ama Molla İbrahimhalil onlara kızar, azarlar, Nuhuluların oraya 

ayak basmalarının ona kötülük ettiğini söyleyerek hayıflanır. Nuhulular şaşkındır, 

kusurlarını anlayamazlar: 

“Molla İbrahimhalil- (Büyük bir üzüntü ile) Bundan daha fazla ne yapacaksınız? 

Bugün iksirin tamamlandığı ve madenlerin kapta kaynadığı saatte bu yere ayak 

bastınız. İksirin özelliği, şudur: İksirin kapta kaynadığı yerin dört tarafı ve 

civarında bir ağaca kadar yabancı insan ayağı basmamalıdır. Çünkü iksir bu 

durumda kendi özelliğini yitirip havaya kalkar ve bozulur. Cinlerin büyücüsü 

Şekkak'ın bu konuda çok açık uyarıları vardır. Bu yüzdendir ki ben kendi 

isteğimle böyle şehir dışında bir yere çekildim. 

Nuhulular- (Hayretle) Ağa, biz sizin emrinize göre geldik; bugün otur gün 

tamamlandı. 

Molla İbrahimhalil- Ah, ben otuz günden sonra demiştim. Bu şu demektir. Otuz 

gün durun otuz birinci gün gelin. Otuz birinci gün geleydiniz iksin tamamlanmış, 

gümüş küreden çıkmış olurdu. Siz iksirin kapta kaynadığı otuzuncu gün geldiniz. 

Ah, ah, ah!” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 59). 

İksirin onların gelişiyle bozulmasına üzülen Nuhulular çare ararlar, ne 

yapabileceklerini sorarlar: 

“Molla İbrahimhalilMademki gelmişsiniz, hiç olmazsa iksirin kürede kaynadığı 

bu yerden uzaklaşmamanızı kimya kanunu mecbur tutar. Eğer kendi iyiliğinizi 

düşünür ve benim sizin için çektiğim cefayı unutmazsanız, iksir kaptan çıkıp 

tamam oluncaya kadar ki bir saattir kaynamakta olup iki saati kalmıştır 

maymunu aklınıza getirmeyiniz ve maymun şeklini gözünüzde canlandırmayınız. 

Tek çare budur. Ben bir aydır durmaksızın bu işin peşindeyim, zahmet 

çekmekteyim. Yoksa bir anda her şey havaya karışacaktır, Çullu Hekim pek çok 

kez bu tedbiri tecrübe etmiş olup, kendi kimya kitabında da açıkça yazmıştır… 



 141 

Hekim Zaman Ağa- Ağa bundan başka çare yok mu? 

Molla İbrahimhalil-Neden başka? 

Hekim Zaman Ağa- Maymundan başka. 

Molla İbrahimhalil- Sen ne söylüyorsun ne konuşuyorsun be adam. Eyvah, vah, 

vah!  

Hekim Zaman Ağa- Fakat ne yapayım ağa? Maymunu aklımdan çıkaramıyorum. 

Molla İbrahimhalil- (Darılmış ve öfkeli) Ey adam, kes sesini. Unut fikrindekini. 

Hekim Zaman Ağa-Baş üstüne ağa!… 

Molla Salman- Of ne sıcak, lanet olasıcalar! Of bırakmazlar! Çare yoktur. 

Molla İbrahimhalil-Kime lanet okuyorsun? Kimdir seni bırakmayanlar? Neden 

çare yoktur? Ne söylüyorsun? 

Molla Salman- Of çare yoktur, derman yoktur. 

Diğer Nuhulular-Doğrudur, hiç çare yoktur. Asla mümkün olmuyor. 

Molla İbrahimhalil- (Hepsine öfkeyle) Nasıl çare yoktur? Nasıl derman yoktur? 

Ne var? Size ne olmuş? 

Molla Salman- (Arkadaşlarının durumundan, sözlerinden de cesaret alarak) 

Ağa, sanki bütün dağların hayvanları maymun şekline, büyük şebekler sıfatına 

bürünüp gözlerimin önünde bağırıp, üstüme hücum ediyorlar. Of, ne yapacağımı 

bilmiyorum, nereye kaçayım! Of lanet olası maymunlar, lanete gelesiniz 

jebekler! 

Diğer Nuhulular- (Başlarını yukarı kaldırıp) Lanet olası maymunlar, lanet olası 

şebekler! Bu içine düştüğümüz durum nedir? 

Molla İbrahimhalil- (Nuhululara bağırarak) Evinizi Allah yıksın. Yaptığınız bu 

iş nedir? Evinizi Allah yıksın! Kapınız kapansın (Saçlarını yolar, dizine 

vurur)(Aktaran: Buttanrı, 2006: 60-61). 

Molla İbrahimhalil oyun sonunda Nuhululara kızar ve gitmelerini, otuz bir gün 

sonra gelmelerini söyler. Paralarını faizi ile daha fazla gümüş vererek alacaklarını söyler, 

ondan haber beklemelerini ister ve çıkar. 

 



 142 

3.1.1.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj 

 

Ahundov, eserinde cehalet, saflık, aldatma, uzmanlık dışı çalışma, hırs, batıl 

inanç, dini sömürü ve bireysel çıkarları düşünme gibi ana kavramları ele alır. Aynı 

zamanda, feraset, düşünme, meslek vicdanı, akıl ve bilim, kültür ve sanatın önemi, sosyal 

sorumluluk gibi karşı kavramlarla da ilişkilendirir. Yazar, toplumdaki ahlaki sorunlar, 

fanatizm, cehalet, kötü yaşam biçimi, kalıplaşmış düşünce tarzları, hırs, din adıyla 

aldatma ve batıl inançları eleştirir. 

Hacı Nuru Şair'in dilinden söylenen ana mesaj, herkesin kendi alanında 

uzmanlaşması ve bu uzmanlıkla toplumuna hizmet etmesi gerektiğidir. Meslek vicdanı 

ve sorumluğu üzerine de vurgu yapmaktadır. Molla İbrahimhalil'in yalanlarına 

inanmanın, cehaletin ve hırsın bir sonucu olarak insanların zarar gördüğü vurgulanır. 

Azerbaycan Tiyatro Tarihi kitabının yazarı İlham Rehimli, Ahundov’un ilk 

komedisi bile, yazarının feodal toplumun çürümüş manevi ve ahlaki sorunlarına, 

fanatizme, cehalete, kötü yaşam tarzına ve küflü düşünce tarzına karşı aydınlanmış bir 

mücadele duruşunu yansıtıyordu şeklinde değerlendirmektedir. Sade bir olay örgüsü 

üzerinden hayatın kendisini ve bu olaylarda ortaya çıkan sanatsal karakterleri ve renkli 

figürleri tüm belirgin özellikleriyle sergilemiştir. Mirza Fethali Ahundov’un bir oyun 

yazarı olarak, her zaman bazı dolandırıcıların eylemlerinin sonuçlarından ziyade, 

nedenlerini ve toplumsal sorunların kökenlerini açığa çıkarmaya odaklandığını 

belirtmiştir. Bu duruşuyla ile sanatsal estetiğin felsefi ve psikolojik özellikleriyle hem 

seçkin bir entelektüel hem de gerçekçi bir hicivci olarak kabul edilir. “… Buradaki asıl 

mesele daha derin katmanlarda yatmaktadır. Ahundzade'nin açığa çıkmasının hedefi 

sosyal çevre, yozlaşmış düşünceler, cehalet, hurafeler, bencil tutkular, ahlaki 

ahlaksızlıklar, aptallık ve açgözlülük tutkusunun neden olduğu zulümlerdir. Oyun yazarı, 

tüm bunların ortaya çıkmasını ve yaygınlaşan dolandırıcılığı toplumun durgunluğuna 

bağladı.” (Rehimli, 2005: 28).  

Ahundov’un bu eseri, toplumun aydınlanması, doğru bilgiye ulaşma ve 

sahtekârlıklardan kaçınma üzerine önemli bir eleştiri getirir. Ayrıca eser yazarımızın 

modernleşme ve eğitim aracılığıyla toplumu etkileme idealini yansıtır. 

 



 143 

3.1.1.4. Oyunda Olay Dizisi 

3.1.1.4.1. Perde ve Sahne 

Oyun dört perdeden oluşmaktadır. 

 

3.1.1.4.2. Olay ve Durum Dizisi 

Sahne Planına Göre Olay Dizisi: 

Hacı Kerim’in evinde Kuyumcu Hacı Kerim, Meşedi Tüccar Cabbar, Hekim 

Zaman Ağa, Şeyh Salah ve Sefer Bey bir araya gelmişler Molla İbrahimhalil hakkında 

konuşmaktadır. 

Şair Hacı Nuri onlara şiir okumak ister ama onlar onu reddederler. 

Şair Hacı Nuri, hepsinin tek tek hatalarını, neden kötü durumda olduklarını ve 

hilekârlıklarını yüzlerine vurur ve kovulur. 

Dağda Molla İbrahim Halil ve Molla Hamit konuşmakta, Molla İbrahimhalil ona 

gelecek olanları kandırmak için ne yapacağını anlatmaktadır. 

Molla İbrahimhalil çadıra girer. 

Nuhulular gelir ve isteklerini söyler. 

Molla Hamit onların üç gün beklemesini söyler. 

Derviş Abbas bir çeşit tören yapar. 

Nuhulular bu törenin anlamını sorar ve Molla Hamit onlara törenin amacını 

açıklar. 

Üç gün sonra Molla İbrahim Halil çadırdan çıkar ve Nuhulular Molla 

İbrahimhalil’den isteklerini dile getirir. 

Molla İbrahimhalil ve Molla Hamit konuşur ve Nuhuluların paralarının alınarak 

onlara gümüş verilmesine karar verilir. 

Otuz gün sonra Molla İbrahimhalil ve Molla Hamit çadırın dışında 

konuşmaktadır, Molla İbrahimhalil ona talimatlar verir. 

Nuhulular gelir. 

Molla İbrahimhalil onlara kızar, Nuhulular şaşırır. 

Molla İbrahimhalil onların hatasının telafisini söyler ve ateşi harlar, maymun 

düşünmemelerini ister. 

Hekim Zaman soru sorar, maymunu aklından çıkaramadığını söyler. 



 144 

Molla İbrahimhalil cevaplar ve kızar. 

Molla Salman da konuşur ve durumundan şikâyet eder. 

Nuhulular başka çözüm isterler. 

Molla Salman arkadaşlarının durumundan cesaretle maymun düşünmeden 

yapamayacağını söyler ve diğer Nuhulular ona katılır. 

Molla İbrahimhalil onlara kızar öfkelenir. 

Molla İbrahimhalil onların otuz bir gün sonra gelmelerini ister, iksiri tekrar 

hazırlayacağını söyler. 

Molla İbrahimhalil çadırına söylenerek gider. 

 

3.1.1.4.3. Atmosfer 

 

Oyunda dört temel atmosfer kurgulanmıştır. İlkinde Nuhulular ve Şair Hacı 

Nuri’nin konuştuğu sırada oluşan çatışma atmosferi. İkinci sahnede Nuhuluların Molla 

İbrahimhalil’den istediklerini alma umudunun yarattığı ılımlı atmosfer. Derviş Abbas’ın 

sahne ortasında yaptığı tören, borozan sesleri ile oluşan gerilimli atmosfer. Son sahnede 

başlangıçta gerilimli ama sonrasında yaratılan komik atmosferdir.  

 

3.1.1.5. Aksiyon Planı 

A grubunu oluşturan 6 kişi aralarında plan yapar. 

B kişisi ve A grubu çatışır. 

B kişisi gruptan kovulur. 

C ve D kişileri plan yapar. 

A grubu D kişisi ile karşılaşır ve C kişisini bekler. 

C kişisi A grubunu kandırır. 

E kişisi tören yapar. 

A grubu gelince C kişisi kızar, iksirle ilgilenir ve A grubunun maymun 

düşünmemelerini ister. 

A grubu dayanamaz ve maymun düşündüğünü söyler. 

C kişisi onlara kızar, 31 gün sonra gelmelerini ister ve gider. 

 



 145 

3.1.1.5.1. Kavramlar 

Oyunda kullanılan kavramlar genel olarak: cehalet, saflık, aldatma, uzmanlık dışı 

çalışma, hırs, batıl inanç, dini sömürü, bireysel çıkarları düşünme, feraset, meslek vicdanı, 

akıl, bilim, kültür, sanatın önemi, sosyal sorumluluk toplumdaki ahlaki sorunlar, 

fanatizm, cehalet, kötü yaşam biçimi, kalıplaşmış düşünce tarzları, hırs, din adıyla 

aldatma ve batıl inançları, din, molla, hırs, sanat, aldatmak, aldanmak, meslek 

sorumluluğu, çalışma vicdanı, topluma hizmet, vicdan, kibir, tevazu. 

 

3.1.1.5.2. Çatışma 

Cehalet x feraset/bilgi ana çatışma olarak görülür. Aldatmak x aldanmak, batıl 

inanç x bilim, dini inanç sömürüsü x bilim, din adamı x sanatçı, meslek vicdanı x 

uzmanlık dışı çalışma, dürüstlük x hilekarlık gibi yan çatışmalarla desteklenmiştir. 

 

3.1.1.6. Oyunda Yer Alan Karakterler 

3.1.1.6.1. Kişileştirme tablosu 

2.Tablo 2: Hekâyet-i Molla İbrâhimhalî Kimyâger oyunu kişileştirme tablosu 

Karakter adı Biyolojik  Sosyolojik Psikolojik Meslek Tavır ve 

diğer 

özellikler 

Molla 

İbrahimhalil 

İri yarı 

Sarıklı ya da 

takkeli 

 

Toplum 

seviyor ve 

güveniyor 

Yalancı 

Hilekâr 

Sömürücü 

Düzenbaz 

Kimyager 

Din adamı 

Dolandırıcı 

Keldekli 

Kendinden 

emin 

Karşıdakine 

güven veren  

Tevazu 

sahibi 

görünen 

Hacı Nuri  Toplum 

tarafından 

dışlanan 

Dürüst 

Sözünü 

sakınmaz 

İyi gözlemci 

Cesur 

Şair 

 

Nuhulu 

Alim kişi 

 



 146 

Molla Hamit  Toplum 

güveniyor 

Hilekâr 

Düzenbaz 

Molla 

İbrahimhalil'in 

yardımcısı,  

Samuhlu 

Derviş Abbas Otuz 

yaşlarında  

Başında taç 

omzunda 

kaplan derisi 

elinde 

borozan 

Halkı yaptığı 

törensel 

davranışlar ve 

okuduğu 

şiirlerle 

hayrete 

düşüren ve 

inandıran 

İnançlı 

görünen 

Kendinden 

emin, 

Şairane şiir 

okuyan 

Molla İbrahim 

Halil'in 

yardımcısı 

Derviş 

 

İranlı 

Borazan 

çalan 

Hacı Kerim   Toplum iş 

vermiyor ve 

inanmıyor 

Hileci 

Cahil 

Kuyumcu  Nuhulu 

Hekim Zaman 

Bey 

 İnsanları yanlış 

yöntemlerle 

öldürmüş ya da 

hasta etmiş 

Aç gözlü 

Bilgisiz 

Hilekâr 

Cahil 

Halk hekimi 

Berberlik asıl 

mesleği 

Nuhulu 

Molla Selman Genç 

iriyarı 

ancak katırcı 

olabilecek 

görünüme 

sahip 

Halk arasında 

değeri yok 

Cahil 

Hilekâr 

Merhum bilgin  

Molla Celil'in  

oğlu  

Nuhulu 

Okumamış 

Meşedi Cabbar  Faizle para 

veriyor 

Hilekâr 

Tamahkar 

Tüccar  Nuhulu 

Sefer Ağa   Hapiste yatmış 

Sürgüne gitmiş 

Toplumu 

rahatsız ediyor 

Dedikoducu 

Kavgacı 

Cahil 

Toprak ağası Nuhulu 

Şeyh Salah Başında sarık Toplum ona 

güveniyor 

Hilekâr Haçmazlı11 Molla 

İbrahim 

 
11Haçmaz, Kuzey Azerbaycan’ın kuzeydoğusunda bir kasabadır 

 

 



 147 

elinde 

çevirdiği 

tespih 

Halil'in 

destekçisi 

 

 
 
3.1.1.6.2. Ana Karakterler 

 

3.1.1.6.2.1. Şair Hacı Nuri 

 

Şair Hacı Nuri, oyunun ilk perdesinde doğruyu söyleyen, Nuhulu’ları uyarmak 

için çaba gösteren Ahundov’un yarattığı bir karakterdir. İlk perde dışında görülmez. 

Realist bir yaklaşımla oyunda yer alan kişilerin gerçek yüzlerini dile getirmekle 

görevlidir. Oyunun başında Nuhulular hakkındaki gerçekleri dile getirir ve onların ne 

olduklarını yüzlerine vurur. İlk olarak Kuyumcu Hacı Kerim’in neden kazancının ona 

yetmediğini sorması üzerine gerçeği ve yaptığı hilelerini yüzüne vurarak başlar: 

“Şair Hacı Nuri- Sen halkın arasında itibarını kaybettiğin içindir ki hiç kimse 

sana iş yaptırmıyor. Çünkü bir zamanlar yanına elbise yaptırmak için ne kadar 

altın ve gümüş getirdilerse, sen yarısından fazlasını çaldın, bakır ve pirinç katıp 

sahiplerine iade ettin. Sonunda ahlâksızlığın ortaya çıktı. Bu nedenle sana hiç 

kimse iş getirmiyor. Eğer doğru hareket etseydin elbette şimdi devletli, zengin 

kimselerden biri olurdun” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 52). 

Hekim Zaman Bey kendi durumunun neden kötü olduğunu sorar Şair Hacı 

Nuri’ye ve şu gerçekçi cevabı alır:  

“Şair Hacı Nuri- Çünkü sen kendi sanatını terk edip bilmediğin işe başladın. 

Hekimlik senin mesleğin değildi. Senin baban Rahman Usta berberdi. Ustura, 

bileği ile oldukça iyi bir servet kazandı, sen mahvettin. Rahmetli, büyük eziyet 

çekip sana güzel berberlik öğretmişti. Sen buna razı olmayıp Tiflisli berberler 

gibi hekimlikte de şöhret olmak istedin. İşte bak bir mezarlık dolusu adamı 

kırdın. Halk senin yaptıklarını anladı ve seni terk etti. Şimdi ne berber, ne de 

hekimsin. Ben sana Rus hekiminin yanına git ve ondan sıtma hastalığının 

tedavisini öğren ve tuz ile sıtmayı tedavi etmekten vazgeç dedim ama sözüme 

kulak asmadın” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 52-53). 



 148 

 Ardından Hekim Zaman Bey itiraz eder, kızamığı iyileştirmek için Rus hekimin 

dediği “tuz” fikrinin saçmalığından bahseder, ancak bu şekilde aslında hekimlikle hiç 

ilgili ve bilgili olmadığı ve Şair Hacı Nuri’nin doğru söylediği sahnede ortaya çıkar:  

“Hekim Zaman Ağa- (Özür dileyerek) Bana dediler ki Rus hekimi sıtmaya “Hleb 

sol” ile ilaç yapmaktadır. Rus dili bilenlerden “sol” nedir diye sordum, “tuz” 

dediler. Sıtmayı tuz ile tedavi etmek mümkün müdür? 

Molla Salman- (Hekim Zaman Ağanın ağzını kapatıp) Allah’ını seversen kapa 

ağzını. Ahmaklığını fazlaca ortaya koyma. O tuz başka tuzdur” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 53). 

Burada bahsi geçen tuz 19. yüzyıl Rus hekimlerinin sıtma hastalığı tedavisinde 

kullandıkları “hleb-sol”denen ama halk arasında “tuz” diye bilinen bir ilaçtır. Ahundov 

burada halk hekimliği eleştirisi de yaparak aslında sıhhiyeci olan Hekim Zaman Bey’in 

halka yanlış tedaviler uyguladığı ve bunun sonucunda ölümlere sebep verdiğini 

belirtmektedir. Böylece daha sahne değişmeden Şair Hacı Nuri’nin sözlerinin haklılığı 

seyirciye gösterilmiş olur. Ayrıca Hekim Zaman Bey’in de parasının olmadığı ve kendi 

karısının bağını rehin göstererek tefeciden para almak istediği anlaşılır. O devirde kırsal 

kesimde toprak sahibi olmak kıymetli iken akılsızlığı ve para hırsı yüzünden o 

toprağından bile vazgeçmektedir. Ayrıca Ahundov toprak sahibi olmayı köy motifini 

tanıtmak için kullanmıştır denebilir.  

Ardından Molla Salman kendi fakir durumunun sebebini Şair Hacı Nuri’ye sorar: 

“Şair Hacı Nuri- Bunun da sebebi var. Sen çok iyi katırcılık yapabilirsin ama, 

benim “molla” olmam gerekir, çünkü babam molla idi dedin. Atan okun ilim 

irfan sahibi kişi idi. Sen doğru dürüst kendi adını bile yazmaya kadir değil nasıl 

molla olacaksın? İlim irfan baba kürkü değil ki mirasla evlada kalın. Bu yüzden 

halk arasında değerin yoktur, zenginliğin nereden olsun. Eğer katırcılık etseydin 

bu boy bos ve güç ile yılda yüz elli manata para demezdin” (Aktaran: Buttanrı, 

2006: 53). 

 Şair Hacı Nuri burada mollalıktan ziyade katırcılığın yakışacağını söyleyerek hem 

din adamlığının zor bir iş olduğunu, sadece okumak ve bilgili olmakla mümkün olacağını 

hem de bu işin babadan oğula geçemeyeceğini vurgulayarak genel bir din adamları 

eleştirisi de yapmaktadır. Oyunun başında bu topluluk içerisinde sarık takarak ve elinde 



 149 

tesbih taşıyarak dolaşan bu Molla Salman’ın aslında din adamı görüntüsünün altında daha 

okuma yazma bile bilmeyen, cahil ve ancak katırcılık yapabilecek vasıfta biri olduğunu 

anlarız. 

Son olarak Toprak Ağası Sefer Ağa kendi durumunu sorar Şair Hacı Nuri’ye ve 

acımasızca gerçek yüzüne vurulur: 

“Şair Hacı Nuri- Sen toprak sahibisin. Topraklarını ektireydin, biçtireydin 

servet, mal mülk kazanırdın. Hâlbuki sen ne yaptın, boş yere onunla bununla 

kavga dövüş ettin, onun bunun dedikodusunu yapıp kötü sözler söyledin. 

Devletin ileri gelenlerini, memurlarını, suçluyu, suçsuzu şikâyet etmekle 

bıktırdın, usandırdın.  Sonunda başkalarını rahatsız eden adam olarak tanındın. 

Üç yıl hapishaneye düştün,üç yıl sürgüne gönderildin, güzel ömrün gitti. Şimdi 

istiyorsun ki bir sahtekâr kimyagerin servetinden birden bire zenginleyesin” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 53). 

Bu sözlerin doğruluğunu da sahne başında seyirci görür çünkü toprak ağası 

olmasına rağmen Sefer Ağa’nın hiç parası yoktur ve o da faizci/tefeci Hacı Rahim’den 

köyünü rehin göstererek para alma düşüncesinde olduğunu söyler. Toprak ağalığı artık 

yapamadığı açıkça görülmektedir. Ahundov bu tipi vererek dönemin toplum yapısındaki 

büyük toprak sahiplerinin yani ağaların eleştirisini yapmak ve köy yaşantısını tanıtmak 

için bir halk kültürü unsuru olarak kullanır. 

 Ahundov toplum içerisinde o dönemde sorun olan faizcilik konusuna da değinir. 

Kısa yoldan zengin olmak isteyen Nuhalılar faizciden borç alarak açgözlülüklerini ortaya 

koyarlar. Bu topluluk içerisinde bulunarak diğeri gibi para hırsı içerisinde olan Tüccar 

Meşhedi hakkında ise şöyle konuşur Şair Hacı Nuri: 

“Meşedi Cabbar aşırı tamahkârlığı yüzünden yüzde yüz faizle az miktarda 

sermayesinin tamamını halka dağıttı ki birden zenginlesin. Eğer ele 

geçirebilirse, şimdi sadece sermayesine de razıdır” fakat lafına devam edemez, 

hemen sözü kesilir. Kuyumcu Hacı Kerim onun sanatını, durumunu 

küçümseyerek konuşur ve hüneri olan şiir yazmanın işe yaramadığını söyler: 

“Şair Hacı Nuri- Doğru, benim hünerim gerçekten kimyadır. Fakat siz kimyaya, 

başka hammaddeleri bünyesine kabul etsin dediğiniz içindir ki kimya değildir. 

Benim hünerimin anlaşılması için zevk, bilgi, hüner gerekir. Ancak böyle 



 150 

hünerlere sahip olanlar benim söylediğim şiirlerin kadrini bilirler. Şu anda 

benim şansımdan hemşehrilerim sizsiniz. Sizde de ne bilgi ne akıl var. Bu 

şartlarda benim hünerimden ne fayda hasıl olur, şiirimden ne fayda sağlanır?” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 53). 

Daha ilk perdede tüm gerçeği bütün çıplaklığıyla seyirciye dile getirir ve kendisini 

de bu şekilde tanıtır Şair Hacı Nuri. Bu diyalogdan anlaşıldığı üzere doğru söz 

söylemekten dışlanmak pahasına da olsa vazgeçmeyen bir tiptir. Yaşadığı toplumdan 

farklı olduğunu ve anlaşılmadığını vurgular. Çevresindekilerin cahilliğini ve estetikten 

uzak oluşlarını, kendi şiirinin değerinin anlaşılamadığını vurgular. Kendi sanatının 

böylesine cahil bir halk içerisinde işe yaramadığının da farkında olduğunu belirtir. Bu 

cümlelerde kendine övgü ile etrafındakileri küçümseme açıkça dile getirilmiştir. 

 

3.1.1.6.2.2. Kimyager Molla İbrahimhalil 

 

Şair Hacı Nuri’nin zıddı bir tip olan Kimyager Molla İbrahimhalil yazarın ilk 

komedisinin önemli tiplerinden biridir. “Nuhulular” adlı figürler aracılığıyla, 

İbrahimhalil'in gerçek yüzü seyirciye gösterilir. Yavuz Akpınar’ın tezinde 

Kasımzade’den aktardığı üzere Molla İbrahimhalil, hayali bir kişi değil, gerçek hayattan 

esinlenmiş bir tiptir. Oyunun yazıldığı dönemden kısa bir süre önce Azerbaycan'da 

yaşamış ve Ahundov tarafından kaleme alınmıştır. Dönemin skolastik düşünce yapısını 

eleştirmek için kullanılan bu tiple yazar “molla” olarak kendini tanıtan ve gerçek din alimi 

olmadığı halde dini kullanarak halkı sömürenleri göstermek istemektedir. Sahte kimyager 

Molla İbrahimhalil ile halkın gümüşten altın ya da altından gümüş yapma inancı ve isteği 

konusunda sömürenlerin sahtekârlıklarını göstermeyi amaçlamıştır (Akpınar, 1980: 175). 

Oyun başında Şair Hacı Nuri karakterinin tam zıttı olan Molla İbrahimhalil 

karakteri, kurnaz ve akıllı olduğu kadar soğukkanlı ve inandırma kabiliyeti yüksek hünerli 

bir kişidir. Yardımcılarını iyi seçip onları iyi bir şekilde eğitmiştir. Kendisini iyi bir din 

alimi ve iyi bir kimyacı göstermek konusunda başarılıdır. Söz sanatlarında ve insan 

psikolojisini anlamada başarılıdır. Halkı kolaylıkla dolandırmasından ve bundan 

rahatsızlık duymamasında ötürü vicdan sahibi olarak görülemeyeceği de anlaşılmaktadır.  

 



 151 

3.1.1.6.3. Yardımcı Karakterler 

 

3.1.1.6.3.1. Molla Hamit 

 

İkinci perde başında karşımıza çıkan Molla İbrahimhalil’in yardımcısı Molla 

Hamit, Nuhulular geldiğinde neler yapacağı ve nasıl konuşacağı Molla İbrahimhalil 

tarafından öğretilir. Molla İbrahimhalil ona Nuhulular eğer para getirmişlerse üstadın 

para kabul edemeyeceğini, üç günlük duaya çekildiğini ve kimseyle görüşmeyeceğini 

söylemesini iyice tembihler. Fakat Molla Hamit o kadar kurnaz olmadığından durumu 

anlamaz ve gelenlerin paralarını alıp geri gideceklerini düşünür: 

“Molla İbrahimhalil-Sen zavallı bir ahmaksın. Nuhuluları bana mı öğreteceksin? 

Onları öldürsen bile beni görmeden ve paraları bana vermeden gitmezler. Ben ne dersem 

sen öyle yap” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 55). 

Sonrasında sahnede geçen konuşmalarda Molla Hamit’in de tıpkı İbrahimhalil 

gibi hilekârlıkta ve dolandırıcılıkta usta bir laf cambazı olduğunu anlarız. Karşısındakileri 

kolaylıkla inandırır ve kandırır. 

 

3.1.1.6.3.2. Nuhulular  

 

(Kuyumcu Hacı Kerim, Meşedi Tüccar Cabbar, Hekim Zaman Ağa, Şeyh 

Salah ve Sefer Bey) 

Oyunun ilk sahnesinde konuşan gruptaki kişiler ikinci sahneden itibaren Nuhulu 

olarak anılacaklardır. 

Aslında “Nuha” olan şehrin adını Ahundov oyunun ikinci sahnesinde “Nuhu” 

olarak geçirir ve bu şehrinden olan tiplemeleri oyunda birlikte hareket etmeleri nedeniyle 

“Nuhulular” olarak adlandırmaktadır.  “Molla İbrahimhalil- Molla Hamit, Nuhu'dan yola 

çıkan kişiler Şeyh Salah'ın mektubuna göre bugün ikindi vakti buraya gelirler” (s.54). 

Nuhalılar kısa yoldan zengin olma çabasındadırlar. Kendi işlerinde toplumu 

aldatmış ve hilekârlık yapmış bu tipler, Molla İbrahimhalil’in hünerleri ile zenginleşmek 

isterler. Ayrıca oyunun üçüncü perdesinde artık tek bir kişi gibi birlikte konuşan 

Nuhulular artık sahte kimyagerin etkisine kapılarak kanmışlar ve yönlendirilmeleri 



 152 

kolaylaşmıştır. Son perdede cahil ve saf oldukları, kolayca kandırıldıkları net bir şekilde 

görülmektedir. 

 

3.1.1.6.3.3. Derviş Abbas 

 

Oyunda ikinci sahnede yaptığı tören ile karşısındakileri dehşete düşürür, etkiler 

ve korkutur. Şiir okumakta ustadır. Borazan çalmayı bilir. Kendine bir çeşit din adamı ya 

da şaman ifadesi vermektedir ve gerilim atmosferi yaratmaktadır. Molla İbrahimhalil’in 

yardımcısıdır. 

 

3.1.1.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler 

 

Oyunun başında Nuhulular tefeciden borç para alarak zengin olma hesapları 

yaparken Şair Hacı Nuri cebinden bir kâğıt çıkarır ve bir şiir okumak ister: 

“Şair Hacı Nuri- (Bir ara cebinden bir kâğıt çıkarmıştır.) Arkadaşlar, bundan 

altmış yıl önce Dağıstanlıların, Hanbutay'ın başkanlığında Nuhu'ya eşkıyalık 

için gelip burayı yağmalayıp talan ettiğini yazdığım bir şiir var. Hele bir 

okuyayım da dinleyin, bu olayı nasıl bir belagat ve fesahatle anlatmışım. 

Hekim Zaman Ağa- Eh Hacı Nuri, bu meclis şiir meclisi değil. Biz bir konu 

görüşüyoruz, sen bundan altmış yıl önce bir olayı nazmettiğini söylüyorsun. 

Dağıstanlılar şöyle geldi, şöyle gitti diyorsun. Bunun bize ne faydası var? 

Şair Hacı Nuri- (Gücenmiştir.) Ne demek ne faydası var? O vakitler 

Dağıstanlılar sizin babalarınızın başına ne işler açmışlar, onlara ne acımasızca 

davranmışlar görürsünüz. Geçmiş olayları bilmek faydasız mıdır?  

Kuyumcu Hacı Kerim- (Memnuniyetle) Hacı Nuri, şu anda şiir okumanın zamanı 

değil. Bir başka ferah zamanda okursun. Şimdi de bakalım Molla 

İbrahimhalil'den gümüş almaya gitme işinde sen de var mısın? Şüphesiz sen de 

bu işe evet diyeceksin” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 52). 

Oyunda üç ayrı yerde Lezgilerin adı geçmektedir. Buttanrı Lezgileri Dağıstanlı 

olarak çevirmiştir. Lezgiler, Kafkasya yerli halklarından biri olarak bilinmektedir. Eski 

dönemlerde Lezgilerin Azerbaycan’a akınlar düzenlediği ve halka acımasızca 



 153 

davrandığını hatırlatmak ister Ahundov (Kürekçi, 2015: 262-264). Fakat toplumun 

gözünü para hırsı o kadar kaplamıştır ki tarihten bu anımsatma artık onlar için bir anlam 

ifade etmez. Yazar bu yolla belki halkına bir eleştiri yapmak istemiştir, atalarına ait tarihi 

hatırlamadan gündelik işlerinin kaygısında ve geçmişin izlerinin umursuzluğunda 

olmalarını bu anımsatmayla vurgulamıştır. 

Oyunda Eylis, Ermeniler, Yahudiler gibi farklı milletler de üç kez geçmektedir. 

Eylis, Ordubad Rayonunda bulunan bir şehrin adıdır. Vartaşen Yahudileri adı oyunda bir 

kez geçmektedir.  Şair Hacı Nuri’nin Hekim Zamanla konuşmasında Rus hekimlerden 

bahsetmektedir (Kürekçi, 2015: 258-259).  

 

3.1.1.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler 

 

Oyun, 1832 yılında bahar ortalarında Nuhu’da geçmektedir. İlk perde Kuyumcu 

Hacı Kerim’in evinde bir toplantı ile başlar. Kent yerleşimi unsurunun görüldüğü bu ilk 

perde sonrası diğer üç perdede köy yerleşimi unsurlarını ve motiflerini görmekteyiz. 

Haçmaz Dağlarında, yeşil çayırlık alanda otların ve renkli çiçeklerin arasında kurulan 

çadırlarda oyun devam eder. Ayrıca oyun içerisinde Kimyacı Molla Halil İbrahim’e ait 

ve simya yapmakta kullanılan çeşitli eşyalar vardır. Kürekçi, Ahundov’un eserlerinde 

detaylıca incelediği ‘Halk Kültürü Unsurları’ konulu tez çalışmasında şunları belirtmekte 

ve detaylı bir şekilde açıklamaktadır: Seccade, İmbik, Kap, Demir Maşa, Çuval, Şişe, 

Kuyumcu Küresi, Körük, Saat gibi başlıca eşyalar oyunda halk kültürünü gösteren 

unsurlar olarak geçmektedir (Kürekçi, 2015: 117-119). Ayrıca oyunda kömür kimyacı 

tarafından iksir yapımında kullanılan bir madde olarak karşımıza çıkar. 

Eserde geçen yer adları bazı karakterleri tanımlamak için verilmiştir. Örneğin 

Nuhulu, Şamahılı, İranlı, Haçmazlı, Keldekli gibi.  

Oyunda Manat para birimi kullanılmaktadır. Para birimi olan yüz kapiklik 

değerindeki kağıt para ve metal paraları ifade etmektedir (Altaylı, 1994: 833).  

  



 154 

3.1.1.9. Oyunda Zaman Kullanımı 

 

Oyun 1832 yılının bahar ortalarında Nuhu şehrinde geçmektedir. İlk sahneden 

sonra Haçmaz dağında geçen ikinci sahne yine aynı zamanda, üçüncü sahne üç gün 

sonrasında, dördüncü sahne ise otuz gün sonrasında yaşanır. Zaman atlamaları bu sırayı 

takip ederek sahnelenir. 

 

3.1.1.10. Oyunda Kostümler 

 

Oyundaki tüm kişiler geleneksel giysiler içindedirler. Yalnız Şeyh Salah’ın başı 

sarıklıdır, elinde uzun tesbih çeker. Derviş Abbas saçı başı dağınık bir biçimdedir ve 

saçları omuzlarına dökülmüştür. Aynı zamanda başında bir taç, omuzlarında kaplan 

derisi, elinde boynuzdan bir borazan, koltuğunun altında büyük bir horoz ile törensel 

giyinmiş bir kişi gibidir. Eserin başlangıcında Molla İbrahimhalil de elinde çoklu bir 

tespih, başında sarık ile sahnede yer alırken eserin son perdesinde üzerinde ev giysileri 

ve başında bir takke ile sahnede yerini almıştır.  

 

3.1.1.11. Oyun Değerlendirmesi 

 

Ahundov Nuhalıların, kısa yoldan zengin olma çabalarını ve Molla İbrahim 

Halil'in dolandırıcılıklarını konu edinen eser, çeşitli tipler aracılığıyla toplumun çeşitli 

kesimlerini eleştirmektedir. Molla İbrahimhalil'in din adamı kimliğini kullanarak halkı 

kandırması ve cahil insanları aldatması, eserin temel temasını oluşturur. Eserde tüccar, 

toprak ağası, kuyumcu, derviş ve molla gibi farklı tipler aracılığıyla o dönemin toplumsal 

sorunları işlenir. 

“Molla İbrahimhalil Kimyager komedisinde ortaya konan keskin sosyal-sosyal, 

ahlaki-etik sorunlar, oyun yazarının daha sonraki dramalarında daha karmaşık yaşam 

olayları temelinde, daha keskin çatışmalar temelinde detaylandırıldı. “Derviş Mastali 

Şah” dizisinin kahramanı Molla İbrahimhalil ile manevi olarak akrabadır. Ancak oyun 

yazarı bu benzerliği ahlaki açıdan ele almış ve imgenin sanatsal tanımına göre, 



 155 

büyücülükle servet kazanan ve ceplerini çalan Mastali Şah, ulusal dramamızda özgün bir 

dramaturjik karakterdir” (Rehimli, 2005: 28). 

Ahundov bu tiplerle izleyiciye bir ders vermektedir aslında, dolandırıcıların 

soğukkanlılığını ve insanların saflığını komedi unsurlarını da kullanarak daha ilk 

komedisi olmasına rağmen ustalıkla sergilemiştir. İzleyici bir yandan sahnedeki 

komikliğe gülerken bir yandan da Ahundov’un yarattığı bu tiplerin dolandırılmayı hak 

eden cahil insanlar olduklarını da görmektedir, çalışarak alın teri ile para kazanmak yerine 

kolay yoldan zengin olmayı seçenlerin sonunu izleyerek kendilerine bir ders çıkarırlar. 

Böylece Mirza Fethali Ahundov, ilk komedisiyle halkını eğitmeyi ve uyarmayı 

başarmıştır denebilir. 

Oyunun başında Şair Hacı Nuri vasıtasıyla ‘Halk Hukuku’ olarak 

adlandırılabilecek örneklere rastlarız; işini doğru yapmadığı zaman halkın dışladığı 

meslek sahiplerinden olan bu oyun tiplerini kınandıklarına ve dışladıklarına 

değinilmektedir. Hekimliği yanlış uygulayan Hekim Zaman Bey, kuyumculukta hile 

yapan Kuyumcu Hacı Kerim, molla olduğunu söyleyerek halkı kandıran Molla Selman 

ve dedikodu yaparak fitne çıkaran Toprak Ağası Sefer Bey gibilerin bahis geçmektedir. 

Ayrıca bu oyunda kişisel ilişkilerde yok denecek kadar azdır. Oyunda yer alan 

karakterlerin arasında dostluk, arkadaşlık gibi ilişkilerin yaşandığına dair bir kanıya 

varamayız. Para kazanma arzusu ön planda oluğu için belki de insani ilişkiler 

oluşmamıştır. Nuhulular oyunun son iki perdesine tek bir insanmış gibi ortak hareket 

etseler de bunu arkadaşlıklarından değil para kazanma arzusuyla kader ortaklığı 

yapmalarından dolayı yaşadıkları izlemi vermektedirler. Şair Hacı Nuri ise o grup 

içerisinde sadece ilk sahnede ve fikirlerinden ötürü dışlanmış bir şekilde sergilenir. 

Oyunun Üçüncü perdesinde artık tek bir kişi gibi birlikte konuşan Nuhulular artık 

sahte kimyagerin etkisine kapılarak kanmışlar ve yönlendirilmeleri kolaylaşmıştır. 

“Komedilerin son sahnelerinde “nuhulular”ın tek bir vücut gibi davranmaları, tiplerin 

komik mahiyetini de kuvvetli bir şekilde açığa çıkarır. “Maymunu hatırlamamak” 

ustalıkla kullanılmış bir alegoridir. Maymunun anlatılmak istenen husus, nuhuluların bir 

şebek gibi taklitçi olmaları, cemiyetteki, durgunluğu temsil etmeleri, kendi aptallıklarını 

açıkça belli etmeleridir” (Ali Sultanlı, s.95: aktaran; Akpınar, 1980: 181). Üçüncü perde 

sonunda Molla İbrahimhalil türlü laf cambazlıkları ve göz boyamalarla Nuhuluları  



 156 

kandırarak paralarını alır ama bunu yine göz boyamak ve tok gözlü görünmek için 

yardımcısı eliyle yapar. Aslında paraları almak niyetinde olmadığını ve hiç de bu işte 

gönüllü değilmiş hissini ustalıkla yaratır:  

“Molla İbrahimhalil- (Hafifçe başını eğip tok gözlülükle) Paraları bana teslim 

etmenize gerek yok. Böyle ufak tefek işlerle uğraşacak, ilgilenecek hani bende o kadar 

vakit ve fırsat, Sayın, Molla Hamit'e emanet edin. Otuz günden sonra gene buraya gelin, 

on pud gümüşünüzü alın götürün. Hoşça kalın, öğle namazının vakti geldi” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 58). 

Molla İbrahimhalil'in kurnazlığı, halktan para toplama ve kandırmadaki başarısı 

üçüncü perdede Nuhululara otuz gün sonra gelmelerini söylemesi, dolandırıcılık için süre 

kazandırır. Molla İbrahimhalil, aynı zamanda sahte bir dindar olarak gösterilir. Nuhulular 

geldiğinde çadıra girer ve üç gün boyunca ibadet edeceğini söyler, bu da onun dini 

kullanarak insanları daha kolay aldatmasını sağlar. Dördüncü perdede, Nuhulular 30 gün 

sonra geldiklerinde ise onlara erken geldiklerini, aslında otuz gün dolunca yani otuz 

birinci günde gelmeleri gerektiğini söyler. Böylece iksir bozulmuş ve bunun tüm suçlusu 

Nuhulular olmuştur. Bu bozulan durumun çözümü ise bir saat boyunca Nuhuluların  

“maymunu düşünmemesi” gerektiğidir. Bu konuda uyarmasına rağmen Hekim Zaman 

Bey’in maymunu düşünmesi ve bunu dile getirmesi sonucunda Ahundov komik bir sahne 

yaratır. Nuhulular maymun düşünmekten kurtulamazlar. Burada geçen diyaloglar güldürü 

açısından oldukça zengin yapıdadır. İnsan psikolojisinden çok iyi anladığı belli olan 

Molla İbrahimhalil, Nuhuluların maymun düşünmeyin deyince aslında maymunu 

düşüneceğini, bunun basit bir ters psikoloji örneği olduğunu bilerek kullanır. Gümüş 

olmamasının suçlusunun kendisi olmadığını, dolandırıcılık yapmadığını vurgular hatta 

onlara bu nedenle lanetler okur. 

Sahne sonunda Molla İbrahim Halil kızar, köpürür, küfreder, dövünür. Nuhulular 

ise hala ondan medet umarak ne yapmaları gerektiğini sorarlar. Molla Halil İbrahim ise 

tüm soğukkanlılığıyla onları kandırmaya devam eder, yeni bir otuz gün beklemelerini 

ister, Nuhuluların paralarının faizini bile ödeyeceğini, kimsenin parasında gözü 

olmadığını ve ondan haber beklemelerini söyleyerek oyun biter. Nuhulular da duruma 

şaşıp kalmışlardır, kandırıldıklarını anlasalar bile karşılarında usta bir laf cambazı ve 



 157 

dolandırıcı vardır. Tüm bu olanların da kendi rızalarınca gerçekleşmesinden ötürü ne 

yapacaklarını bilmeden şaşkındırlar.  

Nadir Memmedov’un editörlüğünü yaptığı “Mirza Fethali Ahundzade Eserleri I” 

adlı kitabının 246. sayfasında başlayan “İzahlar” bölümünde bu oyun karakteri 

İbrahimhalil hakkında detaylı bilgi yer almaktadır. “Ünlü yazar ve dramaturg E. 

Hakverdiyev de “M.F. Ahundzade’nin yaşamı ve yaratıcılığı” adlı makalesinde bu 

gerçeğin doğru olduğunu doğrulamıştır: “Ben demeliyim ki, Ahundzade'nin 

komedilerindeki tipler uydurulmamış, doğrudan hayattan alınmıştır. Komedilerde verilen 

kişiler gerçekten hayatta yaşamışlardır. Hacı Kara'nın torunları şu anda Ağdam ilçesinin 

Ağcabedi köyünde yaşamaktadırlar. Molla İbrahimhelil kimyagerin torunu ile ben 

Tiflis'te tanıştım. O, orada sevgi dolu bir sanatçıydı” (Bkz: Azerbaycan Dövlet 

Universitetininehbarı”, 1928-ci il, III cilt, s. 12).” Aynı bölümde bu karakterin gerçek 

hayattan alınmasıyla ilgili şu bilgi de verilmektedir: 

“Gürcistan Devlet arşivinde bulunan bir belgede Molla İbrahimhelil hakkında 

detaylı bilgiler mevcuttur. Bu belgeden anlaşıldığı üzere, Haçmazlı İbrahimhelil 

1831 yılında Tiflis'e gelmiş, Haçmaz dağlarında gümüş madeni bulduğu 

konusunda Kafkasya'nın baş yargıcının defterhanasına yazılı bilgi ve içinde 

gümüş olan bir miktar toprak sunmuştur. “Hemin toprağı İbrahimhelil'in 

katkısıyla incelediler. Kimyasal analiz, bu toprakta çok az miktarda gümüş 

olduğunu ve madenin işlenmesi için uygun olmadığını gösterdi” (GİA Gürcistan 

Respublikası, fond2, М.І, д. 2633, 1831-1832). 1850 yılında “Каvкаz” 

gazetesinde yayımlanan bir makalede de Molla İbrahimhelil'in gerçek bir kişilik 

olduğu gerçeğine rastlıyoruz. Kafkasya'nın faydalı madenlerinin araştırılması 

alanında yapılan keşif çalışmalarının sonuçlarına odaklanan bu makalede, 

Kafkasya'nın başyargıcının defterhanasına başvurarak, bu dağlarda gümüş ve 

bakır madenleri bulduklarını bildiren birkaç kişiden biri olduğu belirtilmiştir.” 

Gazetede onun hakkında şu satırlar yazılmıştır: “Geldek ve Daşazılı köyleri eski 

Şamahı eyaletinde, şimdiki Seki bölgesindedir (Bu köyler şu anda Oğuz ilçesine 

dâhildir). Bu bölgenin Armyanit köyünün sakinlerinden İbrahimhelil Abdulla 

Rehim oğlu, Gürcistan'ın yüksek komutanlığına haber veriyor ki, o, adı geçen 

köylerin yakınındaki dağlarda gümüş madeni bulmuştur. Bu konuda dağ keşif 



 158 

ekspedisyonuna bilgi verilmiş, ancak işten anlaşıldığı üzere, o zaman 

ekspedisyon hiçbir önlem almamıştır, madenin daha sonra bir kişi tarafından 

araştırılması konusunda burada herhangi bir bilgi yoktur” (Bu konuda bkz: 

“Каvкаz”, 1850, No:39, 41, 42, 43) (Aktaran Memmedov, 2005 I. Cilt:248-

249). 

Molla İbrahimhalil, din adamı olarak tanıtılmış ve dini bir eğitim aldığı 

anlaşılmaktadır. Diğer sahte kimyacılar gibi gizli güçlerden ve dinden faydalanarak 

halkın dini inançlarını istismar etmektedir. Çarlık rejiminde Tiflis'e giderek Haçmaz 

Dağlarında maden bulduğunu iddia eder ve işletme ruhsatı alır. Bu durum, halk 

nezdindeki etkisini artırır, çünkü o dönemde devlet onayı almak kişinin yetkililer 

tarafından itibar gördüğü anlamını taşır. Molla İbrahimhalil'in kurnazlığı, halktan önemli 

miktarda para toplamak için gerekli zamanı kazanmasına yardımcı olmuştur. “Rus 

idareciler hakkındaki ilk tenkit, üstü kapalı bir şekilde Kimyager de görülür. Molla 

İbrahim Halil, Haçmaz Dağlarında gümüş madeni buldum diye hükümete müracaat etmiş 

ve ruhsat almıştır. Hâlbuki yaptığı işin madencilikle alakası yoktur. Çarlık hükümeti, 

herhangi bir araştırmaya gerek görmeden madencilik ruhsatı vermiş ve dolayısıyla bir 

sahtekârın halkı daha kolaylıkla dolandırmasına sebep olmuştur” (Akpınar, 1980: 168). 

Akpınar, Molla İbrahimhalil tipini detaylandırır ve onun dolandırmak istediği 

kişileri iyi tanıdığını, yardımcılarını seçip eğittiğini, Şeyh Salah ve Derviş Abbas gibi 

toplumun itibar ettiği kişileri ve Molla Hamit adlı yardımcısını kullanarak halkı 

kandırdığını belirtmektedir. Molla İbrahimhalil, bu tipleri iyi yetiştirmiş ve kandırmak 

için uygun bir atmosfer oluşturmuştur. Derviş Abbas'ın garip hareketleri, “Nuhulular”ın 

sihir dünyasının renkli kanmacasına kapılmasını sağlar. İbrahimhalil'in karakteri gerçek 

hayattan alınmış, canlı ve tipik bir karakterdir. Kurnaz olduğu kadar akıllı ve 

soğukkanlıdır. İnsanları etkileme ve tahakküm kurma konusunda başarılıdır. İnsan 

psikolojisini anlar. Molla Hamit'in, “Nuhulular”ı kabul etmeye yönlendirmesindeki 

sözleri, İbrahimhalil'in halkı daha iyi kandırmasına yardımcı olur (Akpınar, 1980: 176). 

Şair Hacı Nuri daha ilk perdede tüm gerçeği bütün çıplaklığıyla seyirciye dile 

getirir ve kendisini de bu şekilde tanıtır. İlk sahneden anlaşıldığı üzere doğru söz 

söylemekten dışlanmak pahasına da olsa vazgeçmeyen bir tiptir. Yaşadığı toplumdan 

farklı olduğunu ve anlaşılmadığını vurgular. Çevresindekilerin cahilliğini ve estetikten 



 159 

uzak oluşlarını, kendi şiirinin değerinin anlaşılamadığını vurgular. Kendi sanatının 

böylesine cahil bir halk içerisinde işe yaramadığının da farkında olduğunu belirtir. Bu 

cümlelerde kendine övgü ile etrafındakileri küçümseme açıkça dile getirilmiştir. 

Yaşantısında Mirza Fethali Ahundov da tıpkı bu Şair Hacı Nuri gibi yaşadığı toplumun 

içerisinde yalnız kalacak, dışlanacak ve toplumun cahilliğini düzeltebilmek için var 

gücüyle ölene kadar çalışacaktır.  Belki de Ahundov daha ilk komedisinde kendini yazmış 

gibi de düşünülebilir. Yaşadığı toplumun cahilliğinden, bilgisizliğinden, erdem yoksunu 

olmasından ve zevksizliğinden tüm hayatı boyunca tıpkı Şair Hacı Nuri gibi şikâyet 

edecektir. Tüm mücadelesi bu toplumu düzeltmek, milletini içinde bulunduğu durumdan 

kurtarmak, onları modern yaşama yönlendirmek olacaktır. 

Şair Hacı Nuri tipinde Ahundov Moliere’in “İnsandan Kaçan” oyunundaki 

‘Alceste’ karakterine benzetilebilir. Tıpkı Alceste gibi cesaret ve dürüstlük erdemlerine 

sahip olan Şair Hacı Nuri toplumda yalnız kalmaya mahkûm edilir. İlk perdenin başında 

da belirtildiği gibi bu toplantıya çağırılmadan gelen Şair Hacı Nuri, sözlerinin doğruluğu 

karşısında rahatsızlık duyan topluluk tarafından kovulur. 

Yavuz Akpınar tez çalışmasında Şair Hacı Nuri tipini Aleksandr Griboyedov’un 

“Akıldan Bela” oyunundaki “Çatski” karakteri ve Moliere’in “Mizantrop (İnsandan 

Kaçan)” oyunundaki “Alsist(Alceste)” karakteriyle karşılaştırmanın mümkün olduğunu 

Kasımzade’den alıntı yaparak belirtmektedir: 

“Hacı Nuri’yi tip olarak Griboyedof’un Çestki (Akıldan Bela) sıyla ve Moliere’nin 

Alsist (Mizantrop) iyle mukayese etmek mümkündür. Şair Hacı Nuri’nin de şiirlerinin 

kıymeti bilinmez, bu da Alsist ve Çastki gibi kendisini yalnız hisseder, cahil kimselerden 

tahkirine katlanır. Bu üç tipte de hafif bir pasiflik, me’yusluk görülür” (F.Kasımzade, 

1938: 138; aktaran Akpınar, 1980: 149). 

Benzer bir karşılaştırmayı edebiyat bilimcisi Suvorin de yapmıştır: 

“Akıldan Bela komedyasının inceleme ve yorumlama açısından bu denli bol 

seçenekler sunması, oyunun yapısal yönden esnekliğiyle bağlantılıdır.  Örneğin, edebiyat 

bilimcisi A.S. Suvorin 1886 yılında, oyunun yapısal biçimini Molière’in Misantrope 

komedyasıyla karşılaştırır.  Bu karşılaştırma sonucunda iki oyun arasındaki farklılıklar 

ortaya çıkar” (Suvorin 2005; aktaran: İnanır, 2012: 47). 



 160 

Akpınar bu komedinin diğer sahnelerinde şair Şair Hacı Nuri tipinin belirgin bir 

varlığının hissedilir olduğunu belirtmektedir. Ona göre hemen hemen her sahnede, şair 

Hacı Nuri'nin etkisi ve varlığı sezilir. Olayların her aşaması, çatışmanın ve sürtüşmenin, 

Hacı Nuri'nin önceden bahsettiği şekilde geliştiği izlenimini verir. Hacı Nuri karakteri, 

tam anlamıyla işlenmemiş bir figür olarak karşımıza çıkar. Ahundov, kahramanını sahte 

kimyagerle karşı karşıya getirmemiş ve çözüm aşamasında onu hikâyeye dahil 

etmemiştir. Bu durum, Ahundov'un realizm anlayışına uygundur. O dönemde, Hacı Nuri 

gibi bir şairin, dini istismar ederek kendi etki alanını genişletmiş ve güçlendirmiş bir 

Molla İbrahimhalil ile mücadelesinin imkânsız olduğu sosyal koşullar bulunmaktadır. 

Sahte kimyagerin halkı aldatma işinde kullandığı unsurlardan biri, insanların batıl 

inançlarıdır. Oyundan anlaşıldığı üzere halk, “kimya”ya ve “iksir”e, bakırdan gümüş elde 

edilebileceğine inanmasaydı, Kimyager Hacı İbrahimhalil’in de işi bu kadar kolay 

olmazdı. Bu koşullar altında şair Hacı Nuri'nin çaresiz kalması doğal bir sonuç olmuştur., 

Bu durum, Şair Hacı Nuri'nin seyirci gözündeki değerini bulmasına olanak tanımıştır. 

Yaratılan olumlu kahramanın Hikâyesi, bu şekilde daha etkileyici hale gelmiştir. Onun 

masum ve çaresiz durumu, doğruluğuyla izleyenlerde derin bir etki bırakmıştır. Birinci 

perdede sahneden çekilen Şair Hacı Nuri, bu nedenle halkın gönlünde özel bir yer edinmiş 

ve orada yaşamaya devam etmiştir (Akpınar, 1980: 148-149). 

Bu oyunu ile ilk kez dram yazmaya başlayan Ahundov’un komedilerinde iyi 

kahraman tiplemeleri gittikçe karşımıza çıkacak ve her bir yeni eserinde gittikçe belirgin 

bir hal alacaktır. Herbiri mücadeleci ve zorluklara karşı direnen kahraman tipler 

olacaklardır. Bu oyunda hiç yer almayan kadın karakterler, ilerleyen oyunlarda etkisi daha 

belirgin hissedilen karakterler olarak karşımıza çıkacaktır. Ahundov, para kazanma hırsı 

konu edildiği için belki de bu oyunda kadın karakterlere yer vermemiştir. Dönemi 

içerisinde para ve kadın imajını birarada olmasını bağdaştıramadığından bu oyun 

içerisinde de ağırlıklı olarak para hırsı yeralması sebebiyle kadın karakter kullanmamayı 

tercih etmiş olabilir. 

 

  



 161 

3.1.2. HEKÂYET-İ MÜSYÖ JORDÂN HEKÎM-İ NEBÂTÂT 

VE DERVİŞ MESTELİ ŞAH CÂDÛKUN-İ MEŞHÛR 

 

 

3.1.2.1. Oyuna Ait Bilgiler 

 

Mirza Fethali Ahundov’a ait ikinci komedi metni Salih Bozkurt’un 2000 

senesinde yayımladığı “Mirza Fethali Ahundof Sanatı, Yaşamı, Tüm Oyunları” başlıklı 

kitabın içerisinde yayımladığı eserlerinin Türkiye Türkçesine aktarılmış metni “Yıkılsın 

Paris” olarak çevirmiştir. Bu çalışmamızda metin alıntılamalarını kullandığımız kitabın 

yazarı Müzeyyen Buttanrı; “Biyolog Mösyö Jordan’ın Hikâyesi ve Meşhur Sihirbaz 

Derviş Mesteli Şah” olarak çevirmiştir. 

Mirza Fethali Ahundov’un “Hekayet-i Mösyö Jordan Hekim-i Nebatat” adlı eseri, 

XIX. yüzyılın ortalarında, Rus İmparatorluğu'nun etkisi altındaki Azerbaycan toplumunu 

ve kültürünü eleştiren bir komedi örneği olarak öne çıkar. Eserin tam adı “Hekâyet-i 

Müsyö Jordân Hekîm-i Nebâtât ve Derviş Mesteli Şah Câdûkun-i Meşhûr” dur ve 1850 

yılında “Hekâyet-i Molla İbrâhim halîl Kimyâger”ile aynı yılda yazılmıştır. İlk kez 

1851'de Kavkaz gazetesinde yayımlanmıştır.  

Ancak, M.F. Ahundov’un Eserleri adlı üç ciltlik yayını hazırlayan Nadir 

Memmedov’un I. Cildin “İzahlar” adlı bölümünde “Mösyö Jordan'ın Hikâyesi” adlı 

komedinin el yazması nüshalarında ve “Temsilat”ta yazılma tarihi Hicri 1267 olarak 

belirtilmiştir. Bu tarih Miladi takvime göre 1850-1851 yıllarına denk gelmektedir. 

Komedinin Rusça çevirisinin “Каvкаz” gazetesinin 1851, 23, 27 Şubat ve 2 Mart tarihli 

sayılarında yayımlanmış olması, neredeyse tamamen 1850 yılında yazıldığını 

göstermektedir. Bu komedi M.F. Ahundov’un sahnelenen ilk dramatik eseridir. Eser, 

1852’nin başlarında Petersburg’da ev tiyatrolarından birinde ‘heyecanlı sanatçılar’ 

tarafından sahnelenmiştir. Gösteri büyük bir başarıyla geçmiştir (Memmedov, 2005: 250-

251). 

Zamanla ilgili olarak eserin ilk başında verilen tarih Hicri takvimde 1263 yılı 

Miladi takvimde 1847-1848 yıllarına denk gelmektedir. 1853'te Rusça olarak yayımlanan 

bir komedi derlemesinde Ahundov eserin tarihini 1848 olarak göstermiştir ki bu daha 



 162 

uygun bir tarihtir çünkü eserde yer alan konu içerisinde Derviş Mestali Şah’ın Paris'i 

yıkma olayları 1848 Şubat devrimi günlerinde Fransa’da gerçekleşir (Memmedov, 2005: 

251). Ahundov’un ilk oyunu 1832 yılında geçerken bu oyun ondan on altı yıl sonrasındaki 

yaşamı konu almaktadır. Bu dönemde, yani 1840’lar sonrasında Ruslar Azerbaycan'a 

yerleşmiş ve kendi sistemlerini benimsetmişlerdir. Bu dönem sonrasında Azeri Türkçesi, 

Farsça ve Arapça eğitim ve kültür hayatı yerine Rusça ve Batı kültürüne dayalı eğitim 

anlayışı benimsenmeye başlanmıştır. 

 

3.1.2.2. Oyun Özeti 

 

Oyun 1848 yılının ilkbaharında Karabağ şehrinde Nevruz bayramından bir gün 

sonra Tekle – Muğanlının kışlık evinde geçmektedir.  Şerefnisa Hanım ağlaya ağlaya yün 

tararken kardeşi Gülçehre ağlama sebebini sorar, Şerefnisa Hanım ona kızar, iter ve 

düşürür. Gülçehre de ağlayarak annesinin odasına gider ve şikâyet eder. Anneleri 

Şehrebanu Hanım gelip olanları anlamaya çalışır. Sonunda Şerefnisa Hanım nişanlısı  

Şahbaz Bey’in on gün sonra Paris’e misafirleri Mösyö Jordan ile gideceğini öğrendiği 

için ağladığı anlaşılır. Şerefnisa’ya bunun sebebini sorunca da; 

“Şehrebanu Hanım- Şu bizim ot, çiçek toplayan Fransız ile mi? Niçin? Fransız ile 

onun ne alıp vereceği olur? Paris'te onun ne işi var neyine gerek?  

Şerefnisa Hanım- Ne bileyim, cahil bir delikanlıdır. Mösyö Jordan Paris'te kızlar, 

kadınlar meclislerde, toplantılarda yüzü açık otururlar vs.” gibi daha başka şeyler de 

deyip aklını çelmiş. Şimdi o da deli divane olmuş. “Paris'e gidip görmem gerekir. Önce 

amcamdan izin isteyeceğim, vermezse gece atıma binip Aras'ın karşı kıyısına geçip 

Mösyö Jordan ile buluşup onunla Paris'e gidip oraları gezip göreceğim.” diyor” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 64)diyerek Şahbazın aklını Mösyö Jordan’ın çeldiğini anlatır. 

Amcasından bunun için izin alacağını söylemiş olan Şahbaz Bey’i, Şehrebanu Hanım 

hemen küçük kızıyla çağırtır.  

Şahbaz Bey geldiğinde her iki kadın da ona kızar, Paris’e gitmesini istemediklerini 

açıkça belirtirler. Düğüne henüz yirmi gün kala Şahbaz Bey’in Paris’e gitmesine izin 

vermezler.  



 163 

“Şehrebanu Hanım- (Sinirli) Çok güzel, sen yoldan çıkmışsın. Git, ben şimdi 

Hatemhan Ağayı çağıracağım. Bakayım Mösyö Jordan kimdir ki onun kardeşinin oğlunu 

kandırıp Paris'e götürecek? Vallahi ona öyle bir yaparım ki, geldiği yolu şaşırır da 

kendisi bile Paris'i unutur. Çok güzel, sen git. Ben şimdi Hatemhan Ağayı çağıracağım. 

Göreyim bakayım düğününe yirmi gün kaldığı halde sen nasıl Paris'e gidecekmişsin? ” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 64). 

Fakat Şahbaz Bey’in bile düğününe yirmi gün kaldığından haberi yoktur. Bu kadar 

çabuk evlenmeyi kendisi istememektedir. Şehrebanu Hanım ona çok kızar ve azarlar, 

Şahbaz çıkar. Şerefnisa Hanım üzgündür, dayanamaz odadan çıkar. Şehrebanu kocasını 

çağırtır. Hatemhan Ağa gelince, Şehrebanu Hanım duyduklarını hızla anlatır ve onun bu 

işe engel olmasını bağırarak söyler. Hatemhan Ağa eşini sakinleştirmek ister ve durumu 

anlamaya çalışır. 

İkinci perde yine aynı yerde geçmektedir. Hatemhan Ağa olanları Mösyö Jordan’a 

sorar. Mösyö Jordan, Şahbaz Bey’in genç ve akıllı olduğunu, Fransızca öğrenmesinin ona 

fayda sağlayacağını, Paris’te ona Fransızca öğrettikten sonra geri göndereceğini anlatır.  

“Hatemhan Ağa- Fransız dili neyine lâzımdır kıymetlim! Sana lazım olan Arap, 

Fars, Türk, Rus dilleridir ki Allah'a çok şükür yüce devletimizin şefkatiyle açılan 

medreselerde hepsini okuyup öğrendin.  

Şahbaz Bey- Amca, Fransız dili bana çok gereklidir. Geçen yıl Tiflis'e beni ark 

kazımak için izin almaya göndermiştiniz. Allahverdi Beyin oğlu Tanrıverdi Bey, 

Varşova'da Fransız dili öğrendiği için her toplantıda benden daha çok itibar 

gördü. Halbuki Fransız ve Türkçeden başka dil bilmiyordu.  

Hatemhan Ağa- Yavrum, sen daha çocuksun. Bu şeylerin hepsi boştur. Insana 

akıl lazımdır. Bir dil fazla bilmek ile akıl artmaz. Bir insan hangi dil ile olursa 

olsun nihayet anlayışlı ve çağının insanlarının âdet ve arzularından haberdar 

ise, kendi işini yoluna koyar” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 67). 

Bu sahnede ilk önce Paris’e gitmenin gereksiz olduğunu söyleyerek Şahbaz Bey’e 

izin vermeyen Hatem Ağa sonrasında Mösyö Jordan ve Şahbaz Bey tarafından ikna edilir  

ama Şehrebanu Hanım gitmesine izin vermez: 

“Hatemhan Ağa- (Yüzünü eşine döndürüp) Hanım, daha ne diyelim, bırak gitsin, 

Paris'i görsün. Muhterem bilgin de iyi bir adamdır, onun yanında bir parça 



 164 

hüner öğrenir, iyiyi, kötüyü görür. Kraldan hediye alır, yılbaşında Karabağ'da 

bazır olur. O vakte kadar biz de düğün hazırlıklarıyla meşgul oluruz. Geldiği 

gibi düğününe başlarız. 

Şehrebanu Hanım- (Yerinden kalkıp bağıra bağıra) Adam, ne konuşursun, senin 

aklın nerdedir? Onun Paris'e gitmesini de hüner kazanmasını da Fransız 

kralından hediye almasını da istemiyorum. Bu sözlerin tamamı bahanedir. 

Şahbaz Paris'e gitsin, meclislerde toplantılarda yüzü açık kızlar, gelinler ile 

keyfetsin, konuşsun, gülsün ister, vesselâm. 

Hatemhan Ağa- (Sıkılıp, öfkeyle) Ay Hanım, yeter Allah'ını seversen bağırma! 

Daha ben ne yapayım, becerirsen sen gönderme. Gökte uçan kanatlı kuşu 

durdurmak mümkün olursa, Şahbaz'ı da zorla durdurmak mümkün olur. İzin 

vermesem de atına atlar. Aras'ın karşı kıyısına geçer, sonra ben onu nereden 

bulurum? Sen onu tanımıyor musun ne kadar inatçıdır? 

Şehrebanu Hanım- (Daha kuvvetle bağırarak) Ben ondan da inatçıyım. 

Bırakmıyorum gitsin! Eğer Şahbaz'ın Paris'e gitmesine izin verirsem, bu 

başörtüsü, çingenelerin başörtüsü olsun (Elini başörtüsüne uzatır)” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 69-70). 

Şahbaz Bey ise gitmekte ısrarlıdır ve kendini tutsak edemeyeceklerini söyler. 

Şehrebanu Hanım bağırarak çıkar ve Hatemhan Ağa’nın “Kadınların işi hatalıdır” 

sözleriyle perde kapanır. 

Üçüncü perde yine aynı odada açılır, Şehrebanu Hanım ve dadıları Hanperi 

aralarında konuşmaktadır. Hanperi Güney Azerbaycan’dan gelen Derviş Mesteli Şah diye 

birinden ve cadısından bahseder. Şehrebanu Hanım, Derviş’in yaptıklarını ve gücünü 

Hanperi’nin anlattığı olaylardan dinleyince ikna olur ve hemen eve getirilmesini ister. 

Onların sahneden çıkmasının ardından Şerefnisa sahnede yalnız kalır ve hemen içeri 

Şahbaz Bey girer.  

Şahbaz Bey, Şerefnisa Hanım’ı ikna etmek istemektedir ama başaramaz. Onu ne 

kadar sevdiğini söylese de Paris’e gitme isteği nedeniyle Şerefnisa Hanım’ın kızgınlığını 

yatıştıramaz: 

“Şerefnisa Hanım- Bundan ne mi olacak, sen bu kızların sevdasına kapılmış 

uçuyorsun, Paris'e gitmek istiyorsun. 



 165 

Şahbaz Bey- Şerefnisa, bu dediğin nasıl sözdür? Bütün Paris'in kızları senin bir 

tek kılına kurban olsun. Benim senin gibi güzel bir sevgilim varken cennet 

hurileri bile gözüme gözükmez. Sensiz bir günüm bile bana haram olsun. 

Şerefnisa Hanım- Yeter Allah'ını seversen. Bu lafları bana yutturma. Sensiz bir 

günüm bile olmasın diyen adam buradan Paris'e gitmez. Sen beni hiç 

sevmiyorsun” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 71). 

Hatta öfkesinden Şahbaz Bey’in daha önce getirdiği Paris’i anlatan kitap 

sayfalarını ve fotoğrafları ayağının altına atar. Şahbaz Bey’in ise tek isteği Fransızca 

öğrenip döndüğünde iyi bir yerde işe girebilmektir. Şu anki durumunda Tiflis’te iyi bir iş 

bulması için torpil olması gerektiğini anlatmaya çalışır ama yine de ikna edemez: 

“Şahbaz Bey- Doğru söylüyorsun ama adamın her işte bir torpili olmalı. Tiflis'te 

ve diğer şehirlerde beni tanıyan yoktur. Bana kim vasıta olup da işe sokacak ki 

hürmet bulacağım. Ama bu Fransız iyi bir adamdır, beni de sever. Evimizi 

barkımızı tanır. O beni Paris'e götürüp Fransız dilini öğretsin, krala tanıtsın ki 

meşhur olayım, döndükten sonra her yerde yerim olur. 

Şerefnisa Hanım- Bu sözlerin hepsi fitne fesattır. Beni aldatmak için söylenilen 

bahanelerdir. Senin gibi civan, bilgili bir erkeğin Tiflis'te iş bulamaması ne 

demektir? 

Şahbaz Bey- Paris'ten döndükten sonra yine gidip Tiflis'te çalışacağım. 

Şerefnisa Hanım- (Ayağı ile resimleri itip) Paris'te senin gibi bir erkek bu 

ahlâksızların elinden sağ kurtulabilir mi ki dönüp geldikten sonra adam gibi 

oturup dursun? Hiçbir zaman sen Paris'e gidemeyeceksin. (Alayla) Gittiğinde 

övünürsün” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 72). 

Dördüncü perde başında Şehrebanu Hanım ve Hanperi Hatemhan Ağa’nın 

odasında beklemektedir, birden Mesteli Şah içeri girer. Şehrebanu Hanım ondan ne 

istediklerini kısaca anlatır, “Ona öyle bir iş et ki bizim Şahbaz Paris’e gidemesin ve Mösyö 

Jordan ondan el çeksin, onu götürmesin” diyerek isteğini belirtir. Derviş bu işin kolay 

olmadığını, mutlaka sonunda yapacağı büyüyün kötü tesirine birisinin uğrayacağını 

anlatır ama Şehrebanu Hanım hem şaşkın hem de korkmuştur: 



 166 

“Mesteli Şah- Hanım bu küçük basit bir iş değilmiş. Belki de çok büyük ve zor 

bir iş. Bu işte benim büyünün kötü tesirine ya Paris ya da Mösyö Jordan'ın başı 

muhatap olmalıdır. 

Şehrebanu Hanım- Baba derviş, ben anlamadım, niye büyünün kötü tesirine 

muhatap olan ya Paris ya da Mösyö Jordan olmalıdır? 

Mesteli Şah- Hanım, mesela eğer Şahbaz Beye el vursam, onun bedenine bir cin 

musallat etmem lâzımdır ki bu yolculuğun hayalini onun aklından çıkarsın ama, 

ya bu işten o korkar, aklını kaybeder, hastalanır ya da topal olursa. Çünkü çok 

gençtir. 

Şehrebanu Hanım- Vay, Allah'ını seversen baba derviş böyle konuşma. Bu 

işlerin hepsi Şahbaz bir gün gözümüzden uzaklaşmasın diyedir. Nasıl biz onun 

canına cinin musallat olmasına razı oluruz?  

Mesteli Şah- Bu şartlarda devlere ifritlere emir vermeliyim ki Paris'i harap 

etsinler, altını üstüne getirsinler de Şahbaz Bey oraya gitmek niyetinden 

vazgeçsin. Veya Merih yıldızına emredeyim ki Mösyö Jordan'ın boynunu vursun 

da Şahbaz Beyi götüren olmasın. Bu işin bundan başka çaresi yoktur.  

Şehrebanu Hanım- Bu nasıl mümkün şeydir baba derviş, böyle iş yapmak olur 

mu?” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 73). 

Mesteli Şah, Şehrebanu Hanım’a durumu daha iyi anlatmak için önceden yaptığı 

ve başardığı işleri anlatır, Şehrebanu Hanım daha da hayrete düşer ve korkar. Mesteli Şah 

zamanın geçtiğini ve gecenin vaktinin ilerlediğini söyler, Şehrebanu Hanım karar vermek 

zorundadır. On gün sonra gidecek olan Mösyö Jordan’a Paris’in harap olduğu haberinin 

gelmesi ya da Mösyö Jordan’ın boynunun vurulması için vakit hızla ilerlemektedir, birini 

seçmek durumundadır. Hanperi “her ikisini de” der, Fransızlara acımaz. Şehrebanu 

Hanım şaşırır, “Zavallı Parisliler bize ne yaptılar ki, evlerini barklarını başlarına yıkalım, 

binlerce adamın ölümüne sebep olalım” diyerek asıl suçlunun bu sorunu çıkaran Mösyö 

Jordan olduğunu belirtir. Şehrebanu Hanım’ın kararı Mösyö Jordan’ın ölmesidir. Fakat 

Şerefnisa Hanım buna karşı çıkar, Mösyö Jordan’a acır, onun nezaketinden, 

hediyelerinden ve onu öz kızı gibi sevdiğinden bahseder, ona zarar gelmesini kabul 

etmez. “Paris yıkılsın, kızı kadını da mahvolsun” der. Şehrebanu Hanım önce kararsız 

kalsa da Şerefnisa’nın doğru söylediğine ve “Paris’te kötü adamların olduğu 



 167 

bilinmektedir. Tanrının iradesi bu dervişi büyüsü ile orayı yıktırıp harap ettirelim 

diyebize ulaşmıştır. Baba derviş, devlere, ifritlere Paris’i kaldırıp altını üstüne getirsinler 

diye emir ver” diye buyurur (Aktaran: Buttanrı, 2006: 74-75). 

Yardımcının heybesini getirmesini isteyen Mesteli Şah, o gelince ne yapmak 

istediğini diğerleri anlamasın diye Farsça konuşarak yardımcısına anlatır: 

“Gulameli- Ne yapmak istiyorsun? 

Mesteli Şah- Paris şehrinin maketini kurmak istiyorum ki, devlere ve ifritlere 

emredeyim, ben bu kadının gözü önünde (Gözü ile Şehrebanu Hanıma işaret 

eder.) bu maketi alt üst edince onlar da Paris şehrini bir an içinde alt üst 

etsinler… 

Gulameli-Derhal, ama aklım almıyor. Bu zor işi, olacak şey değil, şaka mı 

ediyorsun bilmiyorum. Bir an içinde Paris'in harap olması ne demektir?  

Mesteli Şah- (Gülümsemiş) Be adam, “ne demek” de ne? Şimdi bu büyük hanım 

bu iş için bana yüz tane yeni Avusturya altını verecektir, sihrin tesir etmesi için 

de on gün vakit var. Hiç kimse de bu sırrı bilmiyor, bilmeyecek de. Altınları 

aldıktan sonra çabuk davranıp, on güne kadar kendimi Aras'ın ötesine atamaz 

mıyım? Beni orada kim bulacak? Benden sonra ne olursa olsun. Eğer on gün 

içinde harap olursa altınlar tartışmasız benimdir. Sen ne biliyorsun, belki o 

zamana kadar herhangi bir sebeple Paris harap olacaktır! Bu gibi acayip 

hadiseler dünyada az mı görülmüştür?  

Gulameli-(Tahta parçalarını çıkarırken tebessümle) Bu sonuncu hususu asla 

aklım almıyor, olması tamamen hayal bir iştir… 

Mesteli Şah-(Kendi kendine) Bu kadın kısmı da amma da zavallı ve saf oluyor, 

düşünüp taşınmadan ben Karabağ'da olduğum halde Paris'i bir anda alt üst 

edeceğime veya benim Merih'imin Aras'ın o tarafından Mösyö Jordan'ın 

boynunu vurabileceğine inanıyorlar” (Çeviren Yavuz Akpınar, Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 75-76). 

Mesteli Şah ve yardımcısı arasında geçen bu kısa diyalogdan da anlaşılacağı üzere 

aslında yaptıkları işin ne kadar saçma ve inanması zor olduğunu, kadınların ne kadar saf 

ve zavallı görüldüğünü, basit bir insanın gök cisimlerine hükmederek bir şehri harap etme 

gücünün bulunduğu fikrine inanmalarının ne denli “hayal işi” görüldüğünü seyircinin 



 168 

izlemesi ve anlaması sağlanır. Yaptığı iş sırasında abartılı hareketler yapar, maketi dağıtır, 

Şehrebanu Hanım’a isteğini tekrar sorar, o da şehrin yıkılmasını ister, devlerin el emeği 

için bahşiş ister, Şehrebanu Hanım yüz altını çok bulsa da düğün masrafları için ayırdığı 

parayı verir, son olarak Derviş Mesteli Şah birkaç büyülü söz yineler, maketi darmadağın 

eder.Şehrebanu Hanım, şehrin yıkıldığına o kadar inanmıştır ki bunun haberinin en kısa 

sürede Mösyö Jordan’a ulaşmasını ister, bunu kimin ulaştıracağını sorar. Mesteli Şah  da 

gülerek “Hanım bir adam ki Paris’i göz açıp kapayıncaya kadar yıkar, harap eder de 

onun haberini bir dakikada, bir saatte, bir günde, on güne kadar buraya ulaştıramaz mı? 

Düşündüğün şeye bak!” der. 

“Şehrebanu Hanım- Baba derviş, doğru söylüyorsun ama öyle olaydı ki bu haber 

şimdi bu saatte Mösyö Jordan'a ulaşsaydı da başımızdan çekip gitseydi” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 79). 

Tam bu sırada evin kapısı sanki kırılacakmış gibi çalınmaya başlar, Mösyö 

Jordan’ın sesi duyulmaktadır. Kapıyı açtıklarında Mösyö Jordan’ın telaşlı davranışlarına 

anlam veremezler, hepsi korkmuştur: 

“Mösyö Jordan- (Kuvvetli bir ses ile, soluk soluğa) Hanım, hemen onların 

kalkmaları gerek. Ben gidiyorum, dayanamıyorum. Yazık sana Paris, yazık sana 

Tuileris, yazık sana güzel payitaht, güzel saltanat! Fransa bedbaht oldu! 

DimajParij! MonDieu, monDieu!  

Şehrebanu Hanım- Muhterem bilgin ne var ne oldu? 

Mösyö Jordan- Paris dağıldı, Tuileries yıkıldı. Fransa harap oldu. Dimaj Paris! 

DimajTuileries 

Şehrebanu Hanım- Allah'ım sana şükür, yani, Allah'ım, belandan koru! 

Mösyö Jordan- Güzel şehir, güzel saltanat! Bir anda viran, oldu, bir anda hiç 

yokmuş gibi oldu. Bu nasıl iştir, bu nasıl büyüdür, akıl almıyor ki! Cestaffreux, 

monDieu, monDieu!  

Şehrebanu Hanım- Bu nasıl büyüdür? Demek büyü ile Paris yıkıldı. Ne diyorsun 

muhterem bilgin? 

Mösyö Jordan- (Güçlü bir sesle, korkmuş) Elbette, büyüdür, şaşılacak iştir. Bir 

anda ansızın Paris harap oldu. 



 169 

(Bu sözlerden sonra Şerefnisa Hanım da şiddetli bir biçimde titremeye başlar. 

Gözü dervişin gizlendiği perdededir.) 

Hanperi- (Yavaş sesle) Vay anam, vay babam!” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 79-

80) 

Mösyö Jordan telaşla ve üzüntü halinde olanları anlatır, acele gitmelidir ve bir ata 

ihtiyaç duymaktadır. Şerefnisa Hanım titremeye başlar: 

“Hatemhan Ağa- (Şaşkınlıkla) Muhterem bilgin, Paris'i kim dağıtmış, kim 

yıkmış?  

Mösyö Jordan- (Üzüntüyle) Şeytanlar, cinler, devler, ifritler, kötü istekler. 

Hangisini söyleyeyim? Aman Hatemhan Ağa, atı hazırlayın, dayanmak mümkün 

değil! DimajParij! Tuileries! MonDieu, c'estaffreux!… 

Şahbaz Bey- Sen niye titriyorsun, ey fesat! Yoksa Paris'i ben oraya gitmeyeyim 

diye sen mi emir verip yıktırdın? 

Şerefnısa Hanım- (Titreye titreye ve yavaş sesle, gözü dervişin gizlendiği 

perdede) Yok, vallahi, Kuran çarpsın, dayımın başı için benim hiçbir şeyden 

haberim yok. Benim hiç günahım yok! 

Şahbaz Bey- (Gülümseyerek) Bak bak, nasıl da yemin ediyor. Ne de tatlı dil ile 

yakasını sıyırıyor. Öyleyse niye titriyorsun? Eğer senin gibi periler padişahı 

Paris'i yıktırsa da helâldir” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 80-81). 

Mösyö Jordan öylesine telaşlıdır ki Şahbaz Bey’i bile yanında götürmek istemez, 

“Kendi başımı sokmaya yerim yok. Şahbaz’ı nasıl götüreyim.” der ve erkekler aceleyle 

sahneden dışarı çıkarlar. Mesteli Şah yavaşça saklandığı yerden çıkar ve kaçar. Kadınlar 

da şaşkındır ama tüm bunların sebebinin Derviş Mesteli Şah ve yaptığı büyü olduğuna 

emindirler. Sahne sonunda Şehrebanu Hanım; “adamlar her zaman bize cadıya, muskaya 

inanmayın derler. İnsan bu işleri gözü ile görür de nasıl inanmaz?” dediğinde yardımcısı 

Hanperi ise “Ey hanım, eğer adamların akılları olsaydı, biz onları her zaman nasıl 

aldatabilir, kendi bildiğimizi yapabilirdik?” diye bir soru sormasıyla perde kapanır 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 81). 

 

 



 170 

3.1.2.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj 

 

Eser, Fransız botanikçi Mösyö Jordan ve Şahbaz Bey'in hikâyesi etrafında 

şekillenir. Mösyö Jordan, Kafkasya'nın bitki örtüsünü öğrenmek amacıyla gelen bir 

Fransız botanikçisidir. Şahbaz Bey ise Paris'e gitmeyi ve Fransızca öğrenmeyi hayal 

etmektedir ama nişanlısı Şerefnisa Hanım ve annesi Şehrebanu Hanım buna karşı  

çıkmaktadır. Eser, genel olarak batıl inançlar, büyücülük ve toplumdaki cahillik, yabancı 

dil bilmenin önemi, XIX. yüzyıl Azerbaycan'ının toplumsal ve kültürel yapısını ele 

alarak, batıl inançlar ve cehaletin eleştirildiği bir komedi oyunudur. Eserin temel 

çatışmaları olan geleneksel ve modern değerler arasındaki mücadeleyi yansıtarak, 

cehaletin ve batıl inançların toplum üzerindeki etkilerini sorgulamak ve toplumun 

modernleşme, eğitim, din, kadın hakları ve dış etkileşim gibi temel konularına dikkat 

çekmektir.  

Mösyö Jordân'ın temsil ettiği modern tıp ve bilim ile Derviş Mesteli Şah’ın temsil 

ettiği geleneksel ve dogmatik düşünce arasındaki çatışma eserin merkezindedir. Mösyö 

Jordân, eserin aydın karakteridir ve batılılaşma çabalarını temsil eder. Modern tıp 

anlayışını benimseyen, bilime ve eğitime değer veren bu karakter, toplumun eski 

alışkanlıklarına ve hurafelere karşı çıkar. Ancak, onunla karşılaşan geleneksel düşünceye 

bağlı karakterler, özellikle de Derviş Mesteli Şah, çağın getirdiği değişimlere direnirler  

ve bu çatışma eserin temel dinamiğini oluşturur.  

Ayrıca oyunda yeralan özellikle iki kadın karakterin Ahundov tarafından çizilen 

güçlü portresi dönemin içerisindeki Azerbaycan kadın imajını bize göstermektedir. 

Kocasına hükmedebilen ve hatta kocasının çekindiği Şehrebanu Hanım ile yine 

nişanlısının ikna etmek için uğraştığı Şerefnisa Hanım sahnede bize kadın imajı 

konusunda bilgi vermektedir. Oyun sonunda Hanperi’nin söylediği kadınların erkekleri 

kandırarak aslında kendi istediklerini yaptığı mesajı da açık bir şekilde toplumda kadının 

yerini ve gerçekteki gücünü işaret etmektedir. 

 

3.1.2.4. Oyunda Olay Dizisi 

 

3.1.2.4.1. Perde ve Sahne 

Oyun dört perdeden oluşmaktadır. 



 171 

3.1.2.4.2. Olay ve Durum Dizisi  

Sahne Planına Göre Olay Dizisi: 

Gülçehre ve Şerefnisa Hanım aynı odadadır, Şerefnisa hem yün tarar hem ağlar. 

Gülçehre ablasının ağlama sebebini öğrenmek ister ama Şerefnisa söylemez ve 

onu iter. 

Gülçehre yan odaya gider, ablasını şikâyet eder ve anneleri Şehrebanu Hanım 

odaya gelir. 

Şerefnisa Hanım ağlama sebebini önce söylemek istemez ama sonra Şahbaz’ın 

Paris’e gideceğini söyler. 

Şehrebanu Hanım kızar ve Gülçehre’ye Şahbaz Beyi çağırmasını söyler. 

Şahbaz gelir, Şehrebanu Hanım ona kızar. 

Şahbaz Bey ikna etmeye çalışır ama başaramaz, çıkar. 

Şerefnisa ve Şehrebanu Hanım konuşur, Şehrebanu Gülçehre’yeHAtemhan 

Ağa’yı çağırmasını söyler. 

Hatemhan Ağa gelir, Şehrebanu Hanım durumu anlatır ve kızar, öfkelenir. 

Hatemhan Ağa durumu Mösyö Jordan’a sorar. 

Mösyö Jordan ve Şahbaz durumu anlatır ve ikna etmeye çalışırlar. 

Hatemhan Ağa ikna olur ve karısını ikna etmeye çalışır. 

Şehrebanu Hanım kızar, kabul etmez ve öfkeyle çıkar. 

Hanperi ve Şehrebanu Hanım konuşur, Mesteli Şah’ı çağırmaya karar verirler. 

Şerefnisa ve Şahbez Bey yalnız kalır, Şahbaz Bey onu ikna etmeye çalışır ama 

başaramaz. 

Şerefnisa Hanım sinirleri ve resimleri atıp üzerlerine basar. 

Şehrebanu Hanım ve Hanperi gelen Mesteli Şah’ı karşılar, niyetlerini açıklarlar. 

Şerefnisa ve Şehrebanu Hanımlar Paris’in yıkılmasına karar verir. 

Mesteli Şah Paris maketi yapıp, sihirli sözlerle bu maketi dağıtır. 

Şehrebanu Hanım ona yüz altın verir, Mesteli Şah tam çıkacakken kapı çalar ve o 

da saklanır. 

Mösyö Jordan telaşla gelir ve Paris’in yıkıldığı haberini verir, durumu anlatarak 

onlardan bir at ister. 

Kadınlar şaşırır ve korkar. 



 172 

Erkekler çıkar, Mesteli Şah sessizce kaçar. 

 

3.1.2.4.3. Atmosfer 

 

Oyunda ılımlı bir atmosfer kullanılmıştır. Kadınların Şahbaz Bey’le çatışmasında 

zaman zaman gerilimli bir atmosfer hissedilmektedir. Mesteli Şah gerilim ve korku dolu 

bir atmosfer yaratmaktadır. Oyun sonunda kapı çaldığında gerilim üst noktaya çıkar, 

seyircide merak ve heyecan duygusu oluşur. 

 

 

3.1.2.5. Aksiyon Planı 

 

A ve B kişileri oyun başında konuşur, itişme olur; 

C kişisi gelir ve B kişisine sorarak durumu öğrenir. 

D kişisi gelir ve ikna etmeye çalışır ama gerilim oluşur. 

E kişisi gelir ama durumu bilmemektedir. 

E kişisi F ve D kişisi ile konuşarak ikna olur ama C kişisini ikna edemezler, 

tartışma çıkar. 

C ve G kişileri konuşarak H kişisini çağırırlar. 

H kişisi gelir, C ve B kişilerinin isteğiyle sihir yapar. 

F kişisi telaşla gelir, olanları anlatır ve gitmek ister. 

B ve C kişileri korkar. 

 

3.1.2.5.1. Kavramlar 

 

Eserde merkezi kavramlar olarak cehalet, saflık, dini suistimal, büyü, batıl inanç, 

kadın, bilim, aşk, evlilik, kıskançlık, sadık olma, Fransa, Fransızca, Batı dilleri, Doğu 

kültürü, Batı kültürü, kültürel tanışma, aydın olma, aydınlanma, akılcılık, eğitim, eğitimin 

önemi hırs, acımasızlık, dolandırıcılık gibi kavramlar kullanılmaktadır. 

 

 

 

 



 173 

3.1.2.5.2. Çatışma 

 

Mösyö Jordân'ın temsil ettiği modern tıp ve bilim ile Derviş Mesteli Şah’ın temsil 

ettiği geleneksel ve dogmatik düşünce arasındaki çatışma eserin merkezindedir. Mösyö 

Jordân, eserin aydın karakteridir ve Batılılaşma çabalarını temsil eder. Modern tıp 

anlayışını benimseyen, bilime ve eğitime değer veren bu karakter, toplumun eski 

alışkanlıklarına ve hurafelere karşı çıkar. Ancak, onunla karşılaşan geleneksel düşünceye 

bağlı karakterler, özellikle de Derviş Mesteli Şah, çağın getirdiği değişimlere direnirler 

ve bu çatışma eserin temel dinamiğini oluşturur.  

Aşk x kıskançlık, eğitim x cahillik, eğitim x batıl inançlar, din x hurafeler, Doğu 

x Batı, Doğu kültürü x Batı kültürü, aldatan x aldatılan, masum x dolandırıcı gibi karşıt 

kavramlar karşımıza çıkmaktadır. Kadın x erkek ve onların çatışan düşünce tarzları da 

oyun içerisinde yeralan çatışma unsurlarındandır. 

 

 

3.1.2.6. Oyunda Yer Alan Karakterler 

 

3.1.2.6.1. Kişileştirme tablosu 

3.Tablo 3: Hekayet-i Mösyö Jordan Hekim-i Nebatat oyunu kişileştirme 

tablosu 

Karakter adı Biyolojik  Sosyolojik Psikolojik Meslek Tavır ve 

diğer 

özellikler 

Mösyö Jordan Dinamik 

Çalışkan 

Toplumda 

saygın yeri 

olan 

Dürüst 

Telaşlı 

Akılcı 

Bitki 

bilimci/botanikçi 

Bilimadamı 

Parisli 

HatemhanAğa Çalışkan 

 

Oba Beyi 

Sözü dinlenir 

Saygın 

Zeki 

Merhametli 

Dürüst 

Oba Beyi 

Hayvancılıkla 

uğraşıyor 

TeklaMuganlı 

Karabağlı 

Şahbaz Bey Hatem Şah'ın 

kardeşi oğlu 

Genç 

delikanlı 

Şerefnisa 

Hanım’ın 

nişanlısı 

Dürüst 

Akıllı 

Öğrenmeye 

istekli 

Aşık 

Öğrenci Mevki sahibi 

olmak için  

çalışmayı 

istiyor, 

öğrenmeye 



 174 

aç, 

vatanperver 

Şehrebanu 

Hanım 

Şerefnisa ve 

Gülçehre’nin 

annesi 

Hatem Şah'ın 

karısı 

İnatçı 

Öfkeli 

Hırçın 

Saf 

Ev hanımı Başörtülü 

Şerefnisa 

Hanım 

Hatem Şah'ın 

büyük kızı 

Genç 

Şahbaz 

Bey’in 

nişanlısı 

Duygusal 

Kıskanç 

Aşık 

Saf 

Yün tarıyor Başörtülü 

Derviş Mestali 

Şah 

 Topluca 

saygın ve 

yaptılarına 

inanılır, 

korkulur 

Etkileyici 

Laf cambası 

Ünlü büyücü 

Sihirbaz 

Din adamı 

İranlı 

Farsça bilir 

Gülçehre Hatem Şah'ın 

küçük kızı, 

Ailede sevilir Hassas 

Söz dinler 

  

Hanperi  Sözüne 

inanılır 

Saf 

Cahil 

Şerefnisa 

Hanım'ın dadısı 

Başörtülü 

Gulameli  İşine sadık Akıllı Derviş Mestali 

Şah'ın yardımcısı 

İnsanların 

psikolojisini 

anlamakta 

zorlanıyor 

 

  



 175 

3.1.2.6.2. Ana Karakterler 

 

3.1.2.6.2.1. Mösyö Jordan 

 

M.F. Ahundov’un Eserleri I. Cilt’te Nadir Memmedov’un aktardığına göre; 

Mösyö Jordan adlı karakter aslında Aleksis Jordan (1814-1879) adında gerçekten de ünlü 

bir Fransız bitki bilimcisi olan tarihi bir kişidir. “M.F. Ahundov, gerçek prototipine 

dayanarak Batı Avrupa bilim adamlarının sanatsal karakterini oluşturmuştur” 

(Memmedov, 2005: 251). 

Eserin ikinci perdesinde Ahundov Mösyö Jordan’ın Hatemhan Ağa ile konuşması 

sırasında uzun ve detaylı bir ifadeyle botanik bilimi konusunda döneme ait bilgi 

vermektedir. Bu konuşma ile Ahundov’un Aleksis Jordan'ın bitki bilimi alanındaki 

çalışmalarını derin bir şekilde okuduğu ve değerlendirdiği anlaşılmaktadır. Gerçekte de 

on dokuzuncu yüzyılın ortalarında Aleksis Jordan, eserlerinde bahsettiği Linney, 

Turnefort ve Bartram gibi bazı doğa bilimcileriyle tartışmış ve bitkilerin türleri hakkında 

yeni teoriler öne sürmüştür. Onun bu teorisi sadece Fransa'da değil, tüm Avrupa 

ülkelerinde bir süre geniş bir şekilde kabul görmüştür. “Jordanism” olarak adlandırılan 

bu teori, daha sonra materyalist doğa bilimcileri tarafından idealist bir görüş olarak ciddi 

şekilde eleştirilmiştir. “M.F. Akhundzade’nin Fransız bitki bilimcinin bilimsel faaliyetini 

doğru bir şekilde değerlendirmesi, o dönemde doğa bilimlerini büyük bir hevesle 

öğrendiğini göstermektedir” (Memmedov, 2005: 251). 

Oyunda karşımıza çıkan Mösyö Jordan karakteri bize dönemindeki “Batılı aydın” 

tiplemesi olarak yansıtılmıştır. Bilime ve akılcılığa inanan, geri düşünceyi ve dogmaları 

kabul etmeyen bir aydın karakterdir. Genç insanların bilim yolunda ilerlemesini destekler. 

Ancak oyun sonunda Paris’in yıkılması haberini soğukkanlı ve akılcı şekilde 

karşılayamaz, panikler ve sebep olarak “Şeytanlar, cinler, devler, ifritler, kötü istekler. 

Hangisini söyleyeyim?” diyerek durumu pek de akılcı olmayan sebeplere bağlar. 

 

 

 

 

 



 176 

3.1.2.6.2.2. Şahbaz Bey 

 

Ahundov eserinde Şahbaz Bey adında oyunun merkezinde yer alan bir baş 

karakter yaratmıştır. Şahbaz Bey de önceki oyundaki Şair Hacı Nuri gibi toplumda saygı 

gören bir kişiliğe sahiptir ve “bey” unvanına sahiptir. Amcası tarafından yetiştirilmiş, 

önce medresede eğitim almış, ardından Tiflis'e gönderilerek Rus okullarında eğitim 

görmüş, bu süreçte Rusça öğrenmiş ve çağdaş bilimler öğrenmiştir. Hedefleri olan bu 

genç Paris’e gidip eğitim alarak Fransızca öğrenip kendini geliştirmek ve ülkesine geri 

dönerek iyi mevkilerde çalışmak arzusundadır: 

“Şahbaz Bey- Amca, Fransız dili bana çok gereklidir. Geçen yıl Tiflis'e beni ark 

kazımak için izin almaya göndermiştiniz. Allahverdi Beyin oğlu Tanrıverdi Bey, 

Varşova'da Fransız dili öğrendiği için her toplantıda benden daha çok itibar 

gördü. Halbuki Fransız ve Türkçeden başka dil bilmiyordu.  

Hatemhan Ağa- Yavrum, sen daha çocuksun. Bu şeylerin hepsi boştur. İnsana 

akıl lâzımdır. Bir dil fazla bilmek ile akıl artmaz. Bir insan hangi dil ile olursa 

olsun nihayet anlayışlı ve çağının insanlarının âdet ve arzularından haberdar 

ise, kendi işini yoluna koyar. 

Şahbaz Bey-Çağımızın halklarından biri de Paris halkıdır. Sizin sözünüze göre 

onların da âdet ve arzularından haberdar olmak gerekir. 

Hatemhan Ağa- Ne ayıbı var, eğer istiyorsan onların da âdet ve arzularını 

öğren.  

Şahbaz Bey- Bu durumda eğer Paris'e gitmezsem oranın halkının adet ve 

arzularından nasıl haberdar olabilirim?  

Hatemhan Ağa- Çok kolay. Karabağ'dan başka bir yeri görmediğim halde 

sadece Mösyö Jordan'ı görmek ve sözlerine kulak vermek ile ben onları nasıl 

biliyorsam öyle” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 67). 

Şahbaz Bey, Rus nüfusunun etkisi altında Rusça öğrenmiştir ve devlet 

dairelerinde Rusçanın önemini fark etmiş ve bu dilde eğitim almıştır. Akpınar bu dönemi 

söyle özetlemiştir; “Batı medeniyyetiyle böylece temasa geçen yeni Azeri münevverleri 

daha çok “zadegan” ailelere mensupturlar. Rusca tahsil yapanlar kendi muhitlerinde de 

i'tibar görmeğe başladılar. Rusca, yavaş yavaş Farsca ve Arapçanın yerini aldı. Hatta 



 177 

daha da ileri giderek Türkçenin bile yerini alır oldu” (Akpınar, 1980: 150). Böyle bir 

dönem kültürünün etkisinde yetişen Şahbaz Bey’e bu neslin bir temsilcisi olarak eserde 

Ahundov tarafından yer verilmiştir. Şahbaz Bey, resmi dairelerde ve Rus aydınları 

arasında Fransızcanın daha etkili olduğunu fark etmiş ve Mösyö Jordan’la Paris'e giderek 

Fransızca öğrenmek istemektedir. 

Üçüncü perdede Şahbaz Bey, nişanlısına Fransız kadınlarının yaşam tarzı, 

toplumdaki konumları ve giyim tarzlarından bahseder. Onlara dair fotoğrafları Şeref 

Nisa'ya gösterir. Şahbaz'ın bu anlatımıyla dönemin kadınları, konumları ve kültür anlayışı 

konusundaki genel bir fikir vermemektedir: 

“Şerefnisa Hanım- (Hemen kalkar, elini uzatıp dokuma tezgâhının arkasından 

bir yarım sayfa kâğıt çıkarıp açar.) Şahbaz, peki bu resimleri bana kim getirdi? 

Bunları sen getirip demedin mi Paris kızlarının, kadınlarının resimleridir. Bak 

Paris'te ne kadar güzel kızlar, kadınlar var? Bu kızlar, kadınlar tamamen yüzleri 

açık meclislerde, toplantılarda erkekler ile bir arada otururlar? Daha ben bu 

resimleri utandığım için anneme göstermedim. 

Şahbaz Bey- Vay, Şerefnisa, nasıl da çocuk gibi konuşuyorsun? Bu resimler 

Mösyö Jordan'ın kitaplarının içinde idi. Mösyö Jordan kitaplarını açıp 

baktığında gözü bunlara ilişti, çıkardı bana verdi. Al bunları nişanlına göster ve 

de ki “Bu yıl Paris'in kızları, kadınları böyle elbise giyecekler. Geçen yıl değişik 

modellerde elbiseleri vardı. Gelecek yıl da bir başka modelde elbise giyecekler. 

Her yıl Paris'te elbise giyim tarzı değişir.” Ben de getirdim sana verdim. Bundan 

ne olacak? 

Şerefnisa Hanım- Bundan ne mi olacak, sen bu kızların sevdasına kapılmış 

uçuyorsun, Paris'e gitmek istiyorsun” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 71). 

Bu açıklamaları ve ikna etme çabası nişanlısına yeterli gelmez, onun Paris’e 

kadınların hevesine kapılarak gittiğinde ısrar eder ve hırsından elindeki kağıtları yırtar ve 

hatta ayaklarının altına alır. Şahbaz Paris’e giderek dil öğrenerek kendini geliştirip tekrar 

Azerbaycan’a dönerek Tiflis’te çalışmak istemektedir. Akpınar tezinde Şahbaz Bey’in bir 

vatansever olduğunu belirterek; “XIX. asırdaki birçok münevver Azeri genci gibi 

Şahbaz’da memleketinin kalkınması halkının terakki etmesi için Avrupa ilim ve tekniğini 

öğrenme arzusundadır. Aslında Paris’e gitme isteği bu düşünceye bağlıdır. Bu hususiyeti 



 178 

itibariyle Şahbaz, Şair Hacı Nuri’den daha ileri bir seviyededir. Çünki müşahhas fikirlere 

sahiptir. … Çünki “vatanseverlik” “halka hizmet” gibi düşünceler o zamanki Azeri 

muhiti için henüz büyük bir önem taşımıyordu. Ahundzade, Şahbaz tipiyle bu 

düşüncelerin de tohumunu atmış bulunmaktadır. Yazarımız Şahbaza bu fikirleri açıkdan 

açığa söyletmiş olsaydı istediği tesiri uyandırmazdı. Zamanın şartları daima iyi hesap 

etmiş olan Ahundzade bu hususta da hayal ve arzularını kontrol edebilmiş; zamanına ait 

gerçek dünyanın dışına çıkmamış, sadece çok yakın bir geleceği idealize etmiştir. Şahbaz, 

aslında o güne ait bir genç değil; 30-4- yıl sonraki cemiyette ortaya çıkabilecek bir tiptir” 

(Akpınar, 1980: 151). 

Ahundov’un o dönemde yarattığı bu karakterle vurgulamak istediği, Azerbaycan 

toplumunun hem bireysel hem de genel düzeyde yaşadığı değişimleri, modernizasyonu 

ve vatanseverliği benimsetme çabası denebilir. Şahbaz, gençlerin kendi kararlarını alma 

hakkını savunan bir karakter olarak öne çıkarır. Evlilik konusunda henüz çok genç 

olduğunu rahatlıkla söyler: 

“Şahbaz Bey- Benim düğünüme nasıl yirmi gün kalmıştır? Ben henüz çocuğum. 

Ben kendi isteğimle bu kadar çabuk evlenmem. Düğün yapmayacağım, yoksa güç mü 

kullanılacak!” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 65). 

Şahbaz Bey, aslında nişanlısını sevdiğini eserde birkaç yerde dile getirmektedir. 

Onu ikna etmek için pek çok hoş söz söyler ama başarılı olamadığı sahnede görülür. 

Paris’e gidiş amacının dil öğrenmek olduğu konusunda nişanlısını bir türlü ikna edemez. 

 

3.1.2.6.2.3. Şehrebanu Hanım 

 

Eserde dört ayrı kadın karakter bulunmaktadır. Hatemhan Ağa’nın eşi ve 

Şahbaz'ın kayınvalidesi Şehrebanu Hanım, merhametli, insan sevgisiyle dolu ve aynı 

zamanda cahil gösterilen bir karakterdir. Şehrebanu Hanım kızının mutluluğunu 

sağlamak ve Şahbaz'ın Paris'e gitmesini engellemek ister. Kocası Hatemhan Ağa'nın 

etkisiz olması, anne ve kızı umutsuzluğa itmiştir. Her iki kadın da sihre inanmaktadır ve 

Derviş Mestali Şah'a güvenmelerini kolaylaştıran saf ve cahil bir yapıya sahiptirler. 

Şehrebanu, kocasına kızmaktadır. Kendisince bir çeşit fedakârlık yaparak Şahbaz'ın 

gitmesini engellemeye çalışır. Düğün masrafı için biriktirdiği altını, büyü yapan Derviş 



 179 

Mestali Şah'a verir. Şehre Banu, sert mizaçlı olmasına rağmen merhametli ve yufka 

yürekli bir kadındır. İlk çözüm önerisi olarak Mestali Şah'ın büyü yaparak Mösyö Jordan'ı 

öldürme isteğine karşı çıkar, ancak çaresizlik nedeniyle tanımadığı Paris halkının 

öldürülmesine razı olur. Buna gerekçe olarak Parislilerin kadınların özgürce 

dolaşmalarına izin vermişlerini gösterir. 

Şehrebanu Hanım karakteri bize istediğini elde etmede sergilediği güçlü duruşu 

ile dönemin kadın imajını göstermektedir. Kocası kendisinden çekinir ve ikna etmeye 

çalışır. Aslında kocasından daha fazla söz sahibi olduğu anlaşılmaktadır. Dönem 

içerisinde alışık olunan kadın imajından farklı olarak sahnede istekleri için mücadele eden 

ve sonunda gerçekleştiren bir portre yaratılmıştır. Evinde sessiz durup oturan kadın 

yerine, hırçın ve mücadeleci bir tip Ahundov tarafından sahneye taşınmıştır. Fakat cahil 

olması, bilimi inkâr ederek büyüye inanması bu karakterin zayıf yönlerindendir. 

 

 

3.1.2.6.3. Yardımcı Karakterler 

 

 

3.1.2.6.3.1. Hatemhan Ağa 

 

Eserdeki diğer önemli erkek karakterlerin başında gelen Hatemhan Ağa, Tekli 

Mugan Köyünün önderi olarak yaşayan yarı göçebe bir figürdür. Karakteri, güçlü bir 

iradeye ve zekâya sahiptir. Babacan ve içten tavırlara sahip olduğu kadar mizah duygusu 

olan bir kişidir. Batılılar hakkındaki düşüncelerini ifade ederken, özellikle Şahbaz Bey ve 

Mösyö Jordan'a yönelik espri dolu sözleriyle dikkat çeker: 

“Şahbaz Bey- Amca inanmam. Siz nasıl Paris halkının âdet ve isteklerinden 

haberdar olabilirsiniz? 

Hatemhan Ağa- Ben şimdi seni inandırırım çocuğum. Bana öyle görünmektedir 

ki şüphesiz her âdet ve özellik bizde bulunmaktadır, Paris halkında bunların 

çoğu yoktur. Meselâ, biz elimize kına koyarız, Fransızlar koymazlar; biz saçımızı 

keseriz, onlar başlarına tüy takarlar; biz kalpakla otururuz, onlar başları açık 

otururlar; biz arkası açık pabuç giyeriz, onlar kösele ayakkabı giyerler; biz 

elimizle yemek yeriz, onlar kaşık ile yerler; biz aşikâr hediye alırız; onlar gizli 

alırlar, biz her şeye inanırız, onlar hiçbir şeye inanmazlar; bizim hanımlarımız 



 180 

kısa elbise giyer, onların eşleri uzun elbise giyer; bizde çok kadın almak âdettir, 

Paris'te çok koca almak. 

Şahbaz Bey- Amca, bunu anlamadım. 

Hatemhan Ağa- Niye anlamadın evladım? Çok kadın almak, bir erkek bir 

kadınla yetinmesin; çok kocaya varmak da bir kadın bir erkekle yetinmesin 

demektir. Birincisi bizde vardır, ikincisi Paris'te. Mösyö Jordan uzun kış 

gecelerinde bize o kitapların içindekilerini sürekli nakletti. Artık sen de bütün 

şeyleri bu netice ile farz et. Paris'e gitmek faydasızdır, oraya gitmeyi aklından 

çıkar. 

Mösyö Jordan- (Alay ederek) Ha, ha, ha Hatemhan Ağa, sizin gibi mantık 

kurallarından haberdar, akıllı ve anlayışlı, olgun bir insanın bu zamana kadar 

meşveret meclislerinin birinde bulunmamasına şaşıyorum. Her ne kadar ben 

sizin söylediğiniz kurallar ile tartışamasam da eğer izniniz olursa ben de birkaç 

kelime söylemek isterim. 

Hatemhan Ağa- Buyurun muhterem bilgin! Sizin her sözünüz bize hoş gelir” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 67-68). 

Hatemhan Ağa, ikinci perdenin başlangıcında Doğu ve Batı arasındaki farklılıkları 

bu şekilde vurgulayarak, her iki kültürün bakış açılarını ustalıkla birleştirir. Geleneklerin 

güçlü etkisi altında olan eski yaşam tarzının izlerini taşımasına rağmen modern 

değişimlere açıktır. Yeğeni Şahbaz Bey'in Rus mekteplerinde okumasını sağlamış, hatta 

Paris'e gitmesine izin verebilecek kadar ilerici bir yaklaşım sergilemiştir. Hatemhan Ağa, 

toplumsal normları önemseyen bir karakter olarak öne çıkar. 

İyiliksever ve yardımsever bir karakter olan Hatemhan Ağa, ancak yazarın 

vurguladığı gibi bazı olumsuz özelliklere de sahiptir. Kadınlara karşı ciddiyetsiz tavırları 

ve Avrupalılar hakkında yüzeysel bilgisiyle bilgiçlik taslaması, onun eksik yanlarını 

ortaya koymaktadır. Ahundov'un eserinde, Hatemhan Ağa tipi, o dönemin 

Azerbaycan'ında sıkça karşılaşılan bir halk figürünü temsil etmektedir. Hatemhan 

Ağa'nın ailesiyle yaşadığı geçim derdi dışında ciddi sorunları yoktur. “Yenilik taraftarı 

ile Azeri münevverlerini Hatem Han Ağa tipine yakın hususiyetler taşıyan beyler, toprak 

ağaları, zengin kimseler yetiştirmiştir” (Akpınar, 1980: 157). 

 



 181 

3.1.2.6.3.2. Şerefnisa Hanım 

 

Hatemhan Ağa’nın kızı ve Şahbaz'ın nişanlısı âşık, merhametli, insan sevgisiyle 

dolu ve cahil gösterilen bir karakterdir. Evlenmek istediği Şahbaz'ın Paris'e gitmesini 

engellemek ister. Bunu yaparken de kıskanç olması nedeniyle tüm Paris’in yıkılmasını ve 

Parisli kadınların ölmesini bile isteyecek kadar hırslı âşıktır. Eğitime önem vermez, ileri 

görüşlü değildir ve anı düşünür. Nişanlısına karşı hırçın davranır ve anlayışlı yaklaşmaz, 

kendi istekleri ön plandadır, toplumun normlarına göre yaşamayı seçmiştir. 

 

3.1.2.6.4. Fon Karakterler 

 

Hanperi, Gulameli ve Gülçehre oyunda fon karakter ya da figüran olarak 

görülebilir. Hizmet ettikleri kişilere yardımcı olan ve işlerine odaklı tiplerdir. 

 

3.1.2.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler 

 

Eserde farklı milletlerin isimlerine sık sık yer verilmiştir. Fransız milletinin adı, 

“Firengiler, Freng, Frengi” ifadeleri pek çok yerde geçmektedir. “Freng dili” ifadesi yer 

almaktadır. Fransızlar, Fransadaki yaşam şekli, Paris ve Paris sokaklarından eserde 

bahsedilmektedir. 

Araplar, Farslar, Türkler ve Rusların dillerinin öğrenilmesinin yeterli olacağını 

Hatemhan Ağa, Şahbaz Beye söyler; “…lazım olan Arap, Fars, Türk, Rus dilleridir ki 

Allah'a çok şükür yüce devletimizin şefkatiyle açılan medreselerde hepsini okuyup 

öğrendin.” 

Oyunda Mesteli Şah ve yardımcı aralarında uzun bir diyalog halinde Farsça 

konuşurlar.  

 

3.1.2.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler 

 

Eserde köy hayatının çeşitli unsurlarına yer verilmiştir; örneğin kışlık ev diye 

oyunun en başında bahsedilmesi oyundaki yaşamın köy yaşamı oluduğunu, yazın ve kışın 

ayrı mekânlar olmak üzere göçebe bir hayat sürdükleri anlaşılmaktadır. Şerefnisa 



 182 

Hanım’ın yün tarağı kullanmaktadır. Derviş Mestali Şah komşu köy olan Ağcabedi’de 

oturmaktadır. Şahbaz Bey “Ben bu sazlıkta adsız sansız kaldım” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 

72) dediğinde bulundukları kışlık evin çevresinin kırsal sazlık bir alan olduğu 

anlaşılmaktadır. Mösyö Jordan son sahnede eve geldiğinde Hatemhan Ağa ve Şahbaz 

Bey’in yorgunluktan uyumalarını “Bugün at sürüsüne (yılkıya) bakmaya gitmişlerdi” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 79) diye açıklama yaptığında geçim kaynaklarının hayvancılık 

olduğu anlaşılmaktadır. 

 

3.1.2.9. Oyunda Zaman Kullanımı 

 

Oyun 1848 yılının ilkbaharında Nevruz Bayramının bir son sonrasında başlar, 

ikinci sahne aynı gün devam eder, üçüncü sahne ertesi günlerde geçtiği düşünülebilir net 

bir bilgi verilmemiştir. Dördüncü sahne aynı günün akşamı, güneş batımını iki saat geçe 

başlar ve gece devam eder 

 

3.1.2.10.  Oyunda Kostümler 

 

Eserde kadınlar kırsal giyim tarzını kullanmaktadır, başlarında örtüleri vardır. 

Yüzlerini örtmek için yaşmak kullanırlar. Derviş Mesteli Şah da geleneksel ve kırsal bir 

giyim tarzına sahiptir. Hatemhan Ağa kendi halkı ve Paris halkını dış görünüş ve 

kıyafetlerini de karşılaştırmaktadır. Paris kadınlarının sokaklarda yüzleri açık dolaşması 

ve günlük giyimlerine değinilmektedir.  

 

 

3.1.2.11. Oyun Değerlendirmesi 

 

Mösyö Jordân'ın temsil ettiği modern tıp ve bilim ile Derviş Mesteli Şah’ın temsil 

ettiği geleneksel ve dogmatik düşünce arasındaki çatışma eserin merkezindedir. Mösyö 

Jordân, eserin aydın karakteridir ve batılılaşma çabalarını temsil eder. Modern tıp 

anlayışını benimseyen, bilime ve eğitime değer veren bu karakter, toplumun eski 



 183 

alışkanlıklarına ve hurafelere karşı çıkar. Ancak, onunla karşılaşan geleneksel düşünceye 

bağlı karakterler, özellikle de Derviş Mesteli Şah, çağın getirdiği değişimlere direnirler 

ve bu çatışma eserin temel dinamiğini oluşturur.  

Memmedov’un hazırladığı M.F. Ahundov Eserleri I. Cilt’in önsözünde bu eserde 

Ahundov’un aldatıcı, halkı kandırıp soyan Derviş Mestali Şah karakteri ile Fransız bitki 

bilimcisi Mösyö Jordan karakterini karşı karşıya getirdiğini ifade etmektedir. Mösyö 

Jordan'ı bilim, eğitim ve ilerlemenin temsilcisi olarak tasvir ederken, Derviş Mestali Şah 

ise aldatıcı bir yaşam süren bir figür olarak gösterilmektedir. Bu karşıtlık, İran'ın feodal 

yapısını temsil eden büyücü ile Fransa’nın özgürlükçü yapısını temsil eden bir bitki 

bilimcisiyle çatışmasını göstermektedir. Şahbaz Bey karakteri aracılığıyla ise yazar, 

Azerbaycan gençliğinin bilgi, öğrenme ve Avrupa medeniyetinin başarılarına ulaşma 

çabalarını takdir eder. “Mirze Feteli'nin bu komedide çizdiği Şahbaz Bey karakteri, daha 

sonraki yıllarda N. Vezirov, E. Hakverdiyev, N. Nerimanov ve Celil Memmedkuluzade 

tarafından yaratılan aydın, eğitimci kahramanlar serisinin ilk örneğidir ve büyük bir 

özenle ve samimiyetle ele alınmıştır” (Memmedov, 2005: 18-19).  

Mösyö Jordan karakteri ile Ahundov’un kendi fikirlerini yansıtmak istediğine 

değinen Akpınar, bu fırsattan istifade ederek komedi havası içerisinde Avrupalılar 

hakkında halka bilgi verip gençlerin ilgisini Avrupa’ya ve bilime çekmek istediği 

yorumunu yapmaktadır. “Mösyö Jordan’ın ağzından kendi fikirlerini söylemiştir. Fakat 

bu tipi kendi fikirlerini temsil edecek seviyede idealize etmiş değildir. Mösyö Jordan’la 

Avrupa ilim ve fenninin ileri olduğu meselesinde aynı kanaattedir. Frenk dili bu ilemlerin 

kapısını açmak için gereklidir” (Akpınar, 1980: 157). Mösyö Jordan, Karabağ'a bitki 

türleri üzerinde araştırmalar yapmak amacıyla gelmiş ve Hatem Han Ağa'nın obasında bir 

kış mevsimi geçirmiş yabancı bir karakter olarak çizilmiştir. “Ahundzade, Mösyö Jordan 

gibi orijinal bir karakter yaratarak Doğu ve Batı'yı bir araya getirme ve mukayese etme 

fırsatını elde etmiştir. Bu tip, bir komedinin gerekli komik unsurunun ortaya çıkmasını 

sağlayan zıtlıkları ustaca sergilemiştir.” Mösyö Jordan karakterinin iyi ve yardımsever 

oluşunu, uzun süre misafiri olduğu kişilere karşı duyduğu şükran hislerine karşılık olarak 

Şahbaz Bey'i Paris'e götürüp ona Fransızca dilini öğretme ve krala takdim ederek 

göstermek istemesinden anlaşılmaktadır. “Ahundzade, Mösyö Jordan'ın karakterini tam 

anlamıyla bir Avrupalı tipi olarak yaratmak istememiştir. Onun amacı, gençlerin ilgisini 



 184 

çekerek Avrupa ve Avrupalılar hakkında canlı gözlemler ve bilgiler sunmak, bunu bir 

komedi havası içinde yapmaktır.” Mösyö Jordan ile Avrupa ilim ve feninin ileri olduğu 

konusunda aynı düşüncededir ve Frenk dilinin bu ilimlere erişmek için gerekliliğini 

vurgular. Mösyö Jordan'ın bitkilerle ilgili uzun monoloğu hafife alınmış şekilde 

gösterilmiş ve kendini beğenisi ile diğer botanikçilere yönelik küçümsemesi ustalıkla 

hicvedilmiştir. Fransız aliminin cahil insanlara tepeden bakışı ve mağrurluğu alaylı bir 

şekilde eleştirilmiştir (Akpınar, 1980: 157-158). 

Ahundov bu eserinde de ilkinde olduğu gibi iyi ile kötü karakterleri karşı karşıya 

getirmez ve onları sahnede bir arada göstermeden seyirciye bu çatışmayı hissettirmekle 

yetinir. Aynı Kimyager Molla İbrahim Halil karakteri ve karşıtlığı Şair Hacı Nuri’nin 

oyun içerisinde karşılaşmaması gibi bu eserde de Mösyö Jordan ve Derviş Mestali Şah 

karşılaşmazlar. Fakat seyirci onların zıtlıklarını görür, karşıt fikirsel ile temsil ettikleri 

değerlerin farklılıklarını hissederek yapılan eleştiriyi anlarlar.  

Ayrıca Akpınar tez çalışmasının karakter analizi bölümünde Hatemhan Ağa ve 

Mösyö Jordan arasında da karşılaştırma yaparak bunların, “iki ayrı alemi, başka başka 

kültürleri” temsil ettiklerine değinmektedir. İkisi arasındaki zıtlık, yazarın “Doğu” ve 

“Batı” arasındaki ayrımı halkın anlayabileceği bir şekilde mukayese etmesine olanak 

tanır. “Eserin son sahnelerinde monarşi taraftarı alimin telaşlı hali ve kral hakkındaki 

sözleri, yazarın Mösyö Jordan'ın şahsında Monarşiye karşı hafif bir alay içinde olduğunu 

gösterir.” Eserde Mösyö Jordan'ın Oba sakinlerine daha çok Fransız gündelik yaşamını 

anlattığını gözlemliyoruz. Fransız kadınlarının toplum içindeki rolü, kıyafetleri ve 

erkeklerle ilişkileri gibi konular üzerinde odaklanılmıştır. Ahundov, Mösyö Jordan 

karakterinden faydalanarak Avrupa ve Doğu kadınlarının durumu karşılaştırılmış, bunlar 

arasındaki belirgin farklılıkları göstermiştir (Akpınar, 1980: 158). 

Eserinde, toplumsal-sosyal, ahlaki-manevi sorunlar, kadın ve toplum sorunları 

detaylı bir şekilde işleyen Ahundov hakkında araştırmacı İlhan Rehimli’nın yaptığı 

dramaturjik analizde; bu oyunun içerisindeki Derviş Mestali Şah karakteri ile Molla 

İbrahimhalil karakteri arasındaki benzerliğe değinerek ikisinin manevi bir akrabalığa 

sahip olduğunu, ancak sanatsal açıdan Derviş Mestali Şah karakterinin diğerine göre 

tasvirde özgün olması sebebiyle öne çıktığı belirtilmektedir. “Derviş Mesteli şah da 

sadece gerçek toplumun gerçek sosyal-toplumsal tipidir. Bu nedenle MirzeFeteli 



 185 

Ahundzade bilerek Mesteli şahın “Parisi dağıtmaq” hayalini Komedinin sonuna taşır. Bu 

tür bir sanatsal anlayış ve dramatik üslupla yazar, toplumun “Molla İbrahimhelil 

Kimyager” komedisinde görmediğimiz yönlerini daha satirik bir biçimde tasvir eder. 

Avrupa ve Asya yaşam tarzlarının doğasını ve bu doğanın bilinçlere etkisini açıklar. 

Avrupa tipinin karakteristik temsilcisi olan Müsyö Jordan karakterini yaratır. Diğer 

taraftan, bu eserde yalnızca bir şehrin (“yani nüfusun”) tipik bir temsilcisi değil, aynı 

zamanda büyük bir yerleşimin- TekleMuğanlı obasının ünlü beyi (Hatemhan Ağa), 

Avrupa'ya, medeniyet ışığına ilgi gösteren (Şahbaz Bey) genç karakterleri de yaratılır. 

En önemlisi, Ahundzade bu komedide mevcut toplumsal tepkileri, bilinçlerin karanlığını, 

umursamazlığın doğurduğu yoksulluğun sarsıcı içsel özelliklerini kadın karakterleri 

aracılığıyla ifade eder. Dramaturgun yeteneği, ulusal edebiyatımızda olmayan bir türde 

bile bu kadar canlı, gerçek, etkileyici ve lezzetli karakterler, özellikle kadın portreleri 

yaratabilmesindedir” (Rehimli, 2005: 28). Rehimli’nin de burada vurguladığı gibi 

Ahundov tarafından çizilen kadın imajı dönemi içerisinde örnek olması ve topluma yön 

verebilmesi açısında dikkat çekicidir. 

Mirza Fethali Ahundov eserinde sadece toplumsal konuları eleştirmekle kalmaz, 

aynı zamanda döneminin sosyal ve kültürel dinamiklerini de gözler önüne serer. Eserdeki 

karakterler, sadece bireyler olarak değil, aynı zamanda toplumun genel yapısını temsil 

eden semboller olarak da okunabilir. Kadın tiplerinin baskın olduğu oyunda, Şahbaz 

Bey'in Paris'e olan hayranlığı ve Batı kültürüne duyduğu ilgi işlenir. Şehrebanu, 

geleneksel yöntemlere başvurarak sorunları çözmeye çalışan bir tiptir. Kızları Şerefnisa 

ise nişanlısının Paris hayaline karşı çıkmaktadır. Şahbaz'ın Fransızca öğrenme arzusu ve 

Mösyö Jordan'ın anlattıkları, aile içinde heyecan yaratır. 

Eserde, Ahundov’nin geleneksel anlayışa karşı batılı değerlere olumlu bir bakış 

açısı sunduğu hissedilmektedir. Kadın tipleri aracılığıyla toplumun çeşitli yönleri 

eleştirilir. Şahbaz Bey'in modern eğitim almış bir karakter olarak öne çıkması, yazarın 

eğitim ve aydınlanma ideallerini yansıtır.  

Eserde dört ayrı kadın karakter bulunmaktadır. Hatemhan Ağa’nın eşi ve 

Şahbaz'ın kayınvalidesi Şehrebanu Hanım, merhametli, insan sevgisiyle dolu ve aynı 

zamanda cahil gösterilen bir karakterdir. Şehrebanu Hanım kızının mutluluğunu 

sağlamak ve Şahbaz'ın Paris'e gitmesini engellemek ister. Kocası Hatemhan Ağa'nın 



 186 

etkisiz olması, anne ve kızı umutsuzluğa itmiştir. Her iki kadın da sihre inanmaktadır ve 

Derviş Mestali Şah’a güvenmelerini kolaylaştıran saf ve cahil bir yapıya sahiptirler. 

Şehrebanu, kocasına kızmaktadır. Kendisince bir çeşit fedakârlık yaparak Şahbaz'ın 

gitmesini engellemeye çalışır. Düğün masrafı için biriktirdiği altını, büyü yapan Derviş 

Mestali Şah'a verir. Şehre Banu, sert mizaçlı olmasına rağmen merhametli ve yufka 

yürekli bir kadındır. İlk çözüm önerisi olarak Mestali Şah'ın büyü yaparak Mösyö Jordan'ı 

öldürme isteğine karşı çıkar, ancak çaresizlik nedeniyle tanımadığı Paris halkının 

öldürülmesine razı olur. Buna gerekçe olarak Parislilerin kadınların özgürce 

dolaşmalarına izin vermişlerini gösterir. 

Ahundov’un yarattığı bu komedideki kadın karakterler, o gün için Azerbaycan’da 

yeni bir tür olan komedide etkileyici ve gerçek karakterlerin örnekleridir. Buradaki kadın 

karakterleri, o dönemin toplumsal manzarasının kadın ve toplum sorunlarını ele almak 

için etkileyici araçlar olarak kullanır. Bu eser, kadınların toplumdaki rollerini ve bu 

rollerin getirdiği sınırlamaları gözler önüne sererek, satirik bir sosyal anlam taşımaktadır. 

“En önemlisi, Ahundzade bu komedide mevcut toplumsal olumsuzlukları, 

bilinçlerin kararmasını, umursamazlığın yarattığı yoksulluğun çarpıcı içsel özelliklerini 

kadın karakterleri aracılığıyla verir. Yazarın gücü, ulusal edebiyatımızda geleneği 

olmayan bir türde, bu kadar canlı, bu kadar gerçek ve bu kadar zengin, özellikle kadın 

portreleri yaratmaktadır. Doğrudur, bu kadınlar sınırlı bir alanda, yani Hatemhan 

ağanın evinin temsilcileridir. Ancak dramaturg, tam da bu “dar” çerçevede o kadar 

ustalıkla edebî karakterler yaratır ki, bu karakterler o dönemin toplumsal manzarasının 

kadın ve toplum sorunlarını ortaya çıkarmak için yeterlidir” (Rehimli, 2005: 28-29). 

Eserin sonunda, kadınların Mestali Şah'ın sözlerine körü körüne inanmaları ve 

Paris'in tarumar olduğunu düşünerek yüz altınlarını vermeleri, geleneksel inançların 

çıkmaza sürüklenişini gösterir. Ahundov, eserinde toplumun eğitim, batı kültürüne 

duyulan hayranlık ve geleneksel inançlar gibi konulardaki çatışmalarını başarılı bir 

şekilde işlediği görülmektedir. 

“Şehrebanu Hanım- Doğru diyorsun baba derviş! Devlere ne kadar bahşiş 

vermemiz gerekir? 

Mesteli Şah- Fazla istemem, ne kadar vaat etmişseniz hanım, yüz Avusturya altını.  

Şehrebanu Hanım- Baba derviş çok olmaz mı? 



 187 

Mesteli Şah- Güzel, binlerce tümen değerindeki şehri harap ettiriyorsunuz, yüz 

Avusturya altını çok mu? 

Şehrebanu Hanım- (Yüzünü kızına çevirir.) Şerefnisa, kızım para sandığını buraya 

getir. (Şerefnisa Hanım kalkar, yüklükten para sandığını alıp anasının önüne koyar. 

Şehrebanu Hanım sandığın ağzını açar. Yüz tane yeni Avusturya altını çıkarır ve şöyle 

der.) Kızım Şerefnisa, düğün masrafına bile hiç paramız kalmadı. 

Şerefnisa Hanım- Ne yapalım ana, bir iki yüz toklu satarız, yine paramız olur. 

Şehrebanu Hanım- Doğru söylüyorsun kızım. Başımızın gözümüzün sadakası 

olsun. (Yüzünü çevirip) Al, baba derviş!” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 78). 

 

Bu sahnenin hemen sonrasında Derviş Mestali Şah tam gidecekken kapı vurulur 

ve Derviş hızla eşyalarını toparlayarak perdenin arkasına saklanır ve olanları izler. Eve 

telaşla ve korku ile gelen kişi ise Mösyö Jordan’dır. Paris’te başlayan olayları duymuş ve 

Hatemhan Ağa’da at alarak hızla gitmek istediğini söyler.  

Ahundov bu eserinde de ilkinde olduğu gibi cahil insanların kolaylıkla büyü ya da 

batıl inançlara kapılarak bilimden uzaklaşmalarını eleştirmektedir. Bu eserde içinde 

bulundukları problemin çözümü olarak ellerinde sadece büyü yaptırmak olan cahil ve saf 

kadınlar gelen büyücünün yalanlarına inanırlar. Kimyager Molla İbrahimhalil’in  

Nuhuluları kolayca kandırması gibi burada da büyücü Mestali Şah kadınları kandırıp 

altınları alır. “Molla İbrahim Halil, o zamanki cemiyette nisbeten az görülen bir işin; 

“simyagerlik'in temsilcisidir. Hâlbuki Mest Ali Şah sihirle uğraşan bir derviş tipidir. 

İkinciler bir şark cemiyeti için daha karakteristiktir. Bu bakımdan Mest Ali Şah tipi, 

Kimyager gibi kalın hatlarla çizilmemiş, daha teferruatlı, dolgun ve canlı olarak 

anlatılmıştır. Çünki cemiyette büyü ve büyücü ile alakalı sayılamayacak kadar çok itikad 

vardı. Yazarımız elindeki bu zengin malzemeden ustalıkla faydalanmış; bütün tipik 

hususiyetleriyle bir “caduger”i yani büyücüyü tasvir etmeyi başarmıştır” (Akpınar, 

1980: 157). 

Eserde büyücü Mestali Şah kendine biraz gizem katmak biraz da ne dediğinin 

anlaşılması önlemek için yardımcısıyla aralarında Farsça konuşmaktadır. Onun bu 

konuşmasını kadınlar anlamaz. Ama büyücü kadınları çok iyi tanıdığı bellidir, onların 

cahillikleri ve korkuları ile para kazandığı anlaşılmaktadır. Kendisini tanıtırken anlattığı 



 188 

Hikâyelerden aslında çeşitli doğa olaylarından yararlanarak halkı kandırdığı fark edilir 

ama bunu çaresiz durumda olan kadınlar anlayamaz. Yardımcısıyla konuşurken ve 

hazırlıklarını yaparken bunları Farsça olarak itiraf eder. Seyirciye burada verilen ders 

direkt olarak sahnede anlaşılmaktadır.  

Sonrasında gelen sahnede büyücü hazırladığı Paris maketini elindeki çubuklarla 

yıkar ve işi aslında devlere yaptırdığını söyleyerek kadınları iyice işe inandırır. Devleri 

parayı istemekte kullanır, kendisi bir derviş olduğu için doğrudan para almadığını ve 

aldığı bu paranın “devlerin el emeği, rızkı” olduğunu söylemektedir. Tahtaları yıkarken 

yaratılan atmosfer oldukça komik unsurlara sahiptir. Cahil kadınlar bu manzara 

karşısında dehşete kapılırlar ve korkarlar. Bu korku sayesinde de Mestali Şah kolaylıkla  

altınları alır ve kaçar.  

  



 189 

3.1.3. HİKÂYET-İ HIRS-I GULDUR BASAN (1851) 

“HEKAYET-İ HIRSİ QULDURBASAN” 

 

3.1.3.1. Oyuna Ait Bilgiler 

 

“Hekayet-i Hırsi Quldurbasan” komedisi Mirza Fethali Ahundov’un dördüncü 

drama eseri olarak bilinmektedir. Sovyet döneminde yayımlanmış üç ciltlik eserlerinin 

ilk cildinde hem Azerbaycan Türkçesi hem de Rusça olarak yayımlanmış ve “Seçilmiş 

Edebî Eserler” başlıklı yayında “Vezirhan-ı Lenkeran” adlı oyunundan sonra yer 

verilmiştir. Fakat yazar komedilerini hem 1853'te Rusça yayınında hem de “Temsilat” 

adlı eserlerinin tümünün yayımlandığı kitabında bu oyun “Mösyö Jordan ve Derviş 

Mestali Şah” oyunundan sonra ve “Lenkeran Vezirinin Hikâyesi”nden önce yer almıştır.  

Eserleri I.Cilt’te Nadir Memmedov’un belirttiği üzere “Hekayet-i Hırsi Quldurbasan” 

komedisinin yazılma tarihi Hicri 1268 (Miladi olarak 17 Ocak 1852) olarak geçmektedir. 

Yazarın bu komedisinin Rusça çevirisi 1851'de “Kavkaz” gazetesinin 3 Ekim, 2, 9, 27 ve 

30 Kasım (No. 83, 84, 86, 90, 91) sayılarında yayımlanmıştır. Sonuç olarak bu durum, 

Ahundov’un bu eseri 1851'in ilk yarısında yazdığını ve Rusçaya çevirerek “Kavkaz” 

gazetesinde yayımladığını ve aslında üçüncü dram eseri olduğunu göstermektedir.  

Ayrıca Nadir Memmedov’un verdiği detaylı bilgiye göre “Hekayet-i Hırsi 

Quldurbasan” komedisi “Kavkaz” gazetesinde basılan nüshası oyunun ilk versiyonu iken 

sonradan basılan kitaplarda oyunun ikinci versiyonudur. “Bu versiyonun Rusça yayınının 

(1853) başında şöyle bir notu bulunmaktadır ki, komediyayı sahne için Kont V.A. 

Sollogub tarafından uyarlamıştır. Sollogub, o zamanlar Tiflis Rus tiyatrosunun yöneticisi 

olarak görev yapıyordu.” Bu araştırmasına ilaveten çevirmen olarak da esere katkı sunan 

Memmedov şu detayı da ilave eder: “Hekayet-i Hırsi Quldurbasan” komedisinin her iki 

versiyonunun birinci ve ikinci perdesi genellikle birbirine tamamen uyumludur. Geriye 

kalan üç perdede ise keskin farklar bulunmaktadır. Bu farkların Ahundzade'nin dramatik 

yaratıcılığını anlamak için büyük önem taşır.” Memmedov, eserin “Kavkaz” gazetesinde 

yayımlanan versiyonu ile 1853'teki Rusça basımı ve Temsilât'ta bulunan kopyaları 

arasında belirgin farklılıklar bulunduğunu belirtmektedir. Gazetede yayımlanan versiyon, 

eserin ilk hali olup ne Rusça ne de Azerbaycan Türkçesindeki el yazması kopyası hâlâ 



 190 

bulunamamıştır. Diğer nüshalar ise eserin tekrar gözden geçirilerek yazılmış son şeklidir 

(Memmedov, 2005: 254-255). 

Horst Wilfrid Brands’in 1958 yılında yayımladığı “Azerbaidschanishes 

Volkslebenund modernistischeTendenz in den Schauspielen Mirza Feth-Ali Ahundzade’s 

(Mirza Fetali Ahundzade'nin Oyunlarında Azerbaycan Halk Hayatı ve Modernist 

Eğilim,1812-1878)” isimli araştırma kitabında: “Rusça tam metnin yayımlanmasından 

sonra, 1853'te, ilk Avrupa yayını B. de Meynard ve S. Guyard'ın oldu. 1889'da yine 

Paris’te de Meynard'ın Azerice orijinal metni ile tercümesi Receuil de Textes et de 

Traductions, s. 103-215'te yayımlandı; 1890'da Londra'da A. Rogers'ın İngilizce 

tercümesi yayımlandı: The Bearknockeddown the Robber.” şeklinde bu oyun hakkında 

daha detaylı bilgi verilmektedir. 

Ahundov’un bu oyunu Azerbaycan tiyatrosunda sahnelenen ilk oyunu olma 

özelliği de taşımaktadır. 1852-1853 yıllarının tiyatro döneminde sahnelenmiştir. 

Memmedov oyunun sahnelenmesi konusunda ““Hekayeti-hırsı-kuldurbasan” 

komediyası (ikinci versiyon), M.F. Ahundzade'nin Tiflis Rus Tiyatrosu'nda sahnelenen ilk 

komedyasıdır. 1852-1853 tiyatro sezonunda gösterime girmiştir. “Каvкаz” gazetesinde 

yayımlanan tiyatro eleştirilerinde belirtildiğine göre, gösteri büyük bir başarıyla 

geçmiştir” (Memmedov, 2005: 269). 

“Hekayet-i Hırsi Quldurbasan” ismini verdiği oyunun Türkiye Türkçesine 

aktarımında Salih Bozkurt “Eşkiyayı Basan Ayı” başlığını kullanırken, 2012 yılında 

aktarımını yapan İmdat Avşar “Eşkıya Püskürten Ayının Hikâyesi” olarak çevirmiştir. 

Burada alıntılamayı yaptığımız metnin aktarımını yapan Müzeyyen Buttanrı ise eseri 

“Eşkiyalığa Heveslenenin Hikâyesi” olarak çevirmiştir. Biz bu çalışmamızda oyunun 

orijinal adını kullanmayı tercih edeceğiz. 

 

3.1.3.2. Oyun Özeti 

 

Üç perdelik bir oyun olan “Hikâyet-i Hırsı Guldurbasan”, Şemseddinli diye 

adlandırılan Terekemeler Obası’nda ve çevresinde geçmektedir. Birinci perde derenin 

içinde büyük bir pelit (meşe) ağacının dibinde, büyük bir taş üzerinde oturan Perzad ve 

sevdiği genç Bayram ile açılır. İlk sahnede ikisinin de birbirini sevdiği, ancak bu yetim 



 191 

kızı büyüten amcası Meşedi Kurban’ın biraz korkak ve beceriksiz olarak bilinen oğlu olan 

Tarverdi adlı gençle evlendirmek istediğini öğreniriz.  

“Perzad- Ne yapayım, elimden ne gelir? Babam öldü, anamla amcamın yanında 

kaldık. Kardeşim yok, elimden tutanım yok. Amcam, hayvanları, at sürülerini 

başkasına kaptırmak ister mi ki beni başkasına versin? 

Bayram- Peki, amcan seni arayıp sormuyor ama, senin sürünü, atlarını niye 

arayıp soruyor? İşte seni bunlar için, şimdiye kadar bir serçe bile vurmamış, bir 

kuzu bile çalmamış o korkağa, o elinden hiçbir iş gelmez, kız gibi aptal oğluna 

almak istiyor. 

Perzad- Ne yapayım kadere karşı gelinmez. Elbette benim alnıma bir korkağa eş 

olacağım yazılmış 

Bayram- Yani bu dert mi? Korkağa eş olmaktansa, kendini bu göle at da öl daha 

iyi değil mi? 

Perzad- Elbette. Tarverdi'ye karı olmaktansa, boğulup ölmek ondan yüz kat 

daha iyidir. Senden çekiniyorum. Eğer sen izin verirsen, bu dert ile 

yaşamaktansa, kendimi hemen öldürürüm. 

Bayram- Allah korusun, söz gelişi böyle dedim. Sen olmadıktan sonra ben bu 

dünyada niye yaşayayım? Senin ölmene veya Tarverdi'ye karı olmana asla razı 

olmam.Bugün yarın Tarverdi'nin bağrına bir kurşun sıkayım da sonra benim 

başımane gelirse gelsin. 

Perzad- O halde bir kurşun da bana sık da beni de öldür. Senden sonra bu 

dünyada ben niye yaşayayım?” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 103). 

Bayram cesur fakat fakir bir gençtir, sevdiği için Tarverdi’yi öldürmeyi 

düşünmektedir ama Perzad buna izin vermez. Kızı kaçırmak ister ama Perzad bunu da 

annesi nedeniyle istemez.  

“Bayram-Senin elinde. Bana izin ver, seni kaçırayım. 

Perzad-Nereye? 

Bayram-Karabağ'a, Erivan'a, başka uzak yerlere. 

Perzad- (Biraz düşündükten sonra) Hayır, anam razı olmaz. Anamın tek sevdiği, 

sahip olduğu kişi benim. Eğer beni uzağa götürürsen anam çok üzülür, bedbaht olur” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 103). 



 192 

Bunun üzerine Bayram, arkadaşı Namaz ve eşi Zeliha aracılığıyla Tarverdi’yi 

eşkıyalık yapması için kandırmayı planlar. Bayram Namaz ve Zeliha’ya kendi atını ve 

buzağılı bir inek sözü verir.  

“Bayram- Meselâ Tarverdi'yi bir bahane ile evinize çağırın ve “Perzad seninle 

evlenmekten çekiniyor. Eşin dostun kendisini ayıplamasından korkuyor” diye 

onu inandırın. Ona “Senin için korkak, yüreksiz adam diyorlar. Herkes bilir 

senin elinden hiçbir iş gelmez, bir hırsızlıkta, eşkıyalıkta, kaçakçılıkta adın 

duyulmamıştır. Silah kullandığın bilinmez, vurmayı bile bilmezsin. Hangi kız 

senin gibi bir oğlanı sever. Sen de bir hüner göster, bir adam soy, para getir, bir 

şey getir, ya da at çal, bir mal hırsızla. 'Filânkes de bu hünerin sahibidir.' 

desinler ki ondan sonra kız da senin gibi kocası olacağı için övünsün.” deyin. 

Tarverdi ahmaktır, bu sözlerin hepsine inanır, ahmaklık edip kendini belâya 

salar, Perzad da bana kalır” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 106). 

Zeliha ve Namaz alacakları hediyeleri istedikleri ve Namaz’ın öncesinde Meşedi 

Kurban’a karşı bir kini olması sebebiyle öcünü almak için teklifi hemen kabul ederler. 

Tarverdi’yi evlerine çağırırlar ve Perzad’ın kalbini kazanabileceğini söyleyerek onu 

kolaylıkla eşkıyalık yapması için kandırırlar: 

“Zeliha- Belki kız seni sevmiyor, gönlü başkasındadır. 

Tarverdi- A bu ne konuşur! “Kız seni sevmiyor.” Tuhaf söylüyorsun, niye kız 

beni sevmesin? 

Zeliha- Yani sen önemli bir adam mısın? Niye seni sevmesi gerek? Sen ömründe 

ne bir yiğitlik gösterdin ne de bir şöhret kazandın. Kızlar seni niye sevsinler? 

Tarverdi- Ne şöhreti kazanacakmışım?… 

Zeliha- Hiç hırsızlığa gittin mi? 

Tarverdi- Hayır, hırsızlığa hiç gitmedim. Niçin hırsızlık yapacağım? Kendi 

zenginliğim, malım az mıdır? 

Zeliha- Zenginsin ama yiğitliğin yoktur. Hiç adam soydun mu? Hiçbir adamı 

öldürdün mü? 

Tarverdi-Hayır, ne adam soydum, ne de adam öldürdüm. Sibirya'ya sürgüne 

gidenleri, dar ağacına çekilenleri gözüm görmüyor mu? 



 193 

Zeliha- Yiğit adam hiçbir şeyden korkmaz. Çekinmek, korkak adamların işidir. 

Bu yüzden Perzad seninle evlenmek istemiyor. Herkes senin için: “Güvenilmez, 

korkak.” diyor. 

Tarverdi-Kim diyor? 

Zeliha- Herkes diyor. Kadınlar, kızlar, adamlar hatta küçük çocuklar bile. Hepsi 

“Tarverdi öyle yakışıklı oğlandır ki benzeri yok ama ne fayda korkak ve 

beceriksizdir.” diye esefleniyorlar. 

Tarverdi- Benim korkak olduğumu kim diyor.? Asla korkak değilim. Biraz 

çekingen, tedbirli bir adamım. Yoksa ben de korkaklık ne arar?… 

Tarverdi-…Demek böyle ha! Perzad bunun için bana gelmek istemiyor. Hen 

korkakmışım öyle mi? Vallahi öyle öfkelendim ki şu anda yola çıkıp adam 

soymak istiyorum. Herkese benim hakkında boş yere dedikodu yaptıklarını 

göstermek istiyorum. 

Zeliha-Hünerini göster de görelim, söylemekle olmaz. 

Tarverdi- Sen bir yer göster, ben hemen yola çıkayım” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 

108-109). 

Tarverdi’yi eşkıyalık yapması için ikna ederken zaman zaman da dalga geçerek 

onu daha da hırslandırırlar: 

“Zeliha-Şamahı yoluna çık. Oradan beş yüz kumaş tüccarı gelip geçmektedir. 

Birisini, ikisini soy, malım getir de görelim bakalım. Gerçekten sen yiğit misin, 

yoksa boş yere gevezelik mi ediyorsun? 

Tarverdi-Tabii ki olacak. Ama yalnız gitmek biraz tehlikeli değil mi? 

Zeliha- Sen de yanında arkadaş götür. Bizde az mı yiğit delikanlı var. Ama sen 

nerede, böyle iş nerede. 

Tarverdi- Ben nerede, böyle iş nerede mi? Vallahi doğru söylediğimi göreceksin. 

Namaz buraya gel! Allah'ını seversen bana arkadaş bul. 

Namaz- Arkadaşı ne yapacaksın? 

Tarverdi- Dolaşmaya çıkacağım. 

Namaz- Boş boş konuşma, sen kervan basamazsın. 

Tarverdi- Vallahi doğru söylüyorum. Bana yoldaş bul. 



 194 

Namaz- Aptal aptal konuşma. Ben bu işi doğru bulmuyorum. Bu iş senin işin 

değil. 

Tarverdi- Sen ne biçim adamsın, seni ne ilgilendirir? Sen bana arkadaş ver, 

sonra gör bakalım bu benim işim mi yoksa değil mi? 

Namaz-Mademki vazgeçmiyorsun, Hatun oğlu Veli ile Nesip oğlu Oruç'u 

çağırınız, götürürsün… 

Zeliha- Ben onu tanırım. O hiçbir zaman böyle bir işe girişemez. 

Tarverdi. Ben mi girişemem? Göreceksin neler yapacağımı. Git ondan hemen 

çağır, sonra öğrenirsin” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 109). 

Tarverdi’ye yardım etmeleri için Veli ve Oruç isimli iki çobanı çağıran Namaz, 

soygun sonrasında ellerine geçecek maldan kendi payını ister. “Namaz- (Yavaş 

sesle) Bak Tarverdi, eğer bahtın yar olur da her ne getirirsen kendin kadar bana 

da pay vereceksin ha. Benden saklaman ayıp olur. Getirdiğiniz şeyleri saklamak, 

izini kaybetmek benim boynuma borç. Şartım, her şeyden bana yarı pay 

vereceksin” (s.110). 

Gelen iki çoban da bu iş için uygun gözükmemektedirler. Veli isimli çoban sadece 

koyun kuzu hırsızlığı yaptığını, başka bir şey elinden gelmeyeceğini söyler. Oruç ise hiç 

koyun kuzu hırsızlığı yapmadığını belirtir. Sadece kuşlara tüfek atmışlardır. İnsana tüfek 

atmak ise onlara göre değildir. Fakat Namaz kurnazca onları ikna etmeyi başarır: 

“Namaz- Size kim adama tüfek atın diyor? Ata biner, dolaşmaya çıkar, posta 

yoluna girersiniz. Birden önünüze ya deve kervanı, ya da Ermeni tüccarları çıkar. 

Korkutmak için başlarının üstünden tüfek boşaltırsınız. Bunda hiçbir sakınca yoktur. 

Onlar korkup her biri bir tarafa kaçınca malları, paraları dökülüp kalır. Onları toplayıp 

geri dönersiniz. Bu zor iş mi?” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 111). 

Tarverdi ise çobanların bu işi istememesini ummakta, fazla ısrar edilmesini uygun 

bulmamaktadır, bir bahane olsa da işten vazgeçseler ister ve tekrar düşünmek ister ama 

Namaz ustaca ona fırsat ve zaman tanımadan işin üstüne atlar ve adamları bir şekilde 

ustaca ikna eder: 

“Tarverdi- Namaz buraya gel, zor etme! Görüyorsun ki korkuyorlar. O halde 

daha niye ısrar ediyorsun? Bütün hepsi benim gibi olmayacak ya, bırak gitsinler.  



 195 

Namaz- Hayır, dur hele. Veli, çıkıp gitmek ayıp değil mi? Fazla mal göz mü 

çıkarır? Önce malınız, paranız artar, sonra da şöhret kazanırsınız. 

Oruç- Zavallı ben... yiyorum. Benim ad, san neyime gerek? 

Veli- Evet, bu kel Oruç'a ad, san çok lazımdır. 

Namaz- A oğlan, ne gayretsiz adamsınız. Tarverdi ile hiç tuz, ekmek yemediniz 

mi? Demek ki siz obamızda bundan daha devletli adam olmadığını 

bilmiyorsunuz. Sizin hiç birisine yardım etmek aklınıza gelmez mi? Az adam mı 

ondan hayır görmüştür? 

Tarverdi- Namaz, niye ısrar ediyorsun? Bırak, ben kendim de biraz düşünmek 

istiyorum. 

Namaz- Hayır, nankörlük ediyorlar. Küçük olan, büyüğün sözünü dinlemelidir. 

Veli- Oruç ne diyorsun? Gidelim mi? 

Oruç- Ne bileyim, Vallahi gideceksen gidelim. 

Veli- Olur da bir at parası elime geçer. İki yıldır at almak istiyorum ama para 

bulamıyorum.  

Namaz- Elbette, at parası da elinize geçer. Böyle hayırlı bir işten adam kaçar 

mı? 

Veli- Artık ne yapmalı? Madem ki Tarverdi çaresiz, rica ediyor, onun sözü 

kırılacağına düşmanın boynu kırılsın daha iyi. Ben hazırım. 

Oruç- Ben de hazırım. Arkadaştan ayrılmak olmaz. 

Tarverdi- Ama doğru dürüst bir düşünün.... 

Namaz- (Onun sözünü keser.) Tarverdi sizden memnundur. Sizden fırsatı 

kaçırmadan acele ile gidip silahlanıp gelmenizi rica ediyor. Eşkıyalık için böyle 

güzel bir zaman bir daha ele geçmez” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 111). 

Tarverdi’nin aklına son anda babasından rıza almak gelir. Babası bu işe onay 

vermeyeceği için ona yalan söylemesini önerir. Fakat Tarverdi babasından korktuğunu ve 

bu işin onun için çok zor olduğunu anlatır. Namaz tam bu noktada Tarverdi’nin can 

damarından vurur, “Bir adam korkaksa, bu çeşit bahaneler uydurur. Gitmiyorsan kendin 

bilirsin” der ve Zeliha’ya çobanlara Tarverdi’nin işten vazgeçtiğini söylemesini ister. 

“Tarverdi- Ben vazgeçtiğimi söylemedim. 



 196 

Zeliha- Ben şimdi Perzad ile görüştüm. Her şeyi kulağına fısıldadım. Ne sevindi, 

ne sevindi. “Allah'a şükür artık Tarverdi'ye korkak demezler. Bundan sonra 

utanmadan “Onu seviyorum.” derim. Şimdiye kadar bütün kızlar beni 

ayıplıyorlardı, her birisini gördüğümde başımı öne eğiyordum.” dedi. 

Namaz- Aşikardır ki bizim kızlarımız adam soymamış, yol kesmemiş oğlanı 

sevmezler. İşte birisi de bu Zeliha. Ne de olsa o da güzel sayılırdı. 

Zeliha-Allah'ını seversen az konuş, beni utandırma. 

Namaz- Vallahi doğru söylüyorum. Zeliha da böyle birisi. Eğer ben daha 

Önceden eşkıyalık yapmasaydım hiç bana gelir miydi? Karı öyle değil mi?” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 111). 

Tarverdi artık tamamen onların etkisinde kalmış ve bu işe razı gelmiştir. Silahı 

olmadığı bahanesini söyler ama Namaz ona kendi silahlarını verir ve hemen onu 

giydirmeye başlar. Zeliha onu öyle görünce “Vay aman, Tarverdi ne kadar da heybetli 

oldun? Seni gördükleri gibi adamlar kaçacaklar.” diyerek onu ikna etmeyi başarır. 

Hemen sonrasında çobanlar hazır biçimde tekrar sahneye gelirler. Zeliha, Tarverdi için 

dua ederek onu iyice havaya sokar ve coşturur; “Tarverdi, Perzad ile birlikte 

ihtiyarlayasınız. Pek çok oğlunuz kızınız olsun. Oğlanların da senin gibi yiğit olsunlar” 

der (s.113). Namaz ise hem Bayram’dan alacağı atın hem de Tarverdi’nin soygun sonrası 

bir şeyler kazanması mümkün olursa kendi eline geçecek payın hayallerini kurarak 

ellerini ovuşturmaktadır. 

İkinci perde yine bir dere içinde geçmektedir. Bayram kendi kendine konuşarak 

durum değerlendirmesi yapmaktadır. İçinde bulunduğu zorluğu nasıl atlatacağını ve nasıl 

sabredeceğini bilememektedir. Bayram sahneden çıkınca Tarverdi ve arkadaşları sahneye 

girer, soygun yapmak için beklemektedirler. Yoldan bir atlının geldiği anlaşılır ancak üçü 

de nasıl yapacaklarını bilemeyecek haldedir. Tarverdi vazgeçmek ister ama oba halkının 

kendilerine gülme korkusu ve beceriksiz görünme endişesi nedeniyle Veli onu vurmakla 

tehdit eder; “Yavaş dostum, çok geç anladın. Yemin ederim ki eğer dönmeye kalkarsan 

şeytana uyup karnını kurşun ile doldururum. Aptal oğlu aptal, sen yalvarıp bizi buraya 

getirdin. Şimdi bizi bırakıp da gitmek mi istiyorsun?” ve böylece işe devam ederler. Veli 

Tarverdi’yi eğer kaçarsa obanın içinde hesaplaşmakla tehdit eder. Tarverdi çok 

korkmaktadır, kendisine aşkı için böyle bir işe kalkışmasından dolayı çok kızar. 



 197 

Bu sırada gelen Foht adındaki yabancı Tarverdi’nin silahlı görüntüsünden korkar, 

kaçmak ister, aralarında kısa bir diyalog geçer, aslında Tarverdi de ondan silahlı olması 

sebebiyle kokmaktadır: 

“Foht- ... (Birden gözü Tarverdi'ye takılır.) Vay babam vay! Bu kimdir? Vay 

aman, Allah’ım sen koru.  

Tarverdi- Hiç bilmiyorum ne yapıyorlar, orada arabanın atlarını durduruyorlar. 

Arabacı kaçıp kendini çalılığa attı. Aferin koçaklarım nasıl iş gördük. (Birden 

gözü Foht'a takılır.) Eyvah, Allah! Yakalandık. Acaba bu kimdir? 

Foht- Ah, bu eşkıya olmalı! Kesin beni öldürecek. (Titremeye başlar.) 

Tarverdí- Ay, bu adam da kesin eşkıyalığa çıkmıştır. Omzunda tüfeği de var. Vay 

aman, tüfeğini ateşlese benim işim bitmiştir (O da titremeye başlar)” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 115). 

 Aslında bu sahnede ikisi de korkaktır ve birbirlerinin eşkıya olduğunu sanarak 

birbirlerinden korkar ve kaçarlar. Kaçarken yine birbirleriyle çarpışırlar ve korkuyla ikisi 

de ellerindeki keseleri çıkarıp birbirlerine verirler: 

“Tarverdi- Vallahi benim bütün varım yoğum budur. Al bunları da beni bırak. 

Foht-Vallahi bundan başka bütün yolculuğumda bir şey kazanamadım. Al da 

beni bırak. 

Tarverdi-Allah'ını seversen beni bırak da obaya döneyim. 

Foht-Merhamet et, beni öldürme. 

Tarverdi- Peki sen eşkıya değil misin? 

Foht-Ben bir fakir Alman'ım. Sen kimsin? 

Tarverdi- Ben kim miyim? Namussuz, görmüyor musun ben eşkıyayım. Çalılıkta 

benim iki yüz yoldaşım yatıyor. Siz kaç kişisiniz? 

Foht- Ben yalnızım. 

Tarverdi- Hadi çabuk kaç, yoksa seni hemen öldürürüm? 

Foht-Doğru mu diyorsun, sen yalnız değil misin? 

Tarverdi-İşitmiyor musun, benim arkadaşlarımın sesleri geliyor. 

Foht- Ah Tanrım, bütün varım yokum talan edilecek. Ah Mariya Adamovna! 

Mariya Adamovna! Başıma gelenler nedir? Biz bundan sonra ne yapacağız? 

(Ağlar.) 



 198 

Tarverdi- Arkadaşlarım yaklaşıyorlar, haydi defol! Çabuk kaç, şimdi karnını 

kurşunla doldururum. 

Foht- Ah, Allah aşkına dur, hemen kaçıyorum. (Kaçmaya başlar.) 

Tarverdi- (Yalnız) Nasıl korkuttum! Benim gibi zalim olur mu? Eğer beni Perzad 

bu halde görebilseydi, korkudan ödü patlardı” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 115). 

Foht kaçar, şans eseri Tarverdi onu korkutup kaçırmayı başarmıştır. Veli ve Oruç 

gelirler. Adamın arabasına el koyarlar ve arabada iki sandık vardır. Tarverdi işe iyice 

ısınmış ve cesur görünmek ister, “Çok güzel, siz gidin atları getirin. Ben hemen sandıkları 

kırıp bir yere yığarım ama tez geri dönün. Burada çok durmak olmaz. Üstüme adamların 

çullanmasından korkuyorum. Elimden boş yere kaza çıkacak.” der ama buna arkadaşları 

inanmaz ve Veli; “Ahmak ahmak konuşma! Sen bir tavuk bile öldüremezsin. Sen kendin 

kaçma da adam öldürmemeni bağışladık.” diye karşılık verir. Kaçan atları da yakalamak 

için Oruç ve Veli koruya gider (s.116). 

Tarverdi sandıklardan ilkini açar, içinden maymun çıkar ama onu yakalayamadan 

ağaca çıkar kaçar. İkinci büyük sandığın kapağını kırar ve açtığında içinden bir ayı çıkar. 

Korkudan tövbeler eden Tarverdi’yi ayı yüzünden yaralar, yere serip üstüne çıkar. Bu 

sırada tepenin üzerinden Bayram belirir, olayı görür, Tarverdi yardım ister ve Bayram 

ayıya ateş eder, ayı kaçar. Kurtulan Tarverdi de kaçar. Bayram olayı anlamak için arabaya 

yaklaşır ama tam bu sırada Divanbeyi, Kazaklar ve tercüman çıkagelir. Divanbeyi, olay 

yerinde gördüğü Bayram’ı suçlu sayar ve yakalatarak bağlatır: 

“Bayram- Bey, sözümü bir dinle. Ben bu yakınlarda avlanıyordum. Bir gürültü 

duydum. Baktım ki bir adam yalvarıp yardım istiyor. Koştum yakınıma geldim. 

Gördüm ki bir ayı bir adamı boğuyor. Tüfeğimi ateşleyip ayıyı vurdum, 

yaraladım. Ben bundan başka bir şey yapmadım. 

Divanbeyi- Evet, güzel konuşuyorsun. Bu sözlerle beni kandırmak istiyorsun. İş 

aşikâr. Seni suç mahallinde yakaladım. Doğrusu bu. Yapacağın şey, 

arkadaşlarını bana söylemendir. 

Bayram- Ben doğru söylüyorum. 

Divanbeyi- Oğlan, ben sana acıyorum. Görüyorum ki güzel, yakışıklı biz 

gençsin. Silahlı olarak yakalanan eşkıyaya ne ceza verildiğini, ne işkence 

yapıldığım bilmiyor musun? 



 199 

Bayram- Elbette biliyorum. Cezası dar ağacıdır” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 117). 

Bayram ne söylerse söylesin Divanbeyi’ni ikna edemez. Sorgulama yapmak için 

yakındaki obaya gitmeye karar verilir. Bu sahne sonunda Divanbeyi memuriyet işinin ne 

kadar zor olduğundan yakınır. 

Üçüncü perde Şemseddin çevresinde çadır içerisinde geçmektedir. Tarverdi yaralı 

gelince Necef sorar, Tarverdi soygundan bahsetmeden olanları kısaca anlatır. Necef bunu 

“cinlerin” saldırısı olarak görür. Tarverdi gider gitmez Divanbeyi gelir. İçerideki herkesi 

mertebesine göre sıraya dizdirir ve konuyu anlamaya çalışır. Divanbeyi, hayvan 

Terbiyecisi Foht’un başına gelenler için şikayetçi olduğunu, hayvanları ile gelirken 

eşkıya saldırısına uğradıklarını, Yeni Dünya ayısının yaralandığını, atının birinin 

öldüğünü, maymunun kaçtığını ve arabasının harap olduğunu belirtir. Bu eşkıyalardan 

birinin yakalandığını ve obadan o yöne giden silahlı adamların görüldüğünü söyler ve oba 

halkından diğer eşkıyaları teslim etmelerini ister. Necef ise bunların tamamen “kuru 

masal” olduğunu, aslında gençlerin “şeytan yığınına” rastladıklarını, bu durumda tüfek 

attıklarını, “cinlerin” buna kızarak ve ayı kılığına girerek saldırdıklarını anlatır. 

Divanbeyi bu açıklamaya kızar ve aralarında komik bir diyalog geçer: 

“Necef- Bizim obanın çocuklarından bir kaçı çarşamba günkü ovaya ekin 

salamaya gitmişlerdi. Şeytan sürüsüne rast gelmişler. Şeytanlar arabada 

gidiyorlarmış. Bunlar aptalca davranıp cinler korkup kaçsınlar diye arabaya 

doğru tüfek atmışlar. Halbuki. “Bismillah” demeleri gerekirdi. Cinler sinirlenip 

-Çünkü her sekle girebilirler.- ayı şekline girip bunların üstüne atlamış ve 

ısırmış. Şimdi bizim düşmanlarımız bunu masal yapıp cinlerin büyüğüne “Pag' 

adı takıp seni baştan çıkarıyorlar. 

Divanbeyi- (Sinirlenip Rusça) Be adam, sen ne saçma sapan konuşuyorsun? 

Necef-(Yüzünü tercümana dönüp) Anlamıyorum, bey ne diyor? 

Tercüman- Divanbeyi sizde ceviz, fındık çok olur mu diyor. 

Necef- (Tercümana) A kurbanın olayım. Bu bölgenin adına fındıklı vadisi derler. 

Cevizin, fındığın kaynağıdır. Allah izin verirse cevizler silkildiğinde, findıklar 

toplandığında çuval çuval makamına getireceğimizi divanbeyine arz et. Ona 

gerektiği gibi rüşvet vermek, bizim başımızın üstüne. 



 200 

Tercüman- (Divanbeyin’e Rusça) Bey, Necef ceviz, fındık vakti çuval çuval 

makamınıza getireceklerini ve gereğince rüşvet vereceklerini söylüyor. 

Divanbeyi- (Sinirli) Be adam ne saçma sapan konuşuyorsun. Cevizi, fındığı ben 

ne yapacağım? Benim alacağım rüşveti neyleyeceksin? Ben kendi işimi senden 

daha iyi hallederim. Kılavuza ihtiyacın yok. Siz eşkıyaları verin. 

Necef- Hangi eşkıyayı bey? 

Divanbeyi- Ne demek hangi eşkıyayı? Bir saattir seninle konuşuyorum ama yine 

de hangi eşkıyayı diye soruyorsun. 

Necef- Fakat ben de “Çocuklar hiç kimsenin üstüne atılmamışlar, sadece şeytan 

sürüsüne rast gelmişler.” diye huzurunuzda arz ediyorum. 

Divanbeyi- Sen kasten mi saçma sapan konuşuyorsun?” (Aktaran: Buttanrı, 

2006: 120). 

Bu diyalog sırasında Divanbeyi iyice sinirlenir, Necef’in iddiası oradan bu 

hayvanların arabayla geçmesinin mümkün olmayışıdır, durumun saçmalığının o da 

farkındadır belki. O dönemin halk inanışlarının ve batıl cahil düşünce tarzının verilmek 

istenmesi ile seyirciye bu komik durumu sahnede çok iyi sergiler: 

“Necef- Bey, sen dünyayı görmüş bir adamsın. Hiç ayının, maymunun, çakalın 

arabaya binip şehirden şehire seyahat ettiğini işittin mi? 

Divanbeyi- Ben ayılar, maymunlar arabaya binmişlerdi dedim mi? 

Necef- Peki sen ne dedin bey? 

Divanbeyi- Ben onların terbiyecisi seyahat ediyordu, dedim 

Necef-Arabada mı? 

Divanbeyi- Evet arabada. 

Necef- Yalnız mı? 

Divanbeyi- Hayır, kendi vahşi hayvanlar ile. 

Necef- Yoksa o vahşi hayvanların padişahı mıdır? 

Divanbeyi- Sana her soruyu sormak, kafa yormak lazım değil. 

Necef- Ben kafa yormuyorum ama ayı, maymun arabaya binip seyahate çıkmaz. 

Şeytan imişler, bu şekilde görünmüşler. 

Divanbeyi- Allah'ım bunlar nasıl insandırlar. Şimdi gel de bunlara anlat. 

Bayram hiçbir şey kabul etmiyor. Bunlar da beni şüpheye düşürmek istiyor 



 201 

Güzel, o şeytanlar sürüsüne rast gelen çocukları bana gösterin” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 120). 

Necef ustalıkla lafı iyice dolandırır ve Divanbeyi’nin istediği çocukları ona 

vermez. Divanbeyi de ayının gerçekten olduğunu göstermek için sahneye ayıyı getirtir. 

Necef ise ayının şahitliği nasıl yapacağını göstermesini ister. Aralarında yine komik bir 

diyalog geçer. Bu arada aslında tercümanın da Türkçe bilmediği anlaşılır, durum daha da 

komikleşir. Divanbeyi, Bayram’ın suçlu olmadığını anlar ama suçluların kim olduklarını 

bulmaya da kararlıdır. Hepsini dışarı kovar ve muhtardan yardım ister ama o da kim 

oldukları bilmediğini söyler.  

Bayram’ın suçsuz olduğunu anlayan Divanbeyi onun dürüstlüğünden etkilenir ve 

onu kurtarmak ister. Onun istediği kişi helalleşmek istemesini anlar, ellerini çözer. 

Zeliha’ya haber yollanır ve Perzad gelir: 

“Bayram- Ah benim maralım, ceylanım! Bu gelen sen misin? Bırak da sana 

sarılayım. A kurbanın olayım, bırak da seni doyuncaya kadar göreyim. Şimdi 

seni gördüm ya bütün derdimi, kederimi unuttum. A kurbanın olayım niye 

ağlıyorsun? A benim gözümün ışığı yoksa benim için korkuyor musun? Korkma 

gerçek ne zaman olsa ortaya çıkar, ben kurtulurum. 

Perzad- Sen kurtulana kadar iş işten geçer. Niye seni yakaladılar? Niye suçsuz 

yere bu musibet seni buldu? 

Bayram- Başkasına kuyu kazan, o kuyuya kendisi düşermiş. Ben başkasına kuyu 

kazdım ama o kuyuya kendim düştüm. Benim başka suçum yok. Şimdi ben adımı 

kötüye çıkarıp jurnalci olayım da Tarverdi'nin adını vereyim ister misin?” 

(Aktaran: Buttanrı, 2006: 124). 

Perzad ağlamaktadır çünkü bir gün sonra Tarverdi ile düğünü yapılacaktır. Bunu 

öğrenince Bayram sinirlenir. Tam bu sırada Perzad’ın kaynanası Suna gelir ve kızar, 

çadırın dışından Perzad’ın dışarı çıkması için kızar. Kerim gelir ve Perzad’ı korur:  

“Kerim- A kadın, kes sesini. Ben asla o kızı buradan çıkarmanı müsaade etmem. 

O Tarverdi'yi sevmiyor, zorla onu veremezsiniz. Kız Bayram'ındır. 

Meşedi Kurban- Sana da ne oluyor ki bu işe karışıyorsun? Sen kimsin? O benim 

kardeşimin kızıdır, vekâleti bendedir. Kime istersem veririm. Sen faza konuşma! 

Kerim- Senin o kıza büyüklük yapmaya asla hakkın yok. 



 202 

Meşedi Kurban- Ben sana büyüklük eder miyim edemez miyim bildiririm. Gel 

kız, çık dışarı!  

Kerim- Bakayım nasıl bildirecekmişsin. A kız titreme, yerinde dur. Göreyim 

bakayım, Divanbeyi’nin jandarmasının elinden seni kim alacakmış?” (Aktaran: 

Buttanrı, 2006: 125). 

Kerim direnip kızı vermeyince Meşedi Kurban gelir ve kavga çıkar. O sırada 

Tarverdi başı sarılı halde gelir. Divanbeyi gelir, herkesi susturur ve Foht’u çağırır. Foht 

gelir ve Tarverdi’yi tanır, yüzündeki sargıyı açtıkların ortaya çıkan yara izlerinin ayıya 

ait olduğu anlaşılır ve Tarverdi suçunu kabul eder, Divanbeyi’nin ayaklarına kapanıp af 

diler. Askerler Tarverdi’nin ellerini bağlamak isteyince Meşedi Kurban yapmamaları için 

yalvarır. Divanbeyi Bayram’a serbest olduğunu söyler. Bayram aslında kendinin suçlu 

olduğunu itiraf eder, Tarverdi’yi kandırıp eşkıyalığa gönderdiğini anlatır, sevgilisini 

elinden almak istediği için bunu yaptığını söyler. Tarverdi de olanları ve suçlu olmadığını 

yalvararak anlatır: 

“Tarverdi- Bey, kurbanın olayım, beni yoldan çıkarttılar. Ben bir zavallı kendi 

halinde bir adamım. Bana “Sen korkaksın.” dediler, ben de “Bana yüreksiz 

demesinler.” diye eşkıyalığa gittim. 

Divanbeyi- Aptal, sana korkak deseler ne olurdu ki kendini suça ittin.  

Tarverdi- A kurbanın olayım, o zaman bana kız gelmiyordu. Gördüğün bu kız 

benim amcamın kızı ve nişanlımdır. Bana “Eğer sen bir yiğitlik yapmazsan, 

şöhret kazanmazsan bu kız asla sana karı olmayacak dediler. Ben de kalktım, 

eşkıyalığa gittim. Kaderimden köpek oğlunun ayısına rast geldim. 

Divanbeyi- Bayram, sen çok kötü bir iş etmişsin ama, açıkça suçunu itin ettiğin 

için seni bağışlıyorum. Sakın bundan sonra böyle bir iş yapma. Kemalov, kıza 

sor bakalım bu oğlanların hangisine varmak istiyor” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 

125). 

Perzad’a kimle evlenmek istediğini Divanbeyi sordurunca Perzad asla 

Tarverdi’ye gitmek istemediğini eğer ona verilirse kendisini öldüreceğini söyler. 

Divanbeyi kızdan elini çekmesini ve Bayram’la evlenmesine izin vermesini Meşhedi 

Kurban’a söyler, Meşedi Kurban oğlunun beladan kurtulması karşılığında kabul 



 203 

eder.Bayram’ı kendine jandarma olarak alır. Foht’un zararını Meşhedi Kurban oğlu 

Tarverdi’nin salıverilmesi koşuluyla kabul etmek zorunda kalır: 

“Divanbeyi- (Meşedi Kurban'a) Meşedi senin oğlun suçludur. Ben bu işi 

tamamıyla örtbas edip kapayamam. Ama bu Alman'ı razı ettikten sonra ben bir 

bahane gösterip devletin ileri gelenlerinden Tarverdi'yi bağışlamalarını rica 

edeceğim. Şüphesiz bağışlanır. 

Tarverdi- Bey, ne bahane bulacaksınız? 

Divanbeyi. Bu işin, senin aptallığın yüzünden meydana geldiğini yazacağım. 

Tarverdi- (Başını önüne eğer.) Evet, bey böyledir, kurbanın olayım. 

Divanbeyi- Ey ahali! Sizin için de bu olay ibret olsun. Vahşi topluluk 

olmadığınıza inanmanın tam zamanıdır. Size böyle kötü işler yapmak ayıptır. 

Hırsızlığı, hilekarlığı ihtirasla sevmek yetişir. Rus devletinin size ne iyilikler 

yaptığını, sizi ne belalardan koruduğunu bilmiyor musunuz? Size yakışan 

büyüğünüzü tanıyıp her zaman onların emrine uymaktır” (Aktaran: Buttanrı, 

2006: 127). 

Suçluları affeden Divanbeyi oyun sonunda tüm bu durumların halka ders olması 

gerektiğini ve Rus devleti ile ilgili övücü sözler söyleyerek bitirir. 

 

 

3.1.3.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj 

 

“Hikâyet-i Hırsı Guldurbasan”, Ahundov’un yaşadığı döneminin önemli sosyal 

meselelerinden biri olan özellikle kadınların zorla evlendirilmesi konusunu ele aldığı 

önemli bir eserdir. Eserin merkezinde, Perzad adlı genç bir kadının kendi isteği dışında 

biriyle evlendirilmeye zorlanmasını ve bu durumdan kurtulmak için çabalayışı vardır. 

Ahundov, yarattığı Perzad karakteri aracılığıyla güçlü bir kadın profilini çizmeye 

çalışırken, kadınların kendi istekleri doğrultusunda yaşama hakkını da vurgulamak 

istediği anlaşılmaktadır. 

Eserde, köy hayatının detaylı bir tasviriyle, köylülerin cehalet ve haklarından 

habersiz olmaları da ele alınır. Ahundov, köylülerin bilgisizliğini, cahilce davranmalarını 



 204 

ve halkın yaşadığı zorlukları eleştirirken, aynı zamanda Rus idaresinin altındaki 

Azerbaycan'da hüküm süren adaletsizlik ve haksızlıklara da dikkat çeker. 

Dinî motiflerin de işlendiği oyun, Perzad'ın evleneceği düşünülen Tarverdi'nin 

haydutluk yapması ve bu sırada açtığı kutudan çıkan maymunun, Tarverdi'nin arkadaşı 

tarafından cin/şeytan olarak değerlendirilmesi gibi olaylarla dinî inançlar üzerinden 

mesajlar vermeye çalışarak dönem inançları eleştirilmiştir. 

Ayrıca, Rus hükümetinin yüceltilmesi ve Rus idaresinin öncesindeki Azerbaycan 

Hanlık dönemi yönetimin kötülenmesiyle birlikte, eser, dönemin siyasi ve toplumsal 

gerçeklerine de göndermeler yaptığı söylenebilir. Ahundov, Rus işgali öncesindeki 

yönetimi eleştirirken, Rus hükümetini yücelterek, dönemin halkının gözünde Rus 

idaresini bir çeşit meşrulaştırmaya çalıştığı anlaşılabilir. 

Bayram karakterinin kurduğu tuzağa kendisinin düşmesi, sonrasında dürüstçe 

suçunu itiraf etmesi, yargılanıp ceza alacağını bilse de asıl suçlunun ortaya kendiliğinden 

çıkmasını beklemesi ve gammazlık yapmaması, mert davranması gibi durumlar da 

topluma mesaj vermeyi amaçlamıştır. 

Tüm bu unsurlar göz önüne alındığında, “Hikâyet-i Hırsı Guldurbasan”, adlı 

eserin döneminin önemli sorunlarını ve çatışmalarını ustaca ele alan bir oyun olarak 

karşımıza çıktığı ve aynı zamanda sosyal ve siyasi mesajlarla dolu derinlikli bir eser 

olarak değerlendirilebilir. 

 

 

3.1.3.4. Oyunda Olay Dizisi 

3.1.3.4.1. Perde ve Sahne 

Oyun üç perde ve dört sahneden oluşmaktadır. 

 

 
3.1.3.4.2. Olay ve Durum Dizisi  

 

Sahne Planına Göre Olay Dizisi: 

Bayram ve Perzad konuşur, birbirlerini sevdikleri ama Perzad’ın amcasının onu 

Tarverdi ile evlendireceğini anlatır. 

Bayram sinirlenir, Tarverdi’yi öldürmek ister ama Perzad izin vermez. 



 205 

Bayram bir plan yapar ve Zeliha’yı çağırır, yardım ister. 

Bayram ve Zeliha plan yapar ve anlaşır. 

Namaz ve Zeliha konuşur, anlaşır ve Tarverdi’yi çağırır. 

Tarverdi’yi Namaz ve Zeliha kandırır. 

Oruç ve Veli’yi çağırıp yardım için Namaz onları ikna eder. 

Bayram ormanda avlanmaktadır, kendi kendine konuşur. 

Tarverdi, Veli ve Oruç ile ormana gelir, saklanıp beklerler. 

Foht atlı arabası ile gelir, kırlarda çiçek toplamak için iner, Tarverdi’yi görüp 

korkar. 

Tarverdi ve Foht birbirlerinden korkup kaçarlar ama çarpışırlar. 

Tarverdi Foht’u korkutup kaçırır. 

Veli ve Oruç atları yakalamak için giderler. 

Tarverdi ilk sandığı açar, maymun çıkar, maymuna kızar, maymun kaçar. 

İkinci sandığı açar, ayı çıkar, ayı yüzünü yaralar ve Tarverdi’yi yere yatırıp 

üstünde tepinmeye başlar. 

Bayram sesleri duyar, gelir, Tarverdi’yi kurtarmak için ayıya ateş eder, ayı kaçar, 

Tarverdi kurtulup kaçar. 

Divanbeyi ve jandarmalar gelir, Bayram’ı o halde görüp tutuklar. 

Tarverdi’nin yüzü yaralıdır, Necef sebebini sorar, Tarverdi yalan söyler, Necef 

bunu cinlere bağlar. 

Tarverdi çıkar, Divanbeyi gelir, Tercüman aracılığıyla soruşturmayı yapar. 

Necef durumu alaya alır şekilde cevap verir, Divanbeyi’nin kafası karışır, kızar. 

Divanbeyi durumu anlamaya çalışır, Muhtar’a sorar, Bayram’ı çağırır, 

soruşturmayı yapar. 

Bayram ve Kerim konuşur, Perzad gelir, konuşurlar. 

Meşedi Kurban ve Suna gelir, Perzad’ı içeriden çıkarmaya çalışır, kızarlar, kavga 

çıkar. 

Divanbeyi gelir, Tarverdi’nin yüzünü görür, Tarverdi yalan söyler. 

Foht gelir ve Tarverdi’yi tanır, Tarverdi suçunu itiraf eder. 

Bayram suçunu itiraf eder, Bayram ve Perzad birbirlerini sevdiğini söylerler. 



 206 

Divanbeyi durumu anlar, Tarverdi’yi bağışlamak için Meşedi Kurbandan Perzad’ı 

Bayram’la evlendirmesini ister. 

Meşedi Kurban kabul eder, Tarverdi af diler, Foht bağışlar, Bayram’ı jandarma 

olarak işe alır. 

Divanbeyi halka ders verici bir konuşma yapar. 

 

 

3.1.3.4.3. Atmosfer 

Sevgililerin buluşup konuştuğu ilk sahnede ılımlı ve romantik bir atmosfer vardır, 

ikinci sahnede Namaz ve Zeliha Tarverdi’yi kandırmaya çalışırken durum bazen 

komikleşir, özellikle Veli ve Oruç gelip konuşurken Tarverdi’yi komik bir havada 

görürüz. Tarverdi ve Foht ’un karşılaşması ve kaçışması sırasında komik bir atmosfer 

yaratılmıştır. Maymunun kaçışı da yine komikliğin devamını sağlar. Ancak ayı ile 

mücadele sırasında gerilimli bir atmosfer ortaya çıkar, Bayram’ın ateş etmesiyle bu 

gerilim son bulur. Divanbeyi’nin gelmesi ve Bayramı tutuklaması, soruşturma sırasında 

da gerilim hissedilir. Necef ile Divanbeyi’nin konuşması sırasında yine komik bir 

atmosfer yaratılmıştır. Perzad’ın çadırda Bayram’la bulunduğu sırada gelen kayınvalidesi 

ve Meşedi’nin bağırışları, çıkan kavga da yine gerilimli bir hava oluşturur. Oyun sonunda 

durumun tatlıya bağlanması ile ılımlı bir atmosferde oyun sonlanır. 

 

3.1.3.5. Aksiyon Planı 

A ve B kişileri konuşur, plan yapar. 

B ve C kişileri plan yapar. 

C ve D kişileri konuşur, plan yapar ve E kişisini çağırarak planı uygularlar. 

F ve G kişilerini çağırırlar, onların yardımıyla E kişisi yola çıkar. 

E ve H kişileri yolda karşılaşınca birbirlerinden korkarlar ve kaçışıp çarpışırlar. 

E kişisi H kişisini korkutup kaçırır ve mallarına sahip olur. 

G ve F kişileri atları yakalamak için çıkar. 

E kişisi sandıkları açar ve korkar, ayı saldırısına uğrar. 

B kişisi E kişisini kurtarır, E kişisi kaçar. 

B kişisi I kişisine yakalanır ve sorgulanır. 



 207 

J kişisi durumu sorunca E kişisi yalan söyler 

I kişisi sorgu yapar, J kişisi kafa karıştırır. 

K kişisi gelir, A kişisini ister, kavga çıkarır. 

I kişisi gerçeği anlamak için H kişisini çağırır ve yüzleştirir. 

H kişisi E kişisini teşhis eder. 

E kişisi suçunu itiraf eder, yalvarır. 

I kişisi herkesi affeder, A ve B kişilerinin evlenmesini sağlar, halka ders verir. 

3.1.3.5.1. Kavramlar 

 

Örf, baskılar, yeni düzen, sevgi, özgürlük, özgürce eş seçimi, sınıf farklılıkları, 

cehalet, korkaklık, dürüstlük, yalancılık, yol kesmek, eşkıyalık, ön yargılar, kaçakçılık, 

yeni yasalar, Rus devlet sistemi, toplumsal eşitsizlik ve toplumsal değişim gibi kavramlar 

oyunda kullanılmıştır. 

Eserin merkezinde şüphesiz örf ve geleneklerin baskısından kurtulmak isteyen 

genç çift yer almaktadır. Oyundaki çatışmanın temeli eski düzen ve yeni düzen arasında 

kalan, cehalet ve modernite, toplumsal eşitsizlik, değişim, zengin fakir ayrımı, cesur 

korkak ayrımı, aldanmak ve aldatmak gibi kavramlar üzerine oturmaktadır.  

Bu komedinin ana teması kadın haklarıdır. Ahundov’un eserlerine genel olarak 

baktığımızda kadın haklarına ve onlara yönelik geleneksel baskılara eleştirel bir bakış 

görülmektedir. Geri kalmışlığın göstergesi olarak kabul edilen kadınların eş seçimlerinin 

baskıcı şekilde yapılması Ahundov’un bu eserinde vurgulanmakta ve bu eser özellikle bu 

konuda daha fazla öne çıkmaktadır. 

 

 

3.1.3.5.2. Çatışma 

 

Yeni düzen x eski düzen, toplumsal baskı x özgürlük, cesur x korkak, dürüstlük x 

korkaklık, mertlik x korkaklık, zengin x fakir, modernite x geri kalmışlık, eşkıyalık x 

hukuk, özgür eş seçimi x örf gibi karşıt kavramlar çerçevesinde oyun sahnelenmektedir. 

 

  



 208 

3.1.3.6. Oyunda Yer Alan Karakterler 

 

3.1.3.6.1. Kişileştirme tablosu 

4.Tablo 4: Hekayet-i Hırsi Quldurbasan kişileştirme tablosu 

Karakter adı Biyolojik  Sosyolojik Psikolojik Meslek Tavır ve 

diğer 

özellikler 

Bayram Genç delikanlı Toplum 

seviyor ve 

saygı duyuyor 

Cesur 

Dürüst 

Zeki 

Sadık 

Aşık 

Avcı Fakir 

Becerikli 

Tarverdi Meşhedi 

Kurban'ın oğlu 

genç 

Toplum pek 

sevmiyor ve 

dalga geçiliyor 

beceriksiz 

korkak 

yalancı 

Bey oğlu 

Zengin 

Babasının 

sözünden 

çıkmaz 

Perzad Meşhedi 

Kurban'ın kız 

yeğeni 

Bayram’ın 

sevgilisi 

Cesur 

Aşık 

  

Zeliha Bayram’ın 

arkadaşı 

Namaz'ın 

Karısı 

 uyanık ve 

çıkarcı bir kişi. 

 oba 

halkından 

Namaz Bayram’ın 

arkadaşı 

 uyanık ve 

çıkarcı bir kişi. 

 oba 

halkından 

Meşhedi 

Kurban 

Tarverdi’nin 

babası 

Toplum 

kurallarını 

kendi leyhine 

kullanan 

Cesur 

Atak 

Kendine 

güvenen 

Oba beyi zengin ve 

varlıklı kişi 

Divanbeyi  Toplum saygı 

duyuyor ve 

korkuyor 

Merhametli 

Dürüst 

İşbilir 

Kuralcı ama 

zaman zaman 

kuralları 

esnetebiliyor 

 

soruşturmayı 

yapan inzibat 

polis müdürü, 

19.yy.da 

Azerbaycan’da 

bir bölgenin  

asayişinden 

sorumlu 

Rüşvete 

meyilli 

 



 209 

güvenlik 

görevlisi 

Veli Hatun’un oğlu   çoban Tarverdi’nin 

arkadaşı 

Oruç Necef’in oğlu   çoban Tarverdi’nin 

arkadaşı 

Kemalov    Divanbeyi'nin 

çevirmeni 

 

Necef     Oba 

halkından 

Fok/Frans Foht  Toplum 

kurallarına 

uyuyor 

Korkak Hayvan eğiticisi 

sirk sahibi 

Romantik 

Suna Perzad’ın 

kaynanası 

    

Muhtar 

 

    Oba 

halkından 

Matvey Kazak   Jandarma   

Kerim      

Terekemeler ve 

Kazaklar 

 

    Oba 

halkından 

 

3.1.3.6.2. Ana Karakterler 

 

3.1.3.6.2.1. Bayram 

 

Oyunda yer alan en güçlü karakter şüphesiz Bayram adlı saf, dürüst, cesur, mert 

ve aşkına sahip çıkan cesur gençtir. Bayram tipik bir köylü örneğidir, dürüst ve cesur bir 

karaktere sahiptir. Zor durumda kalsa bile dürüst yanından vazgeçmez. En zor durumda 

bile sevdiği kadına duyduğu aşktan vazgeçmez. Mücadeleci ve güvenilir bir tip çizer. 

Fakat, oyunda verilmek istenilen mesaj gereği kazdığı kuyuya kendi düşer ve itirafta 

bulunarak yani mertlik göstererek bu kötü durumdan kurtulup mutlu sona ulaşır. 

Akpınar’ın ifadesiyle; “Yoksul Bayram, kendisini seven oba beyinin yeğeni Perzad’a 



 210 

kavuşmak için mücadeleden çekinmez. En büyük güveni Perzad'ın sevgisidir. Fakat, cahil 

bir genç olan Bayram’ın sevgilisine kavuşmak isteğiyle tasarladığı plan bozulur. Rakibi 

Tarverdi yerine kendisi hazırladığı tuzağa düşer. Köylüler ve Divanbeyi'nin huzurunda 

suçunu mertçe itiraf eder, böylece Tarverdi'yi de kurtarmış olur. Bayramın doğru 

sözlülüğüne ve mertliğine hayran olan Divanbeyi de onu bağışlar” (Akpınar, 1980: 153). 

Akpınar ayrıca şu alıntıyı Caferof’dan yapmaktadır;  

“Yazarımızın tasvir ettiği Bayram hususiyetleri itibariyle “kaçak”lara yakın bir 

tiptir. Fakat “Bayram böyle kaçaklardan değildi. Aynı zamanda onu tam manası 

ile basit bir eşkıya gibi düşünemeyiz. Bayramın eşkıyalığı biyolojik veya sırf bir 

hadise değil, içtimai bir hadise idi ki öz kökleri ve sebepleri vardı. Bayram'ın 

eşkıyalığı fakirlik ve zaruret sebebiyledir. Piyeste Bayram millî meseleler 

hakkında mücadele eden “kaçak”lar seviyesine yükseltilerek idealize 

edilmemiştir. Zaten muharrir istese bile zamanının şartları böyle bir tipi 

yaratmasına imkân vermezdi. Fakat, Bayram ve onun gibiler Ruslar tarafından 

şiddetle cezalandırılıyorlardı. Çünkü bir kaçağın prototipi “Bayram”dır. Böyle 

bir kimse en ufak bir haksızlık ve zulm karşısında büyük tepkiler göstermekten 

imtina etmemektedir. Ahundzade’nin Bayram'ı ileride “Kaçak” olmaya namzet 

bir tiptir. Bu noktadan bakıldığında piyesin sürprizli sonu daha başka bir mana 

taşır. Divan Beyi’nin suçlu Bayramı mert ve dürüstlüğü için bağışlaması zahiri 

sebeptir. Asıl sebep; Bayram gibi yiğit ve halkın sevgisini-saygısını kazanmış bir 

gencin ileride Rus hükümetinin başına bela olmasını önlemektir” (Caferof, 

1968: 52-53, aktaran Akpınar, 1980: 153-154). 

 

3.1.3.6.2.2. Perzad 

 

Oyunda geçen güçlü kadın Perzad karakteridir. Zengin oba beyinin yeğeni olan 

Perzad, sevdiği uğruna ölümü bile göze alabilecek olan cesur bir genç kızdır. Amcası 

Meşhedi Kurban, parası için kendi oğlu Tarverdi ile evlendirmek isteyince Perzad hayata 

küser ve ölmeyi bile düşünür. Sevdiği adama, Bayram’a da kıyamaz, onun Tarverdi’yi 

öldürerek hapse girmesine izin vermez ya da kaçtıkları zaman annesinin arkalarından 

üzüleceğine de dayanamaz. Fedakârlık yapabilen güçlü bir kadın tipidir.  



 211 

Diğer komedilerinde yer alan âşık tiplerinin aksine Perzad ve Bayram aşkında 

sınıfsal ve ekonomik de bir eşitsizlik söz konusudur. Perzad zengin ama Bayram fakir bir 

gençtir. Akpınar bu iki âşık arasında bağın diğer komedilerde görülen aşklardan daha 

kuvvetli olduğu görüşündedir. “Hem Perzad’ın hem de Bayram’ın karşılaştıkları 

güçlükler onları şahsiyet bakımından Ahundzade’nin diğer tiyatro kahramanlarından 

daha yüksek bir seviyeye çıkarır” şeklinde belirtmiştir (Akpınar, 1980: 161). 

 

3.1.3.6.2.3. Divanbeyi 

 

Oyunda yer alan Divanbeyi Rus Çarlık döneminde soruşturmayı yapan hâkimlere 

ya da inzibat idaresinin reisi, polis müdürü, 19.yy.’da Azerbaycan’da bir bölgenin 

asayişinden sorumlu güvenlik görevlisine verilen ünvandır. Ahundov’un yazdığı ilk 

versiyonda Divanbeyi için bir isim vermemiştir ama ikinci versiyonda “Divanbeyi 

Redkiy” olarak geçmektedir. Yine ilk versiyonunda rüşvet aldığı ifade edilirken ikinci 

versiyonda “rüşvethorluğu belirtildiği gibi “çarhâkimi… köylülere nasihat veren, iki 

sevgiliyi kavuşturan, hayırhah ve adaletli bir memur gibi gösterilmiştir. Böylece 

Ahundzade bir taraftan umumiyetle sansür takibatı, diğer taraftan da Graf Sollogub’un12 

teklifine göre eserde çar hakimine dokunan yerleri silip atmaya ve eserlerini sun’i bir 

sonla bitirmeğe mecbur olmuştur. Bunun için eserin ikinci varyantı siyasi kesinlik 

cihetinden birinciden daha zayıf olmuştur. Birinci varyantta müellifin çar hâkimlerine 

karşı menfi münasebeti açık ve bariz bir surette kendini hissettirmektedir” (Kasımzade, 

s.165-166, aktaran Akpınar, 1980: 170-171). 

Divanbeyi oyunda adil ve merhametli gösterilmiştir, iş bilir bir tarafı da vardır, 

delilleri bulması, duruşmaya getirmesi, sanıkları konuşturması ve gerçeği ortaya 

çıkarması sırasında oldukça kendinden emin gözükmektedir. Duruşma sonunda olayı 

anlayarak kendi istediği şekilde örtbas edebilme kabiliyeti de mevcuttur. Köylüler onunla 

kurdukları diyalogda pek çok kinaye sezilmektedir, kendilerince alay ettikleri Divanbeyi 

oyun sonunda onlara ders verici bir konuşma yapar ve bu olaydan ibret almalarını 

söylerek nasihat eder.  

 
12 Sollogub: Ahundzade’nin Temsilat eserini kontrol eden sansür memuru, aktaran Akpınar, 1980: s.170.  



 212 

Oyun sonunda Tarverdi’nin bağışlanması ve hiçbir ceza almadan salıverilmesi o 

dönemin sert Çarlık rejimi açısından mümkün gözükmemektedir. Bu da oyun sonunun 

sansüre uğradığını ya da Ahundov’un sansürden çekindiği için böyle bir son yazdığını 

akla getirmektedir.  

 

3.1.3.6.2.4. Tarverdi 

 

Oyundaki Tarverdi karakteri ise zengin ve yakışıklı olmasına rağmen beceriksiz, 

korkak ve çevresinde pek de sevilmeyen bir tiptir. Bayram ve Tarverdi iki zıt karakter 

olarak sahnede karşımıza çıkmaktadırlar. Bayram ne kadar yoksulsa Tarverdi o kadar 

zengin; Bayram ne kadar cesur ve dürüstse Tarverdi o kadar korkak ve yalancıdır. 

Tarverdi babasından korkan, pısırık, akılsız, herkesin sözüne kanan, iş bilmez ve zayıf bir 

karakterdir.  Eşkıyalık yaparken sadece şans eseri karşısına çıkanı korkutarak kaçırır ve 

bunu da kimseye sezdirmek istemeden yiğit görünmek adına kullanır. Son sahnede suçlu 

olduğu anlaşıldığındaysa yalvarıp yakarmaya başlar. “Beyoğlu” olma özelliklerini 

taşımayan zayıf, aciz bir gençtir.  

 

 

3.1.3.6.3. Yardımcı Karakterler 

 

3.1.3.6.3.1. Zeliha ve Namaz 

 

Oyundaki ikinci kadın tipi Zeliha’dır. Namaz’ın karısı olan Zeliha karşısındakini 

kandırmayı, onun dilinden anlamayı çok iyi başarır. Namaz ile oldukça uyumlu 

gözükmektedirler, ikisi de kendi çıkarlarına olacak şekilde kişileri yönlendirmede 

başarılıdır. Her ikisi de fitneci, yalancı, dolandırıcı, aç gözlü ve kendi çıkarını ön planda 

tutan tiplerdir. Tarverdi’yi istediği gibi yönlendirmek ve eşkıyalık yapması için tahrik 

etmek konusunda başarılıdırlar. Aralarında güya kavga eder gibi davranmaları ile 

Tarverdi’yi tamamen etkileri altına alarak hırslandırırlar. Her ikisi de ikili oynamaktadır 

ve bunu kimseye sezdirmezler.  

 



 213 

 

3.1.3.6.3.2. Veli ve Oruç 

 

İkisi de çoban olan bu kişiler, özünde dürüst ve yardımseverdir. Daha öncesinde 

hiç eşkıyalık yapmamış, kimseye ateş etmemiş, yaptıkları kötü işleri de kolaylıkla ve 

safça dile getirebilen tiplerdir. Namaz’ın kışkırtması ve ustaca ikna etmesi ile Tarverdi’ye 

yardım ederler. Eşkıyalık sırasında Tarverdi vazgeçince ise geri dönmek istemez, bunu 

gururlarına yediremez ve Tarverdi’yi tehdit ederler. 

 

 

3.1.3.6.3.3. Meşedi Kurban 

 

Meşedi Kurban, oğlunun aksine daha cesur ve atılgandır. Davranışlarıyla açık 

gözlü ve işbilir olduğu anlaşılır. Zengin olmasının gücünü kullanmayı bilmektedir. Kavga 

sırasında hançerini çıkarmaya çekinmez ve hemen öne atılır. Yeğeni üzerinde hak iddia 

eder çünkü mal varlığını kaybetmek istemez, zenginliğini arttırma peşindedir.  

 

 

3.1.3.6.4. Fon Karakterler 

 

Oyunun üçüncü perdesinde sahnede yer alan Terekemeler, Necef ve Muhtar gibi 

köylü tipler hurafelere inanan, aslında cahil göründüğü halde kurnazca kendi çıkarını 

savunan kimseler olarak gösterilmektedir. Ahundov burada da halkın cahilliğine, 

hurafelere ya da cinlere olan inancını sarsmayı ve eleştirmeyi denemiştir. 

Ayrıca Suna, Divanbeyinin tercümanı, Kazaklar ve Kemalov da fon karakter 

olarak adlandırılabilecek yapıdadır. Arabanın sahibi olan yabancı Foht da yine bu sınıfta 

yer alan tiplerdendir. 

 

 

 



 214 

3.1.3.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler 

 

Terekemeler ya da Karapapaklar olarak bilinen halk bu oyunda geçmektedir. 

Bunlar Azerbaycan’da çeşitli bölgelerde hayvancılıkla uğraşan göçebe bir Türk boyudur. 

Oyunun geçtiği Şemseddin bölgesin yoğun olarak yaşadıkları bilinmektedir.  

Oyunda Divanbeyi’nin yanında asker olarak Kazaklar yer almaktadır: 

“Divanbeyi- (İyice sinirlenip) Hiç ayı şahitlik edebilir mi? Tu Kemalov, sen 

ahmak da bunu bana söylüyorsun. Yoksa sen cevap veremiyor musun? Matvey, 

sen Türkçe biliyor musun? 

Kazak- (Yüksek sesle) Hayır, bilmiyorum bey. 

Divanbeyi- Kazaklardan bilen var mı? 

Kazak- Hayır, bilen yok. Yirmi bir numaralı gruptan Kazak Satnikov, Türkçe 

öğrenmek istiyor. 

Divanbeyi- Kes sesini, çok lâzım mı da öğrenmek istiyor?”(Aktaran: Buttanrı, 

2006: 122). 

Metinde Rus dili ve Rus devleti ifadeleri geçmektedir. 

 

3.1.3.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler 

 

Oyunda Karabağ, Erivan, Şahmahı, Şemseddin Bölgesi, Tavus Deresi, Brazilya, 

Yeni Dünya, Tiflis Fındıklı Deresi ve Emirli gibi yer adları geçmektedir. İlk perde bir 

vadide büyük bir meşe ağacının dibinde açılır. İkinci sahne Namazın evinde geçmektedir. 

İkinci perde Şemseddin Bölgesi’nde birinci sahnede görülen vadinin içinde geçer. 

Üçüncü perde Şemseddin bölgesinde obada bir yayla evinde geçer. 

 

3.1.3.9. Oyunda Zaman Kullanımı 

 

Eserde kesin bir tarih verilmemekle birlikte 19. yy. başlarında yaz aylarında 

geçtiği anlaşılmaktadır. Birinci perde de yer alan iki sahne aynı gün içerisinde geçerler. 

İkinci perde de aynı günün devamında başlar. Üçüncü perdenin bir gün geçtikten sonra 

başladığı anlaşılır. 



 215 

3.1.3.10. Oyunda Kostümler 

 

Eserde kişiler geleneksel köylü kıyafetleri içinde görülmektedir. Bayram tipik bir 

köy delikanlısı olarak “kıvrak ve silahlanmış” şekilde giyinmiştir. Tarverdi de eşkıyalığa 

giderken silahlandırılmış şekilde giydirilir ve onun bu görüntüsü karşısına çıkan Foht için 

korku uyandıracak kadar heybetlidir. 

 

 

3.1.3.11. Oyun Değerlendirmesi 

 

“Hikâyet-i Hırsı Guldurbasan”, Ahundov'un döneminde önemli bir sosyal mesele 

olan, özellikle kadınların zorla evlendirilmesi konusunu işlediği önemli bir oyundur. 

Oyun merkezinde, genç bir kadın olan Perzad'ın kendi isteği dışında Tarverdi’yle 

evlendirilmeye zorlanması ve bu durumdan kurtulma çabaları yer alır. Ahundov, Perzad 

karakteri aracılığıyla güçlü bir kadın profilini çizerken, kadınların kendi istekleri 

doğrultusunda yaşama haklarını vurgulamaya çalışmıştır. 

Eserde köy hayatının detaylı tasviriyle birlikte, köylülerin cehaletleri ve 

haklarından habersiz olmaları da ele alınır. Ahundov, köylülerin bilgisizliklerini ve 

cahilce davranışlarını eleştirirken, aynı zamanda Rus idaresinin altındaki Azerbaycan'da 

hüküm süren adaletsizlik ve haksızlıklara dikkat çeker. 

Dinî motiflerin işlendiği eserde, Perzad'la evliliği düşünülen Tarverdi'nin 

haydutluk yapması ve bu sırada açtığı kutudan çıkan maymunun, Tarverdi'nin arkadaşı 

tarafından cin/şeytan olarak değerlendirilmesi gibi olaylarla dönemin batıl inançları 

eleştirilir. 

Diğer taraftan, eser Rus hükümetinin yüceltilmesi ve öncesindeki Azerbaycan 

Hanlık dönemi yönetiminin kötülenmesiyle dönemin siyasi ve toplumsal gerçeklerine de 

atıflarda bulunur. Ahundov, Rus işgali öncesindeki yönetimi eleştirirken, Rus idaresini 

yücelterek, dönemin halkının gözünde Rus yönetimini meşrulaştırmaya çalıştığı anlaşılır.  

Bayram karakterinin kurduğu tuzak sonucu suç işlemesi ve dürüstçe suçunu itiraf 

etmesi, mert davranması gibi durumlar da topluma mesaj vermek amacı güder. 



 216 

Oyunun merkezinde şüphesiz örf ve geleneklerin baskısından kurtulmak isteyen 

genç çift yer almaktadır. Oyundaki çatışmanın temeli eski düzen ve yeni düzen arasında 

kalan, cehalet ve modernite, toplumsal eşitsizlik, değişim, zengin fakir ayrımı, cesur 

korkak ayrımı, aldanmak ve aldatmak gibi kavramlar üzerine oturmaktadır.  

Bu komedinin ana teması kadın haklarıdır. Ahundov’un eserlerine genel olarak 

baktığımızda kadın haklarına ve onlara yönelik geleneksel baskılara eleştirel bir bakış 

görülmektedir. Geri kalmışlığın göstergesi olarak kabul edilen kadınların eş seçimlerinin 

baskıcı şekilde yapılması Ahundov’un bu eserinde vurgulanmakta ve bu eser özellikle bu 

konuda daha fazla öne çıkmaktadır. Yazar için, kadınların özgürce eş seçebilmeleri 

modern dünyanın en önemli ilkelerinden biridir. Ayrıca, o dönemdeki ekonomik ve 

kültürel sorunlara, köylülerin yaşam koşullarına ve erkekler arasında yaygın olan 

eşkıyalık ve kaçakçılığa da dikkat çekmektedir. Rus devleti ile bölgeye gelen yeni 

yasalara ve düzenlere uyum sağladıklarında insanların geri kalmışlıktan kurtulacaklarını, 

cahil davranışlarının son bulacağını ve modern sistemin gelişeceğini açık bir dille oyun 

sonunda dile getirmektedir. 

Oyunda geçen eşkıyalık yapmanın halk arasında saygınlık kazanmak için seçilen 

yanlış bir yol olduğu dersi yazıldığı dönemin şartlarıyla ilgilidir. 1851 yılında yazılan eser 

döneminde Dağıstan bölgesinde geçen Şehy Şamil Hareketi (1834-1859) etkisiyle kaçak 

yaşamak ve eşkıyalık yapmak gibi kavramlar halk arasında kabul görmekteydi.1830-1840 

arasında süren Kafkas bölgesi halk isyanları etkisini sürdürmekteydi. Ahundov da bu 

süreçte halk arasında yaygın olan eşkıyalığa verilen önemi ve değeri eleştirerek kanunun, 

Rus devletinin kurallarının ve modern yaşamın gerekliliklerinin vurgusunu yapmaktadır. 

“Zeliha- (Yalnız) Eğer Tarverdi benim sözüm ile eşkıyalığa giderse, vallahi 

biçarenin hiç günahı yoktur. O ne yapsın ki bu viran olası ülkenin kızları, eşkiyalık 

hırsızlık yapmayanı sevmiyor. Divanbeyine, “Biçare oğlanları niye hırsızlıktan 

eşkıyalıktan dolayı tutukluyorsunuz? Yapabiliyorsan ülkemizin kızlarına, eşkiya olmayan 

oğlanları küçük görmelerini yasakla.” diye söylemek lazım. O zaman kimsenin kimseyle 

kavga gürültü yapmadan yaşayacağına kefilim” (Aktaran: Buttanrı, 2006: 107). 

Zeliha’nın bu sözleri aslında Ahundov’un kendi görüşünü yansıtmaktadır 

denebilir. O dönemde eşkıyalık yapanların daha cesur göründüğü ve şöhret kazandığı 

bilinmektedir. 



 217 

Daha önce belirttiğimiz yazar Caferof'un değerlendirmesi, Ahundov’un Bayram 

karakterini kaçaklar arasındaki tipik bir figür olarak betimlediğini ve bu karakterin 

sıradan bir eşkıya olmadığını vurgulamaktadır. Ona göre, Bayram'ın eşkıyalığı sadece 

biyolojik veya millî bir durum değil, aynı zamanda toplumsal kökenleri ve nedenleri olan 

bir fenomendir. Bayram'ın eşkıyalığı, yaşadığı fakirlik ve zorunluluklarla ilişkilidir. 

Caferof'a göre, Ahundov’un eserinde Bayram karakteri, millî meselelerle 

mücadele eden kaçaklar gibi idealize edilmemiştir. Bunun nedeni, dönemin koşullarının 

Ahundov’u Bayram gibi bir karakteri bu şekilde yaratmaya itmesidir. Ancak gerçekte 

Bayram gibi kişiler, Rus idaresi altında sert cezalara çarptırılmıştır, çünkü Caferof'a göre 

Bayram, kaçakların prototipidir ve haksızlığa karşı gösterdiği tepkilerle tanınır. 

Caferof'un yorumu, Divan Beyi'nin Bayram'ı affetmesinin ardında yatan gerçek 

nedeni de ortaya koyar. Yazarın gözünde, Divan Beyi'nin affı, Bayram'ın mertliği ve 

dürüstlüğüne dayanmaktadır. Aslına bakıldığında daha derin bir düzeyde, Bayram gibi 

bir karakterin, halk nezdinde kazandığı saygı ve sevgiyle birlikte ileride Rus yönetimi 

için bir tehdit oluşturma potansiyelini de engellemeyi amaçlamaktadır. 

Ahundzade'nin Bayram karakterini toplumsal ve politik bir figür olarak nasıl 

konumlandırdığını ve onun karakterinin arkasındaki sosyal gerçeklikleri ve muhtemel 

etkilerini görmekteyiz. 

Ahundov’un oyununda Divanbeyi karakteri, Rus Çarlık dönemindeki 

Azerbaycan'da asayişten sorumlu olan bir figür olarak karşımıza çıkar. İlk versiyonda 

ismi belirtilmeyen bu karakter, ikinci versiyonda “Divanbeyi Redkiy” olarak geçer. İlk 

versiyonda rüşvet almasıyla anılan Divanbeyi, ikinci versiyonda ise çar hâkimi olarak 

tarif edilir; köylülere nasihat eden, sevgilileri bir araya getiren, hayırsever ve adaletli bir 

memur olarak resmedilir. 

Ahundov’un eserinde Divanbeyi'nin bu şekilde değişimi, dönemin sansür 

baskıları ve Rus yönetiminin müdahaleleriyle yakından ilişkilidir. Sansür sonrası 

düzeltmede, Ahundov eserinde Çar hâkimine yönelik eleştirileri yumuşatmak ve suni bir 

sonla bitirmek zorunda kalmıştır. Bu durum, eserin siyasi kesinlik açısından ilk 

versiyonuna göre daha zayıf bir hal almasına neden olmuştur. 

Divanbeyi karakteri, oyun boyunca adaletli, iş bilir ve etkili bir figür olarak 

karşımıza çıkar. Delilleri toplama, duruşma yönetme ve gerçeği ortaya çıkarma 



 218 

konularında kendinden emin ve yetkin bir performans sergiler. Ancak, köylülerle olan 

diyaloglarında zaman zaman alay edildiği ve kinayelerin bulunduğu da hissedilir. Oyunun 

sonunda ise köylülere ders verici bir konuşma yaparak onlara olaydan ibret almaları  

gerektiğini öğütler. 

Ahundov’un yarattığı Divanbeyi karakterini nasıl bir toplumsal ve politik 

bağlamda konumlandırdığını ve karakterin oyunun gelişimi üzerindeki etkilerini oyun 

sonunda kendini göstermektedir. 

Bu oyunda yer alan Perzad karakteri, zengin bir oba beyinin yeğeni olmasına 

rağmen cesur ve fedakâr bir genç kadındır. Perzad, amcasının parası için kendi oğlu 

Tarverdi ile evlendirmek istemesi üzerine hayata küser ve ölmeyi bile düşünür. Ancak 

sevdiği adam Bayram'a duyduğu sevgi ve ona olan bağlılığı, onun için her şeyden 

önemlidir. Bayram'ın Tarverdi'yi öldürmesine izin vermez ve hatta Bayram'ın hapse 

girmesine engel olmak için çabalar. 

Perzad karakteri, Ahundov’un diğer komedilerindeki aşık tiplerinden farklı 

olarak, sınıfsal ve ekonomik bir eşitsizlik içinde yer alır. O zengin bir aileye mensupken, 

Bayram fakir bir gençtir. Ancak daha önce belirttiğimiz alıntılarda Akpınar'ın belirttiği 

gibi, bu eşitsizlik Perzad ve Bayram'ın aşkını daha da güçlendirir. Perzad ve Bayram'ın 

karşılaştıkları zorluklar, onların kişisel olarak daha yüksek bir seviyeye çıkmasını sağlar.  

Perzad karakterinin Ahundov’un eserindeki önemini ve aşkın sınıfsal dinamikleri 

nasıl etkilediğini izleriz. Perzad, zenginlik ve statü farklılıklarına rağmen, karakterinin 

cesareti, fedakarlığı ve aşkıyla öne çıkan güçlü bir kadın figürü olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Böylece Ahundov sahnede dönemin seyircisine ideal kadın imajını çizmeye 

çalışmakta ve örnek olmak istemektedir. 

Tüm bu unsurlar göz önüne alındığında, “Hikâyet-i Hırsı Guldurbasan”, 

döneminin önemli sorunlarını ve çatışmalarını ustaca ele alan, sosyal ve siyasi mesajlarla 

dolu derinlikli bir eser olarak değerlendirilebilir. Dönemin kadın sorunlarına vurgu 

yapması ve seyirciye özellikle bu konuda dersler vermesi, tüm bunları göstermesindeki 

asıl sebebin o dönemin toplumunda oluşturmak istediği modern düzen algısı ve yaratmak 

istediği Azerbaycan kadın imajini da vurgulayan önemli bir eser olarak geçmektedir. 

 

 



 219 

3.1.4. SERGÜZEŞT-İ VEZİR-İ HAN-I LENKERAN (1850) 

LENKERAN HAN VEZİRİNİN HİKAYESİ 

  

3.1.4.1. Oyuna Ait Bilgiler 

 

1850 yılında Ahundov tarafından kaleme alındığı bilinmekle beraber Salih 

Bozkurt bunu 1852 olarak belirtmektedir (Bozkurt, 2000: 27). Yavuz Akpınar 

çalışmasında oyunun 1267 hicri takvim yılını 1850 olarak işaret etmektedir. Azerbaycan 

tiyatrosunda sahnelenen ilk dramatik eser olarak kabul edilmektedir. 1852-1853 tiyatro 

sezonunda Tiflis Rus Tiyatrosu'nda başarıyla sahnelenmiştir. Ahundov’un üçüncü 

komedisi olarak bilinmektedir. Oyunun büyük bir heyecanla sahnelenmesi, Hasan Bey 

Zerdabi'nin yönetimi ve Necef Bey Vezirov'un aktif katılımıyla, 1873 yılı 10 (22) Mart 

günü gerçekleşmiştir (“Kavkaz” gazetesi, 1873, 25 Mart). M.F. Ahundov, “Kavkaz” 

gazetesinde yayımlanan mektubunda bu konuda bilgi vermiş ve Zerdabi'ye gönderdiği 

mektupta sevincini şu şekilde ifade etmiştir: “Ben yaşlanmıştım ve yakın zamanda 

ölümümü bekliyordum. Ancak bu haber benim ömrümü on yıl uzattı” (Memmedov, 2005: 

270). 

M.F. Ahundov’un Eserleri adlı üç ciltlik yayını hazırlayan Nadir Memmedov’un 

I. Ciltin “İzahlar” adlı bölümünde verdiği bilgilere göre: 

“Komedi, hicri 1267 yılında yazılmıştır. Bu, miladi takvime göre 1850-1851 

yıllarına denk gelmektedir. Ancak eserin, “Hikâyet-i Hırsı Guldurbasan”dan sonra 

Rusça olarak yayımlanmış komediler derlemesinde (1853) ve “Temsilat”ta yer alması, 

eserin 1851 yılında yazıldığını göstermektedir. Komedyanın ilk adı “Sergüzeşti-veziri-

hani-Serab”dır. Bu başlık altında 1853 yılında “Kavkaz” gazetesinde (№7, 9) ve o yıl 

içinde Rusça yayımlanan komediler derlemesinde ve “Temsilat”ta yayımlanmıştır. 

Elyazma nüshalarında da bu başlık kullanılmıştır” (Memmedov, 2005: 269-270). 

Memmedov’un sonrasında verdiği detaylı bilgiye göre Ahundov’un 1874 yılında 

Farsça olarak yayımlanan komediler derlemesindeki eseri ilk olarak “Hikâyet-i-veziri-



 220 

hanı-Lenkeran” adıyla basılmıştır. Bu durum, Batı Avrupa şarkiyatçıları tarafından, 

eserin adının Güney Azerbaycanlı Mirze Memmed Cefer Garacadağı tarafından Farsçaya 

çevrilirken değiştirildiği şeklinde değerlendirilmiştir. Ancak sonradan çıkan bilgiler, 

aslında Mirze Memmed Cefer Garacadağı'nın doğrudan M.F. Ahundov’un 

yönlendirmesiyle “Serab” kelimesini “Lenkeran” olarak değiştirdiğini göstermektedir. 

Bu değişikliğin sebebi, komedinin olaylarının deniz kıyısında geçmesine rağmen Serab'ın 

denizden uzak bir kasaba olmasıdır. M.F. Ahundov daha sonra bu uyumsuzluğu fark 

ederek eserin adını değiştirmeyi gerekli görmüştür. 

İranlı dostu ve eğitimci Ziyalı MirzeYusif Han’a, 1870 yılında yazdığı 17 Aralık 

tarihli mektupta bu konuya değinmiş; “Sevgili matbaacıma söyleyin ki, 'Serab Hanının 

Hikâyesi'ni her yerde 'Lenkeran Hanının Hikâyesi' ile değiştirsin... Serab hatalıdır, 

Lenkeran yazılmalıdır. Çünkü Serab yanında deniz yoktur” (Ahundzade, 2005III.Cilt: 

220).  Ahundov’un talebini tercümanına ileterek komedinin adının değiştirilmesini 

sağlamıştır. Ahundov’un talimatıyla, “Serab Hanının Hikâyesi” her yerde “Lenkeran 

Hanının Hikâyesi” olarak değiştirilmiştir. Bundan sonra oyun tüm yayımlanan 

kitaplarında “Sergüzeşti-veziri-hani-Lenkeran” adı altında basılmıştır. 

 “Lenkeran Hanının Vezirinin Macerası” olarak çevrilen bu oyun, Salih Bozkurt 

tarafından “Lekeran Veziri” olarak çevrilmiştir. 

 

3.1.4.2. Oyun Özeti 

 

Eser 1800 yıllarının başında Lenkeran Vilayetinde geçmektedir. Lenkeran şehri 

Hazar Denizinin kıyısında bulunmaktadır. Dört perdelik oyunun ilk perdesi Lenkeran 

Hanının Veziri olan Mirza Habip’in evinde açılır. Vezirin huzurunda bulunan Hacı Salah 

isimli bir tüccarın yakın tarihte Reşt şehrine gideceğini öğreniriz. Bu seyahati duyan vezir 

ona kendi yeni eşine yaptırması için bir gömlek siparişi vermektedir.  

“Bir gömlek ki kumaşı altın sırmalı olsun, 

Diba bile ona imrensin. 



 221 

Bedeninde her parça birbiriyle uyumlu olsun, 

Beli biraz çapraz. 

Üzerinde aşık ve maşuk tasvir edilsin, 

Parıltısı gönüllere yol göstersin. 

Nakışları yıldızlar gibi, yeri gökyüzüne benzetsin, 

Ona bakanlar mutluluk bulsun. 

Cazibesi seyredenleri kendine tutsak etsin, 

Her nakşı göz kamaştırsın. 

Omun içinde Şule (Hanım), sevgilinin yüz güzelliğine timsal olsun, 

Parıl parıl parlasın. 

Gürenler bu ay mıdır veya yıldızlı gökyüzü müdür, 

Ya da çok dalgalı bir deniz midir desin. 

Kabe'sin Örtistinederik tutsun, 

Hacılar onun dış görünüşünü” (Ahundov; aktaran Buttanrı, 2006: 83). 

Vezir yeni evlendiği ve eski eşinden daha çok sevdiği genç eşi Şule Hanım için 

bu siparişi verdiğini istemeyerek söylemek zorunda kalır. İlk eşinden çok çekinmektedir 

ve onun bunu duymasını istemez. Fakat tüccarın kapıdan çıkmasının hemen ardından 

diğer kapıyı iki eliyle açarak içeriye bağırarak eski eş Ziba Hanım girer ve Vezir korkuyla 

geri çekilir. Konuşulanları dinleyen Ziba Hanım öfkelidir. Tüccarın gelmesinden 

şüphelendiğini ve tüm konuşmayı dinlediğini söyler. Vezir’in yeni eşine hediye alacağını 

duymuş ve buna sinirlenmiştir. Vezir hediye konusunu bilmezlikten gelir. Aynı zamanda 

Ziba Hanım, Şule Hanım’ı Timur Ağa ile gördüğünü, ilişkileri olduğunu ve böylece 

Vezir’in namusunu Şule Hanım’ın lekelediğini söyleyerek şikâyet eder. Vezir ona 

inanmaz, eşine iftira atıldığını söyleyerek üzülür.  

“Vezir- Hanım ne konuşuyorsun? Hangi mintan, hangi hediye? Deli mi oldun? 

Ziba Hanım- Bana hile ve kurnazlık yapma! Başından sonuna kadar Hacı Salah 

ile konuştuklarınızın hepsini duydum. Hacı Salah'ı çağırttığında sebebi anlamıştım. 



 222 

Sessizce diğer kapının arkasına saklandım. Yeni karına yakası altın düğmeli mintanı 

Allah mübarek etsin. Timur Ağanın gözü aydın olsun. Çünkü sevgilisi yeni gömleği 

giyecek ve onun önünde süzülecek. 

Vezir- Kadın ne saçma sapan konuşuyorsun? Benim yüzüme karşı eşime iftira 

atıyorsun, yoksa hiç utanmıyor musun? Benim namusumu iki paralık ediyorsun? 

Ziba Hanım- Senin namusunu ben lekeleseydim, ben de bir erkek severdim. Senin 

namusunu karın Şule Hanım batırıyor. Gece gündüz Timur Ağa ile sarmaş dolaş. 

Hizmetçim kız kaç kere gözü ile görmüş” (Buttanrı, 2006: 85). 

Bu sırada Vezir odanın ortasında bulunan kalburu görmez ve üzerine basarak 

dizinin yaralanmasına sebep olur. Öfkelenir ve Nazır’ı çağırır. Kalburun sahibinin seyis 

olduğunu öğrenince daha da sinirlenir, seyisi çağırtır, gelen seyise kızar, falaka atmaları 

için adamlarını çağırır, seyis af diler, yalvarır, tam seyisi falakaya çekeceklerini sanırken 

sopayı Nazır’a vurdurur.  

“Nazır- Ay imdat, ay adalet! Ah kulun kölen olayım! Acaba benim günahım nedir? 

A kurbanın olayım suçumu söyle, sonra öldürürsen de öldür. 

Vezir- (Muhafızlara) Durun! Beşir Ağa senin suçun ne midir? Bu kapıda hizmet 

edenlerin hepsi senin emrindedir. Herkesin yerini işini onlara bildirmen gerekir. Seyis, 

ahırdan başka yere ayak basmamalıdır, kalbur hiçbir zaman benim odamda 

bulunmamalıdır. Bugün Seyis Kerim, elinde kalbur benim odama girmiş, kalburu odada 

bırakıp gitmiş. Görmeden üzerine bastığımda kalburun diğer ucu kalkıp dizime öyle bir 

vurdu ki şimdi ağrıdan dizimi kaldıramıyorum. Ben bir büyük vilâyete nezaret edip idare 

ediyorum da sen akılsız, bir benim evimi, hizmetçilerimi idare edemiyorsun. 

Nazır- Efendim, Allah senin başını ve aklını büyük yaratmıştır. Ben nasıl seninle 

bir olabilirim? 

Vezir- (Muhafızlara) Vurun!” (Aktaran Buttanrı, 2006: 87). 

Nazır af diler, bağışlanmasını ister, öfkesini dindiren Vezir nazırı bırakmalarını 

söyler ve herkesin çıkmasını emreder, perde kapanır. 

İkinci Perde Şule Hanım’ın odasında açılır, Timur Ağa ve Nisa Hanım 

konuşmaktadırlar. Konuşmadan Timur Ağa’nın Nisa Hanım’ın sevgilisi olduğunu, 

birbirlerini çok sevdiklerini, Vezir’in kendi itibarını yükseltmek için baldızı Nisa Hanım’ı 

Han’a verdiğini öğreniriz. Ayrıca hanlığın aslında Timur Ağa’nın hakkı olduğunu, eski 



 223 

Han olan babası öldüğünde genç olduğu için amcası olan şimdiki Han’ın ülkeyi zapt 

ettiğini ve Timur Ağa’yı öldürmek için fırsat kolladığını aralarında geçen konuşmalardan 

anlarız. Halkın ve beylerin aslında Timur Ağa’yı sevdiğini ve saydığını, eski hanın yaptığı 

iyilikleri yüzünden Timur Ağa’ya hala sadık olduklarını konuşurlar. Aralarındaki aşkı 

Vezir’in ve Han’ın öğrenmemesi gerektiği de açıktır. Onlar odadan çıkar çıkmaz içeriye 

Ziba Hanım girer ama kimseyi bulamaz, tam geri çıkacakken onların döndüğünü fark edip 

perdenin arkasına saklanır. Şule Hanım ve Timur Ağa konuşarak içeri girerler. Kısa bir 

konuşmanın ardından Vezir ’in geldiğini kapıda bekleyen Nisa Hanım haber verir ve 

Timur Ağa kaçamayarak perdenin arkasına saklanır. 

Vezir asık suratla ve topallayarak içeri girer. Topallamasının sebebinin Han’ın 

huzurunda Timur Ağa’yla güreşe tutuştuklarını ve onu havaya kaldırarak yere vurduğunu 

söyleyerek övünür. Bu sırada kendini zorladığı için kalçasına ağrı girdiğini söyler. Bu 

sırada Timur Ağa dayanamayarak perdenin arkasından güler, Vezir perdeyi kaldırınca 

Ziba Hanım’ı ve Timur Ağa’yı görerek şaşırır. Timur Ağa cevap vermeden başı önde 

gitmek ister ancak Vezir onu tutar. Timur Ağa’nın sabrı taşar ve Veziri boynundan ve 

bacağından tutarak kaldırır ve odanın ortasına fırlatır, ardından çıkıp gider.  

Vezir, Ziba Hanım’a kızar, namusuna helal getirdiğini söyler, Ziba Hanım inkâr 

eder, asıl suçlunun Şule Hanım olduğunu söyler, olanları anlatır ama Şule Hanım inkâr 

eder, hatta Timur Ağa’yı ilk kez gördüğünü söyler. Ustalıkla masum olduğunu anlatır. 

Sahnede iki kadın arasında lafla atışma yaşanır. Vezir, Ziba Hanım’ı kovar. Şule Hanım 

gerçeği inkâr eder ve masumluğunu ısrarla savunur. Vezir Han’ın huzuruna gittiği 

söyleyerek çıkar. 

Nisa Hanım olanları içeri girince öğrenir. İki kadın da endişeyle annelerinin 

odasına giderler. 

Üçüncü perde Lenkeran hanının divanhanesinde açılır. Han halktan gelen kişilerin 

davalarının işini görmektedir. Dilekçe verenlerden iki ayrı davaya bakar. Burada genel 

olarak hanlığın işleyişini ve hukuk anlayışını görürüz. Han işleri hızla görmek ister çünkü 

o gün hava güzeldir ve o da dışarıya gezmeye çıkmak istemektedir.  

Davaların bitiminde Vezir içeri girer, vezirlik nişanını hanın önüne koyar ve 

azledilmek istediğini belirtir. Timur Ağa’nın evine tecavüz için girdiğini söyleyerek 

şikâyetçi olur. Timur Ağa’yı çağırtan Han o geldiğinde onu hançer kuşanarak huzura 



 224 

çıktığı için azarlar. Timur Ağa, hançer kuşanmadığını belirtir. Timur Ağa’nın 

savunmasını bile istemeden suçlamalarını yapar ve muhafızlara onun boynuna ipi 

geçirmelerini emreder. Muhafızlar ellerinde yün şal ile gelirler, şalı Timur Ağa’nın 

boynuna geçirecekleri sırada beyler ağlamaya başlar, af dilerler Timur Ağa için ama Han 

affetmez, bu sırada Timur Ağa kuşağından tabancasını çıkarır ve muhafızlara yöneltir, 

muhafızlar korkar, dağılır ve böylece Timur Ağa kaçar. 

“Han- Bana öyle geldi, güzel. Senin vezirin hareminde işin ne idi? Senin amacın, 

senin gibi namussuz kardeş oğlundan dolayı ben ülkede kötü anılayım. Ben senin 

gibi kardeş oğlunu istemiyorum. İp! 

(O anda birkaç muhafız ellerinde bir yün şal ile hazır olurlar.) Salın şalı şunun 

boynuna, sürüyün aşağı. (Muhafızlar şalı Timur Ağanın boynuna geçirmeye 

hazırlanırlar, bütün beylerin gözü yaş ile dolar.) 

Eşik Ağası Ve Bütün Beyler- Han, kurbanınız olalım, gençtir. Bu sefer onun 

suçunu bağışlayın. 

Han- Babamın ruhu için asla bağışlayamam. (Yüzünü muhafızlara döner.) Şalı 

geçirin boynuna! 

(Muhafızlar biraz hareket ederler, bütün beyler ağlamaktan kendilerini 

alamazlar. Ellerinde olmadan hüngür hüngür ağlayarak yerlere kapanır, hana 

yalvarırlar.) 

Bütün Beyler- Yazıktır han, başınıza kurban olalım, anasının bir yavrusudur. 

(Ağlarlar.) 

Han- Olmaz, olmaz! (Öfkeyle muhafızlara dönüp) Şalı boynuna geçirmenizi 

emretmedim mi köpek oğlu köpekler. 

(Muhafızlar ellerinde şal ile yaklaştığında Timur Ağa çabucak elini uzatıp 

kuşağına soktuğu tabancasını çıkarır ve muhafızlara yöneltir. Muhafızlar 

korkudan dört bir yana dağılırlar. Timur Ağa onların arasından çıkıp gider” 

(Buttanrı, 2006: 96). 

 Bu sahneden askerlerin ve beylerin aslında Timur Ağa’yı sevdikleri, onu incitmek 

istemedikleri ve kaçmasına izin verdikleri anlaşılır. Han kızar, yakalanması için emirler 

verir ama hemen ardından gezintiye çıkmak için saltanat kayığını ister, bir yandan da 



 225 

Vezir’e bir yüzük verir, Nisa Hanım’a vermesini, düğün hazırlıklarıyla ilgilenmesini, bir 

hafta sonra düğünün başlayacağını söyleyerek saltanat kayığına biner ve denize açılır. 

 Dördüncü perde Şule Hanımın odasında açılır. Şule Hanım ve Nisa Hanım 

endişeyle haber bekledikleri sırada Mesut Ağa gelir, olanları anlatır. Tam bu sırada Timur 

Ağa içeri girer. Nisa Hanım’ı kaçırmak için gelmiştir, Şule Hanım bu işi gece yarısında 

yapabileceğini söyleyerek bir plan yaptığı sırada Vezir’in geldiğini haber verirler. 

İstemeyerek de olsa kadınların ısrarıyla yine perdenin arkasına saklanır Timur Ağa.  

 Vezir, önce Şule Hanım’a biraz sitem eder, sonra Han’ın kendisine verdiği yüzüğü 

Nisa Hanım’a verir ama Nisa Hanım kız kardeşi hakkında kötü düşündüğünü için hana 

layık olmadığını söyle ve yüzüğü yere bırakarak çıkar. Şule Hanım, Vezir’i bir şekilde 

dışarı çıkarmaya çalışırken anneleri gelir. Vezir’in çocuğu olması için falcının 

söylediklerini yapmaya gelmiştir. Vezirin kafasının ölçüsünü almak ister ve onun 

kafasına önce küçük bir kap geçirir, sonra daha büyük bir kap geçirir. Bu sırada Timur 

Ağa’yı perdenin arkasından alıp dışarı çıkarırlar. Bu sahnede oldukça komik bir hale 

düşürülen bir vezirle karşılaşırız, evindeki kadınların kuklası gibi oynayan bir tiptir. 

 Vezir annesiyle konuşmak istediği sırada içeriye elinde tabancasıyla Timur Ağa 

tekrar girer, Vezir onu görünce titremeye başlar.  

“Timur Ağa- Benim babamın nimetleri sana haram olsun. Sonunda haksız yere 

beni öldürmek istedin. Ben seni öldürmeden hiç kimse beni öldüremez. 

(Tabancasını vezire doğru çevirir. Şule Hanım, Timur Ağanın ayaklarına 

kapanarak yalvarmaya başlar.) 

Şule Hanım- Yalvarırım Timur Ağa kendinize hâkim olunuz, elinizi indiriniz. 

(Timur Ağa elini indirir. O sırada Samet Bey birkaç saray askeri ile odaya girer, 

kapı önünde durur.) 

Timur Ağa- Samet Bey, maksadınız nedir? 

Samet Bey- Efendim, biz sizin ve babanızın kullarıyız. Size karşı edebimizi terk 

etmek bizim haddimize midir? Ama sen de biliyorsun ki seni onun yanına 

götürmek, hanın emridir. 

Timur Ağa- Beni onun yanına sağ olarak götüremezsiniz, sadece başımı 

götürebilirsiniz. Başım da kolayca ele geçmez. Eğer kendinize güveniyorsanız 

bir ayak öne çıkın. 



 226 

(Tabancasını yukarı kaldırır.) 

Samet Bey- Efendim farz et ki onun ile bir adam öldürdün. Benin yanımda elli 

asker var. Bunları öldürüp de kurtulabilir misiniz? Bu hareketlere gerek yok. 

İnanın bana han size bir şey yapmayacağına dair söz verdi. 

Timur Ağa- Ben onun sözüne asla itibar etmem. O hangi sözünde durdu ki ona 

inanacağım. Sana sözümü söyledim” (Buttanrı, 2006: 100). 

 Bu sırada içeriye Selim Bey ve Rıza girerler ve amcası hanın denizde çıkan 

fırtınada kayığının devrilmesi sonucu boğulduğunu öğreniriz. Halkın hanlık sarayının 

çevresinde toplanmış Timur Ağa’yı istediği haberini alırız. Bunun üzerine Timur Ağa 

tüm gerçeği anlatır ve Vezir’i affettiğini ama vasıflarından dolayı onu emekli ettiğini, 

Nisa hanımla düğün hazırlıklarını yapmasını söyleyerek çıkar. Vezir şaşkın kalakalır. 

 

 

 

3.1.4.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj 

 

M.F. Ahundov'un bu eseri, dönemin feodal yapıları ve yönetim zafiyetleri üzerine 

derinlemesine bir eleştiri sunar. Esere damgasını vuran temalar arasında zalim ve 

yeteneksiz yöneticilerin portreleri ön plandadır. Saray entrikaları ve idari beceriden 

yoksun vezirler gibi karakterler, Ahundov'un eleştirel bakış açısının odak noktasını 

oluşturur. Ahundov, bu karakterler aracılığıyla devlet yönetimindeki bilgisizliği, baskıcı 

uygulamaları ve kişisel çıkarlar uğruna yapılan fedakârlıkları sorgular. 

Eserde saray ve hanların yerine aile içi sorunlar ve ülkenin geleceğini etkileyen 

liderlik eksiklikleri vurgulanır. Zalim hanın yerine genç ve halk tarafından sevilen cesur 

lider Timur Ağa'nın geçişi, eserin iyimser bir sonla sonuçlanmasını sağlar. Bu, 

Ahundov'un ideallerini yansıtan bir değişimdir; adaletsizliğe ve bilgisizliğe karşı 

mücadele eden bir karakterin zaferi olarak görülür. 

Kadın karakterler de eserde önemli bir yer tutar. Şule, Nisa ve Peri Hanımlar gibi 

karakterler, zekâları ve isteklerini elde etme yetenekleriyle dikkat çeker. Öte yandan 

Vezirin ilk eşi Ziba Hanım, horlanan ve sevgiden yoksun bir kadını temsil eder, bu da 



 227 

Ahundov'un kadınların toplumdaki rolleri ve statülerine ilişkin derinlemesine bir 

değerlendirme yaptığını gösterir. 

Sonuç olarak, M.F. Ahundov'un bu eseri, sosyal eleştiri ve politik mesajlarla dolu 

bir metin olarak değerlendirilebilir. Zalimlik, adaletsizlik ve yönetimdeki sorunlar 

üzerine odaklanan eser, zamanının sosyal ve siyasi gerçeklerini ustaca ele alırken, iyimser 

bir umutla geleceğe dair de mesajlar verir. 

 

3.1.4.4. Oyunda Olay Dizisi 

3.1.4.4.1. Perde ve Sahne 

Oyunda dört perde bulunmaktadır.  

 

3.1.4.4.2. Olay ve Durum Dizisi  

Sahne Planına Göre Olay Dizisi: 

Vezir ve Hacı Salah konuşmaktadır, Vezir bir gömlek siparişi verir ve Hacı Salah çıkar. 

Ziba Hanım içeri girer, kızar, Şule Hanım’ı şikâyet eder. 

Vezir dizini bir kalbura çarpar, kızar, Haydar’ı çağırır, Seyis’i çağırır, kızar. 

Vezir, Nazır’ı falakaya çektirir, Nazır yalmarır, af diler. 

Timur Ağa ve Nisa Hanım konuşur, plan yapar, çıkarlar. 

Ziba Hanım odaya gelir, konuşur, saklanır. 

Timur Ağa ve Şule Hanım odaya gelirler, konuşur, Timur Ağa saklanır. 

Vezir gelir, Şule Hanımla konuşurken Timur Ağa güler, Vezir perdeyi açar, Timur Ağa’yı 

görüp kızar. 

Şule Hanım suçu Ziba Hanım’a atar, Timur kaçar. 

Mesut Ağa kahve ile gelir, Vezir kızar, Vezir kahveyi döker, çıkarlar. 

Şule Hanım ve Nisa Hanım endişeyle kalır. 

Han duruşmaları yapmaktadır, iki ayrı dava gelir, onlarla ilgili kararlarını verir. 

Vezir gelir, olanları anlatır, yardım ister. 

Han, Timur Ağa’yı çağırtır, tutuklatmak ister, Timur Ağa gelir ama kaçmayı başarır. 

Han sandala biner uzaklaşır. 

Nisa Hanım ve Şule Hanım endişeyle beklemektedir, Mesut Ağa gelip olanları haber 

verir, Timur Ağa odaya girer, kaçma planı yaparlar, Timur Ağa saklanır. 



 228 

Vezir gelir, Şule Hanım ve Nisa Hanım’la konuşur, Nisa Hanım’a Han’ın yüzüğünü verir.  

Nisa Hanım yüzüğü reddeder, geri verir. 

Peri Hanım içeri girer, Vezir’in kafasını ölçer, onun kafasında kap varken Timur dışarı 

kaçar. 

Timur Ağa odaya tabancasıyla tekrar girer, ardından Samet Bey ve askerler girer. 

Timur Ağa ve Samet Bey konuşur, o sırada tekrar bağrışmalar olur, Selim Bey gelir ve 

Han’ın öldüğünü söyler, Timur Ağa Han olmuştur. 

Timur Ağa tüm olanları anlatır, Nisa Hanım’ı sevdiğini söyler, Vezirin işine son verir, 

düğün hazırlıklarının başlamasını emreder. 

 

3.1.4.4.3. Atmosfer 

 

Oyunda gerilimli atmosfer sürekli inip çıkmaktadır, koşuşturmalar ve sahneye 

girip çıkmalar, saklanmalar ve bulmalarla dolu yer yer komik bir atmosferin yaratıldığı 

dengeli bir oyun olduğu söylenebilir.  

 

3.1.4.5. Aksiyon Planı 

 

A ve B kişileri konuşmaktadır, C kişisi onları dinler ve sonrasında içeri girerek kızar. 

B kişisi dizini yaralar, D ve E kişilerini çağırır, durumu anlar ve suçlu bulduğu F kişisini 

falakaya yatırtır. 

G ve H kişileri konuşur, çıkar, C kişisi girer ve saklanır, G ve I kişileri konuşurken B 

kişisi gelince G saklanır. 

B kişisi saklananları bulur, kızar, G kaçar. 

B kişisi saraya gider ve G kişisini şikâyet eder, J kişisi G kişisini çağırıp yargılar, G kişisi 

kaçar. 

G kişisi H ve I kişilerinin yanına yine gelir, saklanır, B kişisi girer, K kişisi gelir ve onun 

kafasını bir kap ile kapatır, G kaçar. 

G tekrar gelir ve tabanca çıkarır, L kişisi gelince direnir ama M kişisi gelip durumu 

anlatınca G kişisi yeni han olur, emirler verir. 

 



 229 

3.1.4.5.1. Kavramlar 

 

Muharrem Bagir çalışmasında bu oyunun merkezi kavramlarını söyle tespit 

etmiştir: “Cesaret, feodal idari sistem, örf, yasalar, hanın ve vezirin zulmü, bireysel 

çıkarlar, han zorbalığı, hırslı ve iş bilmeyen yöneticiler, cahil insanlar/nitelikli kadınlar, 

tebaa ve halk… Ahundzâde bu eserinde de önceki iki eseri gibi Azerbaycan toplumundaki 

bireysel ve sosyal meseleleri ele alarak, eleştiri yoluyla ıslah etmeye çalışmıştır” (Bagir, 

2022: 82). Genel olarak bu eserlerin kavramsal analizini değerlendirdiğinde Bagir, 

Ahundov’un temel fikirlerinin benzer yönlere hareket ettiği ve eserlerinde farklı hikâyeler 

ve karakterler kullanmasına rağmen, ana düşüncesinden sapmadığı ve kavramlara 

yüklediği anlamların değişmediği sonucuna varılmaktadır. 

 
 

3.1.4.5.2. Çatışma 

 

Feodal sistem x yeni düzen, cesaret x korkaklık, cehalet x akılcılık, adalet x 

hilekârlık, eşitlik x feodalizm, örf x çağdaş yasalar,  

 

3.1.4.6. Oyunda Yer Alan Karakterler 

 

3.1.4.6.1. Kişileştirme tablosu 

5.Tablo 5: Hikâyet-i-veziri-hanı-Lenkeran kişileştirme tablosu 

Karakter adı Biyolojik  Sosyolojik Psikolojik Meslek Tavır ve 

diğer 

özellikler 

Vezir Yaşlı 

Zayıf 

Bastonlı 

Güçsüz 

Toplum pek 

sevmiyor hatta 

alay 

edebiliyor 

Korkak 

Çekingen 

Hilekâr 

 

Vezir Yönetim 

beceresinden 

yoksun 

Timur Ağa 25 yaşlarında  

Han’ın oğlu 

Kuvvetli 

Güçlü 

Yakışıklı 

Toplum 

seviyor 

Halk onu başta 

görmek istiyor 

Cesur 

Akıllı 

Dürüst 

Aşkına sadık 

Mücadeleci 

Han’ın oğlu Tecrübesi 

yok 

Zulme karşı 

mücadeleci 



 230 

 

Şule Hanım Genç 

Güzel 

Toplumca 

sevilen ve 

sayılan 

Cesur 

Kurnaz 

 

Vezir’in ikinci 

karısı 

Vezir’i 

kolayca 

kandırabilir 

Fedakar 

Nisa Hanım Genç 

Güzel 

Toplum 

seviyor 

Cesur 

Sadık 

Kurnaz 

 

Timur Ağa’nın 

sevgilisi 

Şule Hanım’ın 

kız kardeşi 

Aşkını 

bekler ve 

peşinden 

gider 

Ziba Hanım Yaşlı Sevilmiyor 

Çekiniliyor 

Gözden 

düşmüş 

Sinsi 

Kurnaz 

Entrikacı 

Vezir’in ilk  

karısı 

Hırçın 

Gözden 

düşmesinin 

acısını 

çıkarmak 

istiyor 

Han  Sevilmiyor Düzenbaz 

Bilgisiz 

Kendi çıkarını 

düşünen 

Han Yönetim 

becerisi yok 

Beceriksiz 

Peri Hanım Yaşlı Sözü geçiyor Akıllı 

Kurnaz 

Becerikli 

İnandırıcı 

Şule ve Nisa 

Hanımların 

annesi 

Fala inanan 

Hacı Salah  Vezir’e 

hizmet eder 

Dürüst 

Akıllı 

Tüccar Reşt’e 

gidecek 

Beşir Ağa     Beyler 

Haydar     Beyler 

Kerim     Beyler 

Hoca Mesut Yaşlı Sevilen Dürüst 

Güvenilir 

Becerikli 

Hace 

Hizmetçi 

Haremağası 

olması 

sebebiyle 

beşka 

milletten de 

olabilir 



 231 

Selim Bey  Timur Ağa’ya 

hürmet 

etmektedir 

Güvenilir 

Sadık 

Han’ın yanında 

görevlidir 

 

Aziz Ağa    Han’ın yanında 

görevli 

 

 

Kadir Bey    Han’ın yanında 

görevli 

Divanhanede 

davalıları 

getirip götürür 

Beyler 

Samet Bey  Timur Ağa’ya 

hürmet 

etmektedir 

Görevine 

sadık 

Han’ın yanında 

görevli 

 

Aziz Ağa    Han’ın yanında 

görevlidir 

 

Eşik Ağası    Divanhanede 

görevli 

 

Davalılar 

I. Kişi 

II. Kişi 

Erkek Kendi 

çıkarlarını ön 

planda tutarlar 

Aklıselim 

hareket 

etmezler 

 Anlaşma 

sağlanması 

zor 

insanlardır 

I. Kişi Kardeşini 

kaybetmiş 

Hekimi 

suçluyor 

Saf 

Cahil 

Merhametli 

 Hakkını 

savunamıyor 

Hekim Davalı Hürmet edilir Düzenbaz 

Mesleğinde iyi 

değil 

Vicdansız 

Merhametsiz 

Hekim 

Hacamatçı 

Ölümüne 

sebep olduğu 

kişi için  

üzülmüyor 

hatta üste 

çıkıyor 

Askerler 

Muhafızla  

 Timur Ağa’yı 

severler 

Cesur 

Dürüst 

Han’ın 

sarayında 

görevliler 

Timur 

Ağa’ya 

hürmet 

ederler 

 



 232 

3.1.4.6.2. Ana Karakterler 

 

3.1.4.6.2.1. Timur Ağa 

 

Timur Ağa, “Lenkeran Hanının Veziri” adlı komedinin önemli bir karakteridir. 

Siyasi meselelerde pek deneyimi olmamakla birlikte, amcasından hanlığı geri almak 

istemektedir. Ancak nasıl bir strateji izlemesi gerektiğini bilememektedir. Genç bir han 

oğlu olan Timur Ağa, babasının ölümünden sonra amcası tarafından hanlığı gasp 

edilmiştir. Timur Ağa hem hanlığı geri almak istemekte hem de sevgilisi Nisa Hanım'ı 

kaybetmek istememektedir. Timur Ağa, cesur, güçlü, samimi ve saygılı bir gençtir ve 

aşkına sahip çıkmaktadır. Amcasının, sevdiği Nisa Hanım ile evlenmek istemesi, Timur 

Ağa'nın mücadele azmini artırır. Ancak yine de nasıl bir mücadele yolunu izleyeceğini 

planlayamaz; davranışları genellikle fevri ve tesadüfi olur. Bir noktada, Han’ın kendisini 

öldürtmek için adamlar gönderdiğini öğrendiğinde, sevgilisi Nisa Hanım ile kaçmayı 

düşünmesi, sadık bir aşığın yanı sıra siyasi karar alabilme yeteneğinden yoksun olduğunu 

gösterir. Timur Ağa'nın olumlu yönü, haksızlığa ve adaletsizliğe karşı mücadele 

etmesidir. Başlangıçta Timur Ağa'nın Lenkeran Hanlığı'nı ele geçirme isteği öne çıksa 

da, hanın baskıcı rejimi ve adaletsizliği ayrıntılı bir şekilde işlenerek, Timur Ağa'nın 

kiminle ve neye karşı mücadele ettiği dolaylı yoldan çok açık bir şekilde anlatılmıştır  

(Akpınar, 1980: 152). 

Akpınar çalışmasının ilerleyen bölümlerinde Timur Ağa karakteri ile Ahundov’un 

diğer oyunda yer alan bazı karakterleri karşılaştırmaktadır. Hacı Nuri ve Şahbaz Bey gibi 

diğer karakterler toplumdaki ahlaki bozukluklar, batıl inançlar ve cehaletle mücadele 

eden olumlu kahramanlardır. Timur Ağa ise, daha farklı bir alanda olumlu bir kişilikle 

karşımıza çıkar: “Hacı Nuri, cemiyetteki içtimai bozukluklara ahlaksızlık ve batıl 

itikadlara, Şahbaz Bey ise eski hayat tarzına ve cehalete karşı mücadele eden müsbet 

kahramanlardı. Timur Ağa ise, daha başka bir sahada müsbet bir hüviyetle karşımıza 

çıkar: Bu yeni kahramanın en bariz hususiyeti; istibdad rejimine başkaldırmasıdır” 

(Akpınar, 1980: 152). 



 233 

Timur Ağa, Ahundov tarafından tamamen idealize edilmemiş, zayıf tarafları da 

sahnede ele alınmıştır. Henüz tecrübesiz bir siyasetçi olması sebebiyle fevri davranışları 

ve çocuksu halleri de sahnede yer alır.  

 

3.1.4.6.2.2. Şule Hanım 

 

Eserde yer alan kadın karakterler oldukça güçlü, akıllı ve cesurdur. Bu 

karakterlerden başlıcaları Şule Hanım ve Nisa Hanım’dır. İkisi de eserde Azerbaycan 

toplumunun üst sınıflarından gelen, karakterleri, davranışları ve idealleri, bu sosyal sınıfa 

yakından bağlı çizilmiştir. Şule Hanım genç, güzel ve vezirin ikinci eşidir. Vezir'in haksız 

yere kıskançlık göstermesine aldırmaz ve kendinden emindir. Kocasının olumsuz 

tavırlarına ve riyakârlığına karşı kayıtsız kalmaz; ona karşı alaycı tavırlar sergiler. 

Örneğin; Vezir'in, Timur Ağa'yı güreşte yendiğini iddia etmesi üzerine, onunla alay 

etmekten çekinmez. Kız kardeşi Nisa Hanım'ı korur ve onun mutluluğu için çaba gösterir. 

Vezirin birinci eşi Ziba Hanım ile kavga eder, onu küçük düşürücü sözler söyler ve 

saraydaki konforundan vazgeçmek istemez. Mücadeleci bir yapısı vardır.  

 

3.1.4.6.2.3. Nisa Hanım 

 

Ablası gibi cesur olan Nisa Hanım sevgilisi Timur Ağa'ya tavsiyelerde bulunacak 

ve onun zor durumdan kurtulması için yol gösterecek kadar zekidir. Sevdiği erkek için 

mücadele eden, sadık ve mala değer vermeyen bir karakter çizer. İkisi de baskılara ve 

kadere boyun eğmeyen, yılmadan bir çıkış yolu arayarak mücadele eden ve sonunda galip 

gelen tiplerdendir. Nisa hanim sevdiğinin peşinden gitmek ister, Han’la evlenip 

zenginliğe ve güce sahip olabilecekken sevdiği adamı bekler, onunla kaçmak ister.  

Kadın karakterler de eserde önemli bir yer tutar. Şule, Nisa ve Peri Hanımlar gibi 

karakterler, zekâları ve isteklerini elde etme yetenekleriyle dikkat çeker. Öte yandan 

Vezirin ilk eşi Ziba Hanım, horlanan ve sevgiden yoksun bir kadını temsil eder, bu da 

Ahundov'un kadınların toplumdaki rolleri ve statülerine ilişkin derinlemesine bir 

değerlendirme yaptığını gösterir. 

 



 234 

3.1.4.6.2.4. Vezir 

 

Oyunun ana karakterlerinden ancak olumlu çizilmemiştir. Asıl adı Mirza Habib 

olan Vezir tam bir dalkavuktur. Güç sahibi olabilmem için her yolu kullanır, hatta bunun 

için eşinin kız kardeşini Han’la evlendirmek ister. Fakat çevresi tarafından sözüne pek 

itibar edilmez, karısı ve kayınvalidesi bile onunla alay edebilir. Gücünü kuvvetini anlattı 

zaman karısı buna inanmaz ve sorgular, kendini komik duruma düşürür. Bulunduğu 

mevkide doğru kararlar veremez, iyi bir devlet adamı profili çizemez. Ahundov’un 

“Aldanmış Kevakip” hikâyesinde geçen İran Şahı ile yakın bir tip çizer, basiretsiz ve karar 

vermekten aciz, gücünü hakkıyla kullanamayan ve korkak bir yapıdadır. 

Fiziksel olarak da yaşlı ve güçsüz olmasına rağmen, genç bir eş aldığı için kendini 

dinç ve kuvvetli gösterme çabasındadır. Bu da onu zaman zaman komik durumlara 

düşürmektedir. 

 

 

3.1.4.6.3. Yardımcı Karakterler 

 

3.1.4.6.3.1. Ziba Hanım 

 

Vezirin ilk eşi Ziba Hanım, horlanan ve sevgiden yoksun bir kadını temsil eder. 

Vezirin ilk karısı olmasına rağmen yaşlanması sebebiyle gözden düşmüş ama bunu kabul 

etmek istemeyen mücadeleci bir kadın olarak karşımıza çıkar. Vezir, Ziba Hanım’ın 

kavgacı tutumundan çekinmektedir. Kıskanç ve kavgacı bir yapısı olmasının sebebi 

üzerine kuma gelmesinden kaynaklanabilir. Bir kadın için zor bir durumu kabul etmesi o 

coğrafya için kolay ve olası görünse de Ziba Hanım bununla mücadele etmeyi sürdürür, 

hırçın ve yeri geldiğinde sözünü sakınmayan bir yapıya sahiptir. Yerine gelen ikinci eşin 

gerçek yüzünü göstermek için entrikalar kurar, gizlice kapı dinler ya da gizlice Şule 

Hanım’ın odasına girer ve hatta perdenin arkasına saklanır. Ancak kurduğu entrika sahne 

sonunda kendisine döner ve kendisi zor durumda kalır. Masum olduğunu ispatlamak ve 

kendini savunmak için elinden geleni yapsa da buna muvaffak olmaz ve sahneyi terk 

etmek zorunda kalır. 



 235 

3.1.4.6.3.2. Han 

 

Elinde güç olmasına rağmen, halkın çok sevmediği ve itibar etmediği bir tiptir. 

Haksız yere han olması sebebiyle halk onu istemez ve hakkeden kişinin başa geçmesini 

ister. Yönetim kabiliyeti zayıf çizilmiştir. Kendi şahsi çıkarları için yeğenini öldürmekten 

çekinmez. Çevresinde bulunan dalkavuklara daha çok itibar eder. Kadınlara karşı zaafı 

vardır. Oldukça zalimdir, doğru ve adil hükümler veremez. Devlet işleriyle meşgul olması 

gerekirken onun aklı denizde gezmek, güzel havanın tadını çıkarmak ve kadınlard ır. 

Divanda görülen ilk davada atının gözünü taş atarak çıkartan kişiden şikayetçi 

olan adama “Sen de git, bu adamın atının bir gözünü çıkart. Diyet için dişe diş, göze göz, 

ağıza ağız. Bu iş karışık değil” (Aktaran Buttanrı, 2006: 94) diyerek geçici bir çözüm 

bulur ancak ardından işi muhafızlardan birine devrede ve muhafızın davalıları 

anlaştırmasını ister, kendinin bu işi çözüme kavuşturmaktan aciz ve yetersiz kaldığı 

gözler önüne serilir.  

Divana gelen ikinci davada ise tamamen yanlı karar verir, orada bulunan 

beylerden birinin tanıdığı hekimden şikâyetçi olan davacıyı doğru dürüst dinlemeden, 

beyin lafına göre aslında belki de suçlu hekim lehinde karara varır. “Vallahi bunların 

davasını nasıl çözeceğimi bilmiyorum. Şimdiye kadar böyle zor bir davaya 

rastlamamıştım” (Aktaran Buttanrı, 2006: 94) diyerek çözmesi gereken işe gerektiği 

kadar değer vermeden geçiştirir ve beyin hükmüne göre karar verir. 

 

3.1.4.6.3.3. Peri Hanım 

 

Şule Hanım ve Nisa Hanım’ın annesi Peri Hanım oyunda sadece bir sahnede yer 

almaktadır. Kızlarına destek olur, kurnazca Vezir’i kandırarak Timur Ağa’yı kurtarır. Bu 

davranışında onun da akıllı ve bir o kadar da soğukkanlı olduğunu anlarız. Akpınar, Peri 

Hanım’ın tam bir halk diliyle konuştuğunu, tavır ve hareketlerinin tipik bir halk kadınına 

yaraşır şekilde olduğunu ve Vezirle ince şekilde alay etmesinin bu tipi daha sevimli bir 

hale soktuğunu belirtmektedir (Akpınar, 1980: 165). 

 

 



 236 

3.1.4.6.4. Fon Karakterler 

 

Hacı Salah Beşir Ağa, Haydar, Kerim ve Hoca Mesut bu grupta sayılabilir. Han’ın 

sarayında ilk olarak duruşmalar sırasında gördüğümüz Beyler bu oyunda tıpkı Nuhulular 

gibi ortak hareket ederler, Han’a aynı sözlerle hep birlikte yalvarırlar ve ağlarlar: “Han, 

kurbanınız olalım, gençtir. Bu sefer onun suçunu bağışlayın… (Muhafızlar biraz hareket 

ederler, bütün beyler ağlamaktan kendilerini alamazlar. Ellerinde olmadan hüngür 

hüngür ağlayarak yerlere kapanır, hana yalvarırlar.) Yazıktır han, başınızın kurbanı 

olalım, anasının bir yavrusudur (Ağlarlar)” (Aktaran Buttanrı, 2006: 96). 

 

 

3.1.4.7. Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler 

 

Oyunda farklı milletlerden ize rastlanmamaktadır. Sadece oyunda Vezir ‘in ve 

Şule Hanım’ın işlerini yapan hizmetkârın adı Hace Mesud Kara olarak belirten Ahundov, 

buradaki “hâce” kelimesini hizmetkar, köle anlamında kullandığı düşünülebilir. Salih 

Bozkurt bunu “Mesut Ağa (zenci): Vezir’in Haremağası” olarak belirtmişken, Buttanrı 

bunu “Hoca Mesut: Vezirin hocası (Haremağası Mesut Ağa)” şeklinde şahıslar 

tablosunda gösterip dipnot ekinde “Hoca Mesut, Salih Bozkurt'un tercümesinde Mesut 

Ağa olarak alınmıştır. Vezirle münasebetleri nedeniyle “hoca” olmaması gerekir. 

Bozkurt, haremağası olarak almış olmakla beraber adı geçen eser s. 137'de o da “Hoca 

Mesut” olarak kaydeder. Biz karşılıklı konuşmalardan onun haremağası olması 

gerektiğini düşünerek Hoca Mesut'u “Mesut Ağa” olarak alacağız.” diye belirtmiştir. 

Farsça kökenli “Hace” kelimesine bakıldığında “ağa, bulunduğu yerin en yetkili kişisi, 

hoca, efendi, köle, sahip, vezir”13 ifadeleri verilmektedir. Buna göre Mesut Ağa’nın evde 

hizmet eden hizmetli köle ve farklı bir milletten olma ihtimali bulunmaktadır. 

 

 

 

 

 
13https://tr.wiktionary.org/wiki/hâce 



 237 

3.1.4.8. Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler 

 

Oyunda Lekeran, Güney Azerbaycan’da bulunan Reşt şehri ve Hazar Denizi 

yerlerinin isimleri geçmektedir. Oyun Azerbaycan’da Hazar Denizi’nin kıyısında bir 

şehir olan Lenkeren’de, Lenkeren Veziri’nin evinde ya da Han’ın sarayında geçmektedir. 

İlk sahne Vezir’in evinde Şule Hanım’ın odasında başlar, ikinci sahne de yine 

Şule Hanım’ın odasında geçer. Üçüncü sahne Han’ın sarayındaki divanhanedeki salonda, 

deniz kenarında geçer. Dördüncü sahne yine Şule Hanım’ın odasında geçer. Şule 

Hanım’ın odasında başlayan oyun yine aynı odada son bulur. 

 

3.1.4.9. Oyunda Zaman Kullanımı 

Oyundaki olaylar aynı gün içerisinde yaşanır ve biter.  

 

3.1.4.10. Oyunda Kostümler 

           Erkekler, cübbe, çuha, papak kullanmaktadır. Vezirin kırmızı bir cübbesi ya da 

başında papağı bulunmaktadır.  

Oyun başında Vezir, yeni eşi için pahalı ve özel bir giysi siparişi vermektedir, bu 

kıyafeti de tarif ederken ünlü şairi Molla Penah Vakıf’ın (1717-1797) dizelerini dile 

getirir: 

Bir mintene kim, ta ola zer-beft-i nik ü ter  

Diba ona möhtac. 

Metninde tamam rabitemövzunseraser 

Tek haşiye gıygaç 

Üstünde onun aşig ü meşugmüsevver, 

Dil şövgüneminhac. 

Ulduza mesel negşi, yéri göy kimi ehzer,  

Nezzâresibehhac. 

Tir-i nezeriehl-i temaşaya mügerrer,  

Her butesiamac. 

İçinde onun Şö'levéretel'et-i dilber,  

Tabendé-yivehhac. 



 238 

Aydır bu, gören déyeveyaçerh-i pür ehtér,  

Ya behr-i pür-emvac. 

Ke'beévininörtüyüne tuta beraber,  

Simasını hüccac (Aktaran Buttanrı, 2006: 83). 

Oyunda kadınlardan Ziba Hanım peçe kullanmaktadır.  

 

3.1.4.11. Oyun Değerlendirmesi 

 

M.F. Ahundov'un bu eseri, dönemin feodal yapıları ve yönetim zafiyetleri üzerine 

derinlemesine bir eleştiri sunar. Esere damgasını vuran temalar arasında zalim ve 

yeteneksiz yöneticilerin portreleri ön plandadır. Saray entrikaları ve idari beceriden 

yoksun vezirler gibi karakterler, Ahundov'un eleştirel bakış açısının odak noktasını 

oluşturur. Ahundov, bu karakterler aracılığıyla devlet yönetimindeki bilgisizliği, baskıcı 

uygulamaları ve kişisel çıkarlar uğruna yapılan fedakârlıkları sorgular. 

Eserde saray ve hanların yerine aile içi sorunlar ve ülkenin geleceğini etkileyen 

liderlik eksiklikleri vurgulanır. Zalim hanın yerine genç ve halk tarafından sevilen cesur 

lider Timur Ağa'nın geçişi, eserin iyimser bir sonla sonuçlanmasını sağlar. Bu, 

Ahundov'un ideallerini yansıtan bir değişimdir; adaletsizliğe ve bilgisizliğe karşı 

mücadele eden bir karakterin zaferi olarak görülür. 

Kadın karakterler de eserde önemli bir yer tutar. Şule, Nisa ve Peri Hanımlar gibi 

karakterler, zekâları ve isteklerini elde etme yetenekleriyle dikkat çeker. Öte yandan 

Vezir’in ilk eşi Ziba Hanım, horlanan ve sevgiden yoksun bir kadını temsil eder, bu da 

Ahundov'un kadınların toplumdaki rolleri ve statülerine ilişkin derinlemesine bir 

değerlendirme yaptığını gösterir. 

Bu eserde zalim ve düşünce kapasitesi sınırlı olan yöneticiler, idari beceriye sahip 

olmayan ve sadece sarayda yaltaklanmayı iş edinmiş vezirler gibi karakterler ele alınır. 

Ahundov'un eleştirileri, zorbalık ve feodal baskının incelenmesini içerir. Eserin odak 

noktasında saray veya han yer almaz. Aile içindeki sorunlar vurgulanır ve ülkenin 

geleceğini hazırlama yeteneğinden yoksun liderlerin değiştirilmesi gerektiği belirtilir. 

Sonunda zalim hanın yerine genç, halkın sevdiği ve cesur bir lider olan Timur Ağa geçer. 

Eserde, evlilikler arasındaki çatışmalar ve iki yüzlülük gibi konular da ele alınır. Vezir, 



 239 

ailesini dahi yönetemeyen ancak çevresine büyük başarılar kazandığını iddia eden bir 

karakter olarak öne çıkar. Bu, devlet yöneticilerinin bilgisizliği ve kişisel çıkarlar uğruna 

her şeyi feda etme eğilimini eleştirir. Vezirin karakteri, sarayın riyakâr ve cahil 

adamlarının özelliğini yansıtır. Onun, aslında ülkenin durumundan habersiz olduğu ve 

sadece kendi mevkiini güçlendirmeye odaklandığı gösterilir. Vezir, vezirliğini her şeyden 

çok sever ve saraya yaltaklanmaktan, konumunu sağlamlaştırmaktan başka bir şey 

yapmaz. Kadınların gözünde kendini büyütmek için yalanlar söyler ama kendini korkak 

biri olarak gösterir. Yönetimden habersiz olan zalim Han ve Vezir olumsuz karakterler 

olarak tasvir edilirken, halkın sevgilisi ve hakları ellerinden alınmış bir yiğit olan Timur 

Ağa olumlu bir karakter olarak karşımıza çıkar. Sonunda zalim Han tahttan indirilir ve 

halkın sevdiği Timur Ağa tahta geçer. Eserdeki kadın karakterler de dikkate değerdir. 

Şule, Nisa ve Peri Hanımlar, istediklerini elde eden zeki kadınlardır. Ancak Vezirin ilk 

eşi Ziba Hanım, horlanan ve sevgiden yoksun bir kadını temsil eder (Buttanrı, 2006: 25-

26). 

Ahundov'un “Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran” adlı oyununda, çok eşlilik 

meselesi ön plandadır. Ahundov'un eserlerinde genellikle kadın karakterler erkek 

karakterlere kıyasla daha belirgin ve önemli bir yer tutar. Bu oyunda da kadın karakterler, 

güzellikleri, yetenekleri ve zekâlarıyla öne çıkarlar ancak bu zekâlarını kurnazlıkla 

kullanarak kontrolsüz davranan kişilerdir. Vezir'in ilk karısı Ziba Hanım ve kuması Şule 

Hanım arasındaki rekabet, Vezir'in gözdesi olma mücadelesiyle doludur ve birbirlerine 

iftiralar atarlar. Ancak bu durum, Vezir'in sürekli olarak zor duruma düşmesine yol açar. 

Toprak sahibi Vezir, eşlerinin kurnazlıkları karşısında zayıf düşmüş ve bazı durumlarda 

onların kararlarına boyun eğmek zorunda kalmıştır. Örneğin; Vezir ve ikinci eşi Şule 

Hanım'ın çocuk sahibi olmaması üzerine, Şule Hanım'ın annesi Peri Hanım, çocuk sahibi 

olabilmeleri için kızı ve damadının bir falcıya gitmesini önermiş ve Vezir de bu teklifi 

kabul etmiştir. Ahundov’un vurguladığı büyü ve falcılık gibi önemli temalar, bu oyunda 

da mizahi bir dille ele alınmıştır (Koç, 2022: 74-75). 

“Lenkeran Hanının Veziri”nde olaylar 1800'lü yıllarda geçiyor gibi görünse de, 

Ahundov’un yaşadığı dönemle ilgili unsurlar da bulunmaktadır. Hanın zulmü ve 

adaletsizliği, Rus valileri ve generallerinin Azerbaycan'daki davranışlarına benzerlik 

göstermektedir. Ayrıca, Vezir gibi yüksek rütbeli devlet adamlarının durumu, 



 240 

Ahundov’un tanıdığı Rus memurlarının karakterleriyle benzerlik gösterir. Ahundov, 

adaletsizliğe karşı çıkan cesur ve güçlü, ancak siyasi görüş ve yetenek bakımından zayıf 

olan bazı dönemin “bey” çocuklarını idealize etmek istemiş olabilir. Ancak, Ahundov 

Timur Ağa karakterini kendi düşüncelerinin mutlak temsilcisi olarak idealize etmemiştir. 

Bu, yazarın demokrasi anlayışına da uygun değildir. Zaten eserde, Timur Ağa'nın bazı 

özellikleri eleştirilmiştir: Cesaret ve gücünün yanı sıra, saf, fevri ve gelişime açık bir kişi 

olarak da tasvir edilmiştir. Hatta Nisa Hanım'ın ona gerçekleri öğretmeye çalışması, Han 

ve Vezir'in gerçek yüzlerini ortaya çıkarması, izleyici gözünde Timur Ağa'yı naif ya da 

saf duruma düşürür. “Ahundzade, kahramanını mutlak iyi sıfatlarla sun'ileştirmemiş; 

zayıf taraflarıyla de işleyerek gerçek hayattan alınmış bir tip yaratmayı başarmıştır” 

(Akpınar, 1980: 152-153). 

“Lenkeran Hanının Veziri'nde satirik gülüş tamamen feodal idareye ve 

yöneticilerine çevrilmiştir. İlk bakışta bu komedi, “Hanlıklar” devri Azerbaycan’ını 

anlatıyor gibi görünse de aynı zamanda yazarımızın yaşadığı günlerle alakası vardır. 

Eserin başkahramanlarından olan Han'la Vezirinin hususiyetleri, o devir Çar 

memurlarınınkiyle aynıdır” (Akpınar, 1980: 169). 

Akpınar bu eserde Ahundov’un yaşadığı dönemin siyasi durumuna yaptığı 

eleştiriyi dile getirmiştir. Bu komedideki satirik gülüş, kişilerden ziyade siyasi ve 

toplumsal meselelere odaklanmıştır. “Han”, “Vezir” ve diğer saray mensuplarını bireyler 

olarak değil, siyasi şahsiyetler olarak tipikleştirilmişlerdir. Han, vezir ve beyler, feodal 

yönetimi ve despotizmi temsil ederler. Bunların kişisel özellikleri vezir dışında 

belirtilmemiştir. Ahundov, bu oyununda tarihi ve siyasi olayları anlatarak feodalizmi 

eleştirmiş, istibdat idarecilerinin karakteristik özelliklerini gözler önüne sermiştir. Eserde 

anlatılan olaylar hem o dönemdeki Rus idaresi hem Azerbaycan hanlıkları hem de çağdaş 

İran'daki feodal sistem için karakteristiktir. Han'ın en belirgin özelliği zalim ve doğru 

hüküm verememesidir. Aynı zamanda ahmak, cahil ve eğlenceye düşkün biridir. Han'ın 

bu kötü tarafları, piyeste yer alan mahkeme sahnelerinde güzel bir şekilde anlatılmıştır. 

Han, gelen şikayetçileri dinler ve karar verir, ancak hiçbir kararı doğru değildir. Ustaca 

işlenen adalet divanı sahneleri, Han'ın sadece akılsız olduğunu değil, aynı zamanda 

saraydaki diğer yüksek mevkilerdeki beylerin de hanla aynı özelliklere sahip olduğunu 

gösterir. Ahundov, Han, vezir ve beyler arasında önemli farklılıklar olmadığını 



 241 

vurgulamak istemiştir. Bu idarecilerin hiçbirinin olumlu özelliği yoktur ve tiplerin aşırı 

abartılı şekilde anlatılması bu durumdan kaynaklanır. Hanlık idaresindeki zulüm ve 

adaletsizliği vurgulamak için bu yönteme başvurur. Eserde Han, siyasi despotizmi, zulmü 

ve adaletsizliği temsil eder. Onun şahsi bir adı olmaması dikkat çekicidir; iktidarı elinden 

alındığında tamamen çıplak, zayıf ve gülünç hale gelir. Han sadece 3. perdede görünür; 

diğer perdelerde yoktur çünkü o kadar canlı ve açık bir şekilde tasvir edilmiştir ki, diğer 

sahneler gereksiz hale gelir. Vezir, hikâyenin içinde baştan sona yer alır. Olaylar, vezirin 

ve ailesinin etrafında gelişir. Vezir, sıfatı karakterli, makam düşkünü ve riyakâr bir 

insandır. Yaltaklanma huyu ve tatlı dili, onu bulunduğu yüksek mevkisine kadar 

çıkarmıştır. Han'ın etrafındaki insanlar birbirlerine benzer; vezir de başka biri olsaydı aynı 

özellikleri taşıyacaktır. Ahundov, Han'ı nasıl zalim ve akılsız bir han olarak göstermişse, 

veziri de riyakâr, yaltaklanan ve kabiliyetsiz bir vezir olarak tanımlamıştır. Han'ın 

özellikleri, Aldanmış Kevakip’teki İran şahının özelliklerine benzemekteyken, vezirin 

sıfatları da Hikâyedeki diğer vezirlerinkiyle aynıdır. Yazarımız, feodal sistemdeki 

idarecilerin en belirgin özelliklerini bu komedideki karakterlerde tipikleştirerek ortaya 

koymuştur. Bu karakterler aynı zamanda yazarın çağdaşlarıdır. Han, o dönemdeki hem 

Çar I. Nikolay hem de İran'daki Naserüddin Şah ile benzerlik gösterir. Yazar, çağdaşı 

olan idarecilerle bu komedide tasvir edilenler arasında pek fark olmadığını göstermek 

istemiştir. Vezirin belki de en komik yanı, evde iki karısını yönetememesine rağmen 

devletin idaresinin ona bırakılmış olmasıdır (Akpınar, 1980: 169-170). 

Sonuç olarak, M.F. Ahundov'un bu eseri, sosyal eleştiri ve politik mesajlarla dolu 

bir metin olarak değerlendirilebilir. Zalimlik, adaletsizlik ve yönetimdeki sorunlar 

üzerine odaklanan eser, zamanının sosyal ve siyasi gerçeklerini ustaca ele alırken, iyimser 

bir umutla geleceğe dair de mesajlar verir. 

 

  



 242 

3.1.5. SERGÜZEŞT-İ MERD-İ HASİS 

HACI KARA (1852) 

 

3.1.5.1. Oyuna Ait Bilgiler 

 

 Mirza Fethali Ahundov’un 1852 yılında kaleme aldığı ve en tanınmış 

eserlerindendir. Pek çok araştırmacı tarafından en başarılı eseri olarak kabul edilen ve 

“Hacı Kara” olarak bilinen bu komedi beş perdeden oluşmaktadır. “Ahundzade’nin derin 

hayat gözlemlerinin ve büyük sanatkârlık kudretinin ürünü olan Hacı Kara, sadece 

Ahundzade’nin değil, Azerbaycan dramasının nadir eserlerinden sayılmaktadır” 

(Buttanrı, 2006: 29). 

 Nadir Memmedov, Ahundov’un “Sergüzeşti-merdi-hesis” adlı eserini “dram 

yaradıcılığının şah eseri, Azerbaycan dramaturjisinin güzel örneklerinden biridir” olarak 

göstermektedir. Azerbaycan tiyatrosunun en komik karakterlerinden bir “Hacı Kara” 

olarak anılmaktadır. “Hacı Qara komediyası hicri 1269 yılında, miladi tarihle 1852 

yılında yazılmıştır. O, ilk defa yazarın çevirisiyle 1853 yılında “Kavkas” gazetesinin 15, 

18, 25, 29 Nisan ve 2 Mayıs tarihli sayılarında (28, 29, 30, 31, 32) yayımlanmıştır. “Hacı 

Qara”, M.F.Ahundzade’nin Azerbaycan sahnesinde sahnelenen ikinci dram eseridir. Bu 

komedide özellikle H.Zerdabi’nin rehberliği altında ve N.Vazirov’un etkin katılımıyla, 

1873 yılının Nisan ayının 17'sinde (bazı zamanlar bu tarih yanlış olarak Haziran ayı 

olarak kabul edilirdi) başarıyla oynanmış ve seyircilerin ilgisini çekmiştir (“Kavkas” 

gazetesi, 1873, 25 Nisan, No.13). “Hacı Qara”komediyasının konusu gerçek hayat 

olaylarından alınmıştır. M.F.Ahundzade, 1852 yılında İran'dan kaçak mal geçiren 

kaçakçılara karşı mücadele etmek üzere sınır bölgelerine gönderilmeyip, 

podpolkovnikMeyer'in tercümanı olmuş ve bu sırada kaçak mal geçiren grupların 

sergüzeştlüklerini doğrudan gözlemlemiştir. Çok muhtemel ki, o kendi beşinci 

komedyasının konusunu, doğrudan tanık olduğu bu olaylardan birine dayandırmıştır” 

(Memmedov, 2005: 271-272). 

 Müzeyyen Buttanrı bu oyunu “Cimri Hacı Kara’nın Macerası” adıyla çevirmiştir. 

Salih Bozkurt ise sadece “Hacı Kara” olarak adlandırmıştır. 



 243 

3.1.5.2. Oyun Özeti 

 

 Eserin ilk perdesi Karabağ’da Haydar Bey’in obasında açılır. Aydınlık bir gecede 

Haydar Bey ve Sefer Bey hafif giyinik ve silahlarını kuşanmış şekilde bir taşın üstünde 

oturarak konuşmaktadırlar. Haydar Bey uzun bir açılış konuşması yaparak tüm olan biteni 

ve durumlarını özetler. Rus Çarlık Rejimi nedeniyle önceki düzenlerinin bozulmasında 

şikayet etmektedir. Geçmişi özlediği açıktır; 

“Haydar Bey- Allah aşkına bu nasıl asırdır? Bu nasıl zamandır ki ne at 

koşuşturmanın kıymeti var ne tüfek atmanın hürmeti var. Sabahtan akşama 

kadar, akşamdan sabaha kadar kadın gibi tutsak yayla evinde oturuyoruz. Artık 

zenginlik, para nereden olsun? Ah geçmiş günler! Her hafta, her ay bir kervan 

yağmalar, bir ordu dağıtırdık. Şimdi ne kervan yağmalıyor ne ordu dağıtıyoruz. 

Ne İran harbi var ne Osmanlı savaşı. Şayet orduya katılmak istesen de yoksul 

Lezgilerin üstüne gitmek gerekir. Eğer yüz bin zahmetle birisini dağların 

kovuklarından elinde bir azık torbasından, bir kürkten başka bir şey 

geçmeyecek. Bütün Karabağ'ı altına, gümüşe boyayan İran-Osmanlı savaşı 

nerede? Aslandüzü'nün talanından bugüne kadar pek çok ev hâlâ zengindir. 

Emiraslan Beyin evladı hâlâ, dün bile Ağcabedi pazarında dedelerinin 

Osmanlıdan gasp etiği gümüş at takımlarından satıyordu. Böyle bir savaş olsun 

da herkesin önünde, takım başında giden ben olayım. Bir hüner göstereyim ki 

Rüstem'in destanında bile böylesi görülmemiş olsun. Benim işim budur. Ne var 

ki Emniyet müdürü beni çağırıp “Haydar Bey rahat dur, otur, eşkıyalık yapma, 

yol kesme, hırsızlığa gitme!” diyor. “Komutan, biz de bu emre karşı değiliz ama, 

bizim gibi soylu kişilere bir geçim yolu göstermeniz lazım.” dedim ama pişman 

oldum. Dinle bak bana ne dedi: “Haydar Bey, çift sür, bağ dik, alışveriş et”. 

Sanki ben bir Banazor Ermeni’siyim de sabahtan akşama kadar saban 

süreceğim, ya da Lemberanlı gibi ipek böceği besleyeceğim veya Lekeli gibi 

kentlerde çerçicilik yapacağım. “Komutan, şimdiye kadar Cavanşir'de çiftçilik 

veya ipek böcekçiliği ile uğraşan görülmemiştir. Benim babam Kurban Bey 

böyle iş yapmamıştır. Onun oğlu olan ben Haydar Bey de yapmayacağım.” 

dedim. Kızdı, yüzünü çevirip atını sürdü gitti. 



 244 

Sefer Bey- Bu sözler boşunadır. Herkes ne derse desin. Çalınmış et yemedikten, 

ata binmedikten sonra dünyada yaşamanın ne lezzeti var?” (Aktaran Buttanrı, 

2006: 129). 

 Ardından diğer arkadaşları Asker Bey gelir, gitmeye hazır olduğunu söyler, fakat 

arkadaşlarını “kederli ve düşünceli” görür. 

“Haydar Bey- Hangi boşboğazın beni emniyet müdürüne ihbar ettiğini 

bilmiyorum. Bölgeyi gezmeye çıkmış. Bugün obanın dışında beni çağırıp 

“Haydar Bey, eşkıyalık, hırsızlık yapma” dedi. 

Sefer Bey- Yani acından öl! 

Haydar Bey- Elbette öyle demektir. Sanki bütün Karabağ’da hayvan hırsızı bir 

Haydar Bey vardır. Eğer o karışmasa ülke huzur içinde olur. Hayvan çalmak da 

bize zor oldu artık. Şimdi ne yapacağım bilmiyorum. Eğer kızı gidip kaçırsak, 

babası anası şikâyet edeceğinden korkuyorum. Gene yeniden kaçak olmam 

gerekecek” (Aktaran Buttanrı, 2006: 129-130). 

 Bu diyaloglardan da anlaşılacağı üzere o dönemde Karabağ bölgesinde halkın 

geçim kaynaklarından biridir eşkıyalık ve hırsızlık. Ancak Rus rejimi ile bu düzen 

bozulmuş, Rus memurlar bu gidişata dur diyerek yeni bir sistem getirmişlerdir. Önceden 

savaşlarda elde ettikleri ganimetlerle zengin olan dedelerinin bu dönemki torunları 

hırsızlık ve eşkıyalık yapamadıkları, yol kesip insanların mallarını gasp edemedikleri için 

üzgündür. Kendilerine gösterilen geçim yolları olan “çiftçilik, bağcılık ya da tüccarlık” 

onlara göre değildir. Kendini “soylu kişi” olarak görür ve bu kişilerin geçim yolu “kervan 

yağmalamak ya da ordu dağıtmak” iken şimdi bu işleri kanun temsilcileri nedeniyle 

yapamadığı için ne yapacağını nasıl geçineceğini bilemez haldedir. Evlenmek istediği 

kızı da bu nedenle iki yıldır bekletmektedir. Haydar Bey düğün hazırlıklarından 

kurtulmak için sevdiği kızı kaçırmak ister. Kızın anne ve babası kızlarını vermeye razı 

oldukları halde düğün masrafları yapacak durumda olmaması sebebiyle kaçırmak tek 

yoldur, fakat bu durumu da kendine yakıştıramaz. Arkadaşlarını da kendine destek 

olsunlar diye çağırmıştır.  

 Asker Bey ona başka bir yol önerir, Tebriz’e gidip gelecekler, kaçak mal getirerek 

bu malı iki katına satarak para kazanacaklardır. Paraları olmadığı için Ağcabeyli Hacı 

Kara adlı tüccardan onlara borç para vermelerini isteyeceklerdir. Hacı Kara cimri olarak 



 245 

bilinmektedir. Asker Bey onu kandırabileceğini söyler. 

“Asker- Ben onu da kandırıp bize ortak edebilirim. Tamahkâr adamdır, bu yüzden 

bize bize para verir, kendi de bizimle gelir” (Buttanrı, 2006: 130). 

 Haydar Bey kararlarını ve planı anlatmak için sevdiği kıza gider. Sahne değişir, 

uzakta görünen bir çadır ve çadırın dışında Suna Hanım yolculuk elbisesini giyinmiş 

halde Haydar Beyi beklemektedir. Güneş doğmadan onunla kaçmak niyetindir. Haydar 

Bey gelir ama Suna Hanım onun daha anlatacakları dinlemeden yola çıkma telaşındadır. 

“Dinlemiyorum.Atını sür, sözünü yolda dersin.” diye üsteler. Haydar Bey ona anlatmaya 

çalışır, acele etmemesini ister ama Suna Hanım dinlemez; “Sabah oluyor. Durmak 

zamanı değil. Sözünü sonra de.” Haydar Bey düğün yapabileceğini ve para bulduğunu 

söylese de ona inanmaz;  

“Suna Hanım- Yalan söylüyorsun. Para bulacak olan iki yıldır bulurdu. Ben 

düğün istemiyorum. Böyle, düğünsüz gideceğim. Ülkede kaçan kız sadece ben değilim. 

Günde yüz tanesi kaçıyor. Ayıp şey mi? Yirmi kızdan birisine düğün yapılmıyor” 

(Buttanrı, 2006: 130). 

 Bu sözlerden bölgenin o dönemki kültürel durumu da dile getirilmiş olur. Kızların 

kaçması olağan karşılanan bir dönemdir. Kimisi düğün masrafından kaçmak isterken 

kimisi de ailesi istediği kişiye izin vermediği için kaçmakta ve evlenmektedir. Fakat 

Haydar Bey bu duruma gönlü razı değildir, kızın ailesinin iznini aldığı ama düğün 

masrafını yapacak parası olmadığını bilir ve bunu kendine yakıştıramaz. “Halbuki senin 

baban anan seni bana kendileri verdi. Bana “Utanmaz, bu ne harekettir? Bizi ele rezil 

ettin! demezler mi? O zaman ne diyeceğim?” Bu sözler üzerine Haydar Beyin planını 

dinleyen Suna Hanım ikna olmaz. “Gün doğuyor, hadi kalk gidelim. Beni kaçır, evine 

koy. İki hafta sonra istersen kaçak mala git.” der. Israrla Haydar Bey’in kendisini 

kaçırmasını söyler; “İstemiyorum, istemiyorum. Ben şimdi gideceğim. Kalk gidelim .” 

Haydar Bey yalvarır, iki hafta daha sabretmesini ister. “İki hafta sabretmek, cehennem 

azabından da kötüdür. Artık dayanamıyorum. Kalk gidelim” (Aktaran Buttanrı, 2006: 

133). Haydar Bey onu ısrarla ikna etmeye çalışır. Suna Hanım ağlar, sonunda Haydar Bey 

pes eder, ata binmesini ister ama tam atın üzengisine ayağını koyduğu sırada tan yeri 

ağarır, Suna Hanım’ın annesi evden çıkar ve seslenir. Haydar Bey ne yapacağını şaşırır, 

Suna Hanım gitmesini ister; 



 246 

“Suna Hanım- Vay babam vay, anam sesleniyor. Artık gidemem. (Çabucak yere 

siner) 

Haydar Bey- A kız ben şimdi ne yapacağım? 

Suna Hanım- Burada durma git! Anam şimdi buraya gelir. 

Haydar Bey- Ne zaman geleyim? 

Suna Hanım- Hiçbir zaman! Git artık beni göremezsin. 

Haydar Bey- Suna, sözünü geri al! Yoksa bu hançeri yüreğime saplarım. 

Kendimi öldürürüm. 

Suna Hanım- Yok, yok, Allah aşkına! Git kaçak mala, sonra gel düğün et. Git, 

git, anam seni görmesin. 

Haydar Bey (Onu kucaklar ve yüzünden öper.) Hemen şimdi gidiyorum. 

Kurbanın olayım üzülme. Bak kendin izin verdin” (Aktaran Buttanrı, 2006: 134). 

 İkinci perde Ağcabedi kentinde Hacı Kara’nın pazardaki dükkânında açılır. Hacı 

Kara dükkânında üç aydır satamadığı mallar için endişelenmekte ve üzülmektedir. Bu 

sırada Müezzin Hüdaverdi içeri girer ve babasının adını sorar. Hacı Kara anlayamaz, 

renkli kumaş toplardan almak istediğini sanır ama müezzin Kacı Kara’nın babasının 

ruhuna Cuma suresi okuduğu için para ister. Hacı Kara şaşırır, para vermek istemez. O 

sabah evlerinin önünden geçerken müezzinin oğlunu Hacı Kara’nın görerek Cuma suresi 

sipariş verdiğini ve para (bir Abbası) ödeyeceğini ilettiğini söyler. Hacı Kara bunu 

reddeder, aralarında iddialaşırlar.  

“Hüdaveredi- Hacı, bir abbasıdan ne olacak ki bu kadar konuşuyorsun. Demesen 

bile bir abbası bana acıyarak bağışla da gideyim. Gerçi oğlum tamı tamamına seni tarif 

ediyordu.  

Hacı Kara- Azizim, oğlun yanılıyor. Olur ya başkası demiş olabilir, git ara onu 

bul ve abbasını al. Alışverişin durgun olduğu bu pazarda benim bir şahı bile kazancım 

yok. Abbasıyı nereden alırım da sana veririm. Allah aşkına dükkânımın önünü kapama, 

müşteri gelir” (Aktaran Buttanrı, 2006: 134). 

 Bu kısa giriş diyaloğu ile Hacı Kara’nın ne kadar cimri ve paragöz olduğu net bir 

şekilde seyirciye gösterilmektedir. Ardından Asker Bey, Sefer Bey ve Haydar Bey 

dükkâna gelirler. Hacı Kara onları müşteri sanır ve hemen onlara nargile ikram eder. Önce 

malını över ve satmaya çalışır. Ama onların mal almaya gelmediklerini anlayınca 



 247 

gitmelerini ve müşterinin gelmesini engellememelerini söyler. Konuşmak istemez 

onlarla, hatta nargile bile ikram edemeyeceğini, tütününün bittiğini söyler, yalan söyler, 

onları başından kovmak ister; 

“Hacı Kara- Oğlum ölsün ki, kesede başka tütün yok. Sonu idi, silkeledim, 

doldurdum. Güle güle. 

Asker Bey- Hacı, doğru söylüyorlarmış. Demek ki “Bir adamdan Allah aldıysa, 

kul verse de zenginlik olmazmış.” Ben biliyorum ki sen Ağcabedi'de üç aydır üç 

top kumaş, basma satmadın. Pek çok zararın vardır. Biz on beş gün içinde sana 

100 manatlık iyilik yapalım diye geldik ama faydasız, bahtın yaver gitmedi, 

Allahaısmarladık. (Ayağa kalkarlar ve gitmeye yönelirler.) 

Hacı Kara- Buraya bakın, ne dediğinizi bir duyayım. Nasıl 15 gün içinde 100 

manat? 

Asker Bey- Daha niye söyleyelim. Sen dinlemek istemedin, bizi açıkça kovdun. 

Hacı Kara- Be adam, ne zaman sizi kovdum. Oturun, oturun Allah'ınızı 

severseniz. Alışverişi yere batsın! Oturun yerinize. Ben sizin kırılacağınızı 

düşünmedim. Keşke 100 tümen zarara uğrayaydım da size gidin demeseydim. 

Benden kimsenin ağır söz işittiği duyulmamıştır” (Aktaran Buttanrı, 2006: 137). 

 Para kazanacağını anlayan Hacı Kara onlarla konuşmayı ve nasıl kazanacağını 

öğrenmeyi ister. Kendi çıkarı için çok rahat yalan söylediği, türlü laf cambazlıkları 

yapmakta hünerli olduğu anlaşılmaktadır; 

“Hacı Kara- Nereden kaybedecek? Vay sana kurban olayım Haydar Bey! 

Nargile doldurayım mı? Bütün dertlerin benim olsun! (Haydar Beye işaret eder.) 

Haydar Bey- Tütün yoktu, nereden dolduracaksın? 

Hacı Kara- Torbada var. Sen tek nargile çek! (Çabucak elini uzatıp torbadan 

tütün çıkarır, nargileyi doldurur, Haydar Beye ikram eder. Yüzünü Asker Beye 

çevirir.) Şimdi söyle de dinleyeyim, nasıl kaybedecek. 

Asker Bey- Hacı, bu kadar malı buraya dökmüşsün. Bunlardan hiçbir kuruş 

kazancın var mı? 

Hacı Kara-Ne bileyim var mı, yok mu? Sözünü de bakalım” (Aktaran Buttanrı, 

2006: 137-138). 

 Ardından Asker Bey onu birlikte Tebriz’e gitmeye ve alışveriş yaparak yanlarında 



 248 

kaçak mal getirmeye, bu arada onların da alışveriş yapmaları için borç vermesine ikna 

eder. Hacı Kara’yı sağ salim Tebriz’e kadar götürüp getirmeye söz verir. Ancak Hacı 

Kara verdiği borç için faiz de ister; 

“Hacı Kara- Peki size verdiğim paranın faizi ne olacak? 

Asker Bey- Canım faizine karşılık biz de sana iyilik edeceğiz, seni eşkıyalardan 

geçireceğiz, kazanç sahibi yapacağız, daha ne istiyorsun? 15 gün için bizden 

parana kâr istemek sana ayıp değil mi? Biz olmadan sen ne gidebilirsin ne de 

mal getirebilirsin! 

Hacı Kara- Niye gidemem? İstersem bugün giderim. Hiç kimse de benden bir 

çöp bile alamaz! Ben yolculukta ne kadar çok soyguncuya rast geldim, çarpıştım.  

Asker Bey- A canım, yüz ejderha olsan, bu yoldan yalnız gidip gelemezsin! Biz 

senin yiğitliğini inkâr etmiyoruz.  

Hacı Kara- Doğrusu ben kârsız para vermeyi öğrenmemişim. Eğer faizini 

verirseniz, sözünüzü düşünürüm.  

Asker Bey-Adama 100 altın versen, 15 güne ne kadar isteyeceksin?  

Hacı Kara-100 altına 5 altın faiz isterim. Siz ne kazanırsanız kazanın” (Aktaran 

Buttanrı, 2006: 139). 

 Bu diyalogdan da anlaşılacağı gibi Hacı Kara kendi karını düşünen bir tüccardır 

ve çıkarı olmadan hiçbir iş yapmak istemez. Anlaşırlar ve akşama yola çıkmak için 

sözleşirler. Sahne değişir. 

 Hacı Kara’nın evinde geçen sahnede eşi Tükez Hanımla diyaloglarını görürüz ve 

ikisinin de birbirinden hiç hoşlanmadıklarını hissederiz. Tükez Hanım kocasının pinti 

olmasından yakınır, parası olduğu halde harcamadığı için ona kızar; 

“Tükez- Seni göreyim, boğazın öyle daralsın ki su bile geçmesin, ey pinti adam! 

Çocukların aşık biriktirdiği gibi bu kadar parayı biriktirip de ne yapacaksın? 

Yüz yıl bile ömrün olsa, yiyip içsen, giysen kuşansan senin paran yine bitmez. 

100 manat zarardan dolayı niye kendini öldürüyorsun?  

Hacı Kara- Sana bin kere, “Sen kadınsın, git kadınlığını yap, bana öğüt, nasihat 

etme!” dedim. Silahları yere bırak! (Elini uzatır, tüfek ve tabancasını çekip alır.)  

Tükez- Yani sen bu silahları kuşanıp da adam mı korkutacaksın? Bu tüfek, 

tabancanın yirmisini üstüne kuşansan, ben bu kadın halimle senden korkmam. 



 249 

Geberesin inşallah! (İki elini başına kor.)  

Hacı Kara- Seni lanet olası kadın! Tohumunuz yeryüzünden yok olsun! Defol 

buradan! 

Tükez- Adam, deli olmuşsun. Ben evimden başka nereye gideceğim? Söyle 

bakalım nereye gidiyorsun? 

Hacı Kara- Cehenneme, mezara. Benden elini çek. Ne istiyorsun benden? 

Tükez- Keşke şimdiye kadar mezara, cehenneme gitmiş olaydın. O günü 

gördüğümde düğün, bayram edeceğim. Ne yazık ki Azrail'in gözü kör olsun ki 

senin gibi pislikleri yeryüzünde bırakıp da güzel gençleri kara toprağın altına 

gönderiyor! 

Hacı Kara- Yeryüzünde kalan pisliklerden biri sen kendinsin. Lanet halkası olup 

benim boğazıma geçmişsin! Ben ömrümde hiç kimseyi incitmedim, bir kimseye 

zarar vermedim! Ben niye pislik olayım? 

Tükez- Bir kimseye zarar vermediysen de hayır da vermedin! Bu yüzden pisliksin 

ki malını ne kendin yiyip içiyorsun, ne de ailene harcıyorsun. Sen ölsen, hiç 

olmazsa karın, çocuğun doyuncaya kadar ekmek yer. 

Hacı Kara- Karım, çocuğum zehir zıkkım yesinler! 

Tükez- Senin evinde zehir zıkkım da bulunmaz. Olsaydı onu da kıyıp bize 

vermezdin!” (Aktaran Buttanrı, 2006: 140-141). 

 Bu sahneden anlaşılacağı üzere Hacı Kara cimri ve açgözlü bir tiptir, ailesinden 

bile malını kaçınır, kimselerle parasını paylaşmak istemez. Ardından beyler gelirler, 

gitmek için herkes hazırdır. O sırada Hacının uşağı Keremali ve oğlu Bedel içeri gelirler. 

Hacı Kara uşağını da götürmek ister ama o korkar fakat sonra gitmeye razı olur.  

 Üçüncü perde Aras nehrinin kenarında İran bölgesinde geçmektedir. Arada 

yıldırım çakar, gece dumanlıdır. Beyler ve Hacı Kara Tebriz’den mallarını almış 

dönmektedirler. Askerlerin dikkatini çekecek bir plan yaparak geçerler ama Hacı Kara 

suya düşer, Haydar Bey kurtarır, hemen ardından saklanırlar. On Ermeni asker gelir, 

ileride kaçakların silah kuşanmış geldiklerini görünce ürkerler. Haydar Bey gelir, 

üstlerine yürür, tehdit eder ve korkutur, korkan askerler geri çekilmek zorunda kalır. Hacı 

Kara, Ermenileri bıraktığı için Haydar Bey’e kızar ama Haydar Bey onlarla konuşurken 

de bir şey demez. Kendini cesur göstermek istercesine askerleri bıraktığı için kızar ama 



 250 

beyler onu geçiştirirler. Hacı Kara ertesi gün cuma olduğu için sabah erkenden pazara 

yetişmek istemektedir, bu nedenle oğlu Bedel’i beylerin yanında gönderir ve kendisi 

Keremali ile Ağcabedi’ye gideceğini söyler, yalnız gitmek ister. Böylece iki gruba 

ayrılarak giderler.  

 Dördüncü perde Honaşin Vadisi’nde aydınlık bir gecede geçer. İki Ermeni çiftçi 

ile karşılaşan Hacı Kara malını vermemek ve korumak için silahını onlara doğrultur, 

korkutur. Keremali yükün üzerindedir, onlarla konuşurken malları arabayla gönderir. İki 

Ermeni çiftçinin eşkıya olmadığına ikna olmaz ve onlarla söz dalaşına girer, onların 

silahlarını bırakmalarını ister, ateş eder, çıkan gürültüye jandarmalar gelir. Komutan 

kimin haklı olduğunu anlayamaz ve hepsini toplayarak sorguya götürür; 

“Hacı Kara- (Ağlamaya başlar.) Benim evimi yıkan, senin evin de yıkılsın! Beni 

kana bulayan kan kussun! Beni belâya salan imansız ölsün. Ben nerede, 

mahkeme nerede? Ben mahkemeden kaçıyordum. Gene oraya düştüm. Şimdi 

inceden inceye soruşturacaklar. Gel de saçma sapan sorulara cevap ver. Sonu 

ne olacak, gör!  

Ermenilerden Birisi- Be adam, senin gönlünün mutsuz olup, yüzünün 

gülmediğini görelim. Çünkü bizi boş yere belâya saldın. Kim bilir mahkemeden 

ne zaman kurtulacağız! Rus'un yargılaması beş yılda bitmez. Ekinimizi kim 

toplayacak, harmanımızı kim dövecek? Ah, ah!” (Aktaran Buttanrı, 2006: 153). 

 Ahundov yine burada toplumsal düzen ve idari sistem konusunda eleştiri 

getirmiştir. Rus memurların davranışları, kurdukları düzen ve korku ortamını, 

sorgulamalarının ağırlığını sahnede seyirciye hissettirmektedir. 

 Beşinci perde Haydar Bey’in çadırının içinde düğün olduğu belli olan zurna ve 

kaval sesleri ve oynayıp şarkı söyleyen gençlerle açılır. Haydar Bey çok mutludur, 

yanında eşi Suna Hanım vardır, kısaca geçen on günlük sürede neler olduğunu, malları 

pazarda satıp borçlarını Hacı Kara’nın oğluna verdiklerini, sonrasında düğün 

hazırlıklarını tamamlayarak düğünü yaptıklarını anlatır, çok mutludur. Suna Hanım tekrar 

aynı işleri yapmasını, kaçak mala gitmesini istemez Haydar Bey’in, korkmakta ve 

tedirgin olmaktadır. O sırada Tükmez Hanım içeri girer, Hacı Kara’nın gelmediğini, 

kocasına ne olduğunu Haydar Bey’e sorar. Haydar Bey şaşırır ama kendisine düşen 



 251 

hizmeti yaptığını ve Hacı Kara’nın bir yerlerde oyalanmış olabileceğini söyler. Tükmez 

ise ısrarlıdır, kocasının bulunmasını ister ama Haydar Bey onu kovar. 

 Bu tartışma sırasında Jandarma Komutanı ve Emniyet Müdürü içeri girerler. Kısa 

bir sorgunun ardından Ermeni çiftçiler, Ermeni askerler ile Haydar Bey’i, Hacı Kara’yı 

yüzleştirir. Keramali’nin ve mallarının da yakalandığını öğrenen Hacı Kara bayılır ve dili 

tutulur. Haydar Bey suçunu itiraf eder ve olanları anlatır. Ancak soygun yapan eşkıyalar 

olmadıklarını, sadece sınırdan kaçak mal kaçıranlar olduklarını anlayan Emniyet 

Müdürüne Suna Hanım yalvarıp yakarınca, onların kefaletle serbest bırakılmalarına razı 

olur. Haydar Bey orduya katılma sözü verir. Oyunun sonunda Emniyet Müdürü herkese 

ders verici sözler söyler, beyler kabul eder, Suna Hanım da kocasını kötü işler yapmaktan 

alı koyacağı sözünü verir, tam gidecekken Hacı Kara tutuklandığı sırada cebindeki yarım 

Abbasi paranın geri verilmesini ister. Emniyet Müdür paranın verilmesini ister ve 

jandarmayı uyarır. Hacı Kara şükranlarını sunar, herkes çıkar ve oyun biter. 

 

3.1.5.3. Oyuna Ait Önerme/Mesaj 

 

Ahundov’un bu eserinde, zenginlik ve toplumsal konumun insanı nasıl 

çirkinleştirebileceğini göstermek amacıyla Hacı Kara gibi canlı ve karmaşık bir karakter 

merkezde yer alır. Hacı Kara, Azerbaycan'ın tarihi koşullarına uygun olarak tipik bir 

cimri olarak tasvir edilir. 19. yüzyılın sonlarında Rusya ile birleşmesi ve küçük ticaretin 

artmasıyla ortaya çıkan yeni zenginlik dönemi, bu tür karakterlerin ortaya çıkmasına yol 

açar. Hacı Kara'nın kişiliği aracılığıyla toplumun parasal hırsının ve zenginlik arzusunun 

insanı nasıl çirkinleştirebileceğini eleştirir. 

Yazar Hacı Kara aracılığıyla toplumsal sınıfın kaderini göstermek ister. Eserinde 

Hacı Kara'nın eşi Tükez vasıtasıyla kadının toplumdaki rolüne de değinir. Hacı Kara'nın 

kaçakçılığa gitmesini engellemeye çalışan Tükez'e karşı gösterdiği kaba tutum, yazarın  

kadının toplumdaki ikinci plana ititlen yerini vurgulamasına ve eşit haklara sahip olması 

gerektiğini dile getirmesine sebep olur denebilir. 

Eserde yer alan Suna karakteri de Ahundov’un çizdiği güçlü kadın imajının bir 

örneği olarak karşımıza çıkmaktadır. Aşkına sahip çıkan ve koruyan, herşeye rağmen 

aşkının arkasında duran bir tiptir Suna Hanım. 



 252 

Ayrıca yöneticilere rüşvet tekliflerini ve Rus mahkemelerinin işleyişini 

eleştirmektedir. Hacı Kara'nın hukuk dışı işlerle uğraşması, onu toplumda faydasız ve 

ahlaksız bir kişi haline getirir. Hacı Kara'nın yalancılığı da vurgulanır; dinî ve ahlakî 

değerleri sadece kendi çıkarı için kullanır ve insanları aldatmaya çalışır, ancak aslında 

korkak ve kaba bir insandır. 

Aslında bakıldığında Hacı Kara gibi Haydar Bey de toplumca kabul görmeyen, 

işsiz ve toplumsal değişimlerin sonucu soygunculuğa sürüklediği karakterlerdendir. 

Yazarın eserindeki Rus görevlilerinin merhametli ve dürüst olarak nitelenmesi, dönemin 

siyasi şartlarına uygun olarak yapılmış bir tasvir olarak görülebilir. 

 

3.1.5.4. Oyunda Olay Dizisi 

 

3.1.5.4.1. Perde ve Sahne 

Oyun beş perdeden oluşmaktadır. Bu perdeler arasında toplam yedi sahneye yer 

verilmektedir. 

 

3.1.5.4.2. Olay ve Durum Dizisi  

 

Sahne Planına Göre Olay Dizisi: 

Haydar Bey ve Sefer Bey konuşmaktadır, Asker Bey gelir, ortak plan yaparlar. 

Haydar Bey, Suna Hanım’ın yanına gelir, ona planı anlatmak ister, Suna Hanım kaçmak 

ister, Haydar Bey israr eder, tam kaçacakken sabah olur ve annesi Suna Hanım’a seslenir, 

Haydar Bey kaçıp gider. 

Hacı Kara kendi kendine söylenmektedir, Hüdaverdi gelir, para ister, Hacı Kara vermez 

ve onu kovalar. 

Asker Bey, Sefer Bey ve Haydar Bey dükkâna girer, Hacı Kara sevinir, onları alıcı sanır 

ama onların müşteri olmadığı anlayınca onları göndermek ister. 

Asker Bey, Hacı Kara’yı onlara para vermeleri ve birlikte kaçak mala gitmeleri 

konusunda ikna eder. 

Hacı Kara evine gider, altınları alır, karısı Tükez karşı çıkar, gitmesini istemez, tartışırlar.  



 253 

Beyler gelir, Hacı Kara’yı alır, Keremali de onlarla gelir, yola çıkarlar, Tükez üzülür ve 

endişelenir. 

Kaçak malları alıp dönerken Beyler Kazakları şaşırtmak için aşağıda büyük bir gürültü 

kopartır, Kazaklar aşağıya koşar, Beyler ve Hacı Kara nehirden geçmeye çalışır, Hacı 

Kara suya düşer. 

Haydar Bey onu kurtarır, kamışlığa gizlenirler. 

Ermeni askerler gelir, onlarda kaçakçılardan korkmaktadır, Beyler önde Hacı Kara arkada 

ortaya çıkar gelirler. 

Haydar Bey, Ermeni askerleri korkutur ve çekilmelerini sağlar. 

Hacı Kara pazara yetişme telaşındadır, mallarını biranönce satmak ister, onlardan 

ayrılarak yola devam eder. 

Hacı Kara yanında yardımcısı Keremali ile giderken yolda iki Ermeni çiftçiye rastlar, 

onları durdurur, onları oyalarken malları Keremali yoldan geçirip götürür. 

Hacı Kara, Ermeni çiftçilere ateş eder, onlar çok korkar, sese Jandarmalar gelir, hepsini 

tutuklar, götürür. 

Haydar Bey ve Suna Hanım çadırda oturmaktadır, davul zurna sesleri gelir, düğünleri 

yapılmıştır, ikisi de mutludur. 

Haydar Bey olanları anlatır, yirmi beş gün geçmiştir, malları satmışlardır, kazandığı 

parayla da düğünü yapmıştır, borcunu ödemiştir, ikisi de çok mutludur. 

Tükez gelir, kocasını sorar, sinirlidir. 

Jandarma Komutanı ve Emniyet Müdürü gelir, Ermeni Yüzbaşı Ohan gelir, Haydar 

Bey’den şikayetçi olur, ona saldırdığını söyler, Haydar Bey inkâr eder. 

Hacı Kara’yı getirirler, Haydar onun soyguncu olmadığını söyler, Ermeni çiftçiler onları 

soymak istediğini söyler. 

Jandarma gelir, Eylislileri soyan eşkıyaların yakalandığı haberini verir, Keremali de 

kaçakçı olarak yakalanıp getirilir, Hacı Kara bayılır ve dili tutulur. 

Keremali kaçak mal getirdiğini inkâr eder, malları inkâr eder. 

Haydar Bey sonunda tüm her şeyi itiraf eder, Emniyet Müdürü olanları anlar, Suna Hanım 

affetmesi için yalvarır, Emniyet Müdürü, Beyleri kefaletle serbest bıraktığını ve asker 

olarak alacağını söyler. 

Tükez gelir, kocası için yalvarır, Hacı Kara mallarını ister. 



 254 

Emniyet Müdürü herkese yasalara uymaları konusunda ders verici bir nutuk atar, Suna 

Hanıma Haydar Bey’i emanet eder. 

Hacı Kara, yakalandığında cebinden jandarmanın yarım abbası parasını ister, Emniyet 

Müdürü bunun geri verilmesini emreder, Hacı Kara dualarla teşekkür eder. 

 

 

3.1.5.4.3. Atmosfer 

Oyun genel olarak ılımlı bir atmosferde geçmektedir. Kaçakçılık için sınırdan 

geçerken sergilenen sahnelerde gerilim yaşanır, silah sesleri duyulur. Yine Hacı Kara 

nehire düştüğü sahnede gerilim yükselir. Haydar Bey’in Ermeni askerleri korkuttuğu 

sahne hem gerilimli hem de komik bir atmosferde geçer. Aynı şekilde Hacı Kara’nın 

Ermeni çiftçileri durdurup korkuttuğu  sahnede komedi ve gelirim bir arada, denebilir. 

Hacı Kara ve Karısı Tükez’in tartıştığı sahne de yine az da olsa gerilimli bir atmosfer 

yaşatır. Oyun ılımlı ve tatlı bir atmosferde sonlanır. 

 

 

3.1.5.5. Aksiyon Planı 

 

A, B, C kişileri konuşup plan yapar. 

A kişisi D kişisine planı anlatır. 

A, B, C kişileri E kişisine gelip planı anlatır, F kişisi kızar, yola çıkarlar. 

Yolda önce Kazak askerler sonra Ermeni askerlerle olaylar yaşanır, kaçarken E kişisi suya 

düşer ve A kişisi onu kurtarır. 

E kişisi yolda ayrılır ve yardımcısı ile devam ederken G ve H kişileri ile karşılaşıp onları 

korkutur. 

Jandarma gelip hepsini tutuklar. 

A ve D kişisi düğün yaparken, F kişisi gelir ve kızar, E kişisini sorar, Jandarma gelir, 

olanlar anlaşılmaya çalışılır. 

A kişisi tüm olanları itiraf eder, Emniyet Müdürü affeder, mutlu sonla biter. 

 

 



 255 

3.1.5.5.1 Kavramlar 

 

Cimrilik ve açgözlülük, Cehalet, Feodal idari sistem, eski alışkanlıklar, yeni 

yasalar, kaçakçılık, bireysel çıkarlar ve kolay para kazanma, Frenk (Batı) malı, yiğitlik 

ve cesaret, eskiyi övme, yeni döneme ayak uydurma, sosyal ve mesleki sorumsuzluk, 

ikiyüzlülük, toplumsal sınıfsal sorunlar. 

3.1.5.5.2 Çatışma 

Cimrilik x cömertlik, açgözlülük x tevazu, feodal sistem x modern sistem, hukuk 

x kaçakçılık, kolay para kazanma x çalışarak kazanma, yeni yasalar x feodal sistem 

yasaları. 

 

 

3.1.5.6 Oyunda Yer Alan Karakterler 

 

 

3.1.5.6.1 Kişileştirme tablosu 

 

6.Tablo 6: Sergüzeşti-merdi-hesis kişileştirme tablosu 
Karakter adı Biyolojik  Sosyolojik Psikolojik Meslek Tavır ve diğer 

özellikler 

Haydar Bey Yakışıklı 

Güçlü 

Kuvvetli 

Suna Hanım’ın 

nişanlısı, Halk 

seviyor 

Cesur 

Gözü pek 

Dürüst 

Kaçakçı Eski günlere 

özlemi var 

Asker Bey Yakışıklı 

Güçlü 

Kuvvetli 

Haydar’ın 

arkadaşı 

Cesur 

Akıllı 

Kaçakçı Plan yapan 

kişi 

Sefer Bey Yakışıklı 

Güçlü 

Kuvvetli 

Haydar’ın 

arkadaşı 

Cesur Kaçakçı Arkadaşlarının 

her daim 

yanındadır 

Suna Hanım Güzel Haydar’ın 

nişanlısı 

Cahil 

Evlenmek 

istiyor 

Evkızı Nişanlısıyla 

kaçmayı göze 

almış 

Hacı Kara  Güçsüz 

Korkak 

Pısırık 

Toplumda pek 

sevilmiyor 

Cimri 

Açgözlü 

Para hırslı 

Tüccar Ailesinden 

bile para 

saklıyor 



 256 

Tükez  Çekici değil Hacı Kara’nın 

karısı 

Akıllı 

Kavgacı 

Israrlı 

 

Evhanımı Kocasına 

öfkeli ama o 

kaybolunca 

endişe ediyor 

Keremali  HacıKara’nın 

uşağı 

Cesur Uşak Hacı Kara’yı 

pek sevmiyor 

Bedel  Hacı Kara’nın 

oğlu 

   

Hüdaverdi    Müezzin Herkesten 

Dini sömürü 

ile para 

toplamaya 

çalışıyor 

Tayyibe 

Hanım 

 Suna Hanım’ın 

annesi 

   

Ohan Ermeni  Korkak Jandarma  

Serkis, 

Kahraman 

Karabet 

Altı Jandarma 

Ermeni  Korkak Jandarma  

Mıgırdıç Ermeni Sade insan Korkak 

Dürüst 

Çiftçi Tarlasının 

ekmeğinin 

derdinde 

Arakel Ermeni Sade insan Korkak 

Dürüst 

Çiftçi Tarlasının 

ekmeğinin 

derdinde 

Jandarma 

Komutanı 

  Cesur Jandarma  

Emniyet 

Müdürü 

 Toplum 

sözüne itibar 

ediyor 

Sayılıyor 

Dürüst 

Akıllı 

 

Emniyet 

Müdürü 

 

Halil Yüzbaşı  Jandarma 

Komutanının 

yanında 

görevli 

 Yüzbaşı  



 257 

Jandarmalar  Emirleri 

harfiyen 

uygularlar 

 Askerler Görevliler 

 
 
3.1.5.6.2 Ana Karakterler 

 

 

3.1.5.6.2.1. Hacı Kara 

 

Ahundov, komedilerinde genellikle kolay tanınabilir ve belirli tipleri sahneye 

taşır çünkü hiciv onun eserlerinde önemli bir yer tutar. Toplumdaki bozuklukları, 

çirkinlikleri gözlemleyip eleştirebilmek için tanıdık ve tipik karakterleri kullanma gereği 

duyar. Eğer bir töre komedisi ise, bilinen ve tanıdık tiplerle iş yapmak yazarın işini 

kolaylaştırır ve mesajın halka daha rahat ulaşmasını sağlar. 

Ahundov'un oyunundaki Haydar Bey, Bayram,Mestali Şah gibi tipler, seyirci 

tarafından kolayca kabul edilebilecek kişilik özelliklerine sahiptirler. Diğer yandan Hacı 

Nuri, Şahbaz Bey, Perzad, Sakine gibi karakterler ise toplumda ilk bakışta 

yadırganabilecek özelliklere sahiptirler. Hacı Kara ise tüm bu tiplerden farklı özellikler 

taşır ve komedilerde en detaylı şekilde tasvir edilen, özellikleri tek tek belirtilen bir 

karakterdir. 

Ahundov, Hacı Kara'yı tam anlamıyla bir karakter olarak canlandırır. Onun 

cimriliği sadece bir tutku değil, toplumsal ve ahlaki hususiyetler taşıyan belirgin 

özelliklerdir. O, feodal-patriarkal bir ortamda yaşayan küçük bir Azerbaycan taciridir ve 

zamanla genelleştirilmiş bir cimri tipine dönüşür. 

Akpınar çalışmasında Moliere ve Ahundov’un cimri karakterlerini 

karşılaştırarak şöyle bir tespitte bulunmuştur; Moliere'in “Cimri” oyunundaki Harpagon 

tipinin sadece bir hasis olarak işlenmesi, yani karakterin “sadece cimri olduğu” şeklinde 

tasvir edilmesi bazı eleştirilere konu olmuştu. Ahundov’un canlandırdığı Hacı Kara ise 

daha derin ve çeşitli özelliklere sahiptir. Onun cimriliği, onun hilekâr, yalancı, korkak ve 

adaletsiz biri olduğunu gösterir. Ayrıca, ailesine karşı sorumluluk duymayan bir 

vefasızlık örneğidir. 



 258 

Komedide Hacı Kara ile Haydar Bey arasında tamamen zıt özellikler bulunur. 

Haydar Bey cesur biri olarak görülürken, Hacı Kara korkak ve sadece parası için yaşayan 

bir tüccardır. Hacı Kara'nın zenginliği ne kendisine ne de başkasına fayda sağlar; hatta 

ailesini bile açlıkla yüzleştirecek kadar cimridir. Bu yüzden karısı Tükez, onu 

kaçakçılıktan vazgeçirmeye çalışır ve bu durum aralarında tartışmaya yol açar. 

Para, Hacı Kara için her şeydir; dinî değerler bile onun için önemli değildir. 

Ancak onun suya düştüğü ve oğlu ile uşağından yardım istediği sahnede görülür. 

Yardımcısı boğulmasını önerir, oğluna yardım etmemeyi teklif eder. Bu durum, onun 

gerçekte ne kadar çaresiz, yalnız ve savunmasız olduğunu gösterir. 

Sonuç olarak, Ahundov’un Hacı Kara karakteri, sadece bir cimri olarak değil, 

aynı zamanda derinlikli bir toplumsal eleştiri ve karakter analizi sunan bir figür olarak 

karşımıza çıkar. 

 

3.1.5.6.2.2. Haydar Bey 

 

 Haydar Bey, Ahundov’un eserinde önemli bir karakter olarak karşımıza çıkar. 

Kendisi geçmişte zenginlik ve huzur içinde yaşamış bir beydir ancak zamanla bu durum 

değişmiş ve yoksulluğa düşmüştür. Eski günlerdeki soygun ve talanları özler, geçimini 

sağlamak için tekrar suç işlemeye yönelir. Suna Hanım ile nişanlı olmasına rağmen, onun 

teklifini kabul etmez ve beylik gururuyla nişanlısının kaçırma teklifini reddeder. Sonuç 

olarak maddi sıkıntılar onu, arkadaşlarıyla birlikte Hacı Kara'yı ikna ederek kaçak mal 

getirme işine sürükler. 

Akpınar çalışmasında, Haydar Bey'in karakteri, Ahundov’un toplumsal eleştirisi 

için önemli bir araç olduğunu dile getirmektedir. O, geçmişteki güç ve zenginlik 

özlemiyle yaşayan, ancak zamanla değişen koşullar karşısında çaresiz kalan bir figür 

olarak tasvir edilir. Eserde, eski Azerbaycan beylerinin Rus etkisi altında nasıl değişime 

uğradığı ve bazılarının yasadışı yollarla hayatlarını sürdürmeye çalıştıkları anlatılır. Bu 

durum, Haydar Bey gibi karakterlerin satirik bir dille ele alınmasını sağlar, onların 

yaşadıkları çelişkiler ve iç hesaplaşmalar okuyucuya yansıtılır. Haydar Bey ve Bayram 

arasında da benzerlikler bulmak doğru olur, ikisi de mert ve cesur karakterlerdir. Yazar, 

Haydar Bey'in karakterini derinlikli bir şekilde işleyerek, onun içsel çatışmalarını ve 



 259 

toplumsal değişim karşısındaki tutumunu aktarır. Haydar Bey'in sonunda yaptığı itiraf ve 

dürüst bir yaşam kurma kararını karakterinin ve eserin toplumsal eleştirişinin bir 

yansıması olarak görmek mümkündür. 

 

 

3.1.5.6.2.3. Suna Hanım 

 

Suna Hanım, M.F. Ahundov’un “Hacı Kara” adlı eserinde genç bir köylü kızı 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Nişanlısı Haydar Bey, kaçakçılık ve eşkıyalık suçlarından 

dolayı hapisten yeni çıktığı için tekrar hapse girmesini önlemek amacıyla kendisini 

kaçırmasını ister. Haydar Bey, soylu bir aileden gelmesine rağmen maddi zorluklar 

içindedir. Yine de Haydar Bey toplumun gözünde itibarını korumak için düğün yapmayı 

ısrarla istemektedir. Fakat Suna Hanım, Haydar Bey’in düğün masraflarını karşılamak 

için yasadışı yollara tekrar başvurmasından korkar. 

Ahundov’un diğer oyunlarında olduğu gibi Suna Hanım'ın karşılaştığı sorun da 

kişisel değil, genel olarak o dönemin kadınlarının yaşadığı sorunlardandır. Nişanlısının 

tekrar hapse girmesini önlemek için her türlü fedakârlığı yapmaya hazırdır. Düğün isteği 

yoktur, geleneksel olarak yapılması gereken tüm masraflardan kaçınmaya çalışır, ancak 

nişanlısını bu konuda ikna edemez. Komedinin Hikâyesi, Suna Hanım'ın etrafında 

gelişirken, Haydar Bey'in karakteri bu süreçte daha da belirginleşir. Suna Hanım, fedakâr, 

cesur ve akıllı bir genç kız olarak tasvir edilirken, Haydar Bey tam tersi bir karakterdir. 

Suna Hanım, düğünden sonra Haydar Bey'i etkisi altına almayı başarmış gibi 

görünse de Jandarma Komutanının ve Emniyet Müdürünün düğüne gelerek kaçakçılıkla 

Haydar Bey’i suçlaması kadının tüm hayallerini yıkar. Çaresizlik içinde yalvarır ve 

Haydar Bey'e zarar gelmemesi için çaba gösterir. 

Ahundov, Suna Hanım karakteri aracılığıyla fedakâr, namuslu ve merhametli 

Azerbaycan köylü kızlarının, erkeklerinin kötü davranışları ve yasadışı eylemleri 

yüzünden nasıl zorluklarla karşılaştıklarını göstermektedir. Haydar Bey gibi erkek 

karakterler toplumun alay ve eleştirilerine maruz kalırken, genç köylü kızları ise pozitif 

kahramanlar olarak tasvir edilir. Suna Hanım, gerçek hayattan esinlenmiş bir karakter 



 260 

olarak, Ahundov’un eserindeki sosyal eleştirinin önemli bir parçasıdır (Akpınar, 1980: 

162). 

 

 
 

3.1.5.6.3 Yardımcı Karakterler 

 
 

3.1.5.6.3.1. Asker Bey ve Sefer Bey 

 

 İkis de Haydar Bey’in arkadaşı ve dostu olarak oyunda yer almaktadırlar, onun 

menfaati ve mutluluğu için ellerinden geleni yaparlar. Haydar Bey’i zor durumdan 

kurtarmak için fikir birliği yapar, dayanışma içinde her işi yapar ve sonunda kendi 

kazançlarını bile ona vermeye razı olurlar. 

 

 

3.1.5.6.3.2. Keremali 

 

Kerem Ali, Azerbaycan dram edebiyatında ilk defa görülen bir uşak tipi 

olduğunu Akpınar çalışmasında belirtmektedir. Gerçek hayattan alınmış, canlı, tipik ve 

dolgun bir karakterdir. Genellikle tiyatro eserlerinde rastlanan uşak tiplerinden farklı 

olarak, Kerem Ali zeki, kurnaz ve işbilir bir kişiliktir. Efendisinin her dediğini körü 

körüne yapmak yerine düşünüp taşınır, kendi menfaatlerini hesaplar. Pozitif bir karakter 

olarak, efendisi Hacı Kara'nın “kötü” sıfatlarının vurgulandığı sahnelerde başarıyla 

kullanılan iki küçük sahnenin kahramanı olarak karşımıza çıkar. 

Ahundov, hırslı ve aptal Hacı Kara'nın karşısına zeki ve hazır cevap Kerem 

Ali'yi koyarak zıt karakterler arasındaki kontrastı başarılı bir şekilde kullanmıştır. Kerem 

Ali, fırsatları değerlendirebilme yeteneğine sahiptir; kaçak mal getirmek isteyen 

“beylerden” birer top “çit” almayı başarırken, aynı zamanda hasis Hacı Kara'dan bu 

malların iyi fiyatlarla satılması için söz almıştır. 

Kerem Ali'nin Ahundov’un diğer eserlerindeki köylü tipleriyle Kerem Ali 

arasında bazı benzerlikler bulunmaktadır. Her ikisi de halk yaşamından alınmış ve 

gerçekçi karakterlerdir. Ancak Kerem Ali, uşak olarak daha önce görülmemiş özellikler 

taşır; zekâsı ve efendisine karşı bağımsız düşünme yeteneğiyle dikkat çeker. 



 261 

Keremali, Ahundov’un oyununun önemlibir karakteridir ve eserlerinde zıt 

karakterler arasındaki dinamikleri başarıyla kullanarak toplumsal ve kişisel çatışmaları 

derinleştirmiştir denebilir. 

 

3.1.5.6.3.3. Tükez 

 

 Tükez, “Hacı Kara” eserinde önemli bir karakter olarak karşımıza çıkar. Hacı 

Kara'nın karısı olan Tükez, kocasının cimriliğini ve kaçakçılık gibi yasadışı işlerine karşı 

açık bir tavır alır. Ancak bu durum, onun kocasının kararlarını değiştirmesine yetmez. 

Hacı Kara, Tebriz'e kaçak mal almak üzere gideceğini Tükez'e söylemez ve bu durum 

onunla arasındaki diyalogda önemli bir noktadır. 

Tükez'in kocasıyla olan ilişkisi, onun kocasının eylemlerini ciddiye almadığını ve 

eleştirdiğini gösterir. Örneğin, Hacı Kara'nın para biriktirmesini sorgular ve ona karşı 

çıkar. Kocasının kaçak mal işine engel olamaz. 

Tükez'in karakteri, sessizce evinde oturan ve kocasının kararlarına boyun eğen 

tipik bir şark kadını olarak tasvir edilmez. Tam tersine, gerektiğinde kocasıyla tartışır, 

ona kızar hatta hakaret eder. Örneğin, kocasının üstündeki silahları işaret ederek alay eder 

ve onunla münakaşa eder.  

Yazarımız, Hacı Kara gibi negatif bir karakterin karşısına Tükez gibi sadık ve 

çilekeş bir kadını koyarak bu zıtlıklardan faydalanarak karakterlerin inandırıcılığını 

arttırmıştır. Tükez'in fedakârlığı ve kararlılığı, Hacı Kara'nın bencil ve maddiyatçı 

tavırlarına karşı bir denge oluşturur. O, kocasıyla birlikte yaşamak zorunda kalan ve 

çocukları için mücadele eden bir kadındır. Bu durum, onun karakterinin derinliğini ve 

gücünü ortaya koyar. 

Ahundov’un bu karakterler yoluyla, toplumun içindeki farklı kadın figürlerini ve 

onların yaşadıkları zorlukları da gözler önüne serer. Tükez, sadece kocasının kararlarına 

boyun eğen sessiz bir kadın değil, aynı zamanda güçlü ve kendi fikirlerini savunan bir 

karakterdir. Onun karakteri, Ahundov’un eserindeki sosyal eleştirinin bir parçası olarak 

önemli bir rol oynadığı söylenebilir. 

 

 



 262 

3.1.5.6.3.4. Emniyet Müdürü 

 

Dürüst ve akılcı bir kişidir. Yeni yasaların gereğini yerine getirir, halkı bu yasalara 

uymak için dostane uyarır. “Kötü emellerle kendinizi kötü ad sahibi ederek, devletin ileri 

gelenleri nazarında itibarsız olmaya sizin soyunuz asla lâyık değildir. Çünkü hırsızlık 

etmek de kaçak mala gitmek de devlet tarafından yasaklanmıştır. Padişahın emrinden 

çıkan Allah'ın emrinden çıkmış gibidir. Allah'ın emirlerinden çıkana öbür dünyada, 

padişahın emirlerinden çıkana bu dünyada azap vardır. Allah'ın emirlerini yerine 

getirene cennet, padişahın emirlerine uyana merhamet ve şefkat vardır. Devletin ileri 

gelenlerinin merhameti çoktur. Belki de sizin bu suçlarınızı bağışlarlar. Ama bundan 

sonra devlete doğrulukla, iyi niyetle hizmet edip her konuda kötü düşünceleri kafanızdan 

atmanız gerekir” (Buttanrı, 2006: 160) diyerek oyun sonunda halkı ikna ve uyarma 

yoluyla yeni sisteme yönlendirir.  

 

 

3.1.5.6.4.Fon Karakterler 

 

Ohan, Ermeni Jandarmalar, Çiftçiler, Jandarma askerleri, Ermeni askerler, Halil, 

Tayyibe Hanım ve Bedel bu gruptadır. 

 

3.1.5.7 Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler 

 

Bu oyunda farklı milletlerden bahsedilmiştir. Oyunda; Farslar, Osmanlılar, 

Lezgiler,Lekler, İranlılar, Ermeniler, Cavanşirler, Ruslar, Firengiler, Kazaklar, 

Şahsevenler, Tatarlar ve İngilizler isim olarak ya da kişi olarak yer almaktadırlar. Sınırı 

geçmeleri sebebiyle hem Ermeni askerlerle hem Kazak olarak adlandırdıkları askerlerle 

karşılaşırlar. Yine yolda Hacı Kara Ermeni çiftçilerle karşılaşır ve onları korkutur.  

 

 

 



 263 

3.1.5.8 Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler 

 

Oyunun ilk sahnesi obanın dışında meşe ağacının altında geçer. Sonrasında sahne 

çadırların olduğu yere doğru değişir. Devamında oyun yolda ve İran bölgesinde sınır 

boyunda devam eder. Son sahne obadaki çadırda geçmektedir. Oyunda geçen yer adları; 

Karabağ, Aslandüzü, Ağcabedi, Banazor, Lemberan, Tebriz, Kala, Selyan, Karğabazar, 

Honaşin, Dizaq, Tuğ, Eylis, Sibir, Dağıstan olarak tespit edilmiştir. Hacı Kara’nın 

düştüğü nehir Aras nehiri veya kollarındandır. 

 

3.1.5.9 Oyunda Zaman Kullanımı 

 

Oyun sabaha karşı güneş doğmadan başlar, Haydar ve Suna konuşurken güneş 

doğar. Hacı Kara’nın dükkânında gün içerisinde öğle saatlerinde ve cuma günü olduğu 

anlaşılmaktadır. Sonrasında hızlı bir şekilde yola çıkarlar ve Tebrize giderek malları 

alırlar, dönüşte gece vakti olmuştur. Son sahnede çadırda Haydar Bey’in anlattıklarında 

ilk günden sonra yirmi beş gün geçtiğini öğreniriz. “Sen bilmiyor musun? Bundan yirmi 

beş gün önce Hacı Kara’dan para aldım, kaçak mala gidiyoruz demedim mi? O zaman 

razı olmuyordun. Şimdi karını gördün mü? Gidip getirdiğimiz gibi Kargapazarı’nda satıp 

borç aldığımız parayı Hacı Kara’nın oğluna verdik. Kazancımızı alıp geldik. 

Arkadaşlarım da bu sefer paylarını bana verdiler. On gün içinde harcamalarımızı yapıp 

el âdetince düğün edip seni getirdim” (Buttanrı, 2006: 154). Hacı Kara tüm bu yirmi beş 

gün içinde hapiste tutuklu kalmıştır, tıpkı yakalandıklarında Ermeni çiftçinin söylediği 

gibi Rus mahkemelerinin süreci oldukça uzun olmuştur: “Be adam, senin gönlünün 

mutsuz olup, yüzünün gülmediğini görelim. Çünkü bizi boş yere belaya saldın. Kim bilir 

mahkemeden ne zaman kurtulacağız! Rus’un yargılaması beş yılda bitmez. Ekinimizi kim 

toplayacak, harmanımızı kim dövecek? Ah, ah!” (Aktaran Buttanrı, 2006: 153). 

 

 

 

 



 264 

3.1.5.10 Oyunda Kostümler 

 

Oyunda kumaş, basma, ipek, naşur, kedek, şile gibi kumaş türlerinin adları çok 

geçmektedir, başlangıçta Hacı Kara’nın dükkânında satamadığı mallar da kumaş ve 

basmadır. Haydar Bey, tıpkı Bayram Bey gibi delikanlı ve yiğit tarzda bir giyim içindedir.  

 

 

3.1.5.11 Oyun Değerlendirmesi 

 

 

Ahundov'un “Hacı Kara” eserindeki karakterler ve temalar, Azerbaycan 

toplumunun o dönemdeki sosyal ve ekonomik dokusunu derinlemesine yansıtmaktadır. 

Eser, zenginlik ve toplumsal statünün getirdiği ahlaki yozlaşma ve çürümenin bir 

portresini çizerken, aynı zamanda eski gelenekler ile yeni yasalar arasındaki çatışmalara 

da değinir. 

“Hacı Kara” adlı karakter, eserin merkezinde yer alan bir figür olarak, cimrilik, 

hilekârlık, korkaklık gibi negatif özelliklerle donatılmıştır. Ahundov, onu sadece bireysel 

bir karakter olarak değil, aynı zamanda toplumun genel bir kesimini temsil eden bir figür 

olarak sunar. Hacı Kara'nın bencil tutumları ve ailesine karşı sorumsuzluğu, döneminde 

yaygın olan toplumsal çürümenin bir yansımasıdır. 

Diğer yandan, Haydar Bey gibi karakterler ise cesaret ve başkaldırıyı temsil eder. 

Onun hırsızlık yaparak geçimini sağlama çabası, eserin toplumsal dinamiklerini ve o 

dönemdeki geçim kaynaklarını anlamamıza yardımcı olur. Bu karakterler, Ahundov’un 

eserindeki sosyal sınıfların çeşitliliğini ve çatışmalarını derinlemesine incelemesini 

sağlar. 

Kadın karakterler, özellikle Suna Hanım, eserin toplumsal cinsiyet dinamiklerini 

ve kadınların yaşadığı zorlukları temsil eder. Suna Hanım'ın, Haydar Bey’in tutumlarına 

karşı duruşu ve kuracağı yeni ailesini koruma çabası, Ahundov’un kadın karakterler 

aracılığıyla toplumsal adalet ve eşitlik vurgusunu yapmasını sağlar. 

Ahundov’un eserindeki bu karakterlerin çeşitliliği ve derinliği, onun edebî 

mirasının önemli bir parçası olarak kabul edilir. Onun eserleri, sadece bireylerin 



 265 

Hikâyelerini anlatmakla kalmaz, aynı zamanda toplumun genel portresini çizer ve 

döneminin sosyal, ekonomik ve kültürel dokusunu yansıtır. 

Bu oyunda yarattığı zengin bir karakter çeşitliliği ve derinlikli bir toplumsal analiz 

sunarak, Azerbaycan'ın o dönemdeki toplumsal ve kültürel yapısını anlama ve tartışma 

konusunda önemli bir kaynak teşkil ettiği Ahundov için söylenebilir. 

Ahundov’un “Hacı Kara” adlı eseri, 19. yüzyıl Azerbaycan’ının sosyal, ekonomik 

ve kültürel dokusunu derinlemesine yansıtan bir eser olarak ön plana çıkmaktadır. Eserde, 

karakterlerin kişisel özellikleri sadece bireylerin portresini çizmekle kalmayıp, aynı 

zamanda dönemin toplumsal yapısının da birer yansıması olarak işlenmektedir. Bu 

bağlamda, Hacı Kara karakteri özellikle cimrilik, hilekârlık, korkaklık gibi negatif 

özelliklerle donatılmıştır. Hacı Kara’nın cimriliği, salt bir mizaç özelliği olarak değil, aynı 

zamanda Azerbaycan’ın döneminde yaygın olan sosyal ve ekonomik sorunları da temsil 

etmektedir. Ahundov, bu karakter üzerinden zenginlik arzusunun ve parasal hırsın insanı 

nasıl çirkinleştirebileceğini göstererek, toplum eleştirisini derinleştirir. 

Karakterler arasındaki zıtlıklar da eserin derinliğini artıran unsurlardan biridir. 

Örneğin, Hacı Kara ile Haydar Bey arasındaki karşıtlık, sadece bireysel karakteristik 

farklılıkları değil, aynı zamanda toplumsal değerleri ve idealleri de yansıtmaktadır. 

Haydar Bey’in cesareti ve Hacı Kara’nın korkaklığı, dönemindeki değer algılarını ve 

toplumsal normları gösterir niteliktedir. Ahundov’un bu zıtlıkları kullanarak, toplumun 

içinde bulunduğu çelişkileri ve değişim süreçlerini vurguladığı söylenebilir. 

Kadın karakterlerin de eserdeki rolü önemlidir. Suna Hanım gibi karakterler, 

dönemin toplumsal normlarına meydan okuyan, kendi haklarını savunan ve güçlü 

karakterler olarak tasvir edilirler. Bu durum, Ahundov’un eserlerinde kadınların 

toplumdaki yerini ve mücadelesini nasıl ele aldığını gösterir. Suna Hanım’ın Haydar 

Bey’e karşı olan tutumu, kadın karakterlerin güçlendirilmesi ve özgürleşmesi gerektiği 

mesajını güçlendirir. Diğer oyunlarında olduğu gibi bu oyununda da Ahundov 

Azerbaycan toplumunda yer alan kadın imajını çizmek ve buna vurgu yapmak istemiştir. 

Suna karakteri de bu yönde yarattığı önemli bir karakterdir. Güçlü ve aşkına sahip çıkan 

yapısı nedeniyle olumlu bir kadın imajı çizer. 

Eserdeki komedi unsurları da Ahundov’un toplumsal hiciv ve eleştiri yeteneğini 

ortaya koyar. Karakterlerin taşıdığı belirgin özellikler, komedinin etkili bir şekilde 



 266 

işlenmesini sağlarken, aynı zamanda toplumun içsel çelişkilerini ve çürümüşlüğünü 

gözler önüne serer. Ahundov’un eserlerinde kullanılan komedi, sadece güldürmeye 

yönelik olmayıp, aynı zamanda derin bir toplumsal eleştiri aracı olarak da işlev görür. 

Dönemin Azerbaycan toplumunun geniş bir panoramasını sunan derinlikli bir 

eserdir. Karakterlerin kişisel özellikleri, toplumsal yapı, sosyal normlar ve değerlerle sıkı 

bir şekilde ilişkilendirilerek, okuyucuya geniş bir anlayış sunar. Ahundov’un edebî üslubu 

ve karakter yaratma yeteneği, eserlerinin günümüze kadar taze ve etkili olmasını sağlayan 

önemli unsur olarak görülebilir. 

  



 267 

3.1.6 MURAFFA VEKİLLERİNİN HİKÂYETİ (1855) 

  

3.1.6.1 Oyuna Ait Bilgiler 

 Bu eseri Müzeyyen Buttanrı “Dava Vekillerinin Hikâyesi” şeklinde çevirirken, 

Salih Bozkurt “Tebriz duruşması” olarak çevirmiştir. Salih Bozkurt ise “Tebriz 

Duruşması” olarak adlandırmıştır. Tebriz şehrinde geçen hikâye Ahundov’un son 

komedisi olma özelliğini taşımaktadır. 

 Ahundov'un "Temsilat" adlı eserindeki "Muraffa Vekillerinin Hikâyesi" 

komedisi, hicri takvime göre 1272 yılına ve miladi takvime göre 1855 yılına 

tarihlenmektedir. Bu eser, yazar tarafından tercüme edilerek ilk kez 1856 yılında 

“Каvкаz” gazetesinin 23, 24, 25 Kasım ve 6 Aralık tarihli sayılarında “Vostoçnye 

Advokaty” (Doğulu Avukatlar) başlığı altında yayımlanmıştır. Genel olarak bu komedide 

Ahundov eserlerinin konusunu İran yaşamından almıştır. Bu durumun ana nedeni, yazarın 

Çarlık Rusyası’nın baskılarından kaçınma isteğidir. Kafkasya valiliğinde görev yapan 

Ahundov, mahkemelerin ve mahkeme memurlarının kusurlarını açıkça eleştiremezdi. Bu 

nedenle, son dram eseri olan "Muraffa Vekillerinin Hikâyesi" komedisinde olayları 

Tebriz’e taşımak zorunda kalmıştır. Ancak eserde, yazar, yerel mahkemelerin yasaya 

aykırılığını, keyfiyetini ve rüşvetçiliğini dolaylı bir şekilde, sert bir üslupla hicvetmiştir  

(Memmedov, 2005: 273). 

 

3.1.6.2 Oyun Özeti 

 Birinci perde Tebriz şehrinde Bağmeşe sokağında Hacı Gafur’un evinde açılır. 

Hacı Gafur’un kız kardeşi Sakine Hanım yanında hizmetkârı ile konuşurken başlayan ilk 

sahnede Sakine Hanım durumunu kısaca anlatır. Ağabeyi Hacı Gafur’un yakın zamanda 

öldüğünü, onun nikâhsız karısının mirasa konmak için türlü hilelere başvurduğunu, Aziz 

Bey’le iki yıldır Sakine Hanımın birbirlerini sevdiklerini ama evlenemediklerini, aslında 

mirasın Sakine Hanım’a hak olduğunu anlatır. Miras hakkını alabilmek için mahkeme 

yolundan başka çare kalmamıştır ama avukat tutmak zorundadır.  

 Hizmetkârına Aziz Beyi çağırmasını söyler, Aziz Bey gelince Sakine Hanımı 



 268 

başka isteyen biri olduğunu da öğreniriz ve bu nedenle Aziz Bey öfkelidir. Sakine Hanım 

onu sakinleştirmek ve kendisinin bu konudan habersiz olduğunu kanıtlamak için halasını 

çağırır. Aziz Bey içerideki odaya saklanır ve dinler. Sakine Hanım evlenmek 

istemediğini, buna kendinin karar verme yetisine sahip olduğunu anlatsa da halası 

Zübeyde buna karşı çıkar. Zübeyde ona bu yeni talipliyi över, Aziz Bey’le evlenmenin 

olumsuzluklarına değinir, Sakine Hanım’a kızar hatta onu kınar, ayıplar. Sakine Hanım, 

taliplisi Hasan Ağa’nın aslında mirası için onu istediğini söyler. Bunu duyan hala 

Zübeyde eğer evlenmeyi kabul etmezse Hasan Ağa’nın tanıdık ve akrabalarını kullanarak 

Hacı Gafur’un karısına yardım edeceklerini ve mirastan hakkı olanı Sakine Hanım’a 

vermemek için uğraşacağını belirtir ve bir çeşit tehdit mekanizması olduğunu hatırlatır. 

Burada dönemin hukuk sisteminde dönen dolaplara örnek olarak bir olayı anlatır: 

“Zübeyde- Çünkü Hasan Ağa gider kardeşinin karısına yardım eder. Dostları ve 

akrabalarıyla onun için çalışır, senin hakkını alırlar. 

Sakine Hanım- Güzelmiş, bir nikâhsız kadın gelip benim mirasına, ortak 

olacakmış bilmiyorum. Yoksa ülkede hak ve adalet yok mu? 

Zübeyde- A çocuğum, halkın hilesine akıl erdirilir mi? Hacı Rahim'in karısının 

Hacı Rahim'in zenginliğinde ne hakkı vardı ki on iki bin tümen para, bir hamamı 

onun oğlu Rıza Ağadan alıp o kadına verdiler? Kadının avukatı hile ile bir bağış 

senedi hazırlayıp Hacı Rahim'in sağlığında karısına on iki bin tümen para ile 

bir hamam bağışladığını söyledi. Beş altı kişi de bu konuda şahitlik etti. Biçare 

Rıza Ağayı bağırta bağırta o kadar parayı aldılar, o kadına verdiler. Ama bütün 

Tebriz bu işte hile olduğunu biliyor. Rıza Ağanın feryadı hiçbir yere ulaşmadı. 

Sen sanki Rıza Ağadan daha mı güçlüsün? Tebriz'in şeytan fikirli avukatlarının 

hilesiyle hiç başa çıkmak mümkün mü? 

Sakıne Hanım- Benim hakkım tamamen batsa da ben Hasan Ağaya gidecek 

değilim. Ona git, kız razı olmuyor, de!” (Buttanrı, 2006: 166). 

 Sakine hanım ne kadar itiraz ederse etsin halası ısrarlıdır ve Hasan Ağa ile 

evlendirmek istemektedir yeğenini.  

“Zübeyde- Sen kız çocuğusun, aklın başında değil. Kendi iyiliğini 



 269 

düşünmüyorsun. Ben ona gidip kız razı olmuyor diyemem. Seni verdim, 

gideceksin. Daha fazla konuşma”(Buttanrı, 2006: 166). 

 Bu sözleri söyler ve dışarı çıkar. Sakine hanım çok üzgün bir halde kalır. Aziz 

Bey içerideki odadan çıkar gelir ve kızmakta haklı olduğunu söyler, Hasan Ağa’ya 

cezasını vermek ister, kızgındır. Sakine Hanım onu durdurur, elinden bir kaza 

çıkmasından korkmaktadır. Hizmetkârına Hasan Ağa’yı çağırmasını söyler ve kendisi 

bizzat konuşarak evlenmek istemediğini söylemek niyetindedir. 

 Hasan Ağa gelir ve yine Aziz Bey içeri odaya saklanır, dinler. Hasan Ağa 

çağrılmasına şaşırmıştır, aralarında geçen diyalog hızlı bir şekilde ilerler, Sakine Hanım 

onu istemediğini net bir şekilde söyler ancak Hasan Ağa bunu kabul etmez ve sonunda 

onu tehdit eder: 

“Hasan Ağa- (Şaşırmış) Evet, tanıdım. Emrini söyle. Ben senin kulun kölenim. 

 Sakine Hanım- Hayır, Hasan Ağa, sen benim ne kulum ne de kölemsin. Sen 

dünya ahret benim kardeşim ol! Benden el çek. Seni bunun için çağırdım. Sözüm 

budur. 

Hasan Ağa- (Şaşırmış) Hanım, beni niye köleliğe kabul etmiyorsan Benden ne 

kötülük gördün? 

Sakine Hanım- Hiçbir kötülük görmedim. Açık konuşmak gerek. Sen benim için 

halama dünür göndermişsin. O da boş yere razı olup söz vermiş. Ama dostum 

ben sana gidecek değilim. Bu hayalinden vazgeç, bu sözleri bundan sonra ağzına 

alma. 

Hasan Ağa- Hanım, benim niye sizin iltifatınıza ve merhametinize layık 

olamadığının sebebini söyleyeydin. 

Sakine Hanım- Sebebi bana aittir. Ancak size sözüm, benden el çekiniz.  

Hasan Ağa- Hanım, benden ne kötülük gördün ki beni kendinden 

uzaklaştırıyorsun? 

Sakine Hanım- Kardeş, hiçbir kötülük görmedim. Şimdi ben kendimin vekiliyim. 

Ben sana varmak istemiyorum. Ben seni sevmiyorum. Gönüle zorlamak olmaz. 



 270 

Hasan Ağa-Hanım, bu söz sana çok zarar getirir. Böyle söyleme! 

Sakıne Hanım- Ne demek istediğini biliyorum. Her ne bilirsen yap elinden geleni 

ardına koyma. Yapmazsan namertsin! 

Hasan Ağa- Sonra pişman olursun. Bana ne söylediğini bir düşün hele. 

Sakine Hanım- Düşünmenin zamanı değil. Git bildiğini yap! Yapmazsan senden 

alçak adam yoktur. 

Hasan Ağa- (Sinirlenmiş) Güzel, ben de sana öyle bir oyun oynayayım ki dile 

düş, ölene kadar tadı damağından gitmesin. (Ayağa kalkar) 

Sakine Hanım- Git, git! Senden korkan, senden alçaktır! Elinden geleni ardına 

koyma!” (Buttanrı, 2006: 167-168). 

 Burada net bir biçimde dönemin hukuk sistemi, kadına bakışı ve davranışı 

kendini göstermektedir. Aziz Bey tekrar içeri gelir ve kendi aralarında avukat tutma 

konusunu konuşurlar. Aziz Bey mahkemeden önce Şehzade’ye durumu açıklamak 

niyetindedir. Bu sırada Kerim Ağa gelir ve onlara Hacı Gafur ‘un bir dostu olduğunu ve 

Hasan Ağa ile Merdan Ağa’nın konuşmalarını dinlediğini söyler. Onların yaptığı hileli 

planı anlatmaya gelmiştir çünkü Hacı Gafur’un dostluğunu unutmamıştır. Avukat 

tutmadıklarını öğrenince iyice şaşırır ve onlara bir avukat önerir. Elekçioğlu Selman Ağa 

adındaki iyi bir avukatı önerir ama onun da uzun süredir bu işi yapmadığını, belki Sakine 

Hanım’ın ikna edebileceğini belirtir. “Başka adama gerek yok. Hanım, onu buraya 

çağırtın, kendiniz konuşun, belki sizin nefesinizin tesirinden kabul eder. Kadın kısmının 

nefesinde başka bir etki vardır” (Buttanrı, 2006: 170). Bu cümlesinden de yine dönemin 

kadına bakışını yakalarız. 

 Aziz Bey ve Kerim Ağa çıkarlar ve ardından Aziz Bey, Selman Ağa ile tekrar 

gelir. Selman Ağa hikâyeyi dinler ama başlangıçta avukatlığı bıraktığını söyler. 

Sonrasında ise daha Sakine Hanım’ın ilk ricasıyla işi almayı kabul ettiği anlaşılır: 

“Selman Ağa- Sakine Hanım, ben avukat olmaktan el çektim. Artık hiç kimseye 

avukat olmuyorum. 

Sakine Hanım- Selman Ağa, bu iş hemen halledilmesi gereken bir iştir. Kısa 



 271 

zamanda mahkeme tamamlanır. Eğer kardeşimin söylediklerine şahit lazım 

olursa o askerleri bulup şahit gösterebilirsin. Rica ediyorum benim hatırım için 

bu işi başından atma! 

Selman Ağa- O askerlerin ad ve yerini biliyor musunuz? 

Sakine Hanım- Evet, Aziz Bey kâğıda onların adlarını ve yerlerini yazıp size 

teslim eder. 

Selman Ağa- Mademki rica ediyorsun kabul ediyorum. Ümidim uzun iş 

olmaması. Yoksa çok beklemek benim için mümkün değil. 

Sakine Hanım- Hayır, inşallah bir günde tamamlanır. Selman Ağa, bu bir günlük 

zahmetin karşılığı sana beş yüz tümen avukatlık ücreti ödemeye söz veriyorum. 

Selman Ağa- Onsuz da olur. Hanım, ben sadece senin hatırın için bu işe 

başlıyorum, açgözlülüğümden değil” (Buttanrı, 2006: 171). 

 İkinci perde Helvacıoğlu Merdan Ağa’nın evinde açılır. Merdan Ağa, Kerim 

Ağa’yı beklemektedir ve bir yandan da kendi kendine hayaller kurmaktadır. Hem 

Tebriz’de şöhretini arttırmak hem de çok para kazanmak peşindedir. Kerim Ağa, Hacı 

Gafur’un karısına Merdan Ağayı överek anlatmış ve onun gelmesini sağlamıştır. Diğer 

taraftan da Selman Ağayı Sakine Hanım’a vekil yapmayı başarmıştır. İki tarafı da 

ayarladıkları bir planı anlatmaktadırlar sahnede. Merdan Ağa, Hacı Gafur’un karısını da 

almak niyetinde olduğunu açıklar ama Kerim Ağa onu biraz yaşlı bulur. Merdan Ağa 

yaşını küçük göstermeye çalışır, yetmiş yaşında olduğunu sanmaktadır Kerim Ağa, oysa 

o elli yaşında olduğunu iddia eder. Hatta iki karısı da vardır ama Hacı Gafur’un karısını 

parası için almak niyetindedir.  

 Zeynep Hanım kardeşi Abbas Ağa ile gelir, durumu anlatan Merdan Ağanın 

avukatlık ücreti olarak önceden “beş yüz tümen” ödemeyi kabul eder. Ancak ardından 

mirası alınca Merdan Ağa paranın yarısını yani “otuz bin tümen” istediğini öğrenince 

kabul etmek istemez: 

“Merdan Ağa- İkinci teklifim şudur. Hacı Gafur'un parasının yarısıyla 

yetineceksin. Yani o paranın- ki altmış bin tümendir - otuz bin tümeni senin ve 



 272 

kalan otuz bin tümeni benim, Kerim Ağanın, başka arkadaş ve yardımcılarımızın 

olsun. 

Zeynep Hanım- Vay aman, ne çok istiyorsun Merdan Ağa! 

Merdan Ağa- Asla çok değil, Hanım! Bu mirasta senin hiç hakkın yok. Bu otuz 

bin tümeni de ben sana bağışlıyorum. 

Zeynep Hanım- Nasıl hakkım yoktur? Ben yıllarca zahmet çekip Hacı Gafur'un 

evinde oturdum. Bütün para sandıklarının anahtarı benim elimde durdu. Hacı 

Gafur'un sağlığında onun bacısının beş Abbas harcamaya gücü yoktu. Ama ben 

her ne kadar istesem harcardım. Şimdi ben bir kenara çekileyim de paraları bu 

dilber çengi mi götürsün? Bir utanmaz, arsız oğlanla yesin, içsin, keyfetsin? 

Merdan Ağa- Mahkemede bu sözlere kimse kulak asmaz. 

Zeynep Hanım- Nasıl kulak asmaz? Hâkimin hiç insafı yok mudur? On yıldan 

fazla bu para benim elimdeydi. Şimdi benim bundan hiç nasibim yok mu? 

Merdan Ağa- Evet, şimdi ondan hiç nasibin yok. Sözümü dinle, yarısına kanaat 

et! Yoksa o paranın bir Fülusuna da hakkın yoktur” (Buttanrı, 2006: 171). 

 Zeynep Hanım teklifi kabul etmek zorunda kalır ama sonrasında Merdan 

Ağa’nın planında Zeynep Hanım’ın Hacı Gafur’dan bir çocuğu olduğu yalanını 

söylemesini isteyince kabul etmez, yalan söylemek istemez çünkü yalanın ortaya 

çıkacağını bilir. Merdan Ağa her şeyi hazırlamıştır, kısa süre sonra Kerim Ağa yedi aylık 

bir bebekle içeri gelir ve Zeynep Hanıma’a çocuğu verir: 

“Zeynep Hanım- Çocuğu sütannesi emziriyor mu? 

Merdan Ağa- Hayır, anası emziriyor. Ama artık senin dadındır. (Kerim Ağa, 

çocuk elinde döner. Merdan Ağa çocuğu alır, Zeynep Hanım’a verir.) 

Merdan Ağa- Al bu senin oğlundur. Görüyor musun gözü, kaşı tam Hacı 

Gafur'un gözü kaşı gibi. 

Zeynep Hanım- Vallahi çok benziyor diyorsun ama korkuyorum. Mahkeme 

sırasında dilim tutulup deyemeyebilirim. 



 273 

Merdan Ağa- Zeynep Hanım, kendin inanmıyorsun da ondan. Bunu sen 

doğurdun. Önce kendin inanman lâzım Bu oğlan senindir. Yoksa elbette 

mahkeme meclisinde korkup dilin tutulur. Korkma, böyle söyleyeceğine söz ver. 

Ζeynep Hanım- Evet, eğer becerebilirsem söz veriyorum. 

Merdan Ağa- İnşallah becerirsin. Yoksa kocanın kız kardeşi bütün parayı alıp 

bir burma bıyıklı oğlana yedirsin daha mı iyi?” (Buttanrı, 2006: 175). 

 Merdan Ağa her şeyi ayarlamış görünmektedir. Daha da inandırıcı kılmak için 

onlar tam çıkacakken şehzadenin koruması içeri girer ve şehzadenin bu akşam Merdan 

Ağa’yı huzura çağırdığı yalanını söyler. Hemen ardından hâkimin hizmetkârı içeri girer 

ve yine Merdan Ağa’yı bu gece çağırdığı yalanını söyler.  

“Kerim Ağa- Bu şehzade koruması ve hâkim hizmetkârı nereden çıktı?  

Merdan Ağa- Ben, kadının benim teklifimden korkuya düşeceğini biliyordum. 

Bunların her birine iki sahipkıran verip kadının yanında da bu haberleri bana 

bildirsinler diye hazır etmiştim. Kadın benim şehzade ve hâkim yanında itibar 

sahibi olduğumu anlasın istedim. Biraz yürekli olsun, yoksa mahkeme anında 

korkarım ki söylediklerimi ikrara kadir olamaz ve rüsva oluruz. 

Kerim Ağa- Vallahi bu çok güzel fikir. Ama hayır, biz yine mahkeme vaktinde 

iyice düşünürüz. Eğer kolay olmayacak gibi olursa, kadının icran şahitlerden 

sonraya bırakırız. O vakit korkuya kapılmaz” (Buttanrı, 2006: 175). 

 Kerim Ağa çıkınca Selman Ağa içeri girer ve Sakine Hanım’a vekil olduğunu 

söyler. Şahit olacak jandarma askerlerinin adını Merdan Ağa’ya verir, Merdan Ağa ona 

askerlerin ne söyleyeceklerini tembihler ve Selman Ağa çıkar. Kerim Ağa tekrar 

geldiğinde yanında şahit olarak Pazar bekçileri vardır. Gelen bu tiplerin dördünün de 

güvenilmez oldukları anlaşılır. Merdan Ağa onlara şahitlik yapacakları zaman neler 

söyleyeceklerini öğretir, alacakları para konusunda da anlaşırlar. 

 Ardından jandarmalar gelir, onlarda Merdan Ağa tarafından ikna edilir ve 

paralarını alırlar. 

 Üçüncü perde duruşmanın yapıldığı mahkemede açılır. Hâkimin yanında Rahim 



 274 

Ağa, Merdan Ağa’ya Hacı Gafur’un çocuğunun durumunu sorar. Hâkim çocuk olduğuna 

şaşırır, Beşir Ağa çocuğun Hacı Gafur’a benzerliğini anlatır, diğerleri de benze şekilde 

çocuğun benzerliğine değinir. Hâkim’i ikna etmek ve inandırmak çabasındadırlar. Kısa 

süre sonra diğer herkes içeri girer. Sırayla herkes ifade verir. 

 Jandarmalar gerçeği söylerler ve çocuk görmediklerini belirtir, yemin ederler. 

Merdan Ağa ve Selman Ağa’nın rengi solar ve şaşırırlar. Birinci jandarmaya Merdan Ağa 

ısrarla sorunca: 

“Merdan Ağa- (Canı çok sıkkın) Peki o vakit onun karısının kucağında küçük 

çocuk görmediniz mi? 

Birinci Jandarma- Hayır, küçük çocuk başka yerde gördük. İstersen onu da 

söyleyelim.  

Merdan Ağa- Güzel, sakin olun!” (Buttanrı, 2006: 175). 

 Ardından gelen dört yalancı şahitte Merdan Ağa’nın kendilerine yalan 

söylemeleri için para verdiğini söyler. Hâkim bunun üzerine yanındakilere de kızar, 

Merdan Ağa’nın dindar bir adam olduğu konusunda kendisine yalan söylediklerini ve bu 

durumda onların da dürüst olmadığını gösterdiğini söyler. Beşir Ağa ve Rahim Ağa 

hâkimden özür dilerler. O sırada şehzadenin saray güvenlik amiri gelir ve hâkime 

duruşma sonucunu, mirasın Hacı Gafur’un bacısına kalıp kalmadığını sorar. Hâkim şaşırır 

ve bunu şehzadenin nasıl bunu bildiğini sorar. Güvenlik Amiri, Merdan Ağa ve Selman 

Ağa’nın planını yalancı şahitlerden duyduklarını ve gerekli tedbirleri aldıklarını anlatır. 

Ardından her ikisini de alıp götürür. Beşir Ağa arkasından söylenir, kendini saf olarak 

göstermeye çalışır. Cabbar Ağa buna inanmadığını belli eder, “Hâkime çok zahmet oldu” 

diyerek kalkıp giderler. Perde kapanır. 

 

3.1.6.3 Oyuna Ait Önerme/Mesaj 

 

 Ahundov’un son komedisi olan bu oyun dönemin mahkeme ve adalet sisteminin 

adaletsizliklerini ve rüşvete bulaşmış yapısını eleştiren bir yapıda ön plana çıkar. Bir 

yandan Çarlık Rusya'sının Tiflis'teki yargı sistemini eleştirme niyetinde olan Ahundov, 



 275 

bir yandan da konuyu ve zamanı değiştirerek Tebriz'deki şeriat mahkemesine taşıyarak 

farklı bir perspektif sunar. Dönemin mahkeme ve yargı sisteminin eleştirisi yapılır. 

 

 Oyunda ana karakter olan Sakine Hanım ile sevgilisi Aziz Bey arasında bir aşk 

hikâyesi de yer alır. Sakine Hanım, geleneksel beklentilere karşı çıkarak özgür iradesiyle 

kocasını seçme hakkını kullanmak için direnmektedir. Bu durum, dönemin toplumsal 

normlarına meydan okuyan bir tutum sergiler. Bu nedenle o dönemdeki Azerbaycan aile 

yapısı içinde kadının konumunu, iradesini ve özgürlüğünü vurgulayan önemli bir eserdir. 

Ahundov’un yarattığı kadın karakterlerle toplumda oluşturmak istediği kadın imajının iyi 

bir örneğidir Sakine Hanım. Kendi hakkında karar verme yetkisini kimseye bırakmaz, 

mücadele eder ve hakkını savunur. Hem evlilik kararı hem de yasal hakları için yılmadan 

mücadeleyi sürdüren güçlü bir kadın imajı çizerek topluma örnek vermektedir. 

 Ayrıca bu mollalar, devlet memurları ve dönemin polisi ile işbirliği yaparak adeta 

hukuksuzluk ortamını sürdürürler. Bu eseri ile Ahundov döneminin sosyal ve hukuksal 

sorunlarını eleştirel bir bakış açısıyla yansıtarak, izleyiciye olayları farklı bir 

perspektiften değerlendirme imkânı sunmaktadır. 

 

 

3.1.6.4 Oyunda Olay Dizisi 

 

3.1.6.4.1 Perde ve Sahne 

 
Oyun üç perdeden oluşmaktadır.  

 
 

3.1.6.4.2 Olay ve Durum Dizisi  

 

 

Sahne Planına Göre Olay Dizisi: 

Sakine Hanım ve hizmetçisi Gülseba konuşur, Aziz Beyi’i çağırtır, Aziz Bey gelir, 

konuşurlar, plan yaparlar, Aziz Bey yan odaya geçer ve dinler. 

Halası Zübeyde Hanım’ı çağırtır, Zübeyde Hanım gelir, konuşurlar, tartışırlar, Zübeyde 

Hanım çıkar. 



 276 

Aziz Bey gelir, konuşurlar, Hasan Ağa’yı çağırtır, Aziz Bey yan odaya saklanır, dinler, 

Hasan Ağa gelir. 

Sakine Hanım ve Hasan Ağa konuşurlar, tartışırlar, Hasan Ağa tehdit eder, gider, Aziz 

Bey tekrar gelir. 

Kerim Ağa gelir, Aziz Bey ve Sakine Hanım’la konuşur, duyduklarını anlatır, Aziz Bey 

ve Hasan Ağa gider. 

Aziz Bey ve Selman Ağa gelir, Sakine Hanım’la konuşur, anlaşır, Selman Ağa gider. 

Merdan Ağa ve Kerim Ağa konuşur, olanları anlatır, plan yaparlar. 

Abbas Ağa ve Zeynep Hanım gelir, konuşup anlaşırlar, planı Merdan Ağa anlatır, Zeynep 

Hanım önce çekinir, Merdan Ağa onu ikna eder. 

Kerim Ağa yan odadan bir çocuk getirir, Zeynep Hanım’a verir, konuşup anlaşırlar, 

Abbas Ağa paraları Merdan Ağa’ya verir. 

Nesir gelir, bir haber verir, çıkar. 

Esad gelir, bir haber verir, çıkar. 

Abbas Ağa ve Zeynep Hanım çıkarlar. 

Merdan Ağa ve Kerim Ağa konuşurlar, Selman Ağa gelir, olanları anlatır, askerlerin 

isimlerini Merdan Ağa’ya verir. 

Kerim Ağa, bekçibaşı Hacı Recepali ve dört yalancı şahit getirir, durumu anlatıp ne 

diyeceklerini Merdan Ağa öğretir, çıkarlar. 

Kerim Ağa şahit olacak Jandarmaları bulup getirir, konuşurlar, Merdan Ağa ikna eder, ne 

diyeceklerini öğretir, çıkarlar. 

Duruşma salonunda Hâkim’in yanında Beşir Ağa ve Rahim Ağa, Merdan Ağa yanlısı 

konuşur, Hâkim çocuğu öğrenir, şaşırır. 

Selman Ağa gelir, şahitlerini getirir, Jandarmalar gerçeği söyler, Merdan Ağa şaşırır. 

Diğer yalancı şahitler de gelir, gerçeği söylerler, Merdan Ağa şaşırır. 

Hâkim duyduklarına şaşırır, dürüst olmadıklarını söyler. 

Şehzadenin Güvenlik Amiri gelir, durumu sorar, herkes şaşırır, Merdan Ağa ve Selman 

Ağa tutuklanır, çıkarlar. 

Mirasın Sakine Hanım’a kaldığını Hâkim, Aziz Bey’e söyler. 

Hileye ortak olan Beşir Ağa ve Cabbar Ağa kınayıcı sözler söyler, Hâkim düşünceli ayağa 

kalkar, giderler. 



 277 

 

 
 

3.1.6.4.3 Atmosfer 

Oyun genel olarak ılımlı ve yumuşak bir atmosferde ilerler. Duruşma sahnesi 

biraz heyecanlı geçse de ılımlı atmosfer oyun sonuna kadar kendini korur. Oyunun ilk 

perdesinde kişilerin odadan girip çıkma temposu hızlıdır, Aziz Bey’in diğer odada 

saklanması ve dinlemesi de merak uyandıran bir atmosfer oluşmasını sağlar. 

 

3.1.6.5 Aksiyon Planı 

 

A ve B kişileri konuşur, C kişisi gelir, C saklanır, D kişisi gelir, konuşur ve gider. 

A ve C kişileri konuşur, C saklanır, D kişisi gelir konuşur ve gider. 

A ve C kişileri konuşur, C saklanır, E kişisi gelir konuşur ve gider. 

A ve C kişileri konuşur, F kişisi gelir konuşur ve gider. 

A ve C kişileri konuşur, G kişisi gelir konuşur ve gider. 

H ve F konuşur, I ve J gelir, konuşurlar, ellerine bir çocuk verilir, anlaşırlar ve çıkarlar. 

H ve G konuşurlar, F beş şahit getirir, konuşup anlaşırlar, çıkarlar. 

F dört Jandarma getirir, H ile konuşup anlaşırlar, çıkarlar. 

K, L ve M ile konuşur, H onlara katılır, G onlara katılır, duruşma başlar. 

Jandarma şahitleri konuşur, giderler. 

Dört şahit konuşur giderler. 

K gerçeği anlar, L ve M’ye kızar. 

N gelir haber sorar, K kararı açıklar, N durumu anlatır, H ve G’yi tutuklar ,çıkarlar 

K kararı C kişisine söyler, çıkarlar. 

 

 

3.1.6.5.1 Kavramlar 

 

Örf ve baskıların merkezde olduğu oyunda, gelenekler, eski yasalar, eşitlik, kadın 

hakları, sınıfsal farklılık, zengin, fakir, dinsel farklılıklar, aldatmak, aldanmak, yargı 

sistemi, yeni yasalar, mahkeme, avukatlar, davalar, şahitler, yalancı şahitler, dürüstlük, 



 278 

yalancılık, vicdan, yolsuzluk, rüşvet, cehalet, ataerkil sistem, dini sömürü ve özgürlük 

gibi kavramlar yer almaktadır. 

 

3.1.6.5.2 Çatışma 

 

Hak x haksızlık, dürüstlük x dolandırıcılık, yasalar x dolandırıcılık, zengin x fakir, 

vicdanlı x vicdansız, kadın hakları xataerkil yapı, eski yasalar x yeni yasalar, hukuk x 

bozgun, meslek vicdanı x dolandırıcılık gibi karşıt kavramlar çatışmaktadır. 

 

3.1.6.6 Oyunda Yer Alan Karakterler 

 

3.1.6.6.1 Kişileştirme tablosu 

7.Tablo 7: Muraffa Vekillerinin Hikâyesi kişileştirme tablosu 

Karakter adı Biyolojik  Sosyolojik Psikolojik Meslek Tavır ve diğer 

özellikler 

Sakine Hanım Genç 

Güzel 

Zengin 

Aziz Ağa’nın 

sevgilisi 

Cesur 

İnatçı 

Dik başlı 

Ev hanımı Kendi 

kararlarını 

almak istiyor 

Ataerkil 

sistem karşıtı 

Aziz Bey Genç 

Bıyıklı 

Yakışıklı 

Fakir 

Sakine 

Hanımın 

sevgilisi 

Cesur 

Akıllı 

Şehzade’nin 

adamı 

Aşkına sadık 

Merdan Ağa Yaşlı Güvenilmez Yalancı 

Hilekâr 

Düzenbaz 

Avukat Genç 

görünmeye 

çalışır 

Selman Ağa  Güvenilmez Dolandırıcı 

Hilekâr 

Avukat Dolandırıcı 

Çift taraflı 

oynuyor 

Kerim Ağa  Güvenilmez Dolandırıcı 

Hilekâr 

Merdan 

Ağa’nın 

yardımcısı 

Dolandırıcı 

Çift taraflı 

oynuyor 



 279 

Zeynep Hanım Genç 

Güzel 

Evlenmeden 

bir erkekle 

yaşamı 

Hacı Gafur’un 

nikahsız eşi 

 

Çekingen 

 

Ev hanımı Yalan 

söylemeye 

önce çekinse 

de sonra kabul 

ediyor 

Abbas Ağa  Zeynep 

Hanım’ın 

kardeşi 

  Kardeşine 

destek oluyor 

Hasan Ağa  Sakine 

Hanımla 

evlenmek 

istiyor 

İftiracı 

Yalancı 

Tüccar Sakine Hanım 

evlenmeyi 

kabul 

etmeyince 

tehdit ediyor 

Gülseba  Sakine 

Hanımın 

hizmetçisi 

Dürüst 

Güvenilir 

Becerikli 

Hizmetçi Kendi çıkarını 

da düşünüyor 

Zübeyde Yaşlı Sakine 

Hanımın halası 

Israrcı 

Ataerkil 

düşünen 

Baskıcı 

Ev hanımı Güvenilmez 

Hâkim  Hürmet görür Dürüst Hâkim Kolay etki 

altında 

kalabilir 

Jandarmalar: 

Bedel 

Kahraman 

Gaffar 

Nazar 

 Toplum 

sayıyor 

Dürüst Jandarma Çift taraflı 

oynuyorlar 

Hacı Recepali  Şehzade 

taraftarı 

Dürüst Bekçibaşı 

Şehzadenin 

casusu 

Çift taraflı 

oynar 

Yalancı 

Şahitler: 

Hepo 

Şeyda 

Kurbanali 

 Hiçbirine 

güvenilmez 

tekin olmayan 

tipler 

Yalancı 

Dolandırıcı 

Haydut kılıklı 

Tehlikeli tipler 

Hilekâr 

Dolandırıcılar 

Kumarbaz 

Kuyumcu  

Tüccar 

Soyguncu 

Çift taraflı 

oynuyorlar 



 280 

Hanife 

Beşir Ağa 

 

 Toplum 

sevmiyor 

Yalancı 

Güvenilmez 

Hâkimin 

görevlisi 

Çift taraflı 

oynuyorlar 

Cabbar Ağa  Toplum 

sevmiyor 

Yalancı 

Güvenilmez 

Hâkimin 

görevlisi 

Çift taraflı 

oynuyorlar 

Nesir    Haberci  

Esad    Haberci  

Şehzadenin 

Güvenlik 

Amiri 

   Haberci  

 

 

3.1.6.6.2 Ana Karakterler 

 

3.1.6.6.2.1. Sakine Hanım 

 

Sakine Hanım karakteri, Azerbaycan edebiyatında önceden görülmeyen ve 

dikkate değer bir kadın kahramandır. Diğer klasik edebiyat eserlerindeki kadın 

tiplerinden farklı olarak, Sakine Hanım, kendi haklarını savunan, cesur ve kararlı bir 

karakter olarak öne çıkar. Ahundov’un kalemiyle şekillenen Sakine Hanım, toplumsal 

normların ve aile baskısının ötesinde, bireysel özgürlüğü ve adaleti savunma çabası 

içindedir. 

Sakine Hanım'ın diğer Ahundov karakterlerinden farklılığı, mücadelesini sadece 

kişisel mutluluğu için değil, kendi insanı hakları için de sürdürmesidir. Bu nedenle, kişisel 

haysiyet ve adalet duygusu onun karakterinde daha da belirgin hale gelir. Sakine Hanım, 

oyunda Perzad gibi diğer karakterlere göre daha gelişmiş bir şekilde tasvir edilmiştir. 

Onun gibi kimsesiz olmasına rağmen, nişanlısı Aziz Bey'in zayıf karakterli olması, 

Sakine'yi daha güçlü ve belirgin bir kahraman yapar. Bu durum, onun kendi başına  

mücadele ettiği ve kararlar aldığı izlenimini güçlendirir. 

Ahundov, Sakine Hanım'ı idealize etmekten kaçınarak, onun karakterinde zayıf 

ve kusurlu yönleri de ortaya koymuştur. Sakine Hanım, hayatın gerçeklikleri konusunda 

bazı naif düşüncelere sahiptir. Örneğin, o dönemin devlet dairelerinde kanunun işlediğini 

ve mahkemede adalet bulunduğunu düşünürken gerçeklerle yüzleşmek zorunda kalır. 



 281 

Ancak bu, onun cesaretini ve iradesini gölgelemeyecek kadar güçlü bir karakterizasyonla 

sunulmuştur. 

Sakine Hanım'ın karakterindeki bu derinlik, Ahundov’un dönemin sosyal ve 

hukuksal sorunlarını nasıl ele aldığını gösterir. Onun eserindeki kadın kahramanlar, 

sadece kişisel mutlulukları için değil, toplumsal adalet ve özgürlük mücadelesinde de yer 

alarak dikkat çekerler. Bu bağlamda, Sakine Hanım, Azerbaycanlı genç kadınların o 

dönemdeki mücadeleci ruhunu ve iradesini sembolize eden önemli bir karakter ve olumlu 

bir kadın imajı olarak görülebilir. 

Sakine Hanım tipi, Azerbaycan edebiyatındaki geleneksel kadın karakterlerinden 

farklı olarak, toplumsal cinsiyet rollerini ve adalet arayışını sorgulayan, güçlü bir yapıya 

sahiptir. Onun hikâyesi, Ahundov’un edebî anlayışının ve toplumsal eleştirisinin bir 

yansıması olarak okunabilir. 

 

3.1.6.6.2.2. Aziz Bey 

 

Ahundov’un bu oyununda Aziz Bey'in karakter analizi üzerine yapılan yorumlar 

oldukça derindir ve onun piyeste nasıl bir rol üstlendiğini anlamak açısından önem taşır. 

Aziz Bey, Sakine Hanım'ın nişanlısı olmasına rağmen, olayların gelişiminde belirgin bir 

şekilde arka planda kalmaktadır. Realist bir bakış açısıyla değerlendirildiğinde, gerçek 

hayatta böyle bir erkeğin bu kadar sessiz kalması sıra dışıdır. Ahundov’un bu tercihi, 

Sakine Hanım'ın karakterini daha belirgin hale getirebilmek için bilinçli olarak yapmış 

olabilir. Aziz Bey'in, oyunda Sakine Hanım’ın etrafında dönmesi ve onun hikâyesinin 

merkezinde yer alması, onun dramatik etkisini artırmıştır (Akpınar, 1980: 155). 

Oyunun son sahnesinde Aziz Bey'in Şehzade vasıtasıyla mahkemeye müdahale 

ettiği görülür. Bu durum, Aziz Bey'in olayların gelişiminde belki de sessiz bir şekilde 

önemli bir rol üstlendiğini göstermektedir. Kendisi işsiz bir durumda olan, eğitimini 

yarıda bırakmış bir karakter olarak tasvir edilir. Ancak toplum içindeki itibarı, babasının 

Şehzade'nin yanında çalışmasından kaynaklanmaktadır. Bu durum, onun kişisel 

güçsüzlüğü ile toplumsal konumunun çelişkisini ortaya koyar: 



 282 

“Aziz Bey- Böyle düşmanların yüzü gelsin. Bir sapan taşı, yüz karganın hakkından 

gelir. Hemen şimdi şehzadeye gidip bu durumu ayrıntısıyla bildiririm. Kendisi bu işe bir 

tedbir alsın. 

Sakine Hanım- Şehzade mahkemeye mani olamaz, gene bir avukat tutmamız 

gerekir.  

Aziz Bey- Şehzade mahkemeye mani olamaz ama Hasan Ağa gibi namussuzların 

hilesini ve zararını def edebilir. Bu işi şehzadeye bildirmem gerek. Benim babam onun 

yanında çok hizmet gördü. Benim hatırıma sayar. Müracaat ettiğimde vazife vermeye ve 

babamın tımar köylerini bana devredeceğine dair söz verdi. 

Sakine Hanım- Doğru olan evvela bir avukat tutmaktır. Sonra bu durumu 

şehzadeye bildirirsin. O da haklıyı, haksızı ayırmaya yardım etsin” (Buttanrı, 2006: 168). 

Aziz Bey'in karakteristik özelliklerinden biri, Sakine Hanım'a duyduğu yoğun 

sevgi ve onun için göstereceği her türlü fedakârlığı dile getirmesidir. Ancak aynı zamanda 

Sakine Hanım’ın Ağa Hasan ile ilişkisinden de şüphelenir ve zaman zaman bu durumu 

öfkeyle ifade eder: 

“Aziz Bey- Sakine Hanım, sen de biliyorsun ki ben mektepten çıkalı iki yıldır 

senin aşkın yüzünden Tebriz'den ayrılmadım. Senin kardeşin ne kadar bana 

sitem edip seni benden uzaklaştırmaya çalıştıysa da benim de sana o kadar 

sevgim arttı. Onun eziyetlerine sabredip dayandım. Çünkü sana kavuşmamın 

mümkün olacağını ümit ediyordum. Şimdi kavuşma zamanı yaklaştı, sana 

kavuşmak ümidiyle kendimi avutup teselli bulmaktaydım. Ama yine beni mutsuz 

etmek istiyorlar. 

Sakine Hanım- Ne konuşuyorsun? Açık konuş, arzun nedir? Ne dediğini 

anlamıyorum. 

Aziz Bey- Nasıl anlamıyorsun? Senin haberin yok mu? Dün Tüccar Hasan Ağa, 

Tüccar Melik'in, tüccarlar kethüdasının ve Molla Bağır'ın karısını halanın 

yanına dünürcü göndermiş ve halan da seni ona vermeye söz vermiş. 

Sakine Hanım- Halam boşuna söz vermiş. Onun sözüne bakan kim?  

Aziz Bey- Hayır bu sözlerle ben teselli olamam. Ya hemen şimdi halanı çağırıp 

Hasan Ağa’ya gitmeyeceğini söyleyeceksin, ben de duyacağım ya da bugün ben 

Hasan Ağayı öldüreceğim. O arşın ölçücü kimdir ki benim sözlüme göz dikiyor! 



 283 

Vallahi hemen şimdi gidip bu hançer ile onun bağırsaklarını yere dökerim” 

(Buttanrı, 2006: 164). 

Bu diyalogdan anlaşılacağı üzere Aziz Bey duygusal zayıflığını ve hırçınlığını 

sergileyen bir erkektir. Aziz Bey'in oyunda fakir ve dinsiz olarak görülmesi, toplum 

içindeki düşük konumunu ve hor görülmesini evliliklerine o dönemde mâni olma 

sebebidir.Bu sebeple ölmeden önce Hacı Gafur, kız kardeşi Sakine'yi Aziz Bey'e vermeye 

yanaşmaz: 

“Zübeyde- Sakine, ne söylüyorsun? Ben senin fikrini biliyorum. Senin maksadın 

Aziz Beye gitmektedir. O dinsize göre töreler nedir ki! Bütün ölülerimizin ruhu 

seni lanetleyecek. Bizim kanımızı dinsizin kanına karıştıracaksın. Hiç böyle bir 

iş bizim soyumuz da görülmüş müdür? Mümin ve itikatlı bir tüccarın kızı bir 

dinsize gidecek mi? 

Sakine Hanım- Hepsi de Allah'ın kullarıdır. Aziz Beyin babası dinsizdi. Kendisi 

bir gün divana çıktı mı? Onun da dinsiz olacağını ne biliyorsun? 

Zübeyde- Ne fark eder? Dölü, dinsiz dölüdür” (Aktaran Buttanrı, 2006: 166). 

Aziz Bey’in babasının Şehzade'nin yanında memur olarak çalışması Aziz Bey'i 

güçlü göstermiş, oyun sonunda onun Şehzade ile görüşmesi ile mahkemenin gidişatı 

tamamen değişmiştir. 

Şehzade'nin piyeste adı geçse de doğrudan sahnede görünmez. Onun adaletin 

tecellisi için etkili bir figür olduğu belirtilir. Bu, Aziz Bey'in karakteriyle 

karşılaştırıldığında, adalet arayışında gerçek bir etki yaratma potansiyeline sahip daha 

güçlü ve otoriter bir figür olarak tasvir edilir. Bu bağlamda, Timur Ağa tipiyle benzerlik 

gösterir, çünkü her ikisi de idareci figürler olarak adaletin sağlanması için mücadele 

ederler. 

Sonuç olarak, Ahundov’un bu oyununda Aziz Bey'in karakteri hem kişisel 

zayıflıkları hem de toplumsal konumuyla derinlemesine işlenmiş bir karakterdir. Onun 

oyundaki rolü, Sakine Hanım'ın hikâyesini vurgulamak ve dramatik etkiyi artırmak için 

bilinçli bir şekilde tasarlanmıştır. 

 

 

 



 284 

3.1.6.6.2.3. Merdan Ağa 

 

Ağa Merdan, oyun içinde en hilekâr ve şeytani zekâya sahip bir karakter olarak 

betimlenmektedir. O, diğer avukatlara yön veren, dolandırıcılık şebekeleri kuran ve kendi 

çıkarları için her türlü yolu deneyen bir figür olarak karşımıza çıkar. Aslında onun 

yanında olan Kerim Ağa, Merdan Ağa’yı söyle tarif etmektedir: 

“Kerim Ağa- Elbette hanım, dostluk böyle zamanlarda lazımdır. Çünkü Merdan 

Ağa yerin göğün haramzadesidir. Vakit geçmeden önce sizi onun 

hilekârlıklarından haberdar etmeye kendimi mecbur hissettim. Yoksa iş işten 

geçince çaresi bulunmaz. 

Sakine Hanım- Merdan Ağa bana ne yapacak Kerim Ağa? 

Kerim Ağa- Ne mi yapacak? Kardeşinin karısına vekil olmuş, onun adına 

mahkemeye çıkacağını işittim. Bu işlerde o çok hünerlidir. Onunla baş etmek çok 

zor.  

Sakine Hanım- Mahkemeye çıkıp bana ne yapacak? Kardeşimin evladı yok ki 

parasına mirasçı olsun. Karısı ise mirasçı olamaz. Çünkü geçici nikâhlıdır. Bu 

Merdan Ağa yeya baska düşman bana ne zarar verebilir? 

Kerim Ağa- Hanım, böyle işlerde sizin tecrübeniz azdır. Merdan Ağa her ne 

isterse ona bir yol bulur. Onun karşısında gaflette olmamak gerekir” (Aktaran 

Buttanrı, 2006: 169). 

Oyunda, Merdan Ağa’nın, Hacı Gafur'un karısı Zeynep’i kandırarak dava 

açmasını sağladığı, yalancı şahitler ve manipülasyonlarla davayı lehine çevirmeye 

çalıştığı anlatılır. Adaleti çiğneyerek, hukuku kendi çıkarları doğrultusunda manipüle 

eden biri olarak betimlenir. Onun etrafında dönen diğer karakterler de onun emirlerini 

yerine getiren küçük kopyalar gibi görünür. 

Oyunda temel tenkidi, feodal ve mutaassıp bir toplum yapısında adaletsizliğin ve 

haksızlığın nasıl egemen olduğunu göstermektedir. Hukukun ve adaletin güçlülerin 

istediği şekilde işlediği, kimsesizlerin ve güçsüzlerin hukuk karşısında korumasız kaldığı 

vurgulanmaktadır. Merdan Ağa ve onun gibi dava vekilleri, bu adaletsiz sistemin üst 

katmanlarına mensup kişiler olarak eleştirilmekte ve toplumda soygunculuk ve 

dolandırıcılık şebekelerinin nasıl işlediği anlatılmaktadır. Dönemin hukuk sisteminde 



 285 

haklı olmanın değil kurnaz ve hilekâr olmanın kendi lehinde karar vermede daha etkili 

olduğu, üst kesimlerde tanıdıkların da bu yönde etkili olduğu anlatılmaktadır. 

Ayrıca Merdan Ağa elde ettiği güç sayesinde kendi yaşı ve medeni durumuna 

rağmen fırsat yakaladığı düşündüğü zengin olacak bir kadını ikinci eş olarak almak ister 

ve ona göz koyar. Buradan anlaşılan dönemin toplumsal yapısının da buna müsaade ettiği, 

kadınların eş seçimlerinde özgür olamadığı, zengin bir kadın olsa bile ancak bir erkekle 

evlenirse zenginliğini kullanabildiğidir. Zeynep Hanım’ın avukatıyla konuşmaya 

gelirken erkek kardeşini yanında getirmesi de bunu destekler yönde sahnede 

gösterilmektedir. 

Oyunun son sahnesinde bekçi başı Hacı Recepali’nin Şehzade’ye haber 

vermesiyle yaptığı hilekârlık anlaşılır, yalancı şahitler doğruyu söyler, Merdan Ağa 

şaşırır ve en sonunda Şehzadenin Güvenlik Amiri tarafından tutuklanır. 

Merdan Ağa’nın bu karakteri ve bize gösterdiklerine göre Ahundov bu oyunla 

İran veya Çarlık Rusya’sı gibi feodal ve otoriter rejimlerde adaletin nasıl ihlal edildiğini 

ve güçlülerin nasıl istedikleri gibi kararlar aldığını gözler önüne sermektedir. 

 

 

 

3.1.6.6.3 Yardımcı Karakterler 

 

3.1.6.6.3.1. Zeynep Hanım  

 

Zeynep Hanım, Hacı Gafur'un muta nikâhlı eşi olarak tanıtılan, nikâhsız ve 

çocuksuz olmasına rağmen Merdan Ağa’nın teşvikiyle Sakine Hanım’a karşı miras 

davası açar. Onun karakteri, oyunda önemli bir rol oynar ve çeşitli çelişkilerle doludur. 

Zeynep Hanım, genel olarak cahil ve kendi hakkında karar veremeyen bir karakter 

olarak tasvir edilir. Kardeşi Ağa Abbas'ın yardımı olmadan hareket edemez ve Merdan 

Ağa’nın etkisi altında hilelere bulaşır. Hacı Gafur'un ölümünden sonra evde bulduğu bin 

tümen parayı alır, ancak bu durumu kimseye söylemez. On yıl boyunca Hacı Gafur'a 

hizmet etmiş olması, Zeynep'in miras konusundaki hak iddiasını vicdanen meşru 

görmesine neden olur. Bu durum, Zeynep'in oyunda Merdan Ağa’nın teklifini kabul 



 286 

etmesinde etkilidir; yani mahkemede yalan söyleyerek Hacı Gafur'un bir oğlu olduğunu 

iddia etmesi, onun çaresizlik ve maddi zorluklar içindeki bir kararlılığı olarak sunulur. 

Zeynep Hanım'ın karakter analizi, oyunun hukuki ve ahlaki sorunlarını gözler 

önüne serer. Onun hikâyesi, kadınların dönemin sosyal yapısında nasıl sıkışıp kaldığını 

ve güçlü erkek figürlerin etkisi altında nasıl zayıfladıklarını gösterir. Aynı zamanda, 

Zeynep'in doğruluğu ve vicdanı, oyunda hukukun ve adaletin sadece yasalara göre değil, 

insanların içinde bulunduğu zor durumlarda nasıl sınandığını da yansıtır. 

 

 

3.1.6.6.3.2. Gülseba Hanım 

 

Gülseba Hanım ise Sakine Hanım'ın hizmetçisi olarak karşımıza çıkan bir 

karakterdir. O, basit özelliklerle canlandırılmış ve genellikle sahnelerin kuruluşunda aracı 

bir karakter olarak işlev görür. Kendi menfaati için Sakine Hanım'ın mirasından pay 

almayı umar ve oyunun ilerleyen bölümlerinde bu çabalarını gösterir. 

 

 

 

3.1.6.6.3.3. Kerim Ağa 

 

 Oyunda ilk sahnede Sakine Hanım’a dost görünerek ve yalan söyleyerek yaklaşan 

Kerim Ağa’nın aslında Merdan Ağa’nın yandaşı ve yardımcısı olduğunu ikinci sahnede 

öğreniriz. Yaptıklarından, insanları Merdan Ağa’ya getirip götürmesinden de Kerim 

Ağa’nın aslında küçük bir kopyası olduğunu anlarız. Kerim Ağa da yalan söyleyerek 

insanları kandırmakta usta, dolandırıcılıkta hünerli bir kişi olarak çizilmiştir. 

 

 

3.1.6.6.3.4. Selman Ağa 

 

 İlk sahnede dürüst bir avukatmış gibi görülen Selman Ağa, ikinci sahnede 

karşımıza Merdan Ağa’nın yandaşı ve işbirlikçisi olarak çıkmaktadır. Çift taraflı oynayan 



 287 

hilekâr bir avukattır. Mahkemede bu durum ancak sonunda açığa çıkar. En az Merdan 

Ağa kadar dolandırıcı ve hilekâr bir avukat olarak sahnede gösterilir. Oyun sonunda o da 

Şehzadenin Güvenlik Amiri tarafından tutuklanır. 

 

3.1.6.6.3.5. Beşir Ağa ve Cabbar Ağa 

 

 Hâkimin yanında onu etkileyici sözler söylemek konusunda usta, mahkemede 

görevli kişilerdir. Nuhulular gibi birlikte hareket ederler. Başlangıçta Merdan Ağa’yı 

dindar gibi gösterirler ama sonrasında gerçek ortaya çıkınca daha önce hiç böyle bir şey 

söylememişler gibi kınayıcı sözler söyleyerek kendi hatalarını örtbas etmeye çalışırlar. 

 

3.1.6.6.3.6. Zübeyde Hanım 

 

 Sakine Hanım’ın halasıdır, onu zorla istediği kişiyle evlendirmek ister. Toplumun 

ataerkil yapısına uygun davranılması gerektiğini vurgular, yeni sistemi ya da eşitlik gibi 

kavramları kabul etmez. Yeğenine kadın olarak evlilik konusunda kendi karar vermek 

istediği için kızar ve kadına uygulanan toplum baskısını hatırlatır: 

“Zübeyde- Utan, utan! Kız çocuğuna büyüğünün yanında böyle konuşmak 

yakışmaz. Seni ne ilgilendirir? Sana koca lazımdır, her kime verirlerse ona gidersin. 

Sakine Hanım- Hayır, konuşacağım! Ben tercih hakkımı başkasına bırakmıyorum. 

Beni hiç kimseye veremezsin.” 

 Hasan Ağa’nın üçkâğıtçı olmasını ise iyi bir şey olarak görür ve bu durumu 

destekler: 

“Zübeyde- Başkalarına üç kağıtçıdır. Bizim için iyidir. Ticarette mahareti var, 

zenginliği var. Para kazanmada hünerli. Tebriz'in bütün saygın insanları ile tanıdık, dost 

ve akrabadır. Bundan daha iyi kocayı nerden bulacaksın?” 

Sakine Hanım direnince kendi sözünün arkasında durur ve toplumda yerini ve 

önemini kaybetmek istemediği için ısrar eder: 

“Zübeyde- Bu asla olmaz. Sen kimsin ki benim sözümden çıkacaksın? Adam 

Tebriz'in ileri gelen adamlarının eşlerini bana gönderdi. Ben çocuk değilim. 

Onunla evlenmenin senin yararına olacağına inandım, onun için de söz verdim. 



 288 

Şimdi beni sen Tebriz kadınlarının yanında bir paralık mı etmek istiyorsun. 

Nihayet benim de kendime göre bir adım, hayâm var. 

Sakine Hanım- Senin adına, haysiyetine zarar gelmesin diye ben bir ömür 

mutsuz mu olayım? Bana garip teklifte bulunuyorsun hala. Vallahi kıyamet 

kopsa bile ben Hasan Ağa’ya gidecek değilim. Sana bu niyetinden vazgeçmesini 

bildir diyorum. Yoksa vallahi onu kendim çağırtıp beş yüz hakaretle yüzüne karşı 

derim. Onu köpekten de haysiyetsiz ederim. 

Zübeyde- (İki eliyle yüzünü tırmalayıp) Vay, Allah belânızı versin ay kızlar! 

Yüzünüzde bir parça hayâ, utanma kalmamış. Sakine, ben senin gibi utanmaz 

arsız görmedim. Biz de genç kızdık, hayâdan başımızı kaldırıp da büyüğümüzün 

yüzüne bakamazdık. Sizin hayâsızlığınızdan Tebriz'de veba eksik olmuyor. 

Sakine Hanım- Hayır, veba soysuz kişilerin sahtekârlığındandır. O sahtekâr 

altmış bin tümen paranın kokusunu alıp onun için beni almaya talip olmuştur. 

Yoksa o beni sevdiği için mi evlenmek istiyor? Madem beni almak istiyordu da 

niye kardeşimin sağlığında hiç sözünü etmedi?” (Buttanrı, 2006: 165-166). 

 Oysa diyaloğun devamından anladığımız üzere Hasan Ağa sadece miras kalacak 

para için bu evliliği istemektedir ve eğer evlenmezlerse güçlü tanıdıkları vasıtasıyla bu 

mirası Sakine Hanım’ın almasına engel olabilecektir: 

“Zübeyde- Kardeşinin sağlığında belki evlenmek fikrinde değildi. Altmış tümen 

masalım iyi aklıma getirdin. Hasan Ağaya gitmezsen altmış bin tümenin 

batacağını biliyor musun? 

Sakıne Hanım- Niye batacak? 

Zübeyde- Çünkü Hasan Ağa gider kardeşinin karısına yardım eder. Dostları ve 

akrabalarıyla onun için çalışır, senin hakkını alırlar. 

Sakine Hanım- Güzelmiş, bir nikâhsız kadın gelip benim mirasıma, nasıl ortak 

olacakmış bilmiyorum. Yoksa ülkede hak ve adalet yok mu?” (Buttanrı, 2006: 

166-167). 

 Sakine Hanım çok saf ve ülke şartlarını bilmeden hakkını aramakta ve masum bir 

şekilde hukuk sistemine hala güvenmektedir. Ona daha önce yaşanan bir olayı 

hatırlattığında dönemin hukuk sistemini net olarak anlar, oyunun devamında 

karşılaşacağımız durumlara hazırlanırız: 



 289 

“Zübeyde- A çocuğum, halkın hilesine akıl erdirilir mi? Hacı Rahim'in karısının 

Hacı Rahim'in zenginliğinde ne hakkı vardı ki on iki bin tümen para, bir mamamı 

onun oğlu Rıza Ağadan alıp o kadına verdiler? Kadının avukatı hile ile bir bağış 

senedi hazırlayıp Hacı Rahim'in sağlığında karısına on iki bin tümen para ile 

bir hamam bağışladığını söyledi. Beş altı kişi de bu konuda şahitlik etti. Biçare 

Rıza Ağayı bağırta bağırta o kadar parayı aldılar, o kadına verdiler. Ama bütün 

Tebriz bu işte hile olduğunu biliyor. Rıza Ağa’nın feryadı hiçbir yere ulaşmadı. 

Sen sanki Rıza Ağa’dan daha mı güçlüsün? Tebriz'in şeytan fikirli avukatlarının 

hilesiyle hiç başa çıkmak mümkün mü?” (Buttanrı, 2006: 166-167). 

 Her şeye rağmen Sakine Hanım fikrinde ısrar eder ve ne olursa olsun Hasan Ağa 

ile evlenmek istemediğinde diretir. Zübeyde Hanım ise onu dinlemez ve susturur: 

“Zübeyde. Sen kız çocuğusun, aklın başında değil. Kendi iyiliğini 

düşünmüyorsun. Ben ona gidip kız razı olmuyor diyemem. Seni verdim, 

gideceksin. Daha fazla konuşma” (Buttanrı, 2006: 166-167). 

 Bu diyalog oyunun ilk sahnesi başında yaşanır ve bize genel olarak dönemin kadın 

hakları, hukuk sistemi ve toplumsal baskılar üzerine net bir görüntü sunar. Ahundov oyun 

başında seyirciye bunu göstererek bir fikir vermiş ve olacakların haberini Zübeyde Hanım 

vasıtasıyla göstermiştir. 

 

3.1.6.6.3.7. Hasan Ağa 

 

 Oyunda ilk perdede Sakine Hanım çağırır ve konuşmak ister, kendisiyle evlenmek 

istemediğini net bir dille söyler. Fakat Hasan Ağa ilk olarak bir kadının bu kadar net 

konuşmasına şaşırır, ama sonrasında bunu belki de kendi erkeklik gururuna ve 

toplumdaki varlıklı konumuna yediremez, Sakine Hanım’ı tehdit eder. 

 

3.1.6.6.3.8. Hâkim 

 

 Oyunun en son duruşma sahnesinde karşımıza çıkar, başlangıçta çevredeki 

görevlilerin etkisiyle Merdan Ağa’nın dindar ve dürüst bir kişi olduğuna hemen inanır. 



 290 

Fakat sonrasında şahitlerin ifadesi ile gerçeği anlar. Şehzadenin görevlisinin de etkisiyle 

gerçeği görüp yanındakilere kızar. 

 

 

3.1.6.6.4 Fon Karakterler 

Jandarmalar; Bedel, Kahraman, Gaffar, Nazar ile Yalancı Şahitler; Hepo, Şeyda, 

Kurbanali, Hanife, Hacı Recepali, Nesir, Esad, Güvenlik Amiri ve Abbas Ağa bu grupta 

gösterilebilir. 

 

3.1.6.7 Oyunda Yer Alan Farklı Milletlere Ait İzler 

 

Bu oyunda geçen farklı milletlerden izler konusunda Ali İhsan Kürekçi 

çalışmasında şöyle bahsetmektedir: 

 “Muraffa Vekillerinin Hikâyeti (Şehri-Tebrizde)”’nde Ehli-zeleme olarak 

adlandırılan bir topluluk yer almaktadır. Ehli-zeleme: Eziz Bey, Sekine Hanım’ın 

sevgilisi ve nişanlısı olarak tanıtılmıştır. Fakat metinden anlaşıldığına göre Hacı Gafur 

sağlığında onların evlenmesine onay vermemiştir. Sekine Hanım’ın halası Zübeyde de 

onların evliliğine karşı çıkmaktadır. Zübeyde Hanım bu durumu, Eziz Bey’in Ehli-

zeleme’den türemesine bağlamıştır. İran’da Müslüman Şii din adamları, devlet 

adamlarına bu adı vermiş ve bu zümreye olumsuz bakmışlardır. Din adamlarına göre 

devlet yönetimi, Şii peygamberlerin gerçek varisleri olan din adamlarına bırakılmalıdır. 

M. F. Ahundov, Zübeyde’nin ağzından devlet memurlarını zulüm ve baskı ehli olarak 

tenkit etmiştir” (Kürekçi,2015: 267). 

 Ahundov’un yazdığı haliyle metinde şu şekilde yer almaktadır: 

 Zübeyde. Sekine, ne danışırsan? Men senin fikrini bilirem! Senin qerezin budur ki, 

gedesenEziz beye, o ehli-zelemedentöreyene, tamam ölülerimizin ruhunu özüne 

qarğadasan. Bizim qanımızıehli- zelemeqanınaqarışdırasan. Bele iş heç bizim 

ocağımızda görükübdürmü? Mömin vemütteqi tacirin qızı nedir, ehli-

zelemeyegetdinedir?! 

SekineHanım. Hamı Allah bendesidir. Eziz beyin dedesi ehli-zeleme idi; Özü ki, hele 

divan qulluğunagirmeyibdir? Nemelumdur ki, o da ehli-zelemeolacaq? 



 291 

Zübeyde. Ne tefavütü? Nütfesi ki, ehli-zelemenütfesidir” (Ahundzade, 2005: 162-163). 

 Memmedov’un izahlar bölümünde belirttiği üzere “Ehli-zelâme- Müslüman Şii 

ruhaniler devlet memurlarını “ehli-zelâme” olarak adlandırır ve onlara olumsuz bir 

bakış beslerler. Onlara göre, devlet Şii peygamberlerin gerçek varisleri olarak kabul 

edilen ruhanilere mensup olmalıdır. M.F. Ahundzade de Zübeyde'nin dilinde İran devlet 

memurlarını zulüm ve despotlar olarak eleştirirdi” (Ahundzade, 2005 I.Cilt, Memmedov, 

2005: 274). 

 

  

3.1.6.8 Oyunda Yer Alan Mekân, Şehir Adları ve Nesneler 

 

Tebriz’de geçen oyunda Gezvin, Erdebil, Hemedan, Muraga, Eher, Buhara gibi 

yer adları geçmektedir. 

Oyunun ilk sahnesi Sakine Hanım’ın evinde başlar, sonra Merdan Ağa’nın evinde 

devam eder ve son sahne duruşma salonunda geçer. 

3.1.6.9 Oyunda Zaman Kullanımı 

 

Oyundaki tüm olaylar iki günlük bir zaman dilimi içerisinde yaşanır. Sakine 

Hanım’ın evinde gündüz saatlerinde başlayan oyun aynı günün devamında Merdan 

Ağa’nın evinde devam eder. Ertesi gün duruşma salonunda son sahne açılır. 

 

3.1.6.10 Oyunda Kostümler 

 

Oyundaki kostümler dönemin insanlarını ve bölgeyi yansıtır şekildedir. Kadınlar 

çarşaflı, örtülü ve peçeli, erkekler dönemsel kıyafetlerinde görülmektedir. Erkekler, 

kaftan, cübbe, kalpak gibi kıyafetler kullanır. Zeynep Hanım’a getirip verdiği çocuk 

kundak içerisine sarılmıştır.  

 

 

 



 292 

3.1.6.11 Oyun Değerlendirmesi 

 

Ahundov’un 1855 yılında Türkçe olarak kaleme aldığı “Muraffa Vekillerinin 

Hikâyesi”e Tebriz'de geçen bir olayı konu alır. Yazarımız eserinde, eski mahkeme ve 

adalet sisteminin adaletsiz ve rüşvete bulaşmış durumuna odaklanır. Ahundov, Tiflis'te 

gözlemlediği çarlık yargı sisteminin eleştirisini yapabilmek için komedi türünü 

kullanarak zamanını ve konusunu değiştirerek Tebriz'de bir şeriat mahkemesine 

taşımıştır. 

Hikâyenin ana karakteri, yeni ölen zengin bir tüccar olan Hacı Gafur Tebrizli'nin 

kız kardeşi Sakine Hanım'dır. Hacı Gafur'un ölümüyle tüm mal varlığı yasal olarak 

Sakine'ye geçer fakat ağabeyinin nikâhsız karısı Zeynep Hanım da hak iddia ederek 

mahkemeye başvurur. Zeynep'i savunan avukat Merdan Ağa, büyük miktarda para 

karşılığında bir hile planlar. Zeynep'in mahkemede Hacı Gafur'dan bir çocuğu olduğunu 

iddia etmesini ister çünkü böylece mirastan pay alabilecektir. Merdan Ağa, bu hileyi 

mahkemede kabul ettirmek için rüşvet vererek yalancı şahitler tutar. Sakine Hanım ise 

başka bir avukata başvurur ancak o avukat da aslında Merdan Ağa’nın işbirlikçisidir ve 

asıl hedefleri mirasın yarısını alarak kendi aralarında paylaşmaktır. Ancak yargılama 

sonucunda gerçekler ortaya çıkar ve hikâye Sakine Hanım’ın lehine sonuçlanır. 

Aynı zamanda Sakine Hanım ile sevgilisi Aziz Bey arasındaki aşkı da işlenir. 

Sakine Hanım, halasının kendisini zorla varlıklı biriyle evlendirmeye çalıştığı dönemde 

özgürce kocasını seçmeye karar verir. “Muraffa Vekilleri Hikâyesi”, o dönemdeki 

Azerbaycan aile yaşamında kadının konumunu, kadın iradesini ve özgürlüğünü 

vurgulayan bir eserdir.  

Sakine Hanım'ın karakterindeki derinlik, Ahundov’un dönemin sosyal ve 

hukuksal sorunlarını nasıl ele aldığını gösterir. Onun eserindeki kadın kahramanlar, 

sadece kişisel mutlulukları için değil, toplumsal adalet ve özgürlük mücadelesinde de yer 

alarak dikkat çekerler. Sakine Hanım da Azerbaycan toplumunda yaşayan genç kadınların 

o dönemdeki mücadeleci ruhunu ve iradesini sembolize eden önemli bir karakter ve 

olumlu bir kadın imajı olarak görülebilir. 



 293 

Ayrıca dönemin mahkeme ve yargı sisteminde, insanları savunmak yerine 

hilelerle mallarını almaya çalışan avukatları eleştirmektedir. Bu avukatlar, devlet 

memurları ve o dönemin polisiyle işbirliği yaparak bu haksızlığı sürdürmektedirler. 

Ahundov’un bu eseri hem adalet arayışı içindeki bireylerin mücadelesini 

anlatmakta hem de toplumun kadın hakları ve adalet gibi temel konularına dair derin 

eleştiriler getirmektedir. 

  



 294 

 

3.2 Ahundov’un Eserlerinde Ana Temalar 

 

 Azerbaycan Edebiyatı’nın ve Doğu’nun Moliere’i olarak anılan Ahundov, ilk 

eserinden itibaren toplumsal yapıyı, toplum içerisindeki çatışmaları, dış gelişmeleri, 

bilimsel ilerlemeleri, yozlaşmış inançları, cehaleti ve çeşitli yanlışlıkları ustalıkla kaleme 

almıştır. Ahundov’un eserlerinde vurguladığı kavramlar genel olarak; akılcılık, cehalet, 

eleştirel bakış, despotizm, özgürlük, kanun, kadın, din, eğitim, uygarlık gibi temalardır. 

Biz çalışmamızın son bölümünde özellikle beş oyununda yer verdiği ve bizce daha çok 

vurguladığı “kadın imajını”, “cehalet” ve “akılcılık” temalarını ele almayı tercih ettik. 

Ahundov, özellikle de Azerbaycan toplumunda o dönemde var olan “kadın sorunlarına” 

dikkati çekmek istemiştir. Yazar, eserlerinde eleştirel bakış ve hiciv tekniklerini 

kullanırken toplumda var olan düzen içerisinde kadının durumunu da gözler önüne 

sererek eleştirmiştir. Toplumda var olan cehalet sorununu oyunları aracılığıyla yok etmek 

isteyen Ahundov, toplumunu akılcı bir yönde yönlendirmek çabasında olmuştur. 

 

 

3.1.1. Ahundov’un Eserlerinde Kadın 

  

 Feodal yapı altında ezilen kadının adeta resmini çizen ve izleyicisine bu durumu 

açıkça gösteren Ahundov, yapının değişmesi gerekliliğini vurgulamış ve eserlerini bunun 

için bir araç olarak kullanmıştır.  

 Kadının özgürlük sorunu onun eserlerindeki en temel sorunlardan biridir. 

Toplum şartlarının zamanla değiştiği gerçeğiyle birlikte, yeni Azerbaycan toplumunun 

şekillenmesinde kadına verilecek özgürlükler, kaldırılması gereken baskılar ve feodal 

sistemin zorlamalarının sahnede açıkça gösterilmesi, Ahundov’un toplumu yönlendirmek 

için kullandığı bir araçtır. Kimsenin konuşmaya bile cesaret edemediği konuları o 

sahneye taşımış ve dile getirmiştir. 

 Ahundov’un yarattığı kadınların gururlu duruşları vardır. Kadınların yaşam 

tarzlarına, toplumsal pozisyonlarına, dünya görüşlerine, sosyal konumlarına ve değer 

yargılarına eserlerinde geniş bir şekilde yer verilmiştir.  



 295 

 Ahundov, İlk komedisi olan “Hikâyet-i Molla İbrahim Halil-i Kimyager” dışında 

diğer beş komedisinde kadın karakterlerine önemli bir yer vermiş ve Azerbaycan 

kadınlarının özelliklerini tam olarak yansıtan tipler oluşturmuştur. Başlıca kadın 

karakterleri sırasıyla oyunlarda şöyledir:  

Hikâyet-i Mösyö Jordan ve Derviş Mesteli-Şah Câdüger-i Meşhur: Şehrebanu Hanım, 

Şerefnisa Hanım, Gülçehre, Hanperi, 

Hikâyet-i Hırs-ı Guldur Basan: Perzad, Zeliha, Suna, 

Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran: Şule, Nisa, Ziba, Peri, 

Sergüzeşt-i Merd-i Hasis veya Hacı Kara: Suna, Tükez, Tayyibe, 

Muraffa Vekillerinin Hikâyeti: Sakine Hanım, Zübeyde Hanım, Zeynep Hanım, Gülseba. 

 Bu listeye bakıldığında farklı sınıflardan ve farklı konumlarda yeralan toplam on 

sekiz kadın karakter olduğunu görmekteyiz. Böylelikle Ahundov Doğu tiyatro sahnesine 

ilk kez Doğulu kadın karakterleri sahneye çıkarmıştır. Onun kadın karakterlerinin tamamı 

Azerbaycan halkının o dönem mevcut olan yaşamından, çevresinden alınmış ve 

yaratılmıştır. Bu kadın karakterler sayesinde Ahundov, kadının toplumdaki yeri ve elinde 

tutuğu gücü göstermesi bakımından önemli eserler kaleme almıştır. 

 Hikâyet-i Mösyö Jordan ve Derviş Mesteli-Şah Câdüger-i Meşhur komedisinde 

yer alan ev kadını Şehrebanu Hanım’ın aile içerisindeki sahip olduğu güç ve konum net 

bir şekilde verilmektedir. Cehaletin hicvedildiği oyunda kadınların yeni düzene, Batı 

toplumunun getirdiği yeni normlara karşı çıkışı izleyiciye sunulur ve eleştirilir. Şerefnisa 

Hanım’ın yaşının küçük olduğu halde ailesinin onu evlendirmek istemesi ve kendisinin 

de buna yönlendirilmesi sebebiyle istekli olması işlenir. Cahil ve saf olarak gösterilen 

anne kızın bu davranışlarıyla kandırılmaları seyirciye bir ders niteliğinde verilir. Eğitimin 

önemi ve yeni bir dilin sağlayacağı faydalar anlatılarak toplumun yeni sisteme ayak 

uydurması amaçlanır. Oyun sonunda Hanperi: “Eh hanım, eğer adamların akılları 

olsaydı, biz onları her zaman nasıl aldatabilirdik, kendi bildiğimizi yapabilirdik?” 

(Buttanrı, 2006: 81) sözü ile dikkat çekici bir vurgu yapmaktadır. Azerbaycan toplum 

yapısında o dönemde böyle bir cümleyi sahneden bir kadına söyletmekle Ahundov 

toplumsal normları kesin bir şekilde gözler önüne sererek eleştirmiştir. 

 Hikâyet-i Hırs-ı Guldur Basan komedisinde ana karakterlerden biri olan Perzad, 

aşkı için cesurca davranmaktan geri kalmaz.  Döneminde kadınların adeta köle olarak 



 296 

alınıp satıldığı, evliliklerinin feodal sistem kurallarınca töreye bağlı olduğu bir ortamda 

Perzad karakteri cesurca kendi seçtiği ve âşık olduğu adamla evlenmek ister ve eğer 

evlendirilmezse canına kıyacağını net bir şekilde söyler. Ahundov, Perzad aracılığıyla 

kadınların zorla evlendirilmesini eleştirir, genç kızların gözünden yiğit olmanın önemli 

şartlarından biri olan “eşkıyalık yapmak” gibi yanlış ve hukuksuz bir anlayışı yok etmeye 

çalışan ders verici bir oyun ortaya çıkarır. Ahundov, Zeliha gibi akıllı ama bu aklı sadece 

kendi çıkarlarına kullanan bir tiple kendi söylemek istediklerini de sahnede vurgular.  

Toplumda kadının yerini Perzad’ın kayınvalidesi Suna’nın Perzad’ı “utanması olmaması” 

ile suçlaması ve kızması dönem içinde izleyiciye net bir ifade vermektedir. O dönemin 

Azerbaycan toplumunun gözünde kadın söyleneni yapan ve feodal yapıya boyun eğen bir 

konumdadır, aksi düşünülemez. Bu nedenle Ahundov’un yarattığı Perzad karakteri ile 

dönemin en zorlayıcı normları bile eleştirilmiştir. 

 Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran oyununda Şule karakteri en az vezir olan 

kocası kadar güçlüdür, hatta çoğu sahneden kocasının zayıflıkları ile dalga geçme 

cesaretini bile göstermekten çekinmez. Kardeşi Nisa Hanım ise aşkına sahip çıkan ve 

direnen, güç ve para yerine aşkını tercih edebilen güçlü bir karakter çizmektedir. Vezir’in 

ikinci eşi Ziba Hanım ise gözden düşmesine rağmen eski konumunu tekrar kazanabilmek 

adına mücadele eder, vazgeçmez, kocasından çekinmeden lafını söyler ve kafasına 

koyduğunu yapar. Peri Hanım ise yine kızları kadar cesur ve akıllıdır, vezirden 

korkmadan işlerini yürütür. 

 Sergüzeşt-i Merd-i Hasis veya Hacı Kara adlı komedide Suna karakteri sevdiği 

adam ile kaçmayı göze almış, cesur ve zeki bir genç kızdır. Sevdiği kişiye gidebilmek 

uğruna düğün yapmak bile istemez. Kendine özgü, saf ve feodal sisteme karşı durabilen 

bir karakterdir. Diğer dikkat çekici bir kadın karakter ise Tükez Hanımdır. Kocası ona 

kızsa, aşağıla bile onun için kötü düşünemez ve endişelenir. Açgözlü kocasının yüzüne 

karşı gerçeği söylemekten ve cesaretle ona karşı çıkmaktan vazgeçmez. Çocuklarını 

düşündüğü için kocasını arar ve bulmak için her yolu dener.  

 Muraffa Vekillerinin Hikâyeti oyununda yer alan Sakine Hanım karakteri 

Ahundov’un yarattığı en güçlü ve cesur karakterlerden biridir. Sakine Hanım, 

özgürlüğünü elinde tutmak ve evleneceği kimseyi kendi seçmek arzusundadır. Yeni nesil 

modern Azerbaycan kadınının adeta sembolü niteliğindedir. Sakine Hanım’a sahnede 



 297 

özgürce kendi fikrini söyletir Ahundov, kendisi yerine konuşma hakkını kimseye vermez, 

hayatının kontrolünü kendi elinde tutmakta kararlıdır. Adalet sistemini eleştirdiği bu 

oyunda Ahundov modern kadının temsilcisini de sahnede gösterir. Sakine Hanım, 

toplumdaki dini kuralları da kendi aşkı uğruna yıkmaktan çekinmez, böylece din eleştirisi 

de yapılır. Zübeyde Hanım tipi ise toplumdaki feodal sistemi kabul etmiş ve ona boyun 

eğmiş kadının örneğidir. Genel yargı ve kurallara uygun davranan Zübeyde Hanım, 

yeğeninin isteklerini gözardı ederek toplum ve geleneklerin baskısına boyun eğmektedir. 

Zeynep Hanım ise toplumda evlilik dışı ilişki yaşaması sebebiyle takdir görmeyen, yasal 

olarak hiçbir hakkı bulunmayan ve cahil kadın tipinin bir örneğidir. Toplumca kabul 

görmek ve zengin olmak uğruna her denileni kendince etik olmasa da kabul eder. Gülseba 

ise hizmet ettiği hanımı için çalışır fakat bunu sadece sadık olduğu için değil, kendi 

çıkarını da düşündüğü için yapan bir tiptir.  

 M.F. Ahundov'un eserlerindeki kadın karakterlerin temsillerini ve onların 

toplumdaki rolünü anlamak yazarın onları nasıl resmettiğini ve bu resimlerin dönemin 

toplumsal cinsiyet normlarına meydan okuduğunu görmek mümkündür. Ahundov'un 

eserlerindeki kadın karakterlerin çeşitliliği, derinliği ve genellikle erkeklerle eşit akıl ve 

becerilere sahip olarak tasvir edildiği görülmektedir. Hatta bazı durumlarda onlardan 

üstün olarak gösterilmiştir. Bu, Ahundov'un döneminde kadınların toplumdaki yerine dair 

önemli bir eleştiridir. Ayrıca Ahundov'un eserlerinde kadın karakterlerin olumlu ve 

olumsuz yönlerinin yanı sıra, kadınların asil ve olumlu niteliklerinin de vurgulanması 

yazarımızın o dönemde bile sahip olduğu hümanist ve demokratik görüşlerini yansıtır; 

kadınların eşit haklara sahip olması gerektiğine inanır ve bu inançlarını eserlerinde 

vurgular. 

 Ahundov'un eserlerindeki kadın karakterler, dönemindeki cinsiyet eşitsizliğine 

meydan okuyan figürler olarak tasvir edilmiştir. Onların gösterdiği direnç ve özgürlük 

arayışları, o dönem Azerbaycan toplumunda kadınların statüsünün ve haklarının 

tartışıldığı bir zaman diliminde önemli bir rol oynamıştır. Kadınların sosyal sınıf ve 

eğitim düzeylerine göre dil ve konuşma tarzlarının farklılık gösterdiği, Ahundov'un 

karakterlerini gerçekçi ve toplumsal bağlamda inandırıcı kılmak için dil kullanımına 

verdiği önemden anlaşılmaktadır. 

 Ahundov'un eserlerindeki kadın karakterlerin çeşitliliği, toplumsal cinsiyet 



 298 

normlarına meydan okuyan özellikleri ve dönemindeki eşitlik mücadelesine katkıları, 

onun edebî mirasının önemli bir parçasını oluşturur. Ahundov, kadınları sadece bireyler 

olarak değil, toplumsal değişimin ve adaletin simgeleri olarak da ele almıştır. Ahundov'un 

kadın karakterlerine yönelik yazdıkları, Azerbaycan edebiyatında kadınların toplumdaki 

yerini ve sosyal haklarını irdeleyen önemli bir dönüş noktası olarak da kabul edilebilir. 

Yazarımız, kadın karakterlerini eserlerinde çeşitli yollarla tasvir ederek, onların 

toplumsal ve kişisel özelliklerini, dönemin sorunlarını (kadın haksızlığı, eğitimsizlik gibi) 

satirik ve eleştirel bir dille işlemiştir. Ahundov'un eserleri, Azerbaycanlı kadınların da 

yetenekli, becerikli, akıllı ve cesur olduğunu kanıtlama cabasıyla, onları sadece 

eğitimleriyle bu sorunların üstesinden gelebileceklerine inandırma gayretinde bir 

perspektifle ele almıştır. Ancak dönem içerisinde cehalet ve toplumsal baskı, kadınların 

entelektüel güçlerini kullanmalarını engellemiş ve onları kölelik durumuna düşürmüştür. 

 Ahundov'un eserlerindeki kadın karakterlerini sistemli bir şekilde 

incelediğimizde 19. yüzyılın başlarında kadınların içinde bırakıldıkları cehaletten ve 

baskılardan kurtulabileceklerini vurguladığını görülmektedir. Ahundov döneminin 

Azerbaycan coğrafyasında yaşayan kadınların eğitimsizlikten kaynaklanan hak 

kayıplarını ve toplumsal zorlukları ele alınmaktadır. Evrensel nitelik de taşıyan bu 

meseleleri işleyen yazarımız toplumsal meseleleri tüm eserlerinde irdelemiş ve kadın 

sorununa dikkat çekmiştir.  

 “Mirza Fethali Ahundov'un Eserlerinde Kadın İmgesi” başlıklı yüksek lisans tez 

çalışmasında Umudlu, Ahundov’un eserlerindeki edebiyatın insanî ideallerinin en uygun 

ve belki de en önemli konularından biri olan, halen de güncelliğini koruyan kadın 

sorununa yoğunlaşmıştır. Umudlu, Ahundov’un eserlerinde kadın karakterlerinin ilk kez 

sistemli olarak incelendiğini ve karşılaştırıldığını belirtmektedir. Yazarımızın 19. 

yüzyılın başlarında kadınların maruz kaldığı cehaletten kurtulmanın yolunun eğitimden 

geçtiği konusunun ve mesajının eserlerinde işlediğini ve bugün de cinsiyet meselesinin 

incelenmesi, araştırılması açısından çok değerli birer kaynak olduklarını dile 

getirmektedir (Umudlu, 2015: 63-65). Çalışmasına Celil Memmedguluzade’nin şu 

notunu eklemiştir: “Mirza Fatali'nin komedilerinde Doğulu kadın ilk kez sahneye çıktı, 

konuştu, güldü, ağladı ve erkekler arasında ilk kez kendini ifade etti” (Hacıyev, 1979: 32, 

aktaran Umudlu, 2021: 36). 



 299 

 Ayrıca “Azerbaycan Edebiyatında Kadın İmajı” başlıklı makalesinde Kazımova 

Ahundov’un çağdaşı olan Mirza Ağa Tebrizi’ye gönderdiği mektuba şöyle yer vermektedir: 

“Kültürel toplum bağlamında Ahundov, iyi eğitimli erkek meslektaşlarıyla birlikte 

kadınların sefil durumlarını iyileştirmek için mücadele eden güçlü kadın karakterler 

yarattı. Avrupalı düşünürlerden benimsediği edebiyat eleştirisi tarzlarını uygulamak, 

Ahundov'un kadın konusunu edebiyata taşımasını sağladı. Ahundov'a göre edebiyat, o 

dönemde kabul edilemez olan ilerici fikirlerini yaymasının en iyi ve mümkün yoluydu. 

Ahundov, çağdaşı İranlı düşünür Mirza Ağa Tebrizi'ye yazdığı mektubunda modern 

edebiyat hakkında şunları yazıyordu: “Gülüstan ve Zinatü'l-Mecalis dönemi geçti. Bugün 

bu tür çalışmaların millete hiçbir faydası yoktur. Bugün millete faydalı ve okuyucunun 

beğenisine hitap eden eser dram ve romandır” (Kazımova, 2021: 126). 

 19. yüzyıl ve öncesinde yaşanan dönemde kadınların insan olarak görülmediği, 

sürekli alaya, küçümsemeye maruz kaldıkları bir ortamda Ahundov eserlerinde olumlu 

kadın portreleri çizerek ve bu karakterleri sahneye koyarak, Azerbaycanlı kadınların da 

yetenekli, becerikli, akıllı, onurlu ve cesur olduğunu göstermiştir. Ancak, dönem 

gerçeğinde cahil bir ortam ve toplumsal baskı, kadınları kölelik durumuna itmiş ve 

entelektüel potansiyellerinin kullanılmasını engellemiştir, bu da onların gelişimlerini , 

potansiyellerini zamanında ve etkili bir şekilde ortaya koymalarını zorlaştırmıştır.  

Ahundov, sahnede Azerbaycan kadınının tipik temsilcilerinin portrelerini ilk kez 

çizmiştir. Eserlerinde, farklı toplumsal sınıflardan kadınların karşılaştıkları 

adaletsizlikleri göstermiş, onların karamsarlık ve cehalet içinde geçen yaşamlarından 

örnekler sunmuş ve aynı zamanda cesur, esprili ve girişken kişiliklerini canlandırmıştır. 

  



 300 

3.1.2. Akılcılık 

 

 

Ahundov komedilerinde ana tema olarak seçtiği diğer bir konu da akıldır. Bu 

kavram bilimsel ve pozitivist bir temel üzerine oturmaktadır. İlk komedisinden itibaren 

çeşitli şekillerde vurgulanmıştır. Akıl, onun çalışmalarında, ilerlemek ve Batı merkezli 

medeniyete ulaşmak için gereken temel unsurlardan biri olarak ortaya çıkmıştır. 

“Ademiyyet’egöre de Batı rasyonalitesini, deneyimin özgünlüğünü, modern felsefeyi ve 

sekülerizmi vurgulayan Ahundzâde, İran'da akıl çağının ve liberalizm felsefesinin 

mükemmel bir temsilcisidir” (Ademiyet, 1970, s. 154, aktaran Bagir, 2022: 143).  

“Hekâyet-i Molla İbrâhimhalî Kimyâger” adlı komedisin ilk sahnesinde baş 

karakterlerden Şair Hacı Nuri aracılığıyla akılcılık konusundaki fikirlerini iletir ama 

karşısındaki toplum tarafından ilk anda kabul görmediği görülür: 

“Şair Hacı Nuri-O sebeple ki, her kişinin kendi sanatı kendisine iksirdir ve hoş yaşamına 

neden olur; ayrıca ne gereği var ki, insan kimyagerlerin peşinden düşsün. Molla 

İbrahimhalili’yi görmemişim, ama feraset ile biliyorum ki, haramzadalık peşindedir. Her 

ne kadar bir zamanlar, böyle denir, o, Tiflis’e gitmişti, ama ona kimya yapma izni veren 

kim vardı ve kim gördü? İksirin dünyada bir varlığı yoktur. Hem de Haçmaz’dan gelen 

bu Şeyh Salah sizi bir mertebede inandırmış ve aklınızı karıştırmış olabilir ki, benim 

sözlerime asla güvenmeyeceksiniz” (Ahundzade, 2005 I. Cilt: 33). 

Bu sözlerde geçen “feraset” kelimesi TDK sözlüğünde anlayış, zekâ, sezgi, seziş 

gibi anlamlarla tanımlanmaktadır. “Ahundzâde burada cehalet, batıl inanç, dinî suistimal, 

mesleki vicdansızlık, dolandırıcılık gibi toplumsal meselelerin eleştirerek onun sebebini 

insanların hırsları ve akla tabi olmadıklarından kaynaklandığı düşünüyor. Bu eserinde 

‘Feraset’ kavramını kullanan Ahundzâde, insanların düşünerek ve kendi mesleklerine 

odaklanarak ‘iksir’e ulaşabildiklerini iletmeye çalışıyor” (Bagir, 2022: 143).  

İlk komedisi olan “Hekâyet-i Molla İbrâhimhalî Kimyâger” başlangıcında Şair 

Hacı Nuri arkadaşlarını akılcı yolla davranmaya, hırs ve açgözlülüğe kapılmadan kendi 

çabaları ile para kazanabileceklerine dair söylemlerde bulunur ancak karşılık bulamaz. 



 301 

Akılcı olmak arkadaşları için o sahnelerde mümkün gözükmemektedir. Oysa Ahundov’a 

göre toplumun kurtuluşunun tek yolu akılcı davranmak ve dürüst çalışmaktır. 

Şair Hacı Nuri, Ahundov’un oyununda gerçekleri dile getiren bir karakterdir ve 

sadece ilk perdede görünür. Bu karakter, oyundaki kişilerin gerçek yüzlerini ortaya 

koyarak, onların sorunlarını ve eksikliklerini açıkça ifade eder. Örneğin, Kuyumcu Hacı 

Kerim’in kazancının neden yetmediğini açıklar ve hilekârlığını ifşa eder. Hekim Zaman 

Bey’in kötü durumunu değerlendirirken, onun hekimlik yeteneklerinin yetersiz olduğunu 

ve yanlış tedavi yöntemlerini eleştirir. Ayrıca, Molla Salman’ın din adamı görüntüsünün 

altında cahil biri olduğunu ve katırcılık yapmasının daha uygun olacağını söyler. Toprak 

Ağası Sefer Ağa’nın durumu ise daha da kötü bir şekilde eleştirilir. Sefer Ağa, toprak 

sahipliğini boş yere kavga ve dedikodu ile geçirdiği için servet kazanamamıştır. Şair Hacı 

Nuri, toplumda zenginleşme arayışında olan Nuhalıların faizcilik ve açgözlülüklerini de 

eleştirir. Ayrıca, Tüccar Meşhedi’nin tamahkârlığını ve kısa yoldan zenginleşme çabasını 

değerlendirir. 

Şair Hacı Nuri, çevresindekilerin cahilliğini ve akılcılıktan uzak oluşunu vurgular, 

kendi sanatının değerinin anlaşılmadığını belirtir. Şiirinin ve sanatının, cahil bir toplumda 

etkili olamayacağını ifade eder. Bu şekilde, doğru söz söylemekten vazgeçmeyen bir  

karakter olarak öne çıkar ve toplumunun eksikliklerini açıkça gözler önüne serer. Doğru 

söz söylemekten dışlanmak pahasına da olsa vazgeçmeyen bir tiptir. Yaşadığı toplumdan 

farklı olduğunu ve anlaşılmadığını ifade eder. 

“Hekayet-i Mösyö Jordan Hekim-i Nebatat” adlı eserinde Mösyö Jordan’ın 

ağzından yine akılcılık konusunda Hatemhan Ağa için şunları söyleyerek onu över: 

“Mösyö Jordan (gülerek): Haha! Hatemhan Ağa, sizin gibi mantık kurallarına hâkim, 

akıllı ve ferasetli, cesur bir kişinin bu zamana kadar danışma kurallarını öğrenmemiş 

olmasına şaşırıyorum. Gerçi ben, sizin belirttiğiniz kurallara dair bir şey ekleyemedim, 

ama yine de birkaç kelime söylemek isterim, eğer izniniz olursa. 

Hatemhan Ağa: Buyurun, doktor efendi! Söyledikleriniz bize her zaman hoş gelir” 

(Ahundzade, 2005 I. Cilt: 52). 



 302 

Bu komedide yer alan ana karakter olan Fransız botanikçi Mösyö Jordan karakteri 

seyirciye dönemindeki “Batılı aydın” tiplemesi olarak verilmiştir. Bilime ve akılcılığa 

inanan, geri düşünceyi ve dogmaları kabul etmeyen bir aydın karakterdir. Genç insanların  

bilim yolunda ilerlemesini destekler. Şahbaz Bey’in iyi bir eğitim alarak kendini 

geliştirmesi amacıyla onu her yönde destekler.  

Mirza Fethali Ahundov'un eserlerinde akılcılık ve bilim temalarını vurgulama 

amacı oldukça belirgindir. Ahundov'un modern tıbbı ve bilimi temsil eden Mösyö Jordan 

karakteri üzerinden akılcılığı yücelttiği görülür. Eserde, geleneksel ve dogmatik 

düşünceyi temsil eden Derviş Mestali Şah karakteri ile karşılaştırılan Mösyö Jordan, 

Batılılaşma çabalarını ve bilimsel düşünceyi temsil eder. Bu iki karakter arasındaki 

çatışma, eserin merkezinde yer alır ve Ahundov'un toplumsal eleştirisini yaparken 

akılcılığı savunduğunu gösterir. 

Mösyö Jordan, modern tıp ve bilim anlayışını benimseyen bir karakter olarak, 

toplumun eski alışkanlıklarına ve hurafelere karşı çıkar. Bu bağlamda, Mösyö Jordan 

karakteri bilime ve eğitime olan bağlılığıyla dikkat çeker. Akılcılık, bilimsel araştırma ve 

objektif gözlem değerlerini savunarak, eski geleneklerin ve dogmatik inançların 

yetersizliğini vurgular. Ahundov, bu karakter aracılığıyla bilimin ve akılcılığın toplumsal 

ilerleme için ne kadar gerekli olduğunu ifade eder. 

Diğer yandan, Derviş Mestali Şah karakteri, geleneksel düşüncenin ve batıl 

inançların savunucusudur. Bu karakter, toplumun cahil kesimlerine büyü ve aldatmaca 

yoluyla hizmet eder, bilim ve akılcılığa karşı çıkar. Derviş Mestali Şah’ın karakteri, 

halkın bilgisizlik ve naifliğinden faydalanarak onları kandırır ve batıl inançları sürdürür. 

Ahundov, bu karakter aracılığıyla geleneksel ve dogmatik düşüncelerin toplum 

üzerindeki olumsuz etkilerini eleştirir. 

Mösyö Jordan'ın bilimsel bilgisi ve akılcı yaklaşımı, Ahundov’un toplumsal 

eleştirisini güçlendirir. Örneğin, Mösyö Jordan'ın bitkiler üzerine yaptığı araştırmalar, 

onun bilimsel bilgiye ve modern tıp anlayışına olan bağlılığını gösterir. Ahundov, bu 



 303 

bilgiyi mizahi bir şekilde sunarak, karakterin bilimsel yaklaşımlarını eleştirir ve halkın 

eski alışkanlıklarına karşı duyarlı olmasını sağlar. 

Eserde, Şahbaz Bey'in Paris'e olan hayranlığı ve batı kültürüne olan ilgisi de 

Ahundov'un akılcılığı ve bilimsel ilerlemeyi teşvik etme çabasını yansıtır. Şahbaz Bey, 

modern eğitimi ve batılı yaşam tarzını temsil ederken, Şehrebanu Hanım ve Şerefnisa 

Hanım gibi geleneksel karakterler, bu değişime direnç gösterir. Ahundov, bu karşıtlıkları 

kullanarak, toplumun geleneksel inançlar ve modern bilim arasındaki çatışmasını 

vurgular. 

Ahundov’un karakterleri aracılığıyla akılcılığı ve bilimsel düşünceyi savunması, 

dönemin sosyal ve kültürel dinamiklerini eleştirirken, bilimin ve eğitimin önemini 

vurgular. Eserdeki kadın karakterlerin geleneksel inançlarla olan çatışması, akılcılığın ve 

bilimin toplumsal değişim için ne kadar gerekli olduğunu gösterir. Ahundov, eserinde 

akılcılığın ve bilimin toplumsal ilerleme için anahtar olduğunu savunarak, geleneksel 

düşüncelerin ve batıl inançların karşısında bilimsel düşüncenin önemini güçlü bir şekilde 

ifade eder. 

Aldanmış Kevakip hikâyesi, Ahundov'un akılcılığı ve reformları savunan bir 

perspektifle yazılmıştır. Ahundov, halkın refahını artırmayı hedefleyen akılcı bir 

yönetimin, sosyal adaletsizlikleri ortadan kaldırabileceğine inanır ve bu görüşünü 

hikâyesinde derinlemesine işler. Ahundov, Aldanmış Kevakip hikâyesinde akılcılık 

üzerine vurgu yapmış, Yusuf Şah için “Onun ilgi ve zekasından, akıl ve ferasetinden ve 

devlet adamı olarak karakterinden elçi ve adamları etkilenmişlerdi” (Ahundzade, 2005 

I. Cilt: 207) şeklinde övgüyle bahsetmiş, kısa yönetiminde Yusuf Şah’ın akılcılık yoluyla 

ve adaletli davranarak iyi bir düzen sağladığına vurgu yapmaktadır. Aldanmış Kevakip 

hikâyesi, Ahundov'un akılcılık üzerine yaptığı vurgularla dikkat çeker. Ahundov, bu 

eserinde akıl ve bilimin önemini öne çıkararak, batıl inançların ve yanlış yönetimlerin 

eleştirisini yapar. Yusuf Serrac karakteri üzerinden, halkın yararına çalışan ve vizyon 

sahibi bir yöneticinin idealize edildiği bu hikâye, aynı zamanda mevcut sosyal ve siyasi 

sorunlara da eleştirel bir yaklaşım sergiler. 



 304 

Ahundov, hikâyede halkın yaşadığı sıkıntıları ve yöneticilerin kötü yönetim 

tarzlarını detaylı bir şekilde sunar. Yusuf Serrac, adalet ve akılcı yönetimi temsil ederken, 

Şah Abbas'ın döneminde ise rüşvet, cehalet ve zulüm gibi sorunlar öne çıkarılır. Bu 

karşıtlık, akılcı ve bilimsel yaklaşımların toplumsal faydayı nasıl artırabileceğine dair 

güçlü bir mesaj verir. Yusuf Serrac'ın yaptığı reformlar, Ahundov'un akıl ve bilime dayalı 

yönetim anlayışını ve sosyal eşitsizlikleri barışçıl yollarla çözme inancını yansıtır. 

Ahundov'un eseri, sosyal ve siyasi sorunları ele alırken, aynı zamanda batıl 

inançların ve cehaletin zararlarını da gözler önüne serer. Yusuf Serrac'ın kısa süreli 

yönetimi, eski sistemin sorunlarına çözüm getirmeye çalışırken, halkın alışkın olduğu 

zulüm ve adaletsizlikten geçişin zorluklarını da ortaya koyar. Ahundov, akılcılığın ve 

reformların önemini vurgularken, toplumun bu değişikliklere hazırlıklı olması gerektiğini 

belirtir. Bu bağlamda, eserinde akıl ve bilimle ilerleme yolunda toplumsal bilinçlenmeyi 

teşvik eder ve feodal yapının eleştirisini yapar. 

Ahundov’un eserlerinde akılcılık teması, genel olarak toplumsal reformların ve 

bireysel bilinçlenmenin önemini vurgulayan bir yaklaşımı benimsediğini Muharrem 

Bagir çalışmasında şu şekilde ifade etmektedir: Bu temayı Kemaluddevle Mektupları ve 

diğer yazılarında belirgin bir şekilde işler. Akıl ve bilimin, dinin yerine geçmesi 

gerektiğine dair görüşleri, onun düşünce sisteminin temel taşlarını oluşturur. 

Kemaluddevle Mektupları eserinde, akıl ve basiret kavramları sıkça yer alır. Bu 

mektuplarda, din adamlarının sözlerinin halk tarafından ilim olarak kabul edilmesi 

eleştirilir. Ahundov, halkın kendilerini basiretli sanmalarının yanıltıcı olduğunu ve bu tür 

lafların bilimsel temele dayanmadığını belirtir. Gerçek bilginin ve aklın, dinin yerine 

geçmesi gerektiğini savunur. Şahzade Celaleddin Mirza'ya yazdığı mektupta, Ahundov 

Yusuf Han Müsteşaeüddevle'yi "ferasetli" bir kişi olarak tanımlar ve bu kişinin, akıl ve 

düşünceye dayalı bir yaklaşımı temsil ettiğini vurgular. Bu, Ahundov’un akılcılığın 

toplumsal yönetimdeki önemini ve feraset kavramını ilimle eşdeğer tuttuğunu gösterir. 

Ahundov, "basiret" terimini genellikle cehalet ve bilgisizlikle zıt anlamda kullanır. Halkın 

basiretsizliğinin ve bilgisizliğinin, toplumsal fitne ve kargaşaya yol açtığını ifade eder. 

Bu bağlamda, basiret, toplumun bilinçlenmesi ve eğitimi konusundaki görüşlerini 

desteklemek için kullandığı bir kavramdır. Şahzade Aliguli Mirza'ya yazdığı bir mektupta 



 305 

ise, Kafkas Şeyhülislamı'nın akıl, ilim ve hikmetle donanmış bir kişiliğe sahip olduğuna 

dikkat çeker. Bu, Ahundov’un akılcılığın toplumsal ve bireysel erdemlerle bağlantılı 

olduğuna dair görüşünü yansıtır (Bagir, 2022: 142-148). 

Muraffa Vekillerinin Hikâyesi komedisinde Ahundov akılcılığı ön plana 

çıkarmakta ve ödemini vurgulamaktadır. Hile ve sahtekârlık için tek yolun akılcı 

düşünmek olduğuna dikkati çeker. Oyunun üçüncü ve son perdesinde Beşir Ağa Hâkim’i 

övmek için “akıl ve feraset” kavramlarını kullanmaktadır: 

“Beşir Ağa (hâkime başvurarak): Ağa, maşallah sizin zekânıza ve ferasetinize! Bilir 

misiniz ki, dün şikâyetçi olan kadının davranışı neymiş? Kendisi, kocasının cebinden üç 

tümün çıkarmış, sonra kocasını dövmüş, yalan söyleyerek yüzünü kanatmış, başındaki 

saçları yolmuş ve kocasından şikâyetçi olarak size gelmiş. 

Hâkim: Ben demedim mi ki, bu zayıf kadın benim gözümde şüpheli görünüyor? Bu 

şikâyeti doğru bir şekilde araştırmak gerekir. 

Beşir Ağa: Sonunda ben de itiraf ediyorum ki, maşallah sizin ferasetinize! Vallahi, sizin 

görüşünüz adeta bir sihir gibi. Toplantıdaki hiç kimse o kadın hakkında kötü bir 

düşünceye kapılmadı. Ama siz bir bakışta o kadının davranışında şüpheli bir şeyler 

olduğunu belirttiniz. Gerçekten de öyleymiş” (Ahundzade, 2005 I. Cilt: 182). 

Hâkim için en fazla akılcı olması ve feraset sahibi olarak davranması ön planda 

vurgulanır. Muraffa Vekillerinin Hikâyesi, adalet sisteminin eleştirisini komedi türüyle 

sunarken akılcılığı ön plana çıkarır. Eser, eski mahkeme ve adalet sisteminin rüşvet ve 

adaletsizlikle dolu durumunu ele alır, fakat Ahundov bu eleştiriyi yaparken akılcılığa 

büyük önem verir.  

Hikâyede, Ahundov’un akılcılığı hem karakterlerin davranışları hem de olayların 

gelişiminde belirgin bir şekilde kendini gösterir. Zengin tüccar Hacı Gafur'un ölümüyle 

miras hakkı için açılan dava, adaletin ve akılcılığın eksikliğini sergileyen bir ortamda 

gerçekleşir. Ahundov, bu durumu ironik bir şekilde eleştirirken, karakterlerin akıl ve 

mantıkla değil, hile ve rüşvetle hareket ettiklerini gözler önüne serer. 



 306 

Merdan Ağa’nın hileli planları ve rüşvetle yalancı şahitler tutması, adaletin değil 

çıkar ilişkilerinin hâkim olduğu bir durumu gösterir. Bu, Ahundov’un dönemin yargı 

sistemini ve avukatları eleştirirken akılcılığın önemini vurgulamak için kullandığı bir 

yöntemdir. Diğer taraftan, Sakine Hanım'ın özgür iradesi ve kişisel mücadelesi, 

akılcılığın ve adaletin toplumda yer bulması gerektiğinin bir simgesidir. 

Ahundov, komedi türü aracılığıyla bu temaları işlerken, adaletin ve akılcılığın 

önemini ön plana çıkararak toplumsal eleştirisini yapar. Eser, sadece dönemin mahkeme 

ve yargı sistemini değil, aynı zamanda kadın haklarını ve toplumsal adaleti de akılcı bir 

bakış açısıyla değerlendirir. Bu yaklaşım, Ahundov’un akılcılığa olan bağlılığını ve 

toplumsal sorunlara çözüm arayışını yansıtır. 

 

 

 

 

 

  



 307 

3.1.3. Cehalet 

 

 Cehalet Ahundov’un düşüncelerinde merkezi bir kavramdır ve onun toplumsal 

eleştirisinin temel taşlarını oluşturur. Ahundov, cehaleti sadece bilgi eksikliği olarak 

değil, toplumun ilerlemesini engelleyen derin bir sorun olarak değerlendirir. Cehalet 

kavramını anlamada üç ana bileşeni içerir: 

 Toplumda yaygın olan cehaleti, gelenekler, batıl inançlar ve hurafelerle 

ilişkilendirir. Bu tür cehalet, insanların dünyadan habersiz kalmasına ve bilgiyi 

kullanamamasına neden olur. Din adamları ve despot padişahlar, bu cehaletin sürmesine 

katkıda bulunur. Ahundov, bu tür cehaleti eleştirir ve bilimsel bilgi ile eğitim yoluyla 

aşılması gerektiğini savunur. 

 Cehaletin köklerinin eğitim eksikliğinden kaynaklandığını belirtir. Eğitimdeki 

eksiklikler, özellikle Arap alfabesinin zorluğu ve eğitimsizlik, cehaleti 

derinleştirmektedir. Eğitim ve bilimsel bilgiye erişimin artırılması gerektiğini savunur. 

Yeni alfabeler ve eğitim reformlarının cehaleti aşmak için gerekli olduğunu düşünür. 

Bilimin yaygınlaştırılması, cehaletin köklerini kurutacak ve toplumun ilerlemesini 

sağlayacaktır. 

 Cehaleti sadece bilgi eksikliği olarak değil, dinî ve sosyal sistemlerin etkisiyle 

de ilişkilendirir. Dinî fanatizm ve despot sistemlerin cehaleti sürdürdüğünü düşünür. Dinî 

inançların temellerini sarsarak ve fanatizmi ortadan kaldırarak toplumu aydınlatmayı 

hedefler. Cehaletten kurtulmak için insanların aklını ve bilimi esas almaları gerektiğini 

savunur. 

 Ahundov’un cehalet anlayışı, toplumun bilimsel ve kültürel gelişimini 

engelleyen her türlü olumsuzluğu hedef alır. Bu engellerin başında eski gelenekler, 

hurafeler, eğitim eksiklikleri ve despot yönetimlerin olduğunu belirler. Modern ve 

gelişmiş bir toplum yaratmak için bu engellerin üstesinden gelinmeli ve akılcı, bilimsel 

bir eğitim anlayışı benimsenmelidir. Avrupa örneklerini inceleyerek, Müslüman 

toplumların da benzer bir yola girmesi gerektiğini savunur ve cehaletle mücadelenin, 

ilerlemenin temel unsuru olduğuna inanır. 

 

 
 



 308 

 SONUÇ 

 Azerbaycan tiyatrosunun kökenleri de halk kültürü ve geleneksel ritüellerle sıkı 

bir bağa sahiptir. Meydan tiyatrosu geleneği, Azerbaycan halkının yaşam biçimini ve 

estetik anlayışını yansıtan önemli bir unsur olmuştur. Törenler, günlük yaşam olayları ve 

mevsimsel ritüeller, Azerbaycan tiyatrosunun evriminde önemli bir rol oynamış ve 

sanatın toplumsal bağlamdaki işlevini güçlendirmiştir. 

 Mirza Fethali Ahundov, Azerbaycan tiyatrosunun modernleşmesinde önemli bir 

figür olarak kabul edilir. XIX. yüzyılın ikinci yarısında Azerbaycan tiyatrosunun önde 

gelen bir ismi olarak öne çıkan Ahundov’un tiyatroya olan ilgisinde, Tiflis'te yeni bir 

tiyatro binasının inşası ve dönemin Kafkasya Umumi Valisi Prens Vorontsov'un teşviki  

önemli bir rol oynamıştır. Ahundov’un eserleri, Azerbaycan edebiyatında ve İslam 

dünyasında modern tiyatronun temelini atmış ve Azerbaycan Türkçesiyle sahnelenerek 

halk tarafından büyük ilgi görmüştür. 

 Ahundov'un tiyatrosu sadece bir eğlence aracı olmanın ötesinde, toplumsal 

eleştiri ve değişim aracı olarak da işlev görmüştür. Eserleri, Azerbaycan ve Doğu 

toplumlarının karşılaştığı sorunları cesurca ele alarak toplumsal meselelere 

odaklanmıştır. Ahundov, halkın hatalarını mizahi bir dille eleştirirken aynı zamanda 

toplumu eğitmeyi amaçlamıştır. Eserlerinde, cehalet, batıl inançlar ve toplumsal gerilik 

gibi konuları işleyerek toplumun bilinçlenmesini ve modernleşmesini hedeflemiştir. 

 Ahundov'un tiyatrosu, çağının ihtiyaçlarına uygun olarak toplumsal değişim ve 

modernleşme çabalarına da önemli katkılarda bulunmuştur. Onun eserleri, sadece edebî 

bir değer taşımakla kalmayıp, aynı zamanda toplumsal değişim ve bilinçlenme çabalarını 

da yansıtır. Ahundov'un gerçekçi ve eleştirel yaklaşımı, Azerbaycan tiyatrosunda 

realizmin öncüsü olarak kabul edilmesini sağlamıştır. Bu özgün yaklaşımıyla Ahundov, 

Azerbaycan toplumunun sorunlarına ve çağının gereksinimlerine duyarlı bir şekilde 

yaklaşmıştır. 

 Akılcılık, Ahundov'un eserlerinde önemli bir yer tutar. Onun yazılarında 

akılcılık, bireylerin ve toplumların gelişiminde merkezi bir rol oynamaktadır. Eserlerinde, 



 309 

akıl ve mantığın ön planda tutulduğu, dogmalardan ve batıl inançlardan uzak durulması 

gerektiği vurgulanır. Ahundov, toplumsal ve bireysel sorunların çözümünde akılcı 

düşünmenin önemini belirtmiş ve bu düşünceyi sahneye taşıyarak halkını aydınlatmaya 

çalışmıştır. Akılcılık, onun eserlerinde toplumun ilerlemesi ve modernleşmesi için bir 

anahtar olarak sunulmuştur. 

 Cehalet, Ahundov'un eserlerinde eleştirilen bir diğer temel temadır. Ahundov, 

cehaleti toplumsal geriliğin ve ilerlemenin önündeki en büyük engellerden biri olarak 

görmüştür. Eserlerinde, cehaletin bireyler ve toplumlar üzerindeki olumsuz etkilerini 

eleştirirken, eğitim ve bilgiye erişimin önemini vurgular. Cehalet karşısında aydınlanma 

ve bilgi arayışını teşvik ederek, toplumun gelişim ve modernleşme süreçlerine katkıda 

bulunmayı amaçlamıştır. 

 Kadın teması da Ahundov'un eserlerinde dikkat çeken bir diğer önemli konudur. 

XIX. yüzyılda kadınların toplum içindeki yerinin ve rolünün sorgulandığı bir dönemde, 

Ahundov kadın karakterleri üzerinden toplumsal normlara ve cinsiyet eşitsizliğine 

eleştiriler yöneltmiştir. Eserlerinde, kadınların entelektüel ve sosyal kapasitelerini ortaya 

koymuş, onların sadece ev içi rollerle sınırlı olmadığını vurgulamıştır. Ahundov, 

kadınları güçlü ve bağımsız bireyler olarak tasvir ederken, onların toplumsal ve kültürel  

yaşamda daha aktif ve etkili roller üstlenmelerini savunmuştur. Ahundov'un kadın 

karakterlerinin özellikleri ve konuşma dilleri ayrıntılı olarak incelenmiş; benzerlikler ve 

farklılıklar analiz edilmiştir. Yazar, bu portreleri oluştururken Azerbaycan yaşamından 

ilham almış ve kadınların ruhsal dünyalarını ve psikolojilerini canlı bir şekilde 

yansıtmıştır. Sahnede Azerbaycan kadın imajını istediği şekilde vererek topluma örnek 

olmaya çalışmıştır. XIX. yüzyıl ve öncesinde yaşanan dönemde kadınların insan olarak 

görülmediği, sürekli alay edildikleri bir ortamda Ahundov, eserlerinde olumlu kadın 

portreleri çizerek Azerbaycanlı kadınların da yetenekli, becerikli, akıllı, onurlu ve cesur 

olduğunu göstermiştir. 

 Ahundov'un eserleri, Batı medeniyetinin eleştirel yaklaşımını Doğu 

medeniyetinin içine yerleştirerek halkın eğitimi ve bilinçlenmesi için önemli bir rol 

oynamıştır. Onun tiyatrosu, toplumun adaletsizliklerine ve sorunlarına ayna tutar ve bu 



 310 

yolla toplumsal değişim işlevi üstlenir. Eserlerinde, Batı Avrupalı ve Rus tiyatro 

geleneğinin etkileri bariz şekilde görülse de Ahundov yerel kültür ve toplumsal 

gerçekliklerle harmanlanmış özgün bir yaklaşım sergilemiştir. 

 Ahundov’un yazdığı komediler, Azerbaycan’da modern dramaturginin 

temellerini atmış ve Azerbaycan profesyonel tiyatrosunun doğumuna zemin hazırlamıştır. 

10 Mart 1873'te Bakü'de sahnelenen Hacı Kara ve Lenkaran Hanının Veziri adlı eserler, 

Azerbaycan profesyonel tiyatrosunun başlangıcı ve aynı zamanda profesyonel 

Azerbaycan tiyatrosunun doğum günü olarak kabul edilmektedir. Bu tarihten sonra 

tiyatro faaliyetleri, Azerbaycan genelinde çeşitli şehirlerde artarak devam etmiştir. 

Özellikle, 1880'lerden sonra tiyatro etkinliklerinde bir canlanma yaşanmış, profesyonel 

tiyatrocular yetişmiş ve tiyatro grupları kurulmuştur. Bu dönemde, Ahundov'un eserleri 

ve diğer yazarların eserleri Azerbaycan Türkçesiyle sahnelenmiş ve halk tarafından 

büyük ilgi görmüştür. Bu gelişmeler, Azerbaycan'da tiyatro sanatının yayılmasına ve 

gelişmesine önemli katkılar sağlamıştır. 

 Sonuç olarak, Mirza Fethali Ahundov'un tiyatro eserleri, Azerbaycan 

tiyatrosunun gelişiminde ve toplumsal bilinçlenmede kritik bir rol oynamıştır. 

Ahundov’un derin eleştiri gücü ve modern yaklaşımı, onun sadece bir yazar değil, aynı 

zamanda toplumsal değişimin öncüsü olduğunu da göstermektedir. Ahundov'un tiyatrosu, 

toplumun geri kalmışlığına ve cehaletine dikkat çekerken, aynı zamanda modernleşme ve 

eğitim çağrısında bulunmuş, bu yönüyle Azerbaycan kültüründe kalıcı bir etki 

bırakmıştır. Ahundov’un katkıları, Azerbaycan tiyatrosunun temel taşlarını oluşturmuş 

ve gelecekteki sanatçılara ilham vermiştir. Ahundov ömrünün sonuna kadar yorulmadan 

yazmış ve yaratmıştır, yarattığı karakterler ve eleştirdiği konularla dönemi içerisinde 

önemli meseleleri ele almıştır. Derin bir eleştiri gücüne sahip olan Ahundov, kırk yıl 

boyunca düzenli ve verimli bir şekilde usanmadan çalışmış, ardında renkli ve zengin bir 

miras bırakmıştır. 

 Eserlerini genel olarak ele aldığımız Ahundov’un 1850 ile 1855 yılları arasında 

yazdığı ve incelediğimiz toplam altı komedisi birçok farklı araştırmacı tarafından 

günümüze kadar incelenmiştir. Bizim de çalışmamızda elimizden geldiğince 



 311 

detaylandırarak incelediğimiz bu eserlerinin ileride de güncelliklerini koruyarak tekrar 

ele alınacaklarını düşünüyoruz. Bu çalışmamızın bugüne kadar var olan çalışmalara ilave 

olarak özellikle komedilerinin detaylı incelenmesinin ve önemli temalarından “Kadın, 

akılcılık ve cehalet” konuları açısından ele alınmasının nedeniyle fark yaratacağı 

kanısındayız. 

  



 312 

KAYNAKÇA 

 

Açıkgöz, Halil. Türk Dünyası Edebiyatı I. Ankara: Türk Dünyası Araştırmaları 

Vakfı, 1991. 

Adıgüzel, Sedat, “Mirza Fethali Ahundov’un Doğunun Aydınlanması ve 

İlerlemesi Yolundaki Düşünceleri”, Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika Çalışmaları 

Kongresi (10-15 Eylül 2007), I, Ankara (2008): 21-36. 

Ağagüloğlu, Orucov Eliyar. Azerbaycan Halkı Millî Özünü derk Yollarında: XIX 

Esrin Sonu – XX Esrin Evvelleri (tarihi-felsefi aspekt). Bakı: Azerbaycan Millî Elmler 

Akademiyası, 2012.  

Ahmet Ateş. “Mirza Fethali Ahund-zade”, Türk Kültürü Aylık Dergisi, Sayı 4 

Şubat (1963), Türk Kültürü Araştırma Enstitüsü, Ankara. Basılı yayın. 

Ahundov, Mirza Fetali. Felsefi ve Politik Düşünceler. Ankara: Epos, 2009.  

Ahundov, Mirza Fethali. Aklın İflası. İstanbul: Düşünce, 2014.  

Ahundzade, Mirze Feteli. Bir Cimrinin Hikâyesi (Komediler). Türkçeye çeviren: 

İmdat Avşar. Bakü: Tehsil Yayınevi, 2012. 

Ahundzade, Mirze Feteli. Eserleri Üç Cildde I Cild. Haz: Nadir Memmedov, 

Yaşar Garayev, Hamid Memmedzade Bakı: Şerq-Qerb, 2005. 

Ahundzade, Mirze Feteli. Eserleri Üç Cildde II Cild. Haz: Hamid Memmedzade, 

Yaşar Garayev, Hamid Memmedzade Bakı: Şerq-Qerb, 2005. 

Ahundzade, Mirze Feteli. Eserleri Üç Cildde III Cild. Haz: Hamid Memmedzade, 

Yaşar Garayev, Hamid Memmedzade Bakı: Şerq-Qerb, 2005. 

Akçura, Yusuf. Yeni Türk Devletinin Öncüleri (1928 Yılı Yazıları).Haz: Nejat 

Sefercioğlu, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1981. 

Akın, Ümit. “Azerbaycan Tiyatrosu Üzerine Bir İnceleme: Geçmişten Sovyet 

Dönemine Kadar” OPUS, ISSN:2528-9527 E-ISSN: 2528-9535 Yıl Year: 11 Cilt 

Volume:17 Sayı Issue:38, Haziran June(2021):5586-5630. 

Akpınar, Yavuz. Azeri Edebiyatı Araştırmaları. İstanbul: Dergah, 1994.  

Akpınar, Yavuz. Çağdaş Türk Şiveleri Azeri Türkçesi ve Edebiyatı Metinleri. 

İzmir: Ege Üniversitesi Yayınları, 1988.  



 313 

Akpınar, Yavuz. Mirza Feth-Ali Ahund-zade Bütün Yönleriyle. Doktora Tezi. 

Danışman: Prof. Dr. M. Kaya Bilgegil. Erzurum: Atatürk Üniversitesi, 1980. YÖK Ulusal 

Tez Merkezi veri tabanından elde edildi (Tez no: 147075). 

Akpınar, Yavuz. Mirza Fethali Ahunzade Komediler (Temsilat). İzmir: Ege 

Üniversitesi Yayınları, 1988.  

Algar, Hamid. “Ahundzâde, Mirza Feth Ali”TDV İslâm Ansiklopedisi’nin 1989 

yılında İstanbul’da basılan 2. ciltinde,s.186-190. 

Aliyev, Ramil. Azerbaycan Folkloru. Bakü: İksad Publishing House, 2021.  

Aliyeva, Z. (2015). “Türkiye-Azerbaycan Edebi İlişkilerinde Selef ve Halef 

Yazarlar: Mirza Fethali Ahundzade ve Anar Rızayev”. Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi , 19 (1) , s. 215-225 .  

Aliyeva, Zakire. “Türkiye-Azerbaycan Edebi İlişkilerinde Selef ve Halef 

Yazarlar: Mirza Fethali Ahundzade ve Alizadeh, Mohammad”. Study of Chauvinism in 

theAttitudes of the Intelligentsia during the Constitutional ERA. 2015/07/01. 

DO.10.5901/mjss.2015.v6n4s1p165. Mediterranean Journal of Social Sciences, (2015). 

Allahverdiyev, Mahmud. Azerbaycan Halk Tiyatrı Tarihi. Bakı: Maarif Neşriyatı, 

1978. 

Altaylı, Seyfettin. Azerbaycan Türkçesi Deyimler Sözlüğü. Ankara: Prestij 

Matbaası, 2005.  

Altaylı, Seyfettin. Azerbaycan Türkçesi Sözlüğü I. İstanbul: Millî Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1994. 

Altaylı, Seyfettin. Azerbaycan Türkçesi Sözlüğü II. İstanbul: Millî Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, 1994. 

And, Metin. “İki önemli Azeri sanatçısı: İlk Türk oyun yazarı Ahundov ve ilk 

Türk Opera Bestecisi Hacıbeyli”, Millîyet Sanat Dergisi, İstanbul Sayı: 261, 23 Ocak 

(1978). 

And, Metin. Başlangıcından 1983’e Türk Tiyatro Tarihi. İstanbul: İletişim 

Yayınları, 2022.  

And, Metin. Kısa Türk Tiyatrosu Tarihi. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2018.  

And, Metin. Oyun ve Bügü Türk Kültüründe Oyun Kavramı. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2022.  



 314 

And, Metin. Ritüelden Drama Kerbela-Muharrem-Ta’ziye. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları, 2022.  

Aristoteles. Poetika. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1995. 

Armaoğlu, Fahir. 19.Yüzyıl Siyasi Tarihi. İstanbul: Kronik Kitap, 2020.  

Atik, Şerefnur. Metinlerarasılık ve Kurmacada Gerçeklik Üzerine. İstanbul: Bilge 

Kültür Sanat, 2017.  

Ay, İlknur. Kuramsal Yaklaşımla Metin Çözümlemeleri Yapısalcılık ve Edebi 

Metinler Üzerinde Uygulamalar. Ankara: Gece Kitaplığı, 2022. 

Azizov, Vagif. Azerbaycan Tiyatrosunda Yönetmenliğin Evrimi. Sanatta 

Yeterlilik Tezi. Danışman: Tufan Karabulut. İstanbul: İstanbul Üniversitesi, 2023. YÖK 

Ulusal Tez Merkezi veri tabanından elde edildi (Tez no:799407). 

Bagir, Muharrem. Mirza Fethali Ahundzade’nin Düşünceleri ve Modernite 

Anlayışı. Doktora Tezi. Danışman: Doç. Dr. Erhan Tecim. Konya: Selçuk Üniversitesi, 

2022. YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanından elde edildi (Tez no: 772767). 

Bala, Mirza. “Mirza Feth-Ali ve Alfabe İnkilabı” Süleymanlı, Mübariz. 

Medeniyyet Dünyası Elm,-Nezeri Mecmue Dokuzuncu Buraxılış, Azerbaycan Republikası 

Tahsil Nazirliyi. Bakı, (2004): 115.  

Ball, David. Tiyatro Oyunlarını Okumak İçin Yönetimsel Bir Kılavuz. Türkçesi: 

Behre Övgü Özalp. İstanbul: Ayrıkotu, 2023. 

Barro, Mihail. Moliere Hayatı ve Edebi Faaliyetleri. Çev. Uğur Gezen. Ankara: 

Dorlion Yayınları, 2021. 

Baykara, Hüseyin. Azerbaycan’da Yenileşme Hareketleri XIX. Yüzyıl. Ankara: 

Türk Kültür Araştırma Enstitüsü, 1966.  

Bozkurt, Salih. Mirza Fethali Ahundof Sanatı, Yaşamı, Tüm Oyunları. Ankara: T. 

C. Kültür Bakanlığı Yayınları, 2000.  

Brands, Horst Wilfrid. Azerbaidschanishes Volks leben und modernistische 

Tendenz in den Schauspielen Mirza Feth-Ali Ahundzade’s (1812-1878). S-Gravenhage 

Mouton&Co: Wiesbaden Otto Harrassowitz: 1958. 

Brockett, Oscar G. TheEssential Theatre. New York: Holt, Rinehart and Winston, 

1988. 



 315 

Bunjadovun, Ziya M., Jusifobun, Jusif B. Azerbaycan Tarihi En Kadim Zamandan 

XX Asradek I Cilt. Bakı: Azerbaycan Devlet Neşriyarı, 1994.  

Buttanrı, Müzeyyen. Mirza Fethali Ahundzade'nin tiyatro eserleri ve “Aldanmış 

Kevakib” isimli Hikâyesi (metinler ve incelemeler). Eskişehir: Eser Ofset, 2006. 

Cabbarlı, Cafer. Azerbaycan Dram Teatrı. Bakü: Azerbaycan Devlet Neşriyatı, 

1959. 

Caferov, CeferHaşım oğlu. Azerbaycan Dram Teatrı 1914-1973. Bakı: 

Azerbaycan Devlet Neşriyatı, 1959. 

Ceferov, Cafer Haşım oğlu. Axundov ve Teatr. Bakı: Azerbaycan 

TeatrCemiyyetinin Neşri, 1962. 

Ceferov, Cefer. Eserleri. I. Cilt. Bakı: Azerbaycan Dövlet Neşriyatı Berpaneşr, 

2016. 

Ceferov, Cefer. Eserleri. II. Cilt. Bakı: Azerbaycan Dövlet Neşriyatı Berpaneşr, 

2016. 

Ceferov, Cefer. Azerbaycan Teatrı (1873-1973). Bakü: ZedabiNeşr, 2023. 

Caferova, Nazhanım. Mirze Feteli Axundzade – 200 Bütün Zamanların 

Dramaturqu Biblioqrafik gösterici. Sumqayıt: Şeher Semed Vurğun adına Merkezi 

Kitabxana, 2012.  

Celal, Mir ve Hüseynov, Firidun. Örneklerle XX. Esr Azerbaycan Edebiyatı. 

Ankara: Alçağ, 2008.  

Celil Cavanşir, “Ahundov’un Oğlunun ve Nevesinin Kederli Taleyi”, Adalet, 18 

Aralık, (2013): 5. 

Çalışlar, Aziz. Tiyatro Ansiklopedisi. Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

1995.  

Çelebi, Didem Bayar. Türkiye ve Azerbaycan`daki çocuk oyunları ve 

oyuncaklarının karşılaştırmalı incelemesi. Yüksek Lisans Tezi. Danışman: Yrd. Doç. Dr. 

Alı̇ Abbas Çınar. Muğla: Muğla Üniversitesi, 2007. YÖK Ulusal Tez Merkezi veri 

tabanından elde edildi (Tez no: 214387). 

Çolak, İhsan. “Dedeler, Torunlar ve Mirze Feteli Bağlamında Paris Olayları” 

Uluslararası Stratejik Araştırmalar Kurumu Yayını, USAK Stratejik Gündem (USG), 

14 Eylül 2012. 



 316 

Çolak, İhsan. “Imagining Iranian Nationalism: Mirza FathaliAkhundzadahand His 

Ideas On Iranian Nation” Akademik Araştırmalar Dergisi, Sayı 61, İstanbul, (2014): 1-

14.  

Çongur, Elif. Yapısalcılık, Göstergebilim ve Martı. Ankara: İmge Kitabevi 

Yayınları, 2021. 

Dekens, Olivier. Yapısalcılık. Çev. Atakan Altınörs. İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 

2023. 

Demir, Remzi. Türk Aydınlanması ve Voltaire – Geleneksel Düşünceden Kopuş. 

Ankara: Doruk Yayımcılık, 1999.  

Devlet, Nadir. Rusya Türklerinin Millî Mücadele Tarihi (1905-1917). Ankara: 

Türk Tarih Kurumu, 1999. 

Doster, Sevgi. “Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkekan ve Mirza Feth-Ali 

Ahundzade.” İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi 17 

(2012): 57-62. 

Dünyamin, Sevil kızı Hüseynova. “M.F. Ahundzade Yaradıcılığında Maarifçilik 

İdeyaları ve İctimai-Siyasi Görüşler”. Azerbaycan Republikası Tehsil Nazirliyi Bakı 

Devlet Üniversiteti Filologiya Fakültesi Heyder Eliyev ve Azerbaycan Filologiyası adlı 

Republikavirtualelmi konferansının materyalları, Bakı, 22 may(2020): 86-90. 

Düzgün, Dilaver. “Türkiye ve Azerbaycan’da Sergilenen Bir Yağmur Ritüelinin 

Karşılaştırmalı Tahlili”. Atatürk Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi,  

Sayı 53, Aralık, (2014): 81-94. 

Efendi, Rasim S. ve Efendi, Tuğrul A. XIX-XX. Yüzyılların Başların Azerbaycan 

Sanatı. Ankara: Türk Dünyası İnsan Hakları Derneği Yayınlar, 2002.  

Ehmedov, Bedirhan. XX Yüzyıl Azerbaycan Edebiyyatı. Azerbaycan 

MillîElmlerAkademiyası. Bakı: 2015.  

Elekberli, Faik. Azerbaycan Türk Felsefi ve İçtimai Fikir Tarihi XIX-XX.Yüzyıllar. 

Ankara: Astana, 2021.  

Elibeyzade, Elmeddin. Azerbaycan Dilinin Tarihi II Cilt. Bakı: Azerbaycan 

Dövlet Neşriyatı, 2008.  

Elimirzeyev, Halid. M.F.Ahundovun İdeal ve Senet Dünyası. Bakı: Nurlan, 2007.  



 317 

Eliyarlı, Süleyman. Azerbaycan Tarihi Uzak Geçmişden 1870. Yıllara Kadar.. 

Bakı: Azerbaycan Neşriyatı, 1996. 

Eliyev, Kamran. “Edebiyyat Tarihine Bir Bahış”. Azerbaycan 

MillîElmlerAkademiyası Folklor İnstitutu. Bakı, (2013).  

Emami, Iraj. TheEvelotion of TraditionalTheatreandthe Development pf Modern 

Theatre in Iran. Doktora Tezi. University of Edinburg. Danışman Dr. G.R. Sabri Tabrizi. 

Edinburg: September 1987.   

Engel, Barbara A.-Martin, Janet. Rusya Tarihi. İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2000.  

Erol, Ali. “Çağdaş Azerbaycan Edebiyatı”. Yeni Türkiye. Sayı: 8, (2002): 560-

572. 

Erol, Ali. “Modern Azerbaycan Edebiyatının Dönemlere Göre Tasnifi Üzerine”. 

Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi. Cilt: V, Sayı: 1, (2005): 53-57. 

Erol, Ali. “Türk Kültür ve Fikir Hayatında Ekinçi” Bilig. Sayı: 39, (2006): 53-72. 

Erol, Ali. “Modern Azerbaycan Edebiyatının Kuruluş Yıllarında Türkçe 

Meselesi”TurkishStudies - International PeriodicalForTheLanguages, Terature And 

History Of TurkishOrTurkic Volume 6/1 Winter (2011): 1071-1086. 

Esgerli, Zaman. MirzeFeteliAhunzade – 200 Biyografik Gösterici. Bakı: 

Azerbaycan MillîElmlerAkademiyası, 2012. 

Esgerov, Dr. Reşad“MirzeFeteliAxundov, 

HeyderHüseynovunTedqiqinde/Haydar Hüseyinov’un Araştırmasında Mirze Feth Ali 

Ahundov”Turan Stratejik Araştırmalar Merkezi Dergisi,Cilt: 5, Sayı: 18, İlkbahar, 

(2013). 

Esgerov, Reşad. “Haydar Hüseynov’unAraştırmsındaMirze Feth Ali 

Ahundov.”Turan Stratejik Araştırmalar Merkezi Dergisi Cilt 5 sayı 18, (2013): 31-37. 

Eziler Kıran, Ayşe – Kıran, Zeynel. Yazınsal Okuma Süreçleri Yazınbilim – 

Göstergebilim – Anlatıbilim Teknikleri. Ankara: Seçkin Yayıncılık, 2021. 

Ferzelibeyli, Şahin Fazil. Azerbaycan ve Osmanlı İmparatorluğu XV-XVI. 

Yüzyıllar. İstanbul: Teas Yayıncılık, 2017.  

Foucault, Michel. Yapısalcılık ve Post Yapısalcılık. Çev. Ümit Umaç, Ali Utku. 

İstanbul: Birey Yayıncılık, 2001. 

Fuat, Memet. Tiyatro Tarihi. İstanbul: MSM Yayınları, 2003.  



 318 

Gasımov, Toghrul. Azerbaycan Tiyatrosunun Tarihi ve Tiyatro Sanatçıları. 

Yüksek Lisans Tezi. Danışman: Prof. Dr. Sema Göktaş. Kocaeli: Kocaeli Üniversitesi, 

2022. YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanından elde edildi (Tez no:800159). 

Gerayzade, Ellada. Yeni Azerbaycan Edebiyatı (XIX Esr-XX Esrin Evvelleri).  

Kars: Ertem Kafkas Eğitim Yayınları, 2018.  

Goldshteyn, Aleksandr. “M. F. Akhundov: Predvaritelnyeitogi i 

perspektivyizucheniya”, Voprosyliteratury. No. 5,(1988): 118-138. 

GouldRebeccaRuth. “MemorializingAkhundzadeh: 

ConradictoryCosmopolitanismand Post-SovietNarcissism in 

OldTbilisi”.Interventions, 20:4, (2018): 488-509. 

Gould, Rebecca. “Thecritique of religion as politicalcritique: 

MīrzāFatḥḥAlīĀkhūndzāda'spre-Islamicxenology.”IntellectualHistoryReview, 26:2, 

171-184, (2016). 

Güzel, Hasan Celal. Türkler Cilt 7, Orta Çağ. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, 

2002. 

Hacıyev, Davud Hüseyn oğlu. Azerbaycan Edebiyatında Tarihi Dram. Bakı: 

Yazıçı, 1983.  

Hakverdiyev,Abdürrahim   Bey.  Mirza   Fethali’nin   Faciası, Seçilmiş Eserleri, 

Bakü: Lider Neşriyyat, 2005, s. 335-336. 

Hakverdiyev, Abdürrahim   Bey. Mirza Fethali Ahundov’un Hayat ve 

Faaliyeti,Seçilmiş Eserleri II, Bakü: Lider Neşriyyat, 2005, s. 336-345. 

Hasanov, Behram. Azerbaycan’da Din Sovyetler ’den Bağımsızlığa Hafıza 

Dönüşümleri. Ankara: İSAM, 2011.  

Huizinga, Johan. Homo Ludens Oyunun Kültürel İşlevi Üzerine Bir İnceleme.  

Ankara: Dorlion Yayınları, 2021. 

Huseynov, Mir Celal Firidun. XX esr Azerbaycan Edebiyyatı. Bakı, 2018. 

İsmailov, Mahmud. İlk Çağlardan XX. Yüzyıl Başlarına Kadar Azerbaycan 

Tarihi. İstanbul: IQ Kültür Yayıncılık, 2014.  

İsmayılova, Günay. “M.F. Axundzadenin “Hekeyati-XırsQuldurbasan” 

Komedyasında Dramatik Motivler”. I.International Scientific Conference of 

YoungResearcher, Baku Engineering University, 5-6 May 2017, Baku, (2017): 711-766. 



 319 

Karacan, Ercüment. “İki Önemli Azeri Sanatçısı: İlk Türk Oyun Yazarı Ahundov 

ve İlk Türk Opera Bestecisi Hacıbeyli”. Millîyet Sanat Dergisi, 23 Ocak (1978): 10-12.  

Karadeniz, Yılmaz. “İran’da Malkum Han ve Feth Ali Ahundzâde’nin Arap 

Alfabesini Değiştirme Teşebbüsleri (1860-1880)”HistoryStudies. Yıl: 2012 Cilt: 0 

Sayı: özel sayı ISSN: 1309-4688 / 1309-4173 (2012): 215-226.  

Karakuş, Ertuğrul. “Çağdaş Azerbaycan Edebiyatı’nın Başlangıcında (XIX. 

Yüzyıl) Bir “Öncü” (Avangard) Olarak Mirza Fethali Ahundzâde” Karadeniz Sosyal 

Bilimler Dergisi, Giresun, 4 (7), 4, Sonbahar (2012): 49-57.  

Karayev, Yaşar. Belli Başlı Dönemleri ve Zirve Şahsiyetleriyle Azerbaycan 

Edebiyatı. İstanbul: Ötüken, 1999.  

Kasımzade, Feysulla Samedoğlu. Mirze Feteli Axundovun Heyat ve Yaradıcılığı. 

Bakı: Azerbaycan Devlet Neşriyatı, 1962. 

Kayabalı, İsmail ve Arslanoğlu, Cemender. Azerbaycan Türkleri Kültür Tarihinin 

Ana Hatları. Ankara: Azerbaycan Kültür Derneği, 1978.  

Kazımova, Aynur. “Azerbaycan Edebiyatında Kadın İmajı” Science and 

Education: yesterday, today, tomorrow”, 23 January 2021, Stockholm, Sweden ISSBN: 

978-605-74702-0-1, (2021). 

Kerimli, L. “Azerbaycan’da Dil Siyaseti: Alfabe ve İmlâ Meseleleri Tarihinden”I. 

Türk Dünyası Dil ve Edebiyat Dergis,  (14), (2002). 

Kerimov, İngılab. Azerbaycan Teatr Tarihi. Bakı: Elm Neşriyyatı, 2008. 

Kerimova, P. “Yavuz Akpınar tedqiqatlarında Mirze Feteli Axundzadenin 

komedialarının tehlili”. Al Farabi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi, 4 (4), (2019): 

126-131. 

Kılıç, Fahri. “Yeni Türk Alfabesinin Kabulünde Dil Heyetinin Yürüttüğü 

Çalışmalar.” Ankara Üniversitesi TİTE, Ankara, 2012. ORCID ID: 0000-00002-0882-

5811. (2012): 797-826. 

Kia, Mehrdad. “Mizra FathAli Akhundzade and the Call forModernization of 

theIslamic World”. Middle Eastern Studies Vol. 31, No. 3, Jul. (1995): 422-448. 

Kia, Mehrdad. “Women, Islamand Modernity in Akhundzade's Plays and 

Unpublished Writings” Middle Eastern Studies Vol. 34, No 3, Jul., Taylor& Francis Ltd, 

(1998): 1-33. 

https://app.trdizin.gov.tr/dergi/TnpZMk5nPT0/history-studies
https://scholar.google.is/citations?view_op=view_citation&hl=tr&user=MY4tk2AAAAAJ&cstart=20&pagesize=80&citation_for_view=MY4tk2AAAAAJ:YsMSGLbcyi4C
https://scholar.google.is/citations?view_op=view_citation&hl=tr&user=MY4tk2AAAAAJ&cstart=20&pagesize=80&citation_for_view=MY4tk2AAAAAJ:YsMSGLbcyi4C
https://www.jstor.org/stable/i390610?refreqid=excelsior%3A8feb9920e4245e6fa27453eca4c8027d


 320 

Koç, Elif. “Çarlık Dönemi Azerbaycan Matbuatı Üzerine Bir İnceleme” Atatürk 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi Sayı / Number 60, Haziran / June 2018, 181-196.   

Koç, Elif. “Sovyet Dönemi Azerbaycan Tiyatrosu Üzerine Bir İnceleme.” Selçuk 

Türkiyat Dergisi, e-ISSN 2458-9071, Nisan; (54): 333-351. 

Koç, Elif. Azerbaycan Edebiyatında Tiyatro. Doktora Tezi. Danışman: Prof. Dr. 

Erdoğan Uygur. Ankara: Ankara Üniversitesi, 2022. YÖK Ulusal Tez Merkezi veri 

tabanından elde edildi (Tez no:778554) 

Korukçu, Melih Münip. Oyun Analizi (Tiyatrocular İçin Metin Çözümleme 

Rehberi) İstanbul: Habitus Yayıncılık, 2023. 

Köçerli, Ferudin Bey. Azerbaycan Edebiyatı I. Cilt. Bakı: Avrasiya Press, 2005.  

Köçerli, Ferudin Bey. Azerbaycan Edebiyatı II. Cilt. Bakı: Avrasiya Press, 2005. 

Kurat, Akdes Nimet. Rus Tarihi Başlangıçtan 1917’ye Kadar. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu, 2014. 

Kürekçi, Ali İhsan. Mirza Fetali Ahundov’un Eserlerinde Halk Kültürü Unsurları.  

Yüksek Lisans Tezi. Danışman: Prof. Dr. Sedat Adıgüzel. Erzurum: Atatürk Üniversitesi 

2015. YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanından elde edildi (Tez no: 397636). 

Lewis, Bernard ve Churchill, Buntzie Ellis. Tarih Notları Bir Orta Doğu 

Tarihçisinin Notları. Ankara: Arkadaş Yayınevi, 2021.  

Lewis, Bernard. Modern Türkiye’nin Doğuşu. Ankara: Arkadaş Yayınevi, 2021.  

Lewis, Bernard. Ortadoğu İki Bin Yıllık Ortadoğu Tarihi. Ankara: Arkadaş 

yayınevi, 2021.  

Makas, Zeynelabidin. Azerbaycan Çağdaş Hikâye Antolojisi. Ankara: Kültür 

Bakanlığı, 1991.  

Makas, Zeynelabidin. Azerbaycan Dramaları. Ankara: Kültür Bakanlığı, 1990.  

Makas, Zeynelabidin. Çağdaş Azerbaycan Şiir Antolojisi. Ankara: Kültür 

Bakanlığı, 1992.  

Mardanova, Samira. “Mirza Fethali Ahundzade’nin Dramaturji Dilinde Aile-

Meişet Konuşma Üslubu Standartları” ZfWTVol 12, No. 1 (2020): 185-196. 

Mehran, Mazinani. “Liberty in Akhundzadeh's and Kermani's Thoughts”, Middle 

Eastern Studies, 51:6, (2015): 883-900. 



 321 

Meisami, J. “Mirza Fath Ali Akhundzadeh and Literary Criticism”. Iraj 

Parsinejad, Studia Culturae Islamicae 34, pp. İi. Tokyo, Institude for Study of Languages 

and Cultures of AsiaandAfrica, 1988. Journal of the Royal Asiatic Society of Great 

Britain & Ireland, 121 (2), 341-342. (1989). 

Memedova, Dilara. Azerbaycan Dramaturgiyası Antologiyası: I cilt.Şerq-Qerb, 

Bakı: 2007.  

Memmedov, Nadir (Haz.). Mirze Feteli Axundov Meqaleler Mecmuesi. Bakı: 

Azerbaycan CCP Elmler Akademiyası, 1962.  

Memmedova, Fatimat. “M.F. Axundovun Yeni Elifba Uğrundaki Mübarızesine 

Ferqolı Yanaşmalar Haqqında”. Süleymanlı, Mübariz. Medeniyyet Dünyası Elm,-Nezeri 

Mecmue Dokuzuncu Buraxılış, Azerbaycan Republikası Tahsil Nazirliyi. Bakı: 259-261. 

(2004).  

Memmedova, Meleyke. “Azerbaycan ve Anadolu Folklorunda Mevsimi Oyun ve 

Temaşalar.” Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 19, Ocak-Haziran,(2017): 

137-148. 

Merchant, Moelwyn. Comedy: The Critical Idiom. Routledge, 2017. 

Moliere. Cimri. Çev. Sabahattin Eyüboğlu. İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları, 

2023. 

Musayev Shamioglu, Shahbaz. “Social and Cultural Ties of Mirza Fatali 

Akhundzade with His Contemporaries.” International Journal of Humanities and Social 

Science Invention Volume 8 Issue 04 Ser.I (2019): 1-5.  

Musayev, Şahbaz Şamı Oğlu. Mirze Feteli Axundzade: Mühiti, Müasirleri İle 

Elaqeleri Ve Yeni Tipli Edebiyyat Yaradıcılığı. Elmler doktoru elmi derecesi. Danışman: 

Habibbeyli, İsa Ekber oğlu. Bakı: Azerbaycan Millî Elmler Akademiyası, 2021. 

Mürseloğlu, Rüstem. “Azerbaycan Tiyatrosunun Teşekkülünde M.F. Ahundov ve 

C. Cabbarlı Dramaturgiyasının Sentezi”3.Uluslararsı Sosyal Bilimler Sempozyumu, 

Kahramanmaraş, Türkiye, 26 Ekim (2017): 162  

Natig, Karimova Parvana. “Yavuz Akpınar Tedqiqatlarında Mirza Fethali 

Ahundzadenin Kamedyalarının Tahlili.” Al-Farabi International Journal on Social 

Sciences. JSSN 2564-7946. Volume (3), Issue (4), December (2019): 126-131. 

Nebiyev, Azad. Azerbaycan Halk Edebiyatı, Bakı: Elm, 2009. 



 322 

Necefoğlu, Hacali. “Mirze Feteli Ahundzade Mevlâna Hakkında.”13. 

Uluslararası Dil, Yazın ve Deyişbilim Sempozyumu: Basit Üslup 26-28 Eylül 2013Bildiri 

Kitabı. Kafkas Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Batı Dilleri ve Edebiyatları 

Bölümü,(2013): 315-322.  

Nemetzade, Eflatun. “Güney Azerbaycan’da Halk Tiyatrosu Üzerine.” A.Ü. 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi Sayı 14, s.59-62, (2000).  

Neı̇metzade, Eflatun “Tiyatromuzun Oluşumu ve Estetik Prensipleri Üzerine” 

Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi Sayı 14, s.49-61, (2010). 

Nerimanoğlu, Kamil Veli. Çelişki ve Yenilik Dehası Mirza Fathali Ahuntzade. 

İstanbul: Doğu Kütüphanesi, 2013. 

Nesibli, Nesib L. Azerbaycan Türklerinin Önderleri. Ankara: Altınordu, 2020.  

Nusretoğlu, Telman. Azerbaycan’da Rus Kilisesi ve Rusçuluk Faaliyetleri 1828-

1905. İstanbul: Ötüken, 2017.  

Nutku, Özdemir. Dünya Tiyatrosu Tarihi 1. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1985.  

Nutku, Özdemir. Dünya Tiyatrosu Tarihi 2. İstanbul: Remzi Kitabevi, 1985. 

Oflazoğlu, A.Turan. Moliere. İstanbul: İz Yayıncılık, 2011. 

Öksüz, Gamze. Rus Tiyatrosu Gelenekselden Moderne. İstanbul: Çeviribilim, 

2016.  

Pavis, Patrice. Gösterimlerin Çözümlemesi. Ankara: Dost Kitabevi, 1999.  

Piaget, Jean. Yapısalcılık. Ankara: Doruk Yayımcılık, 1999. 

Platon. Devlet. Çev. Sebahattin Eyüboğlu-M. Ali Cimboz. İstanbul: Türkiye İş 

Bankası Kültür Yayınları, 2020 

Platon. Yasalar. Çev. Furkan Akderin. İstanbul: Say Yayınları, 2021. 

Poroy, Akif. Türklerde Felsefi Düşünceler. İstanbul: Bilge Karınca, 2019. Basılı 

yayın. 

Rehimli, Ilham. “Üç Esrin Yüz Otuz İli Akademik Millî Dram Teatrı Bugün”. Bakı, 

QAPP-POLİQRAF Korporasiyasi, (2003): 264. 

Rehimli, İlham. Azerbaycan Teatr Tarixi. Bakı: Çaşıoğlu, 2005.  

Ridgeway, Sir William. The Drama and Dramatic Dances of Non-European 

Races. Cambridge, 1915. 



 323 

Rustamlı̇, Naila. M. F. Ahundzade’nı̇n Felsefı̇ ve Toplumsal Görüşlerı̇. Yüksek 

Lisans Tezi. Danışman: Prof. Dr. Mustafa Çağrıcı. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 2016. 

YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanından elde edildi (Tez no: 435447). 

Rüstemli, Naile. “M. F. Ahundzade’nin Arap Alfabesinin Islahıyla İlgili Yeni 

Alfabe Lâyihası”Marmara Üniversitesi Akademik Araştırma Dergisi Cilt 16, Sayı 3, 2016 

ss. 161-1.  

Rzayev, Ramesh.  Tarı̇hsel Perspektı̇ften Modernleşme Paradı̇gması 

(Azerbaycan’da Modernleşme Tartışmalarına Daı̇r Yenı̇ Bı̇r Yaklaşım: 1848-1878). 

Doktora Tezi, Danışman Prof. Dr. Enis Şahin. Ankara: Sakarya Üniversitesi, 2020.  

Rzayev, Rameş. “Erken Dönem Azerbaycan Maarifçiliğinde Kültürel Kimlik 

Algısı”. Bilig (2020): 123-148. 

Rzayev, Rameş. “Hegemonya Ekseninde Azerbaycan Maarifçiliği ve M. F. 

Ahundov’un Avrupa merkezcilik Problematikası”. MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

8 (2), (2019):1603-1624.  

Sefereliyeva, G. “M.F. Axundzade irsinin kitabxanalarda tebliği” Azerbaycan 

MillîKitabxanası, Bakı, 2012.  

Shaffer, Brenda. Sınırlar ve Kardeşler İran ve Azerbaycan Kimliği. İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi, 2008.  

Shahbaz Shamı, Musayev. “Relatıonshıps Of Mırza Fatalı Akhundzada Wıth Hıs 

Contemporarıes In The Fıeld Of Struggle For New Alphabet”. Gênero&amp; Direito, [S. 

l.], v. 9, n. 2, 2020. 4 jan. (2022).  

Smirnov, Nikolay A. Sovyet Rusya’da İslam Tarihi İncelemeleri. Sovyet Bilimler 

Akademisi Yayını, Moskova, 1954: Çeviren: Arif Berberoğlu. İstanbul: Evrensel Basım 

Yayın, 2005.  

Sokullu, Sevinç. Türk Tiyatrosunda Komedyanın Evrimi. Ankara: Kültür 

Bakanlığı Yayınlar, 1979.  

Sultanzade, Vügar. “Aldanmış Kevakib’in Arketipleri”. Erdem, (68), (2015): 99-

107.  

Süleymanlı, Mübariz. Azerbaycan Kulturoloji Fikir Tarixinden (XX Esrin 

Evvelleri). Bakı: Azerbaycan Millî Elmler Akademiyası Memarlıq ve İncesenet 

İnstitutunun, 2011. 



 324 

Swietochowski, Tadeusz. Russian Azerbaijan, 1905-1920 The Shaping of 

National Identity in a Muslim Community. Cambridge UniversityPress, 1985. 

 Swietochowski, Tadeusz. Müslüman Cemaatten Ulusal Kimliğe Rus Azerbaycanı 

1905-1920. Çev. Nurat Mert. İstanbul: Bağlam Yayınları, 1988. 

Şener, Sevda. “Tiyatronun Kaynağına İlişkin Kuramlar”, Tiyatro Araştırmaları 

Dergisi (Dramatik Köylü Oyunları Özel Sayısı) 6, (1975): 25-48. 

Şener, Sevda. Dünden Bugüne Tiyatro Düşüncesi. Ankara: Dost Kitabevi, 2000.  

Şener, Sevda. Yaşamın Kırılma Noktasında Dram Sanatı. İstanbul: Yapı Kredi 

Kültür Sanat Yayıncılık, 1997.  

Şener, Sevda. “Tiyatronun Kaynağına İlişkin Kuramlar”. Tiyatro Araştırmaları 

Dergisi, Dramatik Köylü Oyunları Özel Sayısı, A.Ü. Dil ve Tarih- Coğrafya Fakültesi, 

Tiyatro Araştırmaları Enstitüsü, Yıl: 1975, Sayı: 6, Ankara, (1977): 23-48.  

Tahirova, Azada. Mirza Fethali Ahundzade’nin Komedilerinde Söz Varlığı. 

Yüksek Lisans Tezi. Danışman: Doç.Dr. Mehmet Yastı. Konya: Necmeddin Erbakan 

Üniversitesi, 2022. YÖK Ulusal Tez Merkezi veri tabanından elde edildi (Tez no: 

744547). 

Talıb-Zadeh, Aydın. “The Azerbaijani Theatre: PasttoPresent”. Visions of 

Azerbaijan, November-December (2010).  

Tan, Nail. “Çağdaş Azerbaycan Edebiyatının Kurucusu Mirza Fatali Ahundzade 

200 Yaşında.” Türk Dil Kurumu 2012-1 (Mart 2012): s. 260-266.  

Tanrıverdi, Mustafa. Çarlık Rusyası’nda Tiflis Vilayeti (1814-1914). Ankara: 

Türk Tarih Kurumu, 2019.  

Tecer, Ahmet Kutsi. Köylü Temsilleri. Ankara: Çığır Mecmuası Neşriyat, 1940. 

Topsakal, İlyas. Sibirya Tarihi. İstanbul: Ötüken, 2017. 

Tüfekçi, Elif M. “Yapısalcı Yöntem ve Uygulama Alanları”. Tiyatro 

Araştırmaları Dergisi, c. 17, sy. 17, 2003, Haziran (2004). 

Türkmen, İskender Bey Münşi-yi. Tarih-i Alem-Ara-yi Abbasi.1-4 Cilt. Çev. Ali 

Genceli, Haz. İsmail Aka. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2019. 

Uca, Alaattin. “Azerbaycan Millî Uyanışının Gerçekleşmesinde Zeynil Abidin 

Tagiyev, Mirza Fethali Ahundzade ve Hasan Bey Zerdabi'nin Hizmetleri.” Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi Sayı 7 (2010): s.203-210.  



 325 

Uca, Alaattin. “Mirza Fethali Ahundzade’nin Türk Dünyası’na Hizmetleri. ” 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi Sayı 17 (2001): s.365-382.  

Umudlu, Günay Serdar Kızı. Mirze Feteli Axundovun Eserlerinde Qadın Obrazı. 

Yüksek Lisans Tezi. Danışman: S.F. Mirzeyeva. Bakı: Azerbaycan Respublikası Tehsil 

Nazirliyi Azerbaycan Diller Universiteti Filologiya-Azerbaycan Edebiyyatı, 2015. 

Uslu, Ateş. Siyasal Düşüncelerin Toplumsal Tarihi 3.Cilt. İstanbul: Yordam 

Kitap, 2021.  

Uygur, Erdoğan. “Mirze Feteli Ahundof’un Piyeslerinde Batıl İnanç 

Motifleri”, Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi-Turkish Journal of Social Research, yıl 

11, sayı 1, s. 59-68, Ankara, Nisan (2007). 

Uygur, Erdoğan. “Molière ve Ahundof Tiyatrosunda ‘Cimri’ Karakterleri 

Harpagon ve Hacı Kara”, Türkoloji Dergisi, XVI. cilt, 2. sayı, s. 145-164, Ankara, 2003. 

Uygur, Erdoğan. “Sovyetler Döneminde Azerbaycan Toplumunun Yeniden 

Yapılanmasında Edebiyat Adamlarının Rolü”, Türk Yurdu, cilt 31, sayı 287, s. 156-159, 

Ankara, 2011. 

Uygur, Erdoğan. “XIX. Yüzyıl Azerbaycan Edebiyatının Genel Görüntüsü”, Türk 

Kültür Dergisi Azerbaycan, yıl 52, sayı 352, s. 16-25, Ankara, 2004. 

Üstünyer, İlyas. “M. Y. Lermontov’un Türkçe Hocası; Mirza Fetali Ahundov” 

Uluslararası Karadeniz Üniversitesi, Tiflis.  

Valiyev, Orhan, Bezci, Bünyamin “Ahundzade’de Millet Fikrinin Oluşumunun 

Miroslav Hroch’un yaklaşımı Çerçevesinde Değerlendirilmesi”. Bilig, (98): 49-74. 

Yaman, Ertuğrul. Türk Dünyası Ortak Edebiyatı. Ankara: Türk Diyanet Vakfı, 

2014.  

Yeşilot, Okan. Ateş Çemberinde Azerbaycan. İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2015. 

Yıldırım, İrfan Murat. “Kaynaklar ve Teşekkülü Bakımından (1921 Yılına Kadar) 

Azerbaycan Romanı” A.Ü. Türkiyat Çalışmaları Enstitüsü Dergisi Sayı 24, (2004) 

Erzurum: 133-144. 

Yurtsever, A. Vahap. Azerbaycan Dram Edebiyatı. Ankara: Bayur Matbaası, 

1950.  

Yurtsever, A.Vahap. Mirza Fethali Ahunt zadenin Hayatı ve Eserleri. Ankara: 

Yeni Cezaevi, 1950. 



 326 

Yücel, Tahsin. Yapısalcılık. İstanbul: Can Sanat Yayınları, 2024. 

Yüksek, Ayşegül. Melih Cevdet Anday Tiyatrosu Yapısalcılık ve Bir Uygulama. 

İstanbul: Habitus Yayıncılık, 2022. 

Zerenler, Dilek. Tiyatroda Yapısalcı Çözümleme. İstanbul: Mitos Boyut 

Yayınları, 2010. 

  



 327 

DİZİN 

 

Abovyan, Haçatur 88   

Açıkgöz, Halil 12, 309 

Adıgüzel, Sedat 17, 21, 309, 317 

Akın, Ümit 21, 34, 35, 39, 40, 49 

Akpınar, Yavuz  11, 12, 15, 17, 49, 81, 83, 86-96, 101, 112, 123-126, 133, 149, 154, 157, 

159, 167, 175, 177, 179, 182, 183, 186, 209, 210, 217, 218, 231, 234, 

239, 240, 256-259, 279 

Algar, Hamid 27, 88, 310 

Aliyeva, Zakire 21, 310 

Allahverdiyev, Mahmud 29, 31, 310 

Anar67 

And, Metin 3, 21, 46, 310, 311 

Arablinski, Hüseyin 59, 60, 62, 63 

Aristophanes 2 

Aristoteles 1, 2, 88, 311 

Arslanoğlu, Cemender 11, 316 

Ateş, Ahmet 21, 309 

Azizov, Vagif 20, 57, 311 

Bagir, Muharrem 18, 99, 100, 115, 116, 123, 227, 228, 297, 301, 302, 311 

Bağdadbeyov, Celil 69 

Bakıhanov, Abbaskulu Ağa 87, 88 

Bakülü İbrahim Han 81 

Baykara, Hüseyin 11, 48, 49, 72, 77, 78, 79, 80, 311 

Beaumarchais, Pierre Augustin Caron de 68 

Behmen Mirza 95 

Belinski,Vissarion 88 

Berje, Adolf 87, 91, 94, 125, 127 

Berdzenov, N. T. 88 

Bezci, Bünyamin 23, 322 

Bozkurt, Salih 13, 83, 85, 89, 91, 160, 189, 218, 219, 235, 241, 265, 311 



 328 

Brands, Horst Wilfrid 189, 311 

Buttanrı, Müzeyyen 14, 101, 102, 112, 133-140, 146-151, 155, 160-169, 175-180, 189-

202, 213, 215, 220-225, 234-238, 241-249, 262, 266-272, 281, 282, 286, 292 

Cabbarlı, Cafer 22, 26, 49, 50, 66, 68, 312, 318 

Caferoğlu, Ahmet 12, 33, 70 

Cami 88 

Cavad, Ahmed 67 

Cefer, Mirza Memmed 94 

Celaleddin, Mirza 94, 301, 340 

Cücenoğlu, Tuncer 69 

Çehov, Anton 58, 66 

Çernişevski, Nikolay 88 

Çolak, İhsan 21, 312, 313 

Çuvarlinski, Mehdi 65 

Dançenko, Nemiroviç 89 

Derjavin, Garvila 88, 314 

Devlet, Nadir 13, 313 

Dilsuz69 

Dobrolyubov, Aleksandrovic 88 

Doster, Sevgi 21, 313 

Dumas (Père), Alexandre 68 

Efendiyev, Reşit Bey 52, 134, 135 

Ela-Zikrihisselam 88 

Elesger, Ahund Hacı 79, 82, 84, 85, 86, 87, 95, 336 

Erazm, Rotterdamlı 88 

Eristavi, Georgi 87 

Esgerli, Zaman 336 

Feldmareşal-General I. Paskeviç 77 

Firdevsi 88 

Fuad Paşa 92, 121, 123, 124, 127, 339 

Gasımov, Hacı İbrahim 65 



 329 

Gasımov, Toghrul 20, 315 

Gerayzade, Ellada 16, 315 

Gogol, NikolayVasilyeviç 49, 57, 58, 59, 60, 65, 88, 90, 91, 112 

Griboyedov,Aleksandr 88, 158 

Gulamov, Samir 68 

Hafiz 88 

Hakkı, İsmayıl 64 

Hakverdili 96 

Hanbaba Han 95 

Heraklit 88 

Holbax 88 

Homer 88 

Hugo, Victor 68 

Huizinga, Johan 2, 3, 8, 315 

Hüseyn, Ahund Molla 84 

Hüseyn, Mirza Han 61, 66 

İbn Sina 57 

İbrahimov, İslam 36 

İbrahimov, Mirza 34 

İsmailov, Mahmud 38, 42 

Kaçar, Mahmanzar 65 

Kaçar, Ağa Mehemmed Şah 52 

Kanberkızı, Rukiye 65 

Karacadağı, Mirza Cafer 134, 340 

Karakuş, Ertuğrul 48 

Karamzin, Nikolay 57 

Karayev, Yaşar 38, 42, 251 

Karagöz, Mahmud Nedim 35 

Kartalcık, Vedat 18 

Kayabalı, İsmail 38, 42 

Kazım Ziya 35, 36 



 330 

Kazımova, Aynur 241 

Kazımovski, Mirmahmud 51, 57, 58, 59, 61 

Kemal, Namık 35, 36 

Kemerli, Ehmed 34 

Khanikof, NikolaiVladimirovich 56 

Koç, Elif 44, 48, 183, 260 

Kruzenştern 61 

Ksenofon 57 

Kurat, Akdes Nimet 89 

Kutkaşınlı, İsmail Bey 56 

Kürekçi, Ali İhsan 43, 45, 97, 98, 232, 233, 260 

Lermontov, Mihail Yuryeviç 32, 49, 57, 271 

Lomonosov, Mihail 57 

Makas, Zeynelabidin 37, 40, 261 

Marlinski, AleksandrBestujev 56, 58 

Mehemmedtağı, Mirza 50, 51 

Memmedguluzade, Celil 37 

Memmedhanlı, Enver 32 

Memmedov, Mehdi 35 

Memmedov, Nadir 81, 101, 102, 106, 107, 119, 120, 127, 133, 137, 163, 186, 210, 233 

Memmedzade, Hamid 67 

Menekçi-Limci 63 

Merchant, Moelwyn 2 

Merdanov, Mustafa 32, 34 

Mirahmadov, Aziz 66 

Mirza Hüseyn Han 61, 66 

Mirza Melkum Han 63 

Mirza Yusif Han 63, 164 

Moliere, Jean Baptiste Poquelin 49, 61, 62, 90, 91, 159, 258, 294, 314, 322 

Molla Hüseyn 84, 96, 334 

Montesquieu 88 



 331 

Möhsünov, Mircefer 68 

Münşi, İskender Bey 101, 102, 113, 114, 321 

Mürseloğlu, Rüstem 22, 318 

Nane Hanım 82 

Nebiyev, Azad 25, 26, 28, 29, 32, 33, 35, 36, 39, 318 

Nerimanoğlu, Kâmil Veli 15, 81, 319 

Nerimanov, Neriman 52, 53, 55, 56, 57, 58, 65, 182 

Nezerli, Hacıbaba 67 

Nisa Hanım 95 

Nizami, Genceli 48, 88 

Odoyevski, Alexander 87 

Osmanoğlu,Kurbanov B. 22 

Ostrovski 90, 112 

Petrarka 88 

Platon1, 88, 319 

Polonsky, IakovPetrovitch 87 

Puşkin, AleksandrSergeyeviç 54, 65, 88, 89, 124, 125, 332, 333, 337, 341 

Rahman, Sabit 65 

Ran, Nazım Hikmet 15, 69 

Refibeyli, Nigar66 

Rehimli, İlham 25, 27, 28, 32, 34-39, 41-66, 141, 154, 183-185, 319 

Renan 88 

Reşid Bey 81, 95 

Ridgeway, Sir William 3, 319 

Rumi, Celaleddin88, 343, 341 

Russo, Jean-Jacques 88 

Rustamlı̇, Naila 18, 81, 320 

Sadi, Şehy 88, 133, 137 

Sadık, Evez 66 

Sarabski, Huseyngulu 58, 59, 61 

Schiller, Friedrich 53, 59, 67 



 332 

Seyrabeğim 95 

Shaffer, Brenda 14, 320 

Shakespeare, William 49, 66, 67, 90 

Smirnov, Nikolay A.13, 320 

Sokrat/ Sokrates 88 

Sokullu, Sevinç 2, 320 

Sollogub, Graf 188, 210 

Spinoza88 

Sultanzade, Vügar 22, 113, 320 

Süleymen Sani Ahundov 69 

Şaik, Abdulla 67, 101 

Şehzade Abbas Mirza 81 

Şemseddin Sami 69 

Şener, Sevda 1, 2, 321 

Şeyh Behain 86 

Şebüsteri, Şeyh Mahmud 88 

Tablostki, T. L. 88 

Tabu Hanım 95 

Tağıyev, Zeynelabidin 4, 53, 54, 55, 59 

Tahirova, Azada 19, 321 

Turgenyev, İvan Sergeyeviç 60, 65 

Uca, Alaattin 22, 321 

Ulvi Recep 65 

Umudlu, Günay Serdar Kızı 295, 296, 322 

Uygur, Erdoğan 20, 22, 317, 322 

Üstünyer, İlyas 22, 322 

Vakıf, Molla Penah 88, 236 

Valiyev, Necefgulu 51 

Valiyev, Orhan 23, 322 

Vazeh, Mirza Şefi 10, 79, 85, 87, 88, 336, 337 

Vezirov, Haşim 57, 59 



 333 

Vezirov, Necef Bey 52-60, 67, 182, 218 

Volter88 

Vorontsov, FeldmarşalKnyaz(Prens) 91, 130, 305 

Yadigarof, İsrafil Bey 96 

Yaman, Ertuğrul 16, 322 

Yeşilot, Okan 70, 322 

Yurtsever, A.Vahap 10, 50, 96, 322 

Zahid,Orucov 85 

Zakir, Kasım Bey 87,88,91,124,126,127, 341 

Zerdabi, Hasan Bey 22, 51, 56, 80, 94, 218, 321, 341 

  



 334 

TEŞEKKÜR 

 

Beni çalışmam süresince desteklediği ve bana inandığı için danışman hocam 

Sayın Muvaffak Duranlı ’ya teşekkürü bir borç bilirim. Ardından tez izleme jürimde beni 

takip edip sabırla değerlendiren Prof. Dr. Pınar Fedakar ve Prof. Dr. Ali Erol’a teşekkür 

ederim.  

Son olarak bu uzun süreçte benim yanımda olan oğullarım Nazım Ege, Kenan 

Mert, eşim, ailem ve sevdiklerime destekleri için teşekkür ederim. 

 

 

Melike Bahar TİKE TETİK 

  



 335 

EKLER: 

 

 
 
 
Puşkin’in Ölümüne Şark Poeması Orijinal Elyazısı 

Mirza Fatali Ahundov “AzerbaijaniSovietEncyclopedy” Volume 1. Page 498. 

 

 

 

 

 

 

  



 336 

A.S. PUŞKİN’İN ÖLÜMÜNE ŞARK POEMASI 

 
Gece ettim uykumu ırak,   
Sordum:  

“Ey sır çeşmesi kalbim, ne var?   
Neden ötmez bahçenin tutkun bülbülü,   

Neden kılmaz sözlerinin büyüleyici etkisi? 
Şiir yolun, söz yolun yoksa kesilmiş.  
Hani hayal elçin, o ışık yayar? 

Yaz gelmiş; her tarafta çimen kızları,   
Süslenmiş, güzelliğini etmiş aşikar.   

Çevrilmiş çayır, çimen mor menekşeye 
Bağda oldu tomurcuklar, açtı budaklar. 
Çöl gelini süslenmiş; dağlar onun için 

Etekler dolusu çiçeklerden mücevher saçar. 
Başına taç koyup da güllerden, 

Oturmuş ağaçların şahı mağrur. 
Süsen, zambak içerler jale şarabından, 
Lale kadehlerinde tekrar... tekrar...   

Yeşil çimeni yasemin öyle donatmış,   
Nergisin solgun gözü baksa kamaşır.   

Gagasında hediyesi- gül yaprağından   
- Hoş geldin, der bülbül öter bahtiyar.   
Bestekar bulutlar sular bahçeyi,   

Kokulu tan yelleri olmuş bir aktar. 
Yumuşak seslerle kuşlar der sebzeye;   

Götür toprak perdeni yüzünden, ey yar!   
Hepsinin eli dolu, hepsi sevdalı,   
Bu pazarda ne türlü mal dersen var.   

Kimi güzelliğiyle cilve gösterip,   
Kimi feryadla eder aşkını izhar.   

Geçirmekte vaktini şenlikle hepsi, 
Hepsi gamdan, kederden eyler firar, 
Bu şenlikten, ey gönül, nasipsiz kalıp, 

Sensin ancak olmayan uykudan ayık. 
Kalbinde heves yok, başında sevda, 

Dolaşırsın şöhretten, hayalden ırak. 
Söyle, sen o gönül değil misin ki, 
İnci sözler için fikirler denizine dalar. 

Anlam güzellerinden örtü yapardın, 
İnci dizelerinden ziynet-rüzgarı?  

Kafi suçlama nedir, bu keder nedir, 
Nedir varlığa karşı bunca ısrar?.. 
Gönlüm dedi: 

“Ey benim yalnız yoldaşım,   
Var, git, bir daha dokunma hissime sakın!..  



 337 

Çimen kızları gibi, ben bilmezdim   

Yaz yelinin ardında güz yeli var.   
Söz atını kovup da, kılıç dilimle 
Adını her tarafta bağıracağım. 

Bizim sonumuz da bellidir bugün   
Bu vefasız dünyada yoktur itibar.   

Akılsızdır o kuş ki, ağdan çıkarken,   
Dane için olur yine tutsak.  
Bu ne şan ki, bilmem güçlü sesi   

Sema boşluklarında şiddetle gürler.   
Başka hayal etme ki, bellidir, kader    

Ehliyle daima ters davranır. 
Ey dünyadan habersiz, işitmedin mi 
Söz ordusunun önderi Puşkin’den haber?   

O Puşkin ki, söze başladığı zaman   
Her köşeden kopardı coşkun alkışlar? 

O Puşkin ki, kağıt da karalanırdı,   
Kalemi alsın, üstünden geçsin diye? 
Hayali, tavus kuşu gibi, süslü püslü,   

Sözden garip nakışlı ederdi ihzar.   
Hazın evini süsleyen Lomonov'du.   

Orada Puşkin’in hayali oldu daim.   
Derjavin tutmuşsa sözün mülkünü,   
Yerine Puşkin oldu nazmı ile muhtar. 

Halka bilgi şarabını döktü Kapamzin, 
Puşkin’e kısmet oldu o toplanmış Gülnar. 

Çar gibi, Çin’den tutun Tatar’a kadar   
Dolaşır şöhreti diyar diyar.   
Kuzeyin göklerinde- Şark hilali tek –   

Parmağını bir işaret ederdi ihtar.   
Bu dilde, bu zekada bir oğul henüz   

Görmemiş “Yedi” ata, “dört” ana zinhar.   
Hayretle dinle ki, böyle bir ebeveyn   
Sert davranıp, etmedi bu sertlikten ar. 

Onu ölüm okuna nişan alıp da,   
Varlığını eyledi ölüm tarumar.  

Zulüm, kara bulutlardan dolu yağdırıp,   
Döktü ömür yükünü eyledi toprak. 
Söndürdü ölüm yeli ışık ruhunu.   

Sessiz geceler gibi, bedeni oldu tar.   
El bağında, elinde sitem çapası   

Genç belini kırdı zalim hayat. 
İncili anlamların kaynağı bir baş   
Olmuş yılan yuvası, bir harabe.   

Bedeni yuvasından uçtu can kuşu,   
Büyük, küçük kederinden çekti feryat.   



 338 

Bülbül, tabiatına dost- tomurcuk gönlünden   

Haber etmez topraktan çıkarsa diken.   
Rus toprağı yas tutup, feryat eder ki.  
- Ey katillerin elinde ölen namlı.   

Kurtulmadın zamanın kanlı şerrinden, 
Tılsımın da olmadı sana işe yarar.   

Sen ki, çıktın dostların elinden, buruk,   
Üzerinde hak rahmeti olsun sayısız.   
Toprağına saçmalı iki gül tohumu,   

Kopar Bahçesaray’dan bir ince rüzgâr,   
Tutulup bu haberden ak saçlı Kafkas 

Sebuhi’nin şiiriyle yasını saklar. 
  



 339 

MİRZA FETHALİ AHUNDOV’UN HAYATININ KRONOLOJİK SIRALAMASI 

 
Mirza Fethali Ahundov’un mücadele dolu yaşamını daha iyi anlamak için onun 

çalışmalarını kronolojik olarak sıralamakta fayda olacağını düşündük. Bu konuda pek çok 

kaynakta kronolojik sıra yapılmıştır. Tüm bu bilgileri birleştirerek aşağıdaki sıralamayı 
elde ettik. Genel olarak Zaman Esgerli’nin hazırladığı “Mirze Feteli Ahundzade – 200” 

adlı Bibliografik kitabındaki sıralama ve diğer kaynaklardaki tarihsel olaylar 
kullanılmıştır. 

 

1812 
M.F. Ahundov 30 Haziran'da Nuha/Şeki şehrinde doğdu.  

 
1814 
Anne ve babasıyla birlikte Nuha şehrinden Tebriz yakınlarındaki Hamne köyüne taşındı. 

Burada ilk eğitimine 8 yaşında bir mekteb/mollahanede başlar. 
 

1818 
Anne ve babası boşanır, Fethali ve annesi Horand kasabasındaki amcası Ahund Hacı 
Elesger’in yanına taşınır.  

 
 

1820 
Ahund Hacı Elesger ile Horand şehrinden Karadağ’ın Ürkit şehrine Velibey Obasına 
yerleşir.  

 
1825 

Ailesi ile Velibey obasından Kafkasya-Gence'ye taşınır. 
 
1826-1831 

Ailesi ile Gence'denNuha/Şeki şehrine taşınır. Burada eğitimine devam eden Mirza 
Fethali, Hacı Alasgar'dan Arapça ve Farsça dersleri almaya başlar. 

 
1832 
Ahund Hacı Elesger hacca gider ve Fethali’yi Gence’ye götürerek Molla Hüseyn’in 

yanına verir. Burada fıkıh ve mantık öğrenir. Mirza Şefi Vazeh ile tanışır ve ondan 
nestelik hattının üslubuyla yazmayı öğrenir. 

 
1833 
Amcası hacdan döner ve birlikte Nuha’ya gider. Burada açılan Rus-Tatar okuluna girer 

ve bir yıl okur. 
 

1834 
Tiflis'e gider ve Rus Valisi Baron Rozenta’nın hizmetinde Doğu dilleri tercümanı olarak 
işe girer. 1 Kasım'dan itibaren Kafkasya idaresi merkez ofisinde geçici olarak tercüman 

çırak olarak atanır. Bu pozisyonda üç aya kadar ücretsiz çalışır. Daha sonra kendisine 10 
manatlık bir maaş tahsis edilir. 



 340 

 

1836 
Kafkasya İdaresi Genel Müdürlüğü'ndeki görevinin yanı sıra Tiflis ilçe okuluna 
Azerbaycan dili öğretmeni olarak atandı. 

 
1837 

Büyük Rus şairi A.S. Puşkin'in hain cinayeti haberini duyunca, “Puşkin'in Ölümüne Şark 
Poeması” şiirini yazdı.  
Mayıs- Kafkasya'daki Rus ordularının Başkomutanı Baron Rosen komutasındaki 

Abhazya'ya gönderilen ordu birliğine Doğu dilleri tercümanı olarak katıldı. 
10 Nisan- Kafkasya İdaresi Genel Dairesi tercümanı atandı. 

23 Mart- Kurmay Yüzbaşı Nemirovich- Danchenko'nun Türkiye sınır sorununu çözmek 
için görevlendirilen tercümanı Guriya'ya gönderildi. 
Aralık- Kaptan Putyonin ile Astara'ya gider. 

 
1840 

Hocası Mirza Şefi’ Vâzıh ile basın kuruluşu kurma girişiminde bulunur ama başarılı 
olamaz. 
 

1841 
“Tecnis”, “Tecnisi-ötekiler”, “Molla Ali” (hacv) ve “Muhammes” başlıklı şiirler yazar. 

 
1842 
3 Temmuz – mülki zabit (mülki praporşik) rütbesini aldı. 

Rusya ile İran arasındaki müzakerelere katılımı nedeniyle kendisine İran Şahı tarafından 
3. sınıf Şiri-Hürşid nişanı verildi. 

Hacı Alasgar'ın ölümünden sonra kızı Tubu ile evlendi ve Hacı Alasgar'ın ailesine baktı. 
 
1845 

Kafkasya İdaresi Genel Müdürlüğü'ndeki görevinden bilinmeyen bir nedenle çıkarılır. 
İşsiz kaldığı yıl boyunca büyük yokluk içinde yaşadı. 

 
1846 
3 Temmuz’da, üst zabit (podparuçik) olarak işe alındı. 

 
1848 

4 Kasım’da Nasreddin Şah'ın tahta çıkışı münasebetiyle, Rus Çarı I. Nicholas'ın tebrik 
mektubunu Tahran'a götüren Korgeneral Shilleng’e tercüman olarak atandı. 
7 Mart 1849'a kadar Tahran'da kaldı. İran'ın birçok bölgesini ziyaret ederek ülkenin nüfus 

durumu ve idari sistemi hakkında bilgi sahibi oldu. 
 

1849 
7 Mart’da İran'dan Tiflis'e döndü. 
 

1850 
Teğmen rütbesi verildi. 



 341 

“Hikâyet-i Molla İbrahim Halil”, “Hikâyet-i Mösyö Jordan Hekimi Nebatat ve Derviş 

Mesteli-Şah Cadüger-i Meşhur”, “Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran” komedilerini 
yazdı. 
 

1851 
“Hikâyet-i Mösyö Jordan ve Derviş Mesteli-Şah Cadüger-i Meşhur” komedisi ilk olarak 

Tiflis'te “Kafqaz” gazetesinde (No. 15, 16, 17) Rusça olarak bölümler halinde 
yayımlandı. Çalışma, St. Petersburg'da yayınlanan Literary Chronicle'da özet olarak 
yayımlandı. 

Bu komedi ilk olarak St. Petersburg'da Rusça olarak sahnelendi. 
“Hikâyet-i Molla İbrahim Halil” komedisi “Kafqaz” gazetesinde (No. 44, 45) yayımlandı.  

26 Mart’da İmparator, Rus Coğrafya Derneğinin Kafkasya şubesinin tam üyesi seçildi. 
“Hikâyet-i Hırs-ı Guldur Basan” komedisini yazdı. 
 

1852 
“Sergüzeşt-i Merdi Hasis veya Hacı Kara” komedisini yazdı. 

Kurmay yüzbaşı rütbesi verildi. 
Sınırda kaçakçılıkla mücadele etmek üzere gönderilen Yarbay Meyer’e tercüman olarak 
görevlendirilerek Karabağ'a gider. Karabağ'da Cafergulukhan Kasım Bey Zakir ve 

Hurshidbanu Natevan ile tanışır. 
31 Ocak’da“Hikâyet-i Hırs-ı Guldur Basan” komedisi Tiflis tiyatrosunda Rusça olarak 

sahnelenir. 
16 Nisan’da Rus İmparatorluk Coğrafya Derneğinin üye-işbirlikçisi olarak seçilmesine 
ilişkin bir kararname çıkarıldı. 

 
1853 

Tiflis'ten Nuha'ya gider. Burada şehre su pompalamak için devlet dairelerine başvurur. 
Beş komedisini Rusça bir kitapta yayımladı. 
Rusça yazılan “Türk ordusunun 1618'de Bağdat civarındaki durumu” Tiflis'te yayımlandı 

25 ve 29 Temmuz tarihli “Kafqaz” gazetesinin 53 ve 54. sayılarında yayımlandı. 
Tiflis'te Rusça yayımlanan eserlerinin bir incelemesi Alman dergisi Magazin Fur Die 

literaturdes Aus landes’de ve eserlerinin kısa Almanca özeti yayımlanır. 
 
1854 

Kendisine albay kapitan rütbesi verilir. 
“Kafqaz” gazetesinin sekreteri, Verderevski'nin dilinden İran Şahinşahı’na “Medhname” 

yazar. 
 
1855 

“Muraffa Vekillerinin Hikâyesi” adlı komediyi yazar. 
 

1857 
“Aldatılmış Kevakib” hikâyesini tamamlar. 
“Elifba Layıhası” adlı eseri yazıp Türkiye Sadrazamına gönderir. 

Hükümetin izniyle alfabe projesini Petersburg'a ve gelişmiş Avrupa ülkelerindeki bilim 
merkezlerine gönderir. 



 342 

Tahran'da Hüseyin Han Nizamüddevla'ya, Mirza Melkum Han'a, Mirza Hacı Molla 

Muhammed'e ve İstanbul'daki diğer nüfuzlu kişilere alfabenin değiştirilmesi konusunda 
mektuplar yazdı. 
Kasım 1857'den 5 Kasım 1858'e kadar Erivan valiliği ve ilçe idarelerinin teftişinde görev 

aldı. 
 

1858 
Kafkas Genel Valisi ofisinin yeniden faaliyete geçmesiyle ilgili olarak merkez ofise 
tercüman olarak atanır. 

 
1859-1860 

Ocak ayında Cafergulu Hana yazdığı mektupta, yeni alfabeye karşı çıkan din 
adamlarından şikâyetçi olur. 
25 Kasım’da eserlerinin Azerbaycan Türkçesine çevrilmesine izin verilir ve Tiflis'te ilk 

kez “Temsilat” adlı komedilerinin yer aldığı kitap basılır. 
 

1861 
Binbaşı rütbesine layık görüldü. 
 

1862 
Mayıs’da Tiflis yakınlarındaki Kocur yaylasında kalırken tarihçi Rızakulu Hanın 

“Rövzetüssefai-nasiryye” adlı kitabını okuyup bu kitabın eleştirisini yazar. Makalesi 
Tahran’da yayımlanan “Darül Hilafet” gazetesine gönderir. 
 

1863-1864 
Yeni alfabesini görüşmek üzere İstanbul'a gider. İstanbul'da Mirza Melkum Han ile 

tanışır ve bu tanışıklık yakın bir dostluğa dönüşür. 
Aynı yıl “Çeşme Kitabesi”, “Seyide Hitab”, “Fuad Paşa'ya Övgü” adlı şiirleri yazdı. 
“Kemalüddövle Mektupları” eserini yazar. 

İran hükümetinin Tiflis Konsolosu Mirza Yusif Han'ın yardımıyla “Kemalüddövle 
Mektupları” eserini Farsçaya çevirir. 

Alfabenin değiştirilmesi konusunda Türkiye İlim Cemiyeti'ne dilekçe yazar. 
Türkiye İlim Cemiyetince “Elifba Layıhası” konusunda karar çıkar.  
Tiflis yakınındaki Kocuryalasında “Şahmat” adlı bir şiir yazar. 

 
1865 

İran'ın Tiflis Konsolosu Ali Han'ın evinde tanıştığı İranlı hükümet yetkililerinden biri 
hakkında “Hicvi Abdurresul Han” adlı bir eser yazar. 
Eylül ayında “Doktor Sismond'un Hikâyesi” adlı Hikâyeyi çevirir. 

 
1866- 1867 

İran gazetesi “Millet” editörüne yazdığı mektupla eleştirir. 
Borjomi'de bulunduğu dönemde “Bakü Valiliği Köy Toplulukları Kararı” adlı belgeyi 
Azerbaycan Türkçesine tercüme eder. 

 
1868 



 343 

Adolf-Berge, Leipzig'de Almanca olarak yayımladığı kitapta Ahundov’un 

Cafergulukhan'a yazdığı şiirsel mektuba yer verdi. 
“İngiliz Hekim Yum'a Cevap” başlıklı makalesini yazar. 
Türkiye'den Suavi Efendi'nin yazdığı eseri “Hattımızın İslahı” başlığıyla eleştirir. 

Tiflis'in İran konsolosu Ali Han'dan İran dışişleri bakanı Hacı Ali Han ile Pishak hanın 
Şah'ın yakın arkadaşlar olduğunu duyunca onlara mektup yazarak Şah'tan alfabeyi 

değiştirmesini talep etti. Harf meselesiyle ilgili Mahmut han, Mirza Hüseyin han, 
Mustaful-mamalika, Hüseynali han, Mirza Yusif han, Mirza Melkum han vb. mektuplar 
yazar. 

 
1869 

“Yeni alfabeyi konu alan manzume” eserinde alfabe değişimi konusundaki sıkıntılarını 
anlatır. Türkiye ve İran hükümeti vezirlerinin cahilliğini ortaya koyar. 
Nisan ayında Batum valiliği “Osman Şevki Efendiye Medhiye” şiirini yazar. 

Mirza Yusif Han'a gönderdiği mektupta Abdurresul Han ile aralarında geçen Hikâyeyi 
aktarmış ve Tahran'a gönderdiği alfabe projesine yanıt alamadığını yazmıştır. 

 
1870 
İran'ın ilerici düşünürlerinden Prens Celaleddin Mirza ile tanışır. Aralarında yazışmalar 

devam eder. Ona “Temsilat” kitabının bir nüshasını gönderir. Celaleddin Mirza, Mirza 
Cafer Karacadağı’ya bu eseri Farsçaya tercüme etmesi talimatını verir. 

Alfabenin değiştirilmesi meselesiyle ilgili olarak Mirza Melkum Han, Münif Efendi, Sadr 
Azam Ali Paşa, Konsolos Ali Han, Celaleddin Mirza ve Mirza Yusif Han'a mektuplar 
yazar. Celaleddin Mirza'ya yazdığı mektuplardan birinde Farsça eserlerini İran 

sahnesinde seslendirmek için girişimde bulunmasını ister. 
 

1871 
25 Mart’da Mirza Muhammed Cafer'e yazdığı mektupta, “Hikâyet-i Molla İbrahim Halil” 
adlı oyunu Farsçaya çok doğru bir şekilde çevirdiğini bildirir. Mirza Muhammed Cafer'e 

“Temsilat” konusunda açıklama yapar. Bu oyunu Tahran’da basılır.  
“Becenab (XXA, XXB, XXS, XXE, XXD)” şeklinde yazdığı mektuplarda yeni alfabenin 

değiştirilmesi konusunu anlatır. 
29 Haziran’da Celaleddin Mirza'ya yazdığı mektupta, İstanbul'da alfabeye karşı çıkan 
insanlardan şikayetçi olur. 

12 Ekim’de Mirza Melkum Han'a yazdığı mektupta Osmanlı İlim Cemiyeti alfabesi 
hakkında üç yorumda ve öneride bulundu. 

“Öneri: Noktaları azaltın, sesli harfleri artırın, ortak harfleri yapıştırın.” 
Başta alfabe olmak üzere çeşitli konularda birçok kişiye mektup yazar. 
 

1872 
18 Mayıs’da Kafkasya Genel Müdürlüğü'nün emriyle Kafkasya Sansür Komitesi'nde 

Doğu dilleri sansürü görevi verilir. 
 
1873 



 344 

Hasan Bey Zardabi'ye“Ekinci” gazetesini çıkarması konusunda yardım eder ve H. 

Kayibov'u Azerbaycan şairlerinin eserlerini toplamaya teşvik ederken, bir yandan da 
Vagif ve Zakir'in divanını baskıya hazırlar ama bastıramaz. 
“Elifbayi-jadidahurufati-ünsüz ve Müslüman yurdu-Kelimati Arabiyye ve Farsiyye'nin 

imgeleri ve kompozisyonu” başlıklı eserini yazar. 
Kafkasya Ruhani İdaresi üyesi Selyanlı Ahund, “Molla Alakbar ile Tartışma” başlıklı 

mektubunda Molla Alakbar'ın oruç ve namaz konusundaki görüşlerine itiraz eder. 
2 Mart’da bir grup Azerbaycanlı aydın, Bakü Valisi Staroselski'ye “Sergüzeşt-i Vezir-i 
Han-ı Lenkeran” adlı komediyi sahnelemesi için çağrıda bulundu. Staroselski kendisi izin 

veremeyince Kafkasya Rektör Yardımcılığına yazılı bir raporla başvurarak izin istedi. 
8 Mart’da“Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran” adlı oyunun sahnelenmesine izin verildi. 

Haziran ayında Tebriz'deki Türk hükümet yetkililerinden Ömer Sabri'ye yeni alfabeyle 
ilgili bir mektup yazar. 
“Birkaç Kelimenin Fransızcaya Çevirisi ve Yazılı İşaretlerin Resimleri” başlıklı bir 

makale yazar. 
Mirza Mohammad Jafar Karajadagi “Hikâyet-i Mösyö Jordan ve Derviş Mesteli-Şah 

Cadüger-i Meşhur” adlı oyunu Farsçaya çevirir. 
“Sergüzeşt-i Merdi Hasis veya Hacı Kara” komedisi ilk kez Bakü'de sahnelenir. 
Hasanbey Zardabi, “Müslüman Tiyatrosunun Kurucusu” (“Hayat” gazetesi, Sayı 117, 13 

Aralık 1905) adlı makalesinde bu oyunun Bakü'de oynanması hakkında geniş bilgi 
vermektedir. 

 
1874 
“Elemet” denilen “Elifba Layıhası” konulu bir alfabe tablosu yapar. 

24 Şubat’da Fransa'nın Rasht Konsolosu Mösyö Nicolai'ye kendisine gönderdiği bir kitap 
hakkında mektup yazar. 

Bestuzhev-Marlinski'nin “Puşkin’in Ölümüne Şark Poeması” adlı şiirin Rusça çevirisi 
Petersburg'daki “Puskaya Starina” gazetesinde yayımlanır.  
“Hikâyet-i Mösyö Jordan ve Derviş Mesteli-Şah Cadüger-i Meşhur” ve “Sergüzeşt-i 

Vezir-i Han-ı Lenkeran” Alexander Yerifsov tarafından Ermeniceye çevrilir. 
“Sergüzeşt-i Merdi Hasis veya Hacı Kara”, “Hikâyet-i Hırs-ı Guldur Basan”, “Muraffa 

Vekillerinin Hikâyesi” ve “Aldanmış Kevakib” Hikâyesi Farsçaya çevrilir. 
 
1875 

Paris'teki arkadaşı Mirza Yusif Khan'dan yakın zamanda yayımlanan “Yek Kelime” adlı 
eserini satın alır ve onun hakkında bir inceleme yazar. 

7 Kasım’da Becenabi (XXN), mektubunda Mirza Muhammed Cafer Garacadağlı’nın 
Farsçaya tercüme ettiği kitabı aldığını bildirdi ve bu kitabı arkadaşına vermesini ister. 
İstanbul'da yayımlanan“Hekayık” gazetesinin editörüne alfabenin değiştirilmesiyle ilgili 

bir mektup yazar. 
 

1876 
Mayıs ayında arkadaşı Manikçi’ye bir mektup yazar. 
Temmuz ayında Tiflis yakınlarındaki Kocur yaylasında yaşar. Burada Mevlâna 

Celaleddin Rumi’nin Mesnevi'sini okur ve Tiflis'te bulunan Şeyh Ahmed Hüseyinzade'ye 



 345 

mektup yazar. Bu mektuba üç şiir ekler: “Hikâyeti Pota Kerim” ve “Seferi Dellak”, “Bedil 

Hanını Erdebili”, “Meşedi Buttan Selyani”, “Hikâyeti Seyid Elem Selyani” 
“Wanda” adlı şiiri yazar. 
 

1877 
Hasanbay Zardabi'ye “Okul ve öğretmenlik sorunları” başlığı altında yazanı belli 

olmayan imzalı iki küçük mektup yazar. Bu mektuplar “Ekinçi” gazetesinin Ocak ve 
Şubat aylarında (No. 2, 3) yayımlanır. 
 

1878 
26 Şubat’da Tiflis’te kalp hastalığından öldü. (Elesger, 2012: 116-127) 

 

 

 

 

  



 346 

M.F. AHUNDOV’UN ESERLERİ LİSTESİ:  

 8.Tablo 8: Ahundov’un eserleri listesi 

Eserin Adı 

Yayımlandığı 

yıl 

Puşkinin Ölümüne Şark Poeması 1837 

Hekayeti-Molla İbrahim Halil Kimyager 1850 

Hekayet-i Mösyö Jordan Hekimi Nebatat ve Derviş Mesteli-Şah 

Cadüger-i Meşhur 1850 

Sergüzeşt-i Vezir-i Han-ı Lenkeran 1850 

Hikâyet-i Hırs-ı Guldur Basan 1851 

Sergüzeşt-i Merd-i Hasis veya Hacı Kara 1852 

Muraffa Vekillerinin Hikâyeti 1855 

Aldanmış Kevakip – Yusuf Şahın Hikâyesi 1857 

Temsilat (Altı Komedisi ve Hikâyesinin yer aldığı kitabı) 1859 

Elifba Layihası/Projesi 1857 

Fehristi-kitab 1859 

Kemalüddövle Mektubları 1860 

Nezm ve nesir Hakkında 1875 

Mirza Ağanın Piyesleri Hakkında Kritika 1871 

Kritika Risalesi 1871 

Tenkit Risalesi 1871 

Yek Kelme Hakkında 1875 

Ekinci Gazetesinin Neşri Hakkında 1876 

Molla Rumi ve Onun Tasnifinin Babında 1876 

Poeziya Hakkında  

 

 

Bunların yanında Ahundov’un onlarca makalesi ve 156 mektubu bulunmaktadır. 

 

 

 

 


