
 TC 

ANKARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

HALKBĠLĠM ANABĠLĠM DALI 

 

 

 

BĠNBĠR GECE MASALLARINDA KAHRAMAN ĠZLEĞĠ: 

ġEHRĠYAR‟IN FARKINDALIK YOLCULUĞU 

 

Doktora Tezi 

 

 

Seval KASIMOĞLU 

 

 

 

 

Ankara-2017 

 

 



II 

TC 

ANKARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

HALKBĠLĠM ANABĠLĠM DALI 

 

 

BĠNBĠR GECE MASALLARINDA KAHRAMAN ĠZLEĞĠ: 

ġEHRĠYAR‟IN FARKINDALIK YOLCULUĞU 

 

Doktora Tezi 

 

 

Seval KASIMOĞLU 

 

 

Tez DanıĢmanı 

Prof. Dr. Serpil AYGÜN CENGĠZ 

 

 

 

Ankara-2017 

 



III 

TC 

ANKARA ÜNĠVERSĠTESĠ 

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ 

HALKBĠLĠM ANABĠLĠM DALI 

 

BĠNBĠR GECE MASALLARINDA KAHRAMAN ĠZLEĞĠ: 

ġEHRĠYAR‟IN FARKINDALIK YOLCULUĞU 

 

Doktora Tezi 

 

      Tez DanıĢmanı : 

 Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve Soyadı                                                                Ġmzası 

.......................................................     ....................................... 

.......................................................     ........................................ 

.......................................................     ........................................ 

.......................................................     ......................................... 

.......................................................     ......................................... 

.......................................................     ......................................... 

 

Tez Sınavı Tarihi……………………………….. 

 



IV 

 

TÜRKĠYE CUMHURĠYETĠ  

ANKARA ÜNĠVERSĠTESĠ  

SOSYAL BĠLĠMLER ENSTĠTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE  

 

Bu belge ile bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranıĢ 

ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve 

ilkelerin gereği olarak, çalıĢmada bana ait olmayan tüm veri, düĢünce ve 

sonuçları andığımı ve kaynağını gösterdiğimi ayrıca beyan ederim. 

(09/08/2016)  

 

 

Seval KASIMOĞLU  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

ÖNSÖZ 

 

Tez yazım sürecinde masalların benim de farkındalık sürecimi olumlu 

etkilediğini söylemeliyim. Tezin konusunu danıĢmanım Prof. Dr. Serpil 

AYGÜN CENGĠZ‟le ilk belirlediğimiz gün, Binbir Gece Masalları‟nın 

danıĢmanımın ileri sürdüğü gibi nasıl olup da benim ruhsal dünyama da 

katkıda bulunacağı konusunda aklımda çok sayıda soru iĢareti vardı. Ancak 

bu sürece kadar geldikten sonra ve tez konusuna karar verdikten sonra 

vazgeçmek olmazdı; danıĢmanımın desteğiyle ya bu tezi yapıp bitirecektim 

ya da hiç baĢlamayacaktım. Tezimin yazılıĢ yolculuğu, tezin “sevgiliyi 

arama” baĢlıklı kısmını andırıyor: Bu kısımda kahramana, araması gereken 

bir kadın/erkek ya yaĢlı bir bilge adam tarafından ya da rüya aracılığıyla 

haber verilir. Tıpkı bu tezin konusunun da danıĢmanım tarafından bana 

verilmesi gibi; çünkü bu tez konusu aslında danıĢmanımın (afla geri dönüĢ 

yaptığı, fakat bana danıĢman olarak atandığı sırada çalıĢmasını bıraktığı) 

ikinci doktora tezinin konusudur. Ben de rüyasında daha önce görmediği ve 

sözüne itibar edip kendisine saygı duyduğu yaĢlı bilgenin söyledikleriyle 

yolunda ilerleyen kahraman gibi tez konumu araĢtırmaya ve BGM‟yi 

okumaya koyuldum. Bu araĢtırma ve okuma çalıĢmalarını, monomitin 

balinanın karnı kısmıyla iliĢkilendirilebilir. Bu kısımda hiç bilmediği 

bilinçdıĢının karanlık mağaralarında gezen bir kahraman gibi ben de daha 



VI 

önce hiç bilmediğim bu masalların sonsuz labirentlerinin yer aldığı 

mağaralarında dolaĢmaya baĢladım. Bu labirentin yollarında ilerlerken kâh 

ĢaĢırıp kaldım kâh gülerek kitapta baĢka baĢka masalların sokaklarına 

daldım. Bu arada ġehrazat‟ın ince fikirliliğine hayran olarak ve neredeyse 

okuduğum bütün masallarda ġehriyar‟a benzeyen yeni yeni kiĢilerle tanıĢarak 

ilerledim. Bu arada çalıĢmamı nasıl biçimlendirebileceğimle ilgili pek çok 

korkum da vardı; ancak araĢtırmalarım sonucunda kahramanın kendi 

benliğiyle tam olarak bütünleĢebilmesi için korkularıyla yüzleĢebilmesi 

gerektiğini de öğrenmiĢtim. Benim de çalıĢmamı tamamlayabilmek için bu 

korkularımla yüzleĢmem gerekiyordu. Korkularım, tez çalıĢmamı engelleyen 

birincil engelleyiciydi. Daha çok okuma yapmam gerekiyordu ve daha çok 

okudukça da korkularımın gereksiz olduğunu gördüm. Tezimin asıl 

biçimlenmesi ve ilerleyiĢi, danıĢmanımın Bertrand Tavernier‟nin Ölümü 

Beklerken isimli filmine ait okumasının kamera kaydını
1
 izledikten sonra 

gerçekleĢmiĢtir. Bu okuyuĢu izledikten sonra tezimin biçiminin analitik 

olarak nasıl olması gerektiğinin bir anda farkına vardım. Bu farkına varıĢı, bir 

nevi tanrıçayla karĢılaĢma kısmıyla açıklamak mümkündür. Artık tezimin 

ilerleyiĢindeki aksaklıkları ya da bakıĢ açımın eksikliğini daha iyi farketmeye 

baĢlamıĢtım. Sonuç olarak tezimi bitirerek savunmamı yaptım ve artık bir 

doktor olarak kahramanın ödülüne de ulaĢtım. Doktora tezimi bitirmiĢ 

olmamın yanında, danıĢmanım gibi gerçek akademik olgunluğa, ayrıca hem 

                                                           
1
 Serpil Aygün Cengiz’in “Bertrand Tavernier, Ölümü Beklerken, Death Watch” başlıklı 



VII 

gündelik yaĢamda hem de akademik hayatta estetik bir bakıĢ açısına sahip bir 

akademisyenle tanıĢmak benim için asıl ödüldür; kendisine teĢekkür 

ediyorum. 

Doktora eğitimim boyunca desteklerini hep hissettiğim Prof. Dr. Tayfun 

Atay‟a, Prof. Dr. Suavi Aydın‟a, Prof. Dr. Muhtar Kutlu‟ya; tez jürim Prof. 

Dr. Tülay Uğuzman‟a, Doç. Dr. Nezih Temur‟a, Doç. Dr. Melike Kaplan‟a, 

Doç. Dr. Abdüsselam Arvas‟a, Doç. Dr. Günseli Bayraktutan‟a, Doç. Dr. 

Meryem Bulut‟a ve Doç. Dr. Evrim Ölçer Özünel‟e sonsuz teĢekkür ederim. 

Genel olarak hayat yolculuğunda özel olarak ise tez çalıĢmam sırasında her 

daim yanımda olan ailem ise teĢekkür etmem gereken diğer kiĢilerdir. Annem 

Güldeniz Kasımoğlu, babam Serdal Kasımoğlu, kardeĢlerim Serpil 

Kasımoğlu ve Serkan Kasımoğlu ve kızım Serra Nur Ünver bu süreçte bana 

sonsuz destek sağlamıĢlardır. Ayrıca bu zorlu süreçte gerek çevirileri 

yapmamda gerekse yazıklarımı okuma zahmetinde bulunan çalıĢma 

arkadaĢlarıma da teĢekkür etmeyi bir borç bilirim. BGM ile ilgili Ġngilizce 

çevirileri Türkçeye çevirmem konusunda her daim yanımda olan AyĢe Ġrem 

Kütük‟e, Salih Potukoğlu‟na, AyĢe Yönkul‟a, Selahattin Evren‟e ve 

yazdıklarımı okuyarak eksiklerimi gidermem konusunda bana oldukça fazla 

destek sağlayan Ebubekir Keklik‟e, Asım Çağrı ġenol‟a, Hüdai Can‟a, Dr. 

Kazım Çandır‟a ve Prof. Dr. Ömer Çakır‟a teĢekkür ederim.  

                                                                                                                                                      

konuşmasının yer aldığı adres: https://www.youtube.com/watch?v=qXtdVddx5n4. 

https://www.youtube.com/watch?v=qXtdVddx5n4


VIII 

 

 

ĠÇĠNDEKĠLER 

 

ÖNSÖZ ……………………………………………………………………..V 

ĠÇĠNDEKĠLER………………………………………………………......VIII 

 

KISALTMALAR...………………………………………………………...XI 

GĠRĠġ………………………………………………………………..............1 

BÖLÜM 1: TANIMLAR VE ARAġTIRMALAR 

1.1. Yeki Bud, Yeki Nabud: Masal Gerçekle Saklambaç 

Oynar……………. …………………………………………………...21 

1.2. Binbir Gece Masallarının Adı, Yazarı ve Kaynağı 

………………………………………………………………………...30 

1.3. Avrupa Masal Tarihi Ġçinde Binbir Gece Masalları Çevirileri 

……………………………………………………………………...…45 

1.4. Batı‟da Masal ÇalıĢmaları ve Kuramları Açısından Binbir 

Gecenin Yeri ve Önemi…………………………………………….…52 

1.5. Binbir Gece Masalları ve Türkiye‟de Yapılan ÇalıĢmalar Üzerine 

……………………………………………………………….………..76 

BÖLÜM 2: YÖNTEM VE UYGULAMA  

2.1.  AraĢtırmanın Yöntemi ……………………………………….....94 

2.1.1. Monomit ve Kahramanın Sonsuz Yolculuğu………….94 



IX 

.1.2. Psikanalitik Çözümleme…………………………………99 

2.2. AraĢtırmanın Konusu, Kapsamı …………………….……….....113 

 

BÖLÜM 3: BĠR KAHRAMAN OLARAK ġEHRĠYAR‟IN SONSUZ 

YOLCULUĞU 

3.1. Yola ÇıkıĢ………………………………………………..……119 

3.1.1. Maceraya Çağrı …….………………………………….128 

3.1.1.1. Fakirlik……………………………………………129 

3.1.1.2. Sevgiliyi Arama ………………………………….148 

3.1.1.3. Bir Hayvanın Ġzlenmesiyle Çıkılan Yolculuklar…155 

3.1.2. Çağrının ReddediliĢi/Ġlk EĢiğin AĢılması………………161 

3.1.3.  Doğaüstü Yardım ……………………………………...172 

3.1.4.  Balinanın Karnı ………………………………………..199 

3.2.  Erginleme 

3.2.1.  Sınavlar Yolu/Gölge ile KarĢılaĢma…………………...218 

3.2.1.1. Kıskanç KardeĢler…………………………………222 

3.2.1.2. Kırkıncı Oda, Yasaklı Oda ya da Saklı Oda 

……………………………………………………………..233  

3.2.1.3. Hilebaz Gölge: Zenciler, Cinler ve Maymunlar…..250 

3.2.2.  Tanrıçayla KarĢılaĢma………………………………….265 

3.2.3.  BaĢtan Çıkarıcı Olarak Kadın………………………….282 

3.2.4.  TanrılaĢma……………………………………………...304 



X 

3.2.5.  Nihai Ödül…………………………………………..….328 

3.3.  DönüĢ………………………………………………………....342 

3.3.1. DönüĢün Reddedilmesi………………………………....345 

3.3.2. DönüĢ EĢiğindeki Kurtarıcı…………………………….361 

3.3.3. Ġki Dünyanın Ustası/YaĢama Özgürlüğü……………….379 

 

SONUÇ……………………………………………………………………387 

KAYNAKÇA………………………………………………………..……404 

ÖZET…………………………………………………………………...…427 

ABSTRACT…………………………………………………………...….430 

 

 



XI 

KISALTMALAR 

 

 

BGM: Binbir Gece Masalları 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



XII 

 

 

 

 

 

 

  



GĠRĠġ 

 

Farkındalık yolculuğu, kiĢinin karĢılaĢtığı bir problemin kendi ruhsal 

dünyasındaki izlerini takip ederek kendini onarma, parçalarını bir araya 

getirip bütünleĢtirme çabasıdır. Masallar kolektif bilinçdıĢını serimleyen 

ürünler olarak kiĢinin, bu bütünlüğe ermesi adına oldukça iĢlevsel bir özelliğe 

sahiptir. Her ne kadar pek çok tanımda, masalların çocuklara anlatılan bir 

anlatı olduğunun altı çizilse bile bu tezin içeriğinden anlaĢılacağı kadarıyla 

masallar büyüklere de anlatılan ve onların psikolojik serüvenlerine âdeta 

rehber olan anlatılardır. Bu anlatılardan biri olan BGM, yüzyıllardır hem 

büyüklerin hem de küçüklerin dimağını zenginleĢtiren, ruhsal açıdan onları 

destekleyen önemli masallardır. Yakın bir bakıĢ açısıyla bir yetiĢkin anlatısı 

olarak kabul edilen BGM‟nin, ġehriyar‟ın olgunlaĢma yolculuğu örneğinden 

hareketle, ortaya çıktığı dönemden itibaren okunduğu/dinlendiği bütün 

coğrafyalarda, kiĢilerin farkındalık yolculuğuna katkıda bulunan bir eser 

olduğu görülmektedir. Bu bağlamda tezde, masalların genel olarak 

okuyucunun/dinleyicinin, özel olarak ise ġehriyar‟ın bilinçdıĢına seslenerek 

onun olgunlaĢmasında, farkındalığa ermesinde temel bir iĢlev gördüğü 

konusuna değinilmektedir. 

KarĢılaĢtığı bir aldatılma olayının akabinde ġehriyar‟ın bin bir gece boyunca 

geçirdiği farkındalık yolculuğunun bir değerlendirmesi tezin amacını 



2 

oluĢturmaktadır. Tezde yolculuk önemli bir metafor olarak kullanılmaktadır. 

Bunun yanı sıra yolculuk kavramıyla tamlama oluĢturan “kahraman” ifadesi 

önemlidir; çünkü kahramanın yolculuğu, bulunulan durumdan bir üst 

düzeyde yer alan farkındalık ve bilinç düzeyine çıkabilmek için geçirilen 

ruhsal dönüĢümü ifade etmektedir. Binbir Gece Masallarında Kahraman 

İzleği: Şehriyar‟ın Farkındalık Yolculuğu isimli bu tezin amacı masallar ve 

ruhsal farkındalık yolculuğu iliĢkisini tartıĢarak BGM‟nin baĢlıca kahramanı 

ġehriyar‟ın bu yolculuk boyunca ilerleyiĢini serimlemektir.  

 

ÇalıĢma; temel olarak, “GiriĢ”, “Bölüm 1”, “Bölüm 2”, Bölüm 3” ve “Sonuç” 

bölümlerinden oluĢmaktadır. Tanımlar ve AraĢtırmalar baĢlıklı birinci 

bölüm beĢ baĢlık altında incelenmiĢtir. Yeki Bud, Yeki Nabud: Masal 

Gerçekle Saklambaç Oynar baĢlıklı birinci kısımda, masalların bebeklikten 

itibaren insanlığın yaĢam serüveninde önemine değinilerek onların görünür 

eğlendirme iĢlevinin dıĢında ruhsal ilerleyiĢteki yeri üzerinde durulmaktadır. 

Ayrıca bebeklikte anne-göğüs-bebek iliĢkisinin kiĢinin ilerleyen safhalarında 

yerini masal-kulak-kiĢi diyalektiğinden oluĢan bir yapıya bıraktığı konusu bu 

kısmın temel çerçevesini oluĢturmaktadır.  

 

Birinci bölümün diğer bir alt baĢlığı Binbir Gece Masalları‟nın Adı, Yazarı 

ve Kaynağı‟dır. Bu baĢlık altında BGM‟nin adı, yazarı ve ilk kaynağına dair 

tartıĢmalara yer verilerek bir sonuca ulaĢılmaya çalıĢılmıĢtır. BGM ile ilgili 



3 

en önemli tartıĢma onun kim tarafından, ne zaman yazıldığı ve kaynağı ile 

ilgilidir. BGM‟nin kaynağı ile ilgili çalıĢmalar, tezde dört Ģekilde ele 

alınmıĢtır. Bunlar,  

 

1. Hint kaynaklı 

2. Ġran kaynaklı 

3. Hem Hint hem Ġran kaynaklı 

4. Memluk-Sasani kaynaklı 

 

Masalların Ġran asıllı olduğunu iddia eden araĢtırmacılar, Ebu Hasan el-

Mes'udî‟ye ve Muhammed bin Ġshak-ün-Nedim‟e dayanarak, bunların en eski 

parçaları 9. yüzyılda bulunan Hezâr Efsane (Bin Masal) isimli masal ile bir 

iliĢkisi olduğunu ortaya koymaktadır. Hint kaynaklı olduğunu iddia eden 

araĢtırmacılar ise masallarda sıklıkla yer alan hayvandan insana dönüĢme 

motifiyle Hindu inanıĢında ve Budizm‟deki reenkarnasyondaki benzerliğe 

iĢaret etmektedirler. Masalların hem Ġran hem de Hint kaynaklı olabileceğini 

söyleyen araĢtırmacılar, iddialarını, Arapların 7. ve 8. yüzyılda kendilerine 

yakın ülkeler olan Ġran ve Hindistan‟la olan iliĢkilerine dayandırmaktadırlar. 

Ayrıca, kısmen az olsa bile, bir kısım araĢtırmacılar da BGM‟nin kaynağının 

masallardaki “kahve” ve “Bab-ı Ali” terimleriyle bağlantılı olarak Memluk-

Sasaniler olduğunu iddia etmektedir. Bu fikirler doğrultusunda BGM‟nin 

yazarı, kaynağı ve yazılıĢ tarihi konusunda kesin bir karara varılamayacağı 



4 

bilgisiyle onun pek çok kültürün ürünü olduğu ve ele alındığı her kültürde ve 

yüzyılda yeniden Ģekillenen/Ģekillendirilebilen bir eser olduğu sonucuna 

ulaĢılmıĢtır. 

 

Avrupa Masal Tarihi Ġçinde Binbir Gece Masalları Çevirileri baĢlığı, 

birinci bölümün üçüncü kısmını oluĢturmaktadır. Bu kısımda genel olarak 

BGM‟nin Avrupa‟daki ilk çevirilerine değinilerek onlar hakkında bilgi 

verilmektedir. BGM çevirilerinin Avrupa‟da ortaya çıkıĢı romantik-milliyetçi 

bakıĢ açısıyla gerçekleĢtirilen oryantalizmin bir sonucudur. Bu amaçla din 

adamları, sanatçılar, tacirler ve araĢtırmacılar gittikleri Doğu ülkelerinde 

buldukları çeĢitli eserleri kendi dillerine çevirirmiĢlerdir. Bu eserlerden biri 

de ilk defa Antonie Galland tarafından 1704-1716 arasında Fransızcaya 

çevrilen Les Mille et une Nuits‟dir. Bu eserin BGM ile iliĢkisi, Kamerü‟z 

Zaman Öyküsü ile biten ve BGM‟nin ilk üç cildini içeren bir çeviri olmasıdır.  

 

Tez çalıĢmasının birinci bölümün dördüncü baĢlığı  Batı‟da Masal 

ÇalıĢmaları ve Kuramları Açısından Binbir Gecenin Yeri ve Önemi‟dir. 

Bu baĢlık altında Batı‟daki masal çalıĢmaları arasında BGM‟nin yeri ve 

önemi konusu üzerinde durularak pek çok araĢtırmacının çeĢitli kuramlar 

eĢliğinde BGM‟yi okuyuĢlarına yer verilmektedir. Bu çalıĢmaların iki koldan 

ilerlediği söylenilebilir. Bunlardan ilki metinlerin yapı yönünden 

incelenmesi, diğeri ise metinlerin içerik yönünden ele alınmasıdır. Metinlerin 



5 

yapısal olarak incelendiği çalıĢmalarda, temelde Vladimir Propp‟un yapısal 

çözümleme yönteminin kullanıldığı görülmektedir. Bu mihvalde André 

Miquel, David Pinault, Claude Bremond, Tzvetan Todorov, Peter Heath‟ın 

yaptıkları çalıĢmalarda Propp yönteminin BGM‟ye uygulandığı örneklere 

rastlanmıĢtır. Metinlerin içerik yönünden incelenmesi örneği ise genellikle 

Sigmund Freud‟un psikanaliz yöntemi perspektifinde ĢekillendirilmiĢtir. 

Bruno Bettelheim, Fethi Benslama, Joseph Campbell bu konuda BGM‟ye 

değinen araĢtırmacıların baĢlıcalarıdır. Campbell, Freud‟un yanı sıra büyük 

bir çoğunlukla Carl Gustav Jung‟dan ve kısmen de Melanie Klein ve Géza 

Róheim‟ın kuramlarından da yararlanmıĢtır. 

 

Birinci bölümün beĢinci baĢlığı ise Binbir Gece Masalları ve Türkiye‟de 

Yapılan ÇalıĢmalar Üzerine‟dir. Bu baĢlık altında Türkiye‟de yayımlanan 

BGM çevirilerine ve bu konudaki akademik çalıĢmalara yer verilmiĢtir. 

Yapılan araĢtırmalar göstermektedir ki Türkiye‟de BGM konulu çalıĢmalar 

üç baĢlık altında incelenebilir. 19. yüzyıl öncesi, 19. yüzyıl sonrası ve 20. 

yüzyıl sonrasıdır. 19. yüzyıl öncesi ve sonrasında yapılan çalıĢmalar daha çok 

tercüme faaliyetlerine dayalıdır. Bu dönemler arasındaki fark, ġinasi Tekin‟in 

de belirttiği üzere 19. yüzyıldan önceki çevirilerde Arapça kaynaklardan 

yararlanılması ve masalların içeriğine sadık kalınıp cinsel öğelerden 

arındırılmamasıdır (Tekin, 1993: 239-240). 19. yüzyıldan sonraki çevirilerde 

ise daha çok Batılı kaynaklara dayalı çevirilerin yayımlandığı görülmektedir. 



6 

Bu dönemdeki çevirilerin bir baĢka özelliği ise özellikle çocukların hedef 

kitle olarak seçilmesinden dolayı masal içeriğinin oldukça sadeleĢtirilip, 

cinsel öğelerden arındırılmasıdır. 20. yüzyıl ve sonrasında BGM çevirilerinin 

oldukça arttığı tespit edilmiĢtir. Bu çevirilerde genel olarak Ali Baba ve Kırk 

Haramiler, Sindbad gibi popüler masallar ön planda yer almıĢtır. Bu 

dönemdeki BGM çevirilerinden en dikkat çekici olanı Alim ġerif Onaran‟a 

aittir. Batılı, Arap ve Türk çevirilerden yararlanılması yönüyle bu çalıĢma 

hakkında denilebilir ki kendisinden önceki yüzyılların bir sentezi 

durumundadır. Türkiye‟de 20. yüzyıl sonrası çalıĢmaların diğer 

çalıĢmalardan bir baĢka farklılığı da BGM konulu akademik çalıĢmaların bu 

yüzyıldan sonra görülmeye baĢlamasıdır. Türkiye‟de ilk BGM çevirisinin 

ortaya çıkıĢı Batı‟dan önceki bir tarihe rastlasa da bu konulu akademik 

çalıĢmaların, Batı‟dakilere göre oldukça geride kaldığı yapılan araĢtırmalar 

neticesinde elde edilen verilerden biridir. Türkiye‟de BGM‟yi konu alan 

bilimsel bazda üç doktora, iki yüksek lisans çalıĢması vardır. Bunlar 

haricinde biri 1988, diğeri de 2008‟de olmak üzere iki defa konferans 

düzenlenmiĢtir. Ancak bu noktada ulaĢılan sonuç, bu çalıĢmaların BGM 

çalıĢmaları açısından önemli birer kaynak olmasının yanında, Türkiye‟de bu 

konulu çalıĢmaların yetersizliğidir. Umulan odur ki, bu tez çalıĢması bu 

yetersizliğin azalmasına katkıda bulunur ve bir örnek olarak sonraki 

çalıĢmalara yol gösterir. 

 



7 

ÇalıĢmanın ikinci bölümü AraĢtırma Yöntemi baĢlığını taĢımaktadır. 

AraĢtırma yöntemi bölümü üç baĢlık hâlinde ele alınmıĢtır. Bu bölümün 

birinci baĢlığı Psikanalitik Çözümlemeler‟dir. Bu kısımda genel olarak 

tezin üçüncü bölümünde ele alınacak arketipsel eleĢtiri kuramı tanıtılarak, 

tezde bu kuramın kullanılıĢı hakkında genel bir bilgi verilmektedir. Aynı 

bölümün ikinci kısmı Monomit ve Kahramanın Sonsuz Yolculuğu ismini 

taĢımaktadır. Bu kısımda monomit kavramı incelenerek Campbell‟ın 

Kahramanın Sonsuz Yolculuğu isimli eserinde bu sistematiğin okunuĢu 

açıklanmıĢtır. Bu bölümün üçüncü baĢlığı ise Konu ve Kapsam‟dır. Bu 

baĢlık altında tezde, daha önce bahsedilen psikolojik kaynaklar ve monomit 

sistematiği perspektifinde çerçeve masalın okunuĢuyla ilgili bilgiler yer 

almaktadır.  

 

AraĢtırma yöntemi açıklandıktan sonra masal çözümlemelerine geçilmiĢtir. 

Çözümlemelerde genel olarak Jung‟un arketipsel eleştiri kuramı Campbell‟ın 

yola çıkıĢ, erginleme ve dönüĢ olarak üç kısımda incelediği monomit 

sistematiği çerçevesinde ele alınmıĢtır. Ancak gerekli görülen yerlerde bu 

sistematik Freud, Klein, Donald W. Winnicott‟ın kuramlarıyla da 

zenginleĢtirilmeye çalıĢılmıĢtır. 

 

ÇalıĢmanın üçüncü bölümü Bir Kahraman Olarak ġehriyar‟ın Sonsuz 

Yolculuğu baĢlığını taĢımaktadır. Bu bölümün amacı temelde çerçeve 



8 

masalın serimlenerek ġehriyar‟ın farkındalık yolculuğunun yola çıkıĢ, 

erginleme ve dönüĢ baĢlıkları altında incelenmesidir.  

 

Campbell sistematiğinde yola çıkıĢ bölümü, Maceraya Çağrı, Çağrının 

ReddediliĢi, Ġlk EĢiğin AĢılması, Doğaüstü Yardım, Balinanın Karnı 

baĢlıklarından oluĢmaktadır. Bu sınıflamadaki ilk baĢlık Maceraya 

Çağrı‟dır. Farkındalık, Jungcu psikolojide bilinç ve bilinçdıĢının bir araya 

gelerek dengeli bir bütünlük oluĢturmasıyla beliren bir süreçtir. Bunlardan 

birinin eksikliği farkındalık dengesinin bozulması kısaca maceraya çağrıyı 

ifade etmektedir. Psikanalitik anlamda ise bu süreç bütünlüğün 

kaybedilmesinin bir sembolünü oluĢturmaktadır. Yola çıkıĢ gerekçesi kimi 

zaman kahramanın iradesinin dıĢında, zorunlu bir sebepken kimi zaman da 

içsel bir durumdan (merak, Ģüphe, korku gibi) kaynaklanabilir. Ancak 

kahraman her zaman bu çağrıyı kabul etmeyebilir. Kimi zaman problemle 

yüzleĢmektense onu görmemek ya da görmezden gelmek bu süreçte 

yapılabilecek en kolay Ģeydir. Ancak problem varlığını devam ettirdiği 

sürece yolculuktan vazgeçiĢ mümkün olmayabilir. Bu noktada kendisine 

yardım edecek doğaüstü yardımcı onun kendi ruhunun bir yansımasıdır ve 

kahramanın ona bakıĢ açısı bu yardımcının iyi ya da kötü olarak 

adlandırılmasını sağlayacaktır. Yolculuğun bundan sonraki kısmı kahramanın 

bilinçdıĢına inerek problemle karĢılaĢmasıdır. 



9 

Tezde yola çıkıĢ bölümü, ġehriyar ve kardeĢinin babalarının ölümünden 

sonra ġehriyar‟ın ġehrazat ile tanıĢmasına ve ġehrazat‟ın masal anlatmaya 

baĢlaması kısmına kadarki süreci içermektedir. Bu bölüm ġehriyar‟ın 

bilinçdıĢı içeriğini okuyucuya sunması açısından önemlidir. Maceraya Çağrı 

bölümü çerçeve masalla ilintili olarak dört kısımdan meydana gelmektedir. 

Bunlardan ilki Fakirlik baĢlığını taĢımaktadır. Bu kısımda fakirlik hem 

maddi hem de ruhsal bir olgu olarak ele alınmıĢtır. Fakirliğin kahramanın iç 

dünyasının bir yansıması olduğu tezinden hareketle bu kısımda fakirlik 

olgusu ile kendiliğin yitirilmesi arasındaki paralelliğe değinilmektedir. Bu 

bağlamda üzerinde durulan tem, çerçeve masalda hükümdar kardeĢlerin 

babalarının ölümünün psikanalitik olarak onların ruhsal bütünlüğünü 

(kendiliğini) kaybetmesinin bir sembolü olduğudur. 

ÇalıĢmada, maceraya çağrı baĢlığı altında ele alınan ikinci kısım Sevgiliyi 

Arama‟dır. Sevgilinin aranması konusunun yer ettiği masallarda genel 

sistematik, kahramanın araması gereken kızı rüyasında görmesi ya da yaĢlı, 

bilge bir adam vasıtasıyla ondan haberdar olmasıyla baĢlamaktadır. Bu 

Ģekilde bilgi sahibi olunan kadın, Jung psikolojisinde animadır. Bu kısımda 

kahramanın animayı arayıĢ yolculuğu, kendiliğin tamamlanması için gerekli 

bir metafor olarak ele alınmıĢtır. Tezin bu kısmında ġehrazat ile yaĢlı, bilge 

adam arasında bir benzerlik kurulmuĢtur. Diğer bir benzerlik ġehriyar‟ın 

rüyasında gördüğü kadını aramak için zorlu bir yolculuğa çıkan kahraman 



10 

gibi yaklaĢık bin bir gece boyunca masallar vasıtasıyla ve yitirmiĢ olduğu 

kendiliği elde edebilmek için ruhsal bir yolculuğa çıkmasıdır. Bu kısım da 

diğer iki kısımda olduğu gibi yitirilmiĢ kendiliğin aranması yolculuğunun bir 

serimleniĢini sunmaktadır.  

Yola çıkıĢ bölümünün üçüncü baĢlığı ise Bir Hayvanın Ġzlenmesiyle 

Çıkılan Yolculuklar‟dır. Bu konu, büyüsel nitelikli bir hayvanın kahramanın 

karĢısına aniden çıkıĢı ve kahramanın onu izleyerek daha önce hiç görmediği 

yerlere ulaĢması Ģeklinde bir sistematiğe sahiptir. Bir Hayvanın 

Ġzlenmesiyle Çıkılan Yolculuklar teması maceraya çağrı baĢlığının en 

önemli örneklerinden biridir. Bu baĢlık altında ġahzaman‟ın ilk kez 

ġehriyar‟ın sarayına geliĢindeki “yaralı” durumu ele alınarak, onun bu 

yaralardan kurtulmasının ağabeyinin yaralanmasıyla, av hâline gelmesiyle 

son bulduğundan bahsedilmektedir. Daha önceki baĢlıklarda da görülen 

bilinçdıĢının etkisiyle bütünlüğün yitirilmesi temi bu masallarda da ana izlek 

olarak ele alınmaktadır.  

Yola çıkıĢ bölümünün ikinci kısmı olan Çağrının ReddediliĢi ve Ġlk EĢiğin 

AĢılması baĢlıkları kahramanın bir ara bölgede kalıĢının yansımasını 

sunmaktadır okuyucuya. Tezde bu iki baĢlık bir arada ele alınmaktadır. 

Kahramanın problemlerle yüzleĢmeye hazır olmaması çağrının reddediliĢi 

kısmının ana sebebini oluĢturmaktadır. Bu kısım çerçeve masalda ġehriyar‟ın 

her gece bir bakire ile birlikte olmasının ardından onları öldürmesi ile 



11 

sunulmaktadır. Bu bölümde ġehriyar‟ın bakireleri öldürmesi sahnesi, 

Klein‟ın “„kötü‟ meme tarafından saldırıya uğrama fantazisinin „iyi‟ memeye 

saldırarak kendi kendini yok etme duygusuna karĢı bir koruma Ģekli‟ 

(Kristeva, 2015: 181) olduğuna dair sözlerinin bir örneği olarak okunmuĢtur.  

Doğaüstü Yardım, kolektif bilinçdıĢının bir yansımasını sunmaktadır. 

Çerçeve masalda ġehriyar ve kardeĢinin kendilerinden daha kötü durumda 

birini aramak üzere çıktıkları yolculuk bu bölümün bir örneğini sunmaktadır. 

Bu kısımda Jung‟un Ġsa-Merkür diyalektiğine dair sözlerine atıfta 

bulunularak, Ģeytan ve onun türevlerinin (ki masalın bu kısmında bu türev 

ifritle sembolize edilmektedir) kahramanın kaybettiği kendiliği tekrar elde 

edebilmesi için ona yardımda bulunan doğaüstü yardımcının zıt kutbuna 

iĢaret ettiği konusuna değinilmektedir. Kısaca, ġehriyar bu süreçte 

kendiliğini kaybetmiĢtir, bilinçdıĢı ile bilinci arasındaki köprüler yıkılmıĢtır 

ve bir “anomi” içinde bulunmaktadır. O bu süreçte yalnız biliçdıĢının 

çepeçevre sardığı bir bakıĢ açısıyla olayları değerlendirmektedir. Bu noktada 

düğün gecesi kaçırılan kadının ifriti aldatması ve ġehriyar ve kardeĢi 

ġahzaman‟ın bu olayı bir ağaçtan izlemesi sahnesi Jung ve Freud‟un 

“yansıtmalı özdeĢim” kavramıyla açıklanmaya çalıĢılmıĢtır. Yansıtmalı 

özdeĢim, kiĢinin üstesinden gelemediği problemleri, sanki baĢkasının 

baĢından geçmiĢ gibi dıĢarıya yansıtması durumudur. Böylece tezin bu 

kısmında ulaĢılan baĢlıca sonuç, ġehriyar ile ifrit arasında bir özdeĢim 



12 

kurulduğu ve bununla bağlantılı olarak ifritin kaçırdığı kadının “ifritten daha 

ifrit” (Ģeytandan daha Ģeytan) olarak görüldüğüdür. 

Campbell sistematiğinde Yola ÇıkıĢ bölümünün üçüncü baĢlığı olan 

Balinanın Karnı, problemin varlığını kabul ettikten sonra kiĢinin etrafını 

saran korku, kuĢku, güvensizlik gibi duygularla karĢılaĢmasının ilk 

basamağıdır. Bu kısımda kahraman yitirdiği kendiliği tekrar elde edebilmek 

için bilinçdıĢıyla yüzleĢmek durumundadır. Çerçeve masalda ġehriyar‟ın 

ġehrazat ile önce birlikte olması sonra da masal dinlemesiyle sembolize 

edilmektedir. Bu süreçte ġehriyar, masal dinleyerek problemin ana kaynağına 

inmektedir. Freud‟un düĢlerin bilinçdıĢının bir sembolünü sunduğuna dair 

genel bakıĢ açısı çerçevesinde bu kısımda vurgulanan baĢlıca tem, masalların 

da düĢler gibi bilinçdıĢının sembolleri olduğudur. BilinçdıĢı nasıl düĢler 

aracılığıyla ortaya çıkıyorsa, masallar aracılığıyla da seslendirilebilir. Bu 

bağlamda tezin bu kısmında üzerinde durulan baĢlıca kavram, gündüz 

düşleridir. Gündüz düĢleri, kısaca kiĢinin gerçek yaĢamında rahatsızlığa 

sebep olacak öğelerin sanat eserlerinde hoĢnutluk yaratmasıdır. Bu noktada 

ġehrazat‟ın bin bir gece boyunca anlattığı masalların ġehriyar‟ın yaĢadığı 

olayların bir benzeri olduğu fikriyle bağlantılı olarak; masallar, gündüz 

düĢlerinin bir örneği olarak ele alınmıĢtır. Yine aynı bağlamda üzerinde 

durulan bir baĢka kavram Winnicott‟un geçici nesne kavramıdır. Geçici 

nesne ise bebeğin anne memesinden ayrılmasından sonra onun yerine 



13 

koyduğu ve ayrılığı bebek için katlanılabilir hale getiren nesnelerdir. 

Böylece, gündüz düĢleri ve geçici nesne kavramları tezde ortak bir bakıĢ 

açısıyla ele alınmıĢtır. Bu süreçte var olan iĢleyiĢ anne memesinden 

ayrılmakta zorlanan çocuğa biberon verilmesiyle benzer bir durumu 

çağrıĢtırmaktadır.  

ÇalıĢmanın üçüncü bölümünün ikinci ana baĢlığı olan Erginleme‟de 

ġehriyar‟ın ġehrazat ile karĢılaĢması kısmından baĢlayarak ġehrazat‟a güven 

duymasını ifade etmesine kadarki süreç ele alınmıĢtır. Bu kısım ġehriyar‟ın 

bilinçdıĢının içeriğini okuyucuya sunmaktadır. Campbell bu bölümü 

Sınavlar Yolu, Tanrıçayla KarĢılaĢma, BaĢtan Çıkarıcı Kadın, Babanın 

Gönlünü Alma, TanrılaĢma ve Nihai Ödül olmak üzere altı basamakta 

incelemektedir. Erginleme bölümü psikanalitik olarak kahramanın 

bilinçdıĢıyla karĢılaĢıp onu bilinç düzeyine çıkarması sürecidir. 

Campbell sistematiğinde Erginleme bölümünün ilk basamağı Sınavlar 

Yolu‟dur. Sınavlar Yolu kahramanın bilinçdıĢında bulunan gölgesiyle 

yüzleĢmesinin bir sembolünü sunmaktadır. Gölge, kiĢinin yüzleĢmesi 

gereken kiĢisel ya da kolektif bilinçdıĢındaki komplekslerin bir bütünü olup, 

ancak onunla karĢılaĢılması ve bir anlaĢmaya varılmasıyla bütünlüğe 

eriĢilebilmektedir.  

Tezde Campbell sistematiğindeki bu baĢlık Sınavlar Yolu/Gölge ile 

KarĢılaĢma olarak ele alınmaktadır. Sınavlar Yolu/Gölge ile KarĢılaĢma 



14 

çerçeve masalla bağlantılı olarak üç alt baĢlığa ayrılmıĢtır. Bunlardan ilki 

Kıskanç KardeĢler‟dir. Bu baĢlık altında Tan Tolga Demirci‟nin “parça- 

bütün varyasyonları açısından değerlendirdiği” Korku Sinemasında Kardeş'in 

Psikodinamikleri isimli çalıĢması doğrultusunda, kardeĢ olgusu bilinç-

bilinçdıĢı diyalektiği bağlamında ele alınmaktadır. Ayrıca Jung‟un kiĢinin 

gölgesinin aynı zamanda onun kardeĢi olduğu yönündeki bakıĢ açısından 

hareketle, bu kısımda genel olarak kiĢinin yüzleĢmesi gereken gölgesi 

bağlamında kardeĢ olgusu iĢlenmektedir. Bu noktada çerçeve masalda 

sembolik düzeyde ġahzaman ile ġehriyar arasında böyle bir iliĢkinin olduğu 

görülmektedir. Çerçeve masalda eĢinin kendisini aldattığını ilk öğrenen 

kardeĢ ġahzaman‟dır. ġahzaman, ağabeyinin sarayına geldiği zaman âdeta 

yaralı bir haldedir. Onu bu yarasından kurtaracak Ģey, ağabeyinin eĢinin onu 

aldattığını görmektir. 

Sınavlar Yolunun ikinci kısmı Kırkıncı Oda, Yasaklı Oda ya da Saklı 

Oda baĢlığını taĢımaktadır. Yasaklı oda motifi BGM‟de önemli bir yere 

sahiptir ve kahramanın bilinçdıĢında gölgesiyle yüzleĢmesinin bir örneğini 

sunmaktadır. Bu motifte sistematik, belirtilen odayı açmaması tembihlenen 

ancak merakına yenilen kahramanın bu odayı açmasıyla baĢlamaktadır. Bu 

motifte dikkat çeken unsurlardan biri meraktır. Merak duygusuyla bağlantılı 

olarak çerçeve masalda da ġehriyar‟ın âdeta kapının önünde bekleyen 

kahraman gibi masal dünyasına giriĢi ele alınmıĢtır.  



15 

Bu bölümün üçüncü baĢlığı Hilebaz Gölge: Zenciler, Cinler, Devler ve 

Maymunlar‟dır. Bu baĢlık altında masal diyarında kahramanın yüzleĢmesi 

gereken gölge figürlerden özellikle zenciler, cinler, devler ve maymunlar 

üzerinde durulmuĢtur. Çerçeve masalda hükümdar kardeĢlerin eĢlerinin 

onları aldattıkları kiĢiler kendi zenci köleleridir. Bununla tutarlı olarak 

ġehrazat‟ın anlattığı diğer masallarda da özellikle hilebaz bir zenci figürünün 

önplanda yer aldığı dikkat çekmektedir. Tezin bu kısmında köle-efendi, 

beyaz-zenci, parça-bütün diyalektiği bağlamında bu motif, gölgenin bir 

sembolü olarak ele alınmıĢtır. Cin, dev ve maymun motifleri ise gölgenin 

birer sembolü olarak zenci figürünü destekleyici bir bakıĢ açısıyla ele 

alınmıĢtır. 

Erginleme bölümünün ikinci baĢlığı Tanrıçayla KarĢılaĢma‟dır. 

Tanrıçayla KarĢılaĢma bölümü bilinçdıĢıyla yüzleĢen kahramanın hem 

bilincin hem de bilinçdıĢının farkına varmasının ilk kıvılcımlarını 

sunmaktadır. Diğer bir ifadeyle kahraman bu süreçte artık bilinçdıĢını 

tanımıĢtır. Bu kısımda özellikle vurgulanan detay kahramanın ruhsal 

yolculuğunun sebebini oluĢturan ve o zamana kadar ötekileĢtirdiği 

problemleri artık görmezden gelemeyecek olmasıdır. Çerçeve masalda bu 

bölüm Canayakın Zina Çocuğunun Karmaşık Öyküsü‟nden sonra 

gerçekleĢmektedir. ġehriyar bu süreçte Sultan Mahmut‟un annesinin eĢini 

aldatmasını hem harika bir maksat uğruna Ģeklinde yorumlarken hem de 



16 

kendisini aldatan eĢini hatırlayarak onu kötülemektedir. ġehriyar‟ı ise bu 

kadınlardan birincisiyle bir tutmaktadır.  

Bölümün üçüncü alt baĢlığı olan BaĢtan Çıkarıcı Kadın kısmı 

bireyselleĢmeye çalıĢan kahramanın karĢılaĢacağı bilinçdıĢının son 

saldırısının bir sembolüdür. Kahramanın bu saldırıyı engelleyebilmesi onun 

kendiliğe ermesinde oldukça önemli basamaktır. BaĢtan çıkarıcı kadın 

kısmı Freud‟un penis kıskançlığı ve Jung‟un olumsuz anima kavramlarıyla 

birlikte ele alınmıĢtır. Olumsuz anima çeĢitli sembollerle ifade edilmektedir. 

Femme fatale kadın karakteri bu sembollerden biridir. Tezde çerçeve masalla 

ilgili olarak bu kısım ġehriyar‟ın kendisini aldatan eĢi ve ġehrazat arasındaki 

farklılıkları ifade etmesiyle sunulmuĢtur. Bu kısımda av-avcı parodisi 

bağlamında göz metaforu üzerinde bilhassa durulmaktadır. 

Campbell sistematiğinin dördüncü ve beĢinci basamağını oluĢturan Babanın 

Gönlünü Alma ve TanrılaĢma kısımları tezde yalnızca TanrılaĢma baĢlığı 

altında ele alınmıĢtır. Kahraman bilinçdıĢının karanlık yönüyle karĢılaĢtıktan 

sonra nihai ödüle biraz daha yaklaĢır. TanrılaĢma arketipinin ortaya çıkıĢı 

kahramanın bilinçle bilinçdıĢı arasında bir noktada bulunduğunun 

göstergesidir. Jung psikolojisinde bu noktaya kendilik adı verilmektedir. 

Simgesel olarak kahramanın artık bir madolyonun iki yüzünü oluĢturan 

Merkür-Ġsa diyalektiğinde Ġsa ile, tanrı-Ģeytan ikiliğinde ise Tanrı ile 

karĢılaĢmasını ifade etmektedir. Tanrı arketipinin Jung psikolojisinde 



17 

kendilikle bir tutulduğu bilgisinden hareketle bu kısmı kahramanın kendiliğe 

eriĢinin bir sembolü olarak görmek mümkündür. ġehriyar‟ın eski 

düĢüncelerini terketmesine dair sözlerinin yanı sıra ġehrazat hakkındaki 

olumsuz düĢüncelerinden vazgeçmeye baĢlaması onun masalların bitimindeki 

yorumlarıyla sunulmaktadır. O artık ġehrazat nazarında kadınları tanımaya 

baĢlayan biridir. ġehrazat‟ı dilinin sözgenliğini, zekasının iĢleyiĢini, 

bilgisinin birikimini ve kadınlık güçlerini ancak eĢinin hizmetinde onun 

yararına kullanan biri olarak tanıtır. Kadınları ise tanımaya baĢlamıĢtır. 

Dünyazad‟ın ifadesiyle değerli taĢlarla çakıl taĢlarını birbirinden ayırt 

etmesini öğrenmiĢtir. 

Jung psikolojisinde kiĢinin bilinçdıĢıyla karĢılaĢıp onu benliğinin bir parçası 

olarak kabul etmesinden sonraki süreç yeniden doğumdur. Campbell bu 

süreci Nihai Ödül olarak baĢlıklandırmaktadır. Çerçeve masalda ġehriyar‟ın 

minnetkarlıkla ġehrazat‟a ilk sarıldığı sahne, tezde Nihai Ödül basamağını 

karĢılamaktadır. Bu bölümde ġehriyar‟ın masalları dinleyerek yeni bir ruh 

kazandığını belirtmesi yeniden doğuĢunun bir sembolü olarak ele 

alınmaktadır.  

 

Bilinç ve bilinçdıĢı arasındaki bağlantının tam olarak sağlanması kahramanın 

erginleĢmesidir. Ancak kahramanın bilinçdıĢının fazlaca etkisinde kalması bu 

bağlantının kopmasına ve yolculuğa tamamen ket vurabilir. Bu süreçte 



18 

kahramandan beklenen görev; her iki unsuru da dengede tutarak eski 

bütünlüğüne ulaĢması, yeniden doğuĢunu tam anlamıyla gerçekleĢtirebilmesi 

için sıradan dünyaya dönmesidir. Campbell sistematiğinde üçüncü bölüm 

DönüĢ‟tür. DönüĢ bölümü DönüĢün Reddi, Büyülü KaçıĢ, DıĢarıdan 

Gelen KurtuluĢ, DönüĢ EĢiğinin AĢılması, Ġki Dünyanın Ustası ve 

YaĢama Özgürlüğü olmak üzere altı alt baĢlıkla incelenmektedir. Bunlardan 

biri olan Büyülü KaçıĢ, Campbell tarafından kısaca bilinçdıĢı sakinleri 

tarafından dönüĢüne izin verilmemesi durumunda kahramanın buradan kaçıĢı 

olarak ifade edilmektedir. Ancak çerçeve masalda bir kaçıĢın olmadığı 

bilakis ġehriyar‟ın bu dönüĢü ertelediği görüldüğünden bu baĢlığa yer 

verilmemiĢtir. Tezde bu bölüm kahramanın dönüĢüyle ilgili kısa bir bilgiden 

sonra DönüĢün Reddi ile baĢlamaktadır. DönüĢün Reddi kahramanın 

bilinçdıĢından dönüĢünde gösterdiği dirençle açıklanmaya çalıĢmıĢtır. 

Çerçeve masalda ġehriyar‟ın dönüĢü reddetmesinin sebebi, tezde geçici bir 

nesne olarak örneklendirilen masal dünyasına bağlı kalıĢıdır. Bir baĢka 

ifadeyle masal dünyasından ayrılmayı baĢaramamıĢ olması, masallardan 

aldığı hazzı bırakmaması ile ilgilidir. Bu kısmın açıklanmasında ayrıca 

Klein‟in açgözlülük ve Winnicott‟un geçici nesne terimlerinden 

yararlanılmıĢtır. 

 

DönüĢ eĢiğinin aĢılması kahramanın sıradan dünyaya dönmesi ve kahraman 

olarak tanımlanabilmesi için oldukça önemli bir hamledir. ġayet kahraman 



19 

bunu kendisi baĢaramamıĢsa dıĢarıdan birinin yardımına ihtiyaç duyabilir. 

Campbell bu sistematiği DıĢarıdan Gelen KurtuluĢ ve DönüĢ EĢiğinin 

AĢılması baĢlıkları altında incelemiĢtir. Tezde ise bu iki baĢlık DönüĢ 

EĢiğindeki Kurtarıcı Ģeklinde birleĢtirilmiĢtir. Bu noktada çerçeve masalda, 

ġehriyar‟ın bilinçdıĢı eĢiğinden geçmesine yardımcı olan kiĢi Dünyazad‟dır. 

Dünyazad, bin bir gece boyunca hem ġehriyar‟ın masallar karĢısında 

duyduğu merakı hem de ġehrazat‟ın masal anlatma konusundaki ısrarını 

sürdüren kiĢidir. Bu son süreçte ġehriyar, onun artık farkındalığa erdiğine 

yönelik sözleri doğrultusunda bu süreci atlatmayı baĢarır. Ancak eĢik kısmı 

Dünyazad‟ın ġehrazad‟ın doğurduğu çocukları babaları ġehriyar‟la 

tanıĢtırma kısmında sunulmaktadır. Bu kısımda üzerinde durulan konu çocuk 

arketipidir. Jung psikolojisinde oğlan çocuğunun yaĢlı bilge ile bir 

tutulmasından hareketle bu arketipin doğaüstü yardımcının bir sembolü 

olduğu görülmektedir. Böylece çerçeve masalın baĢlangıcında sunulan 

babanın ölümüyle parçalanan kendiliğin ġehriyar‟ın baba olduğunu 

bilmesiyle tekrar kurulduğu sonucuna ulaĢılmaktadır.  

 

Tezde Ġki Dünyanın Ustası ve YaĢama Özgürlüğü baĢlıkları tek baĢlık 

hâlinde ele alınmıĢtır. Bu baĢlıkla vurgulanan detay, kahramanın bu ruhsal 

yolculuğunda getirdiği iksirdir. Bu iksir ruhsal yolculuğa çıkan kiĢinin 

kahraman olup olmaması ile ilgilidir. Çerçeve masalda ġehriyar‟ın 

farkındalık yolculuğundan dönüĢte getirdiği iksir, masallardır. Kahramandan 



20 

bu aĢamada beklenen görev ustalıktır. O artık kendisini iyileĢtiren bu iksirle, 

çevresindeki diğer yaralı kiĢileri iyileĢtirmelidir. Masalların dinleyerek 

farkındalığa eren ġehriyar‟ın kardeĢiyle tekrar buluĢtuğu kısım Campbell‟ın 

sınıflandırmasındaki Ġki Dünyanın Ustası baĢlığına tekabül etmektedir. 

Çerçeve masalın sonunda iki hükümdar kardeĢin bir araya geliĢi masalların 

erginleme yolculuğundaki döngüselliğinin de bir iĢaretidir. Artık parça ile 

bütün, ben ve öteki ayrımı kalmaz. BilinçdıĢının kendiliğe sızıntıları 

önlenmiĢ, ġehriyar‟ın etrafına ördüğü duvarlar yıkılmıĢtır. Masal 

ġahzaman‟ın baĢına gelen bir olayla baĢlar. Diğer bir ifade ile parça bütüne 

tesir etmiĢtir. Ancak bu sahne bütünün iyileĢmesiyle parçanın da yaralarının 

sarıldığının açık bir göstergesidir.  

 

YaĢama Özgürlüğü bölümü ġehriyar‟ın kardeĢi ġahzaman ile Dünyazad‟ı 

evlendirmesi, kendisinin de ġehrazat ile evlenmesi kısmı ile sunulmaktadır. 

Yine aynı bölüm kızların babalarının sultan olarak atanması ile de 

sembolleĢtirilmektedir. Sonuç olarak babanın ölümüyle baĢlayan kendiliğin 

yitimi ġehrazat‟ın babasının ülkenin baĢına geçmesi ile tekrar elde edilir.  

 

ÇalıĢmanın Sonuç bölümünde ise ġehriyar‟ın farkındalık yolculuğunun kısa 

bir değerlendirmesi yapılmıĢtır. Böylece ġehriyar‟ın farkındalık 

yolculuğunun, onun bilinçdıĢındaki anima ve gölge arketipleriyle yüzleĢmesi 

olduğu sonucuna varılmıĢtır.  



21 

BÖLÜM 1 

 

TANIMLAR VE ARAġTIRMALAR 

 

1.1. Yeki Bud, Yeki Nabud
2
: Masal Gerçekle Saklambaç Oynar 

 

Masalla çocuk arasındaki iliĢki, insanın ilk ortaya çıktığı zamana kadar 

götürülebilir. Yeni doğan bir bebek karnını doyuracak ve ona yaĢam Ģansı 

tanıyacak sütü annesinin göğüslerinden elde etmektedir. Anne, göğüs ve 

bebek arasındaki bu bağlantı bebeğin fiziksel olarak hayatta kalması için bir 

gerekliliktir. Ancak bebeğin içine doğduğu toplumun kültürel, sosyal ya da 

toplumsal verilerini öğrenmesi ve ruhsal açıdan beslenmesi için gerekli olan 

bağlantı anne, kulak ve bebek arasındaki iliĢki ile sağlanmaktadır. Anne sütü 

ile masallar arasındaki bir baĢka ortak nokta ise sütün annenin beslendiği 

besinlerle oluĢmasına benzer Ģekilde masalların da toplumun beslendiği 

maddi, manevi besinlerle (kültürel, sosyal, toplumsal, ekonomik gibi) 

oluĢtuğudur. Ġçeriğini bebeğin anlayıĢ yaĢı (farkındalığı) doğrultusunda 

hayvanların, çeĢitli olağanüstü yaratıkların, perilerin ya da insanların 

oluĢturduğu bu veriler bebek tarafından kulaklarıyla algılanmaktadır. Bebek 

bir nevi, kulaklarıyla gördüğü masallar aracılığıyla içinde yaĢadığı dünyaya 

adapte olmaya çalıĢmakta, âdeta “dünyacılık” oynamaktadır.  



22 

 

Bebek, masal, anne arasındaki bu bütüncül bağlantı masal tanımlarını da 

oldukça etkilemiĢ gibidir. Anlatımının açıklığı ve basitliği hatta çoğu zaman 

olay örgüsünün fantastik öğelerle yüklü yapısı, onun yalnızca hoĢça zaman 

geçirmek için anlatılan, boĢ zaman eğlencesi, “saçma sapan, yalan, uydurma 

söz, boĢ Ģey” (KardaĢ, 1996: 1908) olarak tanımlanmasına neden olmuĢtur. 

Bu inanıĢ çerçevesinde yapılan tanımlarda çoğunlukla masalın “hayal 

mahsulü” olduğuna dair vurgu ön planda yer almaktadır. Örneğin Pertev 

Naili Boratav, 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı (1973) isimli eserinde masalı 

“Nesirle söylenmiĢ, dinlik ve büyülük inanıĢlardan ve törelerden bağımsız, 

tamamıyla hayal ürünü, gerçekle ilgisiz ve anlattıklarına inandırmak iddiası 

olmayan kısa bir anlatım türü” (Boratav, 2000: 95) olarak tanımlamaktadır. 

Saim Sakaoğlu ise Gümüşhane Bayburt Masalları (1999) isimli eserinde 

Boratav‟ın söylediklerine paralel olarak Ģunları belirtmektedir: 

 

“Masalın hakiki dinleyicisi olarak kabul edebileceğimiz medeni 

imkânlardan hemen hemen hiç istifade etmeyen, kültür ve tahsil 

yönünden zayıf olan insanlar masalların gerçek olduğuna inanıyorlar, 

haksızlığa uğrayan masal kahramanları adına üzülüyorlardı. 

Kahramanlarından bazıları hayvanlar ve tabiatüstü varlıklar olan, 

olayları masal ülkesinde cereyan eden, hayal mahsulü olduğu halde 

                                                                                                                                                      
2
 Bu baĢlık Barry Sanders‟in Öküzün A‟sı (1999) isimli eserinden esinlenilerek 

oluĢturulmuĢtur. “Bir varmıĢ bir yokmuĢ, bir olmuĢ bir olmamıĢ” anlamlarına gelmektedir.  



23 

dinleyenleri inandırabilen bir sözlü anlatım türüdür.” (Sakaoğlu, 1999: 

2) 

 

Aynı perpektifte Ali Berat Alptekin de Taşeli Masalları (2002) isimli 

çalıĢmasında masalı “nesirle söylenmiĢ ve dinleyicileri inandırmak gibi bir 

iddiası olmayan tamamı ile hayal mahsulü olan mensur bir tür” (Alptekin, 

2002: XI) Ģeklinde tanımlamaktadır. Bu tanımlar masalları âdeta kristal bir 

vazonun içine hapsetmeye benzemekte ve onun süreğen yapısını gözardı 

etmeye neden olmaktadır. Oysa masallar ya da Campbell‟ın ifadesiyle mucize 

öyküleri, “bilinçdıĢının simgeleriyle görünür yüzeyin altında girift labirentler 

kurarak, buradan tam da yalın amacına çıkmak üzere, olağanüstü kıvrak bir 

zekânın tüm maharetini göstererek, derin kökleri olan ikincil bir hikâye 

iĢletir.” (Sezer, 2004: 5). Tıpkı BGM‟deki Kral Yunan hikâyesinde olduğu 

gibi. Hekim Rüyan‟ın, kralı cüzzamdan kurtulmak için bulduğu formül, ilaçla 

bezenmiĢ bir toptur. Kral hem oyun oynayacak hem de bu hastalıktan 

kurtulacaktır. Bu noktada masalların, onu dinleyenler için Kral Rüyan‟ın topu 

gibi hem eğlendirme hem de olgunlaĢtırma, erginleĢtirme iĢlevi gördüğü 

söylenebilir.  

 

Öğrenme, bilme isteği insanın yaĢamı boyunca devam etmektedir. Bebeklik 

ya da çocukluk evresinde genel hatlarıyla öğrendiği dünyayı insan, 

yetiĢkinlik yaĢlarında daha spesifik öğeleriyle de öğrenmek ister. Bu noktada 



24 

ihtiyaç duyulan yegane kaynak anne ile bağlantısı kavranılan masallardır. 

Masal artık bir yetiĢkin için de kanatlarının altında güven duyulan, sütüyle 

beslenilen, sözleriyle yaĢamı öğreten bir annedir. Masallardaki sihirli dünya 

annenin güven veren, kötülüklerden koruyan varlığı ile yer değiĢtirmektedir. 

KiĢisel bellekteki annenin koruyucu olduğu bilgisi masal dünyasını 

zararsızlaĢtırır. Böylece anne, masal, çocuk arasındaki iliĢkiye ek olarak 

masalların bilinmeyeni öğretme, görünmeyeni görünür kılma, erginleĢtirme 

özelliğine sahip olduğu söylenmelidir. Masal, dinleyicisine ruhsal ilerleme, 

aĢama katetme Ģansı sunmakta, onun için “örnek oluĢturacak inisiyasyon 

senaryosu” (Eliade, 2001: 245-246) oluĢturmaktadır.  

 

Bu noktada masallar ile rüyalar arasında mesajını imgeler aracılığıyla 

sunması noktasında bir paralellik görmek mümkündür. Ġnsanlar rüyalarındaki 

olaya doğrudan müdahalede bulunamazlar. Rüyayı gören, kiĢinin kendisi 

olmasına rağmen bu esnada etken değil edilgendir. Olaydan etkilenir ancak 

ona hiçbir Ģekilde tesir edemez. Masallardaki durum da buna benzemektedir. 

Bir masalın anlatımı sırasında dinleyici masalın gidiĢatını az çok bilir ancak 

onu değiĢtiremez. Bu hâliyle masallar doğrudan dinleyiciye “sen bu masalı 

dinleyince Ģu Ģu derdinin dermanını bulacaksın” ya da “bak bu kahraman Ģu 

durumda bunu yaptı sen de böyle bir durumla karĢılaĢırsan bunu yap” demez. 

Masal bu özelliği ile doğrudan nasihat veren bir tür değildir. Ancak gerekli 

çözümü bireyin yer yer bilinçdıĢında kaoslar yaĢadığı, içinden çıkamadığı zor 



25 

durumları yumuĢatarak, bireyi ĢaĢırtarak ya da güldürerek sunmaktadır. 

Böylece dinleyicinin doğru karar vermesi için dünyevî mekânın ve zamanın 

dıĢında uygun bir ortam ve zaman kurarak karar safhasını ise dinleyiciye 

bırakmaktadır. Muhatabını bu sihirli alana çekerek onun sorunlarıyla 

yüzleĢmesini sağlamaktadır. Bu noktada masalların gündelik yaĢayıĢın farklı 

zaman ve mekândaki bir uzantısı olduğunu söylemek mümkündür. O, günlük 

iĢlerinden uzaklaĢtırarak kendisi için problem hâline gelen durumlar 

hakkında kiĢiye bir harita çizmekte ya da meydana gelen/gelecek olan 

durumlara onu hazırlamaktadır. Böylece masalların kiĢinin karanlık içsel 

yolculuğun rotasını çizen, kolektif bilinçdıĢının ortaya konmasında son 

derece önemli bir yeri olduğunu söylemek mümkündür. Campbell da 

Kahramanın Sonsuz Yolculuğu (2010) isimli eserinde bu noktaya Ģu Ģekilde 

temas etmektedir: 

 

“Tragedyadan komedyaya uzanan karanlık iç yolun kendine has tehlike 

ve tekniklerini ortaya çıkarmak tam olarak mitolojinin ve peri 

masallarının görevidir. Bu yüzden olaylar fantastik ve „gerçekdıĢı‟dır: 

fiziksel değil psikolojik zaferleri temsil ederler. Efsane gerçek bir 

tarihsel kiĢi üzerine olsa bile, zafer dolu eylemler yaĢam benzeri değil, 

düĢ benzeri tasvirlerle aktarılır; çünkü konu dünyada Ģöyle ve Ģöyle 

yapılması değildir; konu, dünyada Ģunun bunun yapılmasından önce, 

hepimizin bildiği ve düĢlerinde ziyaret ettiği labirentin içinde bu baĢka, 



26 

daha önemli, temel Ģeyin gerçekleĢmesi gerektiğidir.” (Campbell, 2010: 

41) 

 

Bu bağlamda masalların onu dinleyenler için psikolojik bir iĢlevi bulunduğu 

söylenebilir. Antropolog Marie Louse von Franz‟ın ilk kez 1970 yılında 

yayımlanan Interpretation of Fairy Tales / An Introduction to the Psycology 

of Fairy Tales adlı eserinde “masallar, kolektif bilinçdıĢı psiĢik süreçlerin en 

saf ve basit ifadesidir” (Franz, 1996: 1) Ģeklindeki tanımı da masalların 

psikolojik yönüne ıĢık tutmaktadır. Kolektif bilinçdıĢı, Jung psikolojisinde 

insanlığın hafızasında kayıtlı bulunan toplumsal veriler olarak 

tanımlanmaktadır. Böylece masalların içinden çıktığı toplumun “psikolojik, 

sosyolojik, ekonomik, etik göstergeleri, değerleri kısaca yaĢam serüvenini” 

(Helimoğlu-Yavuz, 2002: 7) yansıtan ve bu serüveni sonraki nesillere 

ulaĢtırmak için önemli bir vasıta olarak görülebileceğini söylemek 

mümkündür. Bu noktada masalların dinleyiciye sembolik alegorilerle, 

bulunduğu ya da bulunması muhtemel durumları göstererek rehberlik ettiği 

söylenebilir. Böylece masallar çocuklara olduğu kadar büyüklere de hitap 

eden bir anlatı türüdür denilebilir. 

 

Jared Lobdell‟ın, C.S. Lewis‟ın Psikanaliz ve Yazın Eleştirisi adlı yazısından 

alıntıladığı kadarıyla psikanaliz ile masal arasındaki paralellik Ģöyledir: 

"Dünyanın ucundaki bir bahçede ölümsüzlük elmasını koparan altın bir 



27 

ejderhanın öyküsü ile bir not yazarken kalemin kâğıdı delip geçtiğini 

gördüğünüz bir rüya, Freud açısından aynı öykülerdir." (akt. Lobdell, 2003: 

17). Böylece anlaĢılabilir ki, insanların gündelik hayatta bilinçdıĢına 

yaptıkları yolcuklar ile masallarda anlatılan döngüsel ve ortak kalıplar benzer 

temaları iĢlemektedirler. Bu nedenle anlatılarda ne kadar olağandıĢı olaylara, 

kiĢilere, zamanlara yer verilse de okuyucu ya da dinleyici bunu 

garipsemeden, sıkılmadan defalarca okuyabilir ya da dinleyebilir. Bu nedenle 

aslında masallarda rastlantıya çok da yer verildiği söylenemez. Anlatıcı, 

dinleyicinin beklentilerini karĢılayacak Ģeyleri baĢka bir ifade ile dinleyicinin 

anlatılmasını umut ettiği Ģeyleri anlatmaktadır masallarda.  

 

Masalların sembolik anlatımının özü, dinleyicinin unuttuğu ya da 

anımsayamadığı Ģeyleri ona yeniden hatırlatmaktır. Masal anlatıcısı ise tıpkı 

BGM‟deki ġehrazat gibi dinleyicinin bilinçdıĢına seslenmekte ve ona 

unuttuğu Ģeyleri hatırlatmaya çalıĢmaktadır. Bu noktada “Bir varmıĢ, bir 

yokmuĢ” metaforu anlatıcının dinleyicinin bilinçdıĢını açığa çıkarması için 

gerekli bir tılsımı sunmaktadır. Sander‟in bahsettiğine göre bu baĢlangıç 

kalıbı Ġran‟da eski ya da yeni bütün masallarda “yeki bud, yeki nabud” (Bir 

varmıĢ bir yokmuĢ, bir olmuĢ bir olmamıĢ) Ģeklindedir (Sanders, 1999: 119). 

Dinleyici bir masalı dinlemeye baĢladığında ilk karĢılaĢtığı sözdür bu kalıp. 

Masalın bu sihirli sözcüklerini sunan anlatıcı, dinleyiciyi mistik, doğaüstü ya 

da olağanüstü, çocuksu bir diyara çağırdığının da sinyalini vermektedir. 



28 

Çünkü mistik, doğaüstü/olağanüstü “bilinçdıĢını dinlemek, arzu öznesinin 

kökensel boyutu olarak çocuksu dinlemedir” (Benslama, 2002: 239). 

 

Lutz Röhrich, Halk Anlatısı Araştırmasında Anlam Arayışı isimli 

makalesinde efsanelerin korku dilini göstermeye yardımcı olduğunu, buna 

karĢılık peri masallarının ise daha çok korkunun bastırıldığı ve arzuların 

karĢılandığı bir dünyayla ilgili olduğunu söylemektedir (Röhrich, 2003: 138) 

ve sözlerine Ģu Ģekilde devam etmektedir: 

 

“Peri masalları, Ģekil olarak öylesine doğrusal ve basittir ki, bu basit 

yapı ve dilin gerçek üstü bir anlamı olacağını tasavvur etmek güçtür, 

peri masallarının simgelerden oluĢtuğuna inanmasını sağlayan, peri 

masallarının basitliği, doğrusallığı ve tek boyutluluğudur. … Neden 

psikanaliz sürekli olarak efsaneler ve peri masalları gibi fantastik 

türlerle ilgilenir? Aralarında bir paralellik bulunduğu kesindir: Zihinsel 

bir hastanın hayalleri ve fantazileri peri masallarının dünyasındaki gibi 

mantıksız ve akıldıĢıdır. Eğer biri uçan bir fincan tabağındaki küçük 

yeĢil adam takip edildiğine inanıyor ve çevresi tarafından psikoterapiste 

gönderiliyorsa, onun çevresi (terapist dâhil) kiĢinin sezgilerinin 

gerçekliğine inanmıyorlardır. Aynı Ģey peri masalları ve efsaneler için 

de geçerlidir. …psikoloji ve halkbilimi çalıĢmaları, bir mesaj çıkarmaya 

çalıĢır. Psikoloji bunu birey üzerine denerken, etnoloji gruplar üzerine 

dener. Eğer bağlamda görünüyorlarsa, sadece gizlenmiĢ mesajlar 

anlaĢılabilir. Psikolog bağlamı hastanın tarihi geçmiĢindeki oluĢumda 



29 

arar. Halkbilimci ise bağlamı onun ait olduğu toplumda arar.” (Röhrich, 

2003: 140) 

 

Sonuç olarak masalcı, masallar vasıtasıyla dinleyiciye toplum içinde yalnız 

olmadığını hissettirir. Masalların anlatmak istediği yegane düĢünce 

dinleyicinin içinde bulunduğu güvensizlik, korku, dıĢlanma ya da benzeri 

durumların daha önce de pek çok insan tarafından yaĢandığıdır. Franz da bu 

sürecin amacının dinleyiciye yalnız olmadığının aĢılanması olduğunu 

söylemekte ve Sanders‟in alıntıladığı kadarıyla Ģöyle devam etmektedir: 

“Öyküler ve masallar çocukların en karanlık korkularını ve kuĢkularını açığa 

çıkararak bunların konuĢulmasına yardımcı olur. Böylece çocuk, karanlıktan 

korkan tek kiĢinin kendisi olduğu duygusundan kurtulur.” (Sanders, 1994: 

21). Bu bağlamda masalların olağanüstü bir zamana ve mekâna taĢıdığı 

olaylarla doğrudan görünen eğlenme amacının yanısıra dinleyicinin (çocuk, 

yetiĢkin) erginlemesine de yardımcı olan bir tür olduğu görülmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 



30 

1.2. Binbir Gece Masallarının Adı, Yazarı ve Kaynağı  

 

Avrupa‟da halk kültürüne ilgi Amerika kıtasının keĢfiyle baĢlamıĢtır. 

Avrupa‟dan çeĢitli nedenlerle Amerika‟ya giden din adamları, tüccarlar, 

maceracılar ve sanatçılar yeni dünyada gördükleri birikimleri yazıya 

geçirerek; romantik-milliyetçi bir yöntemle Avrupa kültürünün ilk hâlini 

öğrenmeye çalıĢırlar. Bütün bir Avrupa‟yı saran ilkel soylu insana duyulan 

sevgi giderek Doğu‟yu da içine almaya baĢlar. Doğu‟nun gizemli dünyasını 

masallar aracılığıyla öğrenmeye çalıĢan Avrupalı, keĢfettiği masalları tek tek 

derleyerek Avrupa‟ya tanıtır. Avrupa‟da bu ilk dönem çalıĢmaları, bilinen 

bütün birikimleri inceleyerek, masalların doğuĢ yerlerini ve ilk biçimlerini 

sorgulama amacını taĢımaktadır. Bu özelliklerinden dolayı bu türden 

incelemeler “kaynakçı çalıĢmalar” (KarabaĢ 1981: 203) olarak 

adlandırılmaktadır. Doğu‟ya yapılan ziyaretlerde elde edilen ve Avrupalı 

okurla buluĢturulan kaynaklardan biri BGM‟dir. Ġlk defa 18. yüzyılda 

Galland tarafından Fransızcaya çevrilmesinden sonra BGM üzerine yapılan 

ilk çalıĢmalar, “kaynakçı çalıĢmalar”dır.  

 

BGM‟nin adı, kaynağı, yazarı, yazılıĢ tarihi konusunda çok fazla araĢtırma 

yapılmıĢ olmasına rağmen, bunlar hakkında kesin bir bilgiye ulaĢılamamıĢtır. 

Örneğin kaynağı konusunda BGM‟nin Hint, Ġran, Arap, Sasani-Memluk, 

Yunan, Mısır kökenli olabileceğine dair pek çok fikir ileri sürülmüĢtür. 



31 

Ancak onun asıl kaynağının ne olduğu hakkında bir kesinlik yoktur. Tezin bu 

kısmında BGM üzerine yapılan ilk dönem kaynakçı çalıĢmalar ve bu 

çerçevede tartıĢılan fikirler sunulmaya çalıĢılmaktadır.  

 

Batı‟da masallar üzerine ilk sistemli çalıĢmalar (kaynakçı çalıĢmalar) 19. 

yüzyılda ortaya çıkmaya baĢlamıĢtır. Bu noktada BGM ile ilgili yapılan ilk 

çalıĢmaların da bu yüzyılda baĢladığı söylenebilir. Jacop ve Wilhelm Grimm 

kardeĢler, derledikleri masalları yayımlamanın yanında 19. yüzyıl baĢlarında 

halkbilimi üzerine ciddi çalıĢmalar yapmıĢlardır. 1812‟de yayınladıkları 

Kinder und Hausmarchen (Çocuklara ve Ev Halkına Masallar) isimli sözlü 

gelenekten topladıkları halk masallarına dayanmaktadır. Jacob Grimm‟in 

BGM‟yi “Doğu‟nun Ģiirsel coğrafyası” olarak nitelendirmesi de ayrıca 

dikkate değerdir (Irwin, 2010: 101). Grimm kardeĢlerin öncüsü oldukları 

mitoloji okulu daha sonra Max Müller tarafından da geliĢtirilmiĢtir 

(Helimoğlu-Yavuz, 2002: 11-15). Avrupa dillerinin ve mitolojisinin Aryan 

kaynaklarına dayandığını söyleyen Müller‟e göre, bir dil hastalığı olan 

mitolojinin ve onun bozulmuĢ hâli olan masalların yayılıĢı Hindistan 

üzerinden Avrupa‟ya doğrudur. BGM‟nin kaynağının aranması 

çalıĢmalarında da Müller‟in bu fikirlerinin önemli bir etkisi vardır. 

  

Pançatantra, BGM gibi masalların Hint kaynaklı olduğunu ileri sürenler, 

Hindoloji okulunun (Tarihi görüĢ/ Tarihi Nazariye) en önemli temsilcisi olan 



32 

Teodor Benfey ve onun önemli bir takipçisi olan Emmanuel Cosquin‟dır. 

Irwin‟in belirttiğine göre Müller‟in fikirleri onların Hint kaynaklarını 

(dolayısıyla Aryan kaynaklarını) bulma çabalarını da etkilemiĢtir (Irwin, 

2010: 214). Benfey, bazı Hint masal koleksiyonlarının Tibet üzerinden 

Çinlilere ve Moğollara ulaĢtığına, Moğollar ve Türkler aracılığıyla 13. ve 14. 

yüzyıllarda bu koleksiyonların Avrupa‟ya taĢındığına inanıyordu (akt. Irwin, 

2010: 214). Cosquin ise, BGM‟nin Hindistan kökenli olduğunu düĢünmekte 

ancak masalların Avrupa‟ya Moğollar aracılığıyla taĢındığı fikrini 

eleĢtirmektedir (Irwin, 2010: 69). Cosquin‟in BGM‟nin Hindistan kökenli 

olduğuna dair tezini BGM‟deki kadın ve erkeklerin hayvana dönüĢmesi 

motifinin Hindu inanıĢında ve Budizm‟deki reenkarnasyona benzetilmesiyle 

açıklamaktadır (akt. Irwin, 2010: 70).  

 

Grimm kardeĢlere ve masalların çekirdeğinin Aryanların göçünden önce 

oluĢtuğunu iddia eden Müller‟e tepki olarak doğan Antropolojik görüĢ ise 

masalların mitsel öğelerin zaman içinde kalan bir kalıntısı değil, ilkel 

oluĢumun bir kalıntısı saymaktadır. Bu görüĢün önemli bir temsilcisi olan 

Andrew Lang, masalların kökeninin tek bir kaynağa bağlanmaması gerektiği 

üzerinde durarak, onların birbirinden habersiz coğrafyalarda bağımsız bir 

Ģekilde oluĢtuklarını iddia etmektedir. Homer destanı üzerine uzmanlaĢan 

Lang, eski Mısır ve Yunan kültüründe folklorun kaynağını bulduğundan 

bahsetmektedir. Bu bağlamda Lang, her benzerliğin bir köken birliğine iĢaret 



33 

etmediğini söylemektedir (Oğuz, 2010: 40). Lang, 1898 yılında Galland‟a 

dayanarak BGM‟nin bir baskısını yapar ancak bu baskı Irwin‟ın belirttiğine 

göre “oldukça acemicedir ve çocuklar için sansürlenmiĢtir.” (Irwin, 2010: 

214). Lang için BGM, “Doğu‟nun peri masalları”dır (Nazlı, 2011: 35).  

 

Masal araĢtırmaları tarihi açısından diğer önemli bir kuram Tarihi-Coğrafi 

Fin Yöntemidir. KarĢılaĢtırmalı kuram olarak da bilinen bu disiplinde 

masalların varyantlaĢması “göç” yaklaĢımıyla açıklanmaya çalıĢılmaktadır. 

Pek çok Finli bilimadamı, Lang‟ın ve diğerlerinin her hikâyenin kökenini 

Hindistan‟a vardıran görüĢlerini paylaĢmaktadır. Finli bir araĢtırmacı olan 

Anti Aarne topladığı masalların büyük bir kısmını numaralandırarak üç 

baĢlık hâlinde sınıflamaktadır. Aarne‟nin ölümünün ardından Stith 

Thompson, The Types of the Folktale adlı eserinde masalları beĢ baĢlık 

altında sınıflandırarak Aarne‟nin tasnifini geniĢletmiĢtir. Bu masal 

kataloğunda Avrupa ve Hindistan üzerinden gelen tüm veriler, bazı baĢlıklar 

altında çapraz referanslar yapılarak Afrika, Kuzey Amerika yerlileri ve Arap 

folklorundan gelen örneklerle kıyaslanmıĢtır. Thompson masal tipini 

“gelenekte varlığını bağımsız bir Ģekilde sürdürebilen anlatılar” Ģeklinde 

tanımlamaktadır (Irwin, 2010: 217). Motif ise Thompson tarafından 

“masaldaki en küçük unsur olup, bu unsur gelenekte sürekli bir varoluĢ 

gücüne sahiptir” (Irwin, 2010: 217) Ģeklinde tanımlanmaktadır. Thompson 

daha sonra Fin okulunun çalıĢmalarını geniĢleterek 1932-1936‟da Motif 



34 

Indeks‟i yayımlamıĢtır (Irwin, 2010: 217). Bu katalogda Ezop masallarına, 

BGM‟ye ve Kahta Sarit Sagara‟ya çok sık olmasa da yer verilmektedir. 

Atiye Nazlı‟nın alıntıladığı kadarıyla Thompson BGM‟nin kökeni konusunda 

Ģöyle yazmaktadır: “Bu konuda araĢtırma yapan bilim adamları Binbir Gece 

Masalları için, “Arap Geceleri, Farsça ve Hintçe olmadığı gibi sadece Arapça 

da değildir, belki bu yüzden, onlar için en iyi isim, tek kelimeyle, dünyanın 

en büyük masal derlemeleridir.” (Nazlı, 2011: 25). Öcal Oğuz, bu katologda 

BGM‟nin yer alıĢı ile ilgili Ģunları söylemektedir: 

 

“Masalların kökenleri konusunda en bilimsel ve uygulanabilir soruları 

soran yöntem olan Fin kuramı, bir “tek konu” çalıĢması ve “sözlü” 

metinlerin yayılıĢı ile kendini sınırlaması nedeniyle, bu yöntemin 

kurucularının ve takipçilerinin Binbir Gece Masalları konusunda güçlü 

bir ses çıkaramadıklarını görüyoruz. Her ne kadar Stith Thompson‟un 

Motif Ġndeks‟i Binbir Gece Masalları‟ndaki motiflerin yaygınlığı, baĢka 

masallarda da bulunurluğu ve yeryüzündeki dağılımı hakkında bir fikir 

veriyorsa da bu kuramı, kurgusu, anlatıĢ tekniği ve tarzı örneğin “Kül 

Kedisi”, “Pamuk Prenses” veya “Kırmızı BaĢlıklı Kız” gibi sözlü 

olarak yayılımı varyantlar yoluyla görülebilen ve her Ģeyden önce “tek 

konu”yu içeren masallardan son derece farklı bir biçimde yazılı 

nüshalar yoluyla yayılan ve simgesel anlamda söyleyecek olursak “bin 

bir konu” içeren bir masal külliyatına uygulamanın güçlüğü ortadadır. 

Diğer yandan Fin kuramının “ur-form”un bulunabileceğine yönelik 

savının çökmüĢ olması da dikkate alınırsa, Binbir Gece Masalları‟nı 



35 

sözlü alanda takip ederek kökenine ulaĢma fikrinin Sydow‟un söylediği 

gibi “peri masalı” olduğu kabul edilmelidir.” (Oğuz, 2010: 43)  

 

Irwin ise Motif İndeks‟te BGM‟ye yer verilmemesinin masalların daha çok 

semitik kültür alanlarından derlenmiĢ olmasına ve Thompson ile Aarne‟nin 

bu alanlardan toplanan öğeleri incelemedikleriyle açıklamaktadır (Irwin, 

2010: 218). Ayrıca Irwin, 19. yüzyıldaki bu çalıĢmalarda BGM‟nin ortaya 

çıkıĢı konusunda bir fikir birliğine varıldığını ve BGM‟nin ilk olarak 

Hindistan‟da ortaya çıktığını Ġran‟a ise çok erken bir dönemde geçtiğini 

söylemektedir (Irwin, 2010: 218). Irwin yazısının devamında bu konu 

hakkında Ģu değerlendirmelerde bulunmaktadır:  

 

“Aynı zamanda muhtemelen 18. yüzyılda bu masallar “Alf Layla” veya 

„Binbir Gece Masalları‟ olarak Arapçaya çevrilmiĢtir. 9. ve 10. 

yüzyılda da Irak‟ta bu orijinal çekirdeğe Halife Harun ReĢit 

zamanındaki masallar eklendi. Belki de 10. yüzyılın ilk dönemlerinde 

Ömer bin Numan ve Sindbadname gibi epik derlemeler eklenmiĢtir. 

Daha sonra 13. yüzyılda hikâyelere seks, büyü ve düĢük yaĢamla ilgili 

kısımlar Suriye ve Mısır‟da eklenmiĢtir. …Bu dönemde eski hikâye 

parçaları modernize edilmeye ve zamanında masallarda yer etmeyen 

tütün, kahvehane gibi unsurlar masallara bu dönemde eklenmiĢtir.” 

(Irwin, 2004: 48) 

 



36 

Bu yüzyıldaki Britanya halkbilim çalıĢmaları ise daha çok antikite ve klasik 

çalıĢmalar üzerine inĢa edilmiĢtir. W. John Thoms, 1846 yılında Athenaeum 

dergisinde yazdığı bir yazıda kendisine kadar, „popüler antikite‟ veya 

„popüler edebiyat‟ gibi terimler altında çalıĢan disiplin için „folklor‟u teklif 

ettiğini ve bu terimin isim babası olmaktan heyecan duyduğunu 

belirtmektedir (Eker, 2003a: 1-7). Bu çalıĢmalarda masalların ilk kaynağına 

ulaĢma amacı güdülmektedir. Ulrichc Marzolph, BGM‟nin asıl metninin 

tarihin gizli sayfaları arasında kaybolurken araĢtırmacıların bu masalların 

aslının Hint ya da Ġran kaynaklı olduğunu söylediklerini kaydetmektedir 

(Marzolph, 2010: 14). Masalların Hint kaynaklı olarak kabul edilmelerindeki 

temel sebebin çerçeve hikâyedeki tekil öğelerin Hint asıllı olmasından 

kaynaklandığını söyleyen Marzolph, masalların çerçeve hikâyesinde yer alan 

iki hikâyenin de Hint edebiyatındaki baĢka iki hikâyeye benzediğini ifade 

etmektedir. Bu hikâyelerden ilki düğün gecesinde kaçırılan kadının hikâyesi 

iken diğeri hayvanların dilini anlayan adamın hikâyesidir (Marzolph, 2010: 

15). 

 

BGM‟nin Ġran kaynaklı olduğunu iddia eden araĢtırmacılar ise Arap tarihçi 

Mesudi‟nin Murucu‟z Zeheb isimli eserinde bahsettiği 9. yüzyılda görülen 

Hezar Efsane isimli bir kitabı kaynak olarak göstermektedirler. Mesudi‟nin 

adı geçen kitabında BGM ile ilgili Ģu bilgiler verilmektedir:  

 



37 

“Bu haberler (hikâyeler), rivayetlerini meliklere anlatan kiĢilerin 

düzenledikleri uydurma hurafelere dayanmaktadır. Haberlerin 

(hikâyelerin) tarzı Farsça, Hintçe ve Rumca‟dan bize aktarılan ve 

tercüme edilen kitapların tarzı gibi, yazım tarzı ise Hezar Efsane adlı 

kitap gibidir. Bunun Farsçadan Arapçaya yorumu Elf Hurafe olup, 

Farsçada hurafeye efsane denilir. Ġnsanlar bu kitabı Binbir Gece olarak 

adlandırmıĢlardır. Bu kitap melik, veziri, vezirin kızı ġîrzâd ve onun 

cariyesi Dînâzâd‟ın hikâyesidir.” (akt. Ergül, 1999: 36-47) 

 

Görüldüğü üzere Mesudi BGM‟nin kaynağının Hezar Efsane olduğunu 

söylemektedir. Bin Harika Hikâye olarak çevrilen bu kitabın Arapça 

çevirisindeki baĢlığı Elf Hurafe olarak geçmektedir ve genellikle Alf Layla 

(Bin Gece) olarak da bilinmektedir. Marzolph hikâyelerin anlatımının bin 

gece sürmesinin ve “çerçeve hikâyenin Ġran bağlamını yansıtmasının 

masalların Ġran asıllı olduğunu” kanıtladığını söylemektedir (Marzolph, 

2010: 15). 

 

BGM‟nin kökenine dikkat çekenlerden biri de Mesudi‟den sonra gelen 

Nedim‟dir. El-Fihrist isimli eserinde BGM‟nin kökeni hakkında Ģu bilgiler 

verilmektedir:  

 

“Hurafeleri ilk olarak tasnif eden, onları kitap hâline getiren, onları 

hazinelere koyan ve onların bazılarını hayvanların diline aktaranlar eski 

Farslardır. Sonra Fars hükümdarlarının üçüncü sülalesi olan EĢkaniler 



38 

bu iĢle çok ilgilenmiĢler, sonra bu iĢ Sasani hükümdarlarının 

döneminde daha da geniĢlemiĢ, Araplar onu (hurafeler kitabını) 

Arapça‟ya çevirmiĢler, fesahat ve belagatçiler onu incelemiĢ, 

düzeltmeler yapmıĢ, güzel bir yazıyla yazmıĢ ve onu eski tarzına benzer 

bir kitap hâline getirmiĢlerdir. Bu tarzda yapılan ilk kitap Hezâr Efsane 

olup manası Bin Hurafedir.” (akt. Ergül, 1999: 36-47) 

 

Nedim de Mesudi gibi BGM‟nin kökeninin Arap asıllı olmadığını 

söylemekte ve Fars soyluluğa vurgu yapmaktadır. Ancak Mesudi‟den farklı 

olarak masalların Hint kökenine hiç değinmemektedir. Nedim, BGM‟nin 

Ġran‟ın eski efsanevi kralı olan Kral Behram‟ın kızı Humai için toplanmıĢ bir 

birikim olduğunu da söylemektedir. Mesudiye göre ise ġehrazat, Behram‟ın 

annesidir (akt. Irwin, 2004: 75).  

  

Daha önce verilen bilgiler ıĢığında Cosquin, çerçeve hikâyeden yola çıkarak 

BGM‟nin Ġran kaynaklı olduğunun söylenemeyeceğini ifade ederek bu tezini 

ispatlamaya çalıĢmaktadır. Bunun için üç motif kullanılmaktadır: Birincisi 

kadınların sadakatli olmayacağını düĢünen kral. Ġkincisi kadının sadık 

kalması için olağanüstü bir güç tarafından korunması ancak kadının bu 

koruyucunun elinden de kurtulması. 3. Bir kötülükten korunmak için hikâye 

anlatma. Cosquin ilk iki maddenin Çinli bir rahip tarafından yazılmıĢ Kieou 

Tsa P‟iyu King isimli eserde de bulunduğunu söylemektedir (akt. Irwin, 

2010: 69). Cosquin‟in bu eseri örnek vermesinin sebebi Irwin‟in belirttiğine 



39 

göre, masalların kökeninin Ġran olduğunu düĢünen B.E.Perry‟in Çinlilerin bu 

masalı Ġranlılardan aldığı düĢüncesidir (Irwin, 2010: 69).  

 

Türk araĢtırmacılar arasında da masalların kaynağının Hezar Efsane 

olduğuna dair yaygın bir görüĢ bulunmaktadır. Onaran, Agah Sırrı Levent, 

Fuat Köprülü, Nihat Sami Banarlı, Ignace Goldziher gibi pek çok araĢtırmacı 

BGM‟nin, en eski parçaları 9. yüzyıla kadar giden ve Arapça çevirisiyle ün 

yapmıĢ Hezâr Efsane (Bin Masal) adlı Hint kökenli Ġran masallarıyla iliĢkisi 

olduğunu söylemektedir. Örneğin Levend, Türk Edebiyat Tarihi adlı eserinde 

Arap edebiyatında “Gece toplantılarında söylenen masallara „esmar‟, 

gerçekle hiç ilgisi olmayan uydurma masallara „hurafat‟... denir” (Levend, 

1998: 199) dedikten sonra BGM hakkında Ģu bilgileri vermektedir:  

 

“Binbir Gece Masalları‟nın temeli olan Hezâr Efsâne Ġran edebiyatının 

hikâyeleridir. Bu eser içindeki hikâyelerin çoğu sonradan 

değiĢtirilmiĢtir, ya Arap hayatına uydurulmuĢ ya da yeniden kaleme 

alınmıĢtır. Araplar ise “Hezâr Efsâne”nin karĢılığı olarak “Elfü Hurâfe” 

adını kullanmıĢlardır. Elfü Leyle adını taĢıyan bu eser daha sonra Elfü 

leyleti ve‟l Leyle olarak adlandırılmıĢtır.” (Levend 1973: 199) 

 

Masalların kaynağına dair ön plana çıkan diğer bir önemli vurgu ise 

BGM‟nin kaynağının tek bir kökene bağlı olmadığıdır. AraĢtırmacılardan 

bazıları masalların hem Hint hem de Ġran kökenli olduklarını söyleyerek orta 



40 

bir yol bulunmuĢlardır. Nazlı‟nın Binbir Gece Masallarının Anadolu Türk 

Masallarına Etkileri Üzerine Bir Araştırma (2011) isimli doktora tezinde 

belirttiğine göre Duncan Black MacDonald‟ın görüĢleri Ģu Ģekildedir:  

 

“Genellikle Araplarla ilgili ilk akla gelen eser Binbir Gece 

Masalları‟dır. Ancak Araplar, sözlü edebiyat ürünlerini kendilerine 

yakın ülkelerden, özellikle Ġran ve Hindistan‟dan almıĢlardır. Arabistan 

ile Ġran arasında Emevi ve Abbasi Devletleri zamanında, VII. ve VIII. 

yüzyıllarda baĢlayan iliĢkiler sadece siyasi alanda olmamıĢ, aynı 

masallara konu olacak pek çok ürünün Arabistan‟a girmesi için, geniĢ 

bir yayılma imkânı vermiĢtir.” (akt. Nazlı, 2011: 23) 

 

Banarlı, Resimli Türk Edebiyatı Tarihi (2001) isimli eserinde masalların 

aslının Hezar Efsane olduğu konusunda diğer araĢtırmacılarla hemfikir olup 

bu konuda Ģu bilgileri vermektedir:  

 

“Gemici Sindbad‟ın Seyahatleri, Ali Baba ve Kırk Haramiler, 

Alaaddin‟in Sihirli Lambası, Hoca Hasan gibi hikâyeleri dünyaca 

tanınmıĢ bu masalların yalnız Ġran kaynaklı olmadığı; mühim bir 

kısmının Hind Ġran masalları hâlinde teĢekkül ettiği sanılmaktadır. 

Binbir Gece Hikâyeleri, hiç Ģüphesiz Arap hayali tarafından 

zenginleĢtirilmiĢtir. Hikâyelerin Halife Harun ReĢid zamanında ve 

Bağdat çevresinde merkezileĢmesi de yine Arap hayatının ve Arap 

muhayyilesinin Binbir Gece‟deki akislerindendir.” (Banarlı, 2001: 131) 

 



41 

Masalları tek bir kaynağa dayandırma konusunda farklı bir görüĢ Yakup 

Civelek‟e aittir. Fantastik Edebiyat ve Binbir Gece Masalları isimli 

makalesinde masallarda geçen „kahve‟ ve „Bab-ı Ali‟ terimlerinden dolayı bu 

masalların bir kısmının onuncu yüzyılın ikinci yarısında Memluklular 

döneminde oluĢturulduğunu söylemektedir (Civelek, 2008: 76). 

 

Masalların ortaya çıkıĢ tarihi konusunda da yaygın görüĢ dokuzuncu 

yüzyıldır. Ancak 1949 yılında Yakın Doğu Araştırmaları Dergisi‟nde Nabia 

Abbott‟un “Kitâb fihi Hadîs Elf Leyle” (Bin Geceyle İlgili Kitap) isimli 

makalesinde BGM‟nin ortaya çıkıĢının dokuzuncu yüzyılın öncesinde olduğu 

görüĢü savunulmaktadır (akt. KarataĢ, 2008: 25). Benzer Ģekilde Marzolph da 

masalların kaynağı hakkında en eski belgenin 9. yüzyıldan öncesine iĢaret 

ettiğini söylemektedir (Marzolph, 2010: 21). Diğer araĢtırmacılardan farklı 

olarak Elf Leyle ve‟l Leyle isminin 12. yüzyıldan sonra verildiğini, masalların 

9. yüzyılda isminin Kitâb Hadîs Alf Layla adıyla bilindiğini ifade etmektedir. 

Ancak bu belgede çerçeve hikâyedeki Dünyazat‟ın, ġehrazat‟ın kardeĢi değil 

hizmetçisi olarak yer almakta olduğunu belirtmektedir (Marzolph, 2010: 21).  

 

Masalların yayılıĢı konusunda en detaylı çalıĢmalardan biri de 1984‟te 

Muhsin Mehdi‟nin Arapça yayımladığı Elf Leyle ve Leyle‟dir. Mehdi 1959 

yılında ortak bir arketip elde edebilmek için Suriye el yazmalarını 

karĢılaĢtırmaya baĢlar. Daha sonra aynı çalıĢmayı Mısır el yazmaları için de 



42 

uygular. Elde ettiği bu çalıĢmaları karĢılaĢtırarak ortak bir arketip bulmaya 

çalıĢan Mehdi, “bu arketipin 13. yüzyılda ve 14. yüzyılın baĢlarında 

Suriye‟de yazılmıĢ bir kaynaktan kopya edildiğini, bu kaynağın da daha eski 

bir Irak versiyonundan kaynaklandığını iddia ediyordu.” (Onaran, 2012: 

XXII). 

 

Masalların yazarı ya da yazılıĢ sebebi konusunda da kesin bir kanıya varmak 

mümkün değildir. Ancak bu konuyla ilgili birkaç tahmin vardır. Levend, 

Türk Edebiyatı Tarihi adlı eserinde, BGM‟nin kaynağı konusunda Ģunları 

söylemektedir: “Eserin kimin tarafından çevrildiği belli değildir. Ancak bu 

masalları sonradan toplayan Ġranlı Ebû „Ali Firuz-Abadî adında birisidir” 

(Levend, 1973: 200). 

 

Yusuf KarataĢ‟ın masalları söylembilimsel metotla ele aldığı doktora tezinde 

Âbdu‟l-Ğanî el-Mallâh‟ın Rihlatun Hazâriyye ve Lemahât Terâsiyye „Abre 

Elf Leyle ve Leyle (1977) isimli makalesinden alıntıladığına göre bu masallar, 

Ebu Abdullah Muhammed b. Abdûs el-CahĢiyârî tarafından, Arap, Acem ve 

Rum musamerelerinden (gece eğlence ve sohbet ortamlarından) derleme 

çalıĢmalarıyla yazıya geçirilir. Yazarın her geceyi, 50 sayfalık bir 

musamereden oluĢturduğu toplam 480 geceden oluĢan bir koleksiyon 

meydan getirdiği vurgulanmaktadır (akt. KarataĢ, 2008: 23).  

 



43 

KarataĢ‟ın Mehdi‟den alıntıladığına göre ise masalların ana nüshasının 

yazarının/râvisinin ya da derleyicisinin kim olduğu bilinememektedir. 

BGM‟nin Kalkuta‟da 1814‟te ilk baskısını gerçekleĢtiren ġirvanî, hazırladığı 

baskının önsözünde, masalların yazarının ġam bölgesinden bir Arap 

olduğunu ve bu hikâyeleri yazma amacının Arapça konuĢmak isteyenlerin 

masalları okuyarak dillerine akıcılık kazandırmak olduğunu belirtmektedir 

(akt. KarataĢ, 2008: 23).  

 

Süleyman Tülücü, Binbir Gece Masalları Araştırmaları (2011) isimli 

çalıĢmasında külliyatın kaynağının Ġran olduğunu, ancak bu tür eserlerin 

Sasaniler zamanında arttığını söyleyerek BGM‟nin Behmen‟in kızı Humânî 

için telif edildiğini belirtmektedir (Tülücü, 2011: 307-313). 

 

Husain Haddawy‟in Waller Hastings‟in Arap Geceleri adlı makalesinden 

alıntıladığı kadarıyla BGM‟nin ilk kaynağına 12. yüzyıldaki Kahireli birinin 

not defterinde ulaĢılmaktadır. Bu ilk Ģekil üzerinden günümüze kadar gelen 

en eski el yazması 270 geceden oluĢmaktadır. (akt. Haddawy, 1990: XII) 

 

Yapılan araĢtırmalar gösteriyor ki, BGM‟nin kaynağı, yazarı ya da yazılıĢ 

tarihi konusunda ortak bir karara varılamamıĢtır. Bu devasa külliyatın 

kaynağı Onaran‟ın ifadesiyle “Çin‟den Kuzey Afrika‟ya uzanan bir haritada, 



44 

Çin Hindi, Hindistan, Ġran, Irak, Türkiye, Suriye ve Mısır‟ı da içeren” 

(Onaran, 2012: XXI) bir çizgiye sahiptir.  



45 

 

1.3. Avrupa Masal Tarihi Ġçinde Binbir Gece Masalları Çevirileri 

 

 

Batıda BGM ilk defa Galland (1646-1715) tarafından Les Mille et une Nuits 

adıyla Fransızcaya çevrilmiĢtir. Paris‟teki Fransa Milli Kütüphanesi‟nde 

muhafaza edilen bu çeviri 282. gece anlatılan Kamerü‟z Zaman Öyküsü‟nün 

ortasında biten üç cildi içermektedir. 1704-1716 yılları arasında düzensiz 

aralıklarla yaklaĢık yirmi cilt olarak yayımlanmaya baĢlayan eseri Galland‟ın 

Suriyeli bir hikâye anlatıcısı olan Hanna Diyab‟dan derlediği Eva Sallis‟ın 

Sheherazade Through the Looking Glass: The Metamorphosis of The 

Thousand and One Nights isimli eserinde verdiği bilgiler arasındadır (Sallis, 

1999: 47). Bu dönemin halkbilim anlayıĢını yansıtması ve BGM‟nin 

Avrupa‟ya tanıtılmasından sonra ortaya çıkan ĢaĢkınlığın sunulması 

açısından anlatılan bir öyküden Nazlı Ģu Ģekilde bahsetmektedir: 

 

“Galland‟ın Binbir Gece Masalları çevirisi bütün Fransa‟da oldukça ilgi 

görmüĢ ve Galland‟ın yayımcısı bu çevirinin geri kalan kısmının da 

olabileceği konusunda Galland‟ı ikna etmiĢtir. Ġkinci Doğu gezisinde 

edindikleri bilgiler ve derlemeler ile ülkesine dönen Galland, Binbir 

Gece Masalları‟nı seri hâlinde yayımlamıĢtır. Kitap o denli çok 

okunmuĢtur ki bir grup genç bir gece vakti Galland‟ın penceresinin 

altında eserin son cildinin de yayımlanmasını istemiĢler, bu duruma çok 



46 

kızan Galland ise, Binbir Gece Masalları serisine son vermiĢtir. Kısa bir 

süre sonra da ölmüĢtür.” (Nazlı, 2011: 30) 

 

Sallis, Galland‟ın çevirisinde asıl metnin tarzı, sesi, içeriği ve rengini 

değiĢtirdiğini, çeviri içinde egzotik, büyülü unsurların atıldığını ve esere daha 

fazla sofistike unsurun katıldığını söylemektedir (Sallis, 1999: 47). Eser bu 

hâliyle çocuk masallarının önemli bir kaynağı olarak değerlendirilmektedir. 

Onaran‟ın, Galland çevirisiyle ilgili eleĢtirisi Sallis‟inkiyle paralellik 

göstermektedir. Onaran bu konuda Ģunları söylemektedir:  

 

“XIV. Louis zamanında bir aydın kafadan geçerek ĢaĢılası bir biçimde 

değiĢimine uğramanın örneği olan bu Galland uyarlaması, saray için 

yapılmıĢ, tam özgünlüğünden sistematik olarak arındırılmıĢ ve ilk tuzu 

süzülmüĢtür. Hatta uyarlama olarak bile, masalların ancak dörtte birini 

verdiğinden, noksandır; daha az ilginç olmayan, geri kalan dörtte üçü 

oluĢturan masallar bile, kısaltılmıĢ, biçim değiĢtirmiĢ, Ģiirler ve 

Ģairlerden alıntılardan oluĢan tüm manzum bölümler ayıklamıĢ; 

sultanlar, vezirler, Arap ve Hint kadınları, Versailles ve Marly‟de 

oturanlar gibi konuĢturulmuĢtur. Kısacası, bu yıllanmıĢ uyarlamanın 

Arap masallarının metniyle uzak yakın hiçbir ilgisi yoktur.” (Onaran, 

2010: 9) 

 

 

 



47 

19.-20. yüzyıl arasındaki BGM ile ilgili çalıĢmalar çoğunlukla çeviriye 

dayanmaktadır. Bu çeviriler yazarlarının adlarıyla anılmaktadırlar. Bunların 

en ünlüleri Joseph Charles Mardrus çevirisi (1899-1903), John Payne‟nin 

Ġngilizce çevirisi (1882-1884), Sir Richard Francis Burton‟un çevirisi (1885-

1886) ve Edward William Lane (1838-1841) çevirisidir. Bu ilk dönem 

çevirilerinde genel olarak Kalkuta I (1814), Breslâu (1824-1843), Bulak 

(1835), Kalkuta II (1839-1842) olmak üzere Arapça olan ilk dört baskıdan 

yararlanılmıĢtır. 

 

Lane, bu baskılardan Breslâu, Kalkuta I, Bulak‟tan yararlanmıĢtır (Haddawy, 

1990: XIX). Irwin, bu çevirinin ailelerin çocuklarıyla beraber okunması için 

tekrar düzeltildiğini ve masalların içeriğindeki müstehcen sahnelerden 

arındırıldığını söylemektedir. Ancak Irwin‟ın bu çeviriyle ilgili olumlu 

eleĢtirilerinden biri, masalların aslına sadık kalınarak sonradan hiçbir masal 

eklenmediği yönündedir. Lane, masalların aslının ve en doğru hâlinin Bulak 

baskısından elde edilebileceğini söylemektedir.  

 

Payne, Breslâu ve Kalkuta II‟den yararlanmıĢtır. Onun çevirisinin bir özelliği 

masalların aslına sadık kalınarak müstehcen öğelerin ayıklanmadan doğrudan 

yayımlanmasıdır. Bu nedenle Lane‟in çevirisinden daha hacimlidir. 9 cilt 

hâlinde yayımlanan bu çevirinin en önemli özelliklerinden biri kullanılan 

dildir. Irwin bu çeviride oldukça arkaik kelimelerin kullanıldığını söyledikten 



48 

sonra Payne‟nin Early English Text Society yayınlarından ve Oxford English 

Dictionary‟de Alexander Murray‟ın çalıĢmalarından çok sık yararlanıldığına 

dikkat çekmektedir (Irwin, 2004: 28).  

 

Burton ise BGM‟nin Breslâu, Kalkuta II, Bulak baskılarından yararlanmıĢtır. 

Kendinden önceki çevirmenlerden farklı olarak özgün malzemeyi 

sansürlememiĢtir. Masalların aslında bulunan müstehcenliği olduğu gibi 

vermektedir. Ayrıca onun çevirisinin en önemli özelliklerinden biri masalları 

numaralandırmasıdır. Yaptığı bu tercüme özellikle Ġngiltere‟de büyük ilgi 

görür. Burton (1850) Review of Middle East and Islamic Studies (Orta Doğu 

ve İslam Çalışmaları Derlemesi) adlı dergide Arap Geceleri Gösterisi (Alf 

Laylah Wa Laylah) adlı yazısında kitabını tanıtmıĢtır (Nazlı, 2011: 32). 

Burada verdiği BGM ile ilgili tanımı Ģöyledir: 

 

“Aslında, bizden öncekilerin yaptıkları ve söyledikleri modern 

dünyamızın insanları için ders ve örnek olmuĢtur, yani insanlar, 

onlardan önce yaĢamıĢ insanların baĢlarına gelenleri öğüt olarak görür 

ve oradan ders çıkarır ve antik insanların tuttuğu kayıtlarda baĢına 

gelenleri, baskı altında tutuldukları ve hükmedildikleri olayları inceler. 

Öyleyse, eskilerin yaĢayıĢ tarzlarını geleceğimiz için tembih yapan 

Allah‟a Ģükredin. ĠĢte böyle hikâyelere, çok meĢhur efsaneler ve 

harikalarla beraber “Binbir Gece Masalları” denir.” (akt. Nazlı, 2011: 

32).  



49 

 

Bu çevirilerden baĢka Mardrus‟un da bir çevirisi vardır. Onaran, bu çeviriyi 

mevcut çevirilerin en doğrusu ve en güzeli olarak değerlendirmektedir. 

Ancak Irwin, Mardrus‟un bu çeviride BGM‟nin aslında var olmayan pek çok 

masalı sonradan eklediğini, eklenen bu masalların ise daha çok cinsellik 

içeren masallar olduğunu söylemektedir. Dahası Irwin‟ın bu konuda verdiği 

bilgilerden biri de Mardrus‟un çevirisinin temelde Arap unsurları kullandığı 

ancak bunları çok fazla abartması sonucu, bir süre sonra bu çevirilerin Oscar 

Wilde, Stephane Mallarme‟nın bir eseri gibi görüldüğünü söylemektedir 

(Irwin, 2004: 16). Mardrus, ilk olarak bu çevirinin orijinal Bulak baskısından 

yapıldığını iddia etmiĢtir. Ancak Arap tarihçilerin, Bulak baskısı ile bu çeviri 

arasında bariz farkların olduğunu söylemesiyle o, iddiasını değiĢtirerek 

çevirinin Kuzey Amerika nüshalarına dayandığını ifade etmiĢtir. Irwin‟in 

belirttiğine göre Mardrus bu tartıĢma sonrasında da yararlandığı kaynakları 

açık bir Ģekilde ortaya koymamıĢtır. Bu çeviride o, metnin aslında yer 

almayan pek çok erotik ve anti-semitik parçalara yer vermiĢtir (Irwin, 204: 

38). 

 

Mardrus çevirisi on altı cilt hâlinde yayımlanmıĢtır. ÇalıĢmanın her bir cildi 

kendisiyle “aynı yıllarda yaĢan Stephane Mallarme, Anatole France, Jose-

Maria Heredia, Andre Gide, Maurice de Maeternick, Pierre Louys, Remy de 

Gormond gibi edebiyatçılara” adanmıĢtır (Onaran, 2012: 6-7).  



50 

 

Chicago ve Harvard üniversitelerinde Arapça profesörü olan Mehdi 

tarafından bu ilk üç tercümeyle ilgili birtakım eleĢtiriler yöneltilir. Mehdi, Elf 

Leyle ve Leyle isimli çalıĢmasında Lane, Payne, Burton çevirilerini 

değerlendirerek bu çalıĢmaların yazarların kiĢisel amaçları doğrultusunda 

değiĢtirildiğini; masalların aslının bin bir tane olmadığını ancak çeĢitli 

derleyici ve çevirmenlerin bu sayıya ulaĢabilmek için “çekirdeğe” yeni 

parçalar eklediğini söylemektedir (Mehdi, 2006: 298-327). Adı geçen 

çalıĢmada Galland‟ın çevirisini ve Mısır ve Suriye nüshalarını birbiriyle 

karĢılaĢtıran yazar, BGM‟nin arketipik bir nüshasını oluĢturmaya çalıĢmıĢtır. 

25 yıllık bir çalıĢmanın ürünü olan (baĢlangıç 1959- bitiĢ 1984) bu eserde 

Mehdi, Galland‟ın yararlandığı üç ciltlik Suriye nüshasını ele alarak onu 

diğer Suriye nüshalarıyla karĢılaĢtırmıĢtır (Irwin, 2004: 55). Sonra da bu 

karĢılaĢtırmayı Suriye nüshalarıyla Mısır nüshası arasında yapmıĢtır. Sonuç 

olarak Mehdi, BGM‟nin ana kaynağının 13-14. yüzyıla tarihlendirilebilecek 

Suriye nüshalarına dayalı olduğunu diğer nüshaların ise bu nüshalardan 

kopyalandığını iddia etmektedir (akt. Irwin, 2004: 55).  

 

1990 yılında Haddawy, Mehdi‟nin bu çalıĢmasını tekrar gözden geçirerek 

Ġngilizceye çevirmiĢtir. Bu çeviride yalnızca 271 geceye yer verilmiĢtir. 

 



51 

Bu kısımda elbette BGM‟yi çeĢitli dillere çeviren kiĢilerin isimleri anılabilir. 

Ancak hem tezin kapsamı hem de esas konusu açısından bu kısım oldukça 

sınırlı tutulmuĢtur. Bu sınırlılık BGM çevirilerinin en dikkat çekici 

olanlarıyla sınırlandırılmıĢ olup Türkçede böyle bir kaynakçı çalıĢmaya 

ihtiyaç olduğu düĢünülmektedir.  



52 

 

1.4. Batıda Masal ÇalıĢmaları ve Kuramları Açısından Binbir Gecenin 

Yeri ve Önemi  

 

Irwin‟ın belirttiğine göre halkbilimindeki ilk sistematik çalıĢmalar, 

Finlandiya‟da halk edebiyatı ürünlerinin düzenli olarak sınıflandırılması ile 

baĢlamıĢtır. Finlandiya milli folklora adanan bir topluma sahip ilk ülkedir 

(Irwin, 2010: 216). Finlandiya‟nın milli kimliği Elias Lönnrot‟un derleyip 

sınıflandırarak 1835 yılında ortaya çıkardığı Kalevela ile kabul edilir. 

Lönnrot, henüz bir öğrenciyken “Kalevela adlı epik destan parçalarını derler 

ve onları Grimmlerin masallarda yaptığı gibi iĢleyip birleĢtirerek 1835 

yılında bir bütün hâlinde yayımlar” (Çobanoğlu, 1999: 97). Finli 

halkbilimciler tarafından sistematize edilip yaygın halde kullanılması 

nedeniyle bu yönteme Tarihi Coğrafi Fin Yöntemi ismi verilmiĢtir. Bu 

yöntemin asıl kurucusu Julius Krohn‟dur. Baba Krohn‟un ölümünün ardından 

ise yarım kalan iĢleri oğul Kaarle Krohn tamamlamıĢtır.  

 

Tarihi Coğrafi Fin Yönteminin ağırlıklı olarak çalıĢtığı masal çalıĢmalarında 

temel birim motiftir. BirleĢik Devletler‟de metodun iki uygulayıcısından biri 

olan (Dundes, 1996: 87) Thompson
3
, masal motiflerini 23 baĢlık altında 

toplamıĢtır. Ġlk kez 1932-36 yılları arasında ilk baskısı yapılan Motif 

                                                           
3
 Alan Dundes‟in (Dundes, 1996: 87) ifade ettiğine göre diğeri de Archer Taylor‟dır.  



53 

İndeks‟te (Motif Index of Folk Literature/Halk Edebiyatı Motif İndeksi) Uçan 

Atlar baĢlığı altında Burton çevirisinde yer alan Abanoz At masalına yer 

verilmiĢtir (Irwin, 2010: 218). 

 

Motif İndeks‟te BGM‟ye çok az yer verilmesinin sebebini Irwin, bu çalıĢma 

için seçilen masalların semitik halkbilim çalıĢmaları için kullanılmasının 

amaçlanmamasına bağlamaktadır (Irwin, 2010: 218). Ancak Nikita Elissêeff 

1949 yılında yayımlanan Thèmes et motifs des Mille et une Nuits (Binbir 

Gece Masallarında Motifler ve Temalar) isimli çalıĢmasında Thompson‟un 

indeksini kullanarak BGM‟nin bir indeksini hazırlamıĢtır. Marzolph, Motif 

Indeks‟le karĢılaĢtırıldığında Elissêeff‟ın çalıĢmasının daha detaylı olduğunu 

söylemektedir. Bu çalıĢmada Elissêeff, baskın anahtar kelimelere göre 

alfabetik olarak düzenlenmiĢ iki yüzün üzerinde sınıflandırma birimi belirler 

(akt. Marzolph, 2004: 651-652). Thompson‟un çalıĢması göz önüne alınarak 

1980‟de Hasan El-Shamy tarafından Folktales of Egypt isimli çalıĢma 

yayımlanmıĢtır. El-Shamy, bu çalıĢma kapsamında Arap, Berberi ve özellikle 

Mısır masallarıyla sınırlandırılmıĢ bir “tip indeksi” oluĢturmuĢtur (Irwin, 

2010: 218). 

 

Motif İndeks‟ten yararlanarak yeni çalıĢmalarda onu kullananlar kadar 

eleĢtirenler de olmuĢtur. Bunlardan biri Propp‟tur. The Morphology of the 

Folktale (Masalın Biçimbilimi 1928) isimli eserinde Propp, Motif İndex‟deki 



54 

sınıflandırmanın sistematik olmadığını, böyle bir sınıflandırmanın bir ön 

araĢtırmanın ürünü olmadığını söylemektedir. Propp‟un tespitlerine göre 

masalın bir baĢka versiyonunda bir baĢka canavar, bir ejderha, bir dev ya da 

bir ayı aynı eylemi yerine getirmektedir. Bu tespit ve tenkitten sonra, masalın 

bütün özelliklerinin yapısal incelemesini, tarihsel incelemesinin yapılması 

için zorunlu bir koĢul olarak kabul etmektedir (Irwin, 2010: 210). Propp‟un 

bu yönteme getirdiği eleĢtiriler kendi hazırladığı yapısal anlatı çözümleme 

yöntemlerinin de prensiplerini oluĢturmaktadır. Propp, masalları yapı 

özelliklerine göre analiz ederek masallarda sabit ve değiĢken unsurları ortaya 

koymaktadır. Ona göre masalların sabit unsurları Ģahısların icra ettikleri 

hareketler ve aksiyonlardır. Bunları “fonksiyon” olarak tanımlayan Propp, 

yöntemini asli ve değiĢmeyen unsurlar üzerine kurmaktadır. Irwin bu 

noktada, “[p]ek çoğu folklorun bir parçası olsa da Propp[un] hayvan 

masallarını, romantik hikâyeleri, dini hikâyeleri, Ģakaları ve hayvan 

hikâyelerini incelemediğini bu yüzden Binbir Gece Masallarına da çok fazla 

yönelmediğini” (Irwin, 2010: 220) söylemektedir.  

 

Irwin‟in belirttiğine göre yapısal metodun uygulayıcılarından Algirdas 

Greimas, Bremand ve Todorov, Propp metodunu geniĢletmeye ve 

belirginleĢtirmeye (to refine) çalıĢır (Irwin, 2010: 224). Bunun için BGM‟den 

de büyük ölçüde yararlanırlar.  

 



55 

Bremond, Logiaque du récit (1973) adlı eserinde BGM‟ye Propp‟un 

metodunu uygulamıĢ ve bu metodu tekrardan sınıflandırmaya çalıĢmıĢtır. 

Irwin‟in aktardığı kadarıyla çalıĢmada Propp‟un 31 olarak belirlediği 

fonksiyonların çok fazla olduğu, bunların yalnızca çok önemli olanlarının 

değerlendirilmesi gerektiği üzerinde durulmaktadır (akt. Irwin, 2010: 224). 

Popüler Edebiyatta Anlatı Stratejileri: Binbir Gece ve Diğer Birikimlerde 

Etnik ve İdeoloji (Narrative Strategies in Popular Literature: Ideology and 

Ethics in Tales from the Arabian Nights and Other Collections) baĢlıklı 

makalesinde Marzolph, Bremond‟un bu çalıĢmasında ünlü Ġranlı Ģair 

Nizami‟nin bir masalının varyasyonlarını, Sindbadname‟nin on beĢinci 

masalı ve Gülnar ve Gülenay Öyküsü arasında paralelliğe dikkat çektiğini 

söylemektedir (Marzolph, 2005: 27-39). Bu masalların üçünün de aynı yapıyı 

takip ettiğini öne süren yazar, bu yapısal Ģemayı “peri bir eĢin ele geçirilmesi, 

bir tabunun günahı ve peri eĢin kaybedilmesi” olarak sınıflandırmaktadır 

(Marzolph, 2005: 27-39).  

 

Todorov ise anlatıları dilbilgisi kurallarına göre çözümlemeye çalıĢmıĢtır. 

Giovanni Boccaccio‟nun öykülerini ele aldığı Grammaire du Décaméron 

(Dekameron‟un Dilbilgisi, 1969) ve Fantastik isimli çalıĢmalarını bu amaçla 

kaleme almıĢtır. Ancak Todorov, BGM‟yi gramer-anlatı çatısı altında analiz 

etmemiĢtir. O; Odesey, BGM ve Dakameron gibi çalıĢmalarda belli 

fonksiyona sahip karakterlerin az olduğunu, bu çalıĢmaların psikolojik 



56 

yönünün zayıf olduğunu söylemektedir (akt. Irwin, 2010: 226). Sindbad 

masalındaki Sindbad‟ın kiĢiliği ile ilgili betimlemelerin oldukça az olmasını 

buna örnek vermektedir. Todorov‟a göre BGM “peri masalından çok 

olağanüstü masallara örnektir” (Todorov, 2012: 59). Todorov Fantastik 

isimli çalıĢmasında olağaüstüyü üç baĢlık altında ele almaktadır: Hiperbolik, 

egzotik, enstrümental. Hiperbolik baĢlığı altında Sindbad‟ın çıktığı 

yolculukta karĢılaĢtığı devasa balık, kuĢ ya da yılanları örnek olarak veren 

yazar, “Egzotik sihir” baĢlıklı bölüme de Sindbad‟ın yolculuğunda gittiği 

uzak, bilinmeyen yerleri örnek olarak verir (Todorov, 2012: 80). 

Enstrümental sihir baĢlığı altında, örnek olarak Ali Baba‟nın sihirli kelimeler 

yoluyla açtığı mağara kapısı, Prens Ahmet masalındaki Ģifalı elma ya da uçan 

halı verilmiĢtir (Todorov, 2012: 61). 

 

Peter Heath, Romance as Genre in The Thousand and One Nights isimli 

makalesinde Todorov‟un edebi analiz metodunu kullanmıĢtır. Bu 

makalesinde BGM‟nin kiĢisel bir çalıĢma olduğu kadar Arap toplumunu ve 

Ġslami çevreyi de yansıtan bir çalıĢma olduğunun altını çizmektedir. BGM‟yi 

semantik, sinetik ve sözlü olmak üzere üç düzeyde inceleyen Heath, semantik 

düzeyi tema ile sinetik düzeyi anlatının yapısı ile sözlü düzeyi ise retorik 

bakıĢ açısına göre Ģekillendirmektedir. (Heath, 2006: 170-226).  

 



57 

Contes des Mille et une nuits (1981) adlı makalesinde Fransız, Arap Dili ve 

Edebiyatı uzmanı Miquel Tembel Muhammed masalını Propp‟un öne sürdüğü 

yapısal metotla incelemiĢtir. Denizdeki Abdullah ile Karadaki Abdullah 

Öyküsü ile Tembel Muhammed masallarını ele aldığı bu çalıĢmanın sonuç 

bölümünde masalların Propp metoduna uyduğunu ancak metoda göre daha 

karıĢık olduğunun altını çizmektedir (akt. Irwin, 2010: 223). Bu Ģekilde 

Propp metoduna uygulanan tek tek masal seçiminin tatmin edici olmadığını 

söyleyen Irwin, Propp‟un metodunun fonksiyon ve ona iĢtirak eden eylemler 

açısından da sınırlı olduğunu söylemektedir. (Irwin, 2010: 223) Dahası Irwin, 

Propp‟un incelediği masalların sonlarının çoğunlukla aynı Ģekilde ve mutlu 

sonla bittiğini ancak BGM‟de sonu mutlu bir Ģekilde bitmeyen masalların da 

olduğunu söyleyerek bu çalıĢmayı eleĢtirmektedir (Irwin, 2010: 224). 

 

20. yüzyılda ortaya çıkan en önemli kuramlardan biri sözlü komposizyon 

teorisidir. Albert Lord ve Milman Parry tarafından ileri sürülen bu kuram, 

Homer‟in Odessa ve İlyada metinlerinin sözlü kültür ürünü olup olmadığı 

sorunsalını çözümlenmeye çalıĢmaktadır. Parry‟nin ölümünden sonra 

öğrencisi Lord, 1960‟a kadar sürdürdüğü derleme çalıĢmalarını Destanların 

Söyleyicisi (1960) baĢlığıyla yayımlamıĢtır. Bu çalıĢmaya göre formül, “aynı 

vezin Ģartları altında anlatılmak istenen bir ana fikri anlatmak için düzenli 

olarak kullanılan bir grup sözcük” olarak tanımlanmaktadır. Formül sözcüğü 



58 

yerine çoğu kez tekrarlar, stok tekrarlar, destan kliĢeleri sterotipik ibareler 

ifadeleri de kullanılmıĢtır.  

   

Pinault, Story-Telling Techniques in the Arabian Nights (1992) isimli 

eserinde BGM‟yi, sözlü komposizyon teorisi bağlamında ele almaktadır. Bu 

çalıĢmanın temel amacını yazar, BGM‟de yer alan asıl hikâyeler ile ona 

sonradan eklenen hikâyelerin ayırt edilmesi için Zotenberg‟in bulgularının 

tartıĢılması olduğunu söylemektedir. Bu amacı gerçekleĢtirmek üzere 

makalede öne çıkan soru, çerçeve hikâye ile ġehrazat tarafından sonradan 

anlatılanhikâyelerin tematik olarak birbirleriyle ilgili olup olmadığıdır 

(Pinault, 1992: 9). Pinault, bu soru ve amaç kapsamında ġehrazat tarafından 

anlatılan masalların edebi versiyonlarındaki sözlü özelliklerin tesbitini 

yapmıĢtır. Ayrıca bu çalıĢmada anlatıcının sıklıkla kullandığı epitetlere 

(formül) dikkat çekilmektedir. Masallar arasındaki ortak epitetlerden yola 

çıkan Pinault, BGM‟nin araĢtırmacılar tarafından yazıya geçirilmeden önce 

mutlaka anlatıcıların sözlü performanslarından da yararlandığının altını 

çizmektedir (Pinault, 1992: 16).  

 

Narrative Strategies in Popular Literature: Ideology and Ethics in Tales 

from the Arabian Nights and Other Collections isimli makalesinde ele aldığı 

Tembel Muhammed, Üçüncü Kalenderin Öyküsü ve Gülnar ile Gülenay 

Öyküsü isimli masalları sözlü komposizyon teorisi bağlamında incelerken 



59 

Marzolph, 18. yüzyıla tarihlenen Mısır nüshası ile 14. yüzyılda elde edildiği 

düĢünülen Tubingen nüshasını karĢılaĢtırmaktadır. Masalların bu iki 

nüshasının birbirinden farklı olduğunu söyleyen araĢtırmacı, bunların kültürel 

arenanın ve tarihi zamanın farklılığının yanı sıra anlatıyla da 

iliĢkilendirilebileceğini ifade etmektedir. Marzolph, sonuç olarak masalların 

her bir performasta farklı bir okunuĢunun elde edilebileceğini belirtmektedir 

(Marzolph, 2005: 27-39).  

 

BGM‟nin incelendiği kuramlardan biri de psikanalitik kuramdır. Freud‟un 

ortaya koyduğu bu kuram doğrultusunda BGM‟de yer alan masallara yönelik 

incelemelerden birini Bettelheim yapar. Bettelheim, In The Uses of 

Enchantment: The Meaning and Importance of Fairy Tales (1976) isimli 

eserinde çocukların peri masallarının doğal dinleyicileri olduğunu, 

yetiĢkinlerin ise çocukları eğitmek üzere bu masallardan yararlandıklarını 

söylemektedir (akt. Irwin, 2010: 232). Freud‟un rüya yorumları 

perspektifinde incelediği Denizci Sindbad ile Hamal Sindbad masalının ise 

birbirine zıt insan kiĢiliklerini (maceracı-hayalci, gerçeklik ilkesi-haz ilkesi) 

yansıttığını söylemektedir (Marzolp, 2004: 388). Bu yoruma göre Hamal 

Sindbad egoyu temsil ederken Denizci Sindbad idi temsil etmektedir. Bu 

bağlamda Sindbad‟ın deniz yolculuğu egoya ulaĢmakla ilintilidir. Eserde 

çerçeve hikâye ise aynı Ģekilde ele alınmaktadır. ġehriyar bir hastadır. 



60 

ġehrazat ise bir Ortaçağ psikanalistidir. Üç yıl boyunca ġehrazat, ġehriyar‟ı 

hastalığından kurtarmaya çalıĢır (Irwin, 2010: 232).  

 

Freud‟u kaynak alarak BGM üzerine kısa ancak dikkat çekici bir çalıĢma 

ortaya koyanlardan biri de Benslama‟dır. İslam‟ın Psikanalizi (2002) isimli 

eserinde çerçeve masalı ve Cevder‟in Hikâyesi‟ni haz, söz ve ölüm 

perspektifinde ele almıĢtır. Benslama, bu çalıĢma kapsamında çerçeve 

masalın iki Ģekilde okunabileceğini söylemektedir: Ġlki BGM‟nin “baĢtan 

sona kadının Öteki Haz‟zının üstünün çizilmesinin dramı ve bu üst 

çizilmesini ortadan kaldırma teĢebbüsü olarak” (Benslama, 2002: 227) 

okunmasıdır. Ġkincisi ise “Öteki haz sorunuyla ve bu hazza bağlı kafa 

karıĢıklığının mantığı ile yüzleĢen bir erkek ve bir kadın” biçiminde 

okunmasıdır (Benslama, 2002: 227). Bu okuyuĢlar ıĢığında çalıĢma, 

BGM‟nin diĢi hazzı karĢısında kalan erkeğin narsistik bir delilik 

yaĢayabileceği varsayımı üzerine odaklanmıĢtır.  

 

Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu isimli çalıĢmasında da BGM‟ye 

atıfta bulunmaktadır. Özellikle Jung ve Freud‟un psikanalitik kuramlarıyla 

çeĢitli mitolojik hikâyeleri ve masalları tahlil ettiği bu çalıĢmasında Kamerü‟z 

Zaman ile Prenses Bedrü‟l Büdur Öyküsüne üç yerde atıfta bulunmaktadır. 

Bunlar doğaüstü yardım, çağrının reddediliĢi, dönüĢ eĢiğinin aĢılması 

bölümleridir. 



61 

 

Aynı Ģekilde Marzolph‟un, Uluslararası Hikâye Anlatımında Bir Anıt Olarak 

Binbir Gece Masalları (2010) isimli makalesinde ġehrazat‟ı bir psikanalist 

gibi ele aldığı görülmektedir. Bu araĢtırmanın amacını yazar Ģu Ģekilde ifade 

etmektedir:  

 

“Psikolojik çalıĢmalar, ġehriyar‟ın yaĢadığı travmanın sebebi olarak 

algıladığı kadın cinsiyetinin bir temsilcisi olarak gördüğü her kadına 

karĢı saldırgan tavırla yaklaĢmak suretiyle karısının ihanetine tanık 

olmanın yarattığı travmayı telafi edebildiğini ileri sürmektedir. Her 

gece anlattığı hikâyeleri ile ġehrazat, ġehriyar‟ın ilgisini çekerek 

sonları ertesi güne taĢan hikâyeleri sayesinde onu his ve 

düĢüncelerinden uzaklaĢtırdığında, onu nevrotik hastalığından çekip 

çıkarmayı baĢarmıĢ ve böylece onun sosyal normlara uygun bir yaĢam 

tarzına dönmesine olanak sağlamıĢtır. Bu yorumlar kabul edilse de 

edilmese de hikâyelerin anlatımının masallar için çok büyük bir etkisi 

vardır. Zaman ve tabii ki hikâyeler göstermiĢtir ki hikâyelerin anlatımı 

anlatıcının hayatını tanımlamıĢ ve hatta kurtarmıĢtır.” (Marzolph, 2010: 

21) 

 

ÇeĢitli kuramlar perspektifinde BGM‟nin incelenmesi yanında salt bu konuda 

yapılan çalıĢmalar da oldukça önemlidir. Bunların en önemli ve 

detaylılarından biri 1994 yılında Irwin tarafından hazırlanmıĢ olan The 

Arabian Nights: A Companion adlı çalıĢmadır. Bu çalıĢmanın Beautiful 



62 

Infidels baĢlıklı ilk bölümünde Arap dilinin fonetik özelliklerine yer 

verilerek, bu dili çevirmenin zorluğu üzerinde durulmuĢtur. Yine aynı 

bölümde BGM‟nin ilk dönem çevirileri (BaĢta Galland olmak üzere, Burton, 

Payne, Mardrus, Lane çevirilerinden) özellikle ilk baskıları olan Kalkuta I, 

Breslau, Bulak, Kalkuta II üzerinde detaylı bilgilere yer verilmiĢtir. Oceans 

of Stories baĢlıklı bölümde BGM üzerine çeĢitli ülkelerde yapılan çalıĢmaları 

inceleyen Irwin, bu konu hakkında oldukça detaylı bilgi vermiĢtir. 

ÇalıĢmanın sonraki kısmında BGM‟deki cinsel sahneler üzerinde 

durulmuĢtur. Bu kısmın adı Sexual Fictions‟tır. The Universe of Marvel 

baĢlıklı kısımda BGM‟de yer alan sihir, büyü kavramları ele alınmıĢtır. 

Formal Readings baĢlıklı bölümde BGM‟nin çeĢitli araĢtırmacılar tarafından 

çeĢitli kuramlarla okunuĢlarına yer verilmiĢtir. ÇalıĢmanın son kısmı 

Children of the Nights baĢlığını taĢımaktadır. Bu kısımda BGM‟nin çocuk 

edebiyatındaki yeri üzerinde durulmuĢtur. 

 

Marzolph ve Richard Van Leeuwen tarafından 2004 yılında yayımlanan diğer 

bir önemli çalıĢma ise Arabian Nights Encyclopedia baĢlığını taĢımaktadır. 

Bu çalıĢma üç kısımdan oluĢmaktadır. Ġlk kısımda BGM ile ilgili on dört 

makaleye yer verilmiĢtir. Bu kısımda yer alan araĢtırmacılar, makale isimleri 

ve makalelerin konuları kısaca Ģu Ģekildedir:  

 



63 

 Daniel Beaumont, Literary Style and Narrative Technique in the Arabian 

Nights isimli makalesinde BGM‟nin edebi stilini tartıĢmaktadır. Bu amaçla 

makalede Bulak, Kalkuta II ve Breslau baskılarının yanı sıra Galland‟ın 

çevirisi de esas alınarak bir karĢılaĢtırma yapılmıĢtır. Yazar sonuç olarak 

BGM‟nin kendi içerisinde eĢsiz bir uyum yakaladığını, bu hâliyle her 

çevirmenin ellerinde tekrar tekrar Ģekillenebilecek ikinci el (secondhand) bir 

baĢyapıt olduğunu söylemektedir (Beaumont, 2004: 1-4).  

 

 Kitapta yer alan ikinci makale Aboubakr Chraibi tarafından yazılmıĢ olan 

Situation, Motivation, and Action in the Arabian Nights‟dır. Makalesine “bir 

halife neden kendini bir tüccar kılığında saklamaya gerek duyar? Neden bir 

kraliçe kocasını aldatır? Bunların sebebi nedir?” (Chraibi, 2004: 5) 

sorularıyla baĢlayan Chraibi, bu soruların temelde üç unsurla ilgili olduğunu 

söylemektedir: Aksiyon, etken ve sonuç. Aksiyon, durum, motivasyon ve 

eylemlerin aynı çizgiyi takip ettiğini söyleyen yazar bunları 1. BireyselleĢme 

ve sosyal döngünün kırılması 2. Kaderin mistik bir manüpilasyonu olarak bir 

olayın kontrolünün kaybedilmesi 3. Tarihsel olaylardaki temel bilgilerle ilgili 

kimliklerin tanınması 4. Entelektüel mirasla ilgili temel zorunluluklar olarak 

sınıflandırmakta ve BGM‟deki örneklerle bu sınıflandırmayı açıklamaya 

çalıĢmaktadır (Chraibi, 2004: 5-9). 

 



64 

 El-Shamy, The Oral Connections of the Arabian Nights isimli 

makalesinde BGM‟nin orijinalinin yerli bir bilim tarafından 

oluĢturul[duğunu], ancak hem ahlaki hem de dini sebeplerden dolayı bunların 

bir araya getirilmediğini” söylemektedir. Shamy, Romantizmin uyanmasıyla 

Batılı kültür ve edebiyatı tarafından BGM ve benzeri anlatıların toplanmaya 

baĢlandığını ayrıca ifade etmektedir. Shamy, Arap ve Ġslam kültüründe anlatı 

geleneğinin geniĢ kategorisini 1. Resmi tarihi ve dini hikâyeler 2. Editörler ve 

redaktörler tarafından yeniden ele alınan yarı okur yazar halk hikâyesi 

örnekleri 3. Yerli elitler tarafından 20. yüzyılın son çeyreğine kadar göz ardı 

edilen sözlü gelenekteki gerçek halk hikâyeleri olarak üç kısımda ele 

almaktadır. BGM‟yi ise ikinci gruba dâhil etmektedir. (El-Shamy, 2004: 9-

13) 

 

 Geert Jan van Gelder, Poetry and the Arabian Nights isimli makalesinde 

Arap edebiyatında nesir ve Ģiirin birlikte yer aldığı pek çok tür olduğuna 

dikkat çekerek, bunların her edisyonda ve her çeviride farklılaĢabileceği 

üzerinde durmaktadır. Bu amaçla makalede BGM‟nin farklı baskı ve 

çevirileri incelenerek bunlar içerisindeki Ģiir örnekleri üzerinde 

durulmaktadır (Gelder, 2004: 13-17).  

 

 Heinz Grotzfeld‟in, The Manuscript Tradition of the Arabian Nights isimli 

makalesi “en eski yazmaları BGM‟nin varlığının çok eskilere dayandığını 



65 

göstermektedir” Ģeklinde baĢlamaktadır. Bu çalıĢmada Grotzfeld, BGM‟nin 

Galland çevirisinden ve Mehdi edisyonundan bahsetmektedir (Grotzfeld, 

2004: 17-21).  

 

 Irwin, The Arabian Nights in Film Adaptations isimli makalesinde 

BGM‟nin tarihinin neredeyse filmlerin tarihi kadar eski olduğunu söyleyerek 

BGM‟den uyarlanan ilk filmin 1897‟de Paris‟te Antoine Lumiere tarafından 

gösterildiğini ifade etmektedir. Masalların çeĢitli tarihlerdeki film 

gösterilerinden bahsedilen bu çalıĢmada bu tür görsel kayıtların çocukların 

izleyebilmesi için değiĢtirildiğinin de altı çizilmektedir (Irwin, 2004: 21-25).  

 

 Rana Kabbani, The Arabian Nights as an Orientalist isimli makalesinde 

BGM‟nin ilk ortaya çıkıĢının Arap harfleriyle olmadığı üzerinde durarak, 

Oryantalizm bağlamında BGM‟nin ve onun Avrupa‟ya ilk tanıtıldığı Galland 

çevirisinin önemine değinmektedir (Kabbani, 2004: 25-29). 

 

 Kazue Kobayashi, Illustrations to the Arabian Nights baĢlıklı makalesinde 

BGM‟nin Avrupa‟daki yayınlarını el yazmaları, basılı kitaplar ve diğer 

görseller (animasyonlar, resimler gibi) olarak üçe ayırmaktadır. Daha sonra 

bu görsellerin tarihsel olarak bir tanıtımını yapan yazar onların teknik 

özellikleriyle ilgili bilgiler vermektedir (Kobayashi, 2004: 29-34).  

 



66 

 Remke Kruk, The Arabian Nights and The Populer Epics isimli 

makalesine baĢlarken Avrupalı araĢtırmacılar için Arap hikâye geleneğinin 

sadece BGM ile sınırlı kaldığına dikkat çekmektedir. Makalenin ilerleyen 

bölümlerinde popüler destanlar ile BGM arasındaki benzerliklerden 

bahsedilmektedir. BGM‟de hem nesir hem de nazım parçaları olması ayrıca 

Arap edebiyatındaki siyerlerin bir kısmının destani özellik gösterdiğine 

değinilerek genelde Arap hikâye geleneği daha özelde ise BGM‟de yer alan 

siyer niteliğindeki masallar incelenmektedir (Kruk, 2004: 34-38).  

 

 Fedwa Malti-Douglas, Homosocialitiy, Heterosexuality and Shahrazad 

isimli makalesine 2BGM‟nin dünya edebiyatındaki yeri ve önemine dikkat 

çekerek baĢlamaktadır. Ayrıca ġehriyar‟ın “sorun yaratan erkek kardeĢini 

görmek istemesi ve eĢinin ihanetini görmek için bir erkeğe ihtiyaç 

duyması[nın] onun homososyal” olabileceğine dair izler taĢıdığını 

söylemektedir (Malti-Douglas, 2004: 38-42). 

 

 Joseph Sadan, The Arabian Nights and The Jews isimli makalesinde 

BGM‟nin Yahudi edebiyatında önemli bir etkiye sahip olduğunu 

söylemektedir. Ayrıca bu çalıĢmada Museviliğin önemli bir kitabı olan 

Tanah‟ın Ketuvim adlı kitabının hikâye kahramanlarından biri olan Ester ile 

BGM‟nin baĢlıca kahramanlarından biri olan ġehrazat arasındaki paralelliğe 

dikkat çekilmektedir (Sadan, 2004: 42-45).  

https://tr.wikipedia.org/wiki/Ketuvim


67 

 

 Reinhard Schulze, Images of Masculinity in the Arabian Nights isimli 

makalesinde BGM‟nin Batı‟daki incelemelerinde kadın karakterlerin 

erkeklere göre daha az ele alındığını söylemektedir. BGM‟deki bir kısım 

masalların çerçeve masalla parallellik taĢıyarak aynı izleği takip ettiğini 

söyleyen yazar bunları Ģu Ģekilde açıklamaktadır: 1. Adamın eĢini bir 

süreliğine yalnız bıraktığı iĢ gezisi 2. Adamın aniden eve dönmesi 3. EĢini 

aĢığı ile yakalaması 4. Hepsini öldürmesi. Makalede bu sistematik üzerinden 

masalların bir açıklaması yapılmaktadır (Schulze, 2004: 46-50).  

 

 Bir sonraki makale Social Life and Populer Culture in the Arabian Nights 

ismini taĢımaktadır. Boaz Shoshan tarafından yazılan bu makaledeki ilk 

cümle genel olarak çalıĢmanın amacını da açıklamaktadır. Bu ilk cümle Ģu 

Ģekildedir: “Binbir Gece Masalları gibi kurguya dayalı anlatılara dayanarak 

tarihi öğrenmeye çalıĢmak problem yaratabilir.” (Shoshan, 2006: 50). 

Makalede genel olarak BGM‟nin içinde bulunduğu kurguya dayalı 

anlatılardaki karakterlerin gerçekliği üzerinde durulmaktadır (Shoshan, 2006: 

50-54). Ayrıca BGM‟de önemli bir yeri bulunan büyü, sihir, olağanüstü 

varlıkların (ifrit, cin, meret, ruh gibi) toplum içindeki yeri de örnekler 

üzerinden tartıĢılmaktadır (Shoshan, 2006: 50-54).  

  



68 

 Wiebke Walther, Modern Arabic Literature and Arabian Nights isimli bu 

makale, BGM‟nin ilk defa Arap tiyatrocularının performanslarıyla ortaya 

konulduğunu, ilk el yazmalarının ise Yakın ve Ortadoğu ülkelerinde 

basıldığından ancak onun tam anlamıyla bütün Avrupa‟ya tanıtılmaya 

baĢlanmasının romantik çağ ile birlikte mümkün olduğundan bahsetmektedir. 

ÇalıĢmada 19. ve 20. yüzyılda Arap dünyasındaki BGM üzerine çeĢitli yazılı 

ve görsel dökümanlar tarihsel bir sıra ile verilmektedir (Walther, 2004: 54-

61).  

 

Arabian Nights Encyclopedia isimli bu önemli çalıĢmanın en detaylı 

bölümünü ikinci kısım oluĢturmaktadır. Bu bölümde BGM‟nin Arapça ve 

Avrupa basımlarında yer alan toplam 551 masalın listesi ve bunların özetleri 

yer almaktadır.  

 

Üçüncü kısımda ise BGM‟de en sık geçen kelimelere ve motiflere yer 

verilmiĢtir. Bu kısım bir nevi sözlük kısmıdır. Bu kısmın önemli bir baĢka 

özelliği de BGM ile ilgili çalıĢanların da tanıtılmasıdır.  

 

ÇalıĢmada yer alan en önemli kısımlardan biri de ekler kısmıdır. Ekler 

kısmında anlatılan metinlerin bir dizini, Binbir Gece Masalları 

Ansiklopedisi‟nde zikredilen metinlerin dizini, Victor Chauvin‟ın 

anlatılarının dizini, Thompson‟un Motif İndex‟ine göre anlatı motifleri, 



69 

Arabian Ridens‟den aktarılan anlatıların listesi olmak üzere beĢ eke yer 

verilmiĢtir.  

 

2006 yılında BGM hakkında ortaya çıkan en detaylı çalıĢmalardan biri, 

editörlüğünü Marzolph‟un yaptığı ve Wayne State Üniversitesi tarafından 

yayınlanan The Arabian Nights Reader baĢlıklı eserdir. On altı bilimsel 

makalenin yer aldığı bu çalıĢmanın giriĢ kısmında Marzolph, BGM ile ilgili 

detaylı bilgilere yer vermektedir.  

 

 Kitaptaki ilk makale Muhsin Jassim Ali‟nin The Growth of Scholarly 

Interest in the Arabian Nights baĢlıklı makalesidir. Ġlk kez 1980‟de aynı 

baĢlıkla The Muslim World‟de yayımlanan makalede BGM üzerine yapılan 

ilk dönem çalıĢmalar yanında BGM‟nin 20. yüzyılda pek çok araĢtırmacı 

tarafından çeĢitli kuramlarla ele alındığı araĢtırmalar sunulmaktadır. 

ÇalıĢmanın yaklaĢık altı sayfa süren notlar bölümü de en az esas metin kısmı 

kadar detaylı ve önemlidir (Ali, 2006: 1-21).  

 

 A Ninth-Century Fragment of the “Thousand Nights”: A New Light on 

The Early History of the Arabian Nights isimli ikinci makale Nabia 

Abbott‟un 1949‟da Journal of Near Eastern Studies‟te yayımlanan New Light 

on the Early History of the Arabian Nights isimli makalesinin yeniden 

gözden geçirilmiĢ hâlidir. Bu makalede Abbott, 1947 yılında Chicago 



70 

Üniversitesinin Oriental Enstitüsünden elde ettiği Thousand Nights baĢlıklı 9. 

yüzyıldan kaldığı söylenen bir dökümanı tanıtmaktadır. Makalede ayrıca 

Arap paleografisi ve tarihinin yanı sıra, ilk dönem BGM el yazmaları 

arasında bu dökümanın yerine ve önemine iĢaret edilmektedir (Abbott, 2006: 

21-83). 

 

 Solomon D. Goitein‟ın makalesi The Oldest Documentary Evidence for 

the Title Alf Laila wa-Laila baĢlığını taĢımaktadır. Ġlk kez 1958 yılında 

yayımlanan bu çalıĢmada günümüzde Oxford Üniversitesinin Bodleian 

kütüphanesinde korunan ve Kahire‟den elde edilen BGM‟nin bir baskısı 

hakkında bilgi verilmektedir. Bu baskı, aslında 20. yüzyılın ortalarında 

Kahire‟de bir kitap satıcısından ödünç alınmıĢ bir kitaptır (Goitein, 2006: 83-

87). 

 

 ÇalıĢmadaki dördüncü makale Neglected Conclusions of the Arabian 

Nights: Gleanings in Forgetten and Overlooked Recencions baĢlığıyla ilk kez 

1985 yılında yayımlanmıĢtır. Makalenin yazarı, Heinz Grotzfeld‟tir. Bu 

makalede yazar, BGM‟nin Zotenberg nüshası hakkında bilgi vermektedir 

(Grotzfeld, 2006: 87-105).  

 

 Grotzfeld‟ın bu kitapta yer alan bir baĢka makalesi de The Age of the 

Galland Manuscript of the Nights: Numismatic Evidence for Dating a 



71 

Manuscript? baĢlığını taĢımaktadır. Makalede ilk olarak Galland‟ın BGM 

çevirisi hakkında bilgi verildikten sonra onun kullandığı el yazmasının 

1450‟den öncesine tarihlenemeyeceğine dair örnek ve ispatlar üzerinde 

durulmaktadır (Grotzfeld, 2006: 105-122).  

 

 Mehdi‟nin makalesi The Sources of Galland‟s Nuits baĢlığını taĢımaktadır 

(Mehdi, 2006: 122-137). Bu makale ilk kez 1993‟te International Journal of 

Islamic and Arabic Studies‟te yayımlanmıĢtır. Bu makale, Galland‟ın uzun 

yıllar boyunca BGM‟nin orijinal bir metnini aradığı ve kendi çevirisinin de 

Batı‟daki ve Ortadoğu‟daki okuyucuları yanlıĢ yönlendirdiği iddia edilerek 

baĢlamaktadır. Ayrıca Mehdi, bu makalenin amacının Galland‟ın kullandığı 

kaynakları ve onlardan nasıl yararlandığını göstermeye çalıĢmak olduğunu 

söylemektedir (Mehdi, 2006: 122-137). 

 

 Gustave Edmund von Grunebaum‟un Greek Form Elements in the 

Arabian Nights baĢlıklı makalesi ilk kez 1942‟de yayımlanmıĢtır. Bu 

makalenin giriĢinde Grunebaum, edebi analizini yapmak için BGM‟de Arap, 

Yahudi, Mısır, Babil, Yahudi etkisinin incelendiği pek çok çalıĢma 

yapıldığını söyler. Yazının devamında ise BGM ile Yunan edebiyatı 

arasındaki iliĢkiye hiç değinilmediği belirtilerek Yunan edebiyatında 

BGM‟nin etkisini incelemiĢtir (Grunebaum, 2006: 137-170).  

 



72 

 Heath, daha önce de bahsedildiği gibi Todorov‟un edebi analiz metodunu 

BGM‟de yer alan çeĢitli masallarda uygulamıĢtır. Onun bu çalıĢmada yer 

alan makalesi Romance as Genre in The Thousand and One Nights ismini 

taĢımaktadır. Makale ilk kez 1987-88 arasında yayımlanmıĢtır (Heath, 2006: 

170-226). Bu makalede daha çok romans (aĢk hikâyeleri, aĢk konulu 

masallar) türündeki masallar incelenmiĢtir. Heath, metodun daha önce 

Burton, Litmann gibi bilim adamları tarafından da uygulandığını belirterek 

bu çalıĢmanın geniĢ ölçekli panoramik bir sunuĢ ve sınıflandırma 

benimsediğini, masalların tek tek incelenebileceği gibi bütünün bir parçası 

gibi de incelenebileceğini söylemektedir (Heath, 2006: 170-226). 

 

 Todorov‟un 1977‟de yayımlanan Narrative-Men isimli makalesine de bu 

çalıĢmada yer verilmiĢtir. Todorov bu makalede BGM‟de yer alan karakterler 

üzerine çalıĢmıĢtır. Her karakterin kendi içinde bir anlatı olduğunu söylediği 

bu makalede çerçeve masalın yanı sıra Sindbad, Ali Baba ve Kırk Haramiler, 

Hamal İle Genç Kızların Öyküsü üzerinde durmaktadır (Todorov, 2006: 226-

239). Makalede kısaca “Binbir Gece Masalları‟nda karakter derinliği 

olmadığını söyleyenlere karĢı farklı bir açıdan metni inceleyerek, 

karakterlerin ortaya çıktıklarında kurmacanın akıĢını iç içe geçmelerle nasıl 

belirlediğini anlatır.” (Gülsoy, 2009: 17).  

 



73 

 Roger Allan ise ilk kez 1984 yayımlanan makalesinde BGM‟de yer alan 

Üç Elma Hikâyesi‟ndeki çerçeve tekniğinin fonksiyonunu analiz etmeye 

çalıĢmaktadır. Makale An Analysis of the “Tale of the Three Apples” from 

The Thousand and One Nights baĢlığını taĢımaktadır (Allan, 2006: 239-249).  

 

 Historical and Mythical Baghdad in the Tale of Ali b.Bakkar and Shams 

al-Nahar, or the Resurgence of the Imaginary isimli makale Jamel Eddine 

Bencheikh tarafından yazılmıĢtır. Bu makalede BGM‟deki Ali İbni Bekkar ve 

Güzel Şemsü'l Nehar Öyküsü‟nden hareketle Bağdat‟ın mitik ve tarihsel 

unsurlarına dikkat çekilmiĢtir (Bencheikh, 2006: 249-265).  

 

 Michael Cooperson‟un The Monstrous Births of “Aladdin” baĢlıklı 

makalesinde Alexander Korda ve Douglas Fairbanks‟ın The Thief of Bagdad 

adlı çizgi filmler eĢliğinde BGM‟deki Alaaddin‟in olağanüstü doğumu 

sahnesi yorumlanmaya çalıĢılmıĢtır. Bu makale ilk kez 1994‟te 

yayımlanmıĢtır (Cooperson, 2007: 265-283).  

 

 An Allegory from the Arabian Nights: The City of Brass baĢlıklı makale 

Andras Hamori tarafından yazılmıĢtır. 1974 yılına ait olan bu makalede 

Onaran‟ın çevirisinde yer alan Tunç Kenti‟nin Olağanüstü Öyküsü olarak 

yayımlanan masalı yorumlanmaya çalıĢılmaktadır (Hamori, 2006: 283-298). 

Makalede bu masalla ilgili çeĢitli araĢtırmalardan bahsedilmesinin yanında 



74 

masaldaki çeĢitli motifler hakkında karĢılaĢtırmalı bir çalıĢma yapıldığı da 

görülebilir (Hamori, 2006: 283-298).  

 

 Marzolph‟un bu devasa çalıĢmasındaki en önemli makalelerden biri 

Mehdi‟ye aittir. From History to Fiction: The Tale Told by the King‟s 

Steward isimli makalesinde BGM‟de yer alan Tatlıcının Anlattığı Öykü 

masalında anlatıcının iĢlevine değinmiĢtir (Mehdi, 2006: 298-327). Ġlk kez 

1984‟te yayımlanan bu makalede, el-Muhsin el-Tanuki‟nin al-Faraj ba‟d as-

Sidda isimli eserindeki tarihsel bir hikâyeye BGM içinde değiĢmiĢ olarak yer 

verildiği düĢüncesinden hareketle, BGM‟nin derleyicilerinin etkisi üzerinde 

durulmaktadır (Mehdi, 2006: 298-327). 

 

 Peter D. Molon, Sindbad the Sailor: A Commentary on the Ethics of 

Violence (1984) baĢlıklı makalesinde ise yapısalcı bakıĢ açısıyla Gemici 

Sindbad'ın Öyküsü‟nü yorumlamaya çalıĢmaktadır (Molon, 2006: 327-347). 

Bu çalıĢmada Molan, kahramanların etik duruĢu ile davranıĢları arasında 

ironik bir farklılığın olduğu fikri üzerinde durmaktadır (Molon, 2006: 327-

347) 

 

 Bu çalıĢmada ele alınması gereken son makale Malti-Douglas‟ın 

Shahrazad Feminist isimli makalesidir. Bu makalede modern Arap 

edebiyatında ġehrazat‟ın dönüĢümü ele alınmaktadır. Malti-Douglas bu 



75 

makalede ġehrazat‟ı modern dünyaya yeniden uyarlayan iki çalıĢma 

üzerinden tartıĢmasını yürütür: Bunlardan ilki, Ethel Johnston Phelps‟ın The 

Fall of the Imam ve diğeri de Nawal El Saadawi‟nin In Scheherazade Retold 

adlı çalıĢmalarıdır. Phelps‟ın çalıĢmasında “pozitif kadın ġehrazat, negatif 

kural koyucunun zıttıdır” ve “kural koyucunun ölümü anlatıcının 

özgürleĢmesini sağlar” demektedir (akt. Malti-Douglas, 2004: 347-365). 

Saadawi ise postmodern anlatılarda ġehriyar evrensel bir erkek modeli olarak 

tanımlanırken ġehrazat, olağanüstü gizemli bir gölge figür olarak 

dönüĢtürüldüğünü söylemektedir. Bu makalede Malti-Douglas‟ın ulaĢtığı 

sonuç Ģu Ģekilde verilmektedir: “Politikalar değiĢebilir, yerler değiĢebilir 

ancak cinsel politikalar değiĢmez.” Sonuç olarak Malti-Douglas, yararlandığı 

her iki feminist çalıĢmanın birleĢtirilmesi gerektiği üzerinde durmaktadır 

(Malti-Douglas, 2004: 347-365).  

 

Sonuç olarak 19. yüzyılda sistematik bir Ģekilde ele alınmaya baĢlanan masal 

çalıĢmalarında BGM‟nin örnek bir izlek olarak görülmesi mümkündür. 

Galland‟ın Avrupa‟ya tanıtmasından sonra hakkında yapılan çalıĢmalar göz 

önüne alındığında BGM‟nin etkisinin Batı‟da ne kadar fazla olduğu 

anlaĢılmaktadır.  

 

 

 



76 

1.5. Binbir Gece Masalları Üzerine Türkiye‟de Yapılan ÇalıĢmalar 

 

Tekin, Binbir Gece‟nin İlk Türkçe Tercümeleri ve Bu Hikâyelerdeki Gazeller 

Üzerine baĢlıklı makalesinde Türkiye‟de BGM üzerine yapılan çalıĢmaları 

19. yüzyıl öncesi ve sonrası olmak üzere iki kısımda ele almaktadır. Birinci 

ve ikinci kısımda yer alan çalıĢmalar arasındaki farklılıkları ise yararlanılan 

kaynaklar ve eserin aslında var olan müstehcenliğin kullanılıp 

kullanılmamasına göre belirlemektedir. Tekin‟in belirttiğine göre 19. 

yüzyıldan önceki BGM çevirilerinde genel olarak Arapça kaynaklardan 

yararlanılmıĢtır. Ancak 19. yüzyıldan sonraki çevirilerde Arapça kaynaklara 

ek olarak Batı kaynaklı tercümelerden de yararlanılmıĢtır. Yine bir önceki 

yüzyılda masallardaki müstehcen sahneler olduğu gibi verilmiĢ olmasına 

rağmen, 19. yüzyıldan sonraki çevirilerde masalların genel olarak bu 

mühtehcenlikten arındırıldığı Tekin‟in adı geçen makalesinde yer alan 

bilgilerden biridir. Dahası Tekin, 19. yüzyıldan önce metnin aslında yer 

almayan müstehcen sahnelerin de bu dönemde metne eklenebildiğini 

söylemektedir (Tekin, 1993: 239-240).  

 

19. yüzyıl öncesinde Türkiye‟de ilk BGM çevirisi, 1429‟da Musa Abdi isimli 

bir çevirmen tarafından II. Murat‟a sunulmuĢtur (Sakaoğlu, 1999: 17). 

Câmasbname adı verilen bu eserde “Danyal peygamberin oğlu Câmasb‟ın 

baĢından geçenleri ve ġahmaran‟ın yanında geçirdiği günleri anlatan” (Erkan, 



77 

1993: 43-45) hikâyenin yanı sıra, “aruzun değiĢik kalıplarıyla yazılmıĢ 

seksen sekiz beyit tutarında 14 gazel”, “mesnevi tarzında bir tevhid, bir na„t, 

biri Sultan II. Murad, diğeri Sadrazam Hoca Mehmed PaĢa için söylenmiĢ iki 

methiye ile gazel Ģeklinde bir de mersiye” (Erkan, 1993: 43-45) de yer 

almaktadır. Hande A. Birkalan-Gedik Sözlü Kültür ve Yazılı Kültür Arasında: 

Türkçe Binbir Gece Geleneğinde Metinlerarası Söylemler (2010) isimli 

makalesinde “bu çeviride yer alan Cemasb ya da ġahmaran hikâyesinin (TTV 

57), Türkçe sözlü anlatı geleneğinde sıklıkla görülmekte” olduğunu 

söylemektedir (Birkalan-Gedik, 2010: 61).  

 

Tülücü, Binbir Gece Masalları Üzerine (Seçilmiş Bir Bibliyografya 

ile)(2004) isimli makalesinde Kastamonulu Latîfî‟nin Tezkire‟sinde, Hevesî 

adlı bir Ģairin BGM‟yi tercüme ettiğini söyleyerek “bugün elimizde olmayan 

bu nüsha[nın], masalların en eski tercümelerinden biri” olduğunu da 

söylemektedir (Tülücü, 2004: 12). 

 

Tekin, 19. yüzyıl öncesinde Anadolu‟da BGM‟nin “açık seçik” hâliyle iki 

defa çevrildiğini söylemektedir. Ancak Abdi ve Hevesi çevirilerinden hiç 

bahsetmemektedir. Tekin‟in bahsettiği çevirilerden ilki, Beyani tercümesi 

diğeri ise II. Tercüme‟dir. Beyanî tercümesi, IV. Murat zamanında ve onun 

isteği üzerine Beyâni mahlaslı Mehmet oğlu Musalli (Musalli bin 

Mehemmed) adlı biri tarafından çevrilmiĢtir (Tekin, 1993: 241). Tekin, bu 



78 

nüshanın doğrudan Arapçadan çevrilen iki BGM nüshasından biri olduğunu 

haber vermektedir. YaklaĢık 9 cilt ve 1000 varaktan oluĢmaktadır. Uzun 

yıllar Ġstanbul‟da elden ele dolaĢmıĢ ve zevkle okunmuĢ olan eser, 1667‟de 

Galland tarafından Paris Kral Kütüphanesine (bugünkü Bibliotheque 

Nationale) teslim edilmiĢtir. Eser, 1682‟den itibaren bu kütüphanenin resmi 

kayıtlarında görünmektedir. Tekin, bu nüshanın istinsahlarının yapılmadan 

yurtdıĢına gönderilmesinin de çok fazla müstehcen sahneyi içermesi 

sebebiyle olduğunu söylemektedir (Tekin, 1993: 241). Bu nüshadan ilk kez 

bahseden kiĢi Zotenberg‟dır. Tekin‟in belirttiğine göre tek nüshadan oluĢan 

bu çeviri sondan eksiktir, 796. geceden sonrası yoktur.  

 

Tekin “açık seçik” yayımlanan ikinci çeviriyi ise II. Tercüme adıyla ifade 

etmektedir (Tekin, 1993: 244). Yine Tekin‟in verdiği bilgiler ıĢığında bu eser 

hakkında bilinenler kısaca Ģu Ģekilde özetlenebilir: Bu tercümenin üç nüshası 

vardır. Bunlardan ikisi Paris nüshasıdır. Üçüncüsü ise Bursa nüshasıdır. Paris 

nüshalarından ilki yine Paris'te aynı kütüphanede olup külliyatın ilk 55 

gecesini ihtiva etmektedir. Bu nüsha 123 sayfadır. Yazısı iĢlek bir divanidir. 

Üzerinde herhangi bir tarih bulunmamaktadır. Tekin, Beyanî tercümesi gibi 

bu nüshanın da Galland tarafından Paris'e götürülmesine dayanarak bu 

nüshanın 17. asırda Ġstanbul‟da olduğunu söylemektedir (Tekin, 1993: 244).  

 



79 

II. tercümenin ikinci nüshası Kitab-i Elf-i Leyla ünvanıyla baĢlamaktadır. 27 

sayfadan oluĢmaktadır. Yazısı harekeli kötü bir nesihtir. Üzerinde hiçbir tarih 

ve hiçbir okuyucu kaydı yoktur. Tekin bu nüshanın da ilk nüshada ve Beyanî 

nüshasında olduğu gibi Galland tarafından Paris'e götürüldüğünü (Tekin, 

1993: 244) söylemektedir. Ancak Birkalan-Gedik, Zotenberg‟e dayanarak 

1668 yılında bu nüshaların Galland tarafından Paris‟e götürülmesinin 

mümkün olmadığını çünkü Galland‟ın Ġstanbul‟a 1670‟lerden önce hiç 

gelmediğini söylemektedir (Birkalan-Gedik, 2010: 61). Bu nüshalarla ilgili 

Birkalan-Gedik‟in ikinci bir sorusu bu nüshaların Türkiye‟den çıkıĢlarıyla 

ilgilidir. O, IV. Murat‟ın emri ile yazılan Beyanî çevirisinin neden ve niçin 

sarayın dıĢına çıkarıldığı konusuyla, ayrıca bu dönemde Tekin‟in belirttiği 

gibi, aslında yer almayan müstehcen sahnelerin nasıl olup da bu nüshaya 

sonradan sokulduğu konusuyla ilgili ayrıca itirazlara sahiptir (Birkalan-

Gedik, 2010: 61).  

 

II. tercümenin üçüncü nüshası Bursa nüshasıdır. Bursa Yazma ve Eski Basma 

Eserler Kütüphanesi‟nde bulunmaktadır. Bu nüshanın üzerinde de herhangi 

bir tarih kaydı bulunmamaktadır. Gülseren Tor‟un Binbir Gece 

Hikâyeleri‟nin 15. Yüzyılda Yapılmış Türkçe Çevirisinde (Bursa Nüshası) 

Üslup (Biçem) baĢlıklı makalesinde bu nüsha hakkında verdiği bilgiler kısaca 

Ģu Ģekildedir: Kütüphanedeki tanıtım kartının üzerinde istinsah tarihi H.X. 

yüzyıl olarak belirtilmektedir. Çevirmeni ve yazıya geçireni de belli değildir. 



80 

188 sayfadan oluĢan bu nüshanın her sayfasında 12 satır bulunmaktadır. 

Yazısı harekeli nesihtir. Eserin adı bu nüshada bulunmamaktadır. Yazmada 

56 gece baĢlığı bulunmaktadır (Tor, 2010: 125-163).  

 

Onaran, BGM‟nin Türkiye‟de, el yazmaları dıĢında derli toplu ilk kez 19. 

yüzyılda Sultan Abdülaziz zamanında dört cilt hâlinde yayımlandığını 

söylemektedir. Nazif tarafından çevrilen bu nüshanın giriĢinde masalların 

yazarı olarak Abbasiler döneminde yaĢamıĢ olan Esmai isimli birinden 

bahsedilerek, Elf Leyle ve Leyle isminin de onun tarafından verildiğini 

(Onaran, 2010: 20) ifade edilmektedir. Ancak Ģunu da söylemekte yarar 

vardır: Nazif‟in bu çevirisi Türkiye‟de BGM konulu ilk sistematik çalıĢma 

olması sebebiyle oldukça önemlidir. 

 

Sade bir dille kaleme alınan masalların eski harflerle, Binbir Gece Hikâyeleri 

adıyla ve üç kitap hâlinde 1922 yılında yayımlanmıĢ bir baĢka çevirisi Vedat 

Örfi (Bengü) imzasını taĢımaktadır. Örfi tercümesi 1943‟te ve 1990‟da Latin 

harfleriyle tekrar yayımlanır. Ġki kitaptan oluĢan bu tercümede farklı baĢlıklar 

altında yalnızca tercümenin baĢlangıcında yer eden Gülnihal Sultan baĢlıklı 

hikâyenin devam ettirildiği görülmektedir. Birkalan-Gedik, Örfi‟nin 

çevirilerinin BGM metinlerine uymadığını, bu çevirilerin ancak bir 

adaptasyon olduğunu belirtmekte (Birkalan-Gedik, 2010: 59) ve bu eserin 

nitelikleri hakkında Ģunları söylemektedir:  



81 

 

“Vedat Örfi Bengü‟nün Binbir Gece Hikâyeleri çevirisi ise Türk folklor 

malzemelerinin değerlendirilmesini savunan görüĢe tezat 

oluĢturmaktadır. …1943 edisyonunda Rus yönetmen Ivan Mujukin‟in 

ona „Sen doğulusun, doğu kültürünü iyi biliyorsun, neden bir Binbir 

Gece senaryosu yazmıyorsun?‟ dediğini belirtiyor. Bengü, Binbir 

Gece‟nin yabancı dillerden Türkçe‟ye yapılan çevirilerine güvenmediği 

için de „aksiyonu ve tasvirleri bol‟ bir senaryo yazıyor. Bengü‟nün bir 

baĢka isteği de vatandaĢlarını korumak için kendini feda eden „saf ve 

temiz‟ ġahrazad‟ın rolünü vurgulamak. Bu arada Ģunu söylemekte 

fayda var: Bengü‟nün yazdığı hiçbir metin Binbir Gece metnine 

uymamaktadır. En iyi yaklaĢımla bu metnin Binbir Gece‟nin yaratıcı 

bir adaptasyonu olduğu söylenebilir.” (Birkalan-Gedik, 2010: 59) 

 

1927-1928 yılları arasında Resimli Ay dergisi küçük kitapçıklar Ģeklinde 

masalları yayımlamıĢtır. Bu yayında çevirmenin ismi yer almamaktadır. Bu 

çevirilerin 22 tanesi Osmanlıca harflerle, 15 tanesi de Latin harfleriyle 

yayımlanır. Bu çeviri, Latin harfleriyle Ahmet Özalp tarafından 2007 yılında 

Binbir Gece Masalları: Resimli Ay Çevirisi baĢlığıyla tekrar yayımlanır. 

Çeviride genel olarak Nazif çevirisinden yararlanılmakla birlikte bazı 

masalların çevirilerinin tutarlı olmamasından dolayı bu baskıya alınmadığı 

görülmektedir. Çevirinin Sunuş bölümünde, BGM ile ilgili kısa bir bilgiye 

yer verilmiĢtir. Aynı bölümde Onaran‟ın çevirisi ile Resimli Ay çevirisinin 

bir karĢılaĢtırmasını sunan yazar, “gerek olayın ayıntıları, gerekse dil ve 



82 

anlatımındaki zenginlik ve renklilik açısından” (Özalp, 2007: XI) bu çeviriyi 

kaleme aldığını belirtmektedir. Özalp‟in çevirisinde dikkat çeken bir diğer 

husus, masalların baĢlıklandırılması ve özellikle imla konusunda oldukça 

dikkatli davranılmasıdır.  

 

1940‟ların sonu ile 1960‟lar arasında on BGM çevirisi vardır. Bunlar, Rıfat 

Necip, Selami Münir Yurdatap, Rakım Çalapala, Muharrem Zeki Korgunal, 

Nihat Yalaza Taluy, Hüseyin BaĢaran, Halit Fahri Ozonsoy, Suat TaĢer, 

Ferid Namık Hansoy ve Raif Karadağ çevirileridir. Rakıp Çalapala tarafından 

düzenlenen 1949-1954 tarihli Yurdatap çevirisi doğrudan Arapçadan yapılan 

bir çeviridir. Onaran‟ın belirttiğine göre bu çeviriye ek olarak Necip‟in 

1946‟da basılan Binbir Gece Hikâyeleri; Ak Kitabevi‟nin 1959-1961‟de 

yayımladığı dört ciltlik Karadağ çevirisi eksik basılan çevirilerdir (Onaran, 

2010: 20). Taluy‟un, BaĢaran‟ın ve Ozonsoy‟un çevirileri doğrudan çocuklar 

için hazırlanan çevirilerdir. Hansoy, Paul de Maurelly‟nin Fransızca 

adaptasyonundan çeviri yapmıĢtır (Birkalan-Gedik, 2010: 58). Karadağ‟ın 

çevirisinde ise masal baĢlıklarına yer verilmemiĢtir. Yazar, kısa bir giriĢten 

sonra müstehcen sahnelerden ayıklanmıĢ bir Ģekilde doğrudan masallara yer 

vermektedir. 

 

1950 sonrası çeviriler, çocuklar için hazırlanmıĢ seçmeler Ģeklindedir. Bu 

dönemde çocuklar için daha çok Ali Baba ve Kırk Haramiler, Sindbad, 



83 

Alaaddin‟in Sihirli Lambası masallarının çevrildiği görülmektedir. 

Ozonsoy‟un 1957‟de hazırladığı Seçme Binbir Gece Masalları da bunlar 

arasındadır. Bu masallar çocuklar için hazırlandığı için cinsel 

göndermelerden de arındırılmıĢtır. 

 

BGM çevirilerinin en önemlilerinden biri TaĢer‟in çalıĢmasıdır. Dönemin 

Kıbrıs ve Ankara radyolarında okunduktan sonra masalların bir kısmının 

„Vatan‟ gazetesinde yayınlandığı görülmektedir. Bu noktada çalıĢmayı ne 

tam olarak sözlü ne de yazılı belki ikisi arasında bir mecrada ele almak uygun 

görünmektedir (Birkalan-Gedik, 2010: 59). 

 

1980‟den sonra BGM çevirilerinin sayısında bir artıĢa paralel olarak masal 

çevirilerinin dönemin siyasi yaĢantısının gereklerine uygun olarak 

biçimlendirildiği görülmektedir. Askeri darbenin bir etkisi olarak masalların 

cinsel temalardan arındırılarak dağıtımının yaygınlaĢtırılması bu dönemde 

masalların “askeri hükümet tarafından kitlelere sunulabilecek, onları pasifize 

ve de-politize edebilecek “afyon”lar olarak” görülmelerinin (Birkalan-Gedik, 

2010: 60) bir sonucudur. Cinsel metaforlardan tamamen sıyrılmıĢ ve genel 

bir dinleyici kitlesinin dikkatini çekmek üzere hazırlanmıĢ çeviriler 

konusunda Birkalan-Gedik Ģunları söylemektedir:  

 



84 

“1980‟lerden sonra sayıları artan çevirilere bakıldığında bir 

„yabancılaĢma‟ etkisi görülmektedir. Bu çevirilerin hem çocukların 

ilgilerini çekmek hem de genel bir dinleyici kitlesine hitap etme 

istekleri göz önüne alındığında çevirilerin ucuz baskılarının yapıldığı ve 

dağıtımın geniĢ bir ağ oluĢturduğu görülmektedir. Bu çevirilerin ortak 

noktalarının „saflık‟, bir tür „Püritanist‟ kaygılar taĢıdığı, dile müdahale 

edildiği ve hem önceki editörlerin hem de önceki yazarların ve 

yayıncıların ahlak kodlarıyla çatıĢabildikleri görülmektedir. Akademik 

yayın ve araĢtırmalarda bile metinleri „açık saçık‟ öğelerden arındırmak 

adına birçok hikâyenin stili, içeriği ve anlamı değiĢtirilmiĢtir. Bu 

„temizlik‟ ile ilgili konular cinsellik hakkında daha baskıcı ve görünür 

iken Binbir Gece Masalları‟nın kalbine de bıçak saplamıĢtır. Çünkü 

Arapça metinlerde cinsellik bir arzu belirteci –anlatmaya yönelik bir 

arzunun belirteci- iken çevirilerde bu boyut tamamen yok edilmiĢtir.” 

(Birkalan-Gedik, 2010: 61) 

 

1980 sonrasında BGM ile ilgili çevirilerin yanı sıra daha kuramsal 

çalıĢmaların da dikkati çekmeye baĢladığı görülmektedir. Ziyad Akkoyunlu, 

Prof. Dr. Umay Günay danıĢmanlığında hazırladığı ve 1982 yılında sunduğu 

Binbir Gece Masalları‟nın Türk Masallarına Tesiri adlı doktora tezinde 

Beyrut‟ta derlediği BGM‟yi Türkçeye çevirerek Kahire baskısı ile 

karĢılaĢtırmakta, BGM‟nin Türk masallarına tesirini incelemektedir. Daha 

sonra Yargı Yayınevi tarafından yayımlanan bu çalıĢmada Akkoyunlu, 

1969‟da Dar‟Ģ ġa‟ab Yayınevi tarafından Kahire‟de yayımlanan ve 1979‟da 



85 

El-Mektebetu‟s Sakafiyye tarafından Beyrut‟ta yayımlanan baskıları 

kullanmaktadır. Masalların adlandırılmasında ise Kahire nüshası dikkate 

alınmıĢtır. Akkoyunlu‟nun çalıĢmasında diğer BGM tercümelerinde olmayan 

ve Hamal ve Üç Kız Hikâyesi‟ne (Akkoyunlu, [t.y.]: 19) bağlı olarak anlatılan 

bir masala rastlanmaktadır. Tezin hazırlanmasında yararlanılan Onaran 

çevirisinde ise bu İkinci Kalenderin Öyküsü (BGM, 2012: 103-123) masalına 

tekabül etmektedir. Ancak Onaran‟ın çevirisinde böyle bir masala 

rastlanamamıĢtır. Kıskanç Adamla Kıskanılan Adam‟ın Hikâyesi (Akkoyunlu, 

[t.y.]: 26-28) adını taĢıyan bu masalda iyi niyetli bir adamla komĢusu olan 

kötü niyetli bir baĢka adamın mücadelesi anlatılmaktadır. Masalın diğer 

kısımlarında kötü niyetli adam iyi niyetli komĢusunu bir kuyuya atar. Ancak 

iyi niyetli adama kuyudaki ecinniler yardım eder. Ġyi niyetli adam, ecinnilerin 

yardımıyla sultanın hasta kızını iyileĢtirir. Sonra o kızla evlenip, ülkenin 

sultanı olur (Akkoyunlu, [t.y.]: 26-28). 

 

Akkoyunlu‟nun çalıĢması önsöz, iki bölüm, bibliyografya olmak üzere üç 

bölümden oluĢmaktadır. Önsöz kısmında yazar, çalıĢma ile ilgili teknik 

bilgilere yer vermektedir. Birinci bölümde, Kahire ve Beyrut baskılarından 

yararlanarak BGM‟nin yeni bir çevirisinin yapıldığı görülmektedir. Ġkinci 

bölümde ise BGM ile Anadolu masalları arasındaki ortak motiflerden 

bahsedilmektedir. Sonuç olarak yazar, “Türk masallarının BGM‟den büyük 



86 

ölçüde ayrıldığını ve Türk milletine has, orijinal ve edebi mahsuller 

olduğunu” (Akkoyunlu, [t.y.]: 552) ortaya koymaktadır. 

 

 Tor‟un 1994 yılında Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalında tamamladığı doktora tezi baĢlığı 

Elf Leyletin ve Leyle Hikâyelerinde Cümle Metin-İnceleme baĢlığını 

taĢımaktadır. Eserde Lami Çelebi‟nin aynı adlı isimli eserinin dilbilgisi 

bakımından bir incelemesi sunulmuĢtur.  

 

 Meriç Güven 1995 yılında Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı Halk Edebiyatı Dalında, 

Binbir Gece Masalları Üzerinde Motif Araştırması -Metin, İnceleme adlı bir 

yüksek lisans tezi hazırlamıĢtır. 

 

 Ferda Pepesöyler 2001 yılında Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı Halk Edebiyatı Dalında, 

Binbir Gece Masalları Esat Efendi Nüshası (Dilbilgisi Özellikleri-Metin-

Dizin), adlı yüksek lisans tezi hazırlamıĢtır. 

 

 KarataĢ tarafından 2008 yılında, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimler 

Enstitüsü Yabancı Diller Eğitimi Ana Bilim Dalı Arapça Öğretmenliği Bilim 

Dalında, Metin İncelemesinde Söylembilim Yöntemi -Binbir Gece Masalları 



87 

Üzerinde Bir Uygulama adlı doktora tezi hazırlanmıĢtır. KarataĢ‟ın 

çalıĢmasında BGM, Algirdas Julien Greimas‟ın anlatı çözümlemesi 

metoduyla söylembilim açısından ele alınmıĢtır. 

 

 Nazlı 2011 yılında Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk 

Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Türk Halk Edebiyatı Bilim Dalında, Binbir 

Gece Masallarının Anadolu Türk Masallarına Etkileri Üzerine Bir Araştırma 

baĢlıklı doktora tezini hazırlamıĢtır.  

 

Türkiye‟de BGM konulu çevirilerin 2000 yılından sonra çok fazla arttığı 

görülmektedir. 2000-2016 arasında hem tek tek hem de bütün olarak çeĢitli 

yayınevleri tarafından yaklaĢık üç yüz BGM çevirisinin yayımlandığı 

saptanmıĢtır. Bunlar arasında özellikle Ali Baba ve Kırk Haramiler, 

Alaaddin‟in Sihirli Lambası gibi popüler masalların daha fazla yayımlandığı 

da dikkat çekmektedir. Bunlar haricinde BGM külliyatının bütün olarak 

çevrildiği çalıĢmaların da var olduğu görülmektedir. Ancak bunlar içerisinde 

en kapsamlı tercüme Onaran‟a (2004) aittir. Bu çevirinin ilk baskısı (2004) 8 

cilt 4 kitap olarak yayımlanmıĢtır. ÇalıĢmada büyük oranda Mardrus‟un 

Arapçadan Fransızcaya çevirdiği tercümeden yararlanılır. Ancak çalıĢmada 

Yurdatap, Karadağ, Galland ve Nazif çevirilerinin karĢılaĢtırılarak sunulduğu 

da görülmektedir. Bu konu ile ilgili Onaran Ģunları söylemektedir:  

 



88 

“Biz çevirimizde Mardrus‟ü esas almakla birlikte, bu çeviriyi, zaman 

zaman Mardrus‟ü Ġngilizceye uyarlayan Powys Mathers‟in, Galland‟ın, 

Khawam‟ın, Ahmet Nazif‟in, Yurdatap‟ın ve Karadağ‟ın çevirileriyle 

de karĢılaĢtırarak daha sağlıklı sonuçlar almaya çalıĢtık.” (Onaran 2007: 

29). 

 

2012 yılında Yapı Kredi Yayınları arasından yeniden çıkan çeviri üç bölüm 

hâlinde yayımlanmıĢtır. Onaran, yapılan pek çok tercümenin aksine 

masallardaki cinselliği olduğu gibi vermektedir. Onaran, çevirisinde Birinci 

Kitap, İkinci Kitap, Üçüncü Kitap, Dördüncü Kitap gibi bölüm baĢlıklarına 

yer vermiĢtir. Onaran‟ın tercümesinde 75‟i ana masal, 125‟i ana masal içinde 

yer alan ikinci düzeydeki masallar, 13 tanesi ikinci düzeyde masalların 

içinde yer alan üçüncü düzeydeki masallar, 12 tane üçüncü düzeydeki 

masalların içinde yer alan masallar olmak üzere, bir baĢlığa sahip olan 

toplam 225 masal vardır. Bu toplam sayı, bir baĢlığa sahip olan masalları 

içermektedir. Ancak bu dört düzeyde baĢlıkları olmayan kısa masallara da 

yer verilmiĢtir. Bazı masalların ise baĢlıklarına yer verilmesine rağmen yeni 

bir masal anlatmadığı, üst düzeydeki masalın devamı olduğu ya da sadece bir 

baĢlığa sahip olduğu görülmektedir.  

 

Türkiye‟de BGM temalı ilk konferasın 10-11 Mayıs 1988 tarihinde Marmara 

Üniversitesi ile Fransız Anadolu AraĢtırmaları Enstitüsü ortaklığında 

gerçekleĢtirilmiĢtir. Binbir Gece Masalları: Kaynaklar, Dağılım, Etkiler 



89 

adıyla hazırlanan etkinlikte Türker Acaroğlu Türkiye‟de Binbir Gece 

Masalları‟nın Kaynakları (1851-1985) adlı bildirisini sunmuĢtr.  

 

Onaran‟ın sunduğu Binbir Gece Masalları‟nda Tema ve Sistematik baĢlıklı 

bildiri daha sonra Yapı Kredi Yayınları tarafından basılan Binbir Gece 

Masalları adlı kitabın birinci cildinin giriĢ kısmına eklenmiĢtir. 

 

20 Eylül 2008 tarihinde Bilkent Üniversitesi konferans salonunda yapılan 

sempozyumun bildirileri, 2010 yılında Mehmet Kalpaklı ve Neslihan 

Demirkol Sönmez‟in hazırladıkları Binbir Gece‟ye Bakışlar adlı eserde 

yayımlanmıĢtır. Bu sempozyumda sunulan bildiriler ve içerikleri kısaca Ģu 

Ģekilde özetlenebilir:  

 

 Doğu ile Batı Arasında Kültürel Bir Koridor Olarak Binbir Gece 

Masalları baĢlıklı bildirisinde Kalpaklı, BGM‟nin ortaya çıkıĢı, yayılıĢı ve 

dünya kültür mirası olması ile ilgili önemli bilgiler vermektedir (Kalpaklı, 

2010: 9-13). 

 

 Uluslararası Hikâye Anlatımında Bir Anıt Olarak Binbir Gece Masalları 

adlı bildirisinde Marzolph, BGM‟nin, tarihî, siyasî ve dilbilim açısından bir 

değerlendirmesini yapmaktadır. BGM konusunda, “yüzyıllar boyunca destan, 

büyü hikâyeleri, dini efsaneler, hayvan hikâyeleri ve komik hikâyeler ile 



90 

fıkralar dâhil olmak üzere hemen her türden çok geniĢ bir yelpazede hikâye 

türlerini kaynaĢtırmıĢtır” ifadesine yer vermektedir (Marzolph, 2010: 13-33).  

 

 Binbir Gece ve Benzeri Metinlerin İşlevi adlı bildirisinde Semih Tezcan, 

BGM‟nin Türkçeye ilk kez çevrilmesi konusu  yanında dünya edebiyatına 

katkısından da söz etmektedir. Ayrıca Tezcan, BGM‟nin çocuk edebiyatına 

kazandırılmasını da doğru bulmadığını ifade etmektedir (Tezcan, 2010: 33-

39). 

 

 Sözlü ve Yazılı Yayılma Kuramları ve Binbir Gece Masalları baĢlıklı 

bildirisinde Oğuz, BGM‟nin doğuĢu ve yayılıĢı ile kuramlardan söz ederek, 

BGM ile ilgili bir urform arayıĢının mümkün olmadığı tezi üzerinde 

durmaktadır (Oğuz, 2010: 39-45). 

 

 Birkalan-Gedik, Sözlü Kültür ve Yazılı Kültür Arasında: Türkçe 1001 

Gece Geleneğinde Metinlerarası Söylemler adlı bildirisinde daha önce 

Fabula dergisinde yer alan makalesini destekleyici bilgilerin yanı sıra, çok 

ilgi çekici bilgiler de sunmaktadır (Birkalan-Gedik, 2010: 45-67).  

 

 Galland‟ın Binbir Gecesi‟nde Tercüme Sorunları adlı bildirisinde Hakan 

Karateke, Galland‟ın BGM tercümelerine 1704‟te baĢlamıĢ olmasına rağmen 

sekizinci cilde geldiğinde elinde tercüme edecek malzeme kalmadığını, 



91 

bunun üzerine François Pétis de la Croix‟nın 1710‟da ilk cildi yayınlanacak 

olan ve Türkçe Ferec‟den tercüme Binbir Gün‟ünden iki hikâyeyi BGM‟nin 

sekizinci cildinin sonuna eklediğini söylemektedir (Karateke, 2010: 67-79). 

Karateke bu iki hikâyenin Fransızca tercümelerini Türkçe Ferec‟deki 

orjinalleriyle karĢılaĢtırarak bazı farklılıklar ortaya koymaya çalıĢmıĢtır 

(Karateke, 2010: 67-79).  

 

 Akif Kireçci Binbir Gece Masalları‟nı Mistik Bir Okuma Denemesi adlı 

bildirisinde, Bakırcılar Şehri isimli masalı hayat-ölüm düzlemiyle ele 

almaktadır. Bakırcılar Şehri masalı Onaran‟da Tunç Şehri olarak bilinen 

masaldır. Kireçci, bu masalın temel amacının “Mistik öğeleri kullanarak bu 

dünyanın Ģatafatına değil de öte dünya fikrine dikkat çekmek” (Kireçci, 

2010: 83) olduğunu söylemektedir.  

 

 Sabri Koz‟un bildiri baĢlığı, Fransızca‟dan Türkçe‟ye Ermeni Harfleriyle 

Binbir Gece Masalları‟dır. Koz, bu bildirisinde Ġlk cildi Hovannes Tolayan 

(1891) sonraki üç cildi ise Mihran Bidar Arabacıyan (1892) tarafından 

Fransızcadan Ermeniceye çevrilen, dört cilt ve 1248 sayfadan oluĢan bir 

BGM çevirisinden bahsetmektedir. Bu çevirilerde M. Le Baron Sylvestre De 

Sacy çevirisi esas alınmıĢtır. Koz, bu çevirinin ayrıca Türkçe bir baskısı 

olduğunu da söylemektedir (Koz, 2010: 85-113).  

 



92 

 Yüksek Masalsız Zamanlar adlı bildirisini sunmuĢtur. ġehriyar ile 

ġahzaman‟ın aslında aynı kiĢi olduklarını söyleyen Yüksek sözlerine Ģöyle 

devam etmektedir: “Kanıtlamak zor da olsa ġahzaman ve ġehriyar‟ın aynı 

kiĢiler olduğunu düĢünüyorum. Bir olgunlaĢma sürecini ifade etmektedir 

öykü. ġahzaman zamanın hakimi olduktan sonra mekânın hâkimi olur, yani 

ġehriyar olur.” (Yüksek, 2010: 121). 

 

 Tor‟un, Binbir Gece Hikâyeleri‟nin 15. Yüzyılda Yapılmış Türkçe 

Çevirisinde (Bursa Nüshası) Üslup (Biçem) adlı bildirisi BGM ile ilgili 

hazırladığı doktora tezine paralellik göstermektedir. Bu makalede Elf Leyletin 

ve Leyle Hikâyetlerinin üslup (biçem) özellikleri, söz varlığı ve 

sözdiziminden örnekler gösterilerek belirlemeye çalıĢılmıĢtır (Tor, 2010: 

125-165).  

 

BGM‟nin biyografisi üzerine en kapsamlı çalıĢmayı yapanlardan biri 

Tülücü‟dür. Binbir Gece Masalları Araştırmaları (2011) isimli eserinde 

BGM‟nin yazma ve baskılarından, masalların Doğu ve Batı edebiyatına 

etkilerinden bahsedilmektedir. Bunun yanı sıra BGM üzerine Fransızca, 

Ġngilizce, Almanca ve Batı dillerine, Farsça, Urduca, Hintçe ve Türkçe gibi 

Doğu dillerine çevirilerinden söz edilerek bu dillerde verilmiĢ eserlerin 

bibliyografik künyeleri verilmiĢtir. 

 



93 

Bu kısımda zikredilmesi gereken bir baĢka isim de Özcan Yüksek‟tir. Atlas 

Dergisi yayın yönetmeni olan Yüksek, BGM‟ye oldukça gönül vermiĢ biri 

olarak BGM anlatılarını yer yer gezi notlarına da uyarlayarak yorumlamaya 

çalıĢmaktadır. Yüksek‟in Hakikatçi, Cinistan, Kayıp Atlas isimli kitapları bu 

tarz yorumlarla ele alınmıĢtır. 

 

Yapılan araĢtırmalar göstermektedir ki, Türkiye‟de BGM konulu çalıĢmalar 

üç alt baĢlık hâlinde incelenebilir. Bunlardan ilki Tekin‟in de ifade ettiği gibi 

19. yüzyıl öncesi BGM çevirileridir. Bu kısımda incelenen çevirilerde 

BGM‟nin asıl kaynağı olan Arapça kaynaklar esas alınmıĢtır. 19. yüzyıldan 

sonraki çalıĢmalar ise ikinci kısmı oluĢturmaktadır. 19. yüzyıldaki 

çalıĢmalarda ise daha çok Batılı kaynaklara yönelindiği görülmektedir. 

Üçüncü baĢlık ise 20. yüzyıldan sonraki BGM çalıĢmalarıdır. Bu yüzyıldan 

sonra BGM üzerine yapılan akademik çalıĢmaların da artmasından dolayı 

ayrıca bir baĢlık altında değerlendirilmesi gerekmektedir. 20. yüzyılda 

yayımlanan Onaran‟ın çevirisi hem Batılı kaynakları Türkçe yayımlanmıĢ 

çevirilerle karĢılaĢtırarak sunması hem de masalların aslında yer alan 

müstehcen sahneleri ayıklamadan sunulması bağlamında oldukça değerli bir 

çeviridir. Bu kısımda özellikle vurgulanması gereken nokta, BGM 

çevirilerinin birlikte ele alınıp karĢılaĢtırıldığı çevirilerin yanı sıra bu konuda 

kuramsal çalıĢmaların sayısının artmasıdır.  



94 

 

BÖLÜM 2: YÖNTEM VE UYGULAMA 

2.1. ARAġTIRMANIN YÖNTEMĠ 

2.1.1. Monomit ve Kahramanın Sonsuz Yolculuğu 

 

Monomit, Campbell‟ın “arketip fikrininin mitlerin ardında yatan ortak 

izleklerin bir haritasını çıkarmakta” kullandığı (Demirkol, 2008: 78) bir 

sistemdir. Ġlk kez 1949 yılında yayınlanan Binbir Suratlı Kahraman (The 

Hero With a Thousand Faces) isimli eserinde monomit terimini 

açıklamaktadır. Bu terim, James Joyce‟nin Finnegans Wake (1939) isimli 

eserinden alınmıĢtır. Türkçeye Kahramanın Sonsuz Yolculuğu ismiyle 

çevrilen eserde çeĢitli toplumlardaki mitik anlatıları tahlil eden Campbell, bu 

verilerdeki “asıl tür kalıplarını” evrensel yapılar olarak belirlemiĢ ve bunda 

da psikolojik etkinin nasıl ortaya çıktığını göstererek Ģu sonuca ulaĢmıĢtır:  

 

“En küçük peri masalında dahi bulunan o derin yaratıcı merkezlere 

dokunma ve uyandırma gücü özelliği, tıpkı okyanusun sırrının bir 

damlada ya da yaĢamın bütün gizeminin bir pire yumurtasında saklı 

olması gibi bir mucizedir. Çünkü mitolojinin simgeleri üretilmez; talep 

edilemez, uydurulamaz ya da kalıcı bir Ģekilde bastırılamazlar. Onlar 

ruhun kendiliğinden ürünleridir ve her biri kaynağının tohumunu 

gücünü bozulmamıĢ olarak içinde barındırır.” (Campbell, 2010: 13) 

 



95 

Campbell ayrılıĢ, erginleme ve dönüĢ olarak formüle edilen geçiĢ ayinlerinin 

geniĢletilmiĢ bir hâlini monomit olarak ifade etmektedir. Yolculuk, arayıĢ, 

ölüm ve yeniden doğum arketiplerini bu kavramla birlikte ele almaktadır. 

Yolculuk, sembolik olarak baĢlangıçta tek baĢına kalması gereken 

kahramanın, evinden ayrıldıktan sonra bilmediği bir yerde bir dizi sınavdan 

geçerek tekrar evine dönmesi sürecini içermektedir. Ancak görünen bu 

fiziksel yolculuğun temelinde yatan gerçek, kahramanın bilinç katmanını 

terk ederek bilinçdıĢı ile yüzleĢmesidir. BilinçdıĢı ile yüzleĢip tekrar evine 

dönen kahraman ise artık aynı kiĢi değildir. O geçirdiği bu yolculuğun ve 

baĢardığı sınavların sonucu değiĢmiĢ, erginlemiĢ ve kendi benliği ile 

yüzleĢip onu kabul etmiĢ bir kiĢidir.  

 

Kahramanın yolculuğu bir bakıma yaĢamda tüm insanların bilinçdıĢında 

verdiği mücadelelerin bir yansımasıdır. Evrensel bir doğaya sahip olan 

masallarda yer alan bu tarz mücadelelerin anlatıldığı ortak kısımlar 

bireyselleĢme sürecinin bir ürünüdür. Böylece masallarda yer alan bu örtük 

veriler insanlara kendi mücadelelerini hatırlatarak insanların bu masallara 

yakınlık duymalarına sebep olmuĢtur.  

 

Jungcu psikolojide kahramanın yolculuğu yalnızca fiziksel bir yolculuk 

değildir. Kahramanın erginleme yolculuğunda önemli olan onun psikolojik 

olarak ilerleyiĢidir. Bu yüzden hiçbir fiziksel eylem gerçekleĢtirmese de 



96 

bilinç katmanları arasındaki geçiĢler dahi kahramanın yolculuğu için 

gereklidir. Campbell ise kahramanın yolculuğunun içe doğru olduğunu 

söylemekte ve Ģunları eklemektedir: 

 

“Mitolojik kahramanın geçiĢi Ģans eseri yer üstünde olabilir; aslında içe 

doğrudur, belirsiz engellerin aĢıldığı ve çoktandır unutulmuĢ, kayıp 

güçlerin dünyanın Ģekilde değiĢimi için hazır kılındığı, canlandırıldığı 

derinliklere doğrudur. Bu görev baĢarıldıktan sonra, yaĢamın, zaman 

içinde iyice parçalara ayrılan, boĢluğa yayılmıĢ, o sıkça görülen iğrenç 

felaketin korkunç yıkımları altında umutsuzca acı çekmesi son bulur; 

fakat korkusu hala gözle görünür, acı çığlıkları Ģiddetlidir, her Ģeyi 

kaplayan, her Ģeyi destekleyen bir aĢkla ve kendi fethedilmemiĢ 

gücünün bilgisiyle anlaĢılır olur.” (Campbell, 2010: 41)  

 

Yolculuğun basamaklarını Campbell, yola çıkış, erginleme ve dönüş olarak 

ifade ederken yola çıkış bölümünü kendi içinde aĢağıda belirtilen beĢ kısma 

ayırmaktadır: 

 

1. Maceraya Çağrı, 

2. Çağrının ReddediliĢi, 

3. Doğaüstü Yardım, 

4. Ġlk EĢiğin AĢılması, 

5. Balinanın Karnı. 

 



97 

Erginleme bölümü ise kendi içinde altı kısma ayrılmıĢtır. Bunlar Ģu 

Ģekildedir: 

 

1. Sınavlar Yolu 

2. Tanrıçayla KarĢılaĢma 

3. BaĢtan Çıkarıcı Olarak Kadın 

4. Babanın Gönlünü Alma 

5. TanrılaĢma 

6. Nihai Ödül 

 

Kahramanın macerası baĢlığının son bölümünü ise dönüş oluĢturmaktadır. 

DönüĢ bölümü ise kendi içerisinde altı kısma ayrılmaktadır: 

 

1. DönüĢün ReddediliĢi 

2. Büyülü KaçıĢ 

3. DıĢarıdan Gelen KurtuluĢ 

4. DönüĢ EĢiğinin AĢılması 

5. Ġki Dünyanın Ustası 

6. YaĢama Özgürlüğü 

 

Bu bakıĢ açısıyla tezde ġehriyar‟ın eĢinin ihanetiyle baĢlayan ve yaklaĢık bin 

bir gece devam eden bireyselleĢme yolculuğu Jung‟un geliĢtirdiği ve 



98 

Campbell‟ın çeĢitli mit ve masal örnekleriyle kahramanın sonsuz yolculuğu 

ismiyle sistemleĢtirdiği arketipsel eleĢtiri kuramı doğrultusunda incelenmeye 

çalıĢılmıĢtır. AraĢtırmanın çerçevesini Campbell‟ın yola çıkıĢ, erginleme ve 

dönüĢ olarak üç bölüme ayırdığı ve bunları da kendi içinde alt baĢlıklara 

ayırdığı sistematiği oluĢturmaktadır.  

 

 



99 

2.1.2. Psikanalitik Çözümleme 

 

Bu çalıĢmada, temel olarak Campbell‟ın geçiĢ ritüellerinin geniĢletilmiĢ bir 

örneği olarak tanımladığı ve monomit adını verdiği sistematikten 

yararlanılmıĢtır. Campbell bu sistemi oluĢtururken temelde  Freud ve Jung‟un 

psikanalitik kuramlarından birkaç yerde de Klein ve Róheim‟ın 

kuramlarından yararlanmıĢtır. Tezde de bu perspektifte ve temelde Jung‟un 

arketipsel eleştiri kuramından ve uygun yerlerde de Freud‟un düĢ 

çözümlemelerinden, Klein Nesne İlişkileri ve Winnicott‟un Geçiş Nesneleri 

isimli çalıĢmalarında yer eden psikanalitik kuramlardan yararlanılmıĢtır. 

 

19. yüzyıl sonu 20. yüzyıl baĢı gibi ortaya çıkan önemli kuramlardan biri 

arketipsel eleştiri kuramıdır. Jung‟un isim babası olduğu bu kuram kolektif 

(ortak) bilinçdıĢı kavramının varlığının kabul ediliĢine dayanmaktadır. 

Freud‟un bilinçdıĢı kavramını bireysel bilinçdıĢı ve kolektif bilinçdıĢı olarak 

sınıflandıran Jung‟a göre bireysel bilinçdıĢı, kiĢinin yaĢam tecrübesinin bir 

ürünü olarak ifade edilebilecekken kolektif bilinçdıĢı evrensel unsurlara 

sahiptir. Bu noktada kuramın geliĢmesinde önemli bir yeri olan Freud‟dan 

farklılaĢmaktadır. Jung, bu farklılığı Ģu Ģekilde ifade etmektedir:  

 

“Ġlk baĢta, bilinçaltı kavramı bastırılmıĢ veya unutulmuĢ içeriklere 

iĢaret eden sınırlı bir kavramdı. Çok eski ve mitolojik düĢünce 



100 

biçimlerinin farkında olmasına rağmen Freud‟a göre, bilinçaltı sadece 

kiĢisel bir doğaya sahipti. Neredeyse yüzeyde bulunan bu bilinçaltı 

katmanı, kuĢkusuz kiĢiseldir. Ben bunu kiĢisel bilinçaltı diye 

adlandırıyorum. Ancak bu kiĢisel bilinçaltı, kiĢisel deneyimlerden 

türemeyen ve kiĢisel bir kazanım değil doğuĢtan olan daha derindeki bir 

katmana dayanmaktadır. Bu daha derindeki katmanı ortak bilinçaltı 

diye adlandırıyorum. „Ortak‟ terimini kullanmayı tercih ettim çünkü 

bilinçaltının bu kısmı bireysel değil evrenseldir; kiĢisel bilinçaltının 

tersine, aĢağı yukarı her yerde ve tüm bireylerde aynı olan davranıĢ 

biçimi ve içeriklerine sahiptir. Diğer bir deyiĢle, tüm insanlarda 

ortaktır.” (akt. Demirkol, 2008: 62-63) 

  

Kolektif bilinçdıĢının içeriği arketip adı verilen sembollerden oluĢmaktadır. 

Arketip, Platon tarafından kullanılan idea ile eĢanlamlı olup ilk şekil, biçim 

anlamına gelen arche ve typos sözcüklerinin birleĢiminden oluĢmaktadır. 

Jung, arketip terimini ilk kullananın kendisi olmadığını söylerken, 

psikolojide bu terimi kullananın Adolf Bastian olduğunun sonra da 

Friedrich Nietzsche‟nin eserlerinde görüldüğünün altını çizmektedir (Jung, 

2006: 276).  

 

Arketipler, bilinçdıĢının ürünü olmalarından dolayı doğrudan görünmezler 

ancak arketipsel semboller yardımıyla ortaya çıkabilirler. Bu arketipsel 

sembollerin ise ortaya çıktığı alanlar genel olarak düĢler, mitler, efsaneler ve 

masallardır.  



101 

1930‟larda ortaya çıkıp 1940‟lı ve 1950‟li yıllarda büyük geliĢme göstermiĢ 

olan bu kuramın uygulayıcıları içinde Maud Bodkin, Robert Graves, 

Campbell, Northrop Frye, Richard Chase, Francis Fergusson, Philip 

Wheelwright, Leslie Fiedler, James Frazer, Claude Lévi-Strauss, Ernst 

Cassirer, Jessie Weston, James Hillman, Henri Corbin, Gilbert Durand, 

Rafael Lopez-Pedraza ve Evangelos Christou gibi tanınmıĢ psikologlar, 

edebiyatçılar ve eleĢtirmenler de yer almaktadır (Korucu, 2006: 7).  

 

Bu kuramın ortaya çıkıĢından itibaren iki koldan ilerlediği görülmektedir: 

Aralarında Northop Frye‟ın da bulunduğu bir kısım araĢtırmacılar 

arketiplerin yalnızca edebiyatın yapısal unsurları olduğunu söylerken Jung‟un 

baĢını çektiği diğer bir kısım araĢtırmacılar ise “arketiplerin gerçek yaĢamda 

var olduğu ve edebiyata bu varoluĢun bir parçası olarak dâhil edildikleri 

fikrini savunurlar.” (Korucu, 2006: 7). Birinci grup arketiplerin 

çözümlemeleri üzerinde dururken Jung‟un baĢını çektiği ikinci grubun daha 

çok bunların köken araĢtırmaları üzerinde durduğu görülmektedir. Bülent 

Somay, 2007 yılında yayımlanan Pasaj Dergisi‟nde Psikanalizi Edebiyatla 

Anlamak adlı makalesinde Frye ve onu izleyen araĢtırmacıların “edebiyat 

eserini içinde kamuflajlı bir dizi arketip saklayan bir nevi bulmaca olarak 

gördükleri ve eleĢtirinin amacının da bu bulmacanın çözme”ye ya da “Fryecı 

anlayıĢın egemen olduğu akademik çevreler, elinde kelebek kepçesiyle 



102 

arketip avına çıkmıĢ eleĢtirmenlerin koĢuĢturduğu çayırlara” benzetmektedir 

(Somay, 2007: 14). 

 

Kuramın edebi cephesini kuran Frye, “arayıĢ yolculuğu”nu “Bir kahraman 

bir Ģeyi baĢarmak, bir ejderhayı öldürmek, bir devin elinden kadın kahramanı 

kurtarmak, düĢmana ait bir Ģehri yıkmak için yola çıkar”, “[a]rayıĢın 

kahramanı her Ģeyden önce „uzaklara‟ gider: yani, yolculuğunun belirli bir 

yönü olmalıdır”, “[e]ğer arayıĢ baĢarılı olursa, eve döner” ifadeleriyle 

açıklamaktadır (Frye, 2006: 213). ArayıĢ yolculuğunun edebi esere göre 

biçim değiĢtirebileceğini söyleyen Frye, dört gruba ayırdığı edebiyat 

çeĢidinin her birini farklı bir mevsimle iliĢkilendirmektedir. Bunlar komedi/ 

bahar, romans/yaz, trajedi/sonbahar ve ironi-hiciv/kıĢtır. Komedi, baharla 

iliĢkilendirilir ve “genellikle mutlu sonla” biter (Frye, 20006: 167), 

komedide, kıĢın, karanlığın ve ölümün yeri yoktur. Frye, genel olarak 

komedinin konusunu “genç bir erkek, genç bir kadını ister; bu isteğe karĢı 

çıkanlar olur, ki bu karĢı çıkıĢ genelde babadan gelir; sonuna doğru olay 

örgüsünde olan ani bir değiĢimle kahraman isteğine kavuĢur” (Frye, 2006: 

163) Ģeklinde anlatmaktadır. Yaz, büyüme ve olgunlaĢmayı temsil 

etmektedir. Yaz mevsimi ile bağlantısı kurulan romans türüne bakıldığında 

Frye: “Romansın tam biçimi, baĢarılı bir arayıĢtır ve bu arayıĢın üç aĢaması 

vardır: tehlikeli bir yolculuk ve baĢlangıçtaki küçük maceralar; genelde 

kahramanın ya da düĢmanın ya da her ikisinin de öldüğü önemli bir 



103 

mücadele; kahramanın yüceltilmesi” (Frye, 2006: 187). Trajedi, ise 

sonbaharla ilintilendirilmektedir. Komediyle karĢılaĢtırılırsa “komedi 

karakterleri toplumsal bir grup içinde ele alırken, trajedi daha çok tek bir 

birey üzerine odaklanır” (Frye, 2006: 207) ve trajedide de kahramanın 

çöküĢü veya ölümü anlatılmaktadır. Frye, hiciv ve ironiyi kıĢla iliĢkilendirir 

çünkü hiciv „karanlık‟ bir türdür. EleĢtirir, taklit eder, dalga geçer veya 

saldırır. Böylece Frye‟ın sistematiğinde edebiyatın ilkbahar (doğum/yeniden 

doğum), yaz (olgunlaĢma/ büyüme), sonbahar (çöküĢ) ve kıĢ (ölüm) olarak 

sunulduğu görülmektedir. Bu dairesel döngü doğumdan ölüme kahramanın 

arayıĢ yolculuğunun doğal bir ifadesidir.  

 

Arketipsel eleĢtiri kuramının psikolojik boyutunu ele alan Jung, arketiplerle 

ilgili olarak özellikle „çocuk, anne, baba, yaĢlı, bilge adam, düzenbaz‟ gibi 

arketipsel karakterler ve „gölge, anima, animus, persona‟ gibi arketipler 

üzerinde durmaktadır. Bu unsurların bireyin bireyselleĢme sürecinde oldukça 

önemli bir rol oynadığını ileri sürmektedir. Jung arketiplerin antropolog Levy 

Bruhl‟ün primitiv toplumlardaki psikolojik anlama tarzını ifade eden 

“kolektif temsiller” kavramıyla aynı anlamda olduğunu söylemektedir 

(Sambur, 2005: 85).  

  

Mitsel eleĢtiri olarak da bilinen bu kuramın geliĢmesinde antropolog Sir 

James George Frazer‟ın The Golden Bough: A Study in Magic and Religion 



104 

(Altın Dal: Büyü ve Din Üzerine Bir İnceleme) adlı mit ve ayinlerle ilgili 

incelemesinin de büyük katkısı olur (Demirkol, 2008: 60). Bu çalıĢmada 

Frazer, mitlerin ve ritüellerin arketipsel modellerinin farklı kültürlerdeki 

masal ve törenlerde temellendiğini göstermektedir. Frazer, bu çalıĢmasında 

ölüm ve yeniden doğum arketiplerini kutsal kralın öldürülmesi motifiyle 

birlikte ele almaktadır. Bu konu hakkında ise Ģunları söylemektedir Frazer:  

 

“Eski ve modern zamanlardaki bazı araĢtırmacılara uyarak, Batılı 

halkların, Doğunun daha eski uygarlığından Ölen ve Yeniden Doğan 

Tanrı inancını, bu inancın tapınakların gözleri önünde gerçekleĢtiği 

kutsal törenle birlikte ödünç aldığını varsaymamız gerekmez. Doğunun 

ve Batının dinleri arasında bu yönden izlenebilecek benzerlikler büyük 

bir olasılıkla, çoğuna göre, yanlıĢ biçimde de olsa, farklı kültürlerde ve 

farklı gökler altında insan aklının benzer yapıları üzerinde iĢleyen 

benzer nedenlerin etkisi olan, kaza eseri olan rastlantılar dediğimiz 

Ģeylerdir.” (akt. Campbell, 2010: 29) 

 

Jung‟un üzerinde durduğu konular kolektif bilinçdıĢı, arketipler ve 

bireyselleĢme sürecidir. Jung, bireyselleĢme sürecini tanımlarken “gece 

deniz yolculuğu” ifadesini kullanmaktadır. Bu sürecin bilinçdıĢının karanlık 

bölgesine geri dönmeyi ve kiĢiliği oluĢturan çeĢitli arketipsel unsurlarla 

yüzleĢip onları kabullenerek benliğe entegre etmeyi gerektirdiğini 



105 

savunmaktadır. Bu süreci edebiyatta en çok tekrarlanan yaygın mitlerden biri 

olan kahramanın yolculuğu motifiyle özdeĢleĢtirmektedir. 

 

Farkındalık yolculuğu, Jungcu bakıĢ açısıyla sembolik olarak bir madolyonun 

iki yüzü olan Merkür‟den Ġsa‟ya, Freudcu bakıĢ açısıyla ise haz ilkesinden 

(birincil süreç) gerçeklik ilkesine (ikincil süreç) doğru bir ilerleyiĢ olarak 

görülebilir. Bununla birlikte, Jung‟un psikanalitik çözümlemesinde 

kahramanın takip etmesi gereken farkındalık yolculuğu kesin baĢlıklar 

hâlinde ele alınmamaktadır. Ancak Dört Arketip isimli çalıĢmasının Yeniden 

Doğuş Psikolojisi isimli bölümünde dönüĢümün toplumun katılımıyla 

düzenlenen ritüeller aracılıyla gerçekleĢmesinin yanında ruhsal açıdan 

gerçekleĢtiğinin de altını çizmektedir. Öznel dönüşüm baĢlıklı yazısında 

kiĢinin psikolojik olarak yeniden doğuĢunu yedi baĢlık altında 

incelemektedir. Bu baĢlıklar Ģu Ģekildedir: KiĢiliğin azalması, çoğalma 

anlamında dönüĢüm, içsel yapının değiĢimi, bir grupla özdeĢleĢme, büyülü 

iĢlemler, teknik dönüĢüm, doğal dönüĢüm (Jung, 2012: 52-66).  

 

Erick Neumann ise Jung‟un bu sınıflandırmasını tekrar ele alarak yeniden 

isimlendirmiĢtir (akt. Snowden, 2012: 99-100). Bu isimlendirmenin ilk 

basamağını Urobos oluĢturmaktadır. Urobos, kuyruğunu tutan yılan demektir 

ve Jung psikolojisinde bütünlüğün sembolüdür. Diğer bölümleri ise Jung 

Kilit Fikirler (2012) isimli çalıĢmasında Ruth Snowden Ģu baĢlıklar hâlinde 



106 

ele almaktadır: “Dünyanın yaratılıĢı, tabiat ana, dünyayı yaratan anne ve 

babanın ayrılması, kahramanın, yani bireysel ego bilincinin doğuĢu-Jung bu 

olayı erginliğe yerleĢtirmiĢtir, ejderhanın öldürülmesi, tutsağın kurtarılması, 

kahramanın dönüĢümü ve tanrısallaĢması” (Snowden, 2012: 100) Yukarıda 

arketipsel eleĢtiri kuramı hakkında verilen kısa bilgilerden sonra tez 

sistematiği açısından da kuram açıklanmaya çalıĢılmıĢtır. Kuramın örnek bir 

okuyuĢu aĢağıdaki gibidir:  

 

Jung psikolojisinin ilk basamağını kişiliğin azalması ya da ruh kaybı (Jung, 

2005: 52) oluĢturmaktadır. Ruh kaybı, kiĢiliği oluĢturan bütün parçaların 

bütünden ayrılarak kendi baĢına hareket etmesi, bilincin kontrolünden 

çıkmasıdır. Bu noktada farkındalık yolculuğuna baĢlayabilmek için bir 

Ģeylerin kontrollerinden çıkması gerekmektedir. Ruh kaybının yaĢanması kiĢi 

için içinden çıkılmaz bir keyifsizliğe ve iradesizliğe neden olabilir. Jung, 

bundan sonraki süreci Ģu Ģekilde anlatmaktadır: “Keyifsizlik ve iradesizlik o 

kadar büyük boyutlara varabilir ki, kiĢilik parçalanabilir ve bilinç 

bütünselliğini yitirebilir; kiĢilik unsurları kendi kendilerine bağımsız hareket 

etmeye baĢlayarak bilincin kontrolünün dıĢına çıkarlar.” (Jung, 2012: 52).  

 

Jungcu bakıĢ açısıyla bilinçdıĢı ile bilincin bir araya gelerek bir bağ 

oluĢturma süreci bireyselleĢme yolculuğudur. Bu ikisinin bir araya 

gelebilmesi için ilk yapılması gereken ise kendiliğin kayıp parçasını, 



107 

bilinçdıĢının büyüleyici atmosferinde bulmak ve buradaki çatlakları 

onarmaktır. Böylece bu süreçte ilk görev, kiĢinin bilinçdıĢı ile yüzleĢmesi; 

diğer bir görev ise baĢlangıçta yanlıĢ anlaĢılan gölge ve anima/animus 

arketipleriyle uzlaĢılmasıdır.  

 

KiĢi ister kendi isteğiyle isterse zorla olsun farkındalık yolculuğuna 

baĢladığında, benliğin kayıp parçasını aramak üzere Jung‟un ifadesiyle 

“parlak üst dünyayı terkedince tekrar kendi derinliklerine, çıktığı asıl 

kaynağa batar ve bedene ilk girdiği yarık noktasına, göbeğe geri döner. Bu 

yarık noktasına anne denir çünkü yaĢam dalgası bize ondan ulaĢır.” (Jung, 

2015: 27). Campbell‟ın bu süreç için kullandığı baĢlık ise balinanın karnıdır. 

Bu sembol Yunus peygamberin bir balina tarafından yutulduğu ve oradan 

kurtularak kıssayı imlemektedir. Bu kıssada balinanın karnı anne rahminin 

bir sembolüdür. Campbell bu imgeyi Ģu Ģekilde açıklamaktadır: “Büyülü 

eĢikten geçiĢin bir yeniden doğum alanına geçme olduğu fikri, dünyanın her 

yerinde rahim imgesi olan balina karnıyla simgelenmiĢtir.” (Campbell, 2010: 

107). Balinanın karnı simgesi, “libidonun asıl kaynağa geri çekil[mesidir]” 

(Jung, 2015: 27). Bu asıl kaynak bilinçdıĢıdır. BilinçdıĢının sonsuz 

“nimetlerinden” yararlanmayı bilen kiĢi ya da gölgesiyle gerçek anlamda 

yüzleĢen kiĢi ancak yeniden yaĢama kavuĢabilir. Jung da bu sembolü oldukça 

beliğ ifadelerle Ģu Ģekilde açıklar: “Canavarın içine girdi mi bir kez, canavar 

karnında onunla birlikte doğan güneĢe doğru yüzerken, kahraman canavarla 



108 

kendi yöntemi ile hesaplaĢır.” (Jung, 2006: 173). Ancak bu noktada, 

bilinçdıĢının kiĢinin var olan problemlerini çözmesi için bir nevi kurtarıcı bir 

oyuk olduğunun da altının çizilmesi gerekir. Jung, bilinçdıĢının bu özelliği ile 

ilgili Ģunları söylemektedir: “GeliĢen kiĢilik, doğal olarak böyle çocuksu bir 

bağdan uzaklaĢmak ister…bu nedenle içgüdü ilk fırsatta anne yerine bir 

baĢka obje koyar. Bu obje gerçek annenin yerine geçecekse, bir bakıma ona 

benzemesi gerekir.” (Jung, 2006: 178). Bu noktada Winnicott‟ın Oyun ve 

Gerçelik kuramı hatırlanabilir: O bu döneme geçici dönem, bebeğin (kiĢinin) 

bu ara dönemde sahip olduğu nesneye de geçici nesne adını vermektedir. 

GeçiĢ nesnesi bebeğin anne memesinden ayrılmasından itibaren memenin 

yerine koyabildiği herhangi bir nesneyi (oyuncak, battanyenin bir ucu, 

biberon gibi) ifade etmektedir. Winnicott geçici nesnenin en önemli iĢlevinin 

“içe atılmıĢ olan Ģeylerin dıĢa yansıtılması” (Winnicott, 2013: 20) olduğu 

söylemektedir.  

 

Jung psikolojisinde bilinçdıĢına ulaĢmak için kullanılan yöntemler de ayrıca 

dikkate değerdir. Bu yöntemlerden birini etkin imgelem (Jung, 2006: 64) 

oluĢturmaktadır. Etkin imgelem kiĢiyi bilinçdıĢına çeken çağrıĢımlardır. Bu 

çağrıĢımlar düĢler, gündüz düĢleri, sanat eserleri, mitoslar, peri masalları, 

çeĢitli sanatsal çalıĢmalar yoluyla da örneklendirilebilir. Bu noktada Freud‟un 

“gündüz düĢleri” yöntemiyle paralellik arz etmektedir. ġöyle ki, Freud‟da haz 

ilkesiyle gerçeklik ilkesi arasındaki geçiĢ doğrudan sağlanamaz. Bu iki ilke 



109 

arasında bir ara dönem bulunur. Freud bu kısmı gündüz düşleri olarak 

tanımlamaktadır. Freud bilinçdıĢı düĢünceyi araĢtırırken halk edebiyatı 

ürünlerine sıklıkla baĢvurmuĢtur. Rüyaların Yorumu (1900) adlı eserinde 

bilinçdıĢını ve iĢleyiĢ yöntemini açıklamaktadır. Freud‟a göre, rüyalarda 

ortaya çıkan çeĢitli sembol ve olgular, olaylar ve yaĢanılması olanaksız pek 

çok Ģey, aslında çocukluk döneminde arzu edilip gerçekleĢtirilemeyen 

bastırılmıĢ ve bilinçdıĢına itilmiĢ cinsel arzu ve korkuların rüyalarda bazı 

semboller ve imgeler hâlinde ortaya çıkmasıdır. Freud, gündüz düĢleri 

terimini açıklarken oyun ve gerçeklik kavramları üzerinden konuya 

değinmektedir. O, Yaratıcı Yazarlık ve Gündüz Düşleri (1999) isimli 

makalesinde çocukların küçükken oyun oynamalarıyla yetiĢkinlikte düĢ 

kurmalarının aynı haz ilkesine hizmet ettiğini söylemektedir. Ġnsanlar 

çocukken oyun oynarlar. Ancak yetiĢkin olduklarında oyun oynamaktan 

utanacakları için bu ihtiyaçlarını sanat alanında giderirler (Freud, 1999: 121-

135).  

 

Ruh kaybı, kiĢide yanlıĢ özdeĢleĢmelere de neden olmaktadır. Bu kısmı Jung 

Ģu Ģekilde ifade etmektedir: “Her kiĢilikte bulunan karanlık yön, bilinçdıĢına 

ya da düĢlere açılan kapıdır. Alacakaranlığın o iki figürü, "gölge" ve "anima", 

bu kapıdan geçerek gecenin düĢlerine girerler ya da görünmez kalarak Ben-

bilincini ele geçirirler.” (Jung, 2012: 52). Bu noktada Jung, bireyselleĢme 

yolculuğunun iki farklı görevinin var olduğunu söyleyerek bunlardan ilkinin 



110 

dış gerçekliğe alışma; ikincisinin ise iç gerçekliğe alışma olduğunu ifade 

etmektedir (Jung, 2006: 71). DıĢ gerçekliğe alıĢma evresi ile bilinçdıĢının 

karanlık bölümünü karĢılayan gölge arketipi ifade edilmektedir. Jungcu 

psikolojiye göre kahramanın bireyselleĢme yolculuğunda ilk karĢılaĢacağı 

arketip, gölgedir. Kahramanın gölgeyle yüzleĢmesi ise bu süreç içindeki ilk 

görevidir. Gölge, kahramanın kabul etmeye yanaĢmadığı komplekslerini 

ifade etmektedir. Gölgenin ortaya çıkıĢı, kiĢinin kendisine ait olan gölge 

nitelikleri diğer insanlara ya da nesnelere yansıtmasıyla mümkündür. 

Yansıtma ise kiĢiye ait bir özelliğin dıĢarıdaki baĢka bir insanla ya da 

nesneyle özdeĢleĢtirilmesidir. KiĢiliğinin gölge yanlarıyla karĢılaĢmak 

istemeyen kiĢiler, onu dıĢarıdaki insanlara yansıtarak problemlerinden 

kurtulmaya, rahatlamaya çalıĢırlar. Ancak bu savunma mekanizması kiĢiye 

ancak geçici bir rahatlama sağlamaktadır. Gölgeyle yüzleĢilmedikçe problem 

baki kalır. Ondan kaçmak ya da onun yansıtılabileceği bir “Ģamar oğlanı” 

(Sambur, 2005: 96) bulmak yerine yapılması gereken “gölgeyle yüzleĢebilme 

cesaretini gösterebilmektir.” (Sambur, 2005: 97). 

  

Jungcu psikolojide gölge, kiĢisel ve kolektif bilinçdıĢına ait olmak üzere iki 

kısımda incelenmektedir. Kolektif bilinçdıĢı gölgenin en bilinen sembolü ise 

yaşlı bilge arketipidir. YaĢlı bilge arketipi, bilgi, zeka, güç, yaratıcılık 

sembolü olma noktasında olumlu bir arketiptir. Ancak benliğin parçalanması 

bu arketipin de olduğundan daha farklı bir zıt karakterde ortaya çıkmasına 



111 

sebep olabilir. Bu noktada anima/animus arketiplerinde olduğu gibi yaĢlı 

bilge arketipinin de nasıl göründüğü kiĢinin iç dünyasına bağlıdır. 

 

İç gerçekliğe alışma süreci ise “ruh imgesi” (Jung, 2006: 72) ile karĢılaĢma 

sürecini ifade etmektedir. Ruh imgesi erkekte ve kadında ayrı ayrı tezahür 

etmektedir. Jung psikolojisinde kadınlardaki bu imgeye “anima; erkeklerdeki 

ruh imgesine ise “animus” adı verilmektedir. Bu arketipler kiĢinin 

“tamamlayıcı karĢı cinsiyetini” (Jung, 2006: 72) ifade etmektedir. Tıpkı 

gölge arketipi gibi anima ya da animus da baĢkalarına yansıtılarak yaĢanır. 

Anima ve animusun hem olumlu hem de olumsuz yanları vardır. Animanın 

olumsuz nitelikleri “oynak, ölçüsüz, keyfi, kontrolsüz, duygusal, bazen 

demonca sezgisel, insafsız, Ģirret, yalancı, riyakar ve mistik” (Jung, 2015a: 

56) olarak ifade edilebilirken animusun nitelikleri “inatçı, ilkeci, yasa 

koyucu, öğretici, dünyayı düzeltme meraklısı, kuramsal, sözcüklerin tutsağı, 

kavgacı ve iktidar düĢkünü” (Jung, 2015a: 72) olarak ifade edilebilir.  

 

Jung psikolojisinde “bilinçdıĢı tanındıktan ve bilince çıktıktan sonra ortaya 

bir dengesizlik çıkar.” (Jung, 2006: 75). Bu süreci Jung Ģu Ģekilde ifade 

etmektedir: “Bu dengenin yitirilmesi, bilinçdıĢının özerk ve içgüdüsel 

etkinliğiyle yeni bir dengenin yaratılmasına yol açar, ancak bunun için, 

bilincin, bilinçdıĢından yükselen içeriği sindirmesi ve onu iĢleyebilmesi 

gerekir.” (Jung, 2006: 75). Bu süreçte kiĢinin anne ile simgeleĢtirilen 



112 

bilinçdıĢından ayrılması gerekir. Ancak bilinçdıĢının büyüleyici yapısı “genel 

yaĢam korkusuyla açığa vuran psiĢik bir dirence sebep olarak bunu engeller.” 

(Jung, 2006: 32). ġayet kiĢi bu engelleme ile baĢa çıkamazsa diğer bir ifade 

ile “libido bu içsel dünyanın harikalar diyarında sıkıĢıp kalırsa”, (Jung, 

2015a: 27) eski hâline tekrar dönüp aynı problemlerin girdapları arasında 

boğulabilir. Bu noktada bilinçdıĢının bilinçle bağlantıya geçmesi ne kadar 

önemliyse bu bağlantının kaybedilmemesi, dengenin sağlanması da o kadar 

önemlidir. 

 

Sonuç olarak arketipsel eleĢtiri kuramının yukarıda olduğu gibi aĢama aĢama 

değerlendirilmesi mümkündür. Jung, sistematik baĢlıklar hâlinde ele 

almamasına rağmen, özellikle arketiplerin içeriğine olan vurgusu ve bu 

vurguyla çeĢitli hikâye çözümlemeleri bu kurama açıklık kazandırmaktadır.  

 

 

 

 

 



113 

2.1. AraĢtırmanın Konu ve Kapsamı 

 

Bu çalıĢmanın konusu, BGM‟nin çerçeve masalı olan Hükümdar Şehriyar ile 

Kardeşi Hükümdar Şahzaman‟ın Öyküsü‟nün çözümlenerek, kurgusal bir 

anlatı üzerinden kahramanın yalnızca dinlediği bir masalla fiziksel bir eylem 

gerçekleĢtirmeksizin olgunlaĢabileceğini ve monomit sistematiğinin daha 

fazla nasıl derinleĢtirilebileceğini göstermektir. Bu bağlamda çalıĢmanın 

inceleme alanının temel çerçevesini,  ġehriyar‟ın babasının ölümü ve eĢinin 

onu aldatması ile beliren anksitesinden ġehrazat‟ın yaklaĢık üç yıl boyunca 

anlattığı masallarla kurtuluĢunu serimleyen anlatı oluĢturmaktadır. Bununla 

birlikte bu çerçeve masal dıĢında da BGM‟de pek çok masal vardır. Ancak 

ġehrazat‟ın anlattığı bu masallar yakın bir incelemeyle bakıldığında bu 

çerçeve masalın bir nevi numuneleridir. Diğer bir değiĢle bu masallar 

ġehriyar‟ın baĢından geçenlerin anlatıldığı çekirdek birimin 

tekrarlayıcılarıdır. Bu noktada bu tez çalıĢmasında konular çerçeve masalla 

örneklendirilip ġehrazat‟ın anlattığı masallarla açımlandığında BGM içindeki 

bütün masalların kullanılması söz konusu olmadığından yalnızca konunun 

gidiĢatına uygun açımlama sağlayacak masallara yer verilmiĢ, BGM içindeki 

bütün masallar kullanılmamıĢtır. Ancak BGM‟deki her bir masal ayrıca ele 

alınarak farklı kahramanlar açısından da böyle bir farkındalık yolculuğu 

çalıĢması yapılabilir. Bu noktada çalıĢmanın yalnızca çerçeve masalı ve 



114 

çerçeve masalda da yalnızca ġehriyar‟ı ele alıyor olması tezin birinci sınırlı 

kapsamını oluĢturmaktadır.  

 

Tezle ilgili bir baĢka sınırlılık da monomit sistematiğinin okunuĢunda ortaya 

çıkmaktadır. Campbell kahramanın sonsuz yolculuğunu sistemleĢtirdiği 

monomitiyi üçü temel olmak üzere on yedi baĢlığa ayırmıĢtır. Ancak tezin 

ana çerçevesi yalnızca Hükümdar Şehriyar ile Kardeşi Hükümdar 

Şahzaman‟ın Öyküsü‟ne dayandığı için bu on yedi baĢlığın hepsine masalda 

rastlamak mümkün olmamıĢtır. Örneğin monomitin dönüĢ bölümünde yer 

alan büyülü kaçış baĢlığına çerçeve masalda rastlanmamıĢtır. Bu yüzden bu 

baĢlığa çalıĢmada yer verilmemiĢtir. Ġlaveten monomitin bazı baĢlıklarının 

çerçeve masal için birlikte okunmasının gerekliliğinden bu baĢlıklar birlikte 

ve tek bir baĢlık hâlinde ele alınmıĢtır. İlk Eşiğin Aşılması/Çağrının Reddi 

baĢlıkları bunlardan biri iken Dışarıdan Gelen Kurtuluş ile Dönüş Eşiğinin 

Aşılması kısımlarının tek bir baĢlık hâlinde sunulduğu  Dönüş Eşiğindeki 

Kurtarıcı ikincisidir.  

 

ÇalıĢmanın kapsamını, yararlanılacak psikanalitik kuramlar ve onların 

uygulanacağı masallar ve monomitin masallara uygulanıĢı noktasında 

belirlenmiĢtir.  Böylece önceki bölümde belirtilen araĢtırma yöntemi ve 

yukarıda belirtildiği üzere monomitin uygulanıĢı ile birlikte tezde ġehriyar‟ın 

farkındalık yolculuğu Ģu Ģekilde okunmuĢtur:  



115 

 

ġehriyar‟ın bireyselleĢme yolculuğuna çıkıĢ amacı kadınları tanımamaktan 

kaynaklanan bir güven eksikliğidir. Bu güven eksikliği onun kardeĢi 

ġahzaman‟la kendilerinden daha kötü durumda birini bulmak amacıyla 

çıktığı yolculukla belirginlik kazanmaktadır. Bu yolculukta bir erkek ifrit 

tarafından kaçırılmıĢ ve kudurgan okyanusların çarpıĢtığı yerde zincirlerle 

bağlanmıĢ bir sandık içinde saklanan kadının durumunu anlamaz. Çünkü 

eĢinin ihanetiyle sembolleĢtirilen kendi zihnindeki kadının (animanın) etkisi 

altındadır. Benlik kenti, iliĢkinin ardından yüzüğünü kaptırmasının bir 

sembolü olarak yıkılmıĢtır. Mutlu bir yaĢam sürmekteyken mutluluğu yarım 

kalmıĢ âdeta hadım edilmiĢtir. Bu hadım edilmiĢlik duygusu yine yaklaĢık üç 

sene süren bir bakire kıyımını da beraberinde getirir. Tıpkı kendisinin duygu 

eksenli hadım edilmesi gibi o da bakire kızlara önce mutluluğu yaĢatır, 

geceyi onlarla birlikte geçirir. Sonra da bu mutluluğu yarıda keserek bu defa 

onları kendisi yine dinlemeksizin ve anlamaya çalıĢmaksızın hadım eder. Bu 

durum ġehriyar için, benlik arayıĢında olan bir kahramanın kendi 

güçlülüğünü ortaya koymaya çalıĢtığı bir ara dönemdir. Anneyle temsil 

edilen güven verici, sıcak mutlu ortamın terk ediliĢinin sembolüdür âdeta. Bir 

baĢka deyiĢle eski eĢten kaynaklanan hayal kırıklığıyla gerçekleĢtirdiği ilk 

teĢebbüstür bu olay. Ancak ġehrazat‟la beraber olduğu zamana kadar bu 

aĢamadan çıkamamıĢtır. Bu noktada cinselliğin ġehriyar için önemli bir yeri 

olduğu hissedilir. Ancak öfkesini dindirecek ya da bilinçdıĢındaki gölgeyle 



116 

karĢılaĢıp onu bertaraf edebilecek kadar değil. Onun bilinçdıĢındaki gölge 

yanlarıyla (kadınlara karĢı öfkesi ya da onlara karĢı olan kokularıyla) 

yüzleĢmesi ancak ġehriyar‟ın anlattığı masallara gösterdiği tepkilerle, 

yorumlarla ortaya çıkar.  

 

Jung rüyaların “ruhun bilinçaltı etkenliğinin doğal ürünleri olduğunu” (Jung, 

2012: 60) söylemektedir. Saydam‟ın ise masalların, mitlerin ve rüyaların aynı 

kumaĢtan biçilmiĢ, bilinçdıĢının ürünleri (Saydam, 2011: 46) söyleminden 

yola çıkılarak Jung‟un rüyalar üzerine olan yorumlarını masallar açısından 

okunması bu noktada önemlidir.  

 

Jung, “surların ardına yerleĢmiĢ” bir hastaya tam karĢıdan saldırmanın 

boĢuna bir eylem olduğunun altını çizerek, bu durumda yapılabilecek tek 

yararlı Ģeyin “onu ruhunun bir köĢesine, karanlık, tuhaf, önemsiz, tüm 

değerlerden yoksun bir köĢesine yöneltmek; uzun süredir unutulmuĢ bir 

yoldan geçirip, uzun zamandır bilinen bir yanılsamaya ulaĢtırmak” (Jung, 

2012: 54) olduğunu söylemektedir. Bahsedilen yerin adı “düĢ‟tür. Ġzlenecek 

yolun adı da “düĢ yorumu”dur (Jung, 2012: 54). Bu noktada ġehrazat, zalim 

bir hükümdar koca karĢısında asla onun düĢüncelerinin zıttını iddia etmez. 

Tam tersine onun iddialarını masallarla destekler. Bir bakıma akıntıya karĢı 

kürek sallar. Anıları tekrar yaĢatarak, geçmiĢi tüketir. Bu zalim hükümdara 

kadınların hislerini, duygu ve düĢüncelerini anlatmaya, seslerini duyurmaya 



117 

çalıĢır. ġehriyar ise hem uykusuzluğun hem de öteki cinsten olan bu varlığın 

cılız sesin duymaya tahammülsüzdür. Ancak masalların sihirli sesi, kırkıncı 

kapıyı açmak konusunda merak içindeki kahraman gibi onu da kuĢatmıĢtır. 

Tam bu noktada ġehriyar‟ın pek çok kadın kahraman için onları takdir edici 

Ģeyler söylediğine de tanık oluruz. Bu sözler ġehriyar‟ın balinanın karnından 

çıkıĢını ve Tanrılaşma kısmını (benliği ile bütünleĢme safhasını) sembolize 

eder.  

 

Masal dinleyerek erginleme yolculuğuna çıkan ġehriyar için bu dünyadan 

dönüĢ oldukça zordur. ġehrazat‟ı tanımıĢ onun anlattığı masallarla kadınları 

dinlemiĢ, çoğu zaman onlara hak vermiĢ bir hükümdar için artık gerçek 

dünyaya dönme zamanı gelmiĢtir. Ancak onun buna çok fazla istekli olduğu 

da söylenemez. Yolculuğun baĢlangıcında katlanmakta zorlandığı masallar 

artık onun için annenin Ģefkatini, güvenini, korumasını sembolize eder. Ta ki, 

Dünyazad bu konuda kendine yardıma gelene ve ona üç çocuğunu getirene 

kadar.  

 

Sonuç olarak çerçeve masalın baĢlangıcında kadınlara karĢı olumsuz bir yargı 

geliĢtirmiĢ olan ġehriyar‟ın, BGM boyunca “kadının ana, eĢ, kız kardeĢ ve 

kız çocuk olarak varlığını yücelten” (BGM, 2010: XXII) bir antitez geliĢtiren 

ġehrazat tarafından bir farkındalık yolculuğuna çıkarıldığı görülmektedir.  

Eski eĢinin kendisini aldattığını  gördükten sonra kadınlara karĢı büyük bir 



118 

güvensizlik yaĢar. Ancak ġehrazat‟ın anlattığı masallara kulak vererek bu 

güvensizlikten kurtulur yeniden yaĢama sevinci duyar. Bu noktada 

ġehriyar‟ın farkındalık yolculuğu kadınlara güvensizlikten kaynaklanan içsel 

bir yolculuktur ve masallar fiziksel bir eylem olmaksızın onun 

olgunlaĢmasında önemli kurgusal izleklerlerdir.  

 

 

 



119 

BÖLÜM 3 

 

BĠR KAHRAMAN OLARAK ġEHRĠYAR‟IN SONSUZ YOLCULUĞU 

 

3.1. Yola ÇıkıĢ 

 

YaĢam insan için iniĢli çıkıĢlı bir özelliğe sahiptir. ĠniĢlere geldiğinde kiĢi 

genellikle kendini sorgulamaya, yaĢadığı hayatı algılamaya ve geleceği 

hakkında birtakım sorular sormaya baĢlamaktadır. Bu süreci genellikle 

bulunduğu çevreden, örneğin evin bir baĢka odası ya da baĢka bir ev gibi, 

uzaklaĢarak gerçekleĢtirmektedir. Masallar dünyasında bu durum, oldukça 

farklılaĢabilir. Örneğin, evin farklı bir odası bilinmeyen, kimsenin gidip 

görmediği sihirli bir belde olabilirken, kahramanın karĢılaĢtığı problemler 

ejderhalarla, devlerle ifade edilebilmektedir. Ya da örneğin günlük hayatta 

karĢılaĢılan küçük bir anlaĢmazlık masallarda devlere, ejderhalara karĢı 

giriĢilen büyük mücadelelere dönüĢebilir. KiĢinin karĢılaĢtığı problemlerle 

ilgili bu düĢünme sürecine yolculuk, bu yolculuğu gerçekleĢtirip dönüĢte 

farkındalığı geliĢmiĢ olan kiĢiye kahraman denilmektedir. Sonsuz sıfatı ise bu 

sürecin insanoğlunun hayatında sürekli tekrarlanan bir olgu olduğuna iĢaret 

etmektedir.  

 



120 

Kahraman bulunduğu kısır duygulardan kurtulup sonsuzluğa namzet olan 

kiĢidir. Onun için önemli olan içinde bulunulan zaman değil gelecek 

zamandır. Gelecek zaman içerisinde barındırdığı umut ile kahramana içinde 

bulunduğu durumdan çok daha fazlasını vaat etmektedir. Carol S. Pearson, 

“Ġnsanları bir yolculuğa çıkaran Ģey, çoğunlukla sevgiye ve zenginliğe (ya da 

her ikisine birden) ulaĢmanın mümkün olabileceği umududur” (Pearson, 

2003: 79) demektedir. Bu noktada kahraman için yolculuk, bir problemin var 

olduğuna ve çözülmesi gerektiğine inandığı, bu problemin getirdiği 

sorumluluğu üstlendiği ve kararını verdiği yerde baĢlamaktadır. Artık hem 

psikolojik hem de fiziksel olarak bu sürece hazırdır.  

 

Kahramanın yolculuğa çıkıĢı bir çağrıyı gerektirmektedir. Bu çağrı doğrudan 

yapılabileceği gibi kiĢinin isteminin dıĢında zorunlu da olabilmektedir. 

Kahraman için yolculuğa çıkma bölümü en az diğer bölümler kadar zordur, 

bunun için gerekli bir zamanın ve Ģartların olması gerekmektedir. Yola 

çıkıĢın gerekli olduğu durumda kahramanın bulunduğu yerden ayrılıĢı ondaki 

değiĢim sürecinin de ilk basamağını oluĢturmaktadır. Kahramana bu sürecin 

baĢında iki seçenek sunulmaktadır: ya bulunduğu yeri terk edecek ve 

mücadele edecek ya da çağrıya kulaklarını tıkayacak. Kahraman yolculuğa 

çıkana kadar güvendiği bir ortamda bulunuyorsa yolculuk elbette ki bu rahat 

ve güvenli ortamın son bulması demektir. Yola çıkıĢ için gerekli neden 

zorunlu ve sıkıntılı bir durum olabileceği durumlarda ise kahramanın 



121 

istemeyerek de olsa bu yolculuğu gerçekleĢtirdiği görülmektedir. Bulunduğu 

durumda hoĢnutsuzluk yaĢayan, mutlu olmayan ya da ilgilenilen iĢlerle ilgili 

tıkanıklık yaĢanılan durumlarda ortaya çıkan sıkıntı ya da yalnızlık gibi 

duygular kahramana yola çıkma zamanının geliĢini hatırlatmaktadır. Bu 

durumlarda gözünü budaktan sakınmayan gerçek kahraman bütün riskleri 

göze alarak yolculuğa çıkmaktadır.  

 

Kahramanın yolculuğa çıkıĢı kendisinde eksikliğini hissettiği bir Ģeyi, bir 

bilgiyi bulmak ve ona eriĢmek için de olabilir. Bu Ģeye ya da bilgiye eriĢen 

kiĢi artık eski kiĢi değildir. Özellikle ruhsal açıdan bir eksiklik yaĢıyorsa onu 

elde ettikten sonra kahramanın psikolojik bir değiĢim yaĢadığı görülmektedir. 

Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu (2010) isimli eserinde kahramanın 

yolculuğa çıkıĢındaki bu gerekçeyi Ģu Ģekilde özetlemektedir:  

 

“Monomitin karmaĢık kahramanı sıra dıĢı yetenekleri olan bir kiĢidir. 

Sıkça toplumu tarafından ödüllendirilir, sık sık tanınmaz ya da 

reddedilir. O ve/veya kendi içinde bulunduğu dünya simgesel bir 

eksiklik duymaktadır. Peri masallarında bu belli bir altın yüzüğün 

yokluğu kadar hafif olabilirken, kıyamet tasavvurunda bütün dünya 

fiziksel ve ruhsal yaĢamı yıkıma uğramıĢ ya da uğrama noktasına 

gelmiĢ olarak gösterilebilir.” (Campbell, 2010: 49) 

 



122 

BGM‟de kahramanın yolculuğa baĢlaması ile bilinçsizlik durumu arasında 

bir paralellik vardır. Kahraman ancak yolculuktan sonra bir bilince (benlik) 

eriĢmektedir. Bu bilinçsizlik durumu masallar boyunca genel olarak cahillik, 

uykusuzluk, unutkanlık, fakirlik, tembellik, çocukluk, ölüm gibi olgularla 

verilmektedir. Bu örneklerin her biri bilinçsizlik durumunu çağrıĢtırdığı gibi 

bunların karĢıtları da bilinçlilik durumunu örneklendirmektedir. Ancak 

bilinçsizlikle ifade edilen durumdan kurtulan kahraman için yolculuk bir 

özgürlüktür. Yola çıkıĢa karar verildiği durumda kahraman artık etrafını bir 

ağ gibi saran problemlerini çözmeye, onları denetimi altına almaya 

baĢlamaktadır.  

 

Yola çıkıĢ kavramı bilinenden bilinmeyene, merkezden çevreye yapılan bir 

yolculuğu çağrıĢtırmaktadır. Aynı Ģekilde dönüĢ de yine merkeze doğru 

gerçekleĢtirilmektedir. Merkeze dönüĢ kahraman için erginleĢmenin, 

olgunlaĢmanın ifadesidir. Mircea Eliade, “Merkez, her Ģeyin öncesinde kutsal 

olanın, mutlak gerçekliğin bölgesidir” (Eliade, 1994: 32) demekte ve Ģöyle 

devam etmektedir: 

 

“Benzer Ģekilde öteki tüm mutlak gerçeklik simgeleri de (yaĢam ve 

ölümsüzlük ağaçları, gençlik çeĢmesi) merkezde bulunmaktadır. 

Merkeze giden yol zorlu bir yoldur. Bu gerçeklik düzeyinde 

doğrulanmaktadır: tapınağın zorluklarla çıkılan katları (sözgelimi 

Borobudur), kutsal mekânlara (Mekke, Hardvar, YeruĢalim) hac 



123 

seferleri; Altın Post Altın Elmalar, Hayat Otu'nu bulmak için giriĢilmiĢ 

kahramanca ve tehlike dolu yolculuklar; labirentlerdeki gezintiler, kendi 

benliğine, varlığının „merkezi‟ne giden yolu arayan kiĢinin karĢılaĢtığı 

zorluklar ve diğer birçokları. Yol zahmetlidir, tehlikelerle doludur, 

çünkü dindıĢı olandan kutsal olana, geçici ve yanıltıcı olandan gerçeklik 

ve ebediyete, ölümden yaĢama, insandan tanrıya geçiĢ ayinidir. Merkeze 

ulaĢmak kutsallaĢmaya, erginleĢmeye [inisiyasyon] hak kazanmaya 

eĢittir; dünün dindıĢı ve yanıltıcı varoluĢunun yerini yeni bir varoluĢ, 

gerçek, kalıcı ve etkin olan yeni bir yaĢam almaktadır.” (Eliade, 1994: 

31) 

 

Yola çıkıĢ için gerekli olan kahramanın rüya alemini terk ederek ya da farklı 

bir ifadeyle bilinçdıĢı bir dünyayı terk ederek bilincin açık olduğu bir 

dünyaya uyanmasıdır. Northrop Frye bilinçle kastedilen Ģeyin yaklaĢık olarak 

“sabahleyin uyandığımızda sahip olduğumuzu düĢündüğümüz Ģey” (Frye, 

2008: 273) olduğunu söylemektedir. Yeni bir dünyaya uyanma fikri ise 

Heraklit tarafından “herkesin kendi logosuna sahip olduğu bir dünyadan 

ortak bir logosun olduğu bir dünyaya geçiĢ” (akt. Frye, 2006: 174) Ģeklinde 

ifade edilmektedir. Böylece kahramanın farkındalığa ulaĢmasının ya da 

bilinçlenmesinin içinde uyanılan dünyada kiĢi ben anlayıĢından vazgeçerek 

toplumsal ben dünyasına açılması olarak tanımlanması mümkündür. Bu, 

Campbell‟ın Evelyn Underhill‟ın A Study of the Nature and Development of 

Man‟s Spiritual Consciousness isimli kitabından alıntıladığı Ģekliyle 

“benliğin uyanması”dır (akt. Campbell, 2010: 65). Benliğin uyanması için 



124 

gerekli olan uyaranların ortaya çıkıĢı ise maceraya çağrı olarak 

nitelendirilmektedir. 

 

Yola çıkıĢ kiĢinin içinde bulunduğu dünyadan uzaklaĢmasını 

gerektirmektedir. Bu dünya bir konformizm olarak görülebileceği gibi 

kahraman açısından uzaklaĢılması gereken bir yeri de ifade edebilir. Ancak 

kahraman için eski alıĢkanlıklarının yer ettiği ve konformizm duygusu 

barındıran bir dünyanın terk edilmesi daha zor olabilir.  

 

Ġlhan BaĢgöz Türkülü Aşk Hikâyeleri isimli kitabında Jung‟un yola çıkıĢ 

olarak belirttiği kısmı anlatının baĢlangıç birimi olarak ifade etmektedir 

(BaĢgöz, 2012: 74). Bu kısımda kahramanın ailesi ve kendisi hakkında bilgi 

verilmektedir. BGM‟de baĢlangıç kısmının birkaç masalda çocuksuzluk 

motifiyle baĢladığı görülmektedir. Bu masallarda kahraman ile babası 

üzerinde durulduktan sonra kahramanın yolculuğa çıkıĢının nedenleri izah 

edilmektedir. Kahramanın annesi ya da kız kardeĢleri üzerinde masalın 

ilerleyen kısmında durulacak bile olsa baĢlangıç kısmında onlarla ilgili çok 

az bilgi verilmektedir. Kahramanın uzaklaĢması gereken yer bir konformizm 

teĢkil ediyorsa bu aile ile özellikle de anne ile sembolleĢtirilmektedir. 

Clarissa Estés, Kurtlarla Koşan Kadınlar (2013) isimli eserinde bu bölümü 

Fazla İyi Annenin Ölmesine İzin Vermek baĢlığı altında ele almaktadır. Bir 

kadının (Estés‟in yalnızca kadın erginliğini ele aldığı bölümde ben bunu 



125 

erkek ve kadın kahraman olarak ele alacağım) bu bölümdeki ödevlerinin 

Ģunlar olduğunu söylemektedir:  

 

“Her zaman gözeten, yanında olan, koruyucu annenin, kiĢinin 

gelecekteki içgüdüsel hayatında en önemli rehberlik görevini 

üstlenmeye uygun olmadığını kabul etmek (fazla iyi anne ölür). Tek 

baĢına olma görevini üstlenmek; tehlike, entrika, politika konusunda 

kendi bilincini geliĢtirmek. Kendi kendine, kendisi için uyanık olmak. 

Ölmesi gerekenin ölmesine izin vermek. Fazla iyi anne ölürken, yeni 

kadın (kahraman) doğar.” (Estés, 2013: 94) 

 

Yolculuk, kahramanın tek baĢına kalmasıyla anlam kazanmaktadır. 

BaĢlangıçtaki korkularına karĢın mutlu bir sona ulaĢmak için tehlikeli bir 

yolculuğu göze alan kahraman, önceki benliğinin öldüğünü ve yeni bir kiĢi 

olarak doğacağını bilmelidir. Kahramanın yeni bir kiĢi olarak doğması, 

geçmiĢle olan tüm bağlarını koparması demektir. Özellikle de annesi ile. 

Frye, “ebeveynlerimizden anne, doğmak için kendisini terk etmemiz 

gerekendir.” (Frye, 2006: 173) diyerek farkındalık yolculuğuna çıkmak için 

annenin terkedilmesi gereken kiĢi olduğunu söylemektedir. Kahraman ancak 

annesiyle özdeĢleĢen güven veren rahatlığı kaybederse sorumluluk alacak ve 

yola çıkarak ulaĢmayı göze aldığı hedeflerini gerçekleĢtirecektir. Ancak 

kahramanın her zaman için böyle bir sorumluluk almaya gönüllü olduğu 



126 

söylenemez. Saydam, kahramanın bu durumunu anomi olarak ifade 

etmektedir ve bu terimi Ģu Ģekilde açıklamaktadır: 

 

“Anneden (doğadan) ayrılma- ayrıĢma, o ana dek geçerli olan normatif 

profillerin de çözülmesi demektir. Bildik düzenin kaybında (normatif 

vakum) belirsizlik ve güvensizlik baskın olan yaĢantıdır (anomi). 

„Anomi‟ terimi, bireylerin dıĢ gerçekliğin normlarına uygun davranıĢ 

modelleri bulamama durumunu tanımlar. AlıĢılmadık, henüz 

tanımlanmamıĢ, yabancı ortamda kiĢiler, konumlarının gerektirdiği 

davranıĢ modeli ve kurallarını özümseyip uygulamaya koyamadıkları 

ve dolayısıyla davranıĢlarının „doğru‟ olduğu konusunda kuĢkuda 

kaldıkları sürece „anomik‟ durumdadırlar.” (Saydam, 2011: 166-167) 

 

Yolculuğa çıkıĢ kahramanın iradesinin dıĢında gerçekleĢtiğinde olağanüstü 

bir sebeple karĢılaĢılmaktadır. Bu durumda kahraman yolculuğun içine itilir, 

artık onun için geri dönüĢ mümkün değildir. Çıktığı yolu tamamlamalıdır. 

Kahraman yolculuğa her zaman bilinçli olarak çıkmayabilir. Artık eski hâline 

dönemeyen kahraman için yeni hâl bir zorunluluktur ve yolculuğu devam 

etmesini gerektirmektedir. Bu noktada çerçeve masalda ġehriyar‟ın 

yolculuğunun zorunlu olduğunu söylemek mümkündür. Hükümdar Şehriyar 

ile Kardeşi Hükümdar Şahzaman‟ın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 19-25) 

hükümdar ġahzaman eĢinin kendisini aldattığını görür görmez hem eĢini hem 

de eĢiyle birlikte olan zenci adamı öldürür. ġehriyar‟ın ise eĢinin kendisini 



127 

aldattığını görünce onu öldürmektense kendisinden daha kötü durumda olan 

birini bulmak için kardeĢini ikna etmeye çalıĢtığı görülür. KardeĢiyle çıktığı 

yolculuğun sonunda bir ecinninin bile kadınların ihanetinden kendisini 

kurtaramayacak durumda oluĢundan yola çıkarak, problemi genelleyip bütün 

kadınlara mâl eder. Sorunla yüzleĢmektense sadakatsiz olduğuna inandığı 

bütün kadınlarla önce bir gece geçirmek ve ardından onları öldürmek 

ġehriyar için kolay bir yoldur.  



128 

 

 

3.1.1. Maceraya Çağrı 

 

Yolculuğun “ayrılıĢ evresi” simgesel bir çağrı ile baĢlamaktadır. Kahramanın 

gerçeklerle yüzleĢmesi için gerekli ortamı görünür kılan maceraya çağrı, “her 

zaman bir dönüĢümün-tamamlandığında bir ölüme ve doğuma eĢitlenen bir 

ruhsal geçiĢ anı ya da ayininin- gizemiyle perdeyi kaldırır”, “beklenmedik bir 

dünyayı ortaya çıkarır” (Campbell, 2010: 65).  

 

YaĢam enerjisi değiĢen kahraman için yer ettiği dünyanın kısır bir döngü 

sergilemesi onu yeni bir baĢlangıç için ister istemez hazır hale getirmektedir. 

Böyle bir durumda önemsiz gibi görünen herhangi bir Ģey bile kahramanın 

yeni bir baĢlangıç yapmasını olanaklı kılabilir. 

 

Campbell, eserinde maceraya çağrıyı üç baĢlık altında toplamaktadır: 1. 

Kahraman bir gereksinim ile zorlanıp kendiliğinden yola düĢebilir. 2. Yetkili 

bir kiĢi tarafından yolculuğa çıkarılabilir. 3. Raslantı ya da yanlıĢlık sonucu 

kendini serüvene atılmıĢ da bulabilir (Gökeri, 1979: 64). Tezde çerçeve 

masalda kullanılan baĢlangıç formelleri dikkate alınarak maceraya çağrı 

bölümü ĢekillendirilmiĢtir. Bu formellerin altında yatan baĢlıca izlek 

kendiliğin kaybıdır. 



129 

3.1.1.1. Fakirlik 

 

Kahramanın zorunlu olarak çıktığı yolculukların anlatıldığı masalların bir 

kısmının baĢlangıç aĢamasını fakirlik konusu oluĢturmaktadır. Bu baĢlangıca 

sahip masallarda kahramanı fakirliğe düĢüren sebep daha çok babasının 

ölümüdür. Zengin bir mal varlığına sahip babanın ölümünün ardından o 

zamana kadar sefahat içinde yaĢayan oğlu için hayatta varolma mücadelesi 

baĢlamaktadır. Christopher Vogler‟in ifadesi ile masallar “tamamlanmıĢlık 

arayıĢı, bütünlük mücadelesi hakkındadır ve genellikle aile üyelerinden 

birinin eksilmesi öyküyü harekete geçirir. Eksik parçayı tamamlama 

gereksinimi, öyküyü „onlar ermiĢ muradına…‟ noktasına doğru sürükler.” 

(Vogler, 2014: 147). Yolculuk babanın kaybedilmesi, oğlunun yeterli 

farkındalık düzeyine sahip olmadığı için mirasına sahip çıkamaması ve fakir 

düĢmesi Ģeklinde devam etmektedir. Bu süreçte çevresindekilerin 

nasihatlerine kulak asmaması da kahramanın içine düĢtüğü yalnızlığı 

pekiĢtirmekte, yolculuk için uygun ortam oluĢturmaktadır. 

  

Masallar, dinleyicisine kısa zamanda bilinçdıĢının verilerini sunan 

anlatılardır. Bu özelliği sebebiyle bir masalın değindiği bütün olayların bir 

anlamının olduğu sonucuna varılabilir. Bu noktada çerçeve masalda ilk 

olarak hükümdar bir babanın Ģanlı tarihinden bahsedilmesi önemlidir. 

Çerçeve masalda ġehriyar ve ġahzaman‟ın babası zamanında büyük bir rahat 



130 

ve lüks içinde yaĢayan halkın, oğulları döneminde bakire kıyımı örneğinden 

de hareketle büyük bir sefahate düĢtüğü görülmektedir. Bu Ģanlı geçmiĢi, 

bütünselliğin bir örneği olarak okumak mümkündür. Masalda verilen bu 

sahneler babanın yaĢadığı dönemdeki bütünselliğe iĢaret ederken bu 

bütünselliğin onun ölümünün ardından oğulların baĢa geçtiği dönemde 

parçalandığı görülmektedir. Son sahnede ise baĢlangıçtaki bütünselliğe tekrar 

ulaĢılmaktadır (bu sefer hükümdar baba ġehrazat‟ın babasıdır). Diğer bir 

deyiĢle çerçeve masalda baba ve onunla geçirilen zaman kendiliğin bir 

ifadesidir. Bu sahnede dikkat edilmesi gereken Ģey, sahnenin geliĢme 

bölümünün ya da bütünselliğin bozulmasının babanın ölümü ile verilmiĢ 

olmasıdır. Babanın kaybı, psikolojik olarak kendiliğin kaybının bir iĢaretidir. 

Bu baĢlangıca sahip masalların ilerleyen sahnelerinde somut olarak babanın 

yok oluĢu “simgesel konumdan imgesel konuma geriletilerek -

ruhanileĢtirilerek- tanrı ile yer değiĢtirildiği” (Demirci, 2006: 55) 

görülmektedir. Böylece bu sahnelerde yitirilmiĢ kendiliği tekrar ele geçirmek 

için takip edilen izleklerin kahramanın babasıyla ilgili olması bu imgesel 

konumun sınırlarının çizilmesinde ayrıca önemlidir.  

 

Fakirlikle baĢlayan masallarda baba hem maddi hem de ruhsal olarak önemli 

bir noktada yer almaktadır. Bu noktada masallarda fakirliğin kahramanın 

maddi ve ruhsal durumunu derinden etkileyen önemli bir figür olduğu 

görülmektedir. Erkek için babanın ölümü yeni sorumlulukların da bir 



131 

habercisidir. Babası hayatta iken çocuk olan (farkındalık açısından) 

kahraman için babanın ölümü yeni sorumluluklarla onun erkek (sorumluluk 

alan bir birey) olarak yeniden doğumunu sağlamaktadır. Bu tür masallarda 

babası ölen kahraman, bir müddet eski hayatına devam etse de babasının 

bıraktığı bütün mirası tüketmesinin ardından, çoğunlukla arkadaĢlarının 

kendisine sırtlarını dönmesiyle zorunlu bir yolculuğa çıkmaktadır. Artık 

babasının ölümü ve arkadaĢlarının onu terk etmesiyle tek baĢına kalan 

kahraman bu yolculukta gerçeklerle yüz yüze gelmiĢ, kendi gücünün farkına 

varmaya baĢlamıĢtır. 

 

Fakirlik, kiĢinin ihtiyaç duyduğu maddi-manevi bütün unsurlardan mahrum 

olması demektir. KiĢinin fakirliğe düĢmesi onun maddi olduğu kadar ruhsal 

düzeninde de bir eksikliğe yol açacağı için ayrıca incelemesi gereken bir 

husustur. Bu sebeple çalıĢmanın bu kısmında fakirlik yalnızca maddi açıdan 

bir eksiklik değil ruhsal bir eksiklik Ģeklinde de ele alınmıĢtır. Örnekler ise 

bununla tutarlı olarak güvensizlik, cahillik, tembellik, cesaretsizlik gibi 

olgularla ifade edilmeye çalıĢılmıĢtır. 

 

Ruhsal fakirliği Estés, “ruhun niteliklerinin (yaratıcılık, duygusal farkındalık 

ve diğer içgüdüsel yeteneklerin) açlığı” (Estés, 2013: 259) olarak ifade 

etmektedir. Bir masal kahramanı için ruhsal eksikliği cesaret eksikliği, güven 

eksikliği, sevgi eksikliği ve benzeri örneklerle okumak mümkün olabilir. Bu 



132 

durumda kahraman maceraya baĢlamak için ya gerekli olan cesareti 

gösterememekte ya da içinde bulunduğu anlık durumla aslında olan 

kiĢiliğinden daha farklı bir davranıĢ sergileyebilmektedir. Estés ikinci 

durumdaki kiĢi için “hiçbir zaman pastörize süt dıĢında bir Ģey içilmesine izin 

verilmeyen” bir kadını örnek vermekte ve Ģöyle devam etmektedir: “özgür 

bırakıldığında dikkatli olun! Birdenbire ne kadar çok içerse içsin erik cini ona 

yetmeyebilir, sarhoĢ bir gemici gibi sere serpe yatabilir…” (Estés, 2013: 

259). Çerçeve masalda ruhsal fakirliğin (bu olguyu Estés ruhsal kıtlık 

Ģeklinde ifadelendirilir) babanın ölümünün ardından beliren kaygı 

ansiyetisinin bir ürünü olduğunu söylemek mümkündür. ġehriyar‟ın babasını 

kaybetmesi ile baĢlayan bu ansiyeteyi eĢinin kendisini aldatmasıyla beliren 

sahnede içe yansıttığı görülür. Jung, içe yansıtmanın kiĢide iki sonuca neden 

olduğunu söylemektedir:  

 

“Ġçe yansıtmada gülünç bir Ģekilde, kendi kendini tanrısallaĢtırma ya da 

manevi bakımdan iĢkence çektirme söz konusudur. Her iki durumda da 

yapılan hata, ortak bilinçdıĢının içeriklerini bir kiĢiye atfetmektir. Bu 

Ģekilde kendini ya da eĢini ya tanrı ya da Ģeytan durumuna 

koymaktadır.” (Jung, 2006: 149) 

 

Bu noktada ġehriyar için babanın kaybedilmesinin akabinde beliren durumu 

iç-dıĢ, parça-bütün diyalektiği bağlamında kendiliğin kaybı ya da 

Demirci‟nin ifadesi ile “bilinçdıĢı deviniminin kontrolden çıkması”yla 



133 

(Demirci, 2006: 118) beliren ruhsal fakirlik olarak okumak mümkündür. 

ġehriyar babasının kaybettikten sonra beliren kaygıyı, önce eĢi ve daha sonra 

bütün kadınları “ĢeytanlaĢtırdığı” sahnede ortaya koymaktadır. Daha açık bir 

ifadeyle onun kaygısının asıl sebebi kendi denetimi altında bulunan, kendi 

Ģekillendirdiği, yönettiği “hayatını ve tutkulu yaĢam gücünü kaybetmesi”dir 

(Estés, 2013: 248).  

 

Çerçeve masalda, yolculuğun baĢlamasına neden olan güven eksikliği, 

Uyanık Uykucu Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1970-2022) maddi anlamda 

fakirliğin getirdiği bir unsurdur. Masalın baĢlangıcında Ebu‟l Hasan babası 

öldükten sonra arkadaĢlarıyla birlikte kendine kalan mirası bitirir. Fakir 

kalınca arkadaĢlarından yardım ister. Ancak hiçbir arkadaĢı ona yardım 

etmez. Bunun üzerine Hasan bir daha hiçbir tanıdığını evine almayacağına, 

onlarla arkadaĢlık yapmayacağına kendi kendine söz verir. Bu sözünü de 

gelen misafirlerine Ģöyle açıklamaktadır:  

 

“Ey konuğum, bil ki bu kentte, Allah‟tan baĢka kimsenin tanımadığı 

seni evime çağırmıĢsam, beni bu tarzda davranmaya iten nedenler 

olduğu içindir. Ama ademoğulları içinde en hoĢu ve en tatlısı da olsa, 

aynı yabancıyla üst üste iki gün düĢüp kalkmamaya yemin etmiĢimdir. 

Bundan dolayı Ģimdi senden ayrılmak zorundayım; hatta eğer Bağdat 

Caddelerinde bana yeniden rastlarsan, senden baĢımı çevirmeye beni 



134 

zorlamaman için, beni tanımaz gibi görünmeni rica ediyorum!” (BGM, 

2012: 1970)  

 

Konusu bu Ģekilde baĢlayan masalın ġehriyar‟ın hikâyesiyle ortak olan 

noktaları vardır. ġehriyar, eĢi tarafından ihanete uğramıĢtır. Ebu‟l Hasan ise 

arkadaĢları tarafından. ġehriyar, ihanetin ardından asla kadınlara güvenemez 

ve tanımadığı kadınlarla ancak bir gece birlikte olduktan sonra onları öldürür. 

Ebu‟l Hasan ise her gece Bağdat köprüsü üzerinde bekleyerek Ģehre gelmiĢ 

yabancıları evine misafir eder. Ertesi gün ise onları evinden uğurlar ve bir 

daha da onlarla bir araya gelmez.  

 

Masaldaki köprü motifi kahramanın içinde bulunduğu anomiyi ifade 

etmektedir. Hayal kırıklığının beraberinde getirdiği bu geçiĢ dönemi, 

kahramanın bir karar safhasında olduğunun da iĢaretlerini taĢımaktadır. 

Saydam, köprünün geçiĢ dönemi ile iliĢkisine Ģu Ģekilde değinmektedir: 

 

“„Köprü‟ yaĢam içindeki her türlü geçiĢ dönemi ve yolunu da 

sembolize eder. Bu geçiĢ zorunlu bir geçiĢ olabilir, ya da bir karar 

vermeyi ve inisiyatif kullanımını gerektirebilir. Köprünün iki (beri ve 

öte) yanı birbirinden farklı ve ayrıdır. GeçiĢ genel yaĢam tarzının ve 

koĢullarının değiĢimi ile birlikte olacaktır; bir dönüm noktasıdır. 

…Köprü, „beri‟ ile „öte‟ arasında bir geçiĢ yoludur. Bu geçiĢ, ana 

rahminden çıkma, yani doğum, ya da ana rahmine (öte dünyaya) dönüĢ, 

yani ölüm gibi ilksel anlamlar taĢıyabilir. Burada „doğum‟ ve „ölümle‟ 



135 

kastedilen, biyolojik olaylardan, yani beden‟in doğumu/ ölümünden 

çok, bilincin doğumu/tomurcuklanması ve bilincin ölümü/ 

dağılmasıdır.” (Saydam, 2011: 167)  

 

Bu masallarda dikkat çeken önemli noktalardan biri masalların cinsiyet 

temelli okunmasını gerekli kılmaktadır. Bu baĢlangıca sahip masallarda 

yolculuk fikri babanın ölümünün ardından neslin devam ettiricisi erkek 

temelli anlatılmaktadır. BGM‟de ana kahramanı erkek olan masalların 

hiçbirinde babasının ölümünden sonra yoklukla mücadele eden bir kadın 

kahramana rastlanmamıĢtır. Ancak fakirliğin temel konuyu oluĢturduğu 

masallarda erkek kahramanı destekleyen kadınlar yer almaktadır. Diğer bir 

ifade ile bu masallarda kadınlar asla özne değildir, ancak nesne olabilir. Fakir 

düĢen erkeğin yolculuğunda yanında olan kadınlar ise erkeğin annesi ya da 

kızkardeĢi değil, daha çok sevdiği kadındır. Bu kadınlar erkeğe karĢı oldukça 

sadık, bağlı; hatta zor durumlarda sahip olduğu becerilerle erkeği 

destekleyecek kadar fedakardır.  

 

Enisü‟l Celis ve Ali Nur‟un Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 357-442) babasının 

ölümünden sonra Ali Nur‟un büyük bir savurganlık içinde olduğu görülür. 

Masalda kâhyası, Ali Nur‟u savurgan olmaması konusunda uyarır: “Ey 

efendim, aĢırı cömertliğin zarar vereceğini ve gereğinden fazla hediye 

vermenin zenginliği eritip bitireceğini bilmez misin? Vermekten hiç endiĢe 



136 

duymayanın fakirleĢmeye mahkûm olduğunu hiç düĢünmez misin?” (BGM, 

2012: 374). Ancak bu uyarıları dikkate almayan Ali Nur, savurganlığa devam 

eder. Bu durum Ali Nur‟un dostları için ziyafet verdiği bir güne kadar devam 

eder. O gün kâhyası Ali Nur‟a iflas ettiğini haber verir. Bunu duyan 

arkadaĢları ise Ali Nur‟un kendilerinden para isteme ihtimaline karĢı ziyafeti 

terk ederler. Sonraki günlerde Ali Nur, tek tek arkadaĢlarının kapısına 

giderek yardım ister ancak karĢılaĢtığı durum olumsuzdur. Bunun üzerine 

kendi kendine Ģu dizeyi okur: “Daha henüz kapının önündeydim ki, boĢluğun 

sesini duydum; içinde oturanların hepsi kaçmıĢtı, cömertlikleri benim 

yüzümden sınanır diye!” (BGM, 2012: 378). Bir baĢka gün ise karĢılaĢtığı 

olumsuzluk yüzünden Ģu dizeleri okumaktadır: 

 

“Rahata kavuĢmuĢ insan, ağaç gibidir; meyveli iken herkes onu 

çevreler, ama meyveleri düĢünce, daha iyi bir ağaç aramak üzere 

herkes dağılır. Çağımızın tüm çocukları aynı derde uğramıĢtır; çünkü 

bulaĢmaktan korunmuĢ bir tekine bile rastlamadım.” (BGM, 2012: 

378) 

 

Fakirliğin sınırındaki Ali Nur, Enisü‟l Celis‟in isteği üzerine onu esir 

pazarına götürüp satmaya karar verir. Ancak babasının eski hasımlarından 

olan vezirin oyunuyla esireye çok az bir para verilir. Bunu hazmedemeyen 

Ali Nur, veziri orada döverek eve gelir. Ancak vezir durumu sultana 

bildirince sultanın askerleri onun evini yıkmak, kendisini de cezalandırmak 



137 

üzere yola çıkarlar. Eski arkadaĢlarından biri Ali Nur‟a durumu bildirip 

yolculuk için onu teĢvik eder: 

 

“Özgür ruhun için, bağlanıp zulüm göreceğine ve sert köleliğin acısını 

çekeceğine inanıyorsan, onu kökünden sök ve kaç! Uzaklara uç, bırak 

kentlerde binalar onları inĢa ettirenlerin üzerlerine çöksün! Hey dostum, 

Allah‟ın geniĢ ve sonsuz toprakları üzerinde kendi ülkenden baĢka 

ülkeler bulursun! Ama baĢka can bulamazsın!” (BGM, 2012: 387) 

 

Enisü‟l Celis ile birlikte Bağdat‟a Harun ReĢit‟in sarayına gelen Ali Nur, onu 

balıkçı kılığına bürünmüĢ olarak bulur. Harun ReĢit‟i tanımadan ona 

yolculuğa çıkıĢ hikâyesini Ģu dizelerle anlatır: 

 

“Dostum, rahat yatağımdan kaçtım! Ve doğduğum yerden öylesine 

uzaklaĢtım ki, ruhumu keder doldurdu! Bilesin ki, bir babam vardı çok 

sevdiğim, bence babaların en tatlısı! Artık yanımda değil o! Ve sadece 

mezar ona sığınak olmuĢ! O zamandan beri, dertler ve felaketler beni 

öylesine ezdi ki, bundan içim parçalandı ve yüreğim unufak oldu. 

Sağlığında babam bana, güzeller içinden bir güzel seçti; dal gibi narin, 

hafif bir rüzgârın eğip büktüğü, dalgalandırdığı dal gibi usul boylu! 

Onu sevdim, tutkuyla sevdim ve onun uğrunda babamın bana bıraktığı 

serveti yiyip tükettim; onu, hızlı koĢan atlarımdan en sevdiğime 

yeğlercesine sevdim. Ama herĢeyimi tükettiğim günün birinde, esir 

pazarının yolunu tuttum. Ben ki ayrılık acısını tüm kederlerden üstün 

tutardım. Tellallar pazarda onu övdüler, ona değer biçtiler! Ama birden 



138 

yaĢlı bir sefih, ona sahip olmak için fiyat arttırmak isteyenleri engelledi. 

Bu nefret uyandıran ihtiyarı görünce, hiddet beni pençesine aldı ve 

esiremi elinden tutup pazardan uzaklaĢtırmak istedim. Ama ihtiyar sefih 

hırsını doyurmak için yüreği cehennem ateĢiyle dolu karĢı çıkınca 

kendimi tutamayıp sağ elimle suratına bir yumruk indirdim, sol elimle 

de tekrarladım. Beni yiyip bitiren hiddeti onda yatıĢtırdım. Sonra da 

yakalanmak korkusuyla, düĢmanımın belasından kurtulmak için acele 

evime sığındım. Kentin hükümdarı, tutuklanıp hapse konulmam için 

emir verdi. ĠĢte tam o sırada değerbilir genç ve yakıĢıklı bir mabeynci 

koĢup geldi; ve bana, beni kıskananların düzeninden kurtulmak için, 

hemen uzağa kaçmamı bildirdi. Ben de dostumu yanıma alarak gecenin 

kanatlarına sığındım; birlikte kentimizden kaçtık ve Bağdat‟a doğru yol 

aldık. Ve Ģimdi ey balıkçı! Bu güzel dostumdan baĢka hiçbir hazinem 

yok! …” (BGM, 2012: 409) 

 

BGM‟de yer alan pek çok masalda baba, kahramanın bağlı olduğu ya da 

doğduğu andan itibaren içinde yaĢadığı yeri de ifade etmektedir. Bu yüzden 

masallarda kahramanın yolculuğuna, babası haricinde kardeĢleri ya da 

annesiyle olan olumsuz münasebeti de sebep olabilmektedir. Böyle bir 

durumda kahramanın yola çıkıĢ gerekçesi güven eksikliği Ģeklinde 

okunabilir. Vezir Nurettin, Kardeşi Vezir Şemsettin ve Hasan Bedrettin‟in 

Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 172-234) Vezir Nurettin kardeĢiyle aralarında 

geçen tartıĢmadan dolayı gece uyuyamaz. Erkenden kalkar, abdest alıp sabah 

namazını kıldıktan sonra dolabına yönelip oradan kendisi hakkında 



139 

kardeĢinin aĢağılayıcı sözlerini ve maruz kaldığı hakareti aklından hiç 

çıkarmayarak, altın dolu bir heybe alır; aklına gelen Ģu dizeleri okumaya 

baĢlar:  

 

“Yola çık, dostum! Her Ģeyi bırak ve yola çık! Terk ettiğin dostlar 

yerine pekâlâ baĢkalarını bulursun! Git! Evden çık ve çadırı kur! 

Çadırda yat, kalk! YaĢamın zevkleri orada sadece oradadır! Uygar ve 

dayanıklı meskenlerde, sıcaklık yoktur asla! Ġnan bana! Yurdundan 

kaç! Yurdunun toprağından köklerini sök! Ve yabancı ülkelere yerleĢ! 

Dinle! Durgun su çürüyüp kokar! Yine de akıntıya dönüĢürse, 

kokuĢmuĢluğundan kurtulabilir! Yoksa baĢka türlü iyileĢemez! 

Dolunayken ayı gözledim; ıĢıktan gözlerinin sayısını öğrendim! Ama 

boĢluktaki donanım turlarını izlemek zahmetine katlanmasaydım, her 

semtinin gözleri, bana yönelen o gözleri tanıyabilir miydim? Ya 

arslan? Tıkız ormandan çıkmasaydım, arslanı sürüp avlayabilir 

miydim? Ya ok? Yaya bağlı olsa, yaralayıcı olabilir miydi? Ya altın ya 

da gümüĢ? Maden damarlarından çıkmasaydılar, değersiz bir koz 

olmayacaklar mıydı? Ve uyumlu uda gelince! Onu bilirsin! Ona Ģekil 

vermek üzere, iĢçisi, ağacını, topraktan kökleyip çıkarmasaydı, 

oduncuya odun olurdu! Terk et ülkeni sen de! Tepelere çıkarsın! Ama 

toprağına bağlı kalırsan yükseklere asla ulaĢamazsın!” (BGM, 2012: 

175) 

 

BGM‟de bir kısım masalların baĢlangıcını ölümünden önce babasının oğluna 

verdiği nasihatler içermektedir. Bu nasihatleri kendiliğin yeniden ele 



140 

geçirilmesi için uyulması gereken yapı taĢları olarak okumak mümkündür. 

Oğlun ilk olarak bu nasihatlere uymamasıyla ortaya çıkan dengesizliği 

“toplumla bütünleĢen daha geliĢkin bir süperegodan yoksun” (Demirci, 2006: 

55) kalmasıyla açıklamak mümkündür. Örneğin Güzel Zümrüt İle Şöhret‟in 

Oğlu Alişar‟ın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1202-1263) ġöhret yaĢı ilerlemiĢ ve 

ölümcül bir hastalığa yakalanmıĢtır. Oğlunu yanına çağırarak “Oğlum 

bahtımın çizdiği yolun bitmesine pek bir Ģey kalmadı; dolayısıyla sana bir 

tavsiyede bulunmak istiyorum!” (BGM, 2012: 1203) der. ġöhret‟in, oğlu 

AliĢar‟a tavsiyesi ise Ģöyledir:  

 

“Sana asla kimseyle iliĢki kurmamanı ve herkesle düĢüp kalkmamanı 

öneririm; çünkü bu dünya bir demirci dükkânına benzer; Ģayet ocağın 

ateĢiyle bir yerini yakmıĢ ya da sıçrayan kıvılcımla bir ya da iki gözünü 

yitirmiĢsen seni kuĢkusuz dumanıyla boğar!” (BGM, 2012: 1203) 

 

Ġkinci tavsiyesi “Kimi vakit yapabileceğin bir Ģey olursa, onu iyi yap! 

KarĢılığında minnetin getireceği bir armağan ya da benzeri bir iyilik 

bekleme, oğlum! Ne yazık ki, her gün bir iyilik yapma fırsatı çıkmaz!” 

(BGM, 2012: 1203). Üçüncü nasihat ise kahramanın yola çıkıĢını oluĢturan 

fakirlik sebebiyledir. Babası, AliĢar‟a BGM‟de pek çok örneği görüleceği 

üzere servetine sahip çıkmasına vasiyet eder ve Ģunları ekler:  

 



141 

“Fakirlik zamanımda hiçbir dost tanımamıĢtım; Ģimdiyse kapımda 

kum gibi kaynıyorlar ve iĢtahımı kesiyorlar! Oh! Ne çok yırtıcı 

düĢman kazanmıĢtım servetimi yaparken… Bugün servetim 

azalırken, daha da çok düĢman kazanacağım!” (BGM, 2012: 

1203) 

 

ġöhretin, oğluna dördüncü nasihati “Tecrübeli kiĢilerin nasihatlerini almayı 

ihmal etme! Ve sana nasihat edebileceklerden bunu istemenin, nafile 

olduğuna asla inanma!” (BGM, 2012: 1203) Ģeklindedir. Son nasihati ise 

“[K]endini Ģaraptan sakın! ġarap tüm kötülüklerin nedenidir. Aklını baĢından 

alma tehlikesini taĢır ve seni gülünç ve hor görülen bir nesneye dönüĢtürür.” 

(BGM, 2012: 1203). Bir süre babasının nasihatlerine son derece titiz bir 

Ģekilde riayet eden AliĢar‟ın “babam bana bütün bu serveti bıraktığına göre, 

benden sonra baĢkasının eline geçmemesi için onu kullanmalı, yitip giden 

zamandan ve geçip giden zevkten yararlanmalıyım!” (BGM, 2012: 1203) 

düĢüncesi ile fikrini değiĢtirdiği görülür. Kısa bir süre sonra miras tükenir. 

ġehrazat masalın bu kısmını Ģu Ģekilde anlatır: 

 

“Ve ancak bu duruma gelince tüm ayrıntılarıyla hatalarını açıkça 

görebilmiĢ ve babası ġöhret‟in nasihatlerinin yüceliğini anlayabilmiĢ; 

cömertlikle para yedirdiği dostları, kendilerine sıra gelip AliĢar 

kapılarına uğrayınca, onu baĢtan savmak için her biri bir bahane 

bulmuĢlar” (BGM, 2012: 1203). 

 



142 

Yolculuğun en önemli özelliği kahramanın tek baĢına kalması ile ilgilidir. Bu 

tek baĢına kalıĢ kahramanın kararlarına baĢkalarının karıĢmasını önlemekte; 

ona gerekli cesareti sunmaktadır. Kahraman bu zor süreçte çok büyük 

zorluklarla bir düĢteymiĢçesine tek baĢına karĢılaĢır; ancak yanında kendisine 

yardım edecek birini bulamaz. Bu noktada tek güveneceği kiĢi yine 

kendisidir.  

 

Masalda babanın oğluna verdiği nasihatlerin hepsi bilinçli olmakla ilgili 

ifadelerdir. Bu masalda nasihatlerin tersi düĢünüldüğünde karĢımıza çıkan 

tembellik, fakirlik, sapkın cinsel iliĢki ve Ģarap bilinçsizliğin (farkındalık 

eksikliği) bir göstergesidir. Babası oğluna çıkacağı yaĢam yolculuğunda 

bilinçli, sorumlu davranmasını nasihat ederken AliĢar‟ın geçip giden 

“zevk”ten yararlanmak amacıyla davranıĢlarda bulunduğu görülmektedir. 

Farkındalığın artması ancak fakirliğe düĢtükten sonra en önemlisi de yalnız 

kaldıktan sonra ortaya çıkmaktadır. AliĢar, artık fakirliğin son sınırındayken 

ve arkadaĢları da ondan yüz çevirmiĢken bir esir pazarına uğrar. Orada 

satılan Zümrüt, AliĢar‟dan kendisini satın almasını ister. Tacirin de rızasıyla 

bu durum AliĢar‟a bildirilir. Ancak AliĢar‟ın Zümrüt‟ü alacak parası yoktur. 

Zümrüt, kendisini ve yiyecek bir Ģeyler satın alması için AliĢar‟a para verir. 

AliĢar‟ın yolculuğa çıkıĢı bu Ģekilde doğrudan kendi isteğinin dıĢında 

gerçekleĢmiĢ olur.  

 



143 

Bahtın Anahtarları (BGM, 2012: 2345-2373) isimli masalda fakirlik 

doğrudan zenginliğin karĢılığı olarak ele alınmıĢtır. Masalda yer alan yaĢlı 

Ģeyh, Kahire‟nin en zengin ve en saygın tacirlerinden birinin oğludur. 

Babasının ölümünün ardından evi yanar, gemileri batar ve kendi deyimi ile 

“fakir ve anasından yeni doğmuĢ bir çocuk kadar çıplak, tüm kaynak olarak, 

sadece Tanrı‟nın merhameti ve inanç sahiplerinin acımalarına muhtaç olarak” 

(BGM, 202: 2349) kalır. Bir gün bir Bedevi ile karĢılaĢan ve adı Hasan olan 

yaĢlı Ģeyh, kendini bu adama satar. Bedevi, Hasan‟a bu satıĢın amacını Ģöyle 

açıklamaktadır: 

 

“Pekâlâ, kardeĢim, Ģimdi satılmıĢ olduğuna göre, korkun kalmasın; 

çünkü yaĢamın ve tüm özgürlüğün dokunulmaz kalacaktır. Seni satın 

almakla, ben sadece, giriĢmek istediğim uzun yolculuklar için hoĢ ve 

sadık bir yoldaĢa sahip olmak istedim. Çünkü bilirsin ki, Tanrı‟nın 

lütfunu kendisinden esirgemeyesi Peygamber “Bir arkadaĢ, yol için en 

iyi azıktır” buyurmuĢtur.” (BGM, 2012: 2353) 

 

Bu sözlerden sonra ailesinin gözyaĢlarına rağmen Hasan, efendisi ile birlikte 

yolculuğa çıkar. Masalın ilerleyen bölümlerinde Hasan, Bedevi‟nin yolculuk 

için neden kendisini seçtiğini anlar: “Bedevi‟nin beni satın alıp götürmesinin 

nedeninin, kötü niteliklerini üzerime çekerek altın ve gümüĢ anahtarların 

kederli sahibi kılmak için olduğunu anladım” (BGM, 2012: 2370). 

Kahramanın iç dünyası ile zengin ya da fakir oluĢu arasında bir paralellik 



144 

vardır. Bu noktada “annesinden yeni doğmuĢ gibi çıplak kalmak” ifadesini 

kahramanın iç dünyasının bir yansıması olarak görmek mümkündür. Böylece 

masalların kahramanın içsel bütünlüğünü özetler Ģekilde sonlandığını da 

söylemek mümkündür. Sözgelimi “Eğer kahramanın bilinç devinimi kontrol 

altına alınmıĢsa ve özne baskın konuma getirilmiĢse” (Demirci, 2006: 118) 

masalların sonuç kısmında kahramanın fakirlikten kurtularak zenginleĢtiği 

görülmektedir. ġayet “kahramanın bilinçdıĢı devinimi kontrolden çıkarsa” 

(Demirci, 2006: 118), masalların sonuç kısımlarında kahramanın çeĢitli 

Ģekillerde cezalandırıldığı görülmektedir. O halde bu masal için ikinci 

maddenin geçerli olduğu pekala söylenilebilir.  

 

Fakirliğin doğrudan ekonomik kaynakların eksikliği Ģeklinde ele alındığı 

Karadaki Abdullah İle Denizdeki Abdullah‟ın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 

1703-1726) Karada YaĢar Abdullah onuncu çocuğu için rızık arayıĢındayken 

eĢinin isteği üzerine balık avlamaya gider. Avlanmaya gittiğinde oltasını en 

fazla dört kez denize atan Abdullah o gün yine oltasını suya atar. Ancak bu 

sefer oltasına önce çamur sonra bir eĢek leĢi gelir. Dördüncü kez oltasını suya 

attığında ise karĢısına üst tarafı insan alt tarafı balık olan Denizdeki Abdullah 

çıkar. BGM‟de aynı masal içinde sıklıkla aynı isme sahip kahramanlar 

görülmektedir. Bunlardan biri olan Karadaki Abdullah ile Denizdeki 

Abdullah‟ın Öyküsü‟nde Karadaki Abdullah‟ın aynı isimli bir deniz canlısı 

bulması önemlidir. Denizdeki Abdullah, Karadaki Abdullah‟ın bilinçdıĢını 



145 

ifade etmektedir. Böylece masalı kendi bilinçdıĢını tanımaya baĢlayan 

kahramanın yolculuğu olarak okumak mümkündür. BilinçdıĢıyla uyuĢmuĢ bir 

kahramanın ödülü, bu masalda da örneği görüldüğü üzere hazineler ya da 

değerli madenlerle sembolleĢtirilirken; uyumu yakalayamayanlar için süreç 

bilinçdıĢındaki korkunç yaratıklarla çatıĢmalarla uzatılmaktadır.  

 

Fakirliğin ele alındığı masallarda iyilik-kötülük, asilik-uysallık, 

alçakgönüllülük-diĢbaĢlılık gibi etik değerlerin sorgulanması da ayrıca 

önemlidir. Bu tür masallarda fakir ancak iyi niyetli kahraman 

ödüllendirilirken fakir ancak kötü niyetli kiĢiler cezalandırılmaktadır. 

Fakirliğin bu soyut kavramlarla birlikte ele alındığı en iyi örneklerden biri 

Ebu Kir İle Ebu Sir‟in Öyküsü‟dür (BGM, 2012: 1659-1694). Ġskenderiye 

kentinde yaĢayan ve mesleği berber olan Ebu Sir, fakir olduğundan kimse 

ona tıraĢ olmaz. Ebu Kir ise mesleği boyacılık olan ancak dolandırıcılıkla 

nam salmıĢ biridir. Günün birinde Ebu Kir artık dolandıracak birini 

bulamayınca, bu ününden dolayı mesleğini de yapamayınca, ticaret hayatı 

sona erer. Ebu Kir bu Ģekilde sefalete düĢünce gidip komĢusu berber Ebu 

Sir‟in dükkânının önüne oturur. Ona iĢinin kötü durumundan söz eder. Ebu 

Sir, kendisi de fakir olmasına karĢın, yoksul düĢen birinin sefaletine 

dayanamadığından, onu “KomĢunun komĢuda hakkı vardır! Daha iyi günler 

gelene kadar burada kal, ye ve iç; Tanrının verilerinden yararlan!” (BGM, 

2012: 1661) diye teselli eder. Onu evine alarak uzun bir süre tüm ihtiyaçlarını 



146 

karĢılar. Bir gün berber Ebu Sir, yaĢamın zorluğundan Ebu Kir‟e Ģöyle dert 

yanar: 

 

“KardeĢim! Ben beceriksiz bir berber değilim, mesleğimi iyi bilirim ve 

elim müĢterilerimin baĢı üzerinde yeğnidir. Ama dükkânım fakir 

kendim de yoksul olduğum için kimse gelip bende tıraĢ olmak 

istemiyor! Ancak sabahları, hamamda, kimi hamallar ya da ateĢçiler 

koltuk altlarını kazıtmak ya da kazık tüylerini ağdayla aldırmak için 

beni çağırıyor! Ve bu fakirlerin verdikleri bakır paracıklarla kendimi ve 

seni beslemenin ve boynuma asılı bulunan ailemin ihtiyaçlarını 

sağlamanın üstesinden geliyorum! Ama Allah büyük ve kerimdir!” 

(BGM, 2012: 1661) 

 

Ebu Sir, arkadaĢı olan ve dolandırıcı olarak tanınan bu yüzden de fakir düĢen 

arkadaĢı Ebu Kir‟in teklifiyle mesleğini baĢka bir ülkede yapmaya karar 

verir. Ebu Kir, Sir‟i yolculuğa ikna etmek için Ģairin Ģu sözlerini söyler:  

 

“Ülkede, oturduğun yerleri terk et, büyük umutlar besliyorsan, ruhunu 

geziye çağır! Yeni ülkelerin eĢiğinde seni zevkler, zenginlikler, güzel 

davranıĢlar, bilgi ve seçkin dostluklar beklemektedir! Ve de sana „Uzak 

ülkelerde ne kadar dertler çekecek, kaygılara ve tehlikelere düĢeceksin, 

biliyor musun dostum?‟ derlerse; onlara „Her zaman aynı yerde kalıp 

homurdayan bir böcek gibi, kıskançlar ve casuslar arasında 

yaĢayacaksan, canlı olmaktansa ölmek yeğdir!‟ yanıtını ver!” (BGM, 

2012: 1661) 



147 

 

Böylece, Ebu Sir ve Ebu Kir “daha iyi bahtlar bulmaktan baĢka yapabilecek 

bir Ģeyimiz yoktur!” (BGM, 2012: 1661) diyerek farklı bir ülkeye yol alırlar.  

 

Sonuç olarak, kahramanın karĢılaĢtığı problemler onun bilinçdıĢının bir 

yansımasını sunmaktadır. Bu noktada maddi fakirlik ve bunun sebebini 

oluĢturan babanın ölümü kahramanın bilinçdıĢındaki yetersizliğinin bir 

temsilidir. Masallarda babanın ölümü özellikle erkek olan kahraman için yeni 

sorumlulukları da beraberinde getirmektedir. Parça-bütün iliĢkisi açısından 

ise baba bütünü, oğul ise parçayı temsil etmektedir. Babanın ölümü 

kendiliğin yitirilmesinin bir ürünü olup, kendiliğin tekrar ele geçirilmesi 

oğulun sorumlulukların üstesinden gelmesiyle sunulmaktadır. Bu noktada 

çerçeve masalın baĢlangıcında hükümdar kardeĢlerin babalarıyla olan mutlu 

ve ĢaĢalı günlerinden bahsedilmesi oldukça önemlidir. Çerçeve masalda 

kardeĢlerin karĢılaĢtıkları problemler de babalarının ölümünden sonrasına 

rastlamaktadır. Bu sahneyi yitirilmiĢ benliğin bir örneği olarak okumak 

mümkündür. Bu tür baĢlangıca sahip masalların sonuç kısımları da tıpkı 

baĢlangıçtaki gibi kahramanın içsel dünyasıyla ilgili saptamalara vurgu 

yapması açısından son derece önemlidir. Son söz olarak okuyucuya bu 

masallarla verilen belki en genel mesaj Ģu olmalıdır: Fakirlik senin dıĢında 

değil içindedir. 

 



148 

3.1.1.2. Sevgilinin Aranması 

 

BGM‟de sıklıkla rastlanan maceraya çağrı niteliğindeki bir diğer motif ise 

sevgilinin aranmasıdır. Masallarda bazen yaĢlı bir adam aracılığıyla bazen de 

görülen bir rüya aracılığıyla kahramana daha önce tanımadığı bir kadından 

bahsedilmektedir. Rüyasında gördüğü ya da yaĢlı adamın bahsettiği kadından 

etkilenen kahraman onu bulmak için bir dizi sınav içeren bir yolculuğa 

çıkmaktadır. Bu tür masallarda kahramanın sevdiği kadını bulmak için yola 

çıkıĢı merkezden çevreye ya da kentten kıra doğru bir seyir izlemektedir. 

Kahraman, kadını elde edebilmek için bulunduğu yerden ayrılarak daha önce 

bilmediği yerlere doğru bir maceraya çıkmaktadır. Kendi ferdiyetinden 

geçerek toplumla bütünleĢmeye, iletiĢime geçmeye baĢlamaktadır. Bu 

bağlamda Frye‟nin sembolik olarak ferdin erkek, toplumun ise diĢi olduğu, 

yine sembolik olarak merkezin erkek ve çevrenin de diĢi olduğu (Frye, 2008: 

247) ile ilgili sözleri doğrultusunda kahramanın yolculuğunun eril bir 

düzlemden diĢil bir düzleme doğru olduğu söylenebilir. ġunu da söylemekte 

yarar var: Frye eserinde kadının üç düzlemde ele alınabileceğini 

söylemektedir: 1. Ġki insan cinsiyetinden birisi olarak kadın 2. Ġnsan 

topluluğunun temsilcisi olarak kadın 3. Ġnsanlığın tabiattan soyutlanması 

yoluyla kurtarılamayacağı gerçeğinin sembolü olarak kadın (Frye, 2008: 

242). Bu noktada kahramanın özellikle uzak ve bilinmeyen bir yerdeki kadını 



149 

ele geçirmek için giriĢtiği mücadeleyi psikanalitik olarak yitirilmiĢ benliği 

tekrar kazanma yolculuğu olarak ele almak mümkündür. 

 

Bu tür baĢlangıca sahip masallarda, kahramanın yolculuğu kendisine araması 

gereken kadını haber verecek bir habercinin ortaya çıkıĢı ile baĢlamaktadır. 

BGM‟de haberci niteliğindeki kiĢi pek çok defa yaĢlı bir derviĢtir. DerviĢin 

ortaya çıkıĢı yolculuğun baĢlangıcının belirtisidir. DerviĢ bir yandan 

kahramana arayacağı kızı haber verirken, diğer yandan da ona kız hakkında 

bilgi vermektedir. Bu Ģekilde bahsedilen kızın nitelikleri kahramanda merak 

uyandırarak onun yolculuk için gerekli sorumluluğu almasını sağlamaktadır. 

Tıpkı çerçeve masalda ġehrazat‟ın her masal sonrasında yeni masal hakkında 

ġehriyar‟ı meraklandırması gibi yaĢlı derviĢ de kahramana arayacağı/ 

araması gereken kız hakkında ilgi çekici sözler söylemektedir. Bu sözler 

kahramanın karĢılaĢacağı engelleri ortadan kaldırmakta, ona yardımcı 

olmaktadır. Bu doğrultuda Jung, “yaĢlı adamın bir yandan bilgi, idrak, 

düĢünce, bilgelik, akıllılık ve sezgi, diğer yandan da iyi niyet ve 

yardımseverlik gibi ahlakî özellikleri temsil ettiğini” söylemektedir (Jung, 

2012: 91). Öte yandan sevgilinin aranması motifini iĢleyen masallarda ortaya 

çıkan haberci niteliğindeki yaĢlı derviĢle ġehrazat arasında bir bağlantı 

olduğu çok açıktır. ġehrazat da birkaç masalın sonunda masalın anafikrini 

ġehriyar‟a açık açık söylemesinin yanında pek çok masalda açıkça olmasa da 



150 

çerçeve masalın amacına katkıda bulunarak kadınların sadakati konusunu 

desteklemektedir.  

 

Şehzade Elmas‟ın Harika Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2881-2931) ġehzade 

Elmas‟ın yolculuğu hissettiği bir sıkıntı üzerine baĢlamaktadır. Babasının 

yanına gelen Elmas, ona “Babacığım bugün ruhum kent yaĢamından hüzün 

duymakta; oyalanmak için gidip avlanmak ve dolaĢmak arzusundayım. 

Yoksa, bu sıkıntı ile giysilerimi baĢtan aĢağıya yırtacağım” (BGM, 2012: 

2882) der. Babası oğlunun sözlerini iĢitince hemen gerekli buyrukları verir. 

Yola çıkan Elmas, çölün ortasında, önünde arkasında derelerin aktığı ve renk 

renk çiçeklerle donanmıĢ bir vahaya gelir. Burada yaĢlı bir ağacın gölgesinde 

bir tahtın üzerinde tek baĢına oturmuĢ yaĢlı bir Ģah görür. ġah daha önce 

Babil topraklarında hüküm süren ve yedi oğlu olan biridir. Günün birinde 

büyük oğlu, bir kervancıdan Çin Maçin‟de, ġah Kamus ibni Temmuz‟un 

Mühre adlı bir kızı bulunduğunu ve bu kızın eĢi emsalinin yeryüzünde 

görülmediğini; güzelliğinin eriĢilmesinin yeni doğan ayın yüzünü kararttığını 

ve onun yanında Yusuf ve Züleyha‟nın kölelik küpesi takmak için kulakları 

delinmiĢ kiĢilere dönüĢtüğünü iĢitir. Bu kızla evlenmek üzere ülkede bir ilan 

verilir. Bu kız kendisiyle evlenmek isteyen adaylarına “Çam kozalağı ile 

servi kozalağı arasında nasıl bir iliĢki var?” (BGM, 2012: 2884) diye sorar. 

Adamın yedi oğlu bu kıza talip olur ancak soruyu cevaplayamadıkları için 

ölürler. Elmas, bu anlatılanlardan sonra Mühre‟yi bulmak üzere meĢakkatli 



151 

bir yolculuğa çıkar. Masalda yer alan Ģeyhin anlattığı öykü ile Elmas‟ta, 

Mühre‟yi görme arzusu uyanır. Bu hâliyle yaĢlı Ģahın kendisi ve anlattığı 

olayın Elmas için bir çağrı olarak nitelendirilmesi mümkündür. Gökeri de 

Düşten Öyküye isimli çalıĢmasında öykünün bir çağrı niteliği taĢıdığının 

altını Ģöyle çizmektedir: 

 

 “Olağanüstü bir olay izlemek, öykü dinlemek isteğini göstermekle 

gizemcil beldenin kapısını kendi eliyle aralar ve çağırı olgusuna neden 

olur. … Bir baĢka deyiĢle, bilinç ve bilinçdıĢı arasındaki iletiĢim 

simgesel anlatım buluyor. Böylece öykünün daha giriĢinde bilinçli bir 

istek, bilinçdıĢının olağanüstü gücünü öykünün ortamına çeker ve öykü 

yapısı giderek yoğunlaĢan simgesel bir anlatımda can bularak yapıtın 

kökbiçimsel katmanını örer.” (Gökeri, 1990: 79). 

 

Şehzade Yasemin İle Badem Sultan‟ın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 3242-3263) 

ise yaĢlı bir derviĢ hayvanlarını otlatan ġehzade Yasemin‟in yanına 

yaklaĢarak kendisinden süt ister. Ancak Yasemin, inekleri sabah sağdığı için 

ona süt veremez. DerviĢ, “Zamanlamaya aldırma! Yine de Allah‟ın adını 

anarak yeniden ineği sağ! Tanrı‟nın kutsaması üzerinde olacaktır!" (BGM, 

2012: 3243) der. DerviĢin sözleri üzerine Badem ineği sağmaya baĢlar. 

DerviĢ o zaman genç Ģehzadeye doğru dönerek ona: 

 



152 

“Ey ince ruhlu çocuk, verimsiz bir toprağa boĢuna ekin ekmedin, sana 

bu olup bitenden daha çok yarar sağlayacak Ģey yoktur. Gerçekten, bil 

ki, ben sana, Ģairin sözlerine uygun Ģekilde verilerin ilki ve sonuncusu 

olan aĢkın habercisi olarak geliyorum. Evet oğlum, ben senin yüreğin 

doğrultusunda bir aĢk habercisi olarak geliyorum. Ama beni, 

kendimden baĢkası buraya yollamadı. Ovalar, çöller geçtim; böylece 

bir gün bir bahçeden geçerken, Ģöylece görebildiğim pericelik bir genç 

kıza yaklaĢmaya layık olabilecek yeterince mükemmel birisini 

arıyordum. Bil ki, ey meltemden de yeğini olan, baban Nücum ġah‟ın 

ülkesinin sınırdaĢı olan bir ülkede rüyalarının delikanlısını, yani seni, 

ey Yasemin, beklemekte olan, soylu bir kandan, yüzü peri gibi, ayı 

utandıracak kadar güzel, yetkinlik mahfazasındaki yekta bir inci 

tazeliğinde bir varlık, bir güzellik yuvası olan bir huri yaĢamakta! 

GümüĢ renkli narin bedeni bir ĢimĢir gibi düzgün ve saç teli 

inceliğinde bir varlık, bir güzellik yuvası olan bir huri yaĢamakta!... 

Ekber ġa h‟ın kızıdır, bu kız; ve Badem Sultan diye anılır; böylesi 

yaratıkları tanımlayan isimler ne kadar kutludurlar!” (BGM, 2012: 

3243) 

 

Aranılan kız çoğunlukla gördüğü bir rüyadan etkilenir. Bu rüya dolayısıyla 

erkeklerin güvenilmez olduklarını düĢünerek evlenmeyi istemez. Haberci, 

erkek kahramana ulaĢacağı sevgilinin bu durumu hakkında baĢtan bilgi verir. 

Tıpkı ġehzade Yasemin‟e yaĢlı derviĢin verdiği bilgi gibi. ġöyle der yaĢlı 

adam Yasemin‟e:  



153 

“Ama Ģunu da söyleyeyim ki, ey sevginin pınarı aĢktan yoksun, ciğeri 

kederle yanık bu genç kız, yüreğinde bir dert yükü taĢımakta. Bunun 

nedeni de bir gece, uyurken gördüğü bir rüya imiĢ. Ben de onu bir 

sümbül gibi üzgün ve dertli bıraktım. Ve Ģimdi benim sözlerim 

yüreğin için bir tohum oluĢtursun. Tanrı seni korusun ve bahtında olan 

kıza doğru yöneltsin, vesselam!” (BGM, 2012: 3244) 

 

Yolculuk için ulaĢılacak sevgili, erkek/ kadın kahramana bazen rüya ya da 

olağanüstü güçler yoluyla iletilmektedir. Rüyasında arayacağı kadını/erkeği 

gören erkek/kadın özellikle kadın, masalların genelinde çılgınca 

davranıĢlarda bulunur. Bu durum ailesini telaĢlandırır. Ailesi kadın/erkek 

kahramanın düzelmesi için arayıĢa girerler. Ancak bu durum kahramanın ya 

doğrudan ya da bir yardımcı vasıtasıyla aradığı kiĢiyi bulmasına kadar devam 

eder. Bir gece uyurken rüyasında ġehzade Yasemin‟i gören Badem Sultan, 

uyandığında büyük bir ĢaĢkınlık içindedir. Sürekli ağlar. Kederi o dereceye 

gelir ki, hizmetçiler onun etrafında koĢuĢtururlarken “Ya Allah! Hanımımız 

Badem Sultan‟a gözyaĢları döktüren bu felaket de nedir? Uyurken, 

yüreğinden ne geçti, acaba? Ne yazık ki, zekâsının kuĢu uçmuĢ gibi 

görünüyor!” (BGM, 2012: 3245) diye haykırırlar.  

 

Sonuç olarak, bir rüya vasıtasıyla ya da yaĢlı bir adam aracılığıyla uzak bir 

yerde yaĢayan birinin masal kahramanına haber verilmesi motifi BGM‟de 

önemli bir yere sahiptir. Bu baĢlangıca sahip masallarda temel izleğin 



154 

yitirilmiĢ benliğin tekrar kazanılması olduğu düĢünüldüğünde kahramanın 

zor bir mücadeleyle bu kadınla evlenmesinin bu izleğin gerçekleĢtirildiğinin 

kanıtı olduğunu söylemek mümkündür.  



155 

 

3.1.1.3. Bir Hayvanın Ġzlenmesiyle BaĢlayan Yolculuklar 

 

Kahramanın yolculuğu, BGM‟deki birkaç masalda aniden ortaya çıkan bir 

hayvanın takibiyle baĢlamaktadır. Bu tür masallarda kahraman bilinmeyen 

bir ülkeyi keĢfeder ya da yeraltına iner. Eliade, Zalmoksis‟ten Cengiz Han‟a 

(2006) isimli eserinde “takip edilen geyik, bir peri, bir cadı, bir cin veya 

ölüler diyarının bir kralıdır ve acıyı öte dünyaya veya masalsı, sihirli bir 

dünyaya çeker” (Eliade, 2006: 211) demektedir.  

 

Kahraman takip ettiği bu hayvan aracılığıyla kendini birdenbire farklı bir 

dünyanın içinde bulur. Takip edilen hayvanlar kahramanın kendi ruhunun 

(kendiliğin) bir yansımasıdır. Kahramanın ruhunu tekrar ele geçirmesi 

psikanalitik olarak iç bütünlüğün sağlanması, yitirilen kendiliğin yeniden 

kurulmaya çalıĢılması demektir. Bu noktada “Tanrı mesajını taĢıyan bir elçi” 

(Campbell, Mayers, 2015: 105) olarak takip edilen hayvan motifinin 

kendiliğin bir sembolü olduğu görülmektedir. Ruhunu ele geçiren kahraman 

artık eski kiĢi değildir, değiĢime uğramıĢtır. Bu değiĢimi Eliade “düzey 

kopması” olarak nitelendirmekte ve açıklamaya Ģu Ģekilde devam 

etmektedir:  

 



156 

“Hayattan ölüme, kutsal olmayandan kutsala, olağan varoluĢtan 

egemenliğe geçilir, insanüstü varlıklarla (periler, büyücüler, cadılar) 

veya ölülerle, tanrılarla, cinlerle karĢılaĢılır; bozkırdan verimli ovaya, 

kurtçuk hâlindeki varoluĢtan, kozadan çıkıp tam geliĢmiĢ ve Ģanlı bir 

varoluĢa, isimsizlikten tarihe veya bağımlılıktan bağımsızlığa geçilir. 

Bu örneklerin hepsinde düzey kopması yeni bir varoluĢ hâlinin temelini 

oluĢturur.” (Eliade, 2006: 211) 

 

Çerçeve masalda özellikle üzerinde durulması gereken bir sahne vardır. 

ġahzaman eĢinin kendisini aldattığını öğrenir ve hemen hem eĢini hem de 

yanındaki zenciyi öldürür. Bu olaydan sonra ağabeyinin sarayına ulaĢan 

hükümdar âdeta hasta gibidir. Yüzü sararmıĢtır, çok fazla konuĢmaz ve 

yemek yiyemez. Dahası ağabeyi onu açılması için ava çıkmaya davet 

ettiğinde de kabul etmez. Ağabeyinin saraydan çıkıĢının ardından sarayın 

pencerelerinden birine yaklaĢan ġahzaman yanındaki diğer kadınlarla birlikte 

ağabeyinin eĢini bahçede görür. Kadın soyunduktan sonra “ya mesut, ya 

mesut” diye bağırdığında ortaya çıkan bir zenci ile birlikte olur. Metaforik 

düzeyde bu sahneyi ava giden ağabeyin kardeĢi tarafından yaralı halde 

bulunmasının bir sembolü olarak okumak mümkündür. Bu noktada ġehriyar‟ı 

bir av, onu aldatan kadını bir avcı olarak ele almak masaldan doğrudan 

çıkarılabilecek bir temdir. Ancak olaya daha bütüncül bir bakıĢ açısıyla 

bakıldığında kendisinden daha kötü durumda birini araması kapsamında 

ġahzaman‟ı bir avcı, ağabeyinin aldatılmasıyla beliren sahneyi de bir av 



157 

olarak okumak mümkündür. ġehriyar bin bir gece boyunca masallar 

vasıtasıyla baĢkalarının baĢından geçen olayları izleyerek eĢinden 

kaynaklanan bir “yarayı” onarmaya çalıĢmaktadır. Diğer bir ifade ile ölüm-

yaĢam çizgisinde kalan ġehriyar için ġehrazat ve masalların onun izlemesi 

gereken izlekler olduğu görülmektedir. Aynı senaryonun ġahzaman için 

ġehriyar vasıtasıyla gerçekleĢtiği görülmektedir. Ancak bu örnek senaryonun 

onun içindeki yaranın iyileĢmesinden ziyade yeniden kanamasına hizmet 

ettiği anlaĢılmaktadır.  

 

Masalda dikkat çeken bir baĢka olay da kardeĢinin ġehriyar‟a eĢinin 

kendisini aldattığını söylemesine rağmen ġehriyar‟ın ona inanmak 

istememesidir. Diğer bir ifade ile o kulağıyla duyduklarına inanmaz, 

gözleriyle gördüklerine inanmayı seçer. Masalın sonraki sahnesinde her iki 

kardeĢin tekrar ava çıkacaklarını duyurarak sarayın penceresinden bahçeye 

birlikte baktıkları ve ġehriyar‟ın eĢinin onu aldattığını izledikleri görülür. Bu 

durumu Demirci‟nin ifadesiyle “Bilincin iĢlevi sayılan görmenin bu iĢleyiĢi 

sağlayan gözün… özelde düĢ benliği gözünün „nesnel gerçek‟ gözü ele 

geçirmesi, genelde ise bilinçdıĢının bilince bir sızıntısı” (Demirci, 2006: 38) 

ya da bilinçdıĢının bilinci “avlamasının” bir sembolü olarak okumak 

mümkündür. Bu perspektifle masalda düĢ benliği gözünün (bilinçdıĢının) 

ġahzaman tarafından, nesnel gerçek gözün (bilincin) ise ġehriyar tarafından 

temsil edildiği görülür. Aynı çıkarımı bu kez çerçeve masalın ikinci 



158 

sahnesinde de görmek mümkündür. Hükümdar kardeĢlerin bir ağaç üzerinde 

bir ifriti ve onun kaçırdığı kadını seyrettikleri sahnede, kardeĢlerin ifritin 

kaçırdığı kadın tarafından görülmelerini de “bilinçdıĢının bilince bir sızıntısı” 

(Demirci, 2006: ) olarak okumak mümkündür.  

  

Bir hayvanın takibiyle karĢılaĢılan yeni dünyada ya da psikanalitik ifadeyle 

bilinçdıĢında karĢılaĢılan canlılar da kaybolan benliğin bir baĢka argümanıdır. 

Bu canlıların en dikkat çekenlerinden biri devasa hayvanlardır. Demirci, 

örümcek motifinden yola çıkarak devasa hayvanların kullanımındaki 

stratejinin “insanoğlunu çaresiz ve korumasız o ilk çocukluk imgesiyle 

buluĢturmak” (Demirci, 2006: 105) üzere kurulu olduğunu söylemektedir. Bu 

noktada bilinçdıĢında kahramanın karĢılaĢtığı hayvanların büyüklük 

derecesinin kahramanın kaygılarının derecesiyle ilgili olduğu söylenebilir. 

Örneğin Kederli Yakışıklı Delikanlının Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1338-1363) 

izlek olarak yer alan hayvan bir ceylandır. ġahın oğlu tarafından takip edilen 

ceylan onu zahmetli bir yolculuktan sonra yanındakilerle daha önce hiç 

görmediği bir adaya çıkarır. Adada karga gibi öten, yarı belinden bölünebilen 

ve yamyam bir adamın saldırısına uğrarlar. Bunun üzerine ġah‟ın oğlu ve 

yanındakiler kaçmaya baĢlarlar. Sala atlayıp baĢka bir adaya giderler. Bu 

adada maymunlarla dolu bir saray vardır. Maymunların en büyükleri Ģahın 

oğluna saygıda kusur etmez. Kısa bir süre sonra gulyabanilerle savaĢlarının 

olduğunu ve onların da maymunlara katılmalarını isterler. Bir süre sonra 



159 

savaĢ olur. SavaĢı maymunlar kazanır. Bu ortamdan Ģahın oğlu kaçmaya 

karar verir. KarĢılarına iki yol çıkar. Karıncalar Vadisi‟ne girdiklerinde dev 

karıncaları görürler. Bu sırada yanlarına maymunlar da gelir. Karıncalar 

maymunları ve Ģahın memluklarını öldürür. 

 

Masalda kahramanın yola çıkıĢı avlanmaya gittiği bir zaman bir ceylanı takip 

etmesiyle baĢlamaktadır. Ceylan, kahramanın yolculuğa baĢlaması için bir 

rehber iĢlevi görmektedir. Eliade, mitsel bir izlek olarak nitelendirdiği bu tür 

baĢlangıçların hem köken mitleri biçiminde (halkların, devletlerin, 

hanedanların kökeni gibi) hem de bir hayvanın peĢine düĢürülmesinin 

beklenmedik sonuçlarını öne çıkarak folklorik efsaneler biçiminde çok 

yaygın olduğunu söylemektedir (Eliade, 2006: 179). Kaderin kahramanın 

izlemesi gereken yolu açık bir Ģekilde somutlaĢtırdığı bu tür kurgularda, 

izlenen hayvan büyüseldir. Hayvanın ve bilinçdıĢının büyüselliği masallarda 

daha çok izlenilen hayvanın gözleriyle sunulmaktadır. Bu noktada yukarıdaki 

masalda izlenilen hayvanın ceylan olması oldukça yerinde bir motiftir.  

 

BilinçdıĢının bilinç üzerinde baskısı, kendiliğin yitirilmesi demektir. Bu 

baskınlığın masallarda parlayan göz motifiyle verildiği de görülebilir. Bu 

durum gözün “bilinçdıĢıyla bütünleĢen içe bakıĢ iĢlevinin doğrudan bir 

göstergesidir” (Demirci, 2006: 48). Örneğin Kamerü‟z Zaman İle Prenses 

Bedrü‟l Büdur Öyküsü (BGM, 2012: 887-980) masalında Kamerü‟z 



160 

Zaman‟ın yolculuğu eĢi Büdur‟un iç donundan aldığı yüzüğü bir kuĢa 

kaptırmasıyla baĢlar. Masalda kuĢun nitelikleri olağanüstü bir Ģekilde tasvir 

edilir. Kamerü‟z Zaman‟ın on gün boyunca takip ettiği kuĢun bir özelliği 

karanlıkta gözlerinin ateĢ gibi yanmasıdır. KuĢ, Kamerü‟z Zaman ne zaman 

kendisine yaklaĢsa baĢka bir dala konarak onu beklemeye baĢlar. Masal Ģu 

Ģekilde devam eder: “O anda, koca kuĢ durmuĢ; tılsımlı akiği önüne koymuĢ, 

„Kamerü‟z Zaman‟ demek istermiĢçesine üç kez ötmüĢ; akiği yeniden 

gagasına almıĢ, göklere kanat açmıĢ ve gittikçe daha fazla yükselerek, deniz 

üzerinden kaybolmuĢ” (BGM, 2012: 943). KuĢun kayboluĢunun ardından 

Kamerü‟z Zaman da kendini bilinmeyen bir kentin kapısında bulur.  

 

Özetlemek gerekirse, yolculuğa çıkıĢ psikanalitik olarak kahramanın 

bilinçdıĢı ile yüzleĢmesinin bir sembolüdür. Kendilik bilincinin yitirilmesi ise 

masallarda yer alan yolculuk fikrinin psikanalitik düzeydeki temel sebebidir. 

Masallarda kendiliğin yitirilmesinde “bir hayvanın izlenmesi” baĢlığı 

bilinçdıĢının bilince egemen olmasının ya da baĢlıkla uygun bir ifade ile 

bilinçdıĢının bilinci avlanmasının önemli bir yeri vardır. BilinçdıĢının bilinci 

avlamasının çerçeve masalda yer ettiği en önemli sahne, ġehriyar‟ın eĢinin 

kendisini aldattığını görmesiyle sunulmaktadır. Masalın bu noktasında 

okuyucuya sunulan en önemli mesaj avlanmaya giden kardeĢlerin eĢleri 

tarafından avlandıklarıdır.  

 



161 

 

3.1.2. Çağrının ReddediliĢi/Ġlk EĢiğin AĢılması 

 

EĢik, bilinçle bilinçdıĢı arasında bir kapıdır. Ġlk eĢiğin aĢılması ise 

kahramanın bir çağrı ile karĢılaĢmasından hemen sonra maceraya baĢlaması 

için yaptığı ilk hamledir. Bu durum kahramanın iki durum arasında kaldığı, 

eĢik dönemini (anomi, araf) ifade etmektedir. Kahraman bu süreçte 

karĢılaĢtığı bilinçdıĢı örüntüler karĢısında iki farklı tepki sunabilir: ya 

bilinçdıĢının uçsuz bucaksız dünyası içinde varolmayı sürdürür ya da geri 

çekilir. Kahramanın eĢik döneminde maceraya baĢlaması konusunda olumsuz 

bir karar vermesi ise farklı nedenlerden kaynaklanabilir. Çağrıyla karĢılaĢan 

kiĢi bu yolculukta sadece açlık, yorgunluk gibi fiziksel engeller değil 

psikolojik açıdan da karĢısına çıkacak tehlikelere karĢı savunmasızdır.  

 

Kahraman, kaderinin çizdiği yolda yardımcıları ve ona rehber olan kiĢilerle 

birlikte eĢik kısmına gelinceye kadar ilerler. EĢik bölgesinde kahramanın 

karĢılaĢacağı çeĢitli zorluklar ve karanlık, bilinmeyen tehlikeler vardır. Bu 

durumun bilincinde olan kahraman tehlikeli yolu tercih ederek içsel bir 

yolculuğa çıkmaktansa problemlerin girdapları arasında kalmayı tercih 

edebilir. Ġkinci olarak çağrının reddedilmesi bazen, kiĢinin karĢılaĢtığı 

durumla ilgili yetersizliğinin, hayal kırıklığının, kurtarılmayı beklemenin 

ancak bu durumda kimsenin kendisine yardım etmeyeceğini ya da 



162 

edemeyeceğinin keĢfetmesiyle ilintilidir. Ancak “GidiĢini göze alamayan 

kimse askıda kalır, donar. Olgunluk çağındaki çoğu kimsenin katılaĢması 

bundan ileri gelir; arkaya bakarlar ve kalplerinde gizli bir ölüm kaygısı, 

geçmiĢe takılı kalırlar” (Jung, 2006: 215) demektedir Jung. Bu kaygı, 

yetersizlik ya da hayal kırıklığı çoğu kez kahramanı yolculuk fikrinden 

vazgeçirmektedir.  

 

EĢik kısmı yolculuğun belkemiğini oluĢturmaktadır. Çağrıyla karĢılaĢan 

kahraman için ilk eĢiğin aĢılması yolculuk fikrinin zorunluluğunu da ortaya 

koymaktadır. Bu süreçte kahraman Ģayet maceraya olumlu bakmamıĢsa 

büyük bir mücadele içinde görünebilir. Saydam bu dönemin önemli 

olduğunu söylerek Ģöyle devam etmektedir: 

 

“Hükümdarlığını, tümgüçlülüğünü ilan etme ve bunu herkese kabul 

ettirme çabası, henüz filizlenmekte olan kendilik bilincinin oturması ve 

onaylanması için – aĢırıya kaçmıĢ gibi görünse de- gerekli bir ara 

dönemdir (öz-erk-lik). Annenin („doğa‟nın) mutlak gücüne karĢı 

ayaklanması ve bu ayaklanmanın baĢarılı olması için, cılız kendilik 

gücünün abartılması, mutlaklaĢtırılması, tek referans noktası olarak 

gösterilmesi ve herkese kabul ettirilmeye çalıĢılması gereklidir; aynı 

zamanda kiĢinin kendi içinde bir kanıtlama çabasını da içerir. Bu tutum, 

çıktığı yerin, yani anneye ait alanın değersizleĢtirilmesi ve merkezi 

büyüklenmeci/tümgüçlü kendilik tasarımına karĢı çıkan, mutlak öz-

erk‟i tanımayan diğer kısmi tasarımların zorlanması, yarılıp 



163 

yansıtılması ve yansıtılanın kontrolü ile birliktedir.” (Saydam, 2011: 

166) 

 

Pearson ise Campbell‟ın bu baĢlığını Cennetten Kovulmayı Reddetme, çağrıyı 

reddeden kiĢiyi ise sahte kahraman olarak ifade etmektedir. Pearson, 

cennetten kovulmayı reddeden masumun, savaĢçının gölge yanını 

sergileyerek mağdur edici olabileceğini (Pearson, 2003: 74) bu Ģekilde sahte 

bir kahraman kimliğine bürüneceğini söyleyerek sözlerine Ģu Ģekilde devam 

etmektedir: 

  

“Onlar yağmalar, tecavüz eder, döver, sömürür, kirletir, baĢkalarını 

kullanırlar. Bu klasik “Ben istediğim Ģeyi alırım, çünkü ben güçlüyüm 

ve bunu yapabilirim” görüĢüdür. Ya da bunlar iĢkolik olup, iĢlerini 

yüzleĢmeye korktukları kırılganlıklarından (incinmeye açık 

oluĢlarından) bir kaçıĢ yolu olarak kullanabilirler. Jung psikolojisinde, 

gölgeyi yaratan Ģey bir arketipi bastırmaktır. Eğer bir arketipin olumlu 

yanını ifade etmezsek, o bize olumsuz yanıyla hükmedebilir.” (Pearson, 

2003: 74) 

 

Çerçeve masalda ġehriyar‟ın eĢiyle ilgili gerçeği öğrendikten sonra her gece 

bir bakire ile birlikte olup ertesi gün onları öldürmesi de Saydam‟ın yukarıda 

belirttiği ara döneme iĢaret etmektedir. SavaĢçı kimliğinin gölge yanını 

sergileyen ġehriyar, eski eĢinden kaynaklanan hayal kırıklığının üstesinden 

sahte kahraman kimliğiyle gelmeye çalıĢmaktadır. Kentteki neredeyse bütün 



164 

bakire kızlar onun azabına uğramıĢtır. Bu durum Saydam‟ın yukarıda 

bahsettiği “Anne‟nin mutlak gücüne karĢı ayaklanmanın” bir simgesi olarak 

okunabilir. “Kendilik gücünü” abartması ve aldatılmasıyla ortaya çıkan 

hadım edilmiĢlik duygusunu diğer kadınlarda zorla yeniden yaĢaması 

ġehriyar için hem güçsüzlük deneyimini hafifletmenin hem de “kendi 

animasıyla savaĢarak „erkekliğini‟ yeniden kazanmasının” (Demirci, 2006: 

125) bir yoludur. O, bu süreçte kendisiyle yüzleĢmek yerine bu durumdan 

kaçmayı yeğlemektedir. Bakirelerle birlikte olduğu sahne onun problemden 

kaçıĢının bir yansıması olarak okunabilir. Bakire motifini burada 

“kahramanın en büyük düĢmanı olan” anneye bir yöneliĢ olarak okumak 

mümkündür. “ġeytandan bile daha Ģeytan” olarak görülen kadınlardan 

kaynaklanan içsel kaygılarının kendisine daha az zararı olabilecek ancak bir 

öncekinin de yerini alabilecek olan bakirelere yansıtılmasını Klein‟ın imge-

nesne kuramı doğrultusunda “„kötü‟ meme tarafından saldırıya uğrama 

fantazisinin „iyi‟ memeye saldırarak kendi kendini yok etme duygusuna karĢı 

bir koruma Ģekli‟ (Kristeva, 2015: 181) olarak okumak mümkündür. Diğer 

bir ifade ile ġehriyar için kendisini aldatan eski eĢi “kendiliğin istenmeyen 

bir parçası” (kötü meme) olarak kabul ettiğimizde yaklaĢık üç yıl boyunca 

kaygı nesnesinin (sadakatsiz kadın) bakirelerle özdeĢleĢtirildiğini 

söyleyebiliz.  

 



165 

GeçmiĢe saplanıp kalmıĢ, alıĢkanlıklarından kurtulamayan kahraman için 

yeni bir hayat korkutucudur. Böyle bir durumda kahramanın kendi içinde 

aĢılması güç bir duvar ördüğü görülmektedir. Bu duvarın aĢılması ve 

kahramana ulaĢılması zorlaĢabilir. Dahası kahraman, içindeki bu duvarı 

dıĢarı taĢıyarak ruhuna her türlü geçiĢi kapatmıĢ olabilir. Böyle bir durumda 

ona ulaĢmak için gerekli olan yollardan biri merak duygusuyla kahramanın 

bu duvarlardan uzaklaĢmasını sağlamaktır. Çerçeve masalda yolculuğun 

çağrısı olarak değerlendirilen aldatılma olayı ġehriyar‟ın, bu problemi 

genelleyerek (özdeĢleĢtirerek) bütün kadınların sadakatsiz olduğunu 

düĢünmesine, kadınlardan öç almak amacıyla önce kadınlarla bir gece 

geçirmesi sonra onları öldürmesine yol açmıĢtır. Bu durumda ġehriyar‟ın 

bakireleri öldürmesini aldatılma olayının etkisindeki kadın korkusunun ya da 

Benslama‟nın tespitiyle “öteki erkekle hayali iliĢkinin” (Benslama, 2002: 

251) bir neticesi olarak ele almak mümkündür. Benslama her gece bir bakire 

ile birlikte olup, ertesi gün onların öldürülmesinin “arzu nesnesinden ötekinin 

(öteki sultanın ya da öteki kölenin) izini silmek isteğinin” (Benslama, 2002: 

251) bir sembolü olduğunu söylemektedir. O, kadınları öldürür çünkü tekrar 

aynı Ģeyleri yaĢayabileceğini düĢünmektedir. Bu kadınları öldürerek ise 

tekrar bir aldatılmanın önüne geçmiĢ olmaktadır. Kısaca ġehriyar, karĢılaĢtığı 

problemi çözmek yerine genelleyerek yaklaĢık üç sene boyunca kendisiyle 

yüzleĢmekten kaçınmıĢ, problemi görmezden gelmiĢtir.  

 



166 

Bilinçlilik, anneden ayrılmanın (konformizm) ancak yine de ayakta kalabilme 

ihtimalinin bilincinde olmak demektir. Desteksiz var olmak ise geçmiĢin 

iptalini gerektirir. GeçmiĢle olan iliĢkinin koparılması, yeniden doğuĢun 

önkabulüdür. Kahraman bu noktada kararsızdır. Bu bölümde yolculuğa 

çıkmak için gerekli çağrıyı reddeden kahraman, kurtarılmayı bekleyen bir 

kurban rolündedir. AlıĢtığı korformizimden kopmak istemez, içgüdülerine 

kulak asmadan, geleceği iteler. Kahramanın bu evrede en büyük problemi 

kendisine acıması, yeni bir baĢlangıç için gerekli cesareti gösterememesidir. 

Bu kendine acıma içgüdüsü ile yolculuk için çağrıyı görmezlikten gelerek 

kendisine yardım edecek birini beklemektedir. Campbell‟ın ifadesiyle 

“Temsil ettikleri Ģey, çocukluk egosunun, duygusal iliĢkiler ve idealler 

alanıyla birlikte bir kenara bırakılmasında yaĢanan bir yetersizliktir” 

(Campbell, 2010: 76).  

 

Kahramanın bu süreçte kendisini yeni bir yolculuğa çıkıĢ için yetersiz 

hissetmesinin sebebi kolektif bilinçdıĢının baskın inanıĢları da 

olabilmektedir. Toplumun ya da atalarının inanıĢları, çağrıyla örtüĢmediği 

durumda ya da kahraman tarafından bu Ģekilde anlaĢıldığında çağrı 

reddedilebilir. Bu durum Demirci‟nin ifadesi ile “bilincin yutulduğu ya da 

yutulmak üzere olduğunun” (Demirci, 2006: 53) bir sembolünü sunmaktadır. 

Örneğin Prens Kamerü‟z Zaman ve Prenses Büdur masalında (BGM, 2012: 

887-980) Kamerü‟z Zaman‟ın babasının evlenmesi yönündeki ısrarını 



167 

reddetmesinin nedeni kitaplarda okuduğu ya da çevresindeki deneyimli 

kiĢilerden duyduğu kadınların güvenilmez olduğuna dair sözleridir. Örneğin 

babası ona evlenmesi konusunda ısrar ettiği bir zaman Kamerü‟z Zaman Ģu 

Ģekilde cevap verir: 

  

“Bil ki, baba, evlilik için içimde hiçbir eğilim duymuyorum ve ruhum 

kadınlara hiçbir yakınlık hissetmiyor. Çünkü onlara karĢı içimden gelen 

bir nefretin ötesinde, bilgelerin kitaplarında kadınların kötülüklerinden 

ve hainliklerinden söz eden öyle Ģeyler okudum ki, Ģimdi, onlara 

yaklaĢmaktansa ölmeyi yeğlerim!” (BGM, 2012: 890)  

 

ġah ġehrimah, oğlunun bu sözlerini iĢitince son derece üzülür. Sonunda tüm 

emirlerini, vezirlerini ve devletin ileri gelenlerini topladığı bir zaman oğluna 

bu isteğini tekrarlar. Oğlundan aynı Ģekilde olumsuz cevap alan ġah, onu 

sarayın bitiĢiğindeki eski kuleye kapatmalarını buyurur. Diğer yandan Çin‟in 

uç sınırlarında hüküm süren ġah Gayyur‟un kızı olan Büdur da Kamerü‟z 

Zaman gibi babasının evlenmesi yönündeki isteklerini Ģu sözlerle reddeder: 

“Ben kendimin sultanı ve tek sahibiyim! Ġpekli kumaĢların dokunuĢuna bile 

güç katlanan bedenime bir erkek bedeninin sürtünmesini görmeye nasıl 

katlanırım?” (BGM, 2012: 899).  

 

Kahraman kimi zaman elinde olmayan sebeplerle yolculuğa baĢlayabilir ya 

da âdeta “yolculuğu kabullenmekten baĢka seçenek sunulmadan kenara 



168 

itilebilir.” (Vogler, 2014: 192). Masalda Kamerü‟z Zaman ve Büdur‟un 

eĢikten geçirilmeleri kendi istekleriyle değil, bir nevi zorla olmuĢtur. EĢik 

görevlileri olan ecinniler tarafından aynı yatakta birleĢtirilen kahramanlar 

sırasıyla uyandırılarak birbirlerinden etkilenmeleri yoluyla maceranın akıĢı 

sağlanmıĢtır.  

 

Rüyalar, bilinçdıĢı içeriğin ortaya konulmasında önemli argümanlardır. Bu 

yüzden kahramanın macerayı reddetmesinin sebebi bazen gördüğü bir rüya 

olabilmektedir. Dünya Hatun İle Emir Tacü‟l Mülûk Öyküsü‟nde (BGM, 

2012: 717) babasının evlenmesi için ısrarı üzerine Dünya Hatun Ģöyle 

demektedir: “Babam, her Ģeye karĢın beni zorla evlendirmek istiyorsa, bilsin 

ki, evleneceğim kiĢi, yüzümü asla açık olarak göremeyecektir; onu kendi 

ellerimle öldürür; sonra da kendi yaĢamıma son veririm!” (BGM, 2012: 

721). Tacü‟l Mülûk‟un bütün çabalarına rağmen Dünya Hatun evlenme 

konusunda oldukça olumsuzdur. Bu olumsuzluğun nedenini Dünya Hatun‟un 

dadısı Ģu Ģekilde açıklamaktadır:  

 

“Bir gece, Dünya Hatun uyurken, düĢünde, bir ormanın açıklık yerinde 

ağlarını germiĢ olan bir kuĢbaz görmüĢ; yöresindeki toprağa buğday 

taneleri serptikten sonra, uzaklaĢıp gizlenerek kısmetini beklemeye 

koyulmuĢ. Biraz sonra ormanın her yanından kuĢlar gelip ağa konmuĢ. 

Tohum gagalayan bütün bu kuĢların arasında, biri erkek, öteki diĢi iki 

de güvercin varmıĢ. Erkeğin gagalayıp dururken, zaman zaman da 



169 

diĢisinin yöresinde, kurulan tuzağın farkına varmadan, dönüp 

duruyormuĢ. Böylece, bir hareketi sırasında, ayağı tuzağa tutulmuĢ; 

tuzak onu kendine çekip tutsak etmiĢ; tüm kuĢlar, onun kanat çırpıĢını 

görüp korkup, gürültü kopararak çekip gitmiĢler. Ama eĢi, tohum 

gagalamayı bırakarak yürekli bir çırpınıĢla eĢini kurtarmaktan baĢka bir 

Ģey düĢünmez olmuĢ. Ve gagasıyla ve baĢıyla, tüm gayretini 

harcayarak dikkatsiz eĢini avcı gelip yakalamadan ağdan kurtarma 

baĢarısını göstermiĢ. Ve onunla birlikte uçarak havada bir gezinti 

yapmıĢ, sonra yeniden gelip ağın yöresindeki tohumları gagalamaya 

baĢlamıĢ. Yeniden erkek güvercin, diĢisinin yöresinde dolaĢmaya 

baĢlamıĢ; durup dinlenmeden üzerine binmek isteyen erkeğinden 

sakınmak isterken diĢi, farkına varmadan tuzağa epeyce yaklaĢmıĢ ve 

sonunda o da tuzağa kapılmıĢ. Bunu gören erkek güvercin diĢisinin 

durumuyla ilgilenmekten uzak, öteki kuĢlarla birlikte kanat açıp 

uçmuĢ; ve diĢisini öylece bırakıp kuĢbazın gelip onu yakalayarak 

boynunu koparmasına neden olmuĢ.” (BGM, 2012: 739) 

 

Masalda Dünya Hatun‟un, erkekler hakkındaki olumsuz düĢüncesinin 

ġehriyar‟ın kadınlar hakkındaki düĢüncesine paralel olduğu Ģu sözlerle açığa 

çıkmaktadır:  

 

“Tüm erkekler birbirine benzer; ve insanlar hayvanlardan da beterdir; 

bir kadının onların bencilliklerinden bekleyebileceği hiçbir Ģey yoktur! 

Böyle olunca, ben de Tanrı önünde, asla, evet asla, onların bana 



170 

yaklaĢmalarının dehĢetini duymayacağıma yemin ettim.” (BGM, 2012: 

737-757) 

 

Estés, düĢlerde ortaya çıkan karanlık adamın, bir erginleme -belli bir bilme 

ve davranıĢ düzeyinden daha olgun veya daha enerjik baĢka bir bilme ve 

eylem düzeyine doğru psiĢik bir değiĢim- beklendiğinde ortaya çıktığını 

(Estés, 2013: 80) söylemekte ve Ģöyle devam etmektedir:  

 

“DüĢler, bilinçteki bir sonraki adım için, bireyleĢme sürecindeki „bir 

sonraki gün‟ için portale‟lerdir; yani giriĢler, hazırlıklar ve 

uygulamalardır. Bu yüzden, psiĢik koĢulları çok sakin ya da rahat 

olduğunda dahi, kadın, yok ediciyle ilgili bir düĢ görebilir. Bu düĢün 

enerjik bir çalıĢmanın yapılabilmesi için psiĢede bir fırtına doğurmak 

amacıyla ortaya çıktığını söyleyebiliriz. Ama böyle bir düĢ, kadının 

hayatının değiĢmesi gerektiğini, düĢ gören kadının zor bir seçim 

konusunda sıkıntıya düĢmüĢ olduğunu, sonraki adımı atmaya, sonraki 

mesafeyi katetmeye gönülsüz olduğunu, kendi gücünü yok ediciden 

zorla söküp almaktan çekindiğini, var gücüyle tam kapasitede 

olmaya/hareket etmeye/gayret göstermeye alıĢkın olmadığını da 

gösterir.” (Estés, 2013: 80) 

 

Jung, “avcı ile cadı çifti, sihirli dünyanın karanlık yeraltı kısmındaki tanrısal 

bir anne baba çiftinin yansıması” (Jung, 2012: 117) olduğunu söylemektedir. 

Bu noktada bu düĢün henüz karĢı cinsi tanımayan bir kadın için dikkat iĢareti 



171 

olarak okunması da mümkün görünüyor. “Dikkat et!”, “Tehlikede 

olabilirsin!”. Ancak daha bilinçli kadınlar için - tıpkı Dünya Hatun gibi - bu 

rüyalar “neyle karĢı karĢıya olduklarını hatırlatan, böylece onları güçlü ve 

uyanık olmaları, kapılarına dayanan bu sorunu halletmeleri için 

yüreklendiren bir kuvvet ilacından neredeyse farksız[dır]” demektedir Estés.  

 

Özetlemek gerekirse, Campbell‟ın kahramanın yolculuğu olarak 

sistemleĢtirdiği düzeneğin önemli bir parçasını “eĢik” kısmı oluĢturmaktadır. 

EĢik, bilinçdıĢı ile bilinç arasında kalan tampon bir bölgedir. Kahramanın 

bilinçdıĢı ile karĢılaĢmasıyla verdiği ilk tepki ise “eĢiğin aĢılması”nı ifade 

etmektedir. Çerçeve masalda ġehriyar için eĢiğin aĢılması bakirelerle önce 

birlikte olup sonra onları öldürmesiyle sunulmaktadır. Bu durum eski eĢten 

kaynaklanan kaygıların, bakirelerle özdeĢleĢtirilmesinin de bir örneğini 

oluĢturmaktadır.  

 

 



172 

 

3.1.3. Doğaüstü Yardım 

 

Doğaüstü yardım, çağrıyı kabul eden ya da etmeyen kahramanların her biri 

için aynı amacı taĢımaktadır: Yolculuğun gerekliliğinin vurgulanması. 

Doğaüstü yardımcının görevi, kahramana içinde bulunduğu durum hakkında 

bilgi vermesi, yolculuk hakkında cesaretlendirip ona yardım etmesidir. 

Masallarda genellikle yaĢlı bilge adam Ģeklinde ortaya çıkan bu arketip 

tecrübenin bir ifadesidir. Tecrübesiz biri olarak yola çıkan ya da çağrıyı 

reddeden kahramana içinde bulunduğu durumun bir alegorisini sunmak, 

yaĢanmıĢ tecrübelerin bir özetini göstermek bu arketipin sağlayacağı baĢlıca 

görevlerden biridir. Ancak yaĢlı bilge adam hakkında dikkat edilmesi 

gereken bir husus, kendiliğin kolektif bilinçdıĢındaki karanlık yönünü de yine 

bu arketipte gözlemlemenin olası olduğudur. Bu durumda yaĢlı bilge adam 

arketipinin kahramanın gölge yanını oluĢturduğu görülmektedir. Kahramanın 

onu doğru anlayabilmesi “bilinçli tutumuna bağlıdır” (Kısa, 2005: 108). 

Cihad Kısa, kahramanın kendi gölgesiyle karĢılaĢmasıyla ortaya çıkacak 

durumu Ģu Ģekilde özetlemektedir: 

 

 “Birey, kendi gölgesine bakma giriĢiminde bulunsa, bilinçaltında 

bastırmıĢ olduğu içerikleri fark edecek, daha sonra bu içeriklerin kendi 

kiĢiliğine ait oldukları gerçeğini yadsıyarak planlı bir Ģekilde diğer 



173 

insanlara yansıtacaktır. Fakat daha önceleri bu küçük günahlar 

nedeniyle kendi kendisini „sorun değil; hiç kimse bunların farkına 

varmayacak. Ne de olsa diğer insanlar da aynı Ģeyleri yapmaktadır‟ 

diyerek rahatlatmıĢtır.” (Kısa, 2005: 107) 

  

Freud ve Jung‟un “yansıtmalı özdeĢim” adını verdiği bu imgelem, “aklın bir 

süre için egosundan adım adım uzaklaĢıp baĢka bir gerçeklikle kaynaĢma 

yeteneğini, yani baĢka bir kavram yolunu, farklı bir anlama tarzını” ifade 

(Estés, 2013: 433) etmektedir. BaĢka bir ifade ile yansıtma, kiĢiye ait 

niteliklerin kendisine yabancılaĢarak “dıĢarıdan bir obje olarak 

özdeĢleĢmesidir.” (Jung‟tan akt. Sambur, 2005: 96). Jung yansıtılan içeriğin 

olumsuzu imgelediği sahnelerde kolektif bilinçdıĢının, “kavgaları, 

bağnazlıkları ve her türlü çılgınlığı kıĢkırtan anormal derecede çevredekileri 

göklere çıkaran ya da yerin dibine batıran” (Jung, 2006: 170) bir Ģekilde 

görüneceğini söylemektedir. Bu durumda yansıtılan içerik kendiliğin kolektif 

bilinçdıĢındaki karanlığını, gölge yanını ortaya koyacaktır.  

 

Jung, “YaĢlı adamın hem ulvi hem de yardımsever olması onun Tanrı ile 

arasında bir paralellik kurar” (Jung, 2006: 170) derken aynı zamanda bu 

arketipin sergilediği “büyü yeteneği ve ruhsal üstünlüğü hem iyi hem de kötü 

anlamda insanın dıĢında, üstünde ve altında olan Ģeylere iĢaret ettiğini” 

(Jung, 2006: 170) de söylemektedir. Böylece yaĢlı adam arketipinin 

kahramanın bilinçdıĢı içeriğine uygun olarak -iyi ya da kötü- pek çok türeve 



174 

sahip olduğu görülmektedir. ġeytan da “Tanrı kavramının en aĢağı 

düzeydeki, en eski aĢamalarından biri” (Jung, 2006: 170) olarak bilinçdıĢının 

olumsuz yansımasını ortaya koyan arketiplerden biridir. BaĢka bir ifade ile 

kendilik kavramının olumsuz bir içeriğe yansıtılması masallarda Ģeytan ve 

muadilleri tarafından sembolize edilmektedir. BGM‟de bu arketipin 

yansımalarını çoğunlukla cinler, zenciler ve olumsuz animayı yansıtan 

kadınlar oluĢturmaktadır. Bu durumda bile doğaüstü yardım yola çıkıĢ için 

gerekli problemin tekrar edilerek pekiĢtirilmesi amacına hizmet edebilmekte, 

problemin kahraman için ne kadar önemli olduğunun vurgusu yapılarak 

kahramana yola çıkıĢın gerekliliği hatırlatılabilmektedir.  

 

Çerçeve masalda doğaüstü yardım kısmı ġehriyar‟ın ve ġahzaman‟ın 

kendilerinden daha kötü durumda olan birini bulmak üzere çıktıkları 

yolculukla sunulmaktadır. ġahzaman eĢinin kendisini aldattığını öğrendikten 

sonra ihanetin verdiği sarsıntı ile eĢini ve eĢinin birlikte olduğu zenciyi 

hemen öldürür. Ancak ġehriyar, eĢinin kendisini aldattığını öğrendikten 

sonra kendisinden daha kötü durumda olan birini bulmak üzere yola çıkmak 

ister. Bir deniz kenarına geldiklerinde birdenbire denizin içinden kara bir 

duman göğe doğru yükselerek onların yanına doğru yaklaĢır. Bu durumu 

gören hükümdar kardeĢler hemen yanlarında bulunan ağaca tırmanırlar. Kara 

duman, uzun boylu, geniĢ omuzlu baĢında bir sandık taĢıyan bir ecinniye 

dönüĢür. Ecinni ağacın altına gelir ve sandığın içinden bir kutu çıkarır. 



175 

Kutunun içinden göz kamaĢtırıcı güzellikte bir kız çıkar. Ecinni bir süre 

sonra kızın dizinde uyumaya baĢlar. O sırada kız ağacın tepesindeki 

hükümdar kardeĢleri görür. Ecinninin baĢını dizinden kaldırarak yere 

bıraktıktan sonra kardeĢlere “Ġnin aĢağı, bu ifritten korkmayın!” (BGM, 

2012: 23) der. KardeĢlerin ecinniden korktukları için ağaçtan inmek 

istememelerine karĢın kız, ecinniyi uyandırıp onları öldürmekle tehdit 

etmektedir. KardeĢler ağaçtan iner. Ancak kız bu sefer de onlarla iliĢkiye 

girmek ister. Sonrasında diğer iliĢkiye girdiği erkeklere yaptığı gibi onların 

yüzüklerini alır ve boynundaki gerdanlığa takar. Bu olaydan sonra hükümdar 

kardeĢlerin kadınlar hakkındaki güvensizliğinin, ecinni tarafından kaçırılan 

kadının Ģu sözleriyle pekiĢtiği görülmektedir: 

 

“Bilin ki, bu ifrit beni düğün gecemde kaçırdı. Beni bir kutuya koydu; 

kutuyu da bir sandığa yerleĢtirdi. Sandığa yedi kat zincir vurdu ve 

dalgaların çarpıĢıp vuruĢtuğu kudurgan bir denizin dibine koydu. Ama 

biz kadınlar bir Ģeyi isteyince, hiçbir Ģeyin bizi engelleyemeyeceğini 

bilmiyordu.” (BGM, 2012: 22) 

 

KardeĢlerin çıktığı bu yolculuğun nereye yapılacağı ve yolculukta nelerle 

karĢılaĢılacağı konusunda bir belirsizlik vardır. Dahası masalda yolculuğun 

hükümdar kardeĢler için fiziksel olduğu kadar psikolojik bir zorluğunun da 

olduğu görülmektedir. Bu zorluklar fiziksel anlamda bir ifritle 

karĢılaĢmalarıyla verilirken, psikolojik yönüyle de düğün gecesinde kaçırılan 



176 

kızla birlikte olmaları için zorlanmalarıyla göze çarpmaktadır. Bu noktada 

söylenmesi gereken bir diğer nokta da bin bir gece boyunca anlatılan 

masallarda kiĢilerin ya da yerlerin isimleri pek çok kere net bir Ģekilde 

zikredilirken kardeĢlerin gittikleri denizin tam bir isminin geçmemesidir. Bu 

masaldaki bilinmeyen deniz dinleyiciye ġehriyar‟ın ve kardeĢi ġahzaman‟ın 

bilindıĢını göstermesi açısından önemlidir. 

 

KardeĢler ecinniyi gördüklerinde ağaca tırmanırlar. KardeĢlerin ağaca 

tırmanması, ne olduğunu anlamadıkları denizden çıkan Ģeye karĢı kendilerini 

korumak içindir. Böylece ağaca tırmanmanın masalda koruyan, kollayan, 

güven duyulan ya da ilahi olana teslim olmanın bir sembolü olarak okunması 

mümkündür. Bu noktada tırmanılan ağaç, hükümdar kardeĢler için kendiliğin 

bir sembolü olan yaĢamağacına dönüĢür. Sonraki kısımdaki kadının 

tehdidiyle ağaçtan iniĢ ise ağacın üzerindeki huzurun yerini “tıpkı tanrıyla 

yer değiĢtiren Ģeytan gibi, kahramanın duyduğu kaygının bir uzantısı hâline 

getirmiĢtir” (Demirci, 2008: 56). Bir kadın tarafından zorla ağaçtan 

indirilmek ise kaygının kaynağının kadın olduğu bilgisini sunmaktadır.  

 

Jung, Maskülen isimli eserinde doğaüstü yardım fikrini incelerken, Şişedeki 

Cin (Jung, 2015b:185) masalını örnek vermektedir. Bu noktada çerçeve 

masalın bu sahnesinin Jung‟un çözümlemesi ile birlikte okunması oldukça 

önemlidir. Şişedeki Cin masalında ĢiĢeye hapsedilmiĢ cin ĢiĢenin sırrını ifade 



177 

etmektedir. Bu ĢiĢenin saklandığı yer ormandaki bir meĢenin dibidir. Orman 

tıpkı çerçeve masaldaki deniz örneğinde olduğu gibi bilinçdıĢının bir 

sembolüdür. Çocuk ĢiĢeyi bulup tıpasını açtığında içinden çıkan cin onu 

ölümle tehdit eder. Çocuk ise cinin, o ĢiĢeye nasıl girebileceğiyle ilgili 

sorular sorar ve cin ĢiĢenin içine girdiğinde ĢiĢenin ağzını tekrardan kapatır. 

Jung, bu masalı tahlil ederken cinin bir “Alman masalında Alman milli 

tanrısı Wotan‟la bir tutulan pagan tanrısı Merkür‟ün adıyla çağrıldığını” 

(Jung, 2015b: 185) söylemektedir. Çözümlemesini Merkür üzerinden 

sürdüren Jung, Merkür‟ün çift yüzlü bir tanrı olarak bilindiğinden 

bahsetmektedir. Merkür‟ün onun ıĢığına dikkat etmeyenlerce “luman naturae 

tehlikeli bir ignis fatuus‟a (aldatıcı umuda), ruhun rehberi de Ģeytani bir 

baĢtan çıkarıcıya dönüĢür” (Jung, 2015: 185) demektedir. Bu noktada ele 

alınan masaldaki cin motifinin Merkür‟ün Ģeytanla simgelenen olumsuz 

yanını ortaya koyduğunu ifade etmektedir. Bu çözümlemeye dayanarak 

ġehriyar ve kardeĢi için sandıktan çıkan kadının iki kutuplu bir özellik 

gösterdiği söylenebilir. Bir taraftan ifritin kendisini düğün gecesi kaçırdığını 

ve hapsettiğini söylerken (mazlum) diğer yandan kardeĢlerle birlikte olmak 

için onları zorlamaktadır (zalim).  

 

Cinin Ģeytanla olan münasebeti noktasında sandıktaki kadın, hükümdar 

kardeĢler için “Ģeytani bir baĢtan çıkarıcıya dönüĢür”. El-Shamy, Ģeytanın 

arketipsel açıdan kahramanın gölge yanını ortaya koyduğunu söylemektedir. 



178 

Gölgeyi ise “insanlığın kolektif bilinçdıĢında onunla aynı cinste sembolize 

edilen korku ve kaygıları” olarak ifade etmektedir (El-Shamy, 2004: 474). Bu 

noktada Ģeytanı bile aldattığı düĢünüldüğünde çerçeve masalda kadının hile 

yönünden Ģeytandan daha tehlikeli bir varlık olarak görüldüğü aĢikârdır. 

Benslama ise, İslam‟ın Psikanalizi (2002) isimli eserinde bu konuyla ilgili Ģu 

ilgi çekici ve yerinde cümleyi kullanır: “KorkutulmuĢ ve kızgın kadın, erkeğe 

iblisten daha iblis görünecektir.” (Benslama, 2002: 237). Böylece bu sahnede 

kadının hilesi ile bir Ģeytanı bile baĢtan çıkarıp sonra da onu aldatabilecek bir 

karaktere sahip olduğu bilgisiyle neticelenmektedir. Bu perspektifte ifrit ve 

kaçırılan kadının “bilinçdıĢının kiĢileĢtirmesi” (Jung, 2012: 107), ġehriyar‟ın 

olumsuz animadan kaynaklanan yolculuğunu ise Jung‟un ifadesi ile “kör ve 

henüz uykudan uyanmamıĢ insanın ruhani yolculuğu” (Jung, 2015: 185) 

olarak ifade etmek mümkün olabilir. 

 

Masalın bu sahnesinde dikkat çeken bir baĢka husus, ġehriyar‟ın eĢinin 

kendisini aldattığını kardeĢiyle birlikte sarayın penceresinden izlemesidir. Bu 

sahneyi takip eden bir diğer sahnede, ifrit ve onun kaçırdığı kız, yine 

hükümdar kardeĢler tarafından ağaç üzerinden izlenir. Bu sahnelerde bakıĢ 

metaforunun ve göz imgesinin önemli bir yer tuttuğu ortadadır. Freud‟un 

bakıĢ açısıyla göz, “erkeğin belleğini, bakıĢ açısını ve cinsel ideolojisini 

taĢıyan, dolayısıyla hadım edilmeye uygun bir nesne” (akt. Demirci, 2008: 

43) olarak yorumlanmaktadır. Dolayısıyla bakan durumunda olan erkek 



179 

kardeĢler ve bu “bakıĢın nesnesi olan” (Tseelon, 2002: 106) kadın 

“ayırdımında, bakanın özü gereği, diğerlerinden daha güçlü bir konumda 

bulunduğu” (Tseelon, 2002: 106) görülmektedir. Demirci‟nin göz imgesiyle 

ilgili üzerinde durduğu bir baĢka özellik ise gözün “tıpkı söz gibi, kültürel 

olanın (bireysel/kolektif bellek) dolaylı bir yansımasını sunmasıdır.” 

(Demirci, 2008). Bu bakıĢ açısıyla çerçeve masaldaki ilk olarak hükümdar 

kardeĢlerin ġehriyar‟ın eĢini sarayın penceresinden izlemesi, ikinci olarak 

ifrit ve onun kaçırdığı kızın ağaçtan izlenmesi sahneleri masaldaki kiĢisel ve 

kolektif bilinçdıĢının eril bakıĢ açısını göstermektedir. Ġkinci sahnedeki eril 

bakıĢ açısının gücü, kızın hükümdar kardeĢleri ağacın üzerinde fark etmesine 

kadar sürmektedir. Sonraki sahnede kızın ifriti uyandıracağını söyleyip 

kendilerini öldürmekle tehdit etmesi, sahnenin eril özelliğini sona 

erdirmektedir.  

 

Bu sahnede âdeta, bir metne ayna tutarak yazıların ters yazılıĢlarının 

gösterilmesi gibi, ġehriyar‟ın bilinçdıĢı görünüĢü sunulmaktadır. Düğün 

gecesi kaçırılan kadın, arzusuna ulaĢamamıĢ kadındır. Arzusuna 

ulaĢamamasının sebebi ise ifrittir. Bu yüzden arzusunu engelleyene karĢı 

korku ve intikam duymaktadır. Ancak yansıtmanın özü gereği bu sahne 

tersine dönmüĢ bir dünyayı seyrettirmektedir âdeta okuyucuya. Artık 

arzulanabilir bir nesne hüviyetinden çıkan kadın, arzu duyan bir özne 

pozisyonundadır. Arzunun sahibi olarak görülen üç erkek ise nesne 



180 

durumuna düĢürülmüĢtür. Belki iĢin bir diğer kötü tarafı çerçeve masalın 

giriĢiyle ilgilidir. ġehriyar ve ġahzaman‟ın eĢlerinin kendilerini aldattıkları 

kiĢiler, kendi zenci köleleridir. Diğer bir ifade ile hükümdar beyaz bir erkeğin 

arzusuyla, kendi arzusunu kullanma yetisi kısıtlanmıĢ zenci köleleri. Bu 

noktada Benslama, efendi ile köle diyalektiği açısından bu durumu Ģu Ģekilde 

okumaktadır: 

 

 “…Sultan aniden kendi yerinde köleyi keĢfeder ve birdenbire, hanım 

sultanın arzusunda kendisinin yer almayabileceğini saptar. Genel 

anlamda sultanın olduğu yerde kölenin olmaması gerekir; oysa, bu özel 

yerden ayağının kaydırılmasıyla sultan ve sultan için bir azil sınavı 

açılmıĢ olur.” (Benslama, 2002: 250) 

 

Arzunun yaĢanırlığı noktasında hükümdar olan ġehriyar ve ġahzaman için bu 

sahne, tersine iĢletilerek hükümdar kardeĢleri sıranın sonuna atmaktadır. 

Böylece bu sahneyi Klein‟ın “arzulanan bir Ģeyin [kadının] baĢka birine 

[zenci köleye] ait olduğu ve bize [ġehriyar‟a] değil ona haz verdiği inancı” 

(Klein, 2014: 23) olarak açıkladığı haset (Freudcu bakıĢ açısıyla 

hoĢnutsuzluk) kuramıyla da açıklamak mümkündür.  

 

Şişedeki Cin masalının benzer bir örneği BGM‟de Balıkçı ile İfrit Öyküsü 

(BGM, 2012: 40-45) adıyla yer etmektedir. Masalın baĢlangıcını BGM‟de 

sıklıkla örneği görüldüğü üzere fakirlik oluĢturmaktadır. Fakir balıkçı bir gün 



181 

nasibini aramak üzere denize gelir ve alıĢkanlığı olduğu üzere oltasını yalnız 

dört kere denize atar. Ġlk atıĢında denizden bir eĢek leĢi çıkaran balıkçı 

oldukça üzülür. Bahtı konusunda oldukça karamsarlık içindedir. ġöyle 

demektedir kendi kendine:  

 

“Ey kötü talih, artık yeter! Tanrım kullarına acı! Ne hazin ki, 

yeryüzünde hiçbir ödül yeteneğe eĢit değildir. Çoğu kez evimden çıkar 

bahtımı ararım. Epeyce oldu; öğrendim artık, baht ölmüĢtür. Bu ne 

yoksulluk! Ey talih, gölgene sığınırlar ama sen, bilgeleri sürgün eder, 

dünyayı budalalara yönettirirsin!” (BGM, 2012: 41) 

 

Son atıĢında sarı bakırdan olan ağzı Süleyman mührü ile kapatılmıĢ bir küp 

bulur. Küpü görünce sevinen balıkçı küpü açınca kocaman bir ifritle 

karĢılaĢır. Bu ifrit, zamanında ona karĢı geldiği için Süleyman tarafından 

cezalandırılarak bu küpün içine hapsedilmiĢtir. Balıkçı küpün kapağını açtığı 

zaman ifrit dıĢarı çıkar ve balıkçıyı öldüreceğini söyler. Ancak balıkçı, ifritin 

bu küpe girmesinin mümkün olmadığını söylediğinde ifrit tekrar küpün içine 

girer. Balıkçı ise kapağını tekrar kapatarak bu sefer küpü tekrar denize 

atacağına dair ifriti tehdit eder. Masalın sonunda ifritle anlaĢarak ölümden 

kurtulur.  

 

Görüldüğü üzere her iki masalda da bulunduğu yerden (Şişedeki Cin 

masalında ĢiĢeden, Balıkçı ve İfrit masalında küpten) çıkarılan cin motifi 



182 

ortaktır. Diğer ortak olan unsur ise ĢiĢeyi ya da küpü bulan kiĢilerin, 

etkisinden kurtulmak için sorular sorarak cini/ifriti tekrar eski yerine 

göndermesidir. Balıkçı ve İfrit masalında da küpten çıkan ifritin tıpkı Şişedeki 

Cin masalında olduğu gibi hilebaz, kahramanı kandırmaya çalıĢan bir niteliği 

olduğu görülmektedir. Bu hilebaz özellik, Hz. Süleyman zamanında ona karĢı 

gelenlerden biri olan ifritin, balıkçının küpün kapağını açmasıyla “Allah‟tan 

gayrı tanrı yoktur, Süleyman da Allah‟ın peygamberidir” (BGM, 2012: 42) 

diye seslenmesiyle ortaya çıkmaktadır. Ġfrit aslında dört yüz yıldan fazla bir 

süre bu küpün içinde kalmıĢtır. Bu süre zarfında kendisini kurtaracak olan 

kiĢiyi ödüllendirmeyi düĢünmüĢtür. Ancak son asırda yani dört yılın sonunda 

onu bulamayınca hiddetlenip kendisini kurtaracak kiĢiyi öldürmek ister. Bu 

noktada balıkçıya nasıl öldürülmek istediğini sorar. Balıkçı ise kendisini 

öldürmek isteyen ifrite, kurnazlıkla Ģöyle demektedir: “Nasıl oluyor da, 

ancak elini ya da ayağını sokabileceğin küpe tam olarak sığabiliyorsun?” 

(BGM, 2012: 44). Bu soru üzerine ifrit tekrar küpün içine girer. Balıkçı ise 

üzerinde Hz. Süleyman‟ın mührü bulunan tıpayı alarak küpün ağzını kapatır. 

Ġfrit çok uğraĢmasına rağmen tekrar küpten çıkamaz.  

 

Masalda “kötücül bir ruh” (Jung, 2015b: 185) (Balıkçı ile İfrit masalında 

küpün içindeki cin, çerçeve masalda sandığın içinde taĢınan ve düğün gecesi 

kaçırılan kız) Jung‟un ifadesiyle “hilebaz” Merkür‟ün bir sembolüdür. Ancak 



183 

Merkür‟ün iyi ya da kötü olarak anlaĢılması ancak kahramanın ona bakıĢ 

açısına bağlıdır. Jung‟un ifadesiyle,  

 

“[ı]Ģığa ulaĢmaya çalıĢanlara ve yalnızca cognito vespertina‟ya 

güvenmeyenlere lümen naturae (doğal ıĢık), Servator (hizmetkar) ve 

Salvator (Kurtarıcı) olarak gelir. Bu ıĢığa dikkat etmeyenler içinse 

lümen naturae tehlikeli bir ignis fatuus‟a (aldatıcı umuda), ruhun 

rehberi de Ģeytani bir baĢtan çıkarıcıya dönüĢür.” (Jung, 2015: 196) 

 

ġeytan arketipi “kurtarıcı bir ruh rehberi, ele avuca sığmaz bir hilebaz ve 

Tanrının fiziksel doğaya yansımasıdır” (Jung, 2015b: 182). Bu bakıĢ açısıyla 

arketip “bir yandan kendiliği, diğer yandan bireyleĢme sürecini ve isimlerinin 

sayısından ötürü aynı zamanda kolektif bilinçdıĢını” (Jung, 2015b: 182) 

temsil etmektedir. Balıkçı ve İfrit masalında küpün içindeki cinle, çerçeve 

masalda hükümdar kardeĢlerin çıktıkları yolculukta ifrit ve onun kaçırdığı 

kızla karĢılaĢmaları, “kendini bilinçdıĢında hazırlayıp yavaĢ yavaĢ bilince 

giren bireyselleĢme sürecidir.” (Jung, 2015b: 185). Bu noktada balıkçı 

motifinin “bilmeye çalıĢan kendini içgüdüsel doğayla kaynaĢtırarak 

beslemeye uğraĢan insanların psikolojik öğelerini temsil ettiği” (Estés, 2013: 

158) gözardı edilmemelidir.  

 

Ġfritin ikinci kez küpten çıkıĢı, “yaratılmıĢ bütün Ģeylerin canlandırıcı ilkesi, 

hiranyagarbha (altın tohum), filius macrocosmi (makrokozmozun oğlu) 



184 

tarafından temsil edilen kiĢilerüstü kendilik, bilgelerin tek taĢı hâline” (Jung, 

2015b: 184) geldiğinin bir sembolüdür. Küpten çıktıktan sonra ifrit ve balıkçı 

bir dağa tırmanmaya baĢlarlar. Oradan da ortasında bir göl bulunan bir 

vadiye inerler. Bu sahne Jung‟un çözümlemesinde kendilik bilgisinin elde 

edildiğinin bir sembolüdür. Çünkü bu sahnedeki dağ motifi, “yükseliĢin 

amacını verir ve çoğu zaman kendiliğin psikolojik anlamını taĢır.” (Jung, 

2015b: 166). Ancak çerçeve masalda hükümdar kardeĢlerin bu kendilik 

bilgisine ulaĢamadığı görülmektedir. Ġfritin/cinin ĢiĢeden ya da küpten 

çıkması gibi düğün günü kaçırılan kız da sandıktan çıkmaktadır. Sonraki 

aĢamada ifritin/ cinin camın/küpün tıpasını açan kahramanları tehdit etmesi 

örneğinde olduğu gibi o da ağacın üzerinde gördüğü hükümdar kardeĢleri 

tehdit etmektedir. Ancak Ģeytanın ya da çerçeve masalda kadının tekrar 

sandığa kapatılmamasıyla (Şişedeki Cin masalında cinin tekrar ĢiĢeye 

hapsedilmesi örneğinde olduğu gibi) kötü ruhun özgürleĢmesine izin 

verilmektedir. Kızın, yüzüğü alması ve boynundaki kolyeye takması, 

kardeĢlerin kendilik bilincine ulaĢamadığını temsil etmektedir. Diğer bir 

ifade ile durum Ģöyle açıklanabilir: Şişedeki Cin ve Balıkçı ile İfrit 

masallarında kahramanlar, camdan ya da küpten kötü ruhu (Merkür‟ü ya da 

masallardaki örnekleriyle cin ve ifritin) ilk kez ve bilinçsizce çıkardıkları 

zaman onların hilebaz yanıyla tanıĢmıĢlardır. Ancak masalların her ikisinde 

birden söylendiği gibi “kurnazlıkla” cini/ifriti tekrar camın/küpün içine 

hapsederler. Ġkinci kez hapsedilme Merkür‟ün “kibarla[Ģmasını], 



185 

[kahramanlara] faydalı fidyeler vermesini ve böylece özgür[leĢmesini]” 

(Jung, 2015b: 180) sağlamaktadır. Faydalı fidye olarak ifade edilen hediyeler 

Şişedeki Cin masalında küçük bir halı parçası, Balıkçı ile İfrit masalında 

rengarenk dört balıktır. Jung, Merkür‟ün (cinin) ikinci kere ĢiĢenin içine 

hapsedilmesinin amacının “iki psikolojik dünyayı ayıran uçuruma Ġsa 

imgesine incelikli bir ödünleyici karĢıt nokta sun[mak]” (Jung, 2015b: 190) 

olduğunu söylemektedir. Bu durumda “Ġsa bilincin, Merkür ise bilinçdıĢının 

arketipi olarak ortaya çıkar.” (Jung, 2015b: 192). Ancak çerçeve masal 

dikkatlice incelendiğinde onların tabiri caizse bu “kurnazlığı” gösterememiĢ 

oldukları, Ġsa figürüyle karĢılaĢamamıĢ oldukları görülür. Bu yüzden çerçeve 

masalın bu kısmını kahramanın karanlıkta kaldığının, erginleĢememiĢ 

olduğunun bir sembolü olarak okunması mümkündür. Bu noktada ilk eĢiğin 

aĢılması kısmına tekabül eden her gece bir bakireyle önce geceyi geçirip 

ertesi sabah onların öldürülmesi bu karanlığın devam ettiğinin göstergesidir. 

Fakat bu süreç ġehriyar‟ın ġehrazat ile birlikte olduğu zamana kadar devam 

eder. Birlikte yatak odasında önce iliĢkiye girilip sonra masal anlatımının 

gerçekleĢmesi edimini, Ģeytanın/cinin ya da ifritin tekrar küpe/ĢiĢeye 

hapsedilmesinin bir sembolü olarak okumak mümkündür. Ancak bu sahnede 

bakirenin hapsedildiği yer yatak odasıdır. Daha soyut bir benzetme 

ĢiĢeye/küpe hapsedilen cin/ifrit ile yatak odasına hapsedilen (bu kelimenin 

kullanılması, masalda ġehrazat‟ın eylemlerinden sınırlı bahsedilmesinden 

kaynaklanmaktadır) ġehrazat‟ın sözlerinde açık bir Ģekilde ortaya 



186 

çıkmaktadır. Örneğin Şişedeki Cin masalında cin, çocuğa kendisini serbest 

bırakırsa onu cömertçe ödüllendireceğini söylemektedir. Balıkçı İle İfrit 

Öyküsü‟nde ise Ġfrit balıkçıya “Bana küpü aç! Seni iyiliklere boğayım!” 

(BGM, 2012: 45) demektedir. Bu noktada ġehrazat‟ın anlattığı her masalın 

altında aynı subliminal mesajın yer alması ĢaĢırtıcı olmasa gerek. Böylece 

masallarda sıklıkla geçen “Sen beni öldürmezsen Allah da seni bağıĢlar” 

leitmotifi oldukça önemli bir argümandır. Bu argüman Merkür ile Ġsa 

arasındaki geçiĢ için sihirli bir metafor olarak yer alır masallar boyunca. 

Tıpkı Balıkçı ile İfrit Öyküsü‟nün devamında yer eden Kral Yunan‟ın Veziri 

İle Hekim Rüyan Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 45-50) olduğu gibi. Kahramanın 

bu süreçte karĢısına çıkan kiĢilerin kötü/iyi yanlarının da olabileceğini 

unutmaması bu bölümün dikkat edilmesi gereken en önemli görevidir. 

Jung‟un verdiği örnekle de söylenebileceği gibi “nitekim ilkel büyücü hekim 

de bir yandan Ģifa veren kiĢi, öte yandan da ürkütücü bir zehir ustasıdır.” 

(Jung, 2012: 96). Bu durumda yaĢlı bilge adamın hangi yönünün ağırlıkta 

olduğunu anlaması gereken bizatihi kahramanın kendisidir. YanlıĢ bir 

anlaĢılma bile kahramanın bunu hayatıyla ödemesine neden olabilir. Kral 

Yunan‟ın Veziri İle Hekim Rüyan Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 45-50) yaĢlı 

bilge adam arketipinin bir türevi olan hekim motifine yer verilmiĢtir. Masal 

Ģu Ģekildedir: Rum ilinde kudretli bir kral vardır. Ancak bu kral kimsenin 

çare olamadığı bir hastalığa yakalanır: Cüzzam. Günün birinde bu kente 

Rüyan adında ihtiyar bir hekim gelir. Kralın derdini öğrenir ve ertesi gün 



187 

kralın karĢısına çıkıp, bu dertten kralı ilaçsız ve merhemsiz bir Ģekilde 

kurtarabileceğini söyler. Kral eğer kendisini bu dertten kurtarırsa her 

istediğini vereceğini ve kendisini arkadaĢı olarak kabul edeceğini söyler. 

Ertesi gün ilaç ve merhemlerle bir top hazırlar. Kralı meydanda atın üzerinde 

elinde bu topla oyun oynamaya davet eder. Kral oyunu oynayarak terleyecek 

sonra yıkanacak ve hastalığı geçecektir. Söylediği gibi olur. Kral 

hastalığından kurtulur ve hekimi ödüllendirir. Yanına oturtacak kadar onunla 

ahbap olur. Ancak bu durum kralın vezirini kıskandırır. Vezirin sözlerine 

kanan kral, hekim Rüyanı öldürmek ister. Ancak hekim ondan izin ister:  

 

“Efendimiz, eğer ölümüm gerçekten zorunlu ise, bana bir süre tanı ki, 

evime gideyim! Bütün iĢlerimi yoluna koyayım! Ana babama, 

komĢularıma, cenazemi kaldırmaları için talimat vereyim! Ve özellikle 

tıpla ilgili kitaplarımı birilerine armağan edeyim! Bir de özellikle bir 

kitabım var ki, gerçekten özlerin özü ve ender-i nadirattandır, onu size 

armağan olarak vermek istiyorum; kitaplığınızda itina ile saklayın 

diye!” (BGM, 2012: 55) 

 

Bu masaldan yola çıkarak ve Tacir ile İfrit hikâyesiyle de karĢılaĢtırarak ifrit 

ile kral ve hekim ile tacir arasında bir paralellik kurulabilir. Aynı paralelliğin 

çerçeve hikâyedeki ġehriyar, ifrit, kral Yunan ve hekim, tacir ve ġehrazat 

arasında da olduğu görülmektedir. Masalda yer alan kral cüzzamdan tıpkı 

ġehriyar‟ın kadınlara karĢı önyargısından bin bir gece boyunca masal 



188 

dinleyerek, eğlenerek kurtulmasına benzer bir Ģekilde top oynayarak, 

eğlenerek kurtulur. Ancak hırslarına ve korkularına yenik düĢen kral, 

kendisini kurtaran hekimi öldürmeyi kafasına koymuĢtur. Bunun bir 

göstergesi olarak hekime Ģöyle demektedir: “Seni öldürmeden güven 

bulamayacağım, rahata kavuĢamayacağım. Çünkü senin, elime aldığım bir 

Ģeyle beni kurtardığın gibi, koklatacağın bir Ģeyle ya da baĢka bir yolla, beni 

öldüreceğine kuvvetle inanıyorum.” (BGM, 2010: 55). Burada doğrudan bir 

mesaj verilmiĢken bu mesajın Şah Sindbad‟ın Şahini (BGM, 2012: 50) 

masalında da Ģahin motifi ile devam ettirildiği görülmektedir. Bir zamanlar 

Fars Ģahlarının içinde eğlenceye düĢkün bir Ģah ve onun kendi yetiĢtirdiği, 

sürekli bileğinde tuttuğu bir de Ģahini vardır. Bir gün Ģah ceylan avına çıkar. 

Bir ceylan yakalar ancak ceylan bir anda kaçar. ġah da ardına düĢer ve 

ceylanı yakalar. Atının arkasına atıp getirirken çok susar. Birden bir ağacın 

kavuğundan su aktığını görür. Önce bir tasa suyu doldurup Ģahine verir. 

ġahin tası devirerek suyu döker, ikinci kez de aynı Ģeyi yapınca Ģah sinirlenir 

ve Ģahinin kanatlarını keser. Üçüncü kez tasta suyu doldurup Ģahine 

uzattığında Ģahin gagasıyla ağacın tepesini iĢaret eder. ġah ağacın tepesine 

bakar ve ağacın tepesinde bir yılan görür. Su zannettikleri ise yılanın zehridir. 

ġah bunu görünce boĢ yere Ģahinin kanatlarını kestiğini anlar. Saraya gelirler. 

Ceylanı aĢçıya verip yemek yapmasını söyler. ġahini alıp makamına geçer 

ama Ģahin hıçkırır ve ölür. ġah bunun üzerine çok üzülür. Bu masalda 

subliminal mesaj, eğer masaldaki Ģahın kuĢuna güvenmemesi gibi ġehriyar 



189 

da ona güvenmezse ve kendini öldürtürse, Ģah gibi ġehriyar‟ın da piĢman 

olabileceğidir. ġehrazad bu masalda kendisi ile kuĢ arasında bir paralellik 

kurmaktadır. O da tıpkı masaldaki kuĢ gibi savunmasızdır, sahibinin 

iradesine bağlıdır. Bu masal, ikinci anlatılan masaldır. ġehrazad henüz 

ġehriyar‟ın kontrolsüz davranıĢlarına karĢı savunmasızdır. Bu noktada 

ġehrazat, gerçek dünyanın olaylarını masal sembollerinin yer ettiği hayal 

dünyasına taĢıyarak ġehriyar‟ın olayları görmesini sağlamaktadır. Kendisinin 

savunmasızlığını ise bu masalda kuĢ sembolüyle ifade etmektedir.  

 

Kahramanın erginleme sürecinde karĢısına çıkan ve erginlemesi için yol 

gösterici olan yardımcı yanlıĢ anlaĢılabilir. Bu durum erginleme sürecine ket 

vuracağı gibi kahramanın cesaretini de zedeleyebilir. Böyle bir durumda 

“kiĢilik ve bilincimizin yabancı bir gücün egemenliğine girmesi bizi bağımsız 

ve olgun bireyler olma yerine pasif takipçiler hâline getirecektir.” (Sambur, 

2005: 107). Masallarda kahramana yol gösteren yardımcının, olağanüstülüğü 

yalnızca onun insandıĢında bir varlık oluĢu ile ilgili değildir. Bu kısımdaki 

olağanüstülük kahramanın daha önce hiç karĢılaĢmadığı bir mizacı da ortaya 

koyabilir. Bu noktada kahramanın nitelikleri ile yardımcının niteliklerinin 

birbirine zıt olması, yardımcının yanlıĢ anlaĢılma sebebidir. Nitekim bu 

durumda yansıtılan içerik yalnızca Merkür‟ün özelliklerini taĢımaktadır. 

Örneğin Topal Gencin Öyküsü‟nde (BGM, 2010: 289-308) yardımcının 

doğaüstülüğü çok fazla geveze olmasıyla ilintilidir. Masalda, kahramanın 



190 

kadınlara karĢı olumsuz düĢüncelerinden dönemin kadısının kızına olan 

aĢkıyla vazgeçer. Ancak kahramanın araf hâli yaĢadığı böyle bir durumda 

yanında olan kiĢi geveze bir berberdir. Kahraman bu berberden kurtulmak 

için çeĢitli yollara baĢvurmasına rağmen berber onun peĢini bırakmaz. Adam, 

kadı‟nın kızıyla buluĢmaya gittiğinde berberin onu takip ettiğini fark eder ve 

kızın evine saklanır. O gün cariyelerden birinin cezalandırıldığı gündür. 

Ancak, berber topal gencin dövüldüğünü zannedince kadı‟nın evini basarak 

genci arar, ortalığı birbirine katar. Onu bulduğunda ise genç utançtan ve 

berberden kurtulmak için kaçmaya baĢlar. Hikâyenin sonunda topal kalır.  

 

Masalda berber geveze, kahraman ise babasının ölümünün ardından kendi 

hâlinde yaĢayan biridir. Neredeyse nitelikçe birbirlerine zıt profiller 

çizmektedirler. Fiziksel görünüĢ açısından ise berber, sakalı ve yüzü kapkara, 

sakalı ve kaĢları bembeyaz, kulakları delik ve sarkık, burnu ĢaĢırtıcı 

uzunlukta, kasıntı ve mağrur tavırlı, en az doksan yaĢında biri olarak 

betimlenmektedir. O yalnızca görünürde geveze ve durmadan kendi hakkında 

yalan söyleyen bir berber olarak görünse de tıp, nebatat ve eczacılığın 

ötesinde yıldızbilimi, dilbilgisi, nahiv, Ģiir bilgisi ve kuramı, hitabet ve 

riyaziye, hendese, cebir, tarih, felsefe ve yeryüzündeki bütün halkların 

gelecekleri hakkında bilgi sahibi olduğunu iddia etmektedir. Ancak masalın 

sonunda öldü sanılan kamburu da iyileĢtiren o olur. Berber yaĢlı adam 

arketipinin neredeyse bütün özelliklerine sahiptir. Bu özellikleri Ģu Ģekilde 



191 

sıralamak mümkündür: 1. Kahramanı geleceği konusunda uyarır. Topal 

gencin bir kızla buluĢacağını bilir ve bu buluĢmanın olumlu ve olumsuz 

yanları konusunda genci uyarır. ġöyle der örneğin berber, gence:  

 

“Bu buluĢma yedi derece ve yedi dakika sürer. Bunun anlamı, bugün 

tıraĢ olmanın yalnız uğurlu değil, yıldızlarla da haklılığı kanıtlanmıĢ bir 

olay olduğudur. Bu, bana açıkça senin bugün bir kadın ile buluĢman 

olduğunu ve bunun mutlu sonuçlanacağını gösteriyor.” (BGM, 2012: 

293) 

 

3. Kahramanın babasının ölmeden önce akıl danıĢtığı kiĢi de bu berberdir. 

Babası ölünce oğluna da danıĢmanlık yapmak ister. Bu durumu Ģöyle 

açıklar berber: 

 

“ĠĢte karĢında iki ayağım üzerinde durmakta, emirlerini beklemekte ve 

kendimi tüm olarak senin hizmetine vermeye hazır bulunmaktayım. 

Ama, ben sana karĢı bu denli sabırlı, sen de bana karĢı bu denli canı 

sıkılmıĢ ve kızgın oldukça, bunun nasıl mümkün olabileceğini 

bilmiyorum. ġurası gerçek ki, karĢında bu denli sabırlı olabiliyorsam, 

bu sırf babanın anısına duyduğum saygıdan, onun iyiliklerine karĢı 

borçlu bulunduğumdan dolayıdır.” (BGM, 2012: 296) 

 

4. Kahramana içinde bulunduğu durum hakkında bilgi verir ve onu uyarır. 

 



192 

“Gerçekten, Ģimdi açıkça görüyorum ki, sana baĢedilmez bir can 

sıkıntısı verdim. Ama böylesine önemsiz bir Ģey için alınacak değilim; 

çünkü pekala görüyorum ki, sen zekadan yana zayıfsın ve de daha çok 

gençsin; seni omuzlarıma alıp at gibi koĢturarak, bir türlü gitmek 

istemediğin okula götürdüğüm günler de daha dün gibi.” (BGM, 2012: 

296)  

 

Ancak topal gencin bu adama bakıĢı, yalnızca gevezeliği üzerinedir. Bundan 

dolayı yaĢlı adamın ikazlarını anlamaz ve ondan sürekli kaçar. Genç adam bu 

kaçıĢın sonucunu topal kalmakla öder.  

 

Beaumont, Slave of Desire (2002) isimli kitabında berberin ölümle 

simgelendirilebileceğini söylemektedir (Beaumont, 2002: 123). Berber 

kendisini özellikle kardeĢleriyle karĢılaĢtırdıklarında etrafındakiler tarafından 

es-samit “suskun” olarak adlandırılır. Beaumont, Es-Samit isminin ölüm için 

kullanılan bir sembol olduğunu söylemektedir (Beaumont, 2002: 123). 

Balıkçı Halife masalının egonun bir komedisi olduğunu söyleyen yazar, 

berberin karĢılığının ise süper egonun bir komedisi olduğunu ifade 

etmektedir (Beaumont, 2002: 123). 

 

 “Süper egonun karĢılığında olduğu gibi, berber de kaçılamayan, 

kendisine itaate zorlayan sestir. Kamburun masalında olduğu gibi, ölüm 

kiĢiyi sürekli takip eder. Hem berberin hikâyesinde hem de kambur 



193 

hikâyesindeki ortak olan metaforlar dil ve ölümdür. Kambur ölümün 

sessizliğidir”. (Beaumont, 2002: 123)  

 

Tıpkı sezgilerini kaybeden biri gibi. Sezgilerini, aklının ıĢığını kaybeden 

kiĢinin ölüden farksız olduğu söylenebilir. Berberi ise burada, onun sezgileri 

(yaĢlı bilge arketipinde olduğu gibi) olarak okumak mümkündür. Burada 

ġehriyar‟a ġehrazat tarafından Ģu bilgi verilmektedir: Aklına güven, 

sezgilerinle hareket et!  

 

BGM‟de kahramanın yolculuğunda bir engel olarak ortaya çıkan yol gösterici 

motifi çoğu kez hileci maymun kılığında karĢımıza çıkmaktadır. Hileci 

motifinin en bariz göründüğü masal, Canayakın Zina Çocuğunun Karmaşık 

Öyküsü‟dür (BGM, 2012: 2527-2549). Bu masalda tahtını derviĢ kılığına 

girerek terk eden bir sultanla, çıktığı yolculuk esnasında tanıĢtığı Mısır 

sultanın öyküsü anlatılmaktadır. DerviĢ olan Mahmut, aslında bir aĢçının 

oğludur. Ancak annesi bunu, ona söylememiĢtir. Bir gün sultan Mahmut üç 

haĢhaĢ yutucunun sarayın önünde kavga ettiklerini görür. Bu kiĢiler sultan 

Mahmut ile görüĢmek üzere saraya gelirler. Birinci haĢhaĢ yutucu bir taĢın 

kökeni ve cinsini anlama konusunda uzmandır. Ġkinci haĢhaĢ yutucu, atların 

soy kütüğü bilimcisidir. Üçüncü haĢhaĢ yutucu ise bir insana bakarak onun 

soyu ve Ģeceresi hakkında bilgi sahibi olabilir. Bu arkadaĢlar saraya 

yerleĢtirilirler. Sultan Mahmut günün birinde kendisine hediye edilen bir 



194 

taĢın gerçekten değerli olup olmadığını anlamak üzere yanına taĢ bilimcisini 

çağırtır. TaĢ bilimcisi, bu taĢın içinde bir kurt olduğunu söyler. TaĢ kırılır. 

Gerçekten bir kurt bulunur. BaĢka bir zaman baĢka bir sultan tarafından 

gönderilen at konusunda at bilimcisi de doğru kehanette bulunur. Bir zaman 

ise sultan kendisi hakkında bilgi almak üzere insan bilimcisini çağırır. Ġnsan 

bilimcisi, sultana kendisinin bir zina çocuğu olduğunu söyler. ġaĢıran sultan 

bunu annesine sorar. O da kabul eder. Sultan tahtını insan bilimcisine terk 

eder. DerviĢ kılığına girerek Mısır‟a gider. Ġsmi Mahmut olan Mısır 

sultanıyla karĢılaĢır. Önceki Sultan Mahmut‟un tersine Mısır‟daki Sultan 

Mahmut fakir bir aileden gelmektedir. Bir gün babası ölür. Babasının mesleği 

olan sokak sulayıcılık iĢini yapar. Kalacak bir yeri olmadığından caminin 

yanında yatar. Bir gün cömert biri ona beĢ dirhem verir. O da bu parayla bir 

maymun satın alır. Gece maymun genç bir adama dönüĢür. Ona sultanın 

kızıyla evlenip evlenmek istemediğini sorar. O da kabul eder. Maymun adam 

Mahmut‟a önce bir saray yapar. Ona güzel yemekler verir. Sonra da değerli 

taĢlar vererek onu kızını istetmek üzere Sultan‟ın yanına gönderir. Sultan 

kızını verir. Gerdekte maymunun isteği üzerine kızın kolundaki bilekliği alan 

Mahmut bir anda kendini eski hâlinde bulur. Sokaklarda dolaĢmaya baĢlar. 

Bir süre sonra bir Magripli ile karĢılaĢır. Magripli ona maymunun bir ecinni 

olduğunu, sultanın kızına âĢık olduğunu ve kendisini kullandığını söyler. Bir 

kâğıda bazı iĢaretler yazarak onu bir ormana yönlendirir. Sultan buraya 

gittiğinde orada kendisini bekleyen bir kalabalık görür. Kalabalık içinde öne 



195 

çıkan bir adam Magripli‟nin mektubunu alınca asıl adı AtraĢ olan maymunu 

çağırır. AtraĢ gelir. Elinden bilekliği alırlar. Bilekliği alınca Mahmut kendini 

tekrar gerdek odasında bulur. Kız ile evlenen Mahmut‟un çocukları olur. 

Kızın babasının ölmesiyle de Mahmut sultan olur.  

 

Kahraman yolculuğu boyunca kime güveneceğini bilmelidir. Bazen hilebaz 

bir figür kahramanın karĢısına yol gösterici olarak çıkarak onu kandırabilir. 

Ancak bu noktada kahramanın yardımına kader yetiĢir ve onu bu figürden 

kurtarır. Maymun, bu masalda hilebaz bir figürdür. Mahmut‟u kandırarak, 

kendi isteklerini gerçekleĢtirir. YaĢar Çoruhlu, Türk Mitolojisinin Ana 

Hatları (2012) isimli eserinde Ġslam tasavvurunda maymunun olumsuz 

nitelikleriyle ön plana çıktığını; hilekâr, kurnaz ve edepsiz insanların 

alegorisi olarak kullanıldığını (Çoruhlu, 2012: 180) söylemektedir. Jung ise 

hilebaz figürün kahramanın “ayrımlaĢmamıĢ insan bilincinin bir yansıması” 

olduğunu söyleyerek bu figür hakkında Ģu değerlendirmelerde 

bulunmaktadır:  

 

“Hilebaz fantazması muzip anlatılarda, karnaval coĢkusunda, Ģifa ve 

büyü ritlerinde, dinsel korku ve aydınlanmalarda, kimi zaman açık 

seçik, kimi zaman da muğlak biçimlerde, tüm zaman ve mekânların 

mitolojisinde dolanır durur, belli ki bir „psikologem‟, yani çok eski bir 

arketipik psiĢik yapıdır.” (Jung, 2012: 128) 

 



196 

Bu masalda da hilebaz maymunun amacı sultanın kızını ele geçirmektir. 

Ancak maymun, kızı ele geçirmek için pek çok sihire sahip olmasına rağmen 

yine de bir insana ihtiyaç duyar. Maymun‟un kızı ele geçirmesinin tek yolu 

kızın bilekliğini almaktır. Bu da ancak güvenle mümkündür. Maymun kızın 

ve ailesinin güvenini sağlama noktasında Mahmut‟tan yararlanır ve bilekliği 

ele geçirir. 

 

El ya da ayağa takılan zincir, halhal ya da bileklik, yüzük bekâretin bir 

sembolü olarak okunabilir. Bileklik, yüzük ya da halhalın elde edilmesi 

motifi, bakirenin elde edilmesi ile paralellik arz etmektedir. Bakire ise anne 

arketipinin bir türevidir ve tam bir benliğe ulaĢıldığının sembolünü sunar. 

Mahmut, sezgileriyle ve cesaretiyle bakireyi elde etmenin yolunu 

Magripli‟nin yardımıyla bulur. Birinci Mahmut‟un tersine o, gerekli cesarete, 

liyakate ve sezgiye sahiptir. Birinci Mahmut, kaderin yardımıyla ve annesinin 

onun sultan soyundan gelmediğini saklaması ile bir yalanın sonucu tahta 

çıkmıĢ olmasına rağmen, ikinci Mahmut, sezgileri ve cesaretiyle tahta geçer. 

Bu noktada ona verilecek ödül, sultanlıktır. O, kahramanlık için seçilmiĢ 

biridir. Otto Hunt, Masal ve Megalitik Taş İnancı isimli makalesinde, “masal 

ancak seçilmiĢ kahramanla öte âlem yolculuğunu baĢarıya ulaĢtırır” (Hunt, 

2013: 217) demekte ve Ģöyle devam etmektedir: “Mesela alnı kral mührü ile 

iĢaretlenecek bir niĢana, bir ize sahip olmalıdır.” (Hunt, 2013: 217). Böylece 

her iki sultan arasındaki fark masalda daha açık bir Ģekilde ortaya 



197 

çıkmaktadır. Gerçek sultan olmayan Mahmut, hükümdarlık için gerekli 

sezgiye sahip olmadığı için tahtından feragat eder ve tahtını iç sezgisi 

kuvvetli insan bilimcisine bırakır. Ġkinci Mahmut ise hükümdarlık için yeterli 

sezgilere sahip olduğu için sultanlıkla ödüllendirir. Bu masal ġehriyar‟daki 

farkındalığın ortaya çıktığının açık bir göstergesidir. Bin bir gece sona 

yaklaĢmaktadır. Masalın sonunda ġehriyar, ġehrazat‟ın diğer kadınlara 

benzemediğini fark etmiĢtir.  

 

Masalda yer alan taĢ, hayvan ve insanın özünde, temelinde ne olduğu 

problemi oldukça önemlidir. Değerli taĢın içinden çıkan kurt motifi oldukça 

önemli bir motiftir. Mitolojide özellikle değerli taĢların pek çok anlamı 

vardır. Bunlardan özellikle çok fazla kullanılanı saflık, masumiyet anlamında 

olanıdır. Kurtçuk ise mitoloji dilinde sembolik anlamda ölüm ile yenilenme 

arasında bir iĢaret taĢır. Sultan Mahmut taĢbilimcisinin taĢın içerisinde 

kurdun olduğunu nasıl bildiğini sorduğunda taĢbilimcisi ona Ģöyle der: 

“Küçük parmağımın ucunda bulunan gözün görüĢünün duyarlılığı ve bu 

parmağın taĢtaki soğuk ve sıcaklığı hissetmesinin keskinliği sayesinde.” 

(BGM, 2012: 2533). Bu cevaptaki taĢın soğuk ya da sıcak olması taĢın 

değerli ya da değersiz oluĢuyla bir tutulmuĢtur. Bir maden ancak üzerinden 

belli bir süre geçtikten sonra değerli hale gelebilir. Bu masalda yer eden taĢın 

içersindeki kurt ise taĢın değersizliğiyle bir tutulmakta ve ölümü 

simgelemektedir. Tıpkı insanın içerinde yer alan Ģüphe gibi. 



198 

 

Masala genel olarak bakıldığında her iki masalın da birbiriyle iliĢkili olduğu 

söylenebilir. Birinci masalda hükümdar önce kendisini sonra kendisine 

hediye olarak sunulan taĢı ve atı mükemmel, kusursuz görmektedir. Ancak 

her üçünün de kusurlu olduğuna üç haĢhaĢ yutucunun (hilebaz figürü) 

bilgisiyle ulaĢır. Ġkinci masaldaki Sultan Mahmut ise kendisine mükemmel 

bir hayat sunan maymunla karĢılaĢır. Masalın sonunda o da iĢin içyüzünü 

anlayarak, güvenilir olduğunu düĢündüğü maymunun güvenilmeyecek bir 

ifrit olduğu bilgisine ulaĢır.  

 

Sonuç olarak çerçeve masalda ifrit ve onun düğün gecesi kaçırdığı kızın yer 

ettiği sahne Campbell‟ın “doğaüstü yardım” sistematiği içinde ele alınmıĢtır. 

Bu kısımda üzerinde durulan asıl konu kahramanın sahip olduğu olumsuz 

kendilik bilincinin dıĢarıdan bir nesneye yansıtılmasıdır. Bu amaçla ve Jung 

ile Freud‟un “yansıtmalı özdeĢim” kuramları doğrultusunda bu sahnenin 

ġehriyar‟ın “fobik iç dünyasının bir semptomu” (Demirci, 2006: 103) olduğu 

sonucuna varılabilir.  

 

 

 

 



199 

 

3.1.4. Balinanın Karnı 

 

KiĢinin karĢılaĢtığı problemin varlığını kabul ettikten sonra, bir süre kendi 

içine kapanması kahramanlık yolunda oldukça gereklidir. Bu süreçte 

geleceğin korkusu, geçmiĢin kaygıları arasında kalan kahraman dıĢardan 

gelen bütün uyarıcılara karĢı duyarsızlaĢır. Psikolojik perspektifte “yaĢam 

gücünü temsil” (Campbell, 2015:190) eden bilinçdıĢına inmektedir. Jung, 

kiĢinin bilinçdıĢı ile yüzleĢmesini Yunus peygamberin balina tarafından 

yutuluĢu metaforuyla açıklamaktadır (Jung, 2006: 173). Bu bağlamda 

Campbell sistematiğinde de bu psikolojik evreye balinanın karnı adı 

verilmiĢtir.  

 

BilinçdıĢını ifade eden balinanın karnı, kahramanın kendi ruhsal varlığını 

algılayabilmesinin bir özetidir. Kahraman bu sihirli mekânlarda kendi benliği 

ile bilinçdıĢı arasında iliĢki kurmaktadır. ġayet onları kendi benliğinin 

parçaları olarak kabul edip özümseyebilirse erginleĢme öyküsünü 

tamamlayabilmekte ve yeni bir kiĢi olarak yeniden doğabilmektedir. Bu 

noktada Gökeri, balinanın karnı alt baĢlığı altında incelediği bu bölümü 

kahramanın ana rahmine dönüĢünün bir simgesi olarak ele almakta ve Ģunları 

söylemektedir: “[b]aĢlangıç anına (ana rahmine) dönüĢü simgeler ki bu da 

yeniden doğmak için ölmek anlamına gelir. …bu yerler bilinçdıĢının 



200 

genelinde yansıtan Yüce Ana kökbiçiminin simgesel anlatımıdır.” (Gökeri, 

1990: 113). Campbell‟ın balinanın karnı olarak tanımladığı bu bölüm, 

Freud‟da mağara/anne karnı olarak Jung‟da ise geriye dönüĢ ve yeniden 

doğuĢ arketipi olarak ifade edilmektedir. Campbell, bu yaygın motifin, 

eĢikten geçiĢte kendini yok etme biçimi olduğunu vurgulamaktadır 

(Campbell, 2010: 108). BGM‟de pek çok masalda yolculuk sürecinde 

kahramanın uğraması gereken mağara, kuyu, mahzen, bilinmeyen bir ülke, 

ada, orman, labirent, denizaltı hatta bir ev ya da evin bahçesi gibi yerler 

bilinçdıĢının bir sembolü olarak yer almaktadır. BilinçdıĢının zengin örneğini 

oluĢturan bu çeĢitli yerlere giriĢi kahramanın yeniden doğum için ölmesinin 

bir sembolüdür. Kahraman, yeniden doğumunu da simgeleyen bu yerlerde 

“eĢiğin gücünü ele geçirmek ya da onunla uzlaĢmak yerine bilinmeyenin 

içinde kaybolur ve ölmüĢ gibi görünür” (Campbell, 2010: 107).  

 

Çerçeve masalda bu bölüm ġehriyar‟ın ġehrazat‟la baĢbaĢa kaldığı kısmı 

karĢılamaktadır. Gün içinde devlet iĢleriyle uğraĢan ġehriyar gece olunca 

ġehrazat‟la önce cinsel bir birliktelik yaĢamaktadır. Daha sonra Dünyazad‟ın 

odaya gelmesiyle masallar anlatılmaya baĢlanmaktadır. Bir baĢka deyiĢle 

zifaf odasındaki eylemler cinsellikten iĢitmeye doğru ritüelistik bir geliĢim 

çizgisinde sürdürülmektedir. Bu noktada her bölümün baĢında Dünyazad‟dan 

iĢitilen “Ablacığım bize bildiğin hikâyeleri anlat sözü” bu ritüelin ilerlemesi 

için gerekli düzeneği ve ölümün ertelenmesini sağlamaktadır. Benslama, 



201 

Dünyazad vasıtasıyla sağlanan bu dinleme eylemine “çocuksu dinleme” adını 

verirken burada kastettiği Ģey, “bilinçdıĢını dinlemenin kökensel 

boyutu[dur].” (Benslama, 2002: 239). Böylece bin bir gece boyunca devam 

eden bilinçdıĢını dinleme eylemi cinselliğin gölgesinde gerçekleĢen süreç 

olmaktan çıkarak “kızlık zarı ile kulak zarı arasında iĢlemeye baĢlar.” 

(Benslama, 2002: 239). ġehrazat ve Dünyazad arasındaki cinsellik ve iĢitme 

kaynaklı haz konusunda Ģunları söylemektedir Benslama:  

 

“Kız kardeĢi bir ikiz ya da yardımcı figür olarak kabul edersek, 

ġehrazad, deli sultanla doğrudan doğruya yüzleĢmek yerine, kadında 

cinsel olarak sahip olunamaz Ģeyi simgelemek için, kendinin nüfuz 

edilemez öteki‟sine çağrı yapmıĢtır ve bunu da cinsel iliĢkinin cereyan 

ettiği yerde yapmıĢtır. Böylece ġehrazad, kendinin nüfuz edilemez 

yanını her gece sürdürerek, kadına Öteki haz‟zını geri verir. 

Dolayısıyla, öteki konuĢtuğu anda aslında kendi kendisiyle 

söyleĢmektedir; ta ki kulaktaki çocuğun (Dünyazad) yerini çiftin gerçek 

çocuğu alana dek…” (Benslama, 2002: 239) 

 

ġehriyar masallar vasıtasıyla, öteki konumundaki kadınları tanımaya 

baĢlamaktadır. Çerçeve masalda ritüelin ġehriyar‟ın ġehrazat ile birlikte 

olmasından önce de kısmen tekrar ettiği görülmektedir. Ancak balinanın 

karnı olarak ifadelendirilebilecek bu iliĢkiler süresince ġehriyar, bir türlü bu 

süreçten çıkıĢı baĢaramamıĢtır. Kısaca eski eĢinin kendisini aldatmasından 



202 

ġehrazat ile tanıĢmasına kadar geçen süre içinde ġehriyar için hep aynı döngü 

tekrarlanmıĢtır. ġehriyar için bu döngü balinanın karnında yutululuĢunun ya 

da tekrar doğmamak üzere ölüĢünün bir tekrarıdır. Her gece ablası ile 

ġehriyar‟ın iliĢkisinin ardından Dünyazad‟ın ablasının yanına gelerek masal 

anlatmasını istemesi ve hükümdarın ancak rızasını aldıktan sonra ġehrazat‟ın 

masal anlatmaya baĢlaması alegorik düzeyde onun balinanın karnından yavaĢ 

yavaĢ çıkıĢına tekabül etmektedir. Bu durumda ġehrazat, ġehriyar için emri 

altındaki kölelerden farksızdır. Bu durum ġehrazat‟ın her gece masal 

anlatmak için izin almasıyla sunulabilir. ġehriyar bu süre içinde kendi 

kimliğinin tek olmadığının farkına varır. ġehriyar için masalların anlatıldığı 

gece ölümün, yokluğun bir Ģeklidir. Masallar anlatılırken âdeta bir ölü gibi 

hiçbir itirazda bulunmaz. Benslama‟nın ifadesiyle “hayali bir mezarın içinde 

ölmüĢ gibidir.” (Benslama, 2002: 261).  

 

Çerçeve masalda balinanın karnı olarak ifade edilen alanın ġehrazat‟ın bin 

bir gece boyunca anlattığı masallara karĢılık gelmekte olduğu açıkça 

görülmektedir. Freud Gündüz Düşleri isimli makalesinde “gerçek olmaları 

hâlinde hiçbir hoĢnutluk vermeyecek olan pek çok Ģey[in] düĢlem oyununda 

ver[ilebileceğini] ve kendi içlerinde gerçekten sıkıcı olan pek çok 

heyecan[ın] bir yazarın eserinin gösteriminde hazır bulunan dinleyici ve 

izleyici için hoĢnutluk kaynağı hâline gel[ebileceğini]” (Freud, 1999: 133) 

söylemektedir. Bu noktada ġehrazat‟ın anlattığı masalların da bir dinleyici 



203 

olarak ġehriyar‟a aynı Ģeyleri sunduğunu pekala söyleyebiliriz. Böylece tezin 

bu kısmında söylenebilir ki, kadınlarla birlikte olarak ve onları öldürerek elde 

edilen haz yerini masal dinleyerek elde edilen hazza bırakmıĢtır. Böylece 

masalların da Freud‟un söylediği “kendisini kıĢkırtan oluĢumdan ve anıdan 

gelen kökenin izlerini taĢıyan bir gündüz düĢü ya da düĢlemi”nin (Freud, 

1999: 133) türevi olduğu sonucuna varılabilir. Keza Freud da aynı makalede 

“mitlerin de genç insanlığın dünyasal düĢleri olduğu”nun (Freud, 1999: 133) 

altını özellikle çizmektedir. Kısaca masalları Freud‟un gündüz düĢlerinin 

çocuk oyunlarının bir devamı ve yerine geçeni olduğuna dair sözlerinin 

ıĢığında masalları asıl hazzın yerine geçen ve yüceltmenin bir ürünü olan 

gündüz düĢleri ile Winnicott‟un nesne iliĢkileri kuramı bağlamında ise 

“kiĢinin kaygı, korku gibi kendisini rahatsız edecek Ģeylerle karĢılaĢtıktan 

sonra ilgisini dağıttığı bir süreçte bağlandığı cansız bir nesne” (Winnicott, 

2013: 12) olarak geçici nesne kavramı ile açıklamak mümkündür. 

 

Jungcu psikolojide bilinçdıĢı, kolektif bilinçdıĢı ve kiĢisel bilinçdıĢı olmak 

üzere ikiye ayrılırken bu örneklerin kolektif bilinçdıĢına mı yoksa kiĢisel 

bilinçdıĢına mı ait olduğunu Demirci “mekânsal eksende „yerin üstünde‟ ve 

„yerin altında‟ olan kaba bir coğrafileĢtirmeye” (Demirci, 2006: 90) 

dayanarak açıklamaktadır. Bu noktada masal anlatma ediminin yatak 

odasından sonra gerçekleĢmesi önemlidir. Sarayın bir parçası olan yatak 

odasındaki hükümdarın mutluluğu ya da mutsuzluğunun doğrudan ülke 



204 

yönetimine etki etmesi bu odanın “„bilinç eĢiği‟ görevini vurgularken, 

kolektif bilinçdıĢı görüngülerden farklı olarak doğaüstü hiçbir güç 

taĢımayan” (Demirci, 2006: 93) özelliğiyle de “genital öncesi süreçlere dair 

bastırılmıĢ olan arzuların ve … [isteklerin] „merkezi mekânı olarak‟” 

(Demirci, 2006: 93) okunmasını mümkün kılmaktadır. ġehriyar‟ın yatak 

odasının „bilinç eĢiği‟ hüviyeti, onun hem arzunun gerçekleĢeceği (hem 

öznenin arzusunun mekânı, hem de öznenin intikamının alınacağı mekân) yer 

olması hem de nesnenin arzusunun görüldüğü mekân (ġahzaman‟ın eĢini 

kendi yatağında eĢini ve zenci bir kölesini birlikte yakalaması) olması 

yönüyle de ilgilidir. Kısaca ġehriyar‟ı balinanın karnı olarak 

değerlendirdiğimiz masallara çekebilecek unsur cinsellikten geçmektedir. 

Sonrasında ise o, bilinçdıĢının sembolünü oluĢturan masallarla tanıĢır. Bu 

noktada onun bilinçdıĢı ile tanıĢacağı güzargah masal dünyasıdır. Bir baĢka 

deyiĢle bu sahne cinsellikle baĢlayan sahnede cinselliğe dayanan hazzın 

yerini masalları dinlemekten kaynaklanan hazza bırakmasının bir temsilidir. 

ġehrazat bu noktada her gece çocuğunu emziren bir anne gibi masal 

anlatmaktadır. Bir baĢka ve yine Demirci‟nin ifadesiyle “BastırılmıĢ bir 

dürtüsel içeriğin baĢka bir içerikle yer değiĢtirerek bastırma duvarını aĢma 

stratejisidir” (http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-

surrealist-sinema-uzerine.html, 17.09.2015) bu sahnede okunabilecek durum.  

 

http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-surrealist-sinema-uzerine.html
http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-surrealist-sinema-uzerine.html


205 

Masallar tıpkı rüyalarda olduğu gibi bilinçdıĢının topoğrafisinin yansıtılması 

açısından oldukça önemli ürünlerdir. Winnicott‟un, ilk kötü nesneden 

kaynaklanan hayal kırıklığından sonra çocuğun uykudan önce annenin yerine 

geçen nesneye geçiĢ nesnesi adını verdiği bilgisinden (Winnicott, 2013: 12) 

hareketle çerçeve masalda ġehriyar için geçici nesnenin masal dünyasıyla 

belirtilen bilinçdıĢı olduğu görülmektedir. Masallar yalnızca ġehriyar‟ın 

değil, BGM içinde inceden inceye ġehriyar‟la benzerliğinin altı çizilen Harun 

ReĢit‟in de uyuyamadığı zamanlarda âdeta rüyalarının yerine geçen önemli 

anlatılardır. Harun ReĢit‟in baĢkahramanı canlandırdığı bu masalların 

giriĢleri pek çok kere “[b]ir gece Harun ReĢit‟i uyku tutmaz” Ģeklinde 

verilmektedir. Harun ReĢit uykusunun gelmediği bu gecelerde çoğunlukla bir 

yolculuğa çıkmakta ve dikkatini çeken olağanüstü öykülerle dönmektedir. 

Hatta bazı masallarda sultan, yönetimindekileri yeni bir masal öğrenmeleri 

için uzun yolculuklara göndermektedir. Bu Ģekilde baĢlayan masallarda 

sultanın kendisinin macerayı davet etmiĢ olduğu söylenebilir. Harun ReĢit 

için yeni bir öyküyü ya da masalı dinlemek en az yemek içmek kadar 

önemlidir. Hatta onun için yeni bir öykü ya da masalın dinlenilmesi sıkıntılı 

anlarında onu yatıĢtıran neredeyse tek Ģeydir, mutluluk zamanlarında ise 

bunlarla ruhunu daha da yüceltmektedir. Böylece Harun ReĢit için tıpkı 

ġehriyar‟da olduğu gibi masal dinlemenin ruhsal bir besin gibi hizmet ettiğini 

söylemek mümkündür. Bunun en açık örneği Sihirli Kitabın Öyküsü‟nde 

(BGM, 2012: 2835-2876) verilmektedir. Harun ReĢit bir gece sıkıntıyla 



206 

uyanır ve celladı Mesrur‟u yanına çağırarak ona Ģöyle der: “Ey Mesrur, bu 

gece göğsümde bir ağırlık ve sıkıntı var, senin huzursuzluğumu dağıtmanı 

istiyorum!” (BGM, 2012: 2835). Bu istek karĢısında Mesrur ona yıldızları 

izlemek ve suların çağlayan sesini dinlemek üzere taraçaya çıkmayı tavsiye 

eder. Bu öneriye karĢı olumsuz cevap veren Harun ReĢit‟e Mesrur‟un 

sunduğu ikinci öneri ġehriyar‟ın durumunu yansıtmaktadır. ġöyle demektedir 

Mesrur Harun ReĢit‟e:  

 

“Emirü‟l Müminin, senin sarayında, her renkten, aylara marallara 

benzer, çiçekler gibi güzel, giysilere bürünmüĢ yüz altmıĢ genç kız var. 

Ayağa kalk ve kendileri bizleri görmeksizin, hepsini sırayla kendi 

dairelerinde birer birer görelim! Onların Ģarkılarını iĢitir, oyunlarını 

seyreder ve onları birbiriyle oynaĢırken görürsün. Belki de o sırada 

ruhun, onlardan birinin çekimine kapıldığını hisseder. Ve onu 

meclisine alırsın bu gece; o da oyunlarını seninle paylaĢır. Bakalım 

sıkıntıdan bir Ģey kalır mı?” (BGM, 2012: 2836) 

 

Harun ReĢit için sıkıntısını atmasının yolu sahip olduğu onca kadın değildir. 

Mesrur‟un bütün tavsiyelerine rağmen o bunların hiçbirinin sıkıntısının 

geçmesi için yeterli olduğunu düĢünmez. Bu yüzden Cafer‟i evinden alıp 

getirmeleri için yardımcılarını gönderir. Sultanın yanına gelen Cafer ona 

Ģöyle demektedir: 

 



207 

“Ey Emirü‟l Müminin! Ruhumuz ne göğün güzelliğiyle, ne bahçelerle, 

ne meltemin tatlı esintisiyle, ne çiçekleri seyrederek neĢelenmiyorsa, 

bir çare kalıyor demektir, o da kitaplardır. Zira ey Emirü‟l Müminin, 

bahçelerin en güzeli hala da kitap dolu bir dolaptır. Onun rafları 

boyunca gözlerle bir gezinti yapmak gezintilerin en hoĢ olanıdır! Bu 

durumda kalk kitap dolabındaki raflardan rastgele bir kitap çekelim!” 

(BGM, 2012: 2836) 

 

İbnü‟l Mansur İle İki Genç Kızın Öyküsü (BGM, 2012: 1292-1311) ise aynı 

Ģekilde baĢlamaktadır. Harun ReĢit uyuyamaz ve El- Mesrur‟dan kendisine 

bir “eğlence aracı bulmasını” (BGM, 2012: 1292) ister. Halife‟nin bu isteğine 

Mesrur önce Ģöyle bir teklifte bulunur: 

 

“Efendim, ruhu yatıĢtırmak ve duyguları uyutmak bakımından gece 

gezmelerine denk hiçbir Ģey yoktur! DıĢarıda bahçe de güzeldir! 

Ağaçların, çiçeklerin arasına inelim; yıldızları ve üzerlerindeki Ģahane 

süslemeleri seyredelim; ayın güzelliğine ve yıldızlar arasında ağır ağır 

ilerleyiĢine ve yıkanmak üzere suya düĢmesine hayran olalım!” (BGM, 

2012: 1292) 

 

Halife tarafından bu teklifin kabul edilmemesi üzerine Mesrur‟un diğer teklifi 

kadınlarla ilgilidir. ġöyle demektedir Mesrur: 

 



208 

“Efendim, sarayında üç yüz cariyen  ve her bir cariyenin kendi baĢına 

bir odası var. Gidip onlara hazır olmalarını haber vereyim; sonra gider, 

her bir odayı perde arkasından gözetir ve varlığını sezdirmeden her bir 

cariyeni tüm sade çıplaklığı içinde hayranlıkla seyredersin!” (BGM, 

2012: 1292) 

 

Önceki masalda olduğu gibi Halife bunu da istemez. “Efendim, emir buyur, 

önünde Bağdat‟ın bilgelerini, bilginlerini ve Ģairlerini toplayayım. Bilgeler 

sana güzel sözler söyler; bilginler yıllıklarda rastladıkları bilgileri aktarırlar; 

Ģairler de koĢuklu dizeler okuyarak ruhunu büyüler!” (BGM, 2012: 1293) 

Ģeklindeki üçüncü teklifi de kabul edilmeyince Mesrur bu kez ona kendisine 

arkadaĢlık yapmaları için oğlanlar getirmeyi teklif eder. Ancak sonuç aynıdır. 

Sonuçta Halife Mesrur‟dan “görülüp dinlenmesi hoĢ birilerini” bulmasını 

ister. Mesrur, cellat Mansur‟u bulur ve getirir. Mansur ise Halife‟ye 

“gözünün gördüğü” (BGM, 2012: 1293) bir masalı anlatarak onu eğlendirir.  

 

Her iki masalda da açık bir Ģekilde Harun ReĢit ile ġehriyar arasında bir 

paralellik bulunmaktadır. Harun ReĢit, birinci masalda içindeki sıkıntıyı 

atmak için kitap okur ve bu kitapta ağladığı ve güldüğü Ģeyi keĢfetmesi, 

bulması için Cafer‟i görevlendirir. Birinci masalda Cafer, Halife‟yi 

sıkıntısından kurtaran ve ona yeni bir öyküyle dönen kiĢi olarak ġehrazat ile 

paralellik arz ederken; ikinci masalda Mensur‟un Halife‟yi eğlendirerek ona 

öykü anlatan kiĢi olması yönüyle ġehrazat‟a benzediği görülmektedir. Ġkinci 



209 

masalda ise uyuyamadığı için bir eğlence aracı ister. Bu eğlence aracı onca 

öneriye karĢı ancak “gözünün gördüğünü” anlatan Mansur‟un bir öyküsüdür. 

Aynı Ģekilde ġehriyar da kadınlarla olan sıkıntısını ġehrazat‟ın anlattığı 

masallarla üzerinden atmaya çalıĢır. BaĢka bir ifade ile eski eĢinden 

kaynaklanan güvensizlik sorununa bin bir gece boyunca cinsellikle çözüm 

aramaya çalıĢan ġehriyar, bu çözümü ancak ġehrazat‟ın anlattığı masallarla 

bulmaktadır. Her gece birlikte olunan bakire sayısının üç yıl üzerinden 

hesaplanacak olursa epeyce bir miktarda olduğu görülmektedir. Bunların her 

biriyle bir gece birlikte olan ġehriyar‟a bu anlamda cinselliğin gerekli güveni 

vermediği ortadadır. Ona gerekli olan güven ancak ġehrazat‟ın anlattığı 

masallar aracılığıyla verilmektedir. Bir diğer ifadeyle her iki kahraman da 

göz ile değil “bilinçdıĢının kapanması mümkün olmayan tek deliği” (Lacan, 

2013: 206) olan kulakla yolculuğa çıkmayı istemiĢtir. 

 

Balinanın karnına giriĢ, kahramanın yalnız kalması demektir, oradan çıkıĢ ise 

yine kendi imkanlarıyla olacaktır. Fyodor Mihailoviç Dostoyevski‟nin 

deyiĢiyle insanın psikolojik bir değiĢim geçirmesi için uzun bir soyutlamaya 

girmesi gerekmektedir (akt. May, 2010: 23). Eliade, bu metaforun, 

kahramanın erginlemesiyle doğrudan ilgili olduğunu Ģu Ģekilde ifade 

etmektedir: 

 



210 

“Çok sayıda mitte Ģunlar ön plana çıkar: 1. Bir kahramanın, bir 

deniz canavarı tarafından yutulması ve kendini yutan canavarın 

karnını zorladıktan sonra oradan baĢarıyla çıkması; 2. Bir vagina 

dentatanın inisiyasyon gereği aĢılıp geçilmesi ya da Toprak 

Ana‟nın ağzıyla ve dölyatağıyla bir tutulan bir mağaraya ya da bir 

yarıktan aĢağıya tehlikeli bir iniĢ. Bütün bu serüvenler aslında 

inisiyasyonla ilgili sınamaları oluĢturur; bunların ardından, baĢarı 

kazanmıĢ olan kahraman yeni bir varolma biçimi elde edilir.” 

(Eliade, 2001: 109)  

 

Masallar zor iĢi kolaylaĢtıran, kahramanın isteklerini gerçekleĢtirmesini 

sağlayan, onu araf hâlinden kurtaran ya da yolculuğa baĢlaması için gerekli 

kabulü sunan sözleri ve davranıĢları içermektedir. Bu söz ve davranıĢların 

büyük bir kısmını ise kahramanın kendisi ile yüzleĢtiği balinanın karnının 

masallarda simgesel örneğini sunan mağara, kuyu, bahçe, labirent gibi 

yerlerde görmek mümkündür.  

  

Çoğunlukla bir hile ile ya da kaderin bir cilvesi olarak mağaraya gelen 

kahraman, önceden seçilmiĢ biridir. Bu yüzden mağaranın kapısı ancak 

kahraman tarafından açılabilmekte ya da mağaranın Ģifresini ancak o 

bilmektedir. Burada kahramanın daha önce hiç görmediği ve güzelliklerinden 

etkilendiği kadınlar ya da daha önce hiç görmediği kadar çok ve çeĢitli 

hazineler yer almaktadır. Ali Baba ve Kırk Haramiler Öyküsü‟nde (BGM, 



211 

2012: 2636-2672) kahramanın iĢini kolaylaĢtıran “Açıl susam açıl” sözü 

mağara kapısının açılması için simgesel bir anahtar iĢlevi görmektedir. Ali 

Baba mağaranın içine girip daha önce karĢılaĢmadığı hazinelerle 

karĢılaĢtığında ĢaĢkınlığını Ģu sözlerle ifade etmektedir:  

 

“Vallahi, ya Ali Baba, iĢte bahtın sana ak yüzüyle görünüyor ve 

eĢeklerinin ve odun yığınının yanından alıp Süleyman‟ın ve Ġki 

Boynuzlu Ġskender‟in bile görmediği Ģekilde bir altın deryasına atıyor! 

Birdenbire sihirli ibareleri öğretiyor ve onların erdeminden 

yararlandırıyor ve de kayanın ve efsanevî mağaranın kapılarını 

açtırıyor, ey kutsanmıĢ oduncu! Bu, Nasip Dağıtan‟ın, haydut ve 

harami kuĢaklarının suç iĢleyerek topladığı servetin hakimi yapmak 

için sana sağladığı büyük bir lütuftur. Bütün bunlar olmuĢsa, bundan 

böyle ailenle birlikte güvenlikte olasın, hırsızlık ve soygunla ele 

geçirilmiĢ altını hayırlı maksatlar için kullanasın diye olmuĢtur!” 

(BGM, 2012: 2641) 

 

“Kolektif bilinçdıĢını teĢhir eden” (Demirci, 2006: 90) mağara motifi 

alegorik düzlemde bazı masallarda dünya inanıĢını da ifade edebilmektedir. 

Bu yüzden mağaranın kapısı ancak iyi niyetli kiĢiler tarafından açılmaktadır. 

Kötü niyetli kiĢiler ise cezalandırılmaktadır. Eliade bu konuyla ilgili Ģunları 

söylemektedir:  

 



212 

“Mağara hem öteki dünyayı hem de tüm evreni temsil eder. Mağaranın 

simgeselliğini ve dinsel iĢlevini kavramamızı sağlayan, ona karanlık bir 

yer olarak yüklenen ilk ve „doğal‟ ve son tahlilde „bütüncül‟, yani kendi 

içinde bir dünya oluĢturan bir kutsal uzama girmenin sağladığı 

tecrübedir.” (Eliade, 2006: 49) 

 

Ali Baba ve Kırk Haramiler Öyküsü‟nde Ali Baba fakir ama oldukça iyi biri 

olarak tasvir edilirken kardeĢi Kasım onun tersine oldukça kötüdür. Masalın 

okuyucuya vermek istediği mesaj mağaranın kapısından ancak iyiliği temsil 

eden Ali Baba‟nın geçebileceğidir. Kasım baĢlangıçta mağaradan içeri girse 

de sihirli sözcükleri unuttuğu için dıĢarı çıkamaz. Kötülüğün içinde yitip 

gidenin cezası ölümdür. Masalın sonunda ġehrazat bu durum için Ģunları 

söylemektedir:  

 

“ĠĢte, böylece, er ya da geç, çoğu zaman daha sonra olmaktansa daha 

önce, talih, gücü sınırsız Tanrı‟nın buyruğuyla kötünün belleğini kör 

eder, tüm zihin açıklığını ve görme ve iĢitme yeteneklerini ondan alır. 

Çünkü kutsamalar ve en seçkin selamlar üzerine olası Peygamber, 

kötülüklerden söz ederken „Tanrı onlardan görme verisini geri alır, onu 

karanlıklarda el yordamıyla yürümeye terk eder; ve artık kör, sağır ve 

dilsiz olarak adımları üzerinden geri dönemez olurlar!‟ demiĢtir. …” 

(BGM, 2012: 2650) 

 



213 

Alâeddin‟in ve Sihirli Lamba Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2165-2271) sihirbaz 

bir Magripli, kendisini Alâeddin‟in amcası olarak tanıtır. Günün birinde 

kentin uzak yerlerinde bulunan ve zengin tüccarların sıklıkla ziyaret 

ettiklerini söylediği bahçelere götürmek vaadiyle Alâeddin‟i kandırır. Çin‟in 

uzak yerlerine giderler. Bir kayanın üzerine otururlar. Magripli bu sırada bir 

ateĢ yakarak büyülü sözler söyler ve kayalar yerinden oynayarak, toprağın 

üzerinde büyükçe bir çukur açılır. Magripli ve Alâeddin çukurun içine 

girerler. Ancak çukurun içindeki tunç halkayı tutup mermer kapıyı açma iĢini 

ancak Alâeddin yapabilir. Kapının açılması için babasının ve büyükbabasının 

isimlerini söylemesi yeterlidir. Mağripli bu konuda Alâeddin‟e Ģunları 

söylemektedir:  

 

“Benim tütsülememin ve okuduğum sözlerin erdemiyle yerin nasıl 

yarıldığını gördün! Bunu sadece senin iyiliğin için yaptığımı bilmelisin; 

çünkü çukurun dibinde gördüğün, üstünde tunç bir halka bulunan bu 

kapağın altında senin adına yazılmıĢ ve ancak senin varlığınla 

açılabilecek bir hazine var! Ve sana adanmıĢ olan bu hazine, seni tüm 

Ģahlardan daha zengin kılacaktır! Ve bu hazine, baĢkasına değil, 

yalnızca sana adanmıĢ olduğundan bu mermer kapağa senden 

baĢkasının dokunmasının ve onu yerinden oynatmasının imkansız 

olduğunu da sana söylemeliyim! Çünkü ben bile, bunca büyük olan 

kudretime karĢın ne tunç halkaya elimi sürebilir ne de Ģimdikinden bin 

kat daha güçlü ve kuvvetli de olsam, kapağı kaldırabilirim! Ve bir kez 

kapak kalkarsa, hazineye girmem ve aĢağıya doğru tek bir basamak bile 



214 

inmem mümkün değildir! Benim yapamadığım Ģeyi yapmak, ancak 

senin için mümkündür!...” (BGM, 2012: 2179) 

 

Tüm bu örnekler ıĢığında mağara arketipinin, tıpkı anne arketipinde olduğu 

gibi genellikle kahramanın macerasında ona gerekli yardımı sağlayan, onun 

erginlemesi için gerekli bir mekân olduğu görülmektedir. Çerçeve masalda 

balinanın karnının örneğini oluĢturan masal mekânına ġehriyar‟ın giriĢi, 

“bilmediğim bu öyküde nedir?” Ģeklindeki sorularla mümkündür. Bu noktada 

çerçeve masalda yer eden masal mekânının yanı sıra masalların anlatıldığı 

zaman dilimi de oldukça önemlidir. Tezde çerçeve masalda geçen ġehriyar‟ın 

gece uyumayarak masal dinlemesi onun bireyselleĢmek için bilinçdıĢıyla 

yüzleĢmesi sürecinin bir ürünü olarak ele alınmıĢtır. ġehrazat‟tan önce 

yaklaĢık üç yıl boyunca diğer kadınlarda deneyimlediği cinsellik onun 

yalnızca gecenin Ģefkatine olan kısmıyla yüzleĢtiğinin bir göstergesidir. 

ġehrazat‟la beraber bilinçdıĢının karanlığına inen ġehriyar, korku ve 

arzularıyla masallar aracılığıyla yüzleĢir ya da Jung‟un ifadesiyle “bütün 

ıĢıklar söndüğünde insan [ġehriyar], bilge Yajnavalkya‟nın sözlerine göre 

kendiliğin ıĢığını bulur.” (Jung, 2015b: 194).  

  

Masal dünyasında gece bilinçdıĢına geçiĢin, ana rahmine dönüĢün bir 

ifadesidir. Anne arketipinde olduğu gibi gece motifinde de hem annenin 

olumlu yönünü hem de olumsuz yönünü deneyimleriz. Yavrularını korumak 



215 

için kanatlarını siper eden, güven veren, merhametli tavrıyla koynuna aldığı 

kahramanı koruyan, saklayan, yaĢamı simgeleyen bir özelliğinin yanında; 

içerisinde daima bir bilinmeyeni barındıran, kasveti ve karanlığı nedeniyle de 

olumsuzu, ölümü simgeleyen bir özelliği de vardır. Bu yüzden bireyselleĢme 

yolculuğunu Jung “gece deniz yolculuğu” Ģeklinde adlandırmaktadır.  

 

Çerçeve masalın bir yansıması olarak Büyülenmiş Genç Adam ve Balıkların 

Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 66-75) ismi Mahmut olan bir Ģah, babasının 

ölümünden sonra bir kadınla evlenir. EĢine oldukça güvenen Ģah bir gün 

yatağa yattığında kendisini uyuyor sanan kölelerinin konuĢmasını dinler. 

Kadınlar, Ģahın eĢinin onu aldattığından bahsetmektedirler. ġahın eĢi, 

kocasını aldatmak için gece onun içeceğine beng koyar ve gizlice sevgilisinin 

yanına gider. ġah, durumu fark edince bengi içmiĢ gibi yaparak kadını takip 

eder. EĢinin Ģehrin dıĢında bir yere çıktığını görür. Bu yerde üst dudağı 

tencere kapağı alt dudağı tencere gibi olan bir zenciyle konuĢur ve onunla 

birlikte olur. Hükümdar bu duruma dayanamaz. Zenciyi konuĢamayacağı 

Ģekilde yaralar ve hemen sarayının yolunu tutar. Ertesi gün eĢi matem 

elbiseleri giyer ve sarayın bahçesine bir matem evi kurar. Felç haldeki 

zenciyi buraya getirir. Her gün onu ziyaret eder ve bir yıl boyunca sürekli 

ağlar. ġah bir gün kılıcını çekip kadını öldürmeyi düĢünürken kadın ondan 

önce davranır ve Ģahı yarı insan yarı taĢ olarak büyüler. Mahiyetindeki ve 



216 

sarayındaki insanları ise balık kılığına sokar. Her gece bu hükümdarı soyar, 

kamçılar, keçi kılından bir giysi giydirir ve bu zencinin yanına giderek ağlar.  

 

Bu masalın giriĢ kısmında dikkat edilecek noktalardan biri Ģahın, eĢinin 

kendisini aldattığını ancak uyanık kaldığı bir gece öğrenmesidir. ġahın bu 

durumu daha önce anlamamasının nedeni ise kadının kendisine içirdiği 

bengtir. Masallarda dikkat çeken bir nokta, ki bu özellik BGM‟de yer alan 

gece ifadesini de açıklamaktadır, meydana gelen bir olayla ilgili 

değerlendirmelerin gece yapılmasıdır. Ama niçin gece? Bu sorunun cevabını 

Ģöyle verebiliriz diye düĢünüyorum: Gece, karanlıktır. Karanlık içerisinde 

daima bir sır barındırmaktadır. Ġnsanlar gecenin sahip olduğu sırdan çoğu 

defa tedirginlik duymaktadırlar. Bu yüzden çoğu kez bu sırrın ortaya 

çıkmasına karĢı tetiktedirler. Gece ortaya çıkan en küçük bir ses, tıkırtı bile 

ona yönelmemiz için ya da o sesi tahlil etmemiz için yeterlidir. Freud, 

“günlük olayların kalıntıları[nın] bilinçdıĢı malzemeyi sağla[dığını], bu 

malzemelerin ise gündüz baskılanıp bilinçdıĢına itilmiĢ istekler ve duygularla 

birleĢerek,…geceleyin uykuda latent oluĢumu sağla[dığını]” (Freud, 2013: 

82) söylemektedir. Bu noktada bir sonuca Estés‟in Ģu ifadesi ile ulaĢılabilir: 

“Bir peri masalında gece olduğunda, yorumbilim terminolojisine göre, 

bilinçdıĢında bulunduğumuz sonucuna ulaĢabiliriz” (Estés, 2008: 369). O 

yüzden ġehrazat, bir tıkırtı karĢısında bile tetikte olunan bir zamanda baĢka 

bir ifade ile bilinçdıĢını ifade eden bir zamanda masal anlatmaktadır. Sabah 



217 

olunca ise ġehriyar devlet iĢleriyle ilgilenir. Diğer yandan büyülenmiĢ genç 

adamın eĢinin kendisini aldattığını öğrenmesi gece gerçekleĢmiĢtir.  

 

Sonuç olarak Campbell sistematiğinde balinanın karnı baĢlığının örneğini 

çerçeve masalda ġehriyar‟ın bin bir gece boyunca masal dinlemesi 

oluĢturmaktadır. Bu süreç boyunca ġehriyar‟ın edilgen bir halde masal 

dinleme eylemi onun bilinçdıĢındaki seyrinin bir izotopisini sunmaktadır. 

Psikanalitik perspektifte ise masal dinleme edimini Freudcu bakıĢ açısıyla 

gündüz düĢleri, Winnicott‟un bakıĢı doğrultusunda geçici nesne 

perspektifinden açıklanabilir. Bu noktada ve son bir cümle olarak ġehriyar‟ın 

daha önce yaĢadığı sorunların üstesinden bin bir gece boyunca dinlediği 

masallarla gelmeye çalıĢmasını âdeta anne memesini bırakmak için çocuğun 

emziğe alıĢtırılmasının benzer bir örneği olarak okumak mümkündür.  

 



218 

 

3.2. Erginleme 

3.2.1. Sınavlar Yolu/ Gölgeyle KarĢılaĢma 

 

Erginleme bölümünün en önemli kısımlarından biri sınavlar yoludur. 

Sınavlar yolu kahramanın, gerçek bir kahraman olup olmadığını anlamak 

adına oldukça önemlidir. Kurtarılmayı bekleyen masum rolünden çıkan 

kahraman, bu etapta savaĢçı kurtarıcı kimliğine bürünmektedir.  

 

Sınavlar yolu, kahramanın kendi bilinçdıĢıyla yüzleĢip, bilinçdıĢını tanımaya 

baĢladığı düzeyi ifade etmektedir. Campbell‟ın monomit olarak ifade ettiği 

sınıflandırmasının diziliĢ yönünü bu sistematikle Ģu Ģekilde okumak 

mümkündür: Sınavlar yolu, kiĢinin kendi içine yöneliĢinin, kendisiyle olan 

mücadelesinin ya da kendisini tanımasının bir sembolüdür. Kahraman ancak 

kendisini tanıdıktan sonra ötekinin ayırdına varabilir. Bu noktada “ben 

kimim, korkularım neler ve ne istiyorum?” soruları sınıflamanın bu kısmı 

için oldukça önemlidir.  

 

EĢik bölgesini aĢan kahraman çeĢitli sınavlardan geçmek üzere daha önce hiç 

rastlamadığı bir dünyaya gelmektedir. Kahramanın bu karanlık erginleme 

bölgesinde ilk olarak kendisine yardımcı olacak kiĢiyi doğru bir Ģekilde 

belirlemesi ve ona tam anlamıyla güvenmesi gerekmektedir. Ona yardımcı 



219 

olacak kiĢinin önerilerini ve sahip olduğu tılsımlı araçları temin etmesi 

karĢılaĢtığı engellerle mücadele etmesinde önemlidir.  

 

Campbell, zor görevlerin baĢarılmasının bir ejderhanın öldürülmesine paralel 

olduğunu söylemektedir (Campbell, 2010: 114). Sınavlar ne kadar zor olursa 

olsun hiçbir zorluk, kahramanın baĢarısının önünde bir engel teĢkil edemez. 

Olağanüstü güçler, rehberler, kahramanın bu zorluğu aĢmasında ona yardımcı 

olmaktadır. Kader bir Ģekilde bu zorlu görevlerin üstesinden gelmesi için 

cesaretiyle ilerleyen kahramanın yanındadır. Pearson, “Çoğu savaĢçı arketipi 

öyküsünde, kahraman bir dizi tehlikeli serüven geçirir. Durum ne kadar 

zorsa, öykü de o kadar çekicidir. Ama, kahraman asla vazgeçmez. Tam 

tersine, en zor durumlarda galip gelmek için güç, cesaret ve beceri sergiler” 

demektedir (Pearson, 2003: 45). 

 

Erginleme, bilinçsizlikle ilgili doğal eğilimlerimizden uzaklaĢmamızla 

yakından ilintilidir. Kahraman olmaya uygun birinin bu eğilimlerinin farkına 

vararak, onlardan uzaklaĢma süreci erginlemedir aslında. Bu oldukça sancılı 

bir süreç olmasına rağmen kahraman bu süreci baĢarıyla geçtiğinde kendini 

gerçekleĢtirebilmekte, daha doğrusu kendi öz benliğini tanıyabilmektedir. 

Erginleme “[B]ilinçsiz kalmaya yönelik doğal eğilimlerimizden uzaklaĢıp 

neye mal olursa olsun- acı, zahmet, katlanma- daha derin akılla, vahĢi Benlik 

ile bilinçli bir birliktelik kurmanın yolunu takip etmeye karar verdiğimiz bir 



220 

süreçtir” (Estés, 2013: 458) demektedir Estés. Bu sınav için yapılması 

gerekenleri adı geçen eserinin Gölgeye Yeni Bir Rol Vermek baĢlığıyla 

belirttiği kısımda Ģu Ģekilde sunmaktadır:  

 

“Kendi psiĢesinin negatif gölgesini ve/veya dıĢ dünyadaki kiĢi ve 

olayların negatif yönlerini tanımak ve bunlara tepki göstermek için 

keskin görüĢe (ateĢli gözler) baĢvurmak. PsiĢesindeki negatif gölgeleri 

cadı ateĢiyle yeniden biçimlendirmek.” (Estés, 2013: 124)  

 

Gölgelerimiz komplekslerimizdir. KiĢiliğimizin karanlık yanıdır. 

AlıĢkanlıklar, bağımlılıklar, geçmiĢe saplantılar ya da korku kiĢinin benliğini 

örten bir toz olarak düĢünüldüğünde kahramanın bu tozu kendi benliğinin 

üstünden silip atması, gölgesi ile yüzleĢmesi gerekmektedir. Ancak böyle 

yaparsa kendisini tanımaya baĢlayabilir, ruhsal bütünlüğünü koruyabilir. 

Bireylerin ya da grupların herhangi bir değerli amaçla özdeĢleĢtiklerinde 

karĢılaĢtıkları ilk zorluk, gölgeyi tanımak ve onunla bütünleĢmektir (Pearson, 

2003: 242). Gölgesiyle tanıĢan, onu özümseyen kahraman kendini de 

tanıyabilmekte ve erginleĢebilmektedir. Bu Ģekilde yolculuğunun amacı da 

ortaya çıkmaktadır. Diğer yandan geliĢmemiĢ gölge nitelikler, onların 

bilincine varana dek, bize gaddarca hükmederler. BaĢka bir ifade ile 

kiĢiliğimizin hayvansı yönü ortaya çıkar.  

 



221 

Gölge niteliklerin kahramanın karĢısına çıkıĢı masallarda çeĢitli Ģekillerde 

örneklendirilebilmektedir. Kahramana zarar vermeye çalıĢan yaratıklar 

(cinler, Ģeytanlar, yamyamlar ya da BGM‟de sıklıkla geçtiği gibi zenciler 

gibi), yırtıcı hayvanlar ya da kahramanın düĢmanları. Kahramanın bunlarla 

mücadelesi de farklılık gösterebilir. Genellikle gölge nitelikleriyle savaĢan 

kahramanın bazı masallarda bunlarla dost olduğu görülebilir. Fakat bu 

mücadeleler çoğunlukla kahramanın gölgenin farkına varmasıyla sonuçlanır. 

Kahraman için bu süreçte en büyük tehlike gölgenin tuzağına düĢürülmesidir. 

Ancak çoğunlukla bu tuzakları bir yolunu bulup atlatmak da kahramanca 

eylemlerden biridir.  

 

Kısaca bilinçdıĢının temel unsurlarından biri olan gölge ile tanıĢmak 

kahraman için baĢlı baĢına bir sınavdır. Gölgeyi tanıyıp onun farkına varan 

kiĢi, bu kendine dönüĢ sürecinden sonra baĢkalarını tanıyabilir. Tezin bu 

kısmında çerçeve masal örneğinden hareketle ġehriyar‟ın bilinçdıĢında 

karĢılaĢması gereken gölge arketipine uygun örnekler ele alınarak bir 

çözemleme yapılması amaçlanmıĢtır.  



222 

 

3.2.1.1. Kıskanç KardeĢler 

 

Masallarda görülen kötü kardeĢler, kahramanın karanlık yanını ortaya 

koymaktadır. Kahramana düĢen görev bu kötü kardeĢleri denetim altına alıp 

kendisine zarar vermelerini önlemektir. Bu noktada Demirci‟nin iyi kardeĢin 

bütünü, kötü kardeĢin ise parçayı temsil ettiğine dair tespitleri hatırlanabilir 

(Demirci, 2006: 77). Demirci bu tespite “aynı anneden doğmanın bir bütün 

olarak varolmayı gerektirdiği” (Demirci, 2006: 77) varsayımından yola 

çıkarak ulaĢmaktadır. “Ġyi ve kötü aslında tek bir kendiliktir” (Demirci, 2006: 

77) ve bir kiĢiliğin farklı cephelerini oluĢturur. KiĢiliğinin olumsuz yanını 

denetim altına alan kahraman kendi bütünlüğünü de korumuĢ olur. Ancak bu 

yanını denetim altına alamayan kahramanın sonu bu tür masallarda genellikle 

kardeĢleri yüzünden olmaktadır. Tıpkı Jung‟un belirttiği gibi, “gölge, bizim 

diğer yanımızı” “karanlık kardeĢlerimizi” sembolize etmektedir. Estés buna 

uygun olarak üvey anne ve üvey kız kardeĢlerin (ben bunu ayrıca kötü 

kardeĢler olarak da okuyacağım) psiĢenin geliĢmemiĢ, ama kıĢkırtıcı ve zalim 

öğelerini temsil ettiğini söylemektedir. Zalim kardeĢler “gölge öğelerdir yani 

kiĢinin ego tarafından istenmeyen ya da yararsız olarak değerlendirilip, bu 

yüzden karanlığa atılan yönleridir” (Estés, 2013: 99). Bu noktada 

kardeĢlerden biri, genellikle iyi kardeĢ, bilinci ifade ederken diğeri, kötü 

kardeĢ, onun bilinçdıĢını ifade etmektedir.  



223 

 

Çerçeve masalda eĢinin kendisini aldattığını öğrenen ilk kiĢi ġahzaman‟dır. 

Ağabeyi ġehriyar‟a sunmak istediği hediyeyi sarayında unutan hükümdar, 

tekrar oraya döndüğünde eĢini ve bir kölesini yatakta birlikte uyurken bulur. 

Bu durum üzerine hem eĢini hem de köleyi öldüren hükümdar, ağabeyinin 

yanına döndüğünde yaĢadığı olayın etkisiyle mutsuz ve hasta olur. Bu durum 

ağabeyinin eĢi tarafından aldatıldığını gördüğü sahneye kadar sürer. 

Masaldan anlaĢıldığı kadarıyla ġehriyar için olumsuzu ifade eden bu sahne, 

ġahzaman için olumlu bir durumu temsil etmektedir. BaĢka bir ifade ile 

ġehriyar‟ın yarası, ġahzaman‟ın yarasının iyileĢmesi için bir nevi merhem 

görevi görmektedir. Tıpkı ġehriyar‟ın kardeĢiyle birlikte kendisinden daha 

kötü durumda birini aramaya çalıĢması gibi. Masalda dikkat çekilmesi 

gereken bir baĢka husus, aldatılan kiĢilerin (ġahzaman, ġehriyar) zayıftan 

güçlüye göre bir diziliĢe sahip olmasıdır. Bu diziliĢte ġahzaman yiğitlik, güç 

ve yaĢ olarak en zayıfı temsil etmektedir. Bu noktada masalda bir parça-

bütün iliĢkisinin olduğu açıkça görülmektedir. Böylece kardeĢler arasında 

parçayı ġahzaman‟ın bütünü ise ġehriyar‟ın oluĢturduğuna dair bir yargıya 

varılması mümkündür. Aynı ayırdım kardeĢlerin aldatılma olayına verdiği 

tepkilerden de anlaĢılabilir. ġahzaman eĢinin kendisini aldattığını gördükten 

sonra eĢini öldürür. ġehriyar ise eĢini hemen öldürmez. ġahzaman‟ın ona 

durumu anlatmasından hemen sonra büyük kardeĢin yaptığı Ģey olayı bir de 

kendi gözleriyle görmektir. Bir baĢka ifade ile kulaklarıyla duyduğuna değil 



224 

gözleriyle gördüğüne inanmayı seçmektedir. EĢinin kendisini aldattığını 

gördüğünde ise yine ihtiyatlı davrandığı ve kendisinden daha kötü durumda 

birini bulmak için kolektif bilinçdıĢına (ifrit ve onun düğün gecesi kaçırdığı 

kızın yer aldığı bölüm) baĢvurmasını onun bilinci ifade ettiğinin bir örneği 

olarak okumak gerekir. Bu noktada ġahzaman‟ı da bilinçdıĢının bir temsili 

olarak görmek mümkündür. Böylece masalda “bölünmenin de iki kardeĢ 

arasında değil, aslında tek bir kiĢilik içerisinde yaĢandığı” (Demirci, 2006: 

177) söylenebilir.  

 

BGM‟de kadın kahramanların yer ettiği masallarda kardeĢ kıskançlığının 

doğrudan ortaya çıkıĢı evlilik sebebiyledir. Ancak kahramanları erkek olan 

masallarda kardeĢler arası kıskançlığın ortaya çıkıĢı evlilik kadar maddiyatla 

da ilintilidir. Birinci Genç Kız Zübeyde‟nin Öyküsü (BGM, 2012: 141-152) 

ve İkinci Şeyhin Öyküsü (BGM, 2012: 34-37) masallarında da kahramanlar 

(Zübeyde ve Ġkinci Ģeyh) kıskanç kardeĢlerine karĢı mücadele verirler. 

Birinci masalda Zübeyde, öz kızkardeĢler arasında en küçüğüdür. Babalarının 

ölümünün ardından iki defa evlenen ablalarının boĢanıp Zübeyde‟nin yanına 

dönmeleri ile olaylar baĢlar. Masalın bu kısmına kadar kardeĢler arasında bir 

kıskançlığın olduğundan bahsedilmez. Masalda kıskançlığın baĢlamasına 

sebep olan olay Zübeyde ve kardeĢlerinin ticaret için onlarla yolculuğuyla 

baĢlar. Bu yolculukta Zübeyde‟nin karĢılaĢtığı bir adamla evlenmek istemesi 

kardeĢler arasındaki kıskançlığın yeğane sebebidir. Masalda evlilik sahnesi 



225 

kardeĢlerle sembolleĢtirilen gölgenin ortaya çıkıĢını da beraberinde getirir. 

Masal kıskanç kardeĢlerinin Zübeyde‟yi ve eĢini denize atmalarıyla devam 

eder. Adam ölür. Zübeyde ise bir adaya düĢer. Bu adada büyük bir yılanın 

küçük bir yılanı kovaladığını görüp büyük yılanı öldürür. Küçük yılan ise 

zenci bir kıza dönüĢür. Zübeyde‟nin hikâyesini dinler ve kız kardeĢleri 

köpeğe çevirir ancak Zübeyde‟ye her gece bu köpeklere üç yüz kırbaç 

vurmasını söyler yoksa kendisi de köpek olacaktır. 

 

BGM‟de pek çok masalın birbirinin kadın erkek karĢıtlığında yer eden 

varyantı olduğu görülmektedir. Böylece ġehrazat, yaĢadığı olayları hem 

kadın kahraman hem de erkek kahraman vasıtasıyla ġehriyar‟a tekrar yaĢatır. 

Kadınları ve erkekleri bir bütün olarak ve aynı yargıyla ele alan ġehriyar‟a 

tek tek onların iyi ya da kötü olabileceklerini gösterir. Tacir ve İfrit 

Öyküsü‟nde ikinci Ģeyhin erkek kardeĢleri babalarının mirasını bölüĢtükten 

sonra yolculuğa çıkmalarına karĢın Hamal İle Genç Kızların Öyküsü‟nde 

(BGM, 2012: 76-94) Zübeyde‟nin kız kardeĢlerinin evden ayrılıĢı evlilikle 

verilmektedir. Ancak onlar da, Ģeyhin erkek kardeĢlerinin ticarette baĢarısız 

olmaları gibi evliliklerinde baĢarısız olurlar ve geri dönerler. Ġkinci kez kız 

kardeĢleriyle yolculuğa çıkarlar. Ġkinci Ģeyhin masalında Ģeyh yolculuk 

esnasında bir kadını kurtarmasına karĢın Zübeyde ile ilgili anlatıda kurtarılan 

kiĢi bir erkektir. Her iki masalda ortak olan bir diğer motif ise bir ifrit ya da 

zenci bir kızın kahramana yardım etmesidir. Bu zenci kız ya da ifrit 



226 

kahramanı kurtarırken kahramana zarar veren kiĢileri ise bir köpeğe 

dönüĢtürür. Masallarda ifritin ya da zenci kızın büyülediği kiĢilere 

(kahramanı engelleyen kiĢiler olarak kardeĢler) acınırsa ya da verilen ceza 

unutulursa kahramanın da ceza göreceği Ģeklinde uyarılara da yer 

verilmektedir.  

 

Yukarıda incelenen iki masalın çerçeve masalla ortak noktalarından biri de 

tacirin fakir bir görünüme sahip olan kadına, Zübeyde‟nin ise ölümden kaçan 

bir karayılana merhametiyle kurtuluĢu elde etmesi gibi, ġehrazat‟ın da ölümü 

pahasına ġehriyar‟a yardım etmeye çalıĢmasıdır. Bu noktada birinci masalda 

zenci kız, ikinci masalda ecinninin ve çerçeve masalda ġehrazat‟ın yaĢlı 

adamın birer sembolü olduğunu söylemek mümkündür. Ancak bunların 

kahramana destekleri ancak bir sınamayla gerçekleĢir. Örneğin Tacir ve İfrit 

Öyküsü‟nde kardeĢlerin taciri ve eĢini denize atmasıyla ecinniye dönüĢen 

kadın, ona Ģöyle demektedir: 

 

“Beni tanımadın mı? Senin karınım ben. Yüce Allah‟ın izniyle seni 

ölümden kurtarıp buraya getirdim. Çünkü, bil ki ben bir ecinniyeyim. 

Gördüğüm andan beri gönlüm seni sevdi; sadece Allah böyle istediği 

için; ve ben Allah‟a ve koruyup kutsadığı peygamberlerine inanırım. 

Fukara kılığında senin yanına geldiğim halde, yine de benimle 

evlenmek istedin. O zaman, ben de karĢılık olarak, seni sudan çıkarıp 



227 

ölümden kurtardım. KardeĢlerine gelince, onlara çok kızdım; kuĢkusuz 

onları öldürmem gerek!” (BGM, 2010: 36). 

 

Üç kız kardeĢin eĢ arayıĢının konu edindiği masallarla ilgili ortak temalardan 

biri kardeĢler arasında daima bir seçimin olduğudur. Bu seçimin genellikle en 

güzel ve en maharetli de olan küçük kız kardeĢten yana kullanılması ortak 

olan diğer bir özelliktir. Masallarda küçük kız kardeĢin mahareti genellikle 

olağanüstü özelliklere sahip bir nesne ile ayrıca vurgulanır. Halhal (BGM, 

2010: 2776-2781) isimli masalda küçük kızkardeĢin isteklerini 

gerçekleĢtirmesi için kullandığı sihirli nesne bir saksıdır. Örneğin diğer 

kardeĢlerin onu götürmek istemedikleri Ģenliğe bu saksının sihirli gücünü 

kullanarak gider. Sinderalla masalıyla oldukça benzerlikler gösteren bu 

masalda küçük kızın Ģenlikte tanıĢtığı Ģahtan kaçıĢı ve saksının sihirli 

özelliklerini ablalarından gizli bir Ģekilde kullanıĢı Freud‟un, Üç Kutu Teması 

baĢlıklı makalesindeki küçük kızın genellikle sessizliğiyle ölüm tanrıçasının 

bir sembolü olduğu (Freud, 1999: 225) Ģeklindeki yorumuyla tutarlıdır. 

Freud, üçüncü kızın “garipliklerinin onun sessizliğinde yoğunlaĢmasından 

hareketle sessizliğin ölümün genel bir temsili” (Freud, 1999: 225), “ölümün 

kendisi, ölüm tanrıçası” (Freud, 1999: 226); diğer kardeĢlerin ise yazgıyı, 

kaderi temsil etmesi gerektiğini söylemektedir. Ancak insanın hiçbir Ģeye 

boyun eğmeyeceğinden hareketle ölüm tanrıçasının bir süre sonra yerini aĢk 

tanrıçası mitine bırakmasıyla (Freud, 1999: 230) bu tür masallarda “seçim 



228 

olgusuyla insanın baĢ eğmek zorunda olduğu kader ve zorunluluk[ların] da alt 

edilmiĢ” (Korucu, 2006: 16) olduğu görülmektedir.  

 

Masalda ablalarının kıskançlığının kurbanı olan küçük kızın kumru kılığına 

sokulması da ayrıca önemlidir. Kumru eĢine ve çocuklarına bağlılığı ile 

bilinen sıcakkanlı bir kuĢ türüdür. Masalın bu kısmında kumru, gözyaĢı, 

küçük kız figürlerinin birbirleriyle bütünlük içinde olduğu görülür. Bu temler 

kızın masumluğu Ģeklinde de okunabilir. Kumru motifinin masum bir sevgili 

gibi betimlendiği bir masal Goncagül ve Dünya Tatlısı‟dır (BGM, 2012: 

1441-1479). Bu masalda da Dünya Tatlısı, Goncagül‟ü ararken karĢılaĢtığı 

kafesteki kumruya Ģu Ģekilde hitap eder:  

 

“Eğer benim gibi, ey kumru, aĢk çılgını isen, Tanrı‟ya seslen ve “Ey 

yüce gönüllü varlık diye!” kuğurda! 

ÖtüĢün bir neĢe ötüĢü mü, yoksa çeken bir yüreğin aĢk Ģikâyetleri 

midir, kim bilir? 

Sevgiliden ayrıldığın için mi inliyorsun, bu yüzden zayıf ve baygın mı 

düĢtün; yoksa, aĢkının coĢkusunu mu yitirdin? 

Eğer öyleyse, Ģikâyetlerini açıklamaktan ve yüreğimi dolduran eski aĢkı 

haykırmaktan kendini alıkoyma! 

Bana gelince Tanrı sevgilimi korusun, onu kemiklerim toz oluncaya 

kadar asla unutmayacağıma yemin ederim!” (BGM, 2012:1458) 

 



229 

ġahın oğlunun masalın sonunda kumru hâlindeki eĢini eski hâline döndürmesi 

kumrunun döktüğü gözyaĢları sayesinde gerçekleĢir. Kız gözyaĢları 

dökmeseydi, Ģahın oğlu onun farkına varamayacaktı. IĢık‟ın ifadesiyle 

“[k]arĢılaĢtığı güçlüklerle baĢedebilen kahraman, gözyaĢlarıyla kendini, 

animusuna tanıtmıĢtır. Artık bir ödülle geri dönecektir bu “uzak ülkeden” 

(IĢık, 2009: 330). Estés, gözyaĢları hakkında Ģu değerlendirmelerde 

bulunmaktadır: 

  

“Müstakbel bir sevgili, kendi yararının hissedilmesine ve sarılmasına 

izin verildiği zaman, kendi iyiliğine duyduğu inancı yitirmekten doğan 

kendine zarar verme davranıĢlarını gördüğü zaman, Hayat/Ölüm/Hayat 

doğasının besleyici ve canlandırıcı döngülerinden koptuğunu hissettiği 

zaman, düĢ görenin gözyaĢları çıkagelir. O zaman ağlar, çünkü 

yalnızlığını, o psiĢik mekâna, o vahĢi bilme gücüne yönelik sıla 

özlemini hisseder.” (Estés, 2013: 176) 

 

Masalın sonunda masum olan, kaybettiğini tekrar elde etmesi ile 

ödüllendirilmektedir. ġah, kumrunun ayağındaki iğneleri çekince kız eski 

hâline döner. Masalda kadına Ģifa veren kiĢi kendi animusudur. Estés‟in de 

söylediği gibi “Bu Ģifa veren erkektir, anlayarak büyüyen erkektir.” (Estés, 

2013: 176). Sözlerine Ģu Ģekilde devam etmektedir Estés,  

 



230 

“Bir kadının bir erkekten kendi yansıtmalarını çözmesi ve yarasıyla 

yüzleĢmesinde, gözyaĢları doğal olarak çıkagelir ve onun içteki ve 

dıĢtaki bağlılıkları giderek daha duru ve güçlü bir hal alır. Kendi 

Ģifacısı hâline gelir; artık daha derin benliği için yalnız değildir. Artık 

ağrı kesici olsunlar diye kadınların kapısını çalmaz.” (Estés, 2013: 176) 

 

Ben bilincinin oluĢması bir miktar bencillik gerektirir demektedir Jung (Jung, 

2012: 79) ve Ģunu da eklemektedir: “Bu temel içgüdü olmaksızın bilincimize 

egemen olmayız ve karanlığa düĢeriz” (Jung, 2012: 79). Bu noktada, iyi ve 

kötü, ahlak ve hazzı simgeleyen kardeĢler arası mücadeleyi gölge ile ben 

arası rekabet saymak gerekir. Bu mücadelede ben bilincinin yer edebilmesi 

için iyi tarafı canlandıran kardeĢin narsistik tavırları olmazsa olmaz bir 

gerekliliktir. Kahraman sezgilerinin ıĢığında kendi geleceğini, çevresini tahlil 

eden ve çevresindeki zararlı sayılabilecek otları ayıklamayı baĢarabilen 

kiĢidir. Diğer türlü bu zehirli otlar büyüyüp kahramanı nefessiz bırakabilir. 

Bu noktada masallarda evrensel bir tema gibi görülen iyilerin mutlaka 

kazanacağına dair inanca bir Ģart eklenmiĢ görünüyor. Ġyiler kazanır ancak 

bir miktar bencillik de bu kazanımda önemli bir paya sahiptir. Balıkçı Cevder 

ve Sihirli Heybe‟nin Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1600-1653) yaptıkları her 

kötülüğe rağmen kardeĢlerini affeden Cevder‟in hazin macerası 

anlatılmaktadır. Masalda yer alan diyalektik iyi-kötü, ahlak-haz 

metaforlarının vurgulanmasına dayanmaktadır. Cevder annesine karĢı 

merhametini kardeĢleri nazarında da geniĢleterek, onların yaptıkları her 



231 

kötülüğü görmezden gelerek, âdeta kendi sonunu kendi hazırlar. Bu masalda 

Cevder iyiyi, ahlaklıyı, merhametliyi temsil eder. Ancak kardeĢlerine ve 

özellikle annesine karĢı fazlasıyla merhametlidir. Mağripliden aldığı heybeyi, 

yüzüğü kardeĢleriyle paylaĢır. Ancak incelenen diğer masallarda da 

görüldüğü üzere padiĢahın kızıyla evlilik asıl patlamanın ortaya çıkacağı son 

mecradır.  

 

Sonuç olarak BGM‟de kardeĢler arasındaki iliĢkinin bozulması kıskançlık, 

haset duyguları üzerinden ele alınmaktadır. Ancak incelenen masallarda 

görülmüĢtür ki, erkek ya da kadın kardeĢler arasında bu kıskançlığın ortaya 

çıkıĢı genellikle evlilikle ilintilidir. Örneğin incelenen masallarda kötü 

kardeĢler, iyiyi temsil eden kardeĢlerinin yanına döndüğünde kıskanç bir 

tutum sergilemezler. Ancak ne zaman evlenilecek kiĢi ortaya çıksa 

kıskançlığın da gün yüzüne çıktığı görülmektedir. Çerçeve masalda da 

ġahzaman‟ın ġehriyar‟ın eĢini bahçede görene kadar “yaralı”, mutsuz bir 

haldedir. Ancak eĢinin ġehriyar‟ı aldatmasının ġahzaman‟ı iyileĢtirmesi 

kıskançlığın yine evlilikle ilgili olduğunun bilgisini içermektedir. Masalların 

genel prensipleri iyinin ödüllendirilmesi, kötünün cezalandırılması ile ilgili 

olduğundan -son masal hariç- aynı prensip doğrultusunda iyi kardeĢler, üvey 

de olsalar ödüllendirilirken, kötü kardeĢler öz de olsalar 

cezalandırılmaktadırlar. Bu noktada kötü kardeĢlerin ödüllendirilmesi ya da 



232 

cezalandırılmasını parça ile bütünün bir araya gelerek kendiliği 

oluĢturmasının bir sonucu olarak görmek mümkündür.  



233 

 

3.2.1.2.  Kırkıncı Oda, Yasaklı Oda ya da Saklı Oda 

 

 

Masalda incelenecek önemli motiflerden biri kırkıncı oda, yasaklı oda ya da 

saklı oda motifi olarak bilinmektedir. Odaya girmemesi sıkı sıkı tembihlenen 

kahraman için bu motif bir yasağın delinmesini ve yeni bir bütünlüğe doğru 

yol aldığının habercisidir. Demirci‟nin nesne-imge düzleminde incelediği 

kapı motifi perspektifinde kırkıncı odaya (saklı odaya ya da yasaklı odaya) 

giriĢin de “düĢ ile gerçek arasında uza[nan] bir iletkenliği” (Demirci, 2006: 

18) sembolize ettiği söylenebilir. Bu noktada bütün anahtarlar kendisine 

verilen kahramana yeni bir seçim sunulmaktadır. Oldukça zor olan bu seçim 

sonucunda kahraman cezası ne olursa olsun o anahtarı kullanıp odayı açar. 

Otuz dokuz anahtarın açtığı odalarda çeĢitli güzelliklerin olduğunu gören 

kahraman bunların hiçbirinin etkisinde kalmadan kırkıncı odaya doğru yürür. 

Merakını yenemeyerek odaya girer ve bilinçdıĢıyla yüzleĢir. Bu noktada 

kırkıncı oda hem arzulanan hem de korkulan benliğin bir keĢfini 

sunmaktadır. Campbell‟ın ifadesiyle: 

 

“[K]urduğumuz ve içinde yaĢadığımız dünyanın ve içindeki bizlerin 

yıkımı; fakat sonrasında daha cesur, dürüst, geniĢ ve daha eksiksiz bir 

insan yaĢamının fevkalade bir yeniden inĢasıdır bu-yani içimizde 



234 

taĢıdığımız mitolojik dünyadan gelen huzursuz edici gece 

ziyaretçilerinin cazibesi, vaadi ve dehĢetidir söz konusu olan.” 

(Campbell, 2010: 19) 

 

Otuz dokuz odada çeĢitli güzelliklerle karĢılaĢan kahraman için kırkıncı oda 

merakı, arzuyu, ruhunun gölge özelliklerini ifade etmektedir. Tıpkı mağara, 

kuyu gibi kırkıncı odaya giren kahraman da gölgesiyle mücadele etmektedir. 

Gölge kimi zaman kahramanın kendisine bile ifade edemediği ancak 

kendisini derinden etkileyen isteklerinin, arzularının bir ifadesidir. Bu 

noktada kahramanın kırkıncı oda olarak ifadelendirilen gizlerini, duygularını 

açığa vurmasının iĢaretidir merak. Kahramanın zorlu sınavlar yolunda 

ilerleyiĢini sağlayacak içsel güç meraktır. Hükümdar Şehriyar ile Kardeşi 

Hükümdar Şahzaman‟ın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 19-29) bu merak duygusu 

masalın anlatıcısı ġehrazat tarafından bilinçli olarak oluĢturulur. Masalın 

baĢında ġehrazat kızkardeĢi Dünyazad‟a Ģöyle demektedir:  

 

“ġahın yanında olduğum sırada seni çağırtacağım; geldiğin ve ġahın 

benimle iĢinin bittiğini anladığın zaman bana: „Ablacığım, bana o 

harika öykülerinden birini anlat da geceyi hoĢça geçirelim!‟ de! Bunun 

üzerine, sana anlatmaya baĢlayacağım öyküler, eğer Allah isterse, 

Müslüman kızlarının kurtuluĢunun nedeni olacaktır.” (BGM, 2012: 28) 

 



235 

ġehriyar tıpkı kırkıncı odanın giriĢinde bekleyen masal kahramanları gibi 

merakla ve ısrarla masal dinlemek ister. Kırkıncı odanın giriĢinde bekleyen 

kahramanın amacı olan bilinmeyenin keĢfi ya da bilme isteği ġehriyar‟ın 

masalları dinlemek için gerekli sabrı göstermesindeki ısrarın da bir sebebidir.  

   

Ġlk gece anlatılan Tacir ile İfrit Öyküsü‟nden (BGM, 2012: 29-39) itibaren 

bin bir gecenin sonunda anlatılan son masala kadar ġehrazat, masalları yarıda 

keserek ya da sonraki gece anlatılacak masal hakkında ipuçları vererek 

ölümden kurtulmaya çalıĢmaktadır. Ġlk gecenin sonundan itibaren ġehrazat, 

Dünyazad‟ın “Ablacığım, sözlerin ne kadar tatlı, zarif ve güzel! Ve de kulağa 

ne kadar hoĢ geliyor!” sözlerine mukabil “Ama ġah beni bağıĢlar yine 

hayatta kalırsam, gelecek gece anlatacaklarımın yanında hiç kalır” (BGM, 

2012: 38) diyerek bin bir gece boyunca ölümü ertelemektedir. ġehriyar ise bu 

noktada merak duygusunu defalarca Ģöyle ortaya koymaktadır: “Doğrusu, 

öykünün ĢaĢırtıcı sonunu öğrenmeden onu öldürmeyeceğim.” (BGM, 2012: 

38). Sonraki gün masalı tamamlayan ġehrazat, geceyi tamamlamak üzere 

ġehriyar‟ın merakını canlandırmak üzere “Bu öykü balıkçının öyküsü kadar 

ĢaĢırtıcı değildir” (BGM, 2012: 39) sözleriyle devam etmektedir. Ya da 

örneğin yüz on beĢinci gecenin sonunda ġehrazat ertesi gün anlatacağı masal 

hakkında Ģöyle bilgi vermektedir: “Evet, ey Ģah, ama sana anlatmak istediğim 

tarihsel yellenme hakkındaki öyküyle kıyaslanınca hiçbir Ģey değil!” (BGM, 

2012: 1957). ġehrazat‟ın bu sözleri kırkıncı kapının anahtarını 



236 

kullanmamasını kahramana söyleyen yardımcı kahramanın uyarılarını 

hatırlatmaktadır. Ancak tıpkı kahramanın bu uyarıya rağmen kapıyı açmaya 

istekli olması gibi ġehriyar da masalların sihirli kapısından girerek 

olağanüstülükler dünyasını görmeye, bilinmeyeni bilmeye meraklıdır. 

Örneğin yukarıda ġehrazat‟ın sözlerine mukabil ġehriyar Ģöyle demektedir: 

“Sen ne diyorsun, ġehrazad? Benim bilmediğim bu tarihsel yellenme nedir?” 

(BGM, 2012: 1957). Bundan sonra kendi kendine Ģunu söylemektedir: “Bu 

söylediği konuda beni aydınlatmadıkça kuĢkusuz onu öldürmeyeceğim!” 

(BGM, 2012: 1957). 

 

Kahramanın otuz dokuz odada karĢılaĢtığı Ģeyler insan ruhunun güzel 

yönlerini de ortaya koymaktadır. Bunlar genellikle kahramanın daha önce 

görmediği güzellik ve çeĢitlilikteki yiyecekler ya da hazinelerdir. Onur 

Cankoçak, Masalda Büyüyen Kızlar: Sözlü Gelenek Masalları, Çocukluk ve 

Düşsellik isimli makalesinde otuz dokuz odada bulunan değerli nesneler ya 

da iĢtah açıcı yiyeceklerin çağrıĢtırdığı sıcaklık, güven ve doyumun daha çok 

anne figürüyle iliĢkilendirilebilecekken kırkıncı odanın içerisinde cinselliği 

barındırdığını (Cankoçak, 1996: 222) söylemektedir. Lutz Rönrich Halk 

Anlatısı Araştırmasında Anlam Arayışı adlı makalesinde ise yasaklı oda 

motifinin psikolojik bir geçiĢ olduğuna dikkat çekerek Ģunları söylemektedir:  

 



237 

“Yasak odayı açma dürtüleri; odanın içinde bulunanlar kadar, tipten 

tipe farklıdır. Tabuyu yıkmak için gerekçe meraktır. Yasaklananı görme 

arzusu insanın temel özelliklerinden biridir. Burada anlatılan yapı 

serbest olan bir çok Ģeyin yanında bir tanesinin yasaklanması, Adem ile 

Havva olayında olduğu gibidir. Kadınlar ve erkekler merakla 

güdülenebilir. …Bununla birlikte çocukluk ve yetiĢkinlik arasındaki 

geçiĢte, erginlik çağına girme bağlamında sık sık yer alan yasaklanmıĢ 

kapı sınavı dikkat çekiyor. YasaklanmıĢ oda motifi, ayinin bir parçası 

olarak anlaĢılmayan, fakat psikolojik bir eĢik olarak, daha çok birini 

ayine kabulün bir kalıntısı gibi görünüyor.” (Rönrich, 2003: 141-142) 

 

Kırkıncı odaya girdiğinde kahramanın daha çok akılları baĢından alabilecek 

güzellikte bir kadınla ya da bir hayvanla karĢılaĢtığı görülmektedir. 

KarĢılaĢılan kadın, kahramanı erkek olan masallarda, kahramanın animasıdır. 

Kahramanın, animasına ulaĢabilmesi için kapının aralanmasının ardından bir 

merdivenle bulunduğu yerden yukarılara tırmanması gerekmektedir. Böylece 

Jung‟un da dediği gibi bu eylem bilinçdıĢının “bilinçaltı” diye 

adlandırılmasının da ne kadar yanlıĢ olduğunu göstermektedir (Jung, 2012: 

107).  

 

Hasan El Basri‟nin Serüvenleri (BGM, 2012: 1863-1958) isimli masalda 

Hasan El Basri, Bulut Dağı‟nda Gül Goncası ve kız kardeĢleriyle tanıĢır. 

Kızlar, Hasan‟ı kardeĢleri olarak kabul ederler. Bir gün babalarını ziyaret 

etmek için bulundukları yerden ayrılırlar. Ancak Gül Goncası, Hasan‟ın canı 



238 

sıkılmasın diye ona evlerindeki odaların kapılarının anahtarını verir. Tek bir 

Ģartla: “Ve senden ve sevgili varlığından, ey Hasan, sadece üzerinde firuze 

bir iĢaret kakılmıĢ olan Ģu anahtarla ilgili olan odayı açmamanı rica 

ediyorum.” (BGM, 2012: 1886). Ancak Gül Goncası açmaması gereken 

odanın anahtarı yine de verir Hasan‟a. Seçimi artık ona bırakır. Hasan 

sarayda yalnız kalınca büyük bir kedere kapılır. Üzüntülerini yatıĢtırıp 

oyalanmak için, kızların odalarını ziyaret etmeye koyulur. Ta ki üzerinde 

firuze iĢaretin olduğu anahtarın açtığı odaya gelinceye kadar. Bu yasak onda 

merak uyandırır, sancılı bir ikilem yaĢar ve Ģöyle der kendine “Gidip Ģu 

kapıyı hemen açmayı ve ölümüm pahasına da olsa, ardında ne olduğunu 

görmeyi yeğlerim!” (BGM, 2012: 1887). Bilinmeyeni öğrenme, sır olanı 

açığa vurma, tanıma ve anlama merakı üstün gelir. Hemen odaya girer.  

 

Hasan odayı dolaĢırken bir köĢede duvara dayanmıĢ, ucu tavandaki bir deliğe 

uzanan siyah ahĢap bir merdiven görür. Hemen merdivenle yukarı çıkar. 

Burada insanı oldukça büyüleyen bir bahçe görür. Bahçedeki sarayın önünde 

gölün kıyısına kadar inen mermer ve mozaikten oluĢmuĢ merdivenler, 

yakutlar, zümrütler, altınlardan oluĢan muhteĢem bir seki vardır. Sekinin 

üzerinde ise hepsinden iri ve güzel bir kuĢa hizmet eder görünen on kuĢ 

görür. Bu on kuĢ birdenbire tüylerinden soyunur. Montlarını da üzerlerinden 

atınca on genç kıza dönüĢür. Birbirleriyle oynayarak suya dalar ve 

yıkanmaya baĢlarlar. Bunu gören Hasan “ġimdi kız kardeĢim Gül 



239 

Goncası‟nın bu kapıyı açmamı neden yasakladığını biliyorum! ĠĢte artık 

huzurum sonsuza dek yok oldu!” (BGM, 2012: 1889) diye düĢünür. Bu 

kızların içinde en güzeli, kıyafetlerini giydiği zaman Hasan, ona daha da âĢık 

olur. Bu Ģekilde odayı terk eder. “Artık Hasan, ümidi kırık, artık ne yemek, 

ne içmek, ne uyumak ister, ve o bilinmeyen kız için kapıldığı tutkuyla 

gittikçe daha fazla baĢı dönmekten baĢka elinden bir Ģey gelmemiĢ” (BGM, 

2012: 1891) diye anlatılır masalın bu kısmı. Masalın bundan sonraki 

kısmında Hasan‟ın düĢüncesi Ģudur: “Ölüm bu ıstırap dolu yaĢamdan yeğdir” 

(BGM, 2012: 1891). Durumu böyleyken Ecinnistan hükümdarının kızları, 

babalarını ziyaret etmekten döner. Hasan‟ı acı içinde görünce, durumunu 

sorar. Gül Goncası, Hasan‟ın derdini öğrenince de çektiği ıstıraba çok acır ve 

onunla birlikte ağlamaya baĢlar. Sonra ona Ģöyle demektedir:  

 

“Sevgili ruhun sakinleĢsin, gözlerini serinlet ve gözyaĢlarını kurut! 

Çünkü, ben yemin ederim ki, değerli bedenimi ve aziz canımı, baĢına 

gelen derdi iyileĢtirmek ve seni bilinmeyen sevgiline kavuĢturarak 

arzunu doyurmak için feda etmeye hazırım!” (BGM, 2012: 1891)  

 

Gül Goncası, Hasan‟ın âĢık olduğu kızın kim olduğunu anladığında durumun 

vahametini, Hasan‟ın sınavının zor olduğunu Ģu cümlelerle anlatmaktadır:  

 

“Vay baĢımıza gelen! Ama öyleyse, ey Hasan, bu kız, geniĢ bir 

imparatorlukta hüküm süren hükümdarın kızının ta kendisi!... Adına 



240 

Görkem derler. … O buraya her yeni ayla birlikte dolaĢmaya gelir. 

Onları gökyüzünde uçuran tüyden oluĢan mantolarına gelince, 

ecinnilerin giysilerinden biridir! Ve bu mantolar sayesinde biz, 

maksadımıza ulaĢacabileceğiz! Gerçekten bil ki, ey Hasan, ona sahip 

olmanın tek yolu, bu büyülü giysileri ele geçirmendir. Bunun için onun 

dönüĢünü burada gizlenerek beklemekten baĢka yapacak iĢ yoktur; ve 

mantoyu ele geçirmek için onun göle girip yıkanacağı andan 

yararlanacaksın! Ve bu yoldan hemen onun hemen kendisine sahip 

olacaksın! Ama sakın yalvarmalarına kulak asarak mantosunu geri 

verme! Yoksa dönüĢü olmayacak Ģekilde mahvolursun! Ve bizler de, 

bizlerle birlikte babamız da aynı Ģekilde onun intikamının kurbanları 

oluruz. Daha iyisi, onun saçlarını kavra ve birlikte sürükle; sana boyun 

eğecek ve itaat edecektir! Ve olan olacaktır!” (BGM, 2012: 1894) 

 

Kederli Yakışıklı Delikanlının Öyküsü‟nde de (BGM, 2012: 1338-1363) aynı 

motif iĢlenmektedir. Bu masalda CanĢah‟a kuĢ besleyicisi olan Ģeyhin 

verdiği öğüt yine kuĢ görünümlü kızların bu geçiĢi sağlamalarındaki 

sembolik giysinin çalınması ile ilgilidir: 

 

“Görüyorum ki, yüreğin genç kızın ateĢiyle yanıp tutuĢuyor; ben sana 

onu bulacağını anlatacağım: Ağacın arkasına saklanarak genç kızların 

dönmesini sabırla bekleyeceksin. Onların soyunup havuza girmelerini 

izleyeceksin; ve hemen tüy giysilerini alıp saklayacaksın. O zaman tatlı 

diller dökerek sana yaklaĢacaklar, binlerce okĢayıĢlarla ve son derece 

nazik sözlerle tüylerini geri vermen için sana yalvaracaklar. Ama sen, 



241 

seni yumuĢatmalarından kendini koru. Çünkü bu durumda bir daha 

genç kızları göremezsin; aksine! Onlara tüylerini vermeyi kesinlikle 

reddet! Ve onlara „Size giysilerini vermeyi isterim, ama Ģeyh gelmeden 

bunu yapamam!‟ de! Ve gerçekten onları oyalayarak benim gelmemi 

bekle; ben de her Ģeyin senin arzuna göre oluĢmasının yolunu 

bulurum!” (BGM, 2012: 1350) 

 

Gül Goncasının ve Ģeyhin verdiği öğütlerle her iki masalda da kahramanlar, 

kuĢ kılığındaki kızların tüyünü ve mantosunu alırlar. Hasan El Basri‟nin 

Serüvenleri‟nde kız sudan çıkıp telaĢlanır. Diğer kızlar da kendisini terk 

edince Hasan kendisine verilen öğüt doğrultusunda kızın yalvarmalarına 

aldırmadan hemen onun saçlarını tutar ve kız kardeĢlerin kaldığı saraya 

getirir. Gül Goncası‟nın sözleriyle Görkem, Hasanla evlenmeyi kabul eder. 

Kederli Yakışıklı Delikanlının Öyküsü‟nde ise CanĢah, adı ġemsa olan kızın 

cinselliğini kullanarak tüylerini elde etmeye çalıĢmasına karĢılık verir, ancak 

ona tüylerini geri vermez. ġeyh geldiğinde ise kız hiçbir tereddüt 

göstermeden CanĢah‟a sadık kalacağına söz verir. Bu sözden sonra Ģeyh 

Ģunları söylemektedir: 

 

“Yüceler yücesi Tanrıya birbirinize bağlanmanızdan dolayı Ģükredelim, 

çocuklarım! ĠnĢallah mutlu olursunuz! Ġkiniz için de dua ediyorum! 

ġimdi artık birbirinizi özgürce sevebilirsiniz. Ve sen, ey CanĢah, Ģimdi 

ona giysilerini geri verebilirsin; çünkü artık seni hiç terk etmeyecektir!” 

(BGM, 2012: 1352). 



242 

 

Acı, ıstırap bilgeliğe ermenin koĢulu olarak karĢımıza çıkmaktadır pek çok 

masalda. Önce farkında olmama, sonra Ģu ya da bu Ģekilde aldatılma gelir, 

bunun gücü ve daha fazlasını, derinlikleri yeniden ele geçirmenin yollarının 

bulunması izler. “Bilinci sınayan ve derin bir bilgilenmeyle sona eren 

yazgının eline düĢme teması, kahramanlarının kadınlar olduğu masalların 

ebedi temasıdır” (Estés, 2008: 51) demektedir Estés. Görkem de Ģöyle 

diyordu: “Anlıyorum ki bahtımda babamdan, ailemden ve ülkemin 

konutlarından ayrılmak yazılı imiĢ! Ben de bahtın hükümlerine boyun 

eğeceğim!” (BGM, 2012: 1897). 

 

Bu masalda Görkem‟in sahip olduğu manto, oldukça önemli bir motiftir. 

“Avcı kültürde post, hayatta kalmak için gereken en önemli ürünlerden biri 

olarak besinle eĢdeğerdir. Postunu yitirmek, koruma araçlarını, sıcaklığını, 

erken uyarı sistemini, içgüdüsel bakıĢını yitirmektir” (Estés, 2008: 302). 

demektedir Estés. Görkem, mantosunu ele geçirdiği için bahtını kabul edip 

Hasan‟la evlenir. Hasan‟ın gördüğü bir rüyadan etkilenip annesinin yanına 

gitmesiyle o da zaten mantosunun da kendisinde olduğu Hasan‟ın dünyasına 

iner. Çünkü mantosunu yitirerek psikolojik olarak kendi isteği dıĢında 

mantosunu alan Hasan‟a bağlanmıĢtır. Yanındaki hizmetli kızlarla suyun 

içinde özgürce dans etmesi, yıkanması onun kendi isteklerini 

gerçekleĢtirmesini simgelerken artık mantosunu kaybetmekle mantosunu 



243 

alan kiĢinin isteklerine boyun eğer. Saçından tutmak ve sürümek ifadesiyle 

de animayı kendi isteklerini dayatmak arasında bir ilgi bulunduğu 

muhakkaktır.  

 

Saç, kafadan çıkan düĢüncelerin bir simgesi olarak değerlendirilebilir. Kafa 

ise simgesel düzlemde hem bilincin hem de bilinçdıĢının buluĢma noktası 

olarak görülmektedir. Gökeri, kafanın simgesel anlamı konusunda Ģunları 

söylemektedir: 

 

“Dünya söylencelerinde „kafa‟ kökbiçimsel olarak hem bilincin yeri ve 

yuvası olarak hem de bilinç ve bilinçdıĢının birbirine değerek ruhsal 

bütünlüğün oluĢtuğu simgesel yer olarak belirir. Çok eski gizemcil 

ritüellerde kafanın kesilerek mumyalanıp her türlü bilginin kaynağı bir 

cisim olarak saklandığını biliyoruz.” (Gökeri, 1990: 171)  

 

Bu noktada Görkem‟in ele geçirilmesi ile ilgili Hasan‟a fikirler verirken 

Ģöyle diyordu Gül Goncası: “Daha iyisi, onun saçlarını kavra ve birlikte 

sürükle; sana boyun eğecek ve itaat edecektir! Ve olan olacaktır!” (BGM, 

2012: 1894). ġu halde saçının kavranıp birlikte sürüklenmesi Görkem‟in 

evlilik konusunda ikna edilmesi olarak da okunabilir.  

 

Görkem bir kuĢ gibi uçabilirken diğer taraftan bir kadın gibi suya dalmakta 

ve yıkanmaktadır. KuĢ kız, “kadınların psiĢelerindeki vahĢi doğa gibi hem bir 



244 

yaratık olup hem de insanlar arasında ustalıkla yaĢayabilen mistik bir 

birleĢimdir.” (Estés, 2008: 299). Kızın iki farklı varlık içinde gidip 

gelebilmesi üzerindeki manto ile mümkündür. Kız mantoyu giydiğinde kuĢa 

dönüĢürken mantoyu çıkardığında gerçek bir kadına dönüĢebilmektedir. Her 

iki halde de özgürdür. Hem kuĢ olarak hem de yıkanmaktayken bir kadın 

olarak. Ne zaman mantosunu çaldırır iĢte o zaman kendi özgürlüğünden de 

feragat eder. Diğer yandan Estés‟in Postunu Yitirmek isimli bölümde (Estés, 

2008: 303) değindiği gibi, mantoyu çalan Hasan kızın psiĢesinin egosu olarak 

düĢünülebilir. Estés, “ruha açlık duyan ego benliğimiz postu çalar” (Estés, 

2008: 305) demektedir. Mantonun çalınması, tıpkı kadının saçlarından 

tutulup çekilmesi ve halhalı ya da bilekliğin baĢka biri tarafından ele 

geçirilmesi örneklerinde görüldüğü üzere kadının bakireliğinin ele 

geçirilmesini temsil etmektedir. Saklı odanın arkasında yer alan hazine 

(kadın, at ya da animayı temsil eden diğer Ģeyler) Demirci‟nin ifadesiyle 

denilebilir ki “psikanalitik düzeyde mutlaka cinsel bir anlamı ifade eder.” 

(Demirci, 2006: 18). Bu masalda da Görkem, Hasan mantosunu çaldıktan 

sonra bakireliği konusunda endiĢelenir. Hasan ise amacının onun bakireliğini 

elde etmek olmadığını Ģu sözlerle ifade etmektedir:  

 

“Ey en güzellerin sultanı, ruhların hayatı, bakıĢların neĢesi, zeka 

bahçesi, ey ecem, ey hanımım! Lütfen yüreğini yatıĢtır, gözlerini kurut! 

Çünkü bahtın mutlulukla doludur! Nasıl kız kardeĢim senin bir 



245 

hizmetkârınsa, ben de senin sadık bir kölen olmaktan baĢka bir Ģey 

düĢünmüyorum ve niyetim seni kirletmek değildir; ama Tanrı‟nın ve 

Elçisi‟nin yasalarına göre seninle evlenmektir! Seni kendi ülkem olan 

Bağdat‟a götüreceğim; orada sana iki cinsten köleler ve güzelliğiyle 

sana yaraĢır bir konut satın alacağım! Ah, bilsen BarıĢ kenti olan 

Bağdat ne harika bir yerdir….” (BGM, 2012: 1897) 

 

diyerek Görkem‟i evliliğe razı etmeye çalıĢır egoyu temsil eden Hasan. Ego, 

arzusunu doyurmaya çalıĢan bir kiĢi olarak resmedilir Hasan‟la. Bu yüzden 

ve açık bir Ģekilde Gül Goncası “ben yemin ederim ki, değerli bedenimi ve 

aziz canımı, baĢına gelen derdi iyileĢtirmek ve seni bilinmeyen sevgiline 

kavuĢturarak arzunu doyurmak için feda etmeye hazırım!” (BGM, 2012: 

1891) der. Estés, egoyla ilgili Ģunları söylemektedir: 

 

“Jungcu psikolojide ego, genellikle bir bilinçsizlik denizinde yüzen 

küçük bir bilinç adası gibi betimlenir. Folklorda ise ego, bir iĢtah 

yaratığı olarak resmedilir, genellikle üzerlerinde denetim kurmaya 

çalıĢtığı ve fazlasıyla esrarengiz güçlerle kuĢatılmıĢ çok zeki olmayan 

bir hayvan ya da insanla simgelenir.” (Estés, 2008: 303) 

 

Bu Ģekilde egoyla yüzleĢen ruh artık, onun istekleri doğrultusunda indiği 

dünya üstündeki iĢleri de öğrenmeye baĢlar. Ġki çocuğu olur. Böylece içine 

yeni yerleĢtiği dünyadaki kültürün mekânik iĢlerini öğrenmiĢ olur. Estés bu 

konuya dikkat çekerek Ģöyle söylemektedir: 



246 

 

“Ruh egoya itaat etmekle dünyevi bir iĢlev edinir; böylece kültürün 

mekânik iĢleyiĢini ve mekânikleĢmiĢ yöntemlerini öğreniriz; iĢ tutmayı, 

bebek kucaklamayı, bedene özen göstermeyi, iĢe özenmeyi öğreniriz; 

dünyayı, Ģeyleri elde etme yollarını, nasıl çalıĢılacağını, iyinin o kadar 

da iyi olmayandan nasıl ayrılacağını, ne zaman hareket edileceğini, ne 

zaman kımıldanmayacağını, diğer insanlarla nasıl yaĢanacağını… dıĢ 

dünyanın tüm iĢlerini öğreniriz.” (Estés, 2008: 305) 

 

Bu perspektifte bu masalı, kahramanın kırkıncı odanın ardındaki ruhuyla 

bütünleĢmesinin bir hikâyesi olarak okumak mümkündür.  

   

Üçüncü Kalenderin Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 123-141) kırkıncı oda/yasaklı 

oda motifine rastlanmaktadır. Diğer masallarda kahramanın kırkıncı 

odada/yasaklı odada bir kızla karĢılaĢmasına rağmen bu masalda olağanüstü 

güzellikte bir atla karĢılaĢır. Üçüncü kalender kırk kızın bulunduğu saraya 

geldiğinden itibaren kırk gün boyunca her gece bir kızla birlikte olur. Kırk 

günün sonunda kızlar kalenderin yanına gelerek saraydan bir süre 

ayrılacaklarını söylerler: 

 

“Bil ki ey gözümün nuru, seni terk etmek zorundayız. Tıpkı senden 

öncekileri terk ettiğimiz gibi… Çünkü bil ki, sen ilk değilsin ve senden 

önce bize senin gibi çok aygırlar yüklendi. Biz de sana yaptığımız gibi 

onlara aman vermedik. Yalnız sen, gerçekte, en usta biniciydin; gerek 



247 

saldırılarından, gerekse geniĢlik ve uzunluktan yana… Ve de sen en 

çapkınları olduğu kadar, en nazikleriydin hepsinin! ĠĢte bu nedenledir 

ki, biz asla sensiz yaĢayamayız.” (BGM, 2012: 137) 

 

Kalender kızları kaybetmek istemez. Ancak kızlar durumun önemini Ģu 

Ģekilde izah etmektedirler:  

 

“Bil ki, biz tek bir hükümdarın kızıyız, fakat analarımız ayrıdır. 

Erginliğe ulaĢalıdan beri bu sarayda yaĢıyoruz; ve her yıl gidip 

babamızı ve anamızı ziyaret etmek üzere kırk gün ortadan yok 

oluyoruz. Ve iĢte, bugün, o gündür.” (BGM, 2012: 137).  

 

Kızlar gelene kadar sarayda kalmak istediğini söyleyen kalendere bir anahtar 

verirler ve Ģöyle tembih ederler:  

 

“Dilediğin olsun! ĠĢte sarayın tüm kapılarını açan bütün anahtarlar! Bu 

saray senin evindir, sen onun efendisisin! Ama, bahçenin dibindeki 

bakır kapıyı sakın açmayasın! Yoksa bizi bir daha göremezsin; baĢına 

da büyük felaketler gelir! Bundan dolayı sakın bakır kapıyı açma!” 

(BGM, 2012: 137). 

 

Otuz dokuz kapıyı günden güne açan Kalender kırkıncı kapıyı açmak 

konusunda kendiyle mücadele ederse de sonunda merakına yenik düĢer. Bu 

kısmı Kalender Ģöyle anlatmaktadır:  



248 

 

“Ama malum Ģeytan, boyuna bu bakır kapının anahtarını aklıma 

getiriyor ve beni müthiĢ tahrik ediyordu; bu baĢtan çıkarma, irademden 

daha kuvvetli idi. Sonunda bakır kapıyı açtım. Ama gözlerim hiçbir Ģey 

görmedi; sadece burnum çok ağır, duygularıma düĢman olan bir koku 

duydu ve o anda ve o saatte bayıldım ve kendiliğinden kapanan kapının 

dıĢında yere düĢtüm. Yeniden kendime gelince, Ģeytanın esinlediği 

kararımda ısrar ettim; ve kapıyı yeniden açtım, bu kez kokuyu daha 

zayıf olarak duydum. Bunun üzerine içeri girdim ve kendimi 

baĢtanbaĢa safranlar serpilmiĢ, akamber ve günnükle kokulandırılmıĢ 

mumlarla; yanarken o ağır kokuyu çıkaran kokulu yağlar içeren altın ve 

gümüĢ Ģahane lambaların aydınlattığı geniĢ bir salonda buldum. Ve bu 

altın meĢalelerin ve lambaların arasında, alnında beyaz bir yıldız 

bulunan, akıllara durgunluk verecek güzellikte siyah bir at gördüm; sol 

arka ayağı ve sol ön ayağı baĢtan aĢağı beyazdı; yem teknesi susam ve 

arpa kırıntılarıyla; yalağı gülsuyuyla kokulandırılmıĢ taze suyla 

doluydu.” (BGM, 2012: 139) 

 

Bu masalda Kalender ata binerek daha önce kendisine saraya gitmemesini 

tembihleyen diğer on kalenderin bakır sarayının taraçasına konar. Bu arada 

at Ģaha kalkar, kalender üzerinden düĢer. Atın kanadıyla sol gözü kör olur. 

Masaldaki kara at Jungçu psikolojide “ölüm habercileridir” (Jung, 2012: 

220). Yine Jung‟un ifadesiyle bu arketip “insan ruhunu değil alt-insanı, 

içimizdeki hayvanı yani bilinçdıĢı ruhu simgeler.” (Jung, 2012: 220). Sol 

taraf ise, Jung psikolojisinde bilinçdıĢının bir ifadesidir (Jung, 2012: 267). 



249 

Bu bağlamla masaldaki Kalender‟in arzularının mağarasında hapsedilmiĢ, 

erginleyememiĢ biri olduğunu söylemek mümkündür.  

 

Sonuç olarak Demirci‟nin “kapı” yorumundan yola çıkalarak nesne-imge 

perspektifinde kırkıncı oda, yasaklı oda ya da saklı oda adı altında 

örneklendirilen bu metaforun kahramanın karĢılaĢması gereken gölgesinin 

bir temsili olarak okunması mümkündür. Bu noktada kahramana verilmek 

istenen mesaj, bilinçdıĢında bastırılmıĢ (kapatılmıĢ) bir halde duran kapının 

(kaygı, korku) aralanarak bunlarla yüzleĢilmesi gerektiğidir. 

 



250 

 

3.2.1.3. Hilebaz Gölge: Zenciler, Cinler, Devler ve Maymunlar 

 

Yılan, Ģeytan, ejderha, canavar, cadı, büyücü, hilebaz gibi semboller, 

masallarda ortaya çıkan gölgenin baĢlıca sembolleridir. Bu imgelere BGM 

örneğinden hareketle ve Jung‟un, “ilkel geriliğini ya da insaflı bir Ģekilde 

bize kalan doğallığın simgesi” (Jung, 2015: 26) olarak tanımından yola 

çıkarak zenci, cin ve maymun figürlerinin de eklenmesi mümkündür. 

BGM‟de çerçeve masalla da ilintili bir Ģekilde bu üç gölge arketipi içinde en 

sık zenci figürü ile karĢılaĢılmıĢtır. Bu sebeple inceleme yapılırken zenci 

figürü üzerinde ağırlıkla durulacak olup, ecinni ve maymun figürlerine de 

yeri geldikçe değinilecektir. 

 

Zenci figürü ve kahraman, masallar boyunca beyaz adam-zenci adam, iyi-

kötü, efendi-köle, parça-bütün diyalektiği eksenli olarak Çin mitolojisindeki 

ying ve yang gibi bir bütünlük oluĢturmaktadır. Erginlemek isteyen 

kahramanın kiĢiliğinin geliĢmemiĢ, bilinçdıĢında kalan yönünü temsil eden 

bu figürle, bu zenci kimliğiyle yüzleĢmesi ve bütünleĢmesi gerekmektedir. 

Gölge, düĢlerde (Fromm‟un düĢler, mitler ve masalları aynı kefeye koyan 

yazısından hareketle masallarda da) esas kahramanla aynı cinsiyettedir. 

Ancak pek çok masalda zencinin dıĢ görünüĢ olarak olağanüstülükler taĢıdığı 

görülmektedir. Örneğin, Büyülenmiş Genç Adam ile Balıkların Öyküsü‟nde 



251 

(BGM, 2012: 66-75) eĢini aldatan kadının birlikte olduğu zenci hastalıklıdır 

ve yerlere kadar sarkan üst dudağı ile alt dudağı tencere ile kapağına 

benzetilir (BGM, 2012: 66-75). Gemici Sindbad‟ın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 

1124-1202) ise zenciler ile siyah derili yamyamlar arasında bir parallelik 

kurulmuĢtur.  

 

Çerçeve masalda ġehriyar‟ın erkek algısının zenci köleler ile doğaüstü güce 

sahip erkekler (ecinniler) arasında olduğu görülmektedir. ġehriyar için 

yaĢadığı olayın getirdiği bir sonuç, hayatı ifratla tefrit arasında yaĢamasıdır. 

Örneğin eĢi kendisini ancak bir zenci ile aldatmaktadır. Olağanüstü güce 

sahip bir ifritin bile eĢinin sadakatsizliğine karĢı yapabileceği bir Ģey yoktur. 

Bir kadından kaynaklanan suçun cezası genelleĢtirilerek bütün kadınların 

boynunun vurulmasıdır. ġehriyar, örneklerde de görüldüğü gibi hayatı 

uçlarda yaĢamasına rağmen ġehrazat‟ın anlattığı kahramanlar orta halli 

kiĢilerdir. Mahalledeki bir hamalın, tacirin, sulayıcının hikâyesini masallarda 

görürüz. Ancak zenginden fakire, gençten yaĢlıya kadar bir erkeği eĢi 

aldatıyorsa, masalda mutlaka bir zenci figürünün de olduğu, dahası kadının 

eĢini bu zenciyle aldattığı görülmektedir. 

 

Gölgenin en belirgin özelliklerinden biri hilebaz olmasıdır. Ayrıca bu figür 

“henüz ayrımlaĢmamıĢ bilincin ifadesi olduğu için, hayvansal düzeyde kalmıĢ 

ruhsal durumun temsilcisidir” (Korucu, 2006: 56). Bir kısım masallarda 



252 

intikam melekleri olarak nitelenen femme fatale kadınların eĢlerini hile 

yoluyla zenci erkeklerle aldattığı görülmektedir. Bu erkekler genellikle hem 

dıĢ görünüĢ hem de ruhsal durum açısından oldukça korkunçturlar. Ancak 

kadınlar bu erkeklere karĢı oldukça merhametli, sevecen ve naziktirler. 

Kocaları olan kahramana karĢı ise olabildiğince zalim, kaba ve nankördürler. 

Masalın sonunda hem zenci erkekler hem de bu erkeklerle birlikte olan eĢ, 

kahraman tarafından ölümle cezalandırılmaktadır. Aldatılan erkek ise ataerkil 

kökenli kolektif bilinçdıĢının bir yansıması olarak bakire bir kızla 

ödüllendirilmektedir. 

 

Masallarda zenci figürüyle ilgili en dikkat çeken özellik onların hadım edilse 

bile cinselliklerini kullanabilmeleridir. Hadım etme, zenciyi bir cezalandırma 

yöntemidir. Ancak hadım edildikten sonra bile cinselliği yaĢayabilen zenci 

erkek zihninde bir tehlike iĢaretidir. Aynı zamanda bu figürün hilebaz 

tarafının da bir yansımasıdır.  

 

Bireysel olduğu kadar kolektif bilinçdıĢının da öğesi olan gölge figürünün 

ortaya çıkıĢı pek çok kere toplumun hatalı ya da yanlıĢ bulduğu değerler 

üzerinden gerçekleĢmektedir. Masallarda zenci figürü ile yalancılık, 

güvenilmezlik, sadakatsizlik gibi olumsuz niteliklerin birlikte anılması 

gölgenin bu niteliği ile birlikte okunabilir. Jung, kahramanın gölgesini 

tanımadığı durumlarda kendine ait sorumlulukları, hataları, kötülükleri, 



253 

kusurları hep ona yüklediğini (Jung, 2012: 265) söyleyerek aslında bu 

arketipin aslın bir kopyası olduğunun da altını çizmektedir. Örneğin İkinci 

Sudanlı Haremağası Zenci Kâfur‟un Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 430-437) 

zenci Kafur‟un yalan söylemesi sebebiyle sahiplerine yaĢattığı zor durumlar 

anlatılırken; Birinci Sudanlı Haremağası Zenci Savvab‟ın Öyküsü‟nde 

(BGM, 2012: 428-430) evin kızına tecavüz eden zenci Savvab‟ın öyküsü 

anlatılmaktadır. Ġkinci masalda ayrıca iletilmesi gereken Ģu ayrıntılara yer 

verilmektedir: Kızının tecavüze uğradığını öğrendikten sonra anne bu olayı 

saklar ve kızını, eĢinin berberiyle evlendirir. Bu masalda eril toplumun bir 

yansıması olan “kol kırılır yen içinde kalır” sözünün açıkça bir örneği 

sunulmaktadır. Masalda, kız tecavüze uğramıĢ olmasına rağmen, bu olay 

özellikle anne tarafından hiçkimseye duyurulmayarak saklanmaktadır. Ancak 

kızın bakireliğini kaybetmesine paralel olarak değerinin de düĢmüĢ olduğu 

algısının bir yansıması olarak ancak bir berberle evlendirilmektedir. Bu arada 

kıza tecavüz eden zenciye herhangi bir ceza verilmez. Onun (zencinin) hadım 

edilmesi ancak kızın kocası tarafından ev içine kabul edilmesi için 

gerçekleĢtirilmektedir. Zencinin ise hadım edilmesi bu masalda bir 

cezalandırılmanın değil, önlem almanın neticesidir.  

 

Ġnceleme neticesinde görülmüĢtür ki, erkek bilinçdıĢında zenci motifi sıklıkla 

bilinmeyeni imgeleyen kadın cinselliğinin nedeni olarak da kabul 

edilmektedir. Diğer bir ifade ile masallar boyunca, komplekslerin bir 



254 

yansıması olan zenci motifi erkek psiĢesinde kadının karanlık yanıdır. Bu 

netice arketiplerin ancak diğer insana yansıtıldığında ortaya çıkacağının da 

bir bilgisini içermektedir. Örneğin Kasap Vardan ile Vezir Kızının 

Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1312-1317) vezir kızının aĢırı derecede cinsel 

iliĢkiye girmesinin sebebi daha önce bir zenci ve bir maymunla birlikte 

olmasından sonra kadınlık organında yer eden iki kurtçuktur. Bu masaldaki 

kurtçuklar erkek psiĢesinde yer alan gölgenin kıvılcımlarıdır. Masalda 

maymun da zenci gibi gölge bir figürdür. Delikanlı Maymun Öyküsü‟nde 

(BGM, 2012: 2549-2562) maymun-ecinni bağlantısına oldukça iyi bir Ģekilde 

değinilmektedir. Sultan Mahmut‟un Ģahın bakire kızı ile evlenmesinde ona 

yardımcı olan maymunun masalın sonunda aslında bir ecinni olduğunun 

ortaya çıkıĢı anlatılmaktadır. Campbell‟ın “erkeklik ya da kadınlıkta baĢarısız 

olanlar, bizim küçük korkularımız olanlar, benzetmek yerindeyse, yalnızca 

goril ve habeĢ maymunu biçiminde olanlarımızdır” (Campbell, 1992: 48) 

sözünden de yola çıkarak bu arketipin kolektif bilinçdıĢında korkuların bir 

yansıması olduğunu da söylemek mümkündür. Böylece maymun ve onun 

dönüĢtüğü ecinni masalda kutsala (masalda bu bakire imgesiyle verilir) 

ulaĢmak konusundaki korku dolu çekingenliğin bir ifadesi olarak okunabilir. 

Yine yukarıda incelenen iki masaldan da yola çıkarak maymun, zenci, ecinni 

ve Ģeytan sıralamasının kahramanın gölge yanının derinliğine dikkat çeken 

bir sistematik içermektedir.  

 



255 

Zencinin hilebaz yönünün en etkileyici Ģekilde anlatıldığı masallardan biri 

Kesilerek Öldürülen Kadın, Üç Elma ve Zenci Reyhan Öyküsü‟dür (BGM, 

2012: 164-172). Masalın ilk kısmında kahramanın, eĢinin isteği üzerine elma 

arayıĢında olduğu görülmektedir. Kahraman elmayı bulunduğu çevrede 

bulamayınca onbeĢ günlük bir yolculuğa çıkarak Basra‟ya gider. Elmaların 

bulunduğu bahçelerde bu elmaları koruyan bir bahçıvan bulunur. Adam, 

bahçe görevlisine yüksek bir meblağ ödeyerek Harun ReĢit‟in haberi 

olmadan elmaları satın alır, eĢine getirir. Masalda geçen elma bahçesi, 

yolculuğu göze alan kahraman için dönüĢümün gerçekleĢeceği yeri 

bildirmektedir. Kahramanın “korkuyla, sezgiyle bu yere doğru çekilme[k] ya 

da özendiril[mek]” (Estés, 2013: 469) yazgısıdır. Estés, mit ve masalların 

çoğunda meyve ağaçlarının Büyük Ana‟nın, yaĢlı VahĢi Ana‟nın egemenliği 

altında olduğunu, kral ve adamlarının onun hizmetçisi olduklarını söylemekte 

(Estés, 2013: 469) ve armut bağlamlı olarak kralın egemenliği altındaki 

meyve bahçeleri hakkında Ģunları anlatmaktadır:  

  

“Meyve bahçesindeki armutlar sayılıdır, çünkü bu dönüĢüm sürecinde 

her Ģeye dikkat edilir. Bu rastgele bir tasarım değildir. Her Ģey 

kaydedilir ve çetelesi tutulur. YaĢlı VahĢi Ana bu dönüĢtürücü 

maddelerden ne kadarına sahip olduğunu bilir. Kral, kıskanç mülk 

sahibi olarak değil, altdünyaya derin bir erginlemeye baĢlamak için 

yeni birinin ulaĢıp ulaĢmadığını anlamak amacıyla saymaya gelir. Ruh 

dünyası her zaman yenileri ve gezginleri bekler.” (Estés, 2013: 469) 



256 

 

Ancak kadın eĢinin zorlukla elde ettiği elmaları hasta olduğu için yiyemez. 

Adam, eĢinin hastalığı süresince onunla ilgilenir. Dükkanında oturduğu bir 

gün bir zencinin elinde bir elma görür. Ona elmayı nereden bulduğunu sorar. 

Zenci ise Ģöyle cevap vermektedir:  

 

“Bana bunu sevgilim verdi! Epeydir onu görmemiĢtim, ziyaretine 

gittiğimde onu rahatsız buldum, yanı baĢında üç elma vardı; sorunca 

bana „DüĢünsene sevgilim! Budala, boynuzlu kocam bunları satın 

almak için Basra‟ya kadar gitti ve üç altın dinar ödeyerek bunları aldı.‟ 

dedi; sonra da elimde gördüğün Ģu elmayı bana verdi.” (BGM, 2012: 

169) 

 

Masalda zenci Reyhan‟ın yalanı sebebiyle bir kadın öldürülür. Zenci, Harun 

ReĢit‟in veziri olan Cafer‟in kölesidir. Cafer, kadının ölümünden kölesinin 

sorumlu olduğunu anlayınca onu hapse attırır. Sonra da Ģu Ģekilde düĢünür: 

“Eğer felaketler kölen yüzünden baĢına gelmiĢse, nasıl olur da kendini bu 

köleden kurtarmayı düĢünmezsin? Bilmez misin ki köleler hızla ürer, oysa 

ruhun tektir ve yerini dolduramazsın!” (BGM, 2012: 172). 

 

Masalda elma kilit bir nokta olarak görülmektedir. Masaldaki öldürülen 

kadının kocası, eĢi hasta olduğu için onunla birlikte olamaz. Ancak kadın 

iyileĢtiğinde adam, onunla birlikte olmak istemektedir. Kadın ise canının 



257 

elma çektiğini söyleyerek onu reddetmektedir. Adam eĢine elma bulana 

kadar onunla birlikte olmaz. Elmayı bulduğunda ise eĢi tekrar hastalanmıĢtır. 

Bu noktada elma ile cinsel birliktelik arasında bir iliĢki görülmektedir. Aynı 

Ģekilde elmanın zenci bir kölenin eline geçmesi, adamın eĢini suçlamasına ve 

sonuçta onu öldürmesine sebep olmaktadır. Masalda özellikle üç kırmızı 

elma nitelemesi önemlidir. Kırmızının arzuyu ifade ettiği ve adamın bu 

elmayı bulmak için harcadığı çaba göz önünde bulundurulacak olursa elma 

masalda kahraman için cinsel bir ödüldür. Ancak kadın, adamın gösterdiği 

bütün çabaya rağmen elmaları yememiĢtir. Estés, kırmızı rengin bir 

açıklamasını Ģu Ģekilde yapmaktadır:  

 

“Kırmızı feda edilmenin, öfkenin, cinayetin, eziyet edilip öldürülmenin 

rengidir. Ancak, kırmızı coĢkulu hayatın, dinamik duyguların, 

canlılığın, eros‟un ve arzunun da rengidir. PsiĢik rahatsızlık için güçlü 

bir ilaç olarak değerlendirilen bir renktir, iĢtah uyandıran bir renk.” 

(Estés, 2013: 119-120) 

 

Kahraman için elmanın iki sembolü olduğu görülmektedir. Masalın ilk 

kısmında hasta eĢ için iyileĢmenin, sağlığın sembolüdür elma. Ancak 

zencinin elinde görüldüğünde güvensizlik sembolüne dönüĢür. EĢini öldüren 

adam için elmanın, tanımadığı bir zencinin elinde bulunması gibi eĢi de 

zencinin elindedir. Elma bu noktada sadakatsizliğin, günahın sembolüdür. O 

yüzden olayın araĢtırılmasına gerek olmadan verilecek ceza ölümdür. Estés 



258 

elma ağacının doğurganlık metaforu olmasının yanında “yoğun bir Ģehvet 

içeren yaratıcı dürtüyü ve fikirlerin olgunlaĢmasını da ifade ettiğini” (Estés, 

2013: 445) söylemektedir. Onun, elma metaforuyla ilgili bir diğer düĢüncesi 

de bu masalın açıklanması için destek sağlar mahiyettedir. Estés, Ģöyle 

söylemektedir:  

 

“Elma ağacı ve bakire, kadın Benliğinin birbiriyle değiĢtirilebilir 

simgeleridir ve meyve o benliğe dair bilgilerimizin beslenmesi ve 

olgunlaĢmasını simgeler. Eğer kendi ruhumuzun yöntemleri konusunda 

bilgimiz hamsa, ondan beslenemeyiz, çünkü bu bilgi henüz olgun 

değildir. Elmalarda olduğu gibi, olgunlaĢma zaman ister ve kökler 

toprakta yollarını bulmalıdır ve en azından bir mevsim geçmelidir- kimi 

zaman birkaç mevsim geçmesi gerekir. Eğer bakire ruh duygusu 

sınanmadan kalırsa, hayatımızda daha fazla bir Ģey ortaya çıkmaz. Ama 

altdünyada kökler edinirsek olgunlaĢırız; ruhu, benliği ve psiĢeyi 

besleriz.” (Estés, 2008: 445) 

 

Mehmet Aça, Türk İnanış ve Düşünüş Sistemlerinde Meyve (2008) baĢlıklı 

makalesinde elmanın doğurganlık sembolü olmasının yanında ölümün de 

gözle görünür bir sembolü olduğunu söylemekte ve Ģöyle devam etmektedir:  

 

“Nitekim, aĢkın ve üremenin sembolü olan elmanın Türkiye‟de 

ölümün, özellikle de küçük çocukların ölümünün görünür nedeni olarak 

nitelendirilmesi, baĢlangıçtaki dünyaya iniĢin ve doğurganlığın nedeni 



259 

olan yasak meyve olgusunun tersine bir süreci baĢlatması olarak da 

nitelendirilebilir.” (Aça, 2008: 243) 

 

Cıbıroğlu ise “elma ağacının yetiĢtiği coğrafyalarda bu meyvenin güzelin, 

sevgilinin yanağı ile özdeĢ” (Cıbıroğlu, 1996: 370) olduğunu söylemekte ve 

Ģunları eklemektedir: 

  

“Destanlarda neslin devamını sağlar. Çocuğu olmayanlar yediklerinde 

çocukları olur. Sağlık verici, sihirli, gençleĢtiricidir. Adak ve niĢan 

törenlerinde bağlılığı simgeler. Bitki toplumlarının mitolojilerinde de 

bilgiyle, sağlıkla, cinsellik ve tek tanrılı dinlerde kötülük ve 

uğursuzluğun nesnesine dönüĢür.” (Cıbıroğlu, 1996: 370) 

 

Ġncelenen masalda elmanın bir kadının psiĢesindeki güçlü yanı ortaya koyan 

bir motif olarak ele alındığını görüyoruz, ancak bunun değeri psiĢe tarafından 

yeterince anlaĢılamamıĢtır. Diğer yandan elmayı çalan kiĢinin zenci Reyhan 

olduğunun bulunması kahramanın gölgesiyle yüzleĢmesinin bir temsilini 

sunmaktadır.  

 

Kadın bilinmezleri temsil ettiği müddetçe erkek psiĢesinin oyun 

malzemesidir. Oyuna kendini kaptıran erkek ise kadını bu oyunlarla beraber 

“kendine mal etmek ister” (Beauvoir, 1993: 219). Bu oyunun kurucusunun 

kadın olmasına erkek tarafından izin verilirken mutlaka onu bitiren ve 



260 

kazanan erkek olmalıdır. Ancak durum tersine dönerse ve kadın oyunun 

sürdürücüsü ve sonlandırıcısı olursa “diĢi artık yavrularını emziren varlık 

değil, erkeğini yiyen yaratık,… dölyatağını çırpınmalı karanlıkların 

doldurduğu bir uçurum olmuĢtur; dibinde, doymak bilmez bir iĢtahla iliğini 

kemiğini kurutan bir yılan yatmaktadır.” (Beauvoir, 1993: 220). Örneğin 

Şehzade Elmas‟ın Harika Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2881-2931) kadın ve 

erkek arasındaki oyun “Çam kozalağı ile servi kozalağı arasında nasıl bir 

iliĢki var?” Ģeklindeki soruya cevap aranması ile baĢlamaktadır. Bu soru 

kahramanın sevdiği kadın ile evlenmesi için cevaplanması için gerekli bir 

sınav niteliğindedir. ġehzade Elmas‟tan önce pek çok genç Mühre‟yle 

evlenmek istemelerine karĢın Mühre‟nin sorduğu bu soruya cevap 

veremediği için öldürülür. Masal sembolik açıdan bir değerlendirmeye tabi 

tutulduğu zaman ġehzade Elmas‟a soru soran kızın, ġehzade‟nin animası 

olduğunu; kızı bu soruyu sormaya teĢvik eden ecinninin ise yılanın bir türevi 

olarak hilebaz figürünü sembolize ettiğini söyleyebiliriz. Jung‟un, hilebaz ile 

gölge kavramları arasında bir paralellik kurduğu Dört Arketip (2012) isimli 

çalıĢmasında da bu değerlendirmeyi destekleyen Ģu sözlere yer verilmektedir:  

 

“Gölge tanım itibariyle olumsuz bir figür olsa da, farklı yapıdaki bir 

arka plana iĢaret eden olumlu yönler ve bağlantılar da sergiler bazen. 

Değersiz bir kabuk altında anlamlı içerikler gizliyordur sanki. 

Deneyimler tahminlerimizi doğrular niteliktedir: genellikle, gizlenen 

Ģey giderek gizemli figürlerden oluĢur. Çoğu zaman gölgenin hemen 



261 

ardında, muazzam bir büyü ve etki gücüne sahip olan anima 

bulunur….BireyselleĢmeye giden yolun baĢında kısmen de gülünç bir 

figür olarak durur ve kuĢku uyandıracak kadar basit olan sfenks 

bilmecesini sorar ya da tekinsiz „quaestio crocodilina‟ya yanıt 

verilmesini ister.” (Jung, 2012: 136)  

 

Çam ağacı yaz kıĢ yapraklarını dökmemesiyle bilinen bir ağaçtır. Bu 

özelliğinden dolayı ölümsüzlüğün bir sembolü olarak da görülmektedir. Servi 

ağacı ise yine yapraklarını dökmeyen ağaçlar grubunda yer almaktadır. Çam 

ağacına göre kozalağı daha küçüktür. Genellikle de mezarlıklarda 

görebileceğimiz ağaçlardır. Bu yüzden sedir ağacı ile ölüm düĢüncesi 

arasında bir paralellik kurmak mümkündür. Bu noktada sorunun ölüm ile 

yaĢam arasındaki farkı sorduğu düĢünülse de bu soruya farklı açılardan da 

yaklaĢmak mümkündür.  

 

Cıbıroğlu, Kadının Yazısız Tarihi (1996) isimli eserinde servi ağacının erkeği 

temsil ettiğini söylemekte ve sözlerine Ģu Ģekilde devam etmektedir: 

“Kanımca birçok kültürde kadın cinsel organının yaratıcı güçle, büyüyle 

iliĢkilendirilmesi karĢısında; erkeklik organının da büyülü kılınması ve 

değerli bir ağaç olan sedirle özdeĢleĢtirilmesi söz konusu” (Cıbıroğlu, 1996: 

72). Eliade ise Babil Simyası ve Kozmolojisi (2002) isimli eserinde bitkilerin 

genellikle biçimiyle ya da rengiyle cinselliği çağrıĢtırdığını, bu yüzden her 

bitki için „erkek‟ ve „kadın‟ terimlerinin kullanıldığını, servi ağacının ise 



262 

„erkek‟ olarak nitelendirilebileceğini söylemektedir (Eliade, 2002: 63). 

Böylece sorunun kadın ve erkek arasındaki iliĢkiyi sormasının da olası 

olduğu söylenebilir.  

 

Masalda çam kozalağı ile servi kozalağı arasındaki iliĢki Ģu Ģekilde 

anlatılmaktadır: Çam kozalağı, Vakak kentinin hükümdarı olan ġah Servi‟nin 

eĢidir. Evlendiklerinden kısa bir süre sonra ġah Servi eĢinin kendisini yedi 

ecinni ile aldattığını öğrenir. Bu yedi ecinninin bir kısmını öldürür 

kaçanlardan biri ise Mühre Sultan‟ın yatağının altına saklanır. Böylece çam 

kozalağının kadını servi kozalağının da kadını ifade etttiğini söylediğim 

yukarıdaki değerlendirme doğru görünmektedir.  

 

Kahramanın yolculuğu tamamlayabilmesi için bilinçdıĢının gizemli 

ülkesindeki sınavların üstesinden gelmesi gerekmektedir. Bu sınavlardan biri 

kahramanı öldürmeye çalıĢan insan yiyen dev figürüdür. Bu figür ölümün bir 

sembolü olup kahramanın ondan kaçıĢı oldukça karıĢıktır. Ġnsan yiyen devler 

genellikle merkez olarak görülen kahramanın yaĢadığı yerin dıĢında (orman 

ya da bilinmeyen bir baĢka adada) yaĢamaktadırlar. Kahramanın bu 

yaratıklardan kurtulması ancak onların hilelerini bilmesi ve bu hilelerin 

üstesinden gelmesi ile olanaklıdır. BGM‟de bu figürlere daha çok Sindbad‟ın 

maceralarında rastlamak mümkündür. Yeni maceralara atılmak konusundaki 

arzularını dizginleyemeyen Sindbad‟ın bu devler karĢısında oldukça dikkatli 



263 

ve akıllı (bunu bilinçli olarak kullanıyorum) olduğu görülmektedir. Masalda 

bu devlerin yaĢlı adam görüntüsünde olması, genellikle yardımsever özelliği 

ile karĢılaĢılan yaĢlı adam figürünün bir baĢka yansımasını sunmaktadır. 

Mehmet Ali Yolcu Türk Masallarında İnsan Eti Yeme, Totemizm, Ölüm ve 

Yeniden Doğma Simgeciliği Üzerine Bazı Düşünceler isimli bildirisinde 

masallarda insan eti yiyen kiĢilerin yaĢlı kiĢiler olmasının yalnızca Oedipal 

görüĢle açıklanamayacağını bunun yanı sıra “toplum içinde kendi 

kimliklerinin üzerinde baskıcı temayülleri olan yaĢlılara karĢı, bilinçdıĢı 

olma durumunda korku ve nefrete dayalı olarak hislerin açığa çıkmasının” 

(Yolcu, 2005) bir iĢareti olduğunu söylemektedir. Bu noktada insan eti yiyen 

yaĢlı adam figürünün erkek bakıĢ açısıyla desteklenen kolektif bakıĢ açısının 

bir olumsuzlaması olduğunu söylemek mümkündür. 

 

BGM‟de insan yiyen dev figürünün bir diğer yansımasını yamyam zenciler 

oluĢturmaktadır. Yamyam zenciler tıpkı dev örneğinde görüldüğü üzere 

çeĢitli hilelerle kahramanın içinde bulunduğu grubu yemek için 

hazırlamaktadırlar. Ancak Sindbad, arkadaĢlarının tersine bu masalda da 

aklıyla bu hilelerin üstesinden gelmektedir. Ġnsan eti yiyen zenci motifinin 

masal bütünlüğü içinde, hükümdar kardeĢlerin eĢlerinin kendilerini zenci 

kölelerle aldatmalarının bir yansıması olarak görmek mümkündür.  

 



264 

Sonuç olarak BGM‟de yer alan zenci, cin, dev ve maymun dörtlüsünü 

kahramanın gölgesinin sembolleri olduğu görülmüĢtür. Bir nevi “arzunun 

ketleyicileri” (Klein, 2012: 45-48) olan bu motifler kahramanın bilinçdıĢına 

bastırdığı korkularını ifade ederken, kahramana verilen tavsiye bunlarla 

yüzleĢmesi gerektiğidir.  

 

 

 

 

 



265 

 

3.2.2. Tanrıçayla KarĢılaĢma 

 

Yeraltı dünyasının çeĢitli güçleri ile mücadele ettikten sonra kahraman için 

tanrıçayla karĢılaĢma, bilinçdıĢının ayırdına varılmasının bir temsilini 

sunmaktadır. Campbell, psikolojik olarak tanrıça arketipini “zirvedeki ya da 

dünyanın en ucundaki, kozmosun orta noktasındaki, tapınağın sunak 

yerindeki ya da kalbin en derin noktasının karanlığındaki kriz” (Campbell, 

2010: 125) Ģeklinde ifade etmektedir. O halde her insanın bir tanrıça, onun 

daha önce yüzleĢemediği kaygıları, korkularını da “kalbin karanlığındaki 

kriz” olarak ele almak mümkündür. Böylece Campbell‟ın da belirttiği gibi bu 

arketip “zihnin arınmasını, dengelenmesini ve görünür dünyanın doğasına 

katılımı için bilinçli biçimde denetlenen eğitsel bir kullanımını” (Campbell, 

2010: 130) ifade etmektedir. 

  

Tanrıça arketipi, anne arketipinin bir türevi olan büyük anne imgesiyle 

ilintilidir. Tanrıça arketipinin ortaya çıkıĢı, psikanalitik olarak bilinç ile 

bilinçdıĢı birbirinden gittikçe ayrılmaya baĢlaması, sembolik olarak “ben” ile 

“öteki (anne)” ayrımının da baĢlamasının bir temsilidir. Klein‟ın bakıĢ 

açısıyla “peri annenin ortaya çıkıĢı kaygının azaldığının bir göstergesidir.” 

(Klein, 2012: 158). Böylece Ģu sonucu tekrar hatırlamakta yarar 

görülmektedir: Tıpkı kaygılı ya da korku dolu kahramanın mücadele etmek 



266 

zorunda olduğu ejderhalar nasıl bilinçdıĢının bir yansımasını sunuyorsa, 

kahramanın karĢısına çıkan tanrıça ya da Klein‟ın benzetmesiyle peri anne de 

bilinçdıĢının bir tasvirini sunmaktadır. Ancak birincisinde kahramanın 

bilinçdıĢının kaos hâlindeki durumu vurgulanırken ikincisinde kaygının, 

korkunun bir nebze yok olduğunun bilgisi sunulmaktadır.  

 

Bu süreçte kiĢi, bilinçdıĢının korku dolu ürünü olan anneye karĢı kendinin 

farkına varmaya baĢlamaktadır. Ötekine (bilinçdıĢındaki korkular, kaygılar 

ya da o zamana kadar farkında olunmayan bilinmeyene ait herĢey) ait “ince 

ayrımları öğrenmek”, “hayat ve ölüm üzerine daha fazla Ģey öğrenmek” 

tanrıçayla karĢılaĢmanın önemli getirileri olarak değerlendirilebilir. Estés bu 

bölümü Vahşi Cadı ile Yüzleşmek baĢlığı altında ele almaktadır. Bu bölümde 

yapılması gerekenleri ise Ģu Ģekilde sıralamaktadır: 

 

“Korkunç VahĢi Tanrıça‟nın yüzüne tereddüt etmeden 

katlanabilmek; yani öfkeli anne imagosuyla yüzleĢmek; vahĢi 

olanın esrarına, tuhaflığına, „ötekilik‟ine aĢina olmak. Onun bazı 

değerlerini hayatımıza taĢımak, böylece iyi manada bir parça 

tuhaflaĢmak. BaĢkalarındaki, sonra da bizzat kendimizdeki büyük 

güçle.” (Estés, 2013: 260) 

 

Frye, bu arketipin doğumun baĢlangıcı ile ölümün sonunu temsil eden 

“karın” ve “mezar” imgelemlerine sahip olan ve diĢi figürü temsil eden bir 



267 

yer tanrıçası ile temsil edildiğini (Frye, 2008: 228) söylemektedir. Tanrıça 

figürü, farklı sembollerle de sunulabilir: GümüĢ ağızlı balta (Estés, 2013: 

452), ay (Estés, 2013: 452), ağaç (Estés, 2013: 453), Toprak Ana (Jung, 

2012: 42), çan (Campbell, 2010: 196), Bakire Meryem Ana (Campbell, 2003: 

143), “ayna, bilgeliğin tahtı, kapı, sabah ve akĢam yıldızı ve Ģaha kalkmıĢ 

aslanlarla sarılmıĢ sütunu” (Eski Akdeniz Sanatlarında. Campbell, 2003: 144 

), “çocuk doğuruyor gibi otururken, bir bebeği göğsüne yaslamıĢ, göğüslerini 

kavramıĢken veya bir eliyle göğsünü kavramıĢ ötekiyle cinsel organına iĢaret 

ederken” görülen Venüs (Campbell, 2003: 144), çeĢitli meyve ve sebzeler 

(Neumann, 1974: 261), “doğurduğu yavrularını yiyen diĢi bir domuz” 

(Campbell, 2010: 132), inek (Campbell, 1995: 59) gibi pek çok sembol 

tanrıçanın sembolleri arasında yer almaktadır.  

 

Jung, Psikoterapi Pratiği (2015) isimli çalıĢmasının Arındırma isimli 

bölümünde “ben bilincini[n] bilinçdıĢından koparılması[nın]” ancak 

“hayaller, rüyalar, hezeyanlar ve belli dini vecit hallerinde ortaya” (Jung, 

2015e: 308) çıkabileceğini söylemektedir. Masalları da bu kategoride ele 

almak mümkündür. Çünkü Freud‟cu bakıĢ açısıyla belirttiği kadarıyla 

“üstben benin bir parçasıdır ve sözel ifadeler (kavramlar, çıkarımlar) yoluyla 

bilinç tarafından ulaĢılabilir” (Freud, 1999: 91) hale gelmektedir. Bu noktada 

BGM‟nin anlatım süreci içinde masalların ġehriyar için bir nevi katarsis 

(arındırma) görevi yaptığı ortadadır. Canayakın Zina Çocuğunun Karmaşık 



268 

Öyküsü‟nden (BGM, 2012: 2527) sonra ġehriyar için tümgüçlülüğü ifade 

eden “kadının sadakatsiz” olduğuna dair yargının bölünmeye baĢladığı 

görülmektedir. ġehrazat‟ın sekiz yüz otuzuncu gece tamamladığı bu 

masaldan sonra ġehriyar bir anomi içinde kalmıĢtır. Bir taraftan Sultan 

Mahmut‟un babasının çocuğu olmamasından dolayı annesinin aĢçı ile olan 

iliĢkisini “harika bir maksat uğruna” Ģeklinde yorumlarken diğer taraftan da 

eski eĢini hatırlayarak onun hakkındaki olumsuz düĢüncelerini 

sürdürmektedir. ġehrazat‟ın ise kafalarını kestirdiği kadınlara benzemediğini 

söylemektedir. Böylece ġehrazat‟ın masalların baĢından beri üzerinde 

durduğu kadınların sadık olabileceğine dair fikrinin ġehriyar için de kabul 

edilebilir olduğunun bilgisi bu masaldan sonra sunulmaktadır. ġehriyar bu 

masalın sonrasında Ģu değerlendirmelerde bulunmaktadır:  

 

“Ey ġehrazad, hiç Ģüphen olmasın! Kesinlikle, yarın bize, baĢlamak 

zahmetine katlanacağın bu öykünün devamını anlatabilirsin! Doğrusu 

ben de, eski sultan zina çocuğunun baĢına ne geldiğini merak 

ediyorum! Allah böylesi iğrenç kadınların belasını versin! Bununla 

birlikte burada zina çocuğunun annesi olan sultan karısının aĢçıyla 

içinden gelen bir isteği doyurmak için değil, ancak harika bir maksat 

uğruna zina iĢlemiĢ olduğunu itiraf etmeliyim. Tanrı onun üstüne 

merhametini yaysın! Ama Zenci Mesud ile yapacağını yapan o köpeğin 

kızı, lanetli ve utanmaz kadına gelince, o Allah belasını veresicenin 

ardıllarıma tahtı sağlamak için değildi. Sana gelince ġehrazad, senin 



269 

gitgide kafalarını kestirdiğim bütün o yüzsüz kadınlara benzemediğine 

inanmaya baĢlıyorum!” (BGM, 2012: 2527) 

 

Kadının sadakatsizliğinin kabul edilebileceği tek durum, kadının erkeğin 

arzularının önünde bir ket oluĢturmamasıdır. Böyle bir durumda kadın 

sadakatsizliği kendi isteğiyle gerçekleĢtirmez. O, kendi arzularının 

yönlendirmesi ile değil erkeğin toplum içinde kırılan gururunu tamir etmek 

üzere baĢkasıyla birlikte olmaktadır.  

 

Tanrıça figürü, kahramanı erkek olan masallarda çeĢitli Ģekillerde ortaya 

çıkabilmektedir. O, hem yaratılıĢın hem de ölümün bir arketipidir. Yeraltında 

yaĢayan ve üstü insan, altı yılan olan kadın tanrıça figürü bunun en bilindik 

örnekleri arasında yer almaktadır. Campbell, “Yılanın, ĢaĢılası biçimde 

derisini değiĢtirme yeteneği ve böylelikle gençliğini yenilemesi, ona tüm 

dünyada yeniden dünyaya gelme gizinin ustası niteliğini kazandırmıĢtır.” 

(Campbell, 1992: 13) diyerek yılan ile tanrıça motifi arasındaki paralelliğe 

dikkat çekmektedir. BGM‟de tanrıça arketipinin en dikkate değer 

örneklerinden birini Yeraltı Sultanı Yemliha‟nın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 

1318-1338) görmek mümkündür. Masalda Danyal adlı bir bilge vardır. EĢi 

hamiledir. Doğumdan önce öleceğini anlar. Oğluna bütün tecrübelerini 

aktarmak için bir kâğıda bütün bildiklerini yazar. Bunu oğluna vermesi için 

eĢine bırakır. Oğlu Hasip ise tembel mizaçlı biridir. Annesi onu evlendirir ve 



270 

para kazanması için ormandan ağaç kesip satan oduncuların yanına verir. Bir 

gün Hasip dağdan odun toplarken yağmur yağar. Oduncular bir mağaraya 

sığınırlar. O sırada Hasip bir kapı bulur. Bu kapı yer altına açılmaktadır. Bu 

yeraltı mağarasında içleri ballarla dolu küpler bulurlar. Ancak bir süre sonra 

diğer oduncular Hasip‟i orada bırakıp Ģehre dönerler. ġehre döndüklerinde 

Hasip‟in annesine oğlunu bir kurdun yediğini söylerler. Kendileri ise küpleri 

satıp zengin olurlar ve her biri bir dükkân açar. Hasip ise mağarada 

ilerleyince dıĢarıya açılan bir kapı görür. Kapıyı açar, kendini bir gölün 

kıyısında bulur. Gölün kıyısında değerli bir taht vardır. Oraya oturduğunda 

yılan kadınlar gelir. Yılan kadınların kraliçesi Yemliha‟dır. Ona hikâyesini 

anlatır. Bu hikâyeden sonra Yemliha, Hasip‟e kendisinin yerini kimseye 

söylemeyeceğine ve bundan sonra hamama gitmeyeceğine yemin etmesini 

ister. Hasip evine döner. Bir dükkân açar. Ancak bir gün yöresindeki kiĢiler 

tarafından hamama sokulup yıkanır. Bu sırada kralın veziri de orada bulunur. 

Hasip‟i zorla kralın yanına götürüp Yemliha‟nın yerini sorarlar. Yemliha‟yı 

gördüğünü de hamama girdiğinde karnının kararmasından anlarlar. Bu sırada 

Ģah cüzzama tutulur ve bu derdin tek çaresi yılan sütüdür. Hasib Yemliha‟nın 

yanına gider. Durumdan önceden haberi olan Yemliha ona iki ĢiĢe süt verir. 

Bunlardan biri Ģahı iyileĢtirmesi, diğeri vezirin öldürülmesi içindir. ġah bunu 

içince sağlık bulur, vezir ise ölür. Hasib onun yerine vezir olur. Bir gün 

Hasib‟in eline babasının kendisi için bıraktığı kâğıt geçer. Orada bütün 

bilgilerin boĢ olduğu yazılıdır.  



271 

 

Masalda yeraltı tanrıçası olarak yılanın seçilmesi oldukça uygun bir motiftir. 

Bunların dıĢında yılan dönüĢen, değiĢen bir hayvandır. Mitolojide yılanın, 

aydan geldiği, yani sonsuz olduğu, yeraltında yaĢadığı, ölülerin ruhlarını 

canlandırdığı için tüm sırları bildiği, bilgeliğin kaynağı olduğu ve geleceği 

gördüğü düĢünülmektedir. “Genellikle Ģifa, bilgelik, gençlik, sonsuzluk 

sembolü” (Khodarahımı, 2010: 165-171) olarak da bilinmektedir. Yukarıdaki 

masaldan da hareket ederek burada yılanı Ģifa ve bilgelik veren annenin bir 

yansıması olarak okumak mümkündür.  

 

Erginleme yolculuğundaki kahramanın bilinçdıĢının bilinç seviyesine 

yükseldiği mekânlardan biri de hamamlardır. Bu mekân kahramanın bedensel 

bütün hazlardan kurtulmasının bir temsilini sunmaktadır. Kahramanın 

bedensel hazlardan arınmadıkça kutsanması mümkün değildir. Bu noktada 

masalda hamam ile yılan kadın motifinin birbirini tamamlayan unsurlar 

olduğu görülmektedir. Yılanın beden değiĢtirmesi gibi kahraman da hamama 

girerek ruhsal bir değiĢim yaĢamaktadır.  

 

Yeraltı tanrıçasının bir yandan hayat verme diğer yandan hayatı sonlandırma 

gücü vardır. Bu güç annenin “iyi” ve “kötü”yü birleĢtirme özelliğinin bir 

simgesidir. Campbell, bu özelliklerin “ruhu çocukluğa has, uygunsuz 

duyarlık ve takıntılardan arındırdığını ve varlığın doğasının yasa ve imgesi 



272 

olarak varolan esrarlı varlığa” (Campbell, 2010: 132) açtığını söylemektedir. 

Masalda Hasip, Yemliha‟nın sırrını saklamak ile hayatta kalma arasında 

kalmıĢtır. Hükümdarın cüzzama yakalanmasından sonra vezir Hasip‟e Ģöyle 

söylemektedir: 

 

 “Ey Danyal‟ın oğlu, biz senden hükümdarımız Gerezdan‟ın sağlığını 

kazanması için yardım bekliyoruz. Bugüne kadar bir cüzzamlı olarak 

çaresiz kalmıĢ olduğundan yüzünü ve bedenini örterek yaĢadı. Onu 

iyileĢtirirsin diye seni düĢündük; çünkü sen bilgin Danyal‟ın oğlusun!” 

(BGM, 2012: 1359) 

 

Hasip‟in babasının bildiği hiçbir bilgiden haberi olmadığı üzerine ısrarına 

rağmen vezir ona Ģöyle demektedir:  

 

“Haydi, genç adam, daha fazla inkârın yararı yok. Biz hepimiz 

biliyoruz ki, hükümdarın iyileĢmesi senin ellerindedir… Evet, hiç 

kuĢku yok, bu iyileĢmeyi baĢarabilirsin; çünkü sen Yeraltı hükümdarı 

Kraliçe Yemliha‟yı tanıyorsun; onun bakire bedeninin sütü aç karnına 

yutulur ya da merhem gibi kullanılırsa, en iyileĢmez hastalığı bile iyi 

eder.” (BGM, 2012: 1360)  

 

Hasip‟in Yemliha‟yı tanıdığının iĢareti, bir baĢka ifade ile erginlediğinin 

iĢareti karnındaki karanlıktır. Masalda bu karanlığın ortaya çıkıĢı tanrıçanın 

sırrını zorla da olsa açığa vurması ile gerçekleĢmektedir. Estés “[s]ır 



273 

arketipinde, „kiĢinin‟ pĢisesinin bir parçasını sanki bir büyü, siyah bir ağ gibi 

sarar ve „kiĢi‟, sırrın asla açığa vurulmaması gerektiğine inanmaya 

özendirilir” (Estés, 2013: 421) demektedir. Bu noktada Hasip de Yemliha‟nın 

yerini bildiğini sır olarak saklamak zorunda kalırken kendi bilinçdıĢının 

yolculuğundan sapmaktadır. BilinçdıĢından dönüĢü engellenmektedir. Ancak 

bu masalda Hasip‟in sahip olduğu sır bilinçdıĢındaki rahatsızlık veren bir 

kavram olmaktan çok kendisine iyiliği dokunan bir varlığa karĢı vefa 

borcudur.  

 

Masalda yılan iyileri cezalandıran, kötülere ise ceza veren bir niteliğe 

sahiptir. Hasip‟in ona verdiği sırrı saklamaya çalıĢmasını ödüllendirerek ona 

yaĢama hakkı vermesine rağmen, sırrı hilekâr bir Ģekilde açığa çıkarmaya 

çalıĢan vezir ise cezalandırılmaktadır. Estés, benliğin “yaratıkların doğasını 

anlayan vahĢi Tanrı” (Estés, 2013: 421) olduğunu söylemekte ve Ģöyle 

devam etmektedir: 

 

 “Çoğu zaman „doğru davranma‟mız zordur, özellikle de sezgi dâhil 

tüm temel içgüdüler koparıldığında. O yüzden bir olgu gerçekleĢmeden 

önce sonucu hakkında spekülasyonlar yapmak, her Ģey olup bittikten 

sonra yapmaktan daha zordur. VahĢi ruhun, bunu hesaba katan derin 

merhamet sahibi bir tarafı vardır.” (Estés, 2013: 421)  

 



274 

“Yaratıkların doğasını anlayan VahĢi Tanrı[ça]” olarak görülebilecek olan 

Yemliha, Hasip‟e merhametli ve cezalandırıcı yönünü Ģu sözlerle ortaya 

koymaktadır:  

 

“Bunu biliyorum. Bundan dolayı da seni cezalandırmak istemiyorum. 

Seni buraya getirttiler ve hükümdarın iyileĢmesi için beni konutumdan 

çıkmak zorunda bıraktılar. Sen de gelip bunun için benden süt 

istiyorsun. Ben de sana, konuk olarak yanımda geçirdiğin günlerin anısı 

uğruna ve de beni dikkatle dinlemiĢ olmandan dolayı, benden istediğini 

vermek istiyorum. ĠĢte sütümden iki ĢiĢe dolusu! Kralı iyileĢmesini 

sağlamak için bunun nasıl kullanılacağını sana tanımlamam gerek!... 

Kızıl bir çizgiyle iĢaretlenmiĢ olan bu ĢiĢelerden biri hükümdarın 

iyileĢmesine yarayacaktır. Ama öteki, seni sopalatan vezire aittir. 

Gerçekten vezir hükümdarın iyileĢtiğini görünce, hastalıklardan 

korunmak için kendisi de öteki ĢiĢeyi içmek isteyecektir. Sen de ona 

içmesi için bu ikinci ĢiĢeyi ver!” (BGM, 2012: 1361- 1362) 

   

Kalbin en derin bölgesindeki kriz, kahramanın bir yolculuğa çıkma fikrinin 

oluĢma sebebidir. Kahramanın bu krizle doğrudan yüzleĢmesi ise Klein‟ın 

kuramında “iyi nesnenin” ortaya çıkıĢı, Campbell sistematiğinde tanrıçayla 

karĢılaĢma olarak ifade edilmektedir. Jung‟a göre ise bu kısım kahramanın 

kendini Merkür‟ün Ġsa‟yla benzeĢen diyalektiği önünde bulmasıdır. Bu 

noktada bilinçdıĢının Merkür‟ü, ona tahammül edenlere Ġsa ile sembolize 

edilen kendiliğin ödülünü vermeye hazırdır. Ancak Merkür‟ü doğru 



275 

anlamayanlar için bu süreç libidonun donma tehlikesini beraberinde 

getirmekte ve yolculuğa ket vurmaktadır. Bu düzeyde yansıtmaların sahte 

olduğunun bilgisine eren kahraman için gerçekleri kabul etmek zor olabilir. 

Ancak tanrıçanın yüzüne doğrudan bakan, ondan kaçmayan, onun 

kurallarına sabreden kahramana verilecek ödül kendiliğin sihirli ve büyüsel 

gücüdür. Çerçeve hikâyede problemin temelini oluĢturan kadına ve onun 

anlattıklarına uykusuna rağmen tahammül eden ġehriyar bunu baĢarmıĢtır. 

Yeraltı Sultanı Yemliha‟nın Öyküsü‟nde ise hem Yemliha‟nın sırrını 

saklamasıyla hem de korkmadan onun meclisinde anlattığı öyküyü 

dinlemesiyle Hasip bu baĢarıyı elde etmiĢtir.  

 

AĢkın aranıldığı yolculuklarda, “Tanrıçayla (her kadında yeniden bedenlenir) 

karĢılaĢma, kahramanın sonsuzluğun örtüsü olarak kutlanan yaĢamın kendisi 

olan aĢk ödülünü (cömertlik) kazanmak için vereceği son sınavdır” 

(Campbell, 2010: 136). Tanrıçanın ölüm ve hayattan oluĢan ikili doğasının 

“karĢıtlıklar olarak değil, bir madalyonun iki yüzü gibi” (Estés, 2013: 154) 

görülmesi yolculuğun baĢarıya ulaĢması için yegane Ģartlardan biridir. Bu 

noktada kahraman, Ģeytanın da kendi iĢine yarayan bir özelliğinin 

bulunduğunu anlayacaktır. Problemin anima kaynaklı olanlarında ise durum 

kadının yalnızca aleyhine değil lehine de iĢlemelidir. Hayvan damat/gelin 

masallarında iĢlenen konu yaklaĢık olarak budur. Bu masalların sonunda 

anlaĢılır ki çirkin olan güzelleĢecek, engelli olan normale dönecektir. Bu 



276 

durum aslında masal dünyasında sıklıkla karĢılaĢılan engelli, kusurlu 

görünüĢe sahip olanlara karĢı hoĢgörülü olmak iyilikle ödüllendirilirken; bu 

kiĢilere karĢı takınılan olumsuz durumlar genellikle cezalandırılır prensibinin 

de bir ifadesidir. Shamy, Jane Garry ile birlikte hazırladığı Archetypes and 

Motifs in Folklore and Literature: A Handbook (2005) isimli kitabında 

“çeĢitli yerel renklere ve varyasyonlarına rağmen, hayvan gelin masallarının 

ĢaĢırtıcı bir benzerlik gösterdiğini” söylemektedir (El-Shamy, Garry; 2005: 

94). Sözkonusu çalıĢmada bu hayvan gelinlerin genellikle küçük bir hayvan 

gelin olarak ortaya çıktığını ve masal içinde korku ve tehdidin bir göstergesi 

olduğuna değinilmektedir (El-Shamy, Garry; 2005: 94). Ayrıca yazar, 

kadının sadakatsiz olduğunu ya da bir kadın tarafından terk edileceğini 

düĢünen erkeğin fantazilerinin bir yansımasını oluĢturan hayvan gelin 

masallarında verilmek istenen temel mesajın, kadınların doğasının tıpkı 

hayvanlar gibi kontrol altına alınması gerektiği (El-Shamy, Garry; 2005: 94) 

olduğunu söylemektedir. Boria Sax ise The Serpent and the Swan: The 

Animal Bride in Folklore and Literature (1998) isimli çalıĢmasında hayvan 

gelin masallarında gelinin küçük bir hayvan (yılan, kuĢ, kurbağa ya da 

kaplumbağa gibi) olarak temsil edilmelerinin tersine hayvan damat 

masallarında damadın büyük bir hayvan ile gösterildiğini söylemektedir 

(Sax, 1998: 79). Şahın Oğlu İle Koca Kaplumbağa (BGM, 2012: 2792-

2802), Şah Kızı İle Tekenin Öyküsü (BGM, 2012: 2781-2792) bu türden 

sevgilinin yer ettiği masallardır. Bu masalların baĢlangıcında doğrudan 



277 

ailenin özellikle babanın etkisiyle erkek/kadın kahraman evlenmeye karar 

verir. Evleneceği kiĢiyi seçmek üzere bir nesneyi adayların üzerine atar. 

Kahraman nesnenin üzerine düĢeceği kiĢiyi eĢ olarak kabul edecektir. Ancak 

masalda ġehrazat‟ın sıklıkla tekrarladığı leitmotiflerden biri olan “Allah her 

Ģeye kadirdir, herkesin kaderi boynunda asılıdır” sözünün bir tecellisi olarak 

kızın attığı mendil tekenin baĢına ya da oğlanın attığı ok kaplumbağanın tek 

baĢına yaĢadığı evinin çatısına düĢer. Bu durum kahraman kızın ya da 

erkeğin ailesi tarafından kabul edilemezdir. Bu yüzden ritüelin tekrarlanması 

gerekir. Ancak yine kaderin bir cilvesi olarak ok, aynı evin çatısına; mendil 

ise aynı kiĢinin kafasına düĢer. Bu kadar rastlantının olamayacağını düĢünen 

kahraman bunu tek bir kelime ile açıklar: Kader. Ailesinin, ki özellikle 

babasının, karĢı çıkıĢlarına rağmen Ģahın kızı tekeyi, Ģahın oğlu ise 

kaplumbağayı eĢi olarak kabul eder. Kahraman burada kaderin bir sınavına 

tabii tutulur ve bu sınavdan da geçer. Örneğin evlenmesini engellemeye 

çalıĢan ailesine ġah‟ın oğlu Ģöyle der: “Dua ve barıĢ üzerine olası 

Peygamber‟in erdemleri üzerine yemin ederim ki, benim bekarlık zamanım 

geçmiĢtir ve koca kaplumbağa talih tarafından alnıma yazıldığına göre, ben 

onunla evlenmeye razıyım!” (BGM, 2012: 2794). Ya da yine kendisine “Yo, 

vallahi! Onun, iğrenç bir tekenin karısı olduğunu göreceğime, sarayda 

yaĢlandığını görmeyi yeğlerim!” (BGM, 2012: 2782) diyen babasına ġahın 

kızı Ģöyle söylemektedir: 

 



278 

 “Madem ki benim bahtım budur, niye onun yerine gelmesini 

istemiyorsun babacığım? Niye benimle bahtım arasına giriyorsun? 

Bilmez misin ki, her yaratık bahtını boynuna asılmıĢ olarak taĢır? Eğer 

benim bahtım da bu tekeye bağlıysa, neden onun eĢi olmamı 

engelliyorsun?” (BGM, 2012: 2782) 

 

Bu masalların okuyucuya sunmak istediği izotopi dıĢ görünüĢe aldanmamak 

gerektiğidir. ġehrazat da ġehriyar‟a bu masallar aracılığıyla sevginin yeni bir 

tanımını yapmıĢ görünüyor: AĢk, sevgi Ģartlı ve “çünkü” bağlaçlı olamaz. 

“Seni seviyorum çünkü güzelsin” ya da “güzelsen, seni severim” cümleleri 

gerçek aĢkta olmaz. AĢk ya da sevgi her Ģeye, masallarda geçen ifadesiyle 

Ģah babaya rağmen yaĢanmaktadır.  

 

Yeraltına inen ve tanrıçayla karĢılaĢacak kiĢi erkekse zaten seçilmiĢ biridir. 

Tanrıça onu doğduğu günden beri tanıyordur ve her zaman yanındadır. 

Sultan Nurü‟n Nehar İle Güzel Ecinniye Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2434) 

kardeĢleriyle girdiği yarıĢmayı kaybeden Hüseyin, okunu aramak üzere bir 

mağaraya girer. Burada ecinnilerin sultanı Nurü‟n Nehar ile karĢılaĢır. 

Nurü‟n Nehar kendisini Ģu Ģekilde tanıtmaktadır: 

 

“Ey büyüleyici Emir Hüseyin, ĢaĢkınlığın, seni doğduğundan beri 

tanıdığımı ve beĢiğinin üzerine eğilerek sana gülümsemiĢ 

bulunduğumu öğrenince geçecektir. Gerçekte ben, bir ecinni 



279 

sultanıyım. Ve bahtım senin üzerine yazılmıĢtır. Ve senin Semerkant‟ta 

satın aldığın o harika elmayı satıĢa sunan, kardeĢin Ali‟nin 

BiĢangar‟dan edindiği seccadeyi de, kardeĢin Hasan‟ın ġiraz‟da 

bulduğu fildiĢi boruyu da sağlayan benim! Bütün bunlar, seni 

ilgilendiren herĢeyden haberli bulunduğumu sana anlatmak için kafi 

olmalıdır. Ben, bahtım seninkine bağlı olduğuna göre, senin, yeğenin 

Nurü‟n Nehar‟ın kocası olmaktan da daha büyük bir mutluluğa layık 

olduğunu düĢündüm. ĠĢte bundan dolayı senin okunu gözden kaybettim 

ve buraya kadar ulaĢtırdım; böylece onu aramak için buralara kadar 

gelmeni istedim. Ve artık senin de Ģimdi ellerinin arasından mutluluğu 

kaçırmaman gerekir!” (BGM, 2012: 2454)  

 

Hüseyin, yeraltı sultanının kendisine olan teveccühünden hem memnun hem 

ĢaĢkındır. Bu ĢaĢkınlığını Ģu sözlerle ifade etmektedir: 

 

 “Ey ecinniler ecesi, ey güzellik sultanı, ey yüce varlık! Senin 

arzularına esir olmak, layık olmadığım bir nimet olarak kavuĢmuĢ 

bulunduğum sanki benim gibi bir ademoğlunu hayran kılmak için 

yaratılmıĢ üstünlüklerine zincirlenmiĢ bulunmak ne büyük mutluluktur! 

Ah! Nasıl oluyor da, senin gibi bir ecinni kızı, bakıĢlarını aĢağı bir 

ademoğluna fırlatabilir ve onu hava ülkelerini ve yeraltı diyarlarını 

yöneten göze görünmez hükümdarlara yeğ tutar? Ama belki de, ey 

sultan anan babanla dargınsın ve onlara darılarak, baban ecinniler 

Ģahının ve annen ecinniler sultanının ve de tüm öteki yakınlarının rızası 

olmaksızın beni kabul ettiğin bu sarayda oturmaktasın! Ve belki de, bu 



280 

durumda, ben senin için bir tedirginlik, bir sıkıntı ve bir usanç kaynağı 

olmaktayım!” (BGM, 2012: 2454) 

 

Nürun Nehar ise Ģöyle cevap vermektedir Hüseyin‟e:  

 

“Bil ki, ey ġehzade Hüseyin, bil ki ben, kendi kendimin efendisiyim ve 

yaptıklarıma hiçbir ecinninin karıĢmasına asla izin ve kimseye hesap 

vermeden her zaman keyfimce hareket ederim. Dolayısıyla bu konuda 

için rahat olsun; baĢımıza da mutlu olmaktan baĢka bir Ģey gelmez!” 

(BGM, 2012: 2454) 

 

Tanrıça ile evlilik kahramanın kalbinin ortasındaki krizi çözmesi demektir. 

Bu da kahramanın kendisi için bir sorun teĢkil eden problemin ve 

çözümünün farkına varması anlamına gelmektedir. Campbell da tanrıçayla 

evlenmenin psikolojik olarak “ruhun temizlenmesi hem de eylemle (mucize 

yönü) doğanın verimliliği ve yenilenmesi için) eski durumun değiĢmemesini ve 

yeniden inĢası” (Campbell, 1992: 53) anlamına geldiğini söylemektedir. 

 

Sonuç olarak, Campbell‟ın “Tanrıçayla KarĢılaĢma” baĢlığı psikanalitik olarak 

kahramanın bilinç ve bilinçdıĢı ayırdımını yapmasıyla ilintilidir. Bu bölümde 

kahraman artık bilinçdıĢı korku ya da kaygılarıyla tanıĢmıĢ ve onların bilincine 

ermiĢtir. ġehriyar‟ın baĢlangıçta bütün kadınları sadakatsiz olarak nitelemesinin 

tersine onların sadakatli olabileceklerini fark etmeye baĢlaması, dahası ġehrazat‟ı 

bu sınıflandırmada “peri annenin” bir örneği olarak görmesi çerçeve bir masalda bu 



281 

baĢlığın bir örneğini sunmaktadır. 



282 

 

3.2.3. BaĢtan Çıkarıcı Olarak Kadın 

 (Hilebaz Anima ya da Femme Fatale) 

 

Jung psikolojisinde kadın bilinmezi erkek ise onu bilmeye gelen kiĢiyi temsil 

etmektedir. Böyle bir durumda erkek bu bilinmeyenden hem korkmakta hem 

de onu tanımak istemektedir. Erkek için kadın doğuran, besleyen, koruyan 

özellikleriyle hem dikkat çeken hem de korkulması gereken bir varlıktır. 

Erkeğin zihnindeki bu kadın imajına Jung anima adını vermektedir. Anima, 

erginleĢme sürecinde bilincin geliĢmesi ve olgunlaĢmasında çok önemli bir 

unsurdur. BilinçdıĢının bilinç seviyesine çıkarılmasında animanın oldukça 

önemli bir rolü vardır. Bu arketip ancak baĢka insanlarda deneyimlendiğinde 

günyüzüne çıkmaktadır. Zira arketiplerin salt kendi baĢına olumsuz nitelikleri 

yoktur. Bu noktada animanın iki kutuplu bir özelliği olduğuna dikkat çekmek 

gerekmektedir. Bir taraftan “saf, iyi ve soylu tanrıçalara benzer kiĢiliği” diğer 

yandan “baĢtan çıkarıcı ve cadı nitelikleri olmak üzere kadınların aydınlık ve 

karanlık yönlerini temsil eder” (Kayaokay, 2014: 345). Anima ile uyum 

sağlayan bir kahraman onunla yapıcı bir iliĢki kurmaktadır. Gerekli uyumu 

sağlayamayan kahraman için anima tehlikeli bir varlıktır. Psikanalitik olarak 

uyumun sağlanıp sağlanamaması animanın bilinç ve bilinçdıĢı arasında 

uzlaĢtırıcı bir rol oynayıp oynamaması ile ilgilidir. Korucu‟nun belirttiğine 

göre “bilinç ve bilinçdıĢı arasında uzlaĢtırıcı bir rol oynayan anima ve 



283 

animus, rüyalarda ve hayallerde belirdiklerinde bilinçdıĢında kalmıĢ herhangi 

bir gerçeğin farkına varılmasında etkin rol oynarlar.” (Korucu, 2006: 62). 

Masallarda olumsuz anima, Jung‟cu bakıĢ açısıyla denizcileri çıkarttıkları 

sesle kayalıklara çekip batırmaya neden olabilecek sirenler, Flying Dutchman 

olarak bilinen gemileri yoldan çıkaran yüzler, femme fatale kadınlar, 

denizaltındaki su perileri, denizkızları, su tanrıçası gibi figürlerlerle (Korucu, 

2006: 60) ortaya çıkabilmektedir  

 

Olumsuz animanın bir örneğini oluĢturan femme fatalenin, BGM‟den yola 

çıkarak, güzelliklerinin farkında olan, dillerinin sözgenliği yalnızca bir erkeği 

baĢtan çıkarabilmek için kullanan, dahası cinsel yönden tatminsiz ve erkeğe 

sadakatsiz olarak tanımlanabilecek Fransızca kökenli bir kelime olduğunu 

söylemek mümkündür. Demirci‟nin belirttiğine göre femme fatalenin iĢleyiĢi 

“Reich‟ta dönüĢümceli histerik, Klein ve Freud‟da ise penis hasetli kadın 

karakterine karĢılık gelir.” (Demirci, 2006: 163). Freud, erkeğin kadına karĢı 

duyduğu korkunun onun “önemsediği cinsel organının kadın bedeninin bir 

parçası olmadığını öğrenmesiyle” (Freud, 2015: 145-170) baĢladığını 

söylemektedir. Bu noktada BGM‟de erkek kahramanların baĢlıca görevi bu 

penis düĢmanlığı yapan kadınlara karĢı kendini, Freud‟cu bir ifadeyle 

penisini korumaktır.  

 



284 

BGM‟de femme fatale kadın tipinin nitelikleri oldukça aciz bir durumda 

bulunmasına rağmen ilk olarak hükümdarın çıktığı bir yolculukta karĢılaĢtığı 

bir kadının ağzından verilmektedir. Bu sözler, erkek bakıĢ açısıyla sunulan 

bir senaryonun gerekli parçalarıdır. Kadının konuĢma içeriği olaydaki güçlü-

zayıf, zalim-mazlum dengesini bozarak erkekleri haksızlığa uğrayan 

kadınları ise oldukça dikbaĢlı, gururlu, ahlaksız ve arzularına fazlasıyla 

düĢkün olarak nitelendirmektedir. Kadının sadakatsiz olduğunu ispatlama 

amacını taĢıyan ve ilk kez bir kadın kahramanın ağzından bu sözlerin 

döküldüğü Hükümdar Şehriyar ile Kardeşi Hükümdar Şahzaman‟ın 

Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 19-25) ġehriyar ile ġahzaman kendilerinden daha 

kötü durumda birini aramak için yolculuğa çıkarlar. Denizden çıkan bir ifrit 

görürler. Ġfritin düğün günü kaçırdığı, bir sandığa kilitlediği, üstüne yedi kat 

zincir vurup bir de dalgaların çarpıĢıp vuruĢtuğu kudurgan bir denizin dibine 

koyduğu bir kadın vardır. Kadın hükümdar kardeĢlerle birlikte olduktan 

sonra Ģöyle söylemektedir: 

 

“Ġfrit, biz kadınlar bir Ģeyi isteyince, hiçbir Ģeyin bizi 

engelleyemeyeceğini bilmiyordu. Zaten Ģair ne demiĢ: Dostum 

kadınlara inanma! Vaatlerine gül geç! Çünkü onların iyi ya da kötü 

halleri ferçlerinin heveslerine bağlıdır. Güya aĢktan söz ederler; oysa 

hainlik onları sarıp giysilerinin titreĢiminde Ģekillenir. Yusuf‟un 

dediklerini saygıyla anımsa; Adem‟i cennetten kovdurmak için iblisin 

kadını kullandığını unutma! Kendine de güvenme! Bir iĢe yaramaz! 



285 

Çünkü yarın bağlandığın kiĢide saf aĢkın yerini çılgın bir tutku 

alacaktır. Hele hiç Ģöyle deme: AĢka düĢersem, âĢıkların çılgınlığına 

kapılmayacağım! Sakın bunu söyleme! Çünkü gerçekte kadınların 

ayartısından yakasını sıyırmıĢ bir erkek, olmayacak bir Ģeydir.” (BGM, 

2012: 23-24) 

 

EĢini zenci köleleriyle iliĢkiye girerken gören ġehriyar için kadın, arzularının 

esiri olmuĢ bir canlıdır ve onu bu arzularından kurtarabilmek mümkün 

değildir. Halbuki olaya bir de Ģu açıdan bakılabilir: Masalda femme fatale 

örneği olarak kabul edebileceğimiz bu kadın, düğün gecesi kaçırılmıĢtır. 

Evlilik bir arzunun neticelendirilmesi eylemidir. Ancak “düğün gecesi 

kaçırılmıĢ” ifadesi arzunun son noktada gerçekleĢmediğini göstermektedir. 

Diğer bir ifade ile masalın bu sahnesinde arzularına ulaĢamaması noktasında 

bu kadının da hadım edildiği ortadadır. Fakat, ġehriyar bunu fark edemez. Bu 

fark edilmeyiĢin sebebini Jung kahramanın kendi iç evinin kirliliği olarak 

nitelendirmekte ve Ģöyle devam etmektedir: 

 

 “Bir taraftaki ıĢık bolluğu sanki diğer yanda kapkara bir karanlığı 

doğurmuĢtu. Kara maddenin alıĢılmadık büyük yayılımının günahsız 

varlığı neredeyse imkansız hale getirdiği de görülebilir. Böyle bir 

varlığa duyulan sevgi dolu inanç, kiĢinin kendi kara pis evini 

temizlemesini gerektirir.” (Jung, 2015: 187-188) 

 



286 

Femme fatalenin tersine erkek nazarında kabul edilen kadınlar ise, yine 

BGM‟den yola çıkılarak, Ģu özelliklere sahiptir: Onlar sözgenliklerini 

yalnızca “Tanrının kendilerine bir lütuf olarak sunduğu” ilmini 

karĢısındakine iletmek için kullanan, ağırbaĢlı, evlendiği erkek yanında 

olmasa da namus ve iffetini gerektiğinde erkek giysileri giyerek korumayı 

baĢaran, narin ve bilhassa sofudurlar. Onlar da gerektiğinde hileli yollara 

baĢvururlar ancak onların hileleri erkek lehine olumsuz bir durumun 

düzeltilmesi ya da bir eksikliğin giderilmesi amacını taĢımaktadır.  

 

Çerçeve masalın temel izotopisi kadınların sadakatsiz oldukları fikridir. Bu 

sebeple önce çerçeve masalda sonrasında çerçeve masalın bir açılımı gibi 

görülebilecek olan diğer masalların temelinde güven, sadakat duyguları 

özellikle kadınlarla iliĢki kurularak ele alınmaktadır. Bu noktada ġehrazat‟ın 

bin bir gece boyunca ġehriyar‟a kendisini tanıttığını söylemek de 

mümkündür. Bin bir gecenin sonunda ġehriyar da ġehrazat‟ın ikinci tür 

kadınlar sınıfına girdiğini belirterek bu gibi niteliklere sahip olduğu için 

ġehrazat‟ı sevdiğini söylemektedir. ġehriyar‟ın sözleri Ģöyledir:  

 

“Ey ġehrazad, esirgeyen bağıĢlayan Tanrı adına yemin ederim ki, 

çocuklarımızın dünyaya gelmelerinden önce de seni seviyordum. 

Çünkü sen Tanrı‟nın seni donattığı niteliklerle beni kazanmayı bildin; 

ve sende kötülükten uzak, sofu, narin, sözgen, ağırbaĢlı, güleç yüzlü ve 

bilge bir kadın bulduğum için seni olanca ruhumla sevdim. Ah! Tanrı 



287 

seni kutsasın; babanı, anneni ve kökenini de kutsasın!” (BGM, 2012: 

3257) 

 

Masallarda sıklıkla ortaya çıkan bir özellik fettan kadınların güzelliği ve 

masum görünüĢleridir. Fettan kadının sahip olduğu güzellik ya da masumiyet 

kahraman için bir sınavdır. Bu kadınlar güzelliklerini, masumluklarını 

erkekleri kandırmak için bir güç olarak kullanır. Bu kadınların güçlerinin 

simgesi olan güzelliklerine güvenleri tamdır. Kendi arzusunun farkında olan 

ve bu arzuyu dıĢa yansıtarak âdeta kurbanını avlamayı bekleyen bir avcı gibi 

nitelendirilmeleri de oldukça dikkat çekicidir. Canayakın Zina Çocuğunun 

Karmaşık Öyküsü‟ne (BGM, 2012: 2527-2549) bağlı olarak anlatılan Birinci 

Delinin Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2562-2574) bunun iyi bir örneği 

sunulmaktadır. Birinci delinin değerli kumaĢlar sattığı bir dükkanı vardır. Bir 

gün dükkanında otururken bir kadın gelir ve kumaĢ alır. Ġkinci gün tekrar 

gelir ancak parasını evde unuttuğunu söyler, parasını vermek üzere onu evine 

davet eder. Adam kadının yaĢlı hizmetçisiyle yola çıkar. Kadın yolda bir 

mendil çıkararak adamın gözlerini bağlar. Freud Tekinsiz isimli makalesinde 

“göze iliĢkin korkuların iğdiĢ korkusundan türediği ussallık zemininde 

yadsımaya çalıĢa[labileceğini] ve göz kadar önemli bir organın bu önemle 

orantılı bir korkuyla korunmasının çok doğal olduğunu” (Freud, 1999: 338) 

söylemektedir. Bu noktada üzerinde Freud‟un göz ile erkeklik organı 

arasında “yerine geçen bir iliĢkinin” (Freud, 1999: 338) varolduğuna dair 



288 

sözlerinden yola çıkarak bu masalda adamın gözlerinin bağlanması motifini 

erkekliğin korunması ya da hadım ediciye karĢı bir tedbir olarak okumak 

mümkündür. Benzer Ģekilde bir değerlendirme çerçeve masal için de 

yapılabilir. Ġfrit ve onun kaçırdığı kız sahnesinde özellikle üzerinde 

durulması gereken iki olay yer etmektedir. Bunlardan ilki ifritin kaçırdığı 

kadının hükümdar kardeĢleri ağaç üzerinde görmesi ve bu görme eyleminden 

sonra onlarla birlikte olmak istemesidir. Ġkinci olay ise yine aynı sahnede 

kadının onlarla birlikte olmayı istemesinden sonra iki kardeĢin birbirlerini 

kandırmak amacıyla gözlerini kırpmalarıdır. Freud‟un göz ve erkeklik organı 

iliĢkisinden yola çıkarak hükümdar kardeĢlerin bakıĢlarının kadına 

yakalanması sahnesini kardeĢlerin hadım edilmelerinin bir sembolü olarak 

okumak mümkündür.  

 

Birinci Delinin Öyküsü‟ne dönülecek olursa, femme fatale kadının 

güzelliğinin kahraman için tuzak olduğunun da bilgisini de masalda yer eden 

temel bir argüman olarak ortaya çıkmaktadır. YaĢlı kadın Ģöyle 

açıklamaktadır bu durumu adama:  

 

“Çünkü içinden geçtiğimiz bu sokakta, kapıları ardına kadar açık olan 

evler, kapı artlarında da yüzü açık oturan kadınlar vardır; böyle olunca, 

belki de bakıĢların evli ya da genç kız olan bu hatunların üzerine düĢer; 

yüreğin de bir aĢk serüvenine kapılabilir; sonra hayatın zehir olur; 

Çünkü kentin bu mahallesinde, en dindar sofuyu bile baĢtan 



289 

çıkarabilecek kadar güzel çehreli pek çok kadın ve kız vardır. Ben de 

senin yürek selametin için çok korkarım.” (BGM, 2012: 2564) 

 

Evin içinde bir kadın görür. Kadın adama kendisiyle evlenip evlenmek 

istemediğini sorar. Adam kabul eder. Bir süre beraber olurlar. Sonunda adam 

annesini görmek için evden dıĢarı çıkmak ister. Ancak kadının bir Ģartı 

vardır: DıĢarı çıktığında adamın gözleri bağlı olacak ve kendisine yaĢlı kadın 

refakat edecektir. YaĢlı kadın bu durumun gerekliliğini ona Ģöyle 

anlatmaktadır: 

 

“Senin için böyle olması doğrudur, çünkü sana söylediğim gibi, bu 

mahallede açık kapıların ardında oturarak havayı koklar ve akarsuyu 

içine çeker gibi erkekleri elde etmekten baĢka arzuları olmayan evli 

kadınlar ve genç kızlar vardır! Senin yüreğin onların ağlarına düĢerse 

ne olur acaba!” (BGM, 2012: 2568) 

  

Masalın bu kısmındaki diyaloglarda femme fatale kadınlar ile örümcek 

arasında bir benzetme yapılmıĢtır. Bu benzetme kadınlardaki arzunun 

derecesinin saptanması noktasında önemlidir. Demirci, sinemadan yola 

çıkarak kadının kedi ve örümcek/yılan gibi hayvanlarla olan paralelliğini 

vurgularken “saldırgan ve cinsel dürtülerin orta düzeyde bastırılması „aktif 

delirten‟ olan arzuyu daha diĢil bir imge olan kediye dönüĢtürürken sert ya da 

çok sert bastırılan/bölünen arzular ise örümcek/yılan gibi ölümcül imgelere 



290 

doğru gerçekleĢen dönüĢümün nedeni olurlar” (Demirci, 2006: 174) 

demektedir. Bu noktada örümcek-kadın benzerliği animanın hilesininin 

dozajını belirtmesi noktasında oldukça önemli bir imgedir. 

 

Tacirin evi ile dükkanı arasındaki yollarda gözleri bağlı olmasına rağmen 

kahraman, yaĢlı kadının onu sıklıkla uyardığı femme fatale kadınlara karĢı 

sınavı, dükkanında kaybeder. Dükkanında otururken genç bir kadın gelir ve 

ona altın bir horoz verir. Adama ise Ģöyle demektedir: 

 

“Efendim, çarĢının tacirlerinin hepsine bana mal olan fiyata satmak 

üzere boĢuna baĢvurduğum, elmaslarla ve değerli taĢlarla süslenmiĢ bir 

horozum var. Ama bunlar zevksiz ve değerlendirme yapma 

inceliğinden yoksun kiĢiler, çünkü bana böylesi bir cevahirin satıĢının 

bulunmadığını ve bundan bir kar sağlamalarının mümkün 

bulunmadığını söylediler. ĠĢte bundan dolayı, zevk sahibi bir insan 

olarak senin takdir edeceğin bedelle onu sunmak üzere sana 

baĢvuruyorum!” (BGM, 2012: 2570) 

 

Kadının bu sözlerine tacir olumlu cevap verir. Bu olumlu cevap tacirin 

sınavdaki baĢarısızlığını da beraberinde getirir. Kızın, tacirden bu altın horoz 

karĢılığında tek istediği Ģey, tacirin yanağından alacağı bir öpücüktür. Ancak 

kız tacirden yalnızca bir öpücük almakla kalmaz, yüzünü de ısırır. 



291 

Kahramanın, femme fatalenin tuzağına düĢüĢünün cezası erkeği baĢtan 

çıkaran kadının öldürülmesi, erkeğin ise bir maristana zincirlenmesidir.  

 

Kahramanın animanın ağına düĢmesi dükkanında olur. Burada kullanılan 

motif horozdur. Horoz tıpkı arslan motifinde olduğu gibi tanrılaĢmanın bir 

imgesidir (Campbell, 2003: 230). Bu noktada femme fatalenin “kendilik-

ideal ben arasında kurulan iliĢkiyi esas olarak” (Demirci, 2006: 176) 

yansıttığı görülmektedir. ÖpüĢme, sarılma ve masalda örneği görüldüğü 

üzere ısırılma erkeğin bilinçdıĢına ait ayrılmaz bir parçası olan animayla 

yüzleĢmesini ifade etmektedir. Bu eylemler aynı zamanda “animanın gücüne 

karĢı koyamayan ve onunla yüzleĢip bireyselleĢme yolunda kiĢilik 

bütünleĢmesini tamamlayamayan erkeğin hazin sonunu ve parçalanmıĢ 

kiĢiliğini temsil eder” (Korucu, 2006: 115). Masalda kahramanın horoz 

karĢılığı öpülmesi, cinsel olarak hadım edilmesinin metindeki benzetme ile 

okunursa örümceğin ağına düĢüĢünün, terimsel bir ifade ile 

erginleyememesinin bir ifadesidir. 

 

Masalda yer alan maristan, kahramanın olgunlaĢması açısından balinanın 

karnı, kuyu ya da mağara gibi motiflerle birlikte ele alınabilir. Maristana 

düĢen kiĢiler olgunlaĢtıktan sonra, tıpkı toprağın altında olgunlaĢan değerli 

taĢların değerini anlayan kuyumcu gibi onların değerini anlayan Sultan 

Mahmut vasıtasıyla özgürlüğe kavuĢurlar. Mar, yılan anlamına gelen bir 



292 

sözcüktür. Nergis Biray, Terim Dünyamızda Yılan: Kavram, Anlam ve Yapı 

Bakımından (2013) isimli makalesinde yılan motifi için Ģunları 

söylemektedir:  

 

“Yılan, eski Türklerde sağlık ve mutluluk sembolü olarak kullanılmıĢ, 

Türk hikâyelerinde „bilge‟ olarak tasvir edilmiĢtir. Sabırlı, merhametli, 

misafirperver, dost canlısı olarak tasvir edilen yılanın birbirine sarılmıĢ 

çift baĢlı olan figürü, Orta Asya Türklerinde saadet, sağlık, talih ve Ģifa 

temsilcisidir (VII, X).” (Biray, 2013: 97) 

 

Femme fatale kadının tuzaklarına karĢı baĢarılı olmak kahramanın erginleme 

yolculuğunda vereceği en önemli sınavlardan biridir. Bu yüzden kahramanın 

bu kadınlara karĢı her zaman uyanık olması gerekmektedir. Eğer onun 

tuzağına düĢerse erginleyemez. Bu baĢarısızlık çerçeve masaldan itibaren 

hem bedenen hem de ruhsal olarak bir hadım edilme olayını beraberinde 

getirir. Onun tuzağından kurtulduğu zaman ise kaybolan iktidarını tekrar ele 

geçirir. Evin dıĢından olan femme fatale kadının tuzağına kapılmıĢ bir erkeği 

ise kurtaracak olan ev içindeki kadındır. Genellikle “ana, sadık eĢ ve niĢanlı” 

olan bu kadınlar, Simone de Beauvoir‟in Kadın -İkinci Cins- Genç Kızlık 

Çağı (1993) isimli eserinde “kan emici sülüklerle ilik kurutan bitkilere” 

benzettiği femme fatale kadınların açtığı yaraları sarabilirler (Beauvoir, 1993: 

220) demektedir. Ömerü‟n Neman Öyküsü‟nün Sonu; Güzel Aziz‟in 

Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 675-717) femme fetale kadın tipinin oldukça iyi 



293 

bir örneği sunulmaktadır. Masalda “Delile‟nin Kızı” olarak geçen bu kadın 

Aziz için ilk bakıĢta âĢık olunan bir kadındır. Aziz için iyi niyetler beslemez. 

Her defasında - hatta öldükten sonra bile- Aziz‟i bu tehlikelerden amcasının 

kızı ve niĢanlısı olan Azize kurtarmaktadır. Ancak Aziz onun özverilerini 

bilmemektedir. Bu konuda Delile‟nin kızına Ģöyle demektedir:  

 

“Ah! Ölümünden önce sana yaptığı iyilikleri ve hayranlık verici 

özverisini bilseydim! Ona ne çok teĢekkür eder, onu her bakımdan ne 

çok ödüllendirirdim. Ve de özellikle, bana vasiyet ettiği, sırası gelince 

benim de sana açıklamam için, son olarak anneme söylediği Ģu dize 

var: Ölüm ihanetten daha tatlı ve yeğdir.” (BGM, 2012: 698) 

 

Bu sözleri duyan Delile‟nin kızı ise Ģöyle cevap verir: “Allah ondan 

merhametini esirgemesin. Bak öldükten sonra bile hala sana yardımda 

bulunmakta! Çünkü bu sade sözcüklerle senin için düĢündüğüm yok etme 

tasarısından ve içine düĢürmeyi kararlaĢtırdığım tuzaktan seni kurtarıyor!” 

(BGM, 2012: 698). Bu sözler Aziz‟i oldukça ĢaĢırtır ve bu ĢaĢkınlığını Ģöyle 

dile getirir: “Sen ne diyorsun? Nasıl! Biz birbirimize sevgiyle bağlıyız! Oysa 

sen beni öldürmeyi tasarladığından söz ediyorsun! Beni içine düĢüreceğin bu 

tuzak da neymiĢ bakalım?” (BGM, 2012: 698). Delile‟nin kızı ise çerçeve 

masalda yer alan ġehriyar‟ın düĢüncelerini yansıtan Ģu sözleri söylemektedir:  

 



294 

“Ey çocuk! Ey gafil! Görüyorum ki senin, biz kadınların yapabileceği 

tüm ihanetlerden hiç haberin yok! Ama bunun üzerinde durmak 

istemiyorum. Yalnız bil ki, benim ellerimden kurtuluĢunu yeğenine 

borçlusun. Bununla birlikte, genç olsun, yaĢlı olsun, bundan böyle, 

benden baĢka hiçbir kadına ne bir bakıĢ ne de bir sözle hitap etmemen 

kaydıyla seni bağıĢlıyorum. Yoksa, baĢına çok felaketler, evet, çok 

felaketler gelir! Çünkü seni nasihatleriyle destekleyen kiĢi öldüğüne 

göre, artık seni benim elimden çekip kurtaracak kimsen olmayacak. Bu 

koĢulu unutmamaya çok dikkat et!” (BGM, 2012: 699). 

 

Kahramanın animanın tuzaklarından korunması çok da kolay değildir. Bunu 

baĢarsa da onun gazabına uğrayabilir. BaĢa çıkmasının yegane yolu onunla 

uzlaĢma yoluna gitmesidir. Bir yıl kadar Delile‟nin kızıyla birlikte olan ve 

yaĢadığı mutlu günlerle eski kederli günlerini tamamen unutan Aziz‟in yolu 

bir gün çıkmaz bir sokağa düĢer. Yolda rastladığı yaĢlı bir kadın Aziz‟e yol 

sorar. Aziz yolu göstermek için yaĢlı kadına refakat eder. Bu yaĢlı kadın 

Aziz‟i tuzağa düĢüren ve onunla evlenmeyi planlayan baĢka bir genç kızın 

annesidir. Masalın bu noktasında Aziz, “tuzağa düĢürülmüĢ bir adamdır.” Bu 

kız Delile‟nin kızının rakibidir. Tek istediği Ģey Aziz aracılığıyla Delile‟nin 

kızını alt edebilmektir. Kız “Ey Aziz bana inan! Gel benimle evlen ve 

Düzenbaz Delile‟nin kızından yakanı kurtar!” (BGM, 2012: 704) dediğinde 

Aziz ĢaĢırır. Ancak Aziz o kadar bilinçsizdir ki ya da masalda verildiği gibi 

“uyuyordur ki” âĢık olduğu bu kadına adını sormak ya da onu soruĢturmak 



295 

aklına gelmemiĢtir. Bu durum erkeğin psiĢenin ayrılmaz bir parçası olan 

animanın gücüne, çekiciliğine kendisine sorgusuzca tesliminin bir 

göstergesidir. “Bu Düzenbaz Delile‟nin Kızı da kim? Bu adı taĢıyan hiç 

kimse tanımıyorum.” (BGM, 2012: 704) sözleri de bunun bir ifadesidir. 

Aziz‟i tuzağa düĢüren kadın ise ĢaĢkındır duyduklarından dolayı:  

 

“Nasıl olur, Aziz! Düzenbaz Delile‟nin kızını tanımıyor musun sen? 

Ama bir yıl dört aydır sevgilin o senin? Zavallı! Sakın kendini, hem de 

çok sakın, bu Tanrı kahredesi alçağın hainliklerinden! Gerçekten, 

yeryüzünde, onunki kadar kokuĢmuĢ bir varlık yoktur! Kendi elleriyle 

pek çok kiĢiyi kurban etmiĢtir. Sayısız aĢığından ne kadar çok 

öldürmüĢtür! Doğrusu seni tanıdığından bu yana epeyce zaman geçtiği 

halde hala sağ kalmana ĢaĢırıyorum!” (BGM, 2012: 704) 

 

Bir yıl bu kızla birlikte olan ve ondan bir de çocuğu olan Aziz bu sürenin 

sonunda annesini ziyaret için evden çıkar. Ancak ilk gittiği yer Delile‟nin 

kızının evidir. Kıza baĢından geçenleri bir bir anlatır: Tıpkı Delile‟nin kızıyla 

olan macerasını Azize‟ye anlattığı gibi. Ancak masalda animayı ifade eden 

Delile‟nin kızının bu sözlere tahammülü yoktur. Bu durum ruh imgesi 

animanın erkeğin ruhunu sahipleniĢinin bir ifadesidir. Delile‟nin kızı çok 

sinirlenmiĢtir ve Ģöyle cevap vermektedir: 

 



296 

 “Sefil! Seni ilk tanıyan ben oldum ve sen bana bir gecenin tamamını 

bile vermiyorsun; anneni bile görmeyeceksin, her halde! Sen, benim, 

Allah rahmet eyleyesi Azize‟den de sabırlı olduğumu mu sanıyorsun? 

Ve senin sadakatsizliğin uğruna ben de kederden ölür giderim diye mi 

düĢünüyorsun? Ah! Hain Aziz! ġimdi seni benim elimden kimse 

kurtaramaz! Bir karın ve bir çocuğun olduğuna göre, artık kimseye 

yarayamayacaksın; seni korumam için de bir neden kalmıyor. Çünkü 

ben, evli erkeklerden dehĢet duyarım; ve ancak bekârlarla düĢer 

kalkarım. Vallahi! Artık benim iĢime yaramazsın; artık benim değilsin; 

kim olursa olsun, baĢkasının olmanı da istemiyorum! Hele biraz bekle!” 

(BGM, 2012: 709) 

 

Ġki femme fatale tipi kadın arasında kalan Aziz‟in bu durumunu Beamont,  

Slave of Desire: Sex, Love, and Death in the 1001 Nights (2002) isimli 

çalıĢmasında Ģöyle açıklamaktadır: 

 

 “Durum ne olursa olsun Ģurası açıktır ki, Azize öldükten sonra Aziz, 

Delile ve eĢi arasında kadın rolü oynar. Hadım edilene kadar bu durum 

sürer. … Kadın–erkek iliĢkileri ve evliliğin sembolik düzeni açısından 

kadının pozisyonunu iĢgal ettiği için, Azize‟nin ölümü Aziz için hadım 

edilmenin diğer bir Ģeklidir. Ancak gerçekten hadım edilmesiyle 

sembolik düzen açısından gerçekten bir erkek hâline gelmiĢtir. Ve 

ancak o zaman „aĢkın sembollerini” gerçekten okumayı öğrenebilmiĢtir. 

Bundan sonra Prenses Dünyayı takip eden Tacü‟l Mülük‟ün 

hikâyesinde hadım edilene kadar ki elde ettiği bilgiyi Tacü‟l Mülük‟e 



297 

tavsiye etmiĢtir. …Sembolik düzen içinde erginlemiĢtir.” (Beaumont, 

2002: 145) 

 

Masal, ġehriyar‟ın “kadınların sadakatsiz olduğu” fikrinin eksik olduğunu 

göstermesi yönünden iyi bir örnektir. ġehrazat, bu masalla kadınların 

sadakatsiz olabileceği yönündeki düĢünceye Ģu fikri de eklemektedir: 

Kendilerine oldukça bağlı bir kadına sahip olsalar da erkekler de sadakatsiz 

olabilirler.  

 

BGM‟de femme fatalenin diğer bir örneği büyücü kadındır. Gülnar ile 

Gülenay‟ın Öyküsü (BGM, 2012: 1748-1794) bu tür bir kadının en bariz 

örneğini taĢımaktadır. Masalda femme fatale büyücü kadın Büyülü Kent‟in 

sultanı Almanak‟tır. Almanak, genç, sağlıklı ve güzel erkekleri baĢtan 

çıkararak onlarla kırk gün boyunca birlikte olur. Sonrasında ise onları bir 

kısmını kısrağa diğer bir kısmını da diĢi eĢek hâline dönüĢtürür. Masalda 

femme fatalenin genç erkekleri büyüleme yolu onlar uyurken hazırladığı 

pastayladır. Ancak Gülenay bir gece kadının bu büyülü pastayı hazırladığını 

görür ve yaĢlı adam aracılığıyla ona kendi hazırladığı bir baĢka pastayı 

yedirerek kadını büyüler.  

 

Masalda femme fatale kadın ile kahraman arasındaki iliĢki yine bakıĢlar 

aracılığıyla sunulan avcı ile av parodisini anımsatmaktadır. Örneğin kadın, 



298 

Gülenay‟ı ilk gördüğünde ona “uzun, delici, okĢayıcı ve ıĢık saçan” (BGM, 

2012: 1788) bir bakıĢ atmaktadır. Gülenay‟ın ise hissettiği Ģey Ģu Ģekilde 

ifade edilmektedir: “Bir mızrakla delinmiĢ ya da tutuĢan bir ateĢle yanmıĢ 

gibi.” (BGM, 2012: 1788). 

 

Ataerkil bir yaĢamın alegorik bir ifadesi olan BGM yer ettiği toplumun 

verileriyle yüklüdür. Bu ataerkilliğin bir uzantısı olarak masallarda erkeğine 

bağlı kadın tipi oldukça desteklenirken; bağımsız kadın tipi ancak 

ehlileĢmeye uygun olduğu durumda erkek tarafından kabul edilebilmektedir. 

EhlileĢtirilemediğinde ise ya erkek tarafından terk edilmekte ya da 

öldürülmektedir. Şehzade Elmas‟ın Harika Öyküsü‟nün (BGM, 2012: 2881-

2931) sonunda pek çok “Ģehzadenin ölümüne neden olmuĢ, uğrunda bunca 

ıstırap ve zahmetlere katlanılmıĢ, uğursuz kadın” [femme fatele] (BGM, 

2012: 2931) Mühre elleri ve ayakları bağlanmĢ bir Ģekilde ġehzade Elmas 

tarafından babasına tanıtılır. Onun hakkında nihai kararı verecek olan babası 

ġems ġah sözleri bu noktada oldukça dikkat çekicidir. ġöyle demektedir 

ġems ġah:  

 

“Oğlum birçok zahmet ve sıkıntıdan sonra, eline paha biçilmez bir inci 

geçiren kimse, onu özenle saklamalıdır! KuĢkusuz bu garip ruhlu sultan 

kızı körlüğü ve kınanası eylemleriyle suçludur. Ama bunun böyle 

olmasını Tanrı‟nın istediği düĢünülmelidir. Ve onun yüzünden pek çok 

genç yaĢamlarından yoksun kılınmıĢsa, bunun nedeni, bahtı yazanların 



299 

onlar için Baht Kitabı‟na böyle yazmıĢ olmalarındandır. Öte yandan, 

unutma ki oğlum, bu genç kız, bahçesinde seni ona ermiĢ biri olarak 

tanıttıkları zaman, sana karĢı büyük bir saygı göstermiĢtir. Yine 

biliyorsun ki, dünyada hiç kimse, hatta sahte akıl hocası zenci bile, 

varlığının genç ağaççığının meyvasına ulaĢamamıĢ ve hiç kimse 

çenesinin elmasını ve dudaklarının fıstığını tadamamıĢtır.” (BGM, 

2012: 2931) 

 

Bilinmeyen, kahraman için hem korkutucudur hem de merak 

uyandırmaktadır. Kahraman bu bilinmeyeni keĢfetmeye çalıĢırken ürkütücü 

bulduğu, anlamakta zorlandığı Ģeyleri doğaüstü nedenlerle 

açıklayabilmektedir. Kadın cinselliği de kahramanın erkek olduğu masalların 

bu türden konularıdır. Pek çok masalda, femme fatale kadının eĢine karĢı 

duyarsızlığı olağanüstü bir sebebe bağlanmaktadır. Masallarda hilebaz anima 

ya da femme fatale tipi kadınlar sıklıkla bir canavar ya da korkunç bir hayvan 

gibi resmedilmektedir. May, Özgürlük ve Kader (2013) isimli eserinde 

femme fatale fenomeninin, “bir erkeğin güzel bir kadının çekiciliği 

karĢısında, özellikle de ulaĢılmaz ise, hissedebileceği çaresizliğini 

aydınlatabileceğini” (May, 2013: 152) söylemekte ve Ģunları eklemektedir: 

“Birçok erkek böyle bir cazibeye, bu ihtiras dalgaları kendi yaĢamları 

üzerindeki kontrollerini ellerinden alacakmıĢ gibi kızarlar.” (May, 2013: 

152). Frye ise bu konuda Ģöyle bir değerlendirmede bulunmaktadır:  

 



300 

“Bir kadın tarafından kendilerine ihanet edilen ya da yok edilen 

kahramanlar temasının [kadın erkek rekabetine dayanan] mitsel 

kompleksle yakından iliĢkilidir. Bu teamülün mitolojik sebebi 

kahramanların kadın kaynaklı yıkımlarının sembolize ettiği temel 

olgunluk niteliğinden yoksun olmalarıdır.” (Frye, 2008: 262) 

 

Campbell da erkek zihninde “kadın kıskançlığının bir göstergesi olarak 

[masallarda] cadı kadın ya da yamyam büyücü figürlerinin kadının potansiyel 

olarak ruhsal bir hadım edici nitelemesinin” bir örneğini oluĢturduğunu 

söylemektedir (Campbell, 2003: 81). Yukarıda söylenilenlere paralel olarak 

Rönrich kadın korkusunun erkeğin aĢağılık kompleksinin bir yansıması 

olduğunu, masallardaki cadı figürünün ise bu korkunun bir simgesi olduğunu 

söyleyerek sözlerine Ģu Ģekilde devam etmektedir:  

 

“Cadılara olan inanç çok Ģey bilen, olağanüstü kadınlara karĢı duyulan 

korkunun yanı sıra kadın cinsine duyulan korkunun da ortaya 

çıkmasıdır. Sözde „uçkur düğümleme‟, erkeğin iktidarsızlığına neden 

olma suçlaması, cadı yargılamalarında bir cadıya yöneltilen baĢlıca 

suçlamaydı. Kıskanç kocalar, karılarının Ģeytanla veya baĢka kadınlarla 

iliĢkiye girdiklerine inanırlardı. ġeytanın görünümü, saçının, 

kuyruğunun ve boynuzlarının özellikleri ile, tam bir seks 

süpermen‟ininki gibiydi. Erkeklerin iktidarsızlık korkusu ve aĢağılık 

komleksinin, onların sık sık cadılara inanma motivasyonlarından ileri 

geldiği oldukça aĢikârdır.” (Rönrich, 2003: 137)  



301 

 

Genç Adamın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2682-2702) kadının eĢine karĢı 

ilgisizliğinin nedeni kadının bir canavar olmasıdır. Her iki masaldaki ortak 

motif kahramanların eĢleri tarafından hayvana dönüĢtürülmeleridir. Masal 

kısaca Ģu Ģekildedir: Bu genç adam bir gün evlenmek için pazara gider. 

Oradan Uzak Kuzey Adaları‟ndan gelmiĢ olan bir kız alır. Onunla evlenir. 

Ancak kız onunla hiç konuĢmaz. Kadının her akĢam yalnızca on iki pirinç 

tanesi yemesinden kuĢkulanan adam, günün birinde kadının odasına 

gittiğinde eĢinin giyinip dıĢarı çıktığını görür. Gece yarısı kadını takip eder. 

Kadın bir mezarlığa gider ve orada bir gulyabani ile buluĢur. Kadın o esnada 

bir cesetten koparılmıĢ kafatasını yemeğe baĢlar.  

 

Masalda animayı temsil eden kadın, kahraman için bilinmezin bir ifadesidir. 

Uzak bir yerden gelmiĢ olması ve adetlerinin kahramanın adetlerine 

benzememesi bu bilinmezin somutlaĢtırılmasının bir ifadesidir. Uzak Kuzey 

Adaları masalda bilinçdıĢının bir simgesidir. Masalın baĢında adamın kadına 

yönelik gözlemleri, “kahramanın animasıyla ilk karĢılaĢtığında, bilinçdıĢının 

bu güçlü unsuruna karĢı duyduğu korku ve yabancılaĢma duygusunu ifade 

etmektedir (Korucu, 2006: 111). Bu korku ve yabancılaĢma duygusu ise 

kadının canavar olarak nitelendirilen bakıĢları ile sunulmaktadır. Örneğin 

adam, ilk kez gece yarısı eĢini dıĢarı çıkarken gördüğünde onun gözleriyle 

ilgili Ģunları söylemektedir: “Karanlıkta yanan ve öldürmek ve parçalamak 



302 

üzere, izlediği yolu aydınlatan kaplanın gözlerine benzeyen ve iki küçük 

meĢale hâline gelmiĢ olan gözleri, gecenin yüzünü tamamen aydınlatıyordu.” 

(BGM, 2010: 2600). Bu noktada Demirci‟nin, “gözün nesnel iĢlevinin 

yanında doğaüstü güçlere açılan farklı bir kapı” (Demirci, 2006: 48) olduğu 

yönündeki sözlerini de hatırlatmak gerekir. Böylece canavara dönüĢen 

kadının temel öznesi durumundaki gözlerin “bilinçdıĢıyla bütünleĢen içe 

bakıĢ iĢlevinin doğrudan bir göstergesi” (Demirci, 2006: 48) olduğu 

söylenebilir. Bununla bağlantı kurarak kahramanın canavar kadını katıra 

dönüĢtürebilesi için gözlerine bakmaması Ģartının annenin olumsuz yanına 

bir yanıt olduğu söylenebilir.  

 

Mezar, annenin kolektif bilinçdıĢındaki en kaygı verici imgelerinden biridir. 

Annenin diğer olumsuz sembolleri ise büyücü, ejderha, lahit, derin su, ölüm, 

kabus, umacı olarak örneklendirilebilir (Jung, 2015a: 124). Mezarlıkta 

görülen gulyabani ve yamyam kadın figürünü ise kahramanın yüzleĢmesi 

gereken vahĢi anne arketipinin bir simgesi olan gölgenin bir yansıması olarak 

okumak mümkündür. Gölge, kahramanın bilinçdıĢına ait bir arketip olup, 

gulyabani motifi ile kahramanın korkularının Ģiddetini de ortaya 

koymaktadır. Jung psikolojisinde ejderin bir türevi olarak görülebilecek 

gulyabani ve yamyam kadını masal boyunca destekleyen diğer argümanlar 

gece, karanlık annenin bir sembolü olan mezar ve büyülü sudur. Bu noktada 

zenci motifinde olduğu gibi yamyam ve gulyabani motiflerini de karanlık, 



303 

bilinmeyen ve korkutucu yanlarıyla ölümün de bir sembolü olarak ele 

alınabilirler. Yamyam kadını büyülemek ve etkisiz hale getirmek için 

kahramanın bakire kızın verdiği büyülü suyu kullanıĢı ise yeniden doğumun 

bir sembolü olarak okunabilir.  

 

Sonuç olarak, Campbell sistematiğinde baştan çıkaran kadın baĢlığı altında 

iĢlenilen konu psikanalitik olarak Freud ve Klein‟ın penis kıskançlığı, Jung 

psikanalizinde ise olumsuz anima kavramlarıdır. Campbell‟ın bu baĢlığı 

altında BGM‟de ġehriyar‟ın hem eski eĢiyle hem de ifritin kaçırdığı kadınla 

olan deneyimleri olumsuz animanın bir türevi olarak görülebilecek femme 

fatale kadınlar perspektifinde açıklanmaya çalıĢılmıĢtır. 

 



304 

 

3.2.4. TanrılaĢma 

 

Masal dünyasında kahramanın yolculuğu, kulaklarıyla kalbi arasında katettiği 

yoldur. Kulaklarıyla yolculuğu kabul eden kiĢi, dinledikleriyle kalbine 

ulaĢabildiği ölçüde kahramanlaĢır. Kalbe ulaĢmak ise her zaman zordur. 

Kalbine ulaĢmak isteyen kahramanın saldırganlıktan, hırstan ya da 

bozgunculuktan vazgeçmesi gerekmektedir. ġehriyar‟ın yaptığı gibi “Ben 

istediğim Ģeyi alırım, çünkü ben güçlüyüm ve bunu yapabilirim” ancak sahte 

bir kahramana ait bir ifadeyken; güven içinde, hayatı elde edebilmek için 

gereken cesarete sahip, yapıcı özellikteki kiĢi gerçek bir kahraman olabilir ve 

tanrılaĢabilir. TanrılaĢmak için gereken bütün özellikler kahramanın kendi 

kalbinin derinliklerindedir. Kalp, “psikolojik ve fizyolojik merkezdir. … 

Hindu Tantra‟larında yürek, Anahata chakra‟dır, yani baĢka insana yönelik 

duyguları, kendine yönelik duyguları, yeryüzüne yönelik duyguları ve 

Tanrı‟ya yönelik duyguları kuĢatan sinir merkezidir.” (Estés, 2013: 179). 

BaĢka bir deyiĢle kalp “dörde bölünmüĢ bir mandala yahut kendiliktir.” 

(Jung, 2015: 195). KiĢinin bireyselleĢmesi için gereksinim duyduğu zorunlu 

güç ise yine kendi içinde yer almaktadır. Sambur, ben arketipinin ruhsal 

dünyamızın derinliklerinde yer alan manevi kiĢiliğimizi gerçekleĢtirmeyi 

istediğini söyleyerek (Sambur, 2005: 102) sözlerine Ģöyle devam etmektedir:  

 



305 

“Manevi kiĢiliğimiz otantik kiĢiliğimiz olarak kabul edilmektedir. 

Paracelsus‟un ifadesiyle gerçek insan içimizdeki yıldızdır. Ona göre 

içimizdeki yıldız insanın büyük bilgeliğe yönelmesini arzu etmektedir. 

Paracelsus‟un bahsettiği „yıldız‟ ben arketipidir. Büyük bilgelik ise 

varlığımızın derinliklerinde ben arketipine ait bilgeliktir. Paracelsus‟un 

görüĢünü takip eden Jung, ben arketipine insan ötesi bir anlam vermeye 

çalıĢmaktadır, çünkü o ben arketipini içimizdeki Tanrı‟nın ortaya çıkıĢı 

olarak algılamaktadır. Jung Tanrı‟yı bilinçaltının merkezi arketipi olan 

benle eĢit tutmaktadır. BaĢka bir deyiĢle benin gerçekleĢmesi insanın 

TanrılaĢması anlamına gelmektedir.” (Sambur, 2005: 102) 

 

TanrılaĢtırma, pek çok arketipin iki kutuplu bir özellik göstermesinin aksine 

içerisinde farklı kutupların birleĢtiği bir mecradır. Freud bu kutupların 

birleĢimini Ben ve Üstben (Ben İdeali) baĢlıklı makalesinde üstbenle 

özdeĢleĢme terimi (benin niteliklerinin terk edilmiĢ nesne yatırımlarının bir 

izdüĢümü (Freud, 2011: 90)) ile açıklarken, Jung, kendilik, bireyselleĢme gibi 

terimleri de kapsar bir Ģekilde tanrılaĢma arketipiyle açıklamaktadır. 

TanrılaĢma bilinç-bilinçdıĢı, eril-diĢil, iyi-kötü gibi ikili karĢıtlıkları 

kendisinde kaynaĢtıran bir iĢleve sahiptir.” (Korucu, 2006: 51). Arketip, bu 

hâliyle Çin mitolojisinde sıklıkla söz edilen yin-yang ilkesini 

barındırmaktadır. Yang, “aydınlık, sıcak, kuru ve eril” (Jung, 2005: 44) ilkeyi 

temsil ederken yin “karanlık, soğuk, nemli ve diĢi (Jung, 2005: 44) ilkeyi 

temsil etmektedir. Diğer bir ifadeyle “Jung‟un tanrı anlayıĢı, bilinç ve 



306 

bilinçdıĢı arasındaki psiĢik enerji akıĢını dengeleyen önemli unsurlardan 

biridir” (Demirci, 2006: 54).  

 

Freud, aynı makalede “bireyin ilk ve en önemli özdeĢleĢtirmesi[nin], kiĢisel 

tarih öncesinde babayla olan özdeĢleĢtirme” olduğunu, ancak babanın somut 

olarak yer almadığı durumlarda özdeĢleĢtirmenin “öğretmenler ve diğer 

otorite figürleri, din ya da tanrı” aracılığıyla ortaya çıktığını söylemektedir 

(Freud, 2011: 95). Böylece bireysel bazda babaya, toplumsal bazda kültüre, 

dini hüviyette ise tanrıya boyun eğme olarak açıklanabilecek tanrılaĢma 

arketipi ya da “psikanalitik yaklaĢımda „inanç birliği‟, bastırılmıĢ iyi/kötü 

erken dönem nesnelerin bir araya gelerek tek bir gücü oluĢturmasının sonucu 

yaĢanır” (Demirci, 2006: 54). Bu noktada kahramanın Campbell 

sistematiğinde kahramanın babanın çirkin yanıyla yüzleĢmesi, Freudcu bakıĢ 

açısıyla idden kaynaklanan kaygı, korkularını fark edebilmesi ya da Jungcu 

bakıĢ açısıyla bilinçdıĢıyla yüzleĢebilmesi onun tanrılaĢmasını, üstbenliğe 

eriĢmesini ya da bilinçle-biliçdıĢını birleĢtirmesini mümkün kılmaktadır. Bu 

noktada Campbell‟ın,  

 

“Babanın çirkin yanı, kurbanın geride kalmıĢ, ama öncesini yansıtan 

duygusal bebeklik sahnesinde türetilen kendi egosunun bir refleksidir; 

ve pedagojik açıdan „olmayan Ģeyin‟ takıntılı putperestliği, kiĢiyi gizil 

olarak yetiĢkin olan ruha babaya, dolayısıyla dünyaya iliĢkin daha 



307 

dengeli bir görüĢten uzak tutarak bir tür günah duygusuna batmıĢ bir 

halde tutan bir yanlıĢlıktır” (Campbell, 2010: 148) 

 

Ģeklindeki tanımı kendiliğe ermenin ya da diğer bir ifadeyle tanrılaĢmanın 

yegane yollarını sunmaktadır.  

 

Gönüllere Armağan, Kuşların Başkanı Genç Tuhfe‟nin Öyküsü‟nden (BGM, 

2012: 2948-2994) sonra ġehriyar “yüreğinde o güne kadar duymadığı bir 

coĢkunluk duya[rak]… ansızın ġehrazat‟ı yüreğine bastırmaktan kendini 

ala[maz].” (BGM, 2012: 2994). Sonra da ona Ģöyle demektedir:  

 

“Sana benzeyen kızlar kutsansın, ey ġehrazat. Bu öykü, içerdiği 

çiçeklerin ve kuĢların Ģarkılarıyla ve ruhumu zenginleĢtiren bu Ģiirlerin 

sağladığı büyük öğretiyle beni son kertede heyecanlandırdı. 

Dolayısıyla, ey vezirimin erdemli, rahat ve güzel konuĢan kızı, eğer 

hala bana anlatacak bunun gibi bir, iki, üç ya da dört öykün varsa, 

anlatmaya baĢlamakta tereddüt etme. Çünkü bu akĢam ruhumun senin 

sözlerinle yatıĢtığını ve tazelendiğini ve yüreğimin, sözgenliğinle sana 

bağlandığını hissediyorum.” (BGM, 2012: 2995) 

 

ġehriyar‟ın bu sözlerinden anlaĢıldığı kadarıyla ilk kez ġehrazat‟a karĢı 

duygularından emin olmaya baĢlar. YaklaĢık bin bir gece süren yolculuğun 

sonu gelmiĢtir. O, bir kaygı nesnesi olarak gördüğü gerçek hayatındaki 

kadınlarla masal dünyasındaki kadınları uzlaĢtırarak kendiliğe ermiĢtir. 



308 

Winnicott‟ın Oyun ve Gerçeklik (2013) isimli çalıĢmasının sunuĢ bölümünde 

Saffet Murat Tura‟nın belirttiği üzere “çocuğun bütünleĢmiĢ bir Ģekilde 

kendini algılaması ve kendilik duygusunu geliĢtirebilmesi, annenin ona 

sunacağı „kucaklayıcı çevre‟ sayesinde olur.” (Winnicott, 2013: 10). Bu 

noktada ġehriyar‟ın kadınlara karĢı kaygılarının yatıĢmasında ġehrazat 

oldukça önemli bir yere sahiptir. O kendi arzularının ölüm anında bile 

(nitekim her gecenin sabahında diğer bakirelerde olduğu gibi ölümle karĢı 

karĢıyadır) ġehriyar‟ın arzusunun önüne geçmesine izin vermez. Doğum 

yaptığı zamanlarda bile ara vermeden masal anlatmaya, bir nevi anne gibi 

çocuğunu (ġehriyar‟ı) “kucaklamaya” (masal anlatmaya) devam etmektedir.  

 

TanrılaĢmanın mekânsal sembollerle sunulduğu bir masal ġehrazat‟ın sekiz 

yüz doksan beĢinci gece anlattığı Sihirli Kitabın Öyküsü (BGM, 2012: 2835-

2876) baĢlığını taĢımaktadır. Bu masalın ana temi “iyilik eden kiĢilerin 

sonunda iyilik bulacağı” Ģeklindedir. Masalın sonunda ġehriyar kendisinin de 

kadınlara olan güven noktasında değiĢtiğini hissetmektedir. Masal Harun 

ReĢit‟in uyuyamadığı gecelerin birinde bir kitabın sayfalarını açarak önce 

gülmesi sonra ağlaması ile baĢlamaktadır. Veziri olan Cafer ise onun neye 

güldüğü ve neye ağladığını bulmakla görevlendirilmiĢtir. Bu görevi baĢarmak 

için kelime anlamı “Ben” olan ġam‟a gider.  

 



309 

Masalda Cafer‟in ġam‟da dolaĢırken âdeta bir labirentin içinde olduğu hissi 

yankılanır. Labirentvari Ģehirde ulaĢtığı yer ise kendisiyle aynı isme sahip 

Cafer‟in evidir. Ev sahibi Cafer, vezir Cafer‟e oldukça misafirperver 

davranır. Vezir Cafer bir gün gezmeye çıktığında ev sahibi Cafer‟in eĢiyle 

karĢılaĢır ve ona âĢık olur. Ev sahibi Cafer onun kendi eĢi olduğunu 

söylemeksizin karısıyla vezir Cafer‟i evlendirir. Kendisi de uzun bir hac 

yolculuğuna çıkar. 

 

Vezir Cafer ise kadını da alarak yeniden Basra‟ya döner. Ancak günün 

birinde Basra‟da ev sahibi Cafer‟le yeniden karĢılaĢır. Ona kendisinin çektiği 

sıkıntıları anlatan ev sahibi Cafer‟e, vezir Cafer eski eĢini tekrar verir ve onu 

ġam‟ın sultanı yapar. Harun ReĢit ise masalın baĢında rastgele açarak önce 

güldüğü sonra ağladığı kitabı önemsemez. Çünkü artık onun için hiçbir 

önemi kalmamıĢtır. Sihirli Kitabın Öyküsü çerçeve masalın bir sembolüdür. 

Yakın bir bakıĢ açısıyla incelendiği zaman çerçeve masalla arasında 

paralellikler olduğu görülmektedir. Bu iki masal arasındaki ilk paralellik 

kiĢiler arasındadır. Bu paralelliği açıklamadan önce çerçeve masalın, 

ġehrazat tarafından anlatılan diğer masalların bir prototipi olduğu ve 

BGM‟de içten içe Harun ReĢit‟in hayatının belli safhalarının ġehriyar‟ınki ile 

benzer olduğuna dikkat çekmek gerekmektedir. Bu masalda da Harun ReĢit 

örneği üzerinden çerçeve masalın bir örneği sunulmaktadır. Harun ReĢit, bir 

kitabı açar ve önce güler sonra ağlar. Çerçeve masalda da ġehriyar mutlu bir 



310 

yaĢam sürmekteyken eĢinin kendisini aldatmasıyla sıkıntılı bir yaĢam 

sürmeye baĢlar. Bu noktada Harun ReĢit ile ġehriyar arasında bir paralellik 

vardır. Ġkinci paralellik ise Vezir Cafer ile ġehrazat arasındadır. Harun 

ReĢit‟in neye gülüp neye ağladığını bulma görevi bu masalda Cafer‟e verilir. 

Bu soruna çözüm bulamazsa idam edilecektir. Tıpkı ġehrazat‟ın ġehriyar‟ı 

kaygılarından kurtaramazsa idam edilecek olması gibi. Harun ReĢit‟in 

okuduğu kitap ise çerçeve masalda ġehriyar ve ġahzaman‟ın iliĢki kurdukları 

kadınları temsil eder. Tıpkı Harun ReĢit‟in sihirli kitabın kapağını açıp 

okuması gibi ġehriyar da kadınları anlamaya çalıĢır. Ancak bu anlayıĢ çabası 

boĢtur. Tıpkı Harun ReĢit‟in sihirli kitabın öyküsünü bulmaya çalıĢmasının 

gereksizliğinde olduğu gibi. Masalın sonunda ġehrazat, Harun ReĢit‟in bu 

ilgisi ile ilgili Ģunları söylemektedir: 

 

“Halife‟nin içinden birçok yerleri okuyarak gülüp ağladığı sihirli kitaba 

gelince, artık söz konusu olmamıĢ. Çünkü Harun ReĢit, veziri Cafer‟i 

görmekle çok sevinmiĢ ve artık geçmiĢin olaylarını unutmuĢ 

bulunuyormuĢ. Cafer de, kendi bakımından, bu kitabın neler içerdiğini 

öğrenemediği gibi, onu açıklayabilecek kiĢiyi de bulamamıĢ; ve 

konuĢmaları bu vadiye sürüklemekten özellikle kaçınmıĢ. Zaten bunu 

bilmenin hiç yararı yokmuĢ; çünkü o günden sonra hepsi mutluluk, 

sükûnet ve katıksız bir dostluk içinde… yaĢamıĢlar.” (BGM, 2012: 

2876)  

 



311 

ġam Ģehrinin o dönemki isimlerinden biri Cullak‟tır. Bu Ģehir için söylenmiĢ 

aĢağıdaki söz, Ģehrin kendiliğin bir sembolü olduğunu açığa çıkarmaktadır:  

 

“Adıma Cullak derler, yürekleri kendime bağlarım; güzel sular 

bağrımda akar, bende ve benden dıĢarı! Yeryüzünde cennet bahçesi; ve 

tüm görkemler kenti, ey ġam! Senin güzelliklerini hiç unutmayacağım 

ve de senin kadar hiçbir Ģeyi sevmeyeceğim. Kutlu olsun taraçaların, ne 

kadar harikalar, ne kadar canlı parıldar senin taraçalarında!” (BGM, 

2012: 2839)  

 

ġam‟ın tanrı arketipinin bir sembolü olduğuna dair diğer ifade de Ģöyledir: 

“Ona ġam derler, yani „Ben‟; çünkü o Tanrı‟nın yeryüzündeki benidir!” 

(BGM, 2012: 2839). Bu ifadelerdeki “cennet”, “ben”, “yürekleri kendine 

bağlamak”, “Tanrı‟nın yeryüzündeki beni” ifadeleri bu kentin merkezî 

hüviyetini ortaya koymaktadır. Bilinç ile bilinçdıĢı arasındaki kopukluğun 

farkında olan ve bu bağlantıyı tekrar sağlamak üzere yolculuğa çıkan kiĢi için 

merkez (kalp), temel rabıta bölgesidir. “Kalp (yürek), özü simgeler 

demektedir Estés (Estés, 2013: 179). Sorun burada baĢlar. Çözüm de yine 

buradan baĢlayarak var olacaktır. Ancak bu merkezdeki koruyucular ya da 

oranın sakinleri (bilinçdıĢına ait unsurlar) kiĢi için gerçekliğini koruyorsa ya 

da bir tehdit kaynağı oluĢturuyorsa o merkezin hala dıĢında demektir 

(Campbell, 2015: 144). Campbell bu noktada merkeze ulaĢmak için temel 



312 

bağlantının egonun olumsuzlamasından kurtuluĢ olduğunu söylemektedir. 

Kısaca egolarından kurtulmuĢ olanlar ancak merkeze ulaĢabilirler.  

 

Ev sahibi Cafer, arayıĢ yolculuğundaki Cafer‟in bilinçdıĢının bir ifadesidir. 

Kendi evliliğini eĢini/ hayatını tanımadığı ancak evinde misafir olmuĢ vezir 

Cafer‟e feda eder. Masalda ev sahibi Cafer, vezir Cafer‟in bilinçdıĢını ortaya 

koymaktadır. Vezir Cafer bilincin bir ifadesidir. Bilinç ile bilinçdıĢı 

arasındaki bağlantı ise ev sahibi Cafer‟in eĢini temsil eden animadır. 

TanrılaĢma, bilinç ile bilinçdıĢı arasındaki bağlantının sağlamlığı ile ilgilidir. 

Ev sahibi Cafer‟in kendi eĢini vezir Cafer‟e feda edebilmesi ve yine aynı 

Ģekilde vezir Cafer‟in dokunmaksızın kadını eĢine tekrar vermesi bilinç ile 

bilinçdıĢı arasındaki bağlantının sağlam olduğu, egonun olumsuz yanının 

kırıldığı Ģeklinde okunabilir. Campbell‟ın, Mitolojinin Gücü isimli eserde 

bahsettiği bir hikâyeyi bu kısımda anlatmak oldukça önemlidir. O, Vietnam 

SavaĢı‟nda helikopterlerden atlayarak arkadaĢlarını kurtarmaya çalıĢan 

askerleri görür. Sonra bunun kendini bir “feda etme” Ģekli olduğunu düĢünür 

ve Schopenhauer‟den alıntıladığı Ģu sonuca ulaĢır: “Kendinizin ve ötekinin 

aslında bir olduğunuzun, bir hayatın iki farklı yönü olduğunuzun metafizik 

seviyede farkına varmanın dönüm noktası.” (Campbell, 2015: 153). Böylece 

kendi benliğine tekrar yönelen ġehriyar, kadınlarla olan mücadelesinden, 

onlarla ilgili olumsuz fikirlerinden vazgeçmiĢtir. Tıpkı Harun ReĢit için 

sihirli kitabın bir anlamı kalmadığı gibi. Masalın sonunda ise ġehrazat‟a bu 



313 

masalın kendisine çok Ģey kattığını, kendisine çok Ģey düĢündürdüğünü Ģöyle 

anlatmaktadır: “Sen ne diyorsun? Bu öykü bana çok Ģey öğretti beni çok 

düĢündürdü. Ve de Ģimdi, ilk günkü gibi, seni dinlemeye hazırım!” (BGM, 

2012: 2876). “Ġlk günkü gibi seni dinlemeye hazırım!” ifadesi ġehriyar için 

bir düĢünmenin ve sonrasında baĢlangıç konumuna tekrar gelmesini, 

tamamlanmıĢ bir döngüyü ifade ediyor olabilir. Ġlk olarak masal anlatılırken 

sıkılan ġehriyar için, “bana çok Ģey öğretti”, “beni çok düĢündürdü”, “ilk 

günkü gibi”, “seni dinlemeye hazırım” ifadeleri yeni bir doğumun, kendilikle 

bütünleĢmenin ifadeleri olarak görülebilir. Hatta ġehriyar‟ın ilk olarak içinde 

bulunduğu durumla, Ģimdiki durumu arasında çembersel bir izlek bulunduğu 

bile düĢünülebilir. “Ġlk günkü gibi” ifadesi çemberin baĢlangıç noktası olarak 

düĢünüldüğünde, düĢünmek, öğrenmek ifadeleri bu baĢlangıç noktasına 

tekrar gelene kadarki süreç olarak ele alınabilir. Bu noktada çember motifinin 

Jung‟un kendiliğin bir simgesi olarak gördüğü “mandala”nın bir sembolü 

olduğu hatırlanmalıdır. BilinçdıĢının en önemli sembollerinden biri olarak 

görülen mandala, Sanskritçe “sihirli çember” anlamına gelen bir sözcüktür.  

 

ġehriyar, kaygılarından kurtulmuĢtur. Bu kurtuluĢ onun özgürleĢmesinin bir 

ifadesidir. Onun benlik kuĢunu içinde bulunduğu kafesten azat eden kiĢi 

ġehrazat‟tır. ġehrazat, ona tıpkı sahip olduğu onca kitaba, bilgiye, tecrübeye 

rağmen babasının Hasip‟e verdiği öğüt gibi “her Ģeyin boĢ olduğu” bilgisini 

sunmuĢtur. Böylelikle Eliade‟nin dediği gibi “bilginin yolunu ve dünyanın 



314 

geçiciliğini ve boĢunalığını” (Eliade, 2001: 154) öğrenen, “kendi boĢ 

hayallerinin tutsağı olmuĢ olan adam [ġehriyar], “gerçek varlığını” (Eliade, 

2001: 154) tanımıĢtır. “Unutma” eylemi burada “ölümü değil de yaĢama 

dönüĢün” (Eliade, 2001: 158) bir ifadesidir.  

 

Unutma, tembellik, boĢvermiĢlik, öfke, uyku gibi kavramlar ile ölüm 

arasındaki paralelliğe daha önce dikkat çekilmiĢti. Bu kavramlar, kahramanın 

kalbine gidiĢ yolunda bir tıkanıklık oluĢturmaktadır. KiĢi ancak bu gibi 

duyguların ya da davranıĢların önüne geçebilirse özgürleĢecektir. BGM‟de 

özellikle iki masalda bu kavramlarla ölüm arasındaki iliĢkiye dikkat 

çekilmektedir. Yine bu masallarda kahramanın yeniden doğmak için öleceği 

mecra, yeraltıdır. Yeraltının baĢlangıcı ile ulaĢılacak merkezi arasındaki 

yollar labirentvari bir görünüĢe sahiptir. Merkezde genellikle olağanüstü 

güzelliklerle donatılmıĢ bir saray bulunmaktadır. Sarayda ise son sınav, bir 

bakire ya da bir peygamberin yattığı yerde gerçekleĢmektedir. Onlar 

aracılığıyla kahramana bin bir gecenin baĢından itibaren ġehrazat tarafından 

defalarca tekrarlanan dünyanın boĢunalığına dair leitmotif tekrar 

edilmektedir. Örneğin bu masallardan biri olan Tunç Kentinin Olağanüstü 

Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1269-1291) kentin sütunlarında bulunan bir yazıda 

Ģöyle yazmaktadır:  

 



315 

“Sürekli olan, bahtların hükümdarı adına! Ey ademoğlu, baĢını çevir, 

ruhuna çökmek üzere olan ölümü göreceksin! Ġnsanoğlunun babası 

Adem hani nerede? O korkunç Nemrut nerede? Nuh ve onun ardılları 

nerede? O korkunç Nemrut nerede? O hükümdarlar, o fatihler, 

keyhüsrevler, sezarlar, firavunlar, Hint‟in ve Irak‟ın hakanları, Ġran‟ın 

ve Arabistan‟ın sahipleri ve Ġskender-i Zülkarneyn nerede? Yeryüzü 

hükümdarları Harun ve Karun ve de ġeddad bin Avad ve Kenan‟ın tüm 

ardılları nerede? Hepsi sonsuza dek var olanın buyruğuyla ÖdeĢme 

Günü‟nde hesap vermek üzere yeryüzünü terkettiler. Ey Ademoğlu! 

Kendini bu dünyaya ve onun zevlerine kaptırma! Tanrı‟dan kork ve saf 

bir yürekle ona hizmet et! Ölümden kork! Tanrı‟ya bağlılık ve ölüm 

korkusu tüm bilgeliğin temelidir. Böylece o korkunç Hüküm Günü‟nde 

koku saçan güzel eylemlerinin hasadını biçeceksin!” (BGM, 2012: 

1286) 

 

Belkıya‟nın Öyküsü (BGM, 2012: 1324) babası ölmeden önce Belkıya‟ya 

kendisinin ölümünün ardından saraydaki her Ģeyin bir sayımını yapmasını ve 

her Ģeyi dikkatle incelemesini vasiyet etmesiyle baĢlamaktadır. Vasiyete 

uygun olarak saraydaki her Ģeyi inceleyen Belkıya günün birinde bir 

çekmecede Yunanca yazılı parĢömenler bulur. Bu parĢömenlerde yazılı olan 

Ģey, yitirdiği kendiliği yeniden kazanması için kahramanın sahip olması 

gereken Ģartları da içeriyor gibidir. ġöyle yazmaktadır parĢömende: 

  



316 

“Ġnsanoğullarının, ecinnilerin, kuĢların ve hayvanların efendisi olmak 

isteyen kimse, Hazret-i Süleyman‟ın gömütünün bulunduğu Yedi 

Denizler Adası‟ndaki yüzüğü bulmalıdır. Bu sihirli yüzüğü 

insanoğlunun babası Adem günaha girmeden önce Cennet‟te 

parmağında taĢımıĢ; Cebrail melek yüzüğü ondan alarak daha sonra 

Bilge Süleyman‟a vermiĢti. Ama denizleri geçip Yedi Deniz‟in ötesinde 

bulunan adaya gitmeyi hiçbir gemi göze alamamıĢtır. Bu giriĢimde 

baĢarı sağlayacak tek kiĢi, bir bitkiyi bularak onun özsuyunu ayak 

tabanına sürmekle deniz üzerinde yürüyebilme yetkinliğini kazanacak 

olandır. Bu bitki Kraliçe Yemliha‟nın yeraltı ülkesinde bulunmaktadır 

ve sadece bu kraliçe bu bitkinin bittiği yeri bilir: çünkü o bütün 

bitkilerin ve çiçeklerin dilinden anlar ve erdemlerinin hiçbiri bilgisinin 

dıĢında değildir. Bu yüzüğü bulmak isteyen kiĢi, ilkin Kraliçe 

Yemliha‟nın yeraltı ülkesi‟ne girmelidir. Ve baĢarı sağlayıp yüzüğü 

alacak kadar mutluysa sadece tüm yaratılmıĢ varlıklara hükmetmekle 

kalmayacak; kendisine güzellik, gençlik, bilgi, bilgelik ve ölümsüzlük 

sağlayacak olan Karanlıklar Ülkesi‟ne de girebilecektir.” (BGM, 2012: 

1324-1325)  

 

ParĢömende yazılı bilgilere göre Belkıya‟nın, kendiliğe sahip olmasının Ģartı 

Hz. Süleyman‟ın yüzüğünü elde etmesidir. Hz. Süleyman, ecinnilerin ve  

kuĢların efendisidir. Bu özellikleri ona “bilge” sıfatının verilmesinin 

sebebidir. Böylece yüzüğe sahip olan kiĢi, bu sıfatın da sahibi olacaktır. 

Yüzük bu noktada önemli bir metafor olarak dikkat çekmektedir. Yüzük 

çember Ģekline sahip olduğu için Jung psikolojisinde mandalanın, kendiliğin 



317 

bir sembolüdür. Kendilik bilgisine sahip kiĢilere verilen bu yüzüğün ilk 

sahibinin de Hz. Adem olması ayrıca dikkat çekicidir. Ancak, Hz. Adem bu 

yüzüğe Hz. Havva tarafından ayartılıp cennetten kovulmadan önce sahip 

olmuĢtur. Belkıya‟nın bu yüzüğe sahip olması için gereken Ģart ise sadece 

Yemliha‟nın yerini bildiği bitkinin özsuyunu ondan istemektir. Yılan kadın 

Yemliha‟nın bu masalda tanrıça ile karĢılaĢmanın bir sembolü olduğu bir 

önceki baĢlıkta vurgulanmıĢtı. Tanrıça, kahramanlığa aday olan kiĢi için 

ruhunda, kalbinde ötekileĢtirdiği düĢüncelerin bir yansımasıdır. ParĢömende 

yazıldığı gibi kahraman ancak onu, ötekini tanıyabilme “mutluluğuna 

ererse”, kendiliği bulabilir, tanrılaĢabilir. Bu noktada masalın psikolojik 

açıdan ve Dünyazad‟ın ifadesiyle Ģu Ģekilde okunması mümkün görünüyor: 

Eğer kendi ruhunun derinliklerindeki çakıltaĢları ile değerli taĢların ayırdına 

varabilirsen, değerli taĢların senin için ne kadar önemli olduğunun bilgisine 

de vakıf olacaksın! 

 

Jung, „taĢ‟ın da tanrı arketipinin bir sembolü olduğunu söylemekte ve adını 

vermediği bir skolastikçinin Ģu sözünü iletmektedir okuyucuya: "Gerçeği 

arayan kiĢi, TaĢ ile Filozofun aynı anda bir ağızdan konuĢtuğunu duyar" 

(Jung, 2005: 65). Ona göre “Filozof Hermes'tir, TaĢ ise Romalıların Hermes'i 

olan Mercurius'la özdeĢtir.” (Jung, 2005: 65). Hatta taĢ ve taĢın dönüĢümünü 

homo philosophicus olarak açıklayan Jung, bu motif ile ikinci Âdem‟in insan 

ruhu, yaĢam, Bakire Meryem, insanın kendisi olarak diriliĢi arasındaki 



318 

paralelliğe de değinmektedir (Jung, 2005: 65). Bu noktada Dünyazad‟ın 

kardeĢi ġehrazat‟a söylediği; 

 

“Ablacığım lütfen bize bildiğin kolluk amirleri ve kadınlar hakkındaki 

öyküleri hemen anlat! Ve bu yüce ruhlu Ģahtan yana hiç bir korkma! 

Çünkü o, kadınların değerli taĢlar gibi olduğunu bilir; bunların 

kimilerinde lekeler, kusurlar ve hatalar vardır; kimileri ise saf, saydam 

ve her türlü sınamaya yatkındır. O senden çok daha iyi ve benden çok 

daha güzel bu ayrımı yapmayı bilir; ve değerli taĢlarla çakılları 

birbirine karıĢtırmaz!” (BGM, 2012: 2995) 

 

sözü de ġehriyar‟ın yitirilmiĢ kendiliği tekrar elde ettiğinin ya da 

tanrılaĢtığının bir kadının dilinden ifadesidir. Değerli taĢlar, güven duyulan 

sadakatli kadınlar olarak okunabileceği gibi çakıllar, sadakatsiz kadınların bir 

sembolü olarak sunulmuĢtur. ġehriyar ise bu iki kadını da tanıyarak, 

“birbirine karıĢtırmayarak”, kaygılarını unutmuĢtur, Campbell‟ın ifadesiyle 

tanrılaĢmıĢtır. Bu noktada çerçeve masal, Tunç Kenti‟nin Öyküsü ve 

Belkıya‟nın Öyküsü‟ndeki üç metaforun birbiriyle aĢağı yukarı aynı Ģeyleri, 

tanrıçayla karĢılaĢmayı ifade ettiğini söyleyebiliriz: Değerli taĢlarla çakılları 

birbirinden ayırma, Tunç Kenti‟nin kalbindeki bakireye dokunmama ve 

Yemliha‟dan bitkinin özünü öğrenme. TanrılaĢma ise yine aynı masallarda 

sonraki Ģu üç Ģeyi temsil edebilir: Değerli taĢlar olarak bilinen kadınları 

anlama ve geçmiĢten gelen kaygıları bertaraf etmek; Tunç Kenti‟nden elde 



319 

edilen küplerdeki sırlara vakıf olmak ve son masalda Hz. Süleyman‟ın 

lahitine ulaĢmak.  

 

Belkıya‟nın Öyküsü‟nde kendilik arketipini incelemek için masala kaldığımız 

yerden devam edelim. Masalda Belkıya ve Affan, Hz. Süleyman‟ın lahitine 

ulaĢmak için Yedi Denizler Adası‟ndan geçmek zorundadır. Bu denizlerin 

her bitiĢinde bir ada bulunur. Toplamda yedi adadan oluĢur. Bu adalar 

geceleri oldukça tehlikeli yaratıklarla doludur ancak gündüz olduğunda 

kahramanlar değerli taĢlar ve yiyeceklerle karĢılaĢırlar. Örneğin ilk adanın 

toprağı safrandan, taĢı ise yeĢim ve yakuttandır. BeĢinci adada ise “çiçekleri 

parlak sarı olan ĢaĢırtıcı ağaçlarla ve dağlarla” (BGM, 2012: 1329) çevrilidir 

ve içlerinde “geniĢ altın damarlı billurlar” (BGM, 2012: 1329) vardır. 

Yedinci adaya geldiklerinde duvarları elmas olan bir mağaraya açılan bir tepe 

ile karĢılaĢırlar. Mağaranın içine girdiklerinde aydınlık bir salonun içinde Hz. 

Süleyman‟ı görürler. 

 

Masalın bu kısmına kadar, kendilik sembollerinin ne kadar fazla olduğunu 

fark edilebilir. Ġlk olarak yedi arketipi, Ġslami inanıĢta oldukça önemli bir sayı 

olarak karĢımıza çıkmaktadır. Allah, yeri ve göğü yedi kat hâlinde 

yaratmıĢtır. Hac‟da Kabe yedi kez tavaf edilmektedir. ġeytan yedi kez 

taĢlanır gibi pek çok örneğe rastlanabilir. Jung psikolojisinde ise yedi sayısı 

“tüm sayıların en güçlüsü, üç ve dördün (yani eril ve diĢilin) birliğinin 



320 

sembolü, bir dairenin tamamlanması ve kusursuz düzenin temsilcisidir” 

(Korucu, 2006: 164). Bu noktada Hz. Süleyman‟ın lahitine ulaĢmak için 

aĢılması gereken yedi deniz ve yedi ada, yeniden doğumun gerçekleĢeceğinin 

bir sinyalidir âdeta. Bu yedi denizin aĢılması güçtür. Ancak Yemliha‟nın 

kendilerine verdiği bitki özü sayesinde denizin üzerinde batmadan 

yürüyebilirler. Deniz üzerinden yürüyerek geçme motifi, Ġslami kaynaklı pek 

çok efsanede bir keramet sembolüdür. Deniz, bilinçdıĢının en bilindik 

sembollerinden biridir. Bu noktada denize batmamak ya da su üzerinde 

yürüme motifinin kendiliğin bir sembolü olarak okunması mümkündür.  

 

Kahramanın baĢkalarından yardım alarak suyun boğucu özelliğine karĢı 

denizde yüzdüğü ya da üzerinde yürüdüğü masallardan biri de Karada Yaşar 

Abdullah ile Denizde Yaşar Abdullah‟ın Öyküsü‟dür (BGM, 2012: 1703-

1726). Motifi bu masalda da kendiliğin bir sembolü olarak okumak 

mümkündür. Rızk arayıĢında iken gittiği denize attığı oltasının ucunda üstü 

bir erkek kafası, altı bir balık olan Denizde YaĢar Abdullah‟la karĢılaĢan 

Karada YaĢar Abdullah onunla dost olur. Günün birinde onun verdiği bir 

merhemle denizin içine girer ve boğulmadan yüzebilir. Masalın ilerleyen 

bölümlerinde Karada YaĢar Abdullah bilinçdıĢının simgesi olan denizin 

derinliklerindeki mağarada kralla karĢılaĢır ve onun övgülerine mazhar olur. 

Her iki masalı da egonun kendilikle karĢılaĢmasının bir sembolü olarak 

okumak mümkündür. Masallardaki mağara ve mağaraya girildiğinde 



321 

karĢılaĢılan aydınlık salon motifinin de kahraman için farkındalığın artacağı, 

yeniden doğumun gerçekleĢeceği yer olarak okunması gerekir. Jung, Hızır 

efsanesinden yola çıkarak mağara arketipi ile ilgili Ģunları söylemektedir: 

“Her kim mağaraya, yani herkesin kendi içinde taĢıdığı mağaraya/ ya da 

bilinçdıĢındaki karanlığa girerse, kendini önce bilinçdıĢı bir dönüĢüm 

sürecinin içinde bulur.” (Jung, 2012: 67). Mağaraya ulaĢmak için Belkıya‟nın 

Öyküsü‟nde yedi deniz ve yedi ada; Karada Yaşar Abdullah ile Denizde 

Yaşar Abdullah‟ın Öyküsü‟nde deniz ise buranın merkezi bir yer oluĢuna ve 

Jung‟un ifadesiyle “kutsallığına” (Jung, 2012: 67) iĢaret etmektedir. Her iki 

masal da arayıĢ yolculuğunu konu edinmektedir. Birinci masalda arayıĢ 

yolculuğundaki kiĢi Belkıya‟dır. Onun yardımcısı ise Affan‟dır. Ġkinci 

masalda ise arayıĢ yolculuğundaki kiĢi, Karada YaĢar Abdullah‟tır. Onun 

yardımcısı ise Denizde YaĢar Abdullah‟tır. Her iki masal da bu hâliyle 

Jung‟un çözümlediği Hz. Musa ve Hz. Hızır efsanesiyle aynı sistematik 

üzerinde ilerlemektedir. Jung‟un bu sistematikle Hz. Musa‟yı “gölge” olarak 

nitelendirmesi gibi birinci masalda Affan‟ın, ikinci masalda da Denizde 

YaĢar Abdullah‟ın “gölge” figür olarak değerlendirilmeleri mümkündür. 

Jung‟un çözümlemesinde tanrı arketipinin sembolü, tıpkı Karada YaĢar 

Abdullah‟ın macerasında olduğu gibi balıktır. Jung, balığın “yaratanın 

karanlık dünyasından gelen gölgenin, bedensel insanın babası Nun‟a iĢaret 

ettiğini” (Jung, 2005: 69) söylemektedir. Karada YaĢar Abdullah‟ın 

macerasında balığın ilk kökenle, tanrı ile ilgili olduğu Ģu sözlerle de 



322 

sunulabilir: “Ey balıkçı, talih benim yakalanmamı senin iyiliğin için istedi. 

Gerçekten ağın bana ulaĢıp ilmiklerine takıldığım sırada denizde 

gezmekteydim. Dolayısıyla sana ve yakınlarına mutluluk sağlamak isterim!” 

(BGM, 2012: 1706). Belkıya‟nın öyküsünde ise tanrı arketipi, Hz. Süleyman 

ile dört köĢeden oluĢan ve üzerinde tanrının gizli isimlerinin yazılı olduğu 

yüzüğü ile sunulmuĢtur. Bu noktada yüzüğün üzerinin dört köĢeden oluĢması 

da onun tanrının, kendiliğin bir sembolü olduğunun iĢaretini taĢımaktadır. 

Dört rakamı, Karada Yaşar Abdullah ile Denizde Yaşar Abdullah‟ın 

Öyküsü‟nde de dikkat çeken bir arketiptir. Bu masalda aynı isme sahip olan 

dört kiĢi vardır. Karada YaĢar Abdullah, Denizde YaĢar Abdullah, kral 

Abdullah ve fırıncı Abdullah. Dörtlük “bir bütünlük simgesi olduğu ve 

bütünlük bilinçdıĢının imgeler dünyasında önemli bir rol oynadığı için” 

(Jung, 2012: 103) bu masalların yeniden doğuĢun bir simgesi olması daha iyi 

anlaĢılabilir.  

 

Bu bölümde ele alınması gereken bir diğer örnek Elmas‟ın Harika 

Öyküsü‟dür (BGM, 2012: 2881- 2931). Bu masalda Elmas‟ın oğullarının 

sorduğu soruya cevap alamadığı için öldüren Çin-Maçin Ġmparatorunun kızı 

Mühre çerçeve masalda ġehriyar‟ı temsil etmektedir. Tıpkı ġehriyar‟ın 

birlikte olduğu kadınları, tek gece geçirip öldürmesi gibi Mühre de cevap 

alamadığı erkekleri öldürtmektedir. ġehzade Elmas ise çerçeve masalda 

ġehrazat‟ı temsil eder. ġehzade Elmas‟ın uzun bir yolculuğa çıkıp Mühre‟nin 



323 

yatağının altındaki zencinin kim olduğunu bulması gibi ġehrazat da 

ġehriyar‟ın bilinçdıĢında onu bir yolculuğa çıkartarak onun bilinçdıĢındaki 

(yatak altındaki) olumsuz figürleri temizlemeye çalıĢır. Bu masalı dinleyen 

ġehriyar, ġehrazat‟a tanrılaĢma motifinin diğer bir basamağındaki durumunu 

Ģu sözlerle ifade etmektedir: “Ey bal ağızlı, sana övgüler olsun! Sen bana acı 

kaygılarımı unutturdun!” (BGM, 2012: 2931). Çerçeve masalda tanrılaĢma 

motifi, ġehriyar‟ın olumsuz anima kaynaklı kaygılarının azaldığına dair 

sözleri ile sunulmaktadır. Bir anlamda, Campbell‟ın Mitolojinin Gücü isimli 

eserde bahsettiği Nirvana‟ya ulaĢmıĢ gibidir ġehriyar. Kendiliğin merkezi 

olan Nirvana, “Arzular, korkular, [ġehriyar‟ın ifadesiyle kaygılar] ve sosyal 

bağların güdümünde yaĢamayı bıraktığınız, özgürlük merkezini bulduğunuz 

ve tercihlerinizde ona göre hareket ettiğiniz zaman bulunduğunuz durumdur” 

(Campbell, 2015: 210). Bu noktada ġehriyar, baĢlangıçta da ifade edildiği 

gibi, âdeta kaygı kutusunda kilitli kalmıĢtır. Bu durumda ona ulaĢılması 

gereken gizli geçitler masallardır. ġehrazat masallar aracılığıyla ona ulaĢmayı 

baĢarmıĢ, onu kaygılarıyla çevrilen bu kutunun kilidini açmıĢtır. ġehriyar, 

âdeta denizin içinde boğulmadan hayatta kalabilen Karada YaĢar Abdullah ya 

da denizin üzerinde yürüyebilen Belkıya gibi masal dünyasında boğulmadan 

hayatta kalabilmiĢtir. 

 

Kadın tanrılaĢmaya çalıĢan kahraman için bir yol göstericidir. Jung 

psikolojisinin en önemli özelliklerinden biri, kadının bilinmeyenle 



324 

iliĢkilendirmesidir. Kadının bilinmeyenle iliĢkilendirmek erkeği keĢfeden kiĢi 

olarak algılanıĢını beraberinde getirmektedir. Ancak bilinmeyeni keĢfetme 

yolculuğunda erkeğe rehberlik etme görevi yine kadının iĢidir. Bu rehberi 

doğru anlayanlar için masal dünyası, erkek kahramanı “onun yarattığı 

dünyanın ölümsüz tanrısı” (Campbell, 2010: 134) olarak ödüllendirir. 

Kadının, tanrılaĢan kahramanın asıl kimliğini ortaya çıkaran bir unsur 

olduğunu gösteren masallardan biri Dipsiz Hazine (BGM, 2012: 2504-2526) 

isimli masaldır. Bu masal Ģu Ģekildedir: Harun ReĢit kendisinin cömertlik 

yönünden en iyi kiĢi olduğundan söz ettiği bir zaman büyük veziri Cafer 

buna itiraz eder. Basra‟da yaĢayan Ebu‟l Kasım‟ın ondan daha cömert 

olduğunu söyler. Halife bu söze kızarak Cafer‟i zindana attırır. Iraklı bir tacir 

kılığında Basra‟ya giderek Ebu‟l Kasım‟ı bulur ve ona misafir olur. Kasım 

ona ikramlarda bulunduktan sonra çalgıcılarını çağırır. Halife Ģarkı söyleyen 

kızı çok beğenir. Kasım o sırada etrafına koku saçan tavus kuĢu Ģeklinde 

değerli taĢlardan yapılma küçük bir ağacı halifeye sunar. Halife çok beğenir. 

Kasım hemen onu gönderir. Küçük güzel bir köle ile içindeki içki hiç 

tükenmeyen bir kupa getirirler. Halife bunu da beğenir. Ancak Halife‟nin 

bunu beğendiğini görünce hemen onu da ortadan kaldırırlar. Halife beğendiği 

Ģeylerin Kasım tarafından bu Ģekilde ortadan kaldırıldığını görünce sinirlenir, 

sarayına dönmek için kalkar. Bahçeye çıktığında beğendiği her Ģeyin 

kendisine sunulmak üzere beklediğini görür. Tekrar Kasım‟ın yanına varıp 

bu cömertliğinin nedenini öğrenmeye çalıĢır. Kasım ona hikâyesini Ģöyle 



325 

anlatır: Kasım bir cevahircinin oğludur. Babası çok zengin olduğundan 

Kahire‟deki yöneticilerin kıskançlığından kaçarak Basra‟ya yerleĢir. Babası 

ölünce bütün mirası tüketen Kasım, tekrar Kahire‟ye döner. Kahire‟deki 

sarayın penceresinden bir kadın görür. ÂĢık olur. Kadın Sitti Lebibe olarak 

anılır. Sultan‟ın eĢidir. Sultan iktidarsız olduğundan kadın Kasım‟ı görüp 

onunla birlikte olmaya karar verir. Kasım‟ı odasına alır ve birlikte olurlar. 

Ancak bir süre sonra sultan gelip olanları görünce ikisini de Nil Nehri‟ne 

fırlatır. Kasım nehirden kurtulur ancak kadını bulamaz. Bağdat‟a gelerek 

Ģekerleme satmaya baĢlar. Bir gün yaĢlı bir Ģeyhle karĢılaĢır. ġeyh onu oğlu 

kabul eder. ġeyh ölmeden önce konutunun altında olan bir hazineden ona söz 

eder. Hazine dipsizdir. ġeyh ona ölmeden önce elini açık tutmasını öğütler ve 

ölür. Bu hikâyeyi dinleyen Halife, dipsiz hazineyi görmek ister. Kasım ona 

bunu gösterir. Halife Kasım‟ı sarayına davet eder, onunla birlikte hamama 

gider. Hamamda Lebibe‟yi bulurlar. Kasım‟ın Lebibe‟yi hala sevdiğini anlar. 

Kasım‟ı Basra‟ya sultan yaparlar.  

 

Bu masalda Kasım‟a hazinenin veriliĢ Ģartı cömertliktir. Yani o, cömert 

olmayı sürdürürse bu dipsiz hazinenin sonu gelmez. Kasım‟ın cömertlik 

yönünden bu Ģekilde desteklendiği görülür. Hazinenin bulunduğu salonun 

kubbesindeki Ģu sözler de bu noktada dikkatini çeker: “Bu hazinenin sahibi, 

onun tükeneceğinden korkmasın; sonu gelmez bunun! Ve de onu, hoĢ bir 

yaĢam geçirmek ve dost edinmek için kullansın; çünkü hayat bir kez yaĢanır, 



326 

bir daha geri gelmez; ve dostsuz geçen yaĢam da yaĢam değildir.” (BGM, 

2012: 2523-2524). Harun ReĢit hazineyi gördükten sonra Kasım‟ın en mutlu 

kiĢi olduğunu düĢünmektedir. Bu düĢüncesini Ģöyle ifade etmektedir:  

 

 “Efendim, gördüklerimi gördükten ve bana verdiğin genç esir kızla iki 

sevimli çocuğa bakıp düĢündükten sonra, senin sadece yeryüzünün en 

zengin adamı değil, hiç kuĢkusuz en mutlu adamı olduğuna da karar 

verdim. Çünkü sarayında Doğu‟nun en güzel kızlarına ve deniz 

adalarının en güzel yeni yetmelerine de sahip olmalısın!” (BGM, 2012: 

2524) 

 

Kasım yalnızca maddi anlamdaki paylaĢımlarıyla değil aynı Ģekilde sevgi ve 

merhamet yönünden de cömerttir. O, bilinçdıĢının sularına gömülmüĢ 

animası için acı çekmektedir. Onun hakkında merak içindedir. Çünkü ona 

âĢıktır. “AĢk, Tanrı gibidir” (Jung, 2015: 77) demektedir Jung ve Ģöyle 

devam etmektedir “Tıpkı inanan birinin dıĢında hiç kimsenin kendini tanrıya 

tamamen teslim edemeyiĢi ve dolayısıyla onun inayetine nail olamayıĢı gibi 

aĢk da en derin gizemlerini yalnızca koĢulsuz Ģartsız kendine bağlananlara 

açar.” (Jung, 2015: 77).  

 

Sonuç olarak Campbell‟ın Tanrılaşma ve Babayla Yüzleşme baĢlığı tezde 

Tanrılaşma baĢlığı altında birlikte ele alınmıĢtır. Bu arketip Jungcu 

yaklaĢımda bilinçdıĢıyla bilincin birleĢiminin Freud‟da ise benin üstben ile 



327 

özdeĢleĢmesinin bir sembolüdür. Bu birleĢimde ya da özdeĢleĢmede sözel 

ifadelerin önemli bir yeri vardır. Çerçeve masalda ġehriyar‟ın kadına dair 

bakıĢ açısının değiĢtiğine dair sözleri de tanrılaĢma arketipine örnek 

gösterilebilir. Bu noktada çerçeve masaldaki eski eĢten kaynaklanan kaygılar, 

Jungcu bakıĢ açısıyla bilinçdıĢının, Freudcu bakıĢ açısıyla benin, 

Campbell‟ın sistematiğinde ise babanın bir sembolü olarak ele alındığında 

ġehriyar‟ın kadınların iyi olabileceğine dair sözlerinin de yine Jungcu bakıĢ 

açısıyla tanrılaĢma (kendiliğin) arketipinin, Freudcu bakıĢ açısıyla üstbenle 

özdeĢleĢmenin bir sembolü olarak sunulduğu söylenebilir.  



328 

 

3.2.5. Nihai Ödül 

 

Erginleme bölümünün son kısmı nihai ödüldür. Campbell, “kahramanın 

macerasının evrensel temasının belli bir koĢuldan çıkarak zengin ya da daha 

olgun bir duruma getirecek hayat kaynağının bulunması” olduğunu 

söylemektedir (Campbell, 2010: 198). Bu bakımdan bir kahraman önceki 

durumdan daha iyi Ģartlara ulaĢtığında ya da istediğinde elde ettiğinde ancak 

olgunluğa erebilir ve gerçek anlamda kahraman olarak nitelendirilebilir. 

Sambur, kahraman arketipini Ģu Ģekilde açıklamaktadır:  

 

“Büyük arayıĢlar, kurtuluĢlar, keĢifler ya da eylemler „kahraman‟ 

arketipiyle iliĢkilendirilen durumlardır. KiĢinin libidosunu 

geliĢtirmesinin sembolü kahraman arketipidir. YaĢam enerjisini 

geliĢtiren kahraman, bilinçaltını aĢıp kiĢiliğini bütün olarak geliĢtirmeyi 

amaçlamaktadır. Kahraman arketipi kendi varlığını bütün olarak 

taĢıyabilmenin imajıdır. Ben (self) arketipini bilinçaltında elde edilmesi 

zor bir hazine olarak tasvir edilen Jung ona ancak cesur olanların 

ulaĢabileceğini söylemektedir. Mitolojide ejderle yüzleĢip zor bir 

mücadeleden sonra onu yenen kahraman gibi kiĢi de egosuyla 

yüzleĢmeli ve onu aĢarak bütünlük hâlini temsil eden benini 

gerçekleĢtirmelidir.” (Sambur, 2005: 109) 

 



329 

KiĢi ancak bilinçdıĢında kendini gerçek anlamda tanıdığında baĢarıya 

ulaĢmakta, hayatı bulmaktadır. Bu süreçte kahraman için yapılacak tek Ģey 

çevresindeki olumsuzlukları görmezden gelerek kendisine yönelmesidir. IĢık, 

bu konuyla ilgili Ģu değerlendirmelerde bulunmaktadır:  

 

“Erginlenme sürecinde insanın kendisini negatif duygulardan uzak 

tutması gerekir. Zihin bu duygulardan temizlenirse bir arınma 

gerçekleĢmiĢ olacaktır. Önemli olan kiĢinin içine dönerek kendini 

gözlemlemesi, kendi “ben”inden haberdar olmasıdır. Bu da zihnin 

gerçek benliği, “özü”, kavrayarak farkındalık boyutuna ulaĢması 

demektir.” (IĢık, 2009: 574) 

 

Campbell, bu baĢlık altında özellikle iki kuramcıdan yararlanmaktadır. 

Bunlardan ilki Klein‟dır. Diğeri ise  Róheim‟dır. Campbell, Klein kuramında 

yer eden “anne memesinden koparıldığı zaman çocuğu saran vücut-yıkımı 

fantazilerine karĢı, kendiliğinden savunmalar ve tepkiler olarak belir[mesi]” 

(Klein‟den akt. Campbell, 2010: 199) hadisesini bu baĢlık altında ele 

almaktadır. Bu noktada psikanalitik olarak çocuğun [kahramanın] üst benlik 

ile karĢılaĢmasından sonra beliren tehlike karĢısında benliğin kendisini 

savunması durumu Campbell sistematiğinde nihai ödül aĢamasına tekabül 

etmektedir. Klein da Freud‟un “çocuğun benliğin hadım edilme tehdidi 

sonucunda Oedipus kompleksinden vazgeçtiğini” (Freud‟dan akt. Klein, 

2015: 200) söylemektedir. Ayrıca bu noktada Campbell‟ın ulaĢtığı sonuç “bir 



330 

yetiĢkinin [kahramanın] sonraki nevrotik, hatta normal yaĢamsal etkinlikleri, 

ruhsal çabaları, dinsel inançları ve ayin uygulamaları için belirleyici etkenler 

olarak kalır.” (Campbell, 2010: 199). Özetlemek gerekirse Campbell‟ın 

sistematiğinde ödül olarak belirtilen kısmı Klein‟cı bakıĢ açısıyla ilk 

nesneden kopuĢtan sonra onun yerine geçen ikinci nesneyi (iyi anne ya da iyi 

bir meme) baĢka ifade ile de kahramanın kendiliği “dini-psiĢik-[ahlaki] bir 

dengeyle yeniden kazan[ması] sürecine” (Demirci, 2006: 54) tekabül 

etmektedir.  

  

Jungcu bakıĢ açısıyla yeniden doğuĢ için kahramanın fiziksel bir eylem 

süreci içerisine girmesine gerek yoktur. Zihinsel bir süreç de kahramanın 

olgunlaĢması için yeterlidir. Zaten bu sürecin tamamlanması kahramanın 

kendi bilinçdıĢını bilinç düzeyine çıkarmasıyla olanaklıdır. Masallar boyunca 

ġehriyar‟ın çok fazla fiziksel bir eylemde bulunduğu görülmez. Onunla ilgili 

masal anlatımı sırasında yalnızca masalları dinlemesi ve gündüz olunca 

devlet iĢleriyle ilgilenmesi haricinde bilgi verilmez. Ancak bazı masalların 

sonunda, anlatılan masalla ilgili ġehriyar‟ın bir takım değerlendirmelerine 

yer verilmektedir. Böylece ġehriyar‟ın fiziksel bir eylem içinde olmamasına 

rağmen zihinsel bir eylem içinde olduğu tezin içeriğinden anlaĢılacaktır. 

Masalların sonunda da ġehrazat‟a söylediği Ģu sözler onun yeniden 

doğduğunun da kendi dilinden bir ifadesidir: 

 



331 

“Ey ġehrazat, bu öykü ne harika! Oh! Ne kadar hayranlık verici! Ey 

bilge ve güzel konuĢan ġehrazad! Beni eğittin ve benden baĢkalarının 

baĢına gelen olayları gözümde canlandırdın; geçmiĢ zamanlardaki 

Ģahların ve halkların söylediklerini ve baĢından geçen olağandıĢı ya da 

harika veya sadece düĢünmeye değer Ģeyleri dikkatle izlettin. Ve 

gerçekte, Ģu bin bir gecede seni dinleyerek derinden derine değiĢmiĢ ve 

sevinç ve de yaĢam mutluluğuyla dolu bir ruh kazandım. Ve ey 

vezirimin mutlanmıĢ kızı, seni bunca seçkin verilerle donatmıĢ ve 

ağzını kokulandırmıĢ ve diline sözgenlik bağıĢlamıĢ olan Tanrı‟ya 

övgüler olsun!” (BGM, 2012: 3256)  

 

KiĢinin kendisini tanıması, farkındalığa ermesi çeĢitli motiflerle verilebilir. 

Ancak incelediğimiz masalların konusundan da hareketle BGM‟de kiĢinin 

kendini tanıyabilmesinde en fazla rastlanılan motifin kadın olduğu 

görülmektedir. Kadın, bu masalda hayatın, yaĢamın sembolüdür. Ancak 

hayatı doğru bir Ģekilde anlayabilen, yaĢayabilen kiĢiler kahraman 

olmaktadır. Ana kahramanının erkek olduğu masallarda erkeğin kazanacağı 

ödül kadını simgeleyen animayken kahramanın kadın olduğu durumda 

kadının ulaĢtığı ödül onun erkek yönünü animusu olarak ifade edilmektedir. 

Örneğin çerçeve masalda ġehriyar için esas ödül, kaygılarının kaynağı olan 

kadına karĢı önyargılarından kurtuluĢudur. Bu kurtuluĢ ise ġehrazat‟a onu 

sevdiğini söylemesiyle ortaya çıkar. Kısaca çerçeve masalda ġehriyar‟ın 

ödülü görünürde ġehrazat‟tır. ġehrazat onun için yeni bir hayatın kapılarını 



332 

açan, kaybettiği bütün parçaları onarıp yeniden bir araya getirmesine 

yardımcı olan, onu kaygı ve korkularıyla yüzleĢtirip barıĢtıran kiĢidir. 

 

BGM‟de ödülün kadın olduğu pek çok masal vardır. Bunların en dikkat 

çekenlerinden biri Dipsiz Hazine (BGM, 2012: 2504-2526) masalıdır. 

Masalın kahramanı kendisini ziyarete gelen Harun ReĢit‟e pek çok hediye 

verir. Sunulan bu hediyeler kendilik arketipinin sembolleridir. Bu 

hediyelerden biri olan tavuskuĢu hakkında Campbell, yılda bir kez tüylerini 

dökmesi ve tekrar yeni tüylerin çıkması özelliği ile evrenin, diriliĢin bir 

simgesi olduğunu (Campbell, 2003: 506), kuyruğunda yer alan göze benzer 

motiflerin ise “varoluĢun temelinde kendi gövdesinin evrenini görmek için 

gözlerin açılmasını” temsil ettiğini söylemektedir (Campbell, 2003: 508). 

Harun ReĢit‟e sunulan bir diğer hediye, içinde hiç tükenmeyen içkinin yer 

aldığı kupadır. Kupa sembolünü, kase motifiyle birlikte okumak mümkündür. 

Kase motifi, “Büyük ananın (ya da toprak Ana‟nın) sembolüyken, Mısır 

hiyerogliflerinde su kasesi diĢil ilkenin bir temsilcisidir” (Korucu, 2006: 

100).  

 

Bu motifler kendilik arketipinin bir simgesi olarak okunabilir. Ancak tanrı 

arketipinin en büyük sembolü aĢktır. Kasım da büyük bir aĢka sahiptir. 

Maddi anlamda hükümdarlardan daha fazla, sonsuz bir servete sahip 

olmasına benzer Ģekilde kalbinde de sevdiği kadına karĢı sonsuz bir aĢk 



333 

vardır. Bu hâliyle ulaĢamadığı o ulvi amaca hizmet eder gibidir. Ona 

ulaĢamamanın hüznüyle, kendisini mutlu edebilecek Ģeyin ne olduğunu Ģöyle 

söylemektedir:  

 

“KuĢkusuz efendim, konutumda büyük miktarda görülmedik güzellikte 

kölem var; ama anısı düĢlerimi dolduran o güzel, o tatlı sevgili, benim 

yüzümden atıldığı Nil‟in sularında kaybolduktan sonra, bunları nasıl 

sevebilirim? Ben onsuz bütün hazinelerle ve bu haremle yaĢayacağım, 

servet olarak Basralı bir hamalın kemerinde bulunan parayla yetinmeyi 

ve de gözde Sultan Lebibe‟ye sahip olmayı yeğlerdim!” (BGM, 2012: 

2523-2524) 

 

Masalda ġehrazat, ġehriyar‟a doğrudan Kasım aracılığıyla mutluluğun 

kaynağını söylemektedir. Bu masaldaki altın sembolü ölümsüzlük kavramını 

da çağrıĢtırır. Altın kusursuz bir metaldir. Dipsiz bir hazineye (altına) sahip 

olan Kasım ise erginleĢmiĢ, özgürleĢmiĢ bir kiĢi olarak masalda yer 

almaktadır. O, sahip olduğu kadını unutmaz, her zaman onu hatırlar. Bu 

masal kahramanın olgunlaĢmasını sembollerle ifade etmesi açısından son 

derece önemlidir. Mağara daha öncede ifade edildiği üzere kiĢinin 

olgunlaĢmasında bilinçdıĢının sembolüdür ve anne karnıyla özdeĢleĢtirilir. 

Altın ise güneĢ gibi sarı bir renge sahip olmasından ötürü tanrının bir 

simgesidir. Eliade‟nin Cevahirname isimli kitaptan alıntıladığı bilgiye göre 

 



334 

“Elmas ile kristal taĢ arasında yaĢ farkı vardır. Elmas pakka‟dır, yani 

olgun, oysa kristal hacca‟dır, yani ham, tam geliĢmemiĢtir. Özellikle 

yakut maden yatağında yavaĢ yavaĢ doğar; ilk olarak beyazdır, 

olgunlaĢtıkça yavaĢ yavaĢ kırmızılaĢır, tamamen beyaz veya bir kısmı 

beyaz bir kısmı kırmızı yakutun bulunmaması bu nedenledir… Tıpkı 

çocuğun annesinin kanıyla beslenmesi gibi yakut da öyle oluĢur ve öyle 

beslenir.” (Eliade, 2003: 46)  

 

Hayatı/kaderini/kadını olduğu gibi kabullenen, ona hak ettiği sevgiyi sunan, 

onu yücelten kahramana sunulan nihai ödül aĢktır. Bir bakirenin aĢkı, 

kahramanı çevreleyen korku ve kaygılarının “hapishanesinden kurtaracağı 

kaderin simgesidir. Kaderine aldırmadığı ya da yanlıĢ varsayımlarla aklı 

karıĢtığı yerde, kahramanın hiçbir çabası iĢe yaramayacaktır” demektedir 

Campbell (Campbell, 2010: 373) ve Ģöyle devam etmektedir: 

 

“Kadın, yaĢamdır, kahraman onun bileni ve efendisidir. Kahramanın 

sonul deneyimini ve edimini önceleyen sınamalar, bilincini geliĢtiren 

ve kaçınılmaz gelininin yani anne-yok edenin sahipleniĢine 

katlanabilecek hale getiren araçların gerçeğe dönüĢme krizlerinin 

simgesidir.” (Campbell, 2010: 138) 

 

BGM‟de kahramana özellikle bakire kadın ödülü sunulması önemlidir. Lewis 

Hyde, Armağan (2008) isimli çalıĢmasında bakire olmanın cinsellikle yahut 

dünyevilikle hiçbir ilgisi olmadığını söyleyerek sözlerine Ģu Ģekilde devam 



335 

etmektedir: “Bakire, dünyevi hayata ait Ģeylere artık neyseler o olmaları 

yahut da kullanıĢlılıkları açısından bakmayan, dünyadan el etek çekmiĢ 

kiĢidir. Dünyadan el etek çekme [ise] Eckhart‟ın ilahi yolculuğunda ilk 

duraktır” (Hyde, 2008: 91). Campbell ise bakire kadın imgesinin, kahramanın 

“diğer yarısı” (Campbell, 2010: 373) olduğunu söylemektedir ve Ģöyle 

devam etmektedir: “Ġkisi birlikte bir bütünü temsil etmektedir. Kahraman 

dünyayı elde etmek istiyorsa, bakire o durumda dünyadır ya da kahraman bir 

savaĢçıysa bakire bu durumda ündür.” (Campbell, 2010: 373). Bu durumda 

aslında bakire kadın imgesi kaderin simgesidir. Frye‟ın, nihai ödülle ilgili 

değerlendirmeleri de Campbell ve Hyde benzer Ģekildedir: 

 

“Ġnsanın düĢüĢle kazandığı Ģey nihai olarak bildiğimiz Ģekliyle cinsel 

tecrübe ve cinsellik bağlantısı açık olan fakat herhangi bir Ģekilde 

açıklanmamıĢ iyi ve kötünün bilgisi olarak adlandırılan Ģeydir.” (Frye, 

2006: 175) 

 

Nihai ödül motifinin en iyi örneklerinden biri Bakireler Aynası‟nın Harika 

Öyküsü (BGM, 2012: 2137-2165) isimli masalda karĢımıza çıkar. Basra‟da 

Sultan Zeyn isimli bir Ģah vardır. Sultan Zeyn gözdelerine olan cömertliği ile 

hazinelerini hızlıca tüketir. Tam ülkeyi terk etmeyi düĢünürken birden 

babasının kendisinin zor zamanında kaldığında açması için bıraktığı bir 

mektubu açar. Mektupta sarayın bir köĢesinde yer alan hazineden 

bahsetmektedir. Eline kazma küreği alıp bu köĢeyi kazar. Sonunda elmastan 



336 

yapılmıĢ iki kız heykeli bulur. Üçüncü kızı bulmak için Kahire‟ye gitmesini 

orada Mübarek isimli kiĢiyi bulması yazılı olan bir mektup daha bulur. Daha 

sonra Kahire‟ye gider ve Mübarek‟i bulur. Mübarekle beraber uzun bir 

gizemli yolculuğa çıkar. Sonunda Üç Adaların YaĢlı KiĢisi‟ni bulur. Üç 

Adaların YaĢlı KiĢisi ona elmas kız karĢılığında kendisiyle yaĢamak için 

bakire bir kız bulmasını söyler. Bu zor sınav, Zeyn‟e oldukça ağır gelir. 

Çünkü bakire olduğunu düĢündüğü bütün kızların, Üç Adanın YaĢlı 

KiĢisi‟nin verdiği sihirli ayna sayesinde aslında bakire olmadığını öğrenir. 

Masalda karĢımıza çıkan aynanın ġaman aynasıyla paralellik taĢıdığı 

görülmektedir. Eliade, Şamanizm (1999) isimli kitabında Ģaman ritüellerinde 

aynanın iĢlevine dair Ģu tespitlerde bulunmaktadır:  

 

“Aynanın, Ģamanın „dünyayı görmesine‟ (yani dikkatini iĢine 

yoğunlaĢtırmasına), „ruhların yerlerini belirlemesine‟ ya da insanların 

ihtiyaçları üzerine düĢünmesine, vb. yaradığı söylenir. V. Dioszegi, 

Mançu- Tunguz dilinde “ayna” anlamına gelen panaptu terimi pana 

„ruh, tin‟ (veya daha doğru olarak „hayalet veya gölge-ruh‟) 

sözcüğünden geldiğini göstermiĢtir. Demek ki ayna, gölge ruhu içine 

alan bir kap veya yuva (-ptu)dır. ġaman aynaya bakınca ölmüĢ kiĢinin 

ruhunu görür.” (Eliade, 1999: 185)  

 



337 

Celal Beydili ise Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük (2005) isimli 

çalıĢmasında aynanın yeraltı ile bağlantısına ıĢık tutarak Ģunları 

söylemektedir: 

 

“Moğollarda yeraltı saltanatı hâkimi sayılan “Erlik”, yanında ayna 

gezdirirdi ve bu aynada insanların girdikleri tüm günahları görürdü. 

Karanlık çöktükten sonra öbür dünya güçlerinin faaliyetlerinin arttığına 

inandığı için de Türk inanıĢlarında, geceleyin aynaya bakmak 

uğursuzluk olarak kabul edilmiĢtir.” (Beydili, 2005: 81) 

 

Masalda anlatılan ayna motifi ile ġaman‟ın istediği her Ģeyi ya da her yeri 

kendisine gösteren aynası arasında paralellikler mevcuttur. ġamanın 

aynasında olduğu gibi masaldaki Sultan Zeyn‟in aynası da kahramanın iyiyi 

kötüden, gerçek olanı gerçek olmayandan ayırmak için kullanılmıĢtır. Bu 

hâliyle kahramanın yolculuk boyunca ilerlemesini, bilgilenmesini sağlamıĢtır. 

Aynanın Ģaman aynasıyla benzeĢen bir diğer niteliği de “kehanet aracı 

olması; ona bakıldığında istenilen Ģeyin görülmesi ya da ruhların toplandığı 

bir nesne olduğu için sorulan soruya cevap verebilme özelliği taĢımasıdır.” 

(Türkan, 2008: 483). Masalı bu bilgiler ıĢığında çözümlemeye çalıĢtığımızda 

kahramanın, bakire kız imgesiyle verilen hayatı/yaĢamı/dünyayı ele 

geçirmeye çalıĢtığı bir yolculukta olduğu görülmektedir. Bu ödüle 

ulaĢabilmesi için gerekli olan tek Ģey ayna imgesiyle verilen ruhtur, sezgidir. 

ġayet bu ruha ya da sezgiye sahip olabilirse istediği ödüle kavuĢur ve 



338 

yaĢama/hayata farkındalığı artmıĢ bir Ģekilde yön verir. O halde Estés‟in, 

sezgi hakkındaki Ģu değerlendirmesi önemlidir:  

 

“Sezgi, bir kadın psiĢesinin [bu masalda erkek psiĢesi olarak ele 

alınmalı] hazinesidir. Bir kehanet aletine, onun aracılığıyla esrarengiz 

bir içsel görü yeteneği kazandığımız bir cam küreye benzer. Her zaman 

sizinle olan, size meselenin tam olarak ne olduğunu, tam olarak sola mı 

yoksa sağa mı gitmeniz gerektiğini söyleyen yaĢlı bilge bir kadına 

benzer. O bir tür Bilen‟dir, yaĢlı La Que Sabe‟dir, VahĢi Kadın‟dır.” 

(Estés, 2013: 87) 

 

Bu masal için bir toparlama yapılacak olursa Ģunlar söylenilebilir: Masalda 

çok fazla kadına ve zenginliğe sahip olan Sultan Zeyn‟in, bakire bir kız 

bulmak ümidiyle çıktığı yolculuktan elde ettiği Ģey Latife‟dir. Bu masalda 

Latife elmastan yapılmıĢ iki kız heykeline ve kadının değerinin simgesi 

olarak gösterilen bakireliğe karĢılık gelir. Zeyn, Latife‟yi bulmasına ve ona 

âĢık olmasına rağmen istemese de onu Üç Adaların YaĢlı KiĢisi‟ne verir. 

Yüksek‟in Hakikatçi adlı eserinde de bahsettiği gibi Zeyn‟in nihai ödülü 

aĢktır. ġöyle demektedir yazar bu çalıĢmasında: 

 

“Elmas kız, erkeğin yeryüzünde aradığı ödül, canlı olmaktan uzaktır; 

altı parlak elmas kızdan daha parlak ve daha kıymetli olan yedinci 

elmas kız ise, tuhaf bir Ģekilde erkeğin kendisine değil de geçmiĢin 

bilgeliğine sahip, ecinniler ülkesinde veya düĢ sultanlığında yaĢayan Üç 



339 

Adaların YaĢlı KiĢisi‟ne aittir, onun için aranıp bulunur. Oysa Adaların 

YaĢlı KiĢisi, maddi servetin ve bedeninin arzularının peĢinde koĢan 

yalan dünyanın sultanına, asıl kıymetli olanın ne olduğunu, onu 

aldatarak göstermiĢtir. Her Ģey yalandır; elmaslar ve bakireler yalandır. 

Tek gerçek olan vardır, o da aĢktır.” (Yüksek, 2008: 209)  

 

Çerçeve masalla bu masal arasındaki ortaklıklar aynanın bu özelliği 

noktasında anlam kazanmaktadır. Üç Adanın YaĢlı KiĢisi‟nin Sultan Zeyn‟e 

hakikati görebilmesi için ayna vermesi gibi ġehrazat da ġehriyar‟a kadınlar 

hakkındaki hakikatleri anlaması, fark etmesi için masalları sunmaktadır. 

Zeyn ayna vasıtasıyla kendini bakire olarak tanıtan kadınların aslında bakire 

olmadıklarını öğrenirken ġehriyar da masallar vasıtasıyla güvenilmez, 

sadakatsiz olarak tanıdığı kadınların güvenilir ya da sadakatli de 

olabileceklerini de öğrenir. Bu noktada bin bir gece boyunca anlatılan 

masalların ġehriyar‟ın sezgilerinin bir ürünü olduğunu söylemek 

mümkündür.  

 

Masallarda kadın kahraman ile erkek kahraman arasında kazanılan ödül 

açısından ataerkil topluma has farklılıklar göze çarpmaktadır. Bu tür 

ataerkilliği vurgulayan masallarda erkek kahramanın iki ödülü vardır: Kadın 

ve sosyal statüde yükseliĢ. Kahraman bir erkek değil de bir kadın olduğunda 

ödül ancak uysal, erkeğin arzularına bağımlı kadına verilmektedir. Edilgen 

bir davranıĢa sahip olmayan, güzelliğinin farkında olan ve kendi arzularını 



340 

erkeğe karĢı bir güç olarak kullanan, tek bir erkeğe ait olmayan ya da eĢinden 

sürekli istekte bulunan ve masalın sonuna kadar erkek egemenliğine direnen 

femme fatale tipi kadınlar ise masal sonunda genellikle 

cezalandırılmaktadırlar. Kahramanın kadın olduğu durumda verilecek 

ödüllerden biri kahramanın ilerleyiĢini durdurabilecek kiĢilerin seslerine karĢı 

yüreğindeki sesi dinlemesi gerektiğine dair nasihattır. Kadın bu gibi 

durumlarla karĢılaĢtığında mücadelesini kalbinin sesini dinleyerek 

gerçekleĢtirir, dıĢardaki seslerden etkilenmez. Perizad‟ın erkek kardeĢlerini 

ve onlarla birlikte taĢlaĢmıĢ (derin bir uyku hâlindeki) erkekleri kurtardığı 

Gül Gülüşlü Perizad masalında (BGM, 2012: 2274-2302) görüldüğü üzere 

Perizad ancak dıĢarıdan gelen seslere karĢı kulağını tıkayarak görünmezleri 

yener. Bülbül ise onun yaĢlı adamı görmek istediğinde Perizad‟a Ģöyle öğüt 

verir: 

 

“Ey Perizad, neden YaĢlı KiĢi‟yi yeniden görmek istiyorsun, ey 

Perizad? O bir insan kızına kötü seslerden, uygunsuz sedalardan ve 

insanın ruhunu tedirgin eden ve zirveye ulaĢmasını engelleyen 

seslerden kurtulması için yün yumağını kullanmayı öğretti. Tıpkı 

çırağına marifetlerini aktardıktan sonra ortada görünmek istemeyen bir 

usta gibi, sana bilgeliğini aktardıktan sonra Ağacın YaĢlı KiĢisi de 

ortadan kayboldu, ey Perizad! Bundan böyle insanoğlunun pek çoğunu 

tedirgin eden kötülükler asla senin ruhunu üzmeyecektir! Çünkü artık  

ruhunu dıĢ olayların akıĢına kaptırmayacaksın! Zaten bu olaylar sadece 



341 

bunlara kaptıranlar için vardır. Sen artık tüm mutlulukların anası olan 

sakin yaĢamı tanımayı öğrendin!” (BGM, 2012: 2294) 

 

Toparlayacak olursak, çerçeve masalda ġehriyar için nihai ödül, ġehrazat‟ın 

anlattığı masallarla yeniden doğduğunu ifade ettiği kısma tekabül etmektedir. 

Ödül, psikanalitik çerçevede kendiliğin elde edilmesidir. Bin bir gece 

boyunca masal anlatma edimini bilinçdıĢında yer eden hazineye 

ulaĢabilmesinin bir yolu olarak ele aldığımızda çerçeve masalda ġehriyar‟ın 

bu ödüle, hazineye ulaĢtığı söylenebilir. O artık değiĢtiğinin ve mutluluk dolu 

bir ruh kazandığının bilincindedir. Bu noktada ġehriyar‟ın farkında olduğu en 

önemli Ģey, bu mutluluğu kendisine sunan kiĢinin ġehrazat olduğudur. 



342 

 

3.3. DönüĢ 

 

DönüĢ bölümü, bilinçdıĢına yönelen kahramanın erginleme ile elde ettiği 

bilinci sergilemesi amacıyla tekrar eski dünyasına dönmesini ifade 

etmektedir. Bu dönüĢ kahramanın kazanımlarını ortaya koyması açısından 

oldukça önemlidir. Bu kazanımlar, yolculuğun baĢlangıcında mutluluğu, 

huzuru ya da Pearson‟un ifadesiyle “cenneti” bütün narsistik kaprislerin 

gerçekleĢmesi, tatmini olarak gören kahramanın bu durumdan vazgeçerek 

içsel ve dıĢsal dünyasında sürüp giden zor durumların üstesinden gelmesidir. 

BaĢka bir ifadeyle erginleme kahraman için yaĢamı istediği gibi değil, 

olduğu gibi görmesi demektir. Bu noktada kahraman artık yolculuğun 

baĢlangıcındaki o çocuksu hâlini bir kenara bırakarak baĢkalarının 

sorumluluğunu da alabilen rüĢtünü tamamlamıĢ bir birey hâline gelmektedir. 

Geri dönüĢ, kahramanın hayalini kurduğu dünyevî cennetin içinde bile 

acıların, sıkıntıların olabildiğini bilmeyi gerektirir. Geri dönüĢün beraberinde 

getirdiği bu sorumluluk bazen kahramanın gözünü korkutarak onun gerçek 

dünyaya dönüĢü reddetmesine sebep olabilir. Kahramanın içinde bulunduğu 

dünya baĢarı elde ettiği, huzuru ve mutluluğu bulduğu cennetvarî bir yerse 

gerçek dünyaya dönmekte zorlanabilir. Gerçek dünyanın içindeki zorluklar 

onu korkutabilir ya da içinde bulunduğu dünyanın arzularının cazibesinden 

kurtulmayı baĢaramamıĢ olabilir. Campbell, kahramanın dönüĢünü 



343 

engelleyen bu durumlardan ilkini dönüĢün reddedilmesi, ikincisini ise 

büyülü kaçıĢ baĢlıklarıyla ele almaktadır. DönüĢün reddedilmesi, kısaca 

kahramanın kendi iradesiyle diğer dünyadan ayrılmak istememesi olarak 

tanımlanırken büyülü kaçıĢ, kahramanın gerçek dünyadaki varlıklar 

tarafından dönüĢü konusunda bir engel çıkarılması olarak tanımlanmaktadır. 

Campbell‟ın sınıflandırmasında bu iki baĢlık sanki birbirinin devamı gibi 

algılanmaktadır. Halbuki bu bölümler birbirinin bir devamı değil belki 

“Kahramanın DönüĢü” baĢlığı altında birer alt bölüm olarak ele alınabilirler. 

Kaldı ki bu bölümlere bir alt bölüm olarak kahramanın isteyerek ve herhangi 

bir engelle karĢılaĢmadan döndüğü masal örneklerinin de bulunduğu göz 

önüne alınarak üçüncü bir baĢlık da açılabilir. Campbell‟ın sözünü etmediği 

böyle bir durumda kahraman gerçek dünyanın sorumluluklarını almak için 

gerekli cesareti gösterir, diğer dünyadaki varlıklar tarafından da bu cesareti 

desteklenir. Örneğin, Cıva Ali‟nin, Delile ve Kızı, Delile‟nin Kardeşi Balık 

Kızartıcısı Zurayk ve Büyük Yahudi Azarya ile Serüvenleri (BGM, 2012: 

1558-1599) isimli masalda bir saka Bağdat‟taki yaĢamın kendisi için hazin 

bir dönüĢümü olduğunu görünce kendi kendine Ģöyle der: “Senin için 

yurdundaki bir hapishanede ölmek, ey fakir kiĢi, su sevmeyen bir ülkedeki 

insanlar arasında yaĢamaktan yeğdir.” (BGM, 2012: 1562). Saka eski 

ülkesine dönüĢ konusunda oldukça ısrarcıdır. Bir baĢka gün Ģöyle der yine 

kendi kendine “Ey saka, artık ülkene dönme zamanı geldi! Çünkü yabancı 

bir ülkede bulunmaktansa, kendi ülkende olmak daha hayırlıdır! Sonra 



344 

borçların da var; gidip onları ödemen gerek!” (BGM, 2012: 1562). Bir baĢka 

zaman ise Divan‟a gidip dönüĢ için izin almak istediğinde “Yabancı 

topraklardaki yabancıların hanesi rüzgârlar üzerine inĢa edilmiĢ binalara 

benzer. Rüzgâr eser, bina çöker, yabancı onu terk eder! En doğrusu onu inĢa 

etmemektir.” (BGM, 2012: 1562). 

 

Sonuç olarak Campbell sistematiğinde dönüşün reddedilmesi ve büyülü kaçış 

bölümleri içerisinde teze en uygun olan kısmın dönüşün reddedilmesi olduğu 

görülmüĢtür. Bu sebeple büyülü kaçıĢ kısmına yer verilmeden yalnızca 

çerçeve masala uygun olan dönüşün reddedilmesi baĢlığı altında BGM‟nin 

bir çözümlemesinin yapılmıĢtır. Ayrıca bu sistematikte kesin bir çizginin 

çizilemeyeceği düĢüncesinden hareketle dönüş eşiğinin aşılması kısmı da 

dışardan gelen kurtuluş kısmına eklenerek konu dönüş eşiğindeki kurtarıcı 

baĢlığı altında ele alınmaktadır. 

 



345 

 

3.3.1. DönüĢün Reddedilmesi 

 

Kahramanın diğer dünyadan dönme isteği, o dünyada yaĢayanlarla 

iliĢkilerine, diğer dünyada elde ettiği baĢarılarına bağlıdır. Geri dönmeyi göze 

alamayan kahraman döneceği dünyayı ya tamamen gözden çıkarmakta ya da 

ġehriyar‟ın yaptığı gibi diğer dünyanın verdiği lezzetten bir müddet daha 

yararlanabilmek için dönüĢünü ertelemektedir. Ġki durumda da bilinmeyeni 

bilmeye, görülmeyeni görmeye çalıĢan kiĢi bilinmeyenin ya da görülmeyenin 

sihirli büyüsüne kapılarak dönmek için gerekli cesareti kendinde bulamaz.  

 

Balinanın karnı bölümünde masal anlatma ediminin ġehriyar için bir “geçiĢ 

nesnesi” iĢlevi gördüğü söylenmiĢti. GeçiĢ nesnesi, “[v]arlığın, özellikle 

anneye bağımlı olduğu ilksel dönemden, tümgüçlülüğün egemen olduğu 

sonraki döneme geçebilmesi için „ara alan‟ olarak konumlandırılan merkezi 

ortamda sürekli iliĢki hâlinde ol[duğu] nesne”dir (Demirci, 2012). Ancak 

orada söylenenlere ek olarak tezin bu kısmında geçici nesneyle ilgili 

Winnicott‟un altını çizdiği bir tespit, çocuğun geçici nesneyi çok fazla 

sahiplenmesinin bu nesneyi bir fetiĢ nesnesi hâline dönüĢtürebileceğidir. 

Halbuki bu süreçte çocuktan (kahramandan) beklenen bu nesneye olan 

“yatırımın geri çekilmesidir” (Winnicott, 2013: 24). Çerçeve masalda 

ġehriyar‟ın, ġehrazat‟ın sadakatli, sözgen, sofu, ağırbaĢlı bir kadın olduğuna 



346 

inanmasına rağmen masallarla belirtilen diğer dünyanın cazibesine kendini 

kaptırarak dönüĢü reddettiği görülmektedir. Örneğin Kuşların Başkanı Genç 

Tuhfe‟nin Öyküsü (BGM, 2012: 2948- 2996) isimli masaldan sonra ġehriyar 

Ģöyle demektedir:  

 

“Vallahi! Vezirimin bu kızı benim için büyük bir lütuf oldu. Onun 

erdemlerini ve niteliklerini taĢıyan birisi ölmeye layık değildir. Onun 

hakkında kesin bir karara varmadan önce, bir süre daha düĢünmem 

gerek. Ve sonra! Belki de onun hala bana anlatacağı kim bilir daha ne 

harika öyküleri vardır.” (BGM, 2012: 2994) 

 

Bu sahne nesne iliĢkileri kuramı doğrultusunda Klein‟ın açgözlülük terimiyle 

de açıklanabilir. Klein açgözlülük terimini, “bebeğin [kahramanın] memeyi 

çok açgözlü bir biçimde içselleĢtir[mesinin], ona bütünüyle sahip olup 

denetimi ele geçireceğini, memede bulunan bütün iyiliğin ona geçeceğini 

hissetmesi” (Klein, 2014: 23) olarak tanımlamaktadır.  

Masalların bir geçiĢ nesnesi olarak ele alındığı noktada bu sahnede 

vurgulanan detay, ġehriyar‟ın Winnicott‟un bakıĢ açısıyla bu geçiĢ 

nesnesinden ayrılamaması, Klein‟ın bakıĢ açısıyla “memeyi açgözlü bir 

biçimde içselleĢtir[mesi]” (Klein, 2014: 23) olarak ifade edilebilir.  

 

Jung psikolojisinde bilinçdıĢı her zaman korkulacak bir mekân değildir. Kimi 

zaman onun ifade ettiği Ģey, kiĢinin büyüsel hayal dünyasıdır. Freud da 



347 

bilinçdıĢını incelemenin bir yolu olarak uykunun “dıĢ dünyaya, rahat bırak 

beni, uyuyacağım” demek olduğunu söylemektedir ve Ģöyle demektedir: 

“Uykunun, biyolojik amacı dinlenme, psikolojik özelliği ise dıĢ dünya ile 

ilginin sona erdirilmesidir” (Freud, 2011: 114). Buna ilaveten günlük 

yaĢayıĢın izlerini taĢıyan düĢlerin, kiĢiye karĢılaĢtığı engellerin kaldırıldığı 

bir dünya sunduğu da görülmektedir. Freud‟un bu konuya en güzel 

örneklerinden biri tuzlu bir Ģey yiyen kiĢinin rüyasında su içtiğini görmesidir. 

Sonuç olarak denilebilir ki masallar da tıpkı rüyalarda olduğu gibi günlük 

yaĢayıĢın izleriyle Ģekillenerek, kahramanın günlük hayatta karĢılaĢtığı 

engellerin kaldırılmasına hizmet etmektedir. Örneğin Uyanık Uykucu Öyküsü 

(BGM, 2012: 1970-2022) bu çerçevede ele alınabilir. Öyküye göre Halife 

Harun ReĢit bir gün Ebu‟l Hasan‟ın evine misafir olur ve Hasan‟ın 

kendisinden bir dilekte bulunmasını ister. O ise bir gün boyunca Harun 

ReĢit‟in yerine geçmek istediğini, erkeklerle iliĢkisi olan komĢusunu ve 

yanındaki iki arkadaĢını astırmak istediğini söyler. Bunun üzerine Harun 

ReĢit, Hasan‟ın içeceğine bir beng koyarak onu uyutur ve sarayına götürür. 

Hasan uyandığında ise hizmetinde olanlardan ona Harun ReĢit olduğunu 

söylemelerini ister. Hasan uyanır. Etrafındakiler onu Harun ReĢit olduğuna 

inandırırlar. Hasan, söylediği gibi yan komĢusunu ve yanındakileri 

cezalandırıp annesine de para gönderir. Ancak akĢam olunca Harun ReĢit onu 

tekrar evine gönderir. Tekrar uyandığında Hasan yaĢadıklarının tesirinde 

kalıp kendisinin Harun ReĢit olduğunu söyler:  



348 

 

“Ah! Rezil ihtiyar, seni boğmamı istemiyorsan, hemen beni tahtımdan 

eden düĢmanların ve beni bu hapishaneye kapatanların kim olduğunu 

ve de beni bu sefil hanede tutan kendinin de kim olduğunu açıkla! Ah! 

Tahta döndüğümde benim öfkemin belasından kendini sakın sen! 

Kudretli hükümdarın, ben, Harun ReĢit‟in intikamından titre!” (BGM, 

2012: 1993) 

 

Hasan‟ın sözleri ve davranıĢları onun bilinçdıĢının etkisinde kaldığının bir 

göstergesidir. Harun ReĢit olma arzusu ve sarayda gördüklerinin etkisiyle 

bilinçdıĢından ayrılmakta zorlanır. Onu gerçek dünyaya çekmeye çalıĢan 

annesini bile bu süreçte tanımaz. Ancak annesinin anlattığı bir takım olaylar 

onun dönüĢünü zorlar. Annesi ona Ģöyle cevap verir: 

 

“Oğlum, Tanrının ve onun Peygamberin yasasının senin ruhundan 

silinip bir oğulun, onu dokuz ay karnında taĢıyan ve sütüyle ve 

sevecenliğiyle besleyen anasına duyduğu saygıyı unutturacak noktaya 

geldiğine inanamıyorum! Bana izin ver de sana son kez aklını bu garip 

rüyaya takmakla ve kendini bizim efendimiz ve hükümdarımız olan 

Emirü‟l Müminin‟e ait halifelik ünvanını üzerine almakla hata ettiğini 

söyleyeyim! Ve de özellikle daha dün bizi iyilikleriyle donatan 

Halife‟ye karĢı da büyük bir nankörlükte bulunuyorsun. Bil ki, 

gerçekte, sarayın baĢhaznedarı dün evimize geldi ve emirü‟l Müminin 

tarafından yolladığını söyleyerek, bana onun buyruğuyla verilen 

paranın pek fazla olmayıĢından dolayı özürler dileyerek ve bu cömert 



349 

armağının arkası geleceğini vaat ederek bin altın dinar verdi!” (BGM, 

2012: 1995)  

 

Bu sözleri duyunca iyice sinirlenen Hasan sonrasında annesini hırpalar. 

Bunun üzerine komĢuları onu tımarhaneye kapatır. Buradan Hasan ancak 

kendi kimliğini kabul edince çıkar. ġöyle der Hasan: 

 

“Tanrı‟dan ve senden bağıĢlanma diliyorum anneciğim! Nasıl oldu da 

söylediğim bunca çılgınca sözleri söyleyebildim! Ve ancak aklını 

kaçıran birinin yapabileceği taĢkınlıkları yaptım! KuĢkusuz beni 

ġeytan kendine uydurdu ve bu yola itti! Benden baĢka herhangi bir 

kimse bundan büyük akıl almaz iĢler yapmamıĢtır. Ama artık herĢey 

bitti ve ben iyileĢtim!” (BGM, 2012: 1997) 

 

Hasan‟ın bilinçdıĢına ait davranıĢları ve sözleri son bulunca tekrar evine 

dönmektedir. Daha önce yaptığı gibi yine köprünün baĢında durarak 

yabancıları evine konuk etmeye çalıĢmaktadır. Ancak hala neler olup 

bittiğinin farkında değildir. Gerçek dünyaya uyum sağlayamaz. Bu 

uyumsuzluk ve ĢaĢkınlıkla ikinci kez Harun ReĢit‟le köprü üzerinde 

karĢılaĢtığında ona Ģöyle ifade etmektedir: “Sana birlikte geçirdiğimiz 

geceden sonra baĢıma gelen olayları ve onları izleyen felaketleri anlatacağım. 

Bütün bunlar senin ayrılırken kapatmayı ihmal ettiğin kapı yüzünden ve o 

yoldan ġeytan‟ın içeri sızmasından dolayı baĢıma geldi” (BGM, 2012: 2000). 



350 

Bu sözleri duyan Harun ReĢit, kendisini evine götürmesi konusunda Hasan‟a 

ısrar da bulunur. Hasan onu evine götürdüğünde de Harun ReĢit‟e bilinçdıĢı 

yolculuğundan dönmesini engelleyen âĢık olduğu kız konusunda Ģu 

açıklamaları yapmaktadır:  

 

“Sana Ģunu söylemeliyim ki, ey efendim, bugüne kadar gerçekten sadece 

neĢeli arkadaĢları, güzel yemekleri, içkileri ve kokuları sevdim; ve elde 

kadeh dostlarla konuĢmaktan daha üstün bir zevk tanımadım. Ama bu, 

ġeytan‟ın beni çılgınlığa sürüklediği o acayip rüyada gördüğüm harika 

kızlardan birine benzeyen bir diĢinin değerini arada bir tanımayı 

bilmediğim anlamına gelmez.; özellikle çalgı çalan, Ģarkı söyleyen, 

rakseden ve babadan miras kalan yavruyu yatıĢtıran; yaĢamını bizim 

zevklerimize bağlayan ve hoĢumuza gitmenin ve bizi eğlendirmenin 

yollarını arayan ve neĢesini hiç yitirmeyen genç kızlardan biri olursa! 

Hiç kuĢkusuz böylesi bir genç kızı bulsam, onu babasından isteyip 

evlenmekte ve ona büyük bir sevgiyle bağlanmakta büyük bir ivedilik 

gösteririm. Ama böylesi türden kızlar, ancak Emirü‟l Müminin‟in 

hareminde ya da hiç değilse Vezir Cafer‟in hareminde bulunur. Bundan 

dolayıdır ki, efendim, bir kadına bağlanıp da onun kötü huyları ve 

kusurları yüzünden yaĢamımı mahfetmek tehlikesini göze almaktansa, 

geçici dostların meclisini ve eski Ģarapla dolu ĢiĢeleri yeğliyorum. 

Böylece yaĢamım sakin geçiyor ve bir gün yoksullaĢırsam, sefaletin kara 

ekmeğini yalnız baĢıma yerim diyorum.” (BGM, 2012: 2001) 

 



351 

Ġkinci kez Hasan halife olunca Harun ReĢit ona durumu anlatır. Görüldüğü 

üzere Ebu‟l Hasan isteklerinin bir gereği olarak sabahları bilinçdıĢının 

arzularının bir ürünü olan halife gibi yaĢamaktadır. Ancak akĢam olunca 

gerçeklerle karĢılaĢır, bilinç düzeyine ermektedir. Buna rağmen Hasan‟ın 

bilinçdıĢını sembolize eden Halife‟nin sarayını terketmeye gönlü yoktur. 

Çünkü aĢık olmuĢtur. 

 

“ÂĢık olmak eylemi ölümle birlikte ele alınması gereken bir süreçtir. Çünkü 

ölüm her zaman aĢk hazzının gölgesindedir” demektedir May ve Ģöyle devam 

etmektedir: “Tümüyle sevmek her Ģeyin yok olması tehdidini de birlikte 

getirir” (May, 2013: 108). KiĢi, sevdiği birini kaybettiğinde yaĢamın tekrar 

ele geçmeyeceği gerçeğini de anlamıĢ olur. Sevdiği kiĢi olmaksızın 

gerçeklerle de dolaysız buluĢabilir. Güzel Aziz‟in Öyküsü‟nde sevdiğini 

kendisine tercih eden Azize‟ye karĢılık, Aziz gerçek aĢkı bulamaz. AĢk 

konusunda farkındalığı geliĢmemiĢtir. Bu masalda Aziz‟in âĢık olduğu 

kadının yanında sürekli uyuması ve yemeye kendini kaptırması uyku, Ģehvet 

ile aĢk arasındaki paralelliğe bir vurgu olarak ele alınabilir. Azize bu konuda 

onu sürekli uyarmaktadır. Ancak sonuç aynıdır. Aziz kadınla buluĢmak üzere 

kadının söylediği bahçeye gider ve karĢılaĢtığı durumu daha sonra Ģöyle 

anlatır: 

  



352 

“Bahçeye ulaĢınca, bir gün önceki gibi, salonun çok güzel bir Ģekilde 

aydınlatılmıĢ olduğunu ve bu salonda, yiyecekler, tatlılar, meyveler ve 

çiçeklerle donatılmıĢ büyük bir tepsi bulunduğunu gördüm. Bu 

içeklerin, yiyeceklerin ve tüm lezzetli Ģeylerin kokusu burnuma ancak 

ulaĢmıĢtı ki, kendimi tutamadım ve her Ģeyle karnımı iyice doyurdum 

ve sırlı testiden içtim. O zaman doyuma ulaĢtım. Ama bunu hemen 

izleyerek göz kapaklarım kapanmaya baĢladı; uykuyla savaĢmak için 

parmaklarımla onu açık tutmaya çalıĢtım, ama boĢuna! O zaman kendi 

kendime “Uyumayacağım!” dedim. Ama bu, benim ertesi sabaha 

kadar uykuya dalmam için yetti; ve kendimi o harika salonda değil, 

herhalde seyislerin kullanmalarına ayrılmıĢ sefil bir odada uzanmıĢ 

buldum; ve karnımın üzerinde de bir koyunun âĢık kemiğini, yuvarlak 

bir topu ve hurma çekirdekleri ile keçiboynuzu tanelerini; yanı 

baĢımda da iki dirhem ve bir bıçak buldum.” (BGM, 2012: 689) 

  

Aziz bu ĢaĢkınlıkla Azize‟nin yanına gelir. Azize, aynı Ģekilde onu 

uyumaması konusunda uyarır: “Ah! Azizim, sana uykudan sakınmanı, 

yiyeceklerin çekiciliğine kendini kaptırmamanı tavsiye etmedim mi?” (BGM, 

2012: 690). Beslenmemek ya da Ģiddetli istek ve iĢtaha rağmen yemek 

yememek, “gerilerde kalmıĢ bazı derin anlamlara eriĢmekle ilgilidir” (Estés, 

2013: 499). Aziz‟in yememesinin gerekliliği onun aĢk konusunda erginlemesi 

ile ilgilidir.  

 



353 

ÂĢık olduğu Delile‟nin kızı olarak bilinen kadının, Aziz‟in yanına bıraktığı 

nesneler de Aziz‟in durumunu ortaya koyması açısından önemlidir. Azize bu 

nesnelerin anlamını Ģu Ģekilde anlatmaktadır:  

 

“Bilesin ki, yuvarlak top senin yüreğin anlamındadır. Sevgilinin 

evinde bulunmana karĢın havalarda gezen, ne denli az tutuĢtuğunu 

gösteren yüreğinin… Hurma çekirdekleri, kalbin meyvesi olan 

tutkunun sende kesinlikle bulunmamasından ötürü yüreğinin onlar gibi 

kuru olduğu anlamındadır. Sabır timsali Hazreti Eyüp‟ün ağacı olan 

keçiboynuzunun taneleri, âĢıklar bakımından onca değerli olan bu 

erdemi sana, hatırlatmak için oraya konulmuĢtur; koyunun âĢık 

kemiğine gelince, bunu açıklamaya bile gerek yoktur. Ey Aziz senin 

için çok korkuyorum! Ġki gümüĢ dirhem gözlerinin timsalidir. Bunlar 

sana „iki gözüm üzerine yemin ederim ki, bir daha gelip 

uyuyakalırsan, acımaksızın seni bıçakla doğrarım!‟ demektir.” (BGM, 

2012: 690) 

 

Aziz âĢık olmuĢtur bu yüzden ilk olarak düğününü unutur. Sonrasında 

Azize‟yi farketmemeye baĢlar. Dahası adını sormayı bile aklına getirmediği 

bir kadına âĢık olmuĢtur, ancak ona kavuĢamadan sürekli uyur ve sürekli 

yemek yer. ÂĢık olmuĢtur ve Azize‟nin kendisine öğrettiği dizeleri 

sevgilisine söylemeyi unutur. Aziz‟in uyanması ise ancak kendisine yardımcı 

olan Azize‟nin ölümünden sonra gerçekleĢir. Kahraman için süreç Ģu Ģekilde 

ilerler: Unutma, bilincinde olmama, uyuma ve ölüm (hadım edilme). 



354 

Azize‟nin ölümü ya da egonun ölümü aslında Aziz‟in farkındalığının da 

artması demektir. Ego, “Jung‟un bilinçli zihnin organizasyonu için kullandığı 

bir isimdir. O, bilinçli algılardan, hatıralardan, düĢüncelerden ve duygulardan 

oluĢmaktadır” (Kısa, 2005: 25).  

 

Bu masalla çerçeve masal arasında Ģu Ģekilde bir iliĢki bulunduğu 

muhakkaktır: ġehrazat‟ın ġehriyar‟a yol göstermesine benzer Ģekilde bu 

masalda Azize, Aziz‟e yol göstermektedir. ġehriyar‟ın olgunlaĢma, 

farkındalığa erme yolculuğundaki gizli aracının ġehrazat olduğu 

görülmektedir. Tıpkı Aziz‟e yol gösteren Azize gibi. Bu doğrultuda Azize ve 

ġehrazat‟ın Aziz ve ġehriyar için bilinçdıĢında yer alan anima olduğunu 

söylenebilir. Her iki masalda da görüldüğü üzere, “erkeği bilinçdıĢına 

indirmek, böylece daha derin toparlanmasını, bilinçlenmesini sağlamak 

animanın iĢidir” (Jung, 2009: 299).  

  

Kahramanın dönüĢünü tamamlayabilmesi için animanın tuzağına düĢmemesi 

gerekir. Ancak bu durumda onun hilelerinden kurtulursa dönüĢü kolaylaĢır. 

Bu masalda sıklıkla üzerinde durulan “unutma” yoluyla kahramanın 

dönüĢünün engellendiği görülmektedir. Delile‟nin Kızı, Aziz‟den 

kendisinden baĢka birine bakmamasını ister. Ancak Aziz bir hile ile de olsa 

Delile‟nin kızının rakibinin tuzağına düĢer ve onunla evlenir. Ondan bir de 



355 

çocuğu olur. Tekrar Delile‟nin kızının yanına döndüğünde ise kız tarafından 

hadım edilir.  

 

Benzer bir Ģekilde Gemici Sindbad‟ın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1124-1202) 

Gemici Sindbad çıktığı her yolculukta ölümle karĢı karĢıya gelir ve her 

defasında kendi kendine tekrar yolculuğa çıkmayacağına dair söz verir. 

Ancak bu yolculuklardan dönüĢünden bir süre sonra yaĢadığı zorlukları ve 

tehlikeleri unutarak tekrardan yolculuğa çıkar. Bu Ģekilde yedi kez yolculuğa 

çıkan Sindbad, yolculuklarını Hamal Sindbad‟a anlatırken bu yolculuklara 

çıkmasının sebebini yeni yerler görme ya da bilinmeyen Ģeyleri merakla 

seyretme arzusu ile ifade etmektedir. Örneğin ikinci gezisine dair öyküyü 

anlatırken Ģöyle demektedir: 

 

 “Gerçekten çok zevkli bir yaĢam sürmekte iken, günlerden bir gün 

baĢka ülkelere doğru geziye çıkma arzusu yeniden içimde uyandı; ve 

ruhumda gidip dolaĢmak, değiĢik ülkeler ve adalar görerek eğlenmek 

ve bilinmeyen Ģeyleri merakla seyretmek, bu arada çeĢitli ülkelere mal 

satmak ve almaktan da geri durmamak hevesi dolup taĢtı.” (BGM, 

2012: 1139) 

 

May, Aşk ve İrade (2008) adlı kitabında kahramanın bilgiyi elde eden kiĢi 

olduğunu söylemektedir. Ancak sadece bilgiyi elde etmek yeterli değildir. 



356 

KiĢi ancak bilgiyi kullanmayı öğrendiğinde gerçek bir kahraman olmaktadır. 

ġöyle devam etmektedir May: 

 

“Bilgi, güç demektir. Bilgi aynı zamanda özgürlüğün ve güvenin de 

sembolüdür. Bilmek tehlikelidir ama bilmemek daha tehlikelidir. 

Bilgiyi elde eden ve ondan yararlanan kiĢi kahramandır. Kahramandır 

çünkü kendi gerçeği ile yüzleĢen insandır.” (May, 2008: 205) 

  

Bu anlamda bilgisiz, cahil insanın henüz kendisi ile yüzleĢememiĢ, 

Eliade‟nin sözleriyle “kimi bakımlardan gerçek kendi(lik)‟i (atman, puruĢa) 

„unut[muĢ]” (Eliade, 2001: 155) insan olduğu söylenebilir. Freud‟un “alınan 

bir kararın unutulmasının, önünde duran[ın], ona karĢıt bir niyet, ona karĢıt 

bir istek” (Freud, 2011: 94) olduğunu yönündeki sözlerinden hareketle 

kahramanın normal yaĢama dönüĢünü zorlaĢtıran nedenlerden birinin 

unutkanlık olduğu söylenmelidir. Ancak kahraman, bu bilgisizlik, cahillik ya 

da uykulu olma hâlini ne zaman üzerinden atarsa o zaman amacına ulaĢır. 

Örneğin Sindbad üçüncü gezisine çıkma nedeninin unutkanlık olduğunu 

söylemekte ve Ģöyle devam etmektedir: 

 

 “Bilin ki, ey dostlarım, ikinci gezimden döndükten sonra yaĢamımı 

zenginlik ve neĢe içinde sürdürmekteyken, sonunda uğradığım 

kötülüklerin ve baĢıma gelen tehlikeli serüvenlerin anısını bütünüyle 

unuttum ve Bağdat‟taki yaĢantımın tekdüze baĢıboĢluğundan sıkılmaya 



357 

baĢladım. Ruhumda gezerek yeni Ģeyler görme arzusu içindeydi. 

Benliğimde yeniden tecim yapıp alıĢveriĢte bulunmak, kazanç ve kar 

sağlamak aĢkı depreĢti. Oysa, felaketlerimin nedeni hep bu hırs 

olmuĢtur. Ve hemen en korkunç tarzda bir deneyim geçirmeye 

zorlandım.” (BGM, 2012: 1148) 

 

Sindbad‟ın geçmiĢ yolcuklarda çektiği zorlukları sonraki gezilerinde de 

unuttuğu görülmektedir. Gerçek anlamda bir dönüĢ, mutlu ve huzurlu bir 

yaĢam sürmesine rağmen yedinci gezisine kadar mümkün olmaz. Artık 

geziye çıkma arzusu değil gezilerde gördüklerini ve yaĢadığı tecrübeleri 

baĢkalarına anlatma arzusu içindedir. Ancak günün birinde hükümdar 

kendisini çağırtarak yeni bir yolculuk için görevlendirir. Bu gezide 

canavarlarla dolu bir yere gelirler. Canavarlardan biri Sindbad‟ın da içinde 

bulunduğu gemiyi parçalar. Ancak Sindbad bu canavarlar tarafından 

öldürülmekten kurtulur ve bir adaya çıkar. Adaya geldiğinde bu yolcuktan 

kurtulduktan sonra bir daha geziye çıkmayacağına dair kendi kendine Ģöyle 

söz vermektedir:  

 

“Eğer kurtulmayı baĢarırsam, herĢey yoluna girer; bir daha da yolculuk 

sözünü ağzıma almam ve artık ömrümün geri kalan bölümünde bunu 

kesinlikle düĢünmem. ġayet, aksine, giriĢimim sırasında can verirsem, 

yine aynı Ģekilde herĢey yoluna girmiĢ olur; böylece belaların ve 

tehlikelerin kesinlikle sonu gelir!” (BGM, 2012: 1190) 

 



358 

Masalın sonunda Sindbad kendi kendine verdiği bu sözü tutararak baĢka bir 

yolculuğa çıkmaz. Artık dönüĢünü gerçekleĢtirmiĢtir.  

 

Yeraltı Sultanı Yemliha‟nın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1318-1363) Yeraltı 

Sultanı Yemliha‟nın Hasib‟in dönmek isteyiĢi karĢısında ona yardım ettiği 

görülmektedir. Ancak onun sıradan dünyaya dönüĢünü kolaylaĢtıran tek 

etmen Yemliha‟ya verdiği sırrı unutmamasıdır. ġöyle demektedir Yemliha 

Hasib‟e: 

“…[ġ]imdi, sen mademki buradasın ey Hasib, Ģu veya bu gün 

döneceğini umut ettiğim bu genç Kral Belkiya‟yı tümüyle unuttum. Sen 

hiç değilse, beni o denli erken terk etmeyeceksin ve seni hiçbir Ģeyden 

yoksun etmeden uzun yıllar birlikte tutmayı düĢünüyorum; bundan 

emin ol! Ve zaten sana anlatacak o kadar çok harika öykülerim var ki, 

Kral Belkiya ile kederli yakıĢıklı gencin öyküleri onların yanında her 

gün duyulan basit serüvenler gibi kalır! Her durumda beni her zaman 

büyük bir dikkatle izlemenden dolayı duyduğum mutluluktan ötürü, 

yapmak istediğim iyiliklerin bir kanıtı olmak üzere, kadınlarım yiyip 

içmek için bize sabaha kadar hizmet edecekler ve bizi hayran bırakmak 

ve ruhumuzu Ģenlendirmek için Ģarkı söyleyecekler! (BGM, 2012: 

1356) 

 

Yemliha‟nın sözleri üzerine Hasib, iki seçenek arasında bocalar. Bir taraftan 

Yemliha‟yla kalıp onun ev sahipliğinden yararlanmak istemektedir. Ancak 



359 

diğer yandan geride bıraktığı annesi ve eĢi aklındadır. O ikinci seçenekten 

yanadır. ġöyle demektedir Yemliha‟ya: 

 

“Ey kraliçe Yemliha, ben fakir bir oduncudan baĢka bir Ģey değilim; 

sense burada bana zevk dolu bir yaĢam öneriyorsun; ama evimde 

annem ve eĢim var! Ve inan ki, ben onları uzun süre bekleterek 

yokluğumdan dolayı kedere düĢürdüm. Ne olur bırak onların yanına 

döneyim; yoksa hiç kuĢkusuz, kederden ölecekler. Ama, tüm ömrümce 

ülkende kalarak yaĢantımı güzelleĢtireceğini umduğunu söylediğin 

öteki öyküleri dinleyemediğimden ötürü piĢmanlık duyacağım da 

kesindir.” (BGM, 2012: 1356)  

 

Yeraltı Sultanı Yemliha, Hasib‟in mazeretini geçerli bulur. Ancak yeryüzüne 

ulaĢtığında Hasib‟in uyması gereken kurallar vardır. Bunları Ģöyle 

anlatmaktadır Yemliha: 

 

“Ey Hasib, senin kadar beni dikkatle dinleyen birinden ayrılmak bana 

zor gelecekse de, senin ananın ve eĢinin yanına dönmeni çok istiyorum. 

Yalnız senden, bana bir söz vermeni dilemekteyim. Yoksa senin 

buradan ayrılmana izin vermem mümkün olmaz. Bundan böyle tüm 

yaĢamın boyunca asla hamamda yıkanmayacağına söz ver! Yoksa yok 

olup gideceksin. ġu an için sana bu konuda daha fazla bir Ģey 

söylemeyeceğim!” (BGM, 2012: 1356) 

 



360 

Yemliha‟nın Hasip‟ten tek isteği hamamda yıkanmamasıdır. Bu masalda 

yıkanmama motifinin metaforik bir anlam taĢıdığı görülmektedir. Estés, 

incelediği Elsiz Kız masalından yola çıkarak yıkanmama metaforunun 

kahramanın gerçek dünyaya iniĢinin ardından “Dünya iĢlerine çok da 

aldırmıyorum” (Estés, 2013: 460) demesinin bir usulü olduğunu 

söylemektedir. Yıkanmak, kahramanın eski benliği ile yeniden iletiĢime 

geçmesinin bir yoludur. Masalın yıkanmama metaforu, babasının Hasip için 

bıraktığı mektupla onaylanmaktadır: “Tüm ilim boĢtur. Çünkü Tanrı‟nın 

kullarına bilgeliğin kaynaklarını göstermek üzere seçtiği kiĢinin ortaya 

çıkması zamanı gelmiĢtir.” (BGM, 2013: 1363). “Dünya iĢlerine aldırma” 

demektedir babası bir baĢka ifadeyle.  

 

Özetlemek gerekirse, dönüşün reddedilmesi kahramanın bilinçdıĢı diyarından 

dönüĢünü zorlaĢtıran etkenlere bağlı kalmasının bir sonucudur. BilinçdıĢını 

görünür kılmak için masalların bir ara iletken (Winnicott‟un terimiyle geçici 

nesne) olarak iĢlev görmesi gerektiği çalıĢmanın baĢlıca tezidir. Bu noktada 

ġehriyar‟ın masal dinlemekten vazgeçemeyiĢi tezin bu kısmında bu ara 

iletkene bağlı kalması Ģeklinde okunmuĢtur. Sonuç olarak tezin bu kısmında 

baĢlıca problem, ġehriyar‟ın âdeta annesinin memesinden ayrılmak 

istemeyen bir çocuk gibi onu durmadan tüketmeye çalıĢmasıdır.  

 

 



361 

3.3.2. DönüĢ EĢiğindeki Kurtarıcı 

 

BilinçdıĢıyla yüzleĢen kahraman için bundan sonraki süreç, dönüĢtür. 

DönüĢle kastedilen Ģey, kahramanın bilinçdıĢından çıkıĢıdır. Kahramanın 

bilinçdıĢına fazlaca bağlı kalıĢı, dengesizliğe sebep olurken 

erginleyememesinin de baĢlıca sebeplerinden birini oluĢturmaktadır. 

DönüĢünü gerçekleĢtiremediği bu gibi durumlarda kahramanın dıĢardan 

yardım alarak sıradan dünyaya tekrar getirilmesi gerekebilir. Ancak 

“kahraman ister ödülüyle birlikte ve kendi isteğiyle dönsün, isterse dıĢardan 

birinin yardımıyla kurtarılsın ilk ayrıldığı yere mutlaka tekrar dönmelidir.” 

(Campbell, 2006: 244). Bu süreçte kahramana dönüĢü konusunda yardımcı 

olan güç, aslında tüm sınav boyunca desteğini esirgemeyen doğaüstü 

yardımcının kendisidir. Bu noktada kahramana tek gerekli olan Ģey, 

cesarettir. Böylece bilinçdıĢındaki korkuların yersiz olduğunu anlayacaktır. 

Campbell, bu durumu Ģu Ģekilde anlatmaktadır:  

 

“Tanrısal ve insani, iki dünya ancak birbirinden farklı olarak 

resmedilebilir- yaĢam ve ölüm, gece ve gündüz gibi ayrı. Kahraman 

bildiğimiz ülkeden karanlığa doğru yola çıkar; orada macerasını 

tamamlar ya da basitçe bize olan bağlılığını kaybeder, hapsedilir ya da 

tehlikeye düĢer; ve dönüĢü o öte bölgeden bir dönüĢ olarak anlatılır. 

Yine de –ve iĢte mit ve simgeyi anlamak için temel bir anahtar –iki 

krallık aslında birdir. Tanrıların alanı bildiğimiz dünyanın unutulmuĢ 



362 

bir boyutudur. Ve isteyerek ya da istemeyerek o boyutun araĢtırılması, 

kahramanın yaptıklarının tam anlamıdır. Olağan yaĢamda önemli 

görünen değerler ve ayrımlar, benliğin daha önce sadece ötekilik olarak 

olan Ģeyi ürkütücü biçimde özümsemesiyle kaybolur. Yamyam devlerin 

öykülerinde olduğu gibi, niteliksiz ruhlar için aĢkın deneyimin bütün 

yükü, bu kiĢisel bireyselleĢme kaybının ürkütücülüğü olabilir. Fakat 

kahraman –ruh cesurca içeri girer ve cadıların tanrıçalara ve ejderlerin 

tanrıların bekçi köpeklerine dönüĢtüğünü keĢfeder.” (Campbell, 2010: 

245) 

 

Tezde, çerçeve masaldan hareketle ġehriyar‟ın bilinçdıĢıyla yüzleĢmesi, 

ġehrazat‟ın anlattığı masallar vasıtasıyla gerçekleĢmiĢtir. Ayrıca bu kısımda 

masal anlatma ediminin ġehriyar için Winnicott‟un “geçiĢ nesnesi” olarak 

belirttiği terimin bir örneği olduğu da görülmüĢtür. Kahramandan beklenen 

bu geçiĢ nesnesini “önce sarmalayıp sonra yok etmesi”dir (Demirci, 2006: 

145). Ancak çerçeve masalda ġehriyar‟ın yok etmesi gereken geçiĢ nesnesini 

âdeta “bir fiksasyon nesnesi” (Demirci, 2006: 145) hâline getirdiği 

görülmektedir. Bu noktada dıĢardan gelen kurtuluĢ kısmı, çerçeve masalda 

ġehriyar‟ı bu geçiĢ nesnesinden kurtaracak yardımın bir karĢılığıdır. Böylece 

dönüĢ eĢiğini aĢma kısmını da kahramanın bilinçdıĢından çıkarak, bilinçdıĢı 

ile bilincini dengede tutabilmesi için yaptığı ilk eylem ya da söz olarak 

yorumlamak mümkündür.  

 



363 

Çerçeve masalda ġehrazat‟ın sadakatinden emin olmaya baĢlayan ġehriyar 

yeni masallar dinlemek arzusuyla dönüĢünü reddetmektedir. ġehriyar, 

ġehrazat‟ın güvenilirliği noktasında emindir. Ancak hala dönüĢü reddetmeye 

devam etmekte ve ġehrazat‟a masalları anlatmaya devam etmesini 

söylemektedir. Bir gece boyunca masalların anlatılması esnasında Dünyazad 

da onların yanındadır. Her gece ablasına yeni bir masal anlatması konusunda 

destek verir. ġehriyar‟a masal anlatan, çocuk doğuran, onunla seviĢen kısaca 

eylem hâlinde olan ġehrazat‟a karĢı Dünyazad masalların destek veren, 

gözleyen, açıklayan ve aktaran dinleyici kısmını oluĢturmaktadır. Masalın 

sonunda ġehriyar‟ın masal dünyasından kurtarılmasında artık ġehrazad‟la bir 

oldukları anlaĢılır. Tıpkı ġehriyar‟la kardeĢi ġahzaman‟ın bir oldukları gibi. 

Masalın bu noktasında ġehrazat tıpkı ilk gecede olduğu gibi ġehriyar 

karĢısında tedirgindir. ġehrazat tedirginliğini ifade eder bir Ģekilde ona Ģöyle 

der:  

 

 “Ben efendim Ģahın bir kölesinden baĢka bir Ģey değilim; onun övgüleri 

benim erdemlerimin üstündedir. Ama, madem ki bunu arzu etmektesin, 

sana kadınlar, kolluk amirleri ve benzerleri hakkında bazı olayları anlatmak 

isterim. Ancak bu öyküler biraz özgürce ve gözüpek olduklarından 

sözlerimin senin ruhunu tedirgin edeceğinden ve güzel yaratılıĢının 

sevecenliğini inciteceğinden korkuyorum. Çünkü ey zamanın Ģahı, halk 

genellikle sakınımlı bir dili ve onun bazen yerindelik sınırını aĢan 



364 

anlatımlarını bilmez. Eğer sen bunun aĢılmasını istiyorsan, ben de aĢarım, 

ama susmamı yeğliyorsan, susarım.” (BGM, 2012: 2995) 

 

ġehriyar ise aldatılmanın getirdiği bir kırılganlığın yanı sıra bu tedirgin 

kadına karĢı belirginleĢen bir güven içindedir. Araf hâlindedir. ġehriyar 

bilinçdıĢının bilinç düzeyine çıkıĢının ve dengelenmesinin bir sembolü olan 

Ģu ifadeleri söyler:  

 

“KuĢkusuz, ġehrazad, konuĢabilirsin! Çünkü kadınlardan yana 

anlatılabilecek hiçbir Ģeye ĢaĢırmam ben; çünkü onlar çarpık kaburga 

kemiğine benzerler; pek iyi bilinir ki, çarpık bir kaburga kemiği 

düzeltilmek istenirken, daha da fazla bükülür; ama gereğinden fazla 

dayatılırsa kırılır. Bundan dolayı çekinmeden konuĢ; çünkü bildiğin o alçak 

karımın ihanetini gördüğüm günden bu yana bilgelik artık bizden uzak 

değildir!” (BGM, 2012: 2995) 

 

Böyle söyledikten sonra ġehriyar‟ın kaĢları çatılır ve rengi kötüleĢir. Bu 

noktada Dünyazad arafta kalmıĢ bir erkekle tedirgin bir kadın arasında 

bağlantıyı kuran kiĢidir. ġehriyar‟ın durumunu gören Dünyazad Ģöyle der 

ablasına: 

 

“Ablacığım lütfen bize bildiğin kolluk amirleri ve kadınlar hakkındaki 

öyküleri hemen anlat! Ve bu yüce ruhlu Ģahtan yana hiç bir korkma! Çünkü 

o, kadınların değerli taĢlar gibi olduğunu bilir; bunların kimilerinde lekeler, 



365 

kusurlar ve hatalar vardır; kimileri ise saf, saydam ve her türlü sınamaya 

yatkındır. O senden çok daha iyi ve benden çok daha güzel bu ayrımı 

yapmayı bilir; ve değerli taĢlarla çakılları birbirine karıĢtırmaz!” (BGM, 

2012: 2995) 

 

Çerçeve masalda ġehriyar kadınlar hakkında değerlendirmede bulunurken 

onları kaburga kemiğine benzetmektedir. Ancak bu değerlendirmeyi 

yaptığında hala geçmiĢin izleri onun benliğinden silinmemiĢtir. Bu noktada 

onun hislerine tercüman olacak kiĢi Dünyazad‟dır. Dünyazad, ġehriyar‟ın 

sahip olduğu kadınların sadakatsiz olduğuna dair fikrine karĢı ġehrazat‟ın 

baĢtan beri masallar aracılığıyla vermek istediği sadakatli kadınların da 

olduğu fikrini doğrudan söyleyerek onun dönüĢünü kolaylaĢtırmıĢtır. 

 

Ancak dönüĢ eĢiğinin aĢılması konusunda ġehriyar‟a asıl yardım eden kiĢiler 

ġehrazat‟ın babalarından uzunca bir süre sakladığı çocuklarıdır. Üç çocukla 

ġehriyar‟ın yanına gelen Dünyazad ona Ģöyle der: “Ve Ģimdi ey zamanın 

Ģahı, çocukların annesi kız kardeĢim ġehrazad‟ın baĢını kestirecek ve böylece 

baĢka hiçbir kadının sevemeyeceği ve bir anne yüreğiyle yetiĢtiremeyeceği 

üç Ģehzadeyi annesiz mi bırakacaksın?” (BGM, 2012: 3257). Bu söz üzerine 

ġehriyar, veziri olan ġehrazat‟ın babasını çağırttırarak ona kızı hakkında 

Ģöyle der: “Ey ġehrazat‟ın babası, ey ardılları kutsanmıĢ olan vezir, Tanrı 

senin kızını halkımın selameti için yaratmıĢ; ve onun araya girmesiyle 

yüreğime piĢmanlık doldu.” (BGM, 2012: 3258). Bu noktada var olan 



366 

sistematik Ģu Ģekilde iĢlemektedir: ġehriyar için bilinçdıĢını temsil eden 

masallardan vazgeçiĢ, Campbell‟ın ifadesiyle dönüĢ eĢiğinin aĢılmasında asıl 

kurtarıcı güç, kendi çocuklarıdır. 

 

Jung‟un “…[b]ireyselleĢme sürecinde, bilinç düzeyindeki ve bilinçaltındaki 

unsurların sentezinden ortaya çıkacak bir figürü simgeler. Bu nedenle zıtları 

birleĢtiren bir semboldür; bir arabulucu, iyileĢtirici, bütünleĢtirici” (akt. 

Korucu, 2006: 99) olarak tanımladığı çocuk arketipinden hareketle, 

ġehriyar‟ın gözünde kendi çocuklarının onu bilinçdıĢı mekândan kurtarmaya 

katkıda bulunan “eĢsiz bir arzu nesnesi”ne (Kristeva, 2015: 48) dönüĢtükleri 

söylenebilir. Yine Jung‟un “YaĢlı adam ve oğlan çocuğu[nun] bir çift 

oluĢtururlar. Bu çift, Mercurius‟un simgesi olarak simyada önemli bir rol 

oynar ” (Jung, 2012: 85) Ģeklindeki sözlerinden hareketle bu sahnede ortaya 

çıkan üç erkek çocuğun ġehriyar‟ın dönüĢ eĢiğini aĢması için gerekli 

yardımın bir sembolü olduğunu söylemek mümkündür. Dahası yaĢlı adam 

arketipinin kendiliğin bir yansıması olduğu göz önünde bulundurulduğunda 

ve oğlan çocuğuyla bir çift oluĢturdukları bilgisinden hareketle bu son 

sahnede ortaya çıkan çocukları da kendiliğin bir sembolü olarak ele almak 

mümkündür. Nitekim, Jung‟un “bilincin veya ben Ģahsiyetinin veya ben 

Ģahsiyetinin anima diye kiĢileĢtirilmiĢ bilinçdıĢıyla birleĢmesi, iki bileĢeni de 

kapsayan yeni bir Ģahsiyet, …meydana getirir” (Jung, 2015: 281) Ģeklindeki 

sözlerinden hareketle ġehriyar ve ġehrazat‟ın çocuklarının bu yeni Ģahsiyete 



367 

karĢılık geldiği pekala söylenebilir. Böylece BGM‟de babanın ölümüyle 

baĢlayan kendiliğin kaybının, ġehriyar için tekrar ele geçirilmesinin kendi 

çocuklarıyla tanıĢtırılma sahnesinde gerçekleĢtiğini söyleyebiliriz.  

 

Tacir İle İfrit Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 29-39) de çocuk motifinin kendiliğin 

bir sembolü olduğu, kendiliğin tekrar ele geçirilmesinin de üç tane yaĢlı 

derviĢle gerçekleĢtirildiği görülmektedir. Tacir ile İfrit Öyküsü iki kısımdan 

meydana gelmektedir. Birinci kısımda tacir, bir ağacın altında dinlenmek için 

oturduğunda hurma yer ve çekirdeğini de toprağa atar. Ġfritin oğlunun 

ölümüne sebep olur. Ġfrit oğlunun hayatına karĢı tacirin hayatını ister ve bu 

isteğin olumlu karĢılanması ile bir yıl sonra aynı yere dönüp ölümü bekler. 

Ġkinci kısım ise Ģeyhlerin hikâyelerini anlatmasıyla baĢlar. ġehrazat‟ın ilk 

anlattığı masal budur. O halde bu baĢlangıç masalının önemli bir özelliği 

olmalıdır. Dikkatli bir Ģekilde incelendiğinde bu masalın aslında ġehriyar‟ın 

hikâyesinin kısa bir özeti olduğu görülür. Birinci kısım, ġehriyar‟ın 

hikâyesiyle paralellik taĢır. Ġlk paralellik ġehriyar ile Ġfrit arasındadır. Ġfritin 

oğlunun intikamını almak için taciri öldürmek istemesine karĢın, ġehriyar da 

eĢinin kendisini aldatmasıyla incinen gururunun intikamını almaktadır. 

Masallar arasındaki ikinci paralellik ise intikamını alacakları kiĢiye ġehriyar 

ile Ġfrit‟in zaman vermeleri yönüyledir. Ġfritin, olağanüstü bir hikâye 

anlatması karĢılığında tacirin hayatını bağıĢlamasına benzer Ģekilde ġehriyar 

da ġehrazat‟ın her gece masal anlatması için ona zaman verir. Ömerü‟n 



368 

Neman Öyküsünün Sonu; Güzel Aziz‟in Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 675-717) 

Azize‟nin çeĢitli nesneleri yorumlayıĢından yola çıkarak hurma 

çekirdeklerinin tutkusu olmayan bir aĢkı simgelediği görülür. Bu yorumdan 

yola çıkarak bu ilk masalı Ģu Ģekilde de okumak mümkündür: Tacirin, attığı 

hurma çekirdekleriyle ifritin oğlunu öldürmesi, ifritin yaĢama gücünü ya da 

kendiliği öldürmesi olarak okunabilecekken aldatılma olayının ġehriyar‟ın 

hayata bakıĢ açısını değiĢtirdiği söylenebilir. Estés, bebeğin (tezde bu ifade  

çocuk olarak vurgulancaktır) simgesel homunkulus, yani küçük hayat 

olduğunu söylemekte (Estés, 2013: 103) ve Ģöyle devam etmektedir: 

  

“Ġnsanlarda gömülü yatan tanrısal Ģeylerin simgesidir. Özgür benliğin 

küçük ve parlak tıpkıbasımıdır. Yüzeysel olarak o sadece bir bebektir. 

Ama aslında daha büyük ruh-Benliğin bütün bilgeliğini taĢıyan küçük 

bir ruh parçasını temsil eder. Bebek; kısa boylu ayakkabıcı cin, elf 

cini, sivri kulaklı cin, peri ve cüce simgeleriyle iliĢkilidir. Masallarda 

bunlar psiĢe kültürü içindeki bilgeliğin derin kalp atıĢlarını temsil 

eder. ÇalıĢmalarını ihtiyatla ve içeriden sürdüren, yorulmak nedir 

bilmeyen yaratıklardır. PsiĢe biz uyurken bile, hatta özellikle biz 

uyurken, ne yaptığımızın tamamen bilincinde olmadığımız zamanlarda 

bile çalıĢır.” (Estés, 2013: 103) 

 

Bu kısma kadar hurma ve öldürülen çocuk sembollerinden elde edilen bilgi, 

tutkusuz bir aĢkın (hurma) ruh benliğini, kendiliği (çocuk) parçalamasıdır. 

Aynı Ģekilde ġehriyar‟ın öyküsünde ġehrazat‟ın yaklaĢık üç yıl boyunca 



369 

masal anlatmasına karĢılık, Tacir ve İfrit Öyküsü‟nde de üç derviĢ ona masal 

anlatır. ġehrazat‟ın anlattığı masallarda hem kadınların hem de erkeklerin 

aynı durumda bulunabileceğinin iması yatarken, derviĢlerin anlattığı 

masallarda bu durumları kendilerinin de yaĢadığı Ģeklindedir.  

 

DönüĢ sürecinde ortaya çıkan yardımcı figür, kahraman için daha önce hiç 

karĢılaĢmadığı animası ve onun sihirli gücü de olabilir. Anima kahramanı 

sahip olduğu bütün güçleri ile desteklemeye hazırdır. Kahramanın ona cevabı 

olumlu olduğunda bilinçdıĢının bütünleyici öğesi olan animanın bütün 

güçlerini yanında bulur. Onun sahip olduğu nesnelere sahip olur. Kahraman 

büyülü bir dünyaya gittiğinde oradakilerle mücadele etmesi için; o dünyanın 

realitesini bilen anima tarafından kutsanır. Bu nesneler, büyülü dünyanın 

olağanüstü tehlikelerine karĢı kahramana yardımcı olabilecek, o dünyanın 

tehlikelerini kolaylıkla bertaraf edebilecek nesnelerdir. Eğer kahraman 

dönüĢünü baĢarıyla tamamlayabilirse kendisine itaat eden ve yardımda 

bulunan iyi niyetli animayı da dönüĢte yanında getirir. Böyle bir durumda iyi 

niyetli animanın mükafatı, dönüĢünü baĢarıyla tamamlamıĢ kahramana eĢ 

olmaktır. Bu noktada ve çerçeve masal perspektifinde maceranın baĢında 

önemli bir rol oynayan animanın iĢlevinin değiĢtiği de açıkça 

gözlemlenmektedir. Maceranın baĢında anima, tek amacı erkekleri kendi 

arzuları doğrultusunda kullanan femme fatale kadınlarla sembolize edilmiĢtir. 

DönüĢ sürecinde ise farkındalığın artmasına paralel olarak animanın, erkek 



370 

kahramanın arzularının gerçekleĢmesi yolunda ona destek olan kadına 

dönüĢtüğü görülmektedir. Bu masallar kahramanın içinde bulunduğu ruh 

durumuna göre, yansıtmanın farklı nitelikler göstereceğinin de bir kanıtıdır. 

Bu noktada değiĢen kadınların nitelikleri değil, kahramanın kadınlara bakıĢ 

açısıdır. Diğer bir ifade ile kadının femme fatale ya da Ġsa‟nın annesi 

Meryem ana olarak görülmesi kahramanın bakıĢ açısının bir ürünüdür. Jung, 

Ruhun Dönüşü (2015) isimli makalesinde bu konu hakkında Ģunları 

söylemektedir:  

 

“[Y]ansıtmaları uzun ve etraflıca çözmekle, ben ve bilinçdıĢı arasında 

bir ayrım yapılmıĢsa, anima gitgide özerk bir Ģahsiyet olmayı keser. 

Anima artık bilinçle bilinçdıĢı arasında iliĢki fonksiyonu olur. … 

Yansıtmasının geri alınmasıyla yine, önceden olduğu Ģey, yani doğru 

yerde ferdin faydasına iĢleyen bir arketip sembolü olur” (Jung, 2015: 

311) 

 

Alaaddin Ebu Şamat‟ın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1012-1076) Ebu ġamat‟a 

geri dönüĢünde yardımcı olan kiĢi hiç yüz yüze karĢılaĢmadıkları bir 

kadındır. “Ah! Ebu ġamat, çok uzun zamandır seni düĢünüyordum! Sonunda 

Tanrı‟ya Ģükürler olsun ki bizi buluĢturdu! ĠĢte! Artık Ģimdi evlenebiliriz!” 

(BGM, 2012: 1072). Bu sözleri duyan Ebu ġamat ise Ģöyle der: “Tanrı‟dan 

baĢka Tanrı yoktur! KuĢkusuz, benim baĢıma gelen, bir rüyadan baĢka bir Ģey 

olamaz! Ve bu rüya dağılınca, ben yine Ġskenderiye‟deki dükkânıma 



371 

döneceğim!” (BGM, 2012: 1072). Ama kadın ona bu yaĢananların gerçek 

olduğunu söyler ve Ģunları ekler:  

 

“Ama, yo! Ey Ebu ġamat, gerçek bu! Seni kentin kralı olan babamın 

emrindeki deniz kaptanının giriĢimiyle getirttiğim Cenova kentindesin! 

Evet, bil ki ben, aslında, bu kentin kralının kızı, Hüsn-Meryem 

Ece‟yim! Daha küçük çocukken öğrendiğim büyücülük, senin varlığını 

ve güzelliğini önüme serdi; sana öylesine âĢık oldum ki, seni bulması 

için kaptanı Ġskenderiye‟ye yolladım. Ve iĢte dükkânında bulduğun ve 

kaptanın kendisinin raflardan birine bıraktığı ve bu yoldan seni gemiye 

çektiği tılsımlı mücevher boynumda. Ve birkaç saniye sonra, bu 

mücevherin bana sağladığı mucizevi gücü kendi gözünle göreceksin! 

Ama her Ģeyden önce, benimle evleneceksin! O zaman tüm arzuların 

yerine gelecek.” (BGM, 2012: 1072-1073) 

 

Masalın devamında Meryem Ece, Ebu ġamat‟a Ġskenderiye‟ye dönüĢ için 

vaat verdikten sonra ġamat‟la birlikte yola çıkar. Onlara bu yolculuğu 

kolaylaĢtıracak sihirli nesne uçan bir yataktır. Meryem Ece sahip olduğu 

üzerinde bir yatak çizili kırmızı akiği eline alarak gökyüzüne kaldırır ve Ģöyle 

der: “Ey Akik, Süleyman‟ın adına, bana bir yolculuk yatağı sağlamanı 

senden istiyorum.” (BGM, 2012: 1073). Meryem Ece daha bu isteği söyler 

söylemez yatak kendiliğinden havalanır, pencereden dıĢarı çıkar. KuĢlardan 

bile hızlı olan bu yatak onları çok kısa bir sürede Ġskenderiye‟ye getirir. 

 



372 

Şehzade Elmas‟ın Harika Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2881-2931) Elmas 

peĢine düĢtüğü soruya cevap aramak için Vakak adasına gittiğinde Cemile ile 

karĢılaĢır. Cemile onu bir alageyik kılığında görüp yolculuktan vazgeçirmeye 

çalıĢır. 

 

 “Ey Elmas, ey gözümün gönlümün nuru, seni saran tehlikeli ve 

verimsiz fikri kafandan at ve büyüleyici gençliğini ve değerli yaĢamını 

bilinmez güçlere karĢı tehlikeye atma! Çünkü nedensiz yere insanın 

kendini tehlikeye atması aklın alacağı bir Ģey değildir. Ġyisimi sen 

burada kal ve yaĢamının bardağını Ģehvetin Ģarabıyla doldur. ĠĢte ben 

arzuna uyarak sana hizmet üzere karĢında duruyor ve anasının sözünü 

dinleyen bir çocuk gibi sana itaat ediyor ve senin mutluluğunu kendi 

mutluluğuma yeğ tutuyorum.” (BGM, 2012: 2900)  

 

Ancak Elmas “bilinmezi bilmeye”, “Çam kozalağı ile Servi kozalağı arasında 

nasıl bir iliĢkinin var?” olduğunu öğrenmeye kararlıdır. Onun olumsuz 

cevabından sonra Cemile yolculukta ona yardımcı olması için oklarıyla 

beraber bir altın yay, Çin çeliğinden bir altın kılıç ve sapı yeĢim taĢından bir 

hançer verir. Ve Ģöyle der:  

 

“Ey gözümün nuru, mademki hiç kimse boynuna asılı talihten 

kaçamıyor ve senin bahtında da daha ilk karĢılaĢmamızda beni terk 

etmek varmıĢ; giriĢiminde yardımcı olması, dönüĢünü sağlaması ve 

değerli canını koruması için miras yoluyla benim hisseme düĢen üç Ģeyi 



373 

sana vermek istiyorum. …Bu yay ve bu oklar, barıĢ ve dua üzerine 

olası Peygamber Salih‟e aittir. Süleyman‟ın akrebi olarak tanınan bu 

kılıç, öylesine harikadır ki, bir dağa çalınsa, onu sabun gibi ikiye böler. 

Ve nihayet eski zamanlarda, Temmuz tarafından imal edilmiĢ bulunan 

bu hançer, onu elinde bulunduran için paha biçilmez bir değerdedir; 

çünkü ağzında saklı bir erdemle, onu her türlü saldırandan korur.”  

(BGM, 2012: 2901) 

 

Masalda kahramanın üç önemli unsurla desteklendiği görülür: yay, kılıç ve 

hançer. Bunlar Jung psikolojisinde iradenin somutlaĢtırılmıĢ unsurlarıdır 

(Jung, 2012: 266).  

  

Sultan Nurü‟n Nehar İle Güzel Ecinniye Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2434-

2469) babasını görmek isteyen Hüseyin‟den Nurün Nehar tekrar kendi yanına 

döneceğine dair söz vermesini isteyerek Ģunları söyler: 

 

“KuĢkusuz, sevgilim! Eğer sadece kalbimin sesine kulak verseydim 

birlikte yaĢadığımız yerlerden tek bir gün için, hatta daha kısa bir süre 

için bile uzaklaĢtığını görmeye razı olmazdım. Ama Ģimdi senin bana 

karĢı olan bağlılığına ve sözlerinin gerçekliğine ve aĢkının 

sağlamlığına büyük bir güven duydum; artık gidip sultan babanı görme 

iznini sana vermemezlik etmek istemiyorum. Ama Ģu Ģartla ki, 

yokluğun uzun sürmemeli ve bu konuda, yemin vermelisin!” (BGM, 

2012: 2457) 

 



374 

Bu masalda, “Tanrıça” olarak görülebilecek Nurü‟n Nehar dönüĢ için 

kahramana gerekli güvenceyi verdikten sonra sahip olduğu tılsımlarla onu 

destekler:  

 

“Tanrı‟nın korumasına güvenerek git öyleyse sevgilim; ve sağlıkla 

bana geri dön. Ama, daha önce, yokluğun süresince babanın sarayında 

nasıl davranman gerektiğine dair sana söyleyeceğim bazı görüĢlerimi 

kesinlikle kötü bulmamanı senden rica ederim. Ġlkin, düĢünüyorum ki, 

evlenmemizden ve benim ecinnilerin kızı olduğuma dair niteliğimden 

ve de oturduğumuz yerden seni buraya ulaĢtıran yoldan babana ya da 

kardeĢlerinden herhangi birine söz etmekten sakın. Onların hepsine 

sadece bütün varlığınla mutlu olduğunu, tüm arzularının yerine 

geldiğini ve yaĢadığın mutluluğu sürdürmekten baĢka dileğin 

bulunmadığını ve onların yanına dönmekteki tek nedeninin kendilerini 

bahtınla ilgilenmekten gelen kaygılarını gidermek olduğunu 

bildirmekle yetinmelerini sağla!” (BGM, 2012: 2457)  

 

Kahramanın özgürlüğe ulaĢabilmesi, dönüĢ eĢiğini aĢması olumsuzluk 

çağrıĢtıran geçmiĢini, düĢüncelerini, duygularını terk etmesiyle mümkündür. 

GeçmiĢine aĢırı bağlı biri hep orada yaĢar, bugünü ya da geleceği göremez. 

Tıpkı nihai ödülü elde eden kahraman gibi. Kahramanın amacı sırf dünyayı 

simgeleyen kadını elde etmek olmamalıdır. Kadının ötesinde ya da dünyanın 

ötesinde bir varlık fikri kahramanın ulaĢması gereken temel amaçtır. 

Kahraman bunun bilincinde olmadığında bulunduğu yerden ilerisini 



375 

göremez. Campbell, “yaĢamın ötesindeki yaĢamı arayan kiĢi kadının ötesine 

geçmelidir.” (Campbell, 2010: 140) demektedir. Bunu baĢaramayan 

kahraman için “dünya, vücut ve her Ģeyden öte kadın, artık zafer değil yenilgi 

simgeleri olur.” (Campbell, 2010: 140-141). Kederli Yakışıklı Delikanlının 

Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 1338-1363) bu durum sevgilisinin ölümüyle 

dönüĢü tamamlayamayan CanĢah‟la sembolize edilir. Bu noktada içsel 

baĢarıyla özdeĢleĢen bir nesne kahramanın bu rutinleri kabul etmesinde 

önemli olabilir. Kahramanın baĢarıya ulaĢtığı dünya ile terkettiği ya da terk 

etmek zorunda kaldığı dünya arasındaki bağlantıyı sağlayabilecek nesneler 

kahramanın dönüĢünü kolaylaĢtırabilir. Enisü‟l Celis ve Ali Nur‟un 

Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 357-442) Ali Nur‟un terkettiği kente dönüĢünü 

sağlayan Ģey Bağdat‟ta balıkçı olarak kendini tanıtan Harun ReĢit‟ten aldığı 

bir mektuptur. Bu mektubu Basra kentinin sultanı Muhammed ibn Süleyman 

ez-Zeyni‟ye veren Ali Nur eski düĢmanı vezirin zulmüne maruz kalır ve 

ertesi gün idam edilmek üzere hapsedilir.  

 

EĢiği aĢan kahraman için döndüğü dünya da yeni bir sınavdır. Kahramanın 

geri döndüğü dünya değiĢmemiĢtir. Her Ģey eskisinin devamı gibidir. 

DeğiĢen ise yalnızca kahramanın iç dünyasıdır. Acılar devam etmekte, 

mutluluklar alabildiğine yaĢanmaktadır. Kahraman için bu süreçteki ilk sınav 

yaĢamın devam eden mutluluk ve acılarını olduğu gibi kabul etmektir. Bunu 



376 

yapamayan kahraman tekrar kendi bilinçdıĢına yönelebilir. Bu konuyla ilgili 

Campbell Ģunları söylemektedir:  

 

“Yine de, insanlığın sağduyulu delilik binyılları boyunca binlerce ve 

binlerce kez doğrusuyla yanlıĢıyla öğretilmiĢ ve öğrenilmiĢ olan bir 

Ģeyi nasıl yeniden öğretmeli? Bu kahramanın en zor görevidir. 

Karanlığın insanı dilsiz bırakan ifadelerini aydınlık dünyanın diline geri 

nasıl taĢımalı? Ġki boyutlu bir yüzeyde üç boyutlu bir biçimi ya da üç 

boyutlu bir imgede çok boyutlu bir anlamı nasıl ifade etmeli? ... Her 

Ģeyi yaratan hiçliğin iletisini, kendi duyularının açık kanıtında ısrar 

eden insanlara nasıl iletmeli? …Geri dönen kahramanın ilk sorunu, bir 

görevi baĢarıyla gerçekleĢtirmenin ruhu tatmin eden tasavvuruna ait bir 

deneyimin ardından, yaĢamın süregiden neĢe ve acılarını, basmakalıp 

yanlarını ve gürültülü müstehcenliklerini gerçek olarak kabul etmektir. 

…Kolay olan tüm topluluğu Ģeytana havale etmek ve göksel mağaraya 

geri çekilmek, giriĢi sıkıca kapatmaktır.” (Campbell, 2010: 247) 

 

Prens Kamerü‟z Zaman ve Prenses Büdur masalında (BGM, 2012: 887-980) 

Kamerü‟z Zaman babasının kendisi için hazırlattığı kulesinde uyurken 

DanhaĢ ve Maymunah adlı iki cin, Çin‟in uç sınırlarında hüküm süren ġah 

Gayyur‟un kızı olan Büdur‟u getirirler. Kızı Kamerü‟z Zaman‟ın yanına uyur 

halde bırakırlar. Ġfritler ikisinin de yüzünü açar ve birbirlerine çok 

benzediklerini farkederler. Hangisinin daha güzel olduğuna karar 

veremedikleri için tarafsız bir hakem bulurlar. Bu hakemin teklifiyle kızı ve 



377 

erkeği sırasıyla uyandırarak hangisinin diğerinin güzelliğinden etkileneceğini 

ölçmeye çalıĢırlar. Önce Kamerü‟z Zaman‟ı uyandırıp kızdan etkilendiğini 

görürler. Kamerü‟z Zaman bu kızı yatağına babasının sokmuĢ olabileceğini 

ve kendisinin kadınlara karĢı olan düĢüncesini sınadığını düĢünerek kızla 

birlikte olmaz. Ancak kendi parmağındaki yüzüğü kızın parmağına, kızın 

yüzüğünü ise kendi parmağına taktıktan sonra uyur. Ġfritler daha sonra 

Büdur‟u uyandırırlar. Kız Kamerü‟z Zaman‟dan çok etkilenir ve onunla 

iliĢkiye girer. Cinler daha sonra kızın uyumasıyla onu kendi sarayına 

götürürler. Büdur uyandığında Kamerü‟z Zaman‟ı yanında göremez, âdeta 

delirmiĢtir. ġöyle bağırmaktadır: “Allah‟ın belası sütana, dün gece kendi 

gönlümle bedenimi, yüreğimi ve bekâretimi verdiğim o güzel delikanlının 

nerede olduğunu hemen söylemeni emrediyorum sana!” (BGM, 2012: 923). 

Kızın söylediklerinin ĢaĢkınlığıyla yaĢlı kadın “Ne karanlık bir sabah bu 

böyle! Ey korkunç talih! Ey yitirdiğimiz mutluluk! Ey katran dünya! Ya Sitti 

Büdur Allah aĢkına! Aklını baĢına topla, soyluluğuna hiç yaraĢmayan bu tür 

konuĢmalardan vazgeç.” (BGM, 2012: 923) der.  

 

Sonuç olarak, Campbell sistematiğinde ayrı ayrı bölümler olarak ele alınan 

dışardan gelen kurtuluş ve dönüş eşiğinin aşılması bölümleri tezin bu 

kısmında dönüş eşiğindeki kurtarıcı adıyla tek bir baĢlık altında ele 

alınmıĢtır. Çerçeve masalda bu baĢlık altında ġehriyar‟ın bilinçdıĢının bir 

örneği olarak görülen masal dünyasından kurtarılmasında çocuk arketipinin 



378 

önemine değinilmiĢtir. Bu kısımda ulaĢılan sonuç, Jungcu bakıĢ açısıyla 

çocuk arketipinin kendiliğin bir sembolü olduğu bilgisinden de hareketle 

ġehriyar‟ın babasının ölümüyle yitirdiği kendiliği çocuklarının ortaya 

çıkmasıyla tekrar elde ettiğidir. 



379 

 

3.3.3. Ġki Dünyanın Ustası/YaĢama Özgürlüğü 

 

Kahraman genel insani biçimlere ulaĢmıĢ kiĢidir. O, normal bir insan olarak 

yolculuğa baĢlamasına rağmen ulvileĢmiĢ olarak yolculuğu sona 

erdirmektedir. Zor bir yolculuktan dönen kiĢi için keder, kahramanı 

olgunlaĢtırmanın bir vasıtasıdır. Uzun uhrevî bir yolculuğun sonunda kendi 

kendisiyle baĢbaĢa kalan kahraman, o zamana kadar kendisini sınırlayan 

korkularıyla bağını koparmıĢtır. Yeni bir doğuĢ için gerekli olan ölüme karĢı 

direnmez. Kahraman için yaĢam ve ölümün bir anlamı kalmaz. Böyle bir 

kahraman, masallarda sıklıkla diyar diyar gezen bir çilekeĢ derviĢ ya da her 

gittiği yerden kovulan bir dilenci kılığında karĢımıza çıkmaktadır. Bu 

kiĢilerin dıĢ görünüĢleri insanlar için oldukça pejmürde olmasına rağmen 

onların kıymetli hayat öyküleri ya da nasihatleri vardır. O, yeni gördüğü 

dünyanın artık deneyimli bir öğreticisidir. Sıradan bir insan olarak ölmüĢtür 

ancak mükemmelleĢmiĢ, kendi iç huzurunu elde etmiĢ, ıĢık saçan, evrensel 

bir insan olarak yeniden doğmuĢtur. Gerçek dünyadaki kiĢiler, mükemmelliği 

elde eden bu kiĢiyi mutlaka tanırlar. Onların içsel ıĢıltısı mutlaka dıĢarıdan 

bilen gözler tarafından fark edilmektedir. Ondan beklenen de yenilenmiĢ 

yaĢamdan aldığı dersi öğretmektir.  

 



380 

Kahraman yola çıkmadan önceki durumunu unutmadan ve dönüĢ sonrası elde 

ettiklerinin bilincinde olarak yaĢama yeniden doğmalıdır. Bu sayede elde 

ettiklerinin farkında olmalı ve mutluluğa ulaĢmalıdır. Bunu yapamadığında 

yeni bir güç elde etse de onu elinde tutma konusunda gerekli arzuyu 

duymayacaktır. Ġki dünyanın ustası olabilmek kahraman için ancak yolculuk 

zamanındaki dünya ile döndüğü dünya arasındaki iliĢkileri ayırt ettiği sürece 

mümkündür. Bu kısımda kahraman hem bilincin hem de bilinçdıĢının 

ustasıdır. Campbell bu durumu Ģu Ģekilde özetlemektedir: “Ġki dünya ayrımı 

arasında, zamanın görünümlerinin bakıĢ açısından nedensel derinliğinkine-

birinin ilkelerini diğerininkilerle karıĢtırmadan, aklın birinin erdemiyle 

diğerini tanımasını sağlayarak ileri geri gidip gelmek özgürlüğü ustanın 

becerisidir.” (Campbell, 2010: 258).  

 

Yolculuğun bitiĢinin son metaforu iksirdir. Ġksir, “kahramanın son sınavıdır. 

Bu, onun „orada‟ bulunduğunu kanıtlar, herkese bir örnek sağlar ve 

hepsinden ötesi, ölümün yenilebileceğini gösterir. Ġksir, sıradan dünyadaki 

yaĢamı düzeltebilecek bir güce bile sahiptir.” (Vogler, 2014: 297). DönüĢü 

tamamlayan kahramanın döndüğü yere uyum sağlaması yanında edindiği 

birikimleri (iksiri) de paylaĢması gerekmektedir. Çerçeve masalda 

ġehriyar‟ın bilinçdıĢı mekândan getirdiği iksir masallardır. Tıpkı Vogler‟in 

“iyi bir öykü, tıpkı iyi bir yolculuk gibi bizi değiĢtiren, daha bilinçli kılan 

insani tarafımızı geliĢtiren bizi bütünleyen iksiri sağlar” demesi gibi masallar, 



381 

ġehriyar‟ın bin bir gece süren ruhsal meditasyonundan kalan sihirli 

iksirlerdir. Böylece o, çabucak müslüman ülkelerinin en becerikli katiplerini 

ve en ünlü vakanüvistlerini çağırtarak ġehrazat ile yaĢadığı serüveni 

yazmalarını buyurur. Otuz ciltten oluĢan bu masallara da Binbir Gece 

Masalları adını vermiĢlerdir. O artık masalları dinleyerek ruhsal yolculuk 

yapan bir hasta olmaktan çıkarak, kendisiyle benzer durumları yaĢayan diğer 

hastalara rehberlik yapabilecek bir eğitmen görevine soyunmaktadır. Diğer 

bir ifade ile bu süreçte ondan beklenen görev ustalıktır.  

 

Masalların dinleyerek farkındalığa eren ġehriyar‟ın kardeĢiyle tekrar 

buluĢtuğu kısımda eğitmenlik görevini ilk gösterdiği kiĢi de ġahzaman‟dır. 

Sihirli birer iksir olan masallar tıpkı ġehriyar‟ı iyileĢtirdiği gibi artık onun 

ustalığında kardeĢi ġahzaman‟ın da yaralarını saracaktır. Çerçeve masalın 

sonunda iki hükümdar kardeĢ tekrar bir araya gelirler. KardeĢlerin bir araya 

geliĢi masalların erginleme yolculuğundaki döngüselliğinin de bir iĢaretidir. 

ġehrazat bu bölümde kardeĢi ġahzaman‟a ġehrazat‟la geçen üç yıl içerisinde 

neler yaĢadığını anlatır. ġahzaman ise ağabeyine aynı süreç içinde kendisinin 

de ġehriyar‟ın yaptığı gibi her gece bir bakire ile birlikte olup ertesi gün onu 

öldürttüğünü itiraf eder. Bu masallar ve masalların ravisi olan ġehrazat‟a 

ağabeyinin hayranlığı sonucu ġahzaman da Dünyazad‟la evlenmek ister. 

ġahzaman, ġehriyar‟a Ģöyle demektedir: 

 



382 

“KardeĢim madem ki öyledir, ben de evlenmek isterim. ġehrazat‟ın 

kardeĢi, adını bilmediğim Ģu küçük kızı eĢ edineyim! Böylece aynı ana 

babadan iki kardeĢ, aynı ana babadan olan iki kız kardeĢle evlenmiĢ 

oluruz.!... Bundan böyle iki güvenilir ve namuslu eĢe sahip olarak eski 

felaketlerimizi unuturuz. Çünkü söz konusu bu eski felaketler ilkin benim 

baĢıma gelmekle baĢladı; sonra da benim yüzümden seni de vurdu. 

Benimki ortaya çıkmasaydı, sen de kendininkini bilmeyecektin. Ne yazık 

ki kardeĢim, bu son üç yıl içinde benim durumum pek fena bir durum oldu. 

Çünkü senin verdiğin örneğe uyarak, ben de, ikimizin de uğramıĢ 

olduğumuz felaket dolayısıyla kadınlardan öç almak üzere, her gece bakire 

bir kızla evleniyor, ertesi sabah onu öldürtüyordum. Ama Ģimdi, bana 

gösterdiğin örneği izlemek ve vezirinin ikinci kızıyla evlenmek istiyorum.” 

(BGM, 2012: 3258) 

 

Kıskanç kardeĢlerin gölgenin bir sembolü olduğu bilgisinden hareketle ve 

ġahzaman‟ın da “söz konusu felaketler ilkin benim baĢıma gelmekle baĢladı; 

sonra seni vurdu” sözlerine de dayanarak denilebilir ki ġehriyar gölgesiyle 

karĢılaĢmıĢ ve onunla bütünleĢmiĢtir.  

 

Campbell sistematiğinde bu bölüm kahramanın gölge yanlarını denetim 

altına alıp, kiĢiliğinin açık uçlarını birleĢtirmesinin de bir sembolüdür. Bu 

noktada çerçeve masalda hem kızkardeĢlerin hem de hükümdar kardeĢlerin 

aralarındaki kadın erkek birlikteliğine dair sorunları çözerek bir araya 

gelmesi önemlidir. Masallar boyunca iki kadın ve bir erkeğin oluĢturduğu bir 



383 

yapı söz konusu iken masalın sonunda bu sayının evlilikle dörde 

tamamlandığı görülmektedir. Evlilik psikanalitik olarak “bilincin 

bilinçdıĢıyla tamamen özdeĢ olmasıyla aynı Ģeydir. Böyle bir durum ancak 

psikolojik olarak kendini bilmenin tamamen yok olduğu yerde mümkündür.” 

(Jung, 2013: 239). Bin bir gece süren “karanlık deniz yolculuğu”nun bitmesi, 

baĢlangıçta yıkılan benliğin inĢa edilmesi ya da ġehriyar‟ın da erginlemesi 

ġehrazatla evlenmesiyle sembolize edilir. BilinçdıĢını simgeleyen sandıktaki 

dinlenmeyen, önemsenmeyen kadının zorla yüzüğünü ele geçirmesine 

mukabil; erginleĢmesini, benliğiyle bütünleĢmesini ya da yeniden bir 

doğumu gerçekleĢtirmesini sembolize eden yüzüğü ġehrazat‟ı dinleyerek 

elde etmiĢtir. 

 

Çerçeve masalda Dünyazad‟la evlenmek isteyen ġahzaman‟a bir tek Ģart ileri 

sürülür. Dünyazad‟ın kızkardeĢinin yanından ayrılmaması. Bu Ģartın 

kabulünden ve düğünden sonra hükümdar kardeĢler kızkardeĢlerinin babaları 

olan veziri çağırtırlar. ġahzaman‟ın ülkesinin yönetimi artık vezire 

verilecektir. Bu amaçla vezire Ģöyle derler: “Babamız, bundan sonra, asla 

buyruk alan değil, buyruk veren olacaksın! Bundan dolayı ortaklaĢa bir 

kararla seni Semerkandü‟l Acem ġahı atadık.” (BGM, 2012: 3262). 

Babasının ölümüyle baĢlayan yitirilmiĢ kendiliğin elde edilmesi, ġehrazat‟ın 

babasının hükümdar olarak atanmasıyla sembolleĢtirilir. Ġki kız ve iki erkek 



384 

kardeĢin evliliği ise bu bütünlüğün tescillendiğinin, ġehriyar‟ın kendiliğe 

erdiğinin bir imgesidir.  

 

Canayakın Zina Çocuğunun Karmaşık Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2527) 

Sultan Mahmut, derviĢ sultanın baĢından geçen öyküyü dinleyince kederin 

olgunlaĢtırdığı bu kiĢiye karĢı oldukça alçakgönüllüdür. ġöyle der Mahmut: 

 

“Gerçekte, kardeĢim, senin öykün büyük bir öyküdür ve onun verdiği 

ders büyük bir derstir! Onu anlatarak kulaklarımı onurlandırdığın ve 

iĢitmekle ruhumu zenginleĢtirdiğin için sana teĢekkür ederim! Keder, 

kardeĢim, arıtan bir ateĢtir, ve zamanın dönüĢümü doğuĢtan kör olan 

gözleri iyileĢtirir! … Ve Ģimdi bilgelik mesken olarak senin yüreğini 

seçtiğine göre ve Tanrı önünde boyun eğme erdemi, sana, bin yıl 

saltanat sürmüĢ Ģahların oğullarına nasip etmediği bir soyluluk 

verdiğine göre, bana, bir dilekte bulunmak üzere izin verir misin, ey 

yüceler yücesi kiĢi?” (BGM, 2010: 2548) 

  

Ġncelenen bu masalda Sultan Mahmut‟un iki dünyada ustalaĢmasının 

sembolü olarak derviĢ kılığına girdiği görülür.  

 

Kuşların Başkanı Genç Kızın Öyküsü‟nde (BGM, 2012: 2848-2996) Tuhfe, 

Ecinnistan‟a olan yolculuğunda Kameriye‟nin kutsaliyetini elde eder. Ġblis 

tarafından Tuhfe‟ye verilen ödül, yeni bir makamdan çalınan bir parçadır. Bu 



385 

parçayı Tuhfe ilk kez dinlediği zaman, o zamana kadar öğrendiği herĢeyin 

yanlıĢ olduğunu sanacak kadar hayranlıkla doludur. Hemen udu Ġblis‟in 

elinden alarak kendisi çalmaya baĢlar. Bütün ecinniler hayranlıkla 

haykırırlar. Ġblis Tuhfe‟ye verdiği ödül hakkında Ģunları söylemektedir:  

 

“Ey Tuhfe, iĢte Ģimdi sanatın en üst düzeyine ulaĢtın. Ben de sana tüm 

ecinni reislerinin ortaklaĢa imzaladığı bir Ģahadetname vereceğim; 

bununla tanınacak ve yeryüzünün en iyi ut çalıcısı olarak ilan 

edileceksin. Ve aynı Ģahadetnameyle seni „KuĢların BaĢkanı‟ olarak 

adlandıracağım. Çünkü lütfedip bize okuduğun Ģiirler ve Ģarkılar seni 

eĢsiz kılıyor; ötücü kuĢların baĢkanı olmak senden baĢkasının hakkı 

değil.” (BGM, 2012: 2989).  

 

Horoz derisi ile imzalanan Ģahadetnameyi Tuhfe‟ye veren Ġblis, onu ut 

çalanların ve Ģarkıcıların sultanı olarak ilan eder. Bu Ģahadetname altın bir 

çekmeceye konularak Tuhfe‟ye verilir. Aynı Ģekilde on iki bölümden oluĢan 

ve içinde değerli taĢ ve nesnelerin yer aldığı bir sandık da Tuhfe‟ye verilenler 

arasındadır. Tuhfe güzelliği ve yeteneği ile Kameriye Sultanı‟nı o kadar 

etkilemiĢtir ki Kameriye onu gerçek dünyada da yalnız baĢına bırakmamaya 

kararlıdır. Bu yüzden ona Ģöyle bir teklifte bulunmaktadır:  

 

“KardeĢim, ne yazık ki, bizi terk ediyorsun! Ama hiç değilse bize arada 

bir, oturduğun köĢkte gelip seni görmemize ve akıllara baĢtan alan 



386 

güzelliğinle gözlerimizi Ģenlendirmemize izin ver. Ama, istersen, bundan 

böyle, görünmez olacak yerde, yeryüzü kızlarının kılığına gireyim ve 

soluğumla seni uyarayım.” (BGM, 2012: 2991).  

 

Sonuç olarak Campbell sistematiğinde yer eden iki dünyanın ustası ve yaşam 

ustalığı bölümleri tezde birlikte ele alınmıĢtır. Bu bölümler kahramanın hem 

mistik dünyanın hem de gerçek dünyanın bilgisine eriĢmesinin bir 

sembolüdür.  



387 

SONUÇ 

 

Bu çalıĢmanın amacı, BGM‟nin çerçevesini oluĢturan Hükümdar Şehriyar ile 

Kardeşi Hükümdar Şahzaman‟ın Öyküsü baĢta olmak üzere ġehrazat‟ın bin 

bir gece boyunca anlattığı diğer masalların da çözümlenerek, bir kahraman 

olarak ġehriyar‟ın farkındalık yolculuğunun serimlenmesidir. Bu amaçla 

Campbell‟ın dünyanın bütün mitolojilerinde kahramanın yolculuğunun ve 

dönüĢümünün izini sürerek tek bir arketipik kahramanın varlığını ortaya 

koyduğu Kahramanın Sonsuz Yolculuğu isimli çalıĢmasından 

yararlanılmıĢtır.  

 

Campbell kahramanın sonsuz yolculuğunun, monomit adı verdiği bir sistemle 

iĢlediğini söylemektedir. Bu sistem, geçiĢ ritüellerinin geniĢletilmiĢ hâlidir ve 

yola çıkıĢ, erginleme ve dönüĢ olmak üzere üç temel bölümden oluĢmaktadır. 

Bu üç temel bölüm, toplamda on yedi alt baĢlığa ayrılmaktadır. Campbell, 

geçiĢ ritüellerinin geniĢletilmiĢ hâli olarak ele aldığı bu sistemde özellikle 

Freud, Jung baĢta olmak üzere Klein ve Róheim da içinde olmak üzere dört 

kuramcının görüĢlerinden yararlanmıĢtır. Bu tez çalıĢmasında ise çerçeve 

masalın çözümlenmesi için ilk olarak Jung‟un arketipsel eleştiri kuramından 

yararlanılmıĢtır. Ġlaveten Freud‟un düşlerin yorumu kuramı, Winnicott‟ın 

oyun ve gerçeklik kuramı ve Klein‟ın nesne ilişkileri kuramı uygun yerlerde 

ve kısmen ele alınmaktadır. Bu kuramcılara ve kuramlara çalıĢmada kısmen 



388 

yer verilmesi tezin sınırlılıklarından biridir. Ancak farklı kuramlarla da bu 

masalın ayrıntılı olarak ele alınıp değerlendirilebileceğine inanılmaktadır.  

 

Monomit, fiziksel değil psikolojik bir zaferi temsil eder. Bu psikolojik zaferi 

ortaya çıkarmak mitoloji ve peri masallarının görevidir (Campbell, 2010: 41). 

Bu bağlamda BGM‟nin çerçeve masalı olan Hükümdar Şehriyar ile Kardeşi 

Hükümdar Şahzaman‟ın Öyküsü çözümlenerek temelde “hayal mahsulü” 

olduğunun altı çizilen masalların aslında insanlığın karanlık ruhsal ve 

zihinsel dünyasında oldukça önemli bir etkiye sahip olduğunu ileri sürülerek, 

onun baĢlıca görevinin bu “karanlık iç yolun kendine has tehlike ve 

tekniklerini ortaya çıkarmak” (Campbell, 2010: 41) olduğu konusu üzerinde 

durulmaktadır.  

 

Campbell‟ın yola çıkıĢ, erginleme ve dönüĢ baĢlıklarıyla üçlü bir sistematik 

hâlinde ele aldığı monomit, psikanalitik düzlemde sırasıyla kendiliğin kaybı 

(bilinçdıĢı ile bilincin birbiriyle ayrılması), içe dönüĢ (bilinçdıĢıyla yüzleĢme) 

ve bütünlüğün sağlanmasını (bilinçdıĢı ve bilincin bir araya gelerek dengeli 

bir bütünlük oluĢturması) ifade etmektedir. Monomit ve psikanalitik çerçeve 

göz önünde bulundurularak çerçeve masalda bu perspektif, ġehriyar‟ın ve 

ġahzaman‟ın babalarının ölümü, ġehriyar‟ın masal dinlemesi ve ġehrazat‟la 

evlenerek çocuklarını tanıması kısımlarıyla ilgilidir. Diğer bir ifade ile 

psikanalitik olarak kendiliğin kaybı çerçeve masalda hükümdar babanın 



389 

ölümüyle serimlenmiĢtir. ġehriyar‟ın masal dinlediği yaklaĢık üç yıl aslında 

onun kendi bilinçdıĢıyla yüzleĢtiği kısmı öykülemektedir. Son kısım olan 

farkındalığın ya da diğer bir ifade ile kendiliğin, bütünselliğin ele geçirilmesi 

ise ġehriyar‟ın çocuklarıyla karĢılaĢtığı ve aslında kendisinin baba olduğunu 

öğrendiği kısımla sunulmaktadır. Bu son kısımda bilincin ve bilinçdıĢının bir 

araya gelerek dengeli bir bütünlük oluĢturması çocuk arketipi üzerinden 

okunmuĢtur. Ayrıca sistematiğini, okunuĢunu ve elde edilen sonuçları alt 

baĢlıklar hâlinde de açıklamakta yarar vardır. Bunlar ise kısaca Ģu Ģekildedir:  

 

Ruhsal kendiliğin, farkındalığın, bütünlüğün parçalanmasını, Jung‟cu 

ifadeyle ruh kaybını serimleyen yola çıkıĢ, kahramanın ruhsal değiĢim 

aĢamalarından ilkidir. Bu ruhsal bir değiĢimin ilk iĢareti Campbell tarafından 

maceraya çağrı, kahramanı bu maceraya davet eden ise haberci olarak 

adlandırılmıĢtır. Bu aĢama masal diyarında, çeĢitli Ģekillerde resmedilebilir. 

Çerçeve masalda ise ġehriyar‟ı ruhsal bir değiĢim ve dönüĢüme çağıran ilk 

iĢaret babasının ölümüyle sunulmuĢtur. Jung psikolojisinde kendilik arketipi 

tanrı arketipiyle birlikte ele alınmaktadır. Tanrı arketipinin masallar gibi 

sembolik anlatılarda baba motifiyle yansıtıldığı göz önünde alındığında 

babanın kaybı psikanalitik olarak kendiliğin yitirilmesinin, ruh kaybının bir 

örneğidir. Aynı bağlamda yansıtılan her Ģeyin kiĢinin içsel dünyasına ayna 

tuttuğu inancıyla masal dünyasında kahramanın babasının ölümünün 

ardından fakirleĢmesi, ruhsal bütünlüğün parçalanmasının bir örneğidir.  



390 

 

Masalın bir sonraki sahnesinde, ġahzaman‟ın, ağabeyinin sarayına geldikten 

sonraki betimlemeleri oldukça dikkate değerdir. O, ağabeyinin sarayına 

geldikten sonra yemek yemez, kimseyle konuĢmaz, hasta gibidir. Hatta 

ağabeyinin av teklifini bile kabul etmez, âdeta “yaralı” bir av gibidir. Onu bu 

hâlinden kurtaran olay, ġehriyar‟ın eĢi tarafından aldatıldığını görmek olur. 

Bu olaydan sonra yemek yemeye, konuĢmaya baĢlar. Onun iyileĢmesi, 

ağabeyi ġehriyar‟ın pencereden eĢinin kendisini aldattığı sahneyi izlemesiyle 

sağlanır. Böylece metaforik düzlemde bu sahne ava giden ağabeyin kardeĢi 

tarafından yaralı halde bulunmasının; aynı anneden doğan kardeĢlerin bir 

bütünün iki parçasını oluĢturması noktasında ise parçanın bütünü, gölgenin 

ruhu (kendiliği) ele geçirmesinin kısaca Jung‟un belirttiği ruh kaybının bir 

örneğidir. Bu örnek ġehriyar, ġahzaman ile özdeĢleĢerek; diğer bir ifade ile 

onun gözleriyle bilinçdıĢı bahçesinde eĢinin kendisini aldattığını görmesiyle 

iliĢkilendirilmiĢtir. Diğer bir ifade ile bilinçdıĢının, kendiliğin (bilinç-

bilinçdıĢının bir araya gelerek dengeli bir bütünlük hâli oluĢturması) çatlak 

duvarları arasından sızması durumudur bu sahnede görülen.  

 

Yola çıkıĢın diğer bir alt baĢlığı olan doğaüstü yardım hem çağrıyı kabul 

edenlere hem de etmeyenlere yolculuğun gerekliliğine dair aynı mesajı 

vermektedir. Ancak doğaüstü yardımcı ve onun verdiği bu mesajın 

anlaĢılması kahramanın kendi bakıĢ açısına bağlıdır. Bu noktada yolculuğu 



391 

kahraman için katlanılabilir kılmakla görevli yardımcı, kahraman tarafından 

yaĢlı bir bilge gibi anlaĢılabileceği gibi çerçeve masalda örneği görüldüğü 

gibi yanlıĢ da anlaĢılabilir. Çerçeve masalda ġehriyar‟ın yaĢadığı ruh kaybı, 

eĢinin kendisini aldatması sahnesiyle doğrudan görünür hale gelmektedir. Bu 

kayıp, ġehriyar‟ın “haysiyetsiz saltanat olmaz” sözlerinden sonra kendinden 

daha kötü durumda olan birini bulmak amacıyla çıktığı yolculukla 

pekiĢtirilir. Diğer bir ifade ile ġehriyar‟ın ve kardeĢi ġahzaman‟ın bir ağacın 

üstünde seyrettiği ifrit ve onun kaçırdığı kızın yer aldığı sahne, kiĢisel 

bilinçdıĢındaki olumsuz kendilik temsilinin kolektif bilinçdıĢı tarafından 

tasdik edilmesinin bir sembolünü sunmaktadır. Kolektif bilinçdıĢıyla 

fazlasıyla özdeĢleĢen kiĢi Jung‟a göre “ya büyüklük ya da hiçlik duygularına 

kapılır; kendisini kahraman, insanlığın kurtarıcısı, öç alıcı, Ģehit, sürgün gibi 

duyar” (Jung, 2006: 42). Bu bakıĢ açısıyla, ġehriyar‟ın bu sahnede gördüğü 

kız, onun için “Ģeytandan daha Ģeytan” bir baĢtan çıkarıcıya dönüĢürken; 

olağanüstü güçlere sahip ifrit, bu baĢtan çıkarıcıya karĢı hiçbir Ģey 

yapamayan erkeğin bir yansımasını sunmaktadır. Aynı sahnede beliren 

dikkate değer bir nokta da ġehriyar‟ın insanlara bakıĢ açısının kesin bir 

Ģekilde iyi ve kötü biçiminde birbirinden ayrılmamasıdır. Onun nazarında 

kadın kötülüğün, sadakatsizliğin, zalimin bir sembolü iken ifrit de olsa erkek; 

iyiliğin, aldatılanın, mazlumun bir sembolüdür. O kadınları ve erkekleri farklı 

kutuplar olarak içselleĢtirmekte ve bunların bir bütünlük içinde olabileceğini 

düĢünememektedir. Bu yüzden çerçeve masal, kadınların sadakatsiz oldukları 



392 

temi üzerine kurulmuĢtur. Ancak olumsuz kendilik tasarımını içselleĢtirdiği 

böyle bir durumda kahraman için bir ifritin bile kadın karĢısında daha masum 

olduğuna dair sahne ġehriyar‟ın aldatılmayla beliren kaygısının azaltmak için 

seçtiği bir çözüm yoludur ya da diğer bir ifadeyle ġehriyar‟ın kolektif 

bilinçdıĢının bir yansımasıdır. Kolektif bilinçdıĢı, kiĢinin atalarından kalan 

bilgilerdir. Doğaüstü yardımcının bütünselliğin korunması adına tanrıyla olan 

iliĢkisi ve tanrı arketipinin de en alt düzeydeki tasarımının Ģeytan olması 

cihetiyle bu sahne ona dikkatsizce bakan bir gözün “ruhun rehberi[ni] Ģeytani 

bir baĢtan çıkarıcıya dönüĢ[türmesidir]” (Jung, 2015: 185).  

 

Yola çıkıĢ baĢlığının sonraki bölümleri çağrının reddedilmesi ile ilk eşiğin 

aşılmasıdır. EĢik psikanalitik perspektifte bilinç ile bilinçdıĢı arasındaki 

kapıdır. KiĢinin problemin varlığını kabul ettikten sonra yaptığı ilk hamle ise 

ilk eĢiğin aĢılmasıdır. Çerçeve masalda ġehriyar‟ın kolektif bilinçdıĢı ile 

fazlaca özdeĢleĢmesinden sonra yaptığı ilk hamle yaklaĢık üç yıl boyunca her 

gece önce bakirelerle birlikte olup sabah onları öldürttürmesidir. Doğaüstü 

yardım kısmında ele aldığı gibi, ġehriyar‟ın kolektif bilinçdıĢındaki ifritle 

özdeĢleĢmesi ve olumsuz bir kendilik geliĢtirmesi; bakirelerle birlikte olup 

sonra da onları öldürdüğü sahnede “benmerkezci bir benlik abartmasına” 

(Campbell, 2010: 25), Campbell‟ın diğer bir ifadesiyle “kök salan tiran” 

(Campbell, 2010: 25) hâline dönüĢmesine neden olmuĢtur. Bu noktada 

kendilik gücünün abartılmasıyla ve aldatılmanın getirdiği kadınlara karĢı 



393 

güvensizlik duygusuyla bakirelerle birlikte olup sonra da onları öldürtmesi 

ġehriyar için hem güçsüzlük duygusunu hafifletmenin hem de incinen 

erkekliğini yeniden kazanmanın bir yoludur. Kendilik gücünün abartılması 

yönüyle bu sahne hem ilk eĢiğin aĢılması hem de çağrının reddedilmesi 

kısmının bir örneğidir. Diğer bir ifadeyle çerçeve masalda ġehriyar, bir 

problemin var olduğunu kabul etmektedir. Ancak doğaüstü yardım kısmında 

oluĢturduğu kendilik tasarımıyla bu sahnede problemin kaynağı olarak 

gördüğü kadınları (eski eĢiyle bakireleri özdeĢleĢtirerek) yok etmeye 

çalıĢmakta âdeta kendiyle yüzleĢmekten kaçınmaktadır.  

 

ĠçselleĢtirilmiĢ olumsuz kendilik tasarımının ve bu paralellikte oluĢan 

yansımaların çözülebilmesi kiĢinin kendi bilinçdıĢıyla yüzleĢmesiyle 

mümkündür. Jung psikolojisinde bilinçdıĢına ulaĢmak için kullanılan 

yöntemlerden biri etkin imgelemdir. Etkin imgelem bilinçdıĢını ortaya 

çıkaran çağrıĢımlardır. Bu çağrıĢımlar düĢler, gündüz düĢleri, sanat eserleri, 

mitoslar, peri masalları, çeĢitli sanatsal çalıĢmalar yoluyla da 

örneklendirilebilir. Freudcu bakıĢ açısıyla çocuk, oyun oynamayı bırakıp bir 

yetiĢkin olduğunda isteklerinin doyumunu oyunun yerine gündüz düĢleriyle 

sağlamaktadır. Bir anlamda oyun oynamak ve gündüz düĢleri kiĢide aynı 

amaca hizmet etmektedir. Böylece ġehrazat‟ın bin bir gece boyunca anlattığı 

masallar da ġehriyar için gündüz düĢlerinin bir örneği olarak okunabilir. 

Winnicott‟un geçici nesne kavramı ise çocuğun erginlik dönemine geçiĢinde 



394 

takılı kaldığı anneden ayrılabilmesi için onun yerini tutabilecek herhangi bir 

nesnedir. Bu noktada balinanın karnı baĢlığı altında masallar bu görevi yerine 

getirmek üzere Freud‟un gündüz düşleri, Jung‟un etkin imgelem ve 

Winnicott‟un geçici nesne kavramlarıyla iĢlevselleĢtirilmiĢ ve Jung‟un ifade 

ettiği “libidonun ana imgesine geri gittiği, orada anısal çağrıĢımlar bulup 

onlar sayesinde yeni geliĢimler gerçekleĢtirdiği” (Jung, 2006: 58) sürecin bir 

sembolüdür. Ayrıca “bir simgenin içerdiği değeri tanımak, bizi yapıcı 

gerçeğe götürür ve yaĢamamıza yardım eder” (Jung, 2006: 58) yönündeki 

Jung‟un sözlerinden hareketle masalların kullandığı simgesel dilin, 

kahramanın parçalanmıĢ kendiliği tekrar kurabilmesi için gerekli olduğu 

görülmektedir.  

 

Masallar, fiziksel bir eylem gerektirmeksizin ruhsal bir sürecin iĢletildiği 

zihinsel bir eylemlerin bir ürünüdür. Dahası Campbell‟ın ifadesiyle “insan 

vücudunun ve aklının eylemleriyle ortaya çıkan ne varsa hepsinin esin 

kaynağıdır” (Campbell, 2010: 13). ġehriyar‟ın kendi içsel bütünlüğünü 

onarabilmesi, erginleyebilmesi ġehrazat‟ın anlattığı masallar vasıtasıyla 

gerçekleĢmiĢtir. Böylece o, bu süreçte pek çok erkek kahramanla 

özdeĢleĢerek, onların yerine kendini koyarak her bir masalda daha önce fark 

etmediği “sadakatli kadınları” ve erkekleri görmeye baĢlamıĢtır. 

 



395 

Masal anlatma edimi, içerisinde ġehriyar‟ın fiziksel olarak herhangi bir 

eylemde bulunduğu görülmemektedir. Onun içsel bir bütünlüğe ulaĢabilmesi 

masallarla sağlanmıĢtır. Bu noktada, dinlediği ve bu sayede baĢka insanların 

hayatlarını izlediği masalların, ġehriyar için “gizli bir yarık”tan (Campbell, 

2010: 13) çıkması için gerekli izleklerdir. Masallar, ġehriyar‟a öteki olarak 

gördüğü, mutlaka tanıması ve mücadele etmesi gereken gölgesini ve 

animasını tanıma imkânı sunmakta, bir nevi ona rehberlik etmektedir.  

 

Jungcu psikolojide kahramanın yaĢadığı ruh kaybı, onun yanlıĢ 

özdeĢleĢmeler yapmasına sebep olmaktadır. Bu yanlıĢ özdeĢleĢmelerden biri 

kahramanın gölgesiyle özdeĢleĢmesidir. Bu noktada kahramanın bu süreçte 

iki önemli görevi bulunmaktadır: dış gerçekliğe alışma ve iç gerçekliğe 

alışma. DıĢ gerçekliğe alıĢma görevi, kahramanın gölgesiyle yüzleĢmesidir. 

Gölge kiĢinin kompleksleridir ya da Jung‟cu bir tanımla “öteki yanımız”, 

“karanlık kardeĢlerimizdir” (Jung, 2006: 69). Kahramanın gölgesiyle 

karĢılaĢıp onunla bütünleĢme mücadelesi ise monomitte sınavlar yolu 

baĢlığını taĢımaktadır. Bu bağlamda gölgeyle yüzleĢme baĢlığı altında 

incelenmesi gereken baĢlıklardan biri Kırkıncı Oda, Yasaklı Oda ya da Saklı 

Oda‟dır.  

 

BGM‟de önemli bir yere sahip olan bu baĢlık kahramanın bilinçdıĢında 

gölgesiyle yüzleĢmesinin bir örneğini sunmaktadır. Bu motifte sistematik, 



396 

belirtilen odayı açmaması tembihlenen ancak merakına yenilen kahramanın 

bu odayı açmasıyla baĢlamaktadır. Bu baĢlangıca sahip masallarda dikkat 

çeken unsurlardan biri meraktır. Merak duygusuyla bağlantılı olarak çerçeve 

masalda da ġehriyar‟ın masal dünyasına giriĢi, âdeta kapının önünde 

bekleyen kahramanın kırkıncı odaya giriĢi gibidir. Onun kapının arkasında 

gördükleri ise daha önce yanlıĢ anladığı ve yüzleĢeceği masal dünyasını 

sembolize edilen gölgesidir. ġehriyar‟ın yüzleĢmesi gereken gölgelerinden 

biri, kıskanç kardeĢler baĢlığını taĢımaktadır. Bu tip masallarda “bölünme iki 

kardeĢ arasında değil, aslında tek bir kiĢilik içerisinde” (Demirci, 2006: 177) 

yaĢanmaktadır. Bu bağlamda ağabeyinin sarayına “yaralı” bir halde gelen 

ġahzaman‟ın iyileĢmesinin ancak ġehriyar‟ın yaralanması (aldatılma) olduğu 

görülmektedir. Böylece parça-bütün, bilinçdıĢı-bilinç, gölge-kendilik 

diyalektiği açısından ġahzaman‟ın parçayı, bilinçdıĢını ve gölgeyi sembolize 

ettiğini söylemek mümkündür. Aynı perspektifte Hilebaz Gölge: Zenciler, 

Cinler, Devler ve Maymunlar baĢlığı ġehriyar‟ın karĢılaĢması gereken diğer 

bir gölge figürünü ortaya koymaktadır. Bu baĢlık altında ele alınan baĢlıca 

figür, zencidir. Köle zenci figürü, masallar boyunca beyaz adam-zenci adam, 

iyi-kötü, efendi-köle, parça-bütün diyalektiği eksenli olarak Çin 

mitolojisindeki ying ve yang gibi kahramanla bir bütünlük oluĢturmaktadır. 

Bu noktada Jung‟un “ilkel geriliğin ya da insaflı bir Ģekilde bize kalan 

doğallığın simgesi” (Jung, 2015: 26) olarak tanımladığı zenci figürünün 

gölgenin doğrudan bir sembolü olduğu görülmektedir. Çerçeve masalın ilk 



397 

sahnelerinden itibaren bu figür oldukça fazla iĢlenmektedir. Örneğin 

ġahzaman ve ġehriyar‟ın eĢleri kendilerini ancak hükümdarların zenci 

köleleriyle aldatmaktadır. Bu sahne bastırılan gölgenin erkek kahramanın 

öteki olarak gördüğü kadın üzerinden ortaya çıkıĢıdır. Bu sebeple ġehrazat, 

anlattığı diğer masallarda cin, dev, maymun figürleriyle iliĢkilendirerek zenci 

motifini sıklıkla kullanır. Bu motifin sıklıkla kullanılıĢı ġehriyar‟ın bastırdığı 

bu gölgeyle yüzleĢmesini de mümkün kılmaktadır.  

 

Erginlemenin ikinci aĢaması olan tanrıçayla karĢılaĢma “kahramanın kalbinin 

derinliklerindeki krizin” çözülmeye baĢlamasını Campbell‟ın ifadesiyle 

“zihnin arınmasını, dengelenmesini ve görünür dünyanın doğasına katılımı 

için bilinçli biçimde denetlenen eğitsel bir kullanımını” (Campbell, 2010: 

130) ifade etmektedir. Jung psikolojisinde bu kısım “benin anadan ayrıĢması, 

bir Ģeylerin bilincine varıĢ” (Jung, 2006: 51) olarak tanımlanır. Ben, kiĢinin 

yalnızca bilinç alanını değil bilinçdıĢındaki içeriğini de kapsamaktadır. 

Kahraman ise bu ikisini yüksek bir bilinç düzeyinde algılayan kiĢidir. 

Çerçeve masalda Canayakın Zina Çocuğunun KarmaĢık Öyküsü‟nden 

(BGM, 2012: 2527) sonra ġehriyar için kendilik gücünün abartılmasıyla 

ortaya çıkan bütün kadınların sadakatsiz olduğuna dair yargının yok olmaya 

baĢlar. Artık ona göre kadınlar sadakatli ve sadakatsiz olarak ayrılmaktadır. 

Bu ayrımda erkeğin arzuları baz alınmaktadır. Örneğin bu masaldan sonra 

zina çocuğunun annesi kralın soyunu sürdürmek için aĢçıyla birlikte olduğu 



398 

için ġehriyar tarafından “harika bir maksat uğruna” diyerek taltif edilirken 

eski eĢin amacının “ardıllarıma taht sağlamak için değildi” denilerek bela 

okunması oldukça önemlidir. ġehrazat ise “Sana gelince ġehrazad, senin 

gitgide kafalarını kestirdiğim bütün o yüzsüz kadınlara benzemediğine 

inanmaya baĢlıyorum!” denilerek bu kadınlardan ilkine benzetilmekte ve ona 

güven duyulmaktadır.  

 

BireyselleĢme yolculuğunun ikinci görevi iç gerçekliğe alıĢmadır. Ġç 

gerçekliğe alıĢma ruh imgesiyle karĢılaĢma sürecini ifade etmektedir. Ruh 

imgesi kadında ve erkekte ayrı ayrı görülmektedir. Erkekte görülen ruh 

imgesine anima adı verilirken kadında görülen ruh imgesi animustur. Bu 

imgelerin hem olumlu hem de olumsuz tarafları vardır. Örneğin animanın 

olumsuz nitelikleri oynak, ölçüsüz, keyfi, kontrolsüz, duygusal, bazen 

demonca sezgisel, insafsız, Ģirret, yalancı, riyakar ve mistiktir. Bu imgeler 

monomit sistematiğinde baĢtan çıkaran kadın baĢlığı altında incelenmektedir. 

Masallarda olumsuz anima; femme fatale kadınlar, denizaltındaki su perileri, 

deniz kızları, su tanrıçaları, siren sesleri gibi figürlerle sunulmaktadır. 

Olumsuz animanın bir örneğini oluĢturan femme fatale ise BGM‟den yola 

çıkılarak, güzelliklerinin farkında olan, dillerinin sözgenliği yalnızca bir 

erkeği baĢtan çıkarabilmek için kullanan, dahası cinsel yönden tatminsiz ve 

erkeğe sadakatsiz olarak tanımlanabilir. Böylece kadının femme fatale 

(ölümcül kadın, hatta BGM ile bağlantı kurularak Ģeytandan daha Ģeytan 



399 

kadın) olarak görülmesinde önemli bir argümanın erkeğin arzularını 

gerçekleĢtirip gerçekleĢtirmediği konusu oluĢturmaktadır. Ayrıca aynı bölüm 

alıĢkanlıklarından, eski düĢüncelerinden vazgeçmek üzere olan kiĢinin 

bunlarla son kez sınanmasının bir sembolüdür. Ancak bu sınavı atlatan 

kahraman tanrılaĢabilir ve nihai ödüle ulaĢabilir. Bu kısımda ulaĢılması 

gereken anafikir, erkeğin arzularının önünde yer alan kadınların yanı sıra 

arzularına ulaĢması için onu destekleyen kadınların da var olduğu bilgisinin 

anlaĢılmaya baĢlamasıdır. Bu noktada çerçeve masalda ġehriyar‟ın;  

 

“Ey ġehrazad, esirgeyen bağıĢlayan Tanrı adına yemin ederim ki, 

çocuklarımızın dünyaya gelmelerinden önce de seni seviyordum. 

Çünkü sen Tanrı‟nın seni donattığı niteliklerle beni kazanmayı bildin; 

ve sende kötülükten uzak, sofu, narin, sözgen, ağırbaĢlı, güleç yüzlü ve 

bilge bir kadın bulduğum için seni olanca ruhumla sevdim.” (BGM, 

2012: 3257) 

 Ģeklindeki sözleri ġehriyar‟ın bu sınavı geçtiğinin bir ifadesi olarak 

okunmalıdır.  

 

Monomitin erginleme bölümünün diğer önemli iki baĢlığı tanrılaĢma ve 

babanın gönlünü almadır. Freud “bireyin ilk ve en önemli 

özdeĢleĢtirmesi[nin], kiĢisel tarih öncesinde babayla olan özdeĢleĢtirme” 

olduğunu, ancak babanın somut olarak yer almadığı durumlarda 

özdeĢleĢtirmenin “öğretmenler ve diğer otorite figürleri, din ya da tanrı” 



400 

aracılığıyla ortaya çıktığına (Freud, 2011: 95) yönelik söylemleri 

doğrultusunda bu iki baĢlık bir arada okunabilir. TanrılaĢma, kiĢinin eski 

alıĢkanlıklarını, “kendini dayatan, kendini savunan, kendiyle ilgilenen eski 

egosunun yanılsamalarını terk ederek, aynı dinginliği içinde ve dıĢında” 

(Campbell, 2010: 189) duymasıdır. Çerçeve masalda ġehriyar‟ın eski 

düĢüncelerinden kurtuluĢu; Gönüllere Armağan, KuĢların BaĢkanı Genç 

Tuhfe‟nin Öyküsü‟nden sonra ġehrazat‟a karĢı söylediği sözlerle ve 

davranıĢlar ortaya konulmaktadır. Bu öyküden sonra ġehriyar, ġehrazat‟ı 

büyük bir coĢku ile kalbine bastırarak ġehrazat‟a bağlandığını ilk defa ifade 

etmiĢtir. Bu noktada ġehriyar‟ın ilk eĢiyle olan iliĢkisinden kaynaklanan 

kadınlara karĢı güvensizliğinin yok olmaya ve ġehrazat nazarında kadınlara 

güven duymaya baĢladığı görülmektedir. Ancak ġehriyar‟ın nihai ödülü 

yalnızca ġehrazat değildir. Nihai Ödül, kahramanı yolculuğa çıkaran amaca 

ulaĢılmasıdır. Çerçeve masalda ġehriyar, 

 

“Beni eğittin ve benden baĢkalarının baĢına gelen olayları gözümde 

canlandırdın; geçmiĢ zamanlardaki Ģahların ve halkların söylediklerini 

ve baĢından geçen olağandıĢı ya da harika veya sadece düĢünmeye 

değer Ģeyleri dikkatle izlettin. Ve gerçekte, Ģu bin bir gecede seni 

dinleyerek derinden derine değiĢmiĢ ve sevinç ve de yaĢam 

mutluluğuyla dolu bir ruh kazandım” (BGM, 2012: 3256)  

 



401 

diyerek bin bir gece süren yolculuğun nihai ödülünü açıkça ifade etmektedir. 

Monomitin baĢlangıcında ġehriyar‟ın farkındalık yolculuğuna çıkıĢ sebebi, 

kendiliğin, bütünselliğin yitiriliĢi olarak ifade edilmiĢti. Yukarıda söylediği 

sözlere dayanarak onun yaĢam dolu bir ruh kazanmasındaki en büyük faktör 

ġehrazat‟ın anlattığı masallardır. Bu masallar onu derinden derine 

değiĢtirmiĢ, kendiliği yitiriĢinin bir yansıması olan bütün özdeĢlik ve 

yanılsamalardan onu kurtarmıĢtır ve ona kaybettiği yaĢam mutluluğunu 

vermiĢtir.  

 

ġehriyar‟ın masallarla vurgulanan bilinçdıĢından ayrılıĢı monomitin üçüncü 

bölümü olan dönüĢün konusudur. DönüĢ bölümünün alt baĢlığı olan büyülü 

kaçıĢa dair bir örneğe çerçeve masalda rastlanmamıĢtır. Ancak Jung‟un 

“geliĢimi en çok engelleyen Ģey, bilinçdıĢı –aynı zamanda ruhsal bakımdan 

embriyonik- durumda ısrardır” (Jung, 2006: 178) sözlerinden yola çıkarak 

ġehriyar için masalların geri dönmesini zorlaĢtıran bir konformizm 

oluĢturmaktadır. Bu sebeple o, masal mekanından dönüĢü reddetmektedir. 

BilinçdıĢına yoğunlaĢma süreci fazla sürerse kiĢinin tekrar eski hâline 

dönmesi, hatta yeni bir nevrozla karĢı karĢıya kalması muhtemeldir. 

ġehriyar‟ın bilinçdıĢı olarak simgeleĢtirilen masal mekânından dönüĢünü 

kolaylaĢtıran kiĢiler aynı zamanda kendiliğin de birer sembolü olan üç 

çocuğudur. Çocuk arketipi, tıpkı yaĢlı bilge adam arketipinde olduğu gibi 

bütünlüğün bir sembolüdür. Bu nedenle ġehriyar‟ın çocuklarıyla karĢılaĢıp 



402 

onlarla tanıĢtığı sahne dönüĢ eĢiğindeki kurtarıcı baĢlığı altında 

serimlenmiĢtir.  

 

Bu sahne aynı zamanda ġehriyar‟ın bakıĢ açısının değiĢtiğini farkındalığa 

eriĢtiğinin de bir sembolüdür. Onun nazarında baĢlangıçta “Ģeytandan daha 

Ģeytan” olarak görülen kadın yerini “çünkü onlar çarpık kaburga kemiğine 

benzerler; pek iyi bilinir ki, çarpık bir kaburga kemiği düzeltilmek istenirken, 

daha da fazla bükülür; ama gereğinden fazla dayatılırsa kırılır” (BGM, 2012: 

2995) sözleriyle belirtilen kadına bırakmıĢtır. Böylece ġehriyar, kadının 

“Ģeytandan daha Ģeytan” olmasında erkeğin ya da toplumun ona bakıĢının 

önemli bir rol oynadığının farkına varmıĢtır. ġehriyar‟ın bu noktada 

farkındalığının geliĢimindeki en büyük argüman bir yanlıĢlığın düzeltilmesi 

değil bir eksikliğin giderilmesidir. Böylece baĢlangıçta sadakatsiz olarak 

görülen kadının yeni bir tanımına ulaĢılmıĢtır: Kadın Ģeytandır ancak onu 

ĢeytanlaĢtıran erkeğin/toplumun bakıĢ açısıdır. Sonuç olarak çerçeve masalın 

baĢında, düğün gecesi kaçırılıp yedi kat zincirle bağlanan bir kutunun içinde 

dalgaların çarpıĢtığı bir yerde saklanan kadının Ģeytan olarak algılanmasının 

kendi bakıĢ açısı ile ilgili olduğunun farkına varmıĢtır. Diğer bir ifadeyle 

“sen bana nasıl bakarsan ben öyleyim” demektedir ġehrazat, ġehriyar‟a. 

Böylece ġehrazat kadınların sadakatsiz olduğunu düĢünen ġehriyar‟a, 

Onaran‟ın belirttiği gibi “kadının ana, eĢ, kız kardeĢ ve kız çocuk olarak 

varlığını yücelten” (BGM, 2010: XXII) bir antitezi içeren masalları 



403 

anlatmıĢtır. Ancak ġehriyar‟ın farkındalığını geliĢtiren asıl önemli unsur, 

kadının arkasındaki erkeği/toplumu görmesidir. ġehriyar‟ın çarpık kaburga 

kemiği benzetmesine dayanarak denilebilir ki onu (kadını) “düzelt[mek] 

ister[ken], daha da fazla bük[en] ama gereğinden fazla dayat[tığında da] 

kır[an]” erkeği, toplumu görmesi, ġehriyar‟ın farkındalığını geliĢtiren en 

önemli unsurdur.  

 

Genel bir değerlendirmeyle, BGM‟nin çerçeve masalı olan ġehriyar ve 

ġahzaman‟ın Öyküsü‟nün monomit izleğiyle kısmen farklılıklar olmasına 

rağmen büyük oranda örtüĢtüğü görülmektedir. Ayrıca bu çalıĢmada, 

kahramanın fiziksel bir eylemde bulunmasına gerek kalmadan masal 

dinleyerek ve bu masallardaki kahramanların anlatılarıyla olgunlaĢması, 

monomitin metaforlarla yapılan okunmasının nasıl daha da 

derinleĢtirilebileceği gösterilmektedir. Ancak yine, çalıĢmanın kapsamının, 

çalıĢma süresinin ve olanakların sınırlılığı nedeniyle BGM metinlerinde 

kahramanın yolculuğu yalnız bir kahramanla (ġehriyar) sınırlandırılmıĢ ve bu 

incelemede kullanılan psikolojik kuramlar çerçeveleri daraltılmıĢ olarak 

çalıĢılmıĢtır. Bu çalıĢmanın; farklı kahramanlarla ve farklı kuramlar ıĢığında 

daha derinlikli çalıĢılması ve farklı okumalara da yol göstermesi 

umulmaktadır. Ayrıca bu çalıĢmanın sonraki masal araĢtırmalarına, ayrıntılı 

olarak ele alınıp değerlendirilmesi hâlinde yarar sağlayacağına 

inanılmaktadır. 



404 

KAYNAKÇA 

 

ABBOTT, Nabia, A Ninth-Century Fragment of the “Thousand Nights”: A  

New Light on The Early History of the Arabian Nights, The Arabian 

Nights Reader, (Ed.: Ulrich Marzolph), Wayne State University Press. 

AÇA, Mehmet, (2008), Türk ĠnanıĢ ve DüĢünüĢ Sistemlerinde Meyve,  

Turkish Studies, C. 3, S. 5, s: 239-26.  

AÇA, Mustafa, (2001), YirtöĢlik Destanının Sibirya (Tümen) Türkleri EĢ  

Metnindeki Olağanüstü Yardımcı Kahramanlar Motifi Üzerine Bir 

Deneme, Milli Folklor Dergisi, Ankara, S. 51, s. 65-74. 

AKKOYUNLU, Ziyad, (t.y.), Binbir Gece Masallarının Türk  

Masallarına Tesiri, Ankara, Yargı Yayınları. 

AKKOYUNLU, Ziyad, (1996), Binbir Gece Masallarının Türk Masallarına  

Tesiri, PAÜ. Eğitim Fakültesi Dergisi, Denizli, Sayı:1, s.1-11. 

Archetypes and Motifs in Folklore and Literature: A Handbook, (2004),  

(Ed.: M. Hasan, Jane Garry), Printed in the United States of America. 

ALĠ, Muhsin Jassim, The Growth of Scholarly Interest in the Arabian  

Nights, The Arabian Nights Reader, (Ed.: Ulrich Marzolph), Wayne 

State University Press. 

ALLAN, Roger, (2006), An Analysis of the “Tale of the Three Apples” from  

The Thousand and One Nights, The Arabian Nights Reader, (Ed. 

Ulrich Marzolph), Wayne State University Press. 



405 

ALPTEKĠN, Ali Berat, (2002), TaĢeli Masalları, Ankara, Akçağ Yayınları. 

BACHELARD, Gaston (2006), Su ve DüĢler, (çev.: Olcay Kunal), Ġstanbul,  

Yapı Kredi Yayınları. 

BANARLI, Nihat Sami, (2001), Resimli Türk Edebiyatı Tarihi I, Milli  

Ġstanbul, Eğitim Basımevi.  

BAġGÖZ, Ġlhan, (2012), Türkülü AĢk Hikâyeleri- Bir Gösterim Olarak-,  

Ġstanbul, Pan Yayıncılık.  

BAYAT, Fuzuli (1998), “Masallarda Öteki Dünya AnlayıĢının Dinî- 

Mitolojik Kökleri”, Bilig, Güz, Sayı 7, s. 155-159. 

BEAUMONT, Daniel, (2002), Slave of Desire-Sex, Love, and Death in  

The 1001 Nights, The United State of America, Fairleigh Dickinson 

University Press.  

BEAUMONT, Daniel, (2004), Literary Style and Narrative Technique in the  

Arabian Nights, Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, 

Richard Van Leeuwen, Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO. 

BEAUVOIR, Simone De, (1993), Kadın Ġkinci Cins-Evlilik Çağı, Ġstanbul,  

Payel Yayınları.  

BENCHEĠKH, Jamel Eddine, (2006), Historical and Mythical Baghdad in  

the Tale of Ali b.Bakkar and Shams al-Nahar, or the Resurgence of the 

Imaginary, The Arabian Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), 

Wayne State University Press. 

BENSLAMA, Fethi, (2002), Ġslam‟ın Psikanalizi, (Çev. IĢık Gürgüden),  



406 

Ġstanbul, ĠletiĢim Yayınları. 

BEYDĠLĠ, Celal, (2003), Türk Mitolojisi Ansiklopedik Sözlük, Ankara,  

Yurt Kitap Yayınları.  

Binbir Gece Masalları, (2012), (çev. Âlim ġerif Onaran), Ġstanbul, YKY. 

Binbir Gece‟ye BakıĢlar, (2010), (Haz. Mehmet Kalpaklı, Neslihan  

Demirkol Sönmez), Ankara, Turkuaz Yayınları. 

BĠRAY, Nergis, (2013), Terim Dünyamızda Yılan: Kavram, Anlam ve Yapı  

Bakımından, Avrasya Terim Dergisi, C. 1, S. 2, s: 95-113. 

BĠRKALAN-GEDĠK, Hande, (2010), Sözlü Kültür ve Yazılı Kültür  

Arasında: Türkçe Binbir Gece Geleneğinde Metinlerarası Söylemler, 

Binbir Gece‟ye BakıĢlar, Ankara, Turkuaz Yayıncılık, s. 45-67.  

BORATAV, Pertev Naili, (2000), 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı,  

Ġstanbul, Gerçek Yayınevi. 

BURGER, J. M., (2006), Kimlik, Ġstanbul, Kaknüs Yayınları. 

CALVINO, Italo, (2007), Amerika Dersleri, (Çev. Kemal Atakay), Ġstanbul,  

Yapı Kredi Yayınları. 

CAMPBELL, Joseph, (2010), Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, (Çev. Sabri  

GÜRSES), 2. Basım, Ġstanbul, Kabalcı Yayınevi. 

CAMPBELL, Joseph, MOYERS, Bill, (2015), Mitolojinin Gücü Kutsal  

Kitaplardan Hollywood Filmlerine Mitoloji ve Hikâyeler, (Çev. 

Zeynep Yaman), Ġstanbul, Mediacat Kitapları. 

CAMPBELL, Joseph, (2003a), Doğu Mitolojisi, (Çev. Kudret EMĠROĞLU) 



407 

Ankara, Ġmge Kitabevi.  

CAMPBELL, Joseph, (2003b), Yaratıcı Mitoloji, (Çev. Kudret  

EMĠROĞLU), Ankara, Ġmge Kitabevi.  

CAMPBELL, Joseph, (1992), Ġlkel Mitoloji, (Çev.Kudret EMĠROĞLU), 

Ankara, Ġmge Kitabevi.  

CANKOÇAK, Onur, (1996), Masalda Büyüyen Kızlar: Sözlü Gelenek  

Masalları, Çocukluk ve DüĢsellik, Toplum ve Bilim Dergisi, C. 70, s. 

215- 232. 

CIBIROĞLU, Yıldız, (1996), Kadının Yazısız Tarihi- “M” ve “N” Sesi,  

Ġstanbul, Payel Yayınları.  

CĠVELEK, Yakup, (2008), Fantastik Edebiyat ve Binbir Gece Masalları,  

Folklor/ Edebiyat, C. 14, S. 53, s. 65-89. 

CHRAĠBĠ, Aboubakr, (2004), Situation, Motivation, and Action in the  

Arabian Nights, Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, 

Richard Van Leeuwen, Hassan Wassouf), ABC-CLIO, California. 

CHERRY Gilchrist, (1993), Dokuzlar Çemberi, (Çev. ġen Süer Kaya),  

Ġstanbul, Anahtar Kitaplar Yayınları.  

CLOT, Andre, (1989), (trans: John Howe), Harun Al- Rashid and The  

World of the Thousand and One Night, New York, Saqi Books.  

COOPERSON, Michael, (2006), The Monstrous Births of “Aladdin”, The  

Arabian Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), Wayne State 

University Press. 



408 

ÇOBANOĞLU, Özkul, (1999), Halkbilimi Kuramları ve AraĢtırma  

Yöntemleri Tarihine GiriĢ, Ankara, Akçağ Yayınları.  

ÇORUHLU, YaĢar, (2012), Türk Mitolojisinin Ana Hatları, Ġstanbul,  

Kabalcı Yayınları.  

DEMĠRCĠ, Tolga Tan, (2006), Korku Sinemasının Psikanalizi, Ġstanbul,  

Es Yayınları. 

DEMĠRCĠ, Tolga Tan, (2015, 17 Eylül), Erken Dönem Sürrealist Sinema 

Üzerine, EriĢim Tarihi: 02.03.2016, 

http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-surrealist-

sinema-uzerine.html  

DEMĠRCĠ, Tolga Tan, (2012, 28 Mart), „GeçiĢ Alanı‟ Olarak 400 Darbe ve  

„GeçiĢ Nesnesi‟ Olarak Antoine Doinel, EriĢim Tarihi: 07.03.2016,  

http://surrealismus.blogspot.com/2012/03/gecis-alan-olarak-400-darbe-

ve- gecis.html. 

DEMĠRKOL, Nihal, (2008), Ġngiliz Roman Geleneğinde Çocuk  

Edebiyatının GeliĢimi: Arketipçi EleĢtiri Kuramına Göre Alice 

Harikalar Diyarında, Defne Adası, Orman Kitabı Eserlerinin 

Ġncelenmesi, YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

DOĞAN, Abdullah, (2006), Adıyaman Yöresi Masalları Üzerine Bir  

Ġnceleme, YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Sivas, Cumhuriyet 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-surrealist-sinema-uzerine.html
http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-surrealist-sinema-uzerine.html
http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-surrealist-sinema-uzerine.html
http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-surrealist-sinema-uzerine.html
http://surrealismus.blogspot.com/2015/09/erken-donem-surrealist-sinema-uzerine.html
http://surrealismus.blogspot.com/2012/03/gecis-alan-olarak-400-darbe-ve-
http://surrealismus.blogspot.com/2012/03/gecis-alan-olarak-400-darbe-ve-


409 

DUPONT, Florence, (2001), Edebiyatın YaratılıĢı–Yunan  

SarhoĢluğundan Latin Kitabına, (Çev. Necmettin Kamil Sevil), 

Ġstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

EKĠCĠ, Metin, (2004), Halk Bilgisi (Folklor)-Derleme ve Ġnceleme  

Yöntemleri, Ankara, Geleneksel Yayınları. 

EL-SHAMY, Hassan, (2004), The Oral Connections of the Arabian Nights,  

Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard Van 

Leeuwen, Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO. 

EL-SHAMY, Hassan, GARRY, Jane, (2005), Archetypes and Motifs in  

Folklore and Literature, London, M.E. Sharpe.  

ELĠADE, Mircea, (2001), Mitlerin Özellikleri, (Çev. Sema Rifat), Ġstanbul,  

 OM Yayınevi.  

ELĠADE, Mircea, (2003), Demirciler ve Simyacılar, (Çev. Mehmet Emin  

 Özcan), Ġstanbul, Kabalcı Yayınları.  

ELĠADE, Mircea, (2009), Dinler Tarihine GiriĢ, (Çev. Lale Arslan),  

 Ġstanbul, Kabalcı Yayınları.  

ELĠADE, Mircea, (2003), Dinsel Ġnançlar ve DüĢünceler Tarihi 1, (Çev.  

Ali Berktay), Ġstanbul, Kabalcı Yayınları.  

ELĠADE, Mircea, (1999), ġamanizm, (Çev. Ġsmet Birkan), Ankara, Ġmge  

Yayınları.  

ELĠADE, Mircea, (2006), Zalmoksis‟ten Cengiz Han‟a, (Çev. Ali Berktay),  

Ankara, Kabalcı Yayınları.  



410 

ELĠADE, Mircea, (2002), Babil Simyası ve Kozmolojisi, (Çev. Mehmet  

Emin Özcan), Ankara, Kabalcı Yayınları.  

ERGÜL, Aysel, (1999), Binbir Gece Masallarında ÂĢık Kadın Tipi, Milli  

 Folklor, C. 5, S. 41, Ankara. 

ERKAN, Mustafa, (1993), Camasbname maddesi, Ġslam Ansiklopedisi,  

cilt: 7, s: 43-45. 

ESTÉS, Clarissa P., (2013), Kurtlarla KoĢan Kadınlar- VahĢi Kadın  

Arketipine Dair Mit ve Öyküler, (Çev. Hakan Atalay), 7. Basım, 

Ġstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

FĠLĠZOK, Rıza, (2013b), “Metinlerde Figür, Tem ve Değerler Düzlemi”, 

 http://www.ege-edebiyat.org/docs/505.pdf, 25.03.2013. 

FĠLĠZOK, Rıza, (2013a), “Ġzotopi Nedir?”, 

 http://www.ege-edebiyat.org/docs/554.pdf, 25.03.2013. 

FRANZ, Marie Louse von, (1996), Interpretation of Fairy Tales / An  

Introduction to the Psycology of Fairy Tales, Boston, Shambhala.  

FRAZER, James G., (2004), (Çev. Mehmet H. Doğan), Altın Dal: Dinin ve  

Folklorun Kökenleri I, Ġstanbul, Payel Yayınları. 

FRAZER, James G., (2000), Altın Dal: Büyü ve Din Üzerine Bir 

ÇalıĢma, (Çev. Mehmet H. Doğan), Ankara, Yapı Kredi Yayınları.  

FREUD, Sigmund, (2012), Espriler ve BilinçdıĢı Ġle ĠliĢkileri, (Çev. Emre  

Kapkın), 5. Basım, Ġstanbul, Payel Yayınevi. 

FREUD, Sigmund, BREUER, Josef, (2001), Histeri Üzerine ÇalıĢmalar, 

http://www.ege-edebiyat.org/docs/505.pdf
http://www.ege-edebiyat.org/docs/554.pdf


411 

(Çev. Emre KAPKIN), Ġstanbul, Payel Yayınları.  

FREUD, Sigmund, (1999), Sanat ve Edebiyat, (Çev. Emre Kapkın, AyĢen  

TekĢen Kapkın), Ġstanbul, Payel Yayınları. 

FREUD, Anna, (2015), Ben ve Savunma Mekanizmaları, (Çev. YeĢim  

 ERĠM), 4. Baskı, Ġstanbul, Metis Yayınları.  

FRĠEDAN, B., (1991), Sigmund Freud'un cinsel tekbenciliği,  (çev.  

 Mine Tan), Ankara, Ankara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Fakültesi Dergisi , C. 13, S.1.  

FROMM, Erich, (2014), Rüyalar, Masallar, Mitler–Sembol Dilinin  

Çözümlenmesi, (Çev.: Aydın ARITAN, Kaan H. ÖKTEN), 1. Baskı, 

Ġstanbul, Say Yayınları. 

FRYE, Northrop, (2006), Mitik AĢama: Arketip Olarak Sembol, Hece  

Dergisi, S: 119, s: 137-152. 

FRYE, Northrop, (2015), EleĢtirinin Anatomisi, (Çev. Hande KOÇAK),  

Ġstanbul, Ayrıntı Yayınları.  

FRYE, Northrop, (2006), Büyük ġifre, (Çev. Selma AYGÜL BAġ),  

 Ġstanbul, Ġz Yayıncılık. 

FRYE, Northrop, (2008), Kudretli Kelimeler, (Çev. Selma AYGÜL BAġ),  

Ġstanbul, Ġz Yayıncılık. 

GELDER, Geert Jan van, Poetry and the Arabian Nights, Arabian Nights  

Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard Van Leeuwen, Hassan 

Wassouf), ABC-CLIO, California. 



412 

GOITEIN, Solomon D., (2004), The Oldest Documentary Evidence for the  

Title Alf Laila wa-Laila, Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich 

Marzolph, Richard Van Leeuwen, Hassan Wassouf), ABC-CLIO, 

California. 

GROTZFELD, Heinz, (2004), The Manuscript Tradition of the Arabian  

Nights, Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard 

Van Leeuwen, Hassan Wassouf), ABC-CLIO, California. 

GOLDZIHER, Ignace (1993), Klasik Arap Literatürü, (Çev. Rahmi ER,  

Azmi YÜKSEL), Ankara, Vadi Yayınları.  

GÖKERĠ, A. Ġpek, (Tarihi belirtilmemiĢ), DüĢten Öyküye Kökbiçimsel  

EleĢtiri YaklaĢımı ve UygulanıĢı, YayımlanmamıĢ Doçentlik Tezi, 

ODTÜ BeĢeri Bilimler Bölümü. 

GÖKERĠ, A. Ġpek, (1979), Arketiplere Dayanan Yeni Bir Ġnceleme  

Yönteminin Tanıtılarak Ġngiliz ve Türk Edebiyatında Bazı Romans 

ve Epik Niteliğinde Yapıtlara Uygulanması, YayımlanmamıĢ 

Doktora Tezi, Ankara, DTCF. Ġngiliz Dili ve Edebiyatı Kürsüsü. 

GÜLSOY, Murat, (2014), 602. Gece Kendini Farkeden Hikaye, Can sanat  

Yayınları.  

GÜROL, Ender, (2011), Sigmund Freud, Ġstanbul, Ġz Yayıncılık. 

GÜVEN, Meriç. (1995), Bin Bir Gece Masalları Üzerinde Motif  

AraĢtırması Metin Ġnceleme. YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, 

Balıkesir Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 



413 

GHAZOUL, Ferial J., (1996), Nocturnal Poetics- The Arabian Nights in  

Comparative Context, The American University in Cairo Press.  

GROTZFELD, Heinz, (2006), Neglected Conclusions of the Arabian Nights:  

Gleanings in Forgetten and Overlooked Recencions, The Arabian 

Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), Wayne State University Press.  

GROTZFELD, Heinz, (2006), The Age of the Galland Manuscript of the  

Nights: Numismatic Evidence for Dating a Manuscript?, The Arabian 

Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), Wayne State University Press. 

GRUNEBAUM, Gustave Edmund von, (2006), Greek Form Elements in the  

Arabian Nights, The Arabian Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), 

Wayne State University Press. 

HADDAWY, Husain (1990), The Arabian Nights, Newyork. 

HAMORĠ, Andras, (2006), An Allegory from the Arabian Nights: The City  

of Brass, The Arabian Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), Wayne 

State University Press. 

HEATH, Peter, (2006), Romance as Genre in The Thousand and One  

Nights, The Arabian Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), Wayne 

State University Press.  

HELĠMOĞLU-YAVUZ, Muhsine, (2002), Masalların Eğitimsel ĠĢlevleri,  

Ankara, Kültür Bakanlığı Yayınları. 

HONKO, Lauri, (2006), (çev. Ruhi Ersoy), Ritüellerin OluĢum Süreci, Milli  

Folklor Dergisi, Ankara, S. 69, C: 9, s. 129-140. 



414 

HUNT, Otto, (2013), Masal ve Megalitik TaĢ Ġnancı, Gazi Türkiyat Dergisi,  

Ankara, Güz /13: 215-226. 

HYDE, Lewis, (2008), Armağan- Sanatsal Yaratıcılık Dünyayı Nasıl  

DeğiĢtirir?, (Çev. Emine Ayhan), Ġstanbul, Metis Yayınları. 

IRWIN, Robert, (2010), The Arabian Nights: A Companion, MPG Books.  

IRWIN, Robert, (2004), The Arabian Nights in Film Adaptations, Arabian  

Nights Encyclopedia, (ed. Ulrich Marzolph, Richard Van Leeuwen, 

Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO. 

IġIK, NeĢe, (2009), Türk Masallarının Sembolik Açıdan Çözümlenmesi,  

YayımlanmamıĢ Doktora Tezi, Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı. 

JAN, Isabella, (1997), “Bir VarmıĢ, Bir YokmuĢ”, Milli Folklor Dergisi,  

Ankara, S: 33, s. 88-96.  

JUNG, Carl Gustav, (1995a), Batı Mitolojisi, (Çev. Kudret Emiroğlu ),  

Ankara, Ġmge Yayınları. 

JUNG, Carl Gustav, (1995b), Ġlkel Mitoloji, (Çev. Kudret Emiroğlu),  

Ankara, Ġmge Yayınları.  

JUNG, Carl Gustav, (2012), Ġnsan Ruhuna YöneliĢ, (Çev. Engin  

Büyükinal), Ġstanbul, Say Yayınları. 

JUNG, Carl Gustav, (2012), Dört Arketip, (Çev. Zehra Aksu Yılmazer),  

Ġstanbul, Metis Yayınları. 

JUNG, Carl Gustav, (2006), Analitik Psikoloji, (Çev. Ender Gürol),  



415 

Ġstanbul, Payel Yayınları.  

JUNG, Carl Gustav, (2015a), Feminen –DiĢilliğin Farklı Yüzleri-, (Çev.  

Tuğrul Veli Soylu), Ġstanbul, Pinhan Yayınları. 

JUNG, Carl Gustav, (2015b), Maskülen- Erilliğin Farklı Yüzleri-, (Çev.  

Didem Gamze Erdinç), Ġstanbul, Pinhan Yayınları.  

JUNG, Carl Gustav, (2015c), Rüyalar, (Çev. Aylin Kayapalı), Ġstanbul,  

Pinhan Yayınları. 

JUNG, Carl Gustav, (2015d), KiĢiliğin GeliĢimi, (Çev. Duygu Olgaç),  

Ġstanbul, Pinhan Yayınları. 

JUNG, Carl Gustav, (2015e), Psikoterapi Pratiği, (Çev. Sami Türk),  

Ġstanbul, Kaktüs Yayınları. 

KALPAKLI, Mehmet, Doğu ve Batı Arasında Kültürel Bir Koridor  

Olarak Binbir Gece Masalları, Binbir Gece‟ye BakıĢlar, (Ed. Mehmet 

Kalpaklı, Neslihan Demirkol  

Sönmez), Ankara, Turkuaz Yayınları, s. 9-13. 

KANCA, Elif, (2009), Masalın Toplumsal ĠĢlevi: Bir Göstergebilimsel  

Sembolik Analiz, YayımlanmamıĢ Doktora Tezi, Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Ens. 

KARABAġ, Seyfi, (1981), Bütüncül Türk Budunbilimine Doğru, Ankara  

ODTÜ Fen ve Edebiyat Fakültesi Yayınları.  

KARAKÖSE, Saadet (2003), “Masalların Metafiziği Üzerine”, Millî  

Folklor, Ankara, Yıl 15, Sayı: 58, Yaz, s. 93-105. 



416 

KARATAġ, Yusuf, (2008), Metin Ġncelemesinde Söylembilim Yöntemi – 

Binbir Gece Masalları Üzerinde Bir Uygulama, YayımlanmamıĢ 

Doktora Tezi, Ankara, Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

Arapça Öğretmenliği Bilim Dalı.  

KARATEKE, Hakan, (2010), Galland‟ın Binbir Gecesi‟nde Tercüme  

Sorunları, Binbir Gece‟ye BakıĢlar, (ed. Mehmet Kalpaklı, Neslihan 

Demirkol Sönmez), Ankara, Turkuaz Yayınları, s. 67-79.  

KAYAOKAY Ġlyas, (2014), Fuzûlî‟nin Leyla ile Mecnûn Mesnevîsinin  

Arketipsel Sembolizm Bağlamında Çözümlenmesi, Akademik Sosyal 

AraĢtırmalar Dergisi, Yıl: 2, Sayı: 7, Aralık, s.337-351 

KAYA, Muharrem, (2004), Türk Romanında Destan Etkisi, Ankara,  

Kültür Bakanlığı Yayınları.  

KHODARAHIMI, Sıamak, (2010), Snake Mother Ġmagery in Generalized  

Anxiety Disorder, International Forum of Psychoanalysis. 

KISA, Cihad, (2005), Carl Gustav Jung‟da Din ve BireyselleĢme Süreci,  

Ġzmir, Ġzmir Ġlahiyat Vakfı Yayınları. 

KĠREÇCĠ, Akif, (2010), (Ed. Mehmet Kalpaklı, Neslihan Demirkol  

Sönmez), Binbir Gece Masalları‟nı Mistik Bir Okuma Denemesi, 

Binbir Gece‟ye BakıĢlar, Ankara, Turkuaz Yayınları, s. 79-85.  

KOBAYASHI, Kazue, (2004), Illustrations to the Arabian Nights, Arabian  

Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard Van Leeuwen, 

Hassan Wassouf), ABC-CLIO, California. 



417 

KOHUT, Heinz, (2013), Kendiliğin Yeniden Yapılanması, (Çev. Oğuz  

CEBECĠ), Ġstanbul, Metis Yayınları.  

KORUCU, AyĢe Arzu, (2006), Rider Haggard‟ın Romanlarına Arketipsel  

Bir YaklaĢım: She, Ayesha: The Return of She, Wisdom‟s 

Daughter ve She and Allan, YayımlanmamıĢ Doktora Tezi, Erzurum, 

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Ġngiliz Dili ve Edebiyatı 

Anabilim Dalı. 

KOZ, M. Sabri, (2010), Fransızca‟dan Türkçe‟ye Ermeni Harfleriyle Binbir  

Gece Masalları, Binbir Gece‟ye BakıĢlar, (Ed. Mehmet Kalpaklı, 

Neslihan Demirkol Sönmez), Ankara, s. 85-113,Turkuaz Yayınları.  

KÖPRÜLÜ, Fuat, (2003), Türk Edebiyat Tarihi, Ankara, Akçağ Yayınları. 

KLEĠN, Melanie, (2012), Sevgi, Suçluluk ve Onarım, (Yay. Haz. Bella  

Habip), Ġstanbul, Kanat Yayınları. 

KLEĠN, Melanie, (2014), Haset ve ġükran, (Çev.: Orhan Koçak,  

Yavuz Ertem), Metis Yayınları.  

KLEĠN, Melanie, (2015), Çocuk Psikanalizi, (Çev. AyĢegül Demir),  

Ġstanbul, Pinhan Yayınları.  

KRĠSTEVA, Julia, (2015), Melanie Klein -Delilik yahut Acı ve Yaratıcılık  

Olarak Ana Katli, (Çev. AyĢegül Demir), Ġstanbul, Pinhan Yayınları.  

KRUK, Remke, (2004), The Arabian Nights and The Popular Epics,  

Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard Van 

Leeuwen, Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO. 



418 

LACAN, Jacques, (2013), Psikanalizin Dört Temel Kavramı, (Çev. Nilüfer  

Erdem), Ġstanbul, Metis Yayınları. 

LEVENT, Ağah Sırrı, (1998), Türk Edebiyat Tarihi, Türk Tarih Kurumu  

Yayınları.  

LOBDELL, Jared, (2003), Tolkien‟i Anlamak, (Çev. Gökçen EZBER),  

Ġstanbul, Güncel Yayıncılık.  

MALTĠ-DOUGLAS, Fedwa, (2006), Shahrazad Feminist, The Arabian  

Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), Wayne State University Press. 

MALTĠ-DOUGLAS, Fedwa, (2004), Homosocialitiy, Heterosexuality and  

Shahrazad, Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, 

Richard Van Leeuwen, Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO.  

MARZOLPH, Ulrich, (2010), Uluslararası Hikâye Anlatımında Bir Anıt  

Olarak Binbir Gece Masalları, Binbir Gece‟ye BakıĢlar, (Ed. Mehmet 

Kalpaklı, Neslihan Demirkol Sönmez), Ankara, Turkuaz Yayınları, s. 

13-33.  

MARZOLPH, Ulrich, (2005), Narrative Strategies in Popular Literature:  

Ideology and Ethics in Tales from the Arabian Nights and Other 

Collections, New Perspectives on Arabian Nights, (Ed. Wen-Chin 

Ouyang, Geert jan van Gelder), Newyork, Routledge Taylor- Francis 

Group.  

MATTHEWS, Dorothy, (2003), Biblo Baggins'in Psikolojik Yolculuğu,  

Tolkien‟i Anlamak, (Ed. Jared Lobdell), Ġstanbul, Güncel Yayıncılık.  



419 

MAY, Rollo, (2010), Yaratma Cesareti, (Çev. Alper Oysal), Ġstanbul,  

Metis Yayınları. 

MAY, Rollo, (2013a), Güç ve Masumiyet, (Çev. Mihriban Doğan),  

Ġstanbul, Say Yayınları. 

MAY, Rollo, (2013b), Özgürlük ve Kader, (Çev. Ali Babaoğlu),  

Ġstanbul, Okyanus Yayınları. 

MAY, Rollo, (2013c), AĢk ve Ġrade, (Çev. Yudit Namer), 7. Basım,  

Ġstanbul, Okyanus Yayınları. 

MEHDĠ, Muhsin, (2006), The Sources of Galland‟s Nuits, The Arabian  

Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), Wayne State University Press. 

MEHDĠ, Muhsin, (2006), From History to Fiction: The Tale Told by the  

King‟s Steward, The Arabian Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), 

Wayne State University Press. 

MOLON, Peter D., (2006), Sindbad the Sailor: A Commentary on the Ethics  

of Violence, The Arabian Nights Reader, (Ed. Ulrich Marzolph), 

Wayne State University Press. 

MOORE, Robert, GĠLLETTE, Douglas, (1995), Kral-SavaĢçı-Büyücü- 

ÂĢık; Olgun Erkeklik Arketipleri Yeniden KeĢfediliyor, (Çev. 

Fatma Zengin), Ġstanbul, Sistem Yayıncılık.  

MORAN, Berna, (1994), Edebiyat Kuramları ve EleĢtiri, Ġstanbul: Cem  

Yayınevi. 

NAZLI, Atiye, (2011), Binbir Gece Masallarının Anadolu Türk  



420 

Masallarına Etkileri Üzerine Bir AraĢtırma, Selçuk Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Türk 

Halk Edebiyatı Bilim Dalı, YayımlanmamıĢ Doktora Tezi.  

OĞUZ, Öcal, vd., (2004), Türk Halk Edebiyatı El Kitabı, Ankara  

Grafiker Yayınları.  

OĞUZ, Öcal, (2010), Sözlü ve Yazılı Yayılma Kuramları ve Binbir Gece  

Masalları, Binbir Gece‟ye BakıĢlar, (Ed. Mehmet Kalpaklı, Neslihan 

Demirkol Sönmez), Ankara, Turkuaz Yayınları, s. 39-45. 

ÖĞEL, Bahattin, (1993), Türk Mitolojisi, Ankara, Türk Tarih Kurumu  

Basımevi. 

ÖLÇER ÖZÜNEL, Evrim, (2006), Masal Mekânında Kadın Olmak,  

Masallarda Toplumsal Cinsiyet ve Mekân ĠliĢkisi, Ankara, 

Geleneksel Yayınları.  

ÖZALP, Ahmet, (2007), Binbir Gece Masalları: Resimli Ay Çevirisi,  

Ġstanbul, Çağrı Yayınları. 

ÖZKAN, Tuba, (2006), Bey Böyrek Anlatılarının Kahramanın Yolculuğu  

Açısından Ġncelenmesi, YayımlanmamıĢ Yüksek Lisans Tezi, Gazi 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

PAGLĠA, Camille, (1996), Cinsellik ve ġiddet ya da Doğa ve Sanat, (Çev:  

Turgut BERKES), Ġstanbul, Ġyi ġeyler Yay.  

PEARSON, CAROL S., Ġçimizdeki Kahraman, (Çev. Semra AyanbaĢı),  

Ġstanbul, AkaĢa Yayınları.  



421 

PEPESÖYLER, Ferda, (2001), Binbir Gece Masalları Esat Efendi  

Nüshası (dilbilgisi özellikleri-metin-dizin), YayımlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi, Mersin Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

PĠNAULT, David, (1992), Story-Telling Techniques in the Arabian  

Nights, The Netherlands, E.J. BRILL. 

POE, Edgar Allan, (2000), ġehrazat‟ın Bin Ġkinci Gece Masalı, (Çev.  

Hasan Fehmi Nemli), Ankara, Ayraç Yayınları. 

RÖNRICH, Lutz, (2003), Halk Anlatısı AraĢtırmasında Anlam ArayıĢı,  

Halkbiliminde Kuramlar ve YaklaĢımlar 1, (Çev.KürĢat M. 

Korkmaz) , Ankara, Milli Folklor Yayınları, s. 128-146. 

SADAN, Joseph, (2004), The Arabian Nights and The Jews, Arabian  

Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard Van Leeuwen, 

Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO.  

SAKAOĞLU, Saim, (1999), GümüĢhane ve Bayburt Masalları, Ankara, 

Akçağ Yayınları. 

SALTIK, Mehmet (2005), KuĢ Dili Kılavuzu, Ġstanbul, Hermes Yayınları. 

SALLĠS, Eva, (1999), Sheherazade Through the Looking Glass: The  

Metamorphosis of The Thousand and One Nights,Routledge.  

SAMBUR, Bilal, (2005), BireyselleĢme Yolu- Jung‟un Psikoloji Teorisi,  

Ankara, Elis Yayınları. 

SANDERS, Barry, (1999), Öküzün A‟sı- Elektronik Çağda Yazılı  



422 

Kültürün ÇöküĢü ve ġiddetin YükseliĢi, (Çev. ġehnaz Tahir), 

Ġstanbul, Ayrıntı Yayınları.  

SAYDAM, M. Bilgin, (2011), Deli Dumrul‟un Bilinci-Türk-Ġslam Ruhu  

Üzerine Bir Kültür Psikolojisi Denemesi-, Ġstanbul, Metis Yayınları. 

SAX, Boria, (1998), The Serpent and the Swan: The Animal Bride in 

Folklore and Literature, Blaksburg/Virginia, The Mcdonald 

Woodward Publish Company. 

https://books.google.com.tr/books?id=r1OeQM1RxpEC&printsec=

frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage

&q&f=false 13.03.2016. 

SEVER, Mustafa (2003), Edebiyatta Mitolojik ve Arketipik YaklaĢım,  

Halkbiliminde Kuramlar ve YaklaĢımlar 1, Ankara, Milli Folklor 

Yayınları, s. 257-266. 

SEZER, Melek, Özlem, (2012), Masallar ve Toplumsal Cinsiyet, Ġstanbul,  

Evrensel Basım Yayınları.  

SOMAY, Bülent, (2007), Psikanalizi Edebiyatla Anlamak, Pasaj Dergisi,  

Ankara, Alef Yayınevi, S.4-5.  

SCHULZE, Reinhard, (2004), Images of Masculinity in the Arabian Nights,  

Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard Van 

Leeuwen, Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO.  

SHOSHAN, Boaz, (2004), Social Life and Populer Culture in the Arabian  

https://books.google.com.tr/books?id=r1OeQM1RxpEC&printsec=frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=r1OeQM1RxpEC&printsec=frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false
https://books.google.com.tr/books?id=r1OeQM1RxpEC&printsec=frontcover&hl=tr&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false


423 

Nights, Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard 

Van Leeuwen, Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO.  

STEVENS, Anthony, (1999), Jung, (Çev. Ayda Çayır), Ġstanbul, Kaknüs  

Yayınları.  

SNOWDEN, Ruth, (2012), Jung Kilit Fikirler, (Çev. Kemal ATAKAY),  

Optimist Yayım ve Dağıtım, Ġstanbul.  

ġĠMġEK, ġaziye, (1995), AyaĢ Halk Masallarının Tip ve Motif Kataloğu,  

Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Ens. YayımlanmamıĢ Yüksek 

Lisans Tezi.  

ġĠMġEK, Esma, (2006), Türk Halk Anlatılarında Yılan ve Bu Bağlamda  

„Yılan Kale‟ye‟ Dair Anlatıların Değerlendirilmesi, 1. Ceyhan 

Sempozyumu, Ceyhun‟dan Ceyhan‟a Bildiriler, Adana, Ceyhan 

Belediyesi Kültür Yay. 

ġĠMġEK, Esma - ġENOCAK, Ebru, (2009), “Ġbn Sina Hikâyelerinin  

Arketipsel Tahlili”, Millî Folklor, Ankara, Cilt: 10, Sayı: 82, Yaz, s. 

110-121. 

TEKĠN, ġinasi, (1993), Binbir Gece‟nin Ġlk Türkçe Tercümeleri ve Bu  

Hikayelerdeki Gazeller Üzerine, Türk Dilleri AraĢtırmaları, C. 3, s. 

239-255. 

TEZCAN, Semih, (2010), (ed. Mehmet Kalpaklı, Neslihan Demirkol  

Sönmez), Binbir Gece ve Benzeri Metinlerin ĠĢlevi, Binbir Gece‟ye 

BakıĢlar, Ankara, Turkuaz Yayınları, s. 33-39. 



424 

TEZGÖR, Hilmi, (2013), “Atılgan‟da Asılanlar”, Varlık Dergisi, S. 1264, s.  

8-11. 

The Thousand and One Nights in Arabic Literature and Society, (1997),  

(ed. Richard C. HOVANNISIAN and Georges SABAGH), Twelfth 

Giorgio Levi Della Vida Biennial Conference.  

TODOROV, Tzvetan, (2006), Narrative-Men, The Arabian Nights Reader,  

(Ed. Ulrich Marzolph), Wayne State University Press. 

TODOROV, Tzvetan, (2012), Fantastik -Edebi Türe Yapısal Bir YaklaĢım,  

(Çev. Nedret Öztokat), Ġstanbul, Metis Yayınları.  

TOR, Gülseren, (1994), Elf Leyletin ve Leyle Hikâyelerinde Cümle Metin- 

Ġnceleme, YayımlanmamıĢ Doktora Tezi, Çukurova Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

TOR, Gülseren, (2010), (ed. Mehmet Kalpaklı, Neslihan Demirkol Sönmez), 

Binbir Gece Hikâyeleri‟nin 15. Yüzyılda YapılmıĢ Türkçe Çevirisinde 

(Bursa Nüshası) Üslup (Biçem), Binbir Gece‟ye BakıĢlar, Turkuaz 

Yayınları, s. 125-165. 

TÜLÜCÜ, Süleyman, (2004), Binbir Gece Masalları Üzerine (SeçilmiĢ Bir  

Bibliyografya ile), Erzurum, Atatürk Ün. Ġlahiyat Fak. Dergisi, Sayı: 

22, s. 1-53. 

TÜLÜCÜ, Süleyman, (2011), Binbir Gece Masalları AraĢtırmaları,  

Erzurum. 

TÜRKAN, Kadriye (2008), Türk Dünyası Masal Geleneğinde ġamanistik  



425 

Unsurlar, YayımlanmamıĢ Doktora Tezi, Hacettepe Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

TURKKAN, Kadriye, (2015), Anadolu Masallarında Çok EĢlilik, Ankara  

Milli Folklor Dergisi, c.14, yıl: 27, S. 105, Bahar. 

TSEELON, Efrat, (2002), Kadınlık Maskeleri -Gündelik Hayatta Kadının  

Sunumu, (Çev. ReĢide Kekec), Ankara, Ekin Yayınları.  

VOGLER, Christopher, (2014), Yazarın Yolculuğu -Senaryo ve Öykü  

Yazımının Sırları, (Çev. Kenan ġahin), 4. Baskı, Ġstanbul, Okuyanus 

Yayınları.  

YOLCU, Mehmet Ali, (2005), Türk Masallarında Ġnsan Eti Yeme,  

Totemizm, Ölüm ve Yeniden Doğma Simgeciliği Üzerine Bazı 

DüĢünceler, Marmara Üniversitesi Türkiyat AraĢtırma ve 

Uygulama Merkezi, Türk Kültüründe Ölüm Sempozyumu 

Bildirisi. YÜCEL, Volkan, (2014), Kahramanın Yolculuğu- Mitik 

Erkeklik ve Suç  

Draması, 1. Baskı, Ġstanbul, Ġstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.  

YÜKSEK, Özcan, (2008), Bin Bir Gece‟de Yolculuk 1, Hayata ve Ölüme  

Dair, Hakikatçi, Ġstanbul, Doğan Kitap Yayınları. 

YÜKSEK, Özcan, (2013), Kayıp Deniz, Ġstanbul, Doğan Kitap Yayınları. 

YÜKSEK, Özcan, (2010), Cinistan, Ġstanbul, Doğan Kitap Yayınları. 

YÜKSEK, Özcan, (2010), Masalsız Zamanlar, Binbir Gece‟ye BakıĢlar,  



426 

(Ed. Mehmet Kalpaklı, Neslihan Demirkol Sönmez), Ankara, Turkuaz 

Yayınları, s. 113-125.  

WALTHER, Wiebke, Modern Arabic Literature and Arabian Nights,  

Arabian Nights Encyclopedia, (Ed. Ulrich Marzolph, Richard Van 

Leeuwen, Hassan Wassouf), California, ABC-CLIO. 

WINNICOTT, Donald W., (2013), Oyun ve Gerçeklik, Ġstanbul, Metis 

Yayınları. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



427 

 

 

ÖZET 

 

Bu tez çalıĢması, Binbir Gece Masalları‟nın çerçevesini oluĢturan Hükümdar 

ġehriyar ile KardeĢi Hükümdar ġahzaman‟ın Öyküsü‟nü, Joseph Cambell‟ın 

Kahramanın Sonsuz Yolculuğu isimli çalıĢmasında monomit olarak ifade 

ettiği sistem ıĢığında çözümleyerek ġehriyar‟ın farkındalık yolculuğunu 

serimlemeyi amaçlamaktadır. Campbell bu çalıĢmasında, dünyadaki bütün 

mitolojik anlatılarda kahramanın yolculuğunun tek bir izlek hâlinde 

bulunduğunu göstermektedir. Bu izleğe ise geçiĢ ritüellerinin geniĢletilmiĢ 

hâli olarak tanımladığı monomit adını vermektedir. Monomit, yola çıkıĢ, 

erginleme ve dönüĢ olmak üzere üç temel bölümden oluĢmaktadır. Bu 

bölümler, kiĢinin herhangi bir problemle karĢılaĢtıktan sonra kendi 

bilinçdıĢıyla yüzleĢerek eski bağlarından kopuĢunu öykülemektedir. KiĢi 

böyle bir ruhsal süreçten geçmeyi baĢardıktan sonra eski alıĢkanlıklarından, 

bağlarından koparak âdeta yeniden doğacaktır.  

 

Binbir Gece Masalları ise Doğu‟dan Batı‟ya hemen hemen bütün dünya 

edebiyatını derinden etkilemiĢ masallar külliyatıdır. Çerçeve masalın 

konusundan elde edilen bilgilere göre ġehriyar, mutlu bir yaĢam 

sürmekteyken aldatılma gibi bir engelle karĢılaĢır; bu olay nedeniyle 



428 

kadınlara güvenemeyeceğini düĢünen ġehriyar artık her gün bir kadınla önce 

bir gece geçirip sonra o kadını öldürtmektedir. Ancak en son evlendiği kadın 

olan ġehrazat‟ın masal anlattığı bin bir gece boyunca ġehriyar‟ın farkındalık 

düzeyinde bir değiĢim olur ve bin bir gecenin sonunda ġehrazat‟a aĢık 

olduğunu ve bir ömür boyu onunla birlikte olmak istediğini anlar. Bu noktada 

sorulacak sorulardan biri ġehrazat masallarda ne anlatmıĢtır ki ġehriyar 

kadınlardan intikam alma fikrinden vazgeçmiĢtir, eĢdeyiĢle eĢine güvenmeye 

karar vermiĢtir. 

 

Bu soruyla ilerleyen bu tez çalıĢmasında monomitin ilk basamağı olan yola 

çıkıĢ, psikanalitik olarak kendiliğinin kaybı kavramıyla ilintili olarak ele 

alınmıĢ ve bu kavram çerçeve masalda hükümdar kardeĢlerin babalarının 

ölümüyle ilintilendirilmiĢtir. Erginleme, kiĢinin bilinçdıĢıyla (bilinçdıĢı 

arzuları ve korkularıyla) yüzleĢmesini ifade etmektedir. Çerçeve masalda ise 

erginleme bölümü; ġehriyar‟ın, ġehrazat‟ın anlattığı masalları dinlemesi ve 

masallardaki kahramanlarla özdeĢleĢmesiyle bağlantılı olarak serimlenmiĢtir. 

Son baĢlık olan dönüĢte, bilinçdıĢıyla yüzleĢildikten sonra bilinç ve bilinçdıĢı 

arasındaki bağlantıyı kurması beklenen kahraman olarak ġehriyar‟ın bu 

bağlantıyı kuramayıĢı masal dinlemekten vazgeçememesi ile 

iliĢkilendirilmiĢtir. Ancak dıĢarıdan gelen kurtarıcı baĢlıklı kısımda 

ġehriyar‟ın nihayetinde kendi çocuklarıyla bir araya geliĢi ve onları 

tanımasının bin bir gecenin anlamını da kavrayarak bu bağlantıyı sağladığı 



429 

görülmüĢtür. Tezin bu kısımda, özellikle, Carl Gustav Jung‟un bilinç ve 

bilinçdıĢı unsurların sentezinden ortaya çıkan bir arketip olarak söz ettiği 

çocuk arketipinden yararlanılmıĢtır.  

 

Sonuç olarak monomit sistematiğinin Hükümdar ġehriyar ile KardeĢi 

Hükümdar ġahzaman‟ın Öyküsü‟yle kısmen farklılıklar olsa da büyük oranda 

örtüĢtüğü görülmektedir. Ayrıca bu çalıĢmada, kahramanın etkin bir eylemde 

bulunmaksızın, masal dinleyerek, masal kahramanlarının anlatıları üzerinden 

olgunlaĢması monomitin metaforlarla yapılan okunmasının nasıl daha da 

derinleĢtirilebileceği gösterilmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Binbir Gece Masalları, Joseph Campbell, kahraman, 

kahramanın sonsuz yolculuğu, monomit, psikanalitik folklor. 

 

  

 



430 

ABSTRACT 

 

This thesis is aiming to exposition Shahryār‟s journey of awareness by 

analysing the The Tale of King Shahryār and his Brother King Shah Zaman, 

forming the framework of 1001 Arabian Nights, under the system 

monomytically expressed by Joseph Campbell in his The Hero with a 

Thousand Faces. In this work, Campbell demonstrates that the hero‟s journey 

in all of the world‟s mythologic narratives is has a single theme. He calls this 

theme monomyth, an expression described by him as an expanded version of 

transition rituals. Monomyth consists of three main parts, namely setting off, 

initiation and return. These parts narrate a person confronting his 

unconscious-self after facing a problem and breaking away from his former 

boundaries. After successfully going through such a spiritual process, one 

would almost be reborn by leaving behind old habits, boundaries.  

 

On the other hand, 1001 Arabian Nights is a collection of tales that has 

deeply affected almost the whole world literature from East to West. 

According to the information acquired from the subject of the main tale, 

while living happily Shahryār faces a setback of deception; thinking that this 

incident would tamper his trust towards women, Shahryār starts to spend 

each night with a different women before killing her the next day. However, 

the last woman he marries to, Scheherazade, tells her a tale for one thousand 



431 

and one nights and this leads to a change in Shahryār‟s level of awareness. At 

the end of the one thousand and one nights, he realizes that he has fallen in 

love with Scheherazade and that he would like to spend the rest of his life 

with her. One of the questions to be posed at this point is what was it that 

Scheherazade narrated him in the tales that Shahryār gave up on idea to take 

revenge from women, and decide to trust his spouse. 

 

Moving forward with this question, this thesis deals with the first step of 

monomyth, setting off, in relation to the concept of psychoanalytic loss of 

self and this concept has been associated with the death of father of the ruling 

brothers in the main story.  Initiation is an expression used to indicate a 

person‟s confrontation with his/her unconscious self (his/her unconscious 

desires and fears). In the main story, the initiation part has been analysed in 

relation to Shahryār listening to the tales narrated by Scheherazade and 

identifying himself with the main characters in the tale. After a confrontation 

with the unconscious state, Shahryār is expected to make the connection 

between conscious and unconscious states as the main character but he fails 

to do this. In the last headline, return, this failure is associated with him being 

unable to stop listening to the stories. However, in the section titled the 

saviour coming from outside, Shahryār finally gathers with his children and 

gets to know them, and upon perceiving the meaning of the one thousand and 

one nights he made this connection. At this part of the thesis child archetype, 



432 

described by Carl Gustav Jung as an archetype arising from the synthesis of 

conscious and unconscious elements, has been used.  

 

In conclusion, even though there are partial difference between the 

monomyth systematic and The Tale of King Shahryār and his Brother King 

Shah Zaman, they coincide to a large extent. In addition, the hero/heroine in 

this case does not perform an effective action, but he listens to tales and 

matures by the narratives of the characters in the tales. This is an indication 

that reading monomyth through metaphors provides a deeper sense to the 

story. 

Key Words: 1001 Arabian Nights, Joseph Campbell, hero, endless journey 

of the hero, monomyth, psychoanalytic folklore. 

 

 

 

 

 


