
T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

ORTAÇAĞ TARİHİ BİLİM DALI 

 

 

SPEROS VRYONIS’E GÖRE ANADOLU’NUN 

İSLAMLAŞMASI 
  

 

 
YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Mustafa DEMİRCİ 
 

 

HAZIRLAYAN 

Melike SUMAN 

 

 

 

 
Konya – 2010



  i

T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TARİH ANA BİLİM DALI 

ORTAÇAĞ TARİHİ BİLİM DALI 
 

 

SPEROS VRYONIS’E GÖRE ANADOLU’NUN 

İSLAMLAŞMASI 
  

 
YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Mustafa DEMİRCİ 
 

 

HAZIRLAYAN 

Melike SUMAN 
 

 

 

 

Konya – 2010 

 



  ii

İÇİNDEKİLER 
Bilimsel Etik Sayfası ......................................................................................................... vi 

Tez Kabul Formu.............................................................................................................. vii 

Önsöz.................................................................................................................................. viii 

Özet .................................................................................................................................... xi 

Summary............................................................................................................................ xiii 

Kısaltmalar ........................................................................................................................ xv 

Giriş.................................................................................................................................... 1 

1- Araştırmanın Önemi .............................................................................................. 1 

2- Araştırmanın Konusu............................................................................................. 1 

3- Araştırmada İşlenen Metot .................................................................................... 4 

4- Araştırmanın Kaynakları ....................................................................................... 5 

BİRİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................ 7 

SPEROS VRYONIS’İN HAYATI VE ESERLERİ .................................................... 7 

1.1. Speros Vriyonis ................................................................................................. 7 

1.1.1. Hayatı............................................................................................................ 7 

1.1.2. Bilimsel Kariyeri........................................................................................... 7 

1.1.3. Eserleri .......................................................................................................... 10 

1.1.4. Çalışma Alanları ve Akademik İlgileri ......................................................... 13 

1.1.5. Çalışma Metodu ve Tarihçiliği ..................................................................... 16 

1.2. “THE DECLINE OF MEDIEVAL HELLENISM IN ASIA MINOR 
AND THE PROCESS OF ISLAMIZATION FROM THE ELEVENTH 
THROUGH THE FİFTEENTH CENTURY” ADLI KİTABIN GENEL 
TAHLİLİ ............................................................................................................ 17 

1.2.1. Eserin Yazılma Sebebi.................................................................................. 17 

1.2.2. Eserdeki Konu Başlıkları .............................................................................. 18 

1.2.2.1. Türk Fethinin Arefesinde Küçük Asya’da Bizans............................... 18 



  iii

1.2.2.2. Küçük Asya’da Bizans’ın Politik ve Askeri Çöküşü........................... 18 

1.2.2.3. Dönüşüm Sürecinin Başlangıcı............................................................ 19 

1.2.2.4. XIV. Yüzyılda Kilisenin Çöküşü......................................................... 20 

1.2.2.5. İhtida .................................................................................................... 21 

1.2.2.6. Küçük Asya’da Bizans’ın Kayboluşu, Kaybın Sebepleri ve 
Bizans Dünyasına Etkileri ................................................................. 21 

1.2.2.7.  Türk Anadolu’sunda Bizans İzleri ...................................................... 21 

1.2.3. Eserde Kullanılan Kaynakların Değerlendirilmesi ....................................... 22 

İKİNCİ BÖLÜM............................................................................................................... 26 

SPEROS VRYONIS’E GÖRE KÜÇÜK ASYA’NIN BİZANS TARAFINDAN 
KAYBEDİLMESİ .......................................................................................................... 26 

2.1. BİZANS’IN ANADOLU’YU KAYBETMESİNİN DÂHİLİ VE 
HARİCİ NEDENLERİ VE ETKİLERİ ....................................................... 26 

2.1.1. Bizans’ın Gerileme Dönemi Üzerine Kehânet Fantezileri ........................... 27 

2.1.2. XI. ve XII. Yüzyılarda Bizans Gerileyişinin Tahlili..................................... 30 

2.1.2.1. Askeri Kayıplar.................................................................................... 32 

2.1.2.2. Etnik Çözülmeler ................................................................................. 38 

2.1.2.3. Dış Baskılar.......................................................................................... 42 

2.1.2.4. İktisadi Kayıplar .................................................................................. 45 

2.1.3. Fetih Sonrası “Sosyal Dönüşüm Psikolojisi”................................................ 48 

2.2. BİZANS’IN, ANADOLU’NUN KAYBI ÜZERİNE DÜŞÜNCE VE 
TEPKİLERİ .................................................................................................... 51 

2.2.1. Anadolu’nun Kaybedilmesiyle İlgili Olarak Bizans Kroniklerinden 
Bazı Örnekler.............................................................................................. 51 

2.2.1.1. Theodore Metochites’den İskit Medeniyeti Yorumu ve 
Anadolu’nun Kaybı Üzerine Ağıtları ................................................  53 

2.2.1.2. Manuel II Palaeologus’un Mektupları ................................................. 59 

2.2.1.3. Michael Attaliates’in Yazıları.............................................................. 63 



  iv

2.2.1.4. Nicephorus Bryennius’a Göre Bizans’ın Gerileme Nedenleri ............ 63 

2.2.1.5. Gemistus Pletho, Bessarion, Charitonymus Ermonymus’dan 
Çöküşü Engelleme Önerileri................................................................. 65 

2.2.2. Çöküş Üzerine, Bizans’ın Aldığı Dinî ve İdari Tedbirler............................. 66 

2.2.2.1. Dinî Tedbirler ...................................................................................... 66 

2.2.2.2. Dinî Polemik Yazımı ........................................................................... 71 

2.2.2.3. İdari Tedbirler ...................................................................................... 73 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ........................................................................................................... 78 

SPEROS VRYONIS’E GÖRE ANADOLU’NUN İSLÂMLAŞMA SÜRECİ.......... 78 

3.1. İHTİDANIN BAŞLAMASI.............................................................................. 78 

3.1.1. Din Değiştirmenin Psiko-Sosyal Bir Tahlili ................................................. 79 

3.1.2. Müslüman Araplarla Müslüman Türkler Arasındaki İhtida Farkı................ 81 

3.1.3. Anadolu’da İhtida Sırasında, Var Olduğu İddia Edilen Cebri Örnekler 
ve “Neo Martyrdom” İdeolojisi ..................................................................... 85 

3.1.4. Mühtedilerin Seremonileri İle İlgili Örnekler............................................... 90 

3.2. ANADOLU’DA İSLÂMLAŞMA HAREKETLERİNİN 
HAZIRLAYICI UNSURLARI ................................................................... 93 

3.2.1. Bir Müslüman Müessesesi: Fütüvvet Geleneği, Ahi Teşkilatı ve 
Birlikleri...................................................................................................... 94 

3.2.2. Ahilik Teşkilatlarının İhtida Üzerindeki Etkileri.......................................... 98 

3.2.2.1. Gaziyan-ı Rum..................................................................................... 101 

3.2.2.2. Ahiyan-ı Rum ...................................................................................... 102 

3.2.2.3. Abdalan-ı Rum..................................................................................... 105 

3.2.2.4. Baciyan-ı Rum ..................................................................................... 106 

3.2.3. Anadolu’da Politik, Sosyal ve Dinî Yapıyı Güçlendirmede Vakıf 
Kurumunun Etkisi....................................................................................... 108 

3.2.4. Anadolu’da Sufizm Hareketleri ve Dinî Dönüşüme Etkileri........................ 113 



  v

3.2.4.1. Sufizm ve Hetorodoks Eğilimlerinin Ortaya Çıkışı............................. 113 

3.2.4.2. Anadolu’da Kısmî Varlık Göstermiş Olan Diğer Hetorodoks 
Hareketleri ve İhtida’da Etkileri ........................................................... 115 

3.2.4.3. Anadolu’da En Etkili Olan Sufizm Akımlarından Bektaşilik ............. 120 

3.2.4.4. Anadolu’da En Etkili Olan Sufizm Akımlarından Bir Diğer Örnek 
Mevlevilik............................................................................................. 129 

Sonuç .................................................................................................................................. 142 

Kaynakça ........................................................................................................................... 151 

Ekler................................................................................................................................... 162 

Resimler ........................................................................................................... 163 

Tablolar............................................................................................................. 169 

Harita ................................................................................................................ 173 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



  vi

 

 

T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

 

BİLİMSEL ETİK SAYFASI 
 

            Bu tezin proje safhasından sonuçlanmasına kadarki bütün süreçlerde bilimsel 
etiğe ve akademik kurallara özenle riayet edildiğini, tez içindeki bütün bilgilerin etik 
davranış ve akademik kurallar çerçevesinde elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez 
yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada başkalarının eserlerinden 
yararlanılması durumunda bilimsel kurallara uygun olarak atıf yapıldığını bildiririm. 

 

Melike SUMAN 

 

 

 

 

 

 

 

 



  vii

 

 

T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ KABUL FORMU 

 

         Melike Suman tarafından hazırlanan  “Speros Vryonis’e göre Anadolu’nun 
İslâmlaşması”  başlıklı bu çalışma  01/03./2010  tarihinde yapılan savunma sınavı 
sonucunda oybirliği/oyçokluğu ile başarılı bulunarak, jürimiz tarafından yüksek 
lisans tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

Prof. Dr. Hasan BAHAR    Başkan 

Doç. Dr. Mustafa DEMİRCİ     Üye 

Yrd. Doç. Dr. Mehmet Ali HACIGÖKMEN  Üye 



  viii

ÖNSÖZ 
 

Romalılar, “Olaylar, Roma’nın kapılar mabudu Janus gibi çift yüzlüdür.” 

demişlerdi. Anadolu’nun İslâmlaşması konusunda bugüne kadar çalışmış yerli saha 

uzmanlarının dışında, Janus’un öteki taraftan nasıl görünüyor olduğunun tespiti için 

yani konunun batı literatüründe nasıl işleniyor olduğunun tahlili için tezimizi bu 

alanın batıdaki en mümtaz simalarından birinin, Speros Vryonis’in “The Decline of 

Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of Islamization from the Eleventh 

through the Fifteenth Century1” (XI. ve XV. Yüzyıllar Arasında Küçük Asya’da 

Ortaçağ Helenizminin Çöküşü ve İslâmlaşma Süreci) adlı kitabının ilgili bölümlerini 

kaynak alarak çalıştık.  

Yunan asıllı, Amerikan tarihçi Speros Vryonis, Bizans’ın yıkılışından asırlar 

sonra ve çok uzak bir coğrafyada doğmasına rağmen “genetik kültür” taşıyıcılığının 

en dikkat çekici örneklerinden biri oldu. Zaman ve mekân farklılığı onu bir Helen 

olmaktan alıkoyamadı, aksine Helen coşkusu ve Bizanslı kimliği eserlerinde 

fazlasıyla öne çıktı. Bizans onun için, içinde Zümrüdüanka kuşlarının uçtuğu, bakir 

define adalarının saklandığı,  baharat gemilerinin demirlediği, köpüklerinde altın 

renkli ikonaların yıkandığı, damlaları iğde çiçeği kokan Haliç’iyle,   müjdeci 

meleklerin refakatindeki Ayasofyasıyla, sarnıçları ve tüm kutsal tapınaklarıyla bir 

rüya kent idi, yani adeta kayıp şehir Eldarado… Ancak Ortaçağ Helenizmi’nin 

dolayısıyla Doğu Roma’nın çöküşü yukarıdaki hasletleri olan bir uzmanın dilinden 

anlatılırken elbette bilimsel olduğu kadar duygusal da olacaktı, yazarın tezimize konu 

olan eserinin ilgili bölümleri incelendiğinde tüm değişim sürecini, sanki canlı bir 

tanığın ifadesi kadar diri bir hassasiyetle işlediği görülür. Ayrıca tüm Helen 

tutkusuna rağmen, Anadolu’nun İslâmlaşması sürecindeki incelemelerinde bilimsel 

metotlardan ayrılmayarak sık sık eksik kaynaklardan dolayı yeterli vaka etüdü 

yapılamadığı için konunun tamamen aydınlatılmasının zorluklarını dile getirmiştir. 

                                                            

1 Speros Vryonis, The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Proce of Islamization 
from the Eleventh through the Fitteenth Century, University of California Press, Berkeley Los 
Angeles London, 1971  (Paperback1986) 



  ix

Bu eserde Vryonis, XI. yüzyıl Anadolu’sunun büyük ölçüde Hıristiyan olan 

ve yine büyük ölçüde Rumca konuşan nüfusunun, XVI. yüzyılda neredeyse tamamen 

Müslüman ve büyük ölçüde Türkçe konuşan bir nüfusa dönüşmesinin tahlili yapılır. 

Vryonis, bu konuyu hem onun genetik kültürünün bir ödevi olarak addettiği 

duygusallık içinde, hem de holistik bir farkındalık ve yeterliliği geliştirmeye odaklı 

etkin bir duyarlılıkla araştırır ve yazar. Vryonis, zengin bir arşiv içeriğinin sonucunda 

çıkan eserinde kendi görüşlerini ana bölümlerin sonundaki yargılar başlığında 

aktarır.  

Tezimiz bir giriş ve üç bölümden oluşmaktadır. Tezimizin giriş bölümünde 

araştırmamızın konusu, önemi, kaynakları ve araştırmada izlenen metot üzerinde 

durduk.   

Birinci bölümde, tezimize kaynaklık eden“The Decline of Medieval 

Hellenism in Asia Minor and the Process of Islamization from the Eleventh through 

the Fifteenth Century” adlı kitabın yazarı Speros Vryonis’in hayatı ve ilmi 

çalışmaları üzerinde durup ardından da kitapla ilgili genel bir tahlil yaptık. Kitabın 

tahlili daha çok kitabın ana ve ara başlıklarını ve bu bölümlere ait bazı özet yargıları 

tezimize eklemek şeklinde oldu. Bu bölümde Spreros Vryonis ile ilgili bilgi sıkıntısı 

çektik, bu alandaki bilgi taramamız tamamen internet yolu ile oldu. 

İkinci Bölümde, Anadolu’nun Türk fethi öncesinde Bizans yönetimindeki 

iktisadi, sosyal, idari ve dini yapılanması ile çöküşe götüren sebepleri, bununla ilgili 

olarak alınan tedbirleri ve oluşan psikolojik atmosferi Speros Vryonis’in kaynağını 

esas alarak değerlendirdik. Bu bölümde yer alan Bizans imparator ve teologlarının 

Bizans’ın yıkılışı ile ilgili ortaya çıkardıkları karma oldukça dikkat çekicidir. 

Üçüncü bölümde, ise tezimizin asıl konusunu oluşturan Anadolu’nun 

İslâmlaşma sürecini, batı dilinden ve zihninden inceleyen Vryonis’in kitabı esas 

olmak üzere aynı konuda çalışan diğer saha uzmanlarının görüşleriyle beraber tahlil 

ettik.  



  x

Ekler bölümünde yer alan Selçuklu Sultanları ve Bizans İmparatorları 

kronolojisi, tezde adı geçen Selçuklu ve Bizans idarecilerinin, saltanat yıllarını, halef 

ve seleflerini takip etmekte sağlayacağı kolaylık düşünülerek oluşturulmuştur. Ayrıca 

tezde adı geçen bazı Bizans imparator ve devlet adamlarının mozaik resimleri de 

ekler bölümünde yer almıştır.  

Son olarak, araştırma konusunun tespitinde, çalışmanın metodolojik ve içerik 

her türlü aşamasında yardımlarını esirgemeyen danışman hocam,  Doç. Dr. Mustafa 

Demirci’ye, çalışmamı tamamlayamama telaşının etkisiyle umutsuzluğa kapıldığım 

zamanlarda nazik uyarılarıyla beni yeniden teşvik eden Tarih Bölüm Başkanı Prof. 

Dr. Hasan Bahar’a, yazım safhasının sancılı sürecinde “Sen başarırsın” telkinini 

kulağımdan eksik etmeyen kardeşim Meltem’e ve elbette onun zamanından çalarak 

çıktığım bu yolculukta bana gösterdiği anlayış ve sabrı için sevgili kızım Selis’e 

teşekkürü bir borç bilirim. 

 

Melike SUMAN 

Konya - 2010    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  xi

 

T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

Adı Soyadı Melike Suman Numarası: 084202022001 

Ana Bilim / Bilim 
Dalı 

Tarih/ Ortaçağ Tarihi 

 

Ö
ğr

en
ci

ni
n 

Danışmanı Doç. Dr. Mustafa Demirci 

Tezin Adı Speros Vryonis’e Göre Anadolu’nun İslâmlaşması 

 

ÖZET 
Malazgirt savaşı yenilgisi, Bizans için sonun başı olan bir gelişmeydi. 

Bizans’ın içinde bulunduğu politik görüntü hanedan, bürokrat, asker triosu arasındaki 
çekişmelerden ibaret iken, benzer bölünmelerin sebep olduğu zayıf ve sönük bir dini 
görüntü ise bu alandaki kurumlar için geçerliydi. Doğudan Türk akınlarının yoğun 
baskısı, batıdan Latin ve diğer Türk boylarının saldırıları, Konsül kararlarına 
uymadıkları için İstanbul tarafından heretik olmakla suçlanıp, dini küskünlüğe ve 
dolayısıyla yalnızlığa itilen diğer Hıristiyan cemaatlerin de askeri desteklerini 
Bizans’tan çekmesiyle, Bizans askeri sistemi büyük darbe aldı. Doğu batı kiliseleri 
arasında birlik bir türlü gerçekleşmezken, IV. Haçlı seferinin etkisi var olan husumeti 
daha da artırdı. Türk akıncıları, önce Bizans kilisesinin gelirlerinin temelini oluşturan 
topraklarını sonrada cemaatini fethederek Anadolu’nun İslâmlaşma sürecinin alt 
yapısını hazırladılar. Bizans tarafından alınan idari, dini, askeri tedbirler, hem nitelik 
hem nicelik olarak, değil İslâmlaşma sürecinin durdurulmasını, süreci hafifletme 
anlamında bile işe yaramadılar. Öncelikle İslâm dini üzerine ağır ithamların yapıldığı 
dini tartışmalar dönemi yaşandı. Arkasından Bizans’ın gerileme sebepleri üzerine 
eserler yazıldı ama bunlar sadece vaka analizi yapıyordu, gelişmeleri önleme 
anlamında köklü çareler üretemiyordu. 

Aslında Bizans’ın bütün müesseselerinde oluşan bu ciddi obruklar(!), onu 
Türk fethi arefesinde savunmasız bıraktı. Gelenler, sadece yağma ve talan amaçlı 
geçici bir işgalin temsilcileri değildi. Aksine idari mekanizmalar konusunda oldukça 
tecrübeli bir geçmişin varisleri şimdi bu coğrafyanın yeni sahipleri olmak için sadece 
coğrafi bir fetih değil aynı zamanda sosyo-kültürel bir fethe de hazırlanıyordu. İşte 
bu aşamada Anadolu’nun İslâmlaşma süreci başladı, doğudan gelen mistik 



  xii

dervişlerin, gazilerin, muhtelif İslâmî kurum önderlerinin çalışmaları süreci olumlu 
yönde etkiledi. Bunların hazırladığı sosyal ortam, Bizanslının içinde bulunduğu 
çöküntü psikolojisinin aşılmasında ve yeni oluşumların içine çekilmesinde etkili 
olurken, coğrafyanın yeni Türk devletleri de ihtidaya verdikleri destekle ortamı 
çekici hale getirmişlerdir. İçinde Greko-Romen etnik kültüründen parçalar barındırsa 
da artık hem İslâmî hem de Türkî kimliği ile yeniden şekillenen bölge yapısı, bu 
muhteviyatını bir daha değiştirmeyecekti.  İhtidayı başlatma ve devam ettirmede, 
Heterodoks İslâmî akımlar büyük yer tutsa da, bizzat devletin politik olarak 
ekonomik kayıpları düşünmeden ihtida için verdiği destek ve gerekli şartları 
hazırlamış olması Anadolu’nun İslâmlaşmasının nasıl olduğu sorusuna nihai bir 
cevaptır.  

Anahtar Kelimeler: Bizans, İhtida, Heterodoks akımlar, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  xiii

 

T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

 

Adı Soyadı Melike Suman Numarası 084202022001 

Ana Bilim / Bilim 
Dalı 

Tarih/ Ortaçağ Tarihi 

 

 

Ö
ğr

en
ci

ni
n 

Danışmanı Doç. Dr. Mustafa Demirci 

Tezin İngilizce Adı According to Speros Vryonis The Process of Islamization of 
Anatolia 

 

SUMMARY 
  Defeat of Malazgirt battle was an improvement of beginning of the end for 
Byzantine. When the political outlook of Byzantine was consisting of conflicts 
between dynasty, bureaucrat, military trio, weak and dim religious outlook caused by 
similar partitions were valid for organisations belonging to this field. Dense pressure 
of Turks from east, attacks of Latin and other Turkish tribes from west by being 
accused of being heretic by Istanbul because they did not obey the decisions of 
Consul and by withdrawing other Christian communities’ military support whom 
pushed to resentment and thus loneliness from Byzantine, Byzantine military system 
had taken a major blow. When, somehow, the unity between east and west churches 
didn’t occur, influence of IV. Crusade increased the existing hostility. Firstly, by 
conquering Byzantine church’s lands composing the basis of its incomes, then its 
community Turkish raiders prepared the background of Anatolia’s Islamising 
process. Administrative, religious and military precautions taken by Byzantine didn’t 
work not only as being both quality and quantity but also in the sense of inhibiting 
and diminishing the Islamising process. Primarily, a period of religious discussions 
when severe accusations made about Islamic religious was experienced, then works 
about the regression reasons of Byzantine were written but these were only doing 
event analysis, not finding solutions in the sense of inhibiting the process.  

Actually, these serious concaves existing in all organisations of Byzantine 
have left it defenceless on the eve of Turkish conquest. Comers were not only the 
representatives of an invasion aiming at despoil and depredate. On the contrary, 



  xiv

successors of history experienced on administrative mechanisms now were not 
preparing for a geographical conquest to be the owner of this geography but also for 
a socio-cultural conquest. At this stage, Islamising process of Anatolia began and 
works of mystic dervishes, ghazis and leaders of various Islamic organisations 
coming from east affected the process in a positive way. While the social 
environment prepared by them was being effective in overcoming breakdown 
psychology of Byzantine and getting involved in new creations, new Turkish states 
of the geography were made the environment attractive by giving support to 
conversion. 

Although it includes parts from Greco-Roman ethnic culture, region’s 
structure reshaped with both Islamic and Turkish identity wouldn’t change its 
content. Though Heterodox Islamic movements have a big place in beginning and 
maintaining the conversion, without thinking government’s own economic losses and 
giving support and arranging required conditions for conversion are a conclusive 
answer relating how Anatolia Islamised.   

Keywords: Byzantine, Conversion, Hetorodox orders 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



  xv

KISALTMALAR 

AHI  American Hellenic Institute 

a.g.e.   Adı geçen eser 

a.g.m.   Adı geçen makale 

a.g.t.   Adı geçen tez  

bkz.    Bakınız 

C.         Cilt 

çev.       Çeviren 

D.          Doğum 

H.   Hicri 

İFAV             İlahiyat Fakültesi Vakfı 

KSÜ  Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi 

Ltd.  Limited 

m.  Metre 

MEB   Milli Eğitim Bakanlığı  

M.Ö.    Milattan Önce 

M.S.     Milattan Sonra 

Ö.  Ölüm 

s.          Sayfa 

Şti.    Şirket 

TDV  Türk Diyanet Vakfı 

TKAE             Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü 

TTK   Türk Tarih Kurumu 

UCLA   University of California, Los Angeles 

UCL    University College, London 

Yay.                Yayınevi



GİRİŞ 

1- Araştırmanın Önemi 

Batı bilim dünyası için Bizans ve Balkan tarihi araştırmaları ile Anadolu’nun 

İslâmlaşması gibi konulardaki çalışmaları bakımından büyük ehemmiyete haiz olan Speros 

Vryonis’in “The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of 

Islamization from the Eleventh through the Fifteenth Century” (XI. ve XV. Yüzyıllar 

Arasında Küçük Asya’da Ortaçağ Helenizminin Çöküşü ve İslâmlaşma Süreci) adlı eseri 

dünyanın pek çok Üniversitesinde Ortaçağ Kürsülerinde kaynak kitap olarak okutulmaktadır. 

Bu bağlamda,  bizim merakımızı ve ilgimizi çeken nokta batı ilim dünyasının süreci nasıl 

öğrendiği ve nasıl ele aldığı oldu.  Anadolu’nun İslâmlaşma süreci yerli kaynaklarda ele 

alınmış bir konuydu ancak sürecin bütününü çözümlemek karşı tarafın bakış açısını da 

anlayarak olacaktı ki, Vryonis’in bu çalışması batılı kaynaklarda konunun nasıl 

değerlendirildiğinin toplu bir özetidir. Hem Yunan kökenli, hem de Amerikan eğitimli bir 

uzman olarak Vryonis’in eseri, Anadolu’nun İslâmlaşması konusunda, Batı dünyasının 

bakışını anlamamıza katkı sağlarken özellikle oryantalist paradigmalar açısından ne kadar 

farklılıklar ya da benzerlikler getiriyor sorusunada bir cevap bulmamızı sağlayacaktır. 

Bizans uzmanı Prof. Speros Vryonis'in, “Bir devletin yok olması, o devletin yarattığı 

medeniyetin yok olduğu anlamına gelmez” ifadesi sadece tezimize konu olan Anadolu’nun 

İslâmlaşmasını aydınlatmada değil tüm Yakındoğu ve Akdeniz havzasındaki kültürel 

değişimlere katkıda bulunacak bir açıklamadır. Böylesine mühim bir meseleyi işlerken pek 

çok konuda, yerli bilim adamlarıyla mutabık noktaları olduğunu tespit etmenin yanısıra bazı 

çevrelerin göstermek ya da görmek istedikleri gibi İslâmiyet’in Anadolu’da kılıçla değil; 

tebliğ, telkin, ilham ve imar yoluyla yayıldığını gösteren örneklerin eserde açığa kavuşması 

oldukça dikkat çekicidir. Ayrıca eserde İslâmlaşma sürecinde Bizans saray ve kilisesinde 

yaşanan sıkıntıların çok sesli çığlıklarını duyurabilecek kadar güçlü olan konular da, işlenerek 

bu sürecin karşı tarafta oluşturduğu maddi ve manevi hezeyanlar ayrıntılı bir şekilde 

aktarılmıştır. Tüm bu noktalardan bakıldığında böylesi bir yapıtın analizi muhakkaki önemli 

aynı zamanda zaruridir. 

2- Araştırmanın Konusu  

Prehistorik çağlardan beri Küçük Asya denen coğrafya pek çok uygarlığı doğurmuş, 

büyütmüş ya da ev sahipliği yapmış, iyi ve kötü zamanlarına tanıklık etmiş çok katmanlı bir 



  2

kültür havzasıdır. Bu havzanın XI. yüzyıl itibariyle değişen sosyal, dinî, askeri, siyasi şartları 

ve bu şartların sonuçları günümüze kadar ciddi araştırmaların konusu olmuştur. Çünkü XI. 

yüzyıl sonrası başlayan bölgesel denge değişiklikleri, coğrafyanın yeni sahiplerinin sosyo-

kültürel ve politik egemenliğinde gerçekleşmiştir.  

XI. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Anadolu topraklarına Horasan üzerinden artarak 

devam eden Türk fetihlerinin dini karakteri Ehl-i sünnet2, örfi karakteri ise hala pagan 

gelenekleri çerçevesindeki Orta Asya folklorik kültürüydü. Yüzyılın bu askeri ve sosyal 

hareketi talan ve yağma amaçlı bir karakterden çok, yurt edinme ve yerleşme amaçlı bir 

karekter taşıyordu. Dolayısıyla, bu hareketler akın niteliğinden ziyade doğrudan fetih 

amaçlıydı. Sonuçta her şey hemen hemen tesadüfî değil sistemli bir yapılanmanın parçaları 

olarak gelişti. Anadolu’da dinsel örgütlenmeler, hem Klasik İslâm hem muhalif İslâmi 

yorumların etki sahalarında gelişmiştir. Hatta Anadolu’nun İslâmi karekterinin daha çok 

Heteredoks3 yani Ahmet Yaşar Ocak’ın tanımıyla halk İslâmı düşüncesiyle etkili olup 

yayıldığını söyleyebiliriz. 

Tarihi olgunun ana dönüşüm noktalarını teşkil eden göçebe yahut yarı göçebe 

Türkmen oymaklarının Müslüman olması, bu Müslümanlığın Yesevîlik, Vefaîlik, 

Kalenderîlik ve Haydarîlik adlarıyla sufî kalıplarda gelişmesi, Anadolu ve Balkanlar’a yapılan 

göçler, Babailik Hareketi ve Babaî Ayaklanması, Hacı Bektaş ve Bektaşîliğin teşekkülü, 

Safeviyye Tarikatı ve Safevî Devleti’nin teessüsü, Osmanlı’da Kızılbaş Ayaklanmaları, içe 

kapanış ve sessizlik süreci, modern dönem gibi başlıklarla eski Türk dinî inanışları, Hurufî 

izler, Şiî tesirler gibi birçok boyuta sahip olup bu alanlarda geçmişten günümüze birçok 

çalışma yapılmıştır4. Türkiye’de Fuat Köprülü, Osman Turan, Osman Çetin, Mikail Bayram 

ve Ahmet Yaşar Ocak bu alanda ilk akla gelen tarihçilerdir.  

Batıda ise Anadolu’nun İslâmlaşması konusundaki eserleriyle tanınan Speros Vryonis 

bu alanda en önemli, hatta tek isimdir. Onun çalışmalarının Batı bilim dünyasında oldukça 

                                                            

2  Peygamber Efendimizin dostlarına uyanlar anlamında kullanılan ifadedir. (Safer Baba, Tasavvuf Terimleri, 
Keten Yayınları, İstanbul 1998, s. 53) 
3 Heterodoks sözcüğünün sözlük anlamı kabul edilmiş dini esaslara aykırı olan umumi umdelere muhaliftir. 
Hilmi Ziya Ülken’in “dini cemaat dışında olmak” şeklinde tanımladığı heteredoksluk, Osmanlıca’da ehl-i bid‘ad 
terimiyle Muhammed’in ve Kuran’ın belirlediği kurallara yenilik getiren akımlar için ve ehl-i sünnet karşıtı 
olarak kullanılır. Bazen kabul edilmiş mezheplerden olmamak gibi daha geniş anlamlarda kazanır. Bu terimi 
kullanırken en önemli verdiğimiz nokta kabul edilmiş cemaatin dışında olunmasıdır. (Reha Çamuroğlu, Tarih, 
Heterodoksi ve Babailer, Der Yayınları, İstanbul 1990, s. 35) 
4 Ali Yaman, Alevîlik-Bektaşîlik Bibliyografyası, Alevi-Bektaşi Kültür Enstitüsü Yayınları, Almanya, 
Mannheim 1998, s. 261–316 



  3

kabul görüyor olmasından yola çıkarak, biz de Batılı bir bilim adamının gözüyle sürecin nasıl 

algılandığına ışık tutan bu çalışmayı tahlil etme ihtiyacı duyduk.  

Vryonis’e göre; Anadolu’da Yunanca konuşan bir Hıristiyan nüfusun nasıl ve hangi 

mekanizmalarla ve hangi süreçlerden geçerek Müslüman (ve en nihayetinde Türkçe konuşan) 

olduğu sorusu çok önemlidir ve onun çalışmasının esasını bu problem oluşturur.  Bu süreci 

destekleyen pozitif ve negatif unsurları dikkatlice inceler. Selçuklu fetihleri Bizans iktidarı 

için çok yıkıcı olmuştur. Buna ilaveten Türklerin kalabalık kitleler halinde Anadolu’ya 

gelmesi ve buna karşın Hıristiyan ahalinin kıtlıklar, istila devrinin olumsuzlukları, göçler ve 

köleştirme tehlikesi Bizans’ın siyasi alanda yıkılışını sosyal ve kültürel alanda da hissettirmiş 

ve bu süreci hızlandırmıştır. Türk fetihlerinin öncelikle kiliseyi sosyal ve ekonomik 

kaynaklardan dolayısıyla eylemlerinden alıkoyan, aşırı yoksulluğa iten bir durum olduğunu 

anlatan Vryonis, kilisenin yönetim araçlarının zayıflamasının, moralsiz olan Hıristiyan 

toplumlarını, büyük bir psikolojik yıkıma ittiğini ve ekonomik kriz döneminde lidersiz ve 

sahipsiz bıraktığını, dolayısıyla bütün bunların Anadolu’nun kültürel dönüşümünde Bizans 

bakış açısının negatif etmenlerini oluşturduğunu belirtir5. Bunlar halk ve idari düzeydeki 

negatif unsurların, İslâmlaşmayı hızlandıran yönleridir.  

Hıristiyan - Rum Anadolu toplumunun birkaç asır sonra Müslüman bir dokuya 

dönüşmesindeki en temel pozitif gücü ise bir Latin atasözü ile açıklar. Anadolu’nun dinsel 

gelişmeleri “Cuius regio eius religio” (Birinin dinî, onun krallığıdır.) atasözüne uygun şekilde 

gelişmiştir. Bu atasözünün İslâm Dünyası’ndaki söyleniş şekli ise şöyledir: “İnsanlar 

krallarının dini üzeredir.” İslâmi devlet (veya devletler), İslâm’ı destekledi ve her şekilde 

üstün tuttu ve Hıristiyanlığa sadece ikinci sınıf vatandaşların dinî inancı olarak hoşgörü tanıdı. 

Sultanlar ve memurları İslâmi birliktelik için camiler, medreseler, imaretler, zaviyeler, 

hastaneler, kervansaraylar ve çeşmeler inşa ettiler ve onlara topraklar, köleler ve gelirler 

bahşettiler. Bunun sonucunda, ulema ve dervişler ruhani işlevlerini zarafetle ve sosyo-

ekonomik görevlerini büyük bir etkinlikle yerine getirmeleri için ekonomik araçlara sahip 

oldular6.  

Devletin bağlı olduğu İslâm, sistemin öngörmediği hiçbir yükümlülüğü zimmî 

tebaadan istememişti. Bizans, İran ve Arap unsurların çatışma alanı haline gelen Anadolu'ya 

aslında Türklerin gelmesiyle huzur ve istikrar da geldi. Bu siyasi huzur ortamına, İslâmi 

                                                            

5 Vryonis, a.g.e., s. 351  
6 Vryonis, a.g.e., s. 352 



  4

öğretilere dayalı, adil bir yönetimin hâkim olması, Müslüman-Türk idaresine karşı 

Hıristiyanları yakınlaştırdı7. 

Tezimizin amacı, Vryonis’in yukarıda ifade ettiği Anadolu’nun İslâmlamlaşma 

sürecindeki pozitif ve negatif ögelerden hareketle, XI. ve XV.  yüzyıllar arası Küçük Asya’da 

Ortaçağ Helenizm’inin Çöküşü ve İslâmlaşma Süreci adlı eserinden Anadolu’nun 

İslâmlaşması konusunu mukayeseli olarak incelemek ve aynı konularda çalışan yerli ve 

yabancı uzmanların görüşleriyle karşılaştırmaktır. 

3- Araştırmada İzlenen Metot 

Bu çalışmada Vryonis’in görüşleri Michael Foucault’un söylem analizi8 metodu 

kullanılarak incelenmeye çalışılmıştır. Vryonis, eserinde hangi parametrelere bağlı kalarak ne 

tür bir argüman geliştirmektedir? Ulaştığı sonuçlar ile diğer tarihçilerin sonuçları arasındaki 

farklılaşma nedir? Çalışmasının sonucunda varmak istediği ya da esas söylemek istediği 

noktalar anlaşılmaya çalışılmıştır.  

Araştırma, tarama modelindedir. Araştırmada belirlenen amaçlara ulaşmak için konu 

ile ilgili literatür taraması yapılmıştır. Literatürden elde edilen bilgiler Vryonis’in bakış 

açısından ortaya konan saptamalarla desteklenmiştir. 

Buna göre ilk olarak Speros Vryonis’e ait adı geçen kitabın konumuza kaynak olacak 

bazı bölümleri Türkçeye çevrilmiştir. Vryonis’in Türkiye’de fazla tanınan bir tarihçi 

olmaması eserlerini bulmamız konusunda karşılaştığımız aksaklıklar, internet yoluyla edinilen 

bilgilerle giderilmeye çalışılmıştır. 

Tezin yazım aşamasında iken bilimsel araştırma metotları göz önünde bulundurularak 

danışman gözetiminde detaylı olarak incelenmeye çalışılmıştır.  

Araştırmamızın birinci bölümünde Speros Vryonis’in hayatı ve eserleri incelenmiştir. 

İkinci bölümde Speros Vryonis’e göre, Bizans’ın Küçük Asya’yı kaybetmesinin Bizans’taki 

yansımaları araştırılmıştır. Üçüncü ve son bölümde yine Speros Vryonis’in tespitlerinden yola 
                                                            

7 Vryonis, a.g.e., s. 356 
8 Bir metodoloji olarak, yazılı tarihin araştırılacağı dönemi sosyo-politik ve ekonomik güçler bakımından ele 
alır. Michael Foucault’a göre söylem analizi(discourse analysis) bir konu hakkında nasıl konuşulacağını ve nasıl 
sonuç çıkartılacağını belirler. Ayrıca fikirlerin nasıl davranışa dönüştürüleceğini de etkiler. Bir konu hakkında 
nasıl konuşulacağını, konuşmak, yazmak ve davranış göstermek için kabul edilebilir ve mantıklı yolları belirler, 
onları sınırlar. Özetle, bir ifadenin içinde saklı bulunan ideolojik, sosyolojik ve etik unsurların ortaya çıkarılması 
ve böylece söylemin temel unsurlarının belirginleştirilmesi amacına yönelik bir sosyal araştırma yöntemidir. 
(http://nireblog.com/tr/tags/mirijose_17/critical+discourse+analysis) 
 



  5

çıkarak Anadolu’nun İslâmlaşması olgusu incelenmiştir. Sonuç bölümünde ise konu detaylı 

olarak özetlenmiş ve değerlendirme yapılmıştır.  

4- Araştırmanın Kaynakları  

Araştırmamızda Speros Vryonis’in hayatı ile ilgili kısımlar internet kaynakları yoluyla 

oluşturulmuştur. Çünkü bu tarihçi ile ilgili matbu herhangi bir kaynak Türkiye’de 

bulunmamaktadır. Bu yüzden birinci bölüm için yapılan araştırmaların tamamı eloktronik 

ortamdan alınmıştır. 

Daha sonra,  “The Decline Of Medieval Hellenism in Asia Minor And The Process Of 

Islamization From The Eleventh Through The Fifteenth Century” adlı eserin konumuzla ilgili 

bölümleri Türkçeye çevrilerek araştırılmıştır. Bu döneme, hem Vryonis’in hem de diğer 

kaynakların nasıl baktığının araştırılması için aynı konularda çalışmış diğer bilim adamlarının 

bazı eserleri de tahlil edilmiştir.  

Bunların başında; Timothy Gregory’nin “Bizans Tarihi”9 adlı eseri gelir ki, bu eser 

bize Bizans’ın görkemli günlerinden sefalet günlerine doğru bir serüveni tarihi seyir içinde 

aktarır. Eser 1453 yılına kadar Bizans saray hayatı, manastırların durumu, heretikler, yerli 

Bizanslılar gibi konularda ayrıntılı ve nitelikli bilgiler sunduğu için,  Ohio State 

Üniversitesi’nde Bizans Tarihi ve Klasik Arkeoloji Profesörü olarak çalışan Timothy 

Gregory’nin bu eserinden istifade ettik. 

 Charles Dıehl’in “Bizans İmparatorluğu'nun Tarihi”10 adlı eseri Bizans’ın Asya ve 

Slav kavimlerine yaptığı dini, sosyal, kültürel katkılarını ve batıya verdiği Rönesans 

malzemelerini dolayısıyla aydınlanmaya hizmet eden muzaffer ve ‘Civitas Aeterna’ (Devletin 

ebedi müddet olması ideali ) çizgisini ve ruhunu anlatıyor. Bunun sonucu olarak, Bizans sanat 

ve tarih uzmanı olan Fransız Diehl’in eseri tezimizde Bizans’ı kavrama anlamında 

eksiklerimizi giderdi. 

 George Ostrogorsky’nin “Bizans Devleti Tarihi”11 adlı eseri Bizans’ı tüm yönleriyle 

ele alması her türlü kronolojik, etnografik, idari ve iktisadi yönlerini tahlil etmesi ve komşu 

uygarlıkları ile harici ilişkilerini de incelemesi bakımından tezimizi oluştururken bize altyapı 

                                                            

9 Timothy  E. Gregory, Bizans Tarihi, çev. Esra Ermert, Yapı Kredi Kültür Yayıncılık, İstanbul 2008. 
10 Charles Dıehl, Bizans İmparatorlıığu'nun Tarihi, Türkçe çev. A. Göke Bozkurt, İlgi Kültür Sanat Yayınları, 
İstanbul 2006. 
11 George Ostrogorsky, Bizans Devleti Tarihi, çev., Fikret Işıltan, TTK, Ankara  2006. 



  6

sağlamıştır. Rus asıllı yazar, Almanya’da gördüğü Bizans Tarihi akademik eğitiminden sonra 

özellikle Balkan tarihi ile de yakından ilgilenmiştir.  

Anadolu’nun İslâmlaşması başlıklı bölümde ise Speros Vryonis’in çalışmalarını içeren 

adı geçen eserin ilgili bölümlerinin yanı sıra yine konu ile ilgili çalışan yerli saha 

uzmanlarının eserleri taranmıştır. Bunların başında elbette Osman Turan’ın, “Selçuklu Tarihi 

ve Türk-İslâm Medeniyeti”12 adlı eseri gelir. Bu eser bize Büyük Selçuklu ile yoğunlaşan 

İslâmi kurumsallaşma ve aydınlanma ile ilgili bilgiler verdi. Selçuklu araştırmaları konusunda 

uzman olan tarihçinin bu eserini incelemeden çalışmaya başlamak büyük bir eksiklik olurdu. 

Ahmet Yaşar Ocak’ın “Türk Sufiliğine Bakışlar”13, adlı eseri temel kaynaklarımızdan oldu. 

Çünkü, Ahmet Yaşar Ocak, hem Türkler’in İslâmlaşma süreci hem Anadolu’nun yerli 

halklarının sürece dâhili konusunda en tatmin edici araştırma ve verilerle dolu eserleriyle 

tezimizin anlama ve anlamlandırma yapısını oluşturmaya yardım etmiştir.  

Anadolu’nun İslâmlaşmasını bölge bölge hem sosyal değer hem istatistik değerler 

bakımından tespit ederek eserlerinde aktaran Fuat Köprülü,  Ömer Lütfi Barkan ve Osman 

Çetin’in eserleri Vryonis’in bakış açısını çözmemizde bize alternatif yöntemler sundu.  

Elbette Anadolu Selçuklu Tarihi, kurumları ve tasavvufi örgütlenmeleri gibi 

konulardaki benzersiz çalışmalarıyla  ‘unique’ isim Mikail Bayram’ın “Ahi Evren ve Ahi 

Teşkilâtının Kuruluşu” 14, adlı eseri başta olmak üzere dönemin karanlık odalarını aydınlatan 

diğer muhteşem yapıtları da tezimize hem iç hem dış cephelerden kurgu ve terkibin 

yapılmasında ciddi bir katkı getirmiştir. Ayrıca konumuzla ilgili tez, araştırma ve inceleme 

kitapları,  makaleler ve ansiklopediler de incelenerek farklı bakış açıları tahlil edilmiş, eksik 

noktalar giderilmeye çalışılarak bir sonuç bildirgesi oluşturulmuştur. 

                                                            

12 Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, Ötüken Neşriyat, İstanbul 1998. 
13 Ahmet Yaşar Ocak, Türk Sufiliğine Bakışlar, İletişim Yayınları, İstanbul 2002. 
14 Mikail Bayram, Ahi Evren ve Ahi Teşkilâtının Kuruluşu, Konya 1991. 
 



  7

BİRİNCİ BÖLÜM 

SPEROS VRYONIS’İN HAYATI VE ESERLERİ 

1.1. SPEROS VRYONIS  

1.1.1. Hayatı 

Speros Vryonis Jr.  1928 de15 Amerikan’ın Tennessee eyaletinde dünyaya geldi. 

Çocukluğu askeri bir Akademide geçti. Akademideki sınıf arkadaşları onun hayatını epeyce 

zorlaştırmışlardı ama bu deneyim onun azmini bilemişti16.   

Yunan asıllı Amerikalı yazar özellikle Bizans ve Yunan tarihi konusunda 

uzmanlaşmıştır. UCLA fahri profesörlüğü olan Vryonis,  Helenizm Araştırmaları için 

kurulmuş olan Speros Basil Vryonis Center’ın eski yöneticisidir. Bu merkezi, 28 yaşında ölen 

oğlunun anısına kurmuştur.  

Vryonis, 1956’da Harvard Üniversitesi’ndeki doktorasını tamamladıktan sonra 

California ve Chicago’da çeşitli üniversitelere devam ederek pek çok enstitüde görevler 

almıştır. Bunların içinde New York Üniversitesi’nin bünyesindeki Alexandros Onassis 

Helenizm Araştırmaları Merkezi başta gelir. Amerikan Helenizm Enstitüsü (AHIF) ise onu 

Türk ve Yunan konularındaki araştırmalar için üst derecede bir Akademisyen olarak kabul 

ederken bu kuruluşun başkanı Gene Rossides, Vryonis gibi Amerika’nın en seçkin tarihçisiyle 

çalışmaktan dolayı ne kadar şanslı olduklarını sık sık ifade etmiştir17.  

Şu sıralarda ise 1071 Malazgirt Savaşı adlı eseri üzerinde çalışmaktadır18. 

1.1.2. Bilimsel Kariyeri19 

Lisans: Southwestern College, Memphis, Tennessee, 1950, ancient history & classics 

(İlkçağ tarihi ve Klasikler). 

Master: Harvard Üniversitesi, 1952. 

Doktora: Harvard Üniversitesi, 1956. 

                                                            

15 http://en.wikipedia.org/wiki/Speros_Vryonis 
16 http://www.byzantinos.com/1_Istanbul_Pogrom.htm 
17 http://www.ahiworld.com/press_releases/071607.html 
18 http://en.wikipedia.org/wiki/Speros_Vryonis 
19 http://www.ahiworld.com/pdfs/PR46_Curriculum_Vitae.pdf 



  8

Uzmanlık Durumu: Harvard Üniversitesi, Tarih Bölümü Öğretim Üyeliği, Yakın 

Doğu Merkezi Üyeliği, 1956–60. 

California Üniversitesi,  Tarih Bölümü;  

-Yardımcı Doçent, 1960–64. 

- Doçent, 1964–66. 

Chicago Üniversitesi; 

- Misafir Doçent,  1966–67. 

- Profesör, 1966 

a- Akademik Yöneticilikleri 

1- Gustave E. von Grunebaum20 Yakın Doğu Araştırmaları Merkezi Müdürlüğü, 

1972–75, 1979–82. 

2- Athens Üniversitesi21  Modern Tarih ve Ortaçağ Kürsüsü Başkanlığı, 1976–84.  

3- New York Ünversitesi,  Alexander S. Onassis22 Helen Kültürü ve Medeniyeti Fahri 

Profesörü,  Alexander S. Onassis Helen Araştırmaları Merkezi’nin Müdürlüğü, 1988–93. 

4- Speros Basil Vryonis23  Helenizim Araştırma Merkezi’nin Araştırmalar Müdürlüğü,  

1995–96.    

5- Speros Basil Vryonis Helenizim Araştırma Merkezi ‘nin Müdürlüğü, 1996–2000. 

b- Akademik Üyelikler 

1- Fulbright Akademik Üyesi,  American School of Classical Studies24 1950–51. 

2- Akademik üyelik, American Numismatic Society, 1953. 

 
                                                            

20  1909–1972 yılları arasında yaşayan Avusturya kökenli, Amerikalı Oryantalist. Uzmanlık alanı Yakın doğu ve 
Arap Dünyası’dır. ( http://en.wikipedia.org/wiki/Gustave_E._von_Grunebaum) 
21 Balkanların ve Doğu Akdeniz’in en eski üniversitesidir. Yunanistan’da 1837’de kurulmuştur. 
(http://www.uoa.gr/uoauk/uoaindex.htm) 
22  1948-1973 yılları arasında yaşamış, edebiyat, bilim, din, sanat gibi değişik alanlarda burslar veren özellikle 
Yunan Medeniyeti konusundaki araştırmaları destekleyen büyük sermayeli bir vakıfın kurucusudur.   
(http://en.wikipedia.org/wiki/Alexander_S._Onassis_Foundation)  
23 Speros Vryonis’in 1985’de 28 yaşındayken ölen oğlunun anısına kurduğu Helen kültürü üzerine araştırmaların 
çalışıldığı merkez 1993.  
(http://muse.jhu.edu/journals/journal_of_modern_greek_studies/v026/26.1.paganelis.html ) 
24 (ACLS)Amerikan Klasik Araştırmalar Okulu dünyanın heryerinden klasik çalışmalar yürüten enstitü ve 
özellikle kazılara destek çıkar. (http://www.acls.org/mission/) 



  9

3- Junior Fellow25, Dumbarton Oaks26, Washington D.C., 1954-56.  

4- Araştırma Görevliliği, Ortadoğu Araştırmaları Merkezi, Harvard Üniversitesi, 

1959–60. 

5- Seçilmiş Akademik Üyelik, Makedon Araştırmaları için, Selanik, 1970. 

6- Phi Beta Kapa27 üyeliği, 1971. 

7- Atanmış Üye, Board of Scholars, Dumbarton Oaks, 1971–75. 

8- Seçilmiş Akademik Üyelik, Amerikan Ortaçağ Akademisi, 1972. 

9- Seçilmiş Onursal Üyelik, Hindistan İslâm Enstitüsü Yönetim Kurulu için, Yeni 

Delhi, 1972. 

10- Seçilmiş Akademik Üyelik, Amerikan Felsefi Toplumu için, 1974. 

11- Seçilmiş Akademik Üyelik, Ionios Akademisi’ne28 Yunanistan’da, 1975.  

12- Seçilmiş Akademik Üyelik, Amerikan Bilimler ve Sanatlar Akademisi için, 

Boston, 1976. 

13- Uluslararası Kongreler Başkan Yardımcılığı, Bizans Çalışmaları için, Atina’da, 

1976. 

14- Güney Doğu Avrupa Araştırmalar Kuruluşu Üyeliği, 1977. 

15- Davet edilmiş Misafir Bilim Adamı, Dumbarton Oaks, 1984–92. 

16- Avustralya Ulusal Üniversitesi‘nin Beşeri Bilimler Araştırma Merkezi’nde Misafir 

Akademisyen, Canberra, 1985. 

17- Erken Dönem Slav Toplulukları Kültürü Üzerine Araştırmalar ve İncelemeler için, 

Bulgaristan’da, Sofya’da,  Bulgar Bilimler Akademisi’nin Misafiri, 1987. 

                                                            

25 Mezun olmuş başarılı öğrenciler için akademik başarıları, yetenekleri, isteklilikleri, daha önce tamamlamış 
oldukları projeleri, iletişim becerileri, entellektüel seviyeleri değerlendirilerek verilen burs. 
26 Washington D.C.‘de Harvard Üniversitesine bağlı Bizans üzerine araştırmaların desteklendiği bir enstitüdür, 
bünyesinde araştırma kütüphanesi, koleksiyonlar ve müze mevcuttur. (http://www.doaks.org/museum/) 
27 Phi Beta Kapa,Amerika'nın ilk gizli cemiyeti olarak tanındı. Zamanla garip ritüelleri olan bir "sır kardeşliği" 
olarak dikkatleri üzerinde çekti. Bütün gizemli örgütler gibi sadece üyelerin bildiği bir gizlilik yeminleri vardı. 
1831 yılında Amerikan kamuoyunda, masonlara yönelik büyük bir tepki oluştu. Phi Beta Kapa cemiyeti de 
masonlukla suçlandı. Cemiyet, bu tepkiler üzerine 1831 yılında, gizli yemini kaldırdıklarını açıklamak zorunda 
kaldı. Phi Beta Kapa, kurulduğu günden itibaren, üye olabilmenin en zor olduğu cemiyetlerin başında geliyor. 
Asil ve zengin bir aileden gelmek ilk şartlardan birisidir.( http://www.gizliilimler.tr.gg/Phi-Beta-Kappa.htm) 
28 Korfu Adası’ndadır. 



  10

18- “Birinci Runciman Konferansı’na” Konuşma Yapması İçin Davet edilmesi, 

Londra Üniversitesi, Krallık Fakültesi’nde, Helen Araştırmaları Merkezi, 1991. 

19- Seçilmiş Akademik Üyelik,  Atina Akademisi, 1992. 

20- Beşeri Bilimler Profesörü Solomon Katz29, Washington Üniversitesi, 1996. 

c-Burslar 

 1- Sosyal Bilimler Araştırma Konseyi Tarafından Araştırma Bursu,  Dumbarton 

Oaks,  Atina ve İstanbul’daki araştırmalar için, 1962–63. 

2- Guggenheim Bursu,30 Yunanistan, Romanya ve Yugoslavya’daki araştırmalar için, 

1968–69. 

3- Amerikan Bilge Toplumlar Konseyi Bursu, Yugoslavya’daki çalışma için 1972.  

d-Fahri Doktoralar 

1- Onursal Doktora, Beşeri Bilimler üzerine, Southwestern Üniversitesi’nden, 

Memphis, Tennessee, Haziran 1985. 

 2- Onursal Doktora, Selanik Üniversitesi, 1992,  Adephi Üniversitesi’nden 1993. 

3- Onursal Doktora, Kıbrıs Üniversitesi, Arkeoloji ve Tarih Bölümü Bölümü’nden, 

2003. 

1.1.3. Eserleri 

a- Kitapları31 

1- Byzantium and Europe, 1967.  

2- Readings in Medieval Historiograph, 1968. 

3- Byzantine Demokratia and the guilds in the eleventh century, 1968. 

4- Byzantium: Its Internal History and Relations with the Islamic World, 1971.  
                                                            

29 Washington Üniversitesi’nde 53 yıl Tarih Bölüm Başkanlığı, Sanat ve Bilim Fakültesi Dekanlığı ve akademik 
işlerde başkan yardımcılığı yapan bir bilim adamıdır. Onun beşeri ilimler üzerine olan katkı ve çalışmaları da 
eşsizdir.( http://www.doaks.org/museum/) 
30 John Simon Guggenheim Kuruluşu tarafından, 1925 senesinden beri verilmekte olan burs üstün yetenekli, 
yaratıcı sanatçılara ve yine aynı kapasitede bilimsel araştırma yapanlar için verilmektedir. Öğrencilere verilmez, 
başvuru için aranan ön koşul Amerika, Kanada, Güney Amerika veya Karayip vatandaşı (veya yerleşiği) 
olmaktır. Amerika ve Kanada vatandaşları ayrı, Latin Amerika ve Karayip vatandaşları ayrı yarışmalara tabi 
tutulur. Bir sene içerisinde hatırı sayılır miktarda kişiye çeşitli alanlarda verilmektedir. (http://www.gf.org/about-
the-foundation/the-fellowship/) 
31  http://search.barnesandnoble.com/BookSearch/results.asp?ATH=Speros%2C+Jr.Speros+Vryonis+Jr. 



  11

5- The decline of medieval Hellenism in Asia Minor and the process of Islamization 

from he eleventh through the fifteenth century, 1971. 

6- A Brief History of the Greek-American Community of St. George, 1982. 

7- Stanford J. Shaw, History of the Ottoman Empire and Modern Turkey. Vol, I. 

Empire of the Gazis,  A critical analysis, 1983. 

8- The Turkish state and history: Clio meets the Grey Wolf, 1991.  

9- Between East and West: The Balkan and Mediterranean Worlds: Economies and 

Societies: Land, Lords, States and Middlemen, 1992. 

10- To Tourkiko kratos kai he historia, 1993. 

11- Studies in Byzantine Institutions, Society and Culture,  1993.  

12- The Vryonis family: four generations of Greek-American memories, 2000. 

13- The Mechanism of Catastrophe, 2005.  

14- The Mechanism of Catastrophe: The Turkish Pogrom of September 6–7, 1955, and 

the Destruction of the Greek Community of İstanbul, 2007. 

b- Editörlüğünü yaptığı eserler32  

1- Aspects of the Balkans: Continuity and Change, Speros Vryonis ve Henrik 

Birnbaum, 1972.  

2- Islam and cultural change in the Middle Ages, Speros Vryonis, 1975. 

3- Individualism and conformity in classical Islam, Speros Vryonis ve Amin Banani, 

1977. 

4- Islam’s Understanding of Itself, Speros Vyronis ve Richard G. Hovannisian, 1983. 

5- Byzantine Studies in Honor of Milton V. Anastos, Speros Vryonis, Mart, 1986. 

6- Greece on the road to democracy: from the junta to PASOK, 1974-1986, Speros 

Vryonis, 1991.  

 

                                                            

32http://www.amazon.com/s/ref=nb_ss?url=search-alias%3Daps&field-eywords=speros+vryonis&x=14&y=17 



  12

7- Byzantine Studies: Essays on the Slavic World and the Eleventh Century 

(Hellenism, Ancient, Medival, Modern; 9th V), Speros, Jr. Vryonis ve Henrik Birnbaum,  Mart 

1992. 

8- The Greeks and the Sea (Hellenism: Ancient, Mediaeval, Modern), Speros, Jr. 

Vryonis, 1993. 

9- Cyprus Between East and West - A Political and Moral Dilemma: The Past as 

Prologue to the Present, Speros, Jr. Vryonis,  1994. 

c- Ortak çalışmaları33 

1- The Past in Medieval and Modern Greek Culture, Speros Vryonis, Gustave E. Von 

Grunebaum Center for Near Eastern Studies, Ocak, 1978. 

2- Vryonis Collection: An Author/title Listing of Monographs and Serials on the 

Byzantine Civilisation Formerly in the Collection of Professor Speros Vryonis and Now in the 

National Library of Australia, Speros Vryonis, National Library of Australia, Ocak, 1978. 

3- Studies on Byzantium, Seljuks and Ottomans, Speros Vryonis,  Milton V. Anastos, 

Haziran, 1993. 

4- To Hellenikon Studies in Honor of Speros Vryonis, Jr., Speros Vryonis, John 

Springer Langdon, John S. Langdon, Haziran 1993. 

5- He Parakme Tou Mesaionikou Hellenismou Tes Mikras Asias Kai He Diadikasia 

Tou Exİslâmismou, Speros Vryonis, Catia Galatariotou, Ocak, 1996. 

6- Aspects of the Mind of Byzantium: Political Theory, Theology and Ecclesiastical 

Relations With the See of Rome, Speros, Jr. Vryonis, Nicholas Goodhue,  Haziran 2001. 

d- Makaleleri  

1- “Byzantium and Islam Seven-Seventeenth Century”, University of California, Los 

Angeles, Mayıs, 196334. 

2- “Nomadization and Islamization in Asia Minor”, Dumbarton Oaks Papers, Vol. 29, 

(1975), Published by: Dumbarton Oaks, Trustees for Harvard University Stable, pp. 41–7135. 

                                                            

33http://www.bestwebbuys.com/books/search.jsp?isrc=b-homesearch&N=0&Ntt=speros+vryonis&Ntk=P_Title 
34 http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/820/10409.pdf   
35 http://www.jstor.org/stable/1291369   



  13

3- “Religious Changes and Patterns in the Balkans, 14th-16th Centuries,” in Henrik 

Birnbaum and Speros Vryonis, Jr., editors, Aspects of the Balkans: Continuity and Change, 

The Hague, Mouton Press, 1972, pp. 151–17636.  

4-  “Bir Dünya Uygarlığı: Bizans”, (Çev.: Zarife Biliz), Cogito, Sayı. 17, Kış 1999, 

İstanbul, s. 37–48 

5- “Selçuklu Gulâmları ve Osmanlı Devşirmeleri”,Cogito, Sayı. 29, Güz 2001, 
İstanbul, s. 93–11937.  

e- Ödülleri38 

1- D. Kokkinos Ödülü, Atina Akademisi Tarafından,  The Decline of Medieval 

Hellenism in Asia Minor and the Process of the Islamization, Eleventh-Fifteenth Centuries 

(London, Berkeley, Los Angeles, 1971) adlı kitabı için, 1974. 

2- Haskins Madalyası Ödülü,  Amerikan Ortaçağ Akademisi tarafından, The Decline 

of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of the Islamization, Eleventh-Fifteenth 

Centuries (London, Berkeley, Los Angeles, 1971) adlı kitabı için, 1975. 

3- Üç Başpapazlık Madalyasının Tevdi edilmesi, eğitime katkıları için, Kuzey ve 

Güney Amerika Grek Ortodoks Başpiskoposluğu Tarafından, 1990. 

4- Commander of the Order of the Phoenix Madalyasıyla ödüllendirilmesi, 

(Taxiarches tou Tagmatos tou Phoinikos), Yunan Hükümeti tarafından 1999. 

5- St. Pail Altın Madalyasıyla Ödüllendirilmesi,  Yunan Kilisesi’nin Kutsal Sinod’u 

Tarafından. 

1.1.4.  Çalışma Alanları ve Akademik İlgileri 

Harvard Üniversitesi’nde iken (1956–1960) ileride uzmanlaşacağı konu olan Bizans 

Anadolu’su, Anadolu’nun İslâmlaşması, Küçük Asya’da Selçuklu Türkleri gibi konularla 

ilgili olarak çalışmalarına başladı. Uzun yıllar Balkanlar ve Küçük Asya Coğrafyası’nda 

Bizans etkisi, Helenistik kalıntılar ile kültürel, siyasi, dinî değişimler üzerine araştırma ve 

çalışmalar yaptı. Özellikle Anadolu’nun Bizans tarafından kaybedilip İslâmlaşması olgusu 

                                                            

36 http://coursesa.matrix.msu.edu/~fisher/bosnia/readings/Vryonis1.html  
37 http://www.ykykultur.com.tr/dergi/pdf/cogito_dizin_1-50.pdf    
38 http://www.ahiworld.com/pdfs/PR46_Curriculum_Vitae.pdf 



  14

üzerine derin araştırmalar yaptı. Kendisi bu konuya gereken ilginin gösterilmemesinden 

sitayişle şöyle der: “Cahen, Köprülü ve diğer Selçuklu ve Osmanlı uzmanları da Bizans 

Anadolusu dönemi ile ilgili araştırmaların hayli ihmal edilmiş olduğunu ifade ederler. 

Hâlbuki Bizans tarihinde bu yarımadanın muhteşem varlığı dikkate alındığında bu ihmalin 

acıklı tablosu daha belli olur. Avrupa’da Germen ve Slavlara büyük oranda toprak 

kaptırılması ve Araplar’a da benzer bir kaybın doğu ve kuzeyde yaşanmasıyla Küçük Asya, 

Bizans İmparatorluğunun ruhi ve fiziki olarak, kuvvet tacının yegâne incisi olarak kaldı. 

Küçük Asya, İmparatorluğun en çok insan gücünün, tarımsal potansiyelinin, iktisadi 

hammaddenin temel kaynağı idi. Ordular için en çok gönüllü askerler buradan toplanıyordu 

ve yetenekli generaller ve idareciler, din adamları hatta imparatorlar Anadoluluydu ve bu 

durum göz kamaştırıcıydı.” 39  

Speros Vryonis, Anadolu’dan ayrı olarak Balkanlar’daki İslâmlaşma hareketlerini de 

incelemiş ve eserler vermiştir. Ona göre Balkanlardaki durum da şudur: 

“XIV. yüzyılda Balkanlarda dinî kutuplaşmanın özet bir tahlili yapılırsa, iki yüzyıl 

boyunca buradaki İslâmlaşma olgusu ve dinî dönüşüm örnekleri sonucunda diyebiliriz ki; 

1- Balkanlara ilk Türk akınları başladığında paganizm, göçebe İslâm Şamanizmi ve 

Hıristiyanlık Balkan kültürünün yapısında derinlemesine mevcut idi. 

2- Anadolu Hıristiyanları büyük ölçüde İslâm’a karşı koyamasa da tüm Balkanlardaki 

İslâmlaşma hareketi adeta merkez üssü uzak bir depremin etkisiyle gelişti.  

3- Bu iki yarımada da Hıristiyanlık ve İslâm’ın farklılaşan kaderleri, iki alandaki Türk 

fetihlerinin başlangıçta farklı şartlarda gelişmesinden kaynaklanıyordu. Balkanlarda ortaya 

çıkan İslâm resmi durumda Ortodoks olsa da, popüler anlamda onların ihtidasını 

kolaylaştıran unsurlar eski Pagan ve Hıristiyanlık günlerinden gelen hatıralar ve 

alışkanlıklar idi. Sonuç olarak, Türklerin gelişi ve Balkanlardaki uzun dönemli varlıklarına 

rağmen Balkanlarda büyük bir İslâmi dönüşüm yaşanmadı ve hatta İslâm öncesi inanç ve 

ibadetlerini terk etmeyenler bile vardı.” 40 

2000’li yıllara kadar Türkiye’ye de çok sık gelen Vryonis, “The Mechanism 

of Catastrophe: The Turkish Pogrom of September 6–7, 1955, and the Destruction of 
                                                            

39 Speros Vryonis, “Problems in The History Of Byzantine Anatolia”  
    http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/820/10409.pdf  
40 Speros Vryonis, “Religious Changes and Patterns in the Balkans, 14th-16th Centuries” 
http://coursesa.matrix.msu.edu/~fisher/bosnia/readings/Vryonis1.html  
 



  15

the Greek Community of İstanbul” (Felaket Mekanizması: 1955, 6–7 Eylül Türk Katliamı ve 

İstanbul’daki Yunan Halkı’nın Yok Edilişi) adlı kitabını 2005’te yayınladıktan sonra Türk 

Akademisyenlerle fikir ayrılığına düştü ve Türkiye ziyaretleri azaldı. 

2005’te bu kitabına konu aldığı 1955, 6–7 Eylül olayları ile ilgili olarak bir Yunan 

televizyonuna verdiği beyanatı şöyle özetleyebiliriz: 

İstanbul’daki 1955 Eylül olayları Washington DC medyası tarafından duyurulmuştu 

ve o, hem kendisi hem de diğer akademisyenlerle bu konuyu Dumbarton Oaks Merkezinde 

tartışmaya açtı. Ama şunu fark etmişti ki, bu olayın kurbanlarına karşı bir duyarsızlık hatta bir 

muhalefet vardı.  

 Vryonis, İngiliz ve Amerikan medyasını daha da yakından inceledikçe, onların kendi 

hükümetlerinin resmi görüşlerini yansıttığını fark etti. Makaleler bu toplu cinayetleri hafifçe 

geçiyordu ve adeta Türkiye’nin bunlara karşı aldığı sert tedbirleri övüyordu. 

Bunun üzerine Dumbarton Oaks ve Harvard ‘da altı yıl geçirdi. Böylece Türkiye, 

Yunanistan, Ermenistan, İsrail ve Filistin’deki çatışmaların ve bu alanlardaki Amerikan dış 

politikasının tarihini iyice araştırmak için fırsat buldu, Sonra Amerikan medyasına ve 

politikacılarına 1955 İstanbul olaylarının durumunu anlatmaya odaklandı. 

1980 ve 1990’larda Yunanistan ve Türkiye arasında Kıbrıs ve Ege Denizi gibi 

anlaşmazlıkların yaşandığı dönemde 1955 olayları ile ilgili dosyalarına döndü ki, Amerikan 

hükümetinin ve para karşılığında kendini satan akademisyenlerin bu siyasi kabule karşı 

istekliliklerinden dolayı duyduğu hayrete karşılık olarak bu kitabı yazdı. 

 1955 olayları üzerine yapılan çalışma, geniş bir bakış açısı içinde Türk, Yunan, 

Amerikan ve İngiliz menfaatlerinin daha gerçek bir görüntüsünü ortaya koyması bakımından 

çok önemlidir. Hepsinden öte politik çıkarların gerçeğinden çok, bir olayın esas tarihi 

gerçeğini araştırmak için yapılmış bir girişimdir41.    

Onun çalışmalarında ve araştırmalarındaki başlıca alanlar, klasik ilkçağı da kapsayan 

Bizans, Balkanlar, İslâm Dünyası ve yeni kıtalardaki topraklara yapılan Yunan Göçleri’dir. 

Prof. Vryonis’in en kapsamlı çalışmaları içinde ise Homer’den şimdiye kadar olan 

Yunan tarih ve kültürü ve onların Slavlar, Müslümanlar ve keşifler sonrası yeni dünyalarla 

                                                            

41 http://www.byzantinos.com/1_Istanbul_Pogrom.html 



  16

olan ilişkileri üzerine olan yapıtlarıdır. Bunların içinde yepyeni ufuklar açan en önemli eseri, 

“The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of Islamization from the 

Eleventh through the Fifteenth Century” (XI. ve XV. Yüzyıllar Arasında Küçük Asya’da 

Ortaçağ Helenizminin Çöküşü ve İslâmlaşma Süreci) adlı kitabıdır42. 

Kendi kuşağının en seçkin Bizans uzmanlarından olan Speros Vryonis, Jr.43 birinci 

sınıf bir bilim adamıdır44.  

1.1.5. Çalışma Metodu ve Tarihçiliği 

Speros Vryonis “The decline of medieval Hellenism in Asia Minor: and the process of 

Islamization from the eleventh through the fifteenth century” adlı eserinde takip ettiği başlıca 

çalışma metodunu şöyle ifade ediyor. 

“Bu çalışmanın ciddi bir şekilde, Selçuklu tarihi, İznik, Trabzon devletleri ve pek çok 

Türk emirliği ile ilgili ayrıntılı bir tarihi evraka ihtiyacı vardır.  Selçuklu Rumları ile ilgili 

Gordlevski’den (1911), İznik İmparatorluğu ile ilgili Meliarakes ve Gardner’ın 1898 ve 

1912’de yazdıklarından ve Miller’ın 1926’da Trabzon İmparatorluğu hakkında 

yazdıklarından başka kapsamlı bir tarihçe bulunmamıştır. Bizans ve Selçuklu Anadolu’sunun 

arkeolojisi hala bebeklik döneminde ve onların ilk kuruluşundaki ve tarihlerindeki bu dört 

asırlık kalıntılar yetersiz bir durumdadır. Arap-Bizans ilişkileri ve onların Anadolu’da karşı 

karşıya gelmeleri de yazılmayanlar arasında, yine de Marius Canard’ın Hamdanidler üzerine 

yaptığı muazzam çalışma değerli bir başlangıcı temsil ediyor.” 

“Ben Anadolu’daki Yunan nüfusunun İslâmlaştırılmasını ve akıbetini diğer Hıristiyan 

grupları hariç tutarak inceledim. Tarihi olayların basmakalıp bir şekilde geleneksel olarak 

bir kronoloji sunumu değil, daha çok konuya bölgesel yaklaşımlar cihetiyle çalıştım.” 

“Ne yazık ki çeviriler ile ilgili bazı zorluklar hâsıl oldu. Şöyle ki; coğrafik isimlerin ve 

bunların çevirilerinin, herkesi memnun edecek yeterli bir çeviri sistemi yok. Temel olarak, 

İslâmi isimlerin transliterasyonunda İslâm Ansiklopedisi’nin yeni versiyonunu kullandım. 

Bizans şehir ve köylerinin isimlerinin Türkçe karşılıkları çoğunlukla haritalarda bulunabilir. 

                                                            

42 http://www.hacac.org/activities/documents/HACNEWS11.1COMPLETE.pdf 
43 http://www.greekworks.com/bookstore/product_info.php?cPath=21&products_id=34 
44 http://www.ahps.org/pastevents/past_events.htm 



  17

Transliterasyon ve coğrafik isim uygulamalarım biraz şövalyece görünse de, belli bir filolojik 

form yerine, anlamı ifade eden tümceler kullanmayı uygun gördüm.”45 

Vryonis eserini ciddi bir saha taraması ve metodolojik kaideler etrafında 

oluşturmuştur. Kaynak edinme ve tercüme aşamasında aldığı profesyonel yardımlar, konunun 

diğer uzmanlarıyla yaptığı karşılıklı görüşmeler çalışmasına zengin bir alt yapı katmıştır.  

Girişte de belirttiğimiz gibi bizim açımızdan eserin en kıymetli olan yönü konunun batılı ele 

alınış şeklidir. Çünkü Vryonis, eserinin oluşmasında yerli saha uzmanlarının ulaşamadığı bazı 

Bizans kronik, yazınsal metin, teolojik belgeler arşivinden yaralanmıştır ve bu yönüyle ortaya 

koyduğu bilgiler son derece ehemmiyete haiz ve dikkat çekicidir. 

1.2. “THE DECLINE OF MEDIEVAL HELLENISM IN ASIA MINOR AND THE 

PROCESS OF ISLAMIZATION FROM THE ELEVENTH THROUGH THE 

FIFTEENTH CENTURY” ADLI KİTABIN GENEL TAHLİLİ 

1.2.1. Eserin Yazılma Sebebi  

Speros Vryonis, bu çok ödüllü ve Batı bilim dünyasında çok muteber kabul edilen 

eserini kendisini küçüklüğünden itibaren tarih sevgisi ile yetiştirmiş anne ve babasına ithaf 

eder ve eserini yazma sebebini şu şekilde özetler46: 

“Bu kitabın yazımı, uzun zamandır benim hayli ilgimi çeken iki ilgi alanının 

kesişmesinden doğdu: Bunlar İlkçağdaki Levantenlerin Helenleştirilmesi ve Bizans ve İslâmi 

toplumlarının yüzyıllar boyunca karşı karşıya gelmeleri sonucundan ortaya çıkan iki sahadır 

ki bunlar yarı-Helenistik Levantenlerin ortak mirasçılarıydılar. Bizans Helenizmi’nin çöküşü 

ve Anadolu’nun XI. yüzyıldan XV. yüzyıla kadar olan dönemde İslâmlaşması olgusu, bu 

ikisinin son kez birleştiği zaman ve yerin olduğu, bu alanda toplanmıştır. Aslında bu 

çalışmanın ne kadar iddialı olduğunu biliyorum, zira geniş bir coğrafi sahayı ve kronolojik 

dizini kapsadığı gibi üç disiplinin (Bizans İslâm ve Türk) uzmanlarının yollarını da 

birbirleriyle kesiştiriyor.” 

Speros Vryonis’e Helmut Ritter’in 1959’da İstanbul’da bir lokantada bu eserin oluşma 

safhasında söylediği bir söz oldukça manidardır. Zira Ritter biraz da meydan okurcasına 

Vryonis’e, bu müthiş kültürel dönüşümü yazmanın imkânsız olabileceğini sakince ve basitçe 

                                                            

45 Vryonis, a.g.e., s. vii-xi. 
46 Vryonis, a.g.e, s. vii 



  18

ifade eder. Vryonis de bu doğubilimcinin önerisiyle, bu büyük sorunu belli cephelerde 

sınırlar. 

Vryonis, özellikle İslâmiyet’in, Anadolu’nun doğusunda Ermenistan, Gürcistan ve 

Doğu Anadoludaki Süryani toplumlarında neden olduğu çöküşün hikâyesinin, mutlak şekilde 

önemli olmasına rağmen henüz yazılmadığını ifade eder. Ona göre, Anadolu Müslüman ve 

Hıristiyan’larının folkloru ve halk kültürü hakkında mukayeseli bir çalışma, tarihsel 

kaynaklardaki geniş boşlukları doldurmak için çok işe yarayacaktır, hâlihazırda var olan 

çalışmalar akademik ihtiyaçlar göz önüne alındığında hayli yetersiz ve mükemmellikten 

uzaktırlar ve onun bu eseri bu alanda bazı boşlukları dolduracaktır47. 

1.2.2. Eserdeki Konu Başlıkları 

Vryonis’in eserinde çalışmamıza kaynaklık eden İhtida adlı bölümün yanı sıra Bizans 

devletinin çöküşü, bozulan dinî hiyerarşi ve Helenizm’in sonu ile ilgili ayrıntılı bir malumat 

vardır. Kitap yedi ana bölümden oluşmaktadır. Bunlar: 

1.2.2.1. Türk Fethinin Arefesinde Küçük Asya’da Bizans 

- İdari Kurumlar 

- Şehirler ve Ticaret 

- Büyük Toprak Sahibi Aileler 

- Demografi 

- Yol Sistemi 

- Kilise 

- Etnografi durumu 

- Din 

1.2.2.2. Küçük Asya’da Bizans’ın Politik ve Askeri Çöküşü 

- Malazgirt’e Götüren Olaylar 

- Malazgirt (1071) 

                                                            

47 Vryonis, a.g.e, s. vii. 



  19

- İlk Türk Fethi ve Anadolu’nun Ele Geçirilmesi (1071–81) 

- Bizans Karşı Atakları (1081–1143) 

- Bizans’ın Geri Çekilmesi (1143–1204) 

- Politik İstikrar ve Kutuplaşma: İznik ve Konya 

- Bizans’ın İstanbul’a Çekilmesi ve Konya’nın Çöküşü: Emirliklerin Kurulması ve 

Osmanlı’nın Ortaya Çıkışı 

 Speros Vryonis, bu bölümü şöyle özetler: “Malazgirt savaşından önce Bizans’ın 

içişleri tarihinin ayrıntılı bir analizi ile 400 yıl boyunca Anadoluda’ki askeri ve mühim politik 

olayların hikâyesi iki cümle ile anlatılabilir. 

1- 1071’de Türkler’in etkisiyle Bizans’ın yenilgisi ve hemen akabinde devam eden 10 

yıllık süreçte Türkmen boylarının bölgedeki nüfuzu yarım yüzyıl içinde şiddetli iç 

karışıklıklara sebep oldu. 

2- Türkler’in fetih hareketleri, onların bölgeye yerleşmesi ve Anadolu’nun politik 

bölünmüşlük durumu uzun bir süreç ve Malazgirt savaşı sonrasındaki 400 yıl içinde vuku 

bulan son bölümdü.”48 

1.2.2.3. Dönüşüm Sürecinin Başlangıcı 

- Türklerin Fethinin XI. ve XII. Yüzyıllardaki Yapısı 

- Yeniden Kolonileşme ve Yeniden Yapılanma 

- Hıristiyanların Müslüman Topluma Entegrasyonu (1071–1276) 

- Konya ve İznik Dengesinin Yok oluşu 

- Göçebeler 

Speros Vryonis ‘in bu bölümle ilgili yargıları ise şöyle özetlenebilir: “II. Mehmed’in 

ölümü ile Malazgirt savaşı arasındaki dört asır süren Türk fethi ve yerleşimi Anadolu’nun 

kesin bir Türk yurdu olması ile sonuçlandı. XI. yüzyılın sonundan XII. yüzyıl ortalarına 

doğru, Türk fethi çok tahrip ediciydi ve muazzam değişiklikler getirdi. Ve bunu, XII. yüzyıl 

sonlarında,  XIII. yüzyıl ortalarındaki kültürel yeşerme ve kayda değer bir iktisadi refahla 

                                                            

48 Vryonis, a.g.e, s. 142 



  20

doruğa ulaşan denge ve istikrar dönemi izledi. Fakat XIII. yüzyıl sonlarında Anadolu eski 

kabile anarşisinin yaşandığı günlere döndü, zira o anarşi XII. yüzyılın ilk yarısı ve XI. yüzyıl 

sonunu karakterize eden yıkıcı isyan örneklerinin canlandırılmış haliydi adeta. Beyliklerin 

ortaya çıkması, Anadolu şartlarının düzelmesinde olumlu bir gelişmeydi, özellikle XIV. yüzyıl 

boyunca Bitinya’da Osmanlı’nın varlığı bu olumlu gelişmenin bir örneğidir. Osmanlı 

Sultan’ları bu önemsiz beylikleri ortadan kaldırıncaya kadar, Anadolu adeta sedentan49 Türk 

idareleri ve kabile konfederasyonlarının savaş alanı haline geldi.”50  

“İznik imparatorluğu ve Selçuklu saltanatı döneminde Anadolu toplumları yeniden 

can bulmuş ve mutlu zamanlar geçirmişlerdi. Ancak artan Türk fetihleri ve onların iskânı 

sonraları Bizans kurumlarını uzun dönemli ağır bir baskı dönemine maruz bıraktı. Bu 

mükerrer felaketler Küçük Asya’da Bizans toplumunu yerinden yurdundan etti. Devletin 

düzeni İslâm olarak kaldıkça, Hıristiyan halk bir daha kayıplarını telafi edemeyecekti. 

Öncelikle, kiliseler ve insanlar İslâm’a yenildi ve onlar, artık İslâm tarihi gelenek ve 

yasalarında var olan bir kere Müslüman oldu mu her daim Müslümandır’dan hareketle bir 

daha hiçbir şey için hak iddia edemediler. Devlet Müslüman olduğu için bu kural daima zorla 

uygulandı. Böylece XIII. yüzyılın ilk yarısında Anadolu’yu refah ve istikrar simgelemesine 

rağmen artık Hıristiyanlar XI. yüzyıl sonu ve XII. yüzyıl başındaki katliam olaylarından 

dolayı kaybedilmiş tüm alanları yeniden kazanmada çok küçük şeyler yapabilecek 

durumdaydı.” 51 

1.2.2.4. XIV. Yüzyılda Kilisenin Çöküşü 

- Resmi Belgeler 

- Notitiae Episcopatum52  

- Resmi Belge: Karışıklık Dönemi  

- Resmi Belge: Fakirleşme Dönemi  

- Resmi Belge: Dini Öğreti 

- Efes’li Matthew’in Vak’a Analizi  

                                                            

49 Yerleşik hayata geçen topluluklar için kullanılan terim. 
50  Vryonis, a.g.e, s. 285 
51  Vryonis, a.g.e, s. 286 
52  Hristiyan din adamlarının kilise içindeki hiyerarşisi listesidir. 
 



  21

1.2.2.5. İhtida 

Müslüman kurumlar: Tasavvuf 

Müslüman kurumlar: Fütüvvet 

İhtida bölümü ile ilgili olarak Vryonis‘in tahlili özetle şöyledir: “Anadolu’da Bizans 

kontrolünün ortadan kalkmasıyla, Hıristiyan toplum, Müslüman bir yönetim ve kültüre adapte 

olmak zorunda kaldı. Geleneksel olarak bu yeniden yönelimin kendi dinî kurumları içerisinde 

gerçekleşmesi gerekirdi. Ancak dinî kurumlar Türk fethinin doğası gereği güçsüz bir konuma 

itilmişti ve bu nedenle Hıristiyan toplum İslâm güçlerine yenik düşmüştü. Anadolu 

topraklarında yükselen farklı Türk devletleri ve toplumu, eski İslâm topraklarında var 

olanların taklitleriydi ve değişik tarihi şartlar sürekli bir Müslüman ve derviş göçünün 

Anadolu’da yerleşmesine neden oldu. Sultanlar Hıristiyan topraklarının, gelirlerinin ve 

binalarının çok büyük bir çoğunluğuna el koydu ve onları kendi Müslüman laik ve dindar 

yandaşlarına bahşetti. Bunun sonucunda camiler, medreseler, tekkeler ve hanlar tüm 

Anadolu’ya yayıldı ve çoğunlukla eskiden Yunan kiliselerinin mülkü olan her yapıda da bu 

yayılmalar devam etti. Bu kurumlar (gayretkeş misyonerlerle dolu) ve Müslüman toplum 

(kendisi dinsel anlamda agresif),  mahzun ve terk edilmiş Hıristiyanları kolaylıkla 

özümsedi.”53 

1.2.2.6. Küçük Asya’da Bizans’ın Kayboluşu, Kaybın Sebepleri ve Bizans 

Dünyasına Etkileri 

- Bizans’ın, Anadolu’dan Kayboluşuna Tepkileri ve Bizans’a yansımaları 

- Dinî Tartışmalar 

- Halk Kültürü 

- İdari Önlemler 

1.2.2.7. Türk Anadolu’sunda Bizans İzleri 

- Fiziksel İzler 

- Resmi Kurumlar 

                                                            

53 Vryonis, a.g.e, s. 402 



  22

- Ekonomik Hayat 

- Halk Kültürü 

Vryonis, Anadolu’nun oğlu Bizans’ın bu coğrafyanın sonraki toplumlarına bıraktığı 

etki ve izleri şöyle özetler: “Türk toplumu, resmi söylemi içinde Müslüman veya egemen 

kültür olsa da, yine de kendi Tiefkültür54 ve halk kültürü içinde güçlü biçimde Bizans’tır. Bu, 

Türklerin başlangıçta fethettiği tebaanın Anadolu’nun tebaaları oldukları gerçeğinin bir 

sonucuydu. Selçuklu ve Osmanlı ekonomik yaşamı ağırlıklı olarak bu Hıristiyan köylüler ve 

şehir sakinleri tarafından belirleniyordu. Bizans etkisi, özellikle tarım ve köy yaşamında daha 

güçlüydü ama aynı zamanda zanaatları ve ticari gelenekleriyle şehirlerde de varlık 

gösteriyorlardı. 

Türk fethinin ve kurumlarının bu Bizans toplumu ve kültürü üzerine etkisi neydi? Türk 

politik, mali, feodal ve dinî kurumlarının talepleri, Bizans Hochkültürü55’nün Anadolu’da ve 

Balkanlarda da politik ve sosyal temelleri kadar ekonomisini de yıktı ve böyle yaparak bu 

kültürü neredeyse tamamen Volkskültüre56 indirgedi. Bu nedenle zengin bir resmi edebiyat, 

klasik bir müzik ve etkileyici bir mimari geliştiren Osmanlı Türklerinin aksine, kendi 

Hıristiyan tebaalarının resmi yazınsal üretimi, karşılaştırıldığında aşırı derecede fakirdi, 

zanaatlarının çoğu gibi, dinî olmayan müzikleri de çoğunlukla bir folk karakterinden 

oluşuyordu. Oldukça zayıflamış olan kilisenin kurtuluşu ve Phanariot57sınıfının yükselişi 

sınırlı ölçüde idi. Daha da önemlisi, Türk fethi, bu Bizans nüfusunun büyük kısmının dinî 

devşirmeler ve dilsel Türkleştirme yoluyla özümsenmesiyle sonuçlandı. 

Neticede eski Bizans toplumu, Anadolu’nun tarihinde hem aktif hem de pasif bir rol 

oynadı. Ancak asimile edilen bu Bizans toplumu, Türk Anadolu’sunun popüler kültüründe 

temel bir yapıcı unsurdu ve toplumun bu şekillenmesinde İslâm kaskatı kontrol uygulamadı. 

Bu yönüyle Bizans toplumu Küçük Asya’da ortaya çıkan tarihi süreçte aktif bir güçtü.” 58 

1.2.3. Eserde Kullanılan Kaynakların Değerlendirilmesi  

Vryonis, bu eseri oluştururken Yunanistan ve Türkiye başta olmak üzere pek çok 

farklı ülkelerdeki akademik kuruluşlardan faydalanır. Harvard ve Chicago Üniversiteleri ve 
                                                            

54 Almanca Taşra Kültürü anlamına gelen kavramdır 
55 Almanca Yüksek Kültür anlamına gelen kavramdır 
56  Almanca Halk Kültürü anlamına gelen kavramdır. 
57 Osmanlı yönetiminde görev almış yüksek mertebeli Fenerli Rumlar için kullanılan tabir Rum kâtip 
anlamındadır. 
58 Vryonis, a.g.e, s.  496–497. 



  23

onlara bağlı UCLA, Gennadius kütüphaneleri, Dumbarton Oaks, Küçük Asya Araştırmaları 

ve Helenizm Araştırmaları Merkezleri gibi enstitülerin ve vakıfların arşivlerinin desteğiyle, 

çalışmalarına 1959 yılında başlar. Eserin ilk baskısı California Üniversitesi tarafından 

1971’de yapılır. Ayrıca bu sahada belli başlı bilim adamlarının bazılarıyla da şahsi olarak 

görüşür. Vryonis, bunu şu şekilde ifade eder.  

“Anadolu hakkındaki bitmek tükenmek bilmeyen nutukları dinlerken gösterdikleri 

sabır nedeniyle kolaylıkla Hıristiyan azizleri ya da İslâm dervişleri arasında yer alabilecek 

Milton Anastos, Amin Banani, Andreas Tietze, Gustave von Grunebaum ve Lynn White’a 

şükranlarımı sunuyorum. Ayrıca Andreas Tietze’ye, Yakın Doğu Dilleri Bölüm başkanı olarak 

yoğun programından vakit bulup çalışmanın müsveddelerini okuduğu için minnettarım. Engin 

bilgisi ve nezaketiyle kitabı pek çok hatadan kurtardı. Ayrıca bu kitabın yazımıyla ilgili 

problemleri görüşmek üzere sık sık aradığım ve Bizans üzerine olan araştırmalarına çok şey 

borçlu olduğum Peter Charanis’e de şükranlarımı sunmak istiyorum. Aynı zamanda Selçuklu 

ve Osmanlı dönemi konusundaki üstün uzmanlar Halil İnalcık ve Osman Turan‘a da teşekkür 

ederim zira onlar, beni kendi araştırmalarının kopyaları ile destekleyecek ve teşvik edecek 

ayrıca Bizans-Türk’le ilgili pek çok bilgiyi benimle paylaşacak kadar naziktiler. Paul Wittek 

ve Claude Cahen’in araştırmaları bilhassa değerli ve yardımcıydı. Richard Ettinghausen’in 

çalışmaları da sanat tarihi alanında çok yararlı oldu. Aynı zamanda Franz Taeschner’ın 

“Anadolu” makalesinden alınan istatistik grafiğinin kullanılması iznini veren İslâm 

Ansiklopedisinin editörlerine teşekkür etmek istiyorum.” 59 

Speros Vronis, tezimize konu olan kitabının “İhtida” adlı bölümünde, Sufîzm 

hareketleri, Vakıf müessesi, Fütüvvet, Bektaşilik, Mevlevilik, İslâmî toplumun yapısı ve 

“martirdomluk” olgusu gibi konulardaki araştırmalarını oldukça derin ve kapsamlı bir saha 

literatür taramasından sonra meydana getirmiştir. 

Vryonis’in eserinin oluşumunda teşekkürlerini sunduğu Halil İnalcık ile yaptığımız bir 

telefon görüşmesinde çağımızın bu muhteşem tarihçisi, kitap hazırlanırken Vryonis ile 

görüştüğünü ve bazı noktalarda kendisini uyardığını ifade etti. İnalcık, bu eserin çok cepheli 

bir çalışma olduğunu, hem kullanılan kaynakların farklılığı, çeşitliliği hem de metodolojik 

sunumunda gösterdiği hassasiyet bakımından önem arz ettiğini söyledi. Ayrıca Türk 

tarihçilerini ve kaynaklarını da okuduğuna dikkat çekerek, yazarın ölçülü bir yaklaşım 

sergilediğini, bu bakımdan önemli bir çalışma olduğunu ifade etti. Vryonis’in eserinin, bu 
                                                            

59 Vryonis, a.g.e., s. vii 



  24

alandaki çalışmalar içinde en değerli olanlardan biri olduğu için eserin tamamının Türkçeye 

kazandırılması gerektiğini de ifade eden İnalcık’a göre eser işlediği konuya hem mukayese 

hem de sonuçlar bakımından itidalli bakış açıları getirmiş, tarafsızlık ilkesi içerisinde 

karşılıklı olarak tarafları rencide etmeden, dikkatli bir şekilde çalışılmıştır. 

Vryonis, İslâm, Osmanlı, Selçuklu, Latin ve Yunan kroniklerinin yanı sıra konu ile 

ilgili Türk, Alman, Fransız, Yunan uzmanların eserlerini incelemiştir. Bu eserler içinde Türk 

tarihçilerinin ulaşamadığı veya çalışmadığı pek çok Bizans kilisesi resmi belgeleri, imparator 

ve devlet adamlarının kronikleri başta gelir. 

Bizans’ın Hıristiyan günlerinden, İslâm günlerine geçişi anlattığı bölümlerinde Philip 

Sherrard (Constantinople, Iconography of a Sacred City, London, 1965),   Gibb ve Bowen’in 

(Islamic Society and The West, Oxford, !951) ve Bizans tebasının ihtidaya karşılık bulduğu 

iktisadi avantajları anlattığı bölümünde ise Shelomo Dov Goitein (Evidence on the Muslim 

Poll Tax from non-Muslim Sources, A Genizeh Study, 1963)’in eserlerini kaynak olarak alır. 

Sufizm gelenekleri ve Heterodoks hareketlenmelerle ilgili olarak yararlandığı eserlerin 

başında, J. Arberry (Sufism and Account of the Mystics of Islam, London,1950) gelir. 

Vakıflarla ilgili konularda ise İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osman Turan, Fuad Köprülü(Türk 

Edebiyatında ilk mutasavvıflar, Anadoluda İslâmiyet), Ahmet Temir, Mustafa Tayyib 

Gökbilgin gibi Türk tarihçilerin eserlerini tahlil eder. 

Martyr kültü ile ilgili konularda kaynak olarak kullandığı kaynak, Hippolyte Delehaye 

(Le martyre de Saint Nicetas le Jeune, Paris,1924) iken, Zonaras’ın Gabras ve diğer 

martyrlerle ilgili el yazması bilgilerini Papadopoulos-Kerameus’dan(1906)  kaynak alarak 

çalışır.  

G. Turner’in, Gennadius Scholarius ve onun doğu ve batı kiliselerini birleştirme 

çabalarını anlatan makalesini de (The Journal of Theological Studies, 1967) ilgili bölümlerde 

kullanmıştır.  

Bektaşiliği anlattığı bölümlerde kullandığı kaynaklar; John K. Birge(The Bektashi 

Order of Dervishes, Londaon, 1937), R. Tschudi (Bektashiyye) ve Erich Gross(Das 

Vilayetname des Hadji Bektash,1927)’un eserleri ile Fuat Köprülü’nün Bektaşilik ile ilgili 

yazıları olmuştur. 

 Mevlevilik ve onun getirdiği mistik ortam içindeki saltanat, halk, tasavvuf 

ilişkilerinin anlatıldığı bölüm için kaynakları öncelikle Celement Huart(Eflaki), Ömer Lütfi 



  25

Barkan(Türk Dervişleri), Aşıkpaşazade Ali(Kreutal) ve G. A. Neuman(Et sunt christiani ad 

legem Magumeti se habentes ex parte: Ludoph von Suchem)’ın eserleri olmuştur. 

Fütüvvet teşkilatı ile ilgili olarak ise Robert Mantran(Brousse), Taeschner (Futuwwa-

Studien, Die İslâmischen Futuwwabünde. Das problem ihrer Entstehung und die 

Graundlinien İhrer Geschichte, Der Anteil des Sufismus an der Formung des Futuwwaideals, 

Futuwwa; eine gemeinschaftbildende Idee im mittelalterlichen Orient ud ihre verschiedenen 

Erscheinungsformen, Schweizerisches Archiv für Volksunde), Gölpınarlı(İslâm ve Türk 

Ellerinde Fütüvvet Teşkilatı ve Kaynakları), L. Massignon(La Futuwwa), G. Salinger(Was the 

Futuwwaan Oriental Form of Chivalry) adlı uzmanların eserleri kaynak olarak kullanılmıştır. 

Türk fetihleri öncesi Bizans’ın içinde bulunduğu sosyal ve kültürel durumun felsefi 

analizlerini İbn Haldun(Rosenthal)’dan yararlanarak yapar. Bu bölümde özellikle çağın 

kroniklerini inceler. Bunların başında; Bryennius, Syrian the Michael, Ionnides, 

Metochites(Miscallanea), Nicetas Choniates ve H. G. Beck’in derlediği eser (Theodoros 

Metochites: Die Krise des byzantinischen Weltbildes Munich, 1952) başta gelir. 

Dini Polemiklerin işlendiği bölümün ana kaynağı, E. Trap( Manuel II Palailogos. 

Diologe mit einem “Perser”), Legrand (Lettres de I’empereur Manuel Paleologue), Abel (La 

Polemiue Damascenienne et son influencesur les origines de la thologia musulmane), 

Eichner(Nachrichten), L. Oeconomos(L'etat intellectual et moral des Byzantins vers le milieu 

du XIV), N. Tomadakes(On Bryennius), John Cantacuzene, Matthew of Ephesus, Ricoldo-

Cydones, Anna Commena, Procopius, George Acropolites, Abu’l Feda, Bartholomaeus, 

Schiltberger ve Neumannn(Scylitzes), A. Heisenberg(Kaiser Johannes Batatzes der 

Barmherzige Eine mittelgriechische Legende) ve İbn Batuta’dır. 

 



  26

İKİNCİ BÖLÜM 
 

SPEROS VRYONIS’E GÖRE KÜÇÜK ASYA’NIN BİZANS TARAFINDAN 

KAYBEDİLMESİ 

2.1. BİZANS’IN ANADOLU’YU KAYBETMESİNİN DÂHİLİ VE HARİCİ 

NEDENLERİ VE ETKİLERİ  

Bizans imparatorluğu, Malazgirt savaşı sonrasında doruğa çıkan dâhili bölünme 

tehdidini muvakkat tedbirlerle kontrol etmeye çalışsa da bu konuda kısmî bir galibiyet 

kazanabilmiş ve eski görkemli günlerine bir daha dönememişti. Öncelikle kadim Monofizit, 

Ermeni ve Latin çekişmesi üçgenindeki başarısız hamleleri onu güçlendirmek yerine daha 

zayıflatmıştı. Ardından gelen IV. Haçlı seferi ise Constantinople şehrini, felaketlerin en 

büyüğüyle tanıştırdı. Bizans imparatorluğunun çözülüşünü hızlandıran etnik isyanlara, batıdan 

Latin saldırıları ve doğudan Türk akınları eklendi. Tükenen Bizans mali, insani ve askeri 

kaynaklarına ise  “Video barbam et pallium, philosophum nondum video” 60 (Sakalı ve hırkayı 

görüyorum ama filozofu göremiyorum) şeklindeki Latin atasözünü hatırlatan bozuk dinî 

hiyerarşik yapı eklenince yıkım için tüm şartlar hazır hale geldi.  

Speros Vryonis durumu şöyle özetler: 

“Türk fethinin tamamlanarak Bizans’ın Anadolu’yu kaybetmesiyle ve İslâm’ın Bizans’ı 

bitirmek için yedinci asırda başlattığı sürecin yeniden harekete geçmesiyle, imparatorluk için 

kelimenin tam anlamıyla felaket günleri başlamıştı. Ve bu sürecin temelinde Türklerin bölgeyi 

aktif olarak fethettikleri dört asrın çoğunda Bizans’ın yenilgisiyle sonuçlanan dâhili ve harici 

faktörlerin bir birleşimi vardı…”61 

Aşağıda da göreceğimiz gibi Bizans’ın sonunu hazırlayan bu dâhili ve harici nedenler 

arasında en önemlilerini askeri, etnik, ekonomik nedenler ve dış baskılar oluşturmaktaydı. 

Halihazırda Bizans, pagan geleneklerinden hatıra bazı mitler, kehânetler ve şehir 

efsaneleriyle, gerilemenin hem psikolojik ortamını hem de buna karşı savunmasını muhtelif 

itiraflar aracılığıyla dile getiriyordu. Her türlü konuda toplumun kendi iç dünyasından kopup 

gelen bu mitsel tepkilerin yine toplum üzerindeki etkileri bize Bizans’ın içinde bulunduğu 

psikolojik atmosferi göstermesi bakımından oldukça dikkat çekicidir.   
                                                            

60 M.Türker Acaroğlu, Dünya Atasözleri, Kaya Yayınları, İstanbul 1983, s. 561 
61 Vryonis a.g.e., s. 403 



  27

2.1.1. Bizans’ın Gerileme Dönemi Üzerine Kehânet Fantezileri  

İnsanoğlunun sözlü gelenek ürünlerinden olan mitolojiler, destanlar, efsaneler, 

kehânetler yaygın anlamda benimsenmiş fakat abartılmış kurgusal hikâyelerin ve tahminlerin 

birikimi olarak evreni ve dünyayı algılama, açıklama ve anlamlandırma çabasının 

ürünleridirler. Bu bağlamda psikolojinin bir bilim dalı olarak var olmasından önce, insanların 

mitler aracılığıyla yaşam dinamiklerine ilişkin ipuçları sunduklarını ve insan doğasına ilişkin 

bulguların sistematize edilmesi sürecine ışık tuttuklarını ileri sürmek mümkündür. Jung’a 

göre dinamik mitler, kolektif bilinçaltının arketipleridir ve her ne kadar insan ürünü olsalar da 

insanda daima, korku ile arzu arasında gidip gelen çift yönlü duygular yaratmaktadırlar62.  

Sıklıkla ilgili oldukları topluluğun dinî, sosyal, ruhanî yaşantıları ile bağıntılı olarak 

gelişen bu sözlü gelenek ürünleri yani mitler, destanlar, efsaneler ve kehânetler bir süre sonra 

niteliklerini yitirip, sadece folklorik söylenceler olarak bile kalsalar uygarlıkların 

psikolojilerini öğrenmemizde fazlasıyla yardımcı öğelerdir. Aslında pek çok uygarlık, bu nevi 

hikâyelerle ya kendilerine kadim secereler çıkarıp, kuruluşlarına kutsiyet katma ve 

tebalarından böylelikle destek bulma yoluna gider ya da ulvî rüyalarla otoritelerini 

güçlendirmek arzusu içinde hareket ederlerdi. Her büyük tarihi dönüşüm geride bu büyük 

olayı anlatan bir efsane ya da mitoloji bırakır. Olayın hacmine ve yerine göre efsaneler 

değişiklik arzeder.  

Sonuç olarak, insan psikolojisinin mitolojik algılamalarda ki dışa vurumu olan bu tarz 

yaklaşımlar, yaşanılan dönemlerle ilgili tarafımızdan güvenilir ve inanılır bilgiler olarak kabul 

edilmese de, yine de kısmî fikirler sunması bakımından değerlidir. Bizans tarihinin muhtelif 

dönemlerinde ortaya çıkan bu tarz hikâyeler de böylesi bir tasavvurun sonucu olmalıdır. Zira 

gerileme içindeki Bizans toplumu, yaşadığı bu kaotik durum için kurtuluşu artık 

imparatorlarından değil de bu nevi efsanelerden bekleme psikolojisine çoktan girmiştir. 

Bizans’ın XI. ve XII. yüzyıllarda halk diliyle yazılmış bu tarz söylenceleri ve fantastik 

hikâyeleri bulunmaktadır. Arkaik dil ile halk dilinin birlikte kullanıldığı ve her türlü konu 

üzerine üretilen bu eserlerin Bizans edebiyatı üzerinde etkili olduğu bilinmektedir63. 

                                                            

62 Emet Gürel ve Canan Muter, Psikomitolojik Terimler: Psikoloji Literatüründe Mitolojinin Kullanılması, 
Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 1, 2007, s. 539 
63 Hakkı Dursun Yıldız, “Bizans Tarihi” Anadolu Uygarlıkları Tarihi Ansiklopedisi, C. III, Komisyon, Görsel 
Yayınları, İstanbul 1982, s. 506 



  28

Doğa olayları üzerine anlatılagelenlerden en ilginci 557 yılındaki İstanbul depremi 

üzerine söylenen bir kehânet idi. Bu kozmik felâketin sonucunda dünyanın sona erdiğine ve 

son yargı saatinin geldiğine inanılıyor, yalancı kâhinler ve müneccimler anlaşılmaz saçma-

sapan düşüncelerini yaymak için bu panikten yararlanıyordu. Batıl inançlı sıradan kimseler 

tanrıya inancını kaybediyor ve doğal şeytan-cin-peri olaylarına karşı kendilerini korumak için, 

kutsal Tanrı’ya inanmak yerine, kendilerine muskalar, nazarlıklar ediniyordu64.  

Bizans’ta imparatorluğun gerileme nedenleri ile ilgili de pek çok hikâyeler anlatılıyor, 

kehânetler öne sürülüyordu. Bunların toplum üzerinde etkileri öyle büyüktü ki; Azizerli; 

bunlardan en ilginçlerini şu şekilde aktarmaktadır65.  

“İstanbul’da Bizans döneminde yer alan iki sütun (Theodosius66 ve Arkadius67 

sütunları), üzerinde kentin tüm geleceğinin yazılı olduğu kehânetinde bulunulur. Günümüzde 

her iki sütundan da küçük kalıntılar mevcuttur. Sütunların üzerindeki süslemeli kuşaklarda 

herkes kendi hayatından sahneler görebilirmiş.” 

“Bizanslılar, İstanbul’u kuran ve bitirecek her iki imparatorun hem kendilerinin, hem 

de annelerinin isminin aynı olacağına inanıyordu. Şehre kendi adını vererek kuran 

Constantinus I (324–337) iken Türkler şehri fethettiğinde imparator olan ise XI. 

Constantinus’tur (1448 – 1453). Her iki imparatorun annesinin adı da Helena’dır.” 

Roma İmparatoru Constantinus’a bir kâhin, kent kurulurken şöyle der: 

“İmparatorum! Bu şehir ve taht senin neslinindir. Ta ki gemiler karadan yürüyene 

dek.”  

Azizerli’nin aktardığı bir başka kehânete göre ise; Osmanlı hanedanının 7. 

yöneticisinin, Bizans’ı yöneten son hanedanın 7. yöneticisini yeneceği söylentisidir. Fatih 

                                                            

64 Frank Vercleyen, “Bizans Döneminde İstanbul’da Depremler: Halk Üzerinde Etki” çev. Feda Şamil Arık, 
Byzantion,  LVIII/1, 1996, s. 303 
65 Nihan Azizlerli, Kehânet: İstanbul’un En Eski Öyküsü, Şenocak Yayınları, İstanbul 2009, s. 130–132 
66 Bu sütun, Roma'daki Traian Sütunu örnek alınarak 385 yılında I.Theodosius tarafından yaptırılmıştır. 1510 
yıllarında kaldırılan sütunda Theodosius'un İskit seferini anlatan kabartmalar bulunurdu. Bunlardan bazıları 
İstanbul Arkeoloji Müzesi'ndedir. Bu sütunun yüksekliğinin 50 m’nin üzerinde olduğu tahmin ediliyor. (Meydan 
Larousse, Gazetecilik ve Neşriyat Ltd,  Şti., C.19, İstanbul 1990, s. s. 254 -255) 
67 Bu sutün,  İstanbul’da Cerrahpaşa semtinde Avrat pazarı denilen yerde Arkadius Forumu'nun ortasındadır. 
Roma İmparatoru Theodosius tarafından, Gotlara karşı kazanılan zaferin şerefine, Doğu Roma imparatoru 
Arkadius’un emriyle 403 yılında dikildi. Sonradan Theodius II babası için sütünunun arkasına onun heykelini 
diktirtti. Anıtın eski çizimleri Bibliothegue Nationale, British Museum ve Cambridge ‘deki Trinity college 
koleksiyonlarında mevcuttur. Heykel hariç, sutun 50 m yüksekliğindedir, kalan anıtın orijinal yüksekliği yaklaşık 
70 m ve çapı 4 m’dir.  Arkadius'un Tuna seferini anlatan kabartmalarla süslüdür. (Meydan Larousse, C. II, s.74) 



  29

Sultan Mehmet, Osmanlı’nın 7. padişahı, XI. Constantinus ise Bizans’ın son hanedanının 7. 

imparatorudur. 

Bizans’ın son asırlarında yükselen kehânetsel ve astrolojik yaklaşımları, dinî 

polemiklerin yaptığı gibi Yunanlıların rahatlatılmasına yaradı. Bu kehânetlerde Bizans 

İmparatorluğunun çöküşü kehânet edilmiş ama aynı zamanda Yunanlıların nihai özgürlüğü de 

müjdelenmişti. Bu batıl inanç zihniyetinin tipik tarafı, Augustaeum’da68 imparator 

Justinian’ın (527–565) bronz atlı heykeliyle ilgili efsanelerin gelişmiş hali olmasıdır. Ata 

binmiş imparator sol elinde istavrozlu küreyi tutmuş ve sağ eli doğuya doğru uzanmıştı. 

Procopius69 sadece heykeli betimlemiyor aynı zamanda VI. yüzyıldaki ifade etiği 

sembolizminin yorumunu da anlatıyordu; küre, dünyayı temsil ediyor, haç ise Justinian’ın 

egemen olduğu dünyanın içinde bulunduğu inancı sembolize ediyordu ve sağ eli doğudan 

barbarların ilerlemesini durdurmak için uzanmıştı. Sasani devletinin yok oluşundan sonra 

uzanmış elin sembolize ettiği anlam Müslüman imparatorluğunu işaret etmek üzere yeniden 

yorumlandı. XIV. yüzyıla doğru, Türklerin Asya’dan Avrupa’ya geçtiği bir dönemde kürenin 

(veya çağrılmaya başladığı şekliyle elma) heykelin elinden düşmesi Yunanlıların politik 

güçlerini Türklere kaptırdıklarının yanlış anlaşılamayacak bir işareti olarak yorumlandı70.  

Yunanlıların şiddetle umdukları şey, XV ve XVI. yüzyıllardaki söylencelerinde ortaya 

çıktı; Türklerin, Constantinople’u fethi sonrası onları eninde sonunda buradan kovmak. Bu 

efsanelerdeki en yaygın tema yani tüm Yunan Âlemi için ortak bir elemente dönüşmüş örnek, 

imparatora ait hikâyede vücut bulmuştu. Bu efsanenin versiyonlarına göre 29 Mayıs 1453’teki 

son savaş sırasında bir melek, Türkler tarafından çevrilmiş imparator Constantine’i kurtarmak 

için müdahalede bulunmuş. Melek onu savaş alanından almış ve Constantinople’un batı 

bölgelerinde Haliç’e yakın bir yerde bir mağaraya götürmüştü. Burada, Tanrı meleği tekrar 

gönderene kadar taşlaşmış (veya uykuda) bir halde kalacaktı. Bu anda Tanrı’nın elçisi 

imparatoru uyandıracak, kılıcını ona iade edecek ve ondan sonra imparator ordusuyla birlikte 

                                                            

68 İstanbul’daki büyük hipodromun Bizans devrindeki adıdır.  
69 Procopius en önemli Bizans tarihçilerindendir. VI. yüzyılın başlarında Filistin’deki Caesarea’ da doğdu. 
Buradaki Belagat eğitiminden sonra Bizans’a göç etti ve burada hitabet dersleri verdi. Bazı hukiki davalarda, 
hukuk danışmanlığı yaptı. Sonrasında onun yetenekleri dikkat çekti ve devletin çeşitli kademelerine terfi ettirildi. 
Doğudaki ordu komutanlığı sırasında ünlü Belisarius’ a eşlik etmesi için görevlendirildi. Danışmanlık vazifesiyle 
doğuya gitmesinden önce Justinian dönemiyle ilgili yaptığı etkili açıklamalardan, onun sarayda vakit geçirdiğini 
anlıyoruz. Justinian, Procopius’a yaptığı hizmetler karşılığında ödül olarak resmi sınıflar arasında en yüksek olan 
“illustrious” “şöhretli ünvanlar” verdi ve onu senatörlüğe yükselti. 565’de Justinian döneminin sonunda 60’ lı 
yaşlarındayken öldü.  
(http://www.scribd.com/doc/2395331/The-Secret-History-of-the-Court-of-Justinian-by-Procopius) 
70  Vryonis, a.g.e., s.437 



  30

ilerleyecekti. Constantinople’a, Haliç üzerinden girecek ve Türkleri Kızıl Elma Ağacına, 

onları kılıçtan geçireceği yere kadar sürecekti. Aya Sofya’daki son ayin efsanesi ve büyük 

mihrabın kaderi de benzer şekilde yaygınlaşmıştı. Bu hikâyede Türkler, vaftizin hemen 

öncesinde kutsal komünyon71 sırasında Aya Sofya’ya dalarlar, tam bu anda rahip kilisenin 

duvarları içinde kaybolur. Bununla birlikte, yarıda kalan komünyon, Yunanlılar kenti geri 

aldığında tamamlanır, rahip komünyonu tamamlamak üzere gizlendiği yerden ortaya çıkar. 

Marmara’nın dibine batan mihrap yine bu zamanda kiliseye döner72.  

Bu efsaneler, tarihi eylemlere kesin bir momentum vermemiş olsa da, yenik 

Yunanlıları ayakta tutmak için dinî polemiklerle birlikte Yunan fikir dünyasının hayati bir 

parçası haline geldi73. 

Geçmiş kavimlere bazen erdemleri,  bazen yaklaşan bir sonu ya da felaketleri,  o günün 

koşullarına ve o günün insanın kapasitesine uygun olarak anlatmak için geliştirilmiş bir dil 

olan fantastik hikâyeler, Bizans’ın geç dönem halk edebiyatında büyük bir yer tuttu. Dilden 

dile dolaşan bu hikâyelerin sonunda sosyal bir terapi gören halk yaklaşan felaketlere karşı 

sözlü olarak uyarıldı. Korktuğun şey olur ya da çok istersen olur düşüncesinin bir pratiği olarak 

anlatıla gelenler ve yazılanlar halkı psikolojik anlamda bir çöküş platformuna doğru hazırladı 

ve çekti. Büyük Roma’nın doğudaki oğlu Bizans’ın bu uzun ömrü içinde, zafer ve ihtişamı 

bulduğu günlerde oldu, ikisini birden kaybettiği günlerde. İşte kayıp günleri onun için XI. asır 

itibariyle başlayacaktı. Bizans uzun zamandır ardı ardına askeri mağlubiyetler ve politik 

başarısızlıklar yaşıyordu. Gerilemenin psikolojik atmosferdeki yansımalarını veren bu 

fantezilerin yanında gerilemenin asıl nedenleri Bizans’ın içerisinde bulunduğu askeri, mali, 

yönetimsel ve dinî sahalardaki ciddi bölünme ve parçalanma hali idi ki;  bu durum aşağıda 

işlenmiştir.  

2.1.2. XI. ve XII. Yüzyıllarda Bizans Gerileyişinin Tahlili  

726 da imparator Leo III. döneminde hazırlanmış, Bizans anayasasının başlangıcında 

“İmparatorluk gücünü elimize Tanrı verdiği için, hak ve hukuk içinde hükmettekten başka 

yapabileceğimiz hiçbirşeyin daha yüksek ve daha büyük olmadığına inanıyoruz… ve böylece 
                                                            

71 İsa Mesih'in ölümünü anmak için yapılan kutsal bir işlemdir. İsa’nın et ve kanını paylaşarak kıyamet günü 
sonsuz hayat kazanmak ve yeniden dirilme adına O'nunla inanç birliğini pekiştirmek için yapılır. Sadece 
hamursuz ekmek ve üzüm suyu kullanılır. Ekmeği ve şarabı kutsarken ayini yöneten, İsa’nın Son yemek 
sırasındaki sözlerini tekrarlayıp hatırlatır. (Thomas Michel, Hristiyan Tanrıbilimine Giriş Dinler Tarihine 
Katkı, Orhan Basımevi, İstanbul 1992, s. 94) 
72 Vryonis, a.g.e., s. 438 
73 Vryonis, a.g.e., s. 438 



  31

düşmanlarımıza karşı Hak’kın lütuf sahibi eliyle taçlandırılabileceğiz… ve bu surette sulh 

vaki olacaktır.”74 şeklinde yer alan ifade, sadece kadim imparatorlukların kuruluşunda sıkça 

karşılaşılan kuruluşa kutsî bir meşruîyet verme geleneği olarak değil aynı zamanda devlet 

politikasının temelini idealize etmesi bakımından da ehemmiyete haizdir. Ancak zamanla bu 

idealizasyondan uzaklaşma, sonun başına giden neticeleri Bizans için ardı ardına getirdi ve 

Bizans aslında kronolojik bakımdan uzun bir dönem yaşasa da, bu uzun ömrü içinde refah ve 

adil bir imparatorluk dönemi, çok sancılı ve bedbahtlık içinde geçirdiği asırlar bakımından 

oldukça kısadır. Bizans için sonun başlangıcı XI. yüzyıldır.  

Konstantinos Dukas (1059–1067) ölünce genç oğlu VII. Mikhail’i (1067–1078) 

imparatoriçe Naibe Eudokia nezaretinde arkada bırakmıştı. Fakat İmparatoriçe Eudokia, yedi 

ay görevi sürdürebilmiştir. İç politikada da hata üzerine hata işlemiş, sonunda Patrik Johannes 

X. İpehilin’in (1068–1071) de tavsiyesi üzerine Kapadokya’nın ünlü kumandanı Romanos 

Diogenes (1068–1071) ile evlenmiştir. Daha önce imparator olmak için isyan teşebbüsünde 

bulunmuş olan başkumandan Romanos Diogenes bu evlilikle imparatorluğa yükselmiş olur75. 

Konstantinos Dukas’ın dul eşi Eudokia, haklı bir üne sahip general Romanos 

Diogenes ile evlenmekte acele etti. Böylece askeri aristokrasi, üstünlüğünü tekrar aldı; ordu 

ve şefleri imparatorluğun bütün ikramlarına ve ihsanlarına erişti. Romanos, seçkin bir asker 

ve samimi bir vatanseverdi; fakat karşı karşıya kaldığı görevi çözmek için dâhi olmak 

lazımdı. Devletin emniyetinin Ermeniye’yi geri almayı gerektirdiğini anladı. Fakat Bizans 

ordusu, artık elli yıl önceki gibi mükemmel bir savaş aleti olmaktan uzaktı. Eyalet birlikleri, 

kendi bölgelerini akınlardan korumaya yetmedikleri gibi, imparatorun seferlerine katılmak 

imkânına da sahip değildiler76. Selçuklulara karşı savaşların yeniden başlaması ile kendinî 

gösteren bir prestij politikası, tembellik ve siliklik politikasının yerini aldı kaybedilmiş olan 

bir gelenek, bir hükümdarın askerlerinin başında sefere çıkışı ile yeniden görüldü77. 

Ancak, yeni imparatoru bekleyen birçok mesele vardı: İç isyanlar, sınırlarda ortaya 

çıkan yeni düşmanlar, ücretleri ödenmediği için kendi topraklarını yağmalayan bir ordu ve 

benzeri sebepler. Bu sırada Bizans ile Macarların arası da açılmıştı. Kumanların tazyiki ile 

daha batıdaki topraklara ulaşan Oğuzlar, Balkanlara kadar ilerlemişler ve daha önce buraya 

                                                            

74 John F.Haldon, Warfare, State and Society in the Byzantine World (565–1204), UCL Press, USA 1999, 
s.13. 
75 Steven Runciman, Haçlı Seferleri Tarihi, çev. Fikret Işıltan, C. I, TTK, Ankara 1989, s. 48 
76 Runciman, a.g.e., s. 48 
77 Auguste Bailly, Bizans İmparatorluğu Tarihi, çev. Haluk Şaman, Nokta Yayınları, İstanbul  2006, s.  273 



  32

gelmiş olan Peçenekleri yerlerinden oynatarak, 1065 yılında Tuna nehrini geçerek, Bizans 

ordusunu mağlup etmişlerdi. Bu mücadele sırasında daha sonra İmparator olacak olan 

Nikephoros Botaneiates’i (1078–1081) de esir almışlardı ancak veba salgını nedeniyle 

Oğuzlar bu ilerleyişlerini sonlandırmışlardı78. 

Öyle görülüyor ki Bizans’ın XI. yüzyılda hızla gerileme dönemine girmesindeki amil 

nedenler arasında öncelik, askeri olanlardı. Artık imparatorları dinlemeyen taşra eyaletlerinin 

askeri kodamanları ve yerel etnik kuvvetlerle iş birliği yapan eyalet askerleri Bizans askeri 

sistemini fena halde sarstı ve bunun sonuçlarının ilk yansımasıları askeri kayıplar şeklinde 

tezahür etti. 

2.1.2.1. Askeri Kayıplar  

Bizans’ın askeri kayıplarına geçmeden genel ordu düzeninden bahsetmek daha doğru 

olacaktır. Buna göre genel olarak baktığımızda Bizans ordusu deniz ve kara kuvvetlerinden 

meydana gelmekteydi. İmparatorluğun kurulduğu dönemde kara ordusu iyi örgütlenmiş ve iyi 

eğitim görmüştü. Bunlar merkezde oturan ve her bölgeye gönderilen ana kuvvet birlikleri ile 

sınırlarda oturan birliklerden oluşmaktaydı. Piyade ve süvari birlikleri olmak üzere iki kola 

ayrılan ordunun 150.000 civarında olduğu tahmin edilir79.  Ancak XI. yüzyıldan sonra bunun 

sayıca azaldığı bilinmektedir. 

Speros Vryonis, XI. yüzyıl Bizans ordusunu şöyle özetler: 

“XI. yüzyılda Bizans bürokratik sınıfı ile eyaletlerin (özellikle Anadolu’da) kodaman-

askeri aristokrasisi arasındaki çekişme kritik bir gelişmeydi. Bu çekişme Bizans’ın sadece 

politik yaşamını felç etmekle kalmadı aynı zamanda Anadolu ordusunu da yok etti ve Bizans 

Türkmenleri paralı asker olarak Anadolu’ya getirdi. Eş zamanlı olarak Ermeni nüfusunun, 

Selçuklu işgali karşısında Bizans Anadolu’sunun doğudaki tımar bölgelerine yerleştirilmesi 

ilave sorunlara neden oldu. Ermeniler bu yeni anavatanda genellikle Bizans yönetimi ile 

Yunan ve Suryani komşularına düşmandı. Politik içerleme, dinî karşıtlıkla birleşti. Türklerin 

Küçük Asya’yı fethi, imparatorluğu en büyük insan gücü kaynağından yoksun bıraktı. Oysaki 

Balkanların çoğunun, yedinci yüzyılda Slavların eline geçmesinden sonra, önce Roma ve 

arkasından Bizans’ın en kalabalık doğu eyaleti, ana asker kaynağı Anadolu idi. Yunan ve 

                                                            

78 Abdulkadir Yuvalı, “Malazgirt Savaşı Öncesi Selçuklu ve Bizans’ın Anadolu Politikası”,  
http://www.mus.gov.tr/malazgirtsavasi.aspx 
79 Yıldız, a.g.m., s. 500 



  33

Ermeni askerleri, VII. ve VIII. yüzyılda Arap’ların ilerlemesini durduran ve mücadeleyi 

Suriye’ye taşıyan bu orduların temelini oluşturuyordu. Anadolu sahil bölgelerindeki donanma 

vergilerinin de çok büyük önemi vardı ve Bizans’ın hemen Malazgirt savaşından sonra 

Venedik donanma gücüne bağımlı hale gelmesi bir tesadüf değildi.” 80 

Bizans, XI. yüzyıl öncesi de oldukça zor günler geçiriyordu; bir taraftan Avrupa 

kıtasındaki isyanlarla meşgul olurken diğer taraftan doğu topraklarında hem Anadolu’nun 

yerli kavimlerince çıkarılan dinî kargaşa hem de gittikçe daha da tehlike arz eden Arap 

saldırılarına karşı bir önlem alma ihtiyacı hissetti. Siyasi otoriteyi ve istikrarı sağlamak amacı 

ile Anadolu’yu Thema81 denilen askeri garnizon niteliğindeki vilayetlere ayırdı. Bununla da 

yetinmeyerek, Müslümanların Bizans sınır boylarında oluşturduğu Suğur82 bölgeleri gibi 

askeri garnizonlar kurmaya başladı. Kayseri, Tarsus, Erzincan civarında kurulan bu 

garnizonlar zamanla Thema’ya dönüştürüldü83. Buna karşılık Müslümanlarda Tarsus, Maraş, 

Malatya gibi suğur eyaletleri oluşturdu. Bu yapılanma iki tarafta da VIII. asrın sonlarında 

başladı.  

Bizans Thema’larından Doğu Anadolu’daki ve Erzincan havalisini de içine alan 

Khaldia Thema’sı84, Pavlikanlar85 tarafından Bizans’ın elinden alındığı için, doğuya yapacağı 

                                                            

80  Vryonis, a.g.e., s. 403 
81 Thema kelimesi bir vilayet dâhilinde konaklayan kolordu manasına gelir. Başkasına devredilemeyen toprak 
askeri hizmete tevarüs etmek şartıyla askere bağışlanmıştı. Bu suretle dört büyük askeri mıntıka meydana geldi. 
Bunlar Anadolu’nun kuzey doğusundaki Armaniakoi ve Anatolikoi idi. Anadolu’nun bütün orta kısmını işgal 
eden ve hudutları doğuda Kilikya, batıda ise Ege denizi sahillerine kadar uzanan bu iki thema, imparatorluğu 
Araplar’a karşı müdafaa edeceklerdi. Marmara civarındaki Opsikion theması ise payitahtı koruyacak, 
Anadolu’nun güney sahillerinde teessüs eden Caravisionorum deniz theması Bizans’ı Arap donanmasının 
taarruzlarına karşı müdafaa etmekle mükellefti. Bu themaya ihtimal VIII’nci asırda Cibyrrhaeote adı 
verilmişti.(Şahin Uçar, Anadolu’da İslâm-Bizans Mücadelesi, İşaret Yayınları, İstanbul 1990, s. 53)  
Bizans’ın Anadolu’yu Thema adı verilen askeri garnizonlara böldüğünü gösteren harita Ek 3’te yer almaktadır. 
82 Bizans İmparatorluğu ve İslâm devletleri arasındaki müstahkem sınır bölgelerine verilen addır. Bu hudut 
eyaleti Kilikya’daki Tarsustan Toroslar boyunca Malatya’dan Fırat’a kadar uzanıyordu ve Avasım hudutlarının 
düşman akımlarından korunması vazifesini görüyordu. (İslâm Ansiklopedisi, M.E.B., Cilt: 11, İstanbul 1970, s. 
2) 
83 Mehmet Çog, “İslâm-Bizans İlişkileri Bağlamında ‘Pavlikanlar’ Üzerine Bir Değerlendirme” Fırat 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.13, Sayı: 2, 2008, s. 75 
84  Karadeniz'in kıyısından Ordu -Giresun hattından başlayıp Gümüşhane ve Bayburt'u da kapsayan ve Çoruh 
Irmağı'nın doğu kıvrımını izleyip Rize'ye ulaşan yönetim birimine Chaldia Thema'sı adı veriliyordu. Bizans 
İmparatorluğu'nun VIII. theması olan Chaldia'nın merkezi ise Trabzon idi.  
(http://www.sp.gov.tr/documents/planlar/RizeSP0610.pdf) 
85 Pavlikanlar’ın itikat olarak ortaya çıkısının dayanaklarından biri, Antakya Patriği Samsatlı Paul’ün fikirleridir. 
260 yılında Antakya’da Patrik olarak seçilen Paul, zamanının en iyi Hıristiyan teologlarından biriydi. Zamanla 
doğu kiliselerinin İsa ve Teslis anlayışına ters düsen fikirlerini sergilemesi ve büyük bir taraftar topluluğu 
edinmesi sonucu, diğer doğu kiliseleri tarafından düşman ilan edildi. Samsatlı Paul’e göre; “Baba, Oğul ve 
Kutsal Ruh diye üç farklı bir Tanrı anlayışı söz konusu olamaz. Sadece tek bir Allah vardır ve Kitab-ı Mukaddes 
onu Baba olarak adlandırmaktadır. Mesih ise Kutsal Ruh vasıtası ile Meryem’den doğmuş, tam ve mükemmel bir 
insandır. Onun Bakireden dogması Tanrı-insan olduğunu göstermez. O, saf bir beşerden başka bir şey değildir.” 
III. yüzyılda Paul’ün fikirlerinin Doğu Anadolu’da hızla yayılması üzerine Doğu kiliseleri tarafından Paul 



  34

askeri seferlerde sürekli sorunla karşılaşıyordu. Pavlikanların muhkem yerlerde yerleşmeleri 

ve önemli geçitleri kontrol altında tutmaları, Bizans’ın doğu vilayetlerini kontrol etmesini 

sürekli engelledi86. Pavlikanların bir kısmı 811’li yıllarda büyük sürgünden önce Ermenistan 

yakınlarındaki Tondrak şehrine sürüldü. İlerleyen yıllarda Tondrakiler adını alan Ermeni 

gruplar bunlardan geldi87. Sonuçta Bizans’ın askeri alanda faydalandığı bir etnik halk artık 

Bizans ordusunda yer almadığı gibi ona karşı oluşan bir cephenin içinde yer aldı. 

Anadolu’da Arap ve batıda Slav akınlarının etkisiyle Bizans’ın vergi gelirlerindeki 

azalma ve bu nedenle maliyenin bozulması askeri ücretler açısından sorun teşkil etmekteydi. 

Konstantinos Dukas döneminde İmparatorluğun hazineleri bomboştu ve ordu tehlikeli bir 

ölçüde güçlüydü. Problemi çözmek için başvurduğu çare silahlı kuvvetleri azaltmak oldu. 

Konstantinos’un, iç siyasete ait bir önlem olarak attığı bu adım pekâlâ savunulabilirdi; fakat 

buna mukabil Bizans tarihinin hiçbir devresinde devletin müdafaa güçlerini azaltmak cihetine 

gidilmemesi gerekirdi. Özellikle tamda bu sırada böyle bir politik değişiklik gerçekten birçok 

felaketi davet edebilirdi88.  Saltanatı VIII yıl sürdü ve bu, Isaakios Komnenos’un (1057–1059) 

politikasına karşı ve onu imparatorluğa yükseltmiş olan asker takımına karşı kesin bir tepki 

devri oldu. Siviller, memurlar, burjuva sınıfı yeniden iktidara sahip olduklarını gördüler; 

senato tekrar en mütevazı kastlara mensup yüksek dereceli memurlar kalabalığının istilasına 

uğradı. Bu gelişme esnasında burjuvalaşma rejiminin demokratikleşmesi idi ve adeta 

radikalizmin askerlere ve kilise mensuplarına karşı bir zaferi idi. Ordu azaltıldı, fakirleştirildi, 

tehlikeli şeflerin yerine kendilerine güvenilen ancak kabiliyetsiz olanlar getirildi. Komutanlar, 

özellikle korku veren sınır garnizonlarının mevcudiyetini hiçe indirdi. Sekiz yıl, Konstantinos 

Dukas bu tahrip politikasını mutaassıp bir inatla devam ettirdi. Fakat 1067’de öldüğünde 

asker takımı, bir kere daha, galip gelecekti. Bu, imparatorluğun kuvvetlerini tüketen bir denge 

oyunu idi89. 

                                                                                                                                                                                          

taraftarları büyük bir baskı ve işkenceye maruz bırakıldı ve Anadolu’nun farklı yerlerine sürüldüler. VI. yüzyılda 
Maniheizmin ve ilk dönem Hıristiyanlığın farklı yansımalarından biri olan Marcionizm etkisiyle de yeni bir 
kimliğe kavuşan Pavlikanlar, Bizans toplumunda Paul taraftarları anlamında Paulician adını almışlardır. 
(Mehmet Çog,  a.g.m., s. 73) 
86 Ernest Honigman, Bizans Devleti’nin Doğu Sınırı, çev. Fikret Işıltan, İstanbul Üniversitesi Yayınları, 
İstanbul 1970, s. 52 
87 Yavuz Ercan, “Devşirmenin Anadolu ve Balkanlardaki Türkleşme ve İslâmlaşmaya Etkisi, Belleten, Sayı:198, 
1986, s. 701 
88 Runciman, a.g.e., s. 42-43 
89 Bailly, a.g.e., s. 273 



  35

İmparatorluğun çözülen askeri yapısına dışarıdan bir nedenmiş gibi görünse de 

Vryonis’e göre asli sebepler arasında yer alan “gulâmlar”  ile ilgili olarak Speros Vryonis’in 

ifadeleri şöyledir:  

“Önceleri Selçuklu gulâmı olarak, sonraları Osmanlı devşirmesi olarak küçük ölçekli 

de olsalar askeri ve idari sahada Hıristiyan unsurlar doğrudan asimile edildi. Bunu, 

Anadolu’nun çeşitli Müslüman devletlerinin saraylarına, bürokrasi ve ordularına, 

mühtedilerin alınması izledi. Selçuklu ve Osmanlı’da devşirmelerin ve gulâmların 

kullanılması geleneksel İslâm idari biçiminden bir miras idi ve üstelik ister Grek ve 

Ermeni’lerin komşu topraklarından olsun ister onların kendi memleketlerinden olsun 

Anadolu’da Hıristiyan gençlerin kâfi derecede var olması gerçeği de bu durumu daha 

elverişli hale getirdi. XI. ve XVII. yüzyıllar arasındaki süren uzun periyotta,  Anadolu 

Hıristiyan gençlerinin ve erkek çocuklarının Türkler tarafından silâhaltına alındığına dair 

belirtiler vardır. Çağdaş edebi metinler daha açık bir şekilde ortaya çıktığında sistemin 

askere alma metotlarının XIII. yüzyıl itibariyle geleneksel bir hâl aldığı görülür. Bu genç 

potansiyel, Selçukluların; Kırım akınlarına, Kafkaslar’da Gürcü’lere, Kilikya’nın 

Ermeni’lerine ve Trabzon ile İznik’in Grek’lerine karşı akınlarda geniş bir şekilde yer aldığı 

için savaş alanının temeli olarak kullanılmıştır. Keşif seferleri ve bu akınlar sırasında 

ganimet elde etme yasasına göre arpalıkların beşte birini alma hakkını Sultanlar 

uygulamışlardı. Ayrıca başka ülkelerden aldığı rehineler vasıtasıyla ve ihtida dolayısıyla, 

satın alma ve hediyeler yoluyla da Sultanlar, gulâmlar kazandılar. Son bahsedilen rehine, I. 

Alâeddin Keykubad (1221–1237) döneminde Kırım’ın, Suğdak limanı alındıktan sonra 

buranın ileri gelenlerinden birinin oğludur. Batı Anadolu’daki Bizans alanında, XIV. 

.yüzyılda Türkmen akınları, Grek Hıristiyanlarının çocuklarını alıp götürüyorlardı. Sivas’ta, 

Doğu Anadolu’da gençlerin satın alındığı önemli bir köle pazarının olduğunu ayrıca ifade 

edelim. 1456 yılına ait bir dilekçede Türklerin Hıristiyan çocuklarını kaçırıp götürdüklerini 

Rodos şövalyelerine şöyle şikâyet ediyor:  

“Biz sizin zavallı köleleriniz… Türkiye’de oturanlar… Türkler tarafından fazlasıyla 

ızdırapa uğradığımızı siz efendimize bildiriyoruz ki; onlar çocuklarımızı Müslüman yapmak 

için alıp götürüyorlar, bu sebepten dolayı biz efendimizden diliyoruz ki; Kutsal Papa’nın, 

gemilerini gönderip bizi, çocuklarımızı ve eşlerimizi buradan alıp götürmesi için konseyi 

toplasın.  Türklerin yüzünden inanılmaz acılar içindeyiz, çocuklarımızı kaybetmeyelim diye,  

sizin tebaanız olarak yaşayalım diye ve oralarda ölelim diye topraklarınıza gelmemize izin 



  36

verin ve eğer bunu yapmasanız,  bizi burada bırakırsanız biz çocuklarımızı kaybedeceğiz ve 

siz de bunun için Tanrı’ya hesap vereceksiniz.” 90  

Gulâmlar konusu Vryonis’in üzerinde çalıştığı önemli bir konudur. Gulâmların 

Müslüman hükümdarların, daha IX. yüzyılda, hatta belki daha önce yabancı köle birliklerini 

kullanmaya başlamış olduklarını ifade eder.  İbn Haldun91’un bir saptamasını ise sistem için 

uyarlar. İbn Haldun şöyle der: “Hanedan yönetiminin başarılı kurucusu, hanedanın kalıcı 

olabilmesi için kendini bu gruplardan kurtarmalıdır.” İşte bu noktadan yola çıkarak, 

gulamların kullanılması gündeme geldi. Sistem için elverişli olan şey, gulamların çoğunlukla 

küçük yaşta yabancı bir kültürel ortamdan ya da uzak bir coğrafi bölgeden devşiriliyor 

olmalarıydı; küçük köleler saraya getirildiklerinde uygun eğitimle beklenen tarzda 

değişebiliyordu. Bunun sonucun da, tanımadığı bir ortama geldiği için, en azından teorik 

olarak, efendisi olan sultana yerli Müslüman tebaadan daha itaatkâr olması ve aldığı sıkı 

terbiye sayesinde yetenekli bir asker ve idareci haline gelmesiydi. Şairin şu özlü sözleri bu 

durumu gayet iyi özetler: “İtaatkâr bir uşak yüz çocuktan iyidir; çocuklar babanın ölmesini, 

uşaklar ise uzun yaşamasını ister.” Modern milliyetçiliğe özgü kavramlara ve duygulara sahip 

olunmayınca ve bu hanedanların hâkimiyet kurduğu bölgelerde dilsel, etnik ve dini birlik de 

genelde olmayınca, gulam sistemi en azından XIII. yüzyıla kadar dikkate değer bir başarı 

kazanmış, ama bu tarihte bu tür sistemlere dayalı olan birçok hanedan Moğol istilası 

karşısında iskambilden evler gibi yıkılmıştı.92 

 Bu gulâmlar ve devşirmeler Müslüman Anadolu’nun içinde tamamen eridiler,  

Anadolu’nun kültürel, dinî, idari, askeri hayatına muazzam katkılarıyla tanıklık ettiler. Gayri 

                                                            

90  Vryonis, a.g.e., s. 241 
91 M.S. 1332-1406  yılları arasında yaşamış bir İslâm bilginidir. Hayatının ilk 20 yılını Tunus, 6 yılını Cezayir, 
Fas ve Endülüs, 4 yılını yine Tunus, son 24 yılını Kahire’de geçirdi. Devletin en üst kademelerinde bulunma 
hırsı takibata uğramasına, sürgün ve hapse neden olsa da genellikle saray ve konaklarda rahat itibarlı bir hayat 
sürmüştür. Bedevi kabilelerinin içinde yaşayarak elde ettiği gözlemlerinin, bilgi ve deneyimlerinin sonucunda 
Mukaddime’sini yazdı. Onun düşünce sisteminin merkezini ilk defa kendisinin temellendirdiği umran ilmi 
oluşturur. Amacı insanları taklitten kurtarıp daha önce olmuş bitmiş olanla daha sonra olacak olanın anlaşılması 
konusunda bir bakış açısı kazandırmaktır. Umran ilmi bir tür toplum metafiziğidir. Ona göre tarihçi kendi 
dönemini umranın ahvalindeki değişikliklerin farkında olarak incelemelidir. Onun gözlemleri ve yetişme 
döneminde aldığı felsefe ve mantık eğitimi kendisine zahirde olup bitenin anlaşılmasının onun gerisinde bulunan 
ve doğrudan idrak edilemeyen Batıni esasların tespiti ile mümkün olacağını öğretmiştir. (Tahsin Görgün, “İbn 
Haldun” TDV İslâm Ansiklopedisi,  C. 19, Divantaş, İstanbul 1999, s. 538–555) 
92  Speros Vryonis, “Selçuklu Gulamları ve Osmanlı Devşirmeleri” COGİTO: Selçuklular, Sayı: 29, Güz 2001, 
s. 94–95 



  37

Müslim bile olsalar tamamen asimile edildiler ve yüzyıllarca Hıristiyan unsurların zararına,  

Müslüman unsurların nicelik ve nitelik olarak güçlendirilmesinde katkıda bulundular93. 

Nihayetinde, Bizans askeri otoritesi XI. yüzyılın ikinci yarısındaki idari beceriksizlik 

ve buna paralel olarak mahalli ve mali durumunun sarsılması yüzünden XII. yüzyılın sonuna 

doğru süratle zayıfladı ve 1204’te IV. Haçlı seferi düzenleyen Hıristiyan ordularının 

hücumları sonucunda da parçalandı. İmparatorluk arazisinin büyük bir kısmı Latinler arasında 

bölüşüldü. Grek halkının bir kısmı Batı Anadolu’ya sığındı. Merkezi İznik olmak üzere 

geçirdiği 57 yıllık sürgün hayatından sonra başşehir İstanbul’da kurulan Latin 

İmparatorluğu’nun zayıflaması ve İznik İmparatorlarının dirayetli yönetimi sayesinde, 

1261’de eski başşehir yeniden fethedildi. Ancak yeni bir hayata başlayan Bizans 

İmparatorluğu için bu yeni dönem, eski devirlerin şaşaasından gelen uzak ışıkların sadece 

gölgesinden ibaret idi. Çünkü maliyesi bozulmuş, etrafı çok kuvvetli yeni dış düşmanlarla 

çevrilmişken, bu yeni şartlarla mücadele etmek ve yeniden düzenli bir ordu kurmak Bizans 

için oldukça zor olacaktı94. 

Bir başka sorun ise, 1261’de İznik Grek Devleti’nin eski başşehir İstanbul’u geri 

alarak oraya taşınması dolayısıyla, Anadolu savunmasını ihmal etmesiydi. İmparatorluk 

merkezinin, doğu hudutlarından uzaklaşmış olması, imparatorluğun siyasî ağırlığının Batı’ya 

kaymasına sebep oldu. Hâlbuki tam bu sıralarda Türk akınları, Bizans’ın Anadolu eyaletlerini 

tehdit ediyor ve Batı Anadolu Türklerin eline geçmiş bulunuyordu95. Buralarda iskâna 

başlayan Selçuklular iskân bölgelerinde normal bir şehircilik anlayışının ötesinde askeri 

açıdan da yeni bir yapılanma içine girmişti. Bu çerçevede, Selçuklu dönemi Anadolu kent ve 

yerleşim modellerini biçimlendiren temel değişkenler; dönemin askeri-siyasal koşulları, 

sosyal, kültürel ve ekonomik örgütlenmeleri, üretim-dağıtım ilişkileri zinciri ve coğrafyanın 

özgün koşulları olarak tanımlanmıştır. Dolayısıyla Selçuklu yerleşim sistemi siyasal 

egemenlik düzeninin tanımladığı ya da etkin kıldığı Bizans askeri ve stratejik koşullarına göre 

biçimlenmiş savunma sistemine göre uygulanmaktaydı96. Bu durum ise Bizans’ın Anadolu’da 

askeri etkisinin azaldığının bir göstergesi olarak karşımıza çıkmaktadır. 

                                                            

93  Vryonis, a.g.e., s. 244.  
94 Şerif Baştav, Bizans İmparatorluğu Tarihi Son Devir (1261–1461), T.K.A.E. Yayını, Ankara 1989, s.6–7 
95 Şerif Baştav, “Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluşunda Bizans ve Avrupa” Osmanlı Ansiklopedisi Siyaset,  
C. 1, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, s.169 
96 Koray Özcan, Anadolu’da Selçuklu Dönemi Yerleşme Sistemi ve Kent Modelleri, Selçuk Üniversitesi Fen 
Bilimleri Enstitüsü Basılmamış Doktora Tezi, Konya 2005, s. 8 



  38

Özetlemek gerekirse, Türk fetihleri öncesinde genel olarak Bizans’ın Anadolu’daki 

askeri savunma hattı Arap saldırılarına karşı Anadolu’daki siyasi otoriteyi sağlamak için 

kurulan ve tema denilen askeri garnizon vilayetleri şeklinde idi. Ancak, etnik unsurlardan 

oluşan ordusunun kontrolünde ciddi sorunlar yaşamaya başlamıştı.   

Pavlikanlar, Bizans’ın doğudaki bazı temalarını ele geçirince Bizans’ın doğu 

vilayetlerini kontrol etmesi güçleşti. Onları sürgün etti ama askeri alanda faydalandığı bir etnik 

halkı da böylece kaybediverdi. 

Anadolu’da Arap akınları, batıda Slav akınlarıyla birleşince Bizans’ın vergi gelirleri 

azalıp maliyesi bozuldu, askerlerine ücret bile ödeyemedi ve asker sayısı azaltılarak kritik bir 

hata yapıldı. Ordudaki asker sayısının azaltılarak fakirleştirilmesi ve sınır garnizonlarının 

etkisinin azaltılması politikasından yani imparatorluğu tüketen bu politik davranıştan imparator 

Konstantinos Dukas’ın (Ö.1067) ölümüyle vazgeçildi. 

Venedik ve Ceneviz donanmalarının bazı ticari imtiyazlarla İstanbul’a yerleşmelerine 

izin verilmesi ise Bizans’ı ileride kendi denizlerinde hapsedecek siyasi bir talihsizliğin ilk 

belirtisi olacaktı.  

Sonuç olarak diyebiliriz ki;  Bizans’ın XI. ve XII. yüzyıllarda gerileme dönemi 

birbirinin sebep ve sonucu olan birtakım vakalar zincirinden oluşur.  Örneğin mali ve etnik 

çözülmelerin askeri otoriteyi zayıflattığı, askeri otoritenin ise devlet otoritesini ve etkisini 

ortadan kaldırdığı söylenebilir. Bu durum ise yani, Bizans’ın nitelik ve nicelik olarak idari 

beceriksizlikleri her anlamda Müslüman unsurları güçlendirir. Bizans açısından en az askeri 

kayıpları kadar önemli hatta gerilemeye sebep olan en hayati konulardan bir diğeri aşağıda 

göreceğimiz gibi etnik çözülmelerdir. Zira Bizans bir imparatorluktur ve imparatorluğu 

oluşturan kütleler bir süre sonra ondan koparak onu zayıf ve güçsüz bir duruma sokacaktır. 

2.1.2.2. Etnik Çözülmeler  

Çok uluslu imparatorlukların, içinde bulunan toplumları sevk ve idaresinin çok kolay 

olduğu söylenemez. Çok az imparator, bu toplumları eyleme geçiren koşulları ustalıkla 

hesaplayıp, toplumun dinamiklerini başarı ile yönetebilir ve içindeki bu milletlerin, klanların, 

cemaâtlerin, fraksiyonların bağlılıklarını sosyal ve siyasal alanlarda uyumlu hale getirebilir ve 

imparatorluğa bağlayabilir. Çok uluslu bir imparatorluğun egemen hamisi olan Bizans, 

parçası olduğu Roma’nın kişisel olarak belki ama kurumsal olarak liderlik kabiliyetini pek 



  39

fazla taşımıyordu. Çünkü imparatorluğun sarayı ve kilisesi, içindeki farklı etnik toplumlarla 

sürekli bir hâkimiyet mücadelesi yaşıyordu. 

Bu etnik topluluklardan olan Pavlikanların dinî kimliği hakkında farklı görüşler ortaya 

konulmakla birlikte genel temayül, Hıristiyanlığın heretik bir kolu olduğu yolunda 

yoğunlaşmaktadır. Hıristiyanlık, tarihi süreçte diğer dinlerde olduğu gibi muhtelif cemaât, 

kilise ve mezheplere ayrılmıştır. Söz konusu ayrışmanın temelinde dinî inançların farklı 

yorumlanması, ibadet uygulamalarının farklı olması, cemaâtler arasındaki siyasi rekabet ve 

temsil yetkisi gibi sebepler etkili olur. Başlangıçta Hıristiyanlık, ilk yüzyıl içinde havariler 

arasındaki tartışmalardan kaynaklanan bölünmelere uğrar. Ardından sonraki yüzyıllarda Roma, 

İstanbul ve Antakya merkez olmak üzere üç büyük gruba ayrılır97. Bununla birlikte, 

Pavlikanlar ve Marcionlar98 gibi Hıristiyanlığın temel akidelerine ters düşen ve büyük 

mezhepler tarafından heretik kabul edilip sürekli dışlanan ve her yerde zulme uğrayan 

Hıristiyan cemaâtler de zaman zaman kendinî göstermiştir99. 

Nitekim Bizans ordusunda da yer alan bu halkın baskılara ve zulme karşı çıkması 

Bizans’ı tedirgin etmeye başlamıştı. Ayrıca Bizans themalarından doğu Anadolu’daki ve 

Erzincan havalisini de içine alan Khaldia Theması, Pavlikanlar tarafından Bizans’ın elinden 

alınınca bu halkın doğudaki etkisini kırmak için dönemin Bizans İmparatoru Basil I. (867-

886) bu bölgeye akınlar düzenlemiştir. İlk seferde ağır mağlubiyet alan Bizans’ın 873’deki 

ikinci seferinde galibiyeti ve büyük bozgunu sonrası Pavlikanlar, Doğu Anadolu ve İç 

Anadolu’daki mekânlarından büyük oranda sürüldüler ya da göç ettiler100. Suriye’den 

Balkanlara, hatta İtalya ve Fransa’ya kadar çok geniş bir alana yayıldılar. XI. Yüzyıla kadar 

pek sahnede görünmeyen Pavlikanlar, Anadolu Selçuklu Devleti’nin ilk yıllarında, 

Anadolu’da Bizans ile yaptığı mücadelede Ortodoks kilisesinin zulüm ve işkencelerinden 

bıkarak Türklere yardım eden yerli halklar arasında Pavlikanlardan kalan bazı gruplar da 

mevcuttur101.  

Diğer yandan Hıristiyanlıktan önce İran’ın hâkimiyeti döneminde Zerdüştlük dinî 

Ermeniler arasında yayılmıştı. Daha sonra, Hıristiyanlığı devlet dinî olarak ilk kabul eden 
                                                            

97  Ömer Faruk Harman, “Hıristiyanlık”, Dinler Tarihi Araştırmaları II, Ankara 2002, s. 187 
98 Sinop Piskoposu’nun oğlu olan ilahiyatçı Marcion, İncil şeriatına muhalefet eden St. Paul’ün öğrencisidir. 
M.S. 144’te Roma toplumundan atılmıştır. Onun kilisesi V. yüzyıldan itibaren doğuda yaşamıştır. O, reddeden 
Tanrı ile bağışlayan Tanrı arasındaki uyuşmazlığı gösteren fikirleri ortaya koymuştur. (Mehmet Aydın, 
Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, Din Bilimleri Yayınları, Konya 2005, s. 473)  
99 Çoğ, a.g.m., s. 75 
100 Çog, a.g.m., s. 83 
101 Çog, a.g.m., s. 83 



  40

Ermeniler (M.S.300)  Gregorien Kilisesine mensup olarak mezhep bakımından Bizans’tan 

ayrıldılar ve hatta Bizans’a muhalif oldular102. Ermeniler kendi aralarında ayrıca Gregorien, 

Ortodoks, Pavlukien şeklinde çeşitli mezheplere ayrılmışlardı103. 

Ermeni Kilisesi, Bizans kilisesinden ayrıldıktan sonra Ermeni nasyonalizminin temeli 

ve birliğin ana unsuru haline gelmişti. Bunu fark eden Bizans imparatorları ve ruhban sınıfı 

sadece Ermenistan’ın feodal ailelerini ortadan kaldırmakla iktifa etmeyip, Ermeni kilisesinin 

otonomisini de yok etmeye çalışmıştı ve bu gaye için, her türlü ikna yoluna, tehdide ve 

hepsinin üstünde de zulme başvurdu104.   

İşte bu durum Bizans - Ermeni çekişmesinin başı olacaktı.  

Ermeniler’in Bizans’a bakış açısını gösteren en iyi örneklerden bir tanesi şöyledir: 

Muaviye döneminde Müslümanların hâkimiyeti altında yaşayan Ermeniler’i, Bizans'a 

çekmeye çalışan II. Jüstin'e Ermenilerin cevabı şöyle olmuştur: “Biz, kaç defa Greklerin 

hâkimiyetine girdiysek, kötü anlarımızda onlardan hiçbir yardım görmedik. Aksine itaatimiz 

hakaretle karşılandı. Sadakatle bağlılığımız, yıkımımıza ve ölümümüze mal oldu. O halde bizi, 

himayecileriyle kuşatan şimdiki hâkimlerimizin, Müslüman efendilerimizin egemenliği altında 

bırakınız.” Ermeni yazar Papazyan ile Ermenilerin, İsa'da “Tek tabiat” bulunduğuna 

inandıklarından dolayı, Bizans İmparatorluğu döneminde “Messe Ayini”ni ve ibadetlerini 

serbestçe  “icra” edemediklerini ve bunun için Türkler’in İstanbul'u almalarını beklediklerini 

belirtmektedir. Hülasa Ermeniler ile Bizans hem dinî, hem siyasi bir tefrika içinde 

olmuştur105.  

Ermeni kilisesi Chalcedon konseyine de girmemişti ve Kıpti ve Jakoben (Yakubi) 

kiliseleriyle de durum aynıydı. Bizans on birinci yüzyıl Anadolu’sunda, bir anlamda, yedinci 

yüzyılda Arap fethi arifesinde Suriye-Mısır eyaletlerinin durumunu andırır bir durumla yüz 

yüze geldi. Tüm on birinci asır boyunca Bizans yönetimi ve kilise dinî birleşmeyi Ermeni ve 

Suryaniler’e dayatmaya çalıştı. Küçük Asya’nın doğu bölgelerinde Yunan, Ermeni ve 

Süryaniler arasındaki bu dinî ve politik çekişme Bizans bölgelerindeki kargaşayı tam da Türk 

baskısının doruğa ulaştığı kritik bir zamanda tamamladı. Yunan birlikleri, neredeyse 
                                                            

102 Yusuf Sarınay ve Diğerleri, Azerbaycan Belgelerinde Ermeni Sorunu (1918- 1920), Devlet Arşivleri Genel 
Müdürlüğü, Ankara 2001, s. 7 
103 Yaşar Kalafat, “Gregorien Türklerin Stratejik Boyutu” Hoşgörü Toplumunda Ermeniler Erciyes 
Üniversitesi I. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Sempozyumu, C. 4, Kayseri 2007, s. 542 
104 Kamuran Gürün, Ermeni Dosyası, TTK, VII. Dizi- Sayı: 79, Ankara 1985, s. 25 
105 Abdurrahman Küçük, “Belgelerin Işığında Türk-Ermeni Münasebetlerine Genel Bir Bakış”, Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Sayı: O, Cilt: 31,  1989, s. 245-259 



  41

Türkler’den çekindikleri kadar Ermeni askerlerden de korkar oldular. Çünkü pek çok Ermeni 

hâlihazırda bu akıncı Türklere katılmıştı. Sonuçta ilan edilmemiş bir savaş çoktan bu iki grup 

arasında başlamıştı bile106. 

Türklerin Anadolu’yu fethinden yüzyıllar önce Ermenilerin Roma tarafından dağlık 

bölgelere ve ücra yerlere sürgün edildikleri bilinmektedir. Bizans’ın dinî ve askeri baskısı 

karşısında Türklerin müsamahalı idareleri Ermenileri birçok defa Türklerin müttefiki 

durumuna getirmeye başlamıştı. Selçukluların, Van Gölü çevresindeki Ermeni Vaspurakan 

Krallığı’na son vermeleri üzerine, yoğun olarak Güney Anadolu Toroslarındaki feodal 

beylerin himayesinde yaşadılar. Selçukluların 1064 yılında Kars ve Ani’yi almalarından sonra 

ise Kilikya Bölgesine gelerek yerleştiler107. Bizans’a karşı Selçuklu Türklerinden yardım 

aldılar108. Diyar-ı Ermen vilayetindeki Ermeni ahalisi başlarında Selçuklu Sultanına bağlı bir 

Ermeni beyi bulunduğu halde, Türklerle dostane münasebetler içinde yaşamlarını devam 

ettirdiler109.  

Pavlikan, Ermeni, Süryani110 gibi bazı yerli kavimler, Bizans zulmü karşısında 

Türklerin din ve fikir hürriyeti ile tanışınca, bulundukları havalide Türk kuvvetleri ile iyi 

geçinmişlerdir. Haliyle bu durum, Selçuklu kuvvetlerinin ilerlemesini kolaylaştırmış ve yerli 

halkla Türk göçmenlerin kaynaşmasını kolaylaştırmıştır111.  

                                                            

106 Vryonis, a.g.e., s. 404 
107 Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, Ötüken Neşriyat, İstanbul 1998, s. 155–156 
108 Sadi Koçaş, Tarih Boyunca Ermeniler ve Türk-Ermeni İlişkileri, Kastaş Yayınevi, İstanbul 1990, s. 35 
109 İbn-i Bibi, El-Evamiru’l-Alaiyye Fi’l-Umuri’l-Alaiyye(Selçukname), C. I, çev. Mürsel Öztürk, Kültür 
Bakanlığı, Ankara 1996, s. 58 
110 Süryaniler, kökenleri M.Ö.5000 yıl öncesine giden bir toplumdur. Mezopotamya’da yeşeren ve uygarlığın 
gelişiminde önemli rol üstlenen eski Mezopotamya halklarının köklü kültürünün mirasçılarıdır. İsa’dan önce 
putperest bir yaşam sürmekteydiler. Sonrasında Hıristiyanlığı kabul etmişlerdir. Süryani kilisesi, Kadıköy iman 
ilkelerini kabul etmeyerek İstanbul kilisesi ile ilişkilerini kesmiştir. Bu ayrılıkta en önemli neden, Bizans’ın 
Doğu’da Süryaniler tarafından kurulan kiliselere kendi görüşlerini empoze etmeye çalışmasıdır. Bu konsilde öne 
çıkan isim ise, Süryani asıllı olan ve konsil esnasında Bizans Kilisesinin patriği olan Mor (Aziz) Nastur’dur. 
Ondan önce birçok, Süryani bilge, Bizans otoriteleri tarafından sindirilmiştir. Mor Nastur da sindirilmeyi göze 
almayınca sürdürülmüştür. Onu savunan herkese “Nasturi” damgası vurulmuştur. Bu anlaşmazlıkta Nastur’un 
görüşlerini benimseyen Süryaniler tarihte Nasturiler ismi ile anılmaya başlamıştır. Bu ad, onları küçümsemek için 
verilmişti. Bizans sınırları içinde yaşayan, Süryani halka karşı baskı ve şiddet mezheplerine yönelik eleştiriler 
yüzünden Bizans ile aralarında uzun yıllar bir çekişme olmuştur. İslâm hâkimiyetine girdikten sonra, Haçlı 
Seferlerine kadar bu baskı biraz olsun durmuştur. Süryanilere karşı baskı ve şiddet, Urfalı Mateos’un 
Vakayinamesinde şöyle dile getirilmektedir: “Antakya’daki Süryaniler çok zengin olup, debdebeli bir hayat 
sürüyorlardı. Romalılar bunları kıskandılar, onlara karşı derin kin beslediler. Bu baskılar yüzünden, bazılarını 
zorla kendi mezheplerine döndürdüler. Şehirde, her gün mezhep yoklamaları ve nizalar vuku buldu, hatta 
Süryanilerin İncilini de yaktılar.” (Betül Sezer, “XI. - XIII. Yüzyıllarda Bizans Kilisesi” Fırat Üniversitesi, 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, Elazığ 2006, s. 111)  
111 P. M. Holt, The Cambridge History of İslâm, Cambrıdge at The University, London 1970, s.236 



  42

Sonuç olarak,  Heretik olmakla suçlanan Pavlikanlar, Marcionlar ve diğer fraksiyonlar 

Bizans’a karşı hem siyasi, hem askeri olarak Türkler ile birlikte hareket edince Bizans 

imparatorluğunu inşa eden taşlar yerinden oynamaya başladı. Ayrıca, Yunan, Ermeni ve 

Süryaniler arasındaki dinî ve politik çekişme Türklerin geldiği döneme tesadüf etmişti. Bizans 

yönetimi ve kilisesinin, dinî birlik konusunu Ermeni ve Süryanilere dayatmaya çalışması 

Ermeniler ile ilan edilmemiş bir savaş ortamı meydana getirmişti ve bu durum esasında 

Bizans’ı, Türk ilerleyişi kadar korkutuyordu. Ancak, Bizans açısından gerilemeyi hızlandırıp, 

savunmasız bırakan bir diğer sebep şüphesiz Bizans’ın doğu ve batı hudutlarından gelen dış 

baskılardı.  

2.1.2.3. Dış Baskılar  

XI. yüzyıl Bizans askeri yenilgilerinin içinde, Malazgirt sonuçları bakımından en 

dramatik savaş olarak sembolize edilse de bu yüzyıl içinde böylesi yenilgiler onun için ne tek 

ne de son yenilgi olacaktı. Çünkü hem doğudan hem de batıdan aralıksız devam eden askeri 

akınlar Bizans Anadolusu’nu darmadağın edecek gelişmelerin başlangıcını oluşturacaktı. 

Bizans pek çok defa küllerinden dirilmişti ama bu yüzyıldaki gelişmelerin şiddeti, onun 

küllerini bile dört bir tarafa savuracaktı. 

 Konstantinos IX. (1042–1055) döneminde Bizans’ın dış siyasetinin esas faktörleri 

değişikliğe uğradı. Doğuda Arapların yerini Selçuklu Türkleri, Batıda Normanlar112, Kuzeyde 

de Bulgar ve Rusların yerini Step kavimleri olan Peçenek, Uz ve Kumanlar aldılar. Step 

devletlerinin ilerlemesiyle Rus devletinin ağırlık merkezi kuzeydoğuya kaymış, Rusya XI. 

yüzyıl ortalarından itibaren uzun bir süre Bizans’ın doğrudan politikası olmaktan 

uzaklaşmıştı. 1048’de Tuna, Peçenekler tarafından geçildi. Peçenekler Bizans topraklarına 

akınlar yapıyor, Bizans’ın bu göçebe kitlelere gücü yetmiyordu. Sonunda Bizans, Peçenek 

reislerine hediyeler ve araziler vererek barışı tesis etti113. 

Dâhili çözülme, Bizans’ın tamda giderek karışan dış ilişkilerinin olduğu bir döneme 

tesadüf etmişti. Kendilerine Sicilya ve Güney İtalya’da yurt bulan Norman’ların sayısının, 
                                                            

112 VIII. yüzyıldan X.  yüzyıl sonlarına kadar Avrupa’yı kasıp kavurmuş, uzun süreli işgallerde bullunmuş olan 
Normanlar kendilerine Vikingler diyen bir İskandinav kavmidir. İskandinav adalarında süren uzun süreli sert 
kışlar nedeniyle güneye akınlar düzenledikleri sanılmaktadır. Doğuda Dinyeper üzerinden Konstantinopolis’e 
kadar ulaşıp bol miktarda haraç toplamışlardır. Siyasi ve kültürel anlamdaki en büyük etkileri feodal dönemi 
yaşayan İngiltere ve Fransa üzerinde olmuştur. İngiltere’nin siyasi yapısını değiştirmişler, İngilizcenin büyük 
ölçüde değişmesine neden olmuşlardır. Bu dönemdeki güçlü deniz filoları nedeniyle deniz ticaretini ele 
geçirmişlerdir.  (http://atilyav.free.fr/danisman/frtraih.pdf) 
113  Ostrogorsky, a.g.e., s. 301–302 



  43

Anadolu’ya gelen Türklerin sayısından daha az olduğu doğrudur. Lakin politik beklenti ve 

arzuları başlangıçta belki de Türklerinkinden çok daha hırslıydı. Guiscard’ın birlikleri 

yalnızca ganimet ve otlaklı toprak arayışında olan göçebe aşiretler değildi, Constantinople’un 

kendisini ele geçirmek ve imparatorluğu teslim almak umudu taşıyorlardı. XI. ve XII. 

asırlarda Normanlar Bizans tahtı için Türk akıncılarından çok daha büyük bir tehlikeyi teşkil 

ediyorlardı. Balkan eyaletleri de aynı şekilde Peçenek ve Uzlar’ın sarsıcı akınlarıyla 

tükenmişti114.   

Aleksios I. Komnenos (1081–1118) tahta çıktığında Normanlar, Peçenekler ve 

Selçukluların saldırılarına maruz kaldı. İlk olarak Normanlarla mücadeleye girdi. Normanlar 

Bizans’ın Güney İtalya’daki arazisini itaat altına almış ve gözünü Bizans tahtına dikmişti. 

Aleksios I. Normanlara karşı Venedik donanmasından yardım isteyince 1081 yılında Venedik, 

Norman donanmasını, ağır bir bozguna uğratarak onları 1082’ye kadar geri çekilmek zorunda 

bırakmıştı115. 

Aleksios I. Komnenos, Norman tehdidini ortadan kaldırdıktan sonra Peçeneklerle 

savaşmak zorunda kaldı. Peçenekler, 1090 yıllarında Bizans payitahtının surları önünde 

görülmeye başlamıştı. Aleksios, Peçeneklere karşı Güney Rusya ovasında Peçenek ve 

Oğuzların ardından gelen Kumanlardan yardım istedi. İzmir Emiri Çakhas (Çaka Bey), 

Peçenekler ile birlikte İstanbul’u kuşatmıştı116. 1091’de Bizanslılar ve Kumanlar Peçenekleri 

ağır bir bozguna uğrattılar. Fakat bu ufak başarılar dış baskıların sonunu getirmemişti. 

Bu andan itibaren imparatorluk üzerine üç yönden gelen baskılar durmaksızın devam 

edecekti. Bizanslılar kendilerini, daha önce durumun gerektirdiğinden daha fazla askeri güç 

ve harcama zorunluluğu olan üç cepheli bir savunma yükünün altında buldular. İnsan gücüne 

ve paraya ihtiyaç aniden artarken, insanî ve malî kaynaklar büyük ölçüde kısılmıştı. On ikinci 

yüzyıldaki imparatorlar, politikalarını bu artan dış baskı ve azalan dâhili tahammül 

temellerine göre geliştirmek zorundaydı. On ikinci asır Bizans Anadolu’sunun kaderi, kısmen 

bu durum tarafından belirlenmişti. Alexius Comnesus, Balkanlarda göçebelerle ve özellikle 

batı Anadolu’da Norman tehlikesiyle yüzleşmek zorunda olduğu sürece, Anadolu Türklerine 

karşı yapabileceği hiçbir şey yoktu. Ancak Norman’lar yenildiler ve imparator, dikkatini 

                                                            

114 Vryonis, a.g.e., s. 404 
115 M. V. Levtchenko, Kuruluşundan Yıkılışına Kadar Bizans Tarihi, çev. Maide Selen, Özne Yayıncılık, 
İstanbul 1999, s. 274 
116 Mustafa Eravcı ve Mustafa Korkmaz, Saruhanoğulları ve Osmanlı klasik döneminde Manisa'da yaşayan 
kültürel izleri, Manisa 1999, s. 1 



  44

Anadolu’ya yöneltti. Böylece İlk Haçlı seferinin de yardımıyla Anadolu’da önemli eyaletleri 

Türklerin elinden kurtarmayı başardı. Devamında oğul John II (1118–1143) Türklerle savaşa 

devam ederek babasının başardığı yeniden fethi, istikrarlı duruma getirebildi. Bununla birlikte 

Manuel I (1143–1180), batı ilişkileriyle o kadar meşgul oldu ki, Küçük Asya’daki Yunan 

girişimlerini gevşetti ve bu en çok Konya Sultan’ının (II. Kılıçarslan) işine yaradı. 

Öldüğünde, geçici Bizans parıltısı, Anadolu’daki Bizans vilayetlerinin isyanları, Türk akınları 

ve Ermeni ayrılıkçıların baş döndürücü başarısıyla hızlı bir biçimde sönüverdi. Tuhaftır ki, 

batılıların Constantinople’u alma başarısı sonucunda, Yunanlılar oradan kovuldukları için tüm 

dikkatlerini Anadolu işlerine vermeye zorlandılar, bu durum Yunan saltanatının, batı Küçük 

Asya’da tüm on üçüncü yüzyıl boyunca devam etmesine yol açtı. Ama imparatorluk kavramı, 

Constantinople’a ayrılmaz şekilde bağlıydı ve şehri almak başlıca hedefleri olduğu için 

Lascarids’in Bithynia’daki çabaları süreci hızlandırdı. Bunun karşılığında Balkanlar’ın 

yeniden fethi ve Latin Haçlıları gibi mevzulara daha fazla ilgi göstermeye başladılar. VIII. 

Michael’in (1259–1282), Constantinople’a tekrar girmesiyle Bizans Anadolu’su bir kez daha 

ikinci sırada önemli pozisyona indirgendi. Sadece ihmal edilmedi aynı zamanda Türklere 

direnme kabiliyeti ve isteği XI. yüzyıldakini hatırlatan bir tarzda sistematik bir şekilde 

sümenaltı edildi117.  

Söz konusu dönemde Oğuz (Türkmen) boyları Anadolu’ya akmaya başladı. 

Anadolu’ya gelen Türkmenler Doğu, Güney, Kuzey, Batı ve Orta Anadolu yönlerinde 

ilerleyerek, bir taraftan virane olmuş eski köyleri yeşertirken, diğer taraftan kendi adlarıyla 

yeni köyler kurarak iskâna başladılar. Kısa sürede bazı Türkmen grupları da şehirlerde 

yerleşerek şehir hayatına uymaya çalıştı. Anadolu’ ya ilk büyük Türkmen kafilesi 100.000 ve 

320.000 kişilik olarak geldi. XI. Yüzyılda ise bir milyon Türkmen kafilesi geldi118. 

Bizans, Küçük Asya ile Balkanlar arasında sallanırken, Türkler tüm çabalarını Küçük 

Asya üzerindeki kazanımlarını birleştirmeye ve daha sonra Yunan otoritesini sahil 

bölgelerinden atmak şeklinde yoğunlaştırdı. Aynı zamanda Türkmen aşiretleri, Anadolu’nun 

içlerine doğru girerken çoğunlukla yerleştikleri sınır boylarında da istikrarlı bir şekilde 

çoğalıyordu. Anadolu’daki Müslüman toplumun sayısı Orta Doğu’dan gelen Arap, Pers ve 

Türkler ile ama özellikle istikrarlı bir şekilde artan mühtediler bağıyla artmış idi119.  

                                                            

117 Vryonis, a.g.e., s. 405 
118 Rıfat Özdemir, “Anadolu’nun Türk Vatanı Oluşunda Malazgirt’in Zaferinin Önemi”, 
http://www.mus.gov.tr/malazgirtsavasi.aspx  
119 Vryonis, a.g.e., s.405 



  45

Özetlemek gerekirse, Malazgirt savaşı Bizans’ın Orta ve Doğu Anadolu’daki varlığını 

temelden sarsan, XI. yüzyılın en belirleyici meydan savaşıydı. Bizans’ın ardı ardına gelen 

askeri kayıpları imparatorların değişmesine neden olurken batıdan gelen Norman saldırıları 

imparatorluğu Balkanlarda savunmasız bıraktı. Normanlara karşı Venedik donanmasından 

yardım istenmesi ileride büyük politik yaralar açacak bir hata olacaktı. Zira Bizans deniz 

gücündeki Venedik ve Ceneviz varlığının önce artması, sonra da tam bir teslimiyet içermesi, 

hem Bizans’ın deniz ticaretinde, hem de askeri savunmasında ciddi tehditler oluşturacaktı. 

Çünkü Venedik ve Cenevizliler, Bizans’ı ikame ve müdafaa için onlardan inanılmaz ticari ve 

dinî imtiyazlar talep ettiler ve aldılar. Tam da insan gücü ve paraya ihtiyaç artarken insani ve 

mali kaynaklar azaldı. Balkanlarda göçebeler ve batı Anadolu’da Normanlar oldukça, 

Bizans’ın Türklerle uğraşacak hali kalmadı. Bizans, I. Haçlı seferi ile Anadolu’da 

kaybettiklerini alsa da bu, Latin destekli muvakkat bir başarı idi ve zaten ardı ardına gelen 

Latin politik ve dinî baskı dönemi Bizans’a Anadolu’daki Türk ilerleyişini unutturdu. Bu ilgi, 

ancak Bizans’ın, Trabzon ve İznik sürgün devletlerinden sonra özellikle İznik imparatorluğu 

döneminde yeniden canlanacaktı. 

IV. Haçlı seferi ise asırlar boyu sürecek kiliseler kırgınlığına ve kinine sebep oldu. 

Bizans için hangisi daha büyük bir felaket olacaktı? Kaderlerine bulaşan Latin kanı mı? Yoksa 

bir sabah ansızın Haliç’te gördükleri Osmanlı kadırgaları mı? Grek Projeleri ile gelen 19. 

yüzyıl Yunan fikri ve siyasi oluşumları bu soruya kısmen de olsa cevap niteliğindedir.  

Sonuçta askeri kayıpların ve etnik çözülmelerin yüzünden zor asırlar geçiren Bizans’ın 

gelecek günlerinin de hayli sıkıntılı olacağı boşalan hazinesinden belli oluyordu. Dış baskıları 

bertaraf etmeye çalışırken gelen ekonomik sıkıntılar hızla beklenen o yıkılış kehanetlerini 

Bizans için bir bir hazırladı. 

2.1.2.4. İktisadi Kayıplar  

Kibelenin bereketli toprakları imparatoruna zengin tahıllar sunuyor, Karun’un nehri 

Sardes eskisi gibi altın alüvyonlarıyla Bizans hazinesini zenginleştiriyor, denizlerden gelen 

muazzam vergiler ve Ön Asya ticaret yollarının kavşak şehirleri Bizans’ı tüm zenginliğiyle 

ihya ediyordu. Ancak, Bizans için bu ihtişamlı dönem XI. ve XII. yüzyıl itibariyle sona erecek 

ve bahsi geçen gelirler bölgenin yeni sahiplerinin eline geçecekti. 

Bir devletin yüzölçümü bakımından büyüklüğü, devletin gelir bakımından da büyümesi 

anlamına geliyordu. Bizans İmparatorluğunda ekonomik hayatın temelini toprak dolayısıyla 



  46

tarım meydana getirmekteydi. Bizans anlayışına göre toprak, hava ve güneş Tanrı’ya ait olup 

bunları imparatora bırakmıştı. Böylece toprak devletin malı oluyordu ve kişilere vergi 

karşılığında veriliyordu120.  

XI. yüzyıldaki olaylar, sadece ekonomik zeminde bile Bizans’ın artık önemsiz bir 

politik konuma indirgendiğinin göstergesiydi. Türk akınları ve fetihleri III. Nicephorus’un 

hükümdarlığına gelinceye kadar (1078–1081) Bizans’ı zengin Anadolu vergi gelirlerinden 

tamamen yoksun bırakmıştı. Comnenoi sülalesinin, kısmî fetihlerinin ardından tüm gayretiyle 

batı Anadolu’yu yeniden kolonileştirme çabaları, hazineye gidecek gelirlerin hazır olabileceği 

düşüncesiyle gerçekleştirildi. Ancak sürekli Türk akınları hem yeniden kolonileşmeyi, hem de 

vergi tahsilini ciddi biçimde köstekledi. XI. yüzyılda Bizans’ın Anadolu’daki otoritesinin 

sarsılması, Michael VII (1067–1078) ve III. Nicephorus’un hükümdarlıkları sırasında Bizans 

sikkelerindeki altın miktarının azalmasıyla birleşti. Bu madeni paralardaki değer düşüşü, hiç 

şüphesiz yarımadanın Türkler tarafından işgalinin sonucu olarak Bizans’ın devam eden 

ekonomik kaybının bir yansımasıdır. Ayrıca Anadolu, imparatorluğun en zengin tarım ve 

çayır alanı idi. Tahılları, meyveleri ve canlı hayvan stoku sadece başkentin ikmali için değil 

aynı zamanda Kırım yarımadası ve bazen Mısır’ın ikmali için de önemliydi. Anadolu’da 

madenler, yerel zanaatlar, ticaret ve endüstriler işlevsel durumda idi ve Anadolu’nun 

ekonomik zenginliği, XIII. yüzyıl İznik ve Konyası’nın muvakkat ama büyük başarılarının 

temeliydi. Tüm Bizans eyaletleri içinde hiçbiri Anadolu ile ekonomik zenginliğin bir kaynağı 

olarak kıyaslanamazdı. Politik ve askeri yönden Anadolu, Constantinople’u muharip 

İslâm’dan koruyan uçsuz bucaksız bir tampon görevi gördü. Malazgirt yenilgisi bu tamponu 

anında kaldırdı ve geleneksel düşmanı Constantinople’un eşiğine getirdi. Türk fethi, Bizans’ın 

kendisi için bir talihsizlik olduğu kadar Yunan kiliseleri için de neredeyse aynı derecede 

talihsizlikti. Kilise, cemaâtinin çok büyük bir bölümünü kaybetti ve en önemli 

başpiskoposluklarının azalmasına sonrada piskoposluklarının yok olmasına tanıklık etti. 

Bizans tarafından Anadolu manastır merkezleri büyük ölçüde yitirilmiş ve gelirleri ile 

mülklerinin çoğu Türkler’in eline geçtiği için epeyce yoksullaşmıştı121.  

                                                            

120 Yıldız, a.g.m., s. 508 
121 Vryonis, a.g.e., s. 406 



  47

Bizans’ın politik çıkarları ve iddialarının coğrafi alanı artık sınırlanmıştı ve onun 

kaynakları bir daha imparatorluğun eskiden sahip olduğu gururu sürdürmeye yetmeyecekti 

çünkü Anadolu’nun kaybı bunu imkânsız hale getirdi122.  

I. Aleksios’un Normanlara karşı Venedik donanmasından yardım istemesi ve 1081 

yılında Venedik donanmasının Norman donanmasını ağır bir bozguna uğratması Bizans’a 

pahalı mali sonuçlar getirmişti. 1082 yılı Mayıs ayında yapılan bir anlaşma ile Venedik 

Doge’u123 kendisine ve halefleri için protosebastas124 ünvanını ve bunun yıllık maaşını, 

Grado125 Patriği hipertimes126 ünvanını ve Venedik Kilisesi de kendisine her yıl 20 libre altın 

şeref hediyesi verilmesi hakkını elde etti. Ancak her şeyden önce Deniz Cumhuriyeti ticaret 

bakımından olağanüstü imtiyazlar elde etti. Venedikliler bundan sonra Bizans Devletine ait 

bütün yerlerde, hatta İstanbul’da da herhangi bir vergi ödemek zorunda kalmadan her türlü 

emtia ile serbestçe ticaret yapabileceklerdi. Bundan ayrı olarak İstanbul’da birkaç imalathane 

ve Galata’da üç iskele tahsis olunmuştu. Bu suretle Bizans’ın ticaret sisteminde derin bir yara 

açılıyordu127. 

Bizans bu kayıpla öncelikle güç açısından ikinci sıraya düştü. Sarayda ve başkentte 

geçmişteki gibi muhteşem törenlere sıklıkla rastlanmasına rağmen, daha yeni ve daha 

acımasız gerçekleri hiçbir şekilde kapatamayacak şekilde anlamsızlaştılar: İmparatorluk, 

basitçe bir dizi küçük Balkan devletinden biriydi. Anadolu’nun kaybedilmesi, arkasından 

kesin şekilde Constantinople’un düşmesine ve Bizans İmparatorluğu’nun dağılmasına sebep 

oldu128.  

Genel olarak, X. yüzyılda Grek imparatorlar tarafından neşredilen kanunların, 

kudretlilerin tecavüzünü bir dereceye kadar sınırladığı söylenebilir. Fakat yine bu süreçte, 

tarımda, küçük köylü mülkiyetinin gittikçe yok olduğu, bunun sonucunda da varlıklının 

yoksulu köleleştirdiği de bir gerçektir. Böylece, evvelce Bizans gücünün dayanağı olan 

ekonomik ve sosyal kurumlar yıkılmıştı. Feodalleşme başlamış ve küçük köylüler bu süreç 

içinde kurban edilmişti. Elbette geç Bizans döneminde özgür köylüler de vardı; fakat orta 

Bizans döneminde, VII. yüzyıldan XI. yüzyıl başına kadar, köylü sınıfının özgürlüğü ve 

                                                            

122 Vryonis, a.g.e., s. 405 
123  İtalyanca “Dük” ünvanının karşılığıdır. 
124  Bizans sarayında yüksek bir görevlidir. 
125  İtalya’nın kuzey doğusu bölgesinde Adriya Denizine kıyısı olan şehrin adıdır. 
126  İtalya’da Grado kentinde M.S. 640 yılında oluşturulan dini merkezin verdiği ünvandır. 
127  Ostrogorsky, a.g.e.,s. 331–332 
128 Vryonis, a.g.e., s. 405 



  48

serbest hareketi zirai gelişimin ana unsuru ve Bizans ziraatının belkemiği iken XI. yüzyıldan 

itibaren, erken dönemlerdeki gibi, büyük arazi sahipleri duruma hâkim oldu. Geç Bizans 

dönemi zirai tarihi büyük arazi sahipleri ve onlara bağlı olanların tarihidir denebilir129.  

Sonuç olarak, coğrafi büyüklüğün vergi gelirlerinin büyüklüğünü de ifade ettiği 

durumundan hareketle Anadolu’nun verimli arazileri Türker’in eline geçince Bizans bu 

vergilerden mahrum kaldı. Zira ekonomik ve sosyal kurumları, Bizans iktisadi gücünün 

kaynağı idi. Bunlar yıkılınca feodalleşme başladı. Artık zirai topraklar,  büyük arazi 

sahiplerinin kontrolüne girerken köylüler de büyük arazi sahibi kodamanların kontrolüne girdi. 

Bu feodal kısır döngü Osmanlı idaresine kadar böyle devam etti. Osmanlı’da devlet 

topraklarının miri addedilmesiyle mülk topraklar azaldı ve böylece egemen feodal düzen 

zayıfladı. 

 XI. ve XII. yüzyıla kadar düzenli bir şekilde toplanan vergilerin tahsili konusunda 

çıkan arızalar, tarım arazilerinin azalması, Bizans deniz hâkimiyetinin Venedik ve Ceneviz 

mefaatine el değiştirmesi ve en önemlisi bereketli hilalden başlayarak imparatorluğun doğu 

topraklarnın Türk akınlarına maruz kalması gibi sebeplerden dolayı Bizans iktisadi yapısında 

ciddi yaralar oluştu. Yavaş yavaş Anadolu kapital varlığının Anadolu’nun yeni sahiplerinin 

eline geçmesi Bizans’ı para güçtür, güç haklıdır noktasında fena halde kitlediğinden 

imparatorluk iktisadi bakımdan toparlanamaz şekilde dağıldı. Bu durum ise yukarıda 

bahsettiğimiz diğer nedenlerle bağlantılı olarak gerilemeyi hızlandırdı.   

2.1.3. Fetih Sonrası “Sosyal Dönüşüm Psikolojisi” 

İnsanı tek olarak inceleyen ve bireyin duygu, düşünce ve davranışlarının, başkalarının 

gerçek, hayal ya da varsayılan değerleri üzerinden anlamlandırmaya çalışan Sosyal Psikoloji, 

çalışmamızın analitik boyutunu oluşturmamakla beraber yine de “Dönüşüm” ve “Değişim” 

kavramlarının altyapısını oluşturan unsurları çözümlememiz için üzerinde durulması gereken 

bir başlıktır. Çünkü özellikle çalıştığımız yüzyıl ve imparatorluk böylesi bir sosyal 

dönüşümün modeli olarak karşımıza çıkar. İmparatorluğun tebası için, bu tarz bir süreç o gün 

bakıldığında sonuçları bakımından oldukça sisli görünse de biz bugün görebiliyoruz ki, bu 

tarz bir dönüşüm organizeli ve tamamen sistematik olarak yürütülmüştür. İşte bu başlık 

altında inceleyeceğimiz konu, Türk fetihleri altındaki Bizans toplumlarının bu fetihler 

karşısındaki psikolojik yenilgisinin nasıl oluştuğu, kabul ve itaat noktasına nasıl geldiğidir. 

                                                            

129 Ostrogorsky, a.g.e.,s. 299 



  49

Türkmen akınları ve Selçuklu yönetiminin desteklediği Bizanslı yerel hâkimlerin 

faaliyetleri karşısında merkezî idarenin etkisiz kalması eyaletlerdeki Bizans halkının 

hoşnutsuzluğunu arttırdı130. İstanbul’dan ümidini kesen Anadolu’daki ahali yaşadıkları 

bölgelerde istikrarın sağlanması için, merkezî idareye karşı başkaldıran yerel hâkimleri kendi 

liderleri olarak benimsedi ve onları destekledi. Bizans’ın içinde bulunduğu bu buhran 

atmosferi, Anadolu’daki sosyal alan mücadelesinde Türklerin elini kuvvetlendirdi. 

Türk hâkimiyeti, büyük kısmı Türkleştirilmiş ve Müslümanlaştırılmış yarımadanın 

Yunan nüfusu için oldukça vahim bir gelişmeydi. Kültürel değişim sorusunu uzun uzadıya 

düşünen Arap tarihçi İbn Haldun131, “Mağlup olan her zaman galip olanı, ona özgü işaretleri, 

giyimi, uğraşısını, tüm diğer şartları ve alışkanlıklarıyla taklit etmek ister,  yenilen ve başka 

bir ulusun yönetimi altına giren bir ulus çok çabuk bozulur” demiştir. İbn Haldun fethedilen 

halkların çoğunlukla fethedenlerin dinini, dilini, giyimini, silahlarını, bineklerini ve 

alışkanlıklarını taklit ettiğini gözlemlemiştir. Fethedilenler, muzaffer olanların mükemmel 

oldukları için fetihte başarılı olduklarını düşünür ve onların alışkanlıklarının ve tarzlarının 

üstünlüğünün de bu galibiyette etkili olduğunu varsayarlar. Böylece, askeri ve politik zafer 

gerçeği, fethin sosyal ve kültürel formlarının dönüşümü içinde bir çekicilik kazanır132. 

Din ve devlet ilişkileri açısından Hıristiyanlığın üç model yaşadığını biliyoruz. 

Papaların, kralları imparatorları aforoz edebildikleri uzun bir dönem vardı ki; hemen bütün 

önemli devlet görevleri din adamlarınca yerine getiriliyordu. Bizans’ta ise tersi bir durum 

geçerliydi. İmparator, Tanrı’nın yeryüzündeki gölgesi sayıldığı için kilise, kralın emrindeydi; 

yani devlet dine egemendi133.  

Siyasi erkin dinî yapıyı bile otorite etmesi gerçeğinden yola çıkarak, bölgenin yeni 

sahipleri doğrudan imparatorluğun kendisini tüm kurumlarıyla çökertme hedefine doğru nişan 

aldı. Çünkü İmparatorluğun taşra ile dinî bağlantısını kesmek fethi yerleşik zeminde epeyce 

kuvvetlendirecekti. Selçuklular’ın Anadolu’ya yerleşirken uyguladığı siyasetin yerel etnik 

gruplar üzerindeki rolü bu noktada önemliydi. Sosyal açıdan hoşgörülü davranmalarının etnik 

açıdan fayda sağlayacağından eminlerdi. Çünkü Anadolu’ya göç eden Türkmenlerin 

yerleşmesinde sosyal etkileşim zamanla kentleşmeyi de beraberinde getirmiştir.  

                                                            

130  Diehl, a.g.e., s. 124-125 
131 Vryonis, a.g.e., s. 407 
132 Ahmet Taner Kışlalı, Siyasal Sistemler, İmge Yayınları, Ankara 1993, s. 32 
133 Vryonis, a.g.e., s. 407 



  50

İbn Haldun’un dinî değişimler yasası da, dilsel değişimler yasasına oldukça paraleldir. 

Yani, Kent nüfusunun diyalektiği, kontrolü elinde tutan ulusun veya ırkın veya onları 

kuranların dilini izler134. 

Bu kayıtsızlık ve moralsizlik, Orhan ile Bursa’nın Hıristiyan temsilcisi arasında, şehir 

ele geçirildikten ve sultan Hıristiyanların neden en sonunda teslim olduklarını araştırırken 

geçtiği iddia edilen sohbette anlatılır. Yunanlının cevabı tarihi şartlar ve felsefi genellemelerin 

bir birleşimidir. Türklerin gücü gün be gün artarken Yunanlılarınkinin azaldığını ifade eder. 

Ek olarak Osman, civarda kale inşa etmiş, köyleri almış ve bu nedenle Yunanlılar kendilerine 

tedarik sağlayamamıştı ve Yunan yönetiminin, tedarikler ve askerler için parası olsa da bunu 

kullanmayı reddetmişti. Bunun sonucunda Bursa’nın duvarları, açlıktan kırılan ve ölmekte 

olan Hıristiyanlar için bir hapishaneye dönmüştü. Son olarak Yunanlı, dünyanın değişimlerle 

dolu olduğunu ve Yunanlıları böyle bir değişimin esir aldığını aksettirdi. Böylece Yunanlılar 

İslâmiyet ve ona eşlik eden Türkleştirme ile geniş ölçüde asimile edildi ve hatta 

döndürülmemiş olan kentli Hıristiyanlar bile, İbn-i Haldun’un yasasına göre dilsel olarak 

Türkleştirildi. Hıristiyan Yunanlıların daha izole köylerinde yaşayanlar,  Yunan dilini 

korumada daha başarılı olmuş görünüyordu135. 

Ancak Türk-İslâm’ı, politik ve sosyal hâkimiyetinin bir sonucu olarak duyarlılıkları 

yavaş yavaş eritti. Fetih, sakinler arasında, Türk görenekleri için sadece bir saygı değil aynı 

zamanda bir uyuşukluğa da neden oldu, İbn-i Haldun bunu şöyle ifade eder: “Uyuşukluk 

insanlara kendi ilişkilerinin kontrolünü kaybettiğinde gelir ve köleleştirme yoluyla 

diğerlerinin aracı haline gelir ve onlara bağımlı olurlar. Umutlar yıkılır ve zayıflar.”136 

Anadolu Hıristiyanları, kültürlerinin kalbinden ve kan damarlarından yalıtılmıştı ve zaman 

geçtikçe tarihi anılar daha da soluklaştı. Böylece Yunanlı Hıristiyanlar kültürel değişime 

yenildiler.  

Anadolu’nun kaybının Bizanslılar üzerine bir diğer etkisi de, o andan itibaren 

Avrupa’daki topraklarına daha fazla önem vermeleri oldu. George Gemistus Pletho137 

                                                            

134 Vryonis, a.g.e., s. 407 
135 Vryonis, a.g.e., s. 407 
136 Vryonis, a.g.e., s. 408 
137 Seçkin bir ailenin oğlu olarak 1360’da İstanbul’da doğdu ve zamanla iyi bir klasik eğitim alarak kendini 
geliştirdi. 1380’de Osmanlı’nın başkenti Edirne’ye gitti.  Orada esrarengiz bir Yahudi - Helisseus’un bir Zerdüşt 
ve çok tanrılı inanca sahip olduğu sanılıyor - ile birlikte çalıştı. Onun nezaretinde burada Bizans devletinin 
entelektüel ve politik yapısı ile ayrıca Hıristiyanlık ile ilgili olarakta şekillendi. Gemistos, uzun kariyerine hukuk, 
felsefe yazarlık ve ilim adamlığını ekledi. Floransa’da iken Medici’yi Plâton Akademisini kurması için ikna etti. 
Gemistos, Plâtoncu felsefenin fanatik bir taraftarıydı,  hatta adını bile Plâton olarak değiştirdi,  meşhur Platon’u 



  51

zamanında, Peloponese138 o kadar önemli olmuştu ki; Peloponese’yi, taahhüt ettiği 

reformların merkezi yaptı. Helenizm’i doğuya doğru Küçük Asya, Mısır ve Suriye’ye yayan 

ve sonra Arap fetihleriyle birlikte geri çekmeye başlayan uzun tarihi süreç şimdi tamamıyla 

tersine dönmüştü139. 

Sonuç olarak, diyebiliriz ki, bu başlığı özetleyen en kabul edilir ifade; şüphesiz İbn-i 

Haldun’un mağlub olanların muzaffer olanlara karşı mahcubiyetlerinin ve hayranlıklarının 

sebebi olarak galiplerin mükemmel olduğu dolayısıyla bu mükemmeliyete itaatin nihai 

kurtuluş olacağı konusundaki inanç saptamasıdır. Anadolu’nun İslâmlaşma sürecinde bu 

sosyo-psikolojik altyapının etkili olduğu çok sarihtir. 

Türklerin hoşgörülü siyaseti o günkü pragmatik ihtiyaçlardan mı yoksa bağlı oldukları 

değerler sisteminden mi kaynaklandığı konusuna Vryonis, bunların ikisinin de bu siyasette 

etkisinin olduğu görüşündedir. 

2.2. BİZANS’IN, ANADOLU’NUN KAYBI ÜZERİNE DÜŞÜNCE VE 

TEPKİLERİ  

2.2.1. Anadolu’nun Kaybedilmesiyle İlgili Olarak Bizans Kroniklerinden Bazı 

Örnekler  

Vryonis, kitabında Anadolu’nun kaybının Bizans çevrelerindeki yansımalarını ve 

tepkilerini ele alan ilginç bir başlık açar. Bu bölümde,  Anadolu’nun kaybının Bizans 

uygarlığı üzerinde neden olduğu travmayı yansıtan çağdaş Bizans eserlerindeki örnekleri 

inceler.  

Bu eserler, büyük oranda tarihçiler ve vakanüvislerin ürünüdür yine de travmanın 

boyutuna göre daha açıklayıcı olanlar dönemin entelektüellerinin eserleri ve profesyonel 

hedefleri imparatorluğun tarihini yazmakla ilgisi olmayan teologların yazılarıdır. 

Anadolu’nun kaybı üzerine yazınsal düşünceler genellikle bozulma ve gerileme altında 
                                                                                                                                                                                          

anımsatsın diye. Onun en dikkate değer çalışmaları arasında Mora despotlarının politik durumu üzerine, 
manifestolar ve antlaşmaları ile astroloji ve coğrafya alanlarındaki yapıtlarıdır. O, aynı zamanda bir politikacı ve 
sosyal bir reformisttir. O, Plâton’un takipçisi olarak ve zamanının hümanisti ve Rönesans ruhuyla 
şekillendirilmiş biri olarak, tümüyle Hristiyan dogmalarına karşı çıkmaya cesaret eden ilk Bizanslı felsefecidir. 
Onun yazıları da doğal olarak kilisenin güçlü bir muhalefetiyle karşılaşmıştır. Kitabı Nomon Syngraphe,(Book of 
Laws) yasaklanmış ve Constantinople Patriği ile George Scholarios Gennadios’un bizzat kendisi bu çalışmayı 
ateşe atmışlardır. Buna rağmen onun sıra dışı entelektüel liderliği ve felsefeye katkıları Bizans Rönesans’ının 
kilit isimlerinden biri olmasına engel olmamıştır.  
(http://www.fhw.gr/chronos/10/en/pl/pn/pnf4.html) 
138 Yunanistan’ın güneyindeki Mora Yarımadasının adıdır. 
139 Vryonis, a.g.e., s. 408 



  52

sınıflandırılır ve bu nedenle bu eserler, genelde imparatorluğun olduğu kadar Küçük Asya’nın 

tarihine de atıfta bulunur. Giderek ve sıklaşarak artan eserlerin türleri, ağıtlar (kasideler) ve 

imparatorluğa musallat olan pek çok uğursuzluğun kaynağı olarak açıklanması gerektiği iddia 

edilen hitabelerdir140. 

 Bu hitabelere konu olan malzemenin hacmi belki rahatlıkla iki yapay kategoriye 

ayrılabilir: Bunlardan ilki, talihsizliğin açıklamasının öncelikle dinsel olduğunu savunanlar, 

bir diğeri ise ve yazarların da baskın olarak savunduğu gibi durumun tarihi ve felsefi 

bağlamda ele alınması gerektiğini düşünenler. Tarihçiler ve Edebiyatçılar çoğunlukla, tarihi 

analizlerinde Tanrı’nın takdirini görmezlikten gelmemekle beraber, yine de insan kaynaklı 

nedenler ve Hıristiyan öğretisiyle tamamen etkilenmemiş tarih yasalarıyla çok daha 

ilgilidirler. Tersine olarak, dinî dokümanlar ve kilise adamlarının ve diğer tarihçi ve 

vakanüvislerin yazıları, dinî açıklamalara çok daha fazla eğilimlidir. Literatürün eski türünün 

çoğunun Constantinople yanlısı olmasına rağmen, Anadolu’nun kaybı öylesine ciddi bir 

darbeydi ki tarihçiler buna büyük bir dikkat gösterdi. Gerçekten de bu yazarların çoğu ya 

Küçük Asya’da doğmuş veya orada hatırı sayılır bir zaman geçirmişlerdi. Onlar, 

Anadolu’daki olaylarla haylice ilgilendiklerinden, Bizans uygarlığının gerilemesine karşı 

yeniden bir yapılandırma girişimine de cesaret edebildiler. XI. yüzyıl tarihçileri bürokratlarla 

askerler arasındaki çekişmenin Anadolu’nun Türkler’in eline geçmesine sebep olduğunun 

bilincindelerdi. Bir asır sonra Nicetas Choniates (1155–1216) ise Alexius(1081–1118) ve 

John Comnesus’un(1118–1143) kurmak için Herkülce çaba harcadıkları yasa, düzen ve refahı 

yok eden batı Küçük Asya’daki iç savaşları uzun uzadıya anlattı. Aynı zamanda Bizans’ın 

batı ve doğu’da iki ön cepheli savaşının karmaşıklığını da kaydetti. Pachymeres141, 

Bithynia’yı son Osmanlı fethine hazırlayan olayların sosyal, ekonomik, dinî ve politik 

analizinde kendi içinde modern olan bir tarih derledi.  Bu yazarlar, Türklerin politik fethinin, 

İslâm’ın kültürel başarısını ve Bizans uygarlığının gerilemesini temin ettiğini fark ettiler142. 

İslâmlaşma karşısında Bizans tarafının özellikle duygusal tepkilerini ve çaresizlik 

içerisinde ürettiği çözüm tekniklerini işlemiş olan bu eserler, Vryonis’in kitabında oldukça 

ayrıntılı bir şekilde incelenmiştir. Aşağıda Bizans’ın Türkler karşısındaki kayıpları üzerine 
                                                            

140 Vryonis, a.g.e., s. 409 
141 M.S.1242–1310 yılları arasında yaşayan Bizanslı tarihçidir. Bitinya’daki, İznik’te doğdu. VIII. 
Palaiologos’un İstanbul’u Haçlılar’dan geri almasıyla İstanbul'a geldi ve belagat, ilahiyat risalelerinin yanı sıra 
Aristo felsefesi üzerine bir özet ve dört bilim yani aritmetik, müzik, geometri, astronomi üzerine de el kitabı 
yazdı. (Donald M. Nicol, Bizans’ın Son Yüzyılları (1261–1453) Tarih Vakfı Yurt Yayınları 77, çev. Bilge 
Umar,  İstanbul 1999,  s. 175) 
142 Vryonis, a.g.e., s. 416 



  53

nedenler, sonuçlar, etkiler bakımından tahlil eserleri yazmış bazı Bizanslı imparator, 

edebiyatçı ve tarihçilerin eserlerinden örnekler verilmiştir.  

2.2.1.1. Theodore Metochites’den İskit Medeniyeti Yorumu ve Anadolu’nun 

Kaybı Üzerine Ağıtları  

Varlıklı bir Bizans ailesinden gelen Theodore Metochites (1270–1332) geç dönem 

Bizans İmparatorluğu’nun en seçkin politik ve entelektüel figürlerinden biridir. Engin bilgisi 

ve geniş bilimsel ilgileri onu, önceki yüzyılların başka ünlü Bizanslı bilginlerinin dengi kılar. 

Ne var ki Metochites, hem Bizans’ın bilgin bürokratlar dünyasında kavuştuğu büyük güçle, 

hem de doğrudan kendisinin bir sanat ve edebiyat koruyucusu haline gelmesine olanak veren 

büyük servetiyle de ilginç biridir143.  

Metochites’in çok yönlü bir bilgin olmasından dolayı, ona canlı kütüphane diyorlardı. 

Eski Yunan edebiyatının ihmal edilmiş hazinelerinin yeniden keşfedilmesi olayına karşı kilise 

kuşkuyla baktığı ve inanç sahiplerine gerçek felsefenin putperest yazarların düşüncelerinde 

değil tersine kutsal kitaplarda ve Hıristiyan kilise kurucuları ile azizlerinin anlattıkları 

gerçeklerde bulunabilineceğini söylediği için, Metochites pagan filazoflarına karşı duyduğu 

hayranlığı açığa vururken çizgiyi geçmemeye çalışıyordu. Ayrıca, kendi kesesinden cömertce 

harcayarak Chora kilisesini restore ettirmiş ve kendi dindarlığını ve cömetliğini kilise 

girişinin üstüne koydurduğu etkileyici portresi ile herkese duyurmuştu144. Metochites ahlak 

felsefesinde uzman olmasına rağmen makam satışlarını yöneterek servetine servet katmıştı. 

Rüşvet o zamanlarda bütün ülkeyi sarmıştı ve bulaşıcıydı145. 

Anadolu’nun kaybının, Bizans dünyasında neden olduğu karmaşanın pek çok açıdan 

en çarpıcı yansıması, bir Bizans devlet adamı ve aydını olan Theodore Metochites’in 

yazılarında sunuldu. Anadolulu olarak doğmamış olsa da Metochites yaşamının şekillendirici 

yıllarının bir bölümünü Anadolu’da geçirdi ve İmparatoluğun bu coğrafyasına büyük bir 

tutkuyla bağlıydı. Önemli bir saray görevlisi olarak, Metochites Bizans’ın başına gelen 

felaketlerin oldukça farkındaydı ve yazıları çoğunlukla bozulmanın nedenleri ve etkileri ile 

ilgiliydi. Küçük Asya’nın kaybıyla ilgili düşüncelerini sık sık Bizans’ın kötü zamanlarına dair 

                                                            

143“Bir Anıt, İki Anıtsal Kişilik Theodoros Methokites'den Thomas Whittemore'a Kariye” www.arkitera.com  
144 Kariye Camii’nde Metochites’e ait bir mozaiği gösteren resim Ek 1’de yer almaktadır.  
145  Nicol, a.g.e., s. 261 



  54

çok daha genel düşüncelerle bütünleştirdi. Bu nedenle Bizans’ın gerilemesi ile ilgili olarak 

saptadığı nedenler aynı zamanda batı Anadolu için de geçerliydi146. 

Metochites, bu heybetin düşüşü için çekişme, haset, aptallık, lüks, dinî yaşamın 

suistimali ve benzerlerini kesin nedenler olarak görse de, “tyche” 147 talih kavramı yazılarının 

içine işlemiştir. İnsanoğlu’nun iştigaline kılavuzluk eden,  Hıristiyan Tanrısından çok, talih 

Tanrıçasıdır ve bu Tanrıça hem kör hem de zalimdir. Metochites, İskitler ile ilgili olarak 

çeşitli devletlerin bu dalgalı süreçleri üzerine bir monolog yapar. Ona göre, insanların 

ulusların ve ülkelerin yaşamlarını, sadakatsizlikler, belirsizlikler ve dalgalanmalar yönetir 

Önceden diğer ulusları yöneten uluslar, sonrasında köleleştirilir:   

“Bu durum, başarısız olan Asurlular’ın, Persler’in yönetimi altına; Persler’in ve 

onların bütün tebaalarının Makedonyalıların yönetimi altına ve Makedonyalılar’ın da 

Romalılar’ın hükmü altına girmesiyle aynıdır. Ve olaylar, zaman ve talihin şansına göre 

değişik bir tarzla sürekli olarak meydana gelir. Ne insan ilişkilerinde sabit bir şey vardır ne 

de sonsuza kadar değişmeden kalırlar. Tıpkı bir bireyde veya herhangi bir hayvanda doğum, 

büyümeye doğru bir gelişme; büyüme, sonrasında gerileme ve nihayetinde yıkım ve ölüm gibi 

bir gelişmeye gitmesi örneğinde olduğu gibi, insan ilişkilerinde, politikada ve despotlukta da 

aynı şekilde bir süreç vardır. . Bunlar, sürekli bir akıntı ve değişim içinde görülecekler, sabit 

kalmanın bir yolu olmaksızın ama doğarak, ilerleyerek, yavaş yavaş gerileyerek ve karşıt 

devlete benzeyerek ve artık bir sona gelerek ve ölerek.”148 

Bizans’ı doğudan batıdan ele geçiren tüm devletler için ortak olan şey talihin bu 

tersine dönüşüydü. Bizans’ın yenilgisi ve Türklerin zaferi için en makul sebepler arasında 

Metochites, Türkler’in üstün erdemlerini listeler. Metochites, İskitler’in çok eski zamanlardan 

beri büyük ve zapt edilemez bir ırk olduğunu anlatır.  Bu, onlardan bazılarının hiçbir zaman 

yabancı bir yönetimin altında olmadığı anlamına gelmiyor, daha çok tüm ırkın hiçbir zaman 

tek bir yönetimin altında olmadığı anlamına geliyor. Onlar sayısız ve savaşçı bir halktır, 

yabancılarla ve birbirleriyle savaşmaya eğilimlidir. Antik çağlarda Tuna’yı geçtiler, Trakya’yı 

yağmaladılar ve İyon topraklarından geçerek İtalya, İskoçya toprakları, İspanya’yı işgal ettiler 

                                                            

146 Vryonis, a.g.e., s. 409 
147  Yunan mitolojisindeki talih tanrıçasının sembolüdür. 
148  Vryonis, a.g.e., s. 410 



  55

ve oradan Libya’ya geçtiler. Çok daha yakın zamanlarda bu İskitler, Asya’nın çoğunu, 

Babil’i, Asur’u ve Hindistan’a kadar olan toprakları köleleştirdiler149.  

Methochites, neden İskitler’in tüm tarihleri boyunca fethedilmeden kaldığını (hem 

İskender hem de Kserkses150 ve Metochites’in zamanına kadar onlara boyun eğdirmek isteyen 

herkes başarısız oldu) açıklar. Çünkü tüm diğer insanlardan tamamen farklı bir yaşam, 

yabancı devletlerin saldıramayacağı ve yıkamayacağı bir var oluş tarzı sürdürüyorlardı. Tüm 

diğer insanlar gibi, bir toplum içinde beraber yaşamalarına rağmen canavarca hiçbir 

mekanizma ve üretkenlikle uğraşmamış bir yaşamdı onlarınki. İskitler ne şehirlerde 

oturuyordu, ne yaşadıkları yerleri duvarlarla çevreliyordu, ne de kırsal köylerde yaşıyorlardı. 

Zanaatı, ticareti, tarla ve bahçe ekimini bilmiyorlardı ve normal toplumlardaki insanların 

göreneklerine aşina değillerdi. Sadece yazları bir yere, kışları bir yere değil, başka topraklara 

da sürekli göç ediyorlardı. Su ve otlak bulmak için muhtelif yerleri dolaşırken çoğunlukla açık 

havada kalırlardı. Eğer kıştan korunmaları gerekirse, küçük sırıklardan daire şeklinde bir 

iskeleti olan fötr kulübeler kurarlardı ve muşamba olan bu kulübeler, barınma ihtiyaçları için 

yeterliydi. Yiyecekleri basitti ve bolluktan yoksundu. Hem sürülerinin çiğ eti ve sütüyle hem 

de avladıkları yabani hayvan ve kuşlarla beslenirlerdi. Ateş üstünde bir parça et ısıtır ve başka 

hiçbir ek hazırlığa gerek olmadan yerlerdi, böyle yaparak sadece vücudun kaçınılmaz 

ihtiyaçlarını bertaraf ediyorlardı. Bundan yola çıkarak Metochites, İskitler’in başlangıçtan beri 

hafif, basit, ağırlıksız, çarpık muhakeme, dolandırıcılık, davalar, tartışmalar, söylev çelişkileri, 

mahkeme temyizleri, iftira ve benzeri şeylerden doğal olarak uzak bir yaşama alışmış 

olduklarını anlatıyor. Yunanlılar ve diğer barbarlar arasında alışıldık olan seçilmiş hâkimleri, 

davacıları, yasa uzmanları, tefsircileri, tahrifçileri, profesörleri ve savunmada ve suçlamada 

söylenenleri çarpıtanları, laf kalabalığı yarışmaları onların hayatında yoktu. Yaşamlarının 

basitliği ve maddi kaygılardan bağımsız oldukları için İskitler, diğer çoğu insanın sürdürdüğü 

yaşamdan fazlasını sürdürdüler. İddialarına bir destek olarak Metochites, bu sıfat ve erdemleri 

ima eden şair Homer’e atıfta bulunur151.  

Metochites’in “Περί Σκυθών”152 (İskit Peri) adlı bir çalışmasındaki düşünceleri ilk 

bakışta Türklerin ahlaki meziyetlerinin; sürdürdükleri yaşamın basitliğinden kaynaklanan 

                                                            

149  Vryonis, a.g.e., s. 410 
150  M.Ö. 488–465 yılları arasında hüküm süren Pers İmparatorudur. 
151  Vryonis, a.g.e., s. 411 
152  Metochites’in bu çalışmasının adı Vryonis’in eserinde Yunanca olarak yazılmış olup İngilizce çevirisi 
verilmemiştir. Ancak yaptığımız araştırma sonucunda bu çalışmanın adının “İskitler Hakkında”  olduğunu tespit 
ettik. Çünkü Yunanaca’da “Peri”  “hakkında” anlamına geliyor. 



  56

üstün niteliklerinden dolayı olduğunun tarafsız bir değerlendirmesiyle başlar. Bununla 

birlikte, Metochites, insan karakterini fazlasıyla saptıran kent yaşamının sahteliklerindense 

özgür, tabiata yakın yaşayan (modern zamanların yazınlarında fazlasıyla tanıdık) “asil 

yabaniliği” övmektedir. Onun “İskitler Hakkında” yazdıklarına daha yakından bakınca, sanki 

bu yazılanlar Yunan ve Roma klasiklerine kadar giden klişe bir eser olduğunu ve akla hemen 

türünün en iyi örneği Tacitus’un153 “Germania” adlı eserini getirdiğini görürüz. Tacitus, kabul 

edilemez ve istenmeyen bulduğu Roma toplumu kuralları altında, yazınsal okunu fırlatmak 

amacıyla Germen barbarları arasındaki zayıf gelişmeyi idealize etti. Metochites, benzer 

şekilde, İskit barbarlığını ahlaki bir saflık içindeki devlet anlayışına dönüştürdü, böylece onu 

bir flöre gibi kullanarak kendi toplumunun eksiklerine saldırabilirdi. Theodore Metochites, 

İskitler üstüne olan bu bölüm için malzemeleri, Herodot, Diodorus154, Diyojen155, Aelian156 ve 

Homer’dan aldığını kabul eder. Dolayısıyla bu bölüm, antik yazarlardan alınan ve daha sonra 

Türklere uyarlanan bir “kes – yapıştır” ürünüdür.  Metochites’in kullandığı  “İskit” terimi, 

erken ortaçağ dönemindeki tüm Germen halkı kadar Türkler ve Moğollar’ı da ifade 

etmektedir. Kısaca, “göçebe” ile eş anlamlıdır ve bu nedenle herhangi bir etnik gruptan çok 

bir yaşam biçimiyle eş anlamlıdır157.  

Metochites’in göçebe yaşam üzerine gözlemleri fazlasıyla basitleştirilmiştir ve göçebe 

grupların zanaatlara sahip olduğu, ticaretle ve marjinal tarımla uğraşan ve sedentan gruplarla 

çoğunlukla yakın simbiyotik158 ilişkiler kurduğu gerçeği dikkate alınmamıştır. Buradan yola 

çıkmak, tamamen göçebe bir olay olmayan Türk fethi olgusunu da oldukça basitleştirir. 

                                                            

153 M.S. 56–117 yılları arasında Roma'da yaşamış hatip, avukat, senatör ve tarihçidir. Tacitus, Germania'nın 
topraklarını ve Germanialılar’ın kanunlarını, gelenek-göreneklerini inceler daha sonra eserinde Roma 
İmparatorluğuna yakın olanlardan Baltık Denizi sahillerinde yeleşik olanlarına kadar tek tek kavimleri ele alır. 
(http://tr.wikipedia.org/wiki/Tacitus) 
154 M.Ö. 90–30, yılları arasında yaşamış bir Yunan tarihçidir. Bibliotheke Historike (Tarih Kitaplığı) adlı eseriyle 
ünlüdür. ( http://tr.wikipedia.org/wiki/Diodorus) 
155 M.Ö.  412–323 yılları arasında yaşamış olan ve kendine yetme ile sadelik ilkelerine dayanan Sinop'lu çileci 
düşünürdür. Diyojen yoksulluk içinde yaşadığı, halka açık yerlerde yatıp kalktığı ve yiyeceğini dilenerek 
topladığı halde, herkesin aynı şekilde yaşaması gerektiğini savunmamıştır. Onun tek amacı, kişinin en kısıtlı 
yaşam koşullarında bile, mutlu ve bağımsız olabileceğini göstermek olmuştur. Bunun kaynağı bilgeliktir, 
Diyojen insanı erdemli yapmaya yaradığı için yalnızca bilgeliğe değer verir, öteki uygarlık değerlerini ise saçma, 
gereksiz ve anlamsız olarak reddeder.  
(http://bilgedost.net/index.php?option=com_content&view=article&id=65%3Adiyojen&catid=39%3Afilozof&It
emid=79) 
156 M.S. 170–235 yılları arasında Yunanca yazmış Romalı yazar ve retorik (belagat) öğretmenidir. Yunanca 
konuşup yazmadaki ustalığı dolayısıyla "tatlı dilli" olarakta anılırdı. Yapıtlarını Yunanca yazdı. Büyük hayranlık 
duyduğu Platon, Aristoteles, İsokrates, Plutarkhos ve Homeros gibi yazarları özenle inceledi. Kendinden önceki 
yazarlardan aktardığı alıntıların günümüze kalmasını sağladığı için çok değerlidir. 
(http://tr.wikipedia.org/wiki/Claudius_Aelianus) 
157  Vryonis, a.g.e., s. 411 
158  Farklı kültürlerin içinde, tarafların birbirinden etkilenme halini anlatan terim. 



  57

Selçuklu ve Osmanlılar göçebelik durumunun ötesinde gelişmemiş olsalardı, Selçuklu 

Saltanatı’nın ve Osmanlı İmparatorluğu’nun kurduğu politik yapıyı asla kuramazlardı. Ek 

olarak bu devletler bir toplumun sahip olması gereken bütün hususi zenginliklere yani 

şehirlere, cemiyetlere, detaylı saray teşrifatına, hukuk öğretmenleri ve öğrencilerine, 

hâkimlere, teologlara vb. sahipti. Metochites ile Tacitus’un bu noktadaki paralelliği çarpıcıdır.  

Her ikisi de ahlakçıdır ve “asil yabaniliği” bu amaçla yazınsal bir araç olarak kullanırlar.  

İnsan gerçekten şaşırıyor, Tacitus’un, seçkinlerin hakemi olarak ya da Metochites’in lider bir 

aydın veya Paleontolojik çağda sanatın en ihtişamlı abidesinin savunucusu olarak, bu kaba 

yaşama olan hayranlıklarına ama bu bir gerçek159. 

Metochites’in eserlerinden yapılan bir derlemede yani Miscellanea160 adlı eserde 

Anadolu’nun yavaş yavaş Bizans’ın idari sahasından çıkmasına ve kaybedilmesine atfen 

nedenler, sonuçlar ve bu durumu anlatan ağıtlar yer alır. İşte aşağıda onlardan bazı örnekler 

var. 

Miscellanea’nın 37’den 40’a kadar olan bölümünde Metochites, Anadolu’nun Türkler 

tarafından Bizans’tan koparılmasına ağıtlar yakar.  Bölüm 37, imparatorluğu teslim alan genel 

felaketin temasını anlatır. Istırap o kadar büyüktü ki, der Metochites, onu tanımlamak benim 

kabiliyetimin çok ötesindedir. İmparatorluğun Britanya’dan Fırat’a, Tuna’dan Etiyopya’ya 

uzandığı eski günler bir altın çağdı. Şimdi hem doğuda hem batıda çok küçük parçalara 

gerilemiş, komşularının alçaklığı ve canavarlığının çaresiz bir kurbanı olarak yatıyordu. 

İmparatorluk devrilmiş büyük bir meşeye benziyordu ve düşmanlar onun odunlarını 

neredeyse hiç çaba harcamadan topluyordu. Aşağılanmıştı ve İsa’nın dogmaları ve gizemi, 

onları ayaklarının altında kirleten ve çiğneyen dinsizler tarafından bertaraf edilmişti. Eskiden 

hor görülen ve Roma cömertliğiyle var olmalarına izin verilen bu insanlar şimdi küstah ve 

arsız hale gelmiş, Bizans’a kafa tutuyorlardı. Bizans’ın eski zaferleri, aşağılanma ile yer 

değiştirmiş artık Bizans, sadece Müslümanlar için değil Hıristiyanlar için bile bir ayıplama ve 

dalga geçme nesnesiydi.  Metochites,  çağdaşlarının geçmişteki büyük ulusal refahı göz ardı 

etmemeleri durumunda, daha mutlu olacaklarına dair inancını dile getirdi ki; zaten kim böyle 

bir şeyi görmezden gelebilir di? Kim zamanın yığdığı antik kalıntıları fark etmeyecek kadar 

                                                            

159  Vryonis, a.g.e., s. 412 
160 Batı dillerinde, derleme, seçmek anlamına gelen Miscellanea, Methotichetis’in eserlerinden derleme yapılan 
bir başka eserin adıdır ve eserin tam adı şu şekildedir: Miscellanea philosophica et historica, ed. Christian G. 
Müller and Theophilus Kiessling (Leipzig, 1821; reprint Amsterdam, 1966                               
http://www.learn.columbia.edu/byzantium/html/resources_biblio.html) 



  58

sezgisiz olabilirdi? Dolayısıyla, Bizanslılara artık, sadece eski zaferlerinin hatıraları 

kalmıştı161. 

Metochites’in gözüyle, Anadolu’nun kaybı sadece devlet için bir kayıp değildi, aynı 

zamanda gözyaşı döktüren şahsi bir trajediydi. Yarattığı hüznü, birinin kendisine çok yakın 

bir akrabasının ölümüyle yaşadıklarıyla kıyasladı, zira Metochites için Anadolu, onu 

“besleyen” anneydi.” 162 

“Ey en güzel İyonya, en güzel Lidya, Aeolia163, Frigya ve Helen toprakları! Aşina 

olduğum ve gözümü açtığımdan beri her yönden en mutlu yaşadığım topraklar! Şimdi sadece 

elemli bir sürgüne sahibim, gözyaşlarım ve ağıtlarım bu ölümcül fedakârlığın karşısında 

seller gibi boşalıyor. Ey sevgili şehirlerim, ovalarım, dağlarım, vadilerim, çağlayan 

nehirlerim, korularım, çayırlarım sizler ki, sizinle tanışan, sizi gören, sizinle yaşamış herkese 

karşı bir sevinç kaynağısınız. Aranızda uzun zaman geçiren ve adamakıllı eğitilen ben, sizi 

hatırladığım şu anda büyük acılar içindeyim, bu düşüncelerle kalbim hemen eriyor,  nefes 

alamıyorum ve zorlukla yaşıyorum. Ey sevgili yaşam ve insani meziyetlerin ittifakı ve 

yönetimi, düzenlediği halk etkinlikleri, özel teşebbüs, sosyal lütuf, asil görenekler ve değerin 

her türlüsünü sunan... Ey pek çok zanaatın zekâları! Ey yoktan var olan her şeye bütünlük 

getiren her tür meslek! Toprağın sürülmesi, değerli taşlar, tüm nafakamızın kaynağı ki, 

refahın ve doğal doğurganlığın en güzel etkileri… Ey kiliseler, manastırlar ve tüm dindar 

topluluklar, inananlar, rahipler ve insanlar… Başka hiçbir yerde bu kadar zikredilen başka 

bir toprak (Anadolu) yok. Bırakın başka ulusları ve devletleri, kendi topraklarımızda (Roma) 

bile yok. Zamanın başlangıcından beri zaman içinde en güzel olan, insan yaşamının 

mutluluğu ve erdemleri içinde en mükemmel olan,  Hıristiyan bağlamlarında en asil ve Roma 

İmparatorluğumuz içindeki en güze, en muhteşem toprak. Artık bizler için geride kalan 

ıstıraptır sadece. Roma’dan koparıldı (Anadolu)! Ah bu mahrumiyet! Ah bu kayıp! (önceleri 

öylesine büyük ve güzel olan) Hayatın ve bedeninin kalan birkaç üyesiyle yaşıyoruz, sanki 

hayati organların çoğu ayrılmış gibi. Ve utanç ve istihza içinde, varlık ve yaşam anlamında 

tamamen yetersiz olarak yaşıyoruz.”164 

                                                            

161 Vryonis, a.g.e., s. 413 
162 Vryonis, a.g.e., s. 413 
163 Batı Anadolu’da Kazdağı yarımadasının güneyinden, İzmir körfezine kadar uzanan kıyı şerididir. Edremit’ten 
Foça’ya kadar devam eder. 
164 Vryonis, a.g.e., s. 413 



  59

Metochites’nin yaşamı (1269–70/1332), Türkler’in Yunan yönetimini pratik anlamda 

tüm batı Anadolu’dan sürüldüğü süreç ve dönemle sanal anlamda sınırdaştır. Bizans 

ordularının Türkler’e karşı zavallıca çabaları, İyonya Hıristiyanlarını derinden üzmüştü. 

Sayısız Anadolu sığınmacısının İstanbul ve Trakya’ya akını, Metochites’in Anadolu’nun 

kaybına yaktığı ağıtların bizzat İstanbul toplumunun büyük bir kısmının duygusal durumuyla 

muhtemelen uygun düşmesi sonucuyla başkentin bizzat kendi sakinlerinin demoralizasyonunu 

arttırdı. Bu nedenle bu mersiyeler bireysel bir tepkiden daha fazlasını temsil ediyordu. 

Türkler’in Avrupa’yı fethinin arifesinde mağlup ve zayıf Yunanlılar arasında süregelen ruh 

halini gösteriyordu. Metochites, Anadolu olmadan Constantinople’un, varlığını sürdürmesi 

için, gerekli bedeni olmayan dev bir baş haline geldiğini idrak etti165.  

2.2.1.2. Manuel II Palaeologus’un Mektupları  

Manuel II Palaeologus, (1391–1425) zeki ve çalışkan bir imparatordu. Metochites’in 

ölümünden yaklaşık altmış yıl sonra, bu imparatorluk prensi Bizans’ın batı Anadolu’daki son 

bağımsız kenti, Philadelphia’yı (Alaşehir) alması için Sultan Beyazıd’a yardım etmeye 

zorlandı. Bir Türk vassalı olarak Manuel Palaeologus Türk efendisi tarafından kuzey-orta 

Anadolu’daki Türk beyliklerine karşı kampanyaya katılması için çağrıldı. Bu deneyim, 

Manuel üzerinde kalıcı bir etki bıraktı ve yazılarına kasvetli bir şekilde yansıdı. Yazdığı uzun 

dinî paragrafların dışında (Ankara müderrisiyle yaptığı tartışmaların ürünleri) Manuel, 

Anadolu’da görüp yaşadıkları hakkında arkadaşlarına bir dizi mektup yazdı. Bu mektuplar, 

önceleri mamur olan bir toprağın perişanlığını tarif ediyordu. Bu mektuplarda Bizans’ın eski 

merkezi Anadolu’nun, özellikle Türklerin gelişinden sonra nasıl değiştiğine dair önemli 

kanıtlar sunmaktadır166. 

Türkler’in işgalci ordularının elinde ölmekten kurtulmayı başaran sakinler dağ 

zirvelerinin, mağaralarının ve ormanların güvenliğine sığınmışlardı. Yiyecek seyrekti, yollar 

güvenli değildi ve çetelerle doluydu. Bununla birlikte daha etkileyici olan Manuel’in dikkatle 

incelediği ülkenin, bir zamanlar Yunan ve Hıristiyan olmasına rağmen artık kendisine yabancı 

olduğuydu167. 

“Şu anda içinde olduğumuz ovanın, mamur, meskûn ve Romalılar tarafından 

yönetilirken bir adı vardı. Şimdi bu ismi öğrenmek için aranırken, tabiri caizse boşa kürek 
                                                            

165 Vryonis, a.g.e., s. 414 
166 Gregory, a.g.e., s. 289 
167 Vryonis, a.g.e., s. 415 



  60

çekiyorum zira bunu bana öğretecek hiç kimse yok. Burada görülecek pek çok şehir var ama 

hiç sakini olmadığından sadece dekoratifler ve oturan bir kimse olmadığından onlara şehir 

denemez. Şehirlerin çoğu, ataları önceden burada yaşamış olanlar için zavallı bir 

görünümde. Kendi isimleri bile önceki yıkımlarının sonucu olarak kurtulabilmiş değil. 

Şehirlerin adını öğrenmek için yaptığım soruşturmaya binaen soruyu yönelttiğim kişiler “biz 

onları şu isimlerle çağırıyoruz” (tarih isimlerini zamanla sildiği için)  diye cevap verdiler. 

Anında bir ıstırap hissettim ama hala duygularımı kontrol edebildiğim için içimden sessizce 

beddua ettim.”168  

Manuel, buralarda olduğu kadar Anadolu’nun diğer yerlerinde de meydana gelen 

yıkım ve kültürel dönüşümü görmüş ve kaydetmişti. Değişim o kadar keskin olmuştu ki, şehir 

adları bile farklıydı. Manuel, Anadolu boyunca seyahat ettiği sıralarda, Türkleştirme ve 

İslâmlaştırma süreci üç asırdır devam ediyordu ve çoğunlukla tamamlanmıştı. Kederi, bu 

gerçeklerle daha da artırdı169. 

Manuel Palaeologus, yerinde bir davranışla, kardeşi Theodore’un tabutu önünde 

okumak üzere, İslâm’ın sadece bedenleri değil pek çok Yunanlının ruhlarını da fethettiğini 

açıklamak için fırsat olarak bir cenaze konuşması seçti170. 

“Söylemeliyim ki, Tanrı’ya saygısı olmayan düşmanlarımıza teslim olan Hıristiyanlar, 

açıkça delirmişsiniz, hatta aklını gerçekten kaybetmiş olanlardan bile daha kötüsüsünüz. 

Akıllarını kaybedenler için, eğer kendilerine uzatılan kılıca güvenseler bile ne ruhlarına bir 

zarar gelir ne de onları gören kişilerden nefret görürler, tersine sadece merhamet görürler. 

Ancak aklı başında olanlar için, deli değil ama delice davranış gösteren için büyük bir kin 

beslenmesi gerekir, çünkü bunlar ruhlarını, seçici mantıkları yoluyla isteyerek lekelediler. 

Aslında bulmak için gittikleri şeyler, inancın düşmanlarıdır yani, zenginlik, zafer ve bütün bu 

şeyler ki bu hayat için hoşturlar. Onlar için bu şeyleri almak, imkânsızdır eğer karşı tarafı 

memnun etmezlerse.  Ve onları [Türkleri] memnun edemezler, eğer onların [Türklerin] 

hoşlandıkları her şeyi yapmazlarsa, başka bir ifadeyle, genel olarak barbarca yaşamaz ve 

ruhlarını kanunsuz amellerle isteyerek kirletmezlerse… Dinsizler [Türkler] arasında iyi bir 

yer elde edebileceğini düşünenler parlak bir balon gibi çabucak şişer ve sonra yine çabucak 

patlar ve boş düşünceleri sonuçta hiçbir şey getirmez. Bu da oldukça makul. Eğer istekleri 

                                                            

168 Vryonis, a.g.e., s. 415 
169 Vryonis, a.g.e., s. 415 
170 Vryonis, a.g.e., s. 416 



  61

[Türklerin] yerine getirmekte yavaş kalırlarsa, şüpheli durumuna düşerler ve kısa zamanda 

hor görülürler. Eğer, barbarların isteyebilecekleri şeyleri kolaylıkla kabul ederlerse ve 

barbarlar onların kanunlara [Türk kanunlarına] ve göreneklerine uymalarını ve hiçbir ayrım 

yapmadan ırkı [Yunan ırkını] yok etmelerini isterse, [dönekler]  ırkına karşı zalimliklerinden, 

karakter ve yaşamlarındaki değişiklikten dolayı haklı olarak hor görülürler. Biri her ne 

isterse yapabilecek kadar ilkesiz göründüklerinden, onlardan [Türk] takdir göremezler. 

Güvenilmez oldukları için hep ikinci sırada gelirler. Nasıl biri, kendi yükselttiği görenekleri 

kolaylıkla ayakları altında çiğnerken henüz kabul ettiği görenekleri sıkı sıkıya sürdürebilir? 

Ve aynı zamanda kendine ve kendi ırkına açıkça şeytan olan biri  nasıl olurda diğerine 

yararlı olabilir? Eğer bu konuyu dikkatle düşünürsek,  böylesi bir insan kendi vicdanına karşı 

nefret dolu hale gelir. Böylece,  nasıl diğer insanlara karşı olmasın ki.? Peki, ben henüz 

önemli noktayı belirtmeden neden bunları anlatıyorum? İsa’ya, kutsal inanç ve ikrarlarını 

korumadılar. Neden? Çünkü kendilerini İsa’ya adamakla, O’na sevgilerin en büyüğünü ve 

şeytanlara karşı düşman olmaya söz vermişken sonra tam tersini yaptılar. Bundan ziyade, 

daha kesin olarak, kötülüğün boyutlarını betimlemek ve belirtmek zorunludur. 

Müslümanlarla, inancın düşmanlarıyla, yaşamayı arzulayanlar ve onların bize karşı 

tasarılarını paylaşanlar, inancı veren Kurtarıcı’ya karşı mücadele ediyorlar ve açıktır ki 

O’na karşı savaşıyorlar… 

Onların yaptıkları arasında Muhammed’i peygamber olarak ilan etmekte var. Bu 

nefret edilesi adam(!) ayarttığı ve zorladığı ırklara bize karşı zafer kazanmaları için çağrıda 

bulundu.” 171           

Küçük Asya’da yenilgiye tanık olan Hıristiyanların gözünü açmak için, Türk fethi, 

sosyal ve dinî saik bir döndürme işleminin itici gücü oldu172.  

II. Manuel Paleolougos’un Müslümanlık üzerine yorumlarının ve tesbitlerinin de yer 

aldığı kendisine ait kitaptaki bir ifade son dönemde Papa’nın kullanımı ile yeniden tartışma 

konusu oldu. Aslında XIV. yüzyıl sonlarında. Manuel II Paleologos’un İranlı bir İslâm 

aydınıyla Bizans imparatorluğunun Türkler'in emri altındayken ve Müslümanlar'la dolu bir 

ortamda sultanın yakını olan bu âlime “Bana Hz. Muhammed'in getirdiği yenilikleri göster... 

Sadece kötü ve insanlık dışı şeyler bulacaksın. Tıpkı vaaz ettiği dinîn kılıç gücü ile yayılması 

emrini verdiği gibi... Dine davet için, şiddet ve tehdit yerine, iyi konuşma kapasitesi ve doğru 

                                                            

171 Vryonis, a.g.e., s. 417 
172 Vryonis, a.g.e., s. 417 



  62

akıl yürütme gerekir...” deme ihtimali yoktur. İmparator, daha sonra tartışmayı kaleme alırken 

kendisini ön plana çıkarmak için bu sözleri uydurmuştur. Manuel, Müslümanlar'ın, Hz. 

Meryem'in bakireliğine inanmalarına, Hıristiyanlığı hak din olarak kabul etmeleri gibi 

konuları öğrendikçe de hayretler içine düşmüştür. İmparator ve Hacı Bayram arasındaki 

tartışma, “Bir gün gelecek Hıristiyanlar ve Müslümanlar ortak bir düşüncede birleşecekler” 

temennisi ile son bulmuştur.  

Manuel II, bu tartışmayı diyaloglar şeklinde kaleme almış ve kardeşi Mora Valisi 

Theodoros’a da göndermiştir. 

Aslında bu tartışmalar, Müslüman ilahiyatçılar tarafından pek bilinmezken Hıristiyan 

ilahiyatçılar için her zaman muteber bir kaynak olarak kullanılmıştır. Bu konunun işlendiği 

temel kaynakların başlıcaları şunlardır:  

 T. Khoury, Entretiens Avec un Musulman, 7 eme Controverse, Sources Chretiennes 

115, 1966;  

E. Trapp, Manuel II Palaiologos, Dialoge mit Einem “Perser”, Viyana 1966; 

 Reiner, SW Reinert, “Manuel II Palaeologos and His Müderris”, Twilight Byzantium, 

s. 39-51.173 

Bu oldukça taraflı ve ihtilaflı politik ve dinî savunmalara karşı, Uri Avnery adındaki 

Yahudi bir gazetecinin cevabı da oldukça manidardır ve ciddi bir bakış açısı sunar. 

“II. Manuel bunları ifade ettiğinde tüm mekanizmalarıyla çökmüş, mefluç 

görünümdeki bir imparatorluğun başındadır. Hükümdarlığı sırasında Avrupa başkentlerini 

gezerek, onlardan destek ister. Burada bahsedilen dinsel içerikli mektupların Hıristiyan 

ülkelerini Türklere karşı kışkırtmak için yazıldığı kesindir. Müslümanlar bin yıldan fazla 

hüküm sürdükleri topraklarda dinî kılıçla yayacak kadar güçlüyken, ne yaptılar?  1099’da 

Haçlılar, Kudüs’ü işgal ettiklerinde şehirdeki bütün Müslümanları ve Yahudileri sevecen İsa 

adına öldürdürürken İspanya Yahudileri, Müslüman idaresi altında, bakan, şair, bilim adamı 

oldular. Müslüman Toledo’da Hıristiyan, Yahudi ve Müslüman aydınlar el ele vererek eski 

Yunan’ın felsefe ve fen metinlerini çevirdiler. O dönem tam bir ‘Altın Çağ’dır. ‘Dinî kılıçla 

yaymak’ hikâyesi kötü bir tevatürdür. İspanyanın Hıristiyanlarca tekrar fethedilmesi ve Haçlı 

                                                            

173 Erhan Afyoncu, “Papa'nın görmezden geldiği gerçek”, 
http://www.webturkiyeportal.com/webforum/showthread.php/62147-Papa-nin-gormezden-geldigi-
gercek?p=252667&viewfull=1 



  63

Seferleri gibi Müslümanlara karşı yapılmış büyük savaşlar sırasında Avrupa’da 

yaygınlaştırılmış bir efsanesidir.” 174  

2.2.1.3. Michael Attaliates’in175 Yazıları  

Türklerin Anadolu’yu fethi için daha genel ve tamamen dinî olan bir açıklama, 

Tanrının, Türkleri, Yunanlıların günahlarına karşı bir ceza olarak gönderdiğidir. Attaliates, 

Türklerin, Ermeni ve Süryanilerin oturduğu eyaletleri ilk kez işgal ettiğinde, Yunanlıların 

işgalleri, Tanrının bu insanlara aykırı inançları nedeniyle gönderilen bir ceza olarak 

düşündüğünü anlatır. Bununla beraber Türkler, Anadolu’nun Yunan kısmına girdiğinde 

Yunanlılar fikirlerini değiştirdi ve bu işgallerinin nedenin kendi günahları olduğuna karar 

verdiler. Oysa şimdi, Attaliates, Tanrının Türkleri Yunanlıların Doğu Anadolu’nun Monofizit 

Hıristiyanlarına (Hz. İsa’nın hem insan hem de tanrısal bir varlık olduğuna inananlar) 

uyguladıkları dinî zulmü cezalandırmak için gönderdiğini beyan etti. Hatta çoğu Türk bile 

Yunanlılara karşı zaferlerini, Yunanlıların sapkınlıkları ve Tanrı’nın onları cezalandırma 

isteği olarak düşünüyordu. Türk emirliklerindeki Hıristiyan toplumun üzücü durumundan 

bahseden geç XIII., XIV. ve XV. yüzyıllardaki, kilise meclisi tutanakları da durumu bu 

boyutuyla yani günahlara karşılık gelen ilahi bir cevap olarak açıklar176. 

2.2.1.4. Nicephorus Bryennius’a177 Göre Bizans’ın Gerileme Nedenleri  

En iyi bilinen dinî gerekçelendirme metinlerinden biri, Bizans vaizi John 

Bryennius’un Yedi zaman, Yedi Bölüm çalışmasındaki “Bize ıstırap veren acıların bazı 

nedenleri” başlıklı 47. bölümdür. Bryennius, tarih boyunca diğer pek çok ahlâkçı vaizler gibi 

kendi zamanlarındaki ahlâkın, eski günlerdeki ahlak anlayışı gibi olmadığı, zayıfladığı için 

Tanrı’nın Hıristiyanları Türkler aracılığıyla cezalandırdığından yakınmıştır. 

“Eğer biri Tanrı tarafından çarptırıldığımız cezaları görse şaşırır ve hayrete düşerdi, 

ama bırakın sadece bunları diğer günahkârlıklarımızı da düşünsün ve sonra da nasıl olup da 
                                                            

174 Uri Avnery “Ateist bir Yahudinin Papa'ya yanıtı” http://www.okulyolu.biz/dundenbugune/ateist.htm 
175 Bizanslı devlet adamı ve tarihçidir. Muhtemelen Antalyalı’dır. 1130 ya da 1140’lı yıllarda İstanbul’a 
gelmiştir. Bu kıraliyet şehrinde refah ve iyi bir mevkiye sahip olup, İmparatorluk nezdinde yargıçlık ardından da 
hukuk danışmanlığı yapmıştır.  (http://oce.catholic.com/index.php?title=Michael_Attaliates) 
176 Vryonis, a.g.e., s. 418 
177 M.S. 1062–1137 yılları arasında yaşayan Bizanslı general, devlet adamı ve tarihçidir. Makedonya themasında 
doğdu. Godfrey Bouillon’un I. Haçlı seferindeki İstanbul surlarına yaptığı saldırıları başarılı bir şekilde 
püskürttü(1097). Alexios ile Bohemund I arasındaki barış sözleşmelerini düzenledi(1108). Selçuklu Sultanı 
Melikşah’ın saldırılarını durdurmada önemli rol oynadı(1116).  
(http://oce.catholic.com/index.php?title=Nicephorus Bryennius) 



  64

yıldırımlarla çarpılmadığımıza şaşırsın.” Bryenius, dini yaşamdaki düzensizlikten şiddetli bir 

şekilde yakınır.                  

“Bazıları bir tek daldırmayla vaftiz edilmiştir, diğerleri üç kez. Çoğu Hıristiyan, 

Haç’ın simgesel kullanımını bilmez veya basitçe reddeder. Vaizler, para karşılığında 

papazlığa kabul, komünyon ayinleri ve günah çıkarma gerçekleştirirler. Eşleriyle evlenmeden 

önce yaşarlar ve keşişler rahibelerle beraberdir. Hıristiyanların, işlemedikleri küfür 

kalmamıştır.  Ruhban olmayanlar, ruhban olanlardan daha ölümlü değil178. Sadece erkekler 

değil aynı zamanda kadın nesli de, adeta yeni doğmuş biri gibi çıplak uyumaktan 

utanmıyorlar. Körpe kızlarını yozlaşmaya veriyorlar. Karılarını erkek gibi giydiriyorlar. 

Bizler, kutsal bayram günlerini flütlerle dans ederek, bütün o şeytani şarkılarla, alemlerle, 

sarhoşlukla ve diğer utanç verici alışkanlıklarla kutlamaktan utanmıyoruz.”179 

Düşük ahlâk seviyesi, yaygın cahil batıl inançlarla eşleşti. Bu batıl inanç uğraşları 

genellikle, eski pagan yaşantısından geriye kalanlardı, gelecekteki olaylar ikonların 

hareketinden tahmin edilir oldu, bir merhaba ya da elvadadan bile kehânetler çıkarıldı ve 

kümes hayvanları ile kuzgunların uçuşunun kehânet olarak alındığı görüldü, insanlar 

astrologlar gibi saatlerin, kaderin, şansın, burçların, gezegenlerin hayatı kontrol ettiğine 

inanarak kendinî kandırdı, denizlerdeki su perilerine ve karalarda yaşayan ruhlara inandılar. 

Bazıları incir ağaçlarının, salatalık tarlalarının ve evlerinin önünde tütsüler yaktılar, diğerleri 

yeni ayı kutsadılar ve ona taptılar, Mart muskaları taktılar, Mayıs’ta evlere çelenkler koyuldu 

ve ateş üstünden atlandı180. 

 “Tarlaların verimliliğinde, sağlıkta ve cemaâtin artması, avdaki bereket, şarap 

bağlarının verimliliğindeki kurtuluşumuz efsunlandı. Günahın peşinden gitmek arttı, 

erdemlerin uçup gitmesi hızlandı.” 181 

Toplum onu tutan bağlardan ayrıldı ve bozuldu182. 

“Yöneticilerimiz adaletsiz, müfettişler açgözlü, hakimler hediye kabul ediyor, 

arabulucular yalancı, şehir sakinleri iki yüzlü, taşralılar tutarsız ve hepsi yararsız. 

Bakirelerimiz, fahişelerden daha utanmaz, dullar olmaları gerektiğinden daha meraklı, evli 

kadınlar kibirli ve hiçbir inançları yok, genç adamlar seks düşkünü olarak ve ayyaş ayyaş 
                                                            

178  Vryonis, a.g.e., s. 419 
179 Vryonis, a.g.e., s. 420 
180 Vryonis, a.g.e., s. 420 
181 Vryonis, a.g.e., s. 420 
182 Vryonis, a.g.e., s. 420 



  65

yaşlanıyorlar. Rahibeler ödevlerini aşağıladılar, Papazlar Tanrı’yı unuttu, Keşişler doğru 

yoldan saptı… Çoğumuz açgözlülük, ayyaşlık, zina, kokuşmuşluk, sekse düşkünlük, nefret, 

rekabet, gıpta ve hırsızlıkla yaşıyoruz. Küstah, fodul, tamahkâr, bencil, nankör, asi, 

bağdaşmaz hale geldik… Bu şeyler ve bunlara benzer diğerleri, Tanrı’nın gazabını üstümüze 

çekti.”183 

2.2.1.5. Gemistus Pletho, Bessarion, Charitonymus Ermonymus184’dan Çöküşü 

Engelleme Önerileri  

Bessarion(1403–1472), Trabzonda doğdu. Sonra Constantinople’a gelerek, burada dini 

eğitim gördü. Burada İtalyan hümanisti Francesco Filelfo ile tanıştı ve onun sayesinde 

klasiklerin batıda yeniden canlanması şeklindeki entelektüel bir yorumu öğrendi.1423 yılında 

Gemistos Pletho’yu anlamak için Mistra’ya gitti. Ortodoks ve Katolik kiliseleri arasında 

birleşmeyi sağlamak için ise 1437 yılında Bizans İmparatoru Palaiologos VIII tarafından 

İtalya’ya gönderildi. Halk ile irtibatı yoktu. İznik Piskoposu iken Roma’da kardinal oldu. 

1054’den beri devam eden şizmanın ortadan kalkması Bizans İmparatorunun Türkler 

karşısında elini güçlendirecekti ancak, bu gerçekleşmedi. Bessarion Roma’da öldü ve orada 

gömüldü185. 

XV. yüzyıl edebiyatçı ve diplomatlarından olan Charitonymus Ermonymus ie Paris’te 

Sorbonne Üniversitesi’nde, Yunanca öğreten ilk kişidir. Aslen Spartalı olan Hermonymus, 

1476’da Milano’da çalışmış oradan da Paris’e Yunanca öğretmeni ve tercümanı olarak 

gitmişir186.  

Bizans’ın bu ilahiyat, felsefe ve edebiyat uzmanları yaşadıkları dönem içinde 

Bizans’ın içinde bulunduğu durumu ve bu durumun hem sebepleri hem sonuçları üzerinde 

tahliller yapan çalışmaların içinde olmuşlardır. Görüşleri ve eylem teşebbüsleri teorik olarak 

kalsada fikri hareketlenmeye getirdiği katkı bakımından bu teşebbüsler oldukça dikkat çekici 

ve incelenmeye değerdir. 

Pletho ve Bessarion olumlu yönde değişiklikler için yeni düzenlemeleri ciddi ciddi 

düşündüler. Onlara göre, gerileme, sonları olmamalıydı ve eski şöhretli günlere dönülebilirdi. 
                                                            

183 Vryonis, a.g.e., s. 420 
184 Vryonis’in eserinde geçen Charitonymus Ermonymus ismi, aslında George Hermonymus’dur. Almanca 
literatürde bu isim daha çok Charitonymus Ermonymus şeklinde kullanılıyor ve Vryonis de Almanca şekliyle bu 
isimden bahsetmiştir.  
185 Nicol, a.g.e. s. 384, 386 
186 http://www.ancientlibrary.com/smith-bio/1531.html 



  66

Pletho, Peloponese’de, yeni bir Yunan devleti kurmayı önerirken, Bessarion, Bizans 

gençliğinin Batı teknolojisini öğrenmek üzere batıya gönderilmesini önerdi. Hatta nedenlerin 

tamamen Tanrı’nın elinde olduğunu düşünenlere göre bile umut vardı. Charitonymus 

Ermonymus, Romalılardan geri kalanlara, talihsizliklerinden dolayı umutsuzluğa 

kapılmamalarını, bu talihsizliğin şu an yaşanmakta olduğunu, geçmişte yaşandığını ve 

gelecekte de yaşanmaya devam edeceğini söyleyerek cesaret verdi. Ama hatalarını ve 

yanlışlarını düşünerek, onları düzelterek ve yolundan saptıkları Tanrı’ya yakınlaşarak, 

talihleri tersine çevrilecek ve bir kez daha kıvanç içinde olacaklardı. Çünkü küçük bir kasaba 

böylece büyük bir şehir haline gelecek ve büyük bir şehir ise artık muhafaza altında olacaktı. 

Ermonymus sadece, gerekçelendirmenin dinî kategorisinde örtülü olan bir bölümü genişletti. 

Eğer gerileme, günahlar nedeniyle geldiyse o halde günah işlemeyi bırakıp erdemli hayatı 

kucaklayarak tersine çevrilebilirlerdi. Bu nedenle Bizanslıların bakış açısı tamamen ve 

değiştirilemez şekilde kaderci değildi. Bu örnek XV. yüzyılda, devletin bu çaresizliği için 

kara kara düşündüğüne ciddi bir emsaldir187. 

Sonuç olarak diyebiliriz ki, Bizans’ın kayıplar karşısında yazdıkları elem dolu ifadeler 

bizzat Bizanslı teolog, tarihçi ve imparatorların kaleminden çıkmıştır. Bunların, analizi 

yapıldığında, çöküşün tahlilinin nedenleri türlü türlü cevaplar içerir. Bizans’ın başına gelenler, 

onun kiliseden uzaklaşıp dinî ritüelleri terk etmesi yüzünden verilen ilahi bir ceza mıydı?  

Yoksa müteveffa Roma imparatorluğunun sonuna doğru başlayan ebedi bir göç mü?  Ya da 

talih tanrıçasının hiç de tesadüf olmayan okundan çıkan yaydan mıydı bu çöküşün sebebi? 

Çağdaş Bizans eserleri bu sorulara cevap niteliğindendir ve dönem ile ilgili hem özeleştiri 

yapması hem de kurtuluşa dair çareler üretmesi bakımından değerlerlidir. 

2.2.2. Çöküş Üzerine, Bizans’ın aldığı Dinî ve İdari Tedbirler  

2.2.2.1. Dinî Tedbirler  

Papanın bir Krala taç giydirerek onu dinen kutsamasıyla,  Bizans’ın kendini hem siyasi 

hem de dinî yönden ökümenik kabul edip ona göre davranması da tarihe karışmıştır. Bu 

hareket artık kültürel, ırki ve de mezhepsel yönlerden farklı olan iki kilisenin halklarının 

birbirinden daha fazla nefret etmesine sebep olmuş, 1054’teki ayrılığın alt yapısını da 

hazırlamıştır. Bizans için XI. yüzyıl itibariyle başlayan askeri ve politik kayıp ve ardından 

                                                            

187 Vryonis, a.g.e., s. 421 



  67

gelen yalnızlığa, kilisenin kan kaybı da eklenince kilise kurumunun yeniden ihyası adına dinî 

tedbirler alınma yoluna gidildi.  

Mikhail VIII. döneminde Ortodoksluğu eskiden beri en kutsal varlığı olarak kabul eden 

ve Latin düşmanlığı içine kadar işlemiş bulunan Bizans ecdadının dinîne ihanet eden 

İmparatora isyan ediyordu188. İmparator ise bütün bunları görmezlikten geldi ve devleti için 

kurtuluş addettiği Union’a189 sıkıca sarıldı.  

Bizans kilisesi zaten dinî bölünmelerden dolayı hâkimiyet mefhumunu yitirirken artan 

Türk fetihleriyle de bu mefhumun ekonomik detaylarını kaybetmişti. O detaylar, Bizans 

kilisesini ayakta tutan kolonlardı. Çünkü bölünmüş doğu kiliseleri zenginliklerini 

cemaâtlerinin kalabalığından değil onların iktisadi varlıklarının desteklerinden alıyordu. XI. 

yüzyıl başında Bizans dinî yapısının görüntüsü şöyleydi: 

Türk fethi ve yerleşimi Hıristiyan devletin sadece etkili politik kontrolünü 

mahvetmekle kalmadı, aynı zamanda çok etkili bir şekilde Ortodoks kilisesini de parçalamıştır. 

Türk fetihlerinin bu üst üste ve tahrip edici yapısı kilise kurumlarını yavaş yavaş yok etti ve üst 

düzey ilişkilerini aşındırdı. Fatihler, kilisenin mallarına, gelirlerine, yapılarına el koymak 

suretiyle kiliseyi sonsuz bir fakirliğe mahkûm ettiler. Ganimetler, onları İslâmi bir kurum 

olarak takipçilerine ve Müslüman cemaâte paylaştıran sultanlara ve galip olanlardan yardım 

talep edenlere aitti. Episcopal kurum, kilisenin temel yapısıydı ve pasif bir kültürel araç 

halinde bitmiş bir devletin içinde varlığını sürdürdü. XV. yüzyıl itibariyle burada sadece 17 

metropolitan, 1 başpiskoposluk, 3 piskoposluk vardı oysaki bir zamanlar burada elliden fazla 

metropolitenlik ve dört yüzden fazla piskoposluk yok muydu? Episcopal kurumu eskiden 

Bizans idari bürokrasisine paralel olarak geniş bir dinî bürokrasiyi meydana getirmişti, gerçi 

sonraki Constantinople merkezliydi. Türk fethinin şartları öyle bir boşluk ortaya çıkardı ki, 

kilise kurumunun Constantinopolitan merkezliliği kilisenin sürekli işlevine ve varlığına ağır 

sorumluluklar getirdi. Her metropoliten ya da başpiskopos Constantinople’da imparatorun 

kuvvetli bir politik temsilcisi olmak babında, imparator için İslâm’a hasımlık görevinin yanı 

sıra kilisenin de başıydılar. Piskoposluk, Bizans taşra idaresinde olduğu gibi,  officia denilen 

                                                            

188 Ostrogorsky, a.g.e.,s. 425-426 
189 Bizans Kilisesi’nin, Vatikan Kilisesi’nin üstünlüğünü kabul etmek şartıyla iki kilisenin birleştirilmesine dair 
düşünceyi iade eden kelimedir. ( Michel, a.g.e., s. 61) 
 



  68

sayısız kadro ve uzmanlık görevleriyle birlikte yüksek gelişmiş bir idari yönetimi de 

üstlendi190. 

Bu hiyerarşi kiliseye, sadece büyük kalabalıkların ruhanî yönetimini sağlamakla 

kalmadı, aynı zamanda onu dünyevî alanlarda da yetkili kıldı. O gün devletin sorumluluğunda 

olan yani yetimlerin, hastaların, fakirlerin, yaya olarak yolculuk eden yabancıların bakımı ve 

eğitimi ile ilgili alanlarda da kilise hiyerarşisi sorumluluk sahibi idi. Çok eskiden, Piskoposluk 

Bizans yargı sisteminin tamamlayıcı bir parçası idi ve zaman geçtikçe Türk fetihleri Bizans’ın 

mahkemelerini Hıristiyanların temel yargı kurumu haline getirdi. Bu yüksek derecede gelişmiş 

kilise yönetimi maddi, sosyal, ruhanî fonksiyonlarını yerine getirmek için çok geniş eleman ve 

gelirler talep etti. Fetihler, metropolitanları ve piskoposları idari kadrosundan, sadaka 

kurumlarından mahrum bırakarak ve onları sadece ruhanî görevleri olan yoksul ruhbanlar 

durumuna dönüştürerek Anadolu kilisesinin iktisadi temelini telâfisine imkân vermeyecek 

şekilde tahrip etti. Onlar artık daha fazla yeni ve muhteşem hastaneler, imaretler, medreseler, 

camiler ve pek çok şeyler lütfetmekle övünen İslâmi muhatapları karşısında dayanamadılar. 

İslâm kurumları sadece eskiden Hıristiyan toplumuna (XIV. yüzyılda kiliseyi ilave ağır bir 

vergi yüküne maruz bırakmıştı.)  ait olan varlıkları,  yapıları ve toprakları alarak onları 

vakfetmekle kalmadılar aynı zamanda çok sayıda Hıristiyan serfine de aynı durumu 

uyguladılar. Bizans dinî kurumunun kuruluşuna hizmet etmiş olan aynı ekonomik refah şimdi 

Türkler’in eline geçmişti ve muzaffer, mütecaviz Anadolu İslâm’ının temel ekonomisi oldu. 

Kilisenin çökmesindeki bu ekonomik faktör muazzam derecede önemli olsa da tek bir etken 

değildi. Süregelen akınlar (özellikle XI. ve XII. yüzyıllardaki ile XIII. ve XIV. yüzyılların 

sonundakiler) Anadolu kilise yönetimini ciddi şekilde böldü. Eskiden beri var olan dinsel 

bürokrasinin yüksek derecede merkezileşmiş olması ve Hıristiyan bir devletten sivil desteğin 

kesilmesi, metropolitanların, piskoposların ve onların idari kadrosunun yokluğu karşısında 

artık hiç bir şey yapılamazdı ve bu şartların Hıristiyan toplumlar için ciddi geri dönüşümleri 

olacaktı.  Politik istikrar,  düzen ve barışçıl şartların eksikliği her şeyi zorlaştırdı. Türkler 

ruhbanları, azletti ve onların kilise makamlarına girmelerine engel oldu. Sonuç olarak Grek 

toplumunun çok uzun zaman lidersiz bırakılması bastırılmış sınıflarda, topluluklarda Hıristiyan 

canlılığının ciddi şekilde azalması sonucunu doğurdu ve kültürel bağlar ve sosyal bileşkeleri 

üzerinde genel bir rahatlamaya sebep oldu. Böylece Anadolu kiliselerinin Constantinople ile 

bağları koptu ve sanki fırtınalı ve vahşi bir denizde rehbersiz, dümensiz başıboş tekneler gibi 

                                                            

190 Vryonis, a.g.e., s. 349 



  69

kalakaldılar.  Türk fethinin bu muzaffer esintileri Anadolu’daki Bizans toplumunu kültürel 

değişime hazırlayacak, sosyal bağlarını koparan bir dizi kuvvetli değişikliklere maruz 

bıraktı191.  

Anadolu Yunanlılarının, kitlesel din değiştirmesi ve aynı zamanda çok büyük 

sayılarda Türk Müslüman’ın Anadolu’ya girişi ile karşılaşan Bizans devleti ve kilisesi 

Yunanlıların dinî tabiiyetini sağlam tutmak ve kısmen de olsa Türkleri değiştirmek için çeşitli 

önlemler aldı. Türklerin yarımadayı fethinin fitillediği kültürel dönüşüme pasif şekilde boğun 

eğmediler. Aldıkları önlemlerden bazıları, basit polemik yazını olmaktan çok daha önemliydi. 

Dinîn toplum yaşamında en yayılgan ve birleştirici güç olmasına binaen imparatorlar Küçük 

Asya’da kilisenin yapısını korumak için her çabayı gösterdiler. Çünkü Bizans’ın politik 

gücünün geniş oranda yitirildiği şu anda sadece kilise Küçük Asya Hıristiyan toplumunu 

kısmen koruyabildi. Bu nedenle imparatorlar, Alexius Comnenus’tan başlayarak, doğu 

eyaletlerinde kilise yapısını korumak için her çabayı gösterdi. Bunlar çoğunlukla, piskoposluk 

yönetiminin işlerinin büyük bir kısmının uzun bir süre boyunca, şartlar başpiskopos ve 

piskoposların kendi Anadolu makamlarına tekrar gidebilecekleri durumuna gelinceye kadar 

Constantinople’da sürdürülmesini içeriyordu192.  

Hiyerarşi, sonrasında Hıristiyan toplumun liderleri haline gelerek sadece tebaa 

Hıristiyanlarının, Yunan âleminin kültür merkeziyle bağlantısını sürdürmekle kalmadı aynı 

zamanda yeni Türk liderlerle Hıristiyanlar arasında arabulucu görevi gördü. Fethedilen 

Hıristiyanların moralini yükseltmeye çalışanlar ve onları yönlendirenler piskopos ve 

başpiskoposlardı. Isaac Angelus (1185–1195–1203–1204), Andronicus II Palaeologus(1282–

1328), Andronicus III Palaeologus(1328–1341) ve diğerlerinin kilise hiyerarşi listesindeki 

oldukça garip çoğalma için olası bir açıklama, kısmen Anadolu kiliselerini gerilemeye 

başladıkları zamanda güçlendirmeyi amaçlayan bir idari önlem olduğudur. Müslümanların din 

değiştirtme salgını başlarken, Hıristiyanların din değiştirmelerine engel olmak için 

imparatorlar muhtemelen daha fazla hiyerarşinin gerektiğini hissetti. Ancak XIV. yüzyılın 

sonuna doğru ve XV. yüzyılda Hıristiyanların çoğunluğunun dinînden dönmüş ve 

Constantinople’un Türklerin eline geçmiş olmasından Hıristiyanlığın mücadeleyi kaybettiği 

açıktı. Her halükarda yıllık gelir böylesi bir politikayı uygulanamaz kıldı. Böylece XV. 

                                                            

191 Vryonis, a.g.e., s. 350 
192 Vryonis, a.g.e., s. 439 



  70

yüzyılda kilise geniş sayıda Anadolu başpiskoposluğu ve piskoposluğundan vazgeçti ve 

sadece 17 başpiskoposluk ile 3 piskoposluğu elinde muhafaza etti193. 

İoannes V(1332–1391), “union” müzakerelerinin başarısızlığa uğramasından dolayı 

yine de Türklerin Balkanlarda ilerlemelerine karşı tek yardımın Papalıktan gelebileceğini ümit 

ediyordu194. İoannes V.  halkının tepkisine rağmen 18 Ekim 1369’da kiliseler birliğini 

gerçekleştirmek için Roma’ya gitti. Burada Roma inancına geçerek Roma usulüne göre vaftiz 

oldu. İmparator, Roma’da atalarının inancına ihanet ederken İstanbul’daki patrik, sadece 

Bizans ahalisini değil, devlet sınırlarının dışındaki Suriye, Mısır, Güney Slav ülkeleri ve 

Rusya’daki Ortodoks Hıristiyanlara, gönderdiği uyarıcı mektup ve yazılarla inançlarına 

sadakate teşvik ediyordu. Böylece İoannes V.’in büyük bir törenle icra ettiği Roma inancına 

dönüşü sadece imparatorun şahsını ilgilendiren bir davranıştan ibaret olarak kaldı195. Papalık 

ile Bizans Kilisesini dinî birleşme ile bütünleştirmeye çalışan Bizans imparatorunu ne kilise ne 

de Bizans halkı affetmedi. Zira bunun asıl amacı teolojik zeminde oluşturulmaya çalışılan ama 

aslında siyasi otoriteyi kimin elde edeceği hesapları üzerine yapılmış bir kurgu olduğundan bu 

“union” hiç gerçekleşemedi.  

Bizans Kilisesinin, Roma Kilisesi ile siyasi ve dinî ilişkileri Kadıköy konsilinden sonra 

bozulmaya yüz tutmuş, ancak VIII. yüzyıla kadar Bizans İmparatorlarının bir kısmının Roma 

Kilisesiyle dinî ve siyasi gücünden dolayı tamamen kopmak istememelerinden dolayı bu 

ilişkiler gergin de olsa devam etmişti. Özellikle bu gerginliklerde, Doğu’daki diğer Hıristiyan 

cemaâtlerine Bizans Kilisesinin mezhepsel anlaşmazlıklardan dolayı uyguladığı baskı ve bazen 

de zulümlerin payı olmuştu. Roma Kilisesi, Hıristiyanlığın ilk ve önemli merkezlerindeki 

halklara karşı Bizans’ın bu baskıcı uygulamalarını yanlış bulmuş ve Bizans’ı ancak onlarla 

birlikte tanıyacağını belirtmişti. Bizans’ın Doğu’daki bu halklara baskı yapmasındaki tek 

neden dinî yönden anlaşmazlıklar değildi; bu merkezlerin birçoğunun oldukça verimli 

topraklar üzerinde olması ve buradaki cemaâtlerin refah seviyesinin yüksek oluşu bu 

nedenlerin başındaydı. Bizans Kilisesinin hem Roma Kilisesiyle hem de cemaâtlerle olan 

gergin ilişkileri Bizans siyasetini oldukça yıpratmıştı. Baskı uyguladığı bu cemaâtlerin XI. 

                                                            

193 Vryonis, a.g.e., s. 439 
194 Arzu Taşcan, Bizans-Papalık İlişkileri (X.-XV. Yüzyıl), Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek 
Lisans Tezi, Elazığ 2000, s. 33 
195 Ostrogorsky, a.g.e.,s. 494-496 



  71

yüzyıldan sonraki Türk Arap saldırılarında Bizans’ın karşısında yer almış olması da bunun 

kanıtı olmuştur196.  

Sonuç olarak, Bizans’ın çöküşü engelleme çabaları çerçevesinde aldığı hiçbir dinî 

önlem neticeyi değiştirme anlamında etkili olmadı. Dinî bölünme konusu kadim bir meseleydi 

ve telafisi çok zordu. Kilise örgütlenmesi ise kendini idame eden ekonomik yapının el 

değiştirmesi yüzünden ayakta durmakta güçlük çekiyordu. 

2.2.2.2. Dinî Polemik Yazımı 

Vryonis, eserinde dinî polemik yazımının, yazım nedenleri, kapsamı, katılımcıları ve 

etkilerini oldukça ayrıntılı bir şekilde incelemiştir. Eserin bu başlığı altındaki metinleri 

okuyanlar açısından Anadolu’nun İslâmlaşma sürecinde Hıristiyan teoloji üzerinden yapılan 

savunmaların mahiyetinin ne kadar dramatik ve kaotik olduğu görülür. Vryonis elbette dinî 

savunmaların, Bizanslı tarafını işliyor ve Müslüman savunmaları konusunda detaylı bilgi 

vermiyor. Vryonis’in eserinin, genel olarak objektif olma konusunda gösterdiği duyarlılık 

dikkate alınırsa Müslüman savunmalar ile ilgili olarak ayrıntılı bakış açısı getirmemesi kasıtlı 

olduğundan değil, ya yeterli kaynak bulamadağı için ya da konunun sadece Bizanslı cephesini 

göstermek istediği içindir. Bizans için dinî tartışmalarda amaç şüphesiz Hıristiyanlığı İslâm 

karşısında düştüğü durumdan kurtarmaktı, dolayısıyla tartışmalar amansız ve ağır bir dil 

üzerinden oldu. Burada tarafların birbirlerine karşı birbirlerinin dinleri üzerinden yaptıkları 

itham ve buna karşı geliştirdikleri savunma ifadeleri -özellikle İslâmiyet üzerine yapılan 

ithamlar hayli eksik ve hayli inciticidir-  en ufak bir tercüme hatasını bile kaldıramayacak 

kadar hassastır. Sürecin bu cephesinin tahlilini ve araştırmasını yapmak başlıbaşına iki 

teolojinin disiplin mantalitelerini çok iyi bilmekten geçiyor. Burada bulunacağımız eksik bir 

saptama ya da tecümede yapacağımız bir ifade arızası bizi, Hıristiyan polemikçilerin onların 

İslâmiyet üzerine olan ithamlarındaki hatalı yaklaşımları noktasında birleştirebilirdi. Biz 

burada Vryonis’in Bizans’ın savunmalarının kapsamı üzerindeki saptamaları üzerinde durduk. 

Savunmaların içeriği ise yukarıda bahsettiğimiz çekincelerden dolayı işlenmemiştir. 

Yunan edebiyatının bir türü de dinî polemiklerdir. Büyük felaketler, özellikle politik 

ve askeri tabiatı olanlar, yerleşik düzende krizlere neden oldu ve çoğunlukla bu düzenin 

kurumlarının sorgulanmasına yol açtı. Romalıların İspanya ve Galya’yı fethi bölgenin 

Latinleştirilmesiyle sonuçlandı. İspanyolların İber Yarımadası’nı Arapların elinden yeniden 
                                                            

196 Sezer,a.g.t., s. 138 



  72

alması beraberinde İslâm ve Arapların yok edilmesini getirdi. Benzer bir şekilde Arap 

yayılması da en nihayetinde Kuzey Afrika, Mısır ve Doğu Akdeniz’de sadece Hıristiyanlığı 

değil aynı zamanda Yunan, Kıpti, Süryani ve Berberi dillerinin de bu bölgelerde pratik olarak 

ortadan kalkması durumunu getirdi.  

Eğer dinleri gerçekten doğru bir dinse, Tanrı onları neden terk etti? Putperestlik 

zamanlarında siyasi yenilgiler, dinî değerlerle ve mağlup olanların sistemlerinde ille de bir 

düşüş olması düşüncesini gerektirmezdi. Ama Hıristiyanlık ve İslâm her ikisi de, ayrıcalıklı, 

hakiki ve özgün doğalarının bilincindeydi. Birinin veya diğerinin siyasi olarak yenilgisi ille de 

bir dinî açıklama gerektiriyordu, bir Müslüman veya Hıristiyan devletinin galibiyeti İslâm’ın 

veya Hıristiyanlığın gerçekliğini ima ediyordu sanki197.  

Bizans’ın yüzleştiği yeni sosyal ve politik gerçeklikler, Ortodoks Hıristiyanları için 

imparatorluğun Türkler tarafından parçalanıp yutulduğunu gördükçe dinî açıklamaların gelişip 

olgunlaşmasına neden oldu. Sadece keşişler değil aynı zamanda imparatorlar bile kalemlerini 

alıp Hıristiyanlığın talihsizliğinin nedenlerini açıklamaya koyuldular. İslâm’a karşı savunma 

geliştirmede en önemli sözel katkı Latin menşeli, Florentine Dominican Ricolda da Monte 

Groce (ölümü:1320)’in “Improbatio Alcorani” adlı eseridir. Ricoldo, Kudüs’e hac ziyaretinden 

sonra Kuran’ı Latinceye çevirmek düşüncesiyle Arapça okuduğu Bağdat’a gitti. Mezopotamya 

kentinde kaldığı sırada önde gelen Müslüman teologları duymak ve onlarla dinî görüşmeler 

yapma fırsatı bulan Ricoldo sonuçta İslâmi doktrinler, hizipler ve Kuran hakkında 

kıyaslanabilir ölçüde detaylı bir bilgi edindi. Önde gelen Bizanslı Latin uzmanı Demetrius 

Cydones(1324–1398), Ricoldo’nun “Improbatio Alcorani” adlı eserini 1354–1360 arasında 

Yunancaya çevirdiğinde, Bizans polemikçileri için ayrıntı ve savlardan oluşan yeni bir cephane 

sağlamıştı. Bir on yıl sonra imparator John VI Cantacuzene (1347–1354) kendi Hıristiyanlık 

savunmasını ve İslâm’a karşı eleştirilerini oluştururken Ricoldo’nun, Cydones çevirisine 

tamaiyle yaslanmıştı. Manuel II Palaeologus (1391–1425), bunun karşılığında ikincisinin 

tezinden kısmen ve bu nedenle Ricoldo’dan dolaylı olarak etkilenmişti198.  

Anadolu toprakları üstünde yapılan ve günümüze kadar yazılı şekilde gelebilmiş son 

büyük polemik Manuel Palaeologus ile Ankara Müderrisi arasında, Manuel 1390–1391 yılları 

arasında Beyazıt’ın ordusunda askerlik hizmetini gerçekleştirirken meydana geldi. Bu 

tartışmanın temelinin kadimliği ve kullandıkları dil Küçük Asya’daki tüm dönüşüm sürecini 

                                                            

197 Vryonis, a.g.e., s. 422 
198 Vryonis, a.g.e., s. 424 



  73

sembolize ettiği için ilgi çekicidir. Müderris ve oğulları İslâm’ın ana vatanından Anadolu’ya 

yeni göç etmiş kişilerdir ve Manuel ise Constantinople’dan gelmiştir. İkincisi sadece Yunanca 

ve ilki Farsça, Arapça ve Türkçe konuştuğu için tartışma bir tercüman üzerinden sürdürüldü. 

Tercüman da Hıristiyan aileden gelme, yakın zamanda İslâmiyet’i kabul etmiş olan bir Yunan 

genciydi. İki dil (Yunanca ve Türkçe) konuşabildiğinden, tartışma onun dilsel arabuluculuğu 

ile ilerledi. Ama müderris ve oğulları, hala ailesinin dinîne karşı bir eğilim gösteren bu yeni 

Müslüman olmuş genç tercümana tam anlamıyla güvenmiyordu. Böylece zor anlarda müderris 

oğullarıyla Türkçe dışındaki bir dille danışıyordu, böylece tercümanı engelliyordu. Üç taraf, 

Anadolu’nun kültürel dönüşümünün de içinde bulunduğu uzun karmaşık sürecin tarihçi-

izleyici profilinde, soyutlaştırılmış ve mikro-evrensel görüşlerini tartışmaya sundular. Manuel, 

daha önce Küçük Asya’yı Helenleştirmiş olan Bizans Helenizm’inin yenik ve tükenmiş 

güçlerini temsil ederken, müderris Anadolu’yu asimile etmekte olan İslâm uygarlığının 

muzaffer güçlerini temsil ediyordu. Tercüman, doğuştan Hıristiyan ve seçimiyle Müslüman, 

değişim sürecini sağlam bir şekilde şahsında sembolleştirmektedir. Bir anlamda sadece iki dilli 

değil neredeyse iki dinlidir. Sadece bu tercüman, bölünmüş kültürel kişiliğinin verdiği bir 

meziyetle iki gücü bir tartışmada bir araya getirebilirdi. Bununla birlikte zaman ilerledikçe, 

ondan gelen nesiller Yunanlılıklarını unutacak ve Hıristiyanlığa yabancılaşacaktı199. 

Sonuç olarak bu durum bize gösteriyor ki, tarafların birbirlerine karşı savunmaları ve 

dinî tartışmaları aslında günün şartları göz önüne alındığında taraflı ve eksik metinler 

üzerinden yapılmıştır. Özellikle Kur’an’ın, Yunanca’ya Latince’den çevirileri üzerinden 

başlatılan Yunan savunmalarının hâlihazırdaki eksik bilgisi, onların tartışma ve savunma 

zemininde elini zayıflatmıştır. Ayrıca Bizans’ın dinî tartışmalardaki eksik alt yapısı üzerinden 

sürdürdüğü savunma ve ataklar İslâmiyet’i daha yakından tanıyan doğunun Heretik 

Hıristiyanları tarafından hiç kabul görmemiştir. Dinî tartışmalar aslında o dinîn hamisi olan 

politik gücün, haklılığı ve geçerliliği dolayısıyla büyüklüğü noktasında geliştiğinden oldukça 

geniş ve sert olsalar da özellikle Bizans açısından cemaâtini kaybetmeme ve dinî birliği 

kuvvetlendirme anlamında ciddi bir fayda getirmemiştir. 

2.2.2.3. İdari Tedbirler  

Bizans’ta askeri savunma kalkanının kırılmasının bir sonucu olarak ortaya çıkan dinî 

ve sosyal çatlaklıkları onarmak için alınan tedbirler muvakkat çözümlerdi. Bizans, zaman 

                                                            

199 Vryonis, a.g.e., s. 428 



  74

zaman idari reform hareketleri anlamında kısmî canlılıklar gösterse de gerekli ekonomik ve 

politik düzenlemenin sağlam zeminde gerçekleşememesi onu fena halde zora soktu.  

Bütün Selçuklu tarihi boyunca, Anadolu halkı iki temel gruba ayrılmıştı; Müslümanlar 

ve Hıristiyanlar. Türk-Bizans mücadelesi ile Bizanslıların zayıflaması ve yenilmesi sonucu, 

Anadolu’daki bir kısım Hıristiyan göç ederken, diğer bir kısmı ya eski dinî inançlarını 

sürdürerek ya da ihtida edip Müslümanlaşarak ikametlerini devam ettirmişlerdir200.  

İşte bu bağlamda yani Hıristiyanların ihtidası karşısında Bizans hâlihazırdaki 

rahatsızlığını dilsel olmaktan çıkarıp eylemsel olarakta açığa çıkardı. Bizans, Selçuklu 

Devletini küçük göremeyecek kadar büyüktü. Askeri mücadeledeki hezimetlerini Selçuklu 

Sarayı ile diplomatik ve genetik akrabalıklar kurarak gidermeye çalıştı.  

Hıristiyan toplumu içerisindeki asimilasyon sürecine karşı direnci arttırmak için 

yardım eden bazı faktörler vardı. Tüm periyod boyunca Selçuklu ve Osmanlı saraylarında 

Yunanlıların durumunu öyle veya böyle hafifletecek belli sayıda Hıristiyan unsurlar vardı. 

Selçuklu sultanlarının Hıristiyan eşleri ve çocukları buna kanıttır. Tıpkı Osmanlı hane 

halkındaki Hıristiyan kadınlar gibi. Yunan Hıristiyanları yönetimde de sıklıkla önemli roller 

aldılar ve pek çok durumda dindaşları adına nüfuzlarını kullandılar. Yarı-Yunan sultan 

İzzeddin’in (1211–1220) saltanatı, Hıristiyan unsurların geniş bir politik nüfuz kazandığı 

dönemi temsil ediyor görünüyor. Sultanın dayıları devletin politik ilişkilerini yürütüyor 

göründüğünden, Türkmenler, Sultan’ı öldürmeyi ve yerine Türk bir anneden doğma kardeşini 

geçirmeyi planladılar. Selçuklu saray çemberi içindeki diğer nüfuzlu Yunanlılar XIII. yüzyıl 

boyunca hep vardılar. Mesela Kapadokya Aziz George mağara kilisesinin son zamanlarda 

yayınlanan yazıtları özellikle ilgiye değer. Kilise, Basil Yiakoupes ve Leydi Thamar adına 

ithaf edilmişti. Basil, anlaşılan bir saray görevlisiydi ve Thamar muhtemelen Sultan’ın 

hareminden bir Gürcü asilzadesiydi. Konumları ve zenginlikleri nedeniyle kilisenin 

tahsisatının masraflarını üstlenmişlerdi. Yunan harem ağası Maurozomes ve Orhan’ın 

Hıristiyan doktoru Taronites, esir Palamas201 adına konukseverliklerini ve nüfuzlarını daha da 

                                                            

200 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu Devletleri, TTK, Ankara 1988, 
s. 245–257 
201 XIV. yüzyılın en önemli din bilimcilerindendir.  1296 yıllarında doğdu doğduğu yer tam olarak 
bilinmemektedir. Ancak onun soylu bir aileden geldiğini biliyoruz. Zira ailesi onu büyümesi için imparator 
Andronikos II Palaiologos’un sarayına gönderir fakat o, kendini dini hayata adamak için sarayı terk eder ve 
Selanik’te kendini bir manastır hayatına adar. Kısa süre sonra Athos dağlarına çekilir ve orada dini metinler 
yazar.1349’da Selanik’te metropolit olduğunda hesychast imparator John VI Kantakouzenos’un desteğine 
teşekkür eder ama Selanikliler onun seçilmesine karşı çıkarlar O, bir Hesychast’dır. Hesychasm, Ortadoğu 



  75

genişlettiler ve diğer Anadolu Hıristiyanları, Palamas ve maiyetinin fidyesini ödemeye yardım 

ettiler. John Cantacuzene’nin (1347–1354), Orhan’a gelin verilen kızı Theodora, sadece din 

değiştirmeye direnmekle kalmadı aynı zamanda gücünü ve zenginliğini Yunanlı fakirler ve 

esir Yunanlıların fidyesini ödemekte kullandı. Bizans prensesinin mühtedileri tekrar 

Hıristiyanlığa dönmeye ikna etmekteki başarılı çabaları ilginçtir. Belki İslâm’dan dönmek 

ölümle cezalandırıldığı için sorunu gizli-Hıristiyanlık fenomeni ile hallediyorlardı202. 

Gerçekten de Konya ve Constantinople sarayları arasındaki siyasi evlilikler yoluyla 

kurulan bir bağ vardı. Bizans Sarayı’nda Selçuklu prenslerine rastlanırken Bizanslı gelin ve 

prenslere de Konya Sarayı’nda rastlanıyordu.  Bizans idari mekanizmalarında Müslüman 

Türklerin ve Selçukî kurumlarında Rum-Ortodokslarının bulunması dolayısıyla birbirleri 

üzerindeki tesirleri kabul edilebilir bir vakadır203.  

Bu tarz evliliklerin siyasi olduğu doğrudur ve zaman zaman birbirlerine karşı tarafların 

elini güçlendirmiştir. Ancak neye ve nasıl hizmet ettiği şüphesiz başka bir tartışma ve 

araştırmanın konusudur. Aslında Greko-Türk nesli 18. yüzyıla kadar devam etmiştir. Şöyle ki; 

Fatih, Bizans’ın son ışıklarını 1460’da Mora’da ve 1461’de Trabzon’da kapatmıştı. Trabzon-

Rum Devleti’nin son İmparatoru David, tutuklu bulunduğu başkentte, Sultana komplodan üç 

oğlu ve yeğeni ile idam edilip cesetleri Sultanın emriyle köpeklere atılınca karısı Elena, o 

cesetleri kurtararak onları Hıristiyan geleneklerine göre gömdü. Onun kızı Anna, Zağanos 

Paşa ile yeğeni Thedora ise Uzun Hasan ile evlendi. Onların torunu Şah İsmail, Safevi 

Hanedanı’nın ilk şahıydı ve soyu 1736’ya kadar devam etti. Hanedan bitince Son Greko-Türk 

nesli de bitmiş olur204. 

Vryonis, Bizans’ın idari bir tedbir gayesiyle, Konya sarayında Bizanslı’ların olduğunu 

ve bunların Bizans için hizmet ettiğini ifade eder. Ancak Bizanslı gelinlerin din 

değiştirmedeki hürriyetleri son derece dikkate değer bir konudur. Zira ihtida etmedende 

varlıklarını hem sosyal hem de idari olarak sarayda devam ettirmeleri gerçeği göz ardı 

edilemeyecek kadar önemlidir. Bizans sarayında da sayısı çok olmasada Türklerin varlığını 

biliyoruz ancak Vryonis bu konudan fazla bahsetmemektedir. 
                                                                                                                                                                                          

Hıristiyanlığında, düşünce ağırlıklı manastır ve keşiş hayatını ifade eder. Ortaçağda “İsa duasını” durmadan 
tekrarlamaya dayanan mistisizm, özellikle hesychasm ile özdeşleştilir.  
(http://www.agiasofia.com/people/palamas_greg.html) 
202  Vryonis, a.g.e., s. 440 
203 M. Fuad Köprülü, Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesiri, Ötüken Neşriyat, İstanbul 1981, 
s. 220 
204 Donald M. Nicol, Bizans’ın Soylu Kadınları On Portre (1250–1500), çev. Özden Arıkan, Tarih Vakfı Türk 
Yayınları 114, İstanbul 2001, s. 132–133 



  76

İmparatorların Hıristiyan toplumunun birliğini koruma arzusu içinde başvurduğu bir 

diğer önlem, belli bölgelerdeki nüfusu basitçe Bizans topraklarına nakletmekti. Uygulama en 

aktif şekilde Comnenoi Sülalesi (1081–1118) döneminde yaşandı. Bu sülale XI. ve XII. 

yüzyıllarda Türklerin ele geçirdiği Akşehir, Konya ve Kayseri bölgelerinden getirdiği 

Yunanlıları daha batıya yerleştirdi. Elbette bu olay, belli bölgelerdeki Bizans nüfusunun 

zayıflaması anlamına geliyordu ve nakledilen halk İslâmiyet’e çekilmeyecek olsa da terk 

ettikleri bölgeler daha kolay İslâmlaştırılacaktı205.  

En erken XII. yüzyıldan Constantinople’un düşmesine kadar geçen asırlar boyunca 

devam ederek, önemli sayıda Hıristiyanlaştırılmış Türk (Peçenek, Kuman, Uz), Bizans 

ordusunda görev yaptı. Askeri nitelikleri, onları imparatorun askeri gücüne oldukça arzu 

edilen ek unsurlar haline getirdi. Alexius I, John II ve Manuel I’in (1081–1183) ordularında 

onları görebiliyoruz ve XIII. ile XIV. asırlarda Türk birlikleri Bizans ordusunun standart 

askeri birlikleri haline geldiler. Türk devşirmeler, imparatorlara hizmet eden ve Hıristiyanlığı 

kucaklamış olan Türklerin oğulları, genellikle Avrupa eyaletlerinde ve özellikle Vardar Nehri 

civarına yerleştirilmişlerdi. Böylece imparatorlar en azından Bizanslılara hizmet etmeyi 

isteyen Anadolu Türklerinin bu bölümünün irtidası için çalıştı. Anadolu’yu yeniden fethinden 

sonra Alexius Comnenus ve Batı Anadolu sahilindeki Türk emirlerini Constantinople’a aldı 

ve onları vaftiz etti. Eski bir imparatorluk düşüncesi olan barbarları çevirme konsepti şimdi 

bir zorunluluk olmuştu. John Comnenus, Halep yakınlarındaki Bizaa’da206 Müslüman kentini 

ele geçirdiğinde, kadı ve 400 şehir sakinini Hıristiyanlığa dönmeye razı etti. Daha sonraki bir 

tarihte sultan Gıyaseddin(1192–1196, 1205–1211) ile İzzeddin, oğlu ve İzzeddin’in kız torunu 

da vaftiz edildiler. XII. yüzyılın son yarısına doğru irtidat edenlerin boyutu kilise meclisi 

tutanaklarında ve vaftizle ilgili kilise kanunlarının tefsirinde temsil edilecek kadar 

yeterliydi.207  

Hıristiyanlaştırılmış Türklerin sayısı hiç şüphesiz İslâmlaştırılan Hıristiyanlardan 

sayıca çok daha azdır ve öncelikle asker olup nihayetinde Avrupa’ya yerleşmişlerdir. Eğer 

Anadolu’nun politik kaderi başka türlü olsaydı, Bizans misyonerlerinin, dervişlerin tadını 

çıkardığı başarıya sahip olması büyük ihtimaldi208. 

                                                            

205  Vryonis, a.g.e., s. 441 
206  Suriye’de bir şehir 
207 Vryonis, a.g.e., s. 442 
208  Vryonis, a.g.e., s. 442 



  77

Anadolu’daki Müslüman ve Hıristiyan gruplar birkaç yüzyıl içinde yan yana yaşamayı 

öğrenmişler, karşılıklı evlilikler ve ihtida ile birkaç yüzyıl içinde Anadolu Türk kimliğine 

yeni bir etnik boyut, yeni bir fiziksel görünüm yeni bir kültürel sentez katmışlardı209. 

Bizans’ın Anadolu Hıristiyanlığını korumak üzere aldığı çeşitli sistematik tedbirlere 

rağmen İslâm’ın politik zaferi kesin ve nihai idi. Müslüman polemikçilerin Türklerin İslâm’ın 

din olarak Hıristiyanlıktan daha üstün olması nedeniyle muzaffer olduğu iddiası aslında saf 

bir dini veya felsefi tartışma olmaktan çok daha güçlü pragmatik bir gerçekliğe sahip idi210. 

Sonuç olarak şunu söyleyelim ki, Bizans Küçük Asya’da olan herşeyin farkındaydı, 

başını kuma gömmemişti, dini, askeri, idari tedbirler almak ve uygulamak konusunda duyarlı 

ve hamleciydi ancak eskimiş kurumları, bozuk kilise hiyerarşisi, eksilen taşra gelirleri gibi 

ciddi sorunları gidermede aldığı önlemler durumu lehine çevirmek adına oldukça hafif kaldı. 

En önemlisi, Türk fetihlerinin askeri olduğu kadar idari ve dini hedefleride kapsamış 

olmasıydı ve Vryonis’in dediği gibi bu konu da Türkler pragmatist idi. Bizans’ın bunu 

durduracak gücü yoktu. Ama her şeye rağmen Bizans bir şövalye gibi döğüştü. Teslim 

olmadı. Teslim alındı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            

209 İsmail Tokalak, Bizans – Osmanlı Sentezi Bizans Kültür ve Kurumlarının Osmanlı Üzerindeki Etkisi, 
Güler Boy Yayıncılık, İstanbul, 2006, s. 192 
210 Vryonis, a.g.e., s. 443 



  78

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

SPEROS VRYONİS’E GÖRE ANADOLU’NUN İSLÂMLAŞMA SÜRECİ 

 3.1. İHTİDANIN BAŞLAMASI  

Dünya tarihinde dinlerin yayılışı ve değişik milletleri tümüyle kendine bağlaması, 

zannedildiği gibi çok kısa sürede meydana gelmemiştir. Bilakis uzun soluklu, sabırla, acele 

etmeyen, ama daima ilerleme kaydeden, çok farklı tarihi, coğrafi, siyasi ve sosyal dinamikleri 

kendi lehine kullanarak gerçekleşen süreçlerin ürünüdür. Mesela, Türklerin Müslüman oluşu 

lise tarih kitaplarında anlatıldığı gibi Karahanlı Prensi Abdulkerin Satuk Buğra Han’ın 

Müslüman oluşuna bağlı bir netice değildir. Aksine Müslümanlar ile Türklerin yaklaşık üç 

dört asırlık yoğun bir temas ve mücadelesinin sonucunda ortaya çıkan bir durumdur. Aynı 

şekilde Hıristiyanlığın Roma dünyasında yayılışı da en az üç asırlık zorlu ve zahmetli bir 

mücadelenin sonucunda gerçekleşmiştir. Dolayısıyla herhangi bir coğrafyanın ya da top 

yekün bir milletin din değiştirmesi uzun süreli ve yavaş ilerleyen değişmelerin sonucu olarak 

ortaya çıkmıştır.  

Anadolu yarımadasına Türklerin 1071 Malazgirt Savaşı ile askeri bir unsur olarak 

girmeye başlaması ve ardından Oğuz boylarının kalabalık kitleler halinde göçü neticesinde 

kültürel ve sayısal üstünlüğü ele geçirerek uzun bir zaman dilimi içerisinde Anadolu’nun 

İslâmlaşmasnı sağlamlaştırmışlardır. Elbette, İslâmlaşmaya muhatap olan yerli Rum, Ermeni 

ve diğer halkların içinde bulundukları sosyal, iktisadi, psikoloji siyasi ve askeri durum bu 

halkların İslâmlaşmasında etkili olmuştur. İşte Vryonis Anadolu’nun İslâmlaşmasını 

incelerken uzun bir sürece yayılmış bu değişimi destekleyen sosyal, psikolojik, iktisadi vs. 

dinamikleri incelemiştir ki, bunlar üzerinde ikinci bölümde durulmuştu. Bu bölümde ise yine 

Vryonis’in çalışmasından yola çıkarak, Anadolu’daki ihtida sürecinin aşamalarını onun bakış 

açısıyla değerlendireceğiz. Vryonis, bu bağlamda özellikle iki temel yapıyı belirleyici olarak 

işler. Bunlar; İslâmi kurumsallaşmalar, vakıflar ve heteredoks tasavvuf (muhalif İslâmî 

yorumlar)anlayışlarıdır.  

Toplumsal değişme, toplumu meydana getiren kurumlar başta olmak üzere sosyal 

ilişkilerde ve sosyal yapılarda mevcut durumlardan yeni, bambaşka bir duruma geçişi ifade 

etmektedir211. En yaygın şekliyle sosyal değişme, zaman içerisinde bir toplumun yapısında ve 

                                                            

211 İsmail Doğan, Sosyolojik Kavramlar ve Sorunlar, Sistem Yayınları, İstanbul 2000, s. 224 



  79

bu yapının çeşitli fonksiyonlarında ve bireylerin üstlendiği toplumsal rollerde, yani 

toplumdaki ilişkiler sisteminde, toplumsal kurumlarda ve bireylerin davranışlarından 

meydana gelen değişmeler olarak tanımlanabilir212. Anadolu’nun İslâmlaşması da böylesi bir 

sosyal değişimin sonucudur. Çünkü Türkler Anadolu’yu sadece askeri bir fetih arazisi olarak 

görmemiş kendilerini bölgenin kültürel değişiminin tasarımcısı olarakta görmüşlerdir213. 

Ayrıca “Ey iman edenler, Allah için hakkı ayakta tutan adaletle şahitlik eden kimseler olun. 

Bir kavme olan kininiz sizi adaletsizliğe sevketmesin; adalet yapın ki o takvaya en çok yakın 

olanıdır. Allah’dan korkun. Şüphesiz ki Allah ne yaparsanız hakkıyla haberdardır”214 ayeti 

gereğince davranan neredeyse tek Müslüman toplum ve devlet Türkler olmuştur. 

 Biz Vryonis odaklı bu çalışmamızda, onun kitabında işlediği değer ve önemde 

başlıklar koyarak konuları ele aldık. Bu bölümde işleyeceğimiz konu çalışmamızında ismini 

oluşturan ihtida sürecidir. Vryonis, Bizans ve Türk kimliklerinin İslâm üst kimliği altında 

nasıl bir değişim ve dönüşüme uğradığını, bu hadisenin hazırlayıcı ve sürükleyici unsurlarını 

detaylı bir şekilde tahlil eder. 

 Ancak konunun daha iyi anlaşılabilmesi için öncelikle değişimin muhatapları 

açısından değişimin ne olduğu, değişimle ilgili psikolojik altyapı konusunu, din değiştirmenin 

sebepleri ile ilgili olarak bir kısa analiz yapmak yerinde olur. 

3.1.1. Din Değiştirmenin Psiko-Sosyal Bir Tahlili  

İnsanların dünyada veya ölüm ötesinde kurtuluşa ulaşmaya çalışmaları olarak ifade 

edebileceğimiz din, sosyolojik açıdan kutsal şeylere ait ve münakaşaları caiz olmayan 

inançları taşıyan ve bu inançlara bağlı olup değiştirilmesi caiz olmayan fiilleri yapan 

insanlardan meydana gelmiş manevi birlik olarak tanımlanmaktadır.215 Ayrıca din toplumsal 

yönden, insanın tutum ve davranışlarını düzenleyen değerler manzumesinin belirleyicisi ve 

gündelik yaşamındaki yol göstericisi olarak çok önemli rolleri yerine getirmektedir.  

Din değiştirme kavramının en yaygın anlamı, bir dinî reddederek bir başka dine 

inanmak şeklinde ifade edilebilir. Din değiştirme kavramı, mensubu bulunduğu dinîn 

                                                            

212 M. Ali Kirman, Din Sosyolojisi Terimler Sözlüğü, Rağbet Yayınları, İstanbul 2004, s. 232 
213 Pavlos Karalidis, Romanos Diogenis İstanbul’a Yollar Açılırken, çev. Kriton Dinçmen, İletişim Yayınları, 
İstanbul 1998, s. 77 
214 İsmet Kayaoğlu, İslâm Kurumları Tarihi II, Konya 1994, s. 82 
215 Yumni Sezen, Sosyolojik Açıdan Din, İFAV Yayını, İstanbul 1993, s. 34 



  80

kendisine yüklediği yükümlülükleri yerine getiremeyen insanların tavır değiştirmesi veya 

farklı bir din için önceki inanç ve bağlılıklarından vazgeçmesi gibi anlamlar içermektedir216.  

İngilizce, “conversion” olarak ifade edilen din değiştirme bir halden diğer hale geçişi bir 

olayın bir başka olaya dönüşümünü anlatır. Değişimi ifade eden geniş bir terimdir ve önceki 

halden şiddetli bir değişimi kapsar217. Türkçede din değiştirme, çoğu zaman, “ihtida” 

kavramıyla ifade edilmektedir. Diğer dinlerden veya dinsiz iken İslâm'a girme anlamında bir 

terim olan ihtida, sözlükte “doğru yolu bulmak; yol göstermek” manalarına gelen hüdâ, hedy, 

hidayet kökünden türemiştir. İhtida eden kimseye mühtedi adı verilir. İslâmiyet evrensel bir 

din olup kendi değerlerinden bütün insanların faydalanmasını, yani ihtida etmesini ister. 

Müminlere de bu noktada görevler yükler, “Rabbinin yoluna hikmet ve güzel öğütle çağır, 

onlarla en güzel şekilde tartış” (en-Nahl 16/125) mealindeki âyet bu görevi açıkça ifade eder. 

Din adamı sınıfı bulunmayan İslâm'da Müslümanlar dinîn evrensel mesajını insanlara 

ulaştırmakla yükümlü birer davetçidir. Peygamberliği evrensel olan ilk tebliğci Hz. 

Muhammed (sav) bu hususu, “Bir kişinin ihtida etmesine vasıta olmak büyük bir servete 

kavuşmaktan daha hayırlıdır” (Buhârî,”Cihâd”, 102; Müslim, “Fezâ'ilü'ş-şahâbe”, 34) 

hadisiyle vurgulamıştır. İslâm'da cihadın asıl manası ve temel gayesi de budur. Kur'ân-ı 

Kerim'de altmış yerde geçen ihtida kavramı bir taraftan Allah'ın lütuf ve ihsanına bağlanırken 

diğer taraftan kulun iradesini kullanıp tercihte bulunması şartına da bağlıdır. (el-Kasas 28/ 56; 

Muhammed 47/17). Allah, vahiy indirmek ve peygamber göndermek suretiyle kişinin doğru 

yolu bulmasına yardımcı olmuştur. Bu açıdan peygamberlerin ve onların yolunda giden 

mürşidlerin fonksiyonu uyarma ve yol göstermeden ibaret olup hiçbir zaman insanın irade ve 

tercihinin önüne geçmemektedir. İslâma göre ihtida bir anlamda kişinin yeni bir dinî kabul 

edişi değil eski dinîne dönüşüdür, çünkü İslâm'a göre insan fıtrat dinî (İslâm) üzere doğar. 

Buna göre ihtida eden kimse fıtratını hatırlamış ve ona dönmüştür. Kur'ân-ı Kerîm'de, Allah'la 

insanlar arasında yaratılışları döneminde yapıldığı ifade edilen sözleşme (el-A'râf 7/172) ve  

“her doğan çocuğun fıtrat üzere dünyaya geldiğini, fakat ebeveyninin onu Yahudi, Hıristiyan 

veya Mecûsî yaptığını” bildiren hadis de (Buhârî, “Cenâ'iz”, 93; Müslim, “Kader”, 22–25) bu 

gerçeği vurgular. Bundan dolayı Batılı mühtedilerden birçoğu, din değiştirenler için kullanılan 

“convert” (dönme) yerine “revert” (geri dönen) kelimesini tercih etmiştir218.  

                                                            

216 Kirman, a.g.e., s. 77 
217 Hayati Hökelekli, Din Psikolojisi, TDV Yay., Ankara 1998, s. 290 
218 Ali Köse, “İhtida” TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt:21, İstanbul 1994 
 



  81

Tarihi süreç içerisinde din değiştirme olayının sebeplerini psikolojik ve sosyo-kültürel 

faktörler olmak üzere iki temel gruba ayırabiliriz. Günahkârlık duygusu, dramatik tecrübeler, 

iç çatışmaları ile manevi aydınlanmayı psikolojik faktörler; dinî telkin ve irşatlar ile başka bir 

dinle teması da sosyo-kültürel faktörler arasında sayabiliriz219.  Pasifist ve aktivist olarak da 

bilinen bu iki temel yaklaşım220 sosyo-psikolojik açıdan din değiştirmeye geleneksel bakış 

açısı olmuş ve yeni dinî hareketler yayılma devrelerinde hep bu yaklaşımlarla 

incelenmişlerdir.  

Bunlardan aktivist yaklaşım, kişiyi kendisini tatmin edecek bir hayat tarzı bulma 

gayreti içinde görür ve aslında grupların kişiyi değil, kişinin grupları kullandığını ileri 

sürer221.  Pasif yaklaşım ise insanüstü, dışsal veya içsel olabilir. Bu durumda ya Tanrı din 

değiştirmenin gerçekleşmesine müdahale edebilir veya kişi, potansiyel mühtedinin 

yararlanabilirliğinden istifade eden ve onu dinî hareketin içine sürükleyen bir fail tarafından 

kandırılabilir222.  

Genel olarak araştırmacılar yakın zamana kadar din değiştirmeyi veya dinî değişimi, 

yaşadığı bazı olaylarla istikrarı kaybolan ferdin önce dış tesirlerden etkilenmesi, daha sonra da 

kendilerine üye kazandırmak isteyen dinî gruplarla ilişki kurması neticesinde yaşadığı 

değişim olarak görürler223.  

Neticede üzerinde çalıştığımız konu din değiştirmenin sebeplerinden ziyada 

Anadolu’nun ihtidasında hazırlayıcı etmenlerin ne olduğu sorusudur ki, bu yüzden biz 

yukarıda sadece konunun psikolojik altyapısı ile ilgili bilgi vermek istedik. Çünkü bu 

psikolojik zemin etütü yapılmadan konunun anlaşılması eksik olabilirdi.  

3.1.2. Müslüman Araplarla Müslüman Türkler Arasındaki İhtida Farkı  

Anadolu’nun ihtidası Arap fetihlerinin Yakın Doğu coğrafyasına taşmasıyla başlar. 

Ancak Anadolu’nun politik üstünlüğünün tam olarak Arapların eline geçmemesi ve bazı 

iktisadi avantajları öncelikleri dâhilinde değerlendirmeleri yüzünden mevcut Emevi 

hükümetleri Anadolu’yu zımni, mevali kapsamında ele almış dolayısıyla sürecin 

                                                            

219 Hökelekli, a.g.e., s. 293 
220 Volkan Sarı, Türklerin İslâmiyet’i Kabulünün Sosyolojik Analizi, KSÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Yüksek 
Lisans Tezi, Kahramanmaraş 2005, s.14  
221 Ali Köse, Neden İslâm’ı Seçiyorlar, TDV Yay., İstanbul 1997, s. 8 
222 Sarı, a.g.e., s. 15   
223 Köse, a.g.e., s. 157 



  82

aktivasyonuna katılmamışlardır. İşte bu noktada Vryonis, Arap ve Türklerin ihtida 

hareketlerindeki farklı politik duruşları inceler. 

VII. yüzyılın ilk yarısında Bizans ağır bir askerî yenilgiye uğramış ve ülkesinin üçte 

ikisini Güneyde Araplara, Kuzey Doğuda da Slavlara kaptırmıştı. Aynı zamanda, bir dünya 

imparatorluğu olma özelliğini de yitirmişti224.  İmparatorluğunun yalnızca doğu coğrafyasını 

elinde tutabilen Bizans’ın, bu bölgelerinin de Türk fetihlerine maruz kalması çok zaman 

almayacaktı. Fetih, askeri olmakla birlikte aynı zamanda kültüreldi. Daha önceleri de pek çok 

akınlara, istilalara uğrayan coğrafya bütün yaşamsal fonksiyonlarına kadar böylesi bir 

değişimi daha önce yaşamamıştı.   

Vryonis’e göre yedinci yüzyılın Arapları (Emeviler), fetihlerden öncelikle kendi 

çıkarları için yararlanmakla ilgilendikleri ve kitle olarak dönüştürme onları belli bir ekonomik 

kayba uğratabileceği için din değiştirmeyi teşvik etmediler225. Yine de Anadolu da ilk 

İslâmlaşma hamlesinin Hulafâ-i Raşidin, Emevi ve Abbasi dönemini kapsayan VII. ve X. 

yüzyılları arasında olduğunu söyleyebiliriz.  

Müslümanların Anadolu ile ilk temasları, Hz. Muhammed’in 628 yılında Heraclius’a 

gönderdiği mektupla başlar226.  

Söz konusu dönemde topraklarının çoğunu Araplara, Slavlara ve Avarlara kaptırarak 

güç bir dönem geçiren Bizans, balkanlarda yeni ve ciddi bir tehlike olarak Bulgarlar’ın devlet 

oluşturmasını gördü. Diğer yandan imparatorluğun içinde köle ekonomisi yıkılmaya başladı 

ve keskin toplumsal çatışmalar baş gösterdi. Bunlara ek olarak, Pavlikanlar, yönettikleri 

devrimci hareketlerle Araplara destek oldular. Fakat bu durum, Arapların ihtida 

hareketlerinde herhangi bir başarıya yansımadı227. 

İlk İslâm fetihleri akabindeki İslâmlaşma hareketi karşısında Bizans, askeri, 

ekonomik, sosyal hatta kiliseye ilişkin reformları yaparak, Roma’dan miras güçlü devlet 

geleneği ile bu durumdan kendini kurtarabilmiştir228. Bu durum Arapların ihtida 

hareketlerindeki başarısını da engellemiştir. Fakat Arapların (Emeviler)  Bizans topraklarında 

ihtida hareketlerine girmemeleri, Türk fetihlerinde karşılaşacağımız iskân politikasından uzak 
                                                            

224 G. L., Seıdler , Bizans Siyasal Düşüncesi, çev. Mete Tuncay, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 
Yayınları, Ankara 1980, s. 8 

225   Vryonis, a.g.e., s. 356 
226 Kadir Özköse, “Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslâmlaşmasında Tasavvufi Zümre ve Akımların Rolü”, 
Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. VII, Sayı:1, 2003, s. 250 
227  Seidler, a.g.e.,  s. 14 
228  Mustafa Daş, Bizans’ın Düşüşü, Yeditepe Yayınları, İstanbul 2006, s. 14   



  83

sadece İstanbul’un fethine yönelik bir politika olmasından da kaynaklanmaktadır. Diğer 

taraftan Arapların ihtida hareketlerinde, daha çok ekonomik yön ön plana çıkmış bu sebeple 

kitlesel ihtida hareketlerinden kaçınılmıştır.  

Genellikle, Hıristiyanların maddi beklentiler, İslâm uygarlığının cazibesi ve çekiciliği 

ve Türk kültürünün sunduğu daha büyük ahlaki değerler ve Selçukluların siyasi alanda ortaya 

koyduğu adalet nedeniyle din değiştirdiği iddia edilir. Selçukluların, Anadolu’ya ulaştığı ilk 

dönemlerde Bizans ile İslâm arasındaki dinî savaş zaten dört asırdır (VII. X. yüzyıllar) 

sürüyordu. Türklerin ortaya çıkmasıyla, bu dinî savaş Bizans’ı tam kalbinden vurdu ve bir 

dört asır daha sürmesine yol açtı.  Arap fetihleri zamanında var olmayan dinî kurumların 

(Tarikatlar ve Ahi birlikleri) gelişmesi Anadolu’daki Müslüman topluma daha bir coşku ve 

dönüştürmeci bir motivasyon kattı. Ancak Yunan Hıristiyanlığına karşı hiçte müspet olmayan 

bir bakış açısını, on altıncı yüzyıl tarihçisi Saadeddin (1536 -1599) , Bizans’ın başkentinin 

fethini tasvirinde görüyoruz229.  

 “Bu geniş bölge, bu güçlü ve mağrur şehir, nefretin ülkesi (dar-ul harb) olmaktan 

paranın basıldığı (dar-ul zarb) şehir haline geldi, kötü nefesli baykuşların yuvası olmaktan 

zafer ve onurun başkenti haline geldi. Sultan Mehmet’in asil çabalarıyla, utanmaz kâfirlerin 

kötücül çan sesleri, Müslümanların muzaffer Toplanma İnancı’nın tatlı, beş-vakit tekrarlanan 

ezan sesiyle değiştirildi ve cihat toplumunun kulakları ezanın ezgisiyle doldu. Şehrin içindeki 

kiliseler, rezil putlarından arındırıldı ve aşağılık iffetsizliğinden temizlendi ve resimlerinin 

silinmesi, İslâmi mihrap ve minberlerin kurulmasıyla çoğu manastır ve şapel, Cennet 

Bahçelerini kiskândıracak bir hale geldi. Kâfirlerin tapınakları, dindarların camilerine 

dönüştürüldü. İslâm’ın ışığı, çok uzun zamandır zelil zinacıların ikametgâhı olan karanlığın 

ev sahiplerini yerlerinden sürdü. İnancın şafak ışıkları, zulmün korkunç karanlığını kovdu ve 

bu anlamda, kader gibi kaçınılmaz, talihli sultan bu yeni memleketin yönetiminde en üst 

makam haline geldi… (Fetihten sonra) İlk Cuma günü, ibadet edenler Aya Sofya’da toplandı 

ve sultanın muzaffer ismi adına Muhammed Hutbesi okundu (Cuma namazı, hükümdarın 

ismini içerir). Böylece, bu eski büyük yapı Ortodoks İnancının ışıklarıyla aydınlatıldı. Kutsal 

Kitabın mis kokusu sindi ve Muvahhidinlerin (Allah’ın bir olduğunu şahitlik edenler) kalpleri, 

İmanın simgelerinin kurulmasıyla zevkle dolarken ve bu nedenle tapınakların en arzu edileni, 

                                                            

229  Vryonis, a.g.e., s. 356 



  84

mağrur cami, bu kalplere huzur veren tapınak, Müslümanlarla doluydu ve onun, Şahadet’le 

perdahlanmış olarak hoşnutluğu yansıtan içi, cilalanmış bir ayna kadar parlak hale geldi”230  

Müslüman yöneticilerin, Emeviler devrinde olduğu gibi Anadolu’da Hıristiyanların 

ihtidası faaliyetlerini mali kayıplarla durdurma girişiminde bulunduklarına dair hiç bir işaret 

yoktur. Böylece belki tebliğ hevesinin verdiği tatmin, varlık vergisinin kayıplarını arttırmış 

olabilir. Gerçekten, fetihler, ticaret ve tüm imparatorluğun yağmalanması, cizye gibi hatırı 

sayılır vergi geliri kaynağının kaybını telafi etmiş ve hafifletmiştir231. 

Diğer taraftan II. Kılıçarslan İslâm’ın büyük gazilerinden sayıldığı halde, 

Malatya’daki Süryani Patriği Mihael’e gönderdiği bir mektupta, Bizans’a karşı kazandığı 

zaferlerin, patriğin duaları sayesinde olduğunu belirtecek kadar geniş bir anlayışa sahip olup 

ona dostluk göstermiştir232.  

Çağın gözlemcileri, Türklerin, Hıristiyan tebaanın ve savaş esirlerinin din 

değiştirmesini beklediğini ve buna büyük ölçüde sevindiğini rapor etmişlerdir. Genellikle 

kendi tebaalarının durumunu gözlemlemiş olsalar bile, Schiltberger’in “Nasıl Bir Hıristiyan 

bir Kâfir Haline Gelir” başlıklı yazısında belirttiği gibi, din değiştirmeyi cazip hale getirmek 

için çok çaba sarf etmişlerdir233.  

İslâm dinînin hoşgörüsü, Türk hoşgörüsüyle yoğrulmuş ve Anadolu’da Müslüman Türkler 

ile Hıristiyan yerliler arasında mevcut ahenk Moğol istilasıyla bile bozulmamıştır. Mesela bir ara 

hükümetsiz kalan Malatya’nın Müslüman ve Hıristiyan halkı, aralarında sadakat yemini yaparak, 

müşterek bir idare kurmuşlar ve şehrin patriğini başlarına geçirmişlerdir234. 

Buna benzer bir uygulama Fatih’in Rumlara verdiği imtiyazdan da anlaşılmaktadır. Bu 

metnin aslı İstanbul yangınlarından birinde yanmıştır. Ancak Hammer’e göre: Fatih, Patrik 

Gennadios’un ruhani sıfatını kabul edip, fetihten önce yürürlükte olan adetlerinin devamını 

isteyerek, kiliselerin camiye tahvil edilmeyeceğini, izdivaç ve defin işlerini Rum kilisesi usulüne 

göre eskisi gibi yapabileceklerini söylemişti235 . 

                                                            

230  Vryonis, a.g.e., s. 357 
231  Vryonis, a.g.e., s. 357 
232 İsmet Kayaoğlu, “Türk Yönetiminde Gayri Müslimlere Gösterilen Tolerans”,  Selçuk Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 4, 2007, s. 386 
233  Vryonis, a.g.e., s. 357 
234  Turan, Selçuklular ve Türk-İslâm Medeniyeti, s. 257 
235 Osman Turan, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi, Nakışlar Yayınevi, İstanbul 1979, s. 527 



  85

Sonuç olarak diyebiliriz ki; Türkler Anadolu’da ihtida meselesini politik bir yaptırım 

olarak değil, ekonomik kayıpları göz ardı ederek sadece tebliğ ve teşvik anlamındaki 

uygulamalar yoluyla ifa ederken İslâm’ın anavatanının sahipleri Arapların(Emeviler), 

Anadolu için sistematik bir ihtida politikası olmamıştır. Burada şu tespitte yapılmalıdır; 

Arapların, Anadolu’da ihtidayı politik hedefleri içinde görmemesinin sadece cizye vergisinin, 

hazineleri için sağladığı muazzam kaynağı kaybetmemek adına desteklemediğini söylemek 

biraz safdillik olur. Üstelik burada Emevi ve Abbasi olarak birbirinden hem sülale hem de 

politik anlayışlar bakımından çok farklı olan iki devletin farklı uygulamaları vardır. İki 

dönemin politik uygulamaları çoğu zaman birbirine muhaliftir. Arap coğrafyasının siyasi 

hâkimiyet sınırlarını Emeviler çizsede bu sınır dahilindeki kültürel çizimi Abbasilerin eliyle 

olmuştur. Araplar hiçbir zaman Anadolu’nun askeri ve idari olarak üstünlüğünü ele 

geçirememişlerdi. Oysa bu tarz üstünlüğü ele geçirdikleri coğrafyalarda Araplar, ihtida 

hareketlerini bizzat devlet eliyle ekonomik kayıpları düşünmeden desteklemişlerdir. Bundan 

hareketle Orta Asya’dan, Afrika içlerine oradan İberya’ya kadar uzanan politik hâkimiyet 

alanındaki Arap ihtida hareketleri çok sarihtir. Sonuçları bakımından da tamamen kalıcıdır. 

3.1.3.  Anadolu’da İhtida Sırasında, Var Olduğu İddia Edilen Cebri Örnekler ve 

“Neo-Martyrdom” İdeolojisi 

Genel olarak hem Selçuklu Devleti ve Beylikler döneminde ve hem de Osmanlı 

idaresi altında gayrimüslimlerin ihtidası desteklenmiş ancak kıyımcı bir politik anlayış ile 

ilgili her hangi bir yapılanmaya da gidilmemiştir. Müslüman olmayan dinî kurumlara da 

hukuksal ve geleneksel hoşgörü gösterilmiştir. Ancak bu, İslâm’a davet olmadığı anlamına 

gelmemektedir. Bu hoşgörünün alt yapısını oluşturan duygu, hissî olarak bir dönüştürme ve 

hidayete eriştirme tutkusudur. Burada mühim olan metot meselesidir. Diğer çağdaş, 

Avrupa’daki Ortaçağ devletlerinde uygulanmış dinî dönüşüm sürecindeki kitlesel tahripler, 

zorlayıcı unsurlar, hatta ölümcül dayatmalar şeklindeki bir üslup Anadolu ihtidasında 

kullanılmamıştır. Tersine tebliğ odaklı ve hoşgörü mantalitesi içinde yer alan bu uzun süreç 

özellikle Vatikan merkezli seyyah ve teologların dolaylı gözlemlerini aktardıkları eserlerinde 

hayli farklı irdelenmiştir. Bu anlamda İslâmi siyasi gelenek hukuk ve özgürlük temeli üzerine 

kurulduğundan Selçuklular da bu geleneği sürdürmüştür. İşte bu noktada batılı kaynakların bu 

süreçte esaslı araştırmalar olmaksızın, dolaylı çeviriler, eksik metinler, sözlü mitler üzerine 

yazdıkları ve batı dünyasına ihtidanın ıstıraplı yüzünü ve barbarlığını gösterdiğini 

düşündükleri bazı örnekleri işlemeyi uygun gördük. Zira batılı bakış açısını göstermesi 



  86

açısından bunlar önemliydi. Ancak gerçek bile olsa çağdaşları ile karşılaştırıldığında hayli 

ehemmiyetsiz hadiselerdi ve mukayeseli tarihi dönem çalışmaları yapıldığında oryantal 

dünyanın egemenliğindeki milli ve dinî unsurların batınınkine göre çok daha canlı ve öznel 

kaldığı noktası dikkate şayandır. 

Hz. İsa örneğini izlediklerini öne sürerek kâfirlere karşı kendilerini feda eden inancı 

savunan martyrler, farklı bir ifadeyle din şehitleri, Hıristiyan kahramanlar olarak görülür. III. 

yüzyılda Hıristiyanlık üzerindeki Roma baskısı sırasında ortaya çıkan martyrlik olgusu VII. 

ve IX. yüzyıllarda Arap işgalleri sırasında, Bizans İmparatorluğu dâhilindeki ikonakırıcılık 

sırasında ve de son olarak 1071’de Türklerin Anadolu’da ilerlemeye başlaması sonrası tekrar 

gündeme gelmiştir236. Son olarak ise İspanya’da İberya’nın tekrar Hıristiyanlaştırılması ve 

Haçlı seferlerine katılımı artırma psikolojisinin motivasyonu olma noktasında birdaha ortaya 

çıkmıştır. 

Nitekim Nikephoros Phokas, kâfirler olarak nitelediği Müslümanlar ve diğer dine 

mensup topluluklar karşısında ölen bütün savaşçıların martyr olarak ilan edilmesini kiliseden 

talep etmişti. Bu duygu Müslümanlarla savaşmanın kutsal bir savaş anlamına geldiğini 

gösteren garip bir durumu ortaya koymaktaydı237. Bu yeni şahadet ideolojisi 1098’lerde Türk 

Emir’i Ali (Amiralis) tarafından Paipert238, Erzurum’da esir alınan, Trabzon’un ruhani lideri 

ünlü Theodore Gabras239 kadar önemli kişileri içermektedir. Bu lideri esir alan kişi, 

başarısızca Gabras’ı dinînden döndürmeye çalıştı. Gabras, önce yüzükoyun karın üstüne 

yatırıldı ve dövüldü. Bununla beraber, o kararında sebat etti, bu nedenle gardiyanları onu diri 

diri parçalamaya başladılar, dilini kesip, gözlerini çıkardılar, daha sonra kafa derisini 

                                                            

236 Buket Kitapçı Bayrı, “Genç Niketas’ın Şehit Edilmesi: Selçuklu Sultanı II. Mesud Döneminde Zorla Din 
Değiştirme Kanıtı mı? Yoksa İmparator II. Andronikos Dönemi Bizans Politikalarının Bir Yansıması mı?”, 
http://www.sgsymposium.org/tr/bildiri_icerik.asp?ID=17  
237 Ostrogorsky, a.g.e., s.269 
238 Bugünkü Bayburt ili.  
239 Trabzon’da bağımsız bir dukalık kuran Theodore Gabras, 1140 yılına kadar Trabzon ve çevresindeki 
bölgeleri hâkimiyeti altında tutan Gabras ailesindendir. Gabras ailesinin mensupları Bizans’a karşı 
bağımsızlıklarını Selçuklular ve Danişmendliler ile olan ilişkileri sayesinde koruyabilmişti. Bizans yönetiminin 
Gabras ailesinin Trabzon’daki hâkimiyetine son vermesinden IV. Haçlı seferine kadar geçen süre içinde 
Trabzon, İstanbul’un denetimi altında kalmış ve bölgede bir daha bağımsız bir idareci ortaya çıkmamıştır. 
Bununla birlikte Gabras ailesinin bölgedeki nüfuzu kısmen etkili olmayı sürdürmüştür. (Yusuf Ayönü,“Türkiye 
Selçuklu Devleti İle Trabzon İmparatorluğu Arasında Karadeniz Bölgesindeki Hâkimiyet Mücadeleleri 
(1204/1243)” Tarih İncelemeleri Dergisi,  Prof. Dr. Tuncer Baykara’ya Armağan, Editör: Doç Dr. Süleyman 
Özkan, Sayı: 1, İzmir Ege Üniversitesi, 2008) 



  87

yüzdüler, bacaklarını ve diğer uzuvlarını kestiler. Kalıntıları yakıldı ve Emir Ali, onun 

kafatasından yapılan altın kaplaması bir kadeh yaptırdı240.  

Aziz yazıtlarında yer alan daha detaylı bir olay, yeni şehit (yehova şahidi) Genç 

Nicetas’a aittir. Kendisi ve iki Hıristiyan tüccar, Nyssa’ya241 gitmek üzere Ankara’dan yola 

çıktılar ve gidecekleri yere Müslümanların Ramazan oruçları sırasında ulaştılar. Türkler onları 

şehirde yemek yerken görünce galeyana geldi ve Yunanlıları valinin önüne çıkardılar. 

Soruşturma sırasında bu üç genç adam eylemlerini savundu, Hıristiyan olduklarını ateşli 

şekilde beyan ettiler ve Peygamber’in dinîne iftira attılar. Vali yüzlerinden dövülmelerini 

emretti ve orada hazır bulunan kadı onları ölüme mahkûm etti. İnfaz yerine giderken, 

kalabalık toplandı ve onlara taş, sopa ve bıçaklarla saldırdılar. İnfazcılar, yakılacak olan 

mahkûmlar için ateşi hazırladı ve onlardan din değiştirme ile ölüm arasında seçim 

yapmalarını istediler. Yaklaşan işkencenin dehşeti, iki tüccarın iradesini zayıflattı ve bu 

noktada Hıristiyanlıktan feragat ederek Müslümanlığa döndüler. Bununla beraber Nicetas, 

Hıristiyan inancını yüksek sesle beyan etti ve İslâm’ı şiddetle ret etti. Bunun üzerine infazcılar 

hükümlü adama işkence etmeye ve yüzüne vurmaya, saçlarını yolmaya ve uzuvlarını 

kıvırmaya başladılar. Nicetas’ın teyzesi, bu korkunç manzaranın tanığı, ağlayarak yeğeninden 

kendini kurtarmasını istedi. Nicetas, azmi hiç sarsılmadan Muhammed’i lanetlemeye başladı 

ve kalabalığı o kadar kızdırdı ki, bazıları işkence görmüş kurbanın üzerine atlarken, diğerleri 

ise cellâtlara ölüm cezasını bir an evvel uygulaması için ısrar ettiler. Nicetas ayaklarından, 

alevlerin üzerine geçirilmiş bir kirişe asıldı ve ölene kadar kızartıldı. Geri kalan birkaç 

kalıntısı Hıristiyanlar tarafından dine uygun şekilde toplandı ve nihayetinde St. Gregory 

Kilisesi’242nde gömüldü243. 

Bu olayların sonrasında Hıristiyanlık inancının bu yeni kahramanlarına da neo-martyr, 

yani yeni din şehitleri denmiştir. Bazı bilim adamlarına göre Genç Niketas’ın öyküsü 

Anadolu’nun Türk egemenliğine geçmesi sonrası yaşanan zorla din değiştirme örneğidir244.  

                                                            

240 Vryonis, a.g.e., s. 360 
241  Nevşehir ilinin eski adı. 
242 Kilise Nevşehir’de bulunmaktadır. Aziz Gregory (335–394) Kayseri Piskoposu Aziz Basileios’un kardeşidir. 
Ariusçuluğa karşı olmak, onun yazılarında belirgin bir şekilde ortaya çıkar. Hıristiyan Kredosu ile ilgili toplanan 
Konsillere katılarak İmparatora bile vaaz etmiştir. Daha sonra Roma İmparatoru Valens’in Aryusçuluğu 
desteklemesi üzerine sürgüne gönderilmiş, İmparator ölünce de tekrar Kapadokya’ya dönmüştür. (Mehmat 
Aydın, a.g.e.,  s. 255) 
243  Vryonis, a.g.e., s.361 
244 Bayrı, “Genç Niketas’ın Şehit Edilmesi…” 



  88

Bu spesifik vakalar Calecas245, Scholarius246 ve diğerlerinin yeni şahadetin, Anadolu 

dinî tarihinde XI. yüzyıldan bu yana önemli bir özellik olduğu iddialarını teyit eder 

niteliktedir247.  

Bu geniş çeşitlikteki faktör ve koşullarla başlayan ihtida süreci belirleyiciydi ve XI. ile 

XV. yüzyıl arasında (hatta ondan sonra bile) Anadolu’nun her bir köşesine yayıldı248. 

Scholarius’un yazıları, Hıristiyan yapılarını boşaltan geniş ölçekli ihtida 

hareketlerinden kapsamlı ifadeler içerir. Scholarius, Floransa Konseyinde, Latinlerle bir 

ittifak kurmak için çalışırken ateşli vaazında, Türk yönetimi altındaki Yunan Hıristiyanların 

acıklı durumundan ve ıstıraplarından bahseder. Aksi halde olması muhakkak olan fetih; 

kuşatma, soykırım, köleleştirme ve kıtlık beklediklerini ayrıca çocuklarının devşirilmesi, 

rahiplerinin aşağılanması ve hepsinden ötesi gönüllü veya zoraki İslâm’ı kabul ettirme 

hareketleri gibi durumların artarak devam edeceğinden bahseder. Bütün bunlar nedeniyle, 

diye devam eder, “…dinî birlik kurulmalı aksi halde sonuçlar doğuda Hıristiyanlık için 

ölümcül olacaktır. Ve dünyada barbarların hükmü altında yaşayan Hıristiyanların başına 

gelecek olanlar tam da budur; İsa’ya inanlar kesinlikle yok edilecektir. Ve inanıyorum ki 

birkaç yıl içinde bu akın ve imansızlık bütün Hıristiyanlığa ulaşacak ve hepsi barbarlara esir 

olacak.” 249 

Fakat bu düşüncelerin aksine Osmanlı Devleti’nin özellikle Rumeli ve daha birçok 

bölgesinde uyguladığı siyaset doğrultusunda orada yasayan Hıristiyan dinine mensup insanlar 

arasında zorla İslâmlaştırma politikası uygulamadığı görülür, hatta insanları dinî 

yaşantılarında serbest bıraktığı, bununla birlikte ihtida eden kişileri ödüllendirdiği çeşitli 

olaylarla belirlenmiştir. Osmanlı askerî teşkilatının en önemli unsuru olan tımar sistemi 
                                                            

245 (D.1355-Ö.1415), Ortaçağda Bizans İmparatoru Manuel II döneminde Venedik’e gönderilmiştir. Osmanlıya 
karşı Latin yardımını isteyen temsilcidir. Ancak onun asıl edebi kimliği değerlidir. Yunan Edebiyatını Batı 
Avrupa’ya tanıtan Manuel Calecas olmuştur. (www.medievalists.net/files/08100419.pdf) 
246  (D.1403-Ö.1472), Fatih Sultan Mehmet’in İstanbul’u fethi sonrası atadığı Ortodoks patriktir. İlahiyatçı ve 
hukukçudur.1450’de bir manastıra kapanarak keşiş hayatı sürerken, İstanbul’un fethi sonrası o da diğer keşişlerle 
beraber köle pazarında satılmıştı. Edirne’de bir Türk’ün evinde çalışırken bulundu ve İstanbul’a getirildi. 
Kâfirlerin yönetiminde ilk patrik olmak korkutucuydu çünkü Ortodoks Kilisesinin geleceğini ya âbâd ya da 
berbâd edebilirdi. Scholarious, tereddüt içinde sorumluluğu üstlendi ve 1454 Ocağında Patrik II. Gennadios 
olarak o sırada camiye çevrilmiş olan Aya Sofya da değil Kutsal Havariler Kilisesindeki törenle yeni vazifesini 
kabul etti. Tıpkı geçmişte imparatorların yaptığı gibi, patriğin makam asasını, Sultan Mehmed kendi eliyle 
Gennadios’a verdi. II. Mehmed, kendisini, Sezarların mirasçısı ve gelmiş geçmiş bütün Constantinoslar’ın ardılı 
“Basileus” gibi görmekten hoşnuttu. (Nicol, a.g.e., s. 421)  
Ek I’de Scholarius’un Fatih Sultan Mehmet’in elinden Patriklik fermanını aldığını gösteren temsili bir resim 
bulunmaktadır. 
247 Vryonis, a.g.e., s.362 
248  Vryonis, a.g.e., s.362 
249  Vryonis, a.g.e., s. 363 



  89

uygulanırken, insanların din ve milliyetleri göz önüne alınmaksızın liyakati olan herkese tımar 

tevcihi yapılmıştı. Hıristiyan tımar sahiplerinden bazılarının zamanla İslâmiyet’i seçerek Nev-

Müslim adıyla defterlere kayıt edildiği görülmüştür. Bunların sayılarının fazla olmadığını 

çünkü insanların dinîne göre tımar tevcihi yapılmadığını, Hıristiyan tımar sahiplerinin bazen 

bir Müslüman tımar sahibinden daha geniş topraklar üzerinde yaşadığını dolayısıyla Osmanlı 

Devleti’nin Rumeli de din ayırt etmeksizin herkese tımar tevcih ettiğini görmekteyiz250. 

Hıristiyanlar tarafından kaleme alınan yazılı eserlerde de İslâmiyet, “deccalin öncüsü” 

bir tehlike, Aryusçuluk veya monofizitizmle bağlantılı “sapkın bir Hıristiyan mezhebi” olarak 

tasvir edilmektedir.251 Fakat daha ilginci ikona karşıtı hareketin nedeni olmak bir tarafa bu 

reddiyelerde zaman zaman İslâm, putperest bir inanç olarak görülmüş; bir takım yanlış an-

lamalar ve çeviri hataları sonucu, Müslümanların “Khobar” (Kâbe) denilen bir taşa veya 

“metalden yapılmış bir tanrıya” inandıkları zannedilmiştir252. 

Tarihi olaylar, Hıristiyanların psikolojisi üzerinde kesinlikle derin bir etki bırakmıştır. 

Bizans’ın yenilgisini yaşadılar ve şahit oldular ve şimdi yabancı bir inancı ilan eden askeri bir 

fethin kullarıydılar. Hiç şüphesiz bazıları, bu gerçekte İslâm’ın doğruluğunun bir kanıtını 

görmüştür. Bazıları ise derviş ve din bilginlerinin vaazları ve İslâmi uygulamalar ile 

evliyalarını Hıristiyanlarınkilerle eşitlemeye yönelik dinî bağdaştırıcılık yoluyla, asimilasyona 

hazırlandılar. Her durumda güçlü ekonomik ve sosyal motivasyonlar vardı. Mühtediler, 

külfetli cizye vergisinden kurtulabilir ve tarım vergileri hafifletilebilirdi. Diğerleri yöneticilik 

pozisyonları ve arazi için ümitlenebilirdi.  Dönüştürme, en tercih edilen dinî gruplara girişe 

neden oldu ve Hıristiyanlığa yönelik,  ayrımcılık durumunu ortadan kaldırdı. Poligami ve 

cariyelik üzerine dayalı hedonizmin253 de dönmüş olanları cezp ettiğine dair kanıtlar 

mevcuttur. On dördüncü asır Calecas’ın, Nicaea halkına yazdığı mektuplar, sadece dayatılan 

dönüşümü ve şifreli-Hıristiyanlığı değil aynı zamanda yeni-şahadet fenomenlerini de ortaya 

koyuyor. Bu son olgudan, Gennadius Scholarius’un bir asır sonra, Türk Constantinople’unda 

                                                            

250 Havva Selçuk, “Tapu Tahrir Ve Maliyeden Mudevver Defterlere Göre Rumeli'de İhtida Hareketleri (1432-
1482)” Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 12, 2002, s. 89 
251 John Meyendorf, “Bizans’ın İslâm Anlayışı”, çev. Fuat Aydın, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, Sayı: 6, 2002, s. 21–22 
252 Meyendorf, a.g.m., s.27-32 
253 Hedonizm: Yaşamın amacının zevk almak ve mutluluktan ibaret olduğunu savunan dünya görüşüdür. (Faruk 
Sönmezoğlu, Ansiklopedik Politika Sözlüğü,  İletişim Yayınları, İstanbul 1989, s. 83) 



  90

ilk başpiskopos olduktan sonra İstanbul’da yapılan cemaât toplantısında okuduğu 

“Constantinople’un Düşüşüne Pastoral Mektup”adlı eserinde de bahsedilmiştir254.  

“Hiç kimse (barbarların ortasında yaşayanlarla, inançları uğruna cefa çekenlerle 

ilgili olarak) onların ‘yeni’ Mercurioi, Procopioi ve Georges olduklarından hatta bu 

seleflerinden daha yüce ve aynı zamanda onlardan daha cesur olduklarından şüphe edemez… 

Bu şimdiki rahipler (Hıristiyanlığın), fevkalade sabırla, sadece taşıdıkları Hıristiyan isimleri 

nedeniyle barbarların elinde her gün çektikleri dile getirilemez acılara dayandılar. Ne 

bunlarla (acılarla) yaşamaktan çekindiler ve kaçış umutları da yoktu…  ne de Tanrı’nın 

makul surette izin verdiği din değiştirme işlemiyle Jesus sevgisinden saptılar.”255 

Sonuç olarak Bizans metinlerinde ve birçok din adamının düşüncesinde başlangıçtan 

itibaren var olan Müslüman imajı Türklerinde bu dine mensup olmalarından dolayı bazı yanlış 

eşleştirmeleri ortaya koymuştur. Yani modern terminolojideki “ürünün markalaşması” değil, 

“markanın ürünleşmesi” şeklinde bir gelişme olmuş,  Müslümanlık etnik anlamda Türklüğün 

önüne geçmiştir. Dolayısıyla pek çok batılı kaynak Türkler’in bahsi sırasında onlardan 

Müslümanlar diye söz etmiştir. Ayrıca bazı Bizans ve Latin teologların, Müslümanların 

Hıristiyanları din değiştirmeye zorladığı konusundaki dogmatik vizyonunu değiştirmemeleri 

döneme ait pek çok bilgiyi sadece hissi ve abartılı yaptığından kaynaklar nesnel olmaktan 

uzaktır.  

3.1.4. Mühtedilerin Seremonileri İle İlgili Örnekler  

Bu bölümde, ihtida edenlerin yeni inançlarına kabul törenleri ile ilgili bilgi 

verilmektedir. İhtida törenleri bireysel ya da grup olarak sembolik bir şekilde gerçekleşir ve 

geçişin şahitler huzurunda olması esastır. 

Bir Hıristiyan’ın, başlangıçtan itibaren, bir Kâfir haline nasıl geldiğine dikkat 

edilmelidir. Bir Hıristiyan, Kâfir olmak istediğinde herkesin önünde işaret parmağını kaldırıp 

şu sözleri söylemek zorundadır: “La ilahe İllallah”, Muhammed Allahın gerçek elçisidir. 

Bunu söylediğinde onu baş imama götürürler, o zaman yukarıda yazılan sözleri imamın 

önünde tekrarlar. Artık Hıristiyan inancını inkâr etmek zorundadır ve bunu yaptığında ona 

yeni bir giysi giydirirler ve imam onun başına yeni bir başörtü bağlar ve bunu belki onun bir 

kâfir olduğunu göstermek için yapar çünkü Hıristiyanlar başlarına mavi ve Yahudiler ise sarı 

                                                            

254 Speros Vryonis, a.g.e., s. 360 
255  Vryonis, a.g.e., s. 360 



  91

başörtüsü bağlarlardı. Daha sonra imam herkesten zırhlarını giymesini ister ve ata binmesi 

gerekenler biner, aynı zamanda civarda bulunan tüm imamlar da gelir. İnsanlar toplandığında, 

onu bir ata bindirirler, toplanan insanların onun önünden gitmesi ve imamın onun gerisinden 

trampetlerle, ziller ve küçük flütlerle gelmesi zorunludur. İki imam onun yakınında at sürer, 

böylece onu şehrin içine yönlendirirler ve kâfir yüksek sesle dua eder. Muhammed’i över, iki 

imam ona şu sözleri söyler. “Thary wirdur, Messe chulidur, Maria cara baschidur, 

Muhammed kassuldur” ki yaklaşık olarak şu anlama gelmektedir. “Bir tek Tanrı vardır, Mesih 

O’nun hizmetkârı ve Meryem kuludur ve Muhammed baş elçisidir.” Onu şehir içinde her 

yerde, bir sokaktan diğerine dolaştırdıktan sonra ibadethaneye getirirler ve sünnet ederler. 

Eğer fakirse, büyük bir bağış toplarlar ve kendisine verirler ve büyük kumandanlar onu 

özellikle onurlandırarak zengin hale getirirler. Bunu, Hıristiyanlar belki inançlarından 

dönmeye daha istekli olur diye yapıyorlar. Eğer dinîni değiştirmek isteyen kişi kadınsa, yine 

baş imama götürülür ve yine yukarıda yazılan sözleri tekrarlamak zorundadır. İmam daha 

sonra kadının kuşağını alır, ikiye keser ve onlardan bir haç yapar, kadın bunların üstünden üç 

kez geçmek ve Hıristiyan inançlarını reddedip yukarıda yazılan diğer sözleri söylemek 

zorundadır256.  

İhtida süreci elbette ihtida eden için sancılı bir süreç zira o, yalnız inançları 

bakımından geçmişle ilgisini kesmez, aynı zamanda inanca bağlı olarak geliştirdiği kültürünü 

ve kültür çevresini de değiştirir. Dolayısıyla evvelden içinde yaşadığı topluma yabancılaşır 

hatta ret görürler. Bu ret durumunun mühtedide oluşturabileceği olumsuz etkileri gidermede 

devlet hukuki, idari ve sosyal tedbirler alır, bunlardan bazıları şunlardır: 

1- Henüz yaşı küçük olan mühtedinîn “ehl-i İslâmdan bir münasib mahalle verilmesi” 

için kendisine maddi yardımda bulunulması; 

2- Evlat/ahiretoğlu edinilerek “koruyucu ailelerin” şefkat dolu bakımlarına tevdi 

edilmeleri; 

3- Mühtedi çocukların, zimni anne ve babalarından ayrılmaları; 

4-Mühtedi kadınların, gayrimüslim kocalarından ayrılmaları; 

5- Mühtedilerin, gayrimüslimlerle birlikte oturmalarının yasaklanması; 

6- Müslüman cariyelerin, gayrimüslimlere satılmasının yasaklanması; 

                                                            

256  Vryonis, a.g.e., s.358. 



  92

7- Zimnilerin elinde ihtida eden cariye ve esirlerin, Müslümanlara sattırılması; 

8- Gönüllü teşebbüs ve kuruluşlarca yardım kampanyalarının düzenlenmesi; 

9- Mühtedilerin, vakıflar yoluyla korunmaya çalışılmaları257;  

Yukarıda sözü edilen kâfirlik nitelemesi biraz ağır olmakla birlikte, Kur’an indiği 

coğrafyadaki dinler hakkında bilgiler sunmuş, hatta karşılaştırmalar yapmış, böylece kendi din 

tanımını ortaya koyduktan sonra, dolaylı olarak hakkında bilgi vermediği dinlerin de 

geçersizliğini ilan etmiştir258. Bu bağlamda Kur’an’da zikri geçen dinlerden biri olan 

Hıristiyanlık mensuplarının bu din üzerinden teolojik bir eleştiriye tabi tutulması Müslümanlar 

için tebliğ noktasında kişisel ödevler yükler. Müslümanlar, Kur’an’dan hakikatliği zedelenmiş 

aslından sapmış olarak öğrendiği, Hıristiyanlara karşı kendi dinlerini öğretmek ve yaymak adına 

çalışmalar yapmıştır. Diğer taraftan önceki dinlerini terk ederek İslâm’ı seçenlere, inanç 

ilkelerini algılayabilecekleri tarzda sunma görevini Kelamcıların yüklenmiş olduklarını 

görmekteyiz. İyi yetişmiş Hıristiyanlarla karşılaşan Müslümanlar, İslâm’ın ilkelerini ileri 

düzeyde savunma gereğinin farkına varmışlardı. Çünkü İslâm aleyhindeki reddiyeler ya da 

İslâm’a sempati duyan Hıristiyanların akıllarındaki sorulara yanıt verebilmek gerekli diğer 

dinlerde de olduğu gibi İslâmi bilgi ile olabilmekteydi259.  

Normal bir Hıristiyan’ın İslâm’ı seçmesinde bir problem yaşanmamaktaydı. Çünkü 

yukarıda anlatılan usule yakın bir törenle Müslüman olunabilmekteydi. Fakat İslâm’ın yeni 

Müslüman olana anlatılabilmesi yani yasakları ve serbest kıldıkları hakkında detaylı bilgi 

verilmesinde sorunlar oluşmaktaydı. Genelde halifenin huzurunda gerçekleştirilen dinî içerikli 

tartışmalar göstermektedir ki, Müslümanlar çok erken dönemlerden beri kendilerinin inanç-

larını reddeden yüksek kültüre sahip bir halkla aynı coğrafyayı paylaştıklarının farkındadır. Bu 

coğrafyada Hıristiyan ve Yahudilerden başka Budist ve Hint dinlerinin müntesipleriyle temas 

halinde olan Müslümanlar, savunma ve kalem kavgası ihtiyaçlarının bir gereği olarak felsefe 

tahsiline girişmişlerdir260. 

                                                            

257 Osman Çetin, Selçuklu’dan Osmanlı’ya Bilim, Kültür ve Sanat, Selçuklu’dan Osmanlı’ya Bilim Kültür 
ve Sanat, Prof. Dr. Mikail Bayram’a Armağan, Editör: Mustafa Demirci, Kömen Yayınevi, Armağan Dizisi 2, 1. 
baskı, Konya 2009, s. 90 
258 Hüseyin Atay, Kuran’ın Reddettiği Dinler, Atay ve Atay Yayıncılık, Ankara 1999, s. 39 
259 William Montgomery Watt, Günümüzde İslâm ve Hıristiyanlık, çev. Turan Koç, İz Yayınları, İstanbul 
2002, s.19 
260 William Montgomery Watt, İslâm Kelamı ve Felsefesi, çev. Süleyman Ateş, Pınar Yayınları, İstanbul 2004, 
s. 7 



  93

İslâm inancını savunma ihtiyacına ilave olarak, Hıristiyan karşıtı söylemin oluşmasında 

başka teolojik nedenleri de zikretmek gerekmektedir. İslâm’ı yeni kabul eden mühtedilerin 

İslâm toplumuyla bütünleşmesini sağlama ve önceki inançlarından kaynaklanabilecek bir 

takım kuşkulardan onları uzaklaştırma, İslâm’ın yeni dinî akımlar içerisinde, özellikle de 

Hıristiyanlık içinde erimesini önlemek için İslâm’ın orijinalliğini gösterme gibi sebepler de 

Hıristiyan karşıtı söylemin oluşmasında etkili olmuşa benzemektedir261. 

İslâm teorisinde bütün dünyayı İslâmiyet’e davet zorunlu olsa da din konusunda zor 

kullanılamaz. Kur’an da geçen “Leküm dinîküm veliyedin” (sizin için bir din, bizim için de bir 

din vardır) ve “La İkrahe fi’ddin” (dinde zorlama yoktur) ayetleri gereğince Müslüman 

olmayan kişilerin dinlerine saygı göstermek bir zorunluluktur. İslâm hukukuna göre 

yabancılar İslâm dinîne girmeye ve ibadete zorlanamaz262.  Bu usule göre İslâm’ı seçen kişiler 

genellikle belirli uygulamalar ya da küçük törenlerle Müslüman olmaktaydılar. İlk 

dönemlerde Kelime-i Şahadet getirerek Müslüman olanlara daha sonraları kelam dersleri 

verilmekteydi. Türklerde ise Müslümanlığa geçenler nev-müslim olarak kayıt altına 

alınmaktaydı. Bu işlem bir dinî ulema ya da kadı önünde törenle birlikte yapılmaktaydı263. 

Sonuç olarak, hem İslâm dinînin kendi iç dinamizmi gereği hem de Türk sosyo-

kültürel yapısı gereği ihtidaya maruz kalan toplumlarda bu olgu daha ziyade davet yoluyla 

gerçekleşmiştir diyebiliriz. Mühtediler bu yeni durumun getirebileceği sosyal, ekonomik, 

duygusal sıkıntıları Müslüman kurumların destekleriyle atlatabilmişlerdir. 

3.2. ANADOLU’DA İSLÂMLAŞMA HAREKETLERİNİN HAZIRLAYICI 

UNSURLARI  

Anadolu’da İslâmlaşma hareketleri kısmen Arap akınları döneminde ama çoğunlukla 

Türklerin Anadolu’ya geldikleri ve yerleştikleri dönemde çeşitli unsurların yardımlarıyla 

gerçekleşmiştir. Gerekli sosyal alt yapının hazırlanması, süreci hızlandıran bir hadiseydi. 

Coğrafyanın yeni sahipleri müesseseleşme anlamındaki yapılanmalara uzak değildi ve bu 

tecrübeler şimdi yeni ana vatanda çok işe yarayacaktı. Bu tecrübeler ve yardımcı kuruluşların 

ihtidaya katkıları aşağıda irdelenmiştir. 

                                                            

261 İbrahim Kaplan, “Erken Dönemde Hıristiyan Karşıtı Söylemin Ortaya Çıkmasını Hazırlayan Sebepler”, 
Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 47, Sayı: 2, 2006, s. 173 
262 Sabri Şakir Ansay, Hukuk Tarihinde İslâm Hukuku, Turhan Yayınevi, Ankara 1978, s. 72–73 
263 Belkıs Konan, “Osmanlı Devletinde Kapitülasyonlar Çerçevesinde Yabancıların Din ve Vicdan Özgürlüğü”, 
Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 57, Sayı: 1, 2008, s. 175 



  94

3.2.1.  Bir Müslüman Müessesesi: Fütüvvet Geleneği, Ahi Teşkilatı ve Birlikleri 

İslâm Dünyası’nda esnaf kesimleri arasında yer etmiş olan dindarlık biçimi ve esnaf 

ahlakını oluşturan değerlere baktığımızda, bu dindarlık biçiminin ve değerlerinin genellikle 

tasavvufi bir dünya görüşünden kaynaklandığını görmekteyiz.  

Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslâmlaşması konusunda fütüvvet geleneğinin katkısı 

büyük olmuştur. Çünkü bu akımlarla, Anadolu’da Türk devletinin teşekkülü sağlam temellere 

oturtulurken diğer yandan İslâm’ın yayılması, milli birlik ve bütünlüğün muhafazası 

gerçekleştirilmekteydi. Şehir ve kasabalara yerleşen tarikat zümreleri, başta bürokrat ve 

entellektüel zümreler olmak üzere halk kitleleri ile yakın temas kurmaktaydılar. Tarikat 

zümreleri gibi medrese ve diğer içtimaî müesseselerin de daha çok şehirlerde yoğunlaşması, 

şehir halklarının göçebe ve köy halklarına oranla daha yüksek dinî kültüre sahip bulunması 

sonucunu doğuruyordu. Şehir merkezlerinden uzak muhitlerde ikamet eden ve dinî bilgileri 

oldukça zayıf, ananelerine son derece bağlı Türkmenler ise, kendilerinden olan şeyh ve 

dervişleri örnek almakta ve hayatlarını onların direktifleri doğrultusunda idame 

ettirmekteydi264. 

Aşık Paşazade, Anadolu’daki “seyyahları” tanımlarken sadece Anadolu Abdallarından 

(dervişleri) değil, aynı zamanda Anadolu Ahilerinden de söz etmiştir. Sonuçta XIII. ve XIV. 

yüzyıllarda Anadolu’nun ekonomik ve siyasi yaşamında olağanüstü derecede önemli rol 

oynamış olan Ahi grupları, bu dönemde uzun ve oldukça kapalı gelişim geçiren bir ideal olan 

fütüvvet kavramına sadık organizasyonlardı. Bir ideoloji olarak Fütüvvet’in menşeinin, genç 

adam ve kendisinden beklenen asalet, cömertlik, cesaret ve benzeri meziyetleri kavramına 

odaklanan belli bir erken dönem Arap idealinden çıkmış olduğu bellidir. Fütüvvetin bir ahlaki 

ideal olarak ortaya çıkması ve yayılmasından daha önemli olan, fütüvvetin İslâm 

kasabalarında genç adamların örgütlenmesi şeklindeki sosyal ve tarihi gelişimidir. 

Muhtemelen ilk dönem Arap geleneklerine kadar uzanan ahlaki konseptin gelişiminin aksine 

olarak fütüvvet cemiyetlerinin tarihi çok büyük ihtimalle, İslâmiyet öncesi Yakın Doğu’nun 

kurumsal yapıları içinde ortaya çıkmıştır. Araplar bu topraklara yayıldığında, buralarda 

mevcut olan değişik türde şehir örgütlenmeleri buldular ve bu örgütlenmeler, pratik olmasa 

bile teorik olarak, Arapların fata-fütüvvet ahlak kavramını benimsemiş görünüyorlardı. 

Bununla birlikte bu örgütler, sufîlerin katıldığı ve yeme, içmeye karşı sabır gösterme, cinsî 

                                                            

264  Osman Çetin, Anadolu’da İslâmiyet’in Yayılışı, Marifet Yayınları, İstanbul 1990, s. 163 
 



  95

ahlaksızlık, hırsızlıkla karakterize edilen gevşek bir yaşamdan vazgeçtikleri fütüvvetin 

fedakârlık tarzını her zaman benimsemediler. Dokuzuncu ve on ikinci yüzyıl arasındaki 

dönemde bu gençlik örgütleri kasabalarda oldukça asi hale geldiler ve kendilerini sık sık 

merkezi otoriteye muhalif politik faktörler olarak ileri sürmeyi denediler. Onları hiç 

sevmedikleri aşikâr olan bu dönemin tarihçileri, onları ayyarun (soyguncular, kopuklar) 

olarak damgalamıştır. Halifeliğin tüm topraklarına adamakıllı yayılmış olmaları ve sahip 

oldukları güce istinaden Halife Nasır (1180–1225) fütüvvette reform yapmak ve onu kendi 

gücünü pekiştirmek amacıyla kesin bir kontrol altına almak için girişimlerde bulundu. 

Yenileme hareketinde, hatta onun da öncesinde, fütüvvet cemiyetleri ile Küçük Asya’daki 

derviş mezhepleri arasındaki yakın bağların ilk belirtisi olmasına istinaden önem arz eden bir 

etken olan sufîlerin fütüvvet içindeki etkisinin oldukça arttığına dair belirtiler mevcuttur265.  

Göçebe Türkmen kafileleri Anadolu topraklarına yayılırken, hemen hemen aynı 

tarihlerde stratejik önemi bulunan bazı noktalara tekkesini kurup irşada koyulan şeyh ve 

kolonizatör dervişler de Anadolu’yu bir ağ gibi sarmaya başladılar266.  

Arap kültüründe ideal kahraman, şehavet ve şecaat timsali olan Fütüvvet erinin adı 

“Feta”, İran kültüründe “Cevanmerd”, Türk kültüründe “Akı”dır. Türk Akılığı, İslâmiyet’le 

Arap Fütüvvet şiarından etkilenmiştir. Akılar birbirlerine karşı kardeşçe tutumundan dolayı 

Akı kelimesi yerini Ahi kelimesine bırakmış ve Abbasi Devleti’nin sona ermesiyle de 

Fütüvvet yerini Ahiliğe bırakmıştır.267 XI. yüzyılın sonlarından itibaren kısa zamanda göçebe 

Türkmen kafileleri Türkistan ve Horasan yöresinden kalkıp Anadolu’ya gelmiştir. Harezm, 

Horasan ve Azerbaycan üzerinden batı istikametinde Anadolu’ya kitleler hâlinde göç eden 

zümreler arasında çok sayıda mutasavvıf, âlim ve sanatkâr bulunmaktaydı268. Bu durum 

Anadolu fütüvvet geleneğinin başlaması açısından önemliydi. Çünkü göçebe Türkmenlerin 

İslâmlaşma sürecini hızlandırmak, Anadolu’yu Türk yurdu haline getirmek, şehirlerde 

yaşayan Rum ve Ermeni tacirlerle rekabet edebilmek amacıyla Ahi teşkilatı Anadolu’da 

kuruldu. Kısacası Anadolu’da Ahiliğin şekillenmesi ve köylere kadar teşkilatlanması politik 

ve sosyo ekonomik bir mecburiyetin ürünüdür269. 

                                                            

265  Vryonis, a.g.e., s. 398 
266 Barkan, “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu Olarak Vakıflar ve Temlikler: I, 
İstilâ Devrinde Türk Dervişleri ve Zaviyeler”, Vakıflar Dergisi,  Sayı: 2, 1974, s. 281 
267 Bayram, Ahi Evren… s. 130,132 
268 Zeki Velidi Togan, Umumî Türk Tarihine Giriş, Enderun Kitabevi, İstanbul 1981, s. 206–222 
269 Cumhuriyetin 50. Yılında Esnaf ve Sanatkârlar, Güneş Matbaacılık, Ankara 1973, s. 24 



  96

Nitekim Orta Asya’dan gelerek Anadolu’da Kayseri’ye yerleşen ve Ahiliği ilk 

getirenlerden olan Ahi Evren, Kayseri’de bir deri atölyesi açmış ve debbağlık mesleğini icra 

etmiştir. Aynı zamanda yöre halkının manevi duygularını yükseltmek üzere tasavvuf içerikli 

Fütüvvet anlayışını yaymaya çalışmıştır. Selçuklu sultanı I.Gıyasu’d-Din Keyhüsrev, onun 

oğulları olan I. İzzü’d Din Keykavus ile I. Alaü’d-Din Keykubad’da Ahi Evren’in fikirlerinin 

gelişmesinde ve devletçe himaye edilmelerinde etkili olmuşlardır270. 

Anadolu’daki fütüvvet, en az üç grup arasında temsil edildi: Hıristiyanlara karşı 

savaşmakla ilgilenen gazi cemiyeti; Selçuklu sarayı; çoğunlukla Ahi veya runud olarak anılan 

şehirli gruplar. İbn-i Bibi, Halife Nasır’ın 1215-16’da sultan Keykavus’u fütüvvetin 

sembolleriyle donattığını anlatır ancak Ahilerin saray fütüvvetinden mi geldiğini yoksa 

bağımsız olarak mı ortaya çıktığını belirlemek çok zor. Küçük Asya’nın kasabalarının 

tarihinde, gazilerin en fazla ilgilendiği sınır bölgelerinde en çok öneme sahip olan, fütüvvetin 

bu Ahi formuydu. Ahi terimi, on üçüncü ve on dördüncü yüzyıl Anadolu’sunda genellikle, 

aynı zamanda rindlerin de lideri olan, kasabanın önde gelen bir bireyini tanımlamak için 

kullanılırdı. Bu rindler (runud) meslek sahibi olmayan gençliğin yanında geniş olarak 

zanaatkâr sınıfa mensup bekâr genç erkeklerden oluşuyordu.  Terimin genişlemesiyle Ahi’nin 

sadece bu grubun liderini değil aynı zamanda grubun kendisini ifade etmek için de 

kullanıldığı görünüyor. Selçuklu devletinin gerilemesi ve Osmanlı devletinin kuruluşu 

arasında geçen dönemde, rindler Anadolu kasabalarının politik yaşamlarında önemli faktörler 

olarak belirdiler. Ahi ve rindler, hatta kendi yolcu hanlarında gerçekleştirilen törenlerinde bile 

çoğunlukla silahlıydılar ve devlet görevlileri onları sıklıkla askeri birlikler olarak kullandı. 

Sadece iç politika entrikalarında değil aynı zamanda dış ilişkilerde de etkin, kimi zaman nihai 

olarak yer aldılar. Anadolu’daki durum XIII. yüzyılın ikinci yarısı ve XIV. yüzyılın başlarında 

giderek bozulurken, Ahilerin bir dizi kasabada kontrolü ele geçirdiğine dair belirtiler 

bulunmaktadır. İbn-i Batuta bu gelişmenin farkındaydı ve bunu şöyle yorumladı271: 

“Bu topraklardaki geleneklerden biri, bu toprakların Sultanı’nın bulunmadığı 

herhangi bir kısmında Ahinin hükümet gibi davranmasıdır; ziyaretçilere atlar ve elbiseler 

verir ve kendisini imkânı dâhilinde ağırlar.” 272 

                                                            

270 Mikail Bayram, “Anadolu Selçukluları Zamanında Ahi Teşkilatı'nın Kuruluşu ve Gelişmesi”, Ahilik ve 
Esnaf Koneransları Seminerler  Metinler Tartışmalar, Esnaf ve Sanatkârlar Dernekleri Birliği Yayınları, 
İstanbul 1986, s. 175–176 
271 Vryonis, a.g.e., s. 399 
272 Vryonis, a.g.e., s. 399 



  97

Zamanla Ahilerin, siyasi otoritelerin güçlendiği dönemlerde siyasi etkinliklerinin 

azaldığı ama kaybolmadığı: herhangi bir otorite boşluğu ortaya çıktığında ya da mevcut 

egemen otoritenin zaafa uğradığı dönemlerde birden bire sahneye çıktıkları söylenebilir273. 

Buna bir örnek verecek olursak, Anadolu Selçuklu Devletinin 1243’te Kösedağ Savaşı’nı 

Moğollar karşısında kaybetmesiyle ortaya çıkan otorite boşluğunu gösterebiliriz. Bu sırada 

Anadolu’da iki güç vardır; Türkmenler ve Ahiler. Ahilerin güç kazanması ile devletin siyasi 

otoritesinin zaafa uğraması arasında bir paralellik vardır. Özellikle, o zaman Selçuklu 

Devleti’nin başkenti Konya’da Ahi Ahmed Şah güçlenmiş ve yanında birçok taraftar ile 

kendinî göstermiştir274. Söz konusu savaş sonrası, otorite boşluğu nedeniyle Ahi Örgütü 

gelişme kaydederek önemli bir kitleyi kendi içine almıştır. Bazı önemli yerleşim 

merkezlerinde söz sahibi olarak yönetime müdahale etme imkânı bulmuştur. Bu dönemlerde 

iktidarda bulunanlar, Ahilerin dikkate değer bir toplumsal ve siyasal bir güç olduğunu fark 

etmişlerdir275.  

Ahiler,  hanları ve düzenli yaşamları ile sanki derviş uygulamalarının ve yaşamının dış 

görünüşünü andırır. Ahi organizasyonunun tekkelerinin en keskin gözlemcisi yine İbn-i 

Batuta’dır276. 

“Genç Ahiler (Kardeşlik)  Meselesi. Ahiyyanın tekil hali Ahi’dir, tekil birinci kişinin 

iyelik zamiri agh (birader) olarak telaffuz edilir. Anadolu’nun tüm Türkmen topraklarında, 

her yörede, şehirde ve köyde vardırlar. Dünyanın hiçbir yerinde onlarla yabancılara 

gösterilen özen, onlara yemek verme ve memnun etme isteği, tiranların hâkimiyetine gem 

vurma, polis ajanlarını ve onlara katılan kabadayıları öldürme konusunda kıyaslanabilecek 

değildir. Bir Ahi, kendi tabirleriyle, diğer genç bekâr erkeklerle beraber kendi mesleğinin 

cemiyetine üye olan ve bekâr yaşamı benimsemiş ve onların lideri olmayı seçmiş kişidir. Ahi, 

bir han inşa eder ve onu kilimler, lambalar ve gerekli diğer ekipmanlarla donatır. 

Geçimlerini sağlamaları için onlara gün içinde çalışacakları işler verir ve ikindi namazından 

sonra ona kazançlarını toplu halde getiriler, bununla yiyecek, meyve ve hanın tüketimi için 

gerekli diğer şeyleri alırlar. Eğer, gün içinde bir yolcu kasabada belirirse, onu kendileriyle 

barındırırlar;  satın almış oldukları şeyler onu ağırlamaya hizmet eder ve yolcu ayrılana 

                                                            

273 Claude Cahen, “İlk Ahiler Hakkında”, çev.  Mürsel Özrürk, Belleten, Cilt: LXVII, Sayı: 197, , Ankara 1986, 
s. 599 
274 Ahmed Eflaki, Ariflerin Menkıbeleri, çev.  Tahsin Yazıcı, Remzi Kitabevi, İstanbul 1986, s. 31 
275 Ernst Werner, Büyük Bir Devletin Doğuşu: Osmanlılar, Çev. Orhan Esen -Yılmaz Öner, Alan Yayıncılık, 
İstanbul 1986, s. 100 
276 Vryonis, a.g.e., s. 399 



  98

kadar onlarla kalır. Eğer hiçbir yeni misafir gelmezse, kendileri toplanır ve yemeğe katılırlar 

ve yemekten sonra dans edip şarkı söylerler. Ertesi gün işlerine dağılırlar ve ikindi 

namazından sonra kolektif kazançlarını liderlerine getirirler. Üyelere fityan denir ve liderleri 

de, daha önce söylediğimiz gibi Ahi’dir. Dünyanın hiçbir yerinde, onlardan daha şövalyece 

davranan adamlar görmedim. Şiraz ve İsfahan halkı davranışlarında onlarla kıyaslanabilir 

ancak bunlar, yolcuya karşı çok daha şefkatliler ve ona daha fazla saygı ve nezaket 

gösteriyorlar.” 277 

3.2.2. Ahilik Teşkilatlarının İhtida Üzerindeki Etkileri 

Anadolu’nun mefkûre savaşlarında Türkmen bloğunu oluşturan Ahiler, Anadoluda 

dinî, iktisadi ve kültürel bir varlık gösteriyorlardı. Ancak bu Türkmen bloğu dahilinde tahlili 

gereken Anadolu Abdalları, Bacıları ve Gazileri Vryonis’in eserinde detaylı olarak 

incelenmez. Bunun için, sürece katkılarını biz daha çok yerli kaynaklar cihetiyle ortaya 

koyduk. Vryonis, sürece etkisi bakımından Vakıf müessesesinin ve alternatif İslâm düşünce 

modellerinin daha çok üzerinde durur. Bu hetorodoks akımlar ve Vakıf kurumunun sürece 

katkıları diğer konu başlıklarında incelenmiştir. 

Dinî düşünce, duygu ve motiflerin Ahi örgütünün yapısal gelişiminde önemli bir yeri 

vardır. İyi bir teşkilatlanması da olan Ahilik, Anadolu’nun İslâmlaşmasında önemli rol 

oynarken Anadolu’nun Moğollar tarafından istila edilmesi sonrasında, dinî, toplumsal ve 

kültürel açılardan yeniden yapılanma bu kurumlar üzerinden omuştur278. 

Ahi birliklerinde gençler, İslâmi ve sufî müeyyideleriyle güçlendirilmiş sosyal etik 

kuralları yardımıyla terbiye edilerek, işinde mahir, dinî ve milli geleneklerine bağlı, toplumla 

uyumlu ve başıbozukluktan uzak, sorumluluk sahibi kişiler olarak yetiştirilmeye 

çalışılmıştır279. 

Çoğu akademisyen, Türklerin Anadolu’yu fethi ve Anadolu’ya göçlerinin beraberinde 

bir dizi önemli İslâmi organizasyon ve kardeşlik örgütü getirdiği gerçeğine dikkat çeker. 

                                                            

277 Vryonis, a.g.e., s. 400 
278 Ahmet Yaşar Ocak, “Türkiye'de Ahilik Araştırmalarına Eleştirel Bir Bakış”, Türk Sufîliğine Bakışlar, 
İletişim Yayınları, İstanbul 2002, s. 36–44 
279 Halil İnalcık, “Ahilik, Toplum, Devlet” II. Uluslar arası Ahilik Kültürü Sempozyumu Bildirileri, Kültür 
Bakanlığı Yayınları, Ankara 1999, s. 192- 193. 



  99

Aslında Osmanlı tarihçisi Aşık Paşazade, bunları dört grup olarak ayırdığında tarihlerinin XV. 

yüzyıla kadar gittiğini gözlemlemiş280.  

“Ve Anadolu’da yabancılarla ve yolcular arasında olan dört grup vardı: onlardan biri 

Gaziyan-ı Rum, biri Ahiyan-ı Rum, biri Abdalan-i Rum ve son olarak Baciyan-ı Rum.”281    

Bu dört dernek ile ilgili olarak eksiksiz ve kesin olmaktan uzak bilgilerimiz oldukça 

geneldir ve çeşitli grupların birbirleriyle ilişkileri oldukca kapalı ve belli bir temele de 

oturtmak çok zordur. Bununla birlikte fütüvvet ve tasavvuf görüşlerinden birine veya diğerine 

bağlı oldukları konusu doğrudur. Fütüvvet’e bağlılık Ahileri ön plana çıkartırken sufî 

görüşlerine sadakat durumu da abdallarla (dervişlerle) karakterize edilirdi. Bununla birlikte 

her iki grup da tasavvuf ve fütüvvet ideolojilerini sırasıyla bir ölçüye kadar paylaşır ve her 

dört ocak da Anadolu’da Müslüman bir toplumun kurulmasında önemli rol oynamışlardır282.  

Özellikle XII. ve XIII. yüzyıllarda, derviş gazilerinin inanç ve davranışlarında, İslâm 

dünyasının hiçbir yerinde karşılaşmadığımız bir dinî müsamahayla birlikte cihat ve 

İslâmlaştırma anlayışı beraber gelişir283. 

Diğer taraftan Anadolu’nun Türkleşme-İslâmlaşma sürecinde kolonizatör Türk 

dervişleri kimliğinde Horasan yöresinden Anadolu’ya yönelen dervişlerin iskânlarında dikkat 

çekici bir özellik vardır. Bununla ilgili iki görüş öne sürülmektedir. Bunlardan biri bunun 

ihtida hareketlerine destek amaçlı olduğu ikincisi ise Türklerin, Hıristiyan olmasını önlemek 

amaçlı olduğudur. Söz konusu duruma örneklerden Seyyid Harun Veli’nin Konya 

yakınlarındaki eski Bizans kenti Vervelid yakınlarında yerleşmesi ve Seydişehir/Seydi-Şehri 

kurması gösterilebilir284. Diğer taraftan Elvan Çelebi’nin Amasya-Tokat-Çorum-İskilip 

kervan yolu üzerinde Bizans dönemi kenti Eukhaita yakınlarında Hıristiyan aziz Saint 

Theodoros ziyaretgâhı üzerinde bir zaviye kurarak yerleşmesi ve Hacı Bektaş Veli’nin Bizans 

döneminde Heterodoks Hıristiyanlık/Pavlikanlık merkezi olan Kapadokya yöresindeki 

Hıristiyan manastırın kalıntıları üzerindeki Suluca Karahüyük/Hacı Bektaş köyüne 

yerleşmesidir285. Bir başka örnek ise Hıristiyanlığın kutsal değerlerinden Saint George’a 

                                                            

280 Vryonis, a.g.e., s. 363 
281 Vryonis, a.g.e., s. 363 
282 Vryonis, a.g.e., s. 363 
283 Claude Cahen, Osmanlılardan Önce Anadolu'da Türkler, çev. Yıldız Moran, E Yayınları, İstanbul 1994, s. 
204 
284 Abdurrahman Güzel, Abdal Musa Velâyetnamesi, TTK Yayınları, Ankara 1999, s. 91–135 
285 Ahmet Yaşar Ocak, Babailer İsyanı: Aleviliğin Tarihsel Altyapısı, Dergâh Yayınları, İstanbul 1996, s.116–
117 



  100

atfedilen kutsal mekânların Türkleşme-İslâmlaşma süreci çerçevesinde İslâmî Hızır İlyas 

kültüne dönüştürülmesi286 gibi olgular Selçuklu döneminde iskân politikalarının dinî 

çerçevesini ortaya koymaktadır. Bu çerçeve sürecin mahiyetini anlamamıza ziyadesiyle 

yardım eder. Çünkü egemen sınıf olarak yarımadanın yeni sahipleri bölgenin yerli halk ve 

dini kültür envanterlerini tahlil konusunda dervişlerle çalışmış dolayısıyla bu dini ve idari 

ortaklık Anadolu’da kalıcı bir İslam inancının varlığıyla sonuçlanmıştır. 

İslâmiyeti, geniş ve yumuşak bir ruh ve mana ile anlayarak göçebelere telkin eden 

mutasavvıf Türk dervişleri Anadolu'nun İslâmlaştırılmasında büyük faaliyet göstermişlerdir. 

Anadolu kapılarının Türklere açılmasından önce, Anadolu içlerine sızan dervişler tarafından 

kurulan tekke ve zaviyelerle yerli halk ruhen İslâm'a ısındırılmış; göçebe Türklerin toprağa 

yerleşmesi ve yerleşik bir düzen kurarak, bir şehir medeniyeti meydana getirilmesinde önemli 

görevler icra etmişlerdir. Yeni bir sosyal nizam ve adalet telakkisi taşıyan bu esrarengiz Türk 

dervişleri, ordularla birlikte ve hatta ordulardan evvel fütuhata çıkmış ve karşı tarafı daha 

önceden manen fethetmiştir. Bu erenlerin bir kısmı gazilerle birlikte fütuhata çıkarken bir 

kısmı da tamamen tenha ve boş yerlere yerleşerek, orada ziraat ve hayvancılık yaparlardı. 

Bunlar her yerde, giderleri bağlı bulundukları vakıf gelirlerinden karşılanan bir zaviyeye 

sahiptiler. Zaviyelerde; yoksullar, kimsesizler, rind dervişler doyurulmakta, İslâmı yeni kabul 

eden kölelere ücret karşılığında iş verilmekte, böylece sosyal bünyede tesanüd sağlanarak hiç 

kimse aç ve açık bırakılmamaktadır. Hıristiyanlarca da kutsal sayılan eski merkezler üzerine, 

çoğu zaman aynı yapı malzemesini kullanarak tekkelerin inşa edilmesi, yeni dinîn yerli halk 

arasında benimsenmesinde müspet bir rol oynamıştır. Dervişler grubunun yararlı çalışmalarını 

gören Sultanlar ve yüksek mevkilerde bulunan devlet adamları, kurdukları zengin gelir 

kaynaklarına sahip vakıflarla bunları desteklemişlerdir. Aşık Paşazade’nin Ahiyan-ı Rum, 

Gaziyan-ı Rum ve Bacıyan-ı Rum, Abdalan-ı Rum diye isimlendirdiği erenler, Bizans’a karşı 

yürütülen gazalara katılıyor, müritleriyle birlikte fethettikleri topraklarda zaviyeler kurarak 

bölge halkını İslâm’a ısındırıyor, hatta onları Müslüman yapıyorlardı. Osmanlı Devletinin 

kuruluşunda büyük hizmeti geçen bu Rum baba ve abdalları Anadolu'nun Türkleşmesi, iskânı 

ve İslâmlaşmasında önemli görevler ifa etmişlerdir. Devlet büyük halk kitlelerini her türlü 

sapmalardan korumak ve sağlıklı bir toplum meydana getirmek amacıyla İslâmi esaslara 

uygun faaliyet gösteren tarikat şeyhleri ile sürekli iyi ilişkiler içerisinde bulunmuş ve bu yolla 

tebaanın nabzını elinde tutmuştur. Bir zamanlar, aynı sistemden yararlanılarak Konya ve 
                                                            

286 Ahmet Yaşar Ocak, “Onüçüncü-Onbeşinci Yüzyıllarda Anadolu’da Türk-Hıristiyan Dini Etkileşimler ve Aya 
Yorgi (Saint Georges) Kültü”, Belleten, Cilt: LV, Sayı:214, TTK Yayınları, Ankara 1991, s. 661–673 



  101

çevresinin Mevlâna, Kırşehir ve çevresinin Hacı Bektaş-ı Veli, Ankara ve çevresinin de Hacı 

Bayram-ı Veli vasıtasıyla bir tek güvenlik görevlisine hacet kalmaksızın asayişi temin 

edilmiş, yöre halkının devlete bağlılığı sağlanmıştır287.  

3.2.2.1. Gaziyan-ı Rum  

Anadolu’ya Türk akınlarının başlamasıyla birlikte, askerî fetihlerin yanında 

Anadolu’nun Türkler tarafından iskânında manevi güç olarak Horasan Erenleri, Ahiler v.b.nin 

yanında, en önemli rol oynayan zümre, Gâziyân-ı Rûm olmuştur.288 Alperenler adı verilen 

Gâziyân-ı Rum289 geniş bir teşkilata mensup derviş ve gazilerden oluşmaktaydı. İslâm öncesi 

Türk hayatındaki Alplerin bir devamı olarak kabul edilmektedir.  

Büyük felaketlere yol açan Moğol istilasıyla birlikte Horasan ve Maveraunnehir’den 

şehitlik idealiyle Anadolu’ya koşan Alperen ve Horasan erenleri birer kolonizatör Türk 

dervişleri olarak, nefislerini arındırıp tevazuları ile Anadolu halkını aydınlattılar290.  

Savaş harici zamanlarda uç bölgelerde ilim ve fikir ehli olan bu alperenler, savaş 

zamanında ordu ile birlikte hareket edip savaşlara katılmakta, fetihlerin kazanılmasında 

önemli roller üstlenmekteydiler291. Anadolu’ya gelen Türkmenlerin bu coğrafyayı 

İslâmlaştırmayı gaye edinmeleri, Tuğrul ve Alparslan devrinde bu fetihlere iştirak eden 

Selçuklu komutanlarına “Gazi” unvanının verilmesine sebep olmuştur. Mengücek Gazi, 

Melik Ahmed Gazi, Ertuğrul Gazi, Osman Gazi ve Orhan Gazi bunlardan bazılarıdır. Bu 

teşkilata mensup Turgut Alp, Akça Koca, Konur Alp gibi mücahitler, Osmanlı Beyliğinin 

kuruluş aşamasında, etraflarındaki müritleriyle birlikte, bir yandan orduların savaş ruhunu 

hızlandırırken, bir yandan da manevî kişilikleriyle içtimaî nizamı düzenlemeye 

çalışmaktaydılar292. 

 

 

                                                            

287 Nazif Velikahyaoğlu, “Anadolu'nun İskanı ve İslâmlaşmasında Dervişlerin Rolü”, İlim ve Sanat Dergisi, 
Vefa Yayıncılık, Sayı: 13( Mayıs-Haziran), İstanbul 1987, s. 44–49 

288 İsmail Hakkı Mercan, “Türk Tarihinin Kaynaklarından Olan Bazı Menakıb-Name ve Gazavatnameler 
Hakkında”, Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C. 6, Sayı: 10, 2003, s. 120 
289 Barkan, a.g.m., s.282 
290 Barkan, a.g.m., s.282-284 
291 Ethem Cebecioğlu, Hacı Bayram Veli, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1991, s.18 
292 Franz Babinger-M. Fuat Köprülü, Anadolu’da İslâmiyet, çev. Ragıp Hulusi, İnsan Yayınları, İstanbul 1996, 
s.63 



  102

3.2.2.2. Ahiyan-ı Rum  

XIII. asırda Ahî Evren tarafından kurulan ve meslekî bir hüviyete sahip olan Ahîlik, 

Anadolu’da meslekî eğitimin, sanat eserlerinin ve kültürel hayatın gelişmesine önemli 

katkıları olmuş bir tasavvuf zümresidir. Anadolu’nun manevi atmosferi içinde tasavvufi 

görüntüsü ile mevcudiyetini sürdürürken diğer taraftan da mevcut kadroları ile Ahilik 

müessesesi adı altında esnaf teşekküllerini oluşturmuşlardır293.  

Anadolu’daki söz konusu Ahi yapılanmaları hakkında en eski ve canlı bilgileri veren 

Seyyah Battuta 1390’lı yıllarda Anadolu’ya bir seyahat yapar. Ahiler ile ilgili bize şu bilgileri 

verir: “Ahiler, Anadolu’ya yerleşmiş Türkmenlerin yaşadıkları her yerde, köy, kasaba ve 

şehirlerde bulunmaktadırlar. Şehirlerine gelen yabancıları misafir etme, onlarla ilgilenme, 

yiyeceklerini ve konaklayacakları yeri sağlama, onları eşkıya’nın ve vurguncuların ellerinden 

kurtarma, şu veya bu sebeple haydutlara katılanları temizleme gibi konularda bunların eşine 

dünyada rastlanmaz.”294 Ahilik adını, Arapça “kardeşim” manasına gelen “ahi” kelimesinden 

veya Türkçede “yiğit, eli açık ve cömert” manalarına gelen “akı” kavramından aldığı, tahmin 

edilmektedir295.  

XVIII. yüzyıla kadar Ahîlik, XX. asrın başlarına kadar ise “gedik ve lonca” adıyla 

faaliyet yürüten esnaf teşkilatları cemiyetin ekonomik hayatını tanzimde önemli roller 

üstlenmiştir. O devirde soylu zümrelerden sayılan bu kişiler fütüvvet erbabının reisi 

konumundaydılar. Fütüvvet mesleğine bağlı olan Ahilerin senetleri, Hz. Ali aracılığıyla Hz. 

Peygamber’e kadar ulaşmaktadır. Diğer mutasavvıfların hırka giymelerine karşılık onlar, 

fütüvvet şalvarı giyerlerdi. Aralarında birçok kadı, müderris ve bilgin vardı. Sadece bir esnaf 

teşekkülünden ibaret sayılmayan Ahilik Teşkilatı, aynı zamanda tasavvufî düşünce ve 

görüşleri ile bir tarikat özelliğine sahip bulunmaktaydı296.  

Batuta, Lâdik, Dongozla veya Tonuzlu adını verdiği Denizli’ye geldiğinde, Ahi Sinan 

mensupları ile Ahi Duman mensupları arasında, onu önce hangi tarafın misafir edeceği 

hakkında epeyce gürültü koparıldığından, nihayet kur’a usulü ile Ahi Sinan mensuplarının 

                                                            

293 Gürsoy Akça, Ahilik Geleneği ve Günümüz Fethiye Esnafı,  Selçuk Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Yayınlanmamış Doktora Tezi, Konya 2003, s. 32–34 
294 İbn Battuta Tanci, İbn Battuta Seyahatnamesi, çev. A. Sait Aykut, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul 2005,  
s.   277 
295 Neşet Çağatay,  Bir Türk Kurumu Olarak Ahilik, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayını, Ankara 
1974, s. 51–52 
296 M. Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Akçağ Yayınları, Ankara 2004, s. 212–213 



  103

kendilerini ağırladığından bahsetmektedir297.  Ayrıca Lâdik Beyi Yenenç Beyin bir bayram 

alayını tasvir ederken, Ahilerin teşkilatı hakkında şu bilgiyi veriyor: 

“Namazgâha gittiğimizde sultan da askerleriyle çıkmış, bütün sanatkârlar davul, 

zurna ve boruları, bayrakları ile hazırlanmışlar, gösterişli silahları ile de birbirleriyle yarışa 

girişmişlerdi. Her sanatçı kolu, yanlarında getirdikleri koyun, öküz ve ekmek yüklerini 

taşıyorlar, kabristanda kestikleri kurbanları, ekmeklerle birlikte fakir fukaraya dağıtıyorlardı. 

Bayram alayı kabristandan başlamakta idi. Oradan namazgâha geliniyordu. Bayram 

namazını kıldıktan sonra, sultanla birlikte konağına gittik. Yemek hazırlandı. Fakihler, şeyhler 

ve ahiler için ayrı bir sofra, fakirler, düşkünler için de ayrı bir sofra kurulmuştu. Bugün 

hükümdarın kapısından bey olsun, fakir olsun kimse çevrilemezdi.” 298 

XIII. asrın ikinci yarısı ile XIV. asrın başlarında Anadolu’nun önde gelen bir takım 

devlet erkânı, kadı, müderris ve tacirlerin, değişik tarikatlara mensup şeyhlerin bir Ahi 

kuruluşu olan “Fütüvvet Teşkilatı”na girdikleri görülmektedir299. O dönemde bu teşkilatın ne 

derece yaygın olduğu, Batuta’nın “Ahiler Anadolu’ya yerleşmiş bulunan Türkmenlerin 

yaşadıkları her yerde, şehir, kasaba ve köylerde bulunmaktadır.”300 İfadesinden 

anlaşılmaktadır. Batuta’ya, Anadolu’nun şeffaf diyar olduğu hükmünü verdiren Ahiler, belli 

başlı merkezlerde, bir nevi özerk idare ile bölge halklarını dağılmaktan, cemiyet hayatını 

parçalanmaktan kurtarmışlar ve Osmanlı Devleti’nin kuruluşuna kadar bu coğrafyayı 

korumuşlardır. Böylece tekke mensupları, yıkılan bir devletin yerine, kurulacak yeni bir 

düzen ve yeni bir devletin de ilk hazırlayıcısı olmuştur. Halkı, kanatları altına alan ve onları 

her türlü tehlikeye karşı koruyup kollayan bu teşkilatlar, devlet kurma fikrinde olan Beyler 

için, yegâne güç ve kuvvet kaynağıdır. Batuta, Aksaray’daki Şerif Hüseyin, Niğde’deki Ahi 

Çaruk, Kayseri’deki Ahi Emir Ali ve Sivas’taki Ahi Bıçakçı Ahmed ve Ahi Çelebi zaviyeleri 

ile Emir Alaaddin Eretna’yı301 tanıtırken, Ahilerin siyasî konumlarına şu şekilde vurgu 

yapmaktadır: “Bu ülke törelerinden biri de, bir şehirde hükümdar bulunmadığı takdirde 

ahilerin hükümeti yönetmeleridir. Ahi, kudreti ölçüsünde geleni gideni ağırlar, giydirir, altına 

binek çeker, davranışları, buyrukları, binişleri ile aynen bir hükümdarı andırır.”302 

                                                            

297 İsmet Parmaksızoğlu, İbn Batuta Seyahatnamesi’nden Seçmeler, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1999,  
s. 5 
298 Parmaksızoğlu, a.g.e., s. 14-15 
299 Uzunçarşılı, Osmanlı…, s. 530 
300 Parmaksızoğlu, a.g.e., s. 5 
301 Parmaksızoğlu, a.g.e., s. 21-24. 
302 Çağatay, a.g.e., s.3. 



  104

Bünyelerinde Alperenleri barındıran Ahî teşkilatları aynı zamanda, fetih ve gaza 

hamlelerini kolaylaştıran, ordunun ikmal ve lojistik ihtiyaçlarını imkânları ölçüsünde 

karşılayan askerî birer teşekküldü303. II. Gıyaseddin Keyhüsrev’in zaafından ve kötü 

yönetiminden yararlanan Moğollar, Sultanın ordusunu Kösedağ’da ağır bir yenilgiye 

uğratınca, Kayseri Ahileri, Moğollara karşı şehri müdafaa etmişlerdir. Moğollar karşısında on 

beş gün süreyle şehri savunan Ahilerin gerçekleştirdikleri en şiddetli çarpışmalar, Debbağlar 

Çarşısı tarafındaki surlar önünde gerçekleşmiş ve Moğol ordusuna ağır kayıplar 

verdirmişlerdir. Moğol ordusu komutanı Baycu Noyan’ın muhasarayı kaldıracağı bir sırada 

Selçukluların Kayseri Subaşıcısı Hacok oğlu Hüsameddin, Baycu ile anlaşarak Moğolların 

şehre girmelerini sağladı304. Bu acı mağlubiyetten sonra Kayseri Ahilerinin topluca imha 

edildikleri ve teşkilatlarının dağıldığı anlaşılmaktadır. 

Anadolu Selçukluları zamanında, Ahi zaviyelerinin kurulmasını zaruri kılan 

sebeplerden biri, Türkmen halkın göçebelikten yerleşik hayata geçişidir. Göçebelikten yerleşik 

hayata geçişin en önemli şartı, yerleşim yerlerinde iş sahibi olunmasıdır. O günün toplumunda 

Ahi zaviyeleri, Türkmen halkın şehir hayatına adaptasyonunu sağlamaktaydı. Göçmen 

Türkmenlerin birer meslek sahibi hâline gelmelerine öncülük etmeleri ve onların şehir 

hayatına uyum sağlamalarına önem vermeleri ile Ahi zaviyeleri, meslek ve sanat dallarının 

Türklerin eline geçmesine sebep olmuştur. Moğol istilası sonucu Anadolu’ya gelen yeni sanat 

erbabı desteklenmiş ve kendilerine sunulan imkânlarla takviye edilmiş, yerli Hıristiyan esnafa 

karşı rekabet kabiliyeti geliştirilmiş ve böylece Türklerin iş hayatını ellerine geçirmesine 

imkân kazandırılmıştır. Ayakkabı, çizme, at koşumu ve silah gibi devletin zaruri ihtiyaçlarını 

gideren iş kollarını millî hâle getiren Ahî zaviyeleri, aralarında gerçekleştirdiği dayanışma 

ruhu ile Türk esnafını güçlendirmiş ve karşılarında gayr-i müslim zümrelerinin 

tutunabilmesini imkânsızlaştırmıştır305. 

Ahî zaviyelerinde, meslekî eğitim kazandırma yanında, kendilerine muallim ahî veya 

emir denilen yetişkin ahîler tarafından, Türkçe fütüvvet-nâme, Kur’an tilaveti, tarih, terâcim-i 

ahvâl, tasavvuf, Arapça, Farsça ve ilmîhal bilgilerinin öğretildiği, edebiyat okutulduğu da 

nakledilmektedir306. 

                                                            

303 Çağatay, a.g.e., s.3. 
304 Mikail Bayram, Bâciyân-ı Rûm (Selçuklular Zamanında Genç Kızlar Teşkilâtı), Gümüş Matbaası, Konya 
1987, s. 41–42 
305 Çağatay, a.g.e., s.3 
306 Çağatay, a.g.e., s.96 



  105

Özetle, Ahilik geleneğinin özünde iktisadi bir potansiyelden ve bu teşkilatın dışında 

kalan gayri müslümlerin ekonomik kayıplara uğradığı gerçeğinden hareketle ihtidanın sosyal 

ve psikolojik sebeplerinin yanında iktisadi bir sebep olarak bu iktisadi kayıpları telafi 

amacıyla da gerçekleştiği söylenebilir307.  

Sonuç olarak Ahilik örgütü teşkilat yapısıyla, toplumun menfaat ve yararı için 

mükemmel organize edilmiş bir örgüttür. Bu yapı içerisinde, özellikle sosyal güvenlik ve 

sosyal yardımlaşma konusunda oluşturduğu sandıkları ile gerek üyelerinin, gerekse haricen 

yardıma muhtaçların gereksinimlerini karşılanmış, oluşturduğu örgütsel derecelendirme ile de 

meslekte ehil olmayı, gayreti ve çok çalışmayı teşvik etmeyi başarmıştır. Bu örgütlenme 

sayesinde de ihtida sürecinin en saik oluşumudurlar. 

3.2.2.3. Abdalan-ı Rum  

Abdallar İslâm dinî ile Türklerin İslâm öncesi Şamanizmini şahıslarında 

birleştirmişlerdi. Eskiden Kök Tengri ile manevi bağlantı kurabilen “kam karakteri” 

İslâmlaşmayla beraber yerini abdala bırakmıştır. Abdal kavramı, o devirlerde derviş 

kelimesiyle eş anlamlı olarak kullanılmaktaydı. Bunlar dünyaya karşı ilgisiz tutumları ile sade 

bir yaşam sürerken, aynı zamanda manevî kişilikleriyle insanlığa faydalı olmanın çabasını 

gütmekteydiler308. Bu, Türkmen kabileleri arasında faaliyet gösteren dervişlerin oluşturduğu 

bir teşkilattır. Abdal ve Baba ismini taşıyan bu dervişlere Horasan erenleri de denilmektedir.  

Nitekim Anadolu’nun fethi, halkların Müslümanlaşması ve fethedilen toprakların 

maddî-manevî açılardan ihya edilmesinde önemli rol oynayan bu Horasan erenleri, sadece 

Horasan’dan gelen dervişler anlamını taşımamakta, aynı zamanda melâmî meşrep sufîler 

manasına da gelmektedir. Dolayısıyla bu kavram bir coğrafi menşei değil, tasavvufî bir 

mesleği ifade etmektedir309. Bu zümre daha sonra, XIII. asrın ikinci yarısında vefat etmiş olan 

Hacı Bektâş-ı Velî’ye nisbet edilir olmuştur. Hacı Bektâş-ı Veli’nin bizzat kendisi, Nevşehir 

ve Kırşehir havalisindeki Hıristiyanlarla temas halindeydi310. İslâmlaştırma faaliyetini rastgele 

değil de belli bir plana göre gerçekleştiren Hacı Bektaş, bir kısım halifelerini Rumeli’ye 

gönderirken, Sarı Saltuk, Kara Donlu, Barak Baba, Hoy Ata ve Can Baba gibi halifelerini de 

                                                            

307 Osman Çetin, Sicillere Göre Bursa’da İhtida Hareketleri ve Sosyal Sonuçları (1472–1909), TTK, Ankara 
1994, s. 64 
308 Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, MEB, İstanbul 1993, s. 5 
309 Köprülü, Anadolu’da… s. 89 
310 Uzunçarşılı, Osmanlı… s. 531 



  106

Moğol zümrelerini İslâmlaştırmakla vazifelendirmişti. Böylesi ciddî boyuttaki organizeli 

faaliyet neticesinde, çok sayıda putperest Moğol zümresi İslâm’a girmekteydi311.  Gürcistan 

Beyini İslâmlaştırıp, ona elini öptüren Sarı Saltuk, Rumeli’de başarılı faaliyetlerin icracısı 

olmuştur312. Orhan Bey, Bursa fethine katılan Abdal Musa, Geyikli Baba ve Abdal Murad 

gibi Horasan erenlerine Uludağ yamaçlarında birer zaviye yaptırmış ve vakıflarını da tayin 

etmişti. Öyle ki, bunların hepsi XVII. yüzyılda bile faal konumunu sürdürmüşlerdir313. 

3.2.2.4. Baciyan-ı Rum  

İslâmiyet’in kabulünden önce Türklerde kadının aile ve toplum içindeki mevki ve rolü 

son derece önemliydi. İslâmiyet’in kabulünden sonra da Türkmen kadınlar, bu millî ve aslî 

karakterlerini devam ettirmişlerdir. Anadolu’ya gelindikten sonra da Türkmen kadınlarının 

buradaki etkinlikleri görülür. Anadolu sufî grupları içinde de bazı kadın tekke şeyhlerine 

rastlanır. Osmanlı Devleti’nin kuruluşuna rastlayan yıllarda bir takım hanım şeyhler, Kütahya 

Od Yakan Tekkesi’ni yönetmişlerdir. Bu tekkeyi yöneten kadın sufî liderler sırasıyla 

şunlardır: Hacı Bacı, Hundî Bacı ve Sûme Bacı314. Anadolu bacıları, Anadolu kadınları ve 

genç kızlar teşkilatı olarak anılan bu grup, Hacı Bektâş ile yakından alakalıdır. Nitekim 

Bektâşî geleneğinde, kadın tarikat mensuplarına “bacı” denilmektedir. Hatta tarikat mensubu 

kadınlar birbirlerine “bacı” derken şeyhin hanımı da “Anabacı” diye anılmaktadır315. İşte 

Bâciyân-ı Rûm isimli sosyal zümre, içinde bulundukları topluma güç ve kabiliyetleri 

ölçüsünde hizmet eden Anadolu Türkmen kadınlarının meydana getirdikleri bir birliktir. 

Anadolu Ahîliğinin kurucusu olarak bilinen Ahî Evran’ın eşi Fatma Bacı, Fütüvvet 

teşkilatının kadınlar kolunun başıydı. O, Bâciyân-ı Rûm’un lideri ve mürşidesi durumunda 

bulunuyordu316. Bu teşkilata bağlı bacılar, dinî ve kültürel faaliyetlerini bir tarikat disiplini ve 

metodu içinde sürdürmekteydiler317.  

Bacılık, kadın el sanatlarını icra eden kadınlar arasında gerçekleşen sanatkârlar 

kuruluşudur. Çadırcılık, keçecilik, boyacılık, halı ve kilimcilik, oya ve dantelcilik, dokuma ve 

                                                            

311 Abdülbaki Gölpınarlı, Yunus Emre ve Tasavvuf, İnkılâp Kitapevi, İstanbul 1992, s. 30 
312 Ahmet Yaşar Ocak, Türk Halk İnançlarında ve Edebiyatında Evliya Menkabeleri, Başbakanlık Basımevi, 
Ankara 1984, s. 15–16 
313 Reşat Öngören, Osmanlılarda Tasavvuf -Anadolu’da Sûfîler, Devlet ve Ulemâ (XVI. Yüzyıl), İz 
Yayıncılık, İstanbul 2000, s. 24 
314 Ethem Cebecioğlu, “Bacıyân-ı Rum”, Türk Aile Ansiklopedisi, c.III, T.C.Başbakanlık Aile Araştırma 
Kurumu Yayınları, Ankara 1991, s. 651 
315 Mustafa Kara, “Tasavvuf Kültüründe Aile ve Kadın”, Türk Aile Ansiklopedisi, Ankara 1991, C. I, s. 354 
316 Bayram, Bâciyân-ı Rûm…, s. 38-52 
317 Öngören, a.g.e., s. 24 



  107

örgücülük, nakışçılık, çeşitli kumaşların imal edilmesi ve bunlardan giysi yapımı Bâcıyân-ı 

Rûm adıyla bilinen kadınların meşgul oldukları sanat alanlarıdır318.  

Daha sonraki dönemde, Yeniçerilerin kullandıkları “bükme elif tac” adı verilen ak 

börklerinin, askerî üniformalarının ve diğer giysilerinin Anadolu Bacılarının atölyelerinde 

imal edildikleri bilinmektedir. Üretilen halı ve kumaşların başta İstanbul olmak üzere diğer 

Hıristiyan beldelere ihraç edilmektedir319.  

Bâciyân-ı Rûm teşkilatının en iyi bilinen faaliyet alanlarından biri de Ahi tekke ve 

zaviyelerine misafir edilen konukların ağırlanması ve onlara karşı gösterilen hizmet 

çabalarıdır. O dönemde kitleler hâlinde Anadolu’ya göç eden Türkmen zümrelerinin kısa bir 

süre de olsa barındırılmaları, ağırlanmaları ve yeni ortama uyum sağlayabilmeleri devlet 

kadar Ahi zaviyelerinin de sorumluluk alanında bulunmaktaydı. Bu tekkelere konuk 

edilenlerin iaşe ve hizmetlerinin Bacılar tarafından yürütüldüğü, tüm kaynaklarda dile 

getirilmektedir320.  

Bâciyân-ı Rûm teşkilatı, Moğol işgaline karşı gerçekleştirdikleri bu tür direnişleri 

sebebiyle, bütün Anadolu’da yoğun bir takibata ve katliama maruz kalmışlar, işyerleri ve 

malları ellerinden alınmıştır. Bu durum, Ahiler gibi Bacıların da uç bölgelere veya Moğol 

zulmünün ulaşamayacağı ücra köşelere göçmelerine yol açmıştır. Uç mıntıkalara göç eden 

kadınlar teşkilatı, eski sanatlarını buralara nakletmişler ve halı, kumaş, tülbent bez imal 

etmişlerdir321. Bu siyasî gelişmeler, Ahi ve Bacı teşkilatlarının köylere kaymasına, varlıklarını 

köylerde sürdürmesine yol açmıştır322.  

Anadolu’nun İslâmlaşması üzerine olan çalışmalarında Vryonis’in yukarıda bahsi 

geçen dört Ahi örgütlenmesi ile ilgili olarak detaylı çalışmadığı ve oldukça kısa ve dar bir 

çerçevede ele aldığını başlangıçta belirtmiştik. Ancak bu örgütlerin gerek kent gerek kırsal 

yapıda fetihlerin kalıcılığı, İslâm’ın tebliği, iktisadi hareketlilik ve idari mekanizmalara 

yardımları değerlendirildiğinde sürecin diri ve etkili kurumları olduğu tesbit edilir.  

                                                            

318 Cebecioğlu, a.g.m., s. 652 
319 Cebecioğlu, a.g.m., s 652 
320 Bayram, Bâciyân-ı Rûm…, s. 51 
321 Cebecioğlu, a.g.m., s. 652 
322 Bayram, Bâciyân-ı Rûm…, s. 49 



  108

3.2.3. Anadolu’da Politik, Sosyal ve Dinî Yapıyı Güçlendirmede Vakıf 

Kurumunun Etkisi 

Vryonis’e göre,  Türk fethi ve onların Anadolu’ya yerleşmeleri, Hıristiyan halkı için 

köleleştirme, kaçış, istila ve kıtlık getiren ayrıca Bizans’ın sürekli karmaşıklıklarından dolayı 

çektiği uzun ve yıkıcı bir olaydır. Fetihler kiliseyi, karşılığında onu etkili bir sosyal ve 

ekonomik eylemlerden alıkoyan aşırı bir yoksulluğa itmişti. Kilise yönetim araçlarının 

sakatlanması, moralsiz olan Hıristiyan toplumlarını, büyük bir psikolojik ve ekonomik kriz 

döneminde lidersiz bırakmıştı. Bütün bunlar Anadolu’nun kültürel dönüşümünde negatif 

etmenleri oluşturdu, yine de bu faktörler Bizans toplumunun temellerini baltaladıkları için bu 

süreçte çok önemliler323.  

Bununla birlikte, Anadolu toplumunu Müslüman bir dokuya dönüştüren pozitif güçleri 

oluşturan kurumlar ve bir de bunun psikolojik alt yapısı vardı. Bu kurumların ilki ve en 

önemlisi İslâm devletiydi (veya daha uygun konuşmak gerekirse İslâmi devletlerdi).  “Cuius 

regio eius religio.” (Birinin dinî, onun krallığıdır) atasözü, tüm Orta Çağ boyunca– Suriye, 

Mısır, Kuzey Afrika, İspanya, Sicilya ve Girit’te devam eden Hıristiyan-İslâm çatışmasının 

sonuçlarını oldukça yerinde bir şekilde karakterize etmektedir. Müslüman politik güçler galip 

geldiğinde İslâmiyet, Hıristiyanlığı bastırdı. Ama İspanya, Sicilya ve Girit’te, Hıristiyanların 

politik ve askeri başarıları Arapları püskürttü ve Hıristiyanlık bir kez daha İslâmiyet’in yerini 

aldı. Anadolu’nun dinsel gelişmeleri tam da birinin dinî, onun krallığıdır atasözüne uygun 

şekilde gelişmiştir. İslâmi devlet (veya devletler), İslâm’ı destekledi ve her şekilde üstün tuttu.  

Hıristiyanlığa sadece ikinci sınıf vatandaşların dinî inancı olarak hoşgörü tanındı. Sultanlar ve 

memurları İslâmi birliktelik için camiler, medreseler, imaretler, zaviyeler, hastaneler, 

kervansaraylar ve çeşmeler inşa ettiler ve onlara topraklar, köleler ve gelirler bahşettiler. 

Bunun sonucunda, ulema ve dervişler ruhani işlevlerini zarafetle ve sosyo-ekonomik 

görevlerini büyük bir etkinlikle yerine getirmeleri için ekonomik araçlara sahip oldular. 

Tasavvufi grupların canlı İslâmi anlatımının ve etkililiğinin altında yatan anahtar ekonomik 

kurum, dinî ve sosyal amaçlı ekonomik bağışlarla varlık gösteren vakıftı. Vakıf, 

Hıristiyanlığın gerilemesini yansıtan ekonomik bir kurum olarak Anadolu’da kendini 

gösterirken hibelerle çoğalan sayısı hizmet sahasını da çoğalttı ve İslâm’ın yayılmasını ifade 

                                                            

323 Vryonis, a.g.e., s. 351 



  109

eden mükemmel bir ekonomik yapı oluşturdu. Hıristiyanlığın gerileme ve İslâmiyet’in 

yayılma tarihinin esas kısımlarından birini Vakıf müessesesi oluşturmaktadır324. 

XIII. yüzyıl Anadolu’sunda dinî ve sosyal kurumların bağışlarına kısa bir bakış vakfın 

tabiatını yeteri kadar ortaya çıkarıyor ve böyle bir ekonomik kurumun İslâm ile Hıristiyanlık 

arasındaki rekabette rolünü gösteriyor. Büyük Selçuklu Emir’i Celaleddin Karatay, aslen bir 

Yunan gulâmıdır. Kayseri’nin 40 km doğusunda bir kervansaray, Konya’da bir medrese (dinî 

okul) ve Antalya’da dar’ül el süleha (sofular için inziva yeri) inşa edip, bağışlamıştır. 

Kurumların işlevliği için gerekli olan memur ve personel ile kervansaray, medrese ve inziva 

yerlerinin hizmet ettiği amaçlar hatırı sayılır bir finansal zemin gerektiriyordu. Kervansaray, 

vakıf kayıtlarından öğrendiğimiz kadarıyla, bir mütevelli heyeti (işletmeci), müşrif, nazır, 

imam (kervansaray içindeki cami için), müezzin, muzif (yolcular ve yiyecekleriyle ilgilenen 

kişi), havayici (verilen levazımat ve depo), hani (hayvanlara bakan kişi), baytar (veteriner), 

atli emini ve aşçı mevcuttu. En önemlisi, her yolcunun Müslüman, Hıristiyan veya Yahudi 

farketmeksizin her bir gün için bir okka et ve bir tencere yemek hakkı vardı (ücretsiz olarak). 

Kervansarayı desteklemek için gereken gelir başlıca, mahsullerinin beşte birini kervansaray 

yönetimine ödeyen Sarahor325 ve Likandon köylerinden geliyordu326. 

Yine aslen köle olan, Selçuklu memuru Ertokuş327, Borlu bölgesinde Agros328 

köyünde bir medrese (1224), aynı bölgede Dadil’de bir kervansaray ve Antalya’da bir cami 

hibe etti. Bu kurumlar, finansal sürekliliklerini Agros’un (ki fethedileli sadece yirmi yıl 

olmuştu) Hıristiyan köylerinden ve Pambuklu köyünden sağlıyordu. Konya’da bir medrese ve 

Arkit329’te (Ilgın ile Akşehir arasında) bir kervansaray sağlayan Şemseddin Altun-Aba vakfı, 

Müslüman dinî okulların işlevselliği ile ilgili en bilgilendirici kaynaktır. Masraflar, aşağıdaki 

kalemleri kapsamaktadır: 

Mütevelli      400 gümüş dinar/yıl 

Nazır      300 gümüş dinar/yıl 

                                                            

324 Vryonis, a.g.e., s. 352 
325 Sarahor ve Likandon köyleri bugün Kayseri’nin Bünyan İlçesine bağlı Karadayı köyünde bulunan Karatay 
Kervansarayı’nın giderlerini karşılamak için bağışlanan vakıf arazilerinin bulunduğu iki civar köyüdür. Bu 
kervansaraya’a ait vakıf arazisi 72 haneli Sarahor, 1299 haneli Likondon köyü’dür.  
326  Vryonis, a.g.e., s. 353 
327 Antalya'nın ilk Türk askeri ve mülki amiri olan Mübarizeddin Ertokuş aslen, Selçuklu sultanı I. Gıyaseddin 
Keyhüsrev'in has kölelerindendir. Sultan I. Keyhüsrev, Antalya'yı fethedince, buranın askeri ve mülki amiri 
olarak onu atamıştır. 
328 Afyon yakınlarında eski bir köy. 
329 Bugünkü Argıthanı kasabasıdır. 



  110

Müderris     800 gümüş dinar/yıl 

15 öğrenci kişi başı ayda 10 dinardan 150 gümüş dinar/ay 

20 imam adayı kişi başı ayda 5 dinardan 100 gümüş dinar/ay 

Namaz kıldıran Hanefi imam   200 gümüş dinar/yıl 

Müezzin     100 gümüş dinar/yıl 

Farraş (kapıcı)     60 gümüş dinar/yıl 

Kütüphane için kitap    100 gümüş dinar/yıl 

Yenibahçe’deki (Konya’nın dışında) on sekiz odalı handan gelen gelirin beşte biri, 

ihtida için harcanan yıllık gideri karşılamak üzere bir kenara konuyordu. Hıristiyanlık, 

Yahudilik ve putperestlikten İslâm’a dönenlere, Kuran-ı Kerim ve dualarını öğretmek, sünnet 

yapmak, onlara ayakkabı, giysi ve yiyecek sağlamak için harcanıyordu. Vakfın gelirleri üç 

köy (bunların ikisi, Saraycık ve Arkit, Hıristiyan köyleriydi) ve bir dizi mağaza ve bir handan 

geliyordu330. 

Bununla birlikte, bütün bunlardan daha kapsamlı olan şey Selçuklu Emir’i Nureddin 

Diyadyaoğlu’nun 1272’de Kırşehir’de yaptığı düzenlemelerdi. Bağışladıkları; Kırşehir’de bir 

medrese, cami, hankâh, zaviye, mektep, dar’ül el süleha, kendisi ve kız kardeşi için birer 

türbe, Kayseri’de bir cami; İskip’te bir medrese; Talimeğini’de bir medrese ve bir cami; 

Sultanyüği’de (Eskişehir) bir cami ile han inşa etti ve on yedi cami ile bir zaviyeyi onardı. 

Vakfın arazileri ve köyleri sayısızdı ve Ermeni, Yunan, Yahudi ile beraber İslâm’a dönen 

yerleşimcileri de kapsıyordu. Müslüman kurumların daha önce Hıristiyan kurumlara ait olan 

topraklar, insan gücü ve gelir vergilerini istimlâk edip kendi çıkarına kullandığı süreci en iyi 

tanımlayan şey, Trabzon nahiyesinde on altıncı yüzyılın başındaki durumdur. Nahiye, aşağıda 

yer alan nüfusa ve gelir vergilerine sahiptir. 

199 köy      Müslüman Hıristiyan 

13,730 hane      1,094  12,632 

1,543 hane – mirliva has vergisi   200  1,343 

6,351 hane – zeamet ve tımar    530  5,851 

2,453 hane – Trabzon için tımar    206  2,246 
                                                            

330  Vryonis, a.g.e., s. 353 



  111

1,092 hane –Azaplar için tımar    42  1,050 

2,263 hane – Sultan Selim’in Annesinin Evkafı 120  2,143 

 

Gelirler 

Sultan’ın has vergi geliri    759,378 akçe 

Mirliva’nın has vergisi geliri    188,245          akçe 

Zeamet ve Tımar vergisi    582,200          akçe 

Trabzon Kalesi Tımar vergisi   196,400         akçe 

Trabzon Azaplarının Tımar vergisi   89,700           akçe 

Yavuz Selim’in Annesi, Hüseyin Ağa ve 

Mahmut Ağa vakıfları    342,938 

       2.158.861  akçe     

Vryonis’in ortaya koyduğu bu örnek aslında rakamların ortaya koyduğu değerler 

bakımından uç bir örnektir. Yazar sanki Hıristiyan nüfusun Anadolu’da ne kadar fazla 

olduğunu vurgulamak için özellikle Trabzon’u seçmiştir. Çünkü buradaki Hıristiyan ve 

Müslüman dengesi Anadolu’nun başka hiçbir yerinde buradaki gibi Hıristiyanlar lehine 

olmamıştır. Çünkü diğer bölgelerdeki Hıristiyan nüfus, Bizans tarafından daha iç bölgelere 

doğru çekilmiştir.  

Hıristiyan insan gücünün ve vergilerinin, eyaletlerin askeri ve politik yapısını 

desteklemek amacıyla kullanıldığı çok açıktır diyen Vryonis bu kaynakların, Müslüman 

kurumlarınının devamı için kullanıldığını ifade eder ve Trabzon’daki dört büyük vakıftan 

bahseder:  

Yavuz Sultan Selim’in Annesinin İmareti______yıllık 114,760 akçe (çoğunlukla yerel) 

Fatih Sultan Mehmet Evkafı______ Mehmet, Crysocephalus kilisesini camiye 

dönüştürdü (Ayasofya Manastırı olarak bilinir) ve aylık olarak 1,208 akçe gelir getiriyor 

Haznedar Hüseyin Ağa Evkafı______bir manastırdan gelen para dâhil olmak üzere 

yıllık 2,260 akçe gelir 



  112

Kapı Ağası Mahmut Ağa Evkafı______bir manastırdan gelen gelir dâhil yıllık 9,310 

akçe.331  

Vryonis, Trabzon’daki kurumların sırtlarını Hıristiyan toplumunun vergi ve insan 

gücüne dayamış olduğunu ve bu durumun bir sonucu olarakta kurumların,  Trabzon 

bölgesinin genelindeki Hıristiyanlar üzerinden idame olduğunu ifade ederek aşağıdaki örneği 

verir. 

Akçaabat nahiyesinde, Yavuz Sultan Selim’in Annesi adına olan İmaret, 21 köyde 

1,655 haneden (80 Müslüman ve 1,575 Hıristiyan) 150, 997 akçe ve 1,830 kişi toplamıştır. 

Yomra nahiyesinde Trabzon Gülbahar imareti, Hodj köyünden (48 hane, 18 çiftlik) 

gelir elde etmiştir. 

Maçka nahiyesi, Hortokop köyünde (31 hane, 4 bekâr, 4 dul, 6 çiftlik, hepsi 

Hıristiyan), gelirin bir kısmı önceden Chrysocephalus, Aya Sofya ve Ayos Phocas ‘a aitti. 

Ancak Türkler manastır gelirini tımar vergisine dönüştürdüler. 

Smarohsa köyü (Maçka nahiyesi) önceleri bir manastır mülküydü. Ama bu da tımar 

formuna dönüştürüldü.  

Mesarya (Maçka nahiyesi) köyünün vergileri, önceleri Sumela, Soskayastos, Ayokos 

ve Alabene manastırlarının gelirleriydi. Bunlar da tımar vergisine dönüştürüldü. 

Istılaho (nahiye) köyünde önceki manastırlık mülkleri tımar haline geldi.  

Ayios Phocas, Ayios Yoryis, İsfelyar ve Şira (Maçka nahiyesi) köyündeki Despina 

Hatun arazisi, sultanın emriyle tımar arazisine dönüştürüldü.  

Trabzon’daki Yavuz Sultan Selim Validesi imareti Maçka nahiyesindeki (542 hane: 

40’ı Müslüman, 502’si Hıristiyan) beş köyden 56,507 akçe ile 634 kişi aldı. 

Sultan, Sürmene nahiyesinde bulunan geniş sayıda manastır arazisini tımar dâhiline 

aldı. Bu Osmanlı belgeleri, sadece Hıristiyan nüfusun, arazilerinin ve gelirlerinin vakıflar 

aracılığıyla İslâm için çalıştırıldığını değil aynı zamanda dinî mülklere de geniş biçimde el 

konularak askeri kurumları desteklemek üzere kullanılmış olduğunu gösteriyor. Anadolu’nun 

çoğu arazisini, insan gücünü ve vergi gelirlerini İslâmi kurumlar için çalışır duruma getiren 

vakıflar, İslâmiyet’in, Hıristiyanlık pahasına üstünlüğü ele geçirmesine olanak verdi. 

Camilerin, medreselerin, kervansarayların ve diğer kurumların; Konya, Kayseri, Antalya, 
                                                            

331  Vryonis, a.g.e., s. 354 



  113

Agros, Arkit, Kırşehir, İskilip ve Trabzon’da filizlenmesine ilişkin yukarıdaki örnekleri, aynı 

bölgede XIV. ve XV. yüzyıllarda yine bu şehirlerde piskoposluk düzeninin ekonomik 

kayıplarıyla keskin bir tezat oluşturmaktadır. Bu paralel gelişme baştanbaşa tüm Anadolu’da 

görülebilir332.  

 

3.2.4. Anadolu’da Sufîzm Hareketleri ve Dinî Dönüşüme Etkileri  

Anadolu’nun Türk ve İslâm yurdu haline gelmesinde pek çok etkenlerden biri de 

tasavvufî zümrelerdir. Ahmed Yesevî, Mevlâna, Hacı Bektâş-ı Veli ve Yunus Emre gibi 

sufîlerin sürece katkıları emsalsizdir. Birçok tarikat ise zaviyeleri ile Anadolu’nun mamur 

hâle gelmesinde önemli roller üstlenerek misyonlarının dinî olmasının yanı sıra hizmet alanını 

da kapsadığını göstermiştir333. İşte buradan yola çıkarak biz de bu bölümde Vryonis’in sürece 

büyük katkıları olduğunu düşündüğü tasavvuf ehlinin ve sufizm olgusunun süreçteki yerini 

inceleyeceğiz. 

3.2.4.1. Sufîzm ve Hetorodoks Eğilimlerin Ortaya Çıkışı  

Fütüvvetin fikri ve ahlaki bir değer olarak ortaya çıkışı Arap-İslâm dünyasında 

olmasına karşın, sosyal bir birlik (teşkilat) olarak ortaya çıkışı Türk ve İran bölgelerinde 

olmuştur. Fütüvvetin sosyal bir teşkilat yapılanması şeklinde olan bu ikinci zuhuru IX. asırdan 

itibaren İslâm’ın Asya’daki yayılışını müteakibendir334. 

Fütüvvet örgütü (Ahilerin) mensuplarının dindarlık biçimi ve ahlakî ideallerinin 

temelleri ve tarihsel gelişimi ortaya koyulduğunda iki yaklaşım ortaya çıkar. 

Bu yaklaşımlardan ilki; İslâm Dünyası’nda esnaf kesimleri arasında gelişen dindarlık 

biçiminin heterodoks-sufî kökenli ya da heterodoks, batinî ve “esoterik” unsur ve çevrelerin 

etkisinde geliştiğini söyleyen yaklaşımdır. İkinci yaklaşım ise; esnaf kesimlerinin gelişiminin 

ve dindarlık biçiminin daha çok ortodoks (Sünni) karakterler arz ettiğini, dolayısıyla 

heterodoks olarak nitelendirilemeyeceğini belirten yaklaşımdır335. 

                                                            

332 Vryonis, a.g.e., s. 355 
333 Özköse, a.g.m., s. 249 
334 Ahmet Kal'a, “Fütüvvet ve Ahiliğin Doğuşu” Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, Sayı: 65, 1990, s. 275 
335 Gürsoy Akça ve Anzavur Demirpolat, “Heterodoxy-Orthodoxy Tartışmaları ve Türk Fütüvvet Teşkilatı 
(Ahilik)”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı: 10, 2003, s. 204 



  114

Sufîzm (tasavvuf), Emeviler zamanında dönemin çağdaş toplumunun fani dünya 

görüşüne karşı bir protesto niteliğinde olan münzevi dünya görüşünden türemiştir. Mistik aşk 

unsuru, bu münzeviliğe, mistisizme bir geri çekilişe ( fani dünya görüşüne tepki olarak) 

dönüşmüştür ve bu dönüşüm sufîzmin başlangıcını belirlemiştir. Dine duygusal yaklaşımı ve 

insanın Tanrı’ya doğrudan mistik aşk yoluyla ulaşabileceği olgusu nedeniyle sufîzm, Sünni 

teoloji ve dinî yasalarının soğuk, ezberi ve anlaşılamaz doğruluğunun tersine en yaygın İslâm 

formu haline geldi. Bu dinî felsefe unsuru, nihayetinde panteizm tarafından bütünleştirilerek, 

Ortodoks teolojistlerin, kendini Tanrı ile bağdaştırdığı için idam edilmesine hükmettikleri al-

Hallac kimliğinde en yüksek seviyesine ulaştı. X. yüzyılın sonlarına doğru sufîzm, dinî yaşam 

ve düşüncenin farklı bir yolu haline geldi ve on birinci yüzyılda tüm İslâm topraklarına 

yayıldı. Uçsuz bucaksız yaygınlığı ve hızlı yayılması nedeniyle, ulemalarda şüphe ve 

kızgınlığa yol açtı ve bu durum, sufî tartışmalarla (savunmalarıyla) sonuçlandı. Sufî 

savunmaları arasında önemli olanlar Kuşeyri(öl. 465/1072) ve özellikle, sufîzmi İslâmî din 

ifadelerinin daha resmi tipiyle bağdaştırmaya çalışan Gazali idi(D. 1058 – öl. 1111). Bu 

savunmacıların başarılı girişimleri sayesinde daha ılımlı gruplar veya unsurlar kendilerine bu 

Ortodoks İslâm çevresinde yer buldular336.  

Fütüvvet ehlinin, yani Ahilerin batini ve heterodoks niteliği Selçuklular ve Osmanlılar 

döneminde de devam etmiş, hatta gizli batıniyye mahiyeti, Bektaşîlik gibi tarikatlara 

geçmiştir337. 

Burada dikkat çekici bir nokta daha var ki, o da Türkler’in ihtidası ile onların bu 

durumu politik olarakta sahiplenmesi sırasındaki metot benzerliğidir. Bunu şöyle açıklayalım. 

Fiziksel kanunlarda,  benzer kutuplar birbirini itseler de, duygusal kanunlarda benzer kutuplar 

birbirini çekiyor. Birey tek başına ya da toplumlar bütün olarak kendi içeriğine yakın manâları 

algılamaya ve kabule daha yatkın oluyor. Türklerin ihtida süreci de kent İslâm’ından çok, 

kendine daha yakın bulduğu folklorik öğelerin daha belirgin olduğu popüler İslâm modeli ile 

vuku bulmuştu. Şöyle ki: 

Türkmen boyları arasında yetişmeye başlayan “baba”, “ata” lakablı sufîler eski 

“ozan” ve “kam” lardan nakledilen inançları bir kudsiyet halesi içinde yaymaya başladılar. 

Garip kıyafetleri, ağızlarda dolaşan kerametleri meczubane yaşayışlarıyla eski kamların 

hatırasını İslâmi bir şekil altında yaşatan bu babalar oğuz boylarına onların lisanında 

                                                            

336 Vryonis, a.g.e., s.364 
337 Fuat Köprülü, Türk Edebiyatında …, s. 215–216 



  115

İslâmiyetin eski, kavmi an’anenelerine benzeyen din algısını sufîyane fakat basit ve avami bir 

şekilde telkin ediyorlardı. İslâm fakih ve kelamcılarının uzun ve ince birtakım mantıki 

muhakemeleri ve felsefeleri yerine Türkmenler için İslâmiyet’in kendi anladıkları ve 

geleneklerine uydurdukları bu avami şeklini kabul etmeleri daha kolay oldu. Sonuç olarak, 

Türkler geçmiş tecrübelerinin getirileriyle Anadolu’da yeni bir tasavvufi yorumun 

şekillenmesinden hareketle faaliyetlerini sürdürdüler338.  

3.2.4.2. Anadolu’da Kısmî Varlık Göstermiş Olan Diğer Hetorodoks Hareketleri 

ve İhtida’da Etkileri 

Sufîzm içerisinde, Bağdat merkezli olarak Sünni İslâm’a oldukça yakın duran bir 

gelişme meydana geldi. Ancak sufîzm içerisinde ikinci bir eğilim vardı ki, bunlar Horasan 

merkezliydi ve aşırılıklar onları sembolize etti. Özellikle, antinomiya (iki felsefe veya kanun 

arasındaki karşıtlık) olarak karakterize edilen üç önemli unsur Horasan’daki sufî hareketini 

ele geçirdi ve hemen hepsi Anadolu’daki sufî hareketinde de belirdi. Melâmetiye 

(suçlama/ayıplama anlamına gelen Arapça malama sözcüğünden gelmektedir), şeriat 

tarafından dayatılan görevlerin öylesine yerine getirilmesinin, özellikle göstermelik olarak 

yapılması halinde en büyük riyakârlık olduğuna inanmaları anlamında, topluma aykırı bir 

gruptu. Riyakârlığın ayıbından sakınmak için kendi toplum-aykırılıkları içinde bile, 

göstermecilikten kaçındılar. İslâmi ritüellerin dış görünüşlerine riayetsizlikle suçlanmaya bile 

gönüllü olmaları gerçeği nedeniyle Melâmetiye olarak bilinirlerdi. Ortodoks Sünni esaslarının 

aleyhine gelişen ikinci bir vaka, al-Hallac’ın Horasan sufîzminde ilahi aşk şehidi olarak 

oynadığı önemli roldür.  Hallac’ın sufîzmi Horasan Türklerinin önemli bir kısmı arasında 

yayıldı ve doğu Türk mistik şairlerinden en büyüğü olan Ahmed Yesevî’yi etkiledi. Horasan 

sufî inanışındaki üçüncü toplum-aykırı (antimonist) unsur Kuran-ı Kerim’in alegorik 

(teşbihçi) yorumları nedeniyle Batınîlerdir. Batınî öğretisi ve Hz. Ali ailesiyle olan bağları, 

sufîlerle Şiiler arasındaki benzerlik ve anlaşmanın önemli noktalarıydı yine de bu iki grup 

diğer meselelerde çoğunlukla düşmandılar. Bütün faktörler, Türkler’in, akın ve göç ettikleri 

Horasan’da İslâm’la tanışmaları ve çoğunun Fütüvvet’in gazi koluyla birleştiği ve sözde 

                                                            

338 Bekir Biçer, “Türklerin Müslüman Olmasında Sufîlerin Rolü”, Selçuklu’dan Osmanlı’ya Bilim Kültür ve 
Sanat, Prof. Dr. Mikail Bayram’a Armağan, Editör: Mustafa Demirci, Kömen Yayınevi, Armağan Dizisi 2, 1. 
baskı, Konya 2009, s. 328 



  116

babaş denilen dinî liderlerinin, Horasan sufîliğinin ağır etkisi altına girmesinden dolayı 

önemlidir339.  

Selçuklulardan başlayarak XIX. yüzyıla kadar varlığını sürdüren esnaf ve lonca 

mensupları, özellikle de Ahiler arasında yerleşmiş olan dindarlık biçiminin sufî geleneğinin 

önemli bir kolu olan, Melâmilik ve bu okulun benimsemiş olduğu Melâmeti fütüvvet 

ideallerince şekillenmiş olduğunu görmekteyiz. Esasında Horasan Melâmetiliği’nin doğuş, 

gelişim, coğrafi yayılış ve gelişimi düşünüldüğünde bu neşe ya da anlayışın sadece esnaf 

kesimlerinin dindarlık biçiminin ve ahlaki anlayış ve ideallerinin şekillenişinde değil, aynı 

zamanda hicri II. yüzyıldan itibaren geniş halk kitleleri halinde İslâm’ı kabul etmeye başlayan 

Türklerin dindarlık biçiminin şekillenişinde de önemli olmuştur340. 

Horasan erenleri tabiri Ahmed Yesevî takipçileri için kullanılır. Onların sayıları ile 

ilgili doksan dokuz bin ya da on iki bin olduğuna dair rivayetler vardır. Yine rivayete göre 

bağlılarının on iki bini Yesevî’nin yaşadığı muhitte, doksan dokuz bini uzak ülkelerdedir. 

Bunlara ilave olarak Horasan erenleri XIII. yüzyıl Anadolu Selçukluları devrinde kendisinden 

en çok söz edilen topluluktur341.  

Münzeviliğin mistisizme dönüşümünden ve ikincisinin on birinci yüzyıl sufîzmi 

içerisinde olgunlaşmasından sonra, sufîzmin bir sonraki büyük gelişmesi, dervişlik sisteminin 

temellerini atması ve ana emirlerini tüm İslâmi dünyaya yayması oldu. Ana emirler, kimi 

baskın mistik şahıslar etrafında gönüllü olarak toplanan müritlerin oluşturduğu daha küçük 

bağımsız gruplardan büyüdü. Yeni müritler eklendiğinde basit bir kabul töreni yapılır ve 

mürit, ustasının yolunu (tarika) yaymaya başlamak için ayrılana kadar bir şeyh veya pir ile 

birlikte yaşardı. Usta’nın ölümü üzerine, mezarı müritlerinin gözünde özel ihtimam ögesi ve 

yeni kurulan tüm ibadethanelerin (ribat, zaviye) sadakat gösterdikleri yeni bir tarika veya 

buyruk haline gelirdi. Ortaya çıkan değişik derviş buyrukları, pek çok açıdan kendi aralarında 

farklılık gösterseler bile, en önemli dış değişiklik ayinle ilgili (zikir) meselesinde ve Ortodoks 

İslâm’ın sıradan adetlerine yönelik tavırlarında gerçekleşti. Aynı zamanda, özellikle şehir ve 

baskın şekilde kırsal olan kardeşlik örgütlenmelerinin arasında, Anadolu’da da belirecek olan, 

önemli farklılıklar vardı. Derviş cemaâtlerinin üyeleri genellikle, tamamen dinî yaşama 

çekildikleri ibadethaneleri yöneten dervişlerin kendileri ile dinî ayinlere katılıyor olsalar dahi 

                                                            

339 Vryonis, a.g.e., s. 365 
340 Akça ve Demirpolat, a.g.m, s. 204 
341 İrfan Görkaş, “İslâm Felsefesi Açısından Horasan Erenleri”, Hacı Beştaş Veli Araştırma Dergisi, 
Sayı:15, s.195 



  117

günlük geçimlerini sağlamak için çalıştıkları ikinci uğraşları olan müritlerden oluşmaktadır. 

Bu mezheplerin büyümesi ve yayılması, insanların soğuk, yavan, Ortodoks İslâm yerine 

duygusal bir dinî daha tatmin edici bulduğunu gösterdi. Üstelik dervişler mezheplerini, İslâmi 

dünya politik olarak bölünmüş olduğu ve koşulların istikrarsızlığının insanların arasında kesin 

bir endişe yaratmış olması gereken bir zamanda yaydılar. Son olarak, derviş dinciliğinin 

bağnaz olmayan karakteri pagan Türk ve Hıristiyan benzerlerinin dönüştürülmesi için kapıları 

açtı342.  

XII. ve XIII. yüzyıl sıralarında Asya, Mısır ve Kuzey Afrika’da bir dizi önemli 

mezhepler ortaya çıktı. Bunlar; Kadirî (Bağdat yakınlarında kurulan bir şehir cemaâti), Şafiî, 

Bedevî ve Şahidî (Mısır’da kuruldu) ve Yesevî (ilk Türk mistik Ahiliği) ile doğu İslâmi 

topraklarda Kalenderî343 görüşleri içeriyordu. Anadolu’nun dinî hareketliliğininde öylesine 

önemli bir rol oynamış olan derviş mezhepleri XIII. yüzyıldan başlayarak XV. yüzyıl boyunca 

kısmen aslında Anadolu’da (Mevlevîlik ve Bektaşîlik) ve kısmen de diğer İslâmi topraklarda 

(Kâzarûnîlik, Kalenderîlik ve Rufaîlik) kuruldu ve gelişti. Her iki örnekte de Horasan’da 

Moğol istilasından kaçan ve Anadolu’da sığınak arayan kutsal adamların akını, derviş 

ahiliğinin kurulması ve gelişmesinde büyük ölçüde etkili oldu344.  

İbn Batuta, bunlar arasında Rufaîlikten “Tarikat-ı Ahmediye” olarak ve bu tarikata ait 

tekkelerin özellikle İzmir, Bergama, Amasya ve Manisa’da bulunmakta olduğundan 

bahsetmektedir. Ayrıca, gösterdikleri burhanlarla halkın itibar ve teveccühünü kazanan Rufaî 

dervişlerinin önemli bir nüfuza sahip olduklarını kaydeder345. 

Neticede Anadolu’da yaygınlaşmaya başlayan tasavvufî düşünce, iki farklı çizgide 

gelişmiştir. Birincisi, Irakîler, adıyla meşhur ve genellikle Arap dünyasından gelen, 

tasavvufun zühd ve takvaya önem veren tahalluk boyutunu benimseyen ahlakçı sûfiler ile 

keşf, marifet ve vahdet-i vücud gibi tahakkuk boyutuna önem veren arif sûfilerin temsil ettiği 

çizgiydi. Kadirîlik ve Rufâîlik mensupları gibi tasavvufî hayata hız kazandıran akımlarla 

Muhyiddin İbnu’l-Arabî ve Sadreddin-i Konevî gibi tasavvufî düşüncenin kuramcıları, bu 

çizginin en önemli temsilcileridir. İkinci çizgi ise Horasanîler diye ifade edilen, 

Maverâunnehir ve Harizm bölgelerinden gelen ve daha çok cezbeye önem veren mektepti. Bu 

ekolün en önemli temsilcileri ise Şehâbu’ddin es-Sühreverdî (ö.635/1238), Necmuddin-i 

                                                            

342 Vryonis, a.g.e., s. 365 
343 Geniş bilgi için bkz. Ahmet Yaşar Ocak, Kalenderiler, TTK,  Ankara 1999. 
344 Vryonis, a.g.e., s. 366 
345 Özköse, a.g.m., s. 262 



  118

Kübrâ (ö.623/1226), Bahâuddin Veled (ö.635/1238), Burhaneddin Muhakkık-ı Tirmizî 

(ö.637/1240), Necmeddin-i Râzî (ö.654/1256) ve Fahreddin-i Irakî (ö.685/1286)’dir. Bu iki 

ana çizginin sentezi on üçüncü yüzyılın ikinci yarısında Mevlâna Celâleddin-i Rûmî 

(ö.672/1273) tarafından gerçekleştirilen Mevlevîliktir346. 

Türklerin kendileri, Horasan ve İslâmi toprakların kuzey sınır uçlarında yerleşmişti ve 

geçiş hatlarında güçlü bir Sufî etkisine maruz kaldılar. Bu anlamda ilk Türk derviş tarikatının 

kurucusu Ahmed Yesevî çok önemlidir Yaşamı çoğu efsane ile örtülmüş olan Yesevî’nin, Çin 

Türkistan’ı Sayram’da doğduğu ve en nihayetinde batıya gelerek, Buhara’da ünlü mistik ve 

hukukçu Yusuf Hamdanî’den ders aldığı anlaşılmaktadır. Yesevî, Türklerin 

İslâmlaştırılmasında çok önemli, hatta muhtemelen belirleyici bir rol oynamıştır. Öncesinde, 

yeni gelenler geniş çeşitlilikte bir dinî etkiye maruz kalmışlardı ama Yesevî, kendi sufîzm 

mantalitesi içinde,   onu insanları için bir Türk kavramı ve Türkçe diline uyarladı. Çeşitli 

efsaneler müritlerinin sayısının 12,000 ila 99,000 kişi arasında olduğunu ve etkisinin doğuda 

Kırgız/Türkistan’a, kuzeyde Volga nehri civarındaki Türklere ve batıda Anadolu’ya kadar 

yayıldığına söyler347.  

Vryonis, Anadolu’daki heretik İslâmi formlarla ilgili olarak aşağıdaki bilgileri verir. 

XIII. ve XIV. yüzyıllarda Anadolu’ya gelen derviş mezhepleri arasında Rufaîlik,  on 

ikinci yüzyılda Irak’ta kuruldu. Aslen, kurucularının fakirlik, dünya zevklerinden yoksunluk, 

yaralara direnmeme (tedaviyi reddetme) öğretilerini salık vermiş oldukları anlaşılıyor ve ilk 

sebatları genellikle, bit ve çekirge dâhil olmak üzere yaşayan hiçbir canlıyı öldürmemek veya 

eziyet etmemek şeklinde gelişti. Ancak inanç ve uygulamaların Moğol istilasını takiben, 

muhtemelen şaman etkisinin girmesiyle keskin bir dönüşüme uğradığı da görülüyor. Bu 

dönüşümden sonra, ilerdeki zamanlarda “İnleyen Dervişler” olarak adlandırılacak olan 

kardeşlik dernekleri, aslanlara binmek, sıcak sobalara oturmak, kendilerini bıçaklama ve 

yakma, ateş-yeme ve bu tür icralar gibi dehşetli ve sansasyonel başarılarla karakterize edildi.  

İran’dan Anadolu’ya gelen bir başka tarikat Kâzarûnî veya İshakî tarikatıdır. Cemaât, 

Şiraz’ın bir kenti olan Kâzarûn’da, ateşe tapan bir aileden gelerek babası zamanında İslâm’a 

dönen Ebu İshak bin Şahsiyar Kâzarûnî (963–1033) tarafından kurulmuştur. Kâzarûnî, 

biyografisine göre 24,000 ateşe tapan ve Yahudi’yi İslâm’a döndüren ateşli bir mübelliğ idi ve 

                                                            

346 Ahmet Yaşar Ocak, “Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslâmlaşması”, TDV İslâm Ansiklopedisi, İstanbul. 1991, 
C. III, s. 111–114 
347 Vryonis, a.g.e., s. 366 



  119

mezhebi nihayetinde Hindistan, İran, Çin ve Anadolu’ya yayılmıştı. Hadisler her ne kadar 

Kâzarûnî’nin müritlerini Hıristiyanlarla savaşmak üzere Anadolu’ya gönderdiklerini 

söylüyorsa da, Kâzarûnî’lerin on dördüncü yüzyıldan önce orada olduklarına dair bir kanıt 

yoktur. Bu Kâzarûnî’ler her şeyden önce militan misyonerlik ruhları ve gazi mantalitesi ile 

cihattaki rolleriyle karakterize edildi. Dolayısıyla Kâzarûnî’ler XV. asırda Osmanlı tarihinde 

çok önemli bir rol oynadılar. Esasında şehir-odaklı olmasına rağmen Türkmenler ve cihat 

organizasyonu içinde büyük bir etkiye sahip olduğu açıktır348.  

Türkistan, Buhara ve Harzem’den Küçük Asya’ya kaçan dervişlerin geniş sayıda 

kısmı, muhtemelen çoğunluğu, Kalenderî denilenlerdi. Orta Asya’da doğduğu ve bazı Hindu 

etkiler altında kalmış olduğu görünen bu mezhep on birinci yüzyılda önce Arap topraklarına 

geldi. Hareket, Melâmetiyye öğretileriyle belli bir dereceye kadar genişledi ancak 

Kalenderîler ikincisinin adetlerinden, dışarıya ve Ortodoks İslâm’ın örf ve adetlerine 

uymadıkları için kendilerini suçlama yoluna gittiklerinden dolayı farklılık gösterdi. Bir 

muhtemelen onları “gösterişçi” Melâmetistler olarak tanımlayabilir. Bu nedenle kaşlarını ve 

sakallarını traş ettiler, garip giysiler giydiler, sorumsuz bir hayat sürdüler ve yerel halkın 

sadakalarıyla geçindiler. Hiç (veya sadece birkaç tane) zaviyeleri yoktu ve bayrak, davul ve 

garip bir müziğin eşlik ettiği gruplar halinde gezindiler. Cazip geldikleri kesim genellikle en 

aşağı ve eğitimsiz tabakaya mensup kimselerdi. Resmi din adetlerini dikkate almama öğretisi 

davranışlarında ihmalkârlığa ve ahlaksızlığa götürdü. Türkmen babaları arasında, onları 

Selçuklu devletine karşı isyan etmelerinde ve Hıristiyanlara karşı cihadın ön saflarında 

olmaya iten etkileri olan Kalenderîlerin veya onlar gibi olan ama başka adlarla çağrılan 

dervişlerin Küçük Asya’nın gelişmelerinde büyük önemleri vardır. Kalenderîlerin Küçük 

Asya’ya girişlerine eşlik eden başka bir zıt görüşlü grup olan Haydarîlerin de köylerde ve 

ovalardaki aşiretler arasında büyük bir cazibesi vardı349. 

Tarikatların XV. ve XVI. asırlardaki gelişimleri ve sürekli yeni kolların ortaya çıkması 

olağanüstü bir devamlılık gösterir. Bunların içinde Zeynî ve Bedreddinî gibi, Kalvatî’lerden 

Şabanî, Ruşanî ve Gülşenî gibi, Bayramîler’den İsavi, Himmetî, Tansuvî ve Şemsevî gibi 

oluşumlar vardı350.   

                                                            

348 Vryonis, a.g.e., s. 367 
349 Vryonis, a.g.e., s. 368 
350 Vryonis, a.g.e., s. 368 



  120

Sonuç olarak diyebiliriz ki, bu tarz oluşumlar, her ne kadar İslâm’ın felsefi anlamda 

bölünmesini sağlasa da, ihtida hareketlerinin etkisinin geniş coğrafyalardaki kalıcılığı 

bakımından en önemli iç dinamikler arasında yer alır.  

 

3.2.4.3. Anadolu’da En Etkili Olan Sufîzm Akımlarından Bektaşîlik  

İhtidaya olan katkısını,  Anadolunun yerli kültürlerinin sembolleri üzerinden yapan ve 

sağladığı eşleştirme ve kaynaştırmalarla ortak değerler üreten Bektaşîlik öğretisi, bu 

bölümümüzün konusudur. Kırsal motif değerleri ile etki sahasını genişletip kalıcılığını 

destekleyen alt yapı kültleri kullanan Bektaşîlik Vryonis’in en detaylı çalışma konusudur.  

Yukarıda bahsi geçen heterodoks oluşumlardan, bir kısmı dönemin tarihinde önemli 

rol oynamasına rağmen, Osmanlı İmparatorluğunda kesinlikle en ünlüsü ve en yaygın olanı 

Bektaşî ve Mevlevîlerdir ki, bunlardan ilki aslen  “kırsal”, sonraki ise “şehirli” olan sufî 

ideallerdir351. 

 Hacı Bektaş, Horasan’dan Anadolu’ya, kardeşi Menteş ile birlikte gelir sonra 

kardeşiyle Sivas’ta bulunan Baba İlyas’ı, ziyaret ederler. Yine kardeşi ile birlikte Kırşehir’e 

oradan da Kayseri’ye geçerler. Menteş, Sivas’a dönmek ister, Hacı Bektaş onu uğurlar ancak 

o sırada devam etmekte olan Babaî isyanında Menteş ölür352. 

Bektaşîliğin ruhani kurucusu, Hacı Bektaş’ın yaşamının ilk yazılı versiyonunun tarihi 

sadece XV. yüzyılın başlangıcına kadar gider. Böylelikle, son derece dağınık bir durumdaki 

referanslar yardımıyla, Hacı Bektaş’ın tarihi ve biyografisi ortaya konabilmiştir, yine de 

Velâyetname’nin XIII. yüzyıla kadar geri uzanan bir tarihi cetvel içerdiği açıktır. Bu eser, 

Horasan’lı kutsal adamların mucizeleri ve Hacı Bektaş’ın kendi temelinden ayrıntılarla 

süslenmiş geçmişinin ve Şiî destanlarından seçilenlerin renkli bir karışımıdır. Sülalesi veya 

soy ağacı, bir sufî mezhebin kurucusuna yakışır şekilde Hz. Ali yoluyla Hz. Muhammed’e 

uzanır ve en nihayetinde Necef’in yöneticisinin oğlu ve varisi olur.  Örflere göre Lokman 

Perende tarafından eğitildikten ve Ahmet Yesevî tarafından (bir tarih hatası) derviş yaşamına 

başladıktan sonra ikincisi, Hacı Bektaş’ı Rum’a (Anadolu’ya) göndermiştir. Velâyetnâme, 

                                                            

351 Vryonis, a.g.e., s. 369 
352 İsmet Kayaoğlu, “Mevlana'nın Çağdaşı Derviş Tarikatları, Babalar, Kalenderiler ve Diğerleri”, Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 31, Sayı: Fakültenin Kuruluşunun 40. Yıl Özel Sayısı, 1989, s.148–
149 



  121

57,000 Anadolu dervişinin onun girişini önlemek üzere toplandığını, bunun üzerine Hacı 

Bektaş’ın bir beyaz güvercine dönüşerek cennete uçtuğunu ve Kırşehir yakınlarında Suluca 

Kara Höyük’e indiğini anlatır. Anadolu’daki geri kalan hayatı, çeşitli yerlerde gezerek, mürit 

kazanarak, ihtidaya çalışarak ve muhteşem mucizeler gerçekleştirerek geçmiştir. Paganlar, 

Müslümanlar ve Hıristiyanlar dâhil olmak üzere Anadolu toplumunun pek çok bölümüyle, 

görüşmüş onlara yarenlik etmiştir. Velâyetname’nin Hacı Bektaş’ın müritleri olduğunu ileri 

sürdüğü en ünlü kişiler Türk şair Yunus Emre ve Ahi Evren’dir353.  

Aslında Velâyetname’nin çoğu öyküsü efsanedir, ama hiç kimse ne içerisindeki tarihi 

cetveli inkâr edebilir ne de çoğu fantastik hikâyeleri kültürel veya sembolik bir gerçek olarak 

algılayabilir. Hacı Bektaş gerçekten de XIII. asırda, Türkmen babaların büyük hareketine 

mensup olacağı Anadolu’ya Horasan’dan gelmiştir.  Moğol işgalinin arefesinde Türkmen 

aşiretlerinin, Selçuklu devletini ölümcül şekilde zayıflatan kanlı isyanlar zincirini kuran ünlü 

İshak Baba’nın mürididir. Bizans uygarlığı açısından önemi ise, Bektaş’ın, günden güne 

yandaş kazanmaktaki başarısı idi ve en nihayetinde Anadolu’nun temel kutsal adamlardan biri 

olarak tanındı. Bizzat kendisi muhtemelen asli bir derviş kardeşliği bulamamış olmasına 

rağmen XIV. asra doğru Bektaşîlik öğretisi resmi bir varlık kazandı. Bunun akabinde, iki 

belirli değişikliğe uğradı: Birincisi XV. asrın başlarında ağır Hurûfî etkisi (Baştan aşağı tüm 

Anadolu’ya yayılmıştı ve II. Mehmet’le beraber aşırı şekilde etkisi arttı.), ve ikincisi XVI. 

asrın başlarında, Bektaşîliğin ikinci kurucusu olarak bilinen Balım Sultan’ın etkisiydi ki,   

Balım Sultan tarikata yeni ve mutlak uygulamalar getirdi (bekârlık dâhil) 354.  

Ayrıca,  XIV. yüzyıldan itibaren yeniçeriliğin resmî tarikatı olan Bektaşîlik, bu şekilde 

büyük bir nüfuz elde etmiş; bu arada, esas akideleri kendisinden pek farklı olmayan muhtelif 

Batınî zümreleri de içine almıştır. Bu şekilde Babaîler, Kalenderîler, Haydarîler, Abdallar ve 

Hurufîler sonradan Bektaşîlik içerisinde temessül edilmişlerdir355. 

Bektaşî öğretisi geniş ölçüde çeşitliliğe sahip öğretiler ile etkilerin bir birikimidir ve 

bu nedenle ona net ve tam bir tanımlama getirmek çok zordur. Tarikat içerisinde tamamen 

çözülmüş olan çok sayıda farklı dinî gruplar olduğu için,  uygulamalar ve inanışlar birbirinden 

son derece farklıdır. XIII. yüzyıl Anadolu’su, Bektaşîliğin filizlendiği tohum yatağı, 

Kalenderî ve Haydarî dervişleri (her ikisi de Batınî’ydi) ile Hacı Bektaş’ın pîri, muhtemelen o 

                                                            

353 Vryonis, a.g.e., s. 370 
354 Vryonis, a.g.e., s. 370 
355 Ahmet Yaşar Ocak, “Bektaşîlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 1992, s. 373–379 



  122

da bir Kalender olan Baba İshak tarafından ele geçirilmişti. Sonuç olarak, Bektaşîler 

muhtemelen daha başlangıçtan itibaren hetorodoks idiler ve bu karşıtlık, on beşinci yüzyılda 

Hurûfîlerin de katılımıyla oldukça güçlendi. Bektaşîler kendi eğilimleri içinde oldukça Şiî 

idiler, on iki imamı sayıyor ve muharrem ayında Ali’yi ve oğullarını yüceltiyordu. 

“Tevella”ve “teberra” (Ali’nin dostlarının dostları ve düşmanlarının düşmanları) 

uygulamalarını adet edinmişlerdi. Türkmen aşiretlerinin babalar (Türkmen başı) aracılığıyla 

aktarılan eski şaman geleneklerinin belirgin izlerini de taşıyorlardı. Bektaşî ayinlerine peçesiz 

kadınların katılımı muhtemelen korunan Şamanlığın bir yansımasıdır. Sema veya ritüel dans 

ve Bektaşî ilahileri, şamanların kendinden geçen danslarına ve büyülü sözleriyle 

karşılaştırılmıştır. Hayvanların kurban edilmesi de, özellikle boğaların, muhtemelen bu tür 

eski geleneklerden bir diğeridir. Bektaşî evliyalarının mucizelerinin çoğu eski adetler üzerine 

şekillenmiştir, özellikle kutsal adamın uçan bir kuş şekline girdiği mucizeler. Aynı anda 

bıyığın uzamasına izin verilirken sakalın kesilmesi belki bu tür şaman uygulamalarından bir 

aktarımdır. Diğer yandan, Hıristiyanlarınkine benzer pek çok öğreti ve uygulamalar da vardır. 

Hıristiyan vaftizi, günahlardan arınma olarak, Bektaşîlerin cem ayinlerinden önce düsturlarla 

birlikte abdest almasıyla paralellik göstermektedir. Chrism (Kutsama), Bektaşîlerin gül suyu 

ve beraberinde törenle kutsamasına paraleldir. Hem Bektaşîler hem de Hıristiyanlar arasında 

bekâr ve evli rahip ve babalar vardı. Hıristiyan günah çıkarma ve tövbe, Bektaşîlerin “baş 

okutmasına” benzerlik gösterirken, Hıristiyan aforozu, Bektaşîlerin “düşkünlüğü” ile 

benzerlik taşımaz. Diğer unsurların, Bektaşîlerin Hıristiyanlar arasında iyi propaganda 

yapmak için kullandığı tesadüfî veya kazara benzerlik olduğu çok daha açıktır. On iki imamı 

on iki azizle, İsa’nın bakireden doğumunu, mezhebin ikinci kurucusu Balım Sultan’la 

benzeştirdiler. Hacı Bektaş’ı Aziz Haralambos’un yeniden dirilmiş hali olarak kabul ettiler. 

Hıristiyanların Üçlü’sü olduğu gibi, Bektaşîlerin de üçlüsü vardı, Allah, Muhammed ve Ali. 

Bektaşîliğin ne kadar eklektik356 ve sinkretik357 olmanın yanında ne kadar lütufkâr ve ilerici 

olduğu barizdir. Bu bağdaştırıcılık ki Hıristiyanlıktan İslâm’a dönmeyi oldukça kolaylaştırdı, 

tam da Anadolu’da bin yıl önce paganizmden Hıristiyanlığa geçişi hızlandıran dinî 

bağdaştırıcılığı hatırlatıyordu358.  

Aslında folklorik ögeler üzerinden yapılan tanımlama ve şekillendirmeler değişim 

noktasında değişime maruz kalacak toplumlar açısından iki türlü önemi arzeder. Birincisi, 
                                                            

356 Farklı düşünce sistemlerinden seçilen öğretilerin ayrı bir sistem içinde birleştirilmesi.( Sönmezoğlu, a.g.e., s. 
160) 
357 Bağdaştırıcılık, bütünleşmiş olanı ifade eden kavram. (Sönmezoğlu, a.g.e., s. 160) 
358  Vryonis, a.g.e., s. 372 



  123

eğer bir toplumun  folklorik ögelerini silmeye teşebbüs ederseniz, direnç ve şiddetli bir 

savunmayla karşılaşabilirsiniz. Çünkü halk kültüründeki pek çok ögenin dinî yani mistik bir 

değeri vardır ve halk bunun değişmesine dinî ihlal noktasından bakacağı için fazlasıyla tepkili 

davranır. Diğer bir yaklaşım ise değişimi yönetenlerin, değişime maruz kalan topluluğa 

onların  folklorik ögeleri ile onlara yeni tanıştırılan kültürün ögeleri arasındaki ortaklık 

üzerinden gidilen bir yaklaşım olur ki, özellikle Anadolu’da kırsal tasavvuf erenlerinin politik 

tutumu böyle olmuştur. Yani ortak paydalardan hareketle, kültürlerin harmanizasyonunu 

sağlamıştır. Hıristiyan Azizleri ile İslâm Erenleri üzerinden yapılan benzeştirmeler bu 

birlikteliğe fazlasıyla hizmet etmiştir.  

Mesela XV. ve XVI. yüzyıldaki Avrupalı seyyahlara göre, Anadolu’da gezdikleri pek 

çok yerde Hızır’a dair onlara anlatılanlar Hıristiyan Azizi, Saint George ile ilgili olarak 

onların bildikleri aynıydı.359 Benzer eşleştirmelerle ilgili bu tarz pek çok örnek mevcuttur. 

İslâmlaştırma faaliyetlerinin yürütülmesinde, Hacı Bektaş’ın halifelerinin kendi 

aralarında görev bölümü yaptıkları anlaşılmaktadır. Bir bölümü Rumeli’de bulunurken, 

Karadonlu, Can Baba, Hoy Ata ve Barak Baba Moğollar arasında görülmektedir. Bu 

heterodoks Türkmen Babalarının Şamanist Moğollar üzerinde uyguladıkları yoğun faaliyetler 

sonucu, birçok Moğol kabileleri Müslümanlığı kabul ederek Orta Anadolu’ya yerleşip 

kalmışlar ve tekrar İran’a dönmüşlerdir360. Daha öncede bahsettiğimiz gibi Hacı Bektaş’ın 

emriyle Balkanlara gönderilen Sarı Saltuk361 buralarda, büyük çapta İslâmlaştırma 

faaliyetinde bulunmuş ayrıca Gürcistan Beyi’nin, adamlarıyla beraber Müslüman olmasında 

önemli katkısı olmuştur362. 

Anadolu toplumunun XIII. ve XIV. asırlardaki koşulları, hiç şüphe yok ki bazı 

açılardan Horasan’ın koşullarına benzerlik göstermekteydi. Her iki alanda da, sürekli çekişme, 

savaş, yıkım nedeniyle ayaklanmalar vuku buluyor ve pagan veya yüzeysel olarak 

İslâmlaştırılmış yeni Türk etnik grupları bu alanlara giriyorlardı. Anadolu, Horasan’dan daha 

fazla, hatırı sayılır ölçüde gayr-i müslim bir nüfusa sahipti. Horasan ve Anadolu’daki 

toplumlar ciddi dış şoklara maruz kaldılar. Bu şoklar gayr-i müslimlerin eski dinî ve sosyal 

değerlerinin geçerliliğini baltaladı ve bu yeni durumun nüfuzu için yeni şartları hazırladı. 

                                                            

359Ahmet Yaşar Ocak, İslâm – Türk İnançlarında Hızır Yahut Hızır – İlyas Kültü, Türk Kültürünü Araştırma 
Enstitüsü Yayınları 113, Sayı A.30, Ankara 1990, s.135 
360 Ahmet Yaşar Ocak, “Bazı Menakıbnamelere Göre XIII-XV. Yüzyıllardaki İhtidalarda Heterodoks Şeyh ve 
Dervişlerin Rolü”, Osmanlı Araştırmaları II, İstanbul 1982, s.31 
361 Geniş bilgi için bkz. Ahmet Yaşar Ocak, Sarı Saltuk,  TTK,  Ankara 2002. 
362 Gölpınarlı, a.g.e, s. 30 



  124

Buralar iş ve dinî tebliğ için koşulların en uygun olduğu alanlardı. Bu alanlarda kitlelerle 

kolayca iletişim kuran bir dil ve formla yeni değerleri en agresif şekilde yayanlar, 

muhafazakar, yavan Sünnî ulemalardan çok, karşıt ve çoğunlukla aykırı olmasına rağmen 

dinamik dervişlik oluşumlarıydı. Bu tebliğ ruhu, Hacı Bektaş’ın kendisinin ve müritlerinin 

aktif şekilde ihtida sürecinin içinde olduğunun kanıtıdır. Velâyetname’de, Paganların İslâm’a 

döndürüldüğü ve onların tarikatlarına girdiği ile ilgili örnekler mevcuttur. Velâyetnâme’nin, 

Hacı Bektaş’ın müritlerinin nasıl gönderildiğinin anlatıldığı son kısım, Bektaşîliğin bu tebliğ 

çehresini net biçimde tasvir etmektedir363.  

İhtida hareketlerine bir örnek olarak Velâyetnâme’den şu alıntıyı yapalım. Hacı 

Bektaş, müridi Can Baba’yı Küçük Asya’nın doğu ucunda Erzincan yakınlarında kamp yapan 

Kelü Han yönetimi altındaki geniş bir Tatar aşiretine göndermeye karar verir. Tatarlar 

sonunda İslâm’ın büyük dinî gücünün olduğuna ikna olur ve din değiştirme olasılığını 

tartışmaya başlarlar, gerçek imanın son bir ispatından sonra artık Müslüman olurlar. Tatar 

beyleri bir savaş konseyi toplarlar ve şimdi Müslüman olduklarına göre, Anadolu’daki 

Müslüman dostlarına karşı savaşamayacaklarına karar verirler. Tatarlar, başka topraklar ve 

halklar üzerine fetih ve ihtida amaçlı seferler planlarlar. İlk iş olarak Kelü Han’ın babasının 

ülkesini işgal ederler ancak o, yeni dinî kabul etmeyi ret eder böylece kendilerine toprak  için 

Selçuklu Sultanı Alâeddin’e başvurmaya karar verirler. Bu amaçla Kelü Han, sultana bir 

mektup göndererek artık bir Müslüman olduğu için babasının topraklarına dönemediğini ve 

bunun sonucu olarak sultanın kendisine yazlık ve kışlık çayırları olan toprak vermesi 

gerektiğini bildirir. Sultan, Sivas ile Kayseri arasındaki bölge (yazlık çayırlar olarak) ile 

Çorum ve Ankara arasındaki bölgeyi (kışlık çayırlar olarak) Tatarlara verir. Anlaşma, 

Tatarların kurulmuş olan bu sınırları asla çiğneyemeyeceği ve sultanlar için askeri hizmette 

bulunacakları taahhüdünü de içerir364.  

Velâyetnâme, Sultan ve Selçuklu asillerinin, kendileri için bu kadar zor bir problemi 

çözmede Hacı Bektaş’ın başarısından fazlasıyla memnun kaldıklarını anlatır. Bu nedenle pek 

çok hediyeyle ödüllendirilirler ve bu andan itibaren Alâeddin ne zaman bir ihtiyacı olsa veya 

zorda kalsa Hacı Bektaş’ın tavsiyelerini arar olmuştur. Bektaş’ın Anadolu’ya girip 

yerleşmesinden sonra Tatarların, Bektaşî ve onun kurumu ile ilişkileri yakın bir şekilde devam 

etti. Tatar beyleri ve rütbeli kişiler yılda iki kez, yazlık otlaklarına çıkmadan ve kışlık 

                                                            

363 Vryonis, a.g.e., s. 373 
364 Vryonis, a.g.e., s. 374 



  125

karargâhlarına döndükten sonra, Hacı Bektaş’ın tekkesine giderdi. Yanlarında hediye olarak 

sayısız küçükbaş hayvan getirirler, misafir olarak tekkede birkaç gün geçirip daha sonra 

yollarına devam ederlerdi. Tatarlar, Müslüman olsalar bile eski dinî uygulamalarının ve 

inançlarının pek çoğunda ısrar ettiler. Bunun en göze batan örneği ve İslâmi toplum için 

kesinlikle en saldırgan olanı, Tatarların putlarından vazgeçmedikleri gerçeğiydi. Bunun 

sonucunda, geçen birkaç yıldan sonra (Kelü Han ölmüş ve yerine bir diğer Han gelmişti) 

Bektaş, müritlerinden birini Huva Ata’yı, Tatar putlarını yok etmek üzere gönderdi. 

Başlangıçtaki zorlukların ve Tatar gönülsüzlüğünün üstesinden geldikten sonra, putperestleri, 

putlarını terke ikna etmeyi başardı ve Tatarlara gönderilen elçiler, onlara putlarını yakmayı 

emretti. Huva Ata, Tatarların arasında kalarak, onları İslâm konusunda yönlendirdi ve 

nihayetinde onların arasında öldü. Mezarı, Velâyetnâme’ye göre, Ankara’nın doğusunda 

Denek Dağı’nın eteklerindeki Balı Şeyh’te bulunuyordu365.  

Türkmen ve Moğol aşiretlerinin XIII. yüzyılda Ankara yakınlarına kalabalık sayılarda 

yerleştirildiğini ve Hacı Bektaş müritlerinin batı Küçük Asya’daki emirliklerle çok yakın ve 

belirgin ilişkileri olduğunu biliyoruz. Bektaşî mezhebinin erken dönemleri hakkında bütün 

bildiğimiz, Hacı Bektaş ve yandaşlarının aşiret adamları arasında tadını çıkardığı büyük 

etkisinin, geleneklere bağlı olma disiplininden geldiği gerçeğidir. Tüm akademisyenler, 

mezhebin “kırsal” karakterini ve bu erken dönemlerdeki etkisini kent merkezlerinden ziyade 

aşiretler arasında gösterdiği gerçeğini vurgulamıştır. Velâyetnâme’nin sonunda bahsedilen beş 

müridinden sadece biri, eski bir yerleşim kent merkezine Konya’ya gönderildi. Diğer dördü 

batı sınırlarındaki Türkmen aşiretlerine gitti. Böylece Hacı Bektaş, Anadolu Türkmenleri 

arasında egemenlik elde etmiş olan Baba İshak’ın, kendi ruhani ustasının geleneklerini 

harfiyen uyguladı. Selçuklu liderleri, Baba İshak’ın onlara verdiği dersi unutmadıklarından, 

belalı aşiretler arasında büyük yeri olan dervişlerle doğal olarak dostane bir ilişki sürdürmeye 

gayret ettiler. Hacı Bektaş’ın Alâeddin’le paylaşmak olarak betimlediği nüfuz, kelimesi 

kelimesine doğru olmasa da, kendisi ve yandaşlarının sonraki yöneticilerle sahip olacakları 

nüfuzun bir göstergesiydi yine de366.  

Hacı Bektaş ve müritleri Orta Asya ve Anadolu’daki Müslüman ve paganlar arasında 

enerjik mübelliğler olarak göründüler. Bu sufî oluşumunun özellikle Anadolu’da XIII. ve 

XIV. asırlarda Hıristiyanlarla paralel ilişkiler kurduğu görünür. Aslında, Hıristiyanlarla temas 

                                                            

365 Vryonis, a.g.e., s. 375 
366 Vryonis, a.g.e., s. 376 



  126

olayları Velâyetnâme’de genişce yer alır. Bunlardan ilki Hacı Bektaş’ın Kayseri’den Ürgüp’e 

seyahati sırasında cereyan eder. Sinassus367 kasabasında, çavdar ekmeğini henüz pişirmiş ve 

başının üstündeki tepsiyle bu ekmeği taşıyan Hıristiyan bir kadın ile karşılaşır. Kadının gözü 

Hacı Bektaş’a iliştiği anda durur ve ekmeğin kalitesizliğine beddua etmeye başlayarak, Hacı 

Bektaş’dan kendisine yardım etmesi için yalvarır. Bektaş, ona bu andan itibaren kasaba 

sakinlerinin çavdar ekmeğe devam edeceklerini ama yerine buğday hasat edeceklerini bildirir. 

Onlara, az miktarda undan geniş ekmekler yapabilecekleri ikinci bir mucizeyi de bahşeder. 

Böylece onlara gerçekleşeceğini bildirdiği şey gerçekleşir, der Velâyetnâme. Bunun sonucu 

olarak, yerel halk mucizenin geçtiği yeri bir hacı tapınağına dönüştürür. O alanda Sinassus’un 

Hıristiyan sakinlerinin yaptığı yıllık bir kutlama vardır. Bu olay açıkça herhangi bir ihtida 

hareketinden bahsetmemesine rağmen, Sinassus Hıristiyanları ile Bektaşî mezhebi arasındaki 

yakın ilişkiyi vurgulamaktadır. Muhtemelen, Bektaşî Hıristiyanların ihtiyaç zamanında 

dönüştürdüğü yerel bir “aziz”  ve kasabalıların ona karşılık gelen Hıristiyan aziziyle bir 

tuttukları biri haline gelir368.  

Hıristiyanlarla ilişkilerinde ortak araçlardan biri, muhtemelen batı Anadolu’da Türkler 

tarafından henüz alınmamış bir Hıristiyan kentindeki isimsiz keşişin vakasıdır. Sözde bu keşiş 

Hacı Bektaş’ın gizli mürididir. Tesadüf odur ki, keşişin yaşadığı şehir ciddi bir kıtlık geçirir 

ve herkes açlıktan kırılmaktadır. Keşiş, Hacı Bektaş’tan yardım ister, daha açıkçası buğday 

ister. Hacı Bektaş, keşişin dileğini algılar ve müritlerden birine hayvan konvoyunun tahılla 

yüklenmesini ve keşişe götürmesini emreder369.  

Bir başka olay ise Hacı Bektaş’ın, yılda bir kere Frenk adalarından birindeki bir keşişi 

ziyaretiyle ilgili olanıdır. Velâyetnâme’de anlatılan bir başka anekdot, I.Murat’ın sarayından, 

bizzat sultan tarafından Hacı Bektaş türbesini inşa etmesi için seçilen bir Hıristiyan mimarla 

ilgilidir. Mimar yeni yapının tepesindeyken, çıkan ani bir fırtına onu aşağıya atar.  Can 

havliyle evliyadan aman diler, kurtulur, Müslüman olur ve Bektaşî tekkesine girerek Sâdık 

adını alır370.  

Hacı Bektaş ile Hıristiyanlar arasında vuku bulan olaylar, yalnızca ilişkilerin ve ihtida 

hareketlerinin varlığını gösterdikleri için değil aynı zamanda başka bir noktayı ortaya 

koydukları için de ilginçtir. Anadolu’daki Hıristiyan kiliselerinin Türk fethinin bir sonucu 

                                                            

367 Nevşehir’de Ürgüp'e bağlı kasabanın adı. 
368 Vryonis, a.g.e., s. 377 
369 Vryonis, a.g.e., s  377 
370 Vryonis, a.g.e., s  378 



  127

olarak yoksulluk içinde olduklarından daha önce bahsedilmişti. Bu yoksulluk kiliseleri, en 

çok ihtiyaç duydukları zamanda cemaâtine yardım ve destek götürmekten alıkoydu. Şimdi, 

Hıristiyanlarla, derviş evliyaların karşılaşmasında, Hıristiyanlar buğday ve yani karınlarını 

doyurmak için gereken şeyler konusunda onlara yalvarıyorlardı, ne kadar ilginçtir ki bu 

yalvarışta dinî bir amaç yoktu. Bektaşîler, Velâyetname’de, Suluca Kara Höyük’teki 

tekkelerinin yanında kurulu olan bir misafir evi ile evin mutfağında bütün ihtiyaç sahiplerine 

yardım ve yiyecek dağıtan bir grup olarak görünüyorlar. Bu derviş kardeşliğinin Müslümanlar 

kadar Hıristiyanlara da, artık Hıristiyan kiliselerinin onlara sağlayamadığı yardım ve maişeti 

sağlayabildiği kesinlikle gerçektir371. Bu anlamda kilisenin iktisadi olarak zayıflamasının 

ortaya çıkardığı boşluğu bu tür derviş ve tarikat örgütlenmelerinin doldurduğu görülüyor.  

Hıristiyanlarla kişisel temasının dışında, iddiaya göre Hacı Bektaş, ihtida için 

Hıristiyan topraklarına birkaç mübelliğ göndermiştir. Bunların ilki, iddiaya göre Hacı 

Bektaş’ın kutsal zemzem suyuna giderken Arafat dağında tanıştığı bir çoban olan Sarı 

Saltık’tır. Sarı Saltık, Bektaş’a katıldı ve yeni piri kendisine tahta bir kılıç, bir yay, yedi ok ve 

bir seccade bahşettikten sonra onunla birlikte Anadolu topraklarına gitti. Saltık ve yoldaşı 

Gürcistan ve Dobruca’da tebliğe başladılar372.  

Cemal Seyit, Sarı İsmail, Hacım Sultan, Resul Baba ve Pirab Sultan da 

Velâyetname’de adı geçen diğer mübelliğlerdendir. Cemal Seyit, Altıntaş  (Batı Küçük Asya) 

Vilayetine gitti, burada yaşayanların çoğu onun takipçisi haline geldi. Hacım Sultan, 

Germiyanoğulları Bey’inden Uşak yakınlarındaki Susuz topraklarını hediye aldı.  Sarı İsmail, 

Hacı Bektaş’ın kendisini gönderdiği yere gitmek üzere yola çıktı, asasını savurdu (pirine göre, 

asanın indiği yere yerleşmesi gerekiyordu). Tesadüftür ki, asa Menteşe Vilayetinde 

Tavas373’taki bir kilisenin kubbesine düştü. Asa kubbeden içeri doğru kaydı, kiliseye geçti ve 

İncil-i Şerif’i okumakta olan Rahib’e bir ejderha kılığında göründü. Keşiş, dervişi karşılamak 

üzere dışarı koştu, onun ellerini öptü ve yüzünü İsmail’in ayaklarına sürdü. Bunun üzerine 

İsmail kiliseye girerek, onu güzel bir derviş ibadethanesine çevirdi ve keşişi Müslüman yaptı. 

İkinci bir mucizede, hatta ilkinden de güzel olanı, Sarı İsmail’in boynunda bir müzik aleti, 

ayaklarına çanlar bağlı olarak harika bir sarı şahin şekline büründüğü örnekti. Bu kadar tuhaf 

bir kuşun varlığı hemen Tavas prensi Zapun’un dikkatini çekti. Aynı anda İsmail tekrar insan 
                                                            

371 Vryonis, a.g.e., s  378 
372 Speros Vryonis, a.g.e., s 379 
373 Denizli iline bağlı Kale kasabasının bitişiğinde, şimdi oturulmayan eski kasaba bölümündeki yerin adıdır. 
Tavas ovası ise onun az ilerisindedir. (Bilge Umar, Türkiye’deki Tarihsel Adlar, İnkılâp Kitap Evi, İstanbul 
1993, s. 761) 



  128

formuna dönüp Hıristiyan halka İsa kılığında göründü. Hıristiyan prens, bunun üzerine asilleri 

ve halkıyla beraber dervişin yanına gitti, onu karşıladı ve dervişin emirleriyle Müslüman oldu.  

Bundan sonra Sarı İsmail, Tavas’a yerleşti, keşişlerin (İslâm’a döndürdüğü) manastırını kendi 

tekkesi olarak devraldı ve kasabanın pek çok sakini derviş oldu374.  

Resul Baba ise Küçük Asya’nın batısına, Hıristiyan bir prensin yönettiği ve yine 

Hıristiyan halkın oturduğu Altıntaş375 bölgesine gönderilmişti. Yoldaşı derviş Sarı İsmail’den 

beceriklilik ve harikuladelikte aşağı kalmadan, ava çıkmış olan prense altın geyik kılığında 

belirdi. Prens ve av arkadaşları hayvanın peşine düştüler, geyik en nihayetinde yakın 

zamanlarda prens tarafından inşa ettirilmiş bir kiliseye sığındı. Burada Resul Baba güvercin 

şeklini alarak uçtu, kilisenin üstüne kondu ve bir kez daha ve son olarak insan formuna girdi. 

Bu mucizeyle oldukça şaşkına dönmüş olan avcılar yüzlerini, kendinî Hıristiyanlara, Hacı 

Bektaş tarafından gönderilen Resul Baba olarak tanıtan dervişin ayaklarına sürdüler. Yeni 

kiliseyi, ikametgâhı olarak kabul etti ve Hıristiyanları İslâm’a döndürdü. Daha sonra iki gün 

uzaklıktaki Hisarcık kasabasına seyahat etti ve bu bölgenin sakinleri de onun takipçileri oldu. 

Bektaş’ın müritlerini batı Küçük Asya’ya, kalan son Yunan topraklarına ve hatta Balkanlara 

gönderirken, tam tersine sadece bir müridinî güneye, Konya’ya (sınır olmayan bir bölgeye) 

göndermesi anlamsız değildir. Bektâşîliğin sadece tebliğ tarafını değil aynı zamanda gazi 

örgütlenmesi şeklini de göstermektedir376.  

Sarı Saltık, sadece Gürcüleri değil Balkanlardaki Hıristiyanları da İslâmiyet’e 

döndürdü. Cemal Seyit ve Hacım Sultan, Altıntaş ve Germiyan bölgelerinde yoldaşlar 

kazandılar, yine de Hıristiyanları İslâm’a döndürdükleri Velâyetname’de özellikle üzerinde 

durulan bir konu değildir. Buna rağmen, döndürdüklerinin çoğunun Hıristiyan olduğuna dair 

şüphe yoktur. İhtida hikâyelerinde pek çok mucizevî ve fantastik yapı vardır ama yine de 

bölgede aslında neler olduğunun imajı ile ilgili bilgi verebilir. Velâyetname’deki bu 

mucizelerin ana karakteristiğini gösteren şey, daha sonraları Müslümanlar tarafından onların 

dinî merkezlerine dönüşecek olan Hıristiyan kilise ve manastırlarının apaçık fiziksel olarak 

istimlâk edilmesiydi. Bu gerçek yalnızca kilise tutanaklarıyla değil aynı zamanda çağdaş 

kaynaklar eliyle (Pachymeres, Enver Düsturnamesi, İbn-i Bibi, Aksarâyî, Aşık Paşazade) de 

desteklenmiştir377.  

                                                            

374 Speros Vryonis, a.g.e., s 379 
375 Bugün Kütahya’ya bağlı bir ilçedir. 
376 Vryonis, a.g.e., s. 380 
377 Vryonis, a.g.e., s. 380 



  129

Yarı efsanevi ve harikulade karakterine rağmen Velâyetname,  tarihçilere Ortaçağ 

Anadolu’sunda kültürel değişim problemine içeriden önemli bir bakış sağlar. XV. yüzyılda 

Bektaşî geleneği güçlü bir tebliğ düşüncesinden ilhamla gelişti. Manastırların ve diğer kilise 

binalarının ele geçirilmesi, keşişlerin, rahiplerin ve sıradan insanların ihtidası, bunların hepsi 

Hıristiyan kilise kaynaklarında anlatılan vakalardır. Gerçekte yatan tek fark; sürecin 

açıklamalarındadır. Bu açıklama Bizans’ta idari belgelerden ortaya çıkar ve bu nedenle de 

olağan bir ekonomik ve bürokratik dille ifade edilir. Müslümanların kayıtları ise tuhaf mistik 

hayallerin ürünüdür. Ama patrik tutanakları ve derviş haciografilerinde anlatılan olaylar tek 

ve aynıdır: O da Küçük Asya’nın kültürel dönüşümünün bir gerçek olduğudur378.  

Yukarıdaki paragrafta Vryonis’in sürecin tahliline dair son cümlesi, aslında süreci 

tahlil eden mühim ve vurucu bir sonuç başlığıdır. “Küçük Asya’nın kültürel dönüşümü” 

sürecin muhatapları tarafından sessiz sedasız yaşanmaktaydı. Dönüşüm, Anadolunun mevcut 

İslâmi statükosunun önderliğinde, her bakımdan bir üst ve alt kültür harmanizasyonu 

dâhilinde sürmekteydi. Bu bağlamda Vryonis özellikle Bektaşîliğin, İslâmi propagandasına 

Anadolu-Hristiyan folklorik değerleri üzerinden bir strateji uygulayarak yapmasının ihtida 

süreci için damardan bir etki olduğunu vurgular.  

3.2.4.4. Anadolu’da En Etkili Olan Sufîzm Akımlarından Bir Diğer Örnek 

Mevlevîlik  

Anadolu ihtida hareketlerine etkileri bakımından büyük önemi olan sufî ekollerden 

biri de Mevlevîlikti. Vryonis’in tüm diğer hetorodoks oluşumlarla beraber bu ekolden 

bahsederken kullandığı hissi dil bize onun Mevlevîlik ile ilgili konularda daha ihtimamlı 

olduğu izlenimini veriyor. Mevlâna’nın gayri müslimlerle olan samimi diyoloğu, sahiplenme 

ve savunma anlamında bazen Konya sarayını, bazen radikal ulemayı bile karşısına alabilen bir 

yörüngede hareket etmesi, onun kendi tasavvufi modelinin bugün bile beynelminel platformda 

popülerliliğini sağlamıştır. Belki de Vryonis’i bu bağlamda hislendiren nokta, Rabay379ların 

ya da Rahiplerin cemaâtlerinin, bu dönemdeki dinî hürriyetleri kapsamında buluştukları  

“çoklukta birlik” yoludur. Çünkü Mevlevîlik, menbaa farklılıklarını görmezden geliyor, adeta 

matematiksel değerde bir birleşme değil ama tam bir bileşke bütünlüğüne hizmet ediyordu. 

                                                            

378 Vryonis, a.g.e., s. 381 
379 Musevi din adamlarına verilen isim. 



  130

Bu yapısı ile de ihtidanın en başarılı tasavvufî ekolü oldu. Bizim de bu başlığımızın amacı 

Mevlâna ve misyonunun ihtidadaki etkisi ve başarısını Vryonis’e göre tahlil etmektir. 

Bektaşî tarihinin XIII. ve XIV. asırlardaki kaynaklarının yarı-efsanevi olmasına ve bu 

nedenle çoğunlukla sembolik olarak yorumlanmasına rağmen, durum Mevleviler için aynı 

değildir. Semazenlerin bu dönemdeki ayrıntılı tarihi, talih eseri Celalettin Rumî’nin 

yazılarından günümüze kadar geldi ve takipçileri, kişilikleri, öğretileri ve mezhebin tarihi 

böylelikle ortaya çıktı. Mevlevî ve Bektaşî yazıları bazı yönlerden tarihi benzerlikler içerir. O 

da iki tarikat arasındaki en çarpıcı paralelliğin ikisininde Anadolu’nun geniş bir bölümünde 

aktif kolonileşme yaptıkları ve sahip oldukları tebliğ şevkidir380.  

Çelebi Hüsameddin ile Mevlâna’nın oğlu Sultan Veled zamanında bünyeleşmeye 

başlayan tarikat zamanla Bağdat’tan Rumeli’ye kadar geniş bir alanda kurulan 

Mevlevîhanelerle tesir sahasını genişletmiştir381. Mevlevîyye, Anadolu’daki tasavvufî 

faaliyetler açısından Halvetîyye, Nakşibendîyye, Bayramîyye ve Zeynîyye gibi tarikatlara 

oranla önceliği olan bir tarikattır. Tarikatını aşk, cezb, sema ve safâ üzerine kuran Mevlâna, 

tasavvufu belli kurallar ve fikirler sistemi değil, duyulan ve yaşanılan tecrübî bir bilim olarak 

algılamakta, sema esnasında gazeller okumakta, ve toplumun her tabakasından pek çok kişi 

meclisine katılmakta idi. Medrese hocası, gözde âlim ve saygın bir şeyh efendi olmasına 

rağmen Müslüman veya gayr-i müslim, alim cahil, fakir zengin, küçük büyük ve kadın erkek 

toplumun her kesimiyle yakın temas kurmaktaydı382. 

XIII. yüzyılda Konya sultanlarının bayındırlığı ve himayeciliği, özellikle Moğolların 

İran’ı fetih hareketleri başladıktan sonra din adamlarını cezbeden bir mıknatıs görevi 

görmüştür. Hacı Bektaş’ın kendisi gibi Rumî’nin de pek çok müridi ve selefleri Horasan’dan 

gelmişti. Henüz genç bir delikanlıyken Rumî, asıl vatanı Belh’i, babası Bahaeddin Veled 

(seçkin ve ulemaların tanınan bir üyesi) eşliğinde Moğolların onların kasabalarını H.617’de 

(M.1220) işgalinden kısa bir süre önce terk etmişti. Yayan olarak yaptıkları yolculuk onları ta 

Mekke’ye kadar götürdü sonra Bahaeddin Veled ve oğlu Anadolu’ya giriş yaparak 

(muhtemelen 618’de) önce Erzincan ve Akşehir’de yerleşti. Daha sonra Anadolu Selçuklu 

Devleti’nin içinde güneyde Larende’ye taşınmışlardı. Emir Musa, kasabanın valisi, Rumî’nin 

babası için bir medrese yaptırdı, Rumî burada yedi yıla yakın bir süre yaşadı. Büyük Selçuklu 

                                                            

380 Vryonis, a.g.e., s. 381 
381 Mustafa Kara, Bursa’da Tarikatlar ve Tekkeler, Uludağ Üniversitesi Yayınları, Bursa, 1990, s. 30 
382 Eflaki, a.g.e., s. 328 



  131

Sultanı Alaaddin’in,  Belh’ten Selçuklu başkentine gelerek, şehri soyu adına kalıcı bir mekân 

yapması için ulemaları davet etmesi bu sıralara rastlar. Rumî babasına Konya’ya kadar eşlik 

eder, şehir en şaşalı dönemine henüz yeni yeni girmektedir. Geçen yarım asırlık sürede 

sultanlar tahtlarını sağlamlaştırmayı başarmış ve çalışmalarıyla, Konya’yı İslâm dünyasının 

ticari, endüstri ve en nihayetinde mühim kültür merkezi haline getirmişlerdi. Camiler, 

medreseler, zaviyeler, pazarlar ve duvarlar, büyüyen şehri güzelleştirme çabasıyla inşa 

edilmiş ve hala inşa edilmeye devam edilirken baba ve oğul Konya’ya ulaşmışlardı. Sultan 

onları sultanlık sarayında kalmaları için davet eder ama Bahaeddin, hükümdarın 

konukseverliğini şu nedenlerle reddeder383;  

“İmamlar medreselerde yerleştirilir, zaviyeler dervişlere, saraylar emirlere, 

kervansaraylar tüccarlara, başköşeler ahilere ve sokaklar yabancılara yakışır.” 384 

Bunun sonucunda maiyetini Altın Aba medresesine götürür385.  

Bahaeddin’in ölümünden sonra, Rumî bir vaiz olarak babasının yerini alır ve fetva 

vermeye başlar. Ama aynı zamanda, bir seri mistik şahsın, aralarında en nüfuzlusu olan 

Tebrizli Şemsettin’in de müridi haline gelir. Sonuç, Rumî’nin İslâm’daki en büyük tasavvuf 

liderlerden ve dinî tasavvuf diyarında şiirsel anlatımın en dikkate değer ustalarından biri 

haline dönüşmesidir. Yaşamının sonlarına doğru (1207–73) Konya’nın dinî ve kültürel tarihi 

üzerinde büyük etkilere sahipti ve aynı zamnda ilham verdiği dinî kardeşlik mefhumu,  ileriki 

yüzyıllarda Anadolu toplumu üzerinde etkili olmaya devam edecekti. Rumî’nin yaşamı 

süresince güçlü kişiliği, hem Konya içinde hem de civarında hatırı sayılır bir taraftar 

toplamasına neden olmuştur386.  

Vahdet-i vücûd düşüncesini benimseyen Mevlâna, etrafına sadece Sadreddin-i Konevî, 

Fahreddin Irakî gibi mutasavvıflarla ilim ve fütüvvet erbabını değil, pek çok hükümdar ve 

idareciyi de toplayabilmiş, manevî nüfuzuyla Moğol idarecilerinin bile hürmetini kazanmıştır. 

Çünkü Bektaşîlik, Melâmîlik ve Halvetîlik daha çok halk kitleleri arasında yaygınlık 

kazanırken, Mevlevîlik kuruluşundan itibaren, ilmî ve idârî zümreler arasında doğup 

gelişmiştir387.  

                                                            

383 Vryonis, a.g.e., s. 382 
384 Vryonis, a.g.e., s. 382 
385 Vryonis, a.g.e., s. 382 
386 Vryonis, a.g.e., s. 383 
387 Abdullah Uçman, “Tekke Şiiri”, Başlangıçtan Günümüze Kadar Türk Klasikleri, C. II,  İstanbul 1985, , 
s.12-13 



  132

Mevlevî tarikatı ve ayinlerinin resmi olarak düzenli olmaması ve ancak Rumî’nin 

ölümünden sonra düzenlendiği gerçeğine rağmen, mezhebin çoğu unsuru onun 

uygulamalarında vardı. Bu seromonik semboller Rumî’nin oğlu ve torunu Sultan Veled 

(ölüm:1312) ile Ulu Arif Çelebi’nin (ölüm:1320) liderliği altında kesin bir şekil almaya 

başlamışlardı. Bu dönemde Mevlevîlerin belli başlı karakteristiklerinden biri ruhani 

coşkunluğa ulaştıkları sema ya da müzik ve dans gösterisi idi. Sema, tekkede genellikle Cuma 

namazından sonra gerçekleştiriliyordu. Dervişler burada misafirleriyle beraber yemek yemek 

için bir araya geliyordu, misafirler sıklıkla şehirli sınıfının önde gelen liderlerini kapsıyordu, 

yemekten sonra dinî dans, beraberinde flüt, tambur, saz (bir çeşit gitar) ve keman (viyoline 

benzer kaba bir çalgı aleti) ile birlikte yapılıyordu. Bağnaz ulemanın şiddetle saldırdığı bu 

ritüelde katılımcılar, O’nun sıfatlarından birini görmelerine imkân veren Allah’la ruhani bir 

birliğe ulaşırlar ve dans ile müziğin kullanımının, insan duygularının uyanışındaki estetik 

anlamının, buna maruz kalan bireyler üstündeki çekiciliğinden faydalanırlardı. Gerçekten de, 

duygulara bu denli kaptırılması derviş ruhaniliğinin karakteristiğiydi ve bu durum dervişlerin 

Selçuklu ile Osmanlı dönemlerinde de dikkat çekici bir şekilde başarıya ulaşmasını sağladı.  

Mevlevî karakteristiklerinin içinde başka aykırı unsurlar da vardı ancak Rumî, Sultan Veled, 

Arif Çelebi ve diğer Mevlevîler sultanları, beyleri ve hatta Moğolları etkileyebiliyorlardı, bu 

nedenle sadece ulemalardan korunmakla kalmadılar aynı zamanda itibar ve yönetsel anlamda 

saygınlık ile zenginlik elde ettiler388.  

Hem Selçuklu Sultanı I. Alaaddin Keykubad hem de Anadolu Beyleri ona hürmette 

kusur etmemekteydi. Aydınoğlu Ömer Bey kendisine sürekli hürmet göstermiş, 

Karamanoğulları kendisi ile akrabalık tesis etmiş, Sivas Beyi Kadı Burhaneddin, Mevlâna’ya 

özel ilgi göstermiş ve şiirlerinden tefe’ül etmiş, Ertuğrul Gazi ise ona candan bağlı kalmıştır389.  

Rumî’nin ve mezhebin hayranı haline gelen üst tabaka arasında, Selçuklu Sultanları ve 

hükümet adamları, Moğol askerleri ve Selçuklu devletinin enkazı üzerinde yükselen 

Emirliklerin emirleri de vardı. Diğer çoğu mezhepten çok daha şehir-odaklı olduğu gerçeği, 

kırsal ve kentli toplumlar içinde belli gruplar arasında hatırı sayılır derecede muhalefetin 

olduğu bir dönemde saygınlıklarının gücünü artırdı. Aykırı unsurların dışında, mezhebin 

genellikle hoşgörülü ve aktarmacı nitelikleri, bu tarikatın Küçük Asya’nın tüm kent 

merkezlerinde yayılmasında kritik etkenleri oluşturuyordu. Sosyal olarak, tarikatın 

                                                            

388 Vryonis, a.g.e., s. 384 
389 Hüseyin Vassâf, Sefîne-i Evliyâ, C. 1, Haz. Mehmet Akkuş-Ali Yılmaz, Seha Neşriyat,  İstanbul 1990, s. 313 



  133

zanaatkârlar ve tüccarlar arasında da epey nüfuzlu olduğu söylenebilir ve Eflâki’nin 

karşılaştığı olayların çoğu Konya pazarında cereyan etmiştir390.  

Rumî, Pazar insanlarıyla sürekli birlikte olduğu, favori uğrak yerleri arasında şeker 

tüccarlarının kervansarayı ve pamuk pazarı bulunduğu için bu yönleriyle Sokrates’i çok fazla 

andırırdı. Yoldaşlarını, tüccarlar, kasaplar, fırıncılar, terziler, marangozlar, boyacılar, 

kuyumcular ve hatta fahişeler oluşturuyordu. Kentli alt tabakalar da benzer şekilde mezhebe 

çekildiler. Bununla birlikte Mevlevîlerin ara sıra, ulemaların temsilcisi Ahilerle ve diğer 

derviş cemaâtlerinin bazılarıyla araları açık oluyordu. Kadılar, sık sık semanın Mevlevîler 

tarafından kullanımına saldırıyor veya güçlü hükümet adamlarının ve sultanların desteğiyle 

onlarla yarışıyorlardı. Bazı durumlarda Ahilerden belli bir kısmıyla mülkiyet, sahiplenme 

anlamında ciddi zorluklar yaşandı ve aynı zamanda diğer derviş mezhepleriyle de Konya 

halkının bağlılığı için bir çeşit rekabet de vardı. Örneğin, Tacettin, Ahmed el Rufai’nin oğlu, 

yanında bir grup Rufaî ile Konya’ya geldiğinde, dikkat çekici bayramları, en çok da Rumî’nin 

şansına, kısa zamanda şehirdeki tüm kesimlerden geniş sayıda kişiyi etkisi altına aldı. Yine de 

kanıtlar Mevlevîlerin kadılar, Ahiler ve diğer dervişlerle olan ilişkilerinin çoğunlukla dostane 

olduğunu ve ilk iki grubun temsilcilerinin çoğunun Mevlevî müridi olduğunu gösteriyor. 

Amasya ve Sivas kadıları Rumî’nin yoldaşı oldular. Konya, Bayburt, Sivas ve Akşehir’de 

geniş sayıda insan, onun müridi idi. Mevlevîler, Konya’daki Kalender tekkesiyle dostane 

bağlantılar kurmuşlardı391.  

Aslında Vryonis’in dostane diye ifade ettiği iki İslâmi formun ilişkileri tam olarakta 

böyle değildi, hatta teba cihetiyle ciddi bölünmeler mevcut idi. Ahiler ile Mevlevîler arasında 

hasmane kamplaşmalar şekline dönüşecek olan hadiselerin başını, daha çok Anadolu’nun İran 

ve Moğol ekseninde destek bulan mefkûrenin taraftarları çekiyordu.   

Bu dönemde devlet her yanda Ahi ve Türkmen liderlerini takip etmekte iş ve hizmet 

yerlerini ellerinden alıp Mevlâna ve yakınlarına vermekte, onlarda Ahi ve Türkmenlerle 

amansız bir biçimde mücadele etmekteydi. Müesseseleri alınanlar ya göç ediyor ya da 

Eflakinin tabiriyle tövbe edip baş koyuyorlardı. Mevlâna ve çevresindeki Ahiler ise ancak 

Mevlâna’ya bağlandıktan sonra sanatlarını icraya imkân bulabiliyordu392. Bu durum 

gösteriyor ki; aslında günün politik dengeleri düşünüldüğünde iki zümre arasında yaşananlar 

                                                            

390 Vryonis, a.g.e., s. 384 
391 Vryonis, a.g.e., s. 385 
392 Mikail Bayram, Sosyal ve Siyasi Boyutlarıyla Ahi Evren ve Mevlana Mücadelesi,  Damla Ofset, Konya 
2006, s. 216 



  134

Ahiler alayhine gelişmiş ve Ahi zümresi bu dengeler tarafından ciddi tahkir ve tezyif 

görmüştü. 

Rumî’nin Amasya, Sivas ve Meram’da birkaç takipçisi olmasına rağmen 

faaliyetlerinin merkezi Konya’dır. Mezhebin hızlı bir coğrafi yayılma göstermesi oğlu, Sultan 

Veled ve torunu Amir Arif’in çabaları sayesinde olmuştur. Sultan Veled’in Anadolu’yu kendi 

vekilleriyle doldurduğu söylenirken, Arif, dur durak bilmeyen seyahatleri ve çalışmalarıyla 

tüm yarımadada zaviyeler kurmuştur. XIV. yüzyılın ortalarında Mevlevîlik, Müslüman 

Anadolu’nun çoğunda yerleşerek ve kasabalarının her kesiminde önemli rol oynayan hayati 

bir sosyal faktör olmuştu. Mevlevîlerin etkisi sadece Müslümanlar arasında değil aynı 

zamanda ihtida hevesi, dinî tolerans ve uzlaştırmacılığın bir kombinasyonu olan ümmet 

arasında da yayılmıştır. Bu mübelliğ ruhu, özellikle Eflâkî’nin XIV. yüzyılın ortasında 

derlediği Mevlevî Halifelerinin biyografilerinde görünür. Celalettin’in kendisini, Anadolu 

Hıristiyanları arasında mübelliğ olmak için ilahi güç tarafından görevlendirilmiş saydığı 

açıktır393. 

“Yaradan Küçük Asya’nın sakinleri için büyük iyilikler tasarlamaktadır, Büyük 

halifenin (Ebu Bekir) duacısı ve Müslüman olanlar en büyük merhameti göreceklerdir. Küçük 

Asya bölgesi en iyi iklime sahiptir ancak sakinleri ilahi aşkı bilmemektedir… O (Allah), 

bizleri (Rumî) Horasandan, Anadolu’ya göndermek için çekmiştir ve seleflerimize bu saf 

topraklarda bir mekân vermiştir. İşte gizemlerimizin felsefe taşını bölgede ikamet eden 

sakinlerin sikkelerinin üzerine cömertçe süreceğiz. Öyle bir şekilde yayacağız ki, onları 

simyasal olarak dönüştüreceğiz ve onlar ilahi bilginin inananları haline gelecek ve dünyanın 

tüm maneviyatına eşlik edeceklerdir… Sen (Allah), beni Horasan’dan bu Rum topraklarına 

gelmem için ayırdın böylece onlarla karışabilir ve onları doğru öğretiye 

yönlendirebilirim.”394 

Coşkusu öylesine çoktu ki, Rumî yaşamı boyunca 18,000 kâfiri döndürdü diyen 

Eflaki, dervişlerin ihtida işinde, ecelleri gelene kadar ısrar ettiğini ifade eder. Diğer dinlere 

hoşgörülü yaklaşım ve özgür katılım Mevlevîlerin ihtida çabalarını kolaylaştırdı. Rumî ve 

mezhep üyeleri sık sık Hıristiyan rahip, keşiş ve Yahudi rebaylarla dinî konularda görüşmeler 

yapardı. Hem Rumî hem de torunu, Konya bölgesindeki Plato (St. Chariton) Yunan 

                                                            

393 Vryonis, a.g.e., s. 386 
394 Vryonis, a.g.e., s. 386 



  135

Manastırı395’nın baş keşişiyle yakın arkadaştılar ve sıklıkla orada meditasyona çekilir ve 

keşişlerle sohbet ederlerdi. Mevlevî müritleri, Constantinople’a kadar giderek keşişleri ziyaret 

etmişler ve karşılığında Hıristiyan keşişler de sık sık Konya’da Üstad’ı aramışlardır. Bu 

nedenle dervişlerle Hıristiyanların ilişkileri arkadaşça ve rahattı396. Mevlâna bütün insanları 

sevmişti. Gayr-i müslimler onun etrafında toplanmıştı. Bunların birçoğu İslâm'ı severek 

seçmişti397.  

Yunan Hıristiyanlarını imparator ve Constantinople’daki patrikhane ile birleştiren 

ahlak ve duygusal bağlar yıkılmış veya geniş biçimde yozlaşmışken, dervişler çok uygun 

politik sosyal ve ekonomik şartlar altında çalıştılar. Böylece dervişler çoğunlukla bu 

Hıristiyanları kendi vaazlarına oldukça açık buldular. Günümüze kadar yaşayabilmiş en 

çarpıcı ve ayrıntılı yazılı ihtida kaydı Thiryanus Alâeddin örneğidir.  Bir gün Üstat, maiyetiyle 

beraber At Pazarı kapısından babasının mezarına doğru giderken telaşlı bir kalabalık hissetti. 

Kalabalıktan bazıları Rumî’yi fark etti ve ondan, o anda birini katletmiş olan bir Yunan genci 

adına şefaat dilendiler. Rumî yaklaştıkça polis geriledi ve Rumî örtüsünü genç gayri-müslimin 

üzerine atarak, onun bundan sonra kendi kişisel himayesinde olduğunu belirtti. Polis şefi olayı 

Sultan’a bildirdiğinde, Sultan Mevlâna’yı çağırdı. Mevlâna suçlamaları şu şekilde bertaraf 

etti: Rumî tüm kasaba adına Moğollara müdahale etmiş olduğuna göre bir birey adına da 

müdahale edebilirdi, bu birey Yunan ve bir katil olsa bile. Sonuçta, dostları Thiryanus’u 

hamama götürdüler ve daha sonra Rumî’nin önünde şahadet etmesi için de medreseye 

getirdiler. Şehirde dolaştırılarak Müslümanlığı ifşa edildi. Töreni bir sema gösterisi izledi ve 

burada Rumî ona yeni bir ad verdi398. 

“Adın nedir?” diye sorar Üstat.”Thiryanus” diye cevap verir genç. Celaleddin Rumî 

“Bundan sonra” der, “Alaaddin Thiryanus olarak çağrılacaksın.” 399 

Bu örnek, o kadar ünlü oldu ki, Konya kadı ve müderrisleri onun huzurunda sessizliğe 

büründüler. Thiryanus’un ihtidası, sadece Menâkıbu'l-Ârifîn'deki en detaylı ihtida örneği 

değil aynı zamanda Mevlevîlerin Anadolu’da yeni bir Müslüman toplumu inşa etmede nasıl 
                                                            

395 Sille ve Ak Yokuş arasındaki vadiye yakın bir yerde Hagios Chariton tarafından kurulmuş manastırdır. 
Selçuklu döneminde oldukça ünlü olan kilisenin adı Mevlevî kaynaklarda da sık sık geçer. Manastır IX.  yüzyıla 
dayanır ve Kapadokya Kiliseleriyle benzerlik gösterir. Manastır dahilinde bir kilise, bir ibadet odası, kutsal 
çeşme ve su deposu mevcuttur. Kaynaklarda bahsedilen küçük bir cami şu anda mevcut değildir. Manastır ve 
kiliseden Konya Arkeoloji Müzesine getirilen mezar taşları Bizans ve Selçuklu dönemleri arasındaki ilişkileri ve 
Manastırın tarihi ile ilgili değerli bilgiler verir. (Naci Bakırcı, Sille, Damla Ofset, Konya 2007) 
396 Vryonis, a.g.e., s. 387 
397 Abdulbaki Gölpınarlı, Mevlana, Varlık Yayınları, İstanbul 1996, s. 29 
398 Vryonis, a.g.e., s. 388 
399 Vryonis, a.g.e., s. 388 



  136

yardımcı olduklarını göstermesi açısından çok önemli bir örnektir. Bu örnekte suç işleyen bir 

birey rehabilitasyona sokuluyor ve Müslüman toplumunun yararlı bir üyesine 

dönüştürülüyordu400.  

Yunan boyacı Ayn al-Davla’nın ihtidası Rumî’yle bir sohbet ile Thiryanus’la olanın 

aksine, yani entelektüel bir ikna ile başarıldı401.  

Ressam Kalo-Yani ile Ayn-al Davla bu zanaatın temsilcisi iki Yunan ressamıydı. 

Sonrasında Rumî’nin müritleri oldular. Bir gün Kalo-Yani “Constantinople’da İsa resminin 

boyanışı eşsizmiş, Tüm dünyadan ressamlar oraya gitmiş ama aynı figürleri yeniden 

resmedememişler.” der. Ayn-al Davla’nın içi bu resmi görme arzusuyla dolar, oraya gider ve 

bir yıl boyunca Constantinople’un büyük manastırında kalır. Bir gece, çok uygun bir fırsat 

yakaladığında, resmi koltuğunun altına sıkıştırır ve ayrılır. Konya’ya ulaştığında Üstad’ı 

görmeye gider: Üstat “Neredeydin” diye sorar. Ressam ona resim macerasını anlatır. Üstat 

ona “Bu büyüleyici resmi görelim, çok güzel ve zarif olmalı”der. Bir süre daha iltifat ettikten 

sonra devam eder. “Bu iki güzel figür senden buruk şekilde şikâyet ediyor. Diyorlar ki, bize 

sevgisinde dürüst değil. O sahte bir âşık”. Ressam “Nasıl yani?” diye cevap verir. “Diyorlar 

ki: biz hiç yemez veya uyumayız ne gece ne de gündüz, Ayn al-Davla bizi terk ettiğinde 

uyanırız.” Ressam “Bu kesinlikle imkânsız” der “Onlar yiyemez ve uyuyamaz. Onların ruhu 

yok, bu yüzden konuşamazlar.” Bunun üzerine Üstad,“Sen ki bir ruha sahip bir figürken, 

sanatta son derece yetenekli iken ve kâinat dâhil, Âdem’i ve yeryüzü ile gökyüzündeki her şeyi 

yaratan bir Yaradan tarafından yaratılan sen, O’nu terk edip ruhu ve aklı olmayan bir resmin 

büyüleyiciliğine kapılmaya müsaaden var mı? Bu bilinçsiz figürlerden ne sonuç çıkabilir? 

Onlardan nasıl bir getiri elde edebilirsin?” Bunun üzerine Ressam hemen tövbe eder ve 

İslâm’a döner. 

Vryonis, yine Eflâkiden kaynakla başka bir örneği inceler. Burada Rumî’nin bir 

mimarla olan sohbeti sonucunda, onun eski dinini bırakıp yenisini kabul ettiğini görürüz. 

Burada ihtidanın kolaylaştırıcı faktör ve nedenleri çok belirgindir. Şöyle ki; 

Bir gün, bir Yunan mimar, Üstad’ın evindeki bacayı inşa etmektedir. Arkadaşları şaka 

yollu ona “Mademki İslâm en iyi din, o zaman neden Müslüman olmuyorsun? “ derler. Cevabı 

şöyledir: “Elli yıldır İsa’nın takipçisiyim. O’ndan korkarım ve O’nun dinîni bırakmaktan ar 

duyarım.” Üstad aniden girer ve konuşur: “İnancın gizemi korkudur. Her kim Allah’tan 
                                                            

400 Vryonis, a.g.e., s. 389 
401 Vryonis, a.g.e., s. 389 



  137

korkarsa, bir Hıristiyan olsa bile, dindardır, dinsiz değil”. Bu sözlerden sonra ortadan 

kaybolur. Hıristiyan mimar artık mühtedidir ve aynı zamanda samimi bir arkadaş olur. 

Mimarın dönmesi muhtemelen mezhebin üyeleriyle sık sık birlikte olması ve kesin bir 

ekonomik beklenti ile açıklanabilir.402 

Hıristiyan sanatçılar ve kasabanın işçi kesimi arasındaki derviş faaliyetlerinin önemi, 

Menâkıbu'l-Ârifîn’in sayfalarındaki bir diğer örnekte daha anlatılmıştır. Rumî’nin Konya’nın 

kodamanları önünde gerçekleştirdiği bir sema töreninden sonra, maiyetiyle birlikte şehir 

sokaklarından evine doğru giderken bir tavernadan yayılan müziği işitir. Durur ve dansını bir 

kez daha yapmaya başlar. Rindler tavernadan çıkar ve Üstat’ın ayakları dibine düşerler. Üstat 

giysilerini çıkararak onları seyircilerine bağışlar. Ertesi gün, diye ekler Eflâkî, bu Ermeniler 

Rumî’nin medresesine gelir ve ihtida ederler, onun müridi olur ve ondan sonra mistik dansı 

yapmayı üstlenirler. Konya’nın Yunan işçilerinin de Mevlâna’nın büyüsüne kapıldıkları 

şüphesizdir.  Keşiş ve rahiplerin ihtidası, İslâmiyet’in içten yıkım sürecinin karşında olan 

Hıristiyan unsurun savunma duvarının ta kendisi olduğundan dolayı kritik öneme sahiptir. 

Eflâkî, Sis, Meram, Konya ve diğer bölgelerdeki keşiş ve Yahudi rebayların 

döndürülmesinden de söz eder403.  

Bununla birlikte, Rumî’nin ve seleflerinin Anadolu Hıristiyanları üzerinde elde 

ettikleri büyük nüfuzu en güzel şekilde anlatan ifade Eflaki’nin Rumî’nin cenazesini anlattığı 

bölümdür404. 

Cenazesini musalla taşına getirdikten sonra, bütün ileri gelenler ve kalabalık 

başlıklarını çıkardılar. Erkek, kadın ve çocuklar hazır bulunuyordu ve öyle bir arbede vardı ki, 

büyük dirilişi andırıyordu. Herkes hıçkırıyordu ve çoğu adam ağıt yakıyor, haykırıyor, 

elbiselerini parçalıyor ve cesedi açıyordu. Hıristiyanlar, Yahudiler, Yunanlılar, Araplar ve 

Türkler gibi farklı toplumlardan ve uluslardan insanlar hazır bulunuyordu. İleriye doğru 

yürüdüler, her biri kendi kutsal kitabını yukarı kaldırmıştı. Üye oldukları dine uyacak şekilde 

Zebur’dan, Tevrat’tan ve İncil’den ayetler, ilahiler okuyor ve cenaze ağıtları yakıyorlardı. 

Onları uzaklaştıramayan Müslümanlar sopa ve kılıçlarını çektiler. Bu kalabalığı durdurmak 

imkânsızdı.  Yoğun bir heyecan yükseldi, haber sultana ve bakanına ulaştı. Keşişlerin, 

rahiplerin şeflerini çağırarak, bu dinîn hükümlerini yerine getirenin ve uyanın Müslümanların 

                                                            

402 Vryonis, a.g.e., s. 389 
403 Vryonis, a.g.e., s. 390 
404 Vryonis, a.g.e., s. 390 



  138

imamı olduğundan, bu olayın onlarla ne gibi bir ilgileri olabileceğini sorulunca onlar, Onu 

gördüğümüzde İsa’nın, Musa’nın ve bütün peygamberlerin gerçek doğasını anladık. Onda, 

kitaplarımızda okuduğumuz mükemmel peygamberlerin gösterdiği rehberliğin aynısını 

bulduk. Eğer siz Müslümanlar, Üstadımızı dönemimizin Muhammed’i diyorsanız, biz onu 

zamanımızın Musa’sı ve İsa’sına benzer şekilde kabul ediyoruz. Sizler onun samimi 

arkadaşları olduğunuz gibi, biz de onun bin yıllık hizmetkârı ve müritleriyiz. Bu nedenle şunu 

demiştir: yetmiş iki düvel kendi hikmetlerini bizden duysun. Biz yegâne deliği olan bir flüt 

gibi iki-yüz dinle ahenk halindeyiz. Üstadımız, ölümlüler üzerine doğan ve onları iyilikleriyle 

uzlaştıran, gerçeğin güneşidir. Herkesin evini aydınlatan güneşi bütün dünya sever 

demişlerdir. 

 Bir diğer Yunan rahip “Üstadımız, bütün dünyada vazgeçilmez olan ekmek gibidir. 

Hiç ekmekten kaçan aç birini gördünüz mü? Ve siz, onun kim olduğunu biliyor musunuz?” 

der. Bütün ileri gelenler sessizdir, bir kelime bile söyleyemezler. Bununla birlikte, diğer 

yanda Kuran-ı Kerim hafızları yumuşak sesle harikulade ayetler okumaktadır. Yaslı ve gamlı 

bir mırıltı yükselir. Hoş sesli müezzinler salâyı okumaktadır. Mükemmel okuyuculardan yirmi 

grup Üstadımızın bizzat kendisinin yazdığı cenaze ilahilerini icra etmektedir405. 

Daha açık bir şekilde Mevlâna’nın vefatı yalnız Müslümanları değil Hıristiyan, hatta 

Yahudileri de cenaze merasimine iştirak ettirmişti. Zira Mevlâna hayatta iken Konya ve 

civarında, hatta uzaklarda oturan Hıristiyan ve Yahudi’ler, onun manevi etkisiyle tek tek veya 

kalabalık guruplar halinde ihtida ederek Mevlevi dervişleri arasına katılmışlardı406. Bu gibi 

örnekler söz konusu dönemin Selçuklu şehirlerindeki halkın, maddi kültür bakımından hemen 

hiçbir ayrılık göstermediği gibi, Müslüman ve Hıristiyanlar arasında da dinî sebeplerden 

doğmuş husumet ve mücadeleler olmadığını yansıtmaktadır. Bu seromoni, güçlü dinî 

uzlaştırma sürecinin Hıristiyan ve Yahudilerin kendilerini Müslüman kardeşliğe uydurmada 

dinamik bir devinim içinde olduğunu açık bir biçimde göstermektedir. Uzlaşmanın ta kendisi 

ve dervişlerle Hıristiyanların karşılıklı uzlaşısı, en nihayetinde oldukça büyük sayıda 

Hıristiyan’ın özümsenmesiyle sonuçlandı. Yarım asır sonra (1320), Rumî’nin torununun, 

Emir Arif’in cenazesinde aynı büyük kargaşa yaşandı ve pek çok Hıristiyan “İnkârın kuşağını 

kuşandı…” ve Müslüman oldu. Mevlevîlerin “Menâkıbu'l-Ârifîn” (Ariflerin Menkıbesi) adlı 

eseri, Bektaşî Velâyetnâme’sinin aksine, Yunan Hıristiyan nüfusunun kültürel dönüşümüyle 

                                                            

405 Vryonis, a.g.e., s. 391 
406 Ocak, “Bazı Menakıbnamelere Göre…”, s. 35 



  139

ilgili özgün tarihi gerçekleri kaydetmiş ve XIV. asır patriklik tutanaklarındaki dinî zabıtları 

destekler ve teyit eder nitelikte olmuştur407. 

XIII. asrın ikinci yarısında Selçuklunun gerilediği döneme kadar oldukça geniş sayıda 

derviş Anadolu’ya gelmiş ve hükümetin ve toplumun desteği sayesinde sağlam bir yer 

edinmişti. Yeni fethedilen topraklar, akınlar ve fethin bir sonucu olarak, henüz bakir bir 

durumdaydı. Yerli halkın bir bölümü bozulmuş veya kaçmış ve toprağın işlenmesi kesintiye 

uğramıştı. Yeni yerleşimcilerin büyük bir bölümü, çoğunlukla yönetimsel kontrol problemleri 

çıkaran göçebe aşiretlerdi. Fethedilen topraklarda kalmaya devam eden yerli Hıristiyanlar da 

vardı. Dervişler geldiğinde, emirler onlara toprak, vergi muafiyeti, Hıristiyan hizmetkârlar ve 

sıklıkla onlar için inşa edilmiş tekkeler bahşettiler. Bunun bir sonucu olarak dervişler, 

toprakların büyük bir bölümünün yeniden ekilmesinde aracı görevi gördüler. Kuyular açtılar, 

meyve ağacı diktiler, polis görevi gördüler yollar ile iletişimin güvenliğini temin ettiler. Aynı 

zamanda çoğu serkeş aşiretler üzerinde nüfuz elde ettiler ve İslâm’ı yayma konusundaki 

agresif politikalarıyla Hıristiyan köylü ve kasabalıların büyük çoğunluğunu ihtida ettiler408. 

Mevlevi’lerin ilk büyük yayılışının, Sultan Veled (ö. 1312) ve Emir Arif ‘in (1312-

1320) liderlikleri sırasında kendisini göstermesi, bu devir aynı zamanda pek çok beyliğin 

sağlamlaştığı bir dönem de olduğu için sadece bir tesadüf değil. Arif, Aydınoğulları 

hanedanlığının fetih girişimlerini bizzat kutsadı, aynı zamanda onun Menteşe, Germiyan, 

Eşref, İsfendiyar, Saruhan, Alanya, Antalya, Lâdik, Afyon, Karahisar, Kütahya ve daha nice 

hanedanlık ve ülkeyle yakın ilişkileri vardı.  Emirler, bu bölgelerde Mevlevilere toprak 

verdiler, gelir bağladılar ve onlar için zaviyeler inşa ettiler. Çok kısa zamanda kasabalardaki 

yönetici sınıfın ve Ahi-rind grupların ilgisini çekti ama her ne kadar bir şehirli mezhebi olsa 

da, sınırlardaki aşiret gruplarıyla da önemli bağlantılara sahiptiler. Sultanlar, bu din 

adamlarıyla XIV. ve XV. asırlar boyunca oldukça yakın ilişkiler sürdürmüştür. Osman’ın 

kişisel danışmanlarından biri ve aynı zamanda kayın pederi olan Şeyh Edibali’ydi; onun 

müridi derviş Kumral Dede benzer şekilde Osman’ın çok yakın çevresi içinde yer alıyordu. 

Orhan’ın saltanatı sırasında hanedanlık, Geyikli Baba tarafından kutsandı. Geleneksel 

rivayetlere göre, Orhan ve I. Murat döneminde Osmanlı askeri güçleri ile Bektaşîler arasında 

yakın bir bağ oluştu. II. Murat aleni şekilde bir derviş kardeşliğine katıldı ve bazı önemli 

dervişler II. Mehmet’in yakın çevresine dâhildi. Kuzeybatı Anadolu’nun fethi devam ederken, 

                                                            

407 Vryonis, a.g.e., s. 391 
408 Vryonis, a.g.e., s. 392 



  140

dervişler yeni Osmanlı topraklarında kalabalık şekilde yerleştiler. Balıkesir ve Karesi 

alındığında, “Karesi bölgesi din adamlarıyla dolduruldu”. Bursa’yı fethetmesinin ardından 

Orhan, kolonizatör dervişler aradı ve kısa zamanda onların çoğunun Aynegöl409 bölgesinde 

Keşiş Dağı köylerinde yerleşmiş olduğunu gördü. Saltanatı sırasında Horasan, Belh ve 

Buhara’dan pek çok derviş Bursa ve çevresine yerleşti. Din adamlarının yerleştirilmesinin 

ardından dervişlere toprak, tekke ve köylerin verildiği alışıldık derviş-sultan ilişkisinin olduğu 

görülür. Osman, derviş Kumral Dede’ye bir köy ihsan etti; Orhan, Geyikli Baba’ya Aynegöl 

kasabasını teklif etti ancak derviş garip bir şekilde bunun yerine daha önce hiç iskânı olmayan 

bazı tepeleri istedi, I.Murat derviş Postinpuş’a Yenişehir’de bir tekke inşa ettirdi; Beyazıt, 

İshak veya Kâzarûn Ahiliği için Bursa’da bir zaviye kondurdu. Bu örnekler, XV. ve XVI. asır 

vakıf kayıtlarında tamamen bariz hale gelen derviş kolonileşmesinin yaygınlığını gösterir410. 

Anadolu’nun yenice fethedilmiş bölgelerinde dervişlerin süregelen faaliyetleri, 

Hıristiyanlar üzerinde belirgin bir etki bıraktı. Tıpkı kendilerinin orta Anadolu’da yapmış 

oldukları geniş kapsamlı ihtida gibi, dervişler de şimdi tüm batı Küçük Asya’da İslâm’ın 

şampiyonları olarak dikkate değer başarı elde etmişlerdi. Gerçekte o kadar başarılı olmuşlardı 

ki, batılı seyyah Ludolf von Suchem411, XIV. yüzyılda bu bölgelerden geçerken, Türklerin bir 

halk olarak kısmen Hıristiyanlık dinînden dönenlerden olduğunu gözlemledi. Dervişler bazen 

tüm bir köyü nispeten çok kısa bir sürede ihtida etmeyi başarabiliyorlardı. Tıpkı Osman’ın 

saltanatı döneminde halkın bir dervişin gerçekleştirdiği mucizenin sonucu olarak İslâm’ı 

kabul etmeye ikna edildiği Yalova ve civarı örneğinde olduğu gibi. Benzer şekilde Taraklı 

Yenicesi, Göynük ve Modrani412 yörelerindeki Hıristiyanlar da Orhan’ın saltanatı döneminde 

din değiştirdiler. Ama Hıristiyanların kendi inançlarına uzun bir süre için sadık kaldıkları 

bölgelerde bile, sayısız derviş zaviyesinin kurulmasına, dinî propagandanın sürekli 

yayılmasına engel olunamadı. Bu olay, pek çok Hıristiyan’ın oturduğu alanda etkili oldu413. 

XIII. yüzyılda köylerde oturan halk Hıristiyan’dı, XVI. yüzyıla doğru ise bu sakinler 

Müslüman’dı414.  

                                                            

409 Bugün Bursa’ya bağlı İnegöl ilçesinin eski adıdır.  
410 Vryonis, a.g.e., s. 393 
411 Vasfelyalı Papaz Ludolf von Suchem Hacı olmak amacıyla 1340’da Batı Anadolu’dan başlayarak bölgeyi 
gezmiştir. 
412 Göynük-Bolu yolu üzerindeki Modrene Gallus Çayı üzerindedir. 
413 Vryonis, a.g.e., s. 394 
414 Vryonis, a.g.e., s. 396 



  141

Anadolu’dan Bizans kontrolünün kalkmasıyla, Hıristiyan toplum, Müslüman bir 

yönetim ve kültüre adapte olmak zorunda kaldı. Çünkü dinî kurumlar Türk fethinin doğası 

gereği güçsüz bir konuma itilmişti ve bu nedenle Hıristiyan toplum İslâm güçlerine yenik 

düşmüştü. Anadolu topraklarında yükselen farklı Türk devletleri ve toplumu, eski İslâm 

topraklarında var olanların taklitleriydi ve değişik tarihi şartlar sürekli bir Müslüman ve derviş 

göçünün Anadolu’da yerleşmesine neden oldu. Sultanlar Hıristiyan topraklarının, gelirlerinin 

ve binalarının çok büyük bir çoğunluğuna el koydu ve onları kendi Müslüman laik ve dindar 

yandaşlarına bahşetti. Bunun sonucunda camiler, medreseler, tekkeler ve hanlar tüm 

Anadolu’ya yayıldı ve çoğunlukla bir zamanlar Yunan kiliselerinin mülkü olan yapı ve 

toprakların kaderide bu kurumsal yayılmadan nasiplendi. Bu kurumlar (gayretkeş 

mübelliğlerle dolu) ve Müslüman toplum (kendisi dinsel anlamda atak), mahzun ve terk 

edilmiş Hıristiyanları kolaylıkla asimile etti415.  

Sonuç olarak idari, iktisadi, ilmi kaynağını ve otoritesini İslâmiyet'ten alan, istikrarını 

ise hem dini hem de örfi uygulamalarla sağlayan Anadolu’nun Türk Emirlik ve Devletleri 

İslâmlaşma sürecini Mevlâna, Hacı Bektaş, Ahi Evren Yunus Emre gibi tasavvuf ehlinin 

katkılarıyla sağlamlaştırmış ve yaymışlardır. Onların Anadolu topraklarını kültürel ve dini 

olarak imar ve ihya etme noktasında gösterdikleri başarı Anadolu’nun gayr-i müslim 

halklarının kültürel ve dini dönüşümü noktasında fazlasıyla etkili olmuştur. Dolayısıyla bu 

erenlerin fikrî, kalbî, tasavvufî ortaklık bağlamından oluşturdukları ortam yerli halkın 

İslâmlaşması sürecinin hazırlayıcı unsurları arasındadır.  

                                                            

415  Vryonis, a.g.e., s. 402 



  142

SONUÇ 

Çalışmamızın amacı Yunan asıllı bir batılının araştırmalarının yer aldığı ve batı 

dünyasında oldukça muteber görülen bir kaynaktan,  “Anadolu’nun İslâmlaşması” olgusunu 

incelemekti. Bu inceleme sırasında sürecin batılı kaynaklarda ele alınış biçimiyle, oryantal 

bakış açısının genel bir değerlendirmesi yapıldı. Bu mukayesede tarafların süreci tahlil 

konusunda genelde fikir birliği içinde oldukları tespit edildi. Vryonis, Bizans’ın çöküşünün 

Bizans dahilindeki sebep ve sonuçlarını eserinde ayrıntılı ve oldukça dramatik bir bakışla ele 

alır. Çünkü Bizanlı kimliği onu Bizans kaynaklarına daha yakın kılar. Ancak bilimsel 

çalışmanın gereği olarak Türk kaynaklarından da, Fuat Köprülü, Osman Turan, Halil İnalcık 

ve Ömer Lütfi Barkan çalışmalarından yararlanır. Anadolu’nun İslamlaşmasında tasavvufi 

örgütlenmelerin rolü özellikle günümüz tarihçilerinin de çalıştığı bir konu olduğundan ve bu 

eser 1971 yılında basıldığından eserdeki bazı boşluklar, yerli uzmanlarımız tarafından 

giderilmiştir ve yeni sunumlar yapılmıştır. Bunun sonucunda şu tesbit yapılabilir:  Oryantal 

bakış açısı da sürecin gelişimini kurumsallaşmaya bağladığından bu cephede Vryonis ile 

görüş birliği içindedir. Bu genel değerlendirmeye geçmeden önce çalışmamıza konu olan 

Spers Vryonis’in eserinden, yine Speros Vryonis’in kendisinin konu ile ilgili bir özet 

sunumunu vermek yerinde olur. 

1- Türkler yarımadayı zorla ele geçirmediler ve XV. yüzyılın son yarım dilimine kadar 

yarımadayı politik bir birliğe maruz bırakmadılar. 

2- Fethin ve iskânın niteliği,  Bizans toplumunda çok büyük helake ve bölünmelere 

sebep oldu. Türk fetihleri hemen hemen dört asır içinde sonlandı ve bir zamanların parlak, 

güçlü Bizans yönetimi, sürekli savaş halindeki bir devletin zayıf, paranoyalı ve oldukça yaralı 

bir idari görünüşüyle yer değiştirdi. Böylece Anadolu’nun çoğunluğu, aralıksız devam eden 

askeri çekişmelerin sonucunda değişime uğradı. Bu ahval ve Müslüman egemenliği, 

Hıristiyan toplumlar arasındaki beraberlik duygu ve bağlarının üzerine yıkıcı bir etki yaptı ve 

haliyle ihtida şartları hazır hale geldi. Erken dönemde Hıristiyanların ihtidası ile ilgili olarak 

hayli çok kanıt olmasına rağmen XIII. yüzyıl itibariyle Anadolu Hıristiyanları burada hala 

nüfus bakımından oldukça büyük bir kısmı oluşturuyorlardı, belki de hepsini. 

3- Küçük Asya’daki Türk fetihlerinin tarihi sonuçları etkili bir sosyal ekonomik ve 

dinî kurum olarak Yunan kilisesini yıktı geçti. Eğer Ortaçağ toplumunun her cephesinin 

gerçekten de dinle şekillendirildiği farz edilirse,  kilisenin net olarak çöküşü Küçük Asya’nın 

Bizans karakterinin yok olmasında tam anlamıyla bir felaket oldu. 



  143

4- Türk akınlarının ardından harap ve bitap düşen Hıristiyan toplum, İstanbul’daki 

kendi baba ocağından koparıldı ve eyaletlerde doğal olarak dinî liderlikten yoksun bırakıldı. 

Böylece bu durum yeni İslâm toplumunun içinde emilim için son derece elverişli hale geldi. 

Bu, büyük ölçüde pek çok Türk beyliğinin lehine ekonomik ve politik olarak desteklenmiş 

İslâm kurumlarının işiydi. En önemlilerinin derviş zümresi olduğu Müslüman kurumları, 

(Eskiden Hıristiyan kiliselerine ait olan gelirlerin ve ekonomik varlıkların üzerine 

kurulmuştur.) Hıristiyanlıktan İslâm’a dönüşümü sağlamak suretiyle kültürel değişimi 

tamamladı. 

5-Anadolu Hıristiyanları arasında, bu hatırı sayılır derecede çok askeri felaketlere 

karşı, bir neden bulma psikolojisi gelişti. Türklerin askeri fetihleri bazılarına göre İslâmiyet’in 

Hıristiyanlığın üzerindeki üstünlüğünün bir kanıtı iken bazılarına göre Bizans’ın başına 

gelenler azgın bir toplumun, insanlığın son 1000 yılının ilahi olarak cezalandırılması, ya da 

pat diye imparatorlukları yükseltip düşüren sanal bir gelecek tanrıçasının işiydi. Dinî ve tarihi 

bakış açısı ne olursa olsun onların çoğu, kendilerini bir müddet sonra Yunan -Hıristiyan 

imparatorluğunun yeniden kurulacağı ihtimalinin düşüncesi ile tatmin ettiler. 

6- Anadolu Bizans kültürü, yüksek İslâm kültürü tarafından resmi kültür seviyesinde 

içine çekilmesine rağmen alt kültür ya da Türk halk kültürü seviyesinde bu Bizans kimliği 

belirleyici bir rol oynadı.  

  Bu noktada birinin görünen bir çelişkiyi fark etmesi gerekir. Hem Anadolu hem 

Balkanlar yüzyıllarca Türk fetihlerine ve idaresine maruz bırakılırken, Anadolu’nun aksine 

Hıristiyanlık Balkanlarda nasıl ağır bastı. Balkanlardaki Türk varlığı yaklaşık dört asırda sona 

ererken Anadolu’da bu durum dokuz asır kadar sürdü. Böylece şu tahmin yapılabilir: 

Anadolu’da İslâmlaşma daha kapsamlı idi, çünkü değişim kuvvetleri çok daha uzun süreli iş 

başında idi. Fakat bu açıklama gerçekçi gelmeyebilir. Çünkü Anadolu Hıristiyanlarının, 

İslâmlaşması hâlihazırda XV.. yüzyıl itibariyle tamamlanmış idi ve Anadolu’daki 

Müslümanlara göre Hıristiyan nüfusun oranı bir dereceye kadar değişmemişti, sabitti 

(Hıristiyanların oranı 19.yy itibariyle artmış olsa da). Bu soruya cevap bazı unsurların 

bileşkesine dayanır. Balkanların Türkler tarafında fethi -1354 ün başlarında ve Fatih Sultan 

Mehmet döneminde zirveye ulaşan fetih hareketleri- ve buradaki Türk iskânı (özellikle 

Türkmenlerin)  Anadolu’da olduğu kadar yoğun değildi. Fetihler ve iskân güçlü bir merkezi 

hükümet tarafından gerçekleştirilmişti, Bu hükümet yeni fethedilen eyaletlerde düzeni 

yeniden sağlamak için ve Türkmenler arasında itaati güçlendirmek için her türlü tedbiri 



  144

alıyordu ki imparatorluğun yüksek ekonomik semeresini hasat edebilsin diye. Burada en 

dikkat çekici şey Balkan Hıristiyan toplumlarının liderlik mekanizmalarından ve uzunca bir 

dönem dinî kurumlarının uygulamalarından mahrum bırakılmamalarıydı. Fatih, İstanbul’un 

fethinden hemen sonra Yunan patrikhanesini imparatorluğun Anadolu ve balkan eyaletleri 

içinde tüm Ortodoks Hıristiyanlarının başı olarak yeniden düzenledi. Böylece patrikhane ve 

ardından Ortodoks kilisesi 1454’den önceki bulunduğu durumundan daha çok, şimdi Türk 

topraklarında hem düzenli hem tek bir statü almış olmasından dolayı memnundu. Fatih, 

Bizans’ı yıkıncaya kadar patrikhane ve kilise Türk devletlerinin düşmanlarıyla ilişki içindeydi 

ve bu yüzden papazlar ve Türk topraklarındaki kiliselerin gayrimenkulleri Türkler için yasal 

bir avdı. Bütün bu elverişli şartlara rağmen Balkan Hıristiyanları hem 1453’den önce hem de 

sonrasında din değiştirmediler. 

 Akdeniz havzasında meydana gelmiş son büyük kültürel değişim (benzer şekilde 

onun en batısı ve en doğusunda) İslâmiyet ve Hıristiyanlık arasında oldu. Her iki politik ve 

askeri olayın vaka analizinde Anadoluluların ve İberyalı’ların kültürel devrimi saptandı. 

İspanyolların yeniden yarımadayı fethi, sadece İslâm politik yapısını kaldırmakla kalmadı 

ayrıca nüfusun İspanyollaşması ve Hıristiyanlaşmasına yol açarken Türklerin fethi Anadolu 

nüfusunun Türkleşme ve İslâmlaşmasına yol açtı ve elbette Biransın yıkılışına. Arap dilinde 

İspanyolca ve Yunan alfabesiyle Türkçe yazma gayretinin sonucunda Anadolu’da 

Yunanlıların ve İspanya’da Arapların kaybolmasına eşlik edildi.  İki alanda da mültecilerin 

rolü özellikle XV. ve XVI. yüzyıllarda Akdeniz’de İslâmiyet ve Hıristiyanlık arasındaki 

mücadelelerde çok önemli oldu. Yunan mültecileri Türk fetihleri yüzünden kaçtı ve 

kendilerine İtalya’ya ve Osmanlıyı tahrip etme amacıyla haçlı ordusu kurmak için batılı 

Kralların onları sık sık teşvik ettikleri daha batıya yerleştiler. 

İspanyol Müslümanları ve Yahudileri ise İspanya’daki kaderleri yüzünden tam da 

hayata küstürülmüş iken,  Osmanlı topraklarına göç ettiler ve orada, Orta Avrupa içlerindeki 

Osmanlı genişlemesinde anti- Hıristiyan tenorluğuna yükseltildiler416. 

Biz de Speros Vryonis’den yola çıkarak Küçük Asya’nın İslâmlaşma süreci ile ilgili şu 

çıkarsamaları yapmayı uygun gördük. 

1- İbn-i Haldun, galip olanın adetleri, kaybedeni çeker. Yani askeri ve politik zafer 

fethin sosyal ve kültürel şartlarını hazırlar derken, Yunanlılar önce İslâmlaşma ve ardından 

                                                            

416 Vryonis, a.g.e., s. 498-501 



  145

Türkleşme ile değişime uğradılar tezine adeta bir önsöz yazar. Çünkü Bizans topraklarında 

yaşayan halkların tarihleriyle bağları koptukça anıları da soldu, böylece değişime açık ve 

hazır bir hale geldiler. Politik ve sosyal hâkimiyet etnik duyarlılıkları zayıflattı, adeta 

uyuştular. Çağdaş Bizans yazınları yaşanılan travmalara ait örneklerle doludur. 

2- Bu eserlerin en önemlilerinden biri olan Metocites’in “İskiler Hakkında” adlı eseri, 

Türklerin üstün erdemlerinden bahseder, ‘‘asil yabanilik’’ olarak tanımladığı bu kültürde 

onlar kent yaşamının sahteliklerinden uzak olmaları, özlük ve üstün niteliklerin 

muhafazasındaki yetenekleri, muhafazakâr dogmaları onları bozulmaktan alıkoyan güçlü bir 

antikor oluşturmuştur. Bizans’ı bu duruma getiren neden, dinî suistimaller, haset ve akılsızca 

politikalardır. Anadolu’nun kaybı için yazılan mersiyeler,  kayıplar karşısında verilen bireysel 

bir tepki değil genel bir toplum psikolojisinin yansıması olarak ortamın duygusal çehresini de 

bizlere gösterir.  

3- Bizans kilisesinde yaşananlar da XI. yüzyıl itibariyle oldukça vahimdi. Hâlihazırda 

var olan batı ve doğu ökümenik mücadelesine Bizans Hıristiyan unsurları arasındaki 

kamplaşma eklenince Türk fetihleri öncesinde Anadolu’da, organik bağları kopmuş, dinî 

bağları kopmak üzere iktisadi ve sosyal müesseseleri yıpranmış bir Bizans resmi ortaya çıktı. 

Taşrada ekonomik sıkıntılardan dolayı sosyal vazifelerini ifa edemeyen kilisenin dinî işlerini, 

Anadolu’da şartlar yeniden düzelinceye kadar İstanbul’dan idare etmesi karara bağlandı. Bu 

da daha sonraları Kilisenin taşra yapılanmasındaki yetki krizini ortaya çıkardı. Hâlihazırda 

Kiliseler birliği çalışmaları da felaketle sonuçlandı. 

4- Toplumun dinamizmini sağlayan birinci katkı payı kilise yani din idi ama kilisenin 

ekonomik gelirlerini kaybetmesi kilisenin çökmesine hizmet etti. Durumu Bizans lehine 

çevirmek için, Müslümanlığa karşı geliştirilen pasif kontur ataklardan biri, dinî polemik 

yazımı oldu. İslâmiyet’in Hıristiyanlık karşısında ne kadar zayıf eksik safsatalar olduğuna dair 

Hıristiyan teologlar tarafından yazılan yazılar ve yapılan tartışmalar çöküşe karşı alınan dinî 

tedbirler içinde en ağır gibi görünen ama etkisi en az olan bir önlem oldu. İslâm’ın 

Anadolu’daki nihai varlığını yavaşlatmak bir yana kesinleştirmekten öteye gidemedi. 

5- Yukarıda işlenmiş olan hadiselerden de anlaşılacağı gibi Türk fetihleri öncesi, 

Bizans tüm varlığı ile kan kaybediyordu ve bunu durdurmak için aldığı önlemler işe 

yaramadı. İşte bu noktada özellikle Horasan’dan başlayıp Balkanlara kadar devam eden bir 

hat üzerinde Malazgirt’in açtığı fetih tüneli vasıtasıyla hızla konargöçerlerin, alperenlerin, 

gazilerin gelmesi Küçük Asya’da mühim ve nihai değişikliklere sebep olacaktı. Öyle ki, gelen 



  146

gaziler, erenler ağır askeri fetihler öncesinde yavaş yavaş Bizans kilisesinin hizipleşmesinin 

etkisiyle ortaya çıkan dinî tatmin konusundaki boşluğu dolduracak manevi etkiyi 

üstleneceklerdi. Elbette fetihler sonrasında Bizans kilisesinin, ekonomik kaynaklarını 

kaybetmesi, cemaâti ile kiliseyi ancak kopma noktasında birleştirmiş ve İslâmlaşma sürecinin 

şartlarının oluşmasını kolaylaştırmıştı. Ancak topyekün sürecin gelişimi üzerinde 

durduğumuzda,  ihtida için bazı kolaylaştırıcı tedbirlerin sistematik bir şekilde uygulandığını 

görürüz. Şöyle ki; 

Sosyal psikolojide de bazen fiziksel kanunlar geçerli olabilir. Örneğin “Basınç doğal 

bir sonuç olarak direnci de artırır” kuralı toplumsal yasaların oluşumunun içeriğinde de yer 

alır. Zira baskı ve zulümle gelen değişim ve gelişim örnekleri bu değişime karşı çok ciddi 

tepki ve direnç gösterebilir. Oysa gönüllü ya da sosyal ve psikolojik alt yapısı hazırlanarak 

oluşturulmuş istendik değişimler daha sağlıklı, kalıcı ve etkili olabilir. Anadolu’daki kültürel 

ve dinî dönüşüm süreci ikinci gruptaki örneklerdendir. Kılıçların, okların, mızrakların yeterli 

olmadığı yerlerde toplumları ve insanları kontrol altına almak için sosyal bir dil olarak 

gelişmiş olan dinî kurumsallaşma, ihtida için en çekici unsuru oluşturmuştu. Vakıflar, 

Ribatlar, kardeşlik yapılanması gibi örgütlenmeler bu unsurların başında geliyordu. 

6- Din değiştirme nasıl ve kime neye karşı tepki olursa olsun ister zaruri ister gönüllü 

mutlak surette meşakkatli ve ruhi çerçevede köklü bir değişiklik getirdiği için elbette 

desteklenmesi gerekiyordu. İdari ve dinî olarak Bizans kilisesi ile cemaâti arasındaki bağları 

kökünden, önce zedeleyen sonra da koparan Türk fetihlerinin fatihleri, bu cemaâte sahip çıktı. 

Müslüman müesseseler, kardeşlik örgütleri hatta tek başlarına mutasavvıflar, ihtida sürecinde 

kendi tecrübelerinin rehberliğiyle hareket ettiler. Zira onlarda İslâmiyet’in anavatanından 

değillerdi ve tebliğe riayet etmişlerdi. İslâmlaşma sürecinde edindikleri tecrübeler, sonrasında 

onların yolunu epey aydınlattı. Onlar,  kendi öznelliklerini daha az kaybedecekleri, biraz etnik 

ve biraz da yerel İslâm modeli ile kültürel din anlayışı örüntüsü içinde öğrendikleri bir şekli, 

metodolojik olarak benimsediler. İlk sufîlerin Türklerin pagan mirası ile İslâmiyet’in bazı 

benzer motiflerini ortak paydalarda birleştirmesi, işin başında bazı kolaylıklar sağlamıştı. Bu 

kolaylıktan kazanımları Küçük Asya’nın yeni ve temelli ev sahibi olarak ebedi yurt edinme ve 

yerli halkın ihtidası hususunda onların işine yaradı. Zira onların da yerel halkın dinî ve 

kültürel kimliğinin belirgin yapılarını, tebliğ ettikleri inanç motiflerinin benzer yapılarıyla 

birleştirerek karşı tarafa sunması küçük gibi görünen ancak benzersiz etki yapan kalben ve 

fikren bir kabullenme sürecini başlattı. 



  147

7- Küçük Asya VIII. yüzyıl itibariyle Müslüman-Arap akınlarına muhatap olmuş 

ancak ekonomik kayıplar dikkate alınarak ihtida desteklenmemişti. Oysa XI. yüzyılın fatihleri 

bu ekonomik kaybı görmezden gelip dinî ilham ve dinî telkin, ayrıca cezbedici şartlar 

vasıtasıyla ihtidayı teşvik edip, mühtedilere sahip çıktılar, bu dönüşüm sürecinde katılımcıları 

destekleyip, takdir ve tebrik ettiler.  Onlar için vakıf ihdas edildi, devlet tarafından itibar ve 

kabul gördüler.  

8- “Cuius regio eius religio” Birinin dinî onun krallığıdır. Yani hakim olanın dinî, 

hakim olduklarının da dinî olur, şeklindeki anlayışın pratikte sayısız örnekleri vardır. Burada 

dikkat çekici olan, İslâmlaşma olgusunun, Türklerin Emevi dönemindeki İslâmlaşma süreci 

ya da Katolik İspanya’nın İberya’yı yeniden hâkimiyeti sırasındaki Hıristiyanlaştırma 

sürecinde gördüğümüz ıstırap, baskı ve hatta daha da ileri giderek bir “pogrom”(kıyım) 

hareketinin Küçük Asya coğrafyasında yaşanmamış olmasıdır.  

9- Bu geçiş sürecinde, sürecin hazırlayıcı etmenleri arasında var olan anahtar 

örgütlenmeler, İslâmi organizasyonlardır. Bunlardan ilki, birincil sosyal idame kuruluşu olan 

vakıftır ki, bu mükemmel ekonomik kuruluşlar bir zamanlar kilise organizasyonunun yaptığı 

işlevleri yerine getirerek, bu alandaki boşluğu fazlasıyla doldurmuştur. Anadolu’nun pek çok 

arazisini, insan gücünü ve vergi gelirlerini yine Anadolu’nun sosyal ihtiyaçları için çalışır 

duruma getiren vakıf, İslâmiyet’in Hıristiyanlık karşısında üstünlüğü ele geçirmesine olanak 

verir. 

Bir diğer organizasyon ise Fütüvvet geleneğinin uygulamalarından olan Ahiliktir. Bu 

örgütün üyeleri toplumda çalışkanlıkları, misafirperverlikleri, dürüstlükleri ile bir rol model 

olarak soysal, ekonomik ve dinî bir varlık gösterirler. İhtida sürecine türlü teşkilatlanmaları ile 

büyük katkıda bulunurlar. Ancak, sürecin hazırlayıcı etmenlerinden olan Ahilik 

yapılanmasının katkıları Vryonis’in eserinde ayrıntılı bir şekilde ele alınmaz. O daha çok 

vakıf ve heterodoks akımların sürece etkileri üzerinde durur. Ahilik organizasyonunun 

Anadolunun İslamlaşmasındaki bu mühim yeri Vryonis tarafından fazlaca irdelenmediğinden 

biz bu konuyla ilgili bilgilendirmeyi daha çok yerli kaynaklardan yaptık. Bunun sonucundaki 

tespitimizde yine Vryonis’in genel kanaatini destekler nitelikte oldu. Vryonis yapıtında, 

Anadolu’nun İslamlaşması hadisesini kurumsallaşma temeline oturtuyordu dolayısıyla 

kurumsallaşmanın öteki ayaklarından olan Ahilik örgütlenmeside sürecin başrollerindeydi. 

Mevcut dinî statükoya karşı bir manifesto olarak başlayan hetorodoks eğilimler 

Anadolu’nun dinî şekillenmesinde ziyadesiyle etkili oldu. Sufîzm hareketleri Anadolu’da 



  148

özellikle Horasan erenleri yoluyla gerçekleşti ve Horasan’ın kutsal isimleri, derviş 

örgütlenmeleri ile Türk İslâm’ı ya da diğer bir deyişle yerel İslâm anlayış uygulaması halinde 

ihtidaya katkıda bulundular. Sünni teolojinin dogmatik ve anlaşılmaz buldukları din algısına 

karşı ezber bozan bu dinî başkaldırı, Ortodoks İslâm anlayışı tarafından küfür ve sapkınlıkla 

suçlansa da özellikle Küçük Asya’nın İslâmlaşması sürecine ciddi ve önemli bir katkı idi. 

Sonuç olarak, Küçük Asya‘nın İslâm ile “biat” anlamındaki tanışıklığı ve ebedi tercihleri 

olarak inanmaları tam da bu heterodoks İslâm anlayışının yaygınlaşması ile oldu. 

10- Anadolu’da Mevlevilik ve Bektaşilik başta olmak üzere, doğum yerleri farklı 

farklı olsa da etki sahası Anadolu’da hissedilen Kadirîlik,  Haydarîlik, Kalenderîlik,  Rıfaîlik 

gibi pek çok heterodoks İslâmi yapılanması ihtida sürecinde temel taşlar oldular. Derviş 

dinciliğinin bağnaz olmayan karakteri, pagan Türk ve Hıristiyan benzerlerinin ihtidası için 

kapıları açtı diyen Vryonis, bu süreçte en etkili yapılanmayı Mevlevîlik ve Bektaşîlik olarak 

ifade eder. Ona göre,  iki tarikat arasındaki en çarpıcı paralellik ikisinin de, Anadolu’nun 

geniş bir bölümünde aktif bir kolonileşme sağlaması ve ciddi bir mübelliğ şevkine sahip 

olmasıdır.  

Hıristiyanlık ile İslâm arasındaki dönüşümün yumuşatıcı ve çekici koşulları arasında 

bu sufî oluşumların ortak ve benzer semboller üzerinden kolektif bir kabul oluşturmayı 

hedefledikleri belli oluyor. Bu benzerlik üzerinden ihtida sürecinde en etkili olan ekollerden 

biri şüphesiz Bektaşîlik idi. Daha çok kırsal gelenek yapısına uygun olarak Anadolu’nun en 

ücra mekânına kadar ulaşabiliyor ve ulaştığı her kültüre onların benzer figürleri üzerinden 

tebliğ ve telkin yaparak kolayca kabulleniliyordu. Bu anlayış, o kültürlerin hatıralarından da 

ilham alarak Anadolu’da melez dinî şekillendirmeler yapıyor dolayısıyla ihtidanın hazırlayıcı 

geçiş ortamı sağlanmış oluyordu. 

Bir diğer sufî akım ise Mevlevîlik idi. Her ne kadar dönemin sultan, emir, vezir gibi 

yönetici zümresinin ciddi desteğini alarak bir protokol ekolü imiş gibi görünse de bu kentli 

anlayış kırsal alanda da geniş takipçi bularak büyük bir hayran ve destekçi kitlesine sahip 

oldu. Araştırmamızın temel konusu olan Küçük Asya’nın İslâmlaşması olgusunun içinde en 

büyük katkıyı da yine bu sufî oluşum yaptı. Zira bizzat Mevlâna kendi sağlığında iken 

entelektüel ikna toplantıları, dinî danışmanlık, sınırsız hoşgörü ve sahiplenme gibi özellikle 

başkentin gayrimüslimlerine verdiği hizmetle onların din değiştirmesinde saik bir görev aldı. 

Özellikle dinî ritüellerde kullandığı müzikle, gayrimüslimleri fazlaca müdafaasıyla ve 

başkentin Tiran konukları Moğollarla girdiği münasebetler dolayısıyla eleştirilse de 



  149

Eflaki’den öğrendiğimiz kadarıyla Mevlâna’nın dönüştürdüğü mühtedi sayısı ve bu konudaki 

hizmetleri onu sürecin gerçek kahramanı yapabilir. 

11- Uygarlık giydiğimiz şeydir, kültür ise içindeki. İşte kültürün içsellliği noktasında 

değişim ve dönüşüm süreçleri devreye girer. Bunlar birbirinden farklı kavramlardır, birbirini 

bütünler ama birbirinin yerine kullanılmazlar. Anadolu’da önce dönüşüm sonra değişim 

hareketleri başladığında temel çıkış noktası uygarlığın içindeki kültür unsurlarını 

dönüştürmek oldu. Zira inanç sistemlerinde, coğrafi şartların farklılığı, dinî ritüellerinde 

farklılık göstermesine sebep olabiliyordu. XI. yüzyıl ile XV. yüzyıl arası aktif ihtida 

döneminin muazzam alt yapısı, dönüşüme konu olan toplulukların kültürleri üzerinden 

hazırlandı ve bu sosyal saptama kendi çağı için bile emsalsizdi.  

Araştırmamızın sonucunda şu hülâsaları ortaya koymak gerekir ki;  

Tahlil ettiğimiz eser pek çok açıdan süreci üç ana bakış açısıyla inceler. Bunlardan 

ilki, modern çağda Stockholm Sendromu417 diye isimlendirilen psikolojinin bir özeti olarak 

acizin güçlüye sempatisi şeklinde olanıdır yani Anadolu’da yaşanılan siyasi, askeri, dinî, 

sosyal, değişim ve gelişim süreci başlatanlara karşı hayranlık, teslimiyet, tepki, gibi muhtelif 

duygu paradokslarının bir sonucu olarak gelişmiş ve yerleşmiştir. Aynı zamanda, 

Anadolu’nun Bizanslı halklarının yeni kültürel, dinî ve politik yapıyı sindirme veya benimse 

nedenleri farklı farklı olsa da, sürecin sağlıklı, diri ve üstün bir metodolojinin sonucunda 

nihayetlendiğini belirtmekte yine yerinde olacaktır. 

 İkincisi, Vryonis’e göre Anadolu önce İslâmlaştı sonrasında Türkleşti. Türkler, 

Anadolu’daki ihtida sürecinin salt tasarımcısı ya da sadece katkı maddesi olan bir varlık 

değildi; Sürecin yönetmeniydiler ve İslâmlaşmayı öğrendikleri gibi öğrettiler. Bu yaklaşım, 

sürecin kalıcılığını ve yaygınlığını etkileyen birincil faktördü. Türklerde, pagan toplumdan, 

İslâm toplumuna geçiş sürecini yaşadıkları için sürecin yönlendirici kuvveti olarak 
                                                            

417 Bu sendroma adını veren olay 1973 yılında Stockholm’daki başarısız bir banka soygunun sonucu ortaya 
çıkmıştır. Kreditbanken isimli bir bankayı soymaya kalkan soyguncular kuşatılınca bankada bulunan 4 kişiyi 
rehin almışlar ve altı gün boyunca direnmişlerdir. Polis operasyonu sırasında rehineler kurtarılmaya aktif olarak 
direnmişlerdir ve soyguncular aleyhine tanıklık etmeye de yanaşmamışlardır. Sonrasında psikolojide benzer 
rehine-rehinci olaylarındaki yakınlaşmaları tanımlamak için kulanılan bir deyim haline gelmiştir. Kısaca, baskı 
gören kişinin baskı uygulayana sempati geliştirmesi olarak tanımlanabilir.  

Bu sendromun gelişmesinin temel nedeni, hayatta kalma içgüdüsüdür. Dş dünyadan tamamen 
soyutlanan kurban, ihtiyaçları için kendisine baskı yapan kişiye bağımlı olduğunu hisseder, baskıcının yaptığı 
küçük iyilikler kurbanın gözünde büyür, zamanla kurban kendisini baskıcının yerine koyup olayları onun 
gözünden görmeye, yaptıklarına hak vermeye başlar. Kurban tarafından baskıcının şiddet eğiliminin tamamen 
gözardı edilmesi sonucunda, içinde bulunulan tehlikede reddedilir. Kurban tek olumlu ilişkisinin baskıcı ile 
arasında olan olduğunu düşündüğü için bu ilişkiyi de kaybetmek istemez ve dolayısıyla kurbanın baskıcıdan 
ayrılması gitgide zorlaşır. (http://www.cic.unb.br/~pedro/trabs/Stockholm.pdf) 



  150

tecrübelerini, yönlendirdikleri toplumlar adına kullanmışlardır. Bunlar ciddi kazanımlardır. 

Oysa Bizans cihetiyle bakıldığında Türk fetihleri orantısız güç başlığında 

değerlendirilmektedir. Bizans, Anadolu’yu kaybetmesinin Türklerin geldiği dönemde 

Bizans’ın içinde bulunduğu zayıf idari, dini, iktisadi yapısıyla genellediğinden bu durum 

aslında Türklerin güçlü oluşlarıyla ilgili olduğu kadar aynı dönemde Bizans’ın güçsüz 

oluşuyla da doğrudan ilgilidir. Bizans’a göre Türkler bu mücadelede avantajlı ve eli güçlü 

olan taraftır. Her ne kadar Bizans savunmaları mücadelenin Bizans açısını fazlaca dramatik 

zeminde ifade etsede süreci asıl kuvvetlendiren ve kolaylaştıran Türklerin yukarda bahsedilen 

tecrübeleri ve kazanımlarıdır. 

Üçüncü bir bakış açısı ise tüm kurumlarının şiddetli depremlerle sarsıldığı 

imparatorluğun sakinlerinin, yeni ev sahiplerinin muhteşem müesseselerinin etkisi altında 

etnik ve dinî bir değişime ve sonrasında dönüşüme tabi olduklarıdır. Çünkü Türk fetihleri 

öncesi Bizans hem kutsal hem de kurumsal sorunlarla kitlenmişti. Müesseseleşmenin önünü 

açtığı kültürel ve dinî değişim süreci ise Türk İslam devletlerinin siyasi destekleriyle 

birleşerek köklendi ve güçlendi. Özetle bu durum bir müesseseler savaşıydı ve savaşı İslâm 

müesseseleri kazandı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  151

KAYNAKÇA 

 

ACAROĞLU M. Türker, Dünya Atasözleri, Kaya Yayınları, İstanbul 1983. 

AKÇA Gürsoy ve DEMİRPOLAT Anzavur, “Heterodoxy-Orthodoxy Tartışmaları ve Türk 

Fütüvvet Teşkilatı (Ahilik)”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, Sayı:10, 2003, s. 204–214. 

AKÇA Gürsoy, Ahilik Geleneği ve Günümüz Fethiye Esnafı,  Selçuk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Yayınlanmamış Doktora Tezi, Konya 2003. 

ANSAY Sabri Şakir, Hukuk Tarihinde İslâm Hukuku, Turhan Yayınevi, Ankara 1978. 

ATAY Hüseyin, Kuran’ın Reddettiği Dinler, Atay ve Atay Yayıncılık, Ankara 1999. 

AYÖNÜ Yusuf, “Türkiye Selçuklu Devleti İle Trabzon İmparatorluğu Arasında Karadeniz 

Bölgesindeki Hâkimiyet Mücadeleleri (1204/1243)” Tarih İncelemeleri 

Dergisi,  Prof. Dr. Tuncer Baykara’ya Armağan, Editör: Doç Dr. Süleyman 

Özkan, C.XXIII, Sayı:1, Ege Üniversitesi,  İzmir 2008 s.15–36 

AYDIN Mehmet, Ansiklopedik Dinler Sözlüğü, Din Bilimleri Yayınları, Konya 2005. 

AZİZLERLİ Nihan, Kehanet: İstanbul’un En Eski Öyküsü, Şenocak Yayınları, İstanbul 

2009.  

BABA Safer, Tasavvuf Terimleri, KetenYayınları, İstanbul 1998. 

BABİNGER Franz - KÖPRÜLÜ M. Fuat, Anadolu’da İslâmiyet, çev. Ragıp Hulusi, İnsan 

Yayınları, İstanbul 1996. 

BAILLY Auguste, Bizans İmparatorluğu Tarihi, çev. Haluk Şaman, Nokta Yayınları, 

İstanbul 2006. 

BAKIRCI Naci, Sille, Damla Ofset, Konya 2007. 

BARKAN Ömer Lütfi, “Osmanlı İmparatorluğunda Bir İskân ve Kolonizasyon Metodu 

Olarak Vakıflar ve Temlikler: I, İstilâ Devrinde Türk Dervişleri ve Zaviyeler”, 

Vakıflar Dergisi, Sayı:2, 1974, s. 279–386 

BAŞTAV Şerif, “Osmanlı İmparatorluğu’nun Kuruluşunda Bizans ve Avrupa” Osmanlı 

Ansiklopedisi Siyaset,  C.1, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999, s.169–175 



  152

_______ Şerif, Bizans İmparatorluğu Tarihi Son Devir (1261–1461), T.K.A.E. Yayını, 

Ankara 1989. 

BAYRAM Mikail, Ahi Evren ve Ahi Teşkilâtının Kuruluşu, Konya1991. 

_______ Mikail, “Anadolu Selçukluları Zamanında Ahi Teşkilatı'nın Kuruluşu ve Gelişmesi”, 

Ahilik ve Esnaf Konferansları ve Seminerler Metinler Tartışmalar, Esnaf ve 

Sanatkârlar Dernekleri Birliği Yayınları, İstanbul 1986, 175-185. 

_______ Mikail, Sosyal ve Siyasi Boyutlarıyla Ahi Evren ve Mevlana Mücadelesi, Damla 

Ofset, Konya 2006. 

_______ Mikail, Bâciyân-ı Rûm (Selçuklular Zamanında Genç Kızlar Teşkilâtı), Gümüş 

Matbaası, Konya 1987. 

BİÇER Bekir, “Türklerin Müslüman Olmasında Sufilerin Rolü”  Selçuklu’dan Osmanlı’ya 

Bilim, Kültür ve Sanat Prof. Dr. Mikail Bayram’a Armağan, Editör: Mustafa 

Demirci, Kömen Yayınevi, Armağan Dizisi 2, 1. baskı, Konya 2009, 325–343. 

CAHEN Claude, “İlk Ahiler Hakkında”, çev. Mürsel Özrürk, Belleten, C. LXVII, Sayı: 197, 

Ankara 1986, s.591–601 

_______ Claude, Osmanlılardan Önce Anadolu'da Türkler, çev. Yıldız Moran, E 

Yayınları, İstanbul 1994. 

CEBECİOĞLU Ethem, “Bacıyân-ı Rûm”, Türk Aile Ansiklopedisi, C. .III, T.C. Başbakanlık 

Aile Araştırma Kurumu Yayınları, Ankara 1991, 651–655. 

_______ Ethem, Hacı Bayram Veli, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1991. 

Cumhuriyetin 50. Yılında Esnaf ve Sanatkârlar, Güneş Matbaacılık, Ankara 1973. 

ÇAĞATAY Neşet,  Bir Türk Kurumu Olarak Ahilik, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayını, Ankara 1974. 

ÇAMUROĞLU Reha, Tarih, Heterodoksi ve Babailer, Der Yayınları, İstanbul 1990. 

ÇETİN Osman, “Konya’dan Bursa’ya Vezirler, Vakıflar, Mühtediler” Selçuklu’dan 

Osmanlı’ya Bilim, Kültür ve Sanat Prof. Dr. Mikail Bayram’a Armağan, 

Editör: Mustafa Demirci, Kömen Yayınevi, Armağan Dizisi 2, 1. baskı, Konya 

2009, s.83–92. 

_______ Osman, Anadolu’da İslâmiyet’in Yayılışı, Marifet Yayınları, İstanbul 1990. 



  153

_______ Osman, Sicillere Göre Bursa’da İhtida Hareketleri ve Sosyal Sonuçları (1472- 

1909), TTK yayınları, Ankara 1994. 

ÇOĞ Mehmet, “İslâm-Bizans İlişkileri Bağlamında ‘Pavlikanlar’ Üzerine Bir Değerlendirme” 

Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XIII, Sayı: 2, 2008, s. 73–87   

DAŞ Mustafa, Bizans’ın Düşüşü, Yeditepe Yayınları, İstanbul 2006.   

DIEHL Charles, Bizans İmparatorlıığu'nun Tarihi, Türkçe çev. A. Göke Bozkurt, İlgi 

Kültür Sanat Yayınları, İstanbul 2006. 

DOĞAN İsmail, Sosyolojik Kavramlar ve Sorunlar, Sistem Yayınları, İstanbul 2000. 

EFLAKİ Ahmed, Ariflerin Menkıbeleri, çev. Tahsin Yazıcı, Remzi Kitapevi, İstanbul 1986. 

ERAVCI Mustafa ve KORKMAZ Mustafa, Saruhanoğulları ve Osmanlı Klasik 

Döneminde Manisa'da Yaşayan Kültürel İzleri. Editör: Mehmet Çelik, 

Manisa 1999. 

ERCAN Yavuz, “Devşirmenin Anadolu ve Balkanlardaki Türkleşme ve İslâmlaşmaya 

Etkisi”, Belleten, Sayı:198, Ankara 1986, s.679–725 

GÖLPINARLI Abdulbaki, Mevlana, Varlık Yayınları, İstanbul 1996. 

_______ Abdülbaki, Yunus Emre ve Tasavvuf, İnkılâp Kitapevi, İstanbul 1992. 

GÖRGÜN Tahsin, “İbn Haldun” TDV İslâm Ansiklopedisi, C. 19, Divantaş,  İstanbul, 1999, 

s.543–555. 

GÖRKAŞ İrfan, “İslâm Felsefesi Açısından Horasan Erenleri”, Hacı Beştaş Veli Araştırma 

Dergisi, Sayı: 15, s.191–211. 

GREGORY Timothy  E., Bizans Tarihi, çev.  Esra Ermert, Yapı Kredi Kültür Yayıncılık, 

İstanbul 2008. 

GÜREL Emet ve MUTER Canan, Psikomitolojik Terimler: Psikoloji Literatüründe 

Mitolojinin Kullanılması, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C.VII, 

Sayı:1, 2007, s.537–569. 

GÜRÜN Kamuran, Ermeni Dosyası, TTK yayınları, Ankara 1985. 

GÜZEL Abdurrahman, Abdal Musa Velâyetnamesi, TTK yayınları, Ankara 1999. 

HALDON John F., Warfare, state and society in the Byzantine World 565-1204,  UCL 

Press, USA 1999.  



  154

HARMAN Ömer Faruk, “Hıristiyanlık”, Dinler Tarihi Araştırmaları II, Ankara 2002, 

s.176–189. 

HOLT P. M., The Cambridge History of İslâm, Cambridge at The University, London 

1970. 

HONİGMAN Ernest, Bizans Devleti’nin Doğu Sınırı, Çev: Fikret Işıltan, İstanbul 

Üniversitesi Yayınları, İstanbul 1970. 

HÖKELEKLİ Hayati, Din Psikolojisi, TDV Yay., Ankara 1998. 

İNALCIK Halil, “Ahilik, Toplum, Devlet”, II. Uluslar arası Ahilik Kültürü Sempozyumu 

Bildirileri, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara 1999, s. 189–200. 

İBN-i BİBİ, El-Evamiru’l-Alaiyye Fi’l-Umuri’l-Alaiyye(Selçukname), C. I, çev. Mürsel 

Öztürk, Kültür Bakanlığı, Ankara1996. 

İSLÂM ANSİKLOPEDİSİ, M.E. B. C.11, İstanbul 1970, s.2. 

KAL’A Ahmet, “Fütüvvet ve Ahiliğin Doğuşu” Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, Sayı: 

65, 1990, s. 273–282. 

KALAFAT Yaşar, “Gregorien Türklerin Stratejik Boyutu” Hoşgörü Toplumunda 

Ermeniler Erciyes Üniversitesi I. Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Sempozyumu, Cilt: 4, Kayseri 2007, s.537–547. 

KAPLAN İbrahim, “Erken Dönemde Hıristiyan Karşıtı Söylemin Ortaya Çıkmasını 

Hazırlayan Sebepler”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.  47, 

Sayı: 2, 2006, s. 165–183. 

KARA Mustafa, “Tasavvuf Kültüründe Aile ve Kadın”, Türk Aile Ansiklopedisi, C.  I, 

Ankara 1991, s. 351–354. 

KARA Mustafa, Bursa’da Tarikatlar ve Tekkeler, Uludağ Üniversitesi Yayınları, Bursa 

1990. 

KARALİDİS Pavlos, Romanos Diogenis İstanbul’a Yollar Açılırken, çev. Kriton Dinçmen, 

İletişim Yayınları, İstanbul 1998. 

KAYAOĞLU İsmet, “Mevlana'nın Çağdaşı Derviş Tarikatları, Babalar, Kalenderiler ve 

Diğerleri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 31, Sayı: 

Fakültenin Kuruluşunun 40. Yıl Özel Sayısı, 1989, s. 147–155. 



  155

_______ İsmet, “Türk Yönetiminde Gayri Müslimlere Gösterilen Tolerans”,  Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Sayı:4, 2007, s. 383–389. 

_______ İsmet, İslâm Kurumları Tarihi II, Konya 1994. 

KIŞLALI Ahmet Taner, Siyasal Sistemler, İmge Yayınları, Ankara 1993. 

KİRMAN M. Ali, Din Sosyolojisi Terimler Sözlüğü, Rağbet Yayınları, İstanbul 2004. 

KOÇAŞ Sadi, Tarih Boyunca Ermeniler ve Türk-Ermeni İlişkileri, Kastaş Yayınları, 

İstanbul 1990. 

KONAN Belkıs, “Osmanlı Devletinde Kapitülasyonlar Çerçevesinde Yabancıların Din ve 

Vicdan Özgürlüğü”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 57, 

Sayı:1, 2008, s. 167–182. 

KÖPRÜLÜ M. Fuad, Bizans Müesseselerinin Osmanlı Müesseselerine Tesiri,  Ötüken 

Neşriyat, İstanbul 1981. 

_______ M. Fuad, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Diyanet Yayınları, Ankara 1994.  

KÖSE    Ali, Neden İslâm’ı Seçiyorlar, TDV Yay., İstanbul 1997. 

_______ Ali, “İhtida”  TDV İslam Ansiklopedisi, Cilt:21, İstanbul 1994.  

KÜÇÜK ABDURRAHMAN, “Belgelerin Işığında Türk- Ermeni Münasebetlerine Genel Bir 

Bakış”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Sayı:0, Cilt:31, 1989, s.245–

259 

LEVTCHENKO M. V., Kuruluşundan Yıkılışına Kadar Bizans Tarihi, Çev: Maide Selen,  

Özne Yayıncılık, İstanbul 1999. 

MERCAN İsmail Hakkı, “Türk Tarihinin Kaynaklarından Olan Bazı Menakıb-Name ve 

Gazavatnameler Hakkında”, Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, C. 

6, Sayı:10, 2003, s. 107–130. 

MEYDAN LAROUSSE, Gazetecilik ve Neşriyat Ltd,  Şti., Cilt:2, İstanbul 1990, s.254 -255. 

MEYDAN LAROUSSE, Gazetecilik ve Neşriyat Ltd,  Şti., Cilt:19, İstanbul 1990, s. 74. 

MEYENDORF John, “Bizans’ın İslâm Anlayışı”, Çev: Fuat Aydın, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 6, 2002, s. 21–46. 



  156

MİCHEL Thomas, Hıristiyan Tanrıbilimine Giriş Dinler Tarihine Katkı, Orhan Basımevi, 

İstanbul 1992. 

NİCOL Donald M., Bizans’ın Soylu Kadınları On Portre (1250-1500), çev. Özden Arıkan, 

Tarih Vakfı Yurt Yayınları 114, İstanbul 2001. 

_______ Donald M., Bizans’ın Son Yüzyılları (1261-1453), çev.  Bilge Umar, Tarih Vakfı 

Yurt Yayınları 77, İstanbul 1999. 

OCAK Ahmet Yaşar, İslâm – Türk İnançlarında Hızır Yahut Hızır – İlyas Kültü, Türk 

Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları 113, Sayı A.30, Ankara 1990. 

_______ Ahmet Yaşar, “Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslâmlaşması”, TDV İslâm 

Ansiklopedisi, C. III, İstanbul 1991, 111- 114.  

_______ Ahmet Yaşar, “Bazı Menakıbnamelere Göre XIII-XV. Yüzyıllardaki İhtidalarda 

Heterodoks Şeyh ve Dervişlerin Rolü”, Osmanlı Araştırmaları II, İstanbul 

1982, s. 25–39 

_______ Ahmet Yaşar, “Bektaşîlik”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,  İstanbul, 

C. 5, 1992, s.373–379 

_______ Ahmet Yaşar, “On üçüncü-On beşinci Yüzyıllarda Anadolu’da Türk-Hıristiyan Dini 

Etkileşimler ve Aya Yorgi (Saint Georges) Kültü”, Belleten, Cilt: LV, Sayı:214, 

TTK Yayınları, Ankara 1991, s. 661–673. 

_______ Ahmet Yaşar, “Türkiye'de Ahilik Araştırmalarına Eleştirel Bir Bakış”, Türk 

Sufiliğine Bakışlar, İletişim Yayınları, İstanbul 2002, 169–190. 

_______ Ahmet Yaşar, Babailer İsyanı: Aleviliğin Tarihsel Altyapısı, Dergâh Yayınları, 

İstanbul 1996. 

_______ Ahmet Yaşar, Türk Halk İnançlarında ve Edebiyatında Evliya Menkabeleri, 

Başbakanlık Basımevi, Ankara 1984. 

OSTROGORSKY George, Bizans Devleti Tarihi, çev.  Fikret Işıltan, TTK, Ankara 2006.  

ÖNGÖREN Reşat, Osmanlılarda Tasavvuf -Anadolu’da Sûfîler, Devlet ve Ulemâ (XVI. 

Yüzyıl),  İz Yayıncılık,  İstanbul 2000. 



  157

ÖZCAN Koray, Anadolu’da Selçuklu Dönemi Yerleşme Sistemi ve Kent Modelleri, 

Selçuk Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü Basılmamış Doktora Tezi, Konya 

2005. 

ÖZKÖSE Kadir, “Anadolu’nun Türkleşmesi ve İslâmlaşmasında Tasavvufi Zümre ve 

Akımların Rolü”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. VII, 

Sayı:1, 2003, s. 249–279 

PAKALIN Zeki Mehmet, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, İstanbul, MEB, 

1993. 

PARMAKSIZOĞLU İsmet, İbn Batuta Seyahatnamesi’nden Seçmeler, Kültür Bakanlığı 

Yayınları, Ankara 1999. 

RUNCİMAN Steven, Haçlı Seferleri Tarihi, çev. Fikret Işıltan, C. I, TTK, Ankara 1989. 

SARI Volkan, Türklerin İslâmiyet’i Kabulünün Sosyolojik Analizi, KSÜ Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Kahramanmaraş 2005.  

SARINAY Yusuf ve Diğerleri, Azerbaycan Belgelerinde Ermeni Sorunu (1918- 1920), 

T.C. Başbakanlık, Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Ankara 2001. 

SEIDLER G. L., Bizans Siyasal Düşüncesi,  çev. Mete Tuncay, Ankara Üniversitesi Siyasal 

Bilgiler Fakültesi Yayınları, Ankara 1980. 

SELÇUK Havva, “Tapu Tahrir Ve Maliyeden Mudevver Defterlere Göre Rumeli'de İhtida 

Hareketleri (1432–1482)” Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, Sayı: 12,  2002, s. 89–104. 

SEZEN Yumni, Sosyolojik Açıdan Din, İFAV Yayını, İstanbul 1993. 

SEZER Betül, XI.-XIII Yüzyıllarda Bizans Kilisesi, Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, Elazığ 2006. 

SÖNMEZOĞLU Faruk, Ansiklopedik Politika Sözlüğü, İletişim Yayınları, İstanbul 1989. 

TANCİ İbn Battuta, İbn Battuta Seyahatnamesi, çev. A. Sait Aykut, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul 2005. 

TAŞCAN Arzu, Bizans-Papalık İlişkileri (X-XV. Yüzyıl), Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, Elazığ 2000. 

TOGAN Zeki Velidi, Umumî Türk Tarihine Giriş, Enderun Kitabevi, İstanbul 1981. 



  158

TOKALAK İsmail, Bizans – Osmanlı Sentezi Bizans Kültür ve Kurumlarının Osmanlı 

Üzerindeki Etkisi, Güler Boy Yayıncılık, İstanbul 2006. 

TURAN Osman, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslâm Medeniyeti, Ötüken Neşriyat, İstanbul 

1998. 

_______ Osman, Türk Cihan Hâkimiyeti Mefkûresi Tarihi, Nakışlar Yayınevi,  İstanbul 

1979.  

UÇAR Şahin, Anadolu’da İslâm-Bizans Mücadelesi, İşaret Yayınları, İstanbul 1990.  

UÇMAN Abdullah, “Tekke Şiiri”, Başlangıçtan Günümüze Kadar Türk Klasikleri, C. II, 

İstanbul 1985, s. 12–13 

UMAR Bilge, Türkiye’deki Tarihsel Adlar, İnkılâp Kitap Evi, İstanbul 1993.  

UZUNÇARŞILI İsmail Hakkı, Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu 

Devletleri, TTK, Ankara 1988. 

_______ İsmail Hakkı, Osmanlı Tarihi, C. I, TTK, Ankara 1988. 

VASSÂF Hüseyin, Sefîne-i Evliyâ, C.I, Haz. Mehmet Akkuş-Ali Yılmaz, Seha Neşriyat, 

İstanbul 1990. 

VELİKAHYAOĞLU Nazif,  “Anadolu’nun İskânı ve İslâmlaşmasında Dervişlerin Rolü”, 

İlim ve Sanat Dergisi, Vefa Yayıncılık, Sayı:13 (Mayıs-Hairan), İstanbul 1987, 

s. 44–49 

VERCLEYEN Frank, “Bizans Döneminde İstanbul’da Depremler: Halk Üzerinde Etki”  çev.  

Feda Şamil Arık, Byzantion,  LVIII/1, 1996, s.299–318 

VRYONIS Speros, The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Proce of 

Islamization from the Eleventh through the Fitteenth Century, University of 

California Press, Berkeley Los Angeles London 1971. (Paperback 1986) 

_______    Speros, “Selçuklu Gulamları ve Osmanlı Devşirmeleri”  COGİTO: Selçuklular, 

Sayı 29, Güz 2001, s. 93–119 

WATT William Montgomery, Günümüzde İslâm ve Hıristiyanlık, çev. Turan Koç, İz 

Yayınları, İstanbul 2002. 

_______ William Montgomery, İslâm Kelamı ve Felsefesi, çev. Süleyman Ateş, Pınar 

Yayınları, İstanbul 2004. 



  159

WERNER Ernst, Büyük Bir Devletin Doğuşu: Osmanlılar, çev. Orhan Esen -Yılmaz Öner, 

Alan Yayıncılık, İstanbul 1986. 

YAMAN Ali, Alevîlik-Bektaşîlik Bibliyografyası, Alevi-Bektaşi Kültür Enstitüsü Yayınları, 

Mannheim, Almanya 1998. 

YILDIZ Hakkı Dursun, “Bizans Tarihi” Anadolu Uygarlıkları Tarihi Ansiklopedisi, C. III, 

Komisyon, Görsel Yayınları, İstanbul 1982, s. 488–565 

İnternet Kaynakları 

Erhan Afyoncu, “Papa'nın görmezden geldiği gerçek”, 
http://www.webturkiyeportal.com/webforum/showthread.php/62147-Papa-nin-gormezden-
geldigi-gercek?p=252667&viewfull=1 (15.05.2009) 
 
Rıfat Özdemir, “Anadolu’nun Türk Vatanı oluşunda Malazgirt zaferinin Önemi” 
http://www.turkish-media.com/forum/topic/179082-turk-tarihinde-malazgirt-zaferinin-
onemi/(15.05.2009)  
 
Buket Kitapçı Bayrı, “Genç Niketas’ın Şehit Edilmesi: Selçuklu Sultanı II. Mesud Döneminde 
Zorla Din Değiştirme Kanıtı mı? Yoksa İmparator II. Andronikos Dönemi Bizans Politikalarının 
Bir Yansıması mı?”,  
http://www.sgsymposium.org/tr/bildiri_icerik.asp?ID=17 (15.05.2009) 
 
Uri Avnery, “Ateist bir Yahudinin Papa'ya yanıtı” 
http://www.okulyolu.biz/dundenbugune/ateist.htm (15.05.2009) 
 
Speros Vryonis, “Problems in The History Of Byzantine Anatolia” 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/820/10409.pdf (15.08.2009) 
 
Speros Vryonis, “Religious Changes and Patterns in the Balkans, 14th-16th Centuries” 
http://coursesa.matrix.msu.edu/~fisher/bosnia/readings/Vryonis1.html (15.08.2009) 
 
“Bir Anıt, İki Anıtsal kişilik Thedororos Metochites’den Thomas Whittemore’a Kariye” 
www.arkitera.com (15.09.2009) 
 
Abdulkadir Yuvalı, “Malazgirt Savaşı Öncesi Selçuklu ve Bizans’ın Anadolu Politikası”, 
http://www.mus.gov.tr/malazgirtsavasi.aspx (15.09.2009) 
 
http://nireblog.com/tr/tags/mirijose_17/critical+discourse+analysis (15.10.2009) 
 
http://www.byzantinos.com/1_Istanbul_Pogrom.htm (20.09.2009) 
 
http://www.ahiworld.com/press_releases/071607.html (20.09.2009) 
 
http://www.ahiworld.com/pdfs/PR46_Curriculum_Vitae.pdf  (20.09.2009) 
 
http://en.wikipedia.org/wiki/Speros_Vryonis (15.10.2009)  



  160

http://tr.wikipedia.org/wiki/Tacitus (15.05.2009) 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Diodorus (15.05.2009)  

http://tr.wikipedia.org/wiki/Claudius_Aelianus (15.05.2009) 

http://en.wikipedia.org/wiki/Alexander_S._Onassis_Foundation (15.08.2009) 

http://en.wikipedia.org/wiki/Gustave_E._von_Grunebaum (15.08.2009) 

http://oce.catholic.com/index.php?title=Michael_Attaliates (15.05.2009) 

http://oce.catholic.com/index.php?title=Nicephorus Bryennius (15.05.2009) 

http://www.uoa.gr/uoauk/uoaindex.htm (15.08.2009) 

http://muse.jhu.edu/journals/journal_of_modern_greek_studies/v026/26.1.paganelis.html 
(15.08.2009) 

http://www.doaks.org/museum/ (15.08.2009) 

http://www.gizliilimler.tr.gg/Phi-Beta-Kappa.htm (15.07.2009) 

http://www.gf.org/about-the-foundation/the-fellowship/ (15.07.2009) 

http://search.barnesandnoble.com/BookSearch/results.asp?ATH=Speros%2C+Jr.Speros+Vryon
is+Jr. (15.07.2009) 

http://www.acls.org/mission/ (15.07.2009) 

http://www.amazon.com/s/ref=nb_ss?url=search-alias%3Daps&field-
keywords=speros+vryonis&x=14&y=17 (15.07.2009) 

http://www.bestwebbuys.com/books/search.jsp?isrc=b-home-
search&N=0&Ntt=speros+vryonis&Ntk=P_Title (15.07.2009) 

http://www.jstor.org/stable/1291369 (15.06.2009) 

http://www.ykykultur.com.tr/dergi/pdf/cogito_dizin_1-50.pdf (15.06.2009) 

http://www.hacac.org/activities/documents/HACNEWS11.1COMPLETE.pdf (15.06.2009) 

http://www.greekworks.com/bookstore/product_info.php?cPath=21&products_id=34 
(15.06.2009) 

http://www.ahps.org/pastevents/past_events.htm (15.06.2009) 

http://www.scribd.com/doc/2395331/The-Secret-History-of-the-Court-of-Justinian-by-
Procopius  (15.05.2009) 

http://www.fhw.gr/chronos/10/en/pl/pn/pnf4.html (15.05.2009) 



  161

http://bilgedost.net/index.php?option=com_content&view=article&id=65%3Adiyojen&catid=3
9%3Afilozof&Itemid=79 (15.05.2009) 

.http://www.agiasofia.com/people/palamas_greg.html (15.05.2009) 

http://edebiyat.ege.edu.tr/bolumler/tarih/pdfler/c23-s1-2008.pdf  (15.05.2009)    

http://www.cic.unb.br/~pedro/trabs/Stockholm.pdf (15.05.2009) 

http://www.sp.gov.tr/documents/planlar/RizeSP0610.pdf (15.05.2009) 

http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://greekodyssey.typepad.com/my_greek_odys
sey/images/prof.jpg&imgrefurl=http://greekodyssey.typepad.com/my_greek_odyssey/greek_h
istory/&usg=__WC58F7iDY0P9riL6MuoC_0coqIg=&h=83&w=100&sz=3&hl=tr&start=1&t
bnid=JO9vsM_k6nNvyM:&tbnh=68&tbnw=82&prev=/images%3Fq%3Dsperos%2Bvryonis
%26gbv%3D2%26hl%3Dtr%26sa%3DG  (15.01.2010)  

http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://nauplion.net/CP-
Scholarios.jpg&imgrefurl=http://nauplion.net/CP-Pal-
Portraits.html&usg=__tqQ206KshXygtHktkHsPjjNy9qM=&h=379&w=300&sz=44&hl=tr&s
tart=2&um=1&tbnid=f3VS2wJhQdRvGM:&tbnh=123&tbnw=97&prev=/images%3Fq%3Ds
cholarios%26hl%3Dtr%26sa%3DN%26um%3D1 (15.01.2010)  

http://guidesofistanbul.com/eng/images/chora_2/img_5187000a.jpg (15.01.2010) 

http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/
3/39/Byzantine_Empire_Themata 
650.png&imgrefurl=http://reference.findtarget.com/search/thema/&usg=__tPo1SL_58hAVpu
gn3lXyVfkixdE=&h=456&w=744&sz=35&hl=tr&start=58&tbnid=9bAcGDiJ_aktiM:&tbnh
=86&tbnw=141&prev=/images%3Fq%3Danatolian%2Bthema%2Bmap%26gbv%3D2%26nd
sp%3D20%26hl%3Dtr%26sa%3DN%26start%3D40   (15.01.2010) 

 

 

 

 

 

 

 

 



  162

 
 
 

EKLER 



  163

EK 1: 

 

 

Speros VRYONIS 

(http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://greekodyssey.typepad.com/my_greek_ody
ssey/images/prof.jpg&imgrefurl=http://greekodyssey.typepad.com/my_greek_odyssey/greek_
history/&usg=__WC58F7iDY0P9riL6MuoC_0coqIg=&h=83&w=100&sz=3&hl=tr&start=1
&tbnid=JO9vsM_k6nNvyM:&tbnh=68&tbnw=82&prev=/images%3Fq%3Dsperos%2Bvryon
is%26gbv%3D2%26hl%3Dtr%26sa%3DG) 

 



  164

 

 
Kariye Camii’nin asıl adı olan Chora, "şehir dışında" anlamına geliyor ve kilise Constantin 
zamanında yapılan surların dışında kaldığı için böyle adlandırılıyor. 1320’lerde Theodore 
Metochites, bu kiliseyi muhteşem eserlerle donatmış, kendi suretini de Hz. İsa’nın bir 
mozaiğinin yanına iliştirtmiştir. 

(http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://nauplion.net/CP-
Scholarios.jpg&imgrefurl=http://nauplion.net/CP-Pal-
Portraits.html&usg=__tqQ206KshXygtHktkHsPjjNy9qM=&h=379&w=300&sz=44&hl=tr&s
tart=2&um=1&tbnid=f3VS2wJhQdRvGM:&tbnh=123&tbnw=97&prev=/images%3Fq%3Ds
cholarios%26hl%3Dtr%26sa%3DN%26um%3D1) 



  165

 

Fatih Sultan Mehmet’in Gennadios Scholarios’u Constantinople’un yeni Ortodoks Patriği olarak atadığı töreni 
simgeleyen, XX. yüzyıla ait bir mozaik bugün İstanbul Ortodoks Patrikhanesindedir. 

(http://guidesofistanbul.com/eng/images/chora_2/img_5187000a.jpg) 



  166

 

Fransa’nın Paris şehrindeki  Bibliothèque Nationale  müzesinde sergilenen bazı Bizans İmparatorlarının mozaik 
ve gravürlerine ait örnekler yukarıda verilmiştir. Bunlar sırasıyla;  

Andronicus IV, John VII, Manuel II, 
John VIII, Constantine XI, Constantine I. 

 
(http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://nauplion.net/CP-
Scholarios.jpg&imgrefurl=http://nauplion.net/CP-Pal-
Portraits.html&usg=__tqQ206KshXygtHktkHsPjjNy9qM=&h=379&w=300&sz=44&hl=tr&s
tart=2&um=1&tbnid=f3VS2wJhQdRvGM:&tbnh=123&tbnw=97&prev=/images%3Fq%3Ds
cholarios%26hl%3Dtr%26sa%3DN%26um%3D1) 



  167

 

 

John V, Manuel II ve John VIII 

(http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://nauplion.net/CP-
Scholarios.jpg&imgrefurl=http://nauplion.net/CP-Pal-
Portraits.html&usg=__tqQ206KshXygtHktkHsPjjNy9qM=&h=379&w=300&sz=44&hl=tr&s
tart=2&um=1&tbnid=f3VS2wJhQdRvGM:&tbnh=123&tbnw=97&prev=/images%3Fq%3Ds
cholarios%26hl%3Dtr%26sa%3DN%26um%3D1) 



  168

 

Yukarıda Bizans İmparatoru Manuel II Paleolougos’un, kardeşi Mora Valisi Theodoros’un cenaze töreninde 
okuduğu metinden bir elyazması sayfa örneği vardır. Sayfanın ortasındaki resim ise Manuel’in kendisidir. Bu 
çalışma yine Paris’teki Bibliothèque Nationale müzesinde sergilenmektedir. 

(http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://nauplion.net/CP-
Scholarios.jpg&imgrefurl=http://nauplion.net/CP-Pal-
Portraits.html&usg=__tqQ206KshXygtHktkHsPjjNy9qM=&h=379&w=300&sz=44&hl=tr&s
tart=2&um=1&tbnid=f3VS2wJhQdRvGM:&tbnh=123&tbnw=97&prev=/images%3Fq%3Ds
cholarios%26hl%3Dtr%26sa%3DN%26um%3D1) 



  169

EK 2:  

Doğu Roma ( Bizans) İmparatorları Kronolojisi 

Saltanat Yılları İmparator İsimleri  Hanedan ve Sülaleleri 

379 – 395 Theodosius I  Theodosian Hanedanı 

395 – 408 Arcadius Theodosian Hanedanı  

408 – 450 Theodosius II Theodosian Hanedanı 

450 – 457 Marcian Theodosian Hanedanı  

457 – 474 Leo I    

474 Leo II   

474 – 475, 476 – 491 Zeno  

475 – 476 Basiliscus  

491- 518 Anastasius I   

518 – 527 Justin I Justinian Hanedanı  

527 – 565 Justinian I  Justinian Hanedanı  

565 – 578 Justin II  Justinian Hanedanı  

578 – 582 Tiberius Constantinus Justinian Hanedanı  

582 – 602 Maurice  Justinian Hanedanı  

590 – 602 Theodosius  

602 – 610 Phocas   

610 – 641 Heraclius I Heraclius’un Sülalesi 

641 Constantine III Heraclius Heraclius’un Sülalesi 

641 Heracleonas (Heraclius II) Heraclius’un Sülalesi 

641- 668  Constans II Pogonatus  Heraclius’un Sülalesi 

668 – 685 Constantine IV  Heraclius’un Sülalesi 

685 – 695, 705 – 711 Justinian II Rhinotmetus (slitnosed) Heraclius’un Sülalesi 

695 – 698 Leontius   

698 – 705  Tiberius III Apsimar   

711 – 713  Philippicus Bardanes   

713 – 715  Anastasius II   

715 – 717  Theodosius III   

717 – 741 Leo III  Isaurian Hanedanı 

741 – 775 Constantine V  Isaurian Hanedanı 

741 – 743  Artabasdus  Isaurian Hanedanı 

775 – 780  Leo IV  Isaurian Hanedanı 

780 – 797  Constantine VI  Isaurian Hanedanı 



  170

797 – 802  Irene  Isaurian Hanedanı (İlk İmparatoriçe) 

802 – 811  Nicephorus I  Phocid Hanedanı 

811  Stauracius Phocid Hanedanı 

811 – 813 Michael I Rhangabé Phocid Hanedanı 

813 – 820 Leo V    

820 – 829  Michael II  Phrygian Hanedanı 

829 – 842  Theophilus I  Phrygian Hanedanı 

842 – 855 Theodora Phrygian  (III. Michael’ın Kral naibesi) 

842 – 867  Michael III  Phrygian  Hanedanı 

867 – 886 Basil I  Macedonian Hanedanı 

886 – 912  Leo VI  Macedonian Hanedanı 

912 – 913  Alexander III Macedonian Hanedanı 

913 – 959  Constantine VII Macedonian Hanedanı 

920 – 944  Romanus I  Macedonian Hanedanı 

959 – 963  Romanus II Macedonian Hanedanı 

963 – 969  Nicephorus II Phocas Macedonian Hanedanı 

969 – 976  John I Tzimisces Macedonian Hanedanı 

976 – 1025  Basil II  Macedonian Hanedanı 

1025 - 1028  Constantine VIII Macedonian  Hanedanı 

1028 – 1034  Romanus III Argyropolus Macedonian Hanedanı 

1028 – 1050 Zoe I Macedonian Hanedanı 

1034 – 1041  Michael IV  Macedonian Hanedanı 

1041 – 1042  Michael V  Macedonian Hanedanı 

1042 Theodora Macedonian Hanedanı 

1042 – 1055  Constantine IX Monomachus Macedonian Hanedanı 

1055 – 1056 Theodora Macedonian Hanedanı 

1056 – 1057 Michael VI    

1057 – 1059 Isaac I Comnenus Comnenid Hanedanı 

1059 – 1067  Constantine X Ducas Ducas  Hanedanı 

1067 – 1078 Michael VII  Ducas Hanedanı 

1068 – 1071  Romanus IV Diogenes Ducas Hanedanı 



  171

1078 – 1081 Nicephorus III Botaniates   

1081 – 1118  Alexius I Comnenus Comnenid Hanedanı 

1118 – 1143  John II Comnenus  Comnenid Hanedanı 

1143 – 1180 Manuel I Comnenus  Comnenid Hanedanı 

1180 – 1183 Alexius II Comnenus Comnenid Hanedanı 

1183 – 1185 Andronicus I Comnenus Comnenid Hanedanı 

1184 – 1195  Isaac Comnenus Comnenid (Kıbrıs’lı imparator) 

1185 – 1195, 1203 - 1204 Isaac II Angelus Comnenid & Angelid Hanedanı 

1195 – 1204  Alexius III Angelus Comnenid & Angelid  Hanedanı 

1203 – 1204 Alexius IV Angelus Comnenid & Angelid Hanedanı 

1204 Alexius V Ducas Murtzuphlus  Angelid Hanedanı 

1205 – 1222 Theodore I Lascaris Lascarid Hanedanı  

1222 – 1254 John III Ducas Vatatzes  Lascarid Hanedanı   

1254 – 1258 Theodore II Lascaris Lascarid Hanedanı  

1258 – 1261 John IV Lascaris Lascarid Hanedanı  

1259 – 1282 Michael VIII Palaeologus Palaeologid Hanedanı  

1282 – 1328 Andronicus II Palaeologus Palaeologid Hanedanı  

1328 – 1341 Andronicus III Palaeologus Palaeologid Hanedanı  

1341 – 1376, 1379 – 1390, 
1391 John V Palaeologus Palaeologid Hanedanı  

1347 – 1354 John VI Cantacuzenus Palaeologid Hanedanı  

1376 – 1379 Andronicus IV Palaeologus Palaeologid Hanedanı  

1390, 1399 – 1402 John VII Palaeologus Palaeologid Hanedanı  

1391 – 1425 Manuel II Palaeologus Palaeologid Hanedanı  

1425 – 1448 John VIII Palaeologus Palaeologid Hanedanı  

            1448 – 1453 Constantine XI Palaeologus Dragatses Palaeologid Hanedanı  

 

 

 



  172

 

Anadolu Selçukluları Sultanları Kronolojisi (1077–1307) 

SALTANAT 
YILLARI SULTANLAR     MÜKERRER DURUM AÇIKLAMASI 

1077–1086 Süleyman oğlu Kutalmış  

1092–1107 I. Kılıçaslan  

1107–1116 Melikşah  

1116–1156 Rükneddin Mesud  

1156–1192 II. İzzeddin Kılıçarslan  

1192–1196 I. Gıyaseddin Keyhüsrev  

1196–1204 II. Süleyman  

1204–1205 III. Kılıçarslan  

1205–1211 I. Gıyaseddin Kılıçarslan İkinci kere 

1211–1220 I. İzzeddin Keykavus  

1220–1237 I. Alaaddin Keykubad  

1237–1246 II. Gıyaseddin Keyhüsrev  

1246–1260 II. İzzeddin Keykavus  

1248–1265 IV. Rükneddin Kılıçarslan  

1249–1257 II. Alaaddin Keykubad  

1257–1259 II. Gıyaseddin Keyhüsrev İkinci kere 

1265–1282 III. Gıyaseddin Keyhüsrev  

1282–1284 II. Gıyaseddin Mesud  

1284 III. Alaaddin Keykubad  

1284–1293 II. Gıyaseddin Mesud  İkinci kere 

1293–1294 III. Alaaddin Keykubad İkinci kere 

1294–1301 II. Gıyaseddin Mesud Üçüncü kere 

1301–1303 III. Alaaddin Keykubad Üçüncü kere 

1303–1307 II. Gıyaseddin Mesud Dördüncü kere 

1307 III. Gıyaseddin Mesud  
 

 

 



  173

EK 3: 

 

 

Bizans’ın Anadolu Thema Haritası 

(http://images.google.com.tr/imgres?imgurl=http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons
/3/39/Byzantine_Empire_Themata-
650.png&imgrefurl=http://reference.findtarget.com/search/thema/&usg=__tPo1SL_58hAVpu
gn3lXyVfkixdE=&h=456&w=744&sz=35&hl=tr&start=58&tbnid=9bAcGDiJ_aktiM:&tbnh
=86&tbnw=141&prev=/images%3Fq%3Danatolian%2Bthema%2Bmap%26gbv%3D2%26nd
sp%3D20%26hl%3Dtr%26sa%3DN%26start%3D40) 


