
T.C.

FIRAT ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI

TEFSİR BİLİM DALI

YUSUF SURESİNDEN BİREYSEL VE TOPLUMSAL

MESAJLAR

YÜKSEK LİSANS TEZİ

DANIŞMAN

Prof. Dr. Mehmet SOYSALDI

HAZIRLAYAN

Nesrişah SAYLAN

ELAZIĞ - 2009



T.C.

FIRAT ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI

TEFSİR BİLİM DALI

YUSUF SURESİNDEN BİREYSEL VE TOPLUMSAL

MESAJLAR

YÜKSEK LİSANS TEZİ

Bu tez …/010/2009 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından oybirliği/oy çokluğu

ile kabul edilmiştir.

Danışman

Prof. Dr. Mehmet SOYSALDI

ÜYE ÜYE

Doç. Dr. Gıyasettin ARSLAN          Doç. Dr. Âdem TUTAR

Bu tezin kabulü Sosyal Bilimler Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun …/…/2009

tarih ve …….. sayılı kararıyla onaylanmıştır.



II

ÖZET

Yüksek Lisans Tezi

YUSUF SURESİNDEN BİREYSEL VE TOPLUMSAL

MESAJLAR

NESRİŞAH SAYLAN

Fırat Üniversitesi

Sosyal Bilimler Enstitüsü

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı

Tefsir Bilim Dalı

2009; Sayfa: VII+135

Kur’an-ı Kerim’de yer alan surelerden biri de Yusuf suresidir. Yusuf suresi 111

ayetten oluşmaktadır. Yusuf suresi adını 4. ayetten 101. ayete kadar olan bölümde

kıssası anlatılan Yusuf Peygamber’den almıştır. Kur’an-ı Kerim’de Yusuf

Peygamber’in kıssası “ahsenu’l- kasas” (en güzel kıssa) olarak adlandırılmıştır. Bunun

sebebi ise bu kıssanın ihtiva ettiği ibret ve hikmetler ile bireyleri ve toplumları eğitecek

faydalı güzel konuları içermesindendir. Yüce Allah, Kur’an ayetlerinin düşünülmesini,

içerdiği hakikatlerden ibret alınmasını ve hayatta da tatbik edilmesini istemektedir. Biz

de bundan hareketle bu çalışmamızda Yusuf suresini incelemeye çalıştık. Yusuf

suresinden bireysel ve toplumsal olarak almamız gereken mesajları belirttik. Çünkü

Kur’an-ı Kerim insanların bireysel ve toplumsal hayatlarında yön verme fonksiyonuna

sahiptir. Kişinin ebedi mutluluğa ulaşması, insanlık için bütün saadet ilkelerini içeren

Kur’an’ın hikmet dolu prensiplerini uygulaması ve onun gösterdiği yola yönelmesiyle

gerçekleşebilir. Bu da Kur’an’ın derinlemesine düşünülmesi ve anlaşılmasıyla

mümkündür.

Anahtar Kelimeler: Allah, Kur’an-ı Kerim, Yusuf Suresi, Tefsir, Birey,

Toplum, Mesaj



III

ABSTRACT

Master Thesis

PRIVATE AND SOCIAL MESSAGES

FROM YUSUF SURA

Nesrişah SAYLAN

The Universty of Firat

Social Scienses Institute

The Department of Basic Islamic Sciences

Commentary (Tafseer) Branch

2009; Page: VII+135

One of the suras in The Holy Koran is Yusuf sura. The Yusuf sura composed of

111 which consists verses from 4. to 101.  The Tale of Prophet Yusuf was named

“ahsenu’l- kasas” (the most beautiful tale). Because of that reason it consist object

lessons, philosophies and the subjects which help to educate privates and socials. The

Holy God wants people to consider verses of the Holy Koran, to learn a lesson from a

mishap and put into practice these lessons in the life. Because of those reasons we try to

analyze the Yusuf Sura and emphasize messages which should be taken as private and

social from the Yusuf Sura. Because The Holy Koran has the function which direct

private and social lives. Ones reaching eternal happiness happens when he or she carry

out the principle of The Holy Koran, which contain happiness principle for people, and

tend to way which the Holy Koran indicate. This can be possible when The Holy Koran

is deeply thought and understood.

Key Words: The God, The Holy Koran, Yusuf Sura, Commentary On The

Koran, Private, Social, Message



IV

İÇİNDEKİLER

ÖZET..........................................................................................................................II

ABSTRACT .......................................................................................................... ...III

İÇİNDEKİLER.........................................................................................................IV

ÖNSÖZ ......................................................................................................................VI

KISALTMALAR....................................................................................................VII

GİRİŞ

1. Araştırmanın Konusu ve Önemi..............................................................................1

 2. Araştırmanın Amacı ................................................................................................2

 3. Araştırmanın Yöntemi .............................................................................................3

BİRİNCİ BÖLÜM

YUSUF SURESİ

  1. Yusuf Suresinin İsmi ..............................................................................................4

 2. Yusuf Suresinin Nüzul Sebebi ...............................................................................6

  3. Yusuf Suresinin Meali ve Tefsiri ........................................................................10

İKİNCİ BÖLÜM

YUSUF SURESİNDEN BİREYSEL MESAJLAR

1. İman ve Tevekkül ...................................................................................................65

2. Sabır........................................................................................................................69

3. İffet .........................................................................................................................74

4. Nefis ve Şeytan.......................................................................................................79

5. Haset .......................................................................................................................82

6. Güçlü İken Affetme, Hataları Bağışlama ...............................................................86

7. Her İşte Bir Hayır Olması.......................................................................................88

8. Dua Etmek ..............................................................................................................89

9. Tebliğ Metodu ........................................................................................................91

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

YUSUF SURESİ’NDEN TOPLUMSAL MESAJLAR

1. Yusuf Suresinde Aile İlişkileri İle İlgili Mesajlar ..................................................95



V

     1.1 Ebeveyn-Evlat İlişkisi .....................................................................................96

1.1.1. Çocuk Sevgisinde Kardeşler Arası Eşitlik............................................97

1.1.2. Çocukla İstişare ....................................................................................98

1.1.3. Anne- Babaya Saygı .............................................................................99

     1.2. Kardeşler Arası İlişkiler .................................................................................99

2. Yusuf Suresinde Kadın-Erkek İlişkilerindeki Ölçü..............................................102

3. Yusuf Suresinde Devlet İdaresi Ve İdarecilere Mesajlar .....................................106

4. Yusuf Suresinde Ekonomi İle İlgili Mesajlar .......................................................113

5. Yusuf Suresinde Bazı Hukuki Prensipler .............................................................115

     5.1. Rüya..............................................................................................................115

     5.2. Nazar.............................................................................................................121

     5.3. Buluntu Çocuk (Lakit ...................................................................................123

     5.4. Hile-i Şer’iyye ..............................................................................................125

     5.5. Şahitlik Yapma .............................................................................................127

     5.6. Delile Dayalı Hüküm Verme........................................................................127

SONUÇ ....................................................................................................................130

BİBLİYOGRAFYA................................................................................................133



VI

ÖNSÖZ

Kur’an-ı Kerim insanlar için bir öğüt ve hidayet rehberidir. Kur’an-ı Kerim

insanlara öğüt verirken çeşitli anlatım teknikleri kullanmıştır. Kullandığı anlatım

tekniklerinden biri de peygamberlerin kıssalarıdır. Yusuf suresinde Yusuf Peygamber’in

kıssası anlatılır. Kur’an-ı Kerim’de kıssaları anlatılan peygamberler içinde, hayatı, bir

sure içerisinde ayrıntılarıyla insanlığa aktarılan tek peygamber Yusuf’tur.

Yusuf suresinde birçok bireysel ve toplumsal mesajlar bulunmaktadır. Bu

mesajlarda günümüz insanına da çok güzel ilkeler sunulmaktadır. Bu ilkelerin hayatta

uygulanabilmesi için çok iyi anlaşılması gerekir. İşte biz bu çalışmamızda bu mesajları

Yusuf suresinden çıkarmaya çalıştık.

Çalışmamız giriş ve üç bölümden meydana gelmektedir. Girişte araştırmamızın

konusu ve önemi, araştırmamızın amacı ve yöntemi konusunda bilgi verdik. Birinci

bölümde Yusuf suresi hakkında genel bir bilgi verdikten sonra, Yusuf suresinin ismi,

nüzul sebebi, meali ve tefsiri konularını inceledik. İkinci bölümde ise, Yusuf suresinden

bireysel olarak almamız gereken mesajları inceledik. Üçüncü bölümde ise Yusuf

suresinden toplumsal olarak almamız gereken mesajları inceledik. Çalışmamızı sonuç

ve bibliyografya kısmıyla sonuçlandırdık.

Bu çalışmamda benden yardımlarını esirgemeyen tez danışmanım Sayın Prof.

Dr. Mehmet SOYSALDI beye ve bana yardımlarıyla destek olan aileme teşekkür

etmeyi bir borç bilirim.

Nesrişah SAYLAN

Elazığ – 2009



VII

KISALTMALAR

Age : Adı Geçen Eser

Ank. : Ankara

b. : Bin

Bkz : Bakınız

Çev. : Çeviren

DİB. : Diyanet İşleri Başkanlığı

FÜİFD. : Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi

Haz. : Hazırlayan

İst. :  İstanbul

Kütüp. : Kütüphanesi

Mad. : Maddesi

Neş. : Neşriyat

Tahk. : Tahkik eden

TDVY : Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları

Terc. : Tercüme Eden

Trs. : Tarihsiz

vb. : Ve Benzeri

vd. : Ve devamı

Yay. : Yayınları



GİRİŞ

1. ARAŞTIRMANIN KONUSU VE ÖNEMİ

Yusuf suresinde “Ahsenu’l-Kasas” yani kıssaların en güzeli olarak

isimlendirilen Yusuf peygamberin kıssası anlatılır. Kur’an-ı Kerim’de kıssaları

anlatılan peygamberler içinde, hayatı, bir sure içerisinde ayrıntılarıyla insanlığa aktarı-

lan tek peygamber Yusuf’tur. Yusuf peygamberin kıssasını, diğer peygamber

kıssalarından ayıran bu anlatım özelliği, Kur’an’ın anlatım üslubu içerisinde hemen

dikkati çeker. Bu anlatım üslubuyla Yusuf Peygamber’in tüm yaşam safhalarının

birlikte ele alınarak, mesajın bu bütünlük içerisinde daha iyi anlaşılabileceği imajı

muhataplara verilmektedir.

Yusuf suresinde Yusuf Peygamber’in gördüğü bir rüya ile kıssanın anlatımına

başlanmaktadır. Daha sonra Yusuf Peygamber’in kardeşlerinin tuzağına düşerek çektiği

çileler, kuyunun içinde yaşadığı korkulu anlar, farklı memleketlere köle olarak

götürülüp satılması, ana baba ve diğer akrabalarından hiçbirini görememenin acısı,

Mısır sarayında vezirin karısı ve diğer kadınların tuzaklarıyla karşı karşıya kalışının

sıkıntıları, vezirin sarayında iftiraya uğrayarak zindana atılması, haksız yere zindanda

tutulması ve yıllar boyu orada unutulması gibi birçok sıkıntı ve musibet yaşamıştır.

Yusuf Peygamber, yaşadığı bütün bu sıkıntı ve haksızlıklara karşı isyan etmeden

sabretmesini bilmiştir. Bu sabır ve tevekkülün sonunda da Yüce Allah, onun dünyada

bütün sıkıntılarını gidermiş ona devlet idaresinde büyük yetkiler vererek güç ve

saygınlık ihsan etmiştir ve aynı zamanda ahirette de katında mükâfatlandıracağını

Kur’an-ı Kerim’de bildirmiştir. Günümüzde de insanlar bu ve buna benzer birçok

sıkıntılarla imtihan edilmektedir. Bu, Yüce Allah’ın değişmez kanunudur. Bilinmelidir

ki insanlardan karşılaştıkları sıkıntılara sabredenler dünyada ve ahirette

mükâfatlandırılacaktır.

Yusuf suresi çok geniş bir kitleye çok yönlü olarak hitap etmektedir. Yusuf

suresinde anlatılan Yusuf Peygamber’in yaşadıkları ve onun bu yaşadıkları karşısında

gösterdiği iman, tevekkül, sabır, iffet, hataları bağışlama vb. davranışları bizlere

bireysel olarak birçok mesajlar sunmaktadır.

Ayrıca Yusuf Peygamber’in yaşamı bizlere aile ilişkileri -Yusuf Peygamber’in

babası ve kardeşleri arasındaki ilişkileri- yönünden birçok mesajlar vermektedir. Yusuf

suresinde çocuk sevgisi, kardeşler arasındaki kıskançlık, haset gibi duygular ve bunun



2

sonucunda birbirlerine karşı tuzak kurma gibi bireylerdeki huy ve tabiatlara; insanın,

ruhundaki dürtülere nasıl cevap verdiğine, arzularına nasıl esir olduğuna, bunun

ardından gelen pişmanlığa yer verilmektedir.

Yusuf Peygamber’in Mısır sarayında iken vezirin karısı ile arasında geçenler

bizlere kadın erkek ilişkileri yönünden birçok mesajlar vermektedir. Yusuf

Peygamber’in başından geçen olay, bir kadının yabancı bir erkekle baş başa kalmasının

ortaya çıkaracağı tehlikeli sonuçlar için de bir örnek oluşturmaktadır. Ayrıca bu olay

bizlere zina gibi bir tehlike ile karşı karşıya kalan kişinin Allah’a sığınması ile Yüce

Allah’ın onu kurtaracağının evrensel ilkesi de dile getirilmektedir.

Yusuf suresinde devlet idaresi ve idarecilerle ilgili mesajlar da yer almaktadır.

Bu surede işini iyi bilen yöneticinin devlet işlerini ehline vermesinin önemi

vurgulanmakta, yokluk zamanları için ekonomik açıdan nasıl tedbirlerin alınacağı

konusunda bizlere yol gösterilmektedir.

Kısacası Yusuf suresi birey ve toplum açısından gerekli olan birçok mesajlar

içermektedir. Bizlere düşen görev ise; Yusuf Suresinden gerekli mesajları alarak onlara

hayatımıza geçirmektir.

Bu araştırmanın önemi ise; Yüce Allah, Kur’an ayetlerinin anlaşılmasını, Kur’an

ayetleri üzerinde düşünülmesini, içeriğinden gerekli mesajların alınmasını ve hayatta da

tatbik edilmesini istemektedir. Günümüze baktığımız zaman Kur’an’ın çokça

okunduğunu fakat içeriğinden gerekli mesajların alınıp hayatta tatbik edilmediğini

görüyoruz. Bunun neticesinde de bireysel ve toplumsal olarak birçok sıkıntı

yaşanmaktadır. Bunlara örnek olarak kişilerin yaşamış olduğu ruhsal bozukluklar, ailevi

huzursuzluklar, bireylerin birbirleriyle olan ilişkilerinde samimiyetsizlik, güvensizlik,

sevgisizlik, anlayışsızlık, bencillik, çekememezlik vb. Bütün bunların sonucunda ise

toplumsal kargaşalar yaşanmaktadır. Kişinin bütün bu sıkıntılardan kurtulması, dünyada

ve ahirette mutluluğa ulaşması, insanlık için bütün saadet ilkelerini içeren Kur’an’ın

hikmet dolu prensiplerini uygulaması ve onun gösterdiği yola yönelmesiyle

gerçekleşebilir.

2. ARAŞTIRMANIN AMACI

Kur’an-ı Kerim, geçmiş peygamberlerin karşılaştıkları olayların can alıcı

noktalarını, öğüt ve ibret alınacak bölümlerini, akla ışık tutacak, duygu ve düşünceleri

yönlendirecek ölçü ve anlamda anlatır. Lüzumsuz olayları değil, tarihi önemi anılmaya

değer olayları aktarır. Böylece Yüce Allah Kur’an-ı Kerim’de geçmiş peygamberlerin



3

hayatlarından bölümlere yer vermiş ve bunlarla insanlara önemli hikmetler bildirmiştir.

Yusuf suresinde de Yusuf Peygamber’in kıssası anlatılır. Yusuf Peygamber’in hayatı ve

mücadelesi bizlere bireysel ve toplumsal olarak birçok mesajlar içermektedir.

Yüce Allah, bu surenin başında, “(Ey Muhammed!) Biz, sana bu Kur’an’ı

vahyetmekle geçmiş milletlerin haberlerini sana en güzel bir şekilde anlatıyoruz.”1

Demekte, bu surenin sonunda ise bu kıssanın güzelliğinin, kendisinden ibret alınmasına,

dikkat çekmek için, “Andolsun onların kıssalarında akıl sahipleri için pek çok ibretler

vardır.”2 Buyurmaktadır. Ayrıca bu ayet şuna da dikkatimizi çekmektedir. Bu kıssa

sadece tarihsel bir boyutu ilgilendirmemektedir. Burada yer alan şahıslar ve olaylar aynı

zamanda insanlığın geleceğinde gerçekleşebilecek ahlaki, dini ve sosyal olayları

kavramaya ve yorumlamaya yönelik mesajlar içermektedir.

Biz de bu çalışmamızda bu ayetlerden yola çıkarak Yusuf suresinin birey ve

toplum açısından verdiği mesajları incelemeye çalıştık. Çünkü Yusuf suresinde anlatılan

Yusuf Peygamber’in kıssası diğer kıssalardan farklı olarak “Ahsenü’l-kasas (en güzel

kıssa)” olarak adlandırılmıştır. Bunun sebebi ise bu kıssanın ihtiva ettiği ibret ve

hikmetler ile ele aldığı tevhit, fıkıh, siyer, rüya tabiri, siyaset, iktisadi tedbirler ile din ve

dünyayı ıslah edecek faydalı güzel konuları içermesindendir. Yusuf Peygamber’in

kıssası, kıssaların en güzeli, en ibretlisi ve en bol misal taşıyıcısıdır.

3. ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ

Bu çalışmamızda takip edeceğimiz metot konuyla ilgili ayetleri tefsirler ışığında

inceleyerek bir sonuca gitmektir. Bunun için konuyla ilgili bilgiler derlenecek,

örnekleme metoduyla konuya açıklık ve netlik kazandırılacak, analiz ve sentez

yöntemleri kullanılarak bilimsel bir sonuca gidilecektir.

1     Yusuf, 12/3.
2     Yusuf, 12/111.



BİRİNCİ BÖLÜM

YUSUF SURESİ

1. Yusuf Suresinin İsmi

Yusuf suresi adını 4. ayetten itibaren 101. ayetin sonuna kadar kıssası anlatılan

Yusuf Peygamber’den almıştır.1

Kur’an-ı Kerim’de Yusuf Peygamber’in kıssası “Ahsenü’l-Kasas” (en güzel

kıssa)” olarak adlandırılmıştır. “Ahsenü’l-Kasas”, en güzel anlatış veya en güzel kıssa,

öykü, menkıbe anlamına gelir. “Kasas” kelimesi, aslında mastardır, sözlükteki anlamı

bir şeyin izini sürerek arkasına düşmektir.2 Bu ayette “İzlerini takip ederek geriye

döndüler”3 bir şeyin izini sürmek anlamında kullanılmıştır. “(Musa’nın) kız kardeşine

‘onun izini takip et’ dedi.”4 Ayetinde de izini takip et, arkasını bırakma, anlamındadır.

Ayrıca bu anlamdan alınıp izlemeye değer bir haber nakletmek, bir hikâye anlatmak

anlamına da gelebilir.5

Kıssanın asıl anlamı izi sürülmeye değer hal ve durumdur.6 İşte bundan dolayı

kaleme alınan, dillerde dolaşan destan ve hikâyelere de kıssa adı verilir ki, buna

Farsçada destan veya efsane denilir. Ancak bizim dilimizde destan deyimi şöhreti

yaygın olmak bakımından, efsane deyimi de inanılmayacak gibi acayipliği bakımından,

kıssa da ibretli özelliği bakımından kullanılır.

Bir haber veya hikâyenin kıssa adını alabilmesi izlenmeye ve yazılmaya değer

bir özelliği taşımasına bağlıdır. Bunun içindir ki, edebiyatta kıssanın özel bir yeri ve

önemi vardır. Bir hikâyenin dillerde dolaşacak bir destan veya efsane halini alması,

kalıcı bir güzelliği ifade eden bir olağanüstülükle ilgilidir. Güzellik ise çok yaygın bir

şey olmadığından gerçekten de kıssa denilebilecek hikâyeler çok nadir olur. Kıssaların

gerçeği de, hayalisi de vardır. Şüphesiz kıssalar gerçek ve doğru niteliklerine sahip

1 Komisyon, Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, DİBY. , Ank, 2006, III, 210.
2 Kurtubî, Ebu Abdillah Muhammed b.Ahmed el- Ensari, el-Camiu’l-Ahkami’l-Kur’an, Daru’l-

Kutubi’l-Arabi, Beyrut, 1985, IX, 119; Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili,
Şura-Çelik Yay., İst., trs, IV, 463; Celaleyn, Suyuti-Mahalli, Haşiyetü Allametü’s- Savi Ala Tefsiri

       Celaleyn, Eser Neşr., İst., Trs, II, 233.
3 Kehf, 18/64.
4 Kasas, 28/11.
5 Ez-Zebidi, Seyyid Muhammed Murtazâ ,Tâcu'l-Arûs, Beyrut, 1988, IV, 432; Yazır, age., IV, 463;

Yıldırım, Suat, Kur’ân-ı Kerim ve Kur’ân İlimlerine Giriş, İst., 1983, 105.
6 Yazır, age., IV, 463.



5

olduğu zaman güzel nitelemesine layık olur. Çünkü güzellik  gerçek  olmaya

bağlıdır. Kıssa, gerçeklik ve doğruluk sıfatına sahip değilse güzellik sıfatını da

kendiliğinden yitirir. Kur’an’ın öyküleri ise, hak ve gerçektir. Onun için en güzel

öykülerdir.7

Gerçek güzellik, daima hayallerin ötesindedir ve ancak mutlak güzellikten bir

misal aksettirdiği nispette önem taşır. Yusuf Peygamber’in rüyası, onun masum

güzelliğinin gelecekte gelişecek olan olaylara ilahi gayb âleminden nasıl bir sembol ve

misal olmuş ise, bütün ayrıntılarıyla Yusuf Kıssası da Muhammedî güzelliğin en yüce

anlamına öyle bir başlangıç simgesi ve sembolü olarak nazil olmuş olan bir gaybi

hakikattir. Bilhassa bu açıdan ve bu özelliğinden dolayı en güzel kıssadır.8

İlim adamları diğer kıssalar arasında neden buna “kıssaların en güzeli” adının

verildiği hususunda farklı görüşlere sahiptirler. Bir görüşe göre, bu ismin veriliş sebebi

Kur’an-ı Kerim’de bu kıssanın ihtiva ettiği ibret ve hükümleri ihtiva eden bir başka

kıssa bulunmadığından dolayıdır. Bu da bu surenin sonunda yer alan: “Andolsun

onların kıssalarında akıl sahihleri için bir ibret vardır.”9 Buyruğunda açıkça ifade

edilmektedir.10

Bir diğer görüşe göre buna “en güzel kıssa” adının veriliş sebebi, Yusuf

Peygamber’in kardeşlerinin eziyetlerine sabredip katlanması, onlarla karşılaştıktan

sonra da yapmış olduklarını onlara hatırlatmayarak onları affetmesi kardeşlerine iyilikte

ve güzel muamelede bulunmasıdır. Ayette de belirtildiği gibi Yusuf Peygamber onlara:

“Bugün başınıza bir şey kakılmayacaktır.”11 Demiştir.12

Bir diğer görüşe göre buna “en güzel kıssa” adının veriliş sebebi, bu surede

peygamberlerin, salihlerin, meleklerin, şeytanların, cinlerin, insanların, hayvanların,

kuşların, hükümdarların ve yönettikleri kimselerin davranışlarının, tüccar, ilim adamları

ve cahillerin, erkeklerin, kadınların, kadınların hile ve tuzaklarının söz konusu edil-

7 Halidi, Salah Abdulfettah, Kur'an Öyküleri, (Çev. İbrahim Sarmış), Kitap Dünyası Yay., Konya,
2005, I, 18–19.

8 Yazır, age, IV, 464.
Ă Yusuf, 12/111.
10 Kurtubî, age., IX, 120.
11 Yusuf, 12/92.
12 Kurtubî, age., IX, 120; Kırca, Celal, “Ahsenu’l- Kasas”, İslam Ansiklopedisi, TDVY. , İst., 1998, II,

187.



6

mesidir. Yine bu surede tevhit, fıkıh, siyer, rüya tabiri, siyaset, iktisadi hayat ve hem

dine hem de dünyaya yarayacak pek çok faydalı hususların bulunmasıdır.13

Bir başka görüşe göre Yusuf suresine “en güzel kıssa” denilmesinin sebebi en

şaşırtıcı, en hayret verici olayların, bir başka kıssada anlatılmamış olmasındandır.14

Bir başka görüşe göre Yusuf suresinin kıssaların en güzeli olmasının sebebi, bu

surede sözü edilen herkesin sonunda mutluluğu elde etmesidir. Örneğin Yusuf, babası,

kardeşleri sonunda mutluluğu elde etmişlerdir. Hükümdarın da Yusuf’a iman edip İslam

dinine girdiği söylenmiştir. Rüyasının tabir edilmesini isteyen ve rüyasında efendisine

şarap sunduğunu gören kişi ve yine denildiğine göre şahitlikte bulunan kişi de böyledir.

Kısacası hepsinin sonuçta mutluluğu elde ettiği görülmektedir.15

2. Yusuf Suresinin Nüzul Sebebi:

Mushaf’taki sıralamada on ikinci, iniş sırasına göre elli üçüncü suredir. Hud

suresinden sonra, Hicr suresinden önce nazil olmuştur. Sahih olan görüşe göre surenin

tamamı Mekke’de nazil olmuştur. Bazıları, Yusuf suresinin ilk üç ayetinin Medine’de

nazil olduğunu rivayet etmişlerse de bu görüşe katılan olmamıştır.16

Yusuf suresi, Allah’ın Resulü’ne hayatının en zor ve sıkıntılı döneminde indi. O

dönemde Allah’ın Resulü en çok sevdiği iki yakınını eşi Hatice ile amcası Ebu Talip’i

kaybetmiştir. Bu iki yakınının birbiri ardınca vefat etmesi üzerine Peygamberimiz “bu

iki musibetten en çok hangisine yanacağımı bilemiyorum” diyerek üzüntüsünün ne

kadar yoğun olduğunu belirtmiş ve bu yıla “hüzün yılı” adını vermiştir.17

Özellikle amcası Ebu Talip Peygamberimizin müşriklere karşı en büyük

savunucusu ve yardımcısı idi. Bu yüzden amcasının vefatından sonra müşrikler Allah’ın

Resulüne Ebu Talip’in sağlığında yapmak isteyip de yapamadıkları hakaret ve

işkenceleri yapmaya başladılar.18

Peygamberimizin ve müminlerin Kureyş cahilleri tarafından yalnızlığa, garipliğe

itildiği ve ilişkilerin kesildiği o dönemde, Yüce Allah, Peygamberini teselli etmek ve

13 Kurtubî, age., IX, 120; Zuhaylî, Vehbe, et-Tefsiru’l-Münir, (Çev. Hamdi Arslan, Ahmet Efe, Beşir
Eryarsoy), Vd. Risale Yay.,İst., 2003, VI, 438-439.

14 Zemahşerî, Ebu’l-Kasım Carullah Mahmud b. Ömer, el-Keşşaf an Hakaiki’t-Tenzil ve Uyuni’l-
Ekavi’l fi Vucuhi’t-Te’vil, Daru’l-Kutubi’l-İlmiye, Beyrut, 2003, II, 424; Beydavî, el-Kadi
Nasiruddin Ebu Said Abdullah b. Ömer b. Muhammed eş- Şirazî, Envaru’t-Tenzil Esraru’t-Te’vil,
Daru’l-Kutubi’l-İlmiye, Beyrut, Trs. I, 475.

15 Kurtubî, age., IX, 120.
16 Çetiner, Bedrettin, Esbab-ı Nüzul, Çağrı Yay., İst., 2002, I,508.
17     Köksal, M.Asım, İslam Tarihi, Şamil Yay., İst., 1987, V, 57.
18     Köksal, age., V, 57-58.



7

onun acılarını dindirmek için bu sureyi indiriyordu. Sanki Yüce Allah, peygamberine

şöyle diyordu: “Ey Muhammed! Kavminin seni yalanlamasına ve sana eziyet etmesine

üzülme. Yusuf Peygamber’in çektiği sıkıntı, zorluk ve musibetleri iyice düşün.

Kardeşlerinin kıskanması, ona tuzak kurması, kuyuya atılması, Mısır azizinin karısının

ona ilgi gösterip âşık olması, kadının çeşitli fitne ve aldatma yollarıyla ondan nefsini

tatmin etmek istemesi ve Yusuf Peygamber’in karşılık vermemesi üzerine suçsuz yere

zindana atılması gibi uğradığı çeşitli belâ ve sıkıntıları düşün. O, inancı uğrunda

eziyetlere katlanıp sıkıntı ve musibetlere sabredince Yüce Allah onu zindandan saraya

nasıl nakletti, onu nasıl Mısır ülkesinin azizi kıldı ve nasıl ülkenin hazinelerini ona

verdi, bir düşün! O, kendisine itaat edilen bir efendi ve saygı gösterilen bir aziz oldu.

İşte ben, dostlarıma ve verdiğim belâlara sabredenlere böyle yaparım. Senden önce

geçen peygamberlere uyarak, belalara katlanmak için nefsini kuvvetlendirmen gerekir.19

“O halde, peygamberin sabrettiği gibi sen de sabret”20

“Sen sabret; sabır göstermen de Allah'ın ihsanı sayesinde olacaktır. Onlardan

dolayı üzülme, kurdukları tuzaklardan kaygı duyma.”21

İşte böylece Allah’ın Resulü’nün karşılaştığı sıkıntılardan dolayı onu teselli

etmek için Yusuf Peygamber’in kıssası anlatıldı.22 Bu sure peygamberlerin yolunda

yürüyenlere huzur getirdi. Elbette darlıktan sonra rahatlık, zorluktan sonra da kolaylık

vardır.

Yusuf suresinin nüzul sebebi hakkında bir başka rivayet de, Allah’ın Resulü’ne

Yahudiler: “İsrail oğulları niçin Mısır’a gitti?” şeklinde bir soru sormuşlardı. Bu

sorunun sorulma nedeni, Yahudilerin bu hikâyeden haberdar olmamaları,

geleneklerinde böyle bir rivayetten söz edilmiyor olması ve Allah’ın Resulü’nün de

daha önce bu hikâyeden hiç söz etmemiş olmasıydı. Dolayısıyla bu soruya tatmin edici

bir cevap veremeyeceğini ve ardından cevabı bir takım Yahudilerden soruşturacağını

ummuşlardı. Böylece güya onun Peygamber olmadığı ortaya çıkmış olacaktı. Fakat tüm

umutlarının aksine işler tersine döndü ve Yüce Allah Yusuf’un tüm kıssasını

Peygamberine vahyetti ve Allah’ın Resulü de kıssayı anlattı. Bu durum Kureyş halkını

müthiş bir şekilde şaşırtmıştı, çünkü yalnız kafalarındaki şemalar alt üst olmakla

19 Sabuni, Muhammed Ali, Safvetü’t-Tefasir, Daru’l-Kıblemiz, Beyrut, Trs., II, 29-30.
20 Ahkaf, 46/35.
21 Nahl, 16/127.
22 Celaleyn, age., II, 233.



8

kalmıyor, aynı zamanda şu uyarıya maruz kalıyorlardı: “Eğer sizler de bu Peygamber’e,

Yusuf’a kardeşlerinin davrandığı gibi davranırsanız, sonunuz onlarınki gibi olur.”23

Yusuf suresinin nüzul sebebi hakkında bir başka rivayet de, Yüce Allah,

Resulüne Kur’an’ı indirmiş ve Peygamber de ashabına, kendisine inen Kur’an ayetlerini

okumuştu. Sonra ashabı: “Ey Allah’ın elçisi, bize biraz da kıssalar anlatsan” demişler de

bunun üzerine bu sure nazil olmuştur.24

Yusuf suresinin nüzul sebebi hakkında bir başka rivayet göre ise, Yahudiler

Allah’ın Resulü’ne Yusuf’un kıssasını ve onun kardeşleri ile olan hikâyelerini sordular.

Bunun üzerine bu sure indi.25 Nehhas ise Yahudilerin bizzat Peygamber’e gelerek değil

de Mekke müşriklerine haber göndererek O’na: “Şam’da olup da oğlu Mısır’a çıkarılan,

ona ağlayarak gözleri kör olan bir peygamberden bize haber ver.” demelerini

söylemişler Yusuf Suresi’nin bütünüyle bunun üzerine nazil olduğunu söylemiştir.

Surenin bütünüyle Mekke’de nazil olması ve Mekke’de Ehl-i Kitap’tan kimsenin

olmaması hasebiyle Allah’ın Resulü’ne Yakup hakkında soru soranların bizzat

Yahudiler olmasını uzak görür.26

“Biz,  sana  bu  Kur’an’ı  vahyetmekle  kıssaların  en  güzelini  sana

anlatıyoruz. Hâlbuki sen, daha önce bundan habersizdin.”27 Ayetinin nüzulü

konusunda farklı görüşler ileri sürülmüştür:

İbn Abbas’tan rivayete göre, Allah’ın Resulü’ne ashabının “Ey Allah’ın Elçisi,

bize kıssa anlatsan” demeleri üzerine bu ayet nazil olmuştur. İbn Abdullah şöyle rivayet

etmiştir: “Sahabe Allah’ın Resulü’ne inen Kur’an ayetlerini dinlemekten usandılar ve

“Ey Allah’ın elçisi, bize başka bir şeyler anlatsan,” dediler de Yüce Allah “Allah,

sözlerin en güzelini birbiriyle ahenkli ve katmerli bir Kitap halinde indirmiştir.”28

Ayetini indirdi. Bir süre sonra tekrar usandılar ve: “Ey Allah’ın elçisi, bize kendi sözün

ve Kur’an’ın dışında bir şeyler anlatsan.” dediler. Bununla onun, kendilerine hikâyeler

23 Mevdudî, Ebu’l- Ala, Tefhimu’l-Kur’an, (Çev. Muhammed Han Kayahani, Yusuf Karaca, Nazife
Şişman, İsmail Bosnalı, Ali Ünal, Hamdi Aktaş), İnsan Yay., İst. 1996, II, 433.

24 Çetiner, age, I, 508; Ebu Hayyan Muhammed b. Yûsuf el-Endelusî, Tefsiru'l-Bahri'l-Muhît, Daru’l-
Kutubi’l- İlmiye, Beyrut, 2001, V, 278; İbn Kesir, el- Hafız Ebu’l- Fida İsmail, Tefsiru’l-Kur’ani’l-
Azim, Çağrı Yay., İst., 1986, II, 467.

25 Kurtubî, age., IX, 118; Sabunî, Safvetü’t-Tefasir, II, 31; Ebu Hayan, age., V, 278; Celaleyn, age., II,
233.

26 Kurtubî, age,  IX, 130.
27 Yusuf, 12/3.
28 Zümer, 39/23.



9

anlatmasını istiyorlardı. Bunun üzerine Yüce Allah: “Biz, sana bu Kur’an’ı vahyetmekle

kıssaların en güzelini anlatıyoruz.”29 Ayetini indirdi.30

Said İbn Cübeyr’den bu ayetin nüzul sebebi konusunda şöyle demiş: “Sahabe bir

gün Selman’ın yanında toplandılar ve: “Bize Tevrat’tan bir şeyler anlatsan. Zira

ondakiler güzel şeyler.” dediler de bunun üzerine Yüce Allah: “Biz, sana Kur’an’ı

vahyetmekle kıssaların en güzelini anlatıyoruz.” ayetini indirdi.31

Sen, ne kadar hırs göstersen yine de insanların çoğu iman etmeyeceklerdi.32

Onların çoğu,  ancak kendileri müşrikler olarak Allah’a iman eder Allah‘a

imanlarını O’na ortak koşmakla karıştırırlar.33

Bu ayetin nüzul sebebi konusunda farklı rivayetler vardır:

Bir rivayette göre, Müşrikler Allah’ın Resulü’ne eğer bu kıssayı anlatabilirse

Müslüman olacakları konusunda söz vermişlerdir, fakat Allah’ın Resulü bu kıssayı

anlatmasına rağmen sözlerinden dönerek Müslüman olmamışlardır. O’nu teselli için

Yüce Allah bu ayeti indirmiştir. 34

İbn Abbas ise bu ayetin, Arap müşriklerinin “Buyur Allah’ım, senin ortağın

yok, ancak senin hem kendisine hem de sahip olduklarına sahip olduğun ortağın

müstesna” şeklinde telbiyede bulunmaları üzerine nazil olduğunu söyler.35

Ayrıca bu ayetin “Duhan kıssası” hakkında nazil olduğu da söylenmiştir.

Allah’ın Resulü’nün Mekke müşrikleri hakkında “Allah’ım, onlara olan baskınını

şiddetlendir, Allah’ım onlara Yusuf’un kıtlık seneleri gibi kıtlık seneleri ver.”

şeklindeki bedduası üzerine başlarına gelen kıtlık senelerinde Mekkelileri bir duman

kaplamış da ayette de belirtildiği gibi “Rabbimiz, bu azabı üzerimizden açıp kaldır,

bizler inanmış kimseleriz”36 demişler. İşte onların imanları bu sözleridir. Onların

üzerlerinden kıtlık ve sıkıntıları kaldırılınca, tekrar küfre dönmüşlerdir.37

29 Yusuf, 12/3.
30 Kurtubî, age., IX, 118; Çetiner, age, I, 509; İbn Kesir, Tefsiru’l- Kur’ani’l- Azim, II, 467.
31 Çetiner, age, I, 509.
32 Yusuf, 12/103.
33 Yusuf, 12/106.
34 Kurtubî, age,  IX, 178; Çetiner, age, I, 510.
35 Kurtubî, age,  IX, 178.
36 Duhan, 44/12.
37 Kurtubî, age,  IX, 178; Çetiner, age, I, 510.



10

“ Senden önce gönderdiğimiz tüm peygamberler de, çeşitli şehirlerin

halklarından seçerek kendilerine vahiy indirdiğimiz erkekler idi.”38

Bazıları bu ayetin peygamberlik iddiasında bulunan el-Münzir kızı Secah

hakkında nazil olduğunu iddia etmişlerse de doğru değildir. Zira Secah, Allah’ın

Resulü’nün vefatından sonra peygamberlik iddiasında bulunmuş; daha sonra da bu

davasından vazgeçerek Müslüman olmuştu.39

3. Yusuf Suresinin Meali ve Tefsiri

“Elif-Lam-Ra. Bunlar, apaçık kitabın ayetleridir. Anlayabilesiniz diye biz onu

Arapça bir Kur’an olarak indirdik.”40

 Elif- Lam- Ra. Çoğu Mekke’de nazil olan yirmi dokuz surenin başında ya bir

ayet ya da bir ayetin başlangıcı olarak, kelime oluşturmayan bazı harfler yer almakta

olup bunlara Huruf-ı Mukattaa (ayrı ayrı harfler) denir.41 Bunlar Arap alfabesinin on

dört harfidir ve bazı surelerin başında tek harf olarak, bazılarının başında ise birden

fazla harfin yan yana dizilişi şeklinde yer almışlardır. Bu harflerin Kur’an-ı Kerim’den

bir ayet veya ayet parçası olduğunda şüphe yoktur. Manaları ve hikmetleri üzerinde ise

farklı görüşler ve yorumlar ileri sürülmüştür. İnsanların bilgi vasıtalarıyla manalarını ve

kullanılış maksatlarını (hikmet) bilmek ve anlamak mümkün olmayan bu harflere,

“Müteşabihat” adı verilmektedir. Selef denilen ilk devir din bilginleriyle onların

yolundan giden sonraki bazı âlimler müteşabihatı yorumlamazlar, oldukları gibi

benimseyip iman ederler. “Kur’an’da bulunmasının elbette bir hikmeti vardır, Allah ve

Resulü bunları açıklamadığına göre aklımıza dayanarak açıklamaya kalkışmak bizim

işimiz değildir, yetki sınırımızı aşar” derler.42

Huruf-u Mukattaa’yı müteşabihattan saymayan tefsircilerinin açıklamalarına

göre ise her şeyden önce bu surenin ismidir. İkinci olarak elifba ve ebcet (yani a, b, c, d)

gibi herkesin bildiği hece harflerinin hem tek tek, hem de bileşik durumlarını anlatan

yeni bir isimdir ki, manalı kelimelerin aslı bulunan bu hece harflerini böyle özel bir

şekilde ihtar ederek, bu basit, sınırlı ve belirsiz harflerden Allah’ın hikmetiyle sınırsız

bir şekilde anlamlı kelimeler ve cümleler yapılabildiğini ve insanların bu sayede

söyleyip anlamak gibi büyük bir nimete erdiğini ve bundan birçoklarının gafil

38 Yusuf, 12/109.
39 Çetiner, age, I, 510.
40 Yusuf, 12/1–2.
41    Yazır, age., IV, 324.
42 Yazır, age, IV, 324–325.



11

olduğunu, aslında bu durumun ilahi kudrete gayet ince bir delil demek olduğunu gözler

önüne sermektir. İşte Kur’an nazmının da o basit ve sınırlı alfabe harflerinden meydana

gelmiş olmakla beraber öbür kelâmlar gibi değil, herkesin bildiği elifbayı yeni

duydukları ve sırrına eremedikleri bu “Elif-Lam-Ra” gibi yepyeni bir şekilde ve benzeri

görülmemiş bir sanat ve estetik anlayışı ile ortaya koyan ve söz dizmede usta olan bütün

edebiyatçıları ve belağatçıları bir benzerini meydana getirmekten aciz bırakan fevkalade

sanatlı ve seçkin bir hikmetli kitap olması, onun Yüce Allah tarafından indirilmiş bir

mucize ve bir peygamberlik belgesi olduğuna delalet eden çok açık bir delil teşkil

ettiğini anlatır. Bütün inkârcılara hodri meydan diyerek meydan okur. 43

“Bunlar, apaçık kitabın ayetleridir” Ayetinde geçen “mübin” kelimesi ismi

faildir ki, lazım (geçişsiz) ve müteaddi (geçişli) olarak kullanılır. Lazım anlamıyla

“mübin” kendi özünde açık, seçik ve aydınlıktır. Yani haddi zatında kendisinin ne

olduğu açık ve belli, kendisinin ne olduğunu tanıtmaya kendisi yeterli olan demektir

Müteaddi fiil olarak beyan edici, açıklayıcı, açığa çıkarıcı, ayırt edici anlamına gelir.44

İşte Kur’an-ı Kerim “Hüda”, “Nur”, “Furkan” isimleriyle anılan hikmetli bir kitap

olduğu gibi, aynı zamanda her yönüyle “mübin” bir kitaptır.

Sabuni, bu ayeti şöyle açıklamıştır: “Ey Muhammed! Sana indirilen bu ayetler,

açıklamasında herkesi aciz bırakan, parlak, hüccet ve delilleri bulunan, hakikatleri ve

incelikleri birbirine karışmamış olan ve anlamları açık bulunan Kitab’ın ayetleridir.”45

“Anlayabilesiniz diye biz onu Arapça bir Kur’an olarak indirdik.”

Bütün insanlık için gönderilmiş olan Kur’an’ın Arabistan’da ve Arapça olarak

indirilmesinin coğrafî, sosyolojik, psikolojik ve dil ile ilgili sebepleri vardır. Her şeyden

önce Arap yarımadası eski dünyayı meydana getiren, bugün de insanlığın büyük bir

bölümünü barındıran Avrupa, Asya ve Afrika kıtalarının birbirine en çok yaklaştığı

merkezi bir yerde ve dünya ticaret yollarının kesiştiği bir noktada bulunmaktadır.

Kur’an’ın indiği bu dönemde bu bölge komşu illerde yer alan siyasi güçlerin iktisadi ve

siyasi menfaatlerini doğrudan ilgilendiren bir konumdaydı. Bu siyasi güçlerin aksiyon

ve reaksiyonlarının toplandığı bir merkezde yer alan Arap toplumu bu kıtalarda yaşayan

insanları ve bunların yaşayışlarını tanıma imkânına sahipti.46

43 Sabunî, Safvetü’t-Tefasir, II, 31; Yazır, age, IV, 325.
44 Yazır, age, IV, 460.
45 Sabunî, Safvetü’t-Tefasir, II, 31.
46 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 211–212.



12

Arap toplumu çölde yaşadığı için, huzurlu bir hayat tarzından uzaktı. Tehlikeli

işlere atılma ve değerlerin müdafaasında sabırla direnme gibi vasıflara sahip

bulunuyordu. Asırlar boyunca dillerinin saflığını korudukları gibi belirtilen nitelik ve

enerjilerini de muhafaza etmişlerdi. Kabileler arasında uzun süre devam etmiş olan iç

savaşlar, onlara atılganlık gibi yetenekler kazandırmıştı. Ayrıca ticaretle uğraşan bir

toplum olmaları sebebiyle hareket kabiliyetine ve uzun süreli seyahatlere katlanma gibi

hususiyetlere sahip bulunuyorlardı. Bu sayede Araplar ticaret yaptıkları ülkelerin örf ve

âdetlerini, hususiyetlerini, kanunlarını öğrenmişlerdi, kısaca İslam’ı buralara ulaştırmak

için gereken tecrübeye sahip bulunuyorlardı.

Kur’an’ın Arapça olarak indirilmesinin temel sebebi, son peygamberin Araplar

arasından seçilmiş olmasıdır. Yüce Allah her peygambere kendi kavminin diliyle hitap

etmiş, vahyini onların diliyle göndermiştir ki peygamber Allah’ın emir ve yasaklarını

kavmine rahatça anlatsın. Bu durumla ilgili ayette Yüce Allah şöyle buyurmuştur:

“İstisnasız her peygamberi kendi kavminin diliyle gönderdik ki onlara açık açık

anlatsın; bundan sonra Allah dilediğini sapkınlık içerisinde bırakır, dilediğini de doğru

yola iletir. O, güçlüdür, hikmet sahibidir.”47  Şüphe yok ki Kur’an’ın Arap dili ile

indirilmiş olması onun sadece Araplara indirildiğini ifade etmez. Anlatmak istediği

sadece şudur: “Ey Arap topluluğu, Kur’an’ın mükemmelliğini anlamalısınız, bu

mükemmellik onun ilahi vahiy olduğunun apaçık delilidir; sizin dilinizle indirildi ve

artık anlamadığınıza, yabancı bir dille indirildiğine dair hiçbir mazeret ileri

süremezsiniz.”48

Bazı kimseler yanlış bir şekilde bu ayete, kitabın Arap olmayanlara değil

yalnızca Araplara indirildiği yolunda bir anlam verirler. Dolayısıyla Kur’an’ın tüm

insanlığa bir hidayet kılavuzu olarak gönderilmediğini ileri sürerler. Fakat bu, Kur’an’ı

gerçek anlamıyla kavramayanların temelsiz bir iddiasıdır. Gayet açıktır ki, bir kitap

evrensel bir kılavuz olması durumunda bile belli bir dilin kelimelerini kullanmak

durumundadır. Böyle olmalı ki, o dili konuşan insanlar kitabın öğretilerini

anlayabilsinler ve mesajı diğer insanlara iletebilsinler. Bir harekete dair mesajın

evrensel ölçüde yaygınlaşmasının tek doğal biçimi budur.

47 İbrahim, 14/4.
48 Mevdudî, age, II, 441.



13

Nitekim Kur’an ayetleri, O’nun bütün insanlığa hitap ettiğini, dolayısıyla

evrensel bir kitap olduğunu göstermektedir.

“(Ey Muhammed!) Biz, sana bu Kur’an’ı vahyetmekle geçmiş milletlerin

haberlerini sana en güzel bir şekilde anlatıyoruz.  Gerçek şu ki, sen bundan önce (bu

haberleri) elbette bilmeyenlerdendin.”49

Ayette geçen “Ahsenü’l-kasas” tamlamasındaki kasas kelimesi sözlükte “bir

şeyin izini sürmek” anlamına gelmektedir; isim olarak, “anlatılan haber” demektir.

Kur’an’da daha çok bu anlamda kullanılmıştır.50 Bu anlamda kıssa ile eş anlamlı olup

her ikisinin de çoğulu kısastır. Edebiyatta hayali kıssalar olduğu gibi gerçek kıssalar da

vardır. Yusuf’un kıssası yaşanmış bir olaydır. Bir taraftan tasavvuf ve edebiyatta mecazi

aşk denilen ve tabii bir gerçeklik olan beşeri sevgiyi, diğer taraftan bu tür sevgilerin

insanı kötülüğe saptırmasına engel olacak güç ve içtenlikteki iman ve iffetin yüceliğini

anlatan bu sure, ayette “Ahsenü’l-kasas” olarak nitelendirilmiştir. Kıssada aynı zamanda

baba-oğul, Yakup ile Yusuf’un hasret, ıstırap ve üzüntüleri canlı bir şekilde dile

getirilmektedir. “Ahsenü’l-kasas” tamlamasını “en güzel üslup” şeklinde anlayanlar da

vardır.51 Buna göre ayetin anlamı “Biz, bu Kur’an’ı sana en güzel bir üslupla

anlatıyoruz.” Şeklinde olur.

Ayette, Allah’ın Resulünün Yusuf Peygamber hakkında daha önce bilgisinin

olmadığı, bu bilgilerin kendisine vahiy yoluyla geldiği bildirilmektedir. Bu durum,

Allah’ın Resulünün hak peygamber, Kur’an’ın da mucize olduğunu gösterir. Zira okur-

yazar olmayan, yabancı dil bilmeyen ve İsrail oğulları’nın Mısır’a gitmeleriyle ilgili

yeterli bilgisi bulunmayan bir kimsenin, vahye dayanmadan, olayların detayına kadar

inen böyle mükemmel bir kıssayı ortaya koyması mümkün değildir.

“Bir zamanlar Yusuf, babasına (Yakup’a) demişti ki: “Babacığım! Ben

(rüyamda) on bir yıldızla güneşi ve ayı bana secde ederlerken gördüm.” (Babası):

“Yavrucuğum! Rüyanı sakın kardeşlerine anlatma; sonra sana bir tuzak kurarlar!

Çünkü şeytan insana apaçık bir düşmandır.” 52

Bu ayetler en güzel kıssayı açıklamak için ilk ayetlerdir. Bu ifadeler, Yusuf

kıssasının halkaları veya bölümleri hususunda neticenin ne olacağını öğrenmek, daha

49 Yusuf, 12/3.
50 el-Isfahânî, Ragıb, el-Müfredatü Elfazı’l-Kur’an, Daru’l-Kalem, Beyrut, 1997, 271.
51 Zemahşerî, age., II,424; Esed, Muhammed, Kur’an Mesajı, (Çev. Cahit Koytak, Ahmet Ertürk),

İşaret Yay., İst., 1997, II, 454-455.
52 Yusuf, 12/4–5.



14

küçük yaştayken kıskançlığa düşmemeleri ve O’na tuzak kurmamaları için kardeşlerine

anlatmamasını istediği bu garip rüya ile başlayan kapalı bilmecenin nasıl çözüleceğini

anlamak için okuyucu ve dinleyicinin dikkatini çekecek heyecanlı ve özlü bir

başlangıçtır. Bu üslûp hikâye yazarlarının takip etmeye çalıştıkları bir üslûptur.

Hikâyeye bir bilmece yahut heyecanlı bir haberle başlarlar, sonra da bu bilmeceyi

çözmeye ve bu haberin gerçeğini açıklamaya geçerler.

Yusuf Peygamber, bu rüyayı gördüğünde, daha küçük bir çocuk ya da ergenlik

çağı öncesini yaşayan bir gençti. Ancak babasına anlattığı bu rüya, bu yaştaki bir

çocuğun rüyasına hiç benzemiyordu. Çünkü O, rüyasında yıldızları, güneşi ve ayı

kendisine “secde ederken”, tıpkı bir saygı ve yüceltme ifadesi olarak başlarını secdeye

koyan akıllı varlıkların hareketlerini andırır biçimde kendisine secde ederken görmüştü.

Bu olayın aktarıldığı ayetin üslubunda bir vurgunun yer aldığını görüyoruz:

“Hani Yusuf babasına “Babacığım ben rüyamda on bir yıldızı, güneşi ve ayı

önümde secde ettiklerini gördüm.”

Yusuf’un gördüğü bu rüyada baba, anne ve kardeşler ay, güneş ve yıldızlarla

temsili olarak anlatılmıştır.53 Secde etmeleri ise, Yusuf’a tevazu gösterip boyun

eğmeleri ve onun emri altına girmeleri olarak tefsir edilmiştir.54 Babası Yakup, ileri

görüşlülüğü ve önsezisiyle bu rüyanın, Yusuf Peygamber için anlam yüklü bir rüya

olduğunu kavramıştır. Bu, rüyanın ve neticesinin önemine işaret ettiği gibi, Yusuf’un

şanının yüceliğini de gösterir, Yusuf’un rüyası, Yüce Allah’ın onu peygamberlik

görevine hazırladığının bir işaretidir. Ama ne Yakup Peygamber, ne de kıssanın üslubu

bu rüyanın tüm anlamını hemen açığa vurmayacaktır. Bu noktadaki en önemli olaylar,

ancak sonra ortaya çıkacaktır. Rüyanın net biçimde anlaşılması ise sonra, başlangıçtaki

meçhul geleceğin artık görülüp bilinmesiyle mümkün olacaktır. Yakup Peygamber,

diğer oğullarının yorumu gayet açık olan bu rüyadan haberleri olduğu takdirde Yusuf’u

kıskanarak ona kötülük edeceklerinden endişe etmiş, bu sebeple rüyasını kardeşlerine

anlatmaması için onu uyarmıştır.

“İşte böylece Rabbin seni seçecek, sana (rüyada görülen) olayların yorumunu

öğretecek ve daha önce iki atan İbrahim ve İshak’a nimetini tamamladığı gibi sana ve

53     Nesefî, Abdullah b. Ahmed b. Mahmud, Tefsiru’n-Nesefî, Daru’l- Kıblemiz, Beyrut, 1989, II, 753;
        Celaleyn, age., II, 234.
54 Razî, Fahruddin, Tefsiru’l-Kebir, Daru İhyai Turasi’l-Arabiyye, Beyrut, Trs., XVIII, 86.



15

Yakup soyuna da nimetini tamamlayacaktır. Çünkü Rabbin çok iyi bilendir, hikmet

sahibidir.”55

Yusuf’un rüyasındaki yıldız, güneş ve ay yücelerde olan göksel cisimlerdir. Bu

rüyadan, babası Yüce Allah’ın, Yusuf’u yücelere erdireceğini, ona insanlığın en yüce

makamı olan peygamberliği vereceğini anlam olarak çıkarmıştır.

Yüce Allah, Yusuf’u peygamber olarak seçtikten sonra ona hadiselerin

yorumunu öğretecekti. Ayette geçen “te’vil” sözcüğünün anlamı, gelecekte olacakları

bilmektir. “Te’vilu’l-Ehadis” kelimesinin anlamı hakkında farklı yorumlar yapılmıştır.

Bunlar:

a)Yakup Peygamber bu sözüyle, Yüce Allah’ın Yusuf’u seçkin kılacağını, ona

gerekeni öğreteceğini, olayların daha baştan gelecekten nasıl sonuçlanacağını

anlayabilecek denli sağlıklı bir ileri görüşlülük ve keskin bir sezgi lütfedeceğini

kastetmiştir. Bu, ileri görüşlü, kavrama gücü keskin bir kula, Allah katından verilmiş bir

ilhamdır. Nitekim Yakup Peygamber bu konudaki sözlerini, hikmet ve Allah katından

verilmiş bilgi atmosferi içinde, şöyle noktalamaktadır: “Rabbin her şeyi bilir ve her işi

yerinde yapar.”56

b) Bazı tefsirciler “Te’vilu’l-Ehadis” kelimesiyle, rüya tabiri kastedilmiştir.57

Bunun neticesi, onun uykusunda görmüş olduğu şeye varıp dayandığı için, “tevîl” adını

almıştır. Yani, “Yüce Allah insanların uykularında gördüğü olayların yorumunu sana

öğretir” demektir. Yusuf Peygamberin rüya yorumu ilminde, kendisine müracaat edilen

bir otorite olduğunu Yusuf suresinin ileriki ayetlerinden de anlıyoruz.58

c) Bazıları, bu kelime Yüce Allah’ın kitaplarındaki hadiselerin te’vîlini ve

önceki peygamberlerden rivayet edilen haberleri, sana öğretmiştir, demektir. Bu tıpkı,

zamanımız âlimlerinden birisinin, Kur’an’ın tefsiri, tevili ve Peygamber Efendimizden

rivayet edilen hadislerin tevili ile meşgul olması gibidir.59

d) Bazıları ise “te’vilü’l-ehadis” sadece “rüyaların yorumu” demek değildir, bu

Yüce Allah sana hayatın problemlerini anlama ve onlara çözüm bulma yeteneği

55 Yusuf, 12/6.
56 Kurtubî, age., IX, 129; Kutub, Seyyid, Fizilali’l-Kur’an, (Çev. M.Emin Saraç, Bekir Karlıağa, İ.

Hakkı Şengüller), Hikmet Yay., İst., Trs, VIII, 363.
57 Cessas, Ebu Bekr Ahmed b. Ali er-Razî, Ahkamu’l-Kur’an, Daru’l-Kutubi’l-İlmiye, Beyrut, 1994,

III, 216; Nesefî, age., II, 755; Celaleyn, age., II, 235.
58    Yusuf, 12/36, 46.
59 Razî, age., XVIII, 89.



16

bahşedecek, sana her şeyin hakikatine ulaştırıcı bir görüş ihsan edecek şeklinde daha

kapsamlı bir anlama sahiptir. 60

Yüce Allah’ın Yusuf Peygamber’e nimetini tamamlamasından maksat, ona

nimetlerin en üstünü olan peygamberlikle birlikte devlet yöneticiliğini de nasip etmiş ol-

masıdır. Böylece ona hem dini hem de dünyevi nimetler nasip etmiştir. Ataları İbrahim

ve İshak’a peygamberlik vererek onları o büyük şerefe erdirdiği gibi, Yakup’un

soyundan da birçok peygamber ve hükümdar göndermek suretiyle bu soyu başka

kavimlerin hiçbir şekilde ulaşamayacakları bir şerefe ulaştırmıştır. İşte Allah’ın Yakup

ailesine nimetini tamamlamasından maksat da budur.61

“Andolsun ki Yusuf ve kardeşlerinde, (almak) isteyenler için ibretler vardır.

(Kardeşleri) dediler ki: Yusuf’la kardeşi (Bünyamin) babamıza bizden daha

sevgilidir. Hâlbuki biz kalabalık bir cemaatiz. Şüphesiz ki babamız apaçık bir yanlışlık

içindedir.

(Aralarında dediler ki:) Yusuf’u öldürün veya onu (uzak) bir yere atın ki

babanızın teveccühü yalnız size kalsın! Ondan sonra da (tövbe ederek) sâlih kimseler

olursunuz!

Onlardan biri: Yusuf’u öldürmeyin, eğer mutlaka yapacaksanız onu kuyunun

dibine atın da geçen kervanlardan biri onu alsın (götürsün), dedi.”62

Düşünen kimseler için Yusuf ve kardeşleri olayında birçok ibret ve ders

bulunmaktadır. Böylesi bir ifade kullanılarak tüm dikkatler, olayın üzerine çekiliyor.

Artık olaylar başlayacaktır.

“Yusuf’la kardeşi (Bünyamin) babamıza bizden daha sevgilidir.” ayetinde geçen

Yusuf’un kardeşinden maksat, kendisinden küçük olan ana-baba bir öz kardeşi

Bünyamin’dir.63 Gelecekte peygamberlikle görevlendirilecek olan Yusuf, dürüstlük ve

üstün karakteri sebebiyle babasının dikkatini çekmiş ve sevgisini kazanmıştır.

Bünyamin de peygamber olmamakla birlikte en küçük çocuğu olması ve üstün bir

şahsiyete sahip bulunması gibi sebeplerle onu da çok seviyordu. Yakup Peygamberin bu

en küçük iki oğluna karşı farklı bir sevgi göstermesi, diğer oğullarının bu iki

kardeşlerine haset duygularını iyice kamçılamıştı.

60 Mevdudî, age. , II, 442.
61 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 217.
62 Yusuf, 12/7–10.
63 Kurtubî, age. , IX, 130; Celaleyn, age. , II, 235.



17

Oğullarının kendilerini ihmal ediyor gerekçesiyle babalarına karşı belirttikleri

tavrın anlamını tamamen kavrayabilmek için, kabile hayatının şartlarını göz önüne

almamız gerekir. Kurulu bir devlet düzeni olmadığı için her kabile, diğer kabilelerle yan

yana kendi bağımsızlığını sürdürürdü. Apaçık ki, kabile reisinin iktidarı, bütünüyle

oğullarını, torunlarının, kardeşlerinin ve yeğenlerinin çokluğuna dayanırdı. Bunlar

ailenin mülkünü, şerefini ve hayatını korurlardı. Dolayısıyla kabilenin başını çeken

kimse ailesinin küçük çocuk ve kadınlarından çok yetişmiş oğullarına eğilim duyardı.

Yakup Peygamber de kabilenin başındaydı ve oğulları bu konudaki tercihini

kendilerinden yana yapacağı ümidindeydiler. Fakat Yakup Peygamber bu şekilde değil

de başka türlü düşünüyordu. Sitemleri bu yüzdendi ve onlar babaları hakkında şöyle

düşünüyorlardı: “Öyle görünüyor ki babamız akli dengesini gerçekten yitirmiştir. İki

küçük kardeşimizi bizden daha çok seviyor. Oysa biz genç ve güçlüyüz ve onun yerini

zamanın gerektirdiği en iyi şekilde doldurabiliriz. Bu iki küçük kardeş ise kendilerini

korumaktan acizler.”64

Kabaran kıskançlık duyguları, kardeşlik şefkat ve merhamet duygularını o

derece örtmüştü ki kardeşlerini öldürmek veya başka bir şekilde ortadan kaldırmak için

karar almada tereddüt göstermediler. Böylece çarpık bir mantıkla, kardeşlerini ortadan

kaldırdıktan sonra tövbe edip iyi kimseler olacaklarını ve babalarının sadece kendilerine

kalacağını sanıyorlardı. İçlerinden biri vicdanının sesini bastıramadı ve Yusuf’un

öldürülmemesini istedi; ama onu babasından uzaklaştırmak için mutlaka bir şey

yapılacaksa bir kuyunun dibine bırakılmasını tavsiye etti. Kervanlardan birinin Yusuf’u

alıp götüreceğini, böylece onu babasından uzaklaştırmış olacaklarını söyledi. Bu fikri

ileri sürenin kim olduğu konusunda farklı görüşler vardır. Bazıları bu fikri ileri sürenin,

Yakup’un en büyük oğlu Rubil olduğunu,65 bazıları ise bunu söyleyenin Yehuda

olduğunu66, bazıları da Şemun67olduğunu söylemişlerdir.

“Dediler ki: “Ey babamız! Sana ne oluyor da Yusuf hakkında bize

güvenmiyorsun! Oysaki biz onun iyiliğini istemekteyiz. Yarın onu bizimle beraber (kıra)

gönder de bol bol yesin (içsin), oynasın. Biz onu mutlaka koruruz.”

64     Mevdudî, age. , II, 445.
65 Razî, age. , XVIII, 95; İbn Kesir, el-Bidayete ve’n-Nihaye, Mektebetü’l-Maarif, Beyrut, 1977, I,

200.
66 Celaleyn, age. , II, 235.
67 Razî, age. , XVIII, 95; İbn Kesir, el-Bidaye, I, 200.



18

(Babaları) dedi ki: “Onu götürmeniz beni mutlaka üzer. Siz ondan habersizken

onu bir kurdun yemesinden korkarım.”

 Dediler ki: “Hakikaten biz (kuvvetli) bir topluluk olduğumuz halde, eğer onu

kurt yerse, o zaman biz gerçekten aciz kimseler sayılırız.”

“Onu götürüp de kuyunun dibine atmaya ittifakla karar verdikleri zaman, biz

Yusuf’a: “Andolsun ki sen onların bu işlerini onlar (işin) farkına varmadan, kendilerine

haber vereceksin,” diye vahyettik.”

“Akşamleyin ağlayarak babalarına geldiler.”

“Ey babamız! Biz yarışmak üzere uzaklaştık; Yusuf’u eşyamızın yanında

bırakmıştık. (Ne yazık ki) onu kurt yemiş! Fakat biz doğru söyleyenler olsak da sen bize

inanmazsın.” Dediler.

Gömleğinin üstünde sahte bir kan ile geldiler. (Yakup) dedi ki: “Bilakis

nefisleriniz size (kötü) bir işi güzel gösterdi. Artık (bana düşen) hakkıyla sabretmektir.

Anlattığınız karşısında (bana) yardım edecek olan, ancak Allah’tır.”68

Kardeşleri Yusuf’u götürüp kuyuya atmak üzere anlaştıkları zaman babaları

Yakup’a gelip şöyle dediler: “Yusuf’u bize niçin emanet etmiyorsun, ona zarar ve-

rebileceğimizden mi korkuyorsun? Hâlbuki biz de onun iyiliğini isteriz, yani onu

seviyor, ona şefkat duyuyoruz. Onun hayrını istiyoruz, samimiyetle onun iyilik içinde

olmasını istiyoruz.” Gerçekte ise kardeşleri Yusuf’un rüyasını öğrenip de Yusuf’ta

beliren büyük hayır ve peygamberlik alâmetleri sebebiyle babasının ona olan sevgisini

anladıktan sonra, Yusuf’a olan kıskançlıklarından dolayı onun hakkında bu

söylediklerinin aksini istiyorlardı. Ve onlar sözlerine devam ederek; yarın âdetimiz

üzere sahradaki vadiye gittiğimizde Yusuf’u da bizimle gönder, orada hoşuna giden

meyve ve sebzelerden yesin, koşsun, oynasın, dinlensin, ok yarışlarında bize katılsın.

Biz, onu her türlü felâket ve musibetlerden koruruz, senin hatırın için onun üzerine

titreriz, dediler. Yakup Peygamber oğullarına şu şekilde cevap verdi: “Onu alıp

götürmeniz beni üzer; hangi şekilde olursa olsun onun benden ayrılması bana elem

verir. Siz ok atmakla ve koyun gütmekle meşgul iken bir kurdun gelip O’nu yemesinden

korkarım.

Bu ifadeden Yakup’un iki mazeret ileri sürdüğü anlaşılmaktadır:

68 Yusuf, 12/11–18.



19

1- Yusuf’un kendisinden ayrılmasına üzülmesi.

2- Kardeşlerinin Yusuf’a önem vermeyerek oyun oynamakla veya koyun

gütmekle meşgul oldukları ve bu sebeple gaflette bulundukları bir sırada kurdun onu

yemesinden korkması.69

Sanki Yakup Peygamber: “Onu kurdun yemesinden korkarım” şeklindeki bu

sözü ile farkında olmadan onlara, tasarladıkları planı nasıl örtbas edecekleri konusunda

bir ipucu vermiştir. Son derece ihtiyatlı olması onun bu sözü söylemesine sebep

olmuştur.

Oğulları babalarına, Allah’a yemin olsun ki, biz kendimizi savunacak kuvvetli

bir topluluğuz. Buna rağmen eğer O’nu kurt yerse biz hüsrana uğrayan, kendilerinde

hiçbir hayır bulunmayan, hiçbir faydası olmayan, aciz ve helak olmaya mahkûm

kimselerden oluruz.

Bundan sonra da planı icra etmeye başladılar. Babalarına başvurup onun

yanından Yusuf’u alıp götürünce istediklerini elde ettiler. Hiç tereddüt göstermeden ve

azimle Yusuf’u kuyunun dibine atmaya karar verdiler. Bu kuyu kendi aralarında bilinen

manasıyla büyük bir kuyu idi. Böylece ya dilediği yere gitsin, ya da helak olsun da

ondan kurtulsunlar diye düşünüyorlardı.

Fakat kâmil bir kudret, etkin bir irade, rahmet ve lütuf sahibi olan; zorluktan

sonra kolaylığı, sıkıntıdan sonra huzuru indiren Yüce Allah, vahiyle Yusuf’un kalbini

tatmin etmek ve içinde bulunduğu durumdan üzülmemesi hususunda kalbini takviye

etmek için, Yusuf’a vahyederek şöyle buyurdu: “Senin için mutlaka bir huzur ve çıkış

kapısı vardır. Allah onlara karşı sana yardım edecek, sana yaptıkları bu kötülüğü senin

Yusuf olduğunu anlayıp hissettirmeden onlara haber verecektir.”

Bu aynı zamanda Yüce Allah’ın Yusuf Peygamber’e bu çetin imtihandan kur-

tulma, onlara karşı ilâhî yardıma kavuşma ve kardeşlerinin ileride O’nun hâkimiyetinde

olacağı şeklinde bir sözüdür. Bundan sonra da babaları Yakup’a asılsız mazeretlerle

özür beyan etme sırası geldi. O günün sonunda yatsı vakti karanlıkta babalarına dön-

düklerinde ağlar gibi görünmeye ve Yusuf’a olanlara üzüldüklerini göstermeye

çalıştılar.

69 Zuhaylî, age. , VI, 457.



20

Kardeşleri özür diler gibi bir tavır içerisinde şöyle dediler: “Biz yarış yapmaya,

ok atmaya gitmiş ve Yusuf’u da elbiselerimizin ve diğer eşyalarımızın yanında bekçi

olarak bırakmıştık. O sırada O’nu kurt yedi. İşte Yakup’un endişe edip tembihte

bulunduğu husus da buydu. Biz gayet iyi biliyoruz ki -durum böyle iken- biz doğru

söyleyen ve senin yanında güvenilir kişiler olsak bile sen bizi doğrulamayacaksın. Zira

sen Yusuf’u aşırı derecede sevmen ve bizim yalan söylediğimizi sanman sebebiyle bu

hususta bize ithamda bulunursun.

Bu hilelerine ek olarak Yusuf’un gömleğini başka bir kana bulayarak

getirmişlerdi. Kestikleri bir kuzunun kanından alıp Yusuf’un gömleğine sürmüşler ve

onun da kurdun Yusuf’u yediği esnadaki gömleği olduğunu ileri sürmüşlerdi. Bunun

için ayette “Onun gömleğine...” ifadesi kullanılmıştır.

Fakat Allah’ın iradesi onların suçlarının izlerinin ortaya konulmasını istemişti.

Bundan dolayı gömleği yırtıp parçalamayı unutmuşlardı. Zira kurdun saldırısı olsaydı

gömlek yırtılırdı. Rivayete göre Yakup Peygamber parçalanmamış gömleği görünce

alaylı bir tarzda şöyle demişti: “Ne kadar yumuşak huylusun ey Kurt! Oğlumu yiyorsun

da gömleğini yırtmıyorsun?”70

 Bu sebeple Yakup gönlünde oğullarının gizlediği bir şeyler olduğu inancı

doğması sebebiyle onlardan ve sözlerinden yüz çevirdi, onları doğrulamadı ve şöyle

dedi: “Hayır, nefisleriniz sizi aldatıp bu işe sürüklemiştir. Yani sizin kötü nefisleriniz

sizi bu anlattığınız ve söylediğiniz durumdan başka çok çirkin bir işi size güzel

göstermiş ve bu işi size yaptırmıştır. Ben anlaştığınız bu olay üzerine güzel bir sabırla

sabredeceğim. Bu musibet, bu sıkıntı gidinceye kadar Yüce Allah’tan yardım talep

edeceğim. Benim için en uygun şey güzel bir şekilde sabretmektir.

Seleften bazısı der ki: “Zulümden yakınan kimsenin ağlamasına aldanma.

Ağlamakta olduğunu görmene rağmen, zulmettiği nice kimseler vardır. Yusuf’un

kardeşlerinin ağlamalarını düşünün. Geceleyin, zifiri karanlıkta ağlayarak babalarının

yanma gelmişlerdi. Mazeretlerini açıklamak için değil de zulümlerini örtbas etmek için

böyle yapmışlardı.”71

70 Razî, age. , XVIII, 103; Zuhaylî,age. , VI, 458; Celaleyn, age. , II, 237.
71 Sabunî, Muhammed Ali, Peygamberler Tarihi, Ahsen Yay. , İst. , 2003, 586.



21

“Bir kervan geldi ve sucularını (kuyuya) gönderdiler, o da (gidip) kovasını

saldı, (Yusuf’u görünce) “Müjde! İşte bir oğlan!” dedi. Onu bir ticaret malı olarak

sakladılar. Allah onların yaptıklarını çok iyi bilir.

 (Kafile Mısır’a vardığında) onu değersiz bir pahaya, sayılı birkaç dirheme

sattılar. Çünkü onu bir an önce ellerinden çıkarmak istiyorlardı.”72

Kuyu, kervanların yolu üzerindeydi. Kervancılar bu tür kuyulara gelip su

ararlardı. Yağan yağmur suları bu kuyularda birikip, bir müddet kalırdı. Bu kuyuda

görüldüğü üzere, kimi kez bir damla suyun bulunmadığı da olurdu. Kervan ya da kafile

izcileri, gezgin tüccarları ve korumalarıyla uzun yolculuklar yapmasından ötürü, ayette

“seyyâra” sözcüğüyle ifade ediliyor. Yani, onlar su bulma konusunda uzman olan,

bölgeyi iyi tanıyan kimseleri gönderdiler.

“Adam, kovasını kuyuya sarkıtınca.”Sucu, su bulunup bulunmadığını anlamak

ya da kovasını suyla doldurmak için kovayı kuyuya saldı. Okur için kıssanın

sürprizlerini korumak için ayet, Yusuf’un kovaya tutunup kuyudan çıkışını

anlatmaksızın, hemen sucunun sözüne geçiyor. Sucu: “Müjde: ‘İşte size bir oğlan

çocuğu’ dedi.”

Ayet yine, bu sürpriz karşısında onların aralarında neler konuştuklarını,

Yusuf’un o anki durumunu, kurtuluş anındaki heyecanını anlatmaksızın, hemen onun,

kervancıların elinde düştüğü duruma geçiyor.

“Onu bir ticaret malı olarak sakladılar” ayetinde saklayanların kimler olduğu

hakkında farklı iki görüş vardır:

a) Onu saklayanlar, su almaya gelenlerdir. Onu kervandaki diğer arkadaşlarından

saklamışlar ve el altından değersiz bir bedelle satmışlardır.

b) Kardeşleri onun kendi kardeşleri olduğunu saklamışlardır. Yani onu kuyuya

attıktan sonra gitmemişler, o yörede beklemişler, kervanın sucuları onu çıkardığında

onun kendi köleleri olduğunu iddia etmişler, Yusuf da korkusundan ses çıkaramamış,

böylece onu köle olarak kervanın adamlarına düşük bir bedelle satmışlardır. 73

“Çünkü onu bir an önce ellerinden çıkarmak istiyorlardı.” Çünkü onlar, bir

çocuğu köleleştirip satmak gibi bir suçlamayla yüz yüze gelmek istemedikleri için, onu

72 Yusuf, 12/19–20.
73 Razî, age. , XVIII, 106; Zuhaylî, age., VI, 463.



22

bir an önce ellerinden çıkarmak istiyorlardı. Böylece, Yusuf’un yaşamındaki ilk sıkıntı

son bulmuş oluyordu.

Mısır’da onu satın alan adam, karısına dedi ki: “Ona değer ver ve güzel bak!

Umulur ki bize faydası olur. Veya onu evlât ediniriz.” İşte böylece (Mısır da adaletle

hükmetmesi) ve kendisine (rüyadaki) olayların yorumunu öğretmemiz için Yusuf’u o

yere yerleştirdik. Allah, emrini yerine getirmeye kadirdir. Fakat insanların çoğu (bunu)

bilmezler.

(Yusuf) erginlik çağına erişince, ona (isabetle) hükmetme (yeteneği) ve ilim

verdik. İşte güzel davrananları biz böyle mükâfatlandırırız.”74

Yüce Allah’ın yardımı ve himayesi sayesinde Yusuf tehlikelerden kurtularak

Mısır’ın ileri gelen devlet adamlarından birinin evine köle olarak yerleşti. Bazı

kaynaklarda onu satın alan şahsın, Mısır kralının maliye bakanı veya Mısır (Menfıs)

şehrinin valisi ve polis teşkilâtının müdürü Potifar olduğu bildirilmektedir.75 Bazı

tefsirciler de bu şahsın adının Kıtfir ya da Itfir olduğunu söylemişlerdir.76 Kur’an bu zatı

ismiyle değil, “el-azîz” unvanıyla anar.

 “el-azîz” sıfatı Mısır’da yüksek bir resmî unvanı ifade eder. Nitekim “el-azîz”

kelimesi, “gücüne karşı koyulamayan kimse” anlamına gelmektedir. Yusuf, bu üst

düzey yöneticinin hizmetinde kaldığı süre zarfında devlet yönetimiyle ilgili bilgi ve

görgüsünü geliştirmiştir. Aziz’in, Yusuf hakkında söylediklerine bakılırsa, onu gördüğü

andan itibaren zekâ ve kabiliyetini sezdiği ve onun gelecekte büyük işler yapabileceği

kanaatine vardığı anlaşılır. Bu sebeple ona köle muamelesi değil, evlat muamelesi

yapmış ve onu kendi çocuğu gibi büyütmüştür.

Ebu İshak, Ebu Ubeyde’den Abdullah b. Mesud’un şöyle dediğini naklet-

mektedir: İnsanlar arasında en ferasetli, en zeki üç kişi vardır:

1- Mısır Azizi: Hanımına Yusuf için “Ona iyi davran.”77 Demişti.

2- Şuayb Peygamber’in kızı Musa için, “Babacığım, onu ücretli olarak yanına

al.”78 Demişti.

3- Ebubekir Halifeliğe Ömer’i tayin etmesi sebebiyle.79

74 Yusuf, 12/21–22.
75 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 223.
76 Zemahşerî, age. , II, 436; Kurtubî, age. , IX, 108; Nesefî, age. , II, 760; Ebu Hayyan, age. , V, 292;

Celaleyn, age. , II, 238.
77 Yusuf, 12/21.
78 Kasas, 28/26.



23

“(Yusuf) erginlik çağına erişince, ona (isabetle) hükmetme (yeteneği) ve ilim

verdik. İşte güzel davrananları biz böyle mükâfatlandırırız.” Ayette “erginlik çağı” diye

tercüme ettiğimiz “eşüdde” kelimesi sözlükte “güç ve kuvvet” anlamına gelir. Kişinin

en fazla güçlü olduğu çağı ifade etmek üzere kullanılmıştır. Bu çağın 18, 20, 33, 40,

yaşlar olduğuna dair farklı görüşler vardır.80

Yusuf’a verilen hükümden maksat, yönetme veya yargılama yeteneği, ilimden

maksat da peygamberliğe ek olarak ona verilmiş olan rüyaları yorumlama bilgisidir.

Nitekim Yusuf’un, “Ey Rabbim! Bana servet ve iktidar verdin ve bana olayların

yorumunu da öğrettin.” 81 Mealindeki duasında buna işaret vardır.82

“Evinde bulunduğu kadın, onun nefsinden murat almak istedi, kapıları iyice

kapattı ve “Haydi gel!” dedi. O da “(Hâşâ), Allah’a sığınırım! Zira kocanız benim

velinimetimdir, bana güzel davrandı. Gerçek şu ki, zalimler iflah olmaz!” dedi.

Andolsun ki, kadın ona meyletti. Eğer Rabbinin işaret ve ikazını görmeseydi o da

kadına meyletmişti. İşte böylece biz, kötülük ve fuhşu ondan uzaklaştırmak için

(delilimizi gösterdik). Şüphesiz o ihlâslı kullarımızdandı.

İkisi de kapıya doğru koştular. Kadın onun gömleğini arkadan yırttı. Kapının

yanında onun kocasına rastladılar. Kadın dedi ki: “Senin ailene kötülük etmek isteyenin

cezası, zindana atılmaktan veya elem verici bir işkenceden başka ne olabilir!”

Yusuf: “Asıl kendisi benim nefsimden murat almak istedi” dedi. Kadının

akrabasından biri şöyle şahitlik etti: “Eğer gömleği önden yırtılmışsa, kadın doğru

söylemiştir, bu ise yalancılardandır.”

“Eğer gömleği arkadan yırtılmışsa, kadın yalan söylemiştir. Bu ise doğru

söyleyenlerdendir.”

“(Kocası, Yusuf’un gömleğinin) arkadan yırtılmış olduğunu görünce, (kadına):

“Şüphesiz, dedi; bu, sizin tuzağınızdır. Sizin tuzağınız gerçekten büyüktür.”

“Ey Yusuf! Sen bundan (olanları söylemekten) vazgeç! (Ey kadın!) Sen de

günahının affını dile! Çünkü sen günahkârlardan oldun.”83

Yusuf’un köle olarak bulunduğu evin hanımının adı tefsirlerde Rail olarak

79 Zuhaylî, age. , VI, 468; Razî, age. , XVIII, 109–110.
80 Zemahşerî, age. , II, 437.
81 Yusuf, 12/101.
82 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 224.
83 Yusuf, 12/23–29.



24

nakledilmektedir.84 Onun isminin Zeliha /Züleyha olduğu da söylenmekteyse bu onun

adı değil lakabı olabilir.85 Evin hanımı Zeliha ona âşık oldu ve onunla birlikte olmak

için planlarını hazırladı. Eşinin evde bulunmadığı bir sırada bütün kapıları kilitledi ve

“haydi gel!” diyerek kendisini ona teslim etmeye hazır olduğunu bildirdi. Ancak

kadının aklını başından alan bu tutkusuna karşılık Yusuf, iradesine ve duygularına

hâkim oldu, peygamberliğine yakışır bir şekilde cevap verdi ve Allah’ın haram kıldığı

bir şeyi yapmayacağını bildirerek teklifi reddetti.

“O, benim velinimetimdir, bana güzel davrandı” mealindeki ifadeden Yusuf’un

bu çirkin fiili Allah korkusundan değil de efendisine karşı saygısızlık olur, endişesiyle

yapmadığı anlaşılmamalıdır. O, önce Allah’a sığındığını ifade etmiş, sonra da ev

sahibinin kendisinin efendisi olduğunu, dolayısıyla ona karşı da böyle bir ihanetin

olamayacağını vurgulamıştır. Nitekim devamında zalimlerin iflah olmayacaklarını

bildirmek suretiyle bu fiili işleyenlerin zalimler olduğuna işaret etmektedir.

Mevdudî, Yusuf’un “rabbi” sözcüğünü evin efendisi için kullandığı şeklindeki

yorumlara karşı çıkmıştır. Her ne kadar Arapçada “rabb” kelimesinin bu anlamda

kullanılışı mümkün ise de, iki sebepten dolayı burada başka anlamda kullanılmış

olmalıdır. Birincisi, Allah’tan başkasını dikkate alarak günahtan çekinmesi bir

peygamberin izzetine yakışmaz. İkincisi, bir peygamberin Allah’tan başka biri için

“rabbim” kelimesini kullanması hakkında Kur’an’da tek bir örnek yoktur. Yusuf’un

ilerideki ayetlerde86 Rabbinin Allah olduğunu söyleyerek mesajını belirginleştirdiğine

ve kendi itikadıyla Mısırlılarınkini birbirinden ayırdığını görüyoruz. Diğer insanlar

onların Rableri olabiliyor iken, Yusuf’un Rabbi yalnızca Allah’tı. Bundan dolayı Yusuf

“Rabbi” kelimesiyle Allah’ı kastetmiş olmalıdır.87

Bunu izleyen ayette de kadın ona meylettiği halde Yusuf Peygamber’in,

Allah’tan gelen bir ilham sayesinde kadına meyletmekten korunduğu bildirilmiştir.

Kadının tahrikleri karşısında Yusuf’ta ona yaklaşma arzu ve isteği doğmuş, ancak

Yusuf, Allah’tan gelen bir ilham sayesinde bu çirkin işin haram olduğunu hatırlamış ve

kadına yaklaşmamıştır. Ayetin akışı da Yusuf’un bu fiilden korunmuş olduğunu

göstermektedir. Bu olay, peygamberlerin peygamberlik öncesinde de büyük günah

84 Taberî, Ebu Cafer Muhammed İbn Cerir, Camiu’l-Beyan an Te’vili Ayi’l-Kur’an, Daru’l-Fikr,
Beyrut, 1995, XIII, 228-229; Kurtubî, age., IX, 108; Nesefî, age., II, 760.

85 İbn Kesir, el-Bidaye, I, 202.
86 Yusuf, 12/41,42,50.
87 Mevdudî, age., II, 450-451.



25

işlemekten korunmuş olduklarını savunan görüşü destekler. 88

Kurtubi, Yusuf’un o sırada peygamber olduğunu belirtmiş ve şu ayeti delil

olarak getirmiştir: “Onu götürüp de kuyunun dibine atmaya ittifakla karar verdikleri

zaman, biz Yusuf’a: Andolsun ki sen onların bu işlerini onlar (işin) farkına varmadan,

kendilerine haber vereceksin,  diye vahyettik.”89

Eğer Yusuf o sırada peygamber idiyse, geriye sadece Yusuf Peygamber’in

meyletmesi hatırdan geçip giden ve kalpte hiçbir şekilde yer etmeyen meyilden ibarettir.

Yüce Allah’ın bütün insanları sorumlu tutmadığı meyil de budur. Zira mükellefin bu

gibi meyilleri terk etme gücü yoktur. Yusuf’un: “Bununla beraber ben nefsimi temize

çıkarmıyorum” sözü ise -eğer onun söylediği sözlerden kabul edilirse- ben kendimi bu

meyil isteğinden temize çıkarmıyorum, demek olur. Yahut da o bu sözü tevazu ve itiraf

olmak üzere söylemiştir ki, daha önce temize çıkartıldığı husustan nefse muhalefet

olsun diyedir.

Yüce Allah bulûğu vaktinden itibaren Yusuf’un durumu hakkında: “Tam

ergenlik çağına varınca kendisine bir hüküm ve bir ilim verdik”90 diye haber vermek-

tedir. Bu ayetteki “ilim verdik” ifadesi, onun zinanın haram olmasını bildiği, “hikmet

verdik” onun bu bilginin gereği olarak kendisini zinadan koruduğu anlamına gelir.

Bilgiye “nazari hikmet” bu bilgileri uygulama alanına geçirmesi “ameli hikmet” denir.

Çünkü “hüküm ve hikmet” ilmin gerektirdiği şekilde insanın nefsini şer duygulardan

engellemesi demektir.91

“Eğer Rabbinin işaret ve ikazını görmeseydi o da kadına meyletmişti.”

Ebussuud bu ayette geçen “Rabbinden görmüş olduğu burhanı” gözüyle görmesi değil

de, aynel-yakin derecesinde her olayın hakikatini ve bu arada zinanın çirkinliğini

bilmesi92 olarak tefsir etmektedir.

Allah’ın Resulü buyurdu ki: “Melekler der ki: “Rabbim şu filan kulun -o kulunu

daha iyi görmekle birlikte- bir kötülük işlemek istiyor. Yüce Allah: “Onu gözetleyin,

Eğer o günahı işlerse, günahı ona misliyle yazınız, eğer onu terk ederse o günahı ona bir

88 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 226–227.
89 Yusuf, 12/15; Kurtubî, age., IX, 167.
90 Yusuf, 12/22.
91 Razî, age., XVIII, 111; Kurtubî, age., IX, 167-168.
92 Ebussuud, Muhammed b. Muhammed, İrşadü’l-Akli’s-Selim ila Mezaye’l-Kur’ani’l-Kerim, Dâru
       İhyai’t-Turasi'l-Arabî, Beyrut, 1994, IV, 266.



26

iyilik olarak yazınız. Çünkü o benim için günahı terk etmiştir.”93 Yine başka bir hadis-i

şerifte Peygamber Efendimiz Yüce Allah’ın şöyle buyurduğunu haber vermektedir:

“Kulum bir günah işlemeyi içinden geçirip de işlemezse, ona bir iyilik olarak yazılır.”94

Kulun işlemeyi içinden geçirdiği günahı terk etmesi sebebiyle ona bir iyilik

olarak yazılıyorsa, o halde Yusuf Peygamber’in durumunda günah yok demektir. Çünkü

Allah’ın Resulü şöyle buyurmaktadır: “Allah ümmetime nefislerinin içlerinden

geçirdiklerini işlemedikleri yahut konuşmadıkları sürece affetmiştir.” 95

İbn Kesir ise, Yusuf Peygamber’in bu halinin, Allah’ın Resulü’nün müjdelediği,

Allah’ın gölgesinden başka hiçbir gölgenin bulunmadığı bir günde bu gölgede

barındırılacak yedi sınıftan birinin durumuna örnek olduğuna işaretle, bu ayeti tefsir

ederken şu hadisi nakletmiştir: “Yedi sınıf vardır ki, Yüce Allah kendi gölgesinden

başka bir gölge olmayacak günde, onları kendi gölgesinde barındıracaktır. Onlar:

1. Adil devlet başkanı,

2. Allah’a ibadet ederek yetişen delikanlı,

3. Gönlü camilere bağlı olan kimse,

4. Birbirlerini Allah rızası için seven ve bunun üzerine toplanan ve ayrılan iki kimse,

5. Şeref ve makam sahibi bir kadın kendisine birlikte olmak teklifinde bulunduğu halde,

“Allah’tan korkarım” diyerek bu teklifi reddeden kimse,

6. Sağ elinin verdiğini sol eli duymayacak şekilde gizli sadaka veren kimse,

7. Kimsenin bulunmadığı yerde Allah’ı hatırlayıp da gözleri yaşla dolup taşan kimse.”96

Ayetin devamında, “İşte böylece biz, kötülük ve fuhşu ondan uzaklaştırmak için

(delillerimizi gösterdik). Şüphesiz o, ihlasa erdirilmiş (muhlis) kullarımızdandı.”

buyrulması da, Yusuf Peygamber’in böyle bir günâha niyet etmediğini kesin bir şekilde

ortaya koymaktadır.

Yusuf Peygamber, Zeliha’nın kilitlemiş olduğu kapıları açarak dışarı çıktı. Onu

dışarı bırakmak istemeyen Zelîha, arkadan gömleğinden tutup çekerek gömleği yırttı.

Dışarı çıktıklarında kocasıyla karşılaştılar. Kölesiyle zina etmeyi göze alan Zelîha

maksadına ulaşamadan böyle bir manzara ile karşılaşınca, durumunu kurtarmak için

Yusuf’a iftira etmekte bir sakınca görmedi, onun cezalandırılması gerektiğini söyledi.

93 Buharî, Tevhid, 35; Müslim, İman, 205.
94 Buharî, Rikak 31; Müslim, İman, 207.
95 Buharî, Talâk 11; Müslim, Eymân 201, 202.
96 Buhâri, Ezan, 36, Zekât, 16; Müslim, Zekât, 91; Tirmizî, Zühd, 53; İbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-

Azim, II, 477.



27

Yusuf’un kendisini savunması üzerine, kadının ailesinden olup kuvvetli

ihtimalle Aziz ile birlikte eve gelmekte olan, akıllı ve tecrübeli bir şahit hakemlik etti.

Gömlek önden yırtılmışsa kadının, arkadan yırtılmışsa Yusuf’un haklı olacağını söyledi.

Buradaki şahit hakkında üç ayrı görüş bulunmaktadır:

a) Bu şahit kadının amcasının oğlu olup yaşlı bir kişi idi. Hikmetli konuşan, zeki

ve görüşleri isabetli bir zat idi. Şöyle dedi: “Gömleğin yırtılan tarafı önde ise, Zeliha sen

haklısın, o adam yalancıdır. Eğer arkada ise adam haklı sen yalancısın.” Gömleğe

baktılar ve gömleğin arkadan yırtıldığını gördüler. Amcasının oğlu “Bu, siz kadınların

tuzaklarındandır. Doğrusu sizin tuzağınız büyük olur” dedi. Sonra Yusuf’a döndü

“Bundan vazgeç ve bu olayı gizli tut” dedi. Kadına da “Günahın için istiğfar et” dedi.

Bu görüş tefsircilerden büyük bir grubun görüşüdür.97

b) İbn Abbas’ın ve bir grup âlimin görüşüne göre ayette geçen “şahit” bir çocuk

olup Yüce Allah onu beşikte konuşturmuştur. İbni Cerîr, İbni Abbas’dan

Peygamberimizin şöyle buyurduğunu rivayet etmektedir: “Küçük çocuk olduğu halde

beşikte konuşan dört kişi vardır:

1) Firavun’un kızı Maşita’nın oğlu,

2) Yusuf’un şahidi,

3) Cüreyc isimli rahibe nispet edilen çocuk,

4) İsa b. Meryem.” .98

c) Bir görüşe göre ise bu şahit bizzat gömleğin kendisi idi.99

Kadının kocası, Yusuf’un doğru sözlülüğünü ve kadının da Yusuf’a yaptığı

iftirada yalancı olduğunu kesin olarak anlayınca, orada bulunanlar da Yusuf’un bu

çirkin fiilden tamamen uzak olduğunu görünce kadının kocası veya şahit şöyle dedi:

“Bu, siz kadınların tuzaklarındandır. Doğrusu sizin tuzağınız büyük olur.” Yani

kadınların hile ve tuzaklarının gönüllerde bıraktığı etkisi fazla olur, erkeklerin kolayca

fark edemeyeceği kolayca önleyemeyeceği hemen çare ve tedbir bulamayacağı şekilde

garip olur. “Ey Yusuf! Bundan vazgeç.” Bu olayı başkalarına anlatma ve bu haberi in-

97 Kurtubî, age. , IX, 172; Cessas, age. , III, 221; Zemahşerî, age, II, 432; Zuhaylî, age. , VI, 479; İbn
Kesir, Tefsiru’l- Kur’ani’l-Azim, II, 475; Nesefî, age. , II, 763; Ebu Hayyan, age. , V,297; Nesefî,
age. , II, 240.

98 Kurtubî, age. , IX, 172–173; Zemahşerî, age. , II, 431–432; Cessas, age. , III, 221; Beydavî, age. , I,
481; Zuhaylî, age. , VI, 479; İbn Kesir, Tefsiru’l- Kur’ani’l-Azim, II, 475; Razî, age. , XVIII, 123.

99 Kurtubî, age. , IX, 172–173; Zuhaylî, age. , VI, 479; İbn Kesir, Tefsiru’l- Kur’ani’l-Azim, II, 475;
Ebu Hayyan, age. , V, 297; Celaleyn, age. , II, 240.



28

sanlardan gizli tut. Ey kadın “Sen de günahın için istiğfar et. Şüphesiz sen günah

işleyen kimselerin zümresine girdin” dedi. Ayrıca bu ifade Mısır halkının, putperest

olmakla birlikte Allah inancına sahip olduklarını ve bu tür fiillerin günah kabul

edildiğini göstermektedir.100

Öne sürülen delil şunu gösteriyor ki, eğer Yusuf’un gömleği önden yırtılmışsa,

saldırgan olan Yusuf’tur ve kadın namusunu korumak için mücadele vermiştir. Eğer

gömlek arkadan yırtılmışsa, çok açıktır ki, Yusuf kadından kaçmaya çalışmış ve kadın

onun arkasından kuvvetlice çekmiştir. Bu ipucu başka bir şeyi daha içermektedir ki,

şahit, efendisinin dikkatini yalnızca Yusuf’un gömleğine çekerken kadının bedeninde ve

elbisesinde şiddet kullanıldığına dair herhangi bir işaretin bulunmadığını da göstermek

istemiştir. Öyle ya, saldıran Yusuf olsaydı kadının bedeninde de, elbisesinde de bir

takım işaretlerin bulunması gerekmez miydi?

Yusuf Peygamber’in temiz olduğunun, suçsuz olduğunun delilleri şunlardır:

a) Yüce Allah,  Yusuf’un suçsuz olduğuna şu sözüyle tanıklık etmektedir:

“İşte böylece biz, kötülük ve fuhşu Yusuf’tan uzaklaştırmak için (delillerimizi ona

gösterdik.) Çünkü o, ihlâsa erdirilmiş (muhlis) kullarımızdandır. 101

b) Aziz’in hanımının akrabalarından bir şahit, Yusuf’un suçsuz olduğuna

tanıklık etmiştir. Yüce Allah bu konu ile ilgili olarak şöyle buyurmaktadır:

“ Kadının akrabasından biri şöyle şahitlik etti: “Eğer gömleği önden yırtılmışsa,

kadın doğru söylemiştir, bu ise yalancılardandır.”

“Eğer gömleği arkadan yırtılmışsa, kadın yalan söylemiştir. Bu ise doğru

söyleyenlerdendir.” “(Kocası, Yusuf’un gömleğinin) arkadan yırtılmış olduğunu

görünce, (kadına): “Şüphesiz, dedi; bu, sizin tuzağınızdır. Sizin tuzağınız gerçekten

büyüktür.”102

c) Ellerini kesen kadınlar, Yusuf’un suçsuz olduğuna tanıklık etmişlerdir. Yüce

Allah bu konuda şöyle buyurmaktadır:

“(Kadınlar:) Hâşâ! Allah için biz ondan hiçbir kötülük görmedik’ dediler.” 103

d) Azizin hanımı da, Yusuf’un suçsuz olduğuna şu sözüyle tanıklık etmiştir:

“Azizin karısı da: ‘Şimdi hak meydana çıktı. Ben onun nefsinden (murat almak)

100 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 227.
101   Yusuf, 12/24.
102 Yusuf, 12/26–28.
103 Yusuf, 12/51.



29

istemiştim. Şüphesiz o, doğru söyleyenlerdendir’ dedi.” 104

e) Şeytan da, Yusuf’un suçsuz olduğuna şu sözüyle tanıklık etmiştir:

“iblis: ‘Senin mutlak kudretine andolsun,  onlardan ihlâsa erdirilmiş kulların’105

hariç, hepsini mutlaka azdıracağım ‘ dedi.” 106

Bütün bu deliller Yusuf Peygamber’in suçsuz olduğunu göstermektedir.

“Şehirdeki bazı kadınlar dediler ki: Azizin karısı, delikanlısının nefsinden murat

almak istiyormuş; Yusuf’un sevdası onun kalbine işlemiş! Biz onu gerçekten açık bir

sapıklık içinde görüyoruz.”

“Kadın, onların dedikodusunu duyunca, onlara davetçi gönderdi; onlar için

dayanacak yastıklar hazırladı. Her birine bir bıçak verdi. (Kadınlar meyveleri soyarken

Yusuf’a): “Çık karşılarına!” dedi. Kadınlar onu görünce, onun büyüklüğünü anladılar.

(Şaşkınlıklarından) ellerini kestiler ve dediler ki: Hâşâ Rabbimiz! Bu bir insan değil,

ancak üstün bir melektir!”

Bunun üzerine kadın onlara dedi ki: “İşte hakkında beni kınadığınız şahıs

budur. Ben onun nefsinden murat almak istedim. Fakat o, iffetinden dolayı bundan

kaçındı. Andolsun,  eğer o kendisine emredeceğimi yapmazsa mutlaka zindana atılacak

ve elbette sürünenlerden olacaktır!”

(Yusuf): “Rabbim! Bana zindan, bunların benden istediklerinden daha iyidir!

Eğer onların hilelerini benden çevirmezsen, onlara meyleder ve cahillerden olurum!”

Dedi.

Rabbi onun duasını kabul etti ve kadınların tuzaklarını ondan uzaklaştırdı.

Çünkü O çok iyi işiten, pekiyi bilendir.

 Sonunda (aziz ve arkadaşları) kesin delilleri görmelerine rağmen (halkın

dedikodusunu kesmek için yine de) onu bir zamana kadar mutlaka zindana atmaları

kendilerine uygun göründü. 107

Olay Mısır’ın ileri gelenlerinin arasında duyulup yayılınca bir grup kadın

Aziz’in karısının, kölesine âşık olmasını kınadılar ve “Yusuf’un sevdası onun kalbine iş-

lemiş!” dediler. Bunu duyan Zeliha kadınları evine davet etti. Misafirler için evini

104 Yusuf, 12/51.
105 Bkz.Yusuf Peygamber, Yüce Allah’ın, Yusuf, 12/24’de belirttiği üzere, ihlâsa erdirilmiş

kullarındandır.
106 Sad, 38/82–83.
107 Yusuf, 12/29–35.



30

donattı ve yaslanıp oturacakları yerler hazırladı. Davetliler gelince önlerine yemekler,

meyveler ve bıçaklar koydu. Onlar meyveleri soyarken Yusuf’a huzurlarına çıkmasını

emretti. Yusuf’un güzelliğine hayran kalan kadınlar, şaşkınlıklarından ellerini kestiler

ve onun insan değil, değerli bir melek olduğunu söylediler. Zeliha, “İşte hakkında beni

kınadığınız şahıs budur. Ben onun nefsinden murat almak istedim. Fakat o, iffetini

korudu. Andolsun, eğer kendisine emredeceğimi yapmazsa, mutlaka zindana atılacak ve

elbette sürünenlerden olacaktır!” dedi.

Mevdudi, bu hususa işaret ederken şöyle demektedir: “Zeliha’nın Mısır’ın ileri

gelenlerinin hanımlarını toplayıp, onlara şehevi ihtirasını açıkça ilan edip, gayr-i ahlâkî

niyetini rahatça açığa vurması, zamanın Mısır yüksek sosyetesinin ahlaken en aşağı

dereceye düştüğünü gösterir. Besbelli ki, kadının davet ettiği bayanlar da, bu yüksek

sosyeteye mensup olmalıdır. Aşkına müptela olduğu kimsenin ne kadar genç ve ya-

kışıklı olduğunu göstermek amacıyla, tutulduğu genci hiç çekinmeden misafirlerinin

huzuruna çıkarması, bu gösteride iştirak edilmeyen hiçbir şeyin olmadığını gösterir.

Davetli bayanlar da öyle görünüyor ki, kadının yerinde kendileri de olsa aynı şeyi

yapacaklarmış! Hepsinden öte, ev sahibesinin açıkça, “Kuşkusuz, ondan murat almak

istedim ama o benden kurtulmayı başardı. Fakat ondan vazgeçecek değilim. Eğer

istediğim şeyi yapmazsa, onu zindana attıracağım ve küçük düşenlerden olacak!”

şeklindeki sözlerinin hayâsızlık ifade ettiğini hissetmemişlerdi bile!108 Zamanın yüksek

sosyetesini temsil eden bu kadınlar, anlaşıldığına göre, hoşlarına giden yabancı bir

erkeğe sahip olma arzularını saklama ihtiyacını dahi duymuyorlardı.

Seyyid Kutup da, Zeliha’nın kocasının tutumu hakkında şöyle demiştir:

“Burada, Cahili toplumdaki yüksek tabakanın bir durumu ortaya çıkmaktadır. Bu

durum, cinsel rezillikler karşısında gevşeklik göstererek onu toplumdan gizleme

eğilimidir. Çünkü Aziz, suçsuz Yusuf’a dönerek, ona olayı gizlemesini ve kimseye

açmamasını emrediyor. Sonra da kendisine ihanet eden eşine, bu olay karşısında

yumuşak bir üslupla hitap ediyor: “Bu günahın için tövbe et, affını dile!” demekle

yetiniyor. Sanki zahiri kurtarmak için önemli olan bu imiş gibi, böyle hareket

ediyor.”109

Yusuf Peygamber’in “Rabbim! Bana zindan, bunların benden istediklerinden

daha iyidir! Eğer onların hilelerini benden çevirmezsen, onlara meyleder ve cahillerden

108 Mevdudî, age. , II, 456–457.
109 Kutub, age. , VIII, 387.



31

olurum.” Bu dua Yusuf Peygamber’in kadının hilelerinden korunmak için Yüce Allah’a

yalvarmasıdır. Yusuf Peygamber günaha bulaşmaktansa zindana girmeyi daha evlâ

görecek kadar iffet timsaliydi. Yusuf Peygamber bu duasıyla Müslümanların takınması

gereken doğru tutumu temsil etmektedir ve bizlere sığınakların en güvenlisi olan Yüce

Allah’a nasıl bir tevekkül ile yöneleceğimizi göstermiştir.

Ayrıca Yusuf Peygamber’in duasından Zeliha’nın davetliler üzerinde etkili

olduğu ve desteklerini sağladığı anlaşılmaktadır. Ancak bütün bunların karşısında,

sağlıklı ve yakışıklı bir delikanlı olan Yusuf, iradesine hâkim olarak insanın hayatta

karşılaşabileceği en zor imtihanlardan birini başarıyla sonuçlandırmıştır.

Bütün delillerin Yusuf’un günahsız, kadının ise suçlu olduğunu göstermesine

rağmen Aziz ve arkadaşları, Yusuf’un bir süre zindana atılmasını uygun gördüler.

“Onunla birlikte zindana iki delikanlı daha girdi. Onlardan biri dedi ki: “Ben

(rüyada) şarap sıktığımı gördüm.” Diğeri de: “Ben de başımın üstünde kuşların

yemekte olduğu bir ekmek taşıdığımı gördüm. Bunun yorumunu bize haber ver. Çünkü

biz seni güzel davrananlardan görüyoruz,” dedi.

(Yusuf) dedi ki: “Size yedirilecek yemek gelmeden önce onun yorumunu mutlaka

size haber vereceğim. Bu, Rabbimin bana öğrettiklerindendir. Şüphesiz ben Allah’a

inanmayan bir kavmin dininden uzaklaştım. Onlar ahireti inkâr edenlerin kendileridir.

Atalarım İbrahim, İshak ve Yakup’un dinine uydum. Allah’a herhangi bir şeyi

ortak koşmamız bize yaraşmaz. Bu, Allah’ın bize ve insanlara olan lütfundandır. Fakat

insanların çoğu şükretmezler.”

“Ey zindan arkadaşlarım! Çeşitli tanrılar mı daha iyi, yoksa gücüne karşı

durulamaz olan bir tek Allah mı?

Siz Allah’ı bırakıp da taptıklarınız, sizin ve atalarınızın taktığı birtakım

isimlerden başka bir şey değildir. Allah onlar hakkında herhangi bir delil indirmemiştir.

Hüküm sadece Allah’a aittir. O size kendisinden başkasına ibadet etmemenizi

emretmiştir. İşte dosdoğru din budur. Fakat insanların çoğu bilmezler.”

“Ey zindan arkadaşlarım! (Rüyalarınıza gelince), biriniz (daha önce olduğu

gibi) efendisine şarap içirecek; diğeri ise asılacak ve kuşlar onun başından (beynini)

yiyecekler. Yorumunu sorduğunuz iş (bu şekilde) kesinleşmiştir.”

 Yusuf, onlardan kurtulacağını düşündüğü kimseye “Beni efendinin yanında



32

an,”dedi. (umulur ki beni çıkarır). Fakat şeytan ona, efendisine anmayı unutturdu.

Dolayısıyla (Yusuf), birkaç sene daha zindanda kaldı.”110

Böylece Yusuf Peygamber zindana atıldı. Onunla birlikte biri kralın şarap

sunucusu, diğeri fırıncısı olmak üzere iki delikanlı daha zindana girdi. Tefsirlerdeki

rivayetlere göre bu iki genç, Mısır’da kralı öldürmek isteyen kimselerin teşvikiyle onun

ekmeğine ve şarabına zehir katmışlar, fakat birbirlerinin yaptıklarını açığa vurarak

ekmekçi, şarapta zehir olduğunu; şarapçı da ekmekte zehir olduğunu krala haber vermiş,

bunun üzerine her ikisi de hapse atılmışlardı.111 Bunlardan biri rüyasında şarap yapmak

için üzüm sıktığını, diğeri ise başının üzerinde ekmek taşıdığını ve kuşun gelip o

ekmekten yediğini görmüş, muhtemelen rüyalarını birbirlerine anlatmışlar, fakat

yorumunu yapamamışlardı. Bunun üzerine her ikisi de doğruluğuna, ilmine, yorumuna

ve şahsiyetine güvendikleri Yusuf’a gelip ondan rüyalarının yorumunu istediler.

Bu olay, Yusuf’un risaletini tebliğe başladığı ilk olaydır. Çünkü bundan önce

tebliğde bulunduğunu gösteren herhangi bir işaret yoktur. Ona güvenen ve ondan

rüyalarının yorumunu isteyen iki arkadaşına o, gayet nazik bir şekilde hitap ederek rüya

yorumlama ilminin kehanet ve falcılık değil, Yüce Allah’ın kendisine vahyettiği

ilimlerden olduğunu bildirmiştir. Kendisinin Allah’a ve ahiret gününe inanmayan

putperest Mısırlıların dinine asla inanmadığını, hak peygamber olan atalarının dinine

mensup olduğunu ve bunların Allah’a ortak koşmalarının doğru olmadığını ifade

etmiştir.

Bu ayette dikkat çeken bir konu da Yusuf’un, “Size yedirilecek yemek gelmeden

önce onun yorumunu mutlaka size haber vereceğim” diyerek vakit sınırlaması

yapmasıdır. Bu ifadeden, zindandakilerin dış dünya ile ilişkilerinin kesildiği, güneşin

hareketini dahi izleme imkânlarının bulunmadığı, dolayısıyla, muhtaç oldukları zaman

ayarlamasını, ancak yemek, uyku ve havalandırma gibi olaylarla yaptıkları

anlaşılmaktadır.

Yusuf’un, “Bu (rüya yorumlama ilmi) rabbimin bana öğrettiklerindendir”

mealindeki ifadesi Yüce Allah’ın ona rüya yorumlamanın dışında da dini ilimler,

hikmet, iktisat vb. birçok ilmi öğretmiş olduğuna işaret eder. Yusuf Peygamber, aynı

zamanda İbrahim, İshak ve Yakup’un kendisinin ataları olduğunu söyleyerek,

110 Yusuf, 12/36–42.
111 Kurtubî, age. , IX, 188–189; Ebu Hayyan, age. , V, 307; Celaleyn, age. , 242–243.



33

kendisinin Allah tarafından seçilmiş olduğunu, dolayısıyla bir eğitim ve imtihan

sürecinden geçtiğini biliyordu. Bununla birlikte kendisinin yeni bir din getirmediğini,

tebliğ ettiği şeylerin, ataları İbrahim, İshak ve Yakup’un getirdikleri dinin aynısı

olduğunu vurgulamıştır.112

Yusuf Peygamber, şirki ve müşriklerin ibadetini reddedip peygamberliğini or-

taya koyduktan sonra onları, pek çok ilâhlar yerine tek ilâhı itiraf etme esası üzerine

kurulan tevhit akidesine davet etti. Yusuf Peygamber’in bu metodu diğer

Peygamberlerin metoduyla aynıdır. Peygamberler, önce puta tapıcılık inancını yıkarlar,

sonra da Allah’ın varlığına ve birliğine delâlet eden akli delilleri ortaya koyarlar.

Bunun içindir ki, Yusuf Peygamber şöyle dedi: “Ey zindandaki iki arkadaşım!

Sizin için ve başkaları için size fayda verme, zararı engelleme ve gayb âleminde

yardımcı olma hususunda çekişme, çarpışma ve kâinatın fesada uğramasına sebep

olacak farklı özelliklerde çeşitli tanrıların bulunması mı, yoksa başkasına muhtaç

olmayan, tasarruf ve idaresinde ortak kabul etmeyen, kudreti ve iradesiyle ezici güce

sahip olan, zatı ve büyüklüğüne her şeyin boyun eğdiği Allah mı daha iyidir. Taptığınız

ve ilâh diye adlandırdığınız bu putlar hiçbir esası olmayan, Allah tarafından dayanağı

bulunmayan, insanların kendi kendilerine uydurdukları isimlerden ibarettir. Bunların

“Rab” diye adlandırılmaları, bunlara ibadet edilmesi doğru değildir. Bu ne akıl ne de

semavî nakil yönünden hiçbir delil bulunmayan bir yakıştırmadan ibarettir.

Sonra da onlara hükmetmek, tasarrufta bulunmak, dilemek ve mülkün sahibi

olmak sadece Yüce Allah’a aittir. O bütün kullarına sadece kendisine ibadet etmelerini

emretti. Sizi davet ettiğim Allah’ın birliğine inanmak ve O’na ihlâsla ibadet etmek

Allah’ın emrettiği, O’nun sevdiği ve razı olduğu dosdoğru din budur. Fakat insanların

çoğu bunun hiçbir eğriliği, eksikliği bulunmayan hak din olduğunu bilmezler. Bunun

için çoğu müşrik oldular. Nitekim Yüce Allah “Sen çok gayret etsen de insanların çoğu

mümin değildirler.”113 buyurmaktadır.

Bu konuşma bize mesajı(tebliğ) sunarken takip edilmesi gereken yolu öğretir.

Yusuf Peygamber, hemen işin başında imana ilişkin ayrıntıları ve itikadı düzenlemeleri

sunmamış, iman edenle etmeyeni, yani tevhit ile şirki birbirinden ayıran en temel esas

üzerinde durmuştur. Daha sonra sağduyu sahibi bir kişiyi iknada başarısızlığa

112 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 219.
113 Yusuf, 12/103.



34

uğramamak için de mesajı gayet akli bir tarzda sunmuş ve ortaya sürdüğü deliller bu iki

kölenin zihninde derin etkiler uyandırmıştır.

“Hangisi daha iyidir? Çeşit çeşit tanrılar mı, yoksa bir tek ilah olan Allah mı?”

Köleler, kendi şahsi tecrübelerinden bir tek efendiye hizmet etmenin, birçoğuna birden

hizmet etmekten daha iyi olduğunu bilmekteydi. Dolayısıyla Âlemlerin Rabbine hizmet

etmek dururken O’nun kullarına hizmet daha iyi olamazdı. Dahası Yusuf Peygamber

onları doğrudan imanı kabule ve itikatlarını redde davet etmemiş; oldukça hikmetli bir

yol tutarak önce şuna dikkatlerini çekmişti: “Bizi ve tüm insanlığı kendisinden

başkasına köle etmemesi Allah’ın bir lütfudur. Ancak insanların çoğu O’na şükretmez.

Yalnızca O’na kulluk etmek yerine kendilerine tanrılar icat ederek onlara taparlar.”

Sizin servet tanrısı, sağlık tanrısı, bolluk tanrısı, yağmur tanrısı vs. diye

isimlendirdiğiniz tanrılar hiçbir gerçekliği olmayan isimlerden ibarettir. Her şeyin

gerçek sahibi, tüm kâinatın Rabbi ve yaratıcısı olarak kabul etmeniz gereken Yüce

Allah’tır

Bundan sonra zindan arkadaşlarının rüyalarını yorumlayarak birinin daha önce

olduğu gibi efendisinin hizmetine gireceğini ve ona şarap sunacağını; diğerinin ise

asılacağını, beynini kuşların yiyeceğini söyledi.

İki mahkûmun Yusuf’un doğruluğunu tasdik etmesi Yusuf’un zindanda yüksek

bir saygınlık kazandığını gösterir. Böyle olmasaydı, iki mahkûmun rüyalarını yalnızca

kendisine yorumlatmak ve ona biat etmek istemeleri için hiçbir neden olamazdı ve o

ikisinin “Biz senin Muhsinlerden(iyilerden) olduğun görüşündeyiz” demeleri bunu

göstermektedir. Demek ki daha önceki ayetlerde anlatılan olaylar her tarafta duyulmuş;

zindanın dışındaki ve içindeki insanlar Yusuf’un herhangi bir suç yahut günah

işlemediğini öğrenmişlerdi. Öte yandan, o çetin takva imtihanını başarıyla geçerek ne

kadar asil bir ruh taşıdığını da kanıtlamış durumdaydı.

“Fakat şeytan ona, efendisini anmayı unutturdu” mealindeki cümle tefsirciler

tarafından iki farklı şekilde yorumlanmıştır:

a) Şeytan Yusuf’a Allah’ı anmayı unutturdu. Böylece Yusuf, zindan ar-

kadaşından kendisinin suçsuz olduğunu krala hatırlatmasını rica etti de kurtuluşu Yüce

Allah’tan dilemedi. Bundan dolayı Allah onu birkaç yıl daha zindanda tutarak ce-

zalandırdı. Bu konuda rivayet edilen bir de hadîs vardır. Allah’ın Resulü şöyle

buyurmuştur: “Yusuf bu sözü söylememiş olsaydı, zindanda bu kadar uzun süre



35

kalmazdı. Zira o kurtuluşu Allah’tan başkasından istedi.”114

Gerek bu yorum gerekse delil olarak getirilen bu hadis, diğer müfessirler

tarafından zayıf kabul edilmiştir.115

b) Şeytan, zindandan çıkan gence Yusuf’un durumunu efendisi krala anlatmayı

unutturdu. Dolayısıyla Yusuf birkaç yıl daha zindanda kaldı. Tefsircilerin birçoğu bu

manayı tercih etmişlerdir.116 Çünkü bir peygamberin ihtiyacı olduğunda insanlardan

yardım istemesi Allah’ı unuttuğunu göstermez. Nitekim Allah’ın Resulü ihtiyaç anında

müşriklerden bile faydalanmıştır.

“Kral dedi ki: Ben (rüyada) yedi arık ineğin yediği yedi semiz inek gördüm.

Ayrıca, yedi yeşil başak ve diğerlerini de kuru gördüm. Ey ileri gelenler! Eğer rüya

yorumluyorsanız, benim rüyamı da bana yorumlayınız.

 (Yorumcular) dediler ki: “Bunlar karmakarışık düşlerdir. Biz böyle düşlerin

yorumunu bilenlerden değiliz.” (Zindandaki) iki kişiden kurtulmuş olan, uzun bir zaman

sonra (Yusuf’u) hatırlayarak: “Ben size onun yorumunu haber veririm, beni hemen

(zindana) gönderin.” Dedi.

(Yusuf’un yanına gelerek dedi ki:) “Ey Yusuf, ey doğru sözlü kişi! (Rüyada

görülen) yedi arık ineğin yediği yedi semiz inek ile yedi yeşil başak ve diğerleri de kuru

olan (başaklar) hakkında bize yorum yap. Ümit ederim ki, insanlara (isabetli

yorumunla) dönerim de belki onlar da doğruyu öğrenirler.

Yusuf dedi ki: “Yedi sene âdetiniz üzere ekin ekersiniz. Sonra da

yiyeceklerinizden az bir miktar hariç, biçtiklerinizi başağında (stok edip) bırakınız.”

“Sonra bunun ardından, saklayacaklarınızdan az bir miktar (tohumluk) hariç, o

yıllar için biriktirdiklerinizi yiyip bitirecek yedi kıtlık yılı gelecektir.”

 Sonra bunun ardından da insanların yağmura kavuşacağı bir yıl gelecek. O

yılda insanlara (Allah tarafından) yardım olunacak ve o yılda (meyve suyu ve yağ)

sıkacaklar.”117

Ayette geçen “Adğasu ahlâm”, kelimesi karmakarışık saçma rüyalar demektir.118

“Adğasu ahlâm” tamlamasındaki “edgas” kelimesi “dğsm” çoğulu olup “yaşı kurusu

114 Kurtubî, age. , IX, 196; Zemahşerî, age. , II, 453–454; Taberî, age. , XIII, 132.
115 Mevdudî, age. , II, 465; Komisyon, Kur’an Yolu, III, 219–220.
116 Beydavî, age. , I, 485; Zuhaylî, age. , VI, 501; Mevdudî, age. , II, 465; Celaleyn, age. , II, 244.
117 Yusuf, 12/43–49.
118    Zemahşerî, age. , II, 406; Razî, age. , XVIII, 148.



36

birbirine karışmış çeşitli bitkilerden meydana gelen ot demetleri” anlamına gelir.

“Hulm” kelimesinin çoğulu olan ahlâm ise uyku halinde görülen ve fakat dış dünyada

herhangi bir hakikate işaret etmeyen düşlerdir. Bunlar, dış dünyadaki olayların etkisiyle

görülmüş rüyalar olmakla birlikte, hiçbir gerçeğe işaret etmezler. Dolayısıyla bunların

yorumu yoktur. “Guslü gerektiren rüya” manasında kullanılan ihtilâm da bu kelimeden

türemiştir. Buna göre “edgasu ahlâm” karışık ot demetine benzeyen karmakarışık

rüyalar, demet demet evham ve hayal yığını düşler demektir.119 Bu tür rüyaların varlığı

bir gerçektir. Yani bazen insan, herhangi bir anlamı olmayan saçma rüyalar görebilir.

Bunları insan beyni uykuda düşünür; belli bir maksatları yoktur. Bunların bazen

manaları açık ve anlaşılır olabilir, ama çoğunlukla karmakarışık, zararlı ve

anlamsızdırlar. Bunlar aralarında bir münasebet olmayan zararlı bazı bitkilerin

karmakarışık olmalarını ifade için kullanılan “adğas” türünden rüyalardır.

Razi tefsirinde “ahlamı” ikiye ayırmıştır; bir kısmında görülen rüyalar düzenli ve

uyumlu olur. Bunları akli ve ruhi hakikatler çevresinde yorumlamak mümkündür.

Ancak diğer kısmı karmakarışık saçma rüyalardır; onlarda bilinen bir düzen olmaz. İşte

bunlara “adğas” denir.120 Ne var ki Kur’an, kralın gördüğü rüyanın, “adğasu ahlam”,

yani anlamsız saçma sapan bir rüya olduğunu kabul etmez. Bilakis Yusuf onu gayet

açık ve anlaşılır bir şekilde yorumlar.

Yüce Allah, Yusuf Peygamber’i zindandan çıkarmak ve sabrının mükâfatını

vermek istedi. Dolayısıyla onun zindandan çıkmasını gerektirecek sebepleri hazırladı.

Kral gördüğü rüyadan etkilenip korktu. Bunun üzerine ülkesindeki rüya yorumcularını

toplayıp, rüyayı onlara anlattı. Fakat yorumcular rüyayı yorumlamaktan aciz kaldılar.

Ancak, cehaletlerini gizlemek için, kralın rüyasının normal bir rüya olmadığını,

olayların şuur altındaki izlerinden meydana gelen karmakarışık düş ve hayallerden

ibaret olduğunu, böyle rüyaları yorumlamayı bilmediklerini ifade ettiler.

Kâhinlerin, kralın rüyasını yorumlamaktan aciz kaldıklarını gören Yusuf’un

zindan arkadaşı, Yusuf’u hatırladı ve gidip rüyayı ona yorumlatmak üzere izin istedi.

İzin verilince gitti rüyayı Yusuf’a anlattı ve ondan yorumunu aldı. Yusuf, gelecekte

Mısır’da etkili bir kıtlığın meydana geleceğini haber verdiği gibi, alınacak tedbirleri de

anlattı. Mısır’da yedi sene bolluk olacağını, bu süre zarfında her sene bolca hububat

ekmelerini, kaldıracakları ürünlerden sadece yiyecek ve tohumlukları ayıklayıp

119 Beydavî, age. , I, 485–486; Zemahşerî, age. , II, 406; Kurtubî, age. , IX, 200.
120   Razî, age. , XVIII, 148.



37

kalanları başakları içerisinde depo etmelerini tavsiye etti. Bu bolluk yıllarından sonra

yedi kıtlık yılı geleceğini, daha önce depo etmiş oldukları hububatı bu kıtlık yıllarında

yiyeceklerini, az bir miktarını da tohum olarak kullanacaklarını söyledi. Bundan sonra

yine bir bolluk yılı geleceğini, o yılda Allah tarafından insanlara yardım edileceğini ve

insanların bolca meyve ve sebzelere kavuşacaklarını; üzüm, hurma, zeytin ve susam

gibi şeyleri sıkarak su ve yağlarından istifade edeceklerini haber verdi.

Şu da belirtilmelidir ki Yusuf Peygamber, yalnız kralın rüyasını yorumlamakla

kalmamış aynı zamanda yedi bolluk yılı ardından gelen yedi kıtlık yılında tahıl

depolamak gerektiğini söyleyerek onlara yol göstermiştir. Dahası yedi kıtlık yılı

ardından yine bolluk döneminin başlayacağını müjdelemiştir, hâlbuki kralın rüyasında

buna dair hiçbir ima yoktur.121

“(Adam bu yorumu getirince) kral dedi ki: “Onu bana getirin!” Elçi, Yusuf’a

geldiği zaman, (Yusuf) dedi ki: “Efendine dön de ona: “Ellerini kesen o kadınların zoru

neydi?” Diye sor. Şüphesiz benim Rabbim onların hilesini çok iyi bilir.

(Kral kadınlara): “Yusuf’un nefsinden murat almak istediğiniz zaman

durumunuz neydi?” dedi. Kadınlar, Hâşâ! Allah için, biz ondan hiçbir kötülük

görmedik, dediler. Azizin karısı da dedi ki: “Şimdi gerçek ortaya çıktı. Ben onun

nefsinden murat almak istemiştim. Şüphesiz ki o doğru söyleyenlerdendir.”

(Yusuf): “Bu, azizin yokluğunda ona hainlik etmediğimi ve Allah’ın hainlerin

hilesini başarıya ulaştırmayacağını (herkesin) bilmesi içindir.”dedi.

“Ben nefsimi temize çıkarmıyorum. Çünkü nefis aşırı şekilde kötülüğü emreder;

Rabbim acıyıp korumuş başka. Şüphesiz Rabbim çok bağışlayan, pek esirgeyendir.”

Kral: “Onu bana getirin, onu kendime özel danışman edineyim.” Dedi.  Onunla

konuşunca: “Şüphesiz bugün sen yanımızda yüksek makam sahibi ve güvenilir birisin,

dedi.”122

Elçi, rüyanın yorumunu krala götürdü. Kral, yorumun rüyaya uygun olduğunu

görünce sevindi ve bu yorumu yapanın akıllı, bilgili bir kimse olduğunu anladı. Yorumu

bir de kendisinden dinlemek için onun huzura getirilmesini emretti. Elçi gelip kralın

isteğini Yusuf’a iletti. Fakat Yusuf Peygamber, Yüce Allah’tan gelen bir ilhamla

kendisinin ileride yüksek bir makama geleceğini biliyordu; dolayısıyla zindandan

hemen çıkmayıp üzerindeki şüphenin ortadan kalkmasını, iffet ve şahsiyetine sürülmüş

121 Mevdudî, age. , II, 467.
122 Yusuf, 12/50–53.



38

olan lekenin temizlenmesini istedi. Kendisinin haksız olarak zindana atılmış, masum ve

günahsız biri olduğunun ortaya çıkmasını bekledi.

Peygamber Efendimiz, Yusuf Peygamber’in zindanda çektiği çileyi anlatırken

onun gösterdiği sabır ve olgunlukla ilgili şu ifadeleri kullanmıştır: “Allah kendisini

affetsin, Yusuf’a, o zayıf ve semiz inekler sorulduğunda, Yusuf’un keremine ve sabrına

şaşarım. Onun yerinde olsaydım beni hapishaneden çıkarmalarını şart koşmadıkça,

onlara o rüyayı tabir etmezdim. Yine haberci kendisine gelip haberciye, “Rabbine

(efendine) dön” dediği zamanki durumuna da hayret ederim. Ben onun yerinde

olsaydım, hapishanede bunca yıl bekledikten sonra, hemen bunu kabul eder, derhal

kapıya koşar ve suçlu olup olmadığımın ortaya çıkmasını beklemezdim.”123 Buyurduğu

rivayet edilmiştir.

Yusuf’un “Ellerini kesen o kadınların zoru neydi?” şeklindeki sorusuyla

peygambere yakışır bir nezaket ve örnek bir tavır sergilemiştir. Şöyle ki, asıl zindana

atılmasına sebep olan Aziz’in karısı olduğu halde velinimetinin şerefini korumak için,

onun karısından hiç söz etmeden geçmişte yapılmış bir şölende ellerini kesmiş bulunan

kadınların tutumunun araştırılarak olayın aydınlatılmasını istemiştir.

Elçi Yusuf’un isteklerini krala iletti. Kral bu isteği yerine getirmede tereddüt

göstermedi. Muhtemelen olayı biliyor ve Yusuf’un suçsuz olduğuna inanıyordu. Ancak

devlet ileri gelenlerinin itibarını koruma uğruna zulme göz yummuştu. Zamanı gelince

ilgili kadınları toplayıp onları sorguya çekti. Kadınlar Yusuf’un günahsız olduğunu

itiraf ettiler. Bu durum karşısında Aziz’in karısı da gerçeği itiraf etmekten başka bir yol

olmadığını anladı.

“Ben nefsimi temize çıkarmıyorum. Çünkü nefis aşırı şekilde kötülüğü emreder;

Rabbim acıyıp korumuş başka. Şüphesiz Rabbim çok bağışlayan, pek esirgeyendir.”

Bu ayet hakkında iki farklı görüş vardır:

A) Tefsircilerin çoğuna göre bu ayet Yusuf Peygamber’e ait sözlerdir. Çünkü bu

sözler ancak Allah’a, ahiret gününe, Allah’ın rahmet ve mağfiret sahibi olduğuna

inanmış iffetli ve yüksek şahsiyete sahip bir kimsenin söyleyeceği sözlerdir. Aziz’in

karısında ise bu özellikler görülmemektedir. Aksine onun Yusuf hakkında söylemiş

olduğu sözler ve göstermiş olduğu davranışları kendisinin bu gibi üstün özelliklerden

yoksun olduğunu göstermektedir. 124

123 Kurtubî, age. , IX, 206; Zemahşerî, age. , II, 459; Razî, age. , XVIII, 151; Zuhaylî, age. , VI, 512.
124 Kurtubî, age. , IX, 209; Taberî, age. , XII, 140; Zemahşerî, age. , II, 328.



39

Kurtubi’ye göre Yusuf Peygamberin “Ben nefsimi temize çıkarmam” zina fiiline

azmetmiş olduğunu itiraf etmiş olması anlamına gelmez. Onun böyle demesi şu şekilde

yorumlanabilir.  Eğer o, kadınla baş başa kaldığı esnada henüz peygamber olmasa bile,

kendisine “hikmet ve ilim” verilen bir mümindir. Bu bakımdan onun zinaya azmetmiş

olması mümkün değildir. O nefsini temize çıkarmadığını söyleyerek, insan yaratılışında

bulunan ve irade dışında kalbe ilk gelen durumu anlatmak istemiştir. İnsan ise, irade dışı

olaylardan sorumlu değildir. Eğer o, kadınla baş başa kaldığı esnada peygamber ise,

yine onun bu çirkin fiile azmetmesi mümkün değildir. Dolayısıyla onun nefsini temize

çıkarmadığını söylemesi bir tevazuya delalet eder.125

B) Bazı tefsircilere göre ise; bu sözler Aziz’in karısına aittir. Onlara göre bu

ayetler, bir önceki ayetin devamıdır. Çünkü bu sözler kralın huzurunda kadınların

sorguya çekildiği sırada söylenmiştir. Hâlbuki o zaman Yusuf zindanda bulunuyordu.

Ayrıca bu ayeti önceki ayetten ayıran herhangi bir işaret de yoktur; dolayısıyla bu sözler

kadına ait olmalıdır. O bu sözleriyle Yusuf’un gıyabında ona hıyanet etmediğini ve

kendi nefsini de temize çıkarmak istemediğini ifade etmek istemiştir.126

“Kral dedi ki: Onu bana getirin, onu kendime özel danışman edineyim. Onunla

konuşunca: Bugün sen yanımızda yüksek makam sahibi ve güvenilir birisin, dedi.”

(Yusuf): “Beni ülkenin hazinelerine tayin et! Çünkü ben (onları) çok iyi korurum

ve bu işi bilirim” dedi.

Ve böylece Yusuf’a orada dilediği gibi hareket etmek üzere ülke içinde yetki

verdik. Biz dilediğimiz kimseye rahmetimizi eriştiririz. Ve güzel davrananların

mükâfatını zayi etmeyiz. İman edip de (kötülüklerden) sakınanlar için ahiret mükâfatı

daha hayırlıdır.”127

Kral gördüğü rüyanın yorumunu bir de Yusuf Peygamber’den bizzat dinlemek

istedi; onun getirilmesini emretti. Yusuf Peygamber, rüyanın yorumunu anlattı. Kral

nasıl tedbir almak gerektiğini sorunca, Yusuf, bolluk yıllarında çok ekin ekip ürünü stok

etmek gerektiğini, böylece kıtlık yıllarında hem kendi geçimlerini temin edeceklerini

hem de hazineye bolca gelir sağlayabileceklerini söyledi. Kral bu işi kimin yapacağını

sorunca Yusuf: “Beni, yurdunun hazinelerinin başına getir.” Beni, bu depolara yönetici

yap. Onları gözeteyim. Verimli ve kurak geçen yıllar arasındaki ekonomik dengeyi

kurabilmek için ekonomiyi yöneteyim. Gördüğüm rüyaya göre halkını tehdit edecek

125 Kurtubî, age. , IX, 209–210.
126 İbn Kesîr, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, II, 481–482; Nesefî, age. , II, 775; Ebu Hayyan, age. , V, 316.
127 Yusuf, 12/54–57.



40

olan açlıktan ülkeyi kurtarayım. Çünkü ben, korumasını ve yönetmesini bilirim,

güvenilir bir koruyucuyum. Üzerime aldığım işte bilgi sahibiyim.” Hazinelerden

maksat, elde edilen mahsullerin depolandığı ambarlar olup, bunlar Yusuf’un haber

verdiği kıtlık yıllarını karşılamak için ürünlerin toplandığı yerlerdi.

Allah’ın Resulü, kendisinden yöneticilik görevini isteyenlere, “Vallahi biz bu işe

ne onu isteyen birini ne de ona hırs gösteren birini tayin ederiz.” Buyurarak onların

isteklerini reddetmiştir.128

Allah’ın Resulü’nün yöneticilik görevini istememesini tavsiye ettiği bir

sahabeye de “İstediğin için görev sana verilirse onunla baş başa kalırsın; istemeden sana

verilirse onun uğrunda yardım görürsün.” buyurarak yöneticiliğe talip olmamanın

gerekçesini anlatmıştır.129

Allah’ın Resulü’nün yöneticiliğe talip olmayı hoş karşılamamasının maksadı

şudur ki, yöneticilik güç bir iştir, onu herkes yapamaz, liyakat ister. Eğer kişi

kaprislerini tatmin maksadıyla böyle bir göreve talip olur da atanırsa o işte yalnız başına

kalır; Allah’tan yardım görmeyeceği gibi insanlardan da yardım alamaz, dolayısıyla

başarısız olur; ama kişi istemeden böyle bir göreve atanırsa ona hem Allah hem de

insanlar yardım eder, dolayısıyla başarılı olur. Burada Yusuf’un ehliyet ve liyakatini

açıklayarak iş istemesi, iyi niyetle ve yanlış atamaları engellemek içindir. Bu durum

gerektiğinde devlet hizmetine talip olmanın caiz olduğunu göstermektedir. 130

Yusuf Peygamber’in bu davranışından anlaşıldığına göre herhangi bir alanda

uzman olan kimsenin, toplumun menfaati için, ülke yöneticisinden görev istemesi

yerinde bir harekettir.

Kral, Yusuf hakkında edindiği bilgilerden onun yüksek karaktere sahip, ülke

yönetiminde ehliyetli biri olduğunu anladı ve tereddüt etmeksizin onu devletinde

yüksek bir makama getirdi. Maliyenin yönetimini ona teslim etti ve bütün imtiyazları

verdi, Kısacası emaneti ehline teslim etti. Böylece Yusuf, ülkede dilediği gibi tasarrufta

bulunmak üzere bütün yetkileri eline aldı. Olaylar onun, kralın rüyasını yorumladığı

gibi meydana geldi. Yusuf Peygamber, gereken tedbiri alarak bolluk yıllarında tarıma

önem verdi, üretimi arttırdı, ihtiyaç fazlası ürünleri depoladı. Nihayet kıtlık yılları geldi.

Bu sefer depolanmış olan ürünleri yemeye ve ihraç etmeye başladılar. Çünkü kıtlık

sadece Mısır’da değil, Kuzey Arabistan, Ürdün, Filistin ve Suriye’de de etkisini

128 Müslim, İmare, 3/14.
129 Müslim, İmare, 3/13.
130 Beydavî, age. , I, 488; Zemahşerî, age. , II, 464.



41

göstermiş, bu bölgelerin halkı da yiyecek sıkıntısı çekmeye başlamıştı. Ancak Yusuf’un

aldığı tedbirler sayesinde Mısır halkı kıtlık yıllarını rahatlıkta geçirdi, hatta erzak

fazlasını ihraç ettiler. Her taraftan insanlar gelerek Mısır’dan erzak satın aldılar.

“Böylece Yusuf’u yerleştirdik.”  Biz, Yusuf’a nimetlerimizi, kralın kalbini ona

ısındırarak ve onu hapishaneden kurtararak ihsan ettiğimiz gibi aynı şekilde onu Mısır’a

yerleştirdik. Ona istediklerini yapabilme gücünü verdik. Mısır’da makam ve mevki

sahibi yaptık.

Yusuf Peygamber’in yaşamına baktığımızda önceden köle iken, daha sonra güç

sahibi olduğunu, emirler veren, yasaklar koyan bir idareci haline geldiğini; önceleri

başkasına uyarken daha sonra kendisine uyulan; hürriyetten yoksun bir mahpus iken

özgürlüğüne kavuşan bir insan olduğunu görürüz.  Bütün bunlar, sahip olduğu sabır,

Yüce Allah’a itaat, iffet, ahlâk gibi özellikleri sebebiyle gerçekleşmişti. Çünkü Yusuf

Peygamber, kardeşlerinin eziyetlerine sabretti. Vezir’in hanımının kötü isteğini reddetti

ve bu yüzden hapse girmek zorunda kaldı. Yüce Allah da ona zafer ve desteğini nasip

etti. Böylece Yusuf,  kendisini Mısır’dan satın alan ve onu arzulayan kadının kocası eski

efendisi vezirin makamına geçmiş oldu.

Rabbi Yusuf’u terk etmedi. Ona merhametiyle muamele etti ve Onu korudu.

Yüce Allah sadece dilediklerine merhamet eder. O’nun rahmeti her şeyi kaplamıştır.

İdarecilik, zenginlik ve sıhhat gibi nimetlerini, dilediği kullarına nasip eder.

Ayette geçen “Rahmetimizi” sözü “ihsanımızı” demektir. Çünkü “rahmet”,

kelimesi “nimet ve ihsan” anlamlarına gelir.

“İyi davranıp, sâlih amel işleyenlerin ecrini zayi etmeyiz.” Onlara dünyada

saadet, izzet ve şerefi, ahirette de ebedî olarak cennette kalma nimetini ihsan ederiz.

Böylece Yüce Allah ahiret yurdunda Peygamber’i Yusuf için hazırladığı nimetlerin,

dünyada ona verdiği yetki ve nüfuzdan daha büyük, daha çok ve daha kıymetli

olduğunu bildirmiştir.

“Yusuf’un kardeşleri gelip onun huzuruna girdiler, (Yusuf) onları tanıdı, onlar

onu tanımıyorlardı.

(Yusuf) onların yüklerini hazırlayınca dedi ki: “Sizin baba bir kardeşinizi de

bana getirin. Görmüyor musunuz, ben ölçeği tam dolduruyorum ve ben

misafirperverlerin en iyisiyim.”

“Eğer onu bana getirmezseniz, artık benim yanımda size verilecek bir ölçek

(erzak) yoktur, bana hiç yaklaşmayın!”



42

Dediler ki: O’nu babasından istemeye çalışacağız, kuşkusuz bunu yapacağız.

(Yusuf) emrindeki gençlere dedi ki: “Sermayelerini yüklerinin içine koyun. Olur

ki ailelerine döndüklerinde bunun farkına varırlar da belki geri gelirler.”131

Uzun süren kuraklık ve kıtlık yalnızca Mısır’ı değil, bütün komşu ülkeleri de

etkisi altına aldı. Suriye, Filistin, Ürdün ve Kuzey Arabistan yiyecek sıkıntısı çekmeye

başladı. Kıtlığa rağmen yalnızca Mısır’da sıkıntı yoktu. Yusuf Peygamber’in attığı

akıllıca adımlar Mısır’ı emniyete almıştı. Dolayısıyla Yusuf’un kardeşleri de Mısır’ın

ihraç ettiği erzaktan satın almak üzere Mısır’a, Yusuf’un yanına geldiler. Ancak

huzuruna çıktıklarında onu tanımadılar, Yusuf ise onları tanıdı. Çünkü onu kuyuya

attıkları zaman o çocuk denecek yaştaydı. Kardeşleri ise fizik yapıları oluşmuş bir çağda

bulunuyorlardı. Aradan geçen bu uzun süre, onlarda fazla bir değişiklik meydana

getirmemişti. Buna karşılık Yusuf’un fiziki yapısında değişiklikler meydana gelmişti.

Ayrıca onlar kuyuya attıkları kardeşlerinin bir gün böyle bir makama geleceğini

düşünemezlerdi.

Ayetlerden de anlaşıldığına göre Yusuf, kardeşlerini misafir etti, onlara ikramda

bulundu. Kur’an’ın bir takım ayrıntıları atlaması yüzünden Yusuf’un ağabeyleriyle

konuşurken nasıl olup da sözü Bünyamin’e getirdiğini ve beraberlerinde onu da

getirmeleri için niye ısrar ettiğini açıklamamıştır. Âlimler bu hususta çeşitli yorumlar

yapmışlardır:

1) Yusuf’un herkese karşı tutum ve âdeti, her bir insana, ne fazla ne eksik

olmaksızın bir deve yükü yiyecek vermekti. Yusuf’un yanına gelen kardeşleri, on kişi

idiler. Yusuf, onlara da on deve yükü yiyecek verdi. Onlar: “Bizim ihtiyar babamız ve

onunla beraber kalmış bir kardeşimiz daha var” dediler. Babalarının çok yaşlı ve kederli

olduğu için gelemediğini,  kardeşlerinin ise babalarına bakmak için orada kaldığını,

dolayısı ile o ikisi için de, yiyecek vermesi gerektiğini söylediler. Bunun üzerine Yusuf

o ikisi için, iki deve yükü daha yiyecek verdi. Onlar, bu şekilde bahsedince, Yusuf:

“Onu görüp tanımam için, bana getiriniz.”dedi.132

2) Onlar, Yusuf’un yanına geldiler, Yusuf da onlara yiyecek verdi ve onlara: “siz

kimsiniz?” diye sordu. Onlar: “Biz, Şamlılardan, çobanlık yapan bir topluluğuz. Bize de

kıtlık geldi. Bundan dolayı yiyecek almak için geldik.” dediler. Bunun üzerine, Yusuf:

“Belki de siz casus olarak geldiniz?” deyince, Onlar: “Allah’a sığınırız. Biz Yakup

131 Yusuf, 12/58–62.
132 Razî, age. , XVIII, 166.



43

ismindeki, doğru, yaşlı ve peygamber olan bir babanın oğullarıyız ve hepimiz kardeşiz.”

dediler. Yusuf: “Kaç kardeşsiniz?” dediğinde, onlar: “On iki kardeştik. Birisi öldü;

diğeri de, ölen kardeşinden ötürü babasına teselli sebebi olsun diye, babası ile birlikte

kaldı. Biz, on kardeş olarak sana geldik.” dediler. Yusuf: “Birinizi yanımda rehin

bırakın. Babanızın peygamberliğini, bana anlatması için, mutlaka o baba bir kardeşinizi

bana getirin.” dedi.133

Ayette geçen “Görmüyor musunuz, tam ölçek veriyorum. Ben, misafir

ağırlayanların en hayırlısıyım” bu ifade, tefsircilerin yaptığı ikinci yorumun zayıf

olduğunu gösterir. Çünkü o yorumun temeli, Yusuf’un onları itham etmesine ve onlara

casusluk isnat etmesine dayanır. Eğer o bu sözü onlara açıkça söylemiş olsaydı, onlara,

“Görmüyor musunuz, tam ölçek veriyorum. Ben, misafir ağırlayanların en

hayırlısıyım” demesi uygun düşmezdi. Hem sonra, Yusuf’un kendisi sıddık (dosdoğru)

olduğu halde ve onların böylesi bir suçtan uzak olduklarını bile bile: “Sizler

casussunuz” demesi, uzak bir ihtimaldir. Çünkü sıddık olana, iftira etmek uygun

düşmez.134

Daha sonra Yüce Allah, Yusuf’un: “Görmüyor musunuz, tam ölçek veriyorum”

dediğini bildirmiştir. Bu, ben, tam ölçüp veriyorum, cimrilik etmiyorum. O kardeşiniz

için de size bir deve yükü fazla veriyorum ben, misafir ağırlayanların en hayırlısıyım,

demektir. Çünkü Yusuf, onları ağırlarken, çok ikramlarda bulundu.

Daha sonra “Eğer onu bana getirmezseniz, artık benim yanımda size hiçbir

ölçek yok. (Boşuna) bana yaklaşmayın” demiştir. Burada Yusuf, onlardan kardeşini

getirmelerini isteyince, hem teşvik, hem de tehdit üslubunu birlikte kullandı. Teşvik

onun: “Görmüyor musunuz, tam ölçek veriyorum. Ben, misafir ağırlayanların en

hayırlısıyım” sözüdür. Tehdit ve korkutma ise, “Eğer onu bana getirmezseniz, artık

benim yanımda size hiçbir ölçek yok, bana yaklaşmayın!” sözüdür. 135

Bünyamin’i getireceklerine dair kardeşlerinden kesin söz alan Yusuf, onların

sermayelerini de yüklerinin içine koydurarak parasızlık yüzünden gelememeleri gibi bir

mazereti de ortadan kaldırdı.

“Babalarına döndüklerinde dediler ki: “Ey babamız! Erzak bize yasaklandı.

Kardeşimizi (Bünyamin’i) bizimle beraber gönder de (onun sayesinde) ölçüp alalım. Biz

133 Beydavî, age. , I, 487–489; Kurtubî, age. , IX, 221; Razî, age. , XVIII, 167; Zuhaylî, age. , VII, 17–
18; Ebu Hayyan, age. , V, 319.

134 Razî, age. , XVIII, 167.
135 Razî, age. , XVIII, 167.



44

onu mutlaka koruyacağız.”

Yakup onlara dedi ki: “Daha önce kardeşi (Yusuf) hakkında size ne kadar

güvendiysem, bunun hakkında da size ancak o kadar güvenirim! (Ben onu sadece

Allah’a emanet ediyorum); Allah en hayırlı koruyucudur. O, acıyanların en

merhametlisidir.”

Eşyalarını açtıklarında sermayelerinin kendilerine geri verildiğini gördüler.

Dediler ki: “Ey babamız! Daha ne istiyoruz. İşte sermayemiz de bize geri verilmiş.

(Onunla yine) ailemize yiyecek getiririz, kardeşimizi koruruz ve bir deve yükü de fazla

alırız. Çünkü bu (seferki aldığımız) az bir miktardır.”

(Yakup) dedi ki: “Kuşatılmanız (ve çaresiz kalma durumunuz) hariç, onu bana

mutlaka getireceğinize dair Allah adına bana sağlam bir söz vermediğiniz takdirde onu

sizinle beraber göndermem!” Ona (istediği şekilde) teminatlarını verdiklerinde dedi ki:

“Söylediklerimize Allah şahittir.”

Sonra şöyle dedi: Oğullarım! (Şehre) hepiniz bir kapıdan girmeyin, ayrı ayrı

kapılardan girin. Ama Allah’tan (gelecek) hiçbir şeyi sizden savamam. Hüküm

Allah’tan başkasının değildir. (Onun için) ben yalnız O’na dayandım. Tevekkül edenler

yalnız O’na dayansınlar.

Babalarının kendilerine emrettiği yerden (çeşitli kapılardan) girdiklerinde (onun

emrini yerine getirdiler. Fakat bu tedbir) Allah’tan gelecek hiçbir şeyi onlardan

savamazdı; ancak Yakup içindeki bir dileği açığa vurmuş oldu. Şüphesiz o, ilim

sahibiydi, çünkü ona biz öğretmiştik. Fakat insanların çoğu bilmezler.” 136

Yusuf’un kardeşleri eşyalarını açtıklarında, sermayelerinin kendilerine geri

verildiğini görünce erzak için tekrar Mısır’a gitme arzulan daha da arttı. Kardeşleri

Bünyamin’i kendileriyle göndermesi için babalarına karşı biraz daha ısrarda bulundular

ve onu koruyacaklarına dair tekrar söz verdiler. Yakup Peygamber ise oğlu

Bünyamin’in güvenliğinden endişe duyuyordu. Çünkü daha önce oğlu Yusuf hakkında

acı bir tecrübe yaşamıştı. Bu yüzden O’nun yüreği, sevgili oğlunu bir daha hiç

göremeyeceği kuşkusuyla doluydu. Bu durum karşısında oğulları yemin edip babalarına

kesin söz verince, “Söylediklerinize Allah şahittir” diyerek olup bitenlerin Allah’ın

gözetiminde olduğunu bildirdi; böylece oğullarından aldığı sözü iyice pekiştirmiş oldu.

Yakup Peygamber’in oğullarına şehre ayrı ayrı kapılardan girmelerini tavsiye

etmesi iki şekilde yorumlanmıştır:

136 Yusuf, 12/63–68.



45

a) Oğullan gösterişliydiler ve güzel giyinirlerdi. Hep birlikte aynı kapıdan

girdikleri takdirde onlara göz değeceğinden (nazar) korkmuş, dolayısıyla ayrı

kapılardan girmelerini emretmiştir.137

b) Yakup Peygamber’in endişesi siyasidir. Böyle görkemli, güçlü, kuvvetli

insanların şehre toplu halde girmeleri gerek halkın gerekse kralın dikkatini çeker, neti-

cede başlarına bir hal gelebilirdi. 138 Bu yüzden Yakup Peygamber, oğullarına şehre ayrı

ayrı kapılardan girmelerini bir ihtiyat tedbiri olarak tavsiye etmiştir. Bununla birlikte bu

davranışın sadece bir tedbir olduğunu ve Allah’ın kaderini önleyemeyeceğini

vurgulamak üzere “Hüküm Allah’tan başkasının değildir. Ben yalnız O’na güvenip

dayandım” demiştir.

“İnsanların çoğu bilmezler” insanların bilmedikleri şey, Yakup Peygamber’in

Yüce Allah’a tevekkül ile ihtiyat tedbiri arasında nasıl bir denge kurduğudur. Çünkü

Yüce Allah kendisine gerçek bilgiyi bahşetmiştir. Sağduyunun gerektirdiği bütün

tedbirleri alması bundandır.

 Böylece Yusuf’a yaptıkları onlara hatırlatılmış, Bünyamin konusunda da aynı

hatayı tekrarlamamalarını istemiştir. Bu yüzdendir ki, onlardan Allah’ın adıyla sağlam

bir söz aldı. Üvey kardeşlerinin emniyeti için ellerinden geleni yapacaklardı. Sonra

onları tehlike arz eden siyasi duruma karşı uyardı ve herhangi bir şüphe çekmemeleri

için ayrı ayrı kapılardan girmelerini tavsiye etti.

Yakup Peygamber kısaca beşerin gücü ölçüsünde karşılaşılabilecek her türlü

tehlikeye karşı alabileceği tedbirlerin tümünü aldı. Fakat öte taraftan hiçbir beşeri

tedbirin Allah’ın iradesini değiştirmeye güç yetiremeyeceğini ve gerçek himayenin

Allah’ın himayesi olduğunu aklından çıkarmıyordu ve bunu ifade de etmişti. Yakup

Peygamber, sözleri ve fiilleri arasında böyle bir denge kurmuştur. Bir kısım insanlar

kendi gayret ve tedbirlerine güvenip Allah’a tevekkülü terk eder, diğer bir kısım da

yalnızca Allah’a tevekkül edip problemlerini çözmek için herhangi bir pratik çareye

başvurmazlar.139

“Yusuf’un yanına girdiklerinde öz kardeşini yanına aldı ve “Bilesin ki ben senin

kardeşinim, onların yaptıklarına üzülme” dedi.

(Yusuf) onların yükünü hazırladığı zaman su kabını kardeşinin yükü içine koydu!

(Kafile hareket ettikten) sonra bir çağırıcı : “Ey kafile! Siz hırsızsınız!” diye seslendi.

137 Kurtubî, age. , IX, 226; Zemahşerî, age. , II, 469; Beydavî, age. , I, 490; Cessas, age. , III, 226.
138 Cessas, age. , III, 226; Razî, age. , XVIII, 172; Mevdudî, age. , II,479.
139 Mevdudî, age. , II, 479.



46

(Yusuf’un kardeşleri) onlara dönerek: “Ne arıyorsunuz?” dediler.

Onlar: “Kralın su kabını arıyoruz; onu getirene bir deve yükü (bahşiş) var

dediler. (İçlerinden biri:) Ben buna kefilim,” dedi.

Allah’a andolsun, bizim yeryüzünde fesat çıkarmak için gelmediğimizi siz de

biliyorsunuz. Biz hırsız da değiliz, dediler.

(Yusuf’un adamları) dediler ki: “Peki, siz yalancıysanız bunun cezası nedir?”

Onlar da: “Onun cezası, kayıp eşya, kimin yükünde bulunursa işte o (şahsa el

koymak) onun cezasıdır. Biz zalimleri böyle cezalandırırız” dediler.

Bunun üzerine Yusuf, kardeşinin yükünden önce onların yüklerini (aramaya)

başladı. Sonra da onu, kardeşinin yükünden çıkarttı. İşte biz Yusuf’a böyle bir plan

öğrettik, yoksa kralın kanununa göre kardeşini tutamayacaktı. Ancak Allah’ın dilemesi

hariç. Biz kimi dilersek onu derecelerle yükseltiriz. Zira her ilim sahibinin üstünde daha

iyi bilen birisi vardır.

(Kardeşleri) dediler ki: “Eğer o çaldıysa, daha önce onun bir kardeşi de

çalmıştı.” Yusuf bunu içinde sakladı, onlara açmadı. (Kendi kendine) dedi ki: “Siz daha

kötü durumdasınız! Allah, sizin anlattığınızı çok iyi bilir.”

Onlar Yusuf’a dediler ki: “Ey aziz! Gerçekten onun çok yaşlı bir babası var.

Onun yerine bizim birimizi alıkoy. Zira biz seni, iyilik edenlerden görüyoruz.”

Yusuf: “Eşyamızı yanında bulduğumuz kimseden başkasını yakalamaktan

Allah’a sığınırız, o takdirde biz gerçekten zalimler oluruz!”140

Rivayet edildiğine göre Yusuf, kardeşlerine ziyafet verdi. Onları sofraya ikişer

ikişer oturttu. Bünyamin yalnız kalınca ağladı, dedi ki: “Kardeşim Yusuf sağ olsaydı O

da benimle beraber otururdu.” Yusuf O’nu kendi sofrasına aldı. Yemekten sonra

kardeşlerini ikişer ikişer evlere misafir verdi. Bünyamin yine yalnız kalmıştı. Yusuf:

“Bunun eşi yok, o halde benim yanımda kalsın” dedi. Böylece Bünyamin onun yanında

geceledi. O’na, “Ölen kardeşinin yerine beni kardeş olarak kabul eder misin?” diye

sordu. Bünyamin, “Senin gibi bir kardeşi kim bulabilir? Fakat seni babam Yakup ile

annem Rahîl doğurmadı” diye cevap verdi. Yusuf bunu işitince ağladı, kalkıp

Bünyamin’in boynuna sarıldı ve “Ben senin kardeşinim” dedi. 141

Yusuf, öz kardeşini yanında alıkoyabilmek için kralın su tasını Bünyamin’in

yükü içine koydu. Sonra da tası onların çaldığını duyurdu. Muhtemelen bu planı Yusuf,

140 Yusuf, 12/69–79.
141 Beydavî, age. , I, 490; Razî, age. , XVIII, 177; Zemahşerî, age. , II, 470; Kurtubî, age. , IX, 229; Ebu

Hayyan, age. , V, 325.



47

kardeşi Bünyamin ile birlikte hazırladı ve onun bilgisi dâhilinde tası onun yükü içine

koydu. Kardeşlerini suçlayabilmek için de yüklerini görevlilerle birlikte kendilerine

hazırlattırdı. Çünkü yalnız kendi adamlarına hazırlatsaydı, böyle bir suçlamada

bulunamazdı. Yusuf’un hırsızlıkla itham ettiği kardeşleri, bu ithama nazik bir şekilde

itiraz etmekle birlikte öz kardeşi Bünyamin’in olumlu veya olumsuz herhangi bir cevap

vermemiş olması dikkat çekmekte ve bu tutumu onun plandan haberdar olduğu

ihtimalini kuvvetlendirmektedir.

Mısır kanunlarına göre hırsızın kendisine el koymak mümkün olmadığı için,

Yusuf’un adamları, kardeşlerine sorup bu suçun cezasının onların kanunlarında ne

olduğunu tespit etmek ve bunu uygulamak istediler. Kralın kanunundan maksat,

Mısır’da yürürlükte bulunun ceza kanunudur. Mısır kanunlarında hırsıza sopa

vurulurdu. Yakup’un şeriatında ise hırsız yakalanarak çaldığı malın karşılığında mal

sahibine bir sene köle olarak hizmet ettirilirdi. Yusuf, işte bu kanundan yararlanıp

kardeşi Bünyamin’i alıkoymak istedi. Planını buna gere hazırladı; dikkat çekmemek için

aramaya önce üvey kardeşlerinin yüklerinden başladı. Sonunda su tasını Bünyamin’in

yükünden bulup çıkardı. Dolayısıyla onu Mısır’da alıkoydu. 142

(Kardeşleri) dediler ki: “Eğer o çaldıysa, daha önce onun bir kardeşi de

çalmıştı.” Ayette kardeşleri Yusuf’un hırsız olduğunu söylemişlerdir. Hırsızlığın

Yusuf’a nispet edilmesi konusunda farklı görüşler vardır:

a) Yusuf, annesi tarafından dedesinin altın ve gümüşten yapılmış bir putunu

almıştı. Onu kırarak yolun kenarına attı. Bu yüzden kardeşleri ona suç isnat ettiler.143

b) Yusuf’un halası O’nu çok severdi. Yusuf büyüyünce halası onun kendi

yanında kalmasını istedi. Yakup buna razı olmayınca halası, atası İbrahim’den

kendisine miras kalmış olan kuşağını Yusuf’un beline bağladı. Sonra kuşağın

kaybolduğunu söyledi, Kuşak arandı, Yusuf’un üzerinde bulundu. Halası kanun gereği

Yusuf’u yanında alıkoydu. İşte Yusuf’un kardeşleri bu duruma işaret etmek

istemişlerdir. 144

c) Yusuf, babasının sofrasından yiyecek çalıp fakirlere verdiği söylenmiştir.145

Plandan haberdar olmayan kardeşleri, Bünyamin’in ihtiyar babası olup onun için

142   Komisyon, Kur’an Yolu, III, 248–249.
143 Kurtubî, age. , IX, 239; Beydavî, age. , I, 492; Zemahşerî, age. , II, 473; Zuhaylî, age. , VII, 39. İbn

Kesir, el-Bidaye, I, 213; Nesefî, age. , II, 783; Celaleyn, age. , II, 255.
144 Kurtubî, age. , IX, 239; Beydavî, age. , I, 492; Zemahşerî, age. , II, 473; Zuhaylî, age. , VII, 39–40;

İbn Kesir, el- Bidaye, I, 213; Nesefî, age. , II, 783–784.
145 Beydavî, age. , I, 492; Zemahşerî, age. , II, 473; Kurtubî, age. , 239; İbn Kesîr, el-Bidaye, I, 213.



48

çok üzüleceğini söylediler ve yerine kendilerinden birini alıkoyup onu serbest

bırakmasını Yusuf’tan istediler. Fakat Yusuf, cezanın şahsiliği ilkesinden hareket etti ve

suçlunun yerine başkasını cezalandırmanın haksızlık olduğunu, böyle bir şey yapmaktan

Allah’a sığındığını bildirdi.

“Ondan ümitlerini kesince, (meseleyi) gizli görüşmek üzere ayrılıp (bir kenara)

çekildiler. Büyükleri dedi ki: “Babanızın sizden Allah adına söz aldığını, daha önce de

Yusuf hakkında işlediğiniz kusuru bilmiyor musunuz? Babam bana izin verinceye veya

benim için Allah hükmedinceye kadar bu yerden asla ayrılmayacağım. O hükmedenlerin

en hayırlısıdır.”

“Siz babanıza dönün ve deyin ki: “Ey babamız! Şüphesiz oğlun hırsızlık etti. Biz,

bildiğimizden başkasına şahitlik etmedik. (Sana söz verdiğimiz zaman) gaybı (oğlunun

hırsızlık edeceğini) bilemezdik.

“(İstersen) içinde bulunduğumuz şehre (Mısır halkına) ve aralarında geldiğimiz

kafileye de sor. Biz gerçekten doğru söylüyoruz.”

(Babaları) dedi ki: “Hayır, nefisleriniz sizi (böyle) bir işe sürükledi. (Bana

düşen) artık, güzel bir sabırdır. Umulur ki, Allah onların hepsini bana getirir. Çünkü O

çok iyi bilendir, hikmet sahibidir.”

Onlardan yüz çevirdi, “Ah Yusuf’um ah!” diye sızlandı ve kederini içine

gömmesi yüzünden iki gözüne ak düştü. O artık acısını içinde saklıyordu.

(Oğulları:) “Allah’a andolsun ki sen hâla Yusuf’u anıp duruyorsun. Sonunda ya

hasta olacaksın ya da büsbütün helâk olacaksın!” dediler.

(Yakup:) “Ben sadece gam ve kederimi Allah’a arz ediyorum. Ve ben sizin

bilemeyeceğiniz şeyleri Allah tarafından (vahiy ile) biliyorum” dedi.

“Ey oğullarım! Gidin de Yusuf’u ve kardeşini iyice araştırın, Allah’ın

rahmetinden ümit kesmeyin. Çünkü kâfirler topluluğundan başkası Allah’ın

rahmetinden ümit kesmez.”146

Yusuf’un kardeşleri, babalarına götürmek zorunda oldukları ve bunun için söz

verdikleri kardeşleri Bünyamin’in salıverilmesinden ümitlerini kesince insanlardan

uzaklaşarak aralarında fısıldaşmaya ve durumlarını istişare etmeye başladılar. Ve

onlardan biri147 şöyle dedi: “Muhakkak ki bu, çok önemli bir olaydır. Biz, babamıza

helak olmamız dışında Bünyamin’i geri götüreceğinize dair söz vermiştik. Yine

146 Yusuf, 12/80–87.
147 Kurtubî, age. , IX, 241; Zemahşerî, age. , II, 475.



49

geçmişte kardeşimiz Yusuf meselesinde ileri gittik ve onu babamızdan ayırdık. Bu

sebeple babamızı üzüntü ve keder sahibi yaptık. Artık babam bana dönmem için izin

verene ya da Allah hakkımızda kardeşimi almama veya Mısır’dan çıkmamıza imkân

verecek şekilde hüküm verene kadar Mısır’dan asla ayrılmayacağım ve Bünyamin’i

orada bırakmayacağım. Allah, hükmedenlerin en hayırlısıdır. O, sadece hak ve adaletle

hükmeder.”148

Bu onun şahsi kararıydı. Babalarına söyleyecekleri şeyler hususundaki görüşü

ise şuydu: “Siz babamıza dönün ve O’na şöyle söyleyin: “Ey Babamız! Oğlun, kralın

erzak ölçeğini çaldı. Mısır’da yönetimi elinde bulunduran Vezir, bizim ona

bildirdiğimiz şeriatımıza uygun olarak O’nu köle edindi. Biz, bildiğimiz ve gördüğümüz

üzere ölçeğin Bünyamin’in yükünden çıkarılması dışında onun hırsızlığına şahit

olmadık. Biz, sana söz verirken onun hırsızlık yapıp, köle olarak alıkonacağını

bilemezdik. Ya da Yusuf ile başına bir musibetin geldiği gibi yine bir belâ ile

karşılaşacağını bilemezdik. Netice olarak, biz gerçeği bilmiyoruz. Çünkü gaybı, Yüce

Allah’tan başka hiç kimse bilmez. Ey Babamız! Olanları, Mısırlı kervan halkına sor.

Hırsızlık, haberi orada yayılmıştır. Ayrıca bizimle beraber erzak getiren kervandakilere

de sor. Onlar bu sözleriyle töhmeti kendilerinden uzaklaştırmak istiyorlardı. Çünkü

kendileri, hâlâ şüpheli kimselerdi ve Yusuf ile ilgili olaydan dolayı töhmet altındaydılar

sonra Yakup’un oğulları, doğru olduklarını şu sözleriyle desteklediler: “Biz, sana onun

hırsızlık yaptığını ve bu sebeple köle olarak alıkonduğunu bildirirken tamamen doğru

söylüyoruz.” Buraya kadar bütün söylenenler, Yakup’un en büyük çocuğunun

sözleriydi.149

Babaları çocuklarının doğru söylemediklerini gösteren bir tarzda onlara cevap

vermiştir. Onlar yalancı bir kana buladıkları Yusuf’un gömleğiyle geldiklerinde de

Yakup onlara aynı şekilde cevap vermişti. Yakup şöyle diyordu: “Size nefsiniz arzu

ettiğiniz başka bir işi, tatbik ettiğiniz yeni bir hileyi güzel gösterdi. Yoksa siz fetva

verip, öğretmeseydiniz, bilmiyorum bu adam çaldığı için hırsızı alıkoyar mıydı? Şu

anda yapabileceğim tek şey güzelce sabretmektir. Yakup Peygamber, oğlu Yusuf’un

kaybolmasının ardından da bu sözü söylemişti.150

Başkalarının nefislerinin itmesi ile yaptıkları kötü bir fiile karşı takınılacak

psikolojik, yani manevî tavır, sabır; sadece sabır da değil, “güzel bir sabır” olmalıdır.

148 Kurtubî, age. , IX, 242.
149 Zuhaylî, age. , VII, 41–42.
150 Yusuf, 12/18.



50

Güzel sabır ayetin sonunda geldiği gibi ümidi yitirilmeyen sabırdır yani, çocuklarına

karşı nefreti getirmeyen ve sanki hiçbir şey olmamış gibi davranmayı getiren bir

sabırdır.151

“Allah onları bana getirir.” Ayetinde “Onlardan” kastedilen Yusuf, Bünyamin

ve en büyük kardeşleridir. Çünkü önceki ayette en büyük kardeşleri: “Babam bana izin

verinceye veya benim için Allah hükmedinceye kadar bu yerden asla ayrılmayacağım!”

demişti.   Bundan anlıyoruz ki büyük kardeşleri de Mısır’da kalmıştı.152

Yakup Peygamber, belki kendisinden üç çocuğumu bana geri döndürmesini

istediğim Allah, onları hep beraber bana kavuşturacaktır, derken, Allah’ın onları

babalarına kavuşturacak şartları düzenleyeceğini ifade etmektedir. İşte Yakup

Peygamber’in Yüce Allah’a olan tevekkülünü bu ifade teşkil etmektedir. Çocukların

babalarına kavuşması iyi bir iş olduğu için, onu takdir edip hayata geçirecek olan

Allah’tır ve yine burada Yakup Peygamber’e düşen tevekkülün alt yapısını “güzel bir

sabırla” oluşturmaktır.

Yakup Peygamber burada Yüce Allah’ın bilme ve hikmet sahibi olma sıfatlarını

gündeme getirerek kendi içindekini ve çocuklarının yaptıklarını çok iyi bildiğini ve o

bilgisine uygun takdir ve lütufta bulunacağını söylemektedir. Bilen ve yaptığı işi yerli

yerinde eksiksiz yapan Yüce Allah, onu çocuklarına kavuşturacaktı. Böylece bu ayette

Allah’a tevekkül, O’na sığınma ve O’ndan bekleme konusunda evrensel bir ders

verilmektedir. Başkalarının yanlış davranışlarına maruz kalan insan güzel bir sabırla

Allah’a sığınmalıdır.

“Ah Yusuf’um ah!”  diye sızlandı ve kederini içine gömmesi yüzünden iki

gözüne ak düştü. O artık acısını içinde saklıyordu.”

Ayette de belirtildiği gibi Yakup’un iki çocuğunun üzüntüsü, kalbine gömdüğü

eski üzüntüsünü depreştirmişti. Bu da göstermektedir ki Yusuf’a karşı olan üzüntüsü,

bitmek tükenmek bilmeyen bir üzüntüydü ve yarası durmadan kanıyor, zamanın

geçmesiyle bu dert unutulmuyordu. Bu ayet, bize evlat acısının hiçbir acıya

benzemediğini öğretiyor. Evlat acısı, insanın vücut yapısının kimyasını değiştirmekte ve

insanın içinde sönmeden yanan bir ateşi andırmaktadır. Bu üzüntü sebebiyle iki gözüne

ak düşmüştü.

151 Bayraklı, Bayraktar, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, Bayraklı Yay. , İst. , 2001, IX,
474-483.

152 Bayraklı, age. , IX, 474–483.



51

Yakup Peygamber’in evlat acısı yüzünden yaşadığı acının büyüklüğünü şu

hadisi şerifte belirtilmektedir: “Peygamber Efendimiz, Cebrail’e: ‘Yakup’un Yusuf’a

hicranı ne dereceye varmıştı?” diye sormuş, Cebrail de “Evladını kaybeden yetmiş

ananın toplam hicranına” demiştir. Peygamber Efendimiz tekrar Cebrail’e: “O halde

O’nun sevabı ne kadardır?” deyince, Cebrail: “Yüz şehit sevabıdır ve Çünkü o, Allah’a

bir an bile kötü zanda bulunmadı.” demiştir.153

Yakup’un gözlerine ak düşmesi (boz gelmesi) iki şekilde açıklanmıştır:

a) Daha sonraki ayette “tekrar görür hale geldi.”154 Buyrulduğu için bunu

karine olarak alanlar, boz gelmekten maksat ‘üzüntüden ve ağlamaktan dolayı gözünün

kapanmasıdır.’ demişlerdir. Tıp mensuplarının açıklamalarına göre nadir de olsa

üzüntüden gözde katarak oluştuğu ve sonra bir şokla bunun yok olduğu görülmüştür.

b) İkinci görüşe göre göze boz gelmesi görmeyi engelleyecek kadar gözyaşı ile

kaplanmasıdır; açılması ise üzüntü ve ağlama sebebinin ortadan kalkmasıdır.155

Ayrıca bu ayet gösterir ki, musibet zamanlarında üzülmek ve ağlamak caizdir.

Allah’ın Resulü de oğlu İbrahim’e ağlamış ve “Kalp hüzün duyar, göz yaş döker, biz

elbette Rabbimizin gazap edeceği şeyi söylemeyiz ve biz elbette sana üzülüyoruz Ey

İbrahim!” buyurmuştur.156 Çünkü şiddetli acı zamanlarında insan kendisini tutmaya pek

az muvaffak olabileceğinden dolayı, bundan büsbütün kendini engellemesi elinde

olmayabilir. Bu da mükellefiyeti gerektiren bir husus değildir. Çünkü teklif, nefsin gücü

yettiği yere kadardır. Ancak caiz olmayanı, birtakım cahillerin yaptığı gibi, bağırıp

çağırmak, dövünmek ve yaka paça yırtmak, saçını başını yolmak, mukadderata dil

uzatacak sözler etmek ve benzeri aşırılıklardır. Yine nakledilmiştir ki, Peygamber

Efendimiz, kızlarından birinin çocuğu vefat ettiğinde onun için ağlamış ve üzülmüştü.

Onun ağladığını görenler “Ey Allah’ın Resulü! Sen ağlıyorsun, hâlbuki bizi ağlamaktan

menetmiştin” deyince, bunun üzerine buyurmuştur ki: “Ben sizi ağlamaktan

menetmedim, ancak iki çirkin sesten menettim: Biri sevinç zamanındaki çığlık, diğeri

de üzüntü zamanındaki feryat.”157

Yakup Peygamber, artık kimseyle konuşmuyor, derdini hiç kimseye açmıyor ve

çocuklarına karşı içindeki öfkeyi saklıyordu. Babalarına olanları görünce Yakup’un

çocuklarının kalpleri yumuşadı ve ona acıyarak ve yumuşaklıkla: “Yusuf’u anıp

153 Yazır, age. , IV, 509.
154 Yusuf, 12/96.
155 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 252.
156 Yazır, age. , IV, 509.
157 Yazır, age. , IV, 509–560.



52

duruyorsun. Böyle giderse hastalanıp kuvvetsiz düşecek ya da öleceksin. Yani, bu hal

böyle devam ederse senin ölmenden ve helak olmandan korkuyoruz,” dediler.

Yakup, evlâtlarını yitirmenin ıstırabını kalbinin derinliklerinde hissettiğini ve

üzüntülerini sadece Yüce Allah’a arz ettiğini ifade etmekle birlikte, “Ben, sizin

bilemeyeceğiniz şeyleri Allah tarafından vahiyle biliyorum.” demek suretiyle olayın

perde arkasındaki hikmetlerini de bildiğine işaret etmiştir.

(Yakup:) “Ey oğullarım! Gidin de Yusuf’u ve kardeşini iyice araştırın, Allah’ın

rahmetinden ümit kesmeyin. Çünkü kâfirler topluluğundan başkası Allah’ın

rahmetinden ümit kesmez.” Yakup Peygamber, çocuklarına kardeşlerini aramaları için

Mısır’a gitmelerini teklif edip onlara Allah’ın kendilerini feraha çıkaracağından ve

üzüntülerini gidereceğinden ümitlerini kesmemelerini ve amaçladıkları işte hiçbir

zaman ümitsizliğe düşmemelerini tavsiye etti. Eğer bilerek Allah’ın kudret ve rahmetini

inkâr eden ve Allah’ın kulları hususundaki hikmetinden cahil olan kâfirlerden başka hiç

kimse Allah’ın rahmetinden ümidini kesmez. Müminler ise Allah’ın rahmetinden,

sıkıntılardan kurtaracağından ve zorlukları gidereceğinden asla ümitlerini kesmezler.

İbn Abbas şöyle der: “Muhakkak ki müminler, Allah’tan devamlı hayır

üzeredirler. Sıkıntıdayken rahmetini umar, ferah içindeyken O’na şükrederler.”158

Yakup’un da çocuklarına kardeşlerini aramaları için Mısır’a gitmelerini istemesi

onun, oğlu Yusuf’tan ümidini kesmediğini ve Allah’ın lütfuyla bir gün kendisine

kavuşacağını umduğunu göstermektedir.

“Yusuf’un yanına girdiklerinde dediler ki: “Ey aziz! Bizi ve ailemizi kıtlık bastı

ve biz değersiz bir sermaye ile geldik. Hakkımızı tam ölçerek ver. Ayrıca bize bağışta da

bulun. Şüphesiz Allah sadaka verenleri mükâfatlandırır.”

Yusuf dedi ki: “Siz, cahilliğiniz yüzünden Yusuf ve kardeşine yaptıklarınızı

biliyor musunuz?

Yoksa sen, gerçekten Yusuf musun?”  dediler. O da: “(Evet) ben Yusuf’um, bu

da kardeşim. (Birbirimize kavuşmayı) Allah bize lütfetti. Çünkü kim (Allah’tan) korkar

ve sabrederse, şüphesiz Allah güzel davrananların mükâfatını zayi etmez,” dedi.

(Kardeşleri) dediler ki: “Allah’a andolsun, hakikaten Allah seni bize üstün

kılmış. Gerçekten biz hataya düşmüşüz.”

(Yusuf) dedi ki: “Bugün sizi kınamak yok, Allah sizi affetsin! O, merhametlilerin

en merhametlisidir.”

158 Zuhaylî, age. , VII, 43.



53

“Şu benim gömleğimi götürün de onu babamın yüzüne koyun, (gözleri) görecek

duruma gelir. Ve bütün ailenizi bana getirin.”159

Yakup’un ısrarı üzerine oğulları, hem kardeşi Yusuf’u aramak, hem de yiyecek

almak üzere üçüncü kez Mısır’a gittiler. Yusuf’un huzuruna girdiklerinde kıtlığın

kendilerini iyice sıktığını, dolayısıyla erzak temini için tekrar geldiklerini söylediler.

Ellerindeki sermayenin yetersiz olduğunu, bu sebeple alışverişin dışında kendilerine

biraz da yardımda bulunmasını Yusuf’tan istediler.

Yusuf Peygamber, artık kendisini tanıtmanın zamanı geldiğini düşünerek, ca-

hillikleri yüzünden kardeşlerinin kendisine yaptıklarını onlara hatırlatıp kendini tanıttı.

Böylece Yusuf kuyuya atıldığı zaman, kendisine vahyedilmiş olan, “Kardeşlerinin

yaptıklarını bir gün onlara kendileri farkına varmadan mutlaka haber vereceksin.”160

Mealindeki ayetin verdiği haber, gerçekleşmiş oldu. Kardeşleri kusurlarını itiraf edip

özür dilediler. O da onları bağışladığını bildirdi.

Yusuf Peygamber’in yaşamına baktığımızda kardeşlerinin onu kıskanması onun

yükselmesine engel olmamıştır. Bu da bize şu mesajı vermektedir ki, insanların

kıskanması, Yüce Allah’ın bir kimse için takdir etmiş olduğu nimeti engelleyemez.

Nitekim Allah’ın Resulü duasında şöyle demiştir: “Allah’ım! Senin verdiğine engel

olacak yoktur. Senin engel olduğuna da verecek yoktur.”161 Yusuf Peygamber’in

yaşamında da görüldüğü gibi, Yusuf’un kardeşlerinin kıskanması, onun yükselmesine

engel olamamıştır. Sonunda kendileri mahcup olmuş ve Allah’ın Yusuf’u kendilerinden

üstün kılmış olduğunu yemin ederek itiraf etmişlerdir.

Yusuf Peygamber, kardeşlerine sabah akşam ziyafet veriyordu. Kardeşleri ise

daha önce ona yaptıklarını hatırlayarak sıkılıyorlardı. Ona bir adam göndererek dediler

ki: “Siz bizi sabah akşam yemeğe davet ediyorsunuz, fakat biz sana karşı

yaptıklarımızdan dolayı senden utanıyoruz.” Yusuf, onlara şöyle cevap verdi:

“Mısırlılar şimdiye kadar bana hep ilk gördükleri gözleriyle bakıyorlar ve yirmi dirheme

satılmış bir köleyi ulaştığı bu mertebeye yükselten Allah’ı tenzih ederiz” diyorlardı.

Şimdi ise sizin sayenizde şeref kazandım. Çünkü benim sizin kardeşiniz ve İbrahim gibi

büyük bir peygamberin torunu olduğumu anladılar.”162

Yusuf Peygamber, babasının üzüntü nedeniyle gözlerinin göremez hale geldiğini

159 Yusuf, 12/88–93.
160 Yusuf, 12/15.
161 Buharî, Ezan, 155.
162 Beydavî, age. , I, 495; Zemahşerî, age. , II, 483; Razî, age. , XVIII, 337.



54

öğrenince, kendi gömleğini götürüp babasının yüzüne koymalarını, böylece tekrar

görecek duruma geleceğini söyledi. Rivayete göre bu gömlek Yüce Allah’ın İbrahim’e

ateşe atıldığında cennet ipeğinden giydirdiği bir gömlek idi. İbrahim bunu İshak’a

vermişti.  İshak da Yakup’a vermişti. Yakup da bu gömleği gümüş bir muhafaza

içerisine yerleştirmiş ve bunu Yusuf’un boynuna asmıştı. Cebrail de ona şunu

bildirmişti: “Gömleğini (babana) gönder. Çünkü onda cennetin kokusu vardır. Cennet

kokusu ise bir hastaya veya bir belâya uğrayana değdi mi mutlaka afiyet bulur.”163

Yusuf’un gömleğini götüren kişi Yehuda idi. Yusuf’a: “Üzerinde yalancıktan

kan bulunan gömleğini babana götüren ve onu üzen ben idim. Şimdi de onu sevin-

dirmek ve tekrar görsün diye bu gömleğini de ona ben götüreyim,” diyerek gömleği alıp

gitti.164

Bu olayın tıbben izahı mümkün olmamakla birlikte Yusuf’un bunu vahiyle

yaptığı kabul edilmektedir. Bu durumda olay bir mucize olarak değerlendirilmelidir. Bir

görüşe göre de Yakup’un gözlerine boz gelmesi psikolojik sıkıntıdan

kaynaklanmaktadır. Yusuf babasının üzüntü, sıkıntı ve sürekli olarak gözyaşı

dökmekten görme duyusunun zayıfladığını anlamış ve bu sıkıntıyı gidermek üzere

gömleğini babasına göndermiştir. Bu gömlekle Yakup Peygamber, oğlunun sağ olduğu

haberini aldığı ve gömleğini yüzüne sürdüğü takdirde olayın vereceği psikolojik

rahatlık, sevinç ve manevi güç, onun bedenini ve görme gücünü kuvvetlendirecek,

gözleri tekrar görür hale gelecektir. 165

“Kafile (Mısır’dan) ayrılınca, babaları (yanındakilere): “Eğer bana bunamış

demezseniz inanın ben Yusuf’un kokusunu alıyorum!” dedi.

(Onlar da:) “Vallahi sen hâla eski şaşkınlığındasın,” dediler. Müjdeci gelince,

gömleği onun yüzüne koyar koymaz (Yakup) görür oldu. Ben size: “Allah tarafından

(vahiy ile) sizin bilemeyeceğiniz şeyleri bilirim” demedim mi! dedi.

(Oğulları) dediler ki: “Ey babamız! (Allah’tan) bizim günahlarımızın affını dile!

Çünkü biz gerçekten günahkârlar idik.”

(Yakup:) “Sizin için Rabbimden af dileyeceğim. Çünkü O çok bağışlayan, pek

esirgeyendir, dedi.”166

Yusuf’un gömleğini getirmekte olan kafile, Mısır’dan ayrılıp Yakup’un ülkesi

163 Kurtubî, age. , IX, 258–259; Zemahşerî, age. , II, 483–484.
164 Kurtubî, age. , IX, 259; Zemahşerî, age. , II, 484; Beydavî, age. , I, 495.
165 Razî, age. , XVIII, 206.
166 Yusuf, 12/94–98.



55

olan Kenan iline doğru yola çıkınca, Yakup Peygamber, kendisine getirilmekte olan

gömleğin kokusunu uzaktan hissederek, birkaç gün sonra alacağı müjdenin büyük

sevincine yavaş yavaş hazırlanmış oldu. Bu olayın nasıl meydana geldiği konusunda

tefsircilerin iki farklı yorumu vardır:

a) Yüce Allah, bu kokuyu bir mucize olmak üzere o kadar uzak mesafeden

Yakup’a ulaştırmıştır.

b) Yüce Allah bu kokuyu o anda Yakup’un nefsinde yaratmıştır.167

Hangi şekilde olursa olsun, bu olayın harikulade olduğundan hiç şüphe yoktur.

Zamanımız ilim felsefesi, bu gibi olağanüstü ruhi olayları açıklayamamakla beraber,

inkâr da etmeyip telepati (aracısız iletişim) adı altında tasnif etmektedir. Telgraf, telefon

kelimelerinde dahi bilindiği ve kullanıldığı üzere “tele” kelimesi aslında “uzak” demek,

“pati” de etkilenme anlamına geldiğinden, “telepati” uzaktan etkilenme demek olur ve

bu bir ruhta duyulan öyle bir algılamadır ki, o anda meydana gelmiş gerçek bir olaya

ilişkin olduğu halde, bu durum o olayın o kişi ile bilinmesini imkânsız gibi gösterir.

Telepati, bir bakıma bir duygunun uzaktan algılanması, bir aracının yardımı olmaksızın

iletilmesi meselesidir.168

Bu ayet, bize yalnız ruh ilimleri ve mucize cinsinden bir harikayı tespit ile

kalmıyor, bugünkü teknolojik gelişme açısından dikkate değer ilhamlar da veriyor.

“Rayiha” yani koku kelimesi, “rih” yani “rüzgâr” anlamına gelen bir kelime ile ifade

ediliyor. Bu kelimede “iletme” anlamı daha belirgindir. Hâlbuki kafilenin Mısır’dan

ayrıldığı anda Yakup’un vicdanına bu kokunun ulaşması rüzgâr hızından daha hızlı bir

iletişimle olmuştur. O halde, meseleyi kimya veya atom fiziği sahasında izleyerek ses

naklinden daha ince bir kanun ile koku kuvvetinin ve hareketinin zapt edilmesi ve

nakledilmesinin elektrik akımından yararlanarak mümkün olabileceği sonucuna

varabileceğini göstermektedir. Yakup’un kokuyu duyması fennî bir olay değil, mucizevî

bir olaydır. Ancak ayetin ifadesinden açıkça ortaya çıkan anlam, bu kokunun rüzgâr

içinde duyulması ve gömleği taşıyan müjde kafilesinin Mısır’dan ayrıldığı sırada

iletilmiş olmasıdır. Bu ise kokunun da havadan bir telsizle şimşek gibi naklinin ve

iletilmesinin mümkün olabileceğini, yaratılışta bunun da gizli bir kanunu olabileceğini

düşündürür. Şüphesiz ki bunun gerek Mısır’dan gönderilmesi, gerekse böyle bir hızlı

titreşimin Yakup Peygamber tarafından algılanabilmesi ve o kokunun Yusuf’a ait

167   Komisyon, Kur’an Yolu, III, 254.
168 Yazır, age. , IV, 495.



56

olduğunu kestirebilmesi, doğrudan doğruya ilâhi tasarrufu gösteren harikalardır. Gerek

bu bakımlardan, gerek Yusuf ile Yakup’un birer peygamber olmaları bakımından olay

çok yönlü bir mucizedir. Zira bir insanın yakınındaki birinin kim olduğunu kokusundan

tanıyabilmesi bile olağan üstü bir meseledir. Ancak olayın bütünüyle tabiat kanunlarının

üstünde bir mucize olması, bununla ilgili birtakım tabiat kanunlarının mevcut olmasına

engel değildir. 169

Bu ayet Yakup Peygamberin Yusuf’un hayatından hiç ümidini kesmediğini

gösterir. Çünkü Yusuf’un haberini getiren kafile yaklaşırken “Doğrusu ben Yusuf’un

kokusunu duyuyorum. Keşke bana bunamış demeseniz” demesi üzerine çevresindekiler

onun Yusuf’un hala hayatta olduğunu ummasını garipseyerek “Allah’a yemin olsun ki

sen hala eski şaşkınlığındasın” demişlerdi.

Ayrıca Yakup’un Yusuf’un hayatından hiç ümit kesmediğini bildiren bir olay da

şudur: O, Bünyamin’in alıkonulmasının ardından da şöyle demişti: “Ey oğullarım!

Gidin Yusuf’u ve kardeşini arayın. Allah’ın rahmetinden ümidinizi kesmeyin”170

Yakup’un oğullan, babalarına karşı suçlarını itiraf ettiler ve O’ndan günahlarının

bağışlanması için Allah’tan af dilemesini istediler. Fakat Yakup’un, oğullarına karşı

kalbi kırıktı, kendisinin af ettiğine işaret etmekle birlikte Allah’ın affı için hemen dua

etmedi. Onu müsait bir zamana erteledi.

(Hep beraber Mısır’a gidip) Yusuf’un yanına girdikleri zaman, ana-babasını

kucakladı, “Güven içinde Allah’ın iradesiyle Mısır’a girin!” dedi.

Ana ve babasını tahtının üstüne çıkartıp oturttu ve hepsi onun için (ona

kavuştukları için) secdeye kapandılar. (Yusuf) dedi ki: “Ey babacığım! İşte bu, daha

önce (gördüğüm) rüyanın yorumudur. Rabbim onu gerçekleştirdi. Doğrusu Rabbim

bana (çok şey) lütfetti. Çünkü beni zindandan çıkardı ve şeytan benimle kardeşlerimin

arasını bozduktan sonra sizi çölden getirdi. Şüphesiz ki Rabbim dilediğine lütfedicidir.

Kuşkusuz O çok iyi bilendir, hikmet sahibidir.”

Ey Rabbim! Mülkten bana (nasibimi) verdin ve bana (rüyada görülen) olayların

yorumunu da öğrettin. Ey gökleri ve yeri yaratan! Sen dünyada da ahirette de benim

sahibimsin. Beni Müslüman olarak öldür ve beni Salihler arasına kat!” 171

Yusuf’un kardeşlerinden, kendisiyle beraber Mısır’da kalmaları için bütün

ailesini Kenan diyarından Mısır’a getirmelerini istemesi üzerine babası, teyzesi,

169 Yazır, age. , IV, 498.
170 Yusuf, 12/100.
171 Yusuf, 12/99–101.



57

kardeşleri ve aileleri geldiler. Yusuf, yaklaştıkları haberini alınca onları karşılamaya

çıktı. Rivayete göre Yusuf ile Mısır hükümdarı, kalabalık bir asker topluluğu, devlet

adamları ve Mısır halkı ile birlikte Yakup Peygamber ve ailesini şehrin dışında

karşıladılar. Yusuf, ana babasını kucaklayıp bağrına bastıktan sonra onları özel bir

konakta dinlendirdi; sonra da güven içinde şehre girmelerini söyledi.172

Ayette geçen ebeveyn, İbn Cerir’in de tercih ettiği görüşe göre Yusuf

Peygamber’in teyzesiydi. Çünkü annesi vefat etmiş, babası da teyzesiyle evlenmişti.173

Şehre girip Yusuf’un huzuruna geldiklerinde Yusuf ana babasını tahtına oturttu.

İşte bu anda ana babasıyla birlikte on bir kardeşi secdeye kapandılar. Bu durumu gören

Yusuf, “Babacığım! İşte bu, daha önce gördüğüm rüyanın yorumudur. Rabbim onu

gerçekleştirdi” dedi.

Tefsirciler, Yusuf’un ana, baba ve kardeşlerinin secdeye kapanmalarını iki

şekilde yorumlamışlardır:

a) Yusuf’a karşı bir saygı selâmı olmak üzere yere kapanmışlardır. Onlar

Yusuf’a ibadet ve tazim maksadıyla değil, aksine selâm vermek ve hürmet göstermek

için secde ettiler. O devirde krallar ve ileri gelen şahsiyetler, bu şekilde eğilerek

selâmlanırlardı.

b) Yusuf’a kavuştukları için Allah’a şükretmek üzere secdeye kapanmışlardır.174

Ayetin mealinde “Onları bana secde ederlerken gördüm.”175 Diye çevirdiğimiz cümle,

“Onları benim için secde ederlerken gördüm.” şeklinde çevirmek de mümkündür. Bu

takdirde ayet ikinci anlamı destekler.

Yusuf, bir nezaket ve tevazu örneği daha göstermiş, sahip olduğu bu ihtişamın

kendisine Allah tarafından lütfedildiğini söyleyerek Yüce Allah’a senada bulunmuştur.

Yusuf’un dudaklarından en mutlu anında dökülen bu cümleler, gerçek bir müminin

faziletleri hususunda bir örnektir. Bir zamanlar kardeşlerinin kıskançlık yüzünden

kendisini öldürmeye teşebbüs ettikleri kişi, birçok hadisenin ardından şimdi tahtta

oturmaktadır.

Ailesinin tüm üyeleri kıtlık nedeniyle mecbur kalmış, yardım için huzurunda

durmaktadır. Eğer onun yerinde dünya iktidarını ele geçirmeyi başarmış bir başkası

olsaydı bunu, gücüyle övünmek, başarısıyla büyüklük taslamak, öfkesini çıkarmak,

172 Razî, age. , XVIII, 210–211; İbn Kesir, el-Bidaye, I, 298.
173 Kurtubî, age. , IX, 263; Beydavî, age. , 496; Zemahşerî, age. , II, 485; Zuhaylî, age. , VII, 63; İbn

Kesir, el-Bidaye, I, 218.
174  Komisyon, Kur’an Yolu, III, 258.
175 Yusuf, 12/4.



58

yendiği düşmanlarını kaba alaylarına maruz bırakmak için bir fırsat olarak

kullanacaktır. Bunun tam aksine, gerçek Allah dostu tamamıyla farklı biçimde davranır.

Aynı şekilde Yusuf, büyüklük taslayacağı ve kasılacağı yerde kendini böyle

iktidar sandalyesine kadar yükselterek ve uzun süredir ayrı kaldığı insanlarla bir araya

getirerek lütuf ve inayetini esirgemeyen Rabbine şükretmiştir. Kardeşlerinden intikam

almak, onların bu boyun bükmüş halleriyle alay etmek yerine, olanları hatırlatacak tek

bir kelime etmemiş hatta tüm suçu kendisiyle kardeşleri arasını bozan Şeytan’a

yükleyerek onları savunmuştur. Bununla birlikte bu olayların ilahî takdir ve hikmet

neticesinde meydana geldiğine de işaret etmiştir. Yusuf, mülkü ve onu yönetmek için

gerekli olan olayları yorumlama ilmini kendisine yüce Allah’ın verdiğini, dünyada da

âhirette de kendisini himaye edenin Yüce Allah olduğunu vurgulayarak O’na

şükranlarını arz etti

Rivayete göre Yakup Peygamber, oğlu Yusuf’un yanında 24 ya da 17 sene kaldı

Yusuf, babasının ölümünden sonra Mısır’a dönerek 23 yıl daha orada yaşadı. 176

“İşte bu (Yusuf kıssası) gayb haberlerindendir. Onu sana vahyediyoruz. Onlar

hile yaparak işlerine karar verdikleri zaman sen onların yanında değildin (ki bunları

bilesin).

Sen ne kadar üstüne düşsen de insanların çoğu iman edecek değillerdir.

Hâlbuki sen bunun için (peygamberlik görevini ifa için) onlardan bir ücret

istemiyorsun. Kur’an, âlemler için ancak bir öğüttür.

Göklerde ve yerde nice deliller vardır ki, onlar bu delillerden yüzlerini çevirip

geçerler. Onların çoğu, ancak ortak koşarak Allah’a iman ederler.

Allah tarafından kuşatıcı bir felâket gelmesi veya farkında olmadan kıyametin

ansızın kopması karşısında kendilerini emin mi gördüler?

(Resulüm!) De ki: “İşte bu, benim yolumdur. Ben Allah’a çağırıyorum, ben ve

bana uyanlar aydınlık bir yol üzerindeyiz. Allah’ı (ortaklardan) tenzih ederim! Ve ben

ortak koşanlardan değilim.”177

Allah’ın Resulü, bu kıssayı yaşayanlarla beraber yaşamadığı ve kitaptan

okumadığı gibi, herhangi bir kimseden de öğrenmiş değildi. Çünkü onun yaşadığı

ülkede Yahudilerle temasta bulunan bazı kimseler bulunsa bile ilim adamları yoktu.

Bütün bunlar, bu kıssanın gayb haberlerinden ve bir mucize olduğunun delilidir.

176 Kurtubî, age. , IX, 264–265; Zuhaylî, age. , VII, 66.
177 Yusuf, 12/102–108.



59

Allah’ın Resulü, Kureyş halkının kendisine bu kıssaya dair soru sorup o da bunu

kendilerine bildirdiğinde iman edeceklerini sanmıştı. Ancak iman etmediler. İşte bu ayet

Peygamber’e teselli olmak üzere indi. Bu, sanki “(Ey Resulüm!) Sen sevdiğini hidayete

erdiremezsin; bilakis, Allah dilediğine hidayet verir ve hidayete girecek olanları en iyi

O bilir.”178 Ayetindeki manaya bir işarettir.179

Sözlükte ayet kelimesi “bir şeyin tanınmasına sebep olan ve varlığını gösteren

işaret, açık alâmet, delil, ibret, şaşırtıcı şey, mucize ve topluluk” anlamlarına gelir.

Terim olarak, Kur’an-ı Kerim’in bir veya birkaç kelime yahut cümleden meydana gelen

bölümlerini ifade eder. Burada ayet kelimesi alâmet, delil ve ibret veren şey

anlamlarında kullanılmıştır.180 Yani gerek insanın kendisinde gerekse dış dünyada,

göklerde ve yerde Allah’ın varlığına, birliğine, ilmine, kudretine ve hikmetinin

üstünlüğüne delâlet eden nice delil vardır ki bunlar insanların nazarı dikkatine

sunulmuştur. İnsanoğlu ilmi, fikri, felsefi ve ameli hayatında bu olaylarla her zaman

karşı karşıyadır. Bu tabiat olaylarını düşünüp bunlardaki incelikleri, bunlara hâkim olan

ilâhi kanunları keşfetmesi ve yaratanını tanıması gerekirken o, düşünmeden, ibret

almadan bunlara sırt çevirip gider. Hâlbuki insanoğlu bunları düşünüp dikkatli bir

şekilde incelese hem dünyada kalkınacak hem de imanını taklitten tahkike çıkararak

kâmil insan (has kul) olma yolunda ilerleyecek ve mutlu olacaktır. İnsanların çoğu,

göklerdeki ve yerdeki delilleri ibret gözüyle incelemedikleri için, Allah’ın varlığını

kabul ettikleri halde O’na çeşitli yollarla ortak koşarlar.

Ayette geçen “basiret” kelimesi sözlükte “delil, kesin kanıt, inanç, bilgi, ibret

alınacak şey, zihinsel olarak görmek, kestirmek, sezmek, idrak etmek, anlama ve

kavrama yeteneği” gibi anlamlara gelmektedir. Mecaz olarak, “aklın kabul edebileceği

veya akılla doğrulanabilir kanıt” demektir. Bunun içindir ki, Allah’ın Resulü’nün

telaffuz ettiği “Allah’a çağrı” ifadesi burada insan aklına uygun ve onunla

doğrulanabilir, bilinçli bir kavrayışın sonucu olarak tanımlanmaktadır. Din, ahlak ve

maneviyat konusundaki tüm sorunlara Kur’an’ın yaklaşım tarzındaki doğruluğu,

olgunluğu ve bütünlüğünü içeren bu ifade çoğu zaman “belki olur ki akledersiniz” ya

da “öyleyse artık akletmeyecek misiniz?” yahut “belki olur ki anlarlar, kavrarlar” ya

da “olur ki, düşünürsünüz” ifadelerinde yankılanmaktadır.181

178 Kasas, 28/56.
179 Kurtubî, age. , IX, 271; Zuhaylî, age. , VII, 71–72; Razî, age. , XVIII, 223.
180 Komisyon, Kur’an Yolu, III, 261.
181 Esed, age. , II, 481.



60

Ayette Allah’ın Resulü’ne yolunun İslâm dini olduğunu, insanları sadece Yüce

Allah’a çağırdığını, dolayısıyla kendisi ve ona uyanların aydınlık bir yol üzerinde

bulunduklarını, Allah’a ortak koşanlardan olmadığını bildirmesi emredilmiştir. İşte

Allah’a davet, bu şekilde basiret üzere, ne dediğini bilerek, ihlâs ve samimiyetle, hikmet

ve güzel öğütle olmalıdır.

“Senden önce de, şehirler halkından kendilerine vahyettiğimiz erkeklerden

başkasını peygamber göndermedik. (Kâfirler) yeryüzünde hiç gezmediler mi ki,

kendilerinden öncekilerin sonunun nasıl olduğunu görsünler! Sakınanlar için ahiret

yurdu elbette daha iyidir. Hâlâ aklınızı kullanmıyor musunuz?

Nihayet peygamberler ümitlerini yitirip de kendilerinin yalana çıkarıldıklarını

sandıkları sırada onlara yardımımız gelir ve dilediğimiz kimse kurtuluşa erdirilir.

(Fakat) suçlular topluluğundan azabımız asla geri çevrilmez.

Andolsun, onların (geçmiş peygamberler ve ümmetlerinin) kıssalarında akıl

sahipleri için pek çok ibretler vardır. (Bu Kur’an) uydurulabilecek bir söz değildir.

Fakat o, kendinden öncekileri tasdik eden, her şeyi açıklayan (bir kitaptır); iman eden

toplum için bir rahmet ve bir hidayettir.”182

“Senden önce de, şehirler halkından kendilerine vahyettiğimiz erkeklerden

başkasını peygamber göndermedik.” Bu ayet, müşriklerin Allah’ın Resulü’nü

kastederek “Muhammed’e (görebileceğimiz) bir melek indirilseydi ya! Dediler. Eğer biz

öyle bir melek indirseydik elbette iş bitirilmiş olur, artık kendilerine göz bile

açtırılmazdı.” 183 Mealindeki sözlerine cevap olarak inmiştir.184

Bu ve benzeri ayetler, insanlara cin ve melek gibi insandan başka varlıklardan

peygamber gönderilmediğini ifade eder. Ayrıca bu ayet göstermektedir ki Allah,

peygamberleri kadınlardan değil erkeklerden göndermiştir.

İbn Kesir şöyle der: “Bazı kimseler, Allah’ın dostu İbrahim’in hanımı Sara’nın,

Musa’nın annesinin ve İsa’nın annesi İmran kızı Meryem’in peygamber olduklarını

iddia etmişlerdir. Yine bunlar, meleklerin Sara’ya İshak’ı, ardından da Yakup’u

müjdelemelerini “Musa’nın annesine: ‘Çocuğu emzir…’ diye bildirmiştik.”185 Ayetini,

meleğin Meryem’e gelip ona İsa’yı müjdelemesini ve “Melekler şöyle demişti: ‘Ey

Meryem! Allah seni seçip temizledi, dünyaların kadınlarından seni üstün tuttu. Ey

182 Yusuf, 12/109–111.
183 Enam, 6/8.
184 Kurtubî, age. , IX, 274; Zemahşerî, age. , II, 489.
185 Kasas, 28/7.



61

Meryem! Rabbine gönülden boyun eğ, secde et, rükû edenlerle birlikte rükû et’.186

Ayetlerini delil getirmişlerdir. Onlara bu şekilde vahiyler gelmiştir. Fakat bu onların

hiçbirinin peygamber olmalarını gerektirmez.”187

“Senden önce de, şehirler halkından kendilerine vahyettiğimiz erkeklerden

başkasını peygamber göndermedik.” Ayette peygamberlerin şehir halkından seçildiği

belirtilmektedir. Peygamberlerin şehir halkından seçilmesiyle Allah, çöl ehlinden

peygamber göndermemiştir. Çünkü peygamberler bilgili ve hüküm veren insanlardır.

Ayrıca bu peygamberlere diğer şehirlerin halkı da uyacaktır.188

Ayrıca çölde yaşayanların cahil, kaba ve sert olmalarına karşılık şehirli insanlar

daha ince ve yumuşak tabiatlıdırlar. Bu sebepten Yüce Allah şöyle buyurmuştur:

“Bedevilerin küfür ve nifakları her yönden daha ileridir.” 189

Ayrıca İbn Abbas, ayette geçen “Ehli’1-kura” tamlamasına, “yeryüzünde

yaşayan insanlar” anlamını vererek bundan maksat, peygamberlerin müşriklerin istediği

gibi göklerdeki varlıklardan değil, yeryüzünde yaşayan insanlardan gönderilmiş oldu-

ğunu ifade etmiştir. 190

Yüce Allah, Peygamberini yalanladıkları için müşrikleri tehdit ederek hayret

ifadesiyle şöyle buyurmuştur: “Ey Muhammed! Seni yalanlayan o yalancılar

yeryüzünde dolaşmıyorlar mı ki peygamberlerini yalanlayan milletlerin sonlarının nasıl

olduğunu, Allah’ın Nuh, Hud, Salih ve Lût kavimlerini nasıl yerle bir ettiğini, kâfirler

için de akıbetin aynı olduğunu ve kâfirlerin sonunun helak, müminlerin sonunun ise

kurtuluş olduğunu görsünler.”

Bundan sonra Yüce Allah, ahiret yurdu için amel etmeye, ona hazırlanmaya ve

helake sebep olan şeylerden sakınmaya teşvik ederek şöyle buyurmuştur: “Muhakkak ki

ahiret yurdu Allah’tan korkup O’na şirk koşmayan, isyan etmeyenler için daha

hayırlıdır.” Orası, peygamberleri yalanlayan müşrikler için de bu dünyadan daha

üstündür. Yani, biz müminleri dünyada kurtardığımız gibi aynı şekilde ahiret yurdunda

da onlara kurtuluşu nasip ederiz. Orası müminler için dünyadan çok daha hayırlıdır.

Zira ahiret nimetleri, dünyadaki nimetlerden daha mükemmel ve ebedidir. Siz cahil

misiniz? Ey ahireti yalanlayanlar “Hiç düşünmez misiniz?” Zaten buna aklınız erseydi

iman ederdiniz.

186 Al-i İmran, 3/42–43.
187 Kurtubî, age. , IX, 274; İbn Kesir, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, II, 496.
188 Cessas, age. , III, 232; Celaleyn, age. , II, 262.
189 Tevbe, 9/97.
190 İbn Kesir, Tefsiru’l- Kur’ani’l- Azim, II, 496.



62

Bu ayeti Aişe validemiz şöyle yorumlamıştır: “Sıkıntılar uzayıp da yardım

gecikince peygamberler kavimlerinden kendilerini yalancılıkla itham edenlerin iman

edeceklerinden ümitlerini kesmişler, İnanmış olanların da kendilerini yalanlayacaklarını

sanmışlardır. İşte o zaman Allah’ın yardımı gelmiştir.” 191

Yüce Allah, Peygamber Efendimize, yardımının peygamberlerine sıkıntı anında,

zorlukta ve Allah’tan ferahlığın beklendiği darlık anlarında ulaştığını haber vererek

yardımını müjdelemiştir. Senden önce şüphesiz kendilerine vahiy indirdiğimiz erkekler

gönderdik. Onlar, Allah’ı bir kabul etmeye ve O’na ihlâsla ibadet etmeye çağıran

mesajlarını kavimlerine tebliğ ettiler, kavimleri ise onları yalanladılar ve sapıklık, küfür

ve inatla bu çirkin davranışlarını sürdürdüler. Allah’ın yardımının peygamberlere

gelmesi gecikti. Öyle ki peygamberler, küfürdeki ısrarları sebebiyle kavimlerinin

imanından veya Allah’ın yardımından ümitsizliğe düştüler. Ümmetleri ise

peygamberlerin söz verdikleri yardım hususunda aldatıldıklarına kesin kanaat getirip,

onların Allah katından bildirdikleri yardım vaadini yalanladılar. Allah’ın yardımı aniden

peygamberlere geliverdi. Böylece biz, peygamber ve müminleri kurtardık. Yalanlayan

kâfirler ise cezalandırıldılar.

Ayette geçen “yalancı çıkarıldıkları” diye çevirdiğimiz “küzibû” fiili kıraat

farklarına göre, şu anlamları içerir:

1. “Küzibû” şeklinde şeddesiz okunduğu takdirde:

a) Nihayet peygamberler insanların, kendilerine inanacağından umudu kestikleri,

halkın da peygamberlerin kendilerine yalan söylediklerini sandıklan an, onlara

yardımımız gelir.

b) Nihayet peygamberler, Allah tarafından kendilerine vaad edilen yardımın

geleceğinden ümitlerini kesip, insanlar karşısında yalancı durumuna düşeceklerini

sandıkları sırada onlara yardımımız gelir. İnsan olmaları sebebiyle, peygamberlerin de

bu tür davranışlarının olabileceğine dair İbn Abbas’tan bir rivayet aktarılmakla birlikte,

bazı tefsirciler Allah’ın sözünden dönebileceğini, değil peygamberler, herhangi bir

müminin bile düşünmesi mümkün değildir. Böyle bir düşünce kişiyi imandan çıkarır,

derler. 192

2) “Küzzibû” şeklinde şeddeli okunduğu zaman ki anlamı, peygamberler

insanların inanacaklarından umut kestikleri ve kendilerinin yalancı çıkarıldıklarını kesin

191 Kurtubî, age. , IX, 276.
192 Razî, age. , XVIII, 226; Celaleyn, age. , II, 262.



63

olarak anladıkları zaman onlara yardımımız gelir. 193

Ayrıca Yüce Allah Kur’an’daki kıssaların genel hedefini beyan ederek şöyle

buyurmuştur: “Andolsunki onların (geçmiş peygamberler ve ümmetlerinin) kıssalarında

akıl sahipleri için pek çok ibretler vardır.” Yani Peygamberlerin kavimleriyle

aralarında geçen olayların haber verilmesinde ve müminleri nasıl kurtarıp, kâfirleri ne

şekilde helak ettiğimizin anlatılmasında akıl sahipleri ve doğru düşünenler için ibret,

öğüt ve hatırlatma vardır. Peygamberlerin kıssaları gönül eğlendirici hikâyeler değil,

bilakis ibret alınacak olaylardır. Buradaki “onların kıssalarından” maksat, ya genel

olarak peygamberlerin kıssalarıdır veya bu surede anlatılan Yusuf Peygamber’in

kıssasıdır. Gerçekten de Yusuf Peygamber’in yaşadığı sıkıntılardan kurtulup Mısır’da

yüksek bir makama gelmesinde akıl sahipleri için büyük bir ibret vardır. Ancak birinci

anlam daha kapsamlıdır.

Bundan sonra Yüce Allah Kur’an’ın muhtevasından bahsederek içinde kıssalar

ve diğer şeyler bulunan bu Kur’an (veya bu kıssalar ve Kur’an’ın içindeki sözler)

Allah’tan başkalarının uydurup yalan söyledikleri sözler değildir. O ancak vahyedilen,

Allah katından indirilen ve Tevrat, İncil ve Zebur gibi kendisinden önceki semavi

kitapları tasdik eden Allah kelâmıdır. Yani, Kur’an, eski semavî kitaplarda bulunan

doğru ve hak olan şeyleri tasdik eder, fakat onlarda yapılan tahrifatı ve değiştirmeleri

reddeder.

Yüce Allah, Yusuf Suresi’nin son ayetlerinde, Sevgili Peygamber’imizi teselli

edecek hakikatleri dile getirmiştir. İnsanların imana gelmesi için ne kadar büyük arzu

duysa ve elçilik görevi karşılığında onlardan herhangi bir ücret istemese de, insanların

çoğunun inanmayacağını hatırlatarak, bu münasebetle davetinin reddedilmesi ve

işkencelere maruz kalması sebebiyle üzülmemesini tavsiye etmektedir. Yine Kur’an-ı

Kerim’in âlemler için bir öğüt ve nasihat olduğunu, akıllarını kullananların ona tâbi

olacağını bildirmektedir. Akıllarını kullanamayanların ise, göklerde ve yerde Allah’ın

birliğini gösteren nice delillerden yüz çevirdiğini ve insanların çoğunun, Mekke müşrik-

leri gibi, Allah’a ortaklar koşarak şirke düştüklerini vurgulamaktadır. Ardından,

Peygamberimize hitaben, daha önce de peygamberler gönderildiği hatırlatılarak onları

inkâr edenlerin akıbetlerinden ibret alınması istenmektedir. Ardından, bütün

peygamberlerin davet yolunda müşriklerin engelleme teşebbüsleri ve çeşitli

kötülükleriyle karşılaştıkları, onlara ve inananlara yapılan kötülüklerin giderek

193 Zemahşerî, age. , II, 490; Celaleyn, age. , II,262.



64

şiddetlendiği ve üstün sabır sahibi peygamberlerin tahammülünü zorladığı

açıklanmaktadır. Hatta bu zorluklar yüzünden peygamberlerin neredeyse bütün

ümitlerini kaybetme,   kendilerine vaat edilen zaferden ümit kesme ve bütünüyle

yalanlanma endişesine kapılacak derecede zorlandıkları; işte bu son noktada ilâhî

yardımın onlara ulaştığı bildirilmektedir. Buna göre Yüce Allah yardımını, zorluk ve

sıkıntıların son derece arttığı, yardım ihtiyacının en fazla hissedildiği bir zamanda

göndermiştir. Daha sonra ise peygamber kıssalarının akıl sahipleri için birer ibret

sahnesi olduğu vurgulanmakta, Yüce Allah tarafından vahyedilen Kur’an-ı Kerim’in,

iman edenler için bir hidayet rehberi ve rahmet kaynağı olduğu belirtilmektedir.



İKİNCİ BÖLÜM

YUSUF SURESİNDEN BİREYSEL MESAJLAR

Kur’an-ı Kerim, özü itibariyle bir hidayettir ve rahmettir. Kur’an’ın üzerinde

önemle durulması gereken can alıcı noktası ise, “kesin olarak inananlara kılavuz ve

rehber” olması gerçeğidir. Kur’an’ın rehberliği, bireysel değişimle başlayan toplumsal

değişimin, İslam toplumuna doğru alınan kutsal yolunu tayin eder.

Yüce Allah, Kur’an’da geçmiş peygamberlerin hayatlarından bölümler anlatarak

da bizlere önemli mesajlar sunmaktadır. Her peygamber kıssası, bireysel ve toplumsal

açıdan birçok mesajlar içermektedir. Biz bu bölümde Yusuf suresinde hayatı anlatılan

Yusuf Peygamberden bizlere verilen mesajları inceleyeceğiz. Yusuf peygamberin bir

özelliği, Kur’an’da hayatı hakkında en çok detay verilen bir kaç peygamberden biri

olmasıdır. Kur’an’ın uzun surelerinden biri olan Yusuf Suresi’nin tamamına yakını,

onun ve ailesinin hayatını anlatmaktadır. Surenin başlarında ise, Yüce Allah bu kıssanın

önemli “ayetler”, yani delil ve hikmetler içerdiğini şöyle bildirmektedir: “Andolsun,

Yusuf ve kardeşlerinde soranlar için ayetler(ibretler) vardır.”1

Yüce Allah Kur’an’da Yusuf’un hayatına pek çok detay ile yer verdiğine göre,

kuşkusuz müminlerin bu kıssadan alacakları pek çok ders vardır. Nitekim Yusuf

Suresinin son ayetinde de, “Andolsun, onların (geçmiş peygamberlerin) kıssalarında

akıl sahipleri için pek çok ibretler vardır.” Buyurarak peygamber kıssalarının, öz

sahipleri, yani akıl ve hikmete sahip olan, dünyanın özünü kavrayabilen müminler için

önemli ibretler içerdiği tekrar vurgulanmaktadır.

Yusuf suresinden bireysel olarak alınması gereken mesajlar şunlardır:

1) İman ve Tevekkül:

Tevekkül, Yüce Allah’a sağlam bir şekilde iman etme ve güvenmenin

tezahürüdür. Tevekkül, “vekl” kökünden “tefaul” veznidir. Vekil, bir işi başkası adına

veya hesabına yürütme ile görevli kimse demektir. Tevkil bir işi yapmak için birini,

kendi yerine görevlendirmek, vekil bırakmaktır. İşte bu kökten gelen tevekkül, birine

gönülden güvenmek, onu kendi yerine vekil bilerek O’na bağlanmaktır. Tevekkül cer

harfiyle kullanılırsa birine güvenmek anlamına gelir.2

1 Yusuf, 12/7.
2 Ateş, Süleyman, Kur’an Ansiklopedisi, Kuba Yay. , İst. , 1997, XX, 388-394.



66

Tevekkül, müminin yapacağı işlerde zahiri sebeplere dayanıp gerekli tedbirleri

aldıktan ve elinden gelen gayreti gösterdikten sonra, gönlünü bunlara değil de Allah’a

bağlaması ve O’na güvenip teslim olması anlamına gelir.3

Tevekkül, hiçbir zaman çalışmayı ve sebeplere sarılmayı terk edip “Allah’a

güveniyorum” diyerek tembellik göstermek anlamına gelmez. Nitekim bir adam

“Hayvanımı bağlayıp da mı yoksa bağlamadan mı Allah’a tevekkül edeyim?” diye

sorduğunda, Allah’ın Resulü, O’na: “Önce bağla, sonra tevekkül et!” buyurmuştur.4

Tevekkül, gönül hallerinden bir haldir ve Yüce Allah’ın tevhidine olan imanın

semeresidir. Bu ancak rahmet ve hikmete iman etmekle tamam olur. Çünkü tevhit,

sebeplerin müsebbibine bakmayı gerektirir. Rahmet de sebeplerin müsebbibine

güvenmeyi gerektirir. Yani rızka gönül bağlamayıp sebeplere halel gelmekle

üzülmemeli, rızkı kendisine ulaştıran Allah’a gönül bağlamalıdır.5

Yüce Allah’ın güzel isimlerinden biri de “İşlerini usulüne göre kendisine havale

edenlerin işini düzeltip, onların yapabileceğinden daha iyi yapan, kendisine güvenilip

dayanılan, her şeyi idare ve hâkimiyeti altında bulunduran” anlamındaki “el- vekil”dir.

Kendisine güvenilecek merciin ölümsüz, ebedi ve Kadir-i Mutlak olması gerekmektedir.

Güçlü olduğu zannedilen fani ve zayıf varlıklara, mala ve mülke dayanmak, neticesi

pişmanlık olan göz boyayıcı heveslerdir. Bu sebeple Yüce Allah, Resulüne: “Asla

ölmeyecek olan hakiki hayat sahibi Allah’a tevekkül et ve O’nu hamd ile tespih et!”6

Ayrıca başka bir ayette “Müminler sadece ve sadece Allah’a güvenip

dayansınlar!”7 Buyurarak kullarının da kendisinden başka hiçbir şeye bel

bağlamamalarını istemektedir. Çünkü “Allah’a tevekkül edene Allah kâfidir!”8

Ayet ve hadislerden çıkan anlama göre dinin emrettiği tevekkül, çalışma

olmaksızın ve İslâm ile asla bağdaşmayan tembellik değil, yapılmak istenen işlerde

Allah’ın beraberliğine ve yardımına güvenerek güç bulmaktır. Tevekkül, “Allah

kerimdir” deyip kendini uyuşukluğun kucağına bırakmak değil, sebeplerine yapıştıktan

sonra asıl işi yapanın Allah olduğunu düşünerek başarıyı O’ndan beklemektir. Bu

anlamıyla tevekkül, insanı tembellikten kurtardığı gibi iltimas ve rüşvet gibi kötü

3 Çelik, Ömer, Öztürk, Mustafa, Kaya, Murat, Üsve-i Hasene Kullukta-Ahlakta-Adapda, Erkam
Yay. , İst. , 2005, 293.

4 Tirmizî, Kıyamet, 60.
5 Gazalî, Ebu Hamit Muhammed b. Muhammed, Kimyayı Saadet, (Çev. Ali Arslan), Merve Yay. ,

Ankara, 2004, 663.
6 Furkan, 25/58.
7 İbrahim, 14/11.
8 Talak, 65/13.



67

huylardan da kurtarır. Çünkü Yüce Allah’a tevekkül eden insan hakkı olmayan şeyi

istemez, çalışmasının sonucuna ulaşırsa Allah’a şükreder. Ulaşamazsa Allah’ın

takdirine razı olup bunalımlara düşmez. İşinin sonucunu Allah’tan beklediğinden ve

O’nun yardımına güvendiğinden dolayı, devlet dairelerinde işini gördürmek için aracılar

salmaz, rüşvet vermez, toplumun ahlâkını bozacak yollara girmez.

İnanç ve bilgi gücü ile tamam olan tevekkül üç dereceye ayrılır:

a)  Birinci derece, kulun Allah’ın kefaletine ve yardımına güveni, vekile güveni

gibi olmaktır.

b) İkinci derece, kulun Allah ile durumu, çocuğun annesiyle olan durumu gibi

olmaktır. Çocuk, annesinden başkasını bilmez ve O’ndan başkasına güvenmez. Onu

görür görmez eteğine yapışır, bırakmaz. Çünkü çocuk, annenin kefaletine, korumasına

ve şefkatine her şeyden çok güvenmektedir. İşte Allah’a bağlılığı da bu dereceye gelen,

çocuğun annesine güvenmesi gibi Allah’a güvenen kimse O’na tevekkül eder.

c) Üçüncü derece, tevekkülün en yüksek derecesidir; kulun oturuşunda,

kalkışında, bütün davranışlarında, ölünün yıkayana teslim olması gibi Allah’a teslim

olmasıdır. Bu kul, nefsini ezelî kudretin hareket ettirdiği ölü sanır. Ölü nasıl yıkayıcıya

teslim olursa, bu mütevekkil de Allah’ın dilemesine ve yapmasına öyle teslim olmuştur.

Çünkü kendisinin, Allah’ın kudretinin, ilminin ve iradesinin ve diğer sıfatlarının aktığı

bir kanal olduğunu bilir. Bu mütevekkil, annesinin ardından ağlayan, onun eteğine

yapışan, ardından koşan çocuk gibi değil; ağlamasa da annesinin kendisine bakacağını,

eteğine yapışmasa da annesinin kendisini kucağına alacağını, süt istemese de annesinin

kendisini emzireceğini bilen çocuk gibidir. Bu makamda Allah’ın keremine ve

inayetine, O’nun istemeden vereceğine tam güven hâsıl olduğundan, bu makamdaki

tevekkül, duayı bırakma sonucunu verir. Artık kul, Allah’tan bir şey istemez olur. Oysa

ikinci makam, duayı bırakmayı değil, Allah’tan başkasından istememeyi gerektirirdi.

Bu makam ise Hakka uygun olanı yapacağına tam güven ile Haktan da istememeyi

gerektirir.9

Yusuf Suresi’ne baktığımızda Yakup Peygamber, çok sevdiği oğlu Yusuf’u

kaybetmesine rağmen, ümitsizliğe kapılmamış; aksine kendisine düşenin güzel bir sabır

ve Allah’ın yardımına sığınmak olduğunu söylemiştir Ayette “Üzerine başka bir kan

bulaşmış olarak Yusuf'un gömleğini de getirmişlerdi. Babaları: “Nefisleriniz sizi

9 Gazalî, Ebu Hamit Muhammed b. Muhammed, İhyau Ulumi’d- Din, (Çev. Mehmed A. Müftüoğlu,
A. Fikri Yavuz), Tuğra Yay. , İst, Trs, IV, 449-450.



68

aldatıp böyle bir işe sürükledi; artık bana güzelce sabır gerekir. Anlattıklarınıza ancak

Allah'tan yardım istenir” dedi.”10

Yusuf’un gömleğini yalancı bir kanla getirdiler. Yusuf’u kurt yemişti ama

gömleği parçalanmamıştı. Yusuf’unun gömleği baba Yakup’un önünde duruyor. Bu

durum bir baba için en zor olan andır. Yakup Peygamber bu durumda bundan sonra

bana düşen görev ise güzel bir sabırdır, demiştir. İşte güzel sabır tevekkülü doğurup

besliyor.

 Yakup Peygamber tam bir teslimiyet içinde Allah’a tevekkül ettiğini yani O’na

güvenip dayandığını bu sözü ile ispat etmektedir. Sizin bu düzdüklerinize, bu

uydurduklarınıza karşı Allah benim yardımcımdır. Ben O’na sığınıyor, O’na dayanıyor

ve işimi O’na havale ediyorum. O bu konuda en güzelini ortaya koyacaktır. Başka ben

ne yapabilirim, Allah’a teslim olmanın dışında elimden bir şey gelmez. Yakup

Peygamber, Yüce Allah’ın kendisi ve oğlu hakkında belirlediği kadere razı olup

teslimiyet ortaya koyarak kendini, işini Allah’a bağımlı kıldı, O’na havale etti. Yakup

Peygamber oğlu Yusuf’u kaybettiği bu en sıkıntılı günlerinde Yüce Allah’a tevekkül

etmiş ve Allah’ın emrine karşı ruhu bir huzur ve tatmin içinde olmuştur

Yakup Peygamber, burada Yüce Allah’ın bilme ve hikmet sahibi olma sıfatlarını

gündeme getirerek kendi içindekini ve çocuklarının yaptıklarını çok iyi bildiğini ve O,

bilgisine uygun takdir ve lütufta bulunacağını söylemektedir. Bilen ve yaptığı işi yerli

yerinde eksiksiz yapan Yüce Allah, Yakup’u çocuklarına kavuşturacaktı.

Yakup Peygamber, küçük oğlu Bünyamin’i kardeşlerine teslim edip Mısır’a

gönderirken ve onların Mısır’a girişlerinde ayrı ayrı kapılardan girmelerini tavsiye

ederken, hep bu hikmeti düşünüp yansıtmaya çalışmıştır. Yakup Peygamber’in Allah’a

tevekkülü, hiçbir zaman tedbirlere başvurmasına engel teşkil etmemiştir  Her işte,

kendisine düşen tedbirleri almış, sonunda işi Yüce Allah’a havale ederek neticeyi

O’ndan beklemiştir  Alınması gereken tedbirin, takdiri değiştirmeyeceği gerçeğini,

oğullarının Mısır’a ayrı kapılardan girmesini emrederken şöyle dedi:

“Oğullarım! (Şehre) hepiniz bir kapıdan girmeyin, ayrı ayrı kapılardan girin.

Ama Allah'tan (gelecek) hiçbir şeyi sizden savamam. Hüküm Allah'tan başkasının

değildir. (Onun için) ben yalnız O'na dayandım. Tevekkül edenler yalnız O'na

dayansınlar.”11

10 Yusuf, 12/18.
11 Yusuf, 12/67.



69

Yakup Peygamber, Ey oğullarım! Sakın tek bir kapıdan girmeyin, ayrı ayrı

kapılardan girin. Hep birlikte bir kapıdan girerseniz size bir zarar gelebilir. Gerçi ben

Allah’tan size gelecek bir şeye engel olamam. Hüküm Allah’ındır. Ben O’na tevekkül

ettim. Yani ben size böyle bir tedbir öneriyorum ama yine de Rabbim bir şey dilemişse

o olacaktır. Tedbir almak gerekiyorsa da bu tedbir asla takdirin önüne geçemez.

Tevekkül edenler sadece Allah’a güvenip dayansınlar. Ne kendilerine, ne de başkalarına

asla güvenmesinler.

Rivayet olunduğuna göre Yüce Allah Yakup Peygamber’e: “İzzet ve celalime

yemin olsun ki bana tevekkülünden dolayı, sana hem Yusuf’u hem de Bünyamin’i geri

göndereceğim.” demiştir.12

Yusuf Peygamber de zindan arkadaşlarına “Hüküm ancak Allah’ındır.” demişti

Yakup peygamber de evlâtlarına aynısını söylüyordu. Tedbir alırız, ama yine de ne

olacağını bilmeyiz, çünkü hüküm Allah’ındır. O’nun takdirine boyun eğeriz. Vekil

olarak sadece O’nu kabul eder ve O’nun bizim adımıza aldığı kararları uygularız.

Yakup ve Yusuf Peygamberler, bu tavırlarıyla bizlere, Allah’a tevekkülle

birlikte, sebeplere sarılmanın, ihtiyat ve tedbiri elden bırakmamanın lüzumuna ve aynı

zamanda Yüce Allah’a tevekkül etmenin insanlara neler kazandırdığına dair büyük bir

mesaj vermişlerdir.

2) Sabır:

Kelime anlamı alıkoymak veya bağlamak olan sabır, bir musibet ve belaya uğra-

yanın isyanda bulunmaksızın içinde bulunduğu duruma itaat ve tevekkülle tahammülde

bulunmasıdır. Sabır; itidali muhafaza etme, tahammül gösterme, acıya katlanma, sıkıntı

ve meşakkatlere karşı soğukkanlılıkla mukavemet etme, aklın ve dinin gösterdiği yolda

sebat etme manalarına gelir.13

Sabır, dinin teşvik ettiği ahlaki ve ruhani bir sıfattır. Allah’a imanın bir

tezahürüdür. Sabrın gayesi, beklenmedik olaylar ve içine düşülen güçlükler karşısında

tedirgin olmamak, tahammül göstermek ve paniğe kapılarak uygunsuz bir harekette

bulunmamaktır. Sabır, mahkûmiyete, meskenete ve zillete razı olmak, haksız

tecavüzlere, insan haysiyetine gölge düşürecek saldırılara katlanmak ve bunlara ses

çıkarmamak anlamına gelmez. Çünkü meşru olmayan şeylere karşı sabretmek caiz

değildir. Bunlara karşı fiili ve sözlü mücadelede bulunmak, eğer bu mümkün olmazsa

12 Arslan, Ali, Büyük Kur’an Tefsiri, Arslan Yay. , İst., 1984, VIII, 380-383.
13    Çelik, age. , 305.



70

kalben buğzetmek gerekir. İnsanın kendi ve gücü iradesiyle üstesinden gelebileceği

kötülüklere katlanması ya da giderebileceği ihtiyaçları karşısında hiçbir şey yapmaması,

sabır değil acziyet ve tembelliktir.

Sabır, başa gelen bir musibet anında birden üzüntüye kapılarak daha sonra

pişman olunacak işler yapmayı engelleyen bir teskin ve teselli vasıtasıdır. Bu sebeple

asıl sabır, musibetin ilk anında gösterilendir. Enes b. Malik’den rivayet edildiğine göre

Peygamber Efendimiz çocuğunun mezarı başında feryat ederek ağlayan bir kadının

yanından geçti. Ona

—Allah’tan kork ve sabret!” buyurdu. Kadın:

—Çek git başımdan; benim başıma gelen felaket senin başına gelmemiştir, dedi.

Kadın Efendimizi tanıyamamıştı. Kendisine onun Allah Resulü olduğunu söylediler.

Bunu duyar duymaz Peygamberimizin kapısına koştu ve Efendimizin huzuruna çıktı

(özür beyan ederek):

—Ya Resulallah! Sizi tanıyamadım, dedi. Allah Resulü:

—Hakiki sabır, felaketin ilk anında gösterilendir!” Buyurdu.14

Yusuf Peygamber, çeşitli sıkıntılarla karşılaşıp, zorlu bir hayat geçirdi. Bu büyük

sıkıntı ve musibetlerin sonunda Yüce Allah, ona güç ve saygınlık ihsan etti. Yusuf

Peygamber’in başından dört büyük sıkıntı geçmişti. Bunlar, şunlardır:

a)  Kardeşlerinin, Yusuf’a kıskançlık gösterip ona tehlikeli bir tuzak hazırlayıp

ilk önce onu öldürmek isteyip sonra bundan vazgeçerek kuyunun içerisine atmakla

yetindikleri sırada gerçekleşmişti.

(Kardeşleri) dediler ki: Yusuf’la kardeşi (Bünyamin) babamıza bizden daha

sevgilidir. Hâlbuki biz kalabalık bir cemaatiz. Şüphesiz ki babamız apaçık bir yanlışlık

içindedir.

(Aralarında dediler ki:) Yusuf’u öldürün veya onu (uzak) bir yere atın ki

babanızın teveccühü yalnız size kalsın! Ondan sonra da (tövbe ederek) sâlih kimseler

olursunuz!

Onlardan biri: Yusuf’u öldürmeyin, eğer mutlaka yapacaksanız onu kuyunun

dibine atın da geçen kervanlardan biri onu alsın (götürsün), dedi.”15

14     Buhari,Cenaiz, 32.
15  Yusuf, 12/8–10.



71

b) Yusuf’un başından geçen diğer büyük sıkıntı ise, Yusuf’u kuyudan çıkaran

kafile tarafından Mısır’da köle olarak satılması sırasında gerçekleşmişti. Bu olay

Kur’an’da şöyle dile getirilmiştir:

“Bir kervan geldi ve sucularını (kuyuya) gönderdiler, o da (gidip) kovasını saldı,

(Yusuf’u görünce) “Müjde! İşte bir oğlan!” dedi. Onu bir ticaret malı olarak sakladılar.

Allah onların yaptıklarını çok iyi bilir.

 (Kafile Mısır'a vardığında) onu değersiz bir pahaya, sayılı birkaç dirheme

sattılar. Çünkü onu bir an önce ellerinden çıkarmak istiyorlardı.”16

c) Yusuf’un başından geçen diğer bir sıkıntı ise, Yusuf Peygamberin daha çiçeği

burnunda genç bir delikanlı iken Mısır Azizinin hanımının ona âşık olup onu kendisine

çağırdığında (onun bu teklifi kabul etmemesi üzerine) kadının, Yusuf’u kandırıp

saptırmak için çeşitli hilelere başvurduğu sırada gerçekleşmişti.

“Evinde bulunduğu kadın, Yusuf’un nefsinden (murat almak) istedi. Kapılan

iyice kapattı ve: “Haydi gel” dedi. Yusuf’ta: “(Böyle bir iş yapmaktan) Allah'a

sığınırım. Çünkü 'kocanız; benim efendimdir, bana güzel davrandı. Durum şu ki,

Zalimler felah bulmaz!” dedi.17

Azizin karısının kalbindeki aşk kadını tahrik etti. Vakit geçirmeden zorla

Yusuf’a sahip olmak istedi. Bunun için önce kapıları kapadı, işini sağlama alıp Yusuf’u

açıkça kendisine yaklaşmaya çağırdı. Fakat Yusuf, bu teklifi kabul etmeyip kadından

yüz çevirdi. Kadın ise Yusuf’u kendisine çağırmada ısrar etti. Kadının Yusuf’a olan

sevgisi, hayâ duygusuna galip gelmişti. Yusuf Allah’tan korktuğu için Allah onu böyle

bir hareket yapmaktan korudu. Kadın, Yusuf’u kendisine çekmeye çalışıyordu. Sonunda

Yusuf kadının elinden sıyrıldı. Bu defa Yusuf’un elbisesini arkasından yakalayıp

elbiseyi yırttı. Kapıya kadar koştular. Tam bu sırada kadının kocası çıkageldi. İkisini

şüpheli bir vaziyette buldu. Kadın bu defa kötü bir hile ve tuzağa başvurup kocasına

karşı suçsuz olduğunu göstermek için ağlayıp sızlamaya başladı. Yüce Allah bu olayı

şöyle anlatmaktadır:

“İkisi de kapıya koştular. Kadın, Yusuf’un gömleğini arkadan yırttı. Kapının

yanında efendisini (kocasına) rastladılar. Kadın: “Senin ailene kötülük etmek isteyenin

cezası, zindana atılmaktan ya da acıklı bir işkenceden başka bir şey midir?” dedi.

(Yusuf) “Hayır, o, kendisi benim nefsimden (murat almak) istedi” dedi. Kadının

16 Yusuf, 12/19–20.
17 Yusuf, 12/23.



72

akrabasından biri, şöyle şahitlik etti:”Eğer Yusuf’un gömleği önden yırtılmışsa, kadın

doğru söylemiştir. Yusuf ise, yalancıdır. Eğer Yusuf’un gömleği arkadan yırtılmışsa,

kadın yalan söylemiştir. Yusuf ise, doğru söyleyenlerdendir. 18

Yüce Allah, Yusuf’u, kadının tuzağından korudu ve onu bu büyük hileden

kurtardı. Yüce Allah bu konu ile ilgili olarak şöyle buyurmaktadır:

“Rabbi, Yusuf’un (zindanın kadınların teklif ettiklerinden daha iyi olduğu ve

onların hilesini kendisinden uzaklaştırmadığı takdirde onlara meyledip cahillerden

olacağı şeklindeki) duasını kabul etti ve onların hilesini (Yusuf’tan) uzaklaştırdı. Çünkü

Allah(her şeyi) iyi işiten, iyi bilendir.”19

d)Yusuf’un başından geçen diğer bir sıkıntı ise; Yusuf’un çirkin bir iftira se-

bebiyle haksız ve suçsuz yere zindana atılması ve orada uzun bir sure kalmasıdır. Mısır

hükümdarı bir rüya görüp bununla zihnini meşgul etmeseydi, uzun yıllar daha zindanda

kalırdı. Yüce Allah bu konu ile ilgili olarak şöyle buyurmaktadır:

“(Rüyasını yorumlayıp zindandan kurtulan sucu başına; kendisinin suçsuz

olduğunu hükümdara anlatmasını, belki bu yerden, zindandan çıkabileceğini söyledi.)

Fakat şeytan (zindandan çıkan) o kişiye, (Yusuf’u) efendisine anmayı unutturdu.

Dolayısıyla (Yusuf), birkaç yıl daha zindanda kaldı.”20

Yusuf Peygamberin hayatı, peş peşe gelen büyük sıkıntılara gösterilen üstün

sabrın da çarpıcı bir misalidir. O, bütün bu zorluklar karşısında sabretti, hiçbir zaman

Yüce Allah’ın yardımından ümidini kesmedi ve neticede, Allah’tan korkan ve sabre-

denler için va’dedilen mükâfata ulaştı

Ayrıca bu surede Yakup Peygamber, müminlere örnek gösterilerek başa gelen

musibetlere karşı yakınmadan ve sızlanmadan sabredilmesi gerektiği tavsiye edilmekte

ve belaların verdiği üzüntünün sadece Yüce Allah’a arz edilmesi öğütlenmektedir.

Yakup Peygamber, bitmeyen, tükenmek bilmeyen güzel sabrıyla ve ümidiyle örnek bir

peygamberdir. Kendisi evlat acısıyla imtihan edilmişti. Yakup Peygamber, bu imtihan

karşısında “Artık (bana düşen) hakkıyla sabretmektir. Anlattığınız karşısında (bana)

yardım edecek olan, ancak Allah'tır.”21 Demişti

18 Yusuf, 12/25–27.
19 Yusuf, 12/34.
20 Yusuf, 12/42.
21 Yusuf, 12/18.



73

Ayette geçen “sabrı cemil”den maksat, musibetler karşısında herhangi bir

tahammülsüzlüğün ve şikâyetin bulunmadığı sabırdır.22 Yani musibetleri indirenin

Allah olduğunu bilip sonra Allah’ın Malikü’l-Mülk olduğunu anlamaktır. Malik olana

kendi mülkündeki tasarrufundan dolayı itiraz edilmez. Dolayısıyla kalbin bu makama

dalması kulu şikâyetten alıkoyar.23 Buradaki şikâyetten maksat insanlara yapılan

şikâyettir. Allah’a yapılan şikâyet ve yalvarma “sabrı cemil”e aykırı olarak

görülmemelidir. Aksine sabreden kişi sadece derdini Yüce Allah’a açar. Şikâyetini

başkasına değil ona bildirir. Sabrın Allah’tan başkasına şikâyeti terk olarak

tanımlanması buna işaret eder. Eğer derdini Allah’a arz etmek sabırsızlık olsaydı

Allah’ın sevdiği peygamber derdini Allah’a arz ve şikâyet etmezlerdi24

Nitekim Yakup Peygamber, küçük oğlu Bünyamin’in Mısır’dan geri

dönememesi üzerine onun şunları dediği haber verilmektedir:

“(Bana düşen) artık, güzel bir sabırdır. Umulur ki, Allah onların hepsini bana

getirir. Çünkü O çok iyi bilendir, hikmet sahibidir.” 25

“Ben sadece gam ve kederimi Allah'a arz ediyorum. Ve ben sizin

bilemeyeceğiniz şeyleri Allah tarafından (vahiy ile) biliyorum, dedi. Ey oğullarım!

Gidin de Yusuf'u ve kardeşini iyice araştırın, Allah'ın rahmetinden ümit kesmeyin.

Çünkü kâfirler topluluğundan başkası Allah'ın rahmetinden ümit kesmez.”26

Yakup Peygamber’in sözlerini haber veren bu ayetler şunlara dikkat çeker:

“Allah’ın rahmetinden ümit; Allah’ın ilim, hikmet, kerem ve kudretine olan imana

dayanırken, ümitsizlik bu sıfatların inkârına dayanır. Bu bakımdan Allah’ın

rahmetinden ümitsizliğe düşmek, Kâfirlere ait bir özellik olarak ifade edilir.”27

Mümin, bu dünyada meydana gelen iyi ve kötü her şeyin Rabbinin iradesi ve

kudreti dâhilinde olduğunu bilir. Nefsinde, evladında yahut malında bir musibet ile karşı

karşıya kalan mümin bu hoş olmayan olayı güzel bir sabırla karşılar ve bu olayların

kendi iradesi üzerinde mutlak bir iradesi olan Rabbinin bilgisi ve gücü dâhilinde

olduğuna iman eder böylece başına gelenlere razı olup sabreder Yüce Allah’a rıza ve

teslimiyet gösterir.

22 Kurtubî, age. , IX, 233.
23 Razî, age. , XIII, 186.
24 Soysaldı, İhsan, “Tasavvufta Sabır ve Şükür Kavramları Üzerine Bir İnceleme”, FÜİFD, Elazığ,

1997, II, 16.
25 Yusuf, 12/83.
26 Yusuf, 12/86–87.
27 Alusî, age. , XIII, 45.



74

Bu kıssadan anlaşılıyor ki Yüce Allah, tüm sıkıntı ve zorluklar karşısında

sabredenlerin ve hayırlı işlerde bulunanların, bu davranışlarının boşa gitmeyeceğini ve

mükâfatını en güzel şekilde vereceğini bildirerek Müslümanların bela ve musibetler

karşısında sabretmeleri durumunda başarıya ulaşabileceklerini dile getirmiştir.

3) İffet:

Sözlükte “haramdan uzak durmak, helal ve güzel olmayan söz ve davranışlardan

sakınmak” anlamında mastar olan iffet kelimesi daha çok felsefi mahiyetteki ahlak

kitaplarında ve bunların etkisinde kalan diğer eserlerde insandaki arzu (şehvet) gücünün

ılımlı işleyişinden hâsıl olan erdemi ifade etmek üzere kullanılmış ve başta gelen

erdemlerden biri kabul edilmiştir. Bu kaynaklardaki iffet tanımlarını “yeme, içme ve

cinsi arzu konusunda ölçülü olmak, aşırı istekleri bastırıp dinin ve aklın buyruğu altına

sokmak suretiyle kazanılan erdem şeklinde özetlemek mümkündür.28

Yusuf Peygamber, çocukluğunda kardeşleri tarafından kuyuya atılmış ve sonra

da köle gibi satılmıştı. Mısır’da Aziz tarafından satın alınması ve onun yanında iyi bir

şekilde yetiştirilmesiyle büyük lütuflara mazhar olan Yusuf, efendisi olan bu şahsın

karısı yüzünden büyük bir imtihan ile karşı karşıya kaldı.

Rivayete göre, Yüce Allah ona çarpıcı bir güzellik vermişti. Ahlâk ve karakteri

gibi bedenen de mükemmeldi. Allah’ın Resulü, Miraç’la ilgili uzunca bir hadisinde

üçüncü kat semada Yusuf’u gördüğünü ve O’na, “Güzelliğin yarısının verilmiş

olduğunu” söylemiştir.29

Onun bu çarpıcı güzelliği, kendisi için bir imtihan vesilesi oldu. Azizin hanımı,

onun güzelliğine hayran kalmış, şiddetli bir şekilde ona tutulmuştu. Bu kara sevda, genç

ve güzel bir kadın olan Zeliha’yı yakıp kül ediyordu. Uzun bir süre duygularına hâkim

olan bu kadın, köşkte köle Yusuf Peygamber ile baş başa kaldığı bir gün duygularını

ona açtı. Kapıyı üstüne kilitledikten sonra, onu tahrik için elinden geleni yaparak onu

kendisiyle birlikte olmaya çağırdı. Ancak Yusuf, bu şiddetli fitne karşısında, iffetini

korudu ve efendisinin hanımını bu çirkin teklifinden dolayı öfkeyle azarladı. Yaptığı

işin son derece kötü olduğunu ve kendisinin böyle bir günahı işlemekten Yüce Allah’a

sığındığını söyledi. Bütün bu ikazlara rağmen kadın üzerine gelmeye devam edince,

Yusuf, ondan kurtulmak niyetiyle kapıya doğru koştu. Peşinden gelen kadın ona yetişip

eliyle gömleğinden yakalayınca gömlek arka tarafından yırtıldı. Bu sırada ikisi kapının

28 Çağrıcı, Mustafa, “İffet” İslam Ansiklopedisi, T.D.V.Y. , İst., 1998, XXI,506.
29 Müslim, İman, 259.



75

önüne varmışlardı ki, tam o anda kadının kocasıyla karşılaştılar. Bu durum karşısında

kadın, kocasının kıskançlık ve intikamından kurtulmak için yalan ve iftiraya başvurdu.

Yusuf’un kendisine tecavüz etmek istediğini, kendisinin ise ona engel olmaya çalıştığını

söyledi. Yusuf Peygamber ise, onun söylediklerinin yalan olduğunu belirterek, aksine

kadının kendisiyle birlikte olmak için yaptığı teklifi reddettiğini, bunun için ondan

kaçtığını ve kovalamacanın bundan çıktığını söyledi.  Bu yüzleşme esnasında kadının

akrabalarından biri de oraya gelmiş, konuşulanları duymuştu. Kur’an-ı Kerim’de

kadının yakınlarından biri olduğu belirtilen bu kimse, kadının kocasına dönerek,

Yusuf’un yırtılan gömleğinin suçluyu ele vereceğini söyledi. O’na göre, gömlek ön

tarafından yırtılmışsa kadının söyledikleri doğru olmalıydı. Çünkü saldırgan Yusuf

olduğu takdirde, O’nun karşısında olan ve ona karşı koymaya çalışan kadın, onun

gömleğini ön tarafından yırtacaktı. Bunun aksine gömlek arka taraftan yırtılmış ise,

Yusuf’un söyledikleri doğruydu. Çünkü bu durumda, sarkıntılık ederek kendisinden

kaçan Yusuf’un peşinden koşup onu yakalayan kadın, onun gömleğini arka tarafından

çekip yırtmış olacaktı. Aziz, bu teklifi yerinde bulunca gömlek kontrol edildi ve arka

taraftan yırtılmış olduğu görüldü. Bunun üzerine Aziz, hanımının yalan söylediğini

anladı ve Yusuf’un suçsuz olduğunu kabul etti. Hanımını azarlayarak, bu işin onun

tuzağı olduğunu, bu yüzden büyük bir günaha girdiğini söyledi ve hanımına günahı için

Allah’tan af dilemesini tavsiye etti. Bu rezaleti örtmek için de, Yusuf’a bu olayı gizli

tutmasını ve kimseye anlatmamasını emretti. Kur’an-ı Kerim, Yusuf’un başından geçen

bu önemli imtihanı şöyle anlatmaktadır:

“Evinde bulunduğu kadın, onun nefsinden murat almak istedi, evin kapılarını

iyice kapattı ve, 'Haydi gel, beraber olalım!' dedi. O ise, 'Bundan Allah'a sığınırım!

Hem Rabbim, bana güzel davrandı. Doğrusu, zalimler asla felah bulmaz' dedi.

Andolsun, kadın ona meyletti? Eğer Rabbinin burhanını görmeseydi, o da

kadına meyledecekti. İşte, böylece biz, kötülük ve fuhşu Yusuf’tan uzaklaştırmak için

delillerimizi gösterdik. Şüphesiz o, ihlâsa erdirilmiş kullarımızdandı. İkisi de kapıya

koştular? Kadın Yusuf’un gömleğini arkadan tutup yırttı. Kapının yanında kadının

kocasına rastladılar. Kadın dedi ki: “Senin ailene kötülük etmek isteyenin cezası,

zindana atılmaktan ya da acıklı bir işkenceden başka ne olabilir?”

Yusuf: “Asıl kendisi benim nefsimden murat almak istedi.” dedi Kadının

akrabalarından biri, şöyle hakemlik etti: “Eğer Yusuf’un gömleği önden yırtılmışsa



76

kadının sözleri doğrudur, O, ise yalancılardandır. Eğer gömleği arkadan yırtıldıysa,

kadın yalan söylüyor, Yusuf ise doğru söylüyor, demektir.”

Efendisi, Yusuf’un gömleğinin arkadan yırtılmış olduğunu görünce, karısına:

“Şüphesiz bu, siz kadınların tuzağından başka bir şey değildir. Doğrusu sizin tuzağınız

büyük olur. Ey Yusuf! Sen bu işi gizle! Ey kadın! Sen de günahının affını dile! Çünkü

sen günahkârlardan oldun! Dedi.” 30

Mısır Aziz’inin işi örtbas etmek istemesine rağmen, olay duyulmuştu. Üst tabaka

kadınları, Aziz’in karısının bir köleye tutulmasını dillerine dolamışlardı. Arkadaşlarının

diline düşen ve onların dedikodularından bir türlü kurtulamayan kadın, bir gün onlar

için bir parti düzenledi. Rahat bir şekilde yaslanıp oturacakları koltuklar hazırlattı,

masaların üzerine çeşitli meyveler ve meyveleri soymaları için bıçaklar koydurdu.

Ziyafete çağırdığı kadınlar koltuklara yaslanmış bir halde meyvelerini soymaya

başladıklarında, dillerinden düşmeyen kölesi Yusuf’u içeriye çağırdı. Salona giren

Yusuf’u görür görmez âdeta çarpılan kadınlar, şaşkınlıklarından ellerindeki bıçaklarla

meyveler yerine ellerini kestiler ve büyük bir hayranlık içinde bir ağızdan, “Bu bir insan

değil, bir melektir!” dediler. Aziz’in hanımı kendince maksadına ulaşmış, ona âşık olup

onunla birlikte olmayı istemekte ne kadar haklı olduğunu arkadaşlarına ispat etmişti.

Zafer kazanmış bir kahraman edasıyla, o yakışıklı köle ile birlikte olmayı tekrar

deneyeceğini ve isteğini yine reddettiği takdirde onu zindana attıracağını söyledi. Yusuf

Suresi, bu sahneyi şöyle anlatmaktadır:

“Şehirdeki bazı kadınlar dediler ki: 'Aziz’in karısı, kölesinin nefsinden murat

almak istiyormuş; Yusuf un sevdası onun kalbine işlemişi Biz onu gerçekten açık bir

sapıklık içinde görüyoruz.'

Kadın, onların dedikodusunu duyunca, onlara davetçi gönderdi, onlar için

dayanacak yastıklar hazırladı. Her birinin eline bir bıçak verdi. Yusuf’a, 'Çık

karşılarına!' dedi. Kadınlar onu görünce, ellerini kestiler ve dediler ki: 'Hâşâ! Bu bir

insan değil! Bu ancak değerli bir melektir!'

Kadın dedi ki: 'İşte, hakkında beni kınadığınız şahıs budur. Ben, onun nefsinden

murat almak istedim. Fakat o, şiddetle sakındı. Andolsun ki, eğer o kendisine

emredeceğimi yapmazsa, mutlaka zindana atılacak ve elbette zelillerden olacaktır.'31

30 Yusuf, 12/23–28.
31 Yusuf, 12/30–32.



77

Daha sonra Yusuf Peygamber, bu konuda kendisine yapılan teklifi reddederek

zindana atılmayı, bu kadınların çağırdığı çirkin işe tercih etti. Allah’a sığınarak

kendisini bu kötülüğe düşmekten korumasını istedi. Yüce Allah’a şöyle dua etti:

“Ey Rabbim! Benim için zindan, bunların benden istediklerinden daha iyidir!

Eğer sen, onların hilelerini benden çevirmezsen, onlara meyleder ve cahillerden

olurum!' dedi.32.

Yusuf Peygamber, bu duasıyla lezzete karşı sıkıntıyı tercih etmişti. Zira masum

olmasına rağmen zindana atılması dünyada kötülenmek ve ahirette azaba uğramaktan

daha basit idi. Çünkü zindana atılan masum insan dünyada övgüye lâyık olmak, ahirette

ise daimi bir sevaba ulaşmak gibi büyük bir saadet hisseder. O iki kötü şeyden (zindan

ve zinadan) ehven olanı, iki zararlı şeyden zararı daha hafif olanı tercih etmişti. Çünkü

zindanda zihin rahatlığı, gönül huzuru, günah çevresinden kurtulmak vardı.

Yusuf Peygamber, bu duasında acizliğini ve güçsüzlüğünü beyan ederek,

durumunu kuvvet ve kudret sahibine Yüce Allah’a havale etmiştir. “Eğer sen, onların

tuzaklarına engel olmazsan, Allah’ım! Ben onlara meyledebilir ve cahillerden

olabilirim.” Yani sen onların tuzaklarını benden uzaklaştırmazsan onların arzularına

uymaya meyledebilirim ve şehvetleri kendilerine hâkim olan, bildiklerini yaşamayan

cahillerden olurum.

Yusuf Peygamber ayette cahil kelimesine farklı bir mana vermektedir. Ka-

dınların cinsellik bakımından tekliflerine boyun eğip yerine getirmek cehaletin anlam

alanına girmektedir. Ne kadar bilgili olursa olsun, bu tip insanlar cahildirler. Cahil

kelimesinin bilgisizlikten çok, ahlâksızlıkla da ilgisi vardır. Kelime daha çok ahlâkî

alana ait bir kelimedir. Lut Peygamber cinsel sapıklık yaşayan toplumunu “cehalet

üreten” toplum olarak nitelendirmiştir.33 Yusuf Peygamber “cahillerden olurum”

ifadesi ile bu kötü fiilinin neticesinin nereye varacağının bilincinde olduğunu

göstermektedir.

“Rabbi onun duasını kabul etti ve onların hilesini uzaklaştırdı. O, çok iyi işiten,

çok iyi bilendir. Neticede kesin delilleri gördükten sonra onu bir zamana kadar mutlaka

zindana atmaları kendilerine uygun görüldü.” 34

Yüce Allah, onun duasını kabul etti ve onu kadınların tuzağına düşmekten

korudu. Onu günaha, cehalete ve kadınların nefsi arzularına tabi olma gafletinden

32 Yusuf, 12/33.
33 Neml, 27/55.
34 Yusuf, 12/34–35.



78

muhafaza etti. Şüphesiz Yüce Allah kendisine dua edenlerin duasını en iyi işiten ve

onların imanlarının samimiyetini, durumlarını ve onlar için faydalı olacak hususları en

iyi bilendir.

Bu olay, Yusuf Peygamber’in ne büyük bir imtihana tâbi tutulduğunu gösterir.

Çünkü o, yirmi yaşlarında bir delikanlı iken, köle olarak bulunduğu evin güzelliğiyle

meşhur genç hanımının birlikte olma teklifiyle karşılaşmıştır. Üstelik gayr-i meşru

cinsel ilişkilerin çığırından çıktığı, bu tür ilişkilerin neredeyse normal ilişkiler haline

geldiği bir toplumda yaşamaktadır. Ayrıca onun yakışıklılığı, tüm şehirde duyulmuş,

kadınların hayranlığının da hedefi olmuştur. Kısacası, şartlar, büyük bir baskıyla onu

günaha teşvik etmektedir. Ancak, Yüce Allah tarafından seçilmiş ve güzel ahlâk ile

donatılmış olan Yusuf Peygamber Allah’ın yardımıyla, durumunda olanlar için en zor

imtihan çeşidi olan bu imtihanı başarıyla geçmiştir. Asla şeytanın tahriklerine boyun

eğmemiştir. Bu şartlar içinde, insanlık zafiyetini de unutmamış, bu tahriklerden

etkilenip günah işlemekten korktuğunu ileri sürerek Yüce Allah’tan, bu tehlikeye karşı

kendisinin zindana konulmasını istemiştir. Neticede Yüce Allah, kendisine sığınan

sevgili kulunu, ona pusu kuranların tuzaklarından uzaklaştırmış, sebeplerini yok ederek

ona zindan kapılarını açmıştır.

Yusuf Peygamber, saraydaki zevk ve safa dolu bir hayatı terk edip, hapishanenin

tahammül edilmez hayatına iffeti adına razı olmuştur. Yusuf Peygamber, iffetine o

kadar düşkün idi ki bir gün geldi, ona “hapisten çık” dediler ve o gerçeğin ortaya

çıkmasını isteyerek hapisten çıkmadı. Zeliha, herkesin bulunduğu bir yerde suçunu itiraf

etti. Ardından da onun nasıl bir iffet abidesi olduğunu söyledi. Çünkü bu durum onun

gelecekteki misyonu adına büyük önem taşıyordu.

Yusuf Peygamber gençliğine rağmen kendisini fitneye düşürecek şeylerden

sakınmak suretiyle nefsini alt etmesini bilmiş ve sadece yenmekle de yetinmeyip

zindanı tercih ederek onu mahkûm etmiş ve bu mazhariyet içinde ruhunu esaretten

kurtarmıştır. Şüphesiz ki ruhun hürriyete kavuşturulması, hem dünyada, hem de âhirette

mutlu yaşamanın yolu ve habercisi sayılır.

Demek ki, Yusuf modeli ile Yüce Allah, bizlere bir ahlâk dersi vermekte, ahlâkî

davranışta insanın gücü ile ilâhî müdahale alanını öğretirken, ahlâkî bilincin nasıl

çalıştığını da göstermektedir. Ahlâkî alanın bir boyutu insan iradesine ve bilincine bağlı

iken bir boyutu da ilâhî müdahaleye açıktır. Özellikle cinsel ahlâkta Yusuf’un yaşadığı

boyut ilâhi müdahale olmadan yaşanamaz, onun engelleri aşılamaz.



79

Ayrıca bu surede zina gibi bir tehlike ile karşı karşıya kalan delikanlının Yüce

Allah’a sığınması ile Allah’ın onu kurtaracağının evrensel ilkesi dile getirilmektedir.

4) Nefis ve Şeytan

Yusuf suresinde insanı olumsuz davranışlara yönlendiren iki saptırıcı unsurdan

bahsedilmiştir. Bunlardan biri nefis diğeri ise şeytandır. Yüce Allah, insanı yaratırken

onun nefsine (benliğine) hem iyilik, hem de kötülük ilham etmiştir. Ve bu kötü taraf,

insanı sürekli şeytanın tarafına çekmeye çalışır. Kur’an’da, insan ruhundaki bu çift

yönlülük şöyle açıklanır:

“Nefse ve ona ‘bir düzen içinde biçim verene', sonra ona fücurunu (sınır

tanımaz günah ve kötülüğünü) ve ondan sakınmayı ilham edene (andolsun). Onu

arındırıp temizleyen gerçekten felah bulmuştur. Ve onu örtüp-saran da elbette yıkıma

uğramıştır.”35

İnsan, ayette belirtilen nefsinin içindeki bu fücurdan haberdar olmalı ve her

zaman bu tehlikeye karşı dikkatli davranmalıdır. Eğer nefsindeki kötülüğün varlığını

kabul etmez de, ayette söylendiği gibi onu örtüp sararsa, o kötülükten sakınamaz, yine

ayetin ifadesiyle yıkıma uğrar.

Yusuf Peygamber’in “Ben nefsimi temize çıkaramam. Çünkü gerçekten nefis

kötülüğü emredendir. Şüphesiz, benim Rabbim, bağışlayandır, esirgeyendir”36

şeklindeki ifadesi, nefsin kötülükleri işlemeyi, heva ve hevesi doğrultusunda Yüce

Allah’ın emirlerine muhalefet etmeyi arzuladığını ve sahibini buna yönelmek için

zorladığını bildirmektedir.

Ayette geçen “nefs-i emmârenin”, Yusuf Peygamber tarafından kullanılış tarzı,

iyi ve kötü bütün insanların nefislerinin kötü şeylere yönelme isteği olduğunu ortaya

koymaktadır. Çünkü bir peygamber olan ve bu sebeple günahlardan temizlenmiş

bulunan Yusuf: “Ben nefsimi temize çıkarmıyorum. Çünkü nefis kötülüğü

emredicidir” diyor. Dolayısıyla kötülüğü şiddetli arzulama, nefsin tabiatındandır.

Ancak Yüce Allah’ın emirlerine yönelen ve böylece ilahi rahmetin gölgesi altına

sığınan kimseler, nefsin arzuladığı şeyleri işlemekten sakınırlar. İyiliğe yönelen

kimselerin üzerinde nefsin yaptırım gücü azalır. Belirli bir aşamadan sonra ise, kalbe

yönlendirici hiçbir tesiri olmayan gelip geçici düşüncelerden ibaret kalır.

35 Şems, 91/ 7–9.
36 Yusuf, 12/53.



80

Yusuf Peygamber, Mısır azizinin karısının kendisini günaha çağırdığı zaman

onun çağrısına cevap vermemiş ve böyle bir kötülükten Allah’a sığınmıştı. Ve aslında

nefsinin, tabiatından kaynaklanan bir özelliği olarak bu çağrıya cevap vermesini telkin

ettiğini itiraf etmektedir: “Ben nefsimi temize çıkarmıyorum” Ancak bu sadece bir

dürtü olarak kaldığı ve Rabbine sığınıp bu dürtüye iltifat etmediği için bir zararının

dokunması söz konusu olmamıştır.37

İşte mümin için en büyük mücadelelerden biri nefisle yapılan mücadeledir. Bu

nedenle mümin, hangi duygu ve isteklerinin meşru olduğunu ve hangilerinin nefsinin

kötülüğünden kaynaklandığını sürekli kontrol etmelidir. Nefsinin kendisine

aşılayacağı; bencillik, kıskançlık, kibir, hırs gibi hastalıklara karşı koymalıdır.

Nefis, insanı boş hedefler peşinde koşturur. İnsana, daha çok mal ya da statü

kazandığında tatmin olacağını fısıldar. Oysa insan bu tür zevklerin hiçbiriyle tatmin

olmaz. Ne kadar çok kazansa, daha da fazlasını ister. Bu haliyle nefis, aç ve asla

doymayan vahşi bir hayvan gibidir. Nefsin tatmin bulması ise, söz konusu geçici

zevklerin hiçbiriyle değil, ancak ve ancak kişinin Yüce Allah’a anmasıyla mümkün

olur. İnsan “Kalpler yalnızca Allah'ın zikriyle mutmain olur”38 hükmü uyarınca, bu

görevini yerine getirip O’nun rahmetine sarılmaktan başka hiçbir şey ona huzur ve

tatmin vermez.

Yusuf suresindeki “Ben nefsimi temize çıkarmıyorum. Çünkü nefis kötülüğü

emredicidir”  ayeti, tüm insanlığa şu kuralı öğretmektedir. İnsanın içinde “Nefs-i

Emare”, yani “kötüyü emreden nefis” denen bir güç kaynağı vardır ve insanı kötülüğe

sürüklemektedir.39

İnsanları eğitirken, bir taraftan nefislerini geliştirmek, diğer taraftan da

nefisleri kontrol altına almanın yolları aranmalıdır. Nefis eğitimi dediğimiz bu konu,

manevî eğitimin bir parçası olduğu kadar, duygu eğitiminin de bir parçasıdır.

İnsanlara kendi nefislerini kontrol altına alma işi öğretilmeli ve bunun zorunlu

olduğunun bilinci verilmelidir. Kendini temize çıkarmadan, “Doğrusu insan nefsinin

gözlemcisidir”40 şeklindeki ayetin anlamı gereği, iç gözlem yapılmalıdır. Tefsirini

yapmakta olduğumuz ayette geçen “Allah’ın merhamet ettiği durumlar hariç” ilkesini

harekete geçirmek için, nefsin şerrinden kurtulmak için Yüce Allah’a dua etmek ve

37 Tellioğlu, Ömer, “Nefs-i Emare mad.”, Şamil İslam Ansiklopedisi, Şamil Yay. , İst., 1990, V, 74.
38 Rad, 13/28.
39 Bayraklı, age. , IX, 438.
40 Kıyamet, 75/14.



81

O’ndan yardım istemek gerekiyor. Yusuf Peygamber böyle bir durumda “Allah’a

sığınırım”41 ve “Eğer onların hilelerini benden çevirmezsen, onlara meyleder ve

cahillerden olurum,”42 diyerek Yüce Allah’tan yardım istemiştir.

İnsanları olumsuz davranışlara yönlendiren diğer bir saptırıcı unsur da

şeytandır. Şeytan, kötü ruhun, kötü birinin, kötülüğe teşvik edenin, kötülüğün

temsilcisinin, karanlık ve dalâletin önderinin, Yüce Allah’ın ve O’nu seven, O’na

kullukta bulunan herkesin büyük düşmanının şekli veya kötülüğün sembolü olmuş bir

varlıktır. Şeytan, Arapça “şetane” kökünde rahmetten uzaklaştı, Hak’tan uzak oldu;

“Şata” kökünden ise, öfkeden tutuştu, helak olacak hale geldi gibi manalara gelip

insanlardan, cinlerden ve hayvanlardan isyan eden ve zarar veren her şeyin adı

olmuştur. Aynı şekilde haset, öfke gibi insana mahsus olan her kötü huy ve davranış

da şeytan diye isimlendirilmiştir. Şeriat örfünde ise, Yüce Allah’ın Âdem’e secde

emrine karşı gelip isyan ettiği için ilâhi rahmetten kovulan ve insanların amansız

düşmanı olan, cin taifesinin inkârcı kesiminden43 gizli bir varlıktır.44

Yusuf suresinde Yusuf Peygamber “Şeytan benimle kardeşlerimin arasını

açtıktan sonra, (O,) çölden sizi getirdi.”45 Şeklindeki ifadesiyle şeytanın insanlarda

nasıl olumsuz davranışlara yol açacağını belirtmiştir. Yusuf Peygamber, kardeşleri ile

arasını bozanın şeytan olduğunu söylerken, kardeşlerinin şeytanın etkisinde kaldığına

işaret etmektedir.

Ayette geçen “nezeğa” fiili, “fitne ile etki altına ve etki alanına almaktır.” Bu

kelimenin anlamı, “kötüye teşvik, kışkırtma, tahrik, şeytanın gizli sözleri ve imaları ile

etki altına almasıdır.”46

Yusuf Peygamber, kardeşleri ile arasına kıskançlığı düşmanlık haline getirip

kötü eylemi yapmalarına neden olanın şeytan olduğunu söyleyerek kardeşlerine

yaptıkları hareketin kaynağını öğretmektedir. Öyle anlaşılıyor ki, Yusuf Peygamber

kardeşlerinin ona yaptıklarını ve kardeşler arasındaki bozgunculuğun arka planında

şeytanın olduğu gerçeğine varmıştı. Bu gerçek, evrensel manada günümüzde ve

gelecekte yaşayacaktır. Gerek biyolojik, gerekse manevi kardeşler arasında veya aynı

ülkenin kaderini paylaşan sosyal kardeşler arasında düşmanlık tohumu ekip ayrılıklar

41 Yusuf, 12/23.
42 Yusuf, 12/33.
43 Kehf, 18/50.
44 Güç, Ahmet, “Şeytan mad.”, Şamil İslam Ansiklopedisi, VI, 40–42.
45 Yusuf, 12/100.
46 Bayraklı, age. , IX, 497.



82

çıkaran gücün şeytan olduğu; ama bunu anlamayanların iradesini etki altına alıp ona

mağlup oldukları gerçeği burada anlatılmaktadır.

5) Haset

Haset, kelimesi Arapça “ha-se-de” fiil kökünden türetilen çekememezlik

anlamına gelen bir isimdir. Haset eden kişiye “hasid” denilir.47 Türkçede ise “kıskanç”

kelimesiyle ifade edilmektedir. Kalpte bulunan ve insanı kötülüklere sürükleyen en

önemli hastalıklardan biri olan haset, birçok kötülüğün kaynağıdır. Haset, başkasının

sahip olduğu maddi ve manevi imkânların kendisine intikal etmesi veya kıskanılan

kişinin bu isteklerden mahrum kalması yönündeki istek ve niyeti ifade eder.48

Haset, çirkin huyların en zararlılarındandır. Herkeste bulunmakla birlikte

dereceleri farklıdır. Kimi insanda haset duygusu bir an için gelip gider; kiminde ise

iyice yerleşir, bütün benliğe hâkim olur ve gittikçe artar. İşte asıl üzerinde durulması

gereken ve tehlikeli olan haset sonuncusudur.

İmam Gazalî’ye göre haset ancak bir nimete karşı olur. Allah bir kimseye bir

nimet bağışladığı zaman diğer insanda ona karşı iki türlü hal belirir. Birincisi, o nimeti

çok görerek onun elinden gitmesini istemektir; buna haset denir. Hasedin tezahürü de

insanın elindeki varlığı, nimeti çok görmek ve yok olması halinde sevinmektir. İkinci

hal ise ne varlığa sevinmek, ne de yok olmasını istemektir. Buna karşılık o insanda

bulunan nimetin kendisinde de bulunmasını istemektir. Buna da gıpta denilir. “Mümin

gıpta; münafık haset eder” sözü bu iki durumun farkını ve bulunduğu insanın niteliğini

ortaya koymaktadır.49

Ayrıca İmam Gazalî, hasedi başlıca dört dereceye ayırarak inceler:

1) Haset ettiğin kimsenin elindeki nimetin yok olmasını istemektir. Bu nimet

ister kendi eline geçsin, ister geçmesin, yeter ki haset ettiği kişide bulunmasın. Hasedin

en kötü olanı budur.

2) Haset ettiği insanın elindeki nimetin, kendi eline geçmesini istemektir. Bunun

isteği o nimetin kendi eline geçmesi, amacı o nimete kendisinin sahip olmasıdır.

3) Başka birisindeki nimetin aynısının veya benzerinin kendisinde de olmasını

istemesidir. Eğer kendi eline geçmeyecekse, onun elinde de olmamasını arzu etmesidir.

4) Başka birisinde bulunan nimetin benzerinin kendi elinde de olmasını istemesi,

fakat haset ettiği kişideki nimetin yok olmamasını istemesidir. İşte hasedin bu son

47 Soysaldı, Mehmet, Kalbin Manevi Hastalıkları, Bizim Büro Matbaası, Ank., 2006, 71.
48 Çağrıcı, Mustafa, “Haset mad.”, İslam Ansiklopedisi, TDVY., İst., 1997, XVI, 378.
49 Gazalî, İhya, III, 415.



83

derecesi eğer sırf dünyalık nimetler ise affedilmiştir. Eğer din hususunda ise tavsiye

edilmiştir. Çünkü bu, hayırda yarışma buyruğunun kapsamına girmektedir.50

Başka birisinde bulunan nimetin benzerinin kendi elinde de olmasını istemesi,

fakat haset ettiği kişideki nimetin yok olmamasını istemenin Türkçesi imrenmedir.

İmrenme güzel, fakat haset kötü bir huydur. İmrenme insanı çalışmaya, haset ise

düşmanlığa götürür. Biri toplumun ilerlemesini kamçılar, öteki çökmesine neden olur.

Peygamberimiz de: “Ancak iki kişiye imrenilebilir. Biri, Yüce Allah’ın

kendisine mal verip, bu malı hak yolunda harcamaya muvaffak kıldığı kimse, diğeri de

Yüce Allah’ın kendisine ilim verip, bununla amel eden ve başkalarına da öğreten

kimse.”51 İşte Peygamberimiz bu iki kişiye; malı ile hayır ve hasenat yapan ve Allah

yolunda malını harcayan kimse ile ilmi ile amel edip onu başkasına da öğreten kimseye

gıpta edilmeye değer olduklarını bildiriyor.

Hasetçinin, kendisine üç zararı dokunur: Birincisi, haset, günah kazanmasına

neden olur.52 Çünkü haset haramdır. Haramı işlemek günahtır. Peygamberimiz “Ateş

odunu nasıl yer, tüketirse haset de iyilikleri öyle yiyip tüketir”53 buyurmuştur. İkincisi

haset, Yüce Allah’a karşı saygısızlıktır. Çünkü hasedin hakikati, Allah’ın bir kuluna

nimet vermesini beğenmemek ve Allah’ın yaptığına itiraz etmektir. Üçüncüsü ise,

kişinin üzüntü ve tasasının çoğalarak kalbinin huzursuzluk içine düşmesidir.54

Hasedin maddî-manevî pek çok zararları vardır. Fakat her şeyden önce haset,

Müslüman’ın dinine zarar verir. Çünkü inanmış olan bir kimse, kalbini her türlü kötü

duygu ve düşüncelerden arındırmış olacak ve haline rıza gösterecektir. İsteklerini

Allah’a sunacak ve yalnız O’ndan dileyecektir. Haset kötü bir duygu olduğuna göre,

inanmış olan bir kimsede elbette bulunmamalıdır.

Allah’ın Resulü şöyle buyuruyor: “Bir koyun ağılına giren iki aç kurdun

koyunlara zararı, haset ve aşırı derecede mala düşkünlüğün, Müslüman’ın dinine verdiği

zarardan daha çok değildir. Gerçekten ateşin odunu yakıp yediği gibi, haset de iyilikleri

yer ve tüketir.”55

Kur’an-ı Kerim hasetle ilgili bazı olay ve kıssaları zikreder. Bu kıssalarda

insanlık tarihi boyunca çeşitli kötülüklerin hasetten dolayı ortaya çıktığını görmekteyiz.

50 Gazalî, İhya, III, 419–420.
51 Buharî, İlim, 15.
52 Gazalî, İhya, III, 415.
53 İbn Mace, Zühd, 22; Ebû Dâvûd, Edeb, 44.
54 Ateş, Süleyman, Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, Yeni Ufuklar Neşriyat, İst. ,  1990, XI, 201.
55 Tirmizî, Zühd, 43; Ebu Davut, Edep, 52.



84

Göklerde de yerde de ilk isyan yani Allah’ın emrine karşı gelme, haset yüzünden

çıkmıştır. Yüce Allah’ın ilk yarattığı insan Âdem’dir ve aynı zamanda ilk

peygamberdir. Yüce Allah O’nu yaratmadan önce meleklere şöyle demişti:

“Ben kupkuru bir çamurdan, şekillenmiş kara balçıktan bir insan yaratacağım.

O’na şekil verdiğim ve ruhumdan üflediğim zaman, siz hemen onun için secdeye

kapanın. (Âdem yaratılınca) meleklerin hepsi de (Allah’ın emrine uyarak) hemen secde

ettiler. Fakat (cinlerden olan) İblis ise bu emre uymadı, Âdem’e secde etmedi. Yüce

Allah:

—Ey İblis, secde edenlerle beraber olmayışının (yani Âdem’e secde etmeyişinin) sebebi

nedir? Diye sordu. İblis:

—Ben kuru bir çamurdan, şekillenmiş kara balçıktan yarattığın insana secde edecek

değilim. (Çünkü ben ondan daha üstünüm, beni ateşten yarattın, onu ise çamurdan

yarattın) dedi.”56

İşte İblis, uzun yıllar Allah’a ibadet etmişken, Allah’ın Âdem’e verdiği

üstünlüğü çekememiş ve Allah katındaki değerini yitirmiştir. Böylece göklerde ilk defa

haset yüzünden Allah’a isyan edilmiştir. İblis, bu hasedi sebebiyle Allah’ın rahmetinden

kovulmuş ve uzaklaştırılmıştır. Allah şöyle buyurdu: “Öyle ise oradan (cennetten) çık,

artık kovuldun. Muhakkak ki kıyamet gününe kadar lânet senin üzerine  olacaktır.”57

Bu olayda düşünen insanlar için alınacak ibretler vardır. Allah’ın bir başkasına

verdiği üstünlüğe ve nimete haset edip, o nimetin ondan alınarak kendisine verilmesini

isteyen kimse, Allah’a ait olan bir takdir hakkının kendisinde olduğunu zannediyor ki,

büyük bir hata yapıyor, günah işliyor demektir. İblis, işlediği bu günahın cezasını en

ağır şekilde çekmiştir.

Yeryüzüne gelince; ilk insan ve ilk peygamber olan Âdem’in çocukları arasında

da ilk isyan yine haset yüzünden çıkmıştır. Âdem’in çocuklarından olan Kâbil, kardeşi,

Habil’i çekemeyip öldürmüş ve böylece yeryüzünde ilk cinayet haset yüzünden

işlenmiştir.58

Bir başka örnek de Yusuf suresinde anlatılan Yakup peygamberin oğullarıdır.

Bunlardan Yusuf ile Bünyamin bir anadan, diğer oğulları ise başka bir anadan idiler.

Yakup, oğullarından Yusuf ile Bünyamin’i diğer çocuklarından daha çok sevdiğini ve

babalarının apaçık bir yanlışlık içinde olduğunu oğulları söylüyorlardı. Bunu

56 Hicr, 15/28–29; Sad, 38/71–72.
57 Hicr, 15/34–35.
58 Maide, 5/27–29.



85

çekemeyen çocukları ne yapacaklarını kendi aralarında tartıştılar. Bir kısmı; “Yusuf'u

öldürün veya buralardan uzaklaştırın ki babanızın sevgisi size kalsın, sonra tövbe eder,

iyilerden olursunuz” dediler. İçlerinden birisi, bunu uygun bulmayıp “Yusuf'u

öldürmeyin, bir kuyunun dibine bırakın da gelip geçen bir kervan onu bulup alsın. Eğer

yapacaksanız böyle yapın.” dedi. Bu görüşü benimsediler. Şimdi yapılacak şey, Yusuf'u

oynamak üzere babalarından isteyip almak ve planlarını uygulamaktı. Babalarına

geldiler:

—Ey babamız! Bize neden inanmıyorsun? Hâlbuki biz onun iyiliğini istiyoruz. Yarın

onu bizimle beraber gönder de gezsin, oynasın, kesinlikle biz onu koruruz, dediler.

Babaları endişe ediyordu:

— Onu götürmeniz beni üzer, korkarım ki onu kurt yer de sizin haberiniz olmaz, dedi.

Hz. Yusuf'u onlarla beraber göndermek istemiyordu. Onlar:

— Vallahi biz öyle güçlü, kuvvetli bir topluluk iken buna rağmen onu kurt yerse, o

zaman biz kesinlikle hüsrana uğrayanlardan olmuş oluruz, dediler ve isteklerinde ısrar

ettiler. Baba istemeyerek de olsa razı oldu. Kardeşleri Yusuf'u alıp götürdüler, onu

planladıkları şekilde kuyunun dibine bıraktılar. Yatsı vakti ağlayarak babalarına geldiler

ve:

—Ey babamız! Biz aramızda yarış yaparken Yusuf’u da eşyamızın yanına bırakmıştık,

bir de baktık ki onu kurt yemiş. Şu anda biz doğru da söylesek, yine de sen bize

inanacak değilsin, dediler. Bir de gömleğinin üzerinde yalandan bir kan getirmişlerdi.

Babalarının korktuğu başına gelmişti. Onlara inanmadı ve:

—Hayır, nefisleriniz aldatmış da size bir iş yaptırmış. Artık bana güzel bir sabır

gerekiyor. Bu anlattıklarınıza karşılık yardımına sığınılacak olan ancak Allah'tır, dedi ve

acısını içine gömdü.

Kardeşlerin birbirini çekememesi yüzünden baba Yakup’un uzun yıllar çektiği

bu dayanılmaz acı ve hiçbir zaman Allah’tan ümidini kesmemiş olması bütün detayları

ile Yusuf Suresinde hikâye edilmektedir.

Kur’an-ı Kerim’in haber verdiği bu olaylar, çekememenin insana neler

yaptırdığının acı örnekleridir. İnsan bu kötü huyun esiri olunca yapamayacağı hiçbir şey

yoktur.

Peygamberimiz hasedin, tarihten gelen sosyal bir hastalık olduğunu şöyle ifade

ediyor: “Size öncekilerin çekememe ve düşmanlık hastalığı bulaştı. İşte bu (hastalık)

tıraş edip kazır. Saçları tıraş eder demiyorum. Fakat dinin insana kazandırdıklarını



86

kazıyıp yok eder. Canımı kudret elinde tutan Allah’a yemin ederim ki, inanmadıkça

cennete giremezsiniz. Birbirinizi sevmedikçe de kâmil manada inanmış olamazsınız.

Bunu size sağlayacak şeyi haber vereyim mi? Aranızda selâmı yayın (birbirinizle

selâmlaşın).”59

Peygamberimiz bu ifadeleri ile hasedin, tarihin derinliklerinden geldiğini,

inananın dinine zarar verdiğini ve bundan kurtulmanın hatta cennete girmenin yolunun

da birbirini sevmek olduğunu bildiriyor. Elbette birbirini sevenler, eriştikleri nimete

haset etmeyecekler, belki buna sevineceklerdir. Bir baba ve anne düşününüz ki,

çocuklarının üstünlüğüne ancak sevinirler. Birbirini içtenlikle sevenler de kendilerine

reva gördükleri bir şeyi sevdiklerine de reva görürler.

Haset, bünyesinde birçok hataları barındıran büyük bir günahtır. Onun esiri olan

kimseler, gözünü bürüyen kıskançlıkla, hakikati görmez olurlar. Bu yüzden yalan

söyler, zulmeder ve hatta adam öldürmeye kalkışırlar. Bu kıskançlık duygusu değil

midir ki, kardeşlerine Yusuf’u kuyuya attıran ve sonra kölemizdir diyerek pazarda

sattıran? Bunun içindir ki Yüce Allah “Haset ettiği vakit hasetçinin şerrinden”60

Allah’a sığınmamızı tavsiye buyurmuştur.

6) Güçlü iken Affetme, Hataları Bağışlama

Yusuf suresinde birey için önemli mesajlardan biri de, kötülük yapanları af ve

müsamaha ile karşılamak büyüklüğüdür Yusuf Peygamber, kendisini kuyuya atan

kardeşlerine her türlü cezayı verebilecek bir mevkide iken, yüce karakteri sayesinde,

onları affetmiş, üstelik onlara elinden gelen her iyiliği yapmıştır  Kur’an-ı Kerim bu

olayı şöyle anlatmıştır:

“Yusuf dedi ki: “Siz, cahilliğiniz yüzünden Yusuf ve kardeşine yaptıklarınızı

biliyor musunuz?

Yoksa sen, gerçekten Yusuf musun?”  dediler. O da: “(Evet) ben Yusuf’um, bu

da kardeşim. (Birbirimize kavuşmayı) Allah bize lütfetti. Çünkü kim (Allah’tan) korkar

ve sabrederse, şüphesiz Allah güzel davrananların mükâfatını zayi etmez,” dedi.

(Kardeşleri) dediler ki: “Allah’a andolsun, hakikaten Allah seni bize üstün

kılmış. Gerçekten biz hataya düşmüşüz.” 61

Ayetteki ifadelerinden de anlaşıldığı gibi, Yusuf’un kardeşleri, o anda geçmişte

Yusuf’a karşı yaptıklarının bir nevi muhasebesini yapıp, pişman olduklarını ve hata

59 Müslim, İman, 22.
60 Felak, 113/5.
61 Yusuf, 12/89–91.



87

ettiklerini belirtmişlerdir. Yüce Allah’ın Yusuf Peygamber’i seçtiğini kabul etmişlerdir.

Kur’an’da Yusuf’un ise kardeşlerine şu cevabı verdiği bildirilmiştir:

(Yusuf) dedi ki: “Bugün sizi kınamak yok, Allah sizi affetsin! O, merhametlilerin

en merhametlisidir.”62

Ayetten anlaşıldığı gibi Yusuf Peygamber, onlara ceza verebilecek bir konumda

olmasına rağmen kardeşlerini herhangi bir sorgulamaya tabi tutmamıştır. Hatta

kardeşleri için Yüce Allah’tan bağışlama dilemiş, onlara Allah’ın merhametlilerin en

merhametlisi olduğunu hatırlatmıştır.

Ayrıca bir diğer ayette bildirildiği üzere Yusuf: “Doğrusu Rabbim bana çok şey

lütfetti. O, beni zindandan çıkardı ve şeytan benimle kardeşlerimin arasını bozduktan

sonra sizi çölden getirdi. Şüphesiz ki Rabbim dilediğine lütfedicidir. Kuşkusuz O çok iyi

bilendir, hikmet sahibidir.”63 İfadesini kullanarak gerçekte kardeşleriyle aralarını

bozanın şeytan olduğunu, kardeşlerinin şeytana uyarak hareket ettiğini vurgulamıştır.

İnsanları işledikleri hatalardan dolayı bağışlamak, Yüce Allah’ın en sevdiği ve

takdir ettiği davranış biçimidir. “Ey iman edenler! Eşlerinizden ve çocuklarınızdan size

düşman olanlar da vardır. Onlardan sakının. Ama affeder, kusurlarını başlarına

kakmaz, kusurlarını örterseniz, bilin ki, Allah çok bağışlayan, çok esirgeyendir.”64 Bu

ayette önce suçluların affedilip suçlarından dolayı cezalandırılmamaları, sonra onların

cezalandırılmamakla birlikte suçlarından dolayın kınanmamaları ve üçüncü olarak da

mağfiret edilerek suçlarının örtülüp yayılmaması şeklinde üç erdem tavsiye

edilmektedir.65

Yusuf Peygamber’in bu tavrı, tüm müminler için çok önemli bir örnektir. Kur’an

ahlakına göre yaşamayan insanlar bu gibi durumlarda kindar davranarak öç almaya

kalkışabilirler. Müminler ise Yusuf Peygamber’in ahlakında görüldüğü gibi, kişisel

haklar peşinde koşmaz, Allah’ı razı edecek ahlakın bağışlayan ve affeden bir tavır

olduğunu bilirler. “(Resulüm!) Sen af yolunu benimse, iyiliği emret ve cahillerden yüz

çevir.”66 Ayetine uygun olarak kötülükleri affeder ve kötülüğe iyilikle karşılık vererek

üstün bir ahlak gösterirler.

Sevgili Peygamberimiz, Mekke fethi sırasında, kendisinden kararını

açıklamasını bekleyen Mekke müşriklerine Yusuf Peygamber’in kardeşlerini affederken

62 Yusuf, 12/92.
63 Yusuf, 12/100.
64 Tegabün, 64/14.
65 İbn Aşur, Muhammed, Tefsirü’t- Tahrir ve’t-Tenvir, Tunus, Dâru’t-Tunusiyye, Trs. , XXVIII, 285.
66 Araf, 8/199.



88

söylediği sözlerini hatırlatmış ve o gün onlara ayıplama ve cezanın olmadığını ilân

etmiştir. 67 Şüphesiz her ikisi de, güçlü iken affetmeyi bilmenin olumlu neticelerini elde

etmiş, geçmişin azılı düşmanlarının bu iyilik sayesinde samimi dostlar haline geldiğini

görmüştür

Gerçekte bize haksızlık etmiş, yanlış yapmış, bizi üzmüş, ezmiş ve bir insanı

affetmek, onun hata ve kusurlarını görmezlikten gelmek insana çok ağır gelen bir

meziyettir. Ama güzel huyların en asaletli olanlarından biridir. Çünkü iyilikle, kötülük

bir olmaz. Kötülüğü iyilikle karşılayacağız ki, aramızda düşmanlık bulunan kimse

candan bir dost olsun.

Lincoln’e: “Düşmanlarına niçin bu kadar iyilikte bulunuyor, elinde güç ve imkân

varken onları yok etmiyorsun?” dediklerinde, “Ben onlara iyi davranarak, onlarla güzel

geçinerek zaten onları yok etmiş olmuyor muyum?” der.68

İnsanların kusurlarını yüzlerine vurduğumuz zaman, kendilerini savunmaya

geçecekleri için onların hatalarını görmelerini de engellemiş oluruz. Fakat bize karşı

göstermiş olduğu kötülük karşısında, iyilikle karşılık verdiğimizde onun bu kötü

davranışını fark etmesine ve kendisini düzeltmesine daha çok katkı sağlamış ve böylece

hem kendisine hem de başkalarına zarar vermesini önlemiş oluruz. Burada Yusuf

Peygamber’in göstermiş olduğu tavır hoşgörünün en zirve boyutudur.

7) Her İşte Bir Hayır Olması

Yüce Allah her şeyi bir hikmet üzerine yaratır. Bu hikmetlerden biri de,

meydana getirdiği olayların sonucunun müminlere yarar vermesi, dine fayda

getirmesidir. Çünkü Allah müminlerle beraberdir ve müminlerin aleyhine yol vermez.

İnsanların karşısına çıkan bazı olaylar, ilk bakışta olumsuz, aleyhte bir durum

gibi gözükebilir; ama Yüce Allah mutlaka bunda da bir hayır yaratmıştır. Bu olayda ne

gibi hayırlar olduğunu da hemen veya zaman içerisinde müminlere gösterir. Bu yüzden

müminlerin de karşılaştıkları her olayda bir hayır olduğunu bilmeleri gerekir.

Yusuf suresini incelediğimizde Yusuf Peygamber’in hayatı, bunların en çarpıcı

örneklerinden biridir. Yusuf, küçük bir çocukken kardeşleri tarafından kuyuya atılmış,

sonra oradan kurtulmuş, ama bir zaman sonra da masum olduğu halde, suçlanarak

zindana atılmıştır. Böyle bir insan, eğer imana ve onun getirdiği bilince sahip değilse,

büyük talihsizliklerle karşı karşıya olduğunu, başına hep felaketlerin geldiğini

67 Zemahşerî, age. , II, 320; Gazalî, Kimyayı Saadet, 406.
68 Arslan, Sıtkı, Başarı ve Mutluluk İçin Hayata Gülümseme, Hayat Yay. , İst., 2004, 99.



89

düşünecektir. Oysa Yusuf Peygamber, başına gelen tüm bu olayların Yüce Allah’ın

kontrolünde geliştiğini ve hepsinde mutlaka bir hayır olduğunu hiçbir zaman

unutmamıştır.

Aslında Yusuf Peygamber’in hapse atılması, hakkında hayırlara vesile olmuştur.

İlk olarak kötü niyetli kadınlardan kurtulmuştur İkincisi ise zulmün odağı hapishaneyi

vahyi yayma merkezi olarak kullanmaya başlar. Bundan dolayıdır ki Yusuf

peygamberden sonra gelen Müslümanlar hapishanelere “Yusufiye medresesi” ismini

vermişlerdir. Üçüncü olarak da yapmış olduğu rüya yorumları neticesinde, Mısır

yöneticisinin gözdesi olacak ve yöneticiliğe başlayacaktır.

Yusuf suresinde anlatılan Yusuf Peygamber’in kıssası, insanlara şu önemli

mesajı verir: Bir olayın felaket gibi görünmesi, onun gerçekte öyle olduğu anlamına

gelmez. Eğer bir mümin, Yüce Allah’a güvenip dayanırsa, O’ndan yardım diler, O’na

sığınırsa, onun başına gelecek hiçbir olay kötü değildir. Yüce Allah yalnızca onu

imtihan etmek, kendisine olan sadakat ve inancını sağlamlaştırmak için çeşitli zorluklar

meydana getirir, ama bunların hepsinin hayırlı bir sonucu olur.

8) Dua Etmek

Yusuf suresinde bireysel olarak verilen mesajlardan birisi de dua ile ilgilidir.

Dua kelimesi Arapçada mastar olarak “de-a-ve” kökünden gelmekte ve genel olarak

“çağırmak, dua etmek, davet etmek, birini bir isimle isimlendirmek, ölünün

arkasından ağlamak suretiyle ona ağıt yakmak ve birini bir başkasına nispet etmek”

anlamlarında kullanılmaktadır.69

Istılahı manada ise dua, inanan kişinin Allah’a yakarışı ve yalvarışıdır. Dua’da

iki önemli özellik vardır: Birincisi, zihnin ve kalbin Allah’a yönelmesi, ikincisi ise,

Allah’tan gerekli şeylerin istenmesidir. Dua, insanın isteklerini inandığı varlığa

duyurmasının bir vasıtasıdır. Allah’la ilişki kurma ve O’ndan yardım dileme halidir.

Gücü sınırlı olan insanın, her şeye gücü yeten Allah’ı yardıma çağırmasıdır.70

Dua kelimesi, Türkçemizde yaygın bir şekilde “yalvarmak, yakarmak ve dua

etmek” anlamında kullanılmaktadır. Bu maksatla kullanıldığında kelime “dua etti”

anlamına gelmektedir. Tabiatıyla dua Allah’a yapılır. O nedenle dua kavramı ile Allah

arasında çok sıkı bir ilişki vardır. Dua, kulu her durumda Yüce Allah’a yönelten en kısa

yoldur. Allah’a dua etmenin ise üç çeşit anlamı vardır:

69    İbn Manzur, age. , I, 986; el-İsfehâni, age. , 244.
70 Peker, Hüseyin, Din Psikolojisi, Sönmez Matbaası, Samsun 1993, 69.



90

Birincisi, Allah’ı birlemek, O’nu övmektir.

İkincisi, Allah’tan af ve mağfiret dilemektir.

Üçüncüsü de kişinin kendisi için dünya menfaati cinsinden bir şey istemesidir.

Bütün bunlar dua olarak isimlendirilmiştir.71

Dua, insanın isteklerini inandığı varlığa duyurmasının bir vasıtasıdır. Allah’la

ilişki kurma ve O’ndan yardım dileme halidir. Yusuf Peygamber de hayatının en zor

döneminde72 Yüce Allah’a sığınmış ve O’ndan şu şekilde yardım istemiştir:

“Ey Rabbim! Benim için hapis, bu kadınların zina isteklerine boyun eğmekten

daha iyidir. Çünkü sen onların oyunlarını-tuzaklarını benden uzak tutmazsan, ben o

zaman onların ayartmalarına kapılır doğruyu eğriyi seçemeyen kimselerden olurum.”73

Yusuf Peygamber’in bu duasının anlamını tam anlamıyla kavrayabilmek için,

içinde yaşadığı dönemin şartlarını iyi bilmemiz gerekmektedir. Yusuf Peygamber o

dönemde çiçeği burnunda genç bir delikanlı. Zorla köleleştirilip sürülmek suretiyle

Mısır’a getirilmiştir. Yusuf, Yüce Allah’ın yardımıyla döneminde dünyanın en medeni

ülkesinin başkentinde, üst tabakadan bir bürokratın evine yerleştiriliyor. Gece gündüz

içinde yaşamak zorunda olduğu evin hanımı, kendisine âşık oluyor ve onu tahrik edip

baştan çıkarmaya çalışıyor. Yakışıklılığı kentte dillere destan oluyor ve kentin diğer

kadınları da kendisine meylediyorlar. Şimdi, can alıcı durum işte buradadır. Etrafı,

kendisini ansızın kıskaca alıp yakalayacak yüzlerce cazip tuzakla çevrilidir. İnsani

duygularını cezp edecek tüm vasıtalar devreye sokulmuştur. Her gittiği yerde tüm

cazibe ve büyüsüyle bir pusu ve pusunun altında yatan günahla karşı karşıyadır. Tüm

pusular, onu gaflete düşürüp kendi içlerine çekmek için fırsat kollamaktadır. Şartlar onu

günaha teşvik etmektedir. Bu durumda Yusuf Peygamber Rabbine, kendisini günah

tuzaklarından koruması için tam bir teslimiyetle yakarır. Çünkü insanoğlunun bu

konudaki ortak zaafını bilmektedir: “Rabbim ben zayıfım, sonunda bu tahriklerin

dayanma gücümü aşmasından korkarım. Beni tuzağa çeken bu tür bir günahı

işlemektense zindana girmeyi tercih ederim.”74

Bu dua Yusuf Peygamber’in kadının hilelerinden korunmak için Yüce Allah’a

yalvarmasıdır. Yusuf Peygamber günaha bulaşmaktansa zindana girmeyi daha evlâ

görecek kadar duyarlılık sahibi, bir erdem, hikmet ve iffet timsaliydi. Yusuf Peygamber

71    Soysaldı, Mehmet, Kur’an-ı Kerim’e Göre Dua, Yeni Ufuklar Neşr. , İst., 1996, 14-15.
72    Zeliha’nın Yusuf Peygamber’e yaptığı ahlaksız teklif Bkz. Yusuf, 12/23–32.
73    Yusuf, 12/33.
74    Mevdudî, age. , II, 452.



91

bu duasıyla Müslümanların takınması gereken doğru tutumu temsil etmektedir ve

bizlere sığınakların en güvenlisi olan Yüce Allah’a nasıl bir tevekkül ile yöneleceğimizi

göstermiştir.

Yusuf Peygamber dua ederken zindana atılmasının kendisince daha sevgili

olduğunu söylemişti. Âlimlerden bazıları, eğer Yusuf Peygamber duasında böyle

demese idi bir müddet zindana atılmış olmazdı. Çünkü bir kul Yüce Allah’tan selâmet

ve afiyet temennisinde bulunmalıdır. Eğer bir kul bir belaya uğradıysa, ondan

kurtulmayı, afiyet ve selâmet bulmayı niyaz etmelidir.75

Bu bölümde ele alacağımız Yusuf Peygamber’in ikinci duası ise kölelikten

hapse, oradan büyük bir iktidara doğru devam eden hayat serüveninde kendisine geniş

imkânlar bahşeden ve olayların ardındaki gerçeği görme yeteneği lütfeden Yüce Allah’a

imanını daima muhafaza etmesi için şöyle dua etmiştir:

“Ey Rabbim! Mülkten bana (nasibimi) verdin ve bana (rüyada görülen)

olayların yorumunu da öğrettin. Ey gökleri ve yeri yaratan! Sen dünyada da ahirette de

benim sahibimsin. Beni Müslüman olarak öldür ve beni Salihler arasına kat!” 76

Bu dua Yusuf Peygamber’in dudaklarından en mutlu anında dökülen

cümlelerdir. Eğer onun yerinde dünya iktidarını ele almayı başarmış bir başkası olsaydı

bunu, gücüyle övünmek, başarısıyla büyüklük taslamak, öfkesini çıkarmak, mağlup

ettiği düşmanlarını kaba alaylarına maruz bırakmak için bir fırsat olarak kullanacaktır.

Hâlbuki gerçek iman sahibi tamamıyla farklı biçimde davranır. Aynı şekilde Yusuf

Peygamber, büyüklük taslayacağı ve kasılacağı yerde, kendini böyle iktidar

sandalyesine kadar yükselterek ve uzun süredir ayrı kaldığı insanlarla bir araya

getirerek, lütuf ve inayetini esirgemeyen Rabbine şükretmiştir.

9) Tebliğ Metodu

Yusuf Peygamberin, iftiraya uğrayıp zindana atıldığında, gördükleri rüyayı

yorumlaması için kendisine gelenlere yaptığı konuşma hakka davetin önemini ve

metodunu gösteren bir örnektir. O bu rüyaları dinledikten sonra, hemen bu rüyaları

yorumlamayıp sözlerine önce onları tevhide davet ve şirki kınayarak başlamıştı ve şöyle

demiştir:

“Ben Allah’a inanmayan ve ahireti inkâr eden bir toplumun dinini bıraktım.

Atalarım İbrahim, İshak ve Yakup’un dinine uydum. Herhangi bir şeyi Allah’a ortak

75    Bilmen, age., III, 1560.
76 Yusuf, 12/101.



92

koşmak bize yakışmaz. Bu, Allah’ın bize ve insanlara lutfundan dolayıdır. Fakat

insanların çoğu şükretmez.

“Ey zindan arkadaşlarım! Ayrı ayrı tanrılar mı iyi yoksa karşı konulmaz tek

Allah mı? Allah’ı bırakıp taptığınız, sizin ve babalarınızın adlandırdığı boş isimlerden

başka bir şey değildir. Allah onlara dair güçlü bir belge indirmemiştir. Hükmetmek

yalnız Allah’a aittir; başkasına değil. Kendisine tapmanızı emretmiştir. İşte dosdoğru

din budur. Fakat insanların çoğu bilmez.”77

İşte Yusuf Peygamber’in bu konuşması bizlere mesajı sunarken takip edilmesi

gereken yöntemi öğretir.

Yusuf Peygamber, hemen işin başında imana ilişkin ayrıntıları ve itikadı

düzenlemeleri sunmamış, iman edenle etmeyeni, yani tevhit ile şirki birbirinden ayıran

en temel esas üzerinde durmuştur. Daha sonra sağduyu sahibi bir kişiyi iknada

başarısızlığa uğramamak için de mesajı gayet akli bir tarzda sunmuş ve ortaya sürdüğü

deliller bu iki kölenin zihninde derin tesirler uyandırmıştır. “Hangisi daha iyi? Çeşit

çeşit tanrılar mı, yoksa bir tek Allah mı?” Köleler, kendi şahsi tecrübelerinden bir tek

efendiye hizmet etmenin, birçoğuna birden hizmet etmekten daha iyi olduğunu

bilmekteydi. Dolayısıyla Âlemlerin Rabbine hizmet etmek dururken O’nun kullarına

hizmet daha iyi olamazdı.

Yusuf Peygamber, onları doğrudan imanı kabule ve itikatlarını redde davet

etmemiş; oldukça hikmetli bir yol tutarak önce şuna dikkatlerini çekmişti: “Bizi ve tüm

insanlığı kendisinden başkasına köle etmemesi Yüce Allah’ın bir lütfudur. Ancak

insanların çoğu O’na şükretmez. Yalnızca O’na kulluk etmek yerine kendilerine tanrılar

icat ederek onlara taparlar. Sizin servet tanrısı, sağlık tanrısı, bolluk tanrısı, yağmur

tanrısı vs. diye isimlendirdiğiniz tanrılar hiçbir gerçekliğe tekabül etmeyen isimlerden

ibarettir. Her şeyin gerçek sahibi, sizin tüm kâinatın Rabbi ve yaratıcısı olarak kabul

etmeniz gereken Yüce Allah’tır. Allah hiçbir şeye, hiç kimseye ulûhiyet adına ne bir

yetki vermiş ne de böyle bir şeyi tasdik etmiştir.78

Ayrıca Yusuf Peygamber’in bu konuşması, bize bir insanın, tıpkı Yusuf

peygamber gibi eğer halis niyete ve gerekli bilgeliğe sahipse mesajı tebliğ etmek üzere

durumun gerektirdiği bir metodu izleyebileceğini gösterir. İki adam Yusuf Peygamber’e

itimat ederek kendisinden rüyalarını yorumlamalarını isterler. Buna verdiği cevapta

77  Yusuf, 12/37–41.
78  Mevdudî, age. , II, 463.



93

şöyle der: “Rüyalarınızı yorumlayacağım, fakat ilkin size, bana rüyalarını yorumlama

gücü veren bilgimin kaynağını haber vereyim.” Yusuf Peygamber, onların taleplerini

avantaj olarak kullanarak kendi itikadını onlara açıklar.

Bundan öğrendiğimiz şudur ki, eğer hakikatte kalben tatmin olmuş bir kişi, bu

hakikati tebliğ etmekte güçlü bir istek duyuyorsa konuşmasının seyrini, nakletmek

istediği mesajın yönüne doğru kolaylıkla çekebilir. Buna karşılık bir kişi eğer mesajını

nakletmek için güçlü bir arzu duymuyorsa, amacına ulaşmasını sağlayacak yüzlerce

fırsatla bile karşılaşsa değerlendirecek tek bir fırsat bile bulamaz.

Ayrıca bu ayetlerdeki önemli mesajlardan biri de Yüce Allah’a davette bütün

fırsatlar değerlendirilmelidir. Yusuf Peygamber, zindan arkadaşlarının rüyalarını

anlatmalarını onlara imanı tebliğ için bir fırsat olarak değerlendirmiştir. Onlara cevap

vermeden önce, Yüce Allah’ı anlatmıştır. Bu ise en önemli meselenin Allah’ı anlatmak

olduğunu gösterir. Ayrıca; her zaman ve her yerde Allah’ı anlatmak gerektiği ve

hapishaneleri Medrese-i Yusufiyye’ye çevirmenin mümkün olduğunu da gösterir.

Ayetlerde dikkatimizi çeken diğer bir hususta zindana giren iki kişiden rüyasının

Yusuf’tan yorumunu isteyen genç bu isteğinin sebebini şöyle açıklıyor:

“Senin Muhsinlerden olduğunu görüyoruz.” İnsanların sizin yapacağınız tebliğe önem

vermelerinin ilk kaidesi, tebliği iletenlerin Muhsinlerden, güzel davrananlardan, örnek

davranış sahibi olanlardan olması gerektiğinin mesajıdır. İnandığını yaşamak ilkesi

Müslümanların önemle üzerinde durmaları gereken bir husus olarak ortaya çıkmaktadır.

Yusuf suresindeki bu ayetler müminlerin görevini hatırlatmaktadır. Yüce Allah’a

ve O’nun dinine hizmet için zaman ve zemin aramak, vakit kaybetmekten başka bir

şeye yaramaz. Müminler her zaman her yerde irşat ve tebliğ görevini, yürütmekle

emrolunmuslardır. Onun için cami, pazar, okul, hastane, hapishane diye bir ayrım söz

konusu değildir. Yüce Allah’ın emirlerini O’nun kullarına ulaştırmakta şu kadar insan,

diye bir sınır da konulmamıştır. Bir insanı doğru yola irşat edip Allah’ın hidayetine

mazhar olmasına sebep olmak, amellerin en güzelidir.

Ayetlerden anlaşıldığı gibi, Yusuf Peygamber zindanda iki kişiyi irşat ile meşgul

olurken, bunu ne küçümsemiş, ne azımsamış, ne de ihmal etmeyi düşünmüştür. Kendi

derdine düşüp de yüce ve çok şerefli bir hizmeti unutmamış veya ihmal etmemiştir.

Yerine göre konuşmuş, kişilerin bilgi ve kültür seviyesine göre bir yol izlemiştir.

Rüyalarını yorumlarken onların yatkın halini anlamakta gecikmemiş ve o açıdan giriş



94

yaparak Tevhit inancını kalp ve kafalarına işlemeye çalışmıştır.79

79 Yıldırım, Celal, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, Anadolu Yay., İst., 1990, VI, 2953.



ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

YUSUF SURESİNDEN TOPLUMSAL MESAJLAR

Yusuf suresi içeriği bakımından bizlere bireysel mesajların yanında toplumsal

mesajlar da vermektedir. Çalışmamızın ikinci bölümünde Yusuf suresinin birey olarak

bizlere verdiği mesajları inceledik. Bu bölümde ise Yusuf suresinin bizlere verdiği

toplumsal mesajları incelemeye çalışacağız.

Yusuf suresini incelediğimizde çok geniş bir kitleye çok yönlü olarak hitap

etmekte olduğunu görürüz. Yusuf suresi, aile ilişkileri -baba ile çocukları ve kardeşler

arasındaki ilişkiler-, kadın-erkek ilişkileri, devlet yönetimi, ekonomik tedbirler ve bazı

hukuki hükümleri içermektedir. Bunları burada kısaca açıklamak istiyoruz:

1. Yusuf Suresinde Aile İlişkileri İle İlgili Mesajlar
Aile, evlilik bağıyla bağlı anne baba ve varsa çocuklardan oluşan en küçük

toplum birimidir. Bu bakımdan aile toplumun temel taşı sayılmıştır. Toplumun özü ve

temeli ailedir. Milletler birçok ailenin birleşmesinden meydana gelmiştir. Aileler ne

kadar sağlam temeller üzerine kurulursa, böyle ailelerden meydana gelen toplumlar da o

derece sağlam ve huzurlu olur.

Dinimiz aileye ve aile bireyleri arasındaki ilişkilere çok önem vermiştir. İslam

dinine göre aile, insanın doğup büyüdüğü kutsal bir ortamdır. Bu kutsallığın temelinde

sevgi, saygı, şefkat, merhamet ve acıma duygusu vardır.

Aynı anne babadan ya da anne veya babaları bir olan çocuklara kardeş denilir.

Kardeşler arasındaki ilişkilerin temelinde de sevgi ve saygı olmalıdır. Böylece,

birbirlerini seven ve sayan kardeşler, kendi aralarında iyi geçinirler. Kardeşler,

birbirlerini tamamlayan bir bütünün parçaları gibidir. Hiçbir şey, bu birliği bozmamalı,

kardeşleri birbirlerinden uzaklaştırmamalıdır. Büyük kardeşler, küçükler için anne-baba

gibidir. Peygamberimiz, “Büyük kardeşin küçük kardeş üzerindeki hakkı, babanın

çocuğu üzerindeki hakkı gibidir.”1 Buyurmaktadır. Bu sebeple küçükler, büyüklerine

saygı göstermeli, onlara karşı gelmemeli, kırıcı söz ve davranışlardan kaçınmalıdır.

Büyük kardeşler de, küçükleri sevmeli ve şefkatle korumalıdır. Bu konuda Sevgili

Peygamberimiz, bize şöyle buyurmaktadır: “Büyüklerine saygı göstermeyen ve

küçüklerine merhamet etmeyen bizden değildir “2

1 Gazalî, İhya, II, 195.
2 Gazalî, İhya, II, 485.



96

Yusuf suresini aile ilişkileri yönünden iki başlık altında inceleyebiliriz:

1.1. Ebeveyn-Evlat İlişkisi

Yusuf suresinde Yusuf Peygamber’in babası ve kardeşleriyle olan ilişkileri

konusunda bilgi verilmektedir. Bu bölümde Yusuf Peygamber’in hayatından yola

çıkarak ebeveyn-evlat ilişkileri konusunda bizlere verilen mesajlara değineceğiz.

Yakup Peygamber’in on iki oğlu vardı. Bunlardan ikisi, Yusuf ve Bünyamin

diğer on kardeşle, baba bir anaları ayrı kardeştiler. Yakup, Yusuf’u diğer çocuklarından

daha çok seviyor ve ona aşırı bir ilgi gösteriyordu. Kur’an-ı Kerim bunu şöyle ifade

ediyor:

“(Kardeşleri) demişlerdi ki: “Yusuf ve kardeşi, babamıza bizden daha

sevgilidir.”3

Ayette geçen kardeş Bünyamin’di. Bünyamin Yusuf’un küçük öz kardeşiydi ve

yaşı Yusuf’tan oldukça küçüktü. Anneleri Bünyamin’i doğururken ölmüştü. Yakub’un

bu iki küçük anasız evladına özel bir ilgi göstermesinin nedeni buydu. Bunun da

ötesinde Yusuf doğruluk ve kabiliyette tüm kardeşleri içinde tekti.4

Yusuf, “Babacığım! Rüyamda on bir yıldızın, güneş ve ayın bana secde et-

tiklerini gördüm.” demişti. Babası dedi ki: “Ey oğulcuğum! Rüyanı kardeşlerine anlat-

ma, Yoksa sana bir tuzak kurarlar. Çünkü şeytan, insanın apaçık düşmanıdır.” Babası,

onun gelecekteki büyüklüğünden fazlasıyla emindi fakat kafasını karıştıran,

kardeşlerinin ona karşı besledikleri kıskançlığın, rüyayı öğrendikleri ve kendilerince

yorumladıkları zaman nereye varacağı endişesiydi. Zira Yakup Peygamber diğer on

oğlunun doğru bir karaktere sahip olmadığını biliyordu. Tabiatıyla onlardan razı değildi.

Yakup Peygamber’in on oğlunun kendilerini ihmal ediyor gerekçesiyle

babalarına karşı belirttikleri sitemkâr tavrın anlamını tamamen kavrayabilmek için,

kabile hayatının şartlarını göz önüne almamız gerekir. Kurulu bir devlet düzeni

olmadığı için her kabile, diğer kabilelerle yan yana kendi bağımsızlığını sürdürürdü.

Apaçık ki, kabile reisinin iktidarı, bütünüyle oğullarını, torunlarının, kardeşlerinin ve

yeğenlerinin çokluğuna dayanırdı. Bunlar ailenin mülkünü şerefini ve hayatını

korurlardı. Dolayısıyla kabilenin başını çeken kimse ailesinin küçük çocuk ve

kadınlarından çok yetişmiş oğullarına eğilim duyardı. Yakup Peygamber de kabilenin

başındaydı ve oğulları bu konudaki tercihini kendilerinden yana yapacağı

3 Yusuf, 12/8.
4 Bilmen, age. , III, 1542.



97

ümidindeydiler. Ne var ki Yakup Peygamber başka türlü düşünüyordu.5 Sitemleri bu

yüzdendi

Babaları Yakup’un yanında daha sevgili olmak isteyen on kardeş, Yusuf’u

öldürmeye karar verirler. Ancak içlerinden biri, Yusuf’un öldürülmemesini, onun ku-

yuya atılmasını teklif eder ve Yusuf’u kuyuya atmaya karar verirler. Böylece Yusuf

öldürülmemiş, ancak bu tuzakla babalarından uzaklaştırılmış oluyordu.

Kur’an, Yakup’un oğlu Yusuf’un kaybolmasında aşırı sevgisinin sebep olduğu

hüzünden dolayı gözlerine ak düştüğünü haber vermektedir.6

Yusuf suresindeki bu ayetlerden bizlere verilen mesajlar şunlardır:

1.1.1. Çocuk Sevgisinde Kardeşler Arası Eşitlik

Anne-baba her ne kadar evlat ayrımı yapmaz dense de çocuklarından bazılarını

diğerlerinden daha çok sever. Bunda, çocuklardaki beğenilmeyen huylar, başarılar,

çocuğun cinsiyeti, anne ile babanın ilişkisi, bir büyüğün isminin çocuklardan birine

verilmesi, çocuğun anne ya da babanın sevdiği ya da sevmediği birisine benzemesi gibi

çok farklı etkenler rol oynar. Bu durum çocuklar arasındaki kıskançlık duygusunu

körüklerken aşırı sevgi gören çocukta anne-babaya bağlılık, arkadaşları arasında

saldırgan bir tutum, az ilgi gösterilen çocukta ise düşmanlık ve hayata küskünlük

duyguları geliştirir. Hatta diğerine göre az sevildiğini fark eden çocukta ruhsal

bozuklukların yanında fiziki bir takım rahatsızlıklar da görülür. Çocuğun öğrenmesi ve

akıl yürütmesi yavaşlar.7

Anne-babalar çocuklarına karsı eşit ve adil davranmalıdırlar. Bu eşitlik, çocuklar

için alınıp satılan maddî şeylerden tutun da bir öpücüğe varıncaya kadar her türlü ilgi ve

ikramda da gözetilmesi gerekir. Maalesef günümüzde bazı anne babalar, çocuklarına

karsı gerek sevgi ve ilgide gerekse onlara aldıkları maddî şeylerde eşit

davranamamaktadırlar. Bu yanlış davranışın sonucu olarak da çocuklar birbirine karsı

haset ve kin beslemekte ve böylece aralarındaki sevgi ve saygı ortadan kalkmaktadır.

Hâlbuki İslam dini çocuklar arasında adaletli ve eşit davranmayı emretmektedir.

Bu konuyla ilgili Numan b.Beşir’den şu hadis rivayet edilmiştir: “Babam bana

malından bir şeyler hibe etmişti. Annem Amra Bintu Ravaha: “Bu hibeye Allah’ın

Resulünü şahit kılmazsan kabul etmiyoruz” dedi. Bunun üzerine bana yaptığı hibeye

şahit kılmak için babam beni de alarak Allah’ın Resulüne gittik. Durumu öğrenen

5 Mevdudî, age. , II, 444.
6 Bu konuyla ilgili geniş bilgi için Bkz. 49–50
7 Peker, Hüseyin, Çocuk ve Suç, Çocuk Vakfı Yay., İst., 1994, 34-35.



98

Peygamber Efendimiz babama: “Başka çocukların da var mı?” diye sordu. “Evet”

cevabı üzerine “Aynı şekilde bütün çocuklarına hibede bulundun mu?” dedi. Babam

“hayır” deyince, Peygamber Efendimiz: “Allah’tan korkun, çocuklarınız hususunda adil

olun” dedi. Babam oradan ayrıldı ve hibeden vazgeçti.8

Bu hadisten de açıkça anlaşıldığı üzere çocuklar arasında eşit ve adil davranmak

çocukların ebeveyni üzerindeki haklarındandır. Enes b. Malik’ten rivayet edildiğine

göre “Bir adam Allah’ın Resulünün yanında otururken oğlunun biri gelir. Adam

çocuğunu öper ve dizinin üstüne oturtur. Az sonra kızı gelir. Adamcağız onu

öpmeksizin önüne oturtur. Bunun üzerine Allah’ın Resulü: “Böyle yaparak aralarında

eşit davranıyor musun?” diyerek onu kınar.9 Yine başka bir hadiste Peygamber

Efendimiz: “Allah öpücüğe varıncaya kadar her hususta çocuklar arasında adaletli

davranmanızı sever.”10 Buyurmuştur.

Anne-baba çocukları arasında eşit davranmamakla birçok haksızlığa sebep

olmaktadırlar. Anne- babanın bu tutumları gerek anne-baba ve evlatlar, gerekse

kardeşler arasında dargınlıkların, kırgınlıkların, haset ve düşmanlıkların çıkmasına

sebep olmaktadırlar. Yakup Peygamber, evlatları arasında sevgi ayrımının bedelini uzun

yıllar evladından ayrı kalarak ve çile çekerek ödemiştir. İşte bu nedenle çocuklar

arasında adaletli bir sevgi aile huzuru için anne-babaların başta gelen görevidir.

1.1.2. Çocukla İstişare

Yusuf suresinde baba ile çocukları arasındaki ilişkileri bakımından bizlere

verilen bir diğer mesaj da; çocuğun hayata hazırlanma safhasında, büyüklerin, yani

terbiyecilerinin, çocuklara hep emredici değil, onları dinleyici, fikirlerini alıcı ve

böylece çocuklara değer verildiğinin gösterilmesi gerekmektedir. Yusuf Peygamber

henüz on iki yaşlarında bir çocuk iken gördüğü rüyayı babasına anlatmış, babası daha o

yaşlarda, Yusuf’u ciddiyetle dinleyip, rüyasını kardeşlerine anlatmamasını tembih

etmiştir. “Oğulcuğum, rüyayı kardeşlerine anlatma, yoksa sana tuzak kurarlar”11

Bu hususla ilgili bir başka örnek de İbrahim Peygamber’le ilgili olan ayettir.

İbrahim Peygamber, oğlu İsmail’in kurban edilmesi ile alakalı rüyayı görünce durumu

onunla konuşur. Ayette bu durum şöyle anlatılır: “Çocuk kendisinin yanı sıra yürümeye

başlayınca: “Ey oğulcuğum! Doğrusu ben uykuda iken seni boğazladığımı görüyorum,

8       Müslim, Hibat, 13.
9       Canan, İbrahim, Peygamberimizin Sünnetinde Terbiye, Tuğra Neşr., İst., Trs., 175.
10      Soysaldı, Mehmet, Çocukların Anne Baba Üzerindeki Hakları, Harput’tan Esinti Dergisi, Elazığ,
         2008, 17–20.
11 Yusuf, 12/6.



99

bir düşün ne dersin?”12 Bu ayette açık bir şekilde çocukla yapılan istişare gö-

rülmektedir.

Şu halde, çocukların terbiyesinde, onların rüyalarını dinlemekten tutun da

kendilerini ilgilendiren meselelerde fikirlerini almaya varıncaya kadar, pek çok

meselede, onlara değer vererek şahsiyet tanımak Kur’an-i terbiyenin esaslarından biri

olmaktadır.13

1.1.3. Anne- Babaya Saygı

Anne-babaya saygı ve hürmet göstermenin önemi Yusuf suresinde Yusuf

Peygamber’in hayatından çarpıcı bir örnekle vurgulanmıştır. Kardeşlerinin kendisini

küçük yaşta iken bir kuyuya atması üzerine ailesinden uzun zaman ayrı kalan Yusuf

Peygamber, yıllarca zindanda kaldıktan sonra Yüce Allah’ın kendisine olan yardımı

sayesinde, Mısır’ın hazinelerinin başına getirilmiştir. Ve bunun ardından da ailesini

Mısır’a kendi yanına getirtmiştir. Yusuf peygamberin uzun bir aradan sonra anne ve

babasıyla olan ilk karşılaşması Kur’an’da şöyle anlatılır:

“Böylece onlar (gelip) Yusuf’un yanına girdikleri zaman, anne ve babasını

bağrına bastı ve dedi ki: “Allah’ın dilemesiyle Mısır’a güvenlik içinde giriniz.”

Babasını ve annesini tahta çıkarıp oturttu.”14

Ayette bildirildiği gibi Yusuf Peygamber, önemli bir makama sahip olduğu

halde, anne ve babasına karşı son derece tevazulu bir tavır sergilemiştir. Onları

kendisine ait olan tahta çıkartıp oturtarak da kendilerine duyduğu saygı ve sevgiyi ifade

etmiştir ve annesine ve babasına duyduğu saygı ve hürmeti göstermiştir.

1.2. Kardeşler Arası İlişkiler

Kardeşler arasında sevgi ve saygıyı azaltan en önemli nedenlerden birisi de

aralarındaki kıskançlık duygularıdır. Kur’an-ı Kerim’de Yusuf suresinde kardeşler

arasındaki kıskançlık ve bunun doğurduğu kötü sonuçlardan bahsedilmektedir.

Kardeşler arasındaki kıskançlık Yusuf suresinde iki ayrı tema ile işlenir:

1. Yusuf Peygamber gördüğü rüyayı babasına anlattığında babası Yusuf’un

mazhar olacağı nimetler kardeşleri tarafından bilindiği takdirde kardeşlerinin onu

kıskanıp aleyhinde ona tuzak kuracakları şeklinde bir endişeye kapılmıştır. Ayette

“Oğulcuğum, rüyanı kardeşlerine anlatma, yoksa sana tuzak kurarlar.”15

12 Saffat, 37/102.
13 Canan, İbrahim, Kur’an’da Çocuk Eğitimi, Nesil Yay., İst., 1996, 125-126.
14 Yusuf, 12/99–100.
15 Yusuf, 12/5.



100

2. Yakup Peygamber’in, Yusuf’u diğer oğullarına nazaran daha çok sevmesi

sebebiyle kardeşlerinin duyduğu kıskançlık:

“Kardeşleri: “Biz birbirimize bağlı bir topluluk olduğumuz halde, babamız,

Yusuf’u ve kardeşini daha çok seviyor. Doğrusu babamız apaçık bir yanılma içindedir.

Yusuf’u öldürün veya onu ıssız bir yere bırakıverin ki babanız size kalsın; ondan sonra

da iyi kimseler olursunuz” dediler.”16

Ayette de belirtildiği gibi Yusuf’un kardeşleri, onu kıskandıkları için öldürmeye

karar vererek bir plan yapmışlar ve bu planları için babalarından kardeşlerini kendileri

ile göndermesini istemişlerdir. Babalarının tereddüt ettiğini görünce de, onu

koruyacaklarına dair yemin etmişlerdi. Bütün bunlar Yusuf’u öldürmek için kurdukları

tuzağın bir parçasıdır. Ayrıca, görünürde babalarının sevgisi için bunu yapıyor

görünmektedirler. Bu da bir yalandır, çünkü kardeşlerini öldürebilecek ahlakta olan

insanlar gerçek sevgiden anlamazlar ve böyle bir talepleri de olmaz. Onlar sadece

kıskançlık ve rekabet yüzünden kardeşlerini öldürmek istemektedirler.

“(Bu karara vardıktan sonra) “Ey Babamız,” dediler. “Sana ne oluyor, Yusuf'a

karşı bize güvenmiyorsun? Oysa gerçekte biz, onun iyiliğini isteyenleriz.” “Sen onu

yarın bizimle gönder, gönlünce gezsin, oynasın. Elbette biz onu koruyup-gözetiriz.”17

“Dediler ki: “Andolsun, biz, birbirini kollayan bir topluluk iken, kurt onu yerse,

bu durumda şüphesiz kayba uğrayan (aciz) kimseler oluruz.”18

Yukarıdaki ayetlerde de görüldüğü gibi Yusuf’un kardeşlerinin kıskançlık

duyguları onları yalan söylemeye yönlendirmiştir. Yalan söyleyen kişiler kendilerini

çok iyi niyetli ve masum göstermek için büyük bir titizlik göstermektedirler.

Amaçlarının kardeşlerinin iyiliği olduğunu vurgulamakta ve onun güvenliği için teminat

bile vermektedirler. Onlar bu yalanları sayesinde kardeşlerini yanlarına almışlar ve onu

bir kuyunun derinliklerine atmışlardır. Geri döndüklerinde ise kendilerini suçsuz

göstermek için yine yalanlara başvurmuş ve sahte düzenler kurmuşlardır. Yakup

Peygamber, oğullarını çok iyi tanımakta ve onların getirdikleri sahte delile

aldanmamaktadır. Ağlamalarına ve kendilerini temize çıkarmaya çalışan ifadelerine

rağmen onların yaptıkları kötülüğü anlamıştır.

Kardeşleri yıllar sonra Yusuf ile karşılaştıklarında onu tanımamışlar ve

gıyabında onun hırsız olduğunu söylemişlerdir. Kardeşleri ona duydukları kinden

16 Yusuf, 12/8.
17 Yusuf, 12/11–12.
18 Yusuf, 12/14.



101

dolayı, onu öldü zannettikleri bir dönemde dahi ona iftira atarak kinlerini ortaya

çıkarmışlardır. Yüce Allah bu olayı Kur’an’da şöyle bildirir:

“Dediler ki: “Şayet çalmış bulunuyorsa, bundan önce onun kardeşi de

çalmıştı.” Yusuf bunu kendi içinde saklı tuttu ve bunu onlara açıklamadı (ve içinden):

“Siz daha kötü bir konumdasınız” dedi. “Sizin düzmekte olduklarınızı Allah daha iyi

bilir.”19

Yusuf kıssasındaki dikkat çeken hususlardan birisi de Yusuf Peygamberin,

kendisini kuyuya atan kardeşlerine her türlü cezayı verebilecek bir mevkide iken, yüce

karakteri sayesinde, onları affetmiş, üstelik onlara elinden gelen her iyiliği yapmıştır.

“Yusuf, 'Bugün sizi kınama yok, Allah sizi affetsin! Şüphesiz ki Allah, merhamet

sahiplerinin en merhametlisidir.” 20

Kur’an’da Yusuf kıssası haricinde, kardeşler arasındaki çekişmeye bir diğer

örnek olarak, Âdem Peygamber’in çocuklarının kıssası anlatılır. Ayette, Âdem’in

evlatları arasında başlayan ve yeryüzünde işlenen ilk cinayet ve akıtılan ilk kanın sebebi

olarak gösterilen “haset”in kardeşler arası münasebette ehemmiyetine dikkat çekilmiş

olmaktadır:

“Ey Muhammed! Onlara, Âdem’in iki oğlunun kıssasını doğru olarak anlat:

İkisi birer kurban sunmuşlar, birininki kabul edilmiş, diğerininki edilmemişti. Kabul

edilmeyen, “Andolsun! seni öldüreceğim” deyince, kardeşi: “Allah ancak kendisine

karşı gelmekten sakınanlardan kabul eder” demişti.

“Andolsun! Sen beni öldürmek üzere elini bana uzatırsan, ben seni öldürmek

için sana elimi uzatmam, çünkü ben, Âlemlerin Rabbi olan Allah’tan korkarım.” 21

Günümüzde de bunun örnekleri yaşanmaktadır. Bununla ilgili günümüzde

yaşanan bir olayı aktarmak istiyorum:

“Sibel, yirmi dört yaşlarında iş hayatına atılmış genç bir kadın. Hayatındaki en

büyük sorun, iş yerindeki arkadaşlarını kıskanması ve onlarla ölümcül bir rekabete

girmesidir. Psikoterapi seanslarından birinde, şöyle bir duygusal boşalım yaşadı: “On

yaşındaydım. Benden dört yaş küçük erkek kardeşim, annemin ve babamın

gözbebeğiydi. Ne kadar çaba sarf edersem edeyim, benim yaptıklarım değil, onun

şirinlikleri konuşulurdu. Ben kız çocuğu olduğum için mi, o küçük ya da erkek olduğu

için mi bilemiyorum ama kardeşim daima evde ön plandaydı. Hatalı o olsa bile, azar

19 Yusuf, 12/77.
20 Yusuf, 12/93.
21 Maide, 5/27–28.



102

işiten yine bendim. Artık kardeşime olan sevgim yavaş yavaş, kızgınlığa hatta nefrete

dönüşmeye başlamıştı. Onu kendime en büyük rakip olarak hissediyordum. Bir gün,

annem, ben ve kardeşim balkonda oturuyorduk. Yemek saati geldi ve annem, hava

güzel olduğu için, balkona yemek hazırladı. Ben, biraz önce yine azar işittiğimden

yemek yememek için direniyordum. Kardeşim yemeğini iştahlı iştahlı yiyordu. Annem

bana, “Şu kardeşin kadar olamıyorsun, haline bak, kırk saatte bir lokma

yutacaksın!”diye bağırdı. O sırada kapı çaldı. Annem içeri girmek zorunda kaldı.

Giderken de, “Kardeşine bak, aşağıya sarkmasın” diye bana tembih etti. Annem içeri

girdikten sonra, aklımdan, eğer kardeşim olmazsa, bu kadar azar işitmem ve beni eskisi

gibi yine severler diye düşündüm. Kardeşime, “Aşağı baksana, ne güzel bir kedi

geçiyor” dedim. O da büyük bir merakla balkondan aşağıya eğildi. Çocuk aklımla ona

bir tuzak kurmuştum ve ondan kurtulmanın tam zamanıydı. O ise, “Hani kedi nerde?”

diye sorup duruyordu. Tam o sırada, kardeşimi balkondan aşağıya ittim ve düştü.

Vücudunun yere çarpışının sesini duydum. Birden içimde hem büyük bir rahatlık, hem

de müthiş bir pişmanlık hissettim, korkudan ağlamaya başladım. Annem geldi ve hemen

aşağıya koştu. Kardeşimi hastaneye, beni de çocuk psikologuna götürdüler. Kardeşime

önemli bir şey olmadı. Aslında bu beni oldukça rahatlatmıştı. Çünkü onu seviyordum.

Şimdi düşünüyorum da, belki de kurtulmak istediğim, kardeşim değil, kıskançlığımdı.

Beni onunla değişmelerine dayanamamıştım. Ben de çocuktum. Ben hala psikologlara

gidiyorum. Hayatta karşılaştığım herkesle yarışıyorum. Benim de “iyi” olduğumu ispat

etmek ve başarılı olmak için.”22

Bütün bu olaylarda da üzerinde durulan hasedin; şeytan ve nefsin de tahriki ile

kardeş öldürmeye kadar insanı kötülüğe götürdüğü anlatılmaktadır. Anne ve babanın

farkında olmadan söylediği sözler ya da yaptığı hareketler, ileride yetişkin olduklarında

kardeşler arasındaki dayanışmayı destekleyecek ya da rekabeti körükleyecektir. Buna

özen göstermek ve duyarlı olmak, yeryüzündeki her anne-babanın görevi olmalıdır.

2. Yusuf Suresinde Kadın-Erkek İlişkilerindeki Ölçü

Yusuf suresinde toplumsal olarak verilen mesajlardan birisi de kadın-erkek

ilişkileridir. Yusuf Peygamberin Mısır’da köle olarak bir melik tarafından satın

alındıktan sonra sarayda geçirdiği dönem kadın-erkek ilişkisi bakımından bizlere önemli

mesajlar vermektedir. Onu satın alan Mısır’ın Azizi hanımına: “Ona güzel bak, belki

22 Öz, İklim, Çocuk ve Kişilik, Kök Yay., Ank., 1997, 50-53



103

bize faydası olur yahut da onu evlât ediniriz” dedi.23 Ancak, Yusuf çocukluk devresini

aşıp, gençlik çağına girince Aziz’in hanımı Yusuf’un güzelliğinden etkilenir ve Yusuf’a

karşı başka duygular beslemeye başlar. Ayetlerde bu durum şöyle anlatılır:

“Evinde bulunduğu kadın, onun nefsinden murat almak istedi, kapıları iyice

kapattı ve “Haydi gel!” dedi. O da” (Hâşâ), Allah’a sığınırım! Zira kocanız benim

velinimetimdir, bana güzel davrandı. Gerçek şu ki, zalimler iflah olmaz!” dedi.

Andolsun ki, kadın ona meyletti. Eğer Rabbinin işaret ve ikazını görmeseydi o da

kadına meyletmişti. İşte böylece biz, kötülük ve fuhşu ondan uzaklaştırmak için

(delilimizi gösterdik). Şüphesiz o ihlâslı kullarımızdandı.

İkisi de kapıya doğru koştular. Kadın onun gömleğini arkadan yırttı. Kapının

yanında onun kocasına rastladılar. Kadın dedi ki: “Senin ailene kötülük etmek isteyenin

cezası, zindana atılmaktan veya elem verici bir işkenceden başka ne olabilir!”

Yusuf: “Asıl kendisi benim nefsimden murat almak istedi” dedi. Kadının

akrabasından biri şöyle şahitlik etti: “Eğer gömleği önden yırtılmışsa, kadın doğru

söylemiştir, bu ise yalancılardandır.”

“Eğer gömleği arkadan yırtılmışsa, kadın yalan söylemiştir. Bu ise doğru

söyleyenlerdendir.”

“(Kocası, Yusuf’un gömleğinin) arkadan yırtılmış olduğunu görünce, (kadına):

“Şüphesiz, dedi; bu, sizin tuzağınızdır. Sizin tuzağınız gerçekten büyüktür.”

“Ey Yusuf! Sen bundan (olanları söylemekten) vazgeç! (Ey kadın!) Sen de

günahının affını dile! Çünkü sen günahkârlardan oldun.”24

İşte Yusuf Peygamber’in başından geçen bu olay bir kadının yabancı bir erkekle

baş başa kalmasının ortaya çıkaracağı tehlikeli sonuçlar için bir örnek oluşturmaktadır.

Çünkü Aziz’in hanımının Yusuf’la beraber yaşaması ve onunla baş başa kalması

kadının onun hakkında farklı duygular beslemesine yol açmıştır. İslâm, bu gibi sakıncalı

durumları önlemek için kadının, halvet sayılabilecek şekilde yabancı erkeklerle bir

arada bulunmasını yasaklamıştır. Aralarında devamlı evlenme engeli bulunmayan bir

erkekle bir kadının bir yerde baş başa kalmaları İslam hukukunda “halvet” terimiyle

ifade edilir.25

İslam zinayı yasaklamakla yetinmeyip, zinaya götüren yolları, müstehcenliği,

kadın erkek ilişkilerindeki ölçüsüzlüğü ve aşırı serbestliği önlemeye, buna ilaveten de

23 Yusuf, 12/21.
24    Yusuf, 12/23–29.
25 Komisyon, İlmihal II İslam ve Toplum, DİB. , Yay., Ank., 2006, 132.



104

ferde ahlaki olgunluk ve şahsi sorumluluk yüklemeye özen göstermiştir. Çünkü erkek

ve kadın biri diğeri için cinsi uyarıcıdır. Bu sebeple yabancı (aralarında evlilik bağı

veya devamlı evlenme engeli bulunmayan) erkek ve kadınların birbirlerine karşı ölçülü

ve mesafeli davranmaları gereklidir.

Hadislerde aralarında nikâh bağı ve devamlı evlenme engeli bulunmayan bir

erkekle bir kadının, başkalarının görüşüne açık olmayan kapalı bir mekânda baş başa

kalmaları yasaklanmıştır. Allah’ın Resulü “Kim Allah’a ve ahiret gününe iman

ediyorsa, yanında mahremi olmayan bir kadınla yalnız kalmasın; çünkü böyle bir

durumda üçüncüleri şeytandır.”26 Buyurmuştur. Böyle bir durum karşı cins için tahrik

edicidir, zinaya veya dedikoduya ve tarafların iffetlerinin zedelenmesine yol açabilir.

Kötülüğün önlenmesi kadar ona giden yolların kapatılması da önemlidir. İffet ve

namus lekelendiğinde geri dönüşü ve telafisi olmayan bir zarar ortaya çıkmış ve temel

bir kişilik hakkı ihlal edilmiş olur. Bu sebeple anılan muhtemel olumsuz sonuçları

önlemek için kadının yabancı bir erkekle kapalı bir mekânda baş başa kalması ve

kadının yanında mahremi olmadan yolculuk etmesi uygun görülmemiştir. Ancak bu tür

davranışlar kendiliğinden değil harama yol açması sebebiyle yasaklandığı için belirli

ihtiyaç ve mazeretlerin ortaya çıkması ve anılan sakıncaların bulunmaması halinde caiz

görülebilmektedir. Yol emniyetinin bulunması veya kadınları ayrı bir kafile teşkil

etmesi halinde kadının mahremi bulunmaksızın yolculuk etmesinin caiz görülmesi bu

anlayışa dayanır.27

Erkek ve kadının birbirinin davranış, söz ve tavırlarından etkilenmesi

kaçınılmazdır. Bunu en aza indirmek için buna yol açacak durumlardan dikkatli bir

şekilde sakınmak gerekmektedir. Bir kadının yabancı bir erkekle görüşmesinde dikkat

etmesi gereken durumlar şunlardır:

a) Bakışların kontrol altında tutulması:

Erkek ve kadının konuşma ve birbirine muhatap olma durumunda bakışlarını kontrol

altında tutmaları gerekir. Bir mümin, karşı cinsin bakılması yasaklanan yerlerine

bakamaz ve bakışını ihtiyaç dışında uzatamaz. Ayetlerde şöyle buyrulur:

“Mümin erkeklere, gözlerini (harama) dikmemelerini, ırzlarını da korumalarını

söyle.”28

“Mümin kadınlara da söyle: Gözlerini (harama bakmaktan) korusunlar.”29

26 Müslim, Hac, 74; Tirmizî, Rada, 16.
27 Sabunî, Muhammed Ali, Revaiu’l-Beyan Tefsiru Ayati’l-Ahkam, Daru’l-Fikr, Beyrut, Trs., I, 325.
28 Nur, 24/30.



105

Allah’ın Resulü şöyle buyurmuştur: “Kasıtsız olan ilk bakış senindir.(Yani

ondan sana mesuliyet yoktur.) İkinci kasıtlı bakış ise senin aleyhinedir. (Yani mesuliyeti

vardır.)”30

Eğer kişi tesadüfen gözü ilişirse günahkâr olmaz. Fakat gözüne hâkim olup fazla

bakmamalıdır. Eğer ilk defa gözü ilişince gözünü ondan ayırmazsa yahut ikinci defa

bakarsa günahkâr olmuş olur.31 Çünkü karşı cinslerin özel ve ısrarlı bakış veya bakışma-

larının zinaya götüren önemli bir etken olduğunda açıklık vardır.

Ayrıca Yusuf Peygamber’in güzelliğinden etkilenen Zeliha, kendisini haklı gös-

termek için kadın arkadaşlarını toplamış ve Yusuf’u onların yanına çağırmıştır. O sırada

bıçaklarıyla meyve kesmekte olan kadınların Yusuf Peygamber’den etkilenmeleri de

örnek olarak verilir ve olay Yusuf Suresi’nde şöyle anlatılır:

“Kadınlar onu görünce, onun büyüklüğünü anladılar. (Şaşkınlıklarından) elleri-

ni kestiler ve dediler ki: Aman Allah’ım! Bu bir beşer olamaz, bu ancak üstün bir melek

olmalıdır.” 32

b) Örtünme:

Kadının el ve yüz dışında bütün bedenini, altını göstermeyen ve vücut hatlarını

ortaya çıkarmayan bolca bir giysi ile örtmesi gerekir. Çünkü örtü, kötü niyetli erkeklerin

bakışlarına ve sarkıntılık etmelerine karşı onları korur.

c) Ölçülü konuşma ve ölçülü yürüme:

Mümin bir kadın yabancı erkekle konuşmasında ölçülü olmalı ve ihtiyaç kadar

konuşmalıdır. Ayette şöyle buyrulur:

“Yabancı erkeklere çekici bir eda ile konuşmayın, sonra kalbinde hastalık

bulunan kimse ümide kapılır. Güzel söz söyleyin.”33

Yürüyüşün de ölçülü olması gerekir. Salınarak, kırıtarak yürüme mü’min bir

kadın ile bağdaşmaz. Ayette şöyle buyrulur:

“Kadınlar gizlemekte oldukları ziynetleri anlaşılsın diye ayakları yere vurarak

yürümesinler.”34

Musa Peygamber’i çağırmaya gelen, Şuayb Peygamber’in kızı, onun yanına

utana utana yaklaşmıştır. Bu durum Kur’an’da şöyle anlatılır:

29 Nur, 24/31.
30 Gazalî, Kimyay-ı Saadet, 370.
31 Gazalî, Kimyay-ı Saadet, 370.
32 Yusuf, 12/31.
33 Ahzab, 33/32.
34 Nur, 24/31.



106

“Derken, o iki kadından biri utana utana yürüyerek ona geldi: Babam, dedi,

bizim yerimize (hayvanları) sulamanın karşılığını ödemek için seni çağırıyor.”35

Bu olayın Kur’an-ı Kerim’de haber verilişinde, günümüz hanımlarına da bir

mesaj vardır. Yabancı bir erkekle muhatap olma durumunda kalan bir kadın edep,

ciddilik, ağır başlılık ve utanma hasletlerini koruyarak görüşmeli ya da konuşmalıdır.

d) Süslü ve çekici giysi ile örtünmeme:

Süslü ve çekici giysiler evde giyilmeli, yabancı erkeklerin yanında ve evin

dışında bunlar baş örtüşü ve dış giysi ile örtülmelidir. Ayrıca kadınların kendi evleri

dışında başkalarına hissettirecek şekilde koku sürünerek dolaşmalarını hoş karşılamamış

ve bunu edep dışı bir davranış olarak değerlendirmiştir.36

b) Yabancı erkekle tenhada baş başa kalmaktan kaçınmak:

Yabancı bir erkekle, kimsenin olmadığı yerlerde baş başa bulunmamak gerekir.

Bu durum hadisle yasaklanmış ve böyle bir yerde üçüncü kişinin şeytan olduğuna

dikkat çekilmiştir.37

Sonuç olarak Kur’an-ı Kerim’de, Yusuf suresinde Yusuf Peygamber’in bir ka-

dınla olan imtihanına genişçe yer verilir. Böylece, dünya hayatındaki deneme süreci

içinde böyle bir kadınla karşılaşan ve haram işlemekle karşı karşıya gelen müminin ta-

kınacağı tavır ve haramdan sakınması karşılığında elde edeceği ecir, bu surede yer alan

hususlardandır.

3. Yusuf Suresinde Devlet İdaresi ve İdarecilere Mesajlar
Yusuf suresi toplumsal açıdan birçok mesajlar içermektedir. Bunlardan biri de

devlet idaresiyle ilgilidir. İslam dininin en temel özelliklerinden biri hem dünya hem de

ahiret dini oluşudur. Bundan dolayıdır ki, Peygamberimiz Medine’ye hicret ettiğinde,

sadece bir dini önder değil aynı zamanda bir siyasi lider olarak davranmış; din

faaliyetleri yanında toplumsal ve siyasi işlerin düzenlenmesi ve yönlendirilmesi işini de

ele almıştır. Aynı şekilde sahabenin önde gelenlerinde Ebu Bekir, Ömer, Osman ve

Ali’nin de birer siyasi lider oldukları göz önüne alındığında İslam’da siyasetin ne kadar

yüce bir meslek ve uğraşı olduğu açıkça ortaya çıkar.

İslam bilginlerinden Gazali siyaseti, insanın toplumsal bir varlık olmasının

sonucu olarak saymış ve siyaseti iki açıdan gerekli görmüştür:

35 Kasas, 28/25.
36 Tirmizî, Edep, 35; Rada, 13; Ahmet b. Hanbel, el-Müsned, IV, 414, 418.
37 Bkz. 100.dipnot.



107

1. Siyaset, doğal ve toplumsal zorunluluğun bir sonucudur. İnsanlar yalnız

başlarına altından kalkamayacakları çoklukta ihtiyaçlarla yüklüdürler. Bu durum

insanların birlikte yaşamalarını zorunlu kılar ve bu birliktelik sürtüşme ve çekişmelere

de yol açar. İhtiyaçların barış, güvenlik ve adalet içinde karşılanması ancak siyaset

denilen yapılanmayla mümkün olur.

2. Siyaset dini hayatın sağlıklı yürütülmesi içinde gereklidir. Çünkü dünya

işlerinin düzgün ve sağlıklı işlemediği yerde dini ödevler de aksar. Toplumda huzur ve

güvenliği sağlayan siyaset, bireylerin dini yükümlülüklerini yerine getirebilmeleri için

rahat bir ortam hazırlamış olur.38

Öncelikle Yusuf Peygamberin devlet yönetimine nasıl geldiğine kısaca

değinmek istiyorum. Yusuf Peygamber zindandayken Mısır Aziz’i karmaşık bir rüya

görür39 ve bu rüyanın yorumunu kimse yapamaz. Daha sonra Aziz’in rüyasının yorumu

Yusuf Peygamber tarafından yapılır. Rüyanın yorumunu beğenen Aziz, Yusuf’un

zindandan çıkarılması için emir verir. Ancak bu aşamada Yusuf Peygamber zindandan

kurtulmaktan ziyade kendisine atılan iftiradan kurtulmak için gayret eder ve şu teklifi

yapar:

“Efendine dön de ellerini kesen kadınların durumunu sor. Doğrusu Rabbim

onların tuzaklarını çok iyi bilmektedir.” 40

Bunun üzerine Aziz bu olay hakkında bir soruşturma yapar. Yusuf’a iftira

edildiğini birinci elden öğrenmiş olur. Böylece hem Yusuf’un suçsuzluğu ve hem de

güvenilirlik vasfı Melik dâhil herkes tarafından tescil edilmiş olmaktadır. Daha sonra

Yusuf Peygamber Kral’a rüyanın yorumunu anlattı.41

Mısır Aziz’i nasıl tedbir almak gerektiğini sorunca, Yusuf Peygamber, bolluk

yıllarında çok ekin ekip ürünü stok etmek gerektiğini, böylece kıtlık yıllarında hem

kendi geçimlerini temin edeceklerini hem de hazineye bolca gelir sağlayabileceklerini

söyledi. Mısır Aziz’i bu işi kimin yapacağını sorunca Yusuf: “Beni, yurdunun

hazinelerinin başına getir. Beni, bu depolara yönetici yap. Onları gözeteyim. Verimli ve

kurak geçen yıllar arasındaki ekonomik dengeyi kurabilmek için ekonomiyi yöneteyim.

Gördüğüm rüyaya göre halkını tehdit edecek olan açlıktan ülkeyi kurtarayım. Çünkü

38    Gazalî, İhya, III, 195–196.
39    Yusuf, 12/43–44.
40    Yusuf, 12/50.
41    Yusuf, 12/47–49.



108

ben, korumasını ve yönetmesini bilirim, güvenilir bir koruyucuyum. Üzerime aldığım

işte bilgi sahibiyim.”

“Melik:  ‘Bugün yanımızda sağlam ve güvenilir bir yere sahipsin’ dedi. Böylece

Yusuf'u oraya egemen kıldık, orada dilediği gibi davranırdı.”42 Aziz ve o dönemin

subayları, bürokratları, Yusuf Peygamber’in gerçek değerini öğrenmiş durumdaydılar

ve onun yüksek karakterini bizzat müşahede etmişlerdi. Böylece Yusuf Peygamber

tevazuda, doğrulukta, önsezide, kendini kontrolde, güvenilirlikte, cömertlikte, zekâ ve

anlayışta eşsiz olduğunu kanıtlamıştı. Onun bu özelliklerini karşısında bulunan

muhatapları bildi. Onlar ülke kaynaklarının nasıl korunacağını ve onlardan nasıl tasarruf

edileceğini en iyi bilen, kaynakları geleceğin teminatı olarak koruyabilecek yegâne

kişinin Yusuf Peygamber olacağını anladılar. Bu yüzden Yusuf Peygamber isteğini

belirtir belirtmez bütün kalpleriyle kendisine güvendiler ve Yusuf Peygamber yönetime

geçti.

Yusuf Peygamber’in bu davranışından anlaşıldığına göre herhangi bir alanda

uzman olan kimsenin, toplumun menfaati için, ülke yöneticisinden görev istemesi

yerinde bir harekettir.

Allah’ın Resulü, bazı hadislerle43 yöneticiliğe talip olmayı hoş karşılamamıştır.

Bunun nedeni ise şudur: Yöneticilik güç bir iştir, onu herkes yapamaz, liyakat ister.

Eğer kişi kaprislerini tatmin maksadıyla böyle bir göreve talip olur da atanırsa o işte

yalnız başına kalır; Allah’tan yardım görmeyeceği gibi insanlardan da yardım alamaz,

dolayısıyla başarısız olur; ama kişi istemeden böyle bir göreve atanırsa ona hem Allah

hem de insanlar yardım eder, dolayısıyla başarılı olur. Burada Yusuf Peygamber’in

ehliyet ve liyakatini açıklayarak iş istemesi, iyi niyetle ve yanlış atamaları engellemek

içindir. Bu durum gerektiğinde devlet hizmetine talip olmanın caiz olduğunu

göstermektedir. 44

Yusuf peygamberin yönetimi devralmasıyla birlikte Melikin rüyası

gerçekleşmeye başlar. Yedi sene süren bolluk dönemi esnasında Yusuf Peygamber,

ihtiyaç fazlasını depolar. Arkasından gelen yedi kıtlık senesinde ise, bu depoladığı

hububatı harcamaya başlar. İsrafın olmadığı, geleceğe hazırlığın en mükemmel şekilde

yapıldığı Yusuf peygamberin yönetiminden Mısır halkı memnundu. Onun bu başarısı

42    Yusuf, 12/54–56.
43 Bkz. 40–41.
44 Beydavî, age. , I, 488; Zemahşerî, age. , II, 464.



109

yüzünden, diğer bölgelerde kıtlık çekenler Mısır’a akın ederek ihtiyaçları olan hububatı

Mısır’dan edinmeye çalışıyorlardı.

Yusuf peygamberin yönetiminden yola çıkarak idarecilere şu mesajları

verebiliriz:

a) Ülkenin kaynakları en mükemmel bir şekilde değerlendirilmelidir. Yusuf

Peygamber’in yönetiminde ülke kaynaklarının en mükemmel şekilde değerlendirildiğini

görmekteyiz. Yusuf Peygamber, bolluk yıllarında tarıma önem verdi, üretimi arttırdı,

ihtiyaç fazlası ürünleri depoladı. İsraftan uzak durarak tasarruf ön plana alındı. Kıtlık

yıllarında ise depolanmış olan ürünleri yemeye ve ihraç etmeye başladılar. Çünkü kıtlık

sadece Mısır’da değil, Kuzey Arabistan, Ürdün, Filistin ve Suriye’de de etkisini

göstermiş, bu bölgelerin halkı da yiyecek sıkıntısı çekmeye başlamıştı. Ancak Yusuf’un

aldığı tedbirler sayesinde Mısır halkı kıtlık yıllarını rahatlıkta geçirdi, hatta erzak

fazlasını ihraç ettiler. Her taraftan insanlar gelerek Mısır’dan erzak satın aldılar.

b) Yöneticilerin adalet ve hakkaniyet ölçülerine uyması gerekir. Adalet

yöneticinin en önemli prensiplerinden biri olmalıdır. Yönetici, adaletin icrasında ırk,

akrabalık, zenginlik, fakirlik gibi hususları göz önüne almamalıdır. Hangi inançtan,

hangi ırktan, hangi kesimden olursa olsun haklı olanın hakkı, zalimden alınıp kendisine

iade olunmalıdır. İdareci hem adil olacak, hem de adaletin icra edilmesine yardımcı

olacak, bu hususta asla tavizkâr davranmayacaktır.

Yusuf peygamberin yönetimi adalet üzerine kurulmuştur. Onun yönetiminde

haksızlık ve zulüm yoktur. Yusuf Peygamber kralın su kabını kardeşi Bünyamin’in

yükünde bulunca diğer kardeşleri “Ey aziz! Doğrusu onun iyice yaşlı bir babası var;

bizden birimizi onun yerine alıkoy; seni iyilik sevenlerden görüyoruz.” dediler.

Yusuf, “Allah’a sığınırım, malımızı kimde bulduysak ancak onu alıkoyarız; aksi halde

zalimlerden oluruz.” Dedi”.45

Ayette de belirtildiği gibi “Suçu işleyenin yerine başka birini alıkoymak

zulümdür”. Yusuf Peygamber, bu zulmü işlemekten Allah’a sığınmaktadır. Suçu birinin

işleyip cezayı başkasının çekmesi hukuken bir zulüm olacağı için Yusuf Peygamber

onların teklifini geri çevirdi. Böylece hukuk, verilen sözün üstüne çıkmakta, hukukun

karşısında herkes eşit olmaktadır. Birinin toplumdaki statüsünün yukarıda olması,

kanunun ona uygulanmasını engellememelidir.

Ayrıca Yusuf Peygamberin yönetimi, insanların mallarını tam olarak

45    Yusuf, 12/78–79.



110

vermektedir. Ölçü ve tartıyı tam olarak yapmaktadırlar. Çünkü ayette Yusuf Peygamber

Kardeşlerine “Ölçüyü tam yaptığımı ve sizi iyi bir şekilde ağırladığımı gördünüz.”46

Söylemektedir.

c) Yönetici, ülkeye gelen herkese yardımsever ve misafirperver bir şekilde

davranmalıdır. Yusuf Peygamber bu hususta da en güzel örnektir. Ayette Yusuf

Peygamber kardeşlerine “ben misafir ağırlayanların en iyisiyim”47 şeklinde söyleyerek

misafirperver olduğunu belirtmiştir.

d) Yönetici, halk ile kendi arasında duvarlar oluşturmamalı. Onların içinden

birisi olarak yönetimini icra etmeli. İnsanlarla hep birlikte olmalı ve onların sorunlarıyla

ilgilenmelidir. Yusuf Peygamber’in yönetimi aynen bu şekilde halkla iç içeydi.

İnsanların sorunlarıyla ilgilenir ve onlara çözüm bulmaya çalışırdı

Yusuf Peygamber’in yöneticiliğinden yola çıkarak bir idarecide bulunması

gereken özellikler şunlardır:

1) Güzel Ahlak ve dürüstlük

Güzel ahlak, dürüstlük ve erdem devlet adamlarında bulunması gereken en temel

özelliktir. Yusuf Peygamber bunun en güzel örneğidir. Yusuf Peygamber Mısır kralını

öncelikle güzel ahlakıyla etkilemiştir. Yusuf Peygamber’e zindandan çıkması istenince

o, zindandan hemen çıkmayıp üzerindeki şüphenin ortadan kalkmasını, iffet ve

şahsiyetine sürülmüş olan lekenin temizlenmesini istemiştir. Yani Yusuf Peygamber

önce ahlaki yeterliliğini ispat etmiş, daha sonra “devlet adamı” olmuştur. Bu da bize

ahlaki ehliyetin siyasi ehliyetten önce geldiğini göstermektedir.

Demek ki devletlerin başına ahlaki karakteri düzgün, erdemli, dürüst insanlar

geçmelidir.

2) Adalet

Siyaset mesleğinde adalet bütün faziletlerin başında gelir. Kur’an-ı Kerim’de

Yüce Allah şöyle buyurmaktadır:

“Ey Davut! Biz seni yeryüzünde halife yaptık. O halde insanlar arasında

adaletle hükmet. Hevâ ve hevese uyma, sonra bu seni Allah'ın yolundan saptırır.

Doğrusu Allah'ın yolundan sapanlara, hesap gününü unutmalarına karşılık çetin bir

azap vardır.”48

Bu ayetlerden çıkan sonuca göre muttaki (takva sahibi) bir yönetici, yönetimini

46    Yusuf, 12/59.
47    Yusuf, 12/59.
48    Sad, 38/26–28.



111

adalet ve hakkaniyet ölçülerine göre sürdürür; hüküm ve kararlarında keyfî arzularına

uyup Allah’ın tayin ettiği ölçülerden sapmaz. Takva sahibi yönetici inançlı kişidir ve

kendisi için olduğu gibi halkı için de en iyi, en yararlı olan işleri yapar. Fâcir (kendisi

günahlarla kirlenmiş) yönetici ise kötü arzularına uyup Allah yolundan sapmıştır; o,

yönetimiyle ülkeyi bozup tahrip eder.

Allah’ın Resulü de bir yöneticiydi. Adalet ve hakkaniyet ölçülerine uyma, O’nun

kaçınılmaz prensiplerinden idi. Adalet önünde soy, mevki, makam, mal, mülk gibi

farklılıklar gözetmez; hakkın yerini bulmasına gayret gösterirdi. Kendisine, hırsızlık

yapmış eşraftan Fatma adlı bir kadın getirilmiş ve bazıları aracılık yaparak cezayı

hafifletmek istemişlerdi. Bunun üzerine Peygamber Efendimiz öfkelendi ve “Hırsızlık

yaparak getirilen, kızım Fatma dahi olsa elini keserdim.” Buyurdu.49

Yusuf Peygamber devlet ilişkilerinin en zor şartlarından geçerek olgunlaşmıştı.

O, kardeş ihaneti, kölelik, esaret, hizmet adamlığı ve zindana düşüş gibi devlet-halk

ilişkilerindeki ihanet, iftira, adam satma, ayak kaydırma, skandallar, politik

unutkanlıklar, gibi haller önceden başına gelmişti. Bütün bu yaşadıkları Yusuf

Peygamber’i olgunlaştırmış, insanları ve hayatı erken tanımasına neden olmuştur. Bu da

Yusuf Peygamber’in, mazlumları, suçsuzları, ezilenleri, horlananları tanımasına ve

tecrübeli bir devlet başkanı olmasında etkili rol oynamıştır.

Yusuf Peygamber devletin tüm kademelerinde adaletle hükmederek, egemenliği,

hâkimiyeti Yüce Allah’a vererek, Allah’ın istediği bir hayatı kurarak, hiçbir mazlumun

hakkını yemeden, hiçbir kimseyi sıkıntıda bırakmayarak mükemmel bir yönetici

olmuştur.

Aynı şekilde tarih boyunca ve bütün toplumlarda devletin işlevleri içinde en

önemlilerinin adalet olduğu düşünülmüştür. İslâm dünyasının önde gelen siyaset

düşünürlerinden Farabi’nin ifadesiyle, Toplum sevgiyle kaynaşır, adaletle yaşar.

Toplumun bekasının teminatı olan adalet, öncelikle bir devlet işlevidir. Devlet, her

vatandaşına hakkı olan geçim imkânlarını, şeref ve itibarını, sağlığını, eğitimini, huzur

ve güvenliğini, makam ve mevkiini vermekle yükümlüdür. Devlet bunları verdiği ve

bunları koruduğu takdirde adaleti gerçekleştirmiş olur.

Mâverdî'nin de belirttiği gibi herkesi kucaklayan bir adalet uygulaması, fertleri

kaynaşmaya ve her bakımdan saygıya sevk eder. Ayrıca ancak kapsamlı bir adaletle

ülke gelişir; iktisadî gelişme gerçekleşir ve devlet güvencede olur. Mâverdî, “Bir ülkeyi

49 Buharî, Hudud 12; Müslim, Hudud 8.



112

zulüm kadar tahrip edebilecek başka hiçbir şey yoktur” diyerek ülkedeki bütün

bozukluklarda adaletsizliğin mutlaka bir payının ve etkisinin bulunduğunu ifade

etmiştir.50 Bu yüzden İslâm bilginleri adaleti, insanın bizzat kendisine karşı adil

olmasından başlayarak bütün ülkeye dalga dalga yayılması gereken bir rahmet gibi

görürler.

Farabi, siyasette adaletin tanımını yaparken ülkenin maddî ve manevî

imkânlarında, her vatandaşın ehliyet ve liyakati ölçüsünde hakkı ve payı bulunduğunu

belirterek bu payı eksiksiz vermenin adalet, eksik vermenin veya hiç vermemenin ya da

verilen hakları güvence altına alıp korumamanın bireye zulüm, bir kısım insanlara hak

ettiğinden fazlasını vermenin de topluma zulüm olduğunu ifade eder. Devlet hiçbir

vatandaşından bir hakkı, iradesi dışında, bedelini vermeden alma hakkına sahip değildir.

Yine Fârâbî, bireylere haklarının verilmemesini veya kanunda öngörülenden daha ağır

cezalar verilmesini, yalnız bireye değil, topluma karşı da bir suç olarak değerlendirmiş

olup bu da günümüzde hukukun üstünlüğü, eşitlik gibi kavramlarla dile getirilen yüksek

bir düşüncedir.51

3) Ehliyet ve Liyakat

Bir idarecide bulunması gereken en önemli özellik ehliyet ve liyakattir. Allah’ın

Resulü “İş, ehlinden başkasına verildiği zaman kıyameti bekle”52 buyurmuştur. Bu

hadiste “iş” anlamına gelen emr kelimesi, öncelikle devlet işi yani idari ve siyasi görev

olarak düşünülmüştür. Peygamber Efendimizin bu sözü, siyasette ehliyetin önemini açık

bir şekilde göstermektedir.

Yusuf Peygamber ehliyet ve liyakatini belirterek Mısır Aziz’ine “Beni ülkenin

hazinelerine tayın et! Çünkü ben çok iyi korurum ve bu işi bilirim” dedi. Aziz, Yusuf

Peygamber hakkında edindiği bilgilerden onun yüksek karaktere sahip, ülke

yönetiminde ehliyetli biri olduğunu anladı ve tereddüt etmeksizin onu devletinde

yüksek bir makama getirdi. Yusuf Peygamber’in bu davranışından anlaşıldığına göre

herhangi bir alanda uzman olan kimsenin, umumun menfaati için, ülke yöneticisinden

görev istemesi yerinde bir harekettir.53

Ayrıca siyasette liyakat kaygısını en çok duyması gereken kişi, bu görevi

üstlenecek olandır. Çünkü siyasi makamda bulunan kimse, kontrolü elinde tutmak ve

50    Maverdî, Ebu’l Hasan Ali b. Muhammed b. Habib, Ebedu’d-Dünya ve’d- Din, Beyrut, 1987, 141.
51 Fârâbî, el-Medînetü’l-Fâzıla, (Çev. Ahmet Arslan), Kültür Bakanlığı Yay., Ankara, 1990,88-89.
52    Buharî, İlim, 13; İmâre, 170.
53    Geniş bilgi için bkz. 39–40.



113

genel düzeni sağlamak için, başka mesleklerde bulunanlara hâkim olması; insanları,

dünya ve âhirette kendilerini mutlu kılacak en doğru yola yöneltmesi gereken insandır.

Bu yüzden siyaset mesleği, şerefli olduğu kadar da tehlikelidir.

Nitekim Peygamber Efendimiz, “On kişi üzerinde bile olsa, yöneticilik yapmış

olan her insan kıyamet gününde (Allah’ın huzuruna) elleri boynuna bağlı olarak gelir.

Sonra da ya adaleti sayesinde kurtulur veya haksızlık etmiş olduğu için mahvolur!”54

Buyurmuştur.

Bir toplumda sevginin yaygınlaşması, adaletin gerçekleşmesi ve haksız güç

kullanımının ortadan kalkması ancak o toplumda yönetimin faziletli insanların elinde

bulunmasıyla mümkün olur.

4)  İleri görüşlülük:

Olayları yorumlama gücü siyasi açıdan ileri görüşlülük, derin kavrayış,

tehlikeleri sezebilme, gidişatı görme kabiliyetleri anlamında yorumlanabilir. Yusuf

Peygamber, bu yeteneği sayesinde aldığı tedbirlerle kıtlık yıllarının zararsız

atlatılmasını sağlamıştır. Öyle ki o günkü dünyanın var olan neredeyse tüm ülkeleri

kıtlıktan açıkla karşı karşıya gelirken Yusuf Peygamber’in yönettiği Mısır bolluk

içindedir. Çünkü Yusuf gelecek kıtlığı sezerek devletin ambarlarına buğday stoklamış,

kıtlık başlayınca onları satmaya başlamış, adeta tüm ülkeler ondan buğday almak için

sıraya girmiştir.

Yusuf Peygamber, kardeşleri Mısır’dan Filistin’e geldiğinde onların Mısır’a

yerleşmesini sağlamış, yönettiği devletin imkânlarından bol keseden dağıtmamış,

Kur’an’ın anlattığı gibi ölçü (keyl) içinde tasaddukta bulunmuştur.55 Yine bolluk

zamanında biriktirdiği buğdayı, kıtlık zamanında insanları köleleştirmek ve zenginliğine

zenginlik katmak için kullanmamış, Kur’an’da geçtiği gibi olmayanlarla paylaşarak,

darda kalanlara yardımda bulunarak insanların hayrına kullanmıştır. Bu haliyle Yusuf

Peygamber devleti adaletle yöneten, dürüst, ahlaklı, tedbirli, bilgili, akıllı ve ileri

görüşlü bir devlet adamı portresidir. Demek ki devletlerin başına bu özeliklere sahip

insanlar geçmelidir.

4. Yusuf Suresinde Ekonomi İle İlgili Mesajlar
Yusuf suresinde verilen mesajlardan birsi de ekonomiyle ilgilidir. Yusuf

54    Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, II, 431; V, 267.
55    Yusuf, 12/88.



114

Peygamber, Mısır Aziz’inin gördüğü rüyayı56 ekonomik manada yorumlar ve şöyle der:

“Yedi sene âdetiniz üzere ekin ekersiniz. Sonra da yiyeceklerinizden az bir

miktar hariç, biçtiklerinizi başağında (stok edip) bırakınız.

“Sonra bunun ardından, saklayacaklarınızdan az bir miktar (tohumluk) hariç, o

yıllar için biriktirdiklerinizi yiyip bitirecek yedi kıtlık yılı gelecektir.

“Sonra bunun ardından da bir yıl gelecek ki, o yılda insanlara (Allah

tarafından) yardım olunacak ve o yılda (meyve suyu ve yağ) sıkacaklar.57

Ayette de geçtiği gibi Yusuf Peygamber Mısır Aziz’inin rüyasını şöyle

yorumlamıştır: Yedi yıl, önceleri yaptığınız gibi ürün ekin. Bu, yedi besili ineğin

yorumudur. Biçtiğiniz hasadı, başaklarında bırakın, yani harmanlamayın ki, bozulmasın.

Ama az bir kısmını ihtiyacınız için harmanlayabilirsiniz. Yani tohumluk ayırdıktan

sonra yiyeceklerinin fazlasını stok yapmak için başağında bırakmasını söyler. Bundan

sonra, yani yedi bereketli yıldan sonra, yedi zorlu yıl gelecektir. Bu yıllarda kuraklık ve

kıtlık had safhaya ulaşacaktır. Bu da, yedi zayıf ineğin yorumudur. Bunlar önceki

hububatı yiyip bitireceklerdir. Demek istiyor ki, bu yedi kurak yılda, önceki verimli

yedi yılda biriktirdiklerinizi yersiniz. Daha önce tohumluk ve ihtiyaç için depo-

ladıklarınızı tüketirsiniz. Bundan sonra bir yıl gelecek ki, o yılda üzerinize bol bol

yağmur yağdırılacaktır. Yedi kurak yılın ardından, bol yağmurlu bir yıl geçireceksiniz

ve bu yılda meyve ve sebzelerin bol olacağına da işaret etmiştir.

Görüldüğü gibi Yusuf Peygamber, Mısır Aziz’inin rüyasını tamamen ekonomik

manada yorumlamıştır. Bu yorumda bizlere şu mesajı vermektedir:

Devleti yönetenler, bereketli yıllarda kıtlık yıllarının olabileceğini düşünmeli, bu

dönemler için tedbir almalıdırlar. Aynı zamanda kriz dönemleri için birikim

yapmalarının bilincini topluma da vermelidirler. Bunu unutmamalıdırlar ki; bereketli

yıllarda ihtiyaç fazlası ürünleri, uygun yerlerde korumak son derece önemli ve yararlı

bir ekonomi ilkesidir. Ayrıca israf konusunda da toplum bilinçlendirilmelidir. İsraf

yapan toplumun sonu çok acıdır ve faturası ağır olur. Bereketli yıllarda israf yapanlar

kriz dönemlerinde başka toplumlara el açarlar. Bereket ve onu elde etmek için

gerçekleştirilen emek boşa harcanmamalıdır.

Bu ayette geçen bazı gıda maddelerinin piyasaya sürmeyip onları depolamak

ihtikâr (karaborsacılık) anlamında değildir. İhtikâr ortalıktaki darlıktan, arz ve talep

56    Yusuf, 12/43.
57    Yusuf, 12/47–49.



115

dengesinin bozulmasıyla bir maddeye karşı talebin artmasından yararlanarak ve pi-

yasada sıkıntı yaratıp fazla kâr sağlama amacını güderek ihtiyaç maddelerini toplayıp

stoklamak ve iyice talep artıp sıkıntı başlayınca yüksek bir fiyatla el altından satmak

anlamına gelir. Yani bir şeyin pahalı olmasını bekleyerek alıkoymaktır.58

İslâm dininde ticaret hayatının serbest bırakılarak fiyatların serbest rekabet sonucu

oluşması asıldır. Bazı mallar karaborsa için saklanınca piyasada mal darlığı olur ve talep

fazlalığı nedeniyle fiyatlar suni olarak yükselmeye başlar. Karaborsacının amacı da bu-

dur.

Peygamber Efendimiz şöyle buyurmuştur: “Yiyecek ihtikârı yapan

günahkârdır.”59 “Bir gıda maddesini 40 gece depolayıp (ihtiyaç varken) saklayan Al-

lah’tan uzaklaşmıştır. Allah da onu kendisinden uzaklaştırmıştır.”60

Yusuf suresindeki ayette bahsedilen stoklama ise, bu amaca yönelik değil, ileride

doğacak sıkıntıyı hafifletmeye yönelik bir tedbirdir. Devlet eliyle ihtiyaç fazlası gıda

maddelerini toplayıp depolamak, bir bakıma fırsatçı muhtekirlere imkân vermemektir;

bir bakıma da fakirleri, ihtiyaç sahiplerini korumak ve sıkıntıları gidermektir.

Nitekim ilim adamları Kur’an’da yer verilen bu tür stoklamanın üç yönlü yararı

üzerinde durmuşlardır:

a)  İhtiyaç fazlası gıda maddelerini değerlendirmek,

b)  İhtiyaç zamanında vatandaşları sıkıntıdan kurtarmak,

c)  Fırsatçıların, vatandaşları sömürmelerini önlemek.61

İşte Yusuf Peygamber’in bu yorumu, evrensel manada bütün toplumların

ekonomik hayatları ve harcamaları için önemli bir ışık durumundadır.

5. Yusuf Suresinde Bazı Hukuki Prensipler
Yusuf suresi bazı hukuki prensipler içerir. Onlardan bazıları şunlardır:

5.1. Rüya

Rüya, “görmek” manasına gelen “rüyet” mastarından alınmış bir isim olup, uyku

halinde birtakım olay ve şekillerin görülmesi demektir.62 Rüya uyku halinde görülür.

Uyku, Yüce Allah tarafından kullarının istifadesi için verilmiş sayısız nimetlerden

58 Kallek, Cengiz, “İhtikar mad.”, İslam Ansiklopedisi,  XXI, 560.
59 İbn Hacer, el-Hafız Şihabüddin Ahmed b. Ali el-Askalanî, Terğib ve Terhib, (Terc. Abdülvehhab
       Öztürk) Sultan Yay. , İst., 1982, 404.
60 Ahmed b. Hanbel, el-Müsned, II, 33).
61 Yıldırım, age. , VI, 2961.
62 Yazır, age. , IV, 477; Komisyon, Kur’an Yolu, III, 214–215.



116

birisidir. Şu ayet bu gerçeği gösterir: “Biz uykunuzu bir dinlenme kıldık.” 63

Rüya kişinin sadece iç dünyasıyla ilgili bir olay olmayıp, aynı zamanda hayalin

ötesinde dış dünyada bir gerçeğe de işaret eder. Rüya ruhun yücelip berraklaşması

anında görülür. Rüya bazı rumuzlar verir. Yorumlamasını bilenler, bu rumuzlar

aracılığıyla rüyayı tabir ederler. Rüyalar genellikle nefsin arzulayıp meylettiği şeyleri

ifade eder. Bilinçaltı, rüyalarda etkin rol oynar.64

İslami kaynaklarda genel olarak üç türlü rüyanın bulunduğu ifade edilmektedir65:

a) Sadık rüya:

Kaynağı ilâhî olan ikaz ve işaretler olup doğru ve gerçek rüyalardır. Peygamber

Efendimiz bu tür rüyaların peygamberliğin kırk altı cüzünden biri olduğunu haber

vermiştir.66

Sadık rüya gören kimsenin ruhu, bu vesileyle Yüce Allah’ın ilim, irade, kudret

ve yaratmasıyla ilgili bazı şeyler hakkında bilgi sahibi olur. Böylece zaman içerisindeki

bazı gayb olaylarını meydana gelmeden önce keşfeder ve haber verir veya mekân

içindeki bazı şeyleri insanların normal olarak görmesinden önce görür ve bildirir. Bu

duruma rüya yoluyla keşif denilmektedir.

Sadık rüyaların ahir zamanda çoğalacağına dair rivayetler vardır. Nitekim bir

hadiste şöyle buyrulur: “Kıyamet yaklaştığında, neredeyse müminin rüyası yanlış

çıkmaz.”67 Çünkü bu dönem, Müslümanların vahye uzaklığı sebebiyle kısmen mağdur

oldukları, bu sebeple de ilahi açıdan teyit edilme zamanıdır.

b) Meşgul olunan konuda görülen rüyalar:

Bunlara şuuraltı rüyalar denebilir. Bu rüyalar daha çok kuruntu ve mizaç

bozukluğundan kaynaklanır. Dolayısıyla bazı şahısların şuuraltıları, rüyalarına akseder.

Bu rüyalar düşünce ve baskıların tesiri, rüya seklinde tezahür eder. Bunlar hulüm,

edgâs-ü ahlâm ve rüyây-ı kâzibe gibi isimlerle anılır.68 Bu rüyalar bir bakıma nefisten

yani beyin, duyu organları ve iç organlardan kaynaklanan düşlerdir. Bunlar, hatıraların

hayalde canlanmasından ibarettir. Rüyada iken çok sevdiği veya korktuğu şeyleri

görmek, aç olduğu için yiyecek görmek, susuz olduğu için içecek görmek ve bir acısı

sebebiyle azaba duçar olmak vb. bu nevi rüyalara örnektir.

63    Nebe, 78/9.
64 Hicazi, Muhammed Mahmud, Furkan Tefsiri, (Çev. Mehmet Keskin), İlim Yay., İst., Trs, III, 164.
65 Yazır, age., IV, 478-479; Komisyon, Kur’an Yolu, III, 215.
66 Buharî, Tabir, 2–4.
67    Buhari, Tabir, 26.
68    Köksal, İsmail, Rüyaların Fıkhi Boyutu, FÜİFD, Elazığ, 2008, II, 37.



117

c) Şeytan tarafından gösterilen rüyalar:

İnsan ruhunun gizli bir dış tesirden (şeytandan) etkilenmesi neticesinde meydana

gelen korkma ve sapmalar olup yalancı bir çağrışım ve hayali bir olaydır. Dolayısıyla

bu tür rüyalar, böyle bir irtibat neticesinde, bir kişiyi mahzun etmek için şeytan

tarafından gösterilir. Şu rivayet bu gerçeği gösterir: Bir gün bir şahıs Peygamber

Efendimiz’e geldi ve bir rüya gördüğünü söyledi. Bu rüyaya göre onun bası kopmuş ve

kendisi de arkası sıra gitmişti. Anlatılanı dinleyen Allah Resulü: “Şeytanın seninle

uykuda iken oynadığını anlatma” buyurdu.69 Dolayısıyla ihtilam rüyaları ile bir

Müslüman’ı korkutmak için şeytanın sebep olduğu rüyalar bu kapsamdadır.

Rüyalar genel olarak iki kategoride değerlendirilir:

a)Yakın ve uzak gelecekle ilgili olan rüyalar. Yusuf suresinde sözü edilen sadık

rüyalar bu türdendir. Yusuf'un rüyası, zindandaki iki arkadaşının ve Mısır hükümdarının

rüyaları.

b)İnsanın yaşantısında meydana gelen ve mevcut olan şeylerinin bazılarının

zaman zaman rüyada görülmesidir.70

Yusuf Suresi’ndeki kıssa bir rüya ile alakalıdır:

“Hani bir zaman Yusuf, babasına: “Babacığım demişti, ben rüyamda on bir

yıldız, güneşi ve ayı gördüm, bunların bana secde ettiklerini gördüm” demişti.

(Babası Yakup): “Yavrum, dedi, rüyanı kardeşlerine anlatma sonra sana bir

tuzak kurarlar. Çünkü şeytan, insana apaçık bir düşmandır!

Böylece Rabbin seni seçecek ve sana (rüyada görülen) olayların yorumunu

(veya Allah'ın kitabının ve peygamberlerin sünnetlerinin inceliklerini) öğretecek, sana

ve Yakup soyuna nimetini tamamlayacaktır; nasıl ki daha önce ataların İbrahim’e ve

İshak’a da nimetini tamamlamıştı. Şüphesiz Rabbin, bilendir, hikmet sahibidir.”71

Ayrıca Yusuf Peygamber zindana atıldığında, zindanda bulunan iki kişi

gördükleri rüyaları Yusuf Peygamber’e anlatmışlardır.

“Onlardan biri dedi ki: Ben (rüyada) şarap sıktığımı gördüm. Diğeri de: Ben de

başımın üstünde kuşların yemekte olduğu bir ekmek taşıdığımı gördüm. Bunun

yorumunu bize haber ver. Çünkü biz seni güzel davrananlardan görüyoruz, dedi.72

 Ve Yusuf Peygamber onların gördükleri rüyaları şöyle yorumlamıştır:

69    Müslim, Rüya, 2.
70 Kasapoğlu, Abdurrahman, Kur’an’da İnsan Psikolojisi, Yalnızkurt Yay., İst., 1997, 87-89.
71    Yusuf, 12/4–6.
72    Yusuf, 12/36.



118

“Ey zindan arkadaşlarım! (Rüyalarınıza gelince), biriniz (daha önce olduğu

gibi) efendisine şarap içirecek; diğeri ise asılacak ve kuşlar onun başından (beynini)

yiyecekler. Yorumunu sorduğunuz iş (bu şekilde) kesinleşmiştir.”.73

Ayrıca Yusuf Peygamber zindandayken Mısır Aziz’i bir rüya görmüş ve bu

rüyayı da Yusuf Peygamber yorumlamıştır. Yusuf Suresinde bu olay şöyle anlatılır:

“(Bir gün) Kral dedi ki: “Ben, düşümde yedi semiz inek görüyorum, bunları yedi

zayıf inek yiyor. Ve yedi yeşil, yedi kuru başak (görüyorum). Ey Efendiler, eğer siz rüya

tabir ediyorsanız bu rüyamın tabirini bana anlatın.” (Kralın başına toplanmış olan en

ünlü rüya tabircileri) dediler ki: “Bu, karışık hayallerden ibarettir. Biz, hayalleri tabir

etmeyi bilmeyiz.”74

Bu ayetlerde geçen “rüya ve ahlâm” kelimeleri birbirinden farklı oldukları için

birbirine karıştırılmamalıdır. Bunlar birbirlerine benzerliği dolayısıyla birbirine

karıştırılır ise de Kur’an rüya denilen şeyin, ahlamdan farklı olduğunu belirtiyor.75

Rüya yalnız kişisel sübjektif bir olay değildir. Onun içeriğinde yorumla elde

edilebilecek gerçek bir anlam gizlidir. Hulm ise gerçekte hiç anlamı olmayan boş bir

zan ve hayalden ibarettir ki, aslında bir dış tesirden kaynaklanmış olsa bile objektif bir

gerçeği ifade etmez. Bundan dolayı da tabiri ve tevili olmayan bir ihtilam olayı gibi, sırf

nefsi, sübjektif bir olay veya şeytani bir yalan olmaktan ileri gitmez. İşte böyle değişik

ahlamın birbirine karışmasına da “adğâsu ahlam” adı verilir.76 Demek ki, hakikat

dilinde rüya, sadık olanların adıdır. Yalan olanlarına da ahlam denilmelidir. Bunların

her ikisi de uyku halinde nefiste gerçekleşen hayali birtakım resimler ve benzetmeler

şeklinde görüldüklerinden dolayı, görünüş itibariyle rüya, bir hulm, hulm de bir rüya

gibi sanılabilir. Oysa gerçekte bunlar birbirinden farklı şeylerdir.

Yusuf suresindeki ayetlerden yola çıkarak rüya ile ilgili olarak şunları

söyleyebiliriz:

1) Peygamberlerin rüyası haktır. Salihlerin rüyası peygamberlikten bir cüzdür.

Allah’ın Resulü şöyle buyuruyorlar:

“Benden sonra müjdeleyici olarak sadece salih ve sadık rüya kaldı. Salih kişi

bunu görür veya ona gösterilir.”77

“En sadık rüya göreniniz en doğru sözlü olanınızdır.”78

73    Yusuf, 12/41.
74    Yusuf, 12/43–44.
75    Yazır, age., IV, 473.
76    Yazır, age., IV, 477.
77     Müslim, Rüya, 8; Buhari, Tabir, 6.



119

Peygamberler dışında kalan kişilerin gördükleri salih rüyaların kaynağı

konusunda ise Mutezile kelâmcıları uyku halinde idrak olamayacağını ileri sürerek

rüyada görülenlerin hayal olduğunu iddia ederken, kelâmcıların çoğunluğu bunları

mana âleminden rüyet âlemine semboller şeklinde indirilen “ilham” olarak

değerlendirmektedir. İslâm filozofları rüyaları hayal âleminden ortak duyuya düşen

suretlerin izlenimleri olarak nitelendirmekte, tasavvuf ehli ise ruhun uykuda misal

âlemini seyretmesi ve bu esnada gördüklerini uyanınca hatırlaması şeklinde

açıklamaktadır.79

2) Kâfir, facir, fasık ve yalancının rüyasına gelince, bazı zamanlarda onların

rüyaları gerçekleşse dahi o vahiy türünden veya peygamberliğin bir cüz'ü olamaz.

Gaybtan konuştuğunda doğru söyleyen herkesin verdiği haberin nübüvvetten

olmayacağı gibi. Bazen kâhin ve benzerleri bir gerçeği haber verebilir ve doğru çıkar ne

var ki bu pek az ve nadir olur. Bunun gibi onların rüyaları da böyledir.

3) Rüya bilgili olmayana, sevmediğimiz bir kişiye yahut bizim için iyilik

düşünmeyecek bir kimseye, ya da rüyayı güzel yorumlamayacak birine anlatılmaz.

Peygamber Efendimiz şöyle buyurmuştur: “Rüyayı gören kişi, onu anlatmadığı sürece

bir kuşun kanadına asılıdır. O rüyayı anlattı mı oradan düşer. O bakımdan rüyanızı an-

cak aklı başında bir kimseye yahut (sizi) sevene veya (size) karşı (samimi olana)

anlatınız.”80

İslâm bilginleri görülen bir rüyanın herkese özellikle kötümser kimselere

anlatılıp, onlara tabir ettirilmesinin yanlışlığı üzerinde durmuşlardır. Rüya tabirine

ilişkin olarak söylenecek ilk sözün, rüyayı gören kişinin ruhunda meydana getireceği

etkinin önemini kavramış olan bilginlerimiz, rüyanın iyimser, her şeyi hayra yoran

kimselere tabir ettirilmesinin uygun olduğunu belirtmişlerdir. Bu anlayışın bir sonucu

olarak, “Bir rüya gördüm” diye söze başlayan kişiye, duyan kişi ya da kişilerin hemen

“Hayırlara gelsin” temennisinde bulunmaları âdeti yerleşmiştir.

İmam Malik’e şöyle soruldu: “Herkes rüyayı yorumlayabilir mi?” İmam Malik:

“Rüyayı ancak rüya yorumunu iyi bilen bir kimse yorumlayabilir. Eğer o görüşüne göre

hayır bir şey bilirse onu bildirsin, hoşlanılmayan bir şey olduğu görüşüne sahip olursa

ya hayır söylesin yahut sussun.” Bu sefer: “Peki, rüya ona göre hoş olmayan bir yoruma

delalet ediyorsa rüya onun yorumuna göre çıkar denildiğinden ötürü yine hayra göre mi

78     Darimi, Rüya, 7.
79  Komisyon, İlmihal, II, 162.
80  Kurtubî, age., IX, 126; Zuhaylî, age., VI,445.



120

yorumlayacak?” sorusuna da: “Hayır” diye cevap verdikten sonra şunları ekler: “Rüya

peygamberlikten bir bölümdür, peygamberlikle oynanamaz.”81

Aynı zamanda kıskançlık sebebiyle veya tuzak kurma gibi şerrinden korkulan

bir kimsenin yanında Yüce Allah’ın verdiği bir nimet veya lütuf tamamen ortaya

çıkıncaya, meydana gelinceye kadar rüya gizlenmelidir. Bir hadis-i şerifte şöyle

buyrulur: “Hacetlerinizin başarıya ulaşması için gizlilikten istifade edin. Zira her nimet

sahibine haset edilir.”82

Rüya Tabiri

Rüya sözlü olarak değil sembollerle görülmektedir. Her varlık ve olay rüyada bir

sembol ile ifade edildiğinden, rüyaların yorumu da bu sembollere göre yapılmaktadır.

Bu işe de rüyada görülen olayların yorumlanması anlamında rüya tabiri denilir.83

Kur’an-ı Kerim’de rüyaların yorumu “tabirü’r-rüya”84 “te’vilü’r-rüya”85

“te’vilü’l-ahlâm”86 “te’vilü’l-ehadis”87 gibi kelimelerle ifade edilmiştir. Yusuf

Peygamber’e rüyaların yorumunun öğretildiği88 ve Yusuf Peygamber, Yüce Allah’ın

kendine verdiği nimetleri anlatırken rüya tabirini de saymıştır. Şu ayet bunu gösterir:

“Ey Rabbim, mülkten bana nasibimi verdin ve rüyada görülen olayların tevilini

öğrettin. Ey gökleri ve yeri Yaratan, dünyada ve âhirette dost ve malikim sensin. Beni

Müslüman olarak öldür ve Salihler arasına kat.”89 Ayrıca İbrahim, Yakup ve Yusuf’un

gördükleri rüyaları tabir ederek bu yorum ışığında hareket ettikleri bildirilmektedir.90

Kaynaklarda Peygamber Efendimizin sabah namazından sonra “Rüya gören var

mı?” diye sorduğu, varsa tabir ettiği kaydedilmekte91 eğer kendisi rüya görmüşse

anlattığı, ashaptan biri veya kendisinin tabir ettiği, görülen güzel rüyaları anlatıp tabir

ettirilmesini hoş karşıladığı, kötü rüyaların anlatılması veya tabir ettirilmesini ise

istemediği belirtilmektedir. Sahabe ve sonraki dönem âlimleri arasında isabetli rüya

tabirleriyle meşhur olmuş birçok şahıs vardır.

Peygamberimiz Efendimizin rüya meselesiyle ilgili olarak üzerinde durduğu bir

81 Kurtubî, age. , IX, 126.
82 Zuhaylî, age. , VI, 447.
83 Komisyon, İlmihal, II, 162.
84 Yusuf, 12/43.
85 Yusuf, 12/100.
86 Yusuf, 12/44.
87 Yusuf, 12/6, 21.
88 Yusuf, 12/6, 21.
89    Yusuf, 12/101.
90 Yusuf, 12/ 4–6; Saffat, 37/102.
91 Buharî, Tabir, 47; Ebu Davud, İman, 10.



121

husus da, kişinin gerçekte görmediği halde, sanki rüya görmüş gibi birtakım şeyler

anlatmasıdır. Peygamberimiz bu işin çok yanlış olduğunu hatta bazı rivayetlere nazaran

kişinin imanının eksikliği veya yokluğu anlamına geleceğini ifade etmiştir.92

Rüya, özellikle onu gören şahsı ilgilendiren bir hadisedir. Bu sebeple gördüğü

rüyanın yorumunu en iyi yapabilecek olan da o şahsın kendisi olmalıdır. Başkasının

gördüğü bir rüyayı tabir etmek de kolay değildir. Tabircinin, uyku esnasında görülen

sembolleri ve işaretleri ayırt edip, bir karine ile onlarla o şahsın gerçek dünyası arasında

ilgi kurması ve onlardan bu yönde bir anlam çıkarması gerekmektedir. Öte yandan her

bir rüyanın ve sembolün, rüyayı gören şahsın konumuyla sıkı ilişkisi bulunduğundan bu

konuda kategorik ve genellemeci yorumlar da isabetli olmaz. Bu itibarla, günümüzde

“rüya tabirleri” adıyla yayımlanan kitapların içeriğinin, rüyanın gerçek manasıyla pek

ilgisi yoktur. Bu sebeple rüyanın tabiri, bir bakıma tahmin ve temenni niteliğindedir.

Daha sonra gerçekleşen olaylar yapılan rüya tabirine uygun düşerse isabetli bir tabirden,

değilse tabirin isabetsiz oluşundan söz edilerek konu kapanır.

Özetle belirtmek gerekirse, peygamberlerin gördüğü veya tabir ettiği rüyalar

dışında kalan rüya ve tabir kesin bilgi ifade etmez. Bu sebeple rüyalarla dini hükmü

belirlemek veya geçersiz kılmak ve buna göre de hayatı yönlendirmek caiz değildir.

Rüya gibi rüyanın yorumu da rüyayı gören şahsı ilgilendirdiğinden başkalarının bu

yorumu esas alarak onun üzerine hüküm bina etmesi uygun olmaz.

5.2. Nazar

Nazar kelimesi göz, bakma, bakış, fikir, düşünme, mülahaza, niyet, dikkat,

iltifat, teveccüh gibi anlamlara gelmektedir. Arapça asıllı olan bu kelime, Türkçeye

geçerken anlam değişikliğine uğramış ve “göz” kelimesi karşılığında kullanılmaya

başlanmıştır. Nitekim Araplar, göz değmesi için “isabetül-ayn” tabirini kullanırlar.93

Nazar kelimesi Türkçede kem göz manasına gelmekte ve daha ziyade “gelme”,

“uğrama”, “değme” ve “etme” fiilleriyle birlikte; “nazara gelme”, “nazara uğrama”,

“nazar değme” ve “nazar etme” şeklinde kullanılmaktadır.

Yusuf suresinde Yakup Peygamber oğullarının Mısır’a gitmeyi

kararlaştırdıklarında onlara şunu tavsiye etmişti:

“Oğullarım! Mısır’a tek bir kapıdan değil, ayrı ayrı kapılardan girin. Ama

Allah’ın hakkınızda takdir ettiği hiçbir şeyi sizden savamam, hüküm ancak Allah’ındır,

92 Komisyon, İlmihal, II, 162.
93 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Daru’s-Sadır, Beyrut, 1968, XIII, 301.



122

Ben sadece O’na güvendim, güvenenler de yalnız O’na güvenip dayansınlar.”94

Yusuf suresindeki bu ayet nazara karşı korunmanın gerekliliğine bir delildir.

Yakup Peygamber oğullarına, nazar değeceğinden korktuğundan, onlara Mısır’a tek bir

kapıdan girmemelerini emretti. Oğullan yakışıklı, mükemmel ve güçlü, kuvvetli

kişilerdi. On bir kişinin tek bir adamın çocukları olduklarından dolayı onlara nazar

değeceğinden korktu. Nazar haktır ve görünüşte kişiye zarar verebilir. Fakat nazarın

zararı sadece Yüce Allah’ın izni ve iradesiyle gerçekleşir. Bundan sonraki “Ama

Allah’ın hakkınızda takdir ettiği hiçbir şeyi sizden savamam” ayeti, buna delildir.

Nazarla ilgili olarak Allah’ın Resulü şöyle buyurmuştur: “Şüphesiz göz kişiyi

kabre, deveyi de tencereye sokar.”95

Peygamber Efendimiz de Yüce Allah’a sığınmaya dair dualarından birisinde

şöyle buyurmaktadır: “Her bir şeytandan, öldürücü, zehirli her bir haşereden ve insanı

çıldırtan her bir gözden Allah’ın tam kelimeleriyle (Allah’a) sığınırım.”96 Bu hadiste de

buna delil olacak bir taraf vardır.

Rivayet edildiğine göre Allah’ın Resulü “Sizleri, her türlü şeytandan,

uğursuzluktan ve kem gözlerden Allah’a sığındırırım” diyerek, Hasan ile Hüseyin’i

Allah’a ısmarlıyor, sığındırıyor ve “İbrahim Peygamber, oğulları İsmail ve İshak’ı da

böyle Allah’a ısmarlıyorlardı” diyordu.97

Peygamber Efendimiz şöyle buyurmuştur: “Göz değmesi gerçek bir olaydır.

Şayet herhangi bir şey kaderi geçseydi, göz, kaderi geçerdi.”98

Bütün bu rivayetler nazar değmenin gerçekliğine delalet eder. İlim adamlarının

kabul ettiği görüş budur. Bazı bidat ehli kesimler nazar değmeyi kabul etmemişlerdir.

Âlimlerin icmaı onlara karşı bir delildir. Ayrıca vakıada görülenler de onlara karşı bir

delil teşkil etmektedir.99 Ancak bu, Yüce Allah’ın buyurduğu gibi, “Allah’ın izni

olmadıkça, onunla hiçbir kimseye zarar verebilecek değillerdi.”100 Allah’ın dilemesiyle

olur.

Nazardan korunmak için şunlara dikkat etmek gerekir:

1) Müslüman’ın, beğendiği bir şeyi gördüğü zaman “bârekallah” diye tebrikte

94 Yusuf, 12/67.
95 Kurtubî, age. , IX, 226.
96 Buharî, Enbiya 10; Ebu Davud, Sünen, 20; Tirmizî, Tıb, 18; İbn Mâce, Tıb, 36.
97 Razî, age. , XVIII, 172.
98 Razî, age. , XVIII, 173.
99 Kurtubî, age. , IX, 226–227.
100 Bakara, 2/102.



123

bulunması gerekir. Çünkü bu şekilde bereketlenmesi için dua edecek olursa, mutlaka

nazarın etkisi bertaraf edilmiş olur. Nitekim Sehl’in rivayet ettiği hadiste Allah’ın

Resulü “Ne diye bârekallah demedin?” diye buyurmuştur.101 İşte bu da nazarı değen

kişi, bârekallah dediği takdirde, nazarının zarar vermeyeceği ve o şeyi

etkilemeyeceğinin delilidir. Ancak bârekallah denilmeyecek olursa, işte o vakit nazar

zarar verebilir.

2) Bir kimsenin nazarı başkasına değecek olur, o da Bârekallah demeyecek

olursa, bu kimseye yıkanması emredilir. Çünkü nazar değen kimsenin ölümünden

korkulur. Hiçbir kimsenin ise kardeşine faydalı olan şeyi yapmaktan uzak durmak hakkı

olmadığı gibi, kendisinin de ona zarar verme hakkı yoktur. Bilhassa eğer, o kimse

sebebiyle söz konusu olmuşsa ve bu cinayeti ona karşı işleyen kendisi ise bu

böyledir.102

3) Nazar değmesiyle tanınan kimselerin, zararlarının önlenmesi için diğer in-

sanların yanına girmelerine engel olunur. Bu ihtiyat içindir ve bir zararın önlenmesi

amacına bağlıdır.

4) Okumak suretiyle nazarın etkisinden kurtulunabilir. Rivayet edildiğine göre

Allah’ın Resulü’nün huzuruna Cafer b. Ebi Talip’in iki çocuğu getirildi. Onları büyüten

dadılarına: “Ben bunların zayıf olduklarını görüyorum, Niçin?” diye sordu. Dadıları:

“Ey Allah’ın Resulü! Nazardan çok çabuk etkileniyorlar. Bizim bunlara nazara karşı

okumamızı engelleyen tek husus, bu konuda senin neyi uygun göreceğini

bilemeyişimizdir, dedi. Bunun üzerine Allah’ın Resulü şöyle buyurdu: “Bunlar için

okuyunuz. Çünkü herhangi bir şey eğer kaderi geride bırakacak olsaydı, nazar onu geri

bırakır, geçerdi.”103

Bu hadisten de anlaşıldığı gibi göz insanı etkileyebilir, onu zayıf düşürebilir.

Bunun etkisinden kurtulmak için okumak gerekir. Ancak bu da Yüce Allah’ın kaza ve

kaderi ile olur.

5.3. Buluntu Çocuk (Lakit)

Yusuf suresindeki hükümlerden biri de iltikatla ilgilidir. İltikat, bir şeyi yoldan

almak demektir. Buluntu çocuk anlamındaki lakit ile bulunan eşya anlamındaki lukata

da buradan gelmektedir.104 Bu hususla ilgili ayette şöyle buyrulur: “İçlerinden bir sözcü

101 Kurtubî, age. , IX, 226.
102 Kurtubî, age. , IX, 227.
103 Tirmizî, Tıb 17; İbn Mace, Tıb 33; Ahmed b. Hanbel, age. , VI, 438.
104 Kurtubî, age. , IX, 134; Zuhaylî, age. , VI, 451.



124

dedi ki: “Yusuf’u öldürmeyin, eğer yapacaksanız onu kuyunun dibine bırakın da yolcu

kafilesinden biri onu alsın.” İbn Arafe bu ayetle ilgili şöyle yorum yapmıştır: “İltikat,

aramak kastı olmaksızın bir şeyin bulunması demektir. Yüce Allah’ın: “Yolcu

kafilesinden biri onu alsın (yeltekithu)” buyruğu da buradan gelmektedir. Yani

ummaksızın ve beklemeksizin onu bulsun, demektir.”105

Lakit (bulunan çocuk) hakkındaki hükümde asıl olan onun hür olarak kabul

edilmesidir. Çünkü hür olanlar kölelere göre çoğunluğu teşkil etmektedirler. Bu,

çoğunluk esasına göre hüküm vermektir. Bir yerde bulunmuş ve ailesi bilinmeyen

çocuk konusu bulunduğu yere ve bulana göre farklı hükümler benimsenmiştir. Bunlar

şunlardır:

Malikilere göre Müslüman bölgesinde bulunan çocuk Müslüman, zimmîlerin

bölgesinde bulunan çocuk zimmî sayılır.

Hanefilere göre ise çocuğun hangi ülkede bulunduğuna bakılır. İslam ülkesinde

bulunan çocuk – havra, kilise, gayri Müslim gibi yerlerde olmadıkça- Müslüman sayılır.

Şafilere göre çocuğun bulunduğu ülkeye bakılır. İslam ülkesinde, ister

Müslümanların bölgesinde ister zimmîlerin bölgesinde bulunsun çocuk Müslüman

sayılır; yeter ki bulunduğu yerde bir ailede olsa Müslüman oturuyor olsun. Bu da İslâm

hükmümün en üstün olması ve hiçbir şeyin ondan daha üstün olmaması sebebiyledir. Bu

yüzden İslâm’ın üstünlüğüne binaen bulunan çocuğa Müslüman hükmü verilir. Küfür

ülkesinde bulunan çocuk ise onlardandır.

Bazı âlimler ise; çocuğun bulunduğu yere göre değil bulana göre hüküm

vermişlerdir. Çocuğu bulan Müslüman ise Müslüman, zimmînin bulduğunu da zimmî

kabul etmişlerdir.106

Bulunan çocuğun nafakasına gelince, İmam Ebu Hanife “Çocuğu bulan kişi bu

çocuğa bakarsa o nafile bir ibadet yerine geçmiş olur. Ancak hâkim bunu emrederse

durum değişir,”demiştir.

İmam Şafi ise bu hususla ilgili şöyle demiştir: “Bulunan çocuğun malı yoksa

onun Beytü’l-Mal’dan (İslâm Devleti hazinesinden) bakılması vacip olur. Eğer Beytü’l-

Mal’da mal yoksa ya O’nun zimmetinden borç verilir ya da Müslümanlara ödenme

mecburiyeti olmadan bu masraf pay edilir.107

Eğer o çocuğu bulan, kendi malından harcama yapmışsa ve bu harcamayı

105 Kurtubî, age. , IX, 134.
106 Karaman, Hayreddin, Mukayeseli İslam Hukuku, İz Yay., İst., 2003, III, 240.
107 Zuhaylî, age. , VI, 452.



125

hâkimin izniyle yapmışsa bulduğu çocuğun bulûğa ermesinden sonra ondan bunu talep

etme hakkı vardır. Eğer bu harcamayı hâkimin izni olmaksızın yapmışsa bulduğu

çocuğa teberruda bulunmuş sayılır. Çocuktan bunu geri almak için ona müracaat

edemez, ondan talepte bulunamaz.108

Buluntu çocuğun sahipleri sonradan ortaya çıkmaları durumunda âlimler şu

görüşleri ileri sürmüşlerdir:

a) İmam Malik’e göre, çocuğu bulan kişi bu çocuğa harcamalarda bulunduktan

sonra, bir adam bu çocuğun oğlu olduğuna dair delil ortaya koyarsa, bulan kişi, -babası

onu kasten atmış ise babasından harcamalarını alır. Eğer babası onu atmamış fakat ço-

cuk kaybolmuş ise, babanın herhangi bir yükümlülüğü yoktur ve çocuğu bulan kişi

yaptığı harcamaları tatavvu (nafile) olarak harcamış olur.

b) Ebu Hanife’ye göre ise, Hâkimin ona harcama emrini vermesi dışında bulan

kişi bulduğu çocuğa harcama yapacak olursa, o tatavvuda bulunan bir kimse demektir.

c) Evzai’ye göre ise, kendisine vacip olmayan bir harcamada bulunan herkes

yaptığı harcamayı asıl yükümlüden hakkını alır.

d) Şafii’ye göre, buluntu çocuğun herhangi bir malı yoksa onun ihtiyaçlarının

Beytu’l-Mal’den karşılanması vaciptir. Eğer Beytü’l-Mal’de bunu karşılayacak bir mal

yoksa bu konuda ya buluntu çocuğun adına borç alınır ya da herhangi bir karşılık söz

konusu olmaksızın harcamaları bütün Müslümanlara paylaştırılır.109

5.4. Hile-i Şer’iyye

Hile “hale” kökünden gelen bir isimdir. Çoğulu, hiyeldir. Lügatte, çare,

maharet, kurnazlık, iyi düşünme kudreti gibi manalara gelir.110

Şatıbi’ye göre: Kişinin kendisine vacip kılınan bir hükmün düşürülmesi ya da

haram kılınan bir şeyin mubah kılınması için herhangi bir yolla girişimde bulunması ve

zahiri itibariyle kendisine vacip olan şeyin vaciplikten çıkması ya da haram olan şeyin

şekil itibariyle helal olmasıdır.111

İslâm hukukunun maksatlarına aykırı olmayan hiyelin caiz olduğuna dair kitapta

verilen deliller arasında Yusuf Peygamber’in kardeşini yanında alıkoyması için hileye

başvurması gösterilmektedir. Bu olay Yusuf Suresi’nde şöyle anlatılmaktadır:

108 Zuhaylî, age. , VI, 453.
109 Kurtubî, age. , IX, 228.
110 İbn Manzur, age. , XI, 185.
111 Şatıbî, Ebû İshak İbrahim b. Musa, El-Muvafakat Fî-Usuli’ş-Şerî’a, Kahire, Trs., III, 106-107.



126

“Onlar (kardeşler) Yusuf’un huzuruna gelince Yusuf, öz kardeşini yanına aldı.

“Ben senin kardeşinim, onların (üvey kardeşlerinin) yaptıklarına üzülme” dedi.

Yusuf, kardeşlerinin yüklerini hazırlatınca, öz kardeşinin yüküne bir su kabı

koydu. Sonra (Yusuf’un adamlarından biri) şöyle bağırdı: “Ey kafile durun! Siz

hırsızsınız! (Yakup’un oğulları) onlara dönerek, “Ne kaybettiniz? (Ne

arıyorsunuz?”dediler. “Hükümdarın su kabını arıyoruz. Onu bulup getirene bir deve

yükü(bahşiş) verilecek. Ben de buna kefilim” dedi.

Yakup’un oğulları “Allah’a andolsun ki bizim yeryüzünde fesat çıkarmak için

gelmediğimizi siz de biliyorsunuz. Biz hırsız da değiliz!” dediler.

Onlara (Yusuf’un adamları) dediler ki: “peki yalan söylüyorsanız bunun cezası

nedir?”

Yakup’un oğulları cevap verdiler: “Bunun cezası şudur: Çalınan şey kimin

yükünde bulunursa o kimsedir. (Malı çalınan zata köle olur.) Biz zalimleri böyle

cezalandırırız.

Bunun üzerine Yusuf, öz kardeşinin çuvallarından önce, onların çuvallarını

araştırmaya başladı. Daha sonra su kabını kardeşinin çuvalından çıkardı. Biz Yusuf’a

böyle bir tedbir (çare, hile) öğrettik. Aksi halde hükümdarın yasalarına göre-Allah’ın

dilemesi hariç-onun kardeşini tutması mümkün değildi. Biz dilediğimizin derecelerini

yükseltiriz. Zira her ilim sahibinin üstünde, her şeyi bilen vardır.112

Bu ayet, mubaha götüren ve hakların elde edilmesine vesile olan hilelerin caiz

olduğuna delalet etmektedir. Bu, Allah’ın sevip razı olduğu, sevilen istenen hiledir.

Çünkü onda hikmet ve maslahat vardır. Kıssanın sonunda da “Biz Yusuf’a böyle bir

tedbir (çare, hile) öğrettik” buyrulmaktadır.113

Eyüp Peygamber’in karısı ile arasında geçen olayda da aynı durum söz

konusudur. Eyüp Peygamber bir sebepten dolayı hanımına kızmış ve ona yüz değnek

vurmaya yemin etmiştir. Yüce Allah da O’na, yeminine bağlı kalması için hanımına çok

acı vermeden bir demet sap alıp vurmasını emretti. İlgili ayette şöyle buyrulur: “(Ey

Eyüp!) Eline bir demet sap al da onunla vur. Yeminini böyle yerine getir.114

Bütün bunlar, eğer şeriata muhalif değil ve herhangi bir aslı da çiğnemiyor ise

birtakım hilelerle (meşru çare ve yollarla) maksatlara ulaşmanın caiz olduğu

anlaşılmaktadır.

112 Yusuf, 69–76.
113 Cessas, age. , III, 176.
114 Sad, 38/44.



127

Hanefilerin hileleri kabul ettikleri görüşü yaygınlık kazanmıştır. Çünkü Ebu

Yusuf bu hususta bir kitap telif etmiştir. Ancak gerek ondan, gerek Hanefî mezhebine

mensup ilim adamlarının birçoğundan meşhur görüş ancak “hakkı elde etmek kastını

gütmek” kaydı ile yapılabileceği şeklindedir. Hilenin Hanefilere göre caiz olmasının

ilkesi şudur: “Eğer haramdan kaçış ve günahtan uzak kalmak için yapılırsa güzeldir.

Şayet bir Müslüman’ın hakkını iptal için yapılırsa güzel olamaz. Hatta günah ve

haksızlıktır.”115

5.5. Şahitlik Yapma

Yusuf suresindeki hükümlerden biri de şahitlik ile ilgilidir. Bir olaya tanık olan

ve onu ilgili yerlerde anlatan kişiye şahit denir. İslâm dini şahitliğe büyük önem

verilmiştir. Çünkü davaların ispatında en önemli delillerden birini şahitler

oluşturmaktadır. Şahitlik dinî bir görevdir. Adaletin gerçekleşmesi ve hakkın ortaya

çıkması büyük ölçüde şahitlerin bu görevi yerine getirmelerine bağlıdır.

Yusuf suresindeki ayette “Ey babamız! Şüphesiz oğlun hırsızlık etti. Biz,

bildiğimizden başkasına şahitlik etmedik.”116 Bu ayette, hangi yolla bilinirse bilinsin,

şahitlik yapmanın caiz olduğu hükmü vardır.117 Çünkü şahitlik bilgi ile alakalıdır.

Bilgisi olmayanların şahitliği dinlenmez ve ancak konuyu bilenlerden şahitlikleri

dinlenir. Bütün şahitliklerde önemli olan budur. Bununla ilgili ilim adamlarımız şöyle

demişlerdir: “Amanın şahitliği caizdir, kulakları duyanın şahitliği caizdir, dilsizin

şahitliği işaretiyle ne demek istediği anlaşıldığı takdirde caizdir. Aynı şekilde yazıya

dair şahitlik de -o yazının kendisine ait olduğundan veya filana ait olduğundan

kesinlikle emin olması şartıyla- sahih bir şahitliktir.118

5.6. Delile Dayalı Hüküm Verme

Yusuf suresindeki hukuki hükümlerden biri de delillerle alakalıdır. Yusuf

Peygamber’in gömlekleri onun hakkında verilen hükümlerde birer delil olarak kabul

edilmiştir.

Bunlardan birincisi Yusuf Peygamberle kardeşleri arasında geçen olayda

Yusuf’un gömleğinin delil olarak görülmesidir. Yusuf’un kardeşleri Yusuf Peygamber’i

götürüp bir kuyuya atmışlardı. Eve döndüklerinde babalarına Yusuf’u bir kurdun

yediğini ve delil olarak da Yusuf’un gömleğini getirmişlerdi. Onlar Yusuf’un gömleğine

115 İbn Hacer Askalanî, Şihabüddin Ahmed b. Muhammed, Fethu’l-Bârî bi-Şerh-i Sahihi’l-Buharî,
Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut, 2000, XV, 340.

116 Yusuf, 12/81.
117 Kurtubî, age. , IX, 368
118 Kurtubî, age. , IX, 368.



128

sahte bir kan sürmüşlerdi.  Yusuf’un kardeşleri kanı doğruluklarına bir delil olarak

göstermek isteyince, Yüce Allah bu alametle birlikte onunla çelişen bir başka delil

çıkardı. Bu da onun gömleğinin herhangi bir şekilde yırtılmamış olmasıdır. Çünkü

kurdun Yusuf’u, üzerinde bulunan gömleği yırtıp parçalamaksızın yemesine imkân

yoktur. Yakup Peygamber gömleği dikkatle inceleyince, onda herhangi bir yırtık ve

herhangi bir iz bulmayınca bunu yalan söylediklerine delil gördü ve alaylı bir tarzda

şöyle demişti: “Ne kadar yumuşak huylusun ey Kurt! Oğlumu yiyorsun da gömleğini

yırtmıyorsun?”119

Bunlardan ikincisi de Yusuf Peygamber ile Zeliha arasında geçen olayda Yusuf

Peygamber’in gömleği delil olarak kabul edilmiştir. Yusuf Peygamber, Zeliha’nın çirkin

teklifini reddetmiş ve kapıları açarak dışarı çıkmak istemişti. Onu dışarı bırakmak

istemeyen Zelîha, arkadan gömleğinden tutup çekerek gömleği yırttı. Dışarı

çıktıklarında kocasıyla karşılaştılar. Kölesiyle zina etmeyi göze alan Zelîha maksadına

ulaşamadan böyle bir manzara ile karşılaşınca, durumunu kurtarmak için Yusuf’a iftira

etmekte bir sakınca görmedi, onun cezalandırılması gerektiğini söyledi.

Yusuf’un kendisini savunması üzerine, kadının ailesinden olup kuvvetli

ihtimalle Aziz ile birlikte eve gelmekte olan, akıllı ve tecrübeli bir şahit hakemlik etti.120

Gömlek önden yırtılmışsa kadının, arkadan yırtılmışsa Yusuf’un haklı olacağını söyledi.

Öne sürülen delil şunu gösteriyor ki, eğer Yusuf’un gömleği önden yırtılmışsa,

saldırgan olan Yusuf’tur ve kadın namusunu korumak için mücadele vermiştir. Eğer

gömlek arkadan yırtılmışsa, çok açıktır ki, Yusuf kadından kaçmaya çalışmış ve kadın

onun arkasından kuvvetlice çekmiştir. Bu delil başka bir şeyi daha içermektedir ki,

şahit, efendisinin dikkatini yalnızca Yusuf’un gömleğine çekerken kadının bedeninde ve

elbisesinde şiddet kullanıldığına dair herhangi bir işaretin bulunmadığını da göstermek

istemiştir. Öyle ya, saldıran Yusuf olsaydı kadının bedeninde de, elbisesinde de bir

takım işaretlerin bulunması gerekmez miydi?

Ayrıca gömleğin önden veya arkadan yırtılması ile ilgili ayette “kıyas” yapıl-

masına ve “örf ve âdet”e itibar edilip bununla amel edilebileceğine delil vardır. Çünkü

gömlek -genellikle- arkadan çekilirse arkadan yırtılır, önden çekilirse önden yırtılır.

Yusuf suresindeki bu ayetler herhangi bir konuda hüküm verirken delilleri de

göz önünde bulundurmanın gerekliliğini ortaya koymuştur. Hukukun delile ve şahide

119 Razî, age. , XVIII, 103; Zuhaylî,age. , VI, 458; Celaleyn, age. , II, 237.
120   Şahit hakkında detaylı bilgi için Bkz. 26–27.



129

dayandığını, delilsiz ve ispatsız bir şekilde, insanlar hakkında hüküm vermenin hukuka

aykırı olacağına dikkat çekmektedir.

Bu bölümde Yusuf suresinin bizlere sunduğu toplumsal mesajları incelemeye

çalıştık. Bu çalışmamız bizlere Yusuf suresinin toplum hayatının hemen hemen her

alanında birçok mesaj içerdiğini göstermiştir. Yusuf suresinde aile ilişkileri, kadın erkek

ilişkileri, devlet yönetimi ve idarecilerde olması gereken özellikler ve ekonomiyle ilgili

mesajlar yer almaktadır. Ayrıca şahitlik, hiley-i şeriyye, buluntu çocuk, delile dayalı

hüküm verme, rüya gibi bazı hukukî konulara ait hükümler de yer almaktadır. İşte

Yusuf suresinin toplum hayatının farklı alanlarda içerdiği bu mesajlarda günümüz

insanına çok güzel ilkeler sunulmaktadır.



130

SONUÇ

Bu çalışmamızda Yusuf suresindeki bireysel ve toplumsal mesajları inceledik.

Yusuf suresinde Yusuf Peygamber’in kıssası anlatılır. Kur’an’da anlatılan tüm kıssalar

içerisinde yalnızca Yusuf kıssasında, Yusuf Peygamber’in tüm hayatına denk gelen bir

süreç ayrıntılarıyla anlatılmıştır. Bunun amacı muhatapların dikkatlerini bu kıssa

üzerinde yoğunlaştırmaktır.

Yusuf suresinde geçen Yusuf Peygamber’in kıssası “Ahsenü’l-kasas (en güzel

kıssa)” olarak adlandırılmıştır. Bu ismin veriliş sebebi bu kıssanın ihtiva ettiği

mesajlardan dolayıdır. Yüce Allah, bu surenin başında, “Andolsun Yusuf ve

kardeşlerinde soranlar için ayetler (ibretler) vardır.” buyurmuştur. Bu ayet, bu kıssa

ile ilgili olarak şu hususa dikkatimizi çekmektedir. Bu kıssa sadece tarihsel bir boyutu

ilgilendirmemektedir. Burada yer alan şahıslar ve olaylar aynı zamanda insanlığın

geleceğinde gerçekleşebilecek ahlakî, dinî ve sosyal olayları kavramaya ve

yorumlamaya yönelik mesajlar içermektedir.

Yusuf suresinden almamız gereken bireysel ve toplumsal mesajları şu şekilde

özetleyebiliriz:

a) Yusuf suresinde bizlere verilen en önemli mesaj Allah’a tevekkül etmektir.

Tevekkül, müminin yapacağı işlerde zahiri sebeplere dayanıp gerekli tedbirleri aldıktan

ve elinden gelen gayreti gösterdikten sonra, gönlünü bunlara değil de Allah’a bağlaması

ve O’na güvenip teslim olması anlamına gelir.

b) Yusuf suresinde Yakup ve Yusuf Peygamber, müminlere örnek gösterilerek

başa gelen musibetlere karşı yakınmadan ve sızlanmadan sabredilmesi gerektiği tavsiye

edilmekte ve belaların verdiği üzüntünün sadece Yüce Allah’a arz edilmesi

öğütlenmektedir.

Mümin, bu dünyada meydana gelen iyi ve kötü her şeyin Rabbinin iradesi ve

kudreti dâhilinde olduğunu bilir. Nefsinde, evladında yahut malında hoşlanmadığı

musibet ile karşı karşıya kalan mümin bu hoş olmayan olayı güzel bir sabırla karşılar ve

bu olayların kendi iradesi üzerinde mutlak bir iradesi olan Rabbi’nin bilgisi ve gücü

dâhilinde olduğuna iman eder böylece başına gelenlere razı olup sabreder Yüce Allah’a

rıza ve teslimiyet gösterir.

Yüce Allah, tüm sıkıntı ve zorluklar karşısında yılmayıp sabrederek davasında

sebat gösterenlerin ve hayırlı işlerde bulunanların, bu davranışlarının boşa



131

gitmeyeceğini ve mükâfatını en güzel şekilde vereceğini bildirerek Müslümanların bela

ve musibetler karşısında sabretmeleri durumunda başarıya ulaşabileceklerini dile

getirmiştir.

c) Yusuf suresinde zina gibi bir tehlike ile karşı karşıya kalan kişinin Allah’a

sığınması ile Yüce Allah’ın onu kurtaracağının evrensel ilkesi dile getirilmektedir.

Demek ki, Yusuf modeli ile Yüce Allah, insanlığa, bir ahlâk dersi vermekte, ahlâkî

davranışta insanın gücü ile ilâhî müdahale alanını öğretirken, ahlâkî bilincin nasıl

çalıştığını da göstermektedir.

d) Yusuf suresinde insanı olumsuz davranışlara yönlendiren iki saptırıcı

unsurdan (nefis ve şeytan) bahsedilmiş ve insanlar bunlara karşı her zaman dikkatli

davranmalıdır.

e) Yusuf suresinde hasedin, bünyesinde birçok hataları barındıran büyük bir

günah olduğu anlatılmıştır. Onun esiri olan kimseler, gözünü bürüyen kıskançlıkla,

hakikati görmez olurlar. Bu yüzden yalan söyler, zulmeder ve hatta adam öldürmeye

kalkışırlar.

f) Yusuf suresinde bizlere verilen mesajlardan biri de, kötülük yapanları af ve

müsamaha ile karşılamak büyüklüğüdür Yusuf Peygamber, kendisini kuyuya atan

kardeşlerine her türlü cezayı verebilecek bir mevkide iken, yüce karakteri sayesinde,

onları affetmiş, üstelik onlara elinden gelen her iyiliği yapmıştır. Yusuf Peygamber’in

bu tavrı, tüm müminler için çok önemli bir örnektir. Kur’an ahlakına göre yaşamayan

insanlar bu gibi durumlarda kindar davranarak öç almaya kalkışabilirler. Müminler ise

Yusuf Peygamber’in ahlakında görüldüğü gibi, kişisel haklar peşinde koşmaz, Allah’ı

razı edecek ahlakın bağışlayan ve affeden bir tavır olduğunu bilirler.

g) Yusuf suresinde bizlere verilen mesajlardan biri de insanların karşısına çıkan

bazı olaylar, ilk bakışta olumsuz, aleyhte bir durum gibi gözükebilir; ama Yüce Allah

mutlaka bunda da bir hayır yaratmıştır. Eğer bir mümin, Yüce Allah’a güvenip

dayanırsa, O’ndan yardım diler, O’na sığınırsa, onun başına gelecek hiçbir olay kötü

değildir. Yüce Allah yalnızca onu imtihan etmek, kendisine olan sadakat ve inancını

sağlamlaştırmak için çeşitli zorluklar meydana getirir, ama bunların hepsinin hayırlı bir

sonucu olur. Yusuf Peygamber’in hayatı, bunların en çarpıcı örneklerinden biridir.

Yusuf Peygamber, başına gelen tüm bu olayların Yüce Allah’ın kontrolünde geliştiğini

ve hepsinde mutlaka bir hayır olduğunu hiçbir zaman unutmamıştır.



132

h) Yusuf suresinde bizlere verilen mesajlardan biri de her zaman her yerde irşat ve

tebliğ görevini yerine getirmektir. Yusuf Peygamberin, iftiraya uğrayıp zindana

atıldığında, gördükleri rüyayı yorumlaması için kendisine gelenlere yaptığı konuşma

hakka davetin önemini ve metodunu gösteren bir örnektir.

ı) Yusuf suresinde ana-baba ve çocukları arasındaki ilişkilere değinilmiş,

çocukların ebeveyni üzerindeki haklarından biri de ebeveynler, çocukları arasında eşit

ve adil davranmalı, çocukları aralarında ayırım yapmamalıdır. İçlerinden birini,

gönülden daha çok sevse de bunu ötekilerine hissettirmemelidir. Açıkça çocuklarından

birini daha çok kayırması, kardeşler arasına kıskançlık girmesine neden olur.

i) Yusuf suresinde kadın-erkek ilişkilerine değinilmiştir. Yusuf Peygamber’in

başından geçen olay, bir kadının yabancı bir erkekle baş başa kalmasının ortaya

çıkaracağı tehlikeli sonuçlar için de bir örnek oluşturmaktadır. İslam, bu gibi sakıncalı

durumları önlemek için kadının, halvet sayılabilecek şekilde yabancı erkeklerle bir

arada bulunmasını yasaklamıştır.

j) Yusuf suresinde devlet yönetimi ve idarecilerde olması gereken özellikler Yusuf

peygamberin şahsında tüm muhataplara mesaj olarak sunulmaktadır. Ülke yönetiminde

herhangi bir konuda uzman olan kişinin kendi nefsi için değil, toplumun iyiliği için

yöneticiden görev talep etmesi yerinde bir harekettir.

k) Yusuf suresinde ekonomi ile ilgili olarak da mesajlar verilmiştir. Devlet bolluk

zamanlarında, darlık zamanını düşünmeli, ileride baş gösterebilecek herhangi bir kıtlığa,

sıkıntıya karşı tedbir almalı; dar günler için gıda ve ihtiyaç maddeleri stoku yapmalıdır.

l) Yusuf suresinde şahitlik, hiley-i şeriyye, buluntu çocuk, delile dayalı hüküm

verme, rüya gibi bazı hukukî konulara ait hükümler de yer almaktadır.



133

BİBLİYOGRAFYA

AHMED B. HANBEL, el-Müsned, Çağrı Yay. , İst., 1992.

ARSLAN, Ali, Büyük Kur’an Tefsiri, Arslan Yay. , İst., 1984.

ARSLAN, Sıtkı, Başarı ve Mutluluk İçin Hayata Gülümseme, Hayat Yay., İst., 2004.

ATEŞ, Süleyman, Kur’an Ansiklopedisi, Kuba Yay., İst., 1997.

- Yüce Kur’an’ın Çağdaş Tefsiri, Yeni Ufuklar Neşriyat, İst., 1990.

BAYRAKLI, Bayraktar, Yeni Bir Anlayışın Işığında Kur’an Tefsiri, Bayraklı Yay.,

İst., 2001.

BEYDAVÎ, el-Kadi Nasiruddin Ebu Said Abdullah b. Ömer b. Muhammed eş-Şirazî,

Envaru’t-Tenzil Esraru’t-Te’vil, Daru’l-Kutubi’l-ilmiye, Beyrut, Trs.

BİLMEN, Ömer Nasuhi, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri, Bilmen

Yay., İst., Trs.

BUHARÎ, Muhammed b. İsmail, Sahih-i Buhari, Daru İhyai Turasi’l-Arabi, Beyrut,

2001.

CANAN, İbrahim, Kur’an’da Çocuk Eğitimi, Nesil Yay., İst., 1996.

- Peygamberimizin Sünnetinde Terbiye, Tuğra Neşr., İst., Trs.

CELALEYN, Suyuti-Mahalli, Haşiyetü Allametü’s- Savi Ala Tefsiri Celaleyn, Eser

Neşr., İst.,Trs.

CESSAS, Ebu Bekr Ahmed b. Ali er-Razî, Ahkamu’l-Kur’an, Daru’l-Kutubi’l-İlmiye,

Beyrut, 1994.

ÇELİK, Ömer, Öztürk, Mustafa, Kaya, Murat, Üsve-i Hasene Kullukta- Ahlakta-

Adapda, Erkam Yay., İst., 2005.

ÇETİNER, Bedrettin, Esbab-ı Nüzul, Çağrı Yay., İst., 2002.

EBU DAVUT, Süleyman b. El- Eşas el-Ezdi es-Sicistani, Sünen, Mektebetu İbn

   Hacer, Dımeşk, 2004.

EBU HAYYAN, Muhammed b. Yusuf el-Endelusî, Tefsiru'l-Bahri'l-Muhît, Daru’l-

Kutubi’l-İlmiye, Beyrut, 2001.

EBUSSUUD, Muhammed b. Muhammed, İrşadü’l-Akli’s-Selim ila Mezaye’l-

Kur’ani’l-Kerim, Dâru İhyai’t-Turasi'l-Arabî, Beyrut, 1994.

EL-ISFAHÂNÎ, Ragıb, el-Müfredatü Elfazı’l-Kur’an, Daru’l-Kalem, Beyrut, 1997.

ESED, Muhammed, Kur’an Mesajı, (Çev. Cahit Koytak, Ahmet Ertürk), İşaret Yay.,

           İst., 1997.



134

EZ-ZEBİDÎ, Seyyid Muhammed Murtazâ ,Tâcu'l-Arûs, Beyrut, 1988.

FÂRÂBÎ, el-Medînetü’l-Fâzıla, (Çev. Ahmet Arslan), Kültür Bakanlığı Yay., Ankara,

        1990.

GAZALÎ, Ebu Hamit Muhammed b. Muhammed, Kimyayı Saadet, (Çev. Ali Arslan),

Merve Yay., Ankara, 2004.

— İhyau Ulumi’d-Din, (Çev. Mehmed A.Müftüoğlu, A. Fikri Yavuz),

Tuğra Yay., İst, Trs.

HALİDÎ, Salah Abdulfettah, Kur'an Öyküleri, (Çev. İbrahim Sarmış), Kitap Dünyası

Yay., Konya, 2005.

HİCAZÎ, Muhammed Mahmud, Furkan Tefsiri, (Çev. Mehmet Keskin), İlim Yay.,

İst., Trs.

İBN AŞUR, Muhammed, Tefsirü’t-Tahrir ve’t-Tenvir, Dâru’t-Tunusiyye,

Tunus, Trs.

İBN HACER, el-Hafız Şihabüddin Ahmed b. Ali el-Askalani, Terğib ve Terhib, (Terc.

Abdülvehhab Öztürk) Sultan Yay., İst., 1982.

— Fethu’l–Bârî bi-Şerh-i Sahihi’l-Buharî, Daru’l-Kutubi’l-İlmiyye,

Beyrut, 2000.

İBN KESİR, el-Hafız Ebu’l-Fida İsmail, Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim, Çağrı Yay., İst.,

1986.

— el-Bidayete ve’n-Nihaye, Mektebetü’l-Maarif, Beyrut, 1977,

İBN MACE, Ebu Abdillah Muhammed b. Yezid el-Kazvini, Sünen, Çağrı Yay., İst.,

1992.

İBN MANZUR, Lisanu’l-Arab, ed-Daru’s-Sadır, Beyrut, 1968.

KARAMAN, Hayreddin, Mukayeseli İslam Hukuku, İz Yay., İst., 2003.

KASAPOĞLU, Abdurrahman, Kur’an’da İnsan Psikolojisi, Yalnızkurt Yay., İst.,

1997.

KOMİSYON, İlmihal İslam ve Toplum, D.İ.B.Y., Ank., 2006.

- Kur’an Yolu Türkçe Meal ve Tefsir, D.İ.B.Y. , Ank, 2006.

- İslam Ansiklopedisi, T.D.V.Y., Ank., 1998.

- Şamil İslam Ansiklopedisi, Şamil Yay., İst., 1990.

KÖKSAL, M. Asım, İslam Tarihi, Şamil Yay., İst., 1987.

KURTUBÎ, Ebu Abdillah Muhammed b.Ahmed el- Ensari, el-Camiu’l-Ahkami’l-

Kur’an, Daru’l-Kutubi’l-Arabi, Beyrut, 1985.



135

KUTUB, Seyyid, Fizilali’l-Kur’an, (Çev. M.Emin Saraç, Bekir Karlıağa, İ. Hakkı

Şengüller), Hikmet Yay., İst., Trs.

MAVERDÎ, Ebu’l-Hasan Ali b. Muhammed b. Habib, Ebedu’d-Dünya ve’d-Din,

Beyrut, 1987.

MEVDUDÎ, Ebu’l- Ala, Tefhimu’l-Kur’an, (Çev. Muhammed Han Kayahani, Yusuf

Karaca, Nazife Şişman, İsmail Bosnalı, Ali Ünal, Hamdi Aktaş), İnsan Yay.,

İst. 1996.

NESEFÎ, Abdullah b. Ahmed b. Mahmud, Tefsiru’n-Nesefi, Daru’l-Kıblemiz, Beyrut,

1989.

ÖZ, İklim, Çocuk ve Kişilik, Kök Yay., Ank., 1997.

PEKER, Hüseyin, Çocuk ve Suç, Çocuk Vakfı Yay., İst., 1994.

— Din Psikolojisi, Sönmez Matbaası, Samsun, 1993.

RAZÎ, Fahruddin, Tefsiru’l-Kebir, Daru İhyai Turasi’l-Arabiyye, Beyrut, Trs.

SABUNÎ, Muhammed Ali, Revaiu’l-Beyan Tefsiru Ayati’l-Ahkam, Daru’l-Fikr,

Beyrut, Trs.

— Safvetü’t-Tefasir, Daru’l-Kıblemiz, Beyrut, Trs.

— Peygamberler Tarihi, Ahsen Yay., İst., 2003.

SOYSALDI, Mehmet, Kalbin Manevi Hastalıkları, Bizim Büro Matbaası, Ank., 2006.

— Kur’an-ı Kerim’e Göre Dua, Yeni Ufuklar Neşr., İst.1996.

—“Çocukların Anne Baba Üzerindeki Hakları”, Harput’tan Esinti Dergisi,

Elazığ, 2008, 17–20.

ŞATIBÎ, Ebû İshak İbrahim b. Musa, El-Muvafakat Fî-usuliş-şerî’a, Kahire, Trs.

TABERÎ, Ebu Cafer Muhammed İbn Cerir, Camiu’l-Beyan an Te’vili Ayi’l- Kur’an,

Daru’l-Fikr, Beyrut, 1995.

TİRMİZÎ, Muhammed b. İsa, Sünen, Daru İhyai Turasi’l-Arabi, Beyrut, 2000.

YAZIR, Elmalılı Muhammed Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, Şura-Çelik Yay., İst., Trs.

YILDIRIM, Celal, İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, Anadolu Yay., İst., 1990.

YILDIRIM, Suat, Kur’an-ı Kerim ve Kur’an İlimlerine Giriş, İst., 1983.

ZEMAHŞERÎ, Ebu’l-Kasım Carullah Mahmud b. Ömer, el-Keşşaf an Hakaiki’t-

Tenzil ve Uyuni’l-Ekavi’l fi Vucuhi’t-Te’vil, Daru’l-Kutubi’l-İlmiye,

Beyrut, 2003.

ZUHAYLÎ, Vehbe, et-Tefsiru’l-Münir, (Çev. Hamdi Arslan, Ahmet Efe, Beşir

Eryarsoy), Vd. Risale Yay.,İst., 2003.


