
 
  

  

  

  

SAKARYA’DA GÖÇMEN MUTFAĞININ 

KÜLTÜREL KODLARI: ÇERKES MUTFAĞI  

 

 
  

  

  

                                       2022 

      YÜKSEK LİSANS TEZİ 

      BÖLGE ÇALIŞMALARI 

  

  

 

 
  

  

   Şehlanur EREK ÜLGEN 

 
 

 

 
  

      Danışman  

  Prof. Dr. Adem SAĞIR



 

SAKARYA’DA GÖÇMEN MUTFAĞININ KÜLTÜREL KODLARI: 

ÇERKES MUTFAĞI  

 

 

 

 

  

   

  

   Şehlanur EREK ÜLGEN 

 

  

  

  

Prof. Dr. Adem SAĞIR   

 

 

 

  

T.C.  

Karabük Üniversitesi  

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü  

Bölge Çalışmaları Anabilim Dalında 

Yüksek Lisans Tezi  

Olarak Hazırlanmıştır  

  

  

  

  

  

KARABÜK  

Şubat 2022



1 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. 1 

DOĞRULUK BEYANI ................................................................................................ 5 

ÖNSÖZ .......................................................................................................................... 6 

ÖZ ................................................................................................................................... 7 

ABSTRACT ................................................................................................................... 8 

ARŞİV KAYIT BİLGİLERİ........................................................................................ 9 

ARCHIVE RECORD INFORMATION .................................................................. 10 

KISALTMALAR ........................................................................................................ 11 

GİRİŞ ........................................................................................................................... 12 

ARAŞTIRMANIN KONUSU .................................................................................... 13 

ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ .................................................................. 14 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ .................................................................................. 14 

ARAŞTIRMA HİPOTEZLERİ / PROBLEM ......................................................... 14 

EVREN VE ÖRNEKLEM ......................................................................................... 15 

KAPSAM VE SINIRLILIKLAR/KARŞILAŞILAN GÜÇLÜKLER .................... 15 

LİTERATÜR DEĞERLENDİRİLMESİ ................................................................. 16 

1.BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................................... 19 

KÜLTÜR VE MUTFAK ............................................................................................ 19 

1.1.Kültür ................................................................................................................. 19 

1.2.Kültürleşme ....................................................................................................... 21 

1.2.1.Kültürleşme Stratejileri ............................................................................. 22 

1.2.2.Göçmen Grubun Benimsediği Stratejiler ................................................. 23 

 1.2.2.1.Bütünleşme ......................................................................................... 24 

 1.2.2.2.Asimilasyon ......................................................................................... 24 

 1.2.2.3.Ayrılma ............................................................................................... 24 

 1.2.2.4.Marjinalleşme ..................................................................................... 25 

1.3.Mutfak ................................................................................................................ 25 

1.3.1. Mutfak Kültürünün Gelişim Süreci ......................................................... 26 

1.3.1.1.Kültür Aktarımı .................................................................................. 28 

1.3.1.2.Yemeğin Gücü ..................................................................................... 29 

1.3.1.3.Kadının Rolü ....................................................................................... 30 



2 

 

1.4.Sakarya’da Göçmen Mutfak Kültürü ............................................................. 31 

1.4.1.Sakarya Bölgesi ........................................................................................... 31 

1.4.1.1.Göç ve Demografik Yapısı ................................................................. 33 

1.4.1.2.Etnik ve Kültürel Yapısı ..................................................................... 34 

1.4.1.3.Sakarya Mutfak Kültürü ................................................................... 36 

1.4.2.Göçmen Mutfak Kültürü ........................................................................... 38 

1.4.2.1.Gürcü Mutfak Kültürü ...................................................................... 38 

1.4.2.2.Laz Mutfak Kültürü ........................................................................... 39 

1.4.2.3.Hemşinli Mutfak Kültürü .................................................................. 42 

1.4.2.4.Abhaz Mutfak Kültürü ...................................................................... 44 

2.İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 46 

KÜLTÜREL BİR GÖÇ: ÇERKES MUTFAĞI ....................................................... 46 

2.1.Çerkes Göçü ....................................................................................................... 46 

    2.1.1.Zorunlu Bir Göç Türü: Sürgün ................................................................ 46 

2.1.2.Rusların Kafkasya Politikası ..................................................................... 48 

2.1.3.Çerkes Sürgünü .......................................................................................... 51 

2.1.4.Osmanlı İskan Politikası ............................................................................ 52 

2.2.Çerkesler ............................................................................................................ 54 

2.2.1.Çerkes Kültürü ........................................................................................... 56 

2.2.1.1.Xabze(Khabze) .................................................................................... 56 

2.2.1.2.Xase ...................................................................................................... 58 

2.2.1.3.Thamade .............................................................................................. 59 

2.2.1.4.Haceş .................................................................................................... 60 

2.2.2.Mutfak Kültürü .......................................................................................... 61 

2.2.2.1.Yemek Kültürü ................................................................................... 63 

2.2.2.2.Mutfak Araç-Gereçleri ....................................................................... 67 

2.2.3.Sofra Kültürü .............................................................................................. 70 

2.2.3.1.Sofra Çeşitleri ...................................................................................... 70 

3.ARAŞTIRMA BULGULARI DEĞERLENDİRİMESİ ....................................... 74 

3.1.Araştırmanın Yöntemi ...................................................................................... 74 

3.2.Araştırmaya Katılanlar ve Demografik Bilgiler ............................................ 21 

3.3.Çerkes Mutfağının Temel Unsurları ............................................................... 76 

3.3.1.Çerkes Mutfağında Yapılan Yemekler ..................................................... 76 



3 

 

3.3.2.Çerkes Mutfağının Gündelik Kullanımı .................................................. 83 

3.3.3.Çerkes Mutfağında Araç- Gereç Kullanımı ............................................. 85 

3.4.Çerkes Mutfağında Örf- Adetler ..................................................................... 87 

3.4.1.Özel Günlerde Uygulanan Adet ve Gelenekler ........................................ 87 

3.4.2.Çerkes Mutfağında Sofra Adapları .......................................................... 91 

3.5.Çerkes Mutfağında Kültürel Etkileşim ........................................................... 95 

3.5.1.Çerkeslerin Sakarya’da ki Göçmen Mutfak Kültürleri İle Etkileşimi .. 95 

3.5.2.Farklı Kültürle Yapılan Evliliklerin Etkileşimi ....................................... 96 

3.5.3.Çerkes Yemeklerine Diğer Kültürlerin İlgisi ........................................... 98 

3.6.Çerkes Mutfak Kültürünün Geleceğe Aktarımı ............................................ 99 

3.6.1.Mutfak Kültürünün Korunmasında ve Aktarılmasında Kadının Rolü 99 

3.6.2.Genç Kuşakların Çerkes Yemeklerine Yaklaşımı ................................. 101 

3.6.3.Çerkes Mutfağında Dernek ve Restorantlar .......................................... 102 

SONUÇ ...................................................................................................................... 104 

KAYNAKÇA ............................................................................................................. 108 

TABLOLAR LİSTESİ ............................................................................................. 117 

ŞEKİLLER LİSTESİ ............................................................................................... 118 

EKLER ...................................................................................................................... 119 

Ek 1: Mülakat Formu ........................................................................................... 119 

EK-2 Katılımcı Listesi........................................................................................... 120 

Ek 3: Etik Kurul Kararları ................................... Hata! Yer işareti tanımlanmamış. 

Ek 4:Çerkes Kültürüne Ait Fotoğraflar ............................................................. 121 

ÖZGEÇMİŞ .............................................................................................................. 125 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

Şehlanur EREK ÜLGEN tarafından hazırlanan “SAKARYA’DA GÖÇMEN 

MUTFAĞININ KÜLTÜREL KODLARI: ÇERKES MUTFAĞI  ” başlıklı bu tezin 

Yüksek Lisans Tezi olarak uygun olduğunu onaylarım. 

 

Prof. Dr. Adem SAĞIR   ..........................  

Tez Danışmanı, Sosyoloji Ana BilimDalı  

 .......................... 

Bu çalışma, jürimiz tarafından Oy Birliği ile Bölge Çalışmaları Anabilim 

Dalında Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir.10.02.2022 

 

Ünvanı, Adı SOYADI (Kurumu) İmzası 

 

Başkan  :Prof. Dr. Adem Sağır ( KBÜ) .......................... 

 

Üye :Dr. Öğretim Üyesi Kadir Yılmaz(KBÜ) .......................... 

 

Üye :Dr. Öğretim Üyesi Yıldırım Turan (SAÜ) .......................... 

 

 

KBÜ Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulu, bu tez ile, Yüksek Lisans Tezi 

derecesini onamıştır. 

 

 

Prof. Dr. Hasan SOLMAZ                                                               ..........................              

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 



5 

 

DOĞRULUK BEYANI   

Yüksek lisans/Doktora tezi olarak sunduğum bu çalışmayı bilimsel ahlak ve 

geleneklere aykırı herhangi bir yola tevessül etmeden yazdığımı, araştırmamı 

yaparken hangi tür alıntıların intihal kusuru sayılacağını bildiğimi, intihal kusuru 

sayılabilecek herhangi bir bölüme araştırmamda yer vermediğimi, yararlandığım 

eserlerin kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu ve bu eserlere metin içerisinde 

uygun şekilde atıf yapıldığını beyan ederim.  

Enstitü tarafından belli bir zamana bağlı olmaksızın, tezimle ilgili yaptığım bu 

beyana aykırı bir durumun saptanması durumunda, ortaya çıkacak ahlaki ve hukuki 

tüm sonuçlara katlanmayı kabul ederim. 

 

Adı Soyadı:  Şehlanur EREK ÜLGEN 

İmza          :   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

ÖNSÖZ 

Bu çalışmanın planlanmasında ve yürütülmesinde bilgi ve deneyimleri ile bana 

yol gösteren değerli tez danışmanım Prof. Dr. Adem Sağır’a minnet ve teşekkürlerimi 

sunmayı bir borç bilirim.  

Hayatım boyunca her zaman yanımda olan, maddi manevi her türlü desteği 

esirgemeyen babam Sayim Erek’e, bu günlere ulaşmamda yanımda olan annem 

Neslihan Erek’e, tez sürecinde desteğini esirgemeyen kardeşim Duhan Erek’e ve aile 

büyüklerime; 

Yüksek Lisans ve tez dönemim boyunca yanımda olan ve desteklerini 

esirgemeyen değerli eşim Alparslan Ülgen’e; 

En içten duygularımla teşekkür ederim. 



7 

 

ÖZ 

İnsanın temel ihtiyacı olan beslenme ve mutfak alışkanlıkları; coğrafi, siyasi, savaş, 

sürgün, göç ve inanç gibi toplumsal normlardan etkilenmektedir. Kültür ve göç süreci 

incelendiğinde ise, Kafkasya’nın özgün mutfaklarından biri de Çerkes mutfağı olduğu 

saptanır. Çerkes mutfağı yaşadığı süreçler neticesinde kapalı toplum formu 

sergilemiştir. Zaman içerisinde yerel halk ve Kafkas göçmen halkları ile ilişki 

kurmasını, böylece kültür aktarımı oluşmasını sağlamıştır. Kafkasya’dan Sakarya 

bölgesine göç eden Çerkes halkının, göçmen mutfak kültürleri ile girdiği etkileşimin 

tespit edilmesi ve etkileşimi noktasında rol oynayan faktörlerin neler olduğunun ortaya 

çıkarılmasıdır. Bu amaç doğrultusunda araştırmanın birinci kısmında; kültür, mutfak, 

Sakarya bölgesi ve göçmen mutfak kültürü kavramaları incelenmiştir. İkinci kısımda 

ise; Kafkasya bölgesi, Çerkes göçü, Çerkes kültürü ve Çerkes mutfak kültürü ele 

alınmıştır. Üçüncü bölüm ise; Çerkes kültürünün diğer göçmen gruplar ile etkileşimini 

anlama ve yorumlama yolundaki araştırma bulgularını kapsamaktadır. Bu araştırma 

nitel araştırma yöntemlerinden olan kültür analizi (etnografya) deseni çevresinde 

hazırlanmıştır. Nitel araştırma yöntemlerinden amaçlı örneklem ve kartopu örneklemi 

kullanılmıştır. Sakarya ilinde yoğun yerleşim bölgesi olan, Emirler, Alancuma ve 

Maksudiye köylerinde 10 kişi ile mülakat tekniği kullanılarak görüşmeler yapılmıştır. 

Bu görüşmeler MAXQDA ve EXEL programı kullanılarak elde edilen kodlar tablolar 

haline getirilerek çözümlenmiştir. Çözümlenen bulgular betimsel analiz yöntemi ile 

yorumlanmıştır. Sonuç olarak, Çerkes mutfak kültüründe ki yemekler, araç-gereçler, 

adet ve gelenekler, sofra kuralları, kültürel etkileşim durumları ve kültürün geleceğe 

aktarımının neler olduğu tespit edilmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Bölge Çalışmaları; Sosyoloji; Kültür; Kültürleşme; Göç; 

Göçmen; Kafkasya; Sakarya; Çerkes; Mutfak 

 

 



8 

 

ABSTRACT 

Nutrition and culinary habits, which are the basic needs of human beings; It is affected 

by social norms such as geographical, political, war, exile, immigration and belief. 

When the culture and migration process is examined, it is determined that one of the 

original cuisines of the Caucasus is the Circassian cuisine. Circassian cuisine exhibited 

a closed society form as a result of the processes it went through. Over time, it enabled 

him to establish relations with local people and Caucasian immigrant peoples, thus 

creating a cultural transfer. The aim of this study is to determine the interaction of the 

Circassian people who migrated from the Caucasus to the Sakarya region with the 

immigrant cuisine cultures and to reveal the factors that play a role in the interaction. 

For this purpose, in the first part of this research, the concepts of culture, cuisine, 

Sakarya region and immigrant cuisine culture were examined. In the second part, the 

Caucasus region, Circassian migration, Circassian culture and Circassian cuisine 

culture are discussed. The third part covers the research findings on the way of 

understanding and interpreting the interaction of Circassian culture with other 

immigrant groups. This research has been prepared around the cultural analysis 

(ethnography) pattern, which is one of the qualitative research methods. Purposeful 

sampling and snowball sampling from qualitative research methods were used. 

Interviews were conducted with 10 people in the villages of Emirler, Alancuma and 

Maksudiye, which are densely populated areas in the province of Sakarya, using the 

interview technique. The codes obtained by using MAXQDA and EXEL program 

were analyzed by turning them into tables. The analyzed findings were interpreted 

with the descriptive analysis method. As a result, it has been determined what the 

dishes, tools, customs and traditions, table rules, cultural interaction situations and the 

transfer of culture to the future are in the Circassian culinary culture. 

Keywords: Regional Studies; Sociology; Culture; Acculturation; Migration; 

Immigrant; Caucasia; Sakarya; Circassian; Kitchen 

 

 



9 

 

ARŞİV KAYIT BİLGİLERİ 

Tezin Adı                  Sakarya’da Göçmen Mutfağının Kültürel Kodları: Çerkes 

Mutfağı 

Tezin Yazarı             Şehlanur EREK ÜLGEN 

Tezin Danışmanı       Prof. Dr. Adem SAĞIR 

Tezin Derecesi          Yüksek Lisans 

Tezin Tarihi              10.02.2022 

Tezin Alanı               Bölge Çalışmaları 

Tezin Yeri                  KBÜ/LEE 

Tezin Sayfa Sayısı     125 

Anahtar Kelimeler    Bölge Çalışmaları; Sosyoloji; Kültür; Kültürleşme; Göç; 

Göçmen; Kafkasya; Sakarya; Çerkes; Mutfak 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

ARCHIVE RECORD INFORMATION 

Name of the Thesis         Cultural Codes of Immigrant Cuisine in Sakarya: Circassian 

Cuisine 

Author of the Thesis        Şehlanur EREK ÜLGEN 

Advisor of the 

Thesis       

Assos. Prof. Dr. Adem SAĞIR 

Status of the Thesis         Master’s Degree 

Date of the Thesis            10.02.2022 

Field of the Thesis          Reional Studies  

Place of the Thesis         KBU/LEE 

Total Page Number 125 

Keywords Regional Studies; Sociology; Culture; Acculturation; 

Migration; Immigrant; Caucasia; Sakarya; Circassian; 

Kitchen 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

KISALTMALAR 

 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile aşağıda sunulmuştur.  

MAXQDA:   Nitel veri analiz programı 

EXEL        :  Microsoft Excel 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

GİRİŞ 

Toplumları geçmişten günümüze taşıyan temel unsur kültür kavramıdır. Kültürün bir 

topluma şekil verdiği, soyut ve somut olarak imaj belirlediği söylenebilir. Din, inanç, 

tutum ve davranışlar soyut imajlar sayılırken; kurumlar, festivaller, adet ve gelenekler 

somut imaj içerisinde toplumun yapısal unsurlarını oluşturur. Birey, kültürü öğrenme 

sürecinde toplumsallaşır. Toplumsal ilişkiler, toplumsal birliktelikler ve toplumsal 

paylaşımlar kültürün önemli unsuru olarak karşımıza çıkar (Sağır, 2012). 

Yemek yeme kavramı, geçmiş zamanlarda fiziksel ihtiyaçları karşılayan bir unsur 

iken; zamanla değişim gösteren bu kavram, sosyolojik ve psikolojik ihtiyaç halini 

almıştır. Yemeklerin sunuş, hazırlanış ve çeşitliliğinin farklı olması kültürü sosyal 

boyutuyla ele almamız gerektiğini ön plana çıkarmıştır. Bu farklılıklar toplumlararası 

yemek kavramının farklılık kazanmasına sebep olmuştur. Bir toplumdaki yemek 

kültürü, içinde bulunduğu toplumun yaşam biçimi ve yeme-içme alışkanlıkları 

hakkında bilgi sağlar. Toplumun yeme-içme alışkanlıkları göç, coğrafi, siyasi, iklim ve 

ekonomik gibi çevresel faktörlere bağlı olarak değişim göstermektedir (Apdurezzak, 

2014; Fendal, 2014). 

Kültürlerarası değişimler tek taraflı olmadığı gibi mutfak kültürlerini de etkilemiştir. 

Mutfak kültüründe meydana gelen bu değişimler ise toplumsal yapıyı etkilemiştir. Bu 

değişime örnek olarak, tarihi süreçlerde devletlerin birbiriyle girdiği etkileşimler 

gösterilebilir. Tarihi süreçler ile toplumların atalarının, sahip olduğu kültürel özellikler 

gelecek nesillere aktarılmıştır. Çevresel faktörlerin kültürel aktarımda çok önemli yeri 

vardır (Türk & Şahin , 2014). Bu duruma tarihten örnek olarak, Campaina bölgesi 

gösterilebilir. M.S 79 yılında Pompeii ve Harculaneum gibi yanardağ patlaması 

gerçekleşen bölgede, yerleşim yerini tamamen kaplayan küller mevcuttur. Bu küller 

orada ki çevreyi ve besin maddelerini çok iyi korumuştur. Yapılan araştırmalar 

sonucunda mutfak kültürü hakkında veriler gün yüzüne çıkmıştır. Mutfak, şaraphane, 

yağhane, yemek odası ve araç-gereçler hakkında bilgilere ulaşılmıştır (Gökdemir , 

2009). 

Çevresel faktörlerin kültürel aktarımda etkileri oldukça büyüktür. Çevresel faktörler 

dışında devletlerarası etkileşimlerin kültür aktarımına katkıları vardır. Devletlerin 

kendi çıkarları için uyguladığı politikalar mevcuttur. Büyük bir devlet olan Rusya, 



13 

 

sıcak denizlere inme isteği ve Karadeniz’de söz sahibi olmak için Kafkas halklarına 

yaptırımlar uygulamıştır ve sürgünlere sebep olmuştur.  Bu politikalar neticesinde 

vatanlarından sürülen Çerkesler, Osmanlı’ya sığınmışlardır. Deniz yolcuğu yaparak 

gelen göçmenler sosyal, psikolojik, ekonomik ve siyasi durumlar ile baş etmek 

zorunda kalmışlardır. Yiyeceğin yetersiz olması, barınak sıkıntısı ile hastalıklar baş 

göstermiştir. Birçok Çerkes, yolcuğu tamamlayamadan hayata gözlerini kapamıştır 

(Düzenli, 2006). Osmanlı, Çerkeslere destek olmuş ve belirli bölgelere yerleştirmiştir. 

Sakarya bölgesi bu alanlar içerisindedir. Çerkesler zorlu süreçlerden geçmiş, 

bilmedikleri bir ülkeye gelmiştir. Kendilerini ve toplumlarını dışarıya karşı korumacı 

ve kapalı bir tutum sergileme gereğinde görmüşlerdir. Bu durum zaman içerisinde 

kırılarak kültürel etkileşimi gerçekleştirmiştir. Sakarya bölgesi; ticaretin geliştiği, 

tarıma elverişli toprakları olan, birçok kültürden insanı içinde barındıran, göç ile 

çekim gücüne sahip kültür şehridir. Çerkeslerin kendilerine ait gelenek ve görenekleri, 

yeme-içme alışkanlıkları ve mutfak kültürü diğer göçmen gruplardan farklılık 

göstermektedir. Çalışmamızda Çerkes mutfak kültürünün genel özellikleri, diğer 

göçmen grupları ile olan etkileşim halini ve geçmiş ile bugün arasında ki değişen 

kültürel kodları ortaya çıkarmaya yönelik hazırlanmış bir çalışmadır. 

ARAŞTIRMANIN KONUSU 

İnsanlık tarihinin başlangıcından beri toplumlar kimi zaman savaş, sürgün, doğal 

afetler yüzünden gönüllü ya da zorunlu olarak göç etmek durumunda kalmıştır. Bu 

göçler sırasında göçün zorlukları ile kültürün maddi ve manevi öğeleri de beraberin de 

taşınmıştır. Göçler sırasında kültürel kimliklerini de beraberinde getiren topluluklar, 

yerleştiği yerlerde farklı kültürdeki insanlardan karşılıklı olarak etkilenmişlerdir.  Göç 

eden toplumlardan biri olan Çerkesler, yerleştikleri bölgeye mutfak kültürlerini de 

getirmişlerdir. Zaman içerisinde Çerkes halkının yerel halk ve diğer göçmen 

gruplarıyla girdiği etkileşim, kültür aktarımında bulunulmasını sağlamıştır.  

Bu durum da Kafkasya’dan göç eden Çerkes halkının yerel halk ve oradaki diğer 

göçmenlerle olan mutfak kültürlerini sürdürmeye çalışırken, girdiği kültürel 

etkileşimle, kendi mutfak kültürlerini tanıtarak yerel halk ve göçmen mutfağına 

kazandırdıkları ve kazandığı kültürü anlamaya ve yorumlamaya çalışmayı konu edinir. 



14 

 

ARAŞTIRMANIN AMACI VE ÖNEMİ 

Bu çalışmanın amacı, Kafkasya'dan Sakarya bölgesine göç eden Çerkes halkının 

mutfak kültürlerinin neler olduğu, diğer göçmen gruplarıyla kültürel aktarım sürecinin 

ve etkileşiminin nasıl bir yol aldığını saptamaktır. Yöresel mutfak kültüründe önemli 

bir rol oynayan tarihsel birikim, Çerkes halkının mutfak kültürüne de yansıdığını 

ortaya çıkarmıştır. Bu çalışma da köklü bir geçmişe sahip olan Çerkeslerin, 

Kafkaslardan Sakarya iline kadar ulaşan çetrefilli geçmişine ışık tutarak, mutfak kültür 

kodlarını sosyolojik olarak ele alıp günümüze yansımış aktarımlarını ortaya 

çıkarmaktır. Yaşanılan zorlukların yanı sıra, göç edilen bölgenin coğrafi özelliklerinin 

de değişim göstermesiyle kültürel kodların yeniden şekil alması kaçınılmazdır. 

Böylece değişen ve farklılaşan mutfak kültürünü ortaya çıkarıp, açıklamak 

araştırmanın başlıca amacıdır. 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

Araştırma, Sakarya ilinde bulunan Çerkes halkıyla, nitel araştırma yöntemi ve mülakat 

tekniği uygulanarak gerçekleşmiştir. MAXQDA ve EXEL programları ile elde edilen 

veriler tablolar haline getirilip açıklanmıştır. Araştırma konusuna bağlı olarak 

katılımcıların ait olduğu kültürün mutfak kültürlerinin, bu kültürün diğer göçmen 

gruplarla etkileşime girip girmediği,  yaşadığı şekilsel değişimi anlamak ve açıklamak 

amaçlanmıştır.  Elde edilen veriler göçten bugüne kadar geçen zaman aralığında 

değişen mutfak kültürünü, tarihsel ve sosyolojik olarak göç olgusunu çerçevesinde 

kültürel kimliğin inşasını anlamayı ve aktarmayı amaçlamaktadır. 

ARAŞTIRMA / PROBLEMİ 

Bu araştırmanın temel problemi Çerkes mutfak kültürün de ele alınarak 

oluşturulmuştur. Problemleştirilen temel temalar şu şekilde sıralanmıştır.  

Çerkes yemeklerinin geçmişe oranla günümüzde kullanım alanları azalmış mıdır? 

Çerkes mutfağında araç-gereç kullanımı günümüzde devam etmekte midir? 

Özel gün ve davetlerde adet ve gelenekler devam etmekte midir? 

Çerkeslerin sofra adapları geçmişe oranla günümüzde azalmış mıdır? 

Mutfak kültüründe diğer göçmen gruplar ile etkileşimler gerçekleşmiş midir? 



15 

 

Kültürel etkileşimler genellikle evlilik yolu ile mi olmuştur? 

Çerkes mutfağına diğer kültürlerin ilgisi var mıdır? 

Kültür aktarımında erkeklere oranla kadının rolü daha fazla mıdır? 

Genç kuşakların Çerkes mutfağına karşı ilgisi var mıdır? 

Bu araştırmanın amacı Sakarya'da bulunan Çerkes halkının yöresel mutfak kültürünün 

neler olduğu ve diğer Göçmen gruplarıyla etkileşime girip girmediği anlaşılmaya 

çalışılmıştır. Amaç doğrultusunda Sakarya bölgesinde bulunan Çerkez mutfak kültürü 

etkileşim geçirdi mi? Bu etkileşim sürecinde etkili olan faktörler nelerdir?  Soruları 

araştırmanın problemini ortaya çıkartmaktadır. 

 

EVREN VE ÖRNEKLEM (VARSA) 

Bu araştırmanın evreni Sakarya da bulunun Çerkes halkını oluşturmaktadır. 

Araştırmanın örneklemi Söğütlü Maksudiye köyü, Adapazarı Alancuma ve Emirler de 

yaşamını sürdüren kişilerdir. Söğütlü Maksudiye köyünde 6 kişi, Adapazarı ilçesi 

Alancuma köyünde 3 kişi ve Emirler köyünde 1 kişi ile yüz yüze gerçekleşmiştir. 

Görüşmeler pandemi şartları gereği açık havada gerçekleşmiştir.  

 

KAPSAM VE SINIRLILIKLAR/KARŞILAŞILAN GÜÇLÜKLER 

Araştırmanın kapsamı, Sakarya ilimde bulunan Çerkes halkını kapsamaktadır. 

Araştırma da sınırlılıklar mevcuttur. Bunlar: 

Sakarya ilinde yaşayan Çerkes halk ile sınırlandırılmıştır. 

Araştırma Çerkez mutfak kültürü ile sınırlandırılmıştır.  

Bu çalışma sırasında elde edilen veriler mülakat forumun da yer alan sorularla 

sınırlandırılmıştır. 

Araştırma nitel yöntemle sınırlandırılmıştır. 



16 

 

LİTERATÜR DEĞERLENDİRİLMESİ 

Araştırma da veri toplamak amacıyla başvurulacak ana kaynak, Sevim Usta’nın 

“Çerkez Mutfağının Sürdürülebilirliği Üzerine Bir Araştırma: Sakarya İli 

Örneği” (Usta, S. (2020). Çerkez Mutfağının Sürdürülebilirliği Üzerine Bir 

Araştırma: Sakarya İli Örneği. Yüksek Lisans Tezi.) başlıklı çalışmasıdır. Çalışma 

içerisinde göç kavramı ve kültürel etkileşimden bahsedilmektedir. Sakarya’da 

yürütülen çalışmada, Sakarya’nın Kültürel ve etnik yapısını, Sakarya bölgesini, bu 

bölgeye yapılan göçler ile demografik yapısını ve Sakarya mutfak kültürünü 

incelemiştir. Çerkes halkının Kafkasya’da göç ile Türkiye’ye gelmesi sonucunda, 

Kafkasya’nın coğrafi yapısı, Kafkas Halkları, Kafkas göçleri ve Diaspora kavramını 

hakkında bilgiler içeren bir çalışmadır. Çalışmanın ana konusunu olan Çerkesler 

üzerine; Çerkes Halkını, sofra kültürünü, mutfak araç-gereçleri ve Çerkes mutfak 

kültürünün yemeklerine yer vermiştir. Çalışma, Sakarya da bulunan Çerkes halkının 

mutfak kültürlerinin sürdürebilirliği üzerine yapılmış bir çalışma olduğundan 

araştırmamız açısından önemli bir kaynak niteliğindedir.   

Araştırma da veri toplamak amacıyla başvurulabilecek diğer bir kaynak, Kübra 

Sultan Yüzüncüyıl, Aynülhayat Uybadın, Arif Bilgin ve Suavi Aydın’ın 

“Topraktan Sofraya Sakarya Mutfağı Bir Yemek Antropolojisi”  (Yüzüncüyıl, K., 

Uybadın, A., Bilgin , A., & Aydın, S. (2021). Topraktan Sofraya Sakarya Mutfağı Bir 

Yemek Antropolojisi. Yapıkredi Yayınları, 19-25). başlıklı çalışmasıdır. Çalışma 

içerisinde, Osmanlı döneminde Adapazarı ve çevresinde gıda üretimi, Sakarya ili 

kırsalının kültürel çeşitliliğine dair bir envanter çalışması: “Yetmiş iki buçuk millet bir 

arada” bölümleri mevcuttur. Ayrıca, Sakarya ili damak hafızası, Geleneksel tarifler ve 

yeni Sakarya mutfağı bölümlerini içerir. Osmanlı döneminde Adapazarı ve çevresi 

bölümünden, Sakarya tarihi ve Sakarya’da Osmanlı döneminde üretilen gıdaların 

bilgilerine yer verilmiştir. Sakarya ili damak hafızası bölümde bulunan, Kafkas ve 

Kırım göçleri başlığının altında ki Çerkes ve Abhaz mutfağı, Gürcü mutfağı ve Laz 

mutfağı bölümleri mevcuttur. Ayrıca diğer mutfaklar başlığı altında Hemşinli mutfağı 

mevcuttur.  Çalışma Sakarya mutfağı ve Sakarya’da bulunan diğer göçmen kültürlerini 

antropolojik olarak yansıtan detaylı bir kaynaktır. Çalışma, araştırmamız açısından 

yeni veriler içeren önemli bir kaynak niteliğindedir. 

 



17 

 

Araştırma da veri toplamak amacıyla başvurulacak diğer bir kaynak, Ayşe Yılmaz’ın 

“Sakarya'daki Etnik Çeşitliliğin Mutfak Kültürü Fotoğraflarıyla Temsili” 

(Yılmaz, A. (2019, Mayıs). Sakarya'daki Etnik Çeşitliliğin Mutfak Kültürü 

Fotoğraflarıyla Temsili. Yüksek Lisans Tezi.) başlıklı çalışmasıdır. Çalışma içerisinde, 

Sakarya’nın kültürel ve etnik yapısı altında, kültür ve etnik köken kavramlarının 

tanımı, Sakarya iline ait bilgiler, yapılan göçler ve demografik yapısı ve Sakarya 

içerisinde öne çıkan etnik grupların açıklamasına yer verilmiştir. Sakarya da öne çıkan 

etnik grupların mutfak kültürleri detaylı bir çalışma ile ele alınmıştır. Sakarya da ki 

etnik çeşitliliğin mutfak kültürlerini fotoğraflarla birlikle üretim sürecine de 

değinmiştir. Bu çalışma, araştırma açısından Sakarya’da ki etnik grupları 

incelemesiyle araştırmamız da önemli bir kaynaktır.  

Araştırma da veri toplamak amacıyla başvurulacak diğer bir kaynak, Kurulay 

Yılmaz’ın “Çerkes Mutfak Kültürü Gelenek ve Görenekleri” (Yılmaz, K. (2017). 

Çerkes Mutfak Kültürü Yemek, Gelenek ve Görenekleri. Tunç Yayıncılık, 61.) başlıklı 

çalışmasıdır. Çalışma içerisinde ilk olarak, Çerkes gelenek ve göreneklerini, mutfak 

kültürünü ve yemeklerinin anlatıldığı çalışmadır. Diğer bölümde ise, yemeklerin 

tarifleri, hazırlanışları ve sunuşları ile ilgili bilgileri içeren çalışmadır. Bu çalışma, 

Çerkesler ile ilgili gelenek ve görenekleri, yemeklerini ve tariflerini detaylı bir şekilde 

ele alması bakımında önemli bir kaynak niteliğindedir. 

Araştırma da veri toplamak amacıyla başvurulacak diğer bir kaynak, Rıza Coşkun 

Çağlar’ın “Gastronomik Kimlik Açısından Çerkes Mutfak Kültürünün 

İncelenmesi: Uzunyayla Örneği” (Çağlar, R. (2021). Gastronomik Kimlik Açısından 

Çerkes Mutfak Kültürünün İncelenmesi: Uzunyayla Örneği. Yüksek Lisans Tezi.) 

başlıklı çalışmasıdır. Çalışma içerisinde bulunan kavramsal çerçeve de, mutfak 

kültürünün tanımı üzerine bilgiler verilmiştir. Çerkes tarihi, kültürü ve mutfağı ele 

alınmıştır. Uzunyayla tanımına başvurulmamıştır. Mutfak kültürü tanımının alt 

tanımlamalarında,  Çerkeslerin mutfak kültürü ve mitolojisi, sofra kültürü, mutfağın 

etnografyası, öne çıkan yemekleri ve Çerkes mutfak yemeklerinin neler olduğu 

üzerine yapılmış bir çalışmadır. Bu çalışma, Çerkes halkının kültürünü ve mutfağını 

tanımlama önemli bir kaynaktır.  

 



18 

 

Araştırma da veri toplamak amacıyla başvurulacak diğer bir kaynak, Tuncay 

Düzenli’nin “Adapazarı Ve Civarında Çerkes Muhacirlerin İskânı Ve Uyum 

Problemleri” (Düzenli, T. (2006, Aralık). Adapazarı Ve Civarında Çerkes 

Muhacirlerin İskânı Ve Uyum Problemleri. Yüksek Lisans Tezi.) başlıklı çalışmasıdır.  

Çalışma içerisinde, ilk bölüm olarak göç öncesi Çerkesler ve göçler, ikinci bölüm 

olarak ise, muhacirlerin iskânı ve uyum problemleri ele alınmıştır. İlk bölüm olan Göç 

öncesi Çerkesler ve göçler kısmından, Çerkesler kimdir, kültürel yapıları nelerdir, 

sosyal yaşamları, ekonomik faaliyetleri ve göç kavramı ele alınmıştır. Göçler 

içeriğinde, göçlerin genel sebepleri, Rusların Kafkasya siyaseti, Asimilasyon 

faaliyetleri, Rusların ekonomik faaliyetleri ve sürgün-katliamlar olmak üzerine ele 

alınmıştır. Muhacirlerin iskânı ve uyum problemleri bölümünden ise,  muhacirlerin 

iskânı ve muhacirlerin İzmit, Adapazarı ve Hendek bölgesine iskânı kaynak olarak 

incelenmiştir. Bu çalışma, Çerkeslerin geçmiş tarihine ışık tutmak amacıyla yapılmış 

olup, araştırmamıza tarihsel bir kaynak niteliğinde önem vermiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

1. BİRİNCİ BÖLÜM  

KÜLTÜR VE MUTFAK 

1.1.Kültür 

Kültür kelimesi, sözlük ve ansiklopedilerde en geniş tanımlamalardan birine sahiptir. 

Kültür terminolojik anlamda colere fiilinden türemiştir. Latince olan bu kelime; 

işlemek, yetiştirmek, iyileştirmek, eğitmek, onarmak, özen göstermek, ekip biçmek, 

inşa etmek gibi anlamları içerisinde barındıran bir yelpazedir. Bu anlamda kültür, 

insanın ve toplumun bir yaşam biçimi olduğu söylenebilir (Doğan, 2012). 

Kültürün en genel ifadesi, doğanın oluşturduğu dışında ona yüklediği maddi ve 

manevi unsurlardır. İnsanın giydiği elbise, beslenme şekli, dinsel inanç, barınma şekli, 

toplumsal hayata bakışı ve anlamlandırmasını kapsar.  İnsan türünün hayatta kalmasını 

sağlayan avantajların bir bütünüdür. Kültür kavramının en geniş ve en çok başvurulan 

tanımını Amerikalı antropolog Edward Tylor yapılmıştır. Tylor’a göre kültür, bir 

toplumun üyesi olan insanın, edindiği yetenek, beceri ve alışkanlıkları içerisine alan 

karmaşık bir bütündür (Bayraktar , 2014). 

Kültür, sosyal bilimler de insan topluluklarının biyolojik unsurlar dışında aktarılıp 

iletildiği her şeyi kapsamaktadır. Toplumların sembolik ve öğrenilmiş yönlerini 

anlatan terimdir. Sanat, ahlak, bilgi, gelenek ve göreneklerin bütünselliğini ortaya 

çıkarır (Marshall, 1999). 

Voltaire tarafından ilk kez, kültür insan zekâsıyla oluşup, geliştiği ve yüceltildiği 

anlamında kullanılmıştır. Romalı filozof Çiçero ve Horatius kültür kelimesinin 

anlamını yetiştirme, iyileştirme ve eğitme şeklinde ilk kez kullanmışlardır. G. Klemm 

İnsanın Genel Kültür Tarihi adlı eserinde cultur kelimesini, kültürel evrimin ve 

uygarlığın ifadesi olarak kullanmıştır (Doğan, 2012). Gelişen toplumsal ve siyasi 

dönüşümlerle birlikte kültür tanımlaması da değişime uğramıştır. Kültür; halk kültürü, 

yerel kültür ve milli kültür gibi toplumun aktarılma özelliği gösteren yaşam biçimi, 

örf, adet, gelenek ve görenekleri devam ettirme anlamında kullanılmıştır. 

Araştırmacılar kültür kavramının pek çok tanımı olduğundan mutabıktır (Smith, 2005; 

Çukur, 2007). 



20 

 

Kültürün genel olarak özellikleri; Evrensel ve özeldir. Kapsayıcıdır ve toplumsaldır. 

Bir soyutlamadır. Öğrenilir, tarihsel ve süreklilik içeren bir olgudur. Dinamiktir. 

İhtiyaç giderici ve doyum sağlayıcıdır. Bir bütündür ve bütünleştirici özelliktedir. 

Simgeler sistemidir. Maddi ve manevi yönü vardır. Toplumsal dünya ile doğal bir 

çevirmendir. İdealler sistemi ve uyarlanma tarzıdır. Hem uyarıcı hem de uyum 

bozucudur (Bayraktar , 2014). 

Toplumlar, ortak yaşamlarını sürdürebilmek, mutluluğa ve daha iyiye götürebilmek 

için birbirine bağlı insanlardan oluşan gruplar toplumu oluşturur. Kültür ise böyle bir 

toplumun duyuş, biliş ve davranış kalıplarından oluşan deneyim ve bütünlüklerdir. 

Bireyin varlığını devam ettirebilmesi kültürün toplumsal süreçleriyle mümkün 

olmaktadır.  Bu süreçler bireyin eğitimiyle doğrudan orantılıdır. Eğitim, bireyin 

toplumsallaştırılmasını sağlar. Toplumsallaşan bireyle kültürel değerler yaşam tarzına 

dönüşerek toplumun birliği sağlanır. İnsanların toplumsal yaşamdan kazandıkları 

kültürel içerik, iç içe geçmiş ve benzerlik gösteren süreçlerle çözümlenmektedir 

(Bozkurt, 1984). Bunları şu şekilde sıralamak mümkündür. 

Kültürleme; Bir kültürün içine doğan bireyin, yaşadığı kültürel değerleri öğrenme 

sürecine denir. Doğumdan ölüme kadar devem eden bitimsiz süreç, toplumsallaşma ve 

eğitimle mümkündür. Mekânsal ve zamansal açıdan değişiklik gösteren toplumun, 

değerleri ve beklentilerine göre etkilenme sürecidir. 

Kültürlenme; Birbirinden farklı kültürel yapılardan gelen birey ya da grupların aynı 

kültürel ortama gelmeleri durumunda ne içinde bulundukları ne de kendi kültürel 

değerinde var olan yeni bir kültürel bileşimin oluşması halidir. Gecekondular tipik bir 

kültürlenme örneğidir. Mesken tarzı bakımından köy ve şehir yapılarına benzemeyerek 

yeni bir konut formu oluşturmuştur.  

Kültür değişmesi süreci; Kültürel süreç ve etkenlerin etkisiyle toplumun bir 

bölümünün veya tamamının değişikliğe uğrama sürecidir. 

Kültürleşme; Bireyin ya da toplumun başka kültürlerle girmiş olduğu karşılıklı 

etkileşimle oluşmaktadır (Bozkurt, 1984; Bayraktar, 2014). 

 

 



21 

 

1.2.Kültürleşme  

Kültürleşme, birbirinden farklı iki veya daha fazla kültürün karşılıklı temas etmesiyle 

oluşan alışverişin sonucunda ortaya çıkan değişim sürecidir. Karşılıklı etkileşim 

mevcuttur. Kısa veya uzun süreli hatta kuşaklar boyunca devam edebilen etkileşim 

türüdür. Zamanla değişen öğenin kökeni unutulup, girdiği kültürün bir parçası haline 

gelmesi kaçınılmazdır.  Kültürleşmeye uğramamış kültür yok denilecek kadar azdır. 

Dünya’nın saklı kalmış toplulukları dışında her kültür, kültürleşmeye uğramıştır 

(Bayraktar , 2014). İnsanlar yaşamlarını sürdürmek için gönüllü ya da zorunlu göçler 

yapmışlardır. Toplumlar göçler ile gittikleri bölgelere kendi kültürel değerlerini de 

getirmiştir. Göçmen gruplar, yerleştikleri bölgenin fiziksel, biyolojik, sosyal, 

ekonomik ve kültürel süreç gibi pek çok açıdan değişime uğramıştır. Göç, göç eden ve 

o bölgede yaşayan topluluklar için köklü değişimleri beraberinde getirmiştir.  İnsanlar 

uyum içinde ve birlikte yaşamayı öğrenirken oluşan sürece kültürleşme denir (Bilge-

Zafer, 2016). 

 Toplumda farklı kültürlere sahip gruplar bir arada yaşamaktadır. Bu grupların 

açıklamasın da kullanılan tanımlar vardır. Bunlar grupların gönüllü olarak bir arada 

yaşamasına göçmen, zorunlu olarak yaşamasına ise mülteci, yerli grup veya azınlık 

denilmektedir. Hareketlilik tanımın da grupların bazılarının kendi topraklarında, 

bazılarının ise toprağından uzak olmasıdır. Göç edilen yerde kalış süresinde ise, kalıcı, 

yerli ve geçici olarak tanımlanır. Kültürleşme kavramı, bireysel ve grupsal olarak ele 

alınmaktadır. Kültürleşme bireysel düzey de ele alındığında psikolojik sebepler ön 

plandadır. Sosyal-aidiyet, fiziksel-yeni bir mekân, biyolojik-değişen beslenme 

alışkanlıkları ile gelen hastalıklar, psikolojik- kültürel ve davranışsal değişimler, 

ekonomik-yeni bir iş gibi kültürel değişimler yaşamaktadır. Grup düzeyin de 

kültürleşme süreci ise, sosyal yapı, kültürel unsurlar ve kurumlar da değişen 

süreçlerdir (Güngör, 2014). Kültürleşme kuramına göre, iki farklı gruptan biri baskın 

olsa bile her iki toplum da kültürel etkileşime uğramaktadır.   

 

 

 



22 

 

1.2.1.Kültürleşme Stratejileri  

Kültürleşme stratejilerini ele alan iki temel model bulunmaktadır. Bunlardan ilki, Tek 

Boyutlu Kültürleşme Modeli (Gordon , 1964) diğeri ise, İki Boyutlu Kültürleşme 

Modeli dir (Beryy, 1980). 

Tek Boyutlu Kültürleşme Modeli, 1964 yılında Milton M. Gordon tarafından 

geliştirilmiştir. Bu modele göre kişi, kendi kültürüne ait değer, davranış ve tutumlarını 

sürdürmeye devam eder ya da kendi kültürünün özelliklerinden feragat edip baskın 

kültürün özelliklerini benimser. Kişinin kendi kültürünü koruması ile yerleştiği yerin 

kültürüne uyumu açsından negatiflik vardır. Tek boyutlu kültürleşme modeli tek ulus, 

tek kültür, tek dil ve tek din görüşünü savunmaktadır. Böyle bir millet veya ulus 

görmek neredeyse imkânsızdır. Gordon’un modeline göre, kişi başarılı bir şekilde 

kültürleşme gerçekleştirmesi için, sahip olduğu tüm etnik özelliklerinden vazgeçmesi 

gerekir. Bu görüş sebebiyle, azınlık ve göçmen gruplar için tek değişim yolunun 

asimilasyon olduğu vurgulanır. Asimilasyon değişmenin tek yolu değildir.  Bu model 

göçmenlerin kültürel süreçlerini açıklama yeterli olsa da yerli halkın göçmen 

toplumdan etkilenme sürecini açıklama da yetersiz kalmıştır. Kültürel değişim her 

zaman vardır. Farklı kültürel gruplar tamamıyla kaybolmaz (Berry J. , 1997; Berry J., 

2006; Saygın & Hasta, 2018). 

İki Boyutlu Kültürleşme Modeli, John W. Berry tarafından geliştirilmiştir. Tek boyutlu 

kültürleşme modelinin aksine, kültürleşmeyi daha kapsamlı ve ev sahibi toplum 

bakışından ele almıştır (Beryy,, 1980; Berry J. , 2006). Bu açıklamalar doğrultusunda 

iki boyutlu kültürleşme modeli, grupların, ev sahibi toplum ile ilişkilerini devam 

ettirirken, kendi öz kültürlerini de devam ettirebileceğini savunur. Baskın kültür ile 

baskın olmayan kültür birbirinden bağımsızdır. Bireyin kendi kültürünü korumak 

istemesi ile ev sahibi kültür ile etkileşimi arasında ayrımın yapılması 

gerekmemektedir.  Ev sahibi ve göçmenlerin kültürlerinin bağımsızca kaynaştığı bir 

modeldir (Berry J. , 2001; Berry J. , 2006). Bu model ile birlikte kültürleşmeyi birey, 

grup ve toplum şeklinde incelemek mümkün hale gelmiştir.  

 



23 

 

1.2.2. Göçmen Grubun Benimsediği Stratejiler 

Yerleşilen ülkenin ve o ülke vatandaşlarının göçmenlere karşı tutum ve davranışları 

kültürleşme sürecini etkileyen faktörler arasındadır. Gruplar kültürleşme süreçlerini 

aynı şekilde yaşamazlar. Hepsi birbirinden farklı süreç ve aşamalara maruz kalır. Bu 

oluşan farklılıklara Kültürleşme Stratejileri denilmektedir. Kültürleşme stratejileri, 

bireyin kültürlerarası kaynaşmalarındaki davranışlarına ve kültürleşmeyi ne şekilde 

seçtiğine ilişkindir unsurlardır (Berry J., 2006). Kültürleşme stratejilerinin 

belirlenmesin de kültürleşen bireyin, iki temel görüşü belirleyici unsurdur. İlk görüş, 

bireyin kendi kültür ve kimliğini ne ölçüde sürdürmek ve korumak istediği ikincisi ise; 

farklı kültürel gruplardan oluşan toplumdaki kişilerle, ne ölçüde ilişki kurmak ve o 

topluma katılmak isteği ile ilgilidir. Bu sorular ile iki farklı kültürün kaynaşması ele 

alınmaktadır (Berry J. , 1997; Berry J. , 2006). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Şekil 1: Kültürleşme Stratejileri (Beryy, 2005). 

İki soruya verilen yanıtlar hem göçmen grupların hem de ev sahibi olan grubun 

kültürleşme yönelimlerini ortaya çıkarır. Göç çalışmaları ve yürütülen bu çalışma 

doğrultusun da göç etmiş grupların kültürleşme yönelimleri incelenmektedir değerdir. 

 

  

 

BİREYİN          

DİĞER  

GRUPLARLA 

İLİŞKİ  

KURMASINA 

DAİR  

GÖRÜŞÜ 

                -                    

 

ÇOK                             ERİTME 

KÜLTÜRLÜLÜK        POTASI 

 

AYRIMCILIK           DIŞLAMA  

BÜTÜNLEŞME  ASİMİLASYON 
 

                                         

AYRILMA    MARJİNALLEŞME 

- 

GÖÇMEN GRUPLARIN 

BENİMSEDİĞİ STRATEJİLER 

EV SAHİBİ ÜLKENİN 

BENİMSEDİĞİ STRATEJİLER  

BİREYİN KENDİ KÜLTÜR VE KİMLİĞİNİN 

SÜRDÜRÜLMESİNE İLİŞKİN GÖRÜŞ 

- 

+ 

 

+ + 



24 

 

1.2.2.1.Bütünleşme 

Göçmen grubun kendi kültürel özelliklerini devam ettirirken, ev sahibi olan ülkenin 

kültürel özellikleriyle etkileşim içinde olmasıdır. Kendi öz kimliklerini korurken, 

baskın kültürün parçası olmayı isterler. Böylece her iki kültüre ait unsurları 

benimsemeye uğraşırlar. Uzlaşma ve karşılıklı uyum beklenir. Göçmen grup ve ev 

sahibi grubun bütünleşebilmeleri için birlikte yaşam inancına sahip olması gerekir. 

Göçmen grubun ev sahibi ülkenin kültürel özellikleri benimsemesi bütünleşme 

sürecini hızlandırırken, ev sahibi olan ülkenin göçmen gruplarının yararına okul, 

hastane vb. gibi düzenlemeler yapması süreci olumlu bir şekilde hızlandıracaktır. Bu 

stratejiye sahip birey hem kendi kültürünün üyeleriyle hem de ev sahibi ülkenin 

üyeleriyle sosyal faaliyette bulunmayı tercih eder (Berry J. , 1997; Berry J. , 2001). 

1.2.2.2.Asimilasyon  

Göçmen grubun kendi kültürel özelliklerini devam ettirmek istememesi ve ev sahibi 

olan toplumun özellikleri benimseyip onun gibi olma arzusunu içerir. Burada bireyin 

baskın kültüre tamamı ile dâhil olma durumu söz konusudur. Asimilasyon TDK’ nın 

tanımına göre, farklı kökenlerden gelen baskın olmayan grupların, kültürel birikim, 

kimlik, doku ve yapılarını kendi içinde eriterek yok etme olarak tanımlamaktadır.  Bu 

stratejiye sahip birey yalnızca kendi yaşadığı ülkenin üyesiyle sosyal faaliyette 

bulunmayı tercih eder. Bir toplumun diğerini yutması anlamına gelmektedir (Berry J. , 

1997; Berry J. , 2001; Bozkurt, 1984). 

1.2.2.3.Ayrılma  

Göçmen grubun kendi kültürel özelliklerini koruyup devam ettirme isteği baskın iken, 

ev sahibi ülkenin kültürel özellikleriyle etkileşimden kaçınmasıdır. Ayrılma stratejisi 

asimilasyonun tam tersidir. Bu stratejiye sahip gruplar yalnızca kendi üyeleriyle 

etkileşimde bulunurlar (Berry J. , 1997; Berry J. , 2001). 

 

 



25 

 

1.2.2.4.Marjinalleşme 

Göçmen grubun üyelerinin ne kendi kültürel özelliklerine ne de ev sahibi ülkenin 

kültürel özelliklerine uyum göstermemesidir. Marjinalliğin sebepleri olarak baskın 

olmayan toplum üyelerinin kendi kültürüne karşı ilgisizliği ve yine azınlık toplumun 

karşı kültürle etkileşime girmek istememesiyle oluşmaktadır (Berry J. , 1997; (Berry J. 

, 2001).  

Göçmen grupların ve ev sahibi toplumların kültürel etkileşimleri kültürleşme sürecini 

de beraberinde getirmiştir. Berry bu durumu, insan repertuarın da ki her davranış, 

başka bir kültürle etkileşime girdiğinde değişime adaydır ifadesini kullanır (Berry J. , 

2001). Çok fazla araştırmacı tarafından tercih edilen ve en olumlu uyum sürecini ifade 

eden bütünleşme stratejisi olmuştur. Bütünleşme yöneliminde her iki tarafın birbirine 

olumlu yaklaşması mevcuttur. Bu süreçte her iki taraf birbirlerinin doğrularını kabul 

ederken, diğer yandan farklılıkların korunmasına saygı göstermektedir. Finlandiya ve 

İsrail’de yaşayan Rusların en çok tercih ettikleri bütünleşme stratejisi olduğu 

görülmüştür (Lahti, Horenczyk, & Kinunen, 2011). Kültürleşme stratejileri ve göçmen 

grupların kültürleşme stratejilerini açıklamak ve anlamak yürütülen çalışma için 

önemli bir unsurdur. Kültür kavramı, kültürleşme stratejilerinin önemi ve göçmen 

grubun yönelimleri çalışmamıza ışık niteliğindedir.  

1.3.Mutfak   

Mutfak kavramının birkaç farklı şekillerde tanımlamak mümkündür. Mutfak 

kavramının terminolojik kökenine bakıldığında Arapçadan Türkçe ’ye aktarılan bir 

kelime olduğu görülür. Arapça ’da matbah kelimesi yemek pişirilen yer anlamında 

kullanılmaktadır. Türkçe ‘ye telaffuzu mutfak şeklinde olmuştur. Farsçadan Türkçe ‘ye 

geçmiş mutfak terimini karşılan aşevi, aşhane gibi kelimeler az da olsa 

kullanılmaktadır. Mutfak ve kültür ayrılmaz birlikteliktir. Bir ulusun beslenme 

şeklindeki kültürüne mutfak kültürü adı verilir. Mutfak kavramının kültürel ve fiziksel 

olmak üzere iki boyut şeklinde ele alınır. Kültürel açıdan bakıldığında bir nevi, 

yiyecek ve içeceklerin hazırlanmasında kullanılan araç ve gereçleri, yemek sanatının 

püf noktalarını ve yemek törenlerini gösteren bir kültürel aktarım aracıdır. Çağlar 

öncesinden milli, dini ve coğrafi şartlar doğrultusunda mutfak kültürünü çeşitlendirip 

geliştirerek bugüne kadar yöresel yemeklerini sürdürdükleri mekânlardır. Fiziksel 



26 

 

açıdan ise, yiyecek ve içeceklerin pişirilip servise hazır hale getirildiği alandır.  

Mutfak hem fiziki hem de kültürel boyutuyla ele alındığında ekonomik, sosyal ve 

coğrafi boyutuyla örf, adet, gelenek ve kültürel alışkanlıkların bir arada toplandığı 

mekândır (Erdem & Akyürek , 2018; Sarıışık, 2017; Durlu Özkaya & Düzgün , 2015 ). 

1.3.1.Mutfak Kültürünün Gelişim Süreci 

Kültür, insanların toplumsal hayatta öğrendikleri inanç ve davranışlarını sosyal 

hayatlarına aktararak sürdürdüğü örüntülerdir. Doğanın meydana getirdiklerinden 

ziyade kültür, insanın çevre şartlarına göre oluşturduğu birçok şeyde karşımıza çıkar. 

İnsanın benliğine yön veren, hayatının devamında yol gösterici olan unsurları 

barındırır. Dış toplumlardan kendini ayıran, iç toplumuna bütünleşmiş yapıya kültür 

denilmektedir (Ersoy, 2020). Mutfak kültürü, insanların tüketimlerini devam ettirdiği, 

yiyip içtikleri ve yemeklerini güvende tuttuğu süreçlere denir. Ayrıca geçmişten 

günümüze kadar değişen yaşam şartlarından, kullanılan mutfak araç ve gereçlerinden, 

tüketilen yiyecek ürünlerinden, günümüze kadar şekillenen tarihi, coğrafi, siyasi, milli 

ve dini olmak üzere birçok farklı sebeplerle son halini almış olan mutfak yapısını 

anlatan o kültüre ait özgün değerleri kapsamaktadır  (Solmaz & Dülger Altıner , 

2018). 

İnsanoğlu var olduğu ilk günden bugüne nesillerini devam ettirebilmek için fiziksel 

ihtiyaçlara gerek duymuşlardır. Bunlardan en önemlisi yaşamsal hayatın daimi için 

gerekli olan beslenmedir. Bu ihtiyaçlar zaman akışında ilerlerken değişime uğramıştır. 

Toplulukların oluşturduğu boylar kavimlere, kavimlerde devletleri oluşturmuştur. 

Farklı devletlerin doğuşuyla ortaya çıkan farklı yaşam tarzı, inanç, din, dil, ırk ve 

coğrafi koşulların getirdiği yetiştirilen ürün farklılığı mutfağa ve kültürüne yansımıştır. 

Bu toplumların benimsediği kendilerine has kültürel özellikler yeme içme kültürünü 

oluşturmuştur. Böylece toplumlara özgü kültürel farklılıklar ortaya çıkmıştır (Kasar, 

2021).  

Mutfak kültürünün tarihsel gelişim süreci ele alındığında, ilk insanla başladığı 

görülmektedir. Yapılan bilimsel incelemelerde mağara devrinde bile beslenmek için 

araç-gereç ve ayrı bir alan kullandıkları görülmektedir (Dereli, 1989). Tarih öncesinde 

insanlar çevrelerinde bulmaya çalıştığı besinlerle yaşamlarını devam ettirmişlerdir. 

Bitkiler, meyveler, bal ve avladıkları hayvanların etleriyle beslenmişlerdir. Ateşin 



27 

 

keşfiyle birlikte avladıkları hayvanları pişirmişlerdir. Böylece mutfak kültürünün ilk 

basamaklarından pişirme yöntemi ortaya çıkmıştır (Özdemir, 2001). Beslenme 

yöntemleriyle birlikte birtakım kurallar geliştirmişlerdir. Bu kuralların birleşimi o 

toplumun gelenek ve göreneklerini, dini hayat ve yaşam tarzıyla kendine has mutfak 

kültürünü ortaya çıkarmıştır (Sürücüoğlu & Özçelik, 2008). 

Yerleşik hayatın keşfedilmesiyle toprağı ekip biçmeye, hayvanları evcilleştirip sosyal 

hayatı oluşturmaya başlamışlardır. Toprağın mahsul vermesi ve hayvansal ürünlerin 

oluşması yemek pişirme metotlarını geliştirmiştir. Elde edilen ürünü bir arada pişirme 

yöntemi olarak toprak kaplar keşfedilmiştir. Ateşte pişirilerek dayanıklılığı artan 

kaplar ile ilkel mutfak kültürünün ilk araç ve gereç ortaya çıkmıştır. Maden, bakır, 

tunç gibi madenlerin işlenmeye başlamasıyla araç-gereç çeşitliliği artmıştır (Özdemir, 

2001). Yerleşik hayatın benimsenmesiyle birlikte yemek yeme ritüeli karın doyurma 

amacından çıkarak sofra kurma, yemek çeşitliliğinde farklılığa ve bunların tadımını 

birlikte yapma geleneği ortaya çıkmıştır.  

Toplumların mutfak kültürlerinden bahsetmek istediğimiz de önce o toplumun coğrafi 

yapısına bakmalıyız. Bir toplumun mutfak kültürünü şekillendiren yaşadığı coğrafya, 

dini, dili, gelenekleri ve yaşam şekli belirlemektedir. Dünya fiziki coğrafyasının ve 

ikliminin değişiklik göstermesi mutfağa yansır. Mutfağa yansıyan farklılıklar yöresel 

mutfak kültürünün oluşumunda başlıca rol oynar. Böylece her toplumun kendine has 

mutfak kültürü oluşur. 

İnsanlar hayvanlardan elde ettikleri ürünlerin yapılarını ve tatlarını değiştirmeye 

sofrada değişikliğe gitmeye başlamışlardır. Böylece Asyalılar ilk kez inek sütünü 

işleyerek tereyağı ve peyniri elde etmişlerdir. Bazı toplumlar üzümden şarap elde 

ederken, bazı toplumlar ise kokulu otlar ile yiyeceklerin tatlarında farklılıklar 

aramışlardır (Çetin, 1993). 

İlkçağ kavimlerinden Sümerler, Hititler, Yunanlar, Mısırlar ve Roma halkları yemek 

kültürüne katkı sağlamışlardır. Roma İmparatorluğunun yıkılmasıyla, Orta cağ ve 

Arap mutfakları gelişim göstermiştir. Orta çağın ilk yıllarında yaşam daha çok hayatta 

kalma dürtüsüne bağlı olarak gelişmiştir. Dini kavramın mutfağa etkisi çok büyüktür. 

Mutfağı şekillendiren kilise insanların yemek yeme alışkanlıklarına sert kurallar 

koyarak mutfağı kendilerine göre şekillendirmiştir. Arap mutfak kültüründe zenginlik 



28 

 

ve baharat kullanımı ön planda olmuştur. Tatlı ve ekşinin bir arada sunulduğu, birden 

çok baharatın harmanlandığı yemekler mutfak kültüründe yerini bulmuştur. Ticaret 

yollarının bulunması ve tarımda yeni metotların kullanılmasıyla artan yemek çeşitliliği 

görülmüştür. Amerika’nın ve matbaanın keşfi yemek kültürünü etkilemiştir (Çetinkaya 

& Akbaba, 2018). 

Kafkasya bölgesi önemli ticaret yolları, stratejik konumu ve coğrafi özellikleri 

bakımından birçok öneme sahiptir. Tarihsel olarak farklı kültürlere ev sahipliği yapmış 

etkilenmiş ve etkilemiştir. Çerkes mutfağı Kafkasya halkları içerisinde kendine has 

mutfak kültürünü oluşturmuştur. Nesiller boyunca devam eden bir kültür aktarımı ile 

biricikliğini devam ettirmiştir. Mutfak kültüründe saf kültürün devamı ve 

bütünleşmenin olup olmadığı kaçınılmaz hale gelmiştir. Mutfak kültürünün gelişim 

aşamalarından olan kültür aktarımı, kültürün nesiller boyu devamını inceleme 

açısından değerlidir. 

1.3.1.1.Kültür Aktarımı 

İnsanların içinde bulunduğu toplumsal yapıya uygun olarak davranışlarını ve 

alışkanlıklarını sosyal hayata aktarmalarına kültür aktarımı denilebilir. Kültürün 

gelecek nesillere aktarılması önemli bir boyuttur. İçinde bulunduğu kültürün örf, adet, 

gelenek ve göreneklerini bütünsel açıdan sürdürmeye devam etmesi gerekir. Kendi öz 

kimliklerini kaybetmeden, nesilden nesille aktarım gerçekleşmesi gerekir. Kültürel 

aktarımın gerçekleşmesi için sürdürebilirlik kavramı önemli bir yapıya sahiptir. 

Sürdürebilirlik kavramı 21.yüzyılda en çok kullanılan kavramlardan biridir. 

Sürdürebilirlik, üretimin ve çeşitliliğinin devamı sağlanırken insanlığın yaşam 

fonksiyonlarının daimî kılınabilmesidir. Gelecek nesillerin ihtiyaçlarından ödün 

vermeden kültürel sürdürebilirliği devam ettirmektir. Dyllick ve Hockerts, doğal çevre 

ve kültürel öğelerin korunmasının gelecek nesiller için daha eşitlikçi olduğunu 

vurgular. Gelecek nesillere varlıklı bir dünya oluşturmak için toplumsal evrimin 

gerçekleşmesi gerektiğini söyler (Dyllick & Hockerts, 2002). 

Sürdürebilirlik kavramı 1983 yılında Amerika Birleşik Devletleri’nin yayınladığı 

Ortak Geleceğimiz adlı raporundan sonra hayatımıza girmeye ve değiştirmeye 

başlamıştır. Hızlı sanayileşme ve nüfus artışından kaynaklı sorunlara çözüm amaçlıdır. 

Ekonomik gelişim ve küreselleşmenin getirdiği sonuçlar gözle görünür hale gelmişti. 



29 

 

Raporda sürdürebilirliğin tanımı; İnsanlık, doğanın gelecek nesillerin ihtiyaçlarına 

yanıt verme yetisini kaybetmeden, günlük ihtiyaçlarını karşılayarak, sürdürülebilir 

kalkınmayı devam ettirme yeteneğine sahiptir şeklinde tanımlar. Sürdürebilirlik ilk 

olarak çevresel anlamda gelse de ekonomik ve toplumsal olarak dengeli bir biçimde 

devamı sonucunda gerçekleşebilir. Ekonomik sürdürülebilirlik, üretim ve tüketimin 

dengeli bir şekilde devam etmesine odaklanır. Toplumsal sürdürülebilirlik, eğitim, 

yaşam kalitesi ve güvenli toplum koşulları üzerine odaklanır (Gastronometro, 2021). 

Sürdürebilirlik kavramı kültürel olarak değerlendirildiğinde, toplumun var olan 

kaynaklarını koruyarak gelecek nesillere aktarma çabasını ifade eder. Kültürel 

aktarmaların gerçekleşmesiyle uzun yıllar göçmen toplumlar kendine has 

fonksiyonlarını devam ettirebilmişlerdir. Toplumsal eğitimle gerçekleşen bu döngüde 

yemek ve kadının önemli bir rolü vardır. Yemek, toplumda kültür aktarımının 

gerçekleştiği en önemli noktalardan biridir. Yemeğin aktarım aracı da kadındır. Bu iki 

temel unsur kültürel aktarım yolunda büyük önem arz eder. 

1.3.1.2.Yemeğin Gücü  

Göçmen toplumlar kendi benliklerini kaybetmemek adına kültürlerini devam ettirme 

zorunluluğu hissederler. Kültür devamlılığı, genç nesillerin yaşadığı toplumun 

fonksiyonlarını kendisine entegre etmesi sonucunda ilerler. Kültürel aktarım, 

toplumun bir arada bulunduğu zamanlarda daha çok yayılım sağlar. Beslenme ihtiyacı, 

toplumlarda genellikle birliktelik ile gerçekleşir. Beslenme böylece salt biyolojik 

ihtiyaç halinden çıkarak kültürel bir olgu halini alır. Yemeğin kültürel aktarma da ki 

önemi, aile bireyleri, grup ve toplumları bir arada toplayarak etkileşimde 

bulunulmasını sağlamaktır. 

Toplumların yüzyıllardır biriktirdiği ve çeşitliliğinin devamını sağladığı yemek 

olgusu, salt bir karın doyurma amacından ziyade etkinliklerin, düğünlerin ve dinsel 

merasimlerin vazgeçilmez unsuru halindedir (Beşirli, 2011; Beşirli, 2010). 

Coğrafyalar değiştikçe yemeklere ait formların ve toplumsal kültürün değiştiği 

görülmektedir. Yemek kültürün de çeşitliliğin artmasında çevre faktörlerinin, dinsel 

ritüellerin, kültürel birikimlerin, sosyal ve etnik farklılıkların rolü vardır. Sosyal 

bütünleşmelerde her toplum belirli zamanlarda yemeklerde toplanmaktadırlar. Yemek 

toplumsal bütünleşmeyi ve dayanışmayı ifade eder. Sosyalleşme aracı olarak da 



30 

 

kullanılan yemek ritüeli kültürler arası bütünleşmeyi de beraberinde getirir (Sağır, 

2012). 

Toplumların birlikteliklerinin güçlenmesi ve dayanışması aileden geçmektedir. Aile 

bireylerinin dayanışmasının güçlenmesi için ise, dinsel ve toplumsal aile 

birlikteliklerine katılmaktan geçer. Aile ritüellerinden olan yemek yeme olgusu 

birliktelik içerir. Akşam yemekleri aile dayanışmasında önemli rol oynar. Dini 

yemekler Müslümanlarda iftar sofraları, Hristiyanlar da ise şükran günü yemekleri gibi 

önemli günlerde aile üyelerini bir araya toplayarak, sosyalleşme ile uygun değerleri 

aktarma sürecinde katkı sağlar. Yemek masaları sosyalleşme ve iletişim kurma 

açısından yemeğin ailede ve aileyi kapsayan o toplumdaki rolünü ifade etmektedir 

(McIntosh, 1996). 

Yemek toplumların kimliğini ön plana çıkarma unsuru olarak karşımıza çıkar. 

Kruvasan Fransız, kebap Arap, fast-food Amerikan, hamurlu tatlılar Türk, pizza 

İtalyan gibi yemekler ulus kimliği ile özdeşleşmiştir. Türkistan pilavı Uygurlar, samsa 

Özbek, Çerkes tavuğu Çerkes, Boşnak böreği Boşnak, Laz böreği Laz göçmen 

yemekleri vardır (Beşirli, 2010). Etnik grupların, yemeklerine kendi topluluklarının 

isimlerini vererek kimliklerinin korunup, devamlılığını ve gelecek nesillere 

aktarımının daha kalıcı semboller haline getirildiği görülmektedir.  

Yemeğin gücünün kültürel kimlik bağlamın da etkisi büyüktür. Göçmen grup ya da ev 

sahibi grupların yemek ile bir araya gelmesi bütünleşme sürecine katkı sağlar. 

Bütünleşme ile yemeğin kültürel aktarmadaki rolü ortaya çıkmış olur. Yemeğin 

oluşum aşamasında kadının büyüktür. Kültürel süreç, kültürel aktarım ve bütünleşme 

safhalarında kadın rolü oldukça fazladır. 

1.3.1.3.Kadının Rolü 

Aile, toplumu oluşturan en küçük ve en önemli yapı taşıdır. Aileyi toplumsal olarak 

bütünleştiren anne sıfatıyla kadındır. Toplumsal rollerin eğitimi ilk önce ev içerisinde 

başlar. Bu görev annenin çocuğu yetiştirmesi ile mümkündür. Zira kültürün 

devamlılığı ve aktarımı anneye bağlıdır (Narcı, 2018). Kadının toplumda ki rolü 

geçmiş dönemlerde genellikle ev içerisine sıkıştırılmıştır. Somut olmayan kültürel 

mirasın devamını sağlama da önemli rol oynamışlardır. Dantel-oya ve ev içerisindeki 

benzeri el işleri ile kültürel birikimlerin devamlılığını sağlamışlardır. Gelişen ve 



31 

 

küreselleşen teknolojik dünyadan kadın da etkilenmiştir. Kadının eğitim seviyesinin 

artmasıyla birlikte ev dışına geçiş süreci gerçekleşmiştir. Çalışmaya başlan ve kültürel 

özellikleri devam ettirmede zorlanan kadın mutfak kültüründe modern kültürün hâkimi 

altına girmiştir. Hazır yemek ve fast-food içerikli, hazırlaması kolay olan yiyecekleri 

tercih etmeye başlanmıştır (Coşar, 2017). Geleneksel mutfağın hâkimi olan ev 

kadınları, mutfak kültürlerini devam ettirmektedir. Düğün, cenaze ve etkinlik 

günlerinde kendilerine has yemeklerini yaparak kültürel kimliklerini ön plana 

çıkarırlar. Göçmen toplumların kimliklerinin diğer toplumlar ile etkileşime girmesinde 

kadın önemli rol alır. Kadınların ev içerisinde yemek çeşitliliğini artırma amaçlı farklı 

toplumların yemeklerini de yaptığı görülür. Böylece mutfak ve kadın ile başlayan 

karşılıklı bütünleşme süreci ortaya çıkmış olur. 

Levi-Strauss, pişirme unsurunu doğayla zıt kavramlar olarak görür. Yemek pişirme 

eylemi, beslenme kültüründe genellikle hane içinde gerçekleşen bir olgu olarak 

görülür. Üretim ve tüketimin gerçekleştiği, toplumsal ilişkilerin, yeme içme 

alışkanlıklarının gerçekleştiği ev içi bölümdür. Ev içi iş bölümünde, sanayileşmiş ve 

geleneksel kalmış toplumlar da erkekler nadir olarak yemek yaptığı için kadın yemek 

yapma gücünü erkeğe karşı kullanamamaktadır (Levi-Strauss, 1997). 

Kadın, erkeğe göre mutfak kültürüne daha hâkimdir. Fakat bu durum restoran ve kafe 

işletmelerine gelince değişim göstermektedir. Burada kontrol erkeklerin eline 

geçmiştir. Kadınlar ise genellikle ev yemekleri ve küçük işletmeler mutfağında 

kalmıştır. Kadınlar kendilerine yüklenen geleneksel yemek pişirme eyleminden 

çıkamamaktadır (Ferguson, 2007). 

1.4.Sakarya’da Göçmen Mutfak Kültürü  

1.4.1. Sakarya Bölgesi 

Sakarya; Keremali ve Samanlı dağlarının kuzey kesimin de Eskişehir’in iç 

kısımlarından doğup, Ankara ve Bilecik topraklarını geçerek, ardından Geyve 

boğazını aşarak oluşmuştur. Sakarya nehrinin asırlardır oluşturduğu bereketli 

toprakları, elverişli iklimi ve geniş bir ovanın ortasına kurulmuş, geç dönem Osmanlı 

şehridir. Adapazarı, tarihi İpek Yolunun ve Osmanlı’nın dibinde kurulan, İstanbul’dan 

Anadolu’ya geçişlerde kavşak noktası işlevinde olmuştur. Osmanlı tarafından 1326 

yılında fethedilen Tığcılar Köyü, zaman içerisinde ilgi çekici hale gelmiştir. Sakarya 



32 

 

Nehri ve Çark Deresi arasında kalan köy zamanla “Ada Karyesi (Adaköyü)” ismini 

almıştır. Tığcıların yanı sıra Semerciler, Hasırcılar, Çıracılar ve Pabuççular gibi pazar 

ihtiyacını karşılayan semtlerin eklenmesiyle ismini Adapazarı olarak almıştır. 

Adapazarı, Osmanlı belgelerinde 1563 yılında karye(köy), 1581 yılında kadılık, 

1746’da nahiye, 1837’de ilçe, 1867’de belediye olmuştur. 

1980’lerden itibaren Rum ve Ermenilerin yerleşimi artmıştır. 1865’ten itibaren ise, 

Balkan ve Kafkaslardan gelen göçler ile hızla gelişen bir ticaret merkezine 

dönüşmüştür (Dünden Bugüne Adapazarı, 2008). Ali Aktaş (2008), “Kültürel 

Renkleriyle Sakarya” kitabında Sakarya’yı şu şekilde anlatır:  

“Marmara Bölgesi’nin kuzeydoğu bölümünde yer alan Sakarya ili, adını ünlü 

Sakarya nehrinden almıştır. Sakarya ili topraklarının iz düşüm alanı 4.838 km², 

gerçek alanı ise 5.015 km² alanıyla Türkiye topraklarının %0,62’sini kaplar. İl 

toprakları coğrafi değerler bakımından, 29 derece, 57 dakika ve 30 derece, 53 

dakika doğu boylamları ile 40 derece 17 dakika ve 41 derece, 13 dakika kuzey 

enlemleri arasında yer almaktadır. İl merkezi olan Adapazarı, İstanbul’a göre 1 

derece, 25 dakika doğudadır. İl topraklarının şekli, güneyden kuzeye doğru bir 

dikdörtgene benzer.”  

Adapazarı Belediyesi, 1868 yılında bir belediye teşkilatı olarak kurulmuştur. 17 

Haziran 1954 tarihinde TBMM’ de kabul edilmesiyle, Kocaeli vilayetinden ayrılarak 

merkez ilçesi Adapazarı olan Sakarya vilayeti kurulmuştur. 6 Mart 2000 tarihli resmî 

gazetede yayınlanan 593 Sayılı Kanun Hükmünde Kararname ile Büyükşehir 

Belediyesi kurulmuş, Adapazarı Belediyesi de Sakarya Büyükşehir Belediyesinin 

merkez isimli alt kademe belediyesine uyarlanmıştır. 22.03.2008 tarihli ve 26824 sayılı 

Resmî Gazetede yayımlanan, 5747 sayılı Kanun Hükümleri doğrultusunda 

Belediyenin Merkez olan ismi Adapazarı Belediyesi olarak değiştirilmiştir 

(https://www.adapazari.bel.tr/idet/14/57/adapazarinin-tarihi). (Adapazarı). 

Yüzyıllarca köy olan ve 18.yüzyılda şehir olan Adapazarı’nın kuzey kesiminin sık 

ağaçlarla çevrili olması Evliya Çelebi’nin bu bölgeye Ağaç Denizi ismini vermesine 

sebep olmuştur. Geçmiş dönemde Sakarya Nehri ve Mudurnu Nehirleri sık sık taştığı 

için bölgede bataklık alanların oluşmasına neden olmuştur. Adapazarı’n da gıda 

maddesi üretimi 19. yüzyıl sonralarında başlayan sık ağaçlıkların ve bataklık alanların 

bulunduğu, tarımsal alanların sınırlı kaldığı güney kesim ovalarıdır. 19. yüzyıl 

sonlarında ise, sık ağaçların kesilip tarımsal alanların genişlediği, yeni ürünlerin 

ekildiği zamana denk gelmektedir. 20.yüzyıl başlarında ise, artık verimli arazilere 



33 

 

sahiptir. Adapazarı ve çevresinde tarım alanlarının genişlemesiyle birlikte, tarımsal 

çeşitlilik artmış, nakliye imkanlarının gelişmesi ile de İstanbul başta olmak üzere 

birçok noktaya sevkler başlamıştır. (Yüzüncüyıl, Uybadın, Bilgin , & Aydın, 2021) 

1.4.1.1.Göç ve Demografik Yapısı 

Şehrin önemli karayollarına yakınlığı ve tarıma elverişli arazileri bakımından göç alan 

bir nitelik kazanmıştır. Bu durum Sakarya şehrinin ekonomik ve sosyal olarak 

gelişmesine katkı sağlamıştır. Geniş ve düzlük ovaların, elverişli iklim arazisinin 

yoğunlukta olmasıyla, ekonomisi tarım ve sanayiye dayalıdır. Büyük şehirlerin geçiş 

güzergâhında bulunmasıyla, durak noktası görülerek sanayi çalışmaları yoğunluk 

kazanmıştır. Tarım da düz ovaların yer almasıyla, modern makineler ile verimli 

mahsul alımı oldukça fazladır. Tarımın çoğunlukta olduğu bir yerde hayvancılıkta 

gelişmiştir. Büyükbaş ve kümes tavukçuluğunun geliştiği görülür. Zengin bitki örtüsü, 

coğrafi konumu ve yağış alan bir bölge konumunda olmasıyla arıcılık ve 

ipekböcekçiliği yapılmaktadır (Yılmaz, 2019). Konum, coğrafi, fiziki ve beşerî olmak 

üzere birçok bakımdan yaşam şartlarına uygunluğu ile göç alan bir şehirdir. Kültür 

harmanı olan ve küçük bir Türkiye’yi içine barındıran yapısı vardır. Göçmen grupların 

da çoğunlukta olduğu zengin bir şehirdir. Geçmişten günümüze kadar Sakarya ilinin 

göç ve demografik yapısını incelemek, çalışmamızın ana hatlarını daha anlamlı ve 

açıklayıcı kılacaktır. 

Göç kavramı, bireylerin veya grupların siyasi, dini, ekonomik, sosyal, gönüllü ya da 

zorunlu olarak bir yerden başka bir yere yaptıkları değiştirme hareketidir. Türkiye’ye 

göç konusunda bakıldığında jeopolitik ve siyasi olarak transit geçişlerin olduğu göz 

alıcı ülke konumundadır. Türkiye’nin yanı sıra, Sakarya ili göç alan baştaki illerden 

biridir. Cumhuriyet öncesi ve sonrası mübadele, doğal afet ve farklı sebeplerle sık sık 

göç almıştır (Yurt, 1999). 

Osmanlı döneminde göçmenler iskâna tabi tutulmuşlardır. İskânlar genellikle 

göçmenlerin sanatlarına ve kültürel özelliklerine göre yapılmıştır. Daha sonra serbest 

bırakılan iskânlarda farklı etnik gruplar hemşerilik ve soy bağına dayalı olarak 

yerleşim sergilemişlerdir. Bu durum karşısında etnik gruplar arasında uzun yıllar 

bütünleşme gerçekleşmemiştir. 1950’lerden sonra gelişen ulaşım ağı, merkezi konum, 

tarımda modern makineleşme ve sanayinin artmasıyla bir araya gelen göçmen gruplar 



34 

 

kültürel etkileşimin başlamasına sebep olur (Aktaş, 2016a). Sakarya ili Türkiye de 

nüfus sıralamasında yirmi ikinci sıradadır. İlin şehirleşme oranı Türkiye ortalamasını 

üzerindedir.  Bu oran da Sakarya ilinin büyük kentlere olan yakınlığı, sanayi ve ticari 

faaliyetlerin çokluğu rol oynar. Coğrafi olarak da tarıma elverişli, geniş ovaları ve 

iklimin etkisi vardır. Ayrıca şehirde bulunun büyük fabrikalarında olmasıyla göç alma 

istatistiği artış göstermektedir. 

1.4.1.2.Etnik ve Kültürel Yapısı  

Sakarya eski tarihlerden beri göç alan; Orta Asya, Kafkaslar ve Balkanlar gibi biricik 

kültürlerin renkleriyle harmanlanmış şehirdir. Etnik kimliklerin, farklı kültürlerin 

yüzyıllardır bir arada yaşadığı görülmektedir (Aktaş, 2011). Sakarya, coğrafi ve beşeri 

faktörler açısından zengin bir şehirdir. Bu zenginlik göçmen grupları kendisine çekmiş 

yaşamaya değer bir şehire dönüştürmüştür. Sakarya’nın etnik ve kültürel yapısı çok 

kültürlüdür. Çok kültürlülük kavramı: farklı din, etnik ve milletlerin birlikteliklerini 

kapsayan toplulukları tanımlar. Sakarya, çok kültürlülük tanımına uyan şehirlerden 

biridir. Birçok etnik grubun birlikte yaşadığı çok kültürlü bir şehir tanımı mevcuttur  

(Duman , 2011). 

Sakarya sınırları içerisinde yaşayan yerli ve yerleşik olan tanımlanan, şehrin kendi 

halkına “Manavlar” denilmektedir. Yerli ve göçer olarak ifade edilen “Yörükler” 

bulunur. Kafkasya göçmeni olarak bilinen, Çerkesler, Abazalar, Gürcüler, Lazlar 

(Mohtiler) ve Hemşinliler; Kırım göçmeni olarak Tatarlar; Balkan ve Rumeli göçmeni 

olarak ifade edilen Boşnaklar, Arnavutlar, Pomaklar, Sırplar ve Muhacirler; bu 

topluluklardan farklı olarak Kurmançlar (Kürtler), Zazalar Karadenizliler, Romanlar, 

Abdallar vardır. Çok az sayı da olmak üzere Ermeni, Rum ve Arap yaşamaktadır 

(https://www.adatavir.com/).  



35 

 

40%

21%

9%

7%

5%
4%

2% 1%

Sakarya İli Nüfusa Dayalı Göçmen Oranları

Manav Karadeniz Türkmenleri

Balkan ve Rumeli Halk Gürcüler

Lazlar Kürtler

Abhazlar Çerkes, Roman, Boşnak, Arnavut ve Yörük

Tablo 1 : Sakarya İli Nüfusa Dayalı Göçmen Oranları (Aktaş, 2011). 

Sakarya 2007 nüfus rakamlarına göre şehir; %40 Manav, %21 Karadeniz Türkmenleri 

Çepniler, %9 Balkan ve Rumeli halkı, %7 Gürcüler, %5 Lazlar, %4 Kürtler, %2 

Abhazlar, %1 ise Çerkes, Roman, Boşnak, Arnavut, Yörük halklarından oluşmaktadır 

(Aktaş, 2011).  

Sakarya yerli halk olarak bilinen manav halkı yerli ve yerleşik bir yaşamı 

benimsemiştir. Özellikle Batı Anadolu’da yoğunlaştıkları görülür. Türkologlara göre 

Manavlar, Anadolu da ki ilk yerleşik hayata geçen Türkleri ifade eder. Manavlık, 

yerleşik hayatı benimseyen Türkmen Yörük halkını, Osmanlı’nın son dönemlerinde 

yerleşik hayata geçmemiş, Anadolu dışındaki Osmanlı topraklarından gelen 

Müslüman halktan ve Türkmenlerden ayırmak için kullanılan tanımlamadır. Manavlar, 

göçebelikten vazgeçip yerleşik hayatı benimsemiş, tarla, bahçe tarımı işleriyle 

uğraşan, küçük ticaretler yapan ve el sanatlarıyla uğraşan Yörüklere denilmektedir.  

Manav halkı yerli ve yerleşik oldukları için kendilerine ait dilleri mevcut değildir. 

Türk oldukları içi sadece Türkçe konuşur ve bilirler. Manavlar, Sakarya ilinde büyük 

orana sahiptir. Göçmen gruplar ile bütünleşme sürecinde tampon rolü almıştır (Erbil & 

Yılmaz, 2018). 

Göçler sonucu kültürlerini de beraberinde getiren etnik gruplar, ev sahibi halk arasında 

kültürel etkileşimler yaşanmaktadır. Göç ile kültürlerini, alışkanlıklarını ve kimlikleri 

de beraberinde getiren gruplar da kültürel değişim süreci kaçınılmaz olmuştur. 



36 

 

Göçmen gruplar ile ev sahibi kültür arasında bütünleşme ve uyum süreci önemli bir rol 

almıştır. Sakarya ilinde farklı kültürlerin bir arada bulunması olumsuzluklardan ziyade 

ortak beğeniler ve değerlerin ortaya çıkmasına, kültürlerin birbirlerinden 

etkilenmesiyle sonuçlanmıştır. Sakarya şehri; sosyal ve coğrafi özelliklerinden dolayı 

göç alan şehirdir. Yaşadığı bu yoğun göçler ile oluşan kültür harmanı ile etnik ve 

sosyal yapısı adeta bir gökkuşağını andırmaktadır. Birçok rengi içerisinde barındıran, 

biricik ve özeldir.  

1.4.1.3.Sakarya Mutfak Kültürü 

Sakarya ilinin mutfak kültürü incelendiğinde, Orta Asya, Balkanlar ve Kafkaslardan 

göç ile gelen toplumların bu bölgeye yerleşmesi ile mutfak kültüründe gelişimler 

yaşanmıştır. Bölgede birçok toplumun bir arada yaşamasıyla geleneksel mutfak 

kültürünün çok yönlü bir yapısı olduğu görülmektedir.  

Sakarya mutfağı ya da Sakarya yemek kültürünün belirleyici özelliklerinden en 

önemlisi, farklı kültürel grupları barındırmasıdır. Yiyecek ve içeceğin hazırlanıp, 

pişirilip, korunması; bu işlemleri yapma da kullanılacak araç gereç ve teknikleri; 

yemek yeme adabı ve çevresinde gelişen uygulama ve inanışlar anlaşılmalıdır.  

Sakarya mutfağındaki zenginlikler; Orta Asya, Balkanlar ve Kafkaslardan taşınan 

kültürün Anadolu topraklarında bileşimi ile gerçekleşmiştir. Tarihsel süreçler 

içerisinde birbirinden farklı birçok kültürle yaşanan etkileşimler sonucunda Sakarya 

mutfağı ortaya çıkmıştır.  

Sakarya ulaşım açısından kavşak noktasında olduğu için ildeki ürün çeşitliliğini 

etkilemekte ve mutfak kültürünü zenginleştirmektedir. Geçmişte Osmanlı’ya getirilen 

yemeklerin büyük çoğunluğunun Sakarya bölgesinden olması da, kültür zenginliğinin 

bir göstergesi olarak sayılmaktadır. Geliştirilen yeni tatlar ve kültürel etkileşimler 

sonucunda yöresel mutfak kültürü ortaya çıkmıştır. Sakarya mutfağı, buğday ve sebze 

ürünlerini birleştiren sulu yemekleri, hamur işleri ve süt ürünleri etrafında 

birleşmektedir. Coğrafi olarak verimli topraklara sahip olmasıyla da mutfak kültürüne 

katkı sağlamıştır. Endüstriyel alanlarda çalışan kişiler hazır yiyecekleri, tarım işinde 

çalışanlar hamur işleri ve sebze yemeklerini, göçer olarak yaşayanlar ise besin değeri 

yüksek et ürünlerini tükettiği görülür.  



37 

 

Adapazarı’n da Islama köfte, Çerkes Tavuğu ,Uhut helvası, Çevizli Ezme, Çizleme, 

Bazlama, Tarhana Çorbası, Kabak tatlısı ve Dartılı Keşkek şehrin simgesel 

yemekleridir. Farklı kültürlerin etkileşimi ile yöresel mutfak kültürü oluşmuştur. 

Adapazarı Dartılı Keşkek ve Islama Köftesi Türk Patent Enstitüsünün coğrafi işaret 

tescil belgesini almıştır (Türk Patent Enstitüsü, 2020). 

Sakarya mutfağındaki çorbalar unlu ve taneli yapısıyla besin değeri yüksek 

yiyeceklerdir. Tarım alanında çalışan kişiler için sabah kahvaltısı yerine tercihe 

edilmektedir. Genellikle ağustos ayında kadınlar tarafından yapılan tarhana, iftar ve 

yemeklerde çorba olarak tüketilmektedir. Un ile yapılan Umaç çorbası, süt ile 

pişirilerek servis edilmektedir. İlkim özelliklerinden kaynaklı olarak mantar cenneti 

denilebilir. Yöre de mantar çeşitliliğinin fazla olması mutfak kültürünün de mantar 

yemeklerinde zenginleşmesine tüketimin fazla olmasına olanak sağlamıştır. Ayrıca 

iklim koşullarının sağladığı, karalahana, pazına ve hodan (kaldirik) tüketimi çoktur. 

Yazın çıkan kaldirik otu kış aylarında tüketime devam etmesi için buzluğu atılır 

(Aktaş , 2008a). Mutfak kültüründe nişan, düğün ve cenazeler de Dartılı Keşkek 

yapılmaktadır.  Cenaze evinde ölünün arkasından un helvası kavrulur. Bu uygulama da 

ölen kişinin ruhunun evini ziyarete geldiğinde evindeki ocağın sönmediğini duymasını 

sağlamaktır. Komşu ve akrabalar üç ile yedi gün arasında ölen kişinin evine yemek 

getirmektedir. Ramazan Bayramında komşular ile karşılıklı iftarlar yapılır. Kuru 

meyvelerden yapılan hoşaf, el açması baklava ve ramazana özgü güllaç tatlısı sofralara 

konulmaktadır. Geçmişte hali vakti yerinde kişilerin konaklarda tüm misafirlere iftar 

verme geleneği, şimdilerde lokantalarda vermeye dönüşmüştür. Misafir evin baş 

tacıdır. Hizmette kusur edilmeden memnun etmeye çalışılır. Misafir yemek yerken 

çekinesin diye, evin çocuk ve gençleri misafirle aynı sofraya oturtulmaz. Herkes 

doyduktan sonra yemekleri mutfakta verilir (Aktaş, 2008a). 

Sakarya mutfak kültürü, birçok kültürün etkileşimi ile oluşmuştur. Genel ağırlıklı 

olarak manav kültürünün yani yerli halkın baskın olduğu kültür hâkimdir. Tabi diğer 

kültürlerle etkileşim yine de kaçınılmaz olmuştur. Kültür deryası olan Sakarya ili 

kültürel etkileşimler ile bir bütünlük sağlar. Sağlana bütünlük ile her milletten, her 

kültürden izler taşıyan, modern ve yöresel mutfakların hâkimiyet sürdüğü alana 

dönüşmüştür. 



38 

 

1.4.2.Göçmen Mutfak Kültürü 

Bulundukları bölgeden gönüllü ya da zorunlu bir şekilde göç eden etnik grupların 

oluşturdukları mutfak kültürüne göçmen mutfak kültürü denilebilir. Gittikleri yere 

kendi kültürleriyle birlikte, mutfak alışkanlıkları, yeme içme özelliklerini, gelenek ve 

göreneklerini de getirmişlerdir. Yerleşilen bölgenin mutfak kültürü ile göç ile gelen 

göçmen mutfak kültürünün oluşturduğu yeni mutfak kültürleri doğmuştur. 

 Yöresel mutfak kültürünün oluşmasında etkili olan bazı faktörler mevcuttur. Bunlar: 

Yöreye has yiyecek ve içecek ürünleri, dini etkiler, milli etkiler, gelenek ve 

görenekler, yeme-içme alışkanlıklar, mevsimler ve coğrafi özellikler, tarihsel 

birikimler etkili olmaktadır (Telfer, 2000). Sakarya da ki Kafkaslardan gelen 

göçmenlerin mutfak kültürleri incelemeye değerdir. Çerkes halkının diğer göçmen 

grupları ile kültürel etkileşim halinin incelenmesi literatüre katkı sağlayacaktır.  

1.4.2.1.Gürcü Mutfak Kültürü 

Kuzey Kafkasya göçmenlerinden biri olan Gürcü halkı, tarih boyunca Osmanlı halkı 

ile ekonomik ve sosyal olarak yakın ilişkiler kurmuşlardır.1877-78 Osmanlı-Rus 

Savaşı sonrasında ülkelerini terk etmişlerdir. Büyük zorluklar yaşayan Gürcüler, kara 

ve deniz yolları ile liman kentleri olan Giresun, Ordu, Samsun, Sinop ve İstanbul; iç 

kesimlerde ise, Tokat, Amasya, Bursa, Adapazarı ve Balıkesir illerine yerleşmişlerdir. 

Hatta güneyde Adana’ya kadar ilerlemişlerdir. Göçler ile açlık, hastalık ve başka 

sebeplerden yaşamını yitirenler olmuştur. Osmanlı bu dönemde Gürcülerin kendilerini 

toparlaması açısından 5-6 yıl askerlik ve vergilerden muaf tutmuştur. Gürcüce ismi 

olan dilleri ve alfabeleri mevcuttur. Artık daha az konuşulan dilleri, kendi aralarında 

sakladıkları şeyleri konuşmak için veya nostalji için konuşmayı tercih etmektedirler. 

Dil bilen kişilerin genellikle orta yaş ve üstü olduğu bilinmektedir (Aktaş, 2016b).  

Sakarya’da Gürcüler genellikle; merkez ilçe de ki Arifiye, Çaybaşı, Kemaliye, 

Yeniköy ve Şükriye mahallesi; ilçeler de ise, Akyazı, Geyve, Hendek, Karapürçek, 

Karasu ve Kocaali de yoğunlukta yaşadığı görülmektedir. Sakarya ilinin geneline 

yayılmış durumda oldukları görülmektedir (Aktaş, 2016b). Zamanla Anadolu mutfak 

kültürünün bir parçası haline gelmişlerdir. Bulundukları bölgelerde diğer kültürlerle 

etkileşime girmişlerdir. Gürcistan da ürettikleri şarap, mısır ve ceviz Anadolu’ya 

yerleşmelerine rağmen mutfaklarından eksik olmamıştır. Yemek kültürleri sebze 



39 

 

ağırlıklıdır. Lahana, pancar, pırasa ve patlıcan sıklıklar kullanılır. Gürcü mutfağının en 

dikkat çekici özelliği ceviz, mısır, yarma ve bulgurun çok kullanılmasıdır. 

Yemeklerinde fındık ve cevizi bolca ve sıkça kullandıkları görülür. Baharat ve 

sarımsak kullanımı vardır. Kişniş ve Reyyan otu özellikle kullanılmaktadır. Kabak 

tatlısı, Sakarya mutfağından Gürcü mutfağına geçmiştir. Kırmızı etten ziyade 

genellikle beyaz et, tavuk eti kullanılmaktadır. Ana malzemelerden olan Gudiskveli 

dedikleri tulum peynirleri mevcuttur. Hinkal adı verilen mantıları mevcuttur. Haçapuri 

denilen bir çeşit yumurtalı pideleri mevcuttur. Bu pideyi artık özel gün ve yemeklerde 

yaptıkları söylenir (Aktaş, 2016b). 

Geleneksel düğün sofralarına mutluluğun rengi olan mavi renk örtüler serilir. Ev 

fırınlarında yapılan Dedispurebi adını verdikleri ekmekler parçalanmadan sofralara 

konur. Misafir konuklardan biri Tamata olarak seçilir ve bu kişinin kültürlü, sözü 

dinlenen, güzel söz ve şarkılar söyleyen biri olmasına dikkat edilir. Tamata ilk kadehi 

yeni evlililer için kaldırır. Hristiyan Gürcüler de şarap önemlidir. Şarap bir tatmin 

aracı değil, ritüel olarak görülmektedir. Tanrıya adanacak bir içecek olarak görülür. 

Pek çok hastalığa şifa olarak kabul edilir. Sadece şarabın kendisini değil, üzüm 

asmalarını da “Hayat ağacı olarak tanımlarlar (Aktaş, 2016b). 

Sakarya’da bulunan Gürcüler geldikleri bölgede ki kültürlerini devam ettirmede 

zorlanmamışlardır. Sakarya ili coğrafi ve iklim şartlarıyla tarıma elverişli arazisiyle 

Gürcülere olanak sağlamıştır. Sakarya ilinde fındık ve ceviz tarımının yapılması, tavuk 

çiftliklerinin fazla olması, mısır tarımına uygun arazilerin olması ile Gürcüler bu 

bölgede yaşamlarını rahatlıkla sürdürmektedirler. Bölge halkı ve diğer etnik gruplarla 

kültürel etkileşime girmiş etkilemiş ve etkilenmişlerdir. 

1.4.2.2.Laz Mutfak Kültürü 

Lazlar, Hristiyanlığın çıkışıyla duyulmaya başlanmıştır. Lazlardan topluluk olarak ilk 

kez, I. yüzyıl tarihçisi Plinius olmuştur. Lazlar tarihten beri Kafkasya başta olmak 

üzere Karadeniz’in kıyı sahilinde doğu-batı olarak yayılım göstermişlerdir. Antik 

çağlarda Kolhis olarak adlandırılan bölge de yaşamışlar ve Türklerin Anadolu’ya 

gelmesiyle topraklarını paylaşmışlardır. Osmanlı dönemin de Lazistan fethedilmiştir. 

Lazistan’ın fethiyle birlikte Türklerden etkilenen topluluk, bugünkü Lazları 

oluşturmuştur. Coğrafi olarak Lazlar, Doğu Karadeniz kıyısındaki Rize’nin Pazar 



40 

 

ilçesinden, Karadeniz’e dökülen Melyat Deresinin Doğu kıyısından itibaren, Gürcistan 

sınırından ikiye bölünen Sarp köyüne dek uzanan köylerde bulunmaktadırlar. Pazar, 

Ardeşen, Fındıklı, Arhavi, Hopa köyleridir. İç kesimlerde ise Borçka ve Çamlıhemşin 

ilçelerinde,19. ve 20. yüzyıl da Marmara ve Batı Karadeniz bölgesine yerleştikleri 

Düzce-Akçakoca, Bolu, İstanbul, Bursa, Sakarya-Sapanca ve Zonguldak illerinde 

yaşamaktadırlar. 1970’li yıllardan sonra işçi olarak çalışmaya gittikleri Almanya 

ülkesinde yaşamaktadırlar. Lazlar Sakarya bölgesinde genellikle; Adapazarı, Erenler, 

Serdivan, Ferizli, Hendek, Geyve ve Pamukova’da, özellikle Akyazı ve Sapanca 

ilçelerinde yoğun olduk yaşadıkları gözükmektedir (Aktaş, 2016e). 

Laz kültürünün yeme-içme alışkanlığı mutfak kültürüne de yansımıştır. Lazlar 

genellikle mutfakta odun ateşini kullanmayı severler. Evinde veya bahçesinde kuzine 

fırını ya da toprak fırın bulunur. Geldikleri coğrafya da bol yağışı etkisiyle odun 

bulmak kolaydı. Bu alışkanlıklarını gittikleri bölgelere getirerek, yaşatmaya devam 

etmişlerdir. Karalahana ve pazı yaprağının haşlaması, dolması ve farklı çeşit yemekleri 

yapılmaktadır. Kendileri kurdukları turşuları soğan ile kavurarak yemek haline 

getirirler. Mısır unundan yapılan mısır ekmeği yoğurt ile yanına servis edilir. Mısır 

unu Laz kültüründe en çok kullanılan malzemedir (Yılmaz, 2019). Trabzon peyniri ve 

mısır unu ile yapılan Muhlama Laz kültürüne özgü yemektir. Muhlama genellikle 

kahvaltı ve ara atıştırmalık olarak yenilmektedir. Muhlama günümüz de birçok 

restoran, lokanta ve evlere dâhil olmuştur. Lazların farklı yerlere göç etmesi ile oluşan 

kültürel etkileşim sayesinde muhlama, günümüz mutfaklarına dâhil olmuştur. 

Gittikleri yerde kültürel aktarım ile bütünleşmeler geçirmiştir. Gittikleri yerdeki 

toplumu mutfak kültürüyle etkilemiş etkilenmiştir.  

Hamsi balığı Karadeniz bölgesinde sıklıkla kullanılan deniz ürünüdür. Hamsinin 

buğulamasından, ızgarasına, köftesine, dolmasına ve tatlısına kadar yapılmaktadır. 

Kabak, kırılmış mısır(yarma) ve kurutulmuş fasulye gibi tahıllar ile çeşitli yemekler 

yapılmaktadır. Bu yemekler diğer kültürlerden farklı olarak karşımıza çıkar.  Yörenin 

kendine özgü kahvaltılıklarından minci (çökelek, lor ), minci tava (kaynar su ile 

eritilmiş lor peyniri), köy peyniri, kara kovan balı, tere yağ, kaymak, acı bal ve 

muhlamadır. Lazlar genellikle erzaklarını kış için depolar. Bu depolama yöntemini 

genellikle kiler dolaplardan oluşmaktadır. Çeşitli gözlerden oluşan, haşerat ve 

farelerden korunaklı yapılmış dolaplardır. Kış ayları için yaz aylarında hazırladıkları 



41 

 

ve genelde kiler dolabında sakladıkları odun ateşinde bir saç üzerinde yapılan kuru 

yufkalardır. Ramazan ayı öncesinde de yapılan bu yufkalar, çabuk sofra kurma amaçlı 

pratik börek türlerini yapmada kullanılır. Yemeklerde ilk önce alışılmış çorbanın 

dışında ilk olarak tava yemekleri servis edilir. Ardından “Manca” diye adlandırdıkları 

sulu yemekler servis edilir (Yılmaz, 2019). 

Mısır unu ve mısır, Lazların Karadeniz bölgesinden getirdikleri ve kullanımını 

Sakarya’da rahatlıkla devam ettirdikleri ürünlerdir. Sakarya ilinin iklim şartları mısır 

tarımına uygun olması bu konuda rahatlık sağlamıştır. Lazlarda evde ve ya ambarda 

mısır olması, evde ekmeğin her zaman olacağı anlamına gelmektedir. Laz böreği 

kültürün diğer simgesel yemeklerinden biridir. Börek olarak adlandırılsa da bir tatlı 

türüdür. El açması hamur, muhallebi ve şerbet ile yapılmaktadır. Diğer tatlı türlerinden 

farklı olarak karabiber kullanılır (Yılmaz, 2019). 

Lazların kendilerine ait dilleri bulunmaktadır. Lazca olan bu dil günümüzde kullanımı 

azalmıştır. Bunun sebebi Lazların farklı bölgelere yaptıkları göçlerdir. Lazlar 

genellikle Karadeniz de bulunurken, günümüzde daha çok İstanbul’da yaşamlarını 

sürdürmektedirler (Çoşan & Yılmaz, 2020). Laz kültüründe yardımlaşma çok 

önemlidir. Karadeniz’in coğrafi yapısı engebeli ve yüksek kesimli olduğunda 

yerleşmeler seyrektir. Bu sebeple insan seyrekliğinden kaynaklı olarak yardımlaşma 

ve dayanışma gelişmiştir.  

Laz kültüründe yardımlaşmaya Noderi denilmektedir. Noderi günümüz de imece 

usulünün karşılığıdır. İmece ise, işlerin el birliği ile yapılması anlamına gelir. Bu usul 

Lazlar arasında ki dayanışmayı artıran bir unsurdur (Aksamaz, 1995). Lazların 

Hristiyanlıktan Müslümanlığa geçişiyle birlikte yeme-içme ve gelenek-görenekler de 

değişikliğe uğramıştır. Din kavramı, insanlar ve kültürler üzerinde önemli bir ölçüt 

unsurudur. Laz kültüründe avcılık önemlidir. Özellikle atmaca avı, Laz kültüründe bir 

gelenek halini almıştır. Çocukları atmaca avı hikâyeleri ile büyütmüşler, bu avı bir 

tutkuya dönüştürmüşlerdir. Atmaca yakalayan kişilere Atmacacı denilmiştir 

(Karahasan, 2013).  Lazlarda avcılık sporunun gelişim göstermesinde Karadeniz 

bölgesinin katkısı çoktur. Ormanlık alanların fazla olması kuşları bu bölgeye 

çekmektedir. Atmacanın yanı sıra diğer avcılık faaliyetlerin kontrollü bir şekilde 

sürdürmeye devam etmektedirler. Kültürel faaliyetler, düğünler, cenazeler ve sosyal 

yaşamın alışkanlıkları mutfağa da yansımıştır. Gelenek ve görenekler sosyal 



42 

 

faaliyetlerle mutfağı da yansıtmıştır. Mutfak kültürü, geleneklerin devam ettiği süre 

boyunca yaşamaya devam edecektir.  

Ayakbastı geleneği mevcuttur. Bu gelenek, kız istemesi gerçekleştikten sonra ailelerin 

karşılıklı birbirlerini ziyaret etmesi, gelinin düğün evinden çıkarken beline bağlanan 

kuşak ve damadın gelini almak için eve ayak basmasına denilmektedir. Damat 

bağlama ve düğün gelenekleri mevcuttur. Düğün günü, düğün yerine gidilmeden gelen 

misafirlere yemek ikramı verilir. Pilav, kavurma,  Laz böreği ve karalahana çorbası 

ikram edilir. Kızlı erkekli kurulan yuvarlak bir çember içerisinde sırayla erkekler 

damadı, kızlar gelini çağırır. Horonlar oynanır. Fındık ikramı yapılır. Düğün sonrası 

gelin ve damadın evine sarma, baklava, tavuklu pilav, su böreği gibi yiyecekler 

götürülür (Çoşan & Yılmaz, 2020). 

Kuçğe Tavaşi ve Mangali geleneği mevcuttur. Düğünden sonra erkek tarafının gelin 

ve damat ile kız tarafını ziyaret etmesidir. Sofralar kurulup bolca yenip içilir. Kız 

tarafı ne isteniyorsa damat tarafı onu alır ve yapar. Canda geleneği, bebek doğunca 

yapılan yemekli bir mevlittir. Yemekler ikram edilir, kuranlar okunur. Yılbaşı 

geleneğinde, miladi yılbaşından 13 gün sonra kutlamalar yapılır. Sofralar kurulur ve 

balkabağı kesilir. Bayram kutlamalarında, eş dost akraba bir araya gelerek sohbetler 

edilir. Misafirlere, karalahana sarması, Laz böreği, fındıklı ev baklavası ikram edilir 

(Çoşan & Yılmaz, 2020). Laz kültüründe gelenek ve göreneklerin, sosyal yaşamın, 

yeme-içme alışkanlıklarının mutfak kültürüne yansıdığı görülmektedir. Laz kültürü 

Karadeniz kültürünün özelliklerini de içerisinde barındırmaktadır. Karadeniz de 

yaşayan diğer gruplar ile etkileşime geçerek bugün ki halini almıştır.  

1.4.2.3.Hemşinli Mutfak Kültürü 

Hemşinli(Rize’de) ve ya Homşetsi (Hopa’da) Rize’nin Çamlıhemşin ve Hemşin 

ilçelerinde, büyük çoğunluğu Çayeli, Pazar, Hopa ve Fındıklı ilçelerinin iç 

bölgelerinde yaşayan ve soyu bu bölgelere dayanan halka “Hemşinli” denilmektedir. 

Genel olarak Hemşinli ya da Armeni olarak adlandırılan topluluk üyeleri, kendilerini 

Doğu’da Hamsetri, Batı’da Hemşinli olarak tanıtmaktadır. Kendilerine ait Hemşinlice 

adı verilen dilleri ve alfabeleri vardır. Konuşa dilinde az da olsa kullanımı devam etse 

de, yazı olarak artık tercih edilmemektedir (Aktaş, 2016c). 



43 

 

 Genellikle Karadeniz bölgesinde yaşayan Hemşinliler kendi aralarında üç gruba 

ayrılmıştır. Birincisi; Batı Hemşin Grubudur.  Rize ilinde ırmak boyunca ve Kaçkar 

dağlarında ki vadilerde sıkışık düzende yaşarlar. Bu yörede yaşayan Hemşinliler 

sadece Türkçe konuşmaktadır. İkincisi; Doğu Hemşin Grubudur. Artvin ilinde Hopa 

ve Kemal Paşa ilçelerinden geçen dere kenarlarına yerleşim kurmuşlardır. Burada ki 

grup Ermenice, Batı Lehçesi ve Türkçe konuşmaktadır. Son olarak; Kuzey Hemşinli 

Grubu vardır. Bu grup ise; günümüzde Gürcistan ve Rusya da yaşayan, Osmanlı 

döneminde Hemşin’den ayrılmak zorunda kalıp, Ordu, Giresun, Samsun ve Trabzon’a 

yerleşip orada yaşamışlardır. Ana dili Homşetsi olan Hristiyan gruptur. Diğer 

Hemşinli gruplar ise ekonomik nedenlerden dolayı büyük şehirlere göç etmek zorunda 

kalmışlardır. İstanbul, Ankara, İzmir, Bursa, Bolu ve Sakarya illerinde yaşamaktadırlar 

(Aktaş, 2016c).Sakarya ilinde Hemşinliler genellikle; Akyazı, Ferizli, Karasu ve 

Kocaali ilçesinde yoğun olarak yaşadıkları görülmektedir (Aktaş, 2016c). 

Hemşinliler günde üç öğün yemek yemeği severler. Kahvaltı da çay ve süt, yöreye ait 

minci(çökelek, lor) peyniri, tereyağı, muhlama, kaymak ve bal görülmektedir. 

Muhlama’yı her öğün sofra da görmek mümkündür. Akşam yemeklerinde 

karalahana(çaç), fasulye ve süzme yoğurt sıklıkla sofralarda görülür. Yemekler küçük 

masa ve ya kuli(küçük sandalye) üzerine konan büyük bakır tepsi ile yenir. Tepsinin 

etrafına kuliler dizilir ve aile fertleri bir arada yemek yer. Hemşinli halk mutfağında 

tahıl, sebze inek ve keçi sütünden yapılmış ürünler bulunmaktadır. Göçlerle birlikte 

değişen kültürel yapı da, köy-şehir yapılaşmasında farklara açtığı görülür. Bu 

farklılaşma çeşitli ek gıda malzemelerinin eklenmesiyle gerçekleşir. Beyaz peynir, 

zeytin, reçel ve katı yağ gibi ürünlerde sofralara konur. Kent ortamında ek olarak 

getirilen yiyeceklerin yanında yöresel yiyeceklerde devamlılığını sürdürmektedir 

(Aktaş, 2016c). 

Hemşinliler de ilk olarak sofraya tava yemekleri gelmektedir. Sulu yemek ve çorbalar 

ikinci sırada yer almaktadır. Turşu kavurması yemeklerin salata yerine kullanılan 

ürünlerinden biridir. Hemşinliler de sulu yemeklere “manca” denilmektedir. Fasulye 

mancası, kabak mancası, lahana mancası gibi çeşitli türleri vardır. Sakarya yöresinde 

ki Hemşinlilerin de yaptıkları muhlama, karalahana, kuymak, puçuko(kurutulmuş 

fasulye çorbası), kurutulmuş asma yaprağı yemeği, erişte(tel şeklinde kesilip, 

kurutulup üzerine şeker dökülen), kete, mısır ekmeği ve zübiyet tatlıları yapılmaktadır 



44 

 

(Aktaş, 2016d). Kültürel mutfak genellikle düğünler, ramazan sofraları ve imece(mec) 

sofralarında sergilenir. Düğünler de yemekleri, köyde yemek yapmayı iyi bilen kadın 

ya da erkek aşçı yapar. Ev sahibi maddi durumuna göre aşçıya para ya da hediye verir. 

Mutfak araç-gereçleri genellikler kiler dolaplarda saklanır. Tava ve kepçeler duvarda 

mıhlara(çivilere) asılır. Yörede yemekler geleneksel olarak bir kaptan yenirken, 

şimdilerde ayrı tabaklarda yenilmektedir. İçecekler küçük kazan(cugalda) da muhafaza 

edilmektedir. Mutfak ise evin hemen girişine konumlandırılmıştır. 20-30 m2 lik kapalı 

alandadır. Burada hem yemek yapılır hem de oturulur. Evin en uygun kısmında 

bulunan ocaklıkta pilita (kuzine) denen sobalar olur. Hemşinliler için Ocak kültürü 

önemlidir. Ocak evin en önemli kısmıdır. Köylerde yeni bir ev yapıldığında falancanın 

ocağı kazıldı şeklinde, evin en önemli temelinin atıldığını belirtmek amaçlı 

söylenirmiş. Ocak başı, aile bireylerinin burada toplandığı, sorunları, sohbetleri burada 

yaptığı, nesillerin buradan geçtiği toplanma meclisidir (Aktaş, 2016d). Ailedeki 

toplumsal dayanışma ve bütünleşme ocak başında gerçekleşir. Ocağın aile bağlarını 

güçlendirdiği, kenetlenmeyi ve kopukluklara karşı güçlü bir silah olduğu gözlemlenir. 

Hemşinli mutfak kültürü Karadeniz mutfak kültürü ve yöresel mutfaklarının birleşimi 

sonucunda bugünkü yöresel mutfaklarını oluşturmuşlardır. Göç ettikleri bölgelerde 

mutfak kültürlerini devam ettirmişlerdir. Sakarya bölgesi, Hemşinli halk için sosyal, 

beşeri ve coğrafi olarak yaşanılabilir görülmüştür. Burada diğer kültürler ile etkileşime 

girerek bütünleşme sürecine dâhil olmuştur. 

1.4.2.4.Abhaz Mutfak Kültürü 

Güney Kafkasya'nın batısında yer alan Kafkas Dağları ile Karadeniz arasında dört 

mevsimi barındıran diyara, eski tarihlerden beri bu yöreye Abhazya (Apsnı),  

insanlarına ise Abhaz (Apsuva) denilmektedir. Abhazlar yani halk arasında 

isimlendirilen Abazalar, Kafkasya’nın yerli halklarındandır. Türkiye’de genellikle 

Abaza ismiyle bilinmelerine rağmen, Kafkasya’ya yöresel ve tarihi sebeplerle Abhaz 

ya da Abaza olarak adlandırılır. Orta Doğu ve Türkiye de böyle bir ayrım söz konusu 

değildir (Papşu M. , 2003). Sakarya ilinde Abhazlar genellikle; Akyazı ve Geyve 

ilçelerinde ve mahallelerinde, Adapazarı, Arifiye, Erenler, Serdivan, Ferizli, 

Karapürçek, Karasu ve Kocaali’ye yerleşmişlerdir (Aktaş, 2008). 

Yemek alışkanlıkları iklim, sosyal ve ekonomik ilişkilere bağlı olarak değişiklik 

göstermektedir. Abhazlar tarım ve hayvancılıkla uğraşmıştır. Bu uğraş mutfak 



45 

 

kültürlerine de yansımıştır. Mısır ve süt ürünleri mutfak kültürlerin de önemlidir. 

Bahçecilik, bağcılık ve arıcılık ile meşgul olmuşlardır. Bu alanların ürünleri sebze, 

meyve, üzüm ve bal gibi mahsuller mutfaklarında sıklıkla kullanılmıştır (Kozlova, 

2018).  Kafkasya’dan getirdikleri mutfak kültürlerinde et ve hamur işleri önemlidir. 

Özellikle koç eti içeren yemekler yapılır. Söğüş yemeği, genellikle koç eti kullanılarak 

yapılır duruma göre diğer kırmızı etler de tercih edilebilir. Söğüş, etin sadece suda 

haşlamasıyla yapılan bir yemektir. Suya tuz bile eklenmez. Etin tamamen 

haşlanmasıyla Abhaz salçası(acuka) ve Sızbal ile servis edilir. Abhaz salçası, 

sarımsaklı ve baharatlı bir sostur. İçerisine ceviz eklendiğine kahvaltılar da yenir. 

Sızbal ise ıspanağın haşlanarak, yoğurt, maydanoz ve taze soğan ile karıştırılıp, 

üzerine haşlanmış yumurta konması ile servis edilir. Mısır unu kullanımın da, Çüven 

ve Pasta olarak adlandırılan yemekler mevcuttur. Çerkes mutfağından farklı olarak 

yapılan, Cevizli tavuk vardır (Yılmaz A. , 2019). 

Abhaz mutfağının olmazsa olmazı soslardır. Bunların başında Acuka gelir. Acı soslar 

kullanılmaktadır. Süt ürünleri kullanımı fazladır. Abhazlar genellikle ekşi süt ve ya 

kaynatılmış süt içerler. Ekşi süt, inek sütü, keçi sütü ve manda sütünden elde edilebilir. 

Soğuk su ile sulandırılarak içine bu içecek, yaşlılar ve çocuklar için çok faydalıdır. 

Susuzluğa iyi geldiği söylenmektedir. Abhaz mutfağında bir yemek sıralaması yoktur. 

Yani zeytinyağlı, soğuk ve sıcak diye ayrımlar yapılmamaktadır. Izgara ve kızartma 

pişirme teknikleri bu mutfakta yoktur. Haşlama ve kurutulmuş etler ve sebzeler 

mevcuttur. Yemekler de tuz yoktur. Çoğunda acuka kullanıldığı için tuza gerek 

duyulmaz. Acuka, salça, tuz ve baharatların karışımı ile yapılmaktadır. Abaza 

mutfağında önemli bir yere sahiptir (Kozlova, 2018). 

Abhazların toplumsal yaşamı, Xabze denilen Abhaz gelenekleri örf, adet hukuku 

tarafından belirlenir. Abhazlar da selamlaşma gelenekler arasındadır. İki kişi nerde 

olursa olsun selamı alıp vermemek kötü karşılanır. Selam ritüeli yaş, cinsiyet ve 

danışıklık düzeyi fark etmeksizin alınmalıdır. Yaşlılara saygı büyüktür. Yaşlı bireyin 

olduğu ortamda gençler bulunmaz ve uzanmazlardı. Günümüzde bu kurala riayet 

azalmıştır. Abhazlar da, evi inşa edilecek yerin hayırlı olup olmadığı birkaç yöntem ile 

belirlenerek yapılmaktadır. Evler genellikle iki katlı olup, ilk katı mutfak ve kiler 

olarak kullanılmaktadır. İkinci katta misafir için ayrılan geniş bir o da ve diğer aile 

bireylerinin yaşam alanları bulunur. Misafir için ayrılan oda gündelik yaşamda hiç 



46 

 

kullanılmaz. Abhazların geleneksel evlerinden hariç biraz uzakta, bağımsız bir şekilde 

inşa edilen Patsha adı verilen mutfaktır. Koni biçiminde inşa edilen bu yapı da üst 

kısmı deliktir ve baca işlevi görür. Bu alan sebzeleri ve etleri kurutmak, depolamak ve 

pişirmek için kullanılmaktadır. Ev arazisinde ağıl, garaj, depo ve ambar bulunur. Arazi 

geniş ve çok bakımlıdır. Eve gelen misafire yiyeceklerin en iyileri ikram edilir. Testi 

şarabı, abısta, tütsülenmiş peynirler ve meyveler ikram edilir (Papba, 2014). 

Sofra adetlerinde bir kutlama içkisi olan taze şarap çok tüketilir. Sofra kültürlerin de, 

sofrayı yönetmesi için en saygın kişi seçilir. Bu kişiye Tamata denir. Tamata masada 

kadeh kaldırılacak konuları saptar ve her türlü masanın hâkimi ona verilir. Tamata 

kendisine yardımcı olması için güvendiği birini kalbi gibi sol tarafında tutar. 

Müslüman Abhazlar için şarap ritüeli artık pek fazla kullanılmamaktadır.  Sofrayı 

idare eden kişi selamlar ve bir arada bulunmanın öneminden bahsederek, sofrada ki en 

yaşlı bireyden yemeğe başlamak için müsaade ister ve yemeği başlatır. Abhazlar sıvı 

yemekler hariç diğer yemekleri parmaklarını uçlarıyla yer. Günümüzde modernleşme 

ile birlikte bu kültürün erini çatal-kaşık-bıçak üçlüsü almıştır (Papba, 2014). Abhazlar, 

sürgün ile geldikleri Osmanlı topraklarında iskân edildikleri bölgelerde kendilerine 

yaşam alanları oluşturmuştur. Kültürel özellikleri, yeme-içme alışkanlıkları ve yöresel 

mutfak kültürlerini devam ettirmişlerdir. Sakarya’ da toplu olarak mahalle ve köylerde 

yaşamaktadırlar. 

2.İKİNCİ BÖLÜM  

           KÜLTÜREL BİR GÖÇ: ÇERKES MUTFAĞI 

2.1.Çerkes Göçü  

2.1.1.Zorunlu Bir Göç Türü: Sürgün 

Göç kavramı en sade anlatımı ile yaşadıkları bölgeden birden fazla nedenlerden dolayı 

ayrılarak, başka yerleşim alanı bulup yerleşme sürecine denir. Kişilerin zorunlu ve 

gönüllü nedenlerden dolayı coğrafi olarak yer değiştirme kavramına denilmektedir 

(Güneş, 2013; Ceylan, 2012). Göçler tanımlarına göre iki ana gruba ayrılabilir. Bunlar 

serbest ve mecburi göçlerdir. Serbest göçler, kişi ve ya grupların kendi rızaları ile 

başka bir bölgeye yaptıkları göç türleridir. Mecburi göçler, bireylerin yaşamlarını 

devam ettirebilmek için asgari şartların ortadan kalkması ile yapılan göçlerdir 



47 

 

(Saydam, 1997). Göç, nitelikleri bakımdan incelendiğinde birçok çeşidi 

bulunmaktadır. İç-dış göç, gönüllü-zorunlu göç, mevsimlik-sürekli göçler, beyin göçü 

ve mübadele göçleri gibi türleri bulunmaktadır (Barışık, 2014). 

Kafkasya’dan yapılan göçler, mecburi göç türüne girmektedir. Mecburi göçlerde, 

alınan göç kararı, göç eden kişinin isteği doğrultusunda gerçekleşmez. Zorunlu 

iskânlar, doğal afet veya savaşlar nedeniyle oluşur. Göç edenin rızası dışında 

olduğundan bazı kaynaklarda göç sayılmama durumu mevcuttur. Bu ayrımın nedeni 

sürgün kavramının ayrı olarak incelenmesi gerektiğine vurgudur. Kafkaslardan 

Anadolu’ya gelen Çerkeslerin göç ettiği söylense de sürgün olduğu aşikârdır (Uysal, 

1996). Sürgüne uğramış insanlar tarihin her döneminde ister bireysel ister topluluk 

olarak karşımıza çıkan bir durumdur. Türkçe de sürmek fiilinden türeyen bir isim olup, 

uzaklaştırmak ve kovmak anlamları vardır (TDK, 1983).  

Bir başka tanımlama ise, kendi ülkesinden, sahip olduğu malından, mülkünden, 

kültüründen, sosyal hayatından, ailesinden ve sahip olduğu toplumdan koparılma 

şeklinde ifade edilmektedir (Yürükel, 2004). Bu tür göçler siyasi gücü elinde olan 

devletin, kendi dışındaki etnik köken, din ve ya mezhepten gelen insanlara 

bulundukları bölgede yaşama hakkı tanımayıp, varlıklarına son verme amacı taşıyan 

politikalar sonucunda meydana gelen göç türleridir.  Burada devletin politikası, 

kendisinden her açıda farklı gördüğü toplulukları ya ülkenin başka bir yerine ya da 

başka bir ülkeye göç ettirmeye zorlar. Özgürlükleri elinden alınan insanlar, 

bulundukları bölgede inançlarına, geleneklerine ve düşüncelerine uygun olmadığı için 

yurtlarını terk etmeye mecbur kalırlar. Ayrıca göç etmedikleri takdir de can ve mal 

güvenliklerinin de farkında oldukları için istemeyerek de olsa göç etmek zorunda 

kalırlar (Sağır, 2012; Saydam, 1997; Karpat, 2003). 

Sürgün kavramının tanımından yola çıkarsak, Rusya’nın dış politikası sürgüne sebep 

olmuştur. Çerkesleri niteliksiz ilkel bir toplum olarak görüp, kendini yüksek Ortodoks 

Hristiyan olarak gören Rus halkı kendi çıkarları doğrultusunda ilerlemiştir. Rusya da 

hâkimiyeti tamamen ele geçirmesiyle güçlenen Rusya istediği sürgün politikasını 

uygulayıp Çerkesleri anavatanlarından, kimliklerinden, mallarından ve mülklerinden 

etmiştir. Tarihi kayıtlarda mecburi göç türü olan zorunlu göçe dayalı bir yer değiştirme 

olarak görünse de, can ve mal güvenliği tehlikesine dayalı istemsizce bir topluluğu göç 



48 

 

ettirmek sürgünün tarifi sayılmalıdır. Sürgün kavramı, Çerkes halkını anlama ve 

yorumlama açısından yol gösterici nitelikte sayılmaktadır. 

2.1.2.Rusların Kafkasya Politikası 

 

Şekil 2: Kafkasya Siyasi Haritası (https://www.harita.gov.tr/urun/kafkaslar-siyasi-haritasi-

/214) 

Kafkasya, Batı da Karadeniz kıyıları Doğu da Hazar Denizi arasında bir köprüdür. 

Dünya’nın en eski yerleşim yerlerinden biridir. Eski tarihlerden beri kavşak noktası 

görevinde olup çeşitli kültürlerin kaynaşma ve toplanma merkezi konumundadır. 

Bölgeyi Kafkas Dağları kuzey-güney olmak üzere ikiye ayırmıştır. Güney Kafkasya 

bölgesinde Azerbaycan, Ermenistan ve Gürcistan yer alır. Kuzey Kafkasya da ise, 

İnguş, Osetya, Kabartay- Balkar, Abhazya ve Adige bölgeleri yer almaktadır. 

Kafkasya, Kafkas Halkları denilen etnik grupların birleşimidir. Aynı kültürde birleşen 

etnik grupların bir arada yaşadığı coğrafyadır (Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel 

Müdürlüğü, 2012). 

Bugünkü Asya kıtasının temellerini oluşturmaktadır. Önemli su havzaları, verimli 

araziler, iklim koşulları ve yer altı kaynakları mevcuttur. Avrupa ve Asya kıtasının 

kesişme noktası konumundadır. Güney Doğu bölgesinde, dağların güneye bakan 

bölgesine Transkafkasya (Kafkas Ardı), Kuzey tarafında kalan kısma ise Kuzey 

Kafkasya denilmektedir (Çurey, 1998). Kafkasya’nın fiziki konumu dağlıktır. Bölgeyi 

https://www.harita.gov.tr/urun/kafkaslar-siyasi-haritasi-/214
https://www.harita.gov.tr/urun/kafkaslar-siyasi-haritasi-/214


49 

 

ele geçirmeye çalışanlara zorluklar gösterir. Dağlık alanlarda kar seviyelerinin yüksek 

olduğu ve geniş buzulların yer aldığı bilinir. Bu su alanları çevredeki Karadeniz, Hazar 

Denizi ve Azak gibi nehirleri beslemektedir. Çok sayıda vadiye sahip olan bölge de 

uzun yıllar halk tarafından sığınma ve barınma olarak kullanılmıştır. Bu durum sosyo-

politik açıdan önemli unsurdur. Kültürlerini ve toplumsal varlıklarını devam ettirmeye 

olanak sağlamıştır. Din, dil, ırk olarak farklı kültürlerin bütünleşmesi ile oluşmuş, 

heterojen bir yapıdadır (Özbay, 1999; Ergin , 2010; Açma & Yenişen, 2013). Bölgede 

yaşayan Çerkes halkında mutfak kültürünün oluşumunda Kafkasya’nın fiziki ve 

coğrafi özelliklerinin hâkim olduğunu aşikârdır. Dağlık alanlar ve iklimsel açıdan 

hayvansan ürünlerin mutfakta kullanımına sebep vermiştir 

Rusya, kara ülkesi olmasından dolayı kuruluşundan bu yana sınırlarını genişletmeyi, 

açık kapı olarak gördüğü denizlere inmeyi hedeflemiştir. Diğer ülkelerin Rusya’nın bu 

isteğine karşılık izlediği politikalar Rusları karşı saldırı yapmaya itmiştir. Rusya 

18.yüzyıl başlarında sınırlarını Baltık denizine kadar genişletmiştir. 1721 tarihinde 

Büyük Rusya İmparatorluğu’nu ilan etmiştir. Kurulan bu imparatorluğun amacı, 

stratejik önem sağlayan Karadeniz kıyısında hâkimiyet sağlamaktır (Papşu M. , 2004).  

Rusya kurulduktan sonra dış politikasını, kıtanın tümünü ele geçirmek olarak 

kuracaktır. Bu politika öncelikle sınırdaş devletler üzerinde etkili olmuştur. Böylece 

yeterli düzeyde bir güvenliğe ulaşana kadar genişleme arzusu sürmüştür. Dış politikası 

ile kıtaya en yakın bölgenin denetimini sağlamak ya da dost hükümetlerin gelmesini 

sağlamaktı. Bu dış politika anlayışında Rusya, kendi güvenliği Balkanlar, Kafkaslar, 

Orta Asya ve Baltık ülkenin güvenliği ile ölçülendirmiştir (Mughissuddin, 1995).  

Ruslar tarih boyunca bu bölgelerdeki ülkeler ile karşı karşıya gelmiştir. En çok 

karşılaştığı sorun Osmanlı İmparatorluğu’dur. Birden çok büyük savaş ve çatışma 

yaşamışlardır. Rusya Kafkaslar üzerindeki mücadelesinde hep karşısında Osmanlı’yı 

bulmuştur. Bu durum Rusların sıcak denizlere inip genişleme arzusundan 

kaynaklanmaktadır. 1739’da imzalanan Belgrat Anlaşmasına rağmen Ruslar, Kafkasya 

içlerine girerek Kazak ve Rus köylülerini bu bölgelere yerleştirmeye başlamışlardır 

(Berzeg, 1996).  

Kafkasya da ki nüfuz mücadeleleri Osmanlı’nın Çeçenistan da ki Prensliklerle iş 

birliği kurmasını sağladı. Böylece yapılan anlaşmalar ile Osmanlı Kafkasya da ilk 



50 

 

büyük müdahalesini gerçekleştirmiş oldu. Osmanlı burada nüfuzunu artırmak için 

İslam’ı yaymaya çalışmıştır. Karatenize açılan Anapa şehrine vali olarak Ferhat Ali 

Paşayı atamış, din adamları getirmiş, mescitler yapmış ve İslam’ı misyon faaliyetleri 

gerçekleştiren merkez haline sokmuştur. Kafkasya’yı İslam’la Araplar olmasına 

karşılık, bölgede İslam’ı egemen din haline getiren Osmanlılar olmuştur (Düzenli, 

2006). 

Rusların artık Kafkasya da ki amacı Müslümanların nüfuz çokluğunu kırarak siyasal 

üstünlüğü ele geçirmek olmuştur. Bunu, Müslümanların Kafkasya’dan sürülmesi, 

Hristiyan- Slav halkın Kuzey Kafkasya’ya ve Ermeni halkın ise Doğu Anadolu’ya göç 

etmesi ile gerçekleşeceği politikası vardır. Rusya’nın ilerleme politikasını durdurmak 

için Osmanlı, Fransa ve İngiltere birleşerek Rusya’ya karşı Kırımda savaşmışlar ve 

Avusturya’nın da yardımı ile kazanmışlardır (Mccarthy, 1998).  

Kafkas halkları Osmanlı ve İran ’nın egemenliğin, sözde kabul etmiş olsa da asla 

bağımsızlıklarından vazgeçmemiş iç bölgelere sızlamalarına izin vermemişlerdir. 

Kafkasya’nın dağlık iç kısımlarında, Rusya’nın egemenliğini kabul etmeyen direniş 

gösteren Çerkes kabileler mevcuttur. 1830 ve 1840’lı yıllarda Şeyh Şamil önderliğinde 

Rusların bölgelerini engellemişlerdir. Rus istilasına karşı başlatılan ve yıllarca süren 

bu Çerkes hareketine Müridizm denilmektedir. Şeyh Şamil önderliğindeki bu hareket 

1840’lardan sonra Ruslara büyük kayıplar verdirmiştir.  1859’da Şeyh Şamil Ruslar 

tarafından ele geçirilmesiyle Müridizm hareketi zayıflamıştır. Zayıflayan hareketi 

fırsat bilen Rusya sınır boyunca kaleler inşa ederek Çerkesleri kuşatarak caydırıcı 

politika izlemiştir (Mccarthy, 1998).  

1853- 1856 Kırım savaşında yenilgiye uğrayan Çerkesler, Rusya’nın ezici darbelerine 

maruz kalmışlardır. Bütün direnişlerine rağmen 1864’te Çerkeslerin Ruslara karşı 

mücadeleyi kaybetmesiyle Batı Kafkasya tamamen Rusların eline geçmiş, Kafkasya 

savaşları sona ermiştir (Şahin, 2016). 

Rusya Çerkezistan bölgesini; Kafkasya’nın güvenliği ve savunma, Karadeniz’e hâkim 

olma, Karadeniz sularında özgür ticaret ve rahat dolaşım, bereketli ve tarıma elverişli 

arazilere sahip olmak, Karadeniz- Hazar Denizi ve İran arasında demir yolu ihtiyacı ve 

Güney bölgelere inerek Orta Asya’ya hâkim olmak askeri ve stratejik nedenler 

arasındadır. Yüksek Ortodoks Hristiyan kültüründen olan Rusya, Çerkesleri dize 



51 

 

getirilmesi zor ve başıboş gezen ilkel bir halk olarak görmektedir. Bu sebeplerden 

dolayı Rusya’nın iç meselesi olduğunu öne sürmüştür. Rusya tam hâkimiyeti 

almasıyla, Kırım ve diğer bölgelerde göçe zorlama politikaları uygulanmaya başlamış 

ve Çerkeslerin kitlesel olarak sürgünü başlamıştır (Şahin, 2016; Karpat, 2003; Akyüz , 

Oran Arslan, & Tanrıverdi, 2011; Berzeg, 2010). 

2.1.3.Çerkes Sürgünü 

Çerkes sürgünü, Osmanlı devletine yapılan en büyük göç hareketlerinden biridir. 

Osmanlı toprağına 2 milyon kadar Çerkes halkı yerleşmiştir. Bu göç hareketi 

Kafkasya’dan gelen Çerkeslerin ve diğer etnik grupların “Çerkes” olarak 

isimlendirilmesine yol açmıştır (Aktaş, 2008). Ruslar, Kırım da aldıkları kazanmış 

oldukları zaferi Kafkasya bölgesinde uygulamaya koymuşlardır. Rusların dış 

politikasıyla sürgünleri ve katliamları beraberinde getirmiştir. Kafkaslardan Osmanlı 

topraklarına yapılan Çerkes Sürgününü genel olarak; 1856-1857 yılları, 1860-1862 

yılları ve 1864-1865 yılları şeklinde üç dönem şeklinde sıralanabilir. Daha sonraki 

yıllarda göç hareketleri küçük topluluklar ile devam etmiştir (Saydam, 1997). 

Rusya, Çerkeslere karşı önce Hristiyanlaştırma daha sonra Müslümanlaştırma 

politikası izlemiştir. Karşı çıkan halka sürgünler, soykırım ve asimilasyon politikası 

uygulamıştır. Rusya yak-yık, mala-mülke el koy ve talan etme politikası izleyerek 

Çerkesleri göçe zorlamıştır. Çerkeslerin topraklarına ise, Slav halkı ve Hristiyanlar 

yerleştirilmiştir (Aktaş, 2008; Mccarthy, 1998). Kaçmaktan başka çaresi kalmayan, 

hiçbir tazminat almadan mallarını mülklerini bırakmıştır. Karadeniz yolu ile Osmanlı 

topraklarına gitmek isteyen milyonlarca kişi sahillere yığılmıştır. Karadeniz’den 

Osmanlı topraklarına götürecek olana gemileri uzun bir süre beklemişler. Bu 

bekleyişler olumsuz hava şartları, yetersiz beslenme ve korunaksız ortam hastalıkları 

beraberinde getirmiştir. Birçok insan daha yola çıkmadan ölmüştür (Bala, 1997).  

Çerkesleri bir an önce ülkesinden atmak isteyen Rusya, gitmeleri için Rus Savaş ve 

ticaret gemilerini devreye sokmuştur. Göçmen taşımanın yasak olduğu kayıp ve 

sandallara açık pasaportlar vererek göçleri hızlandırmıştır (”Cerîde-i Havâdîs, 1280). 

Güçsüz ve dayanıksız sandallarda günlerce yolculuk yapılması, fırtına ve kötü hava 

şartları ile batan kayıklar, yiyecek, susuzluk, hastalık ve kapasitenin üzerinde insan 

taşımadan kaynaklı birçok kayıplar verilmiştir (Saydam, 1997). Kırım savaşından 



52 

 

sonra gemilerle gelen göçmenlerde tifüs, çiçek ve sıtma gibi salgın hastalıkların 

görüldüğü ortaya çıkmıştır. Göçün kış aylarında olması büyük zorluklara sebep 

olmuştur. Hastalıkların ve yetersiz beslenmeden kaynaklı ölüm oranları çok olmasına 

rağmen, bölgedeki göç oranları yüksektir. Osmanlı topraklarına kasım ayın da akın 

eden göçmenler, Trabzon olmak üzere Sinop, Samsun ve Varna istikametine 

gönderilmelerine rağmen Trabzon da ki göç yoğunluğu engelleyememişlerdir. 

Yaklaşık olarak bir ay içerisinde Trabzon da beş bin göçmen birikmiştir. Göçmenlerin 

2.000.000 civarında oldukları fakat Osmanlı topraklarında 1.500.000 kadarının ulaştığı 

söylenir. Çerkeslerin sayıları tam olarak bilinemez. Yolda gemilerin batması, 

hastalıklar ve ölümler, kara ile giriş yapan kaçakların olması ile tam bir sayı 

söylenemez. 

2.1.4.Osmanlı İskân Politikası 

Osmanlı-Rus savaşları sonrasında başlayan göç hareketleri göç alan ülkeler adına 

siyasi, sosyal, ekonomik, kültürel ve birçok sebepten dolayı zorluklar yaşamıştır. 

Çerkeslerin Osmanlı topraklarına göç etmelerin de birçok faktör bulunur. Öncelikli 

sebebi Osmanlı ile aynı dini paylaşmış olmasıdır. Bir diğer neden ise, Osmanlı da 

bulunan yakın akrabaları ve halifeliğin varlığı yeni bir kuruluş olarak görülmüştür. 

Osmanlı’nın, vatansız kalan Çerkeslere sahip çıkarak, topraklarına yerleştirme 

faaliyetlerinde bulunmuştur. Ayrıca gıda yardımı, arazi, konut ve zirai yardımlarda 

bulunarak iskân edildikleri bölgelerde kalkınmalarını sağlamıştır. Bağış kampanyaları 

düzenlenmiştir.  

Çerkesler ile Osmanlı arasında itici-çekici faktörler oluşmuştur. Kafkas halkı, Osmanlı 

devletini bir kaçış güzergâhı olarak görmekte iken Osmanlı da Çerkeslerin varlığını 

stratejik olarak kullanmaktadır (Özbay, 1999; Şahin, 2016; Öztürk & Toprak , 2018). 

Çerkeslerin iskânında Osmanlı devletinin stratejik amaçları şunlardır: 

1- Askeri gücünü artırmak istemesi,  

2- Hristiyan nüfusun fazla olduğu yerde Müslüman halkı artırmak istemesi,  

3- Savaşçı ruha sahip göçmenleri, devlet otoritesinin zayıf olduğu iç ve sınır 

bölgelere yerleştirerek güvenlik oluşturma 

4- Tarımla uğraşan kişi sayısını artırma isteği 

5- Tarıma uygun olmayan bataklık arazileri elverişli hale getirme isteği 



53 

 

6- Askeri ve ticari olarak demiryolu yapımında göçmenlerin iş gücünden 

yararlanma isteği (Berzeg, 1996). 

Osmanlı iskân politikasında sınır güvenliği, etnik dengenin sağlanması ve toprağın 

işlenmesi ve askeri gücün artırılması gibi faktörler yer almaktadır. Göçmenlerin 

geldikleri topraklarda mağdur olmaması, uyum sağlaması ve kaynaşması yeni bir 

topluluk oluşturmak için önemlidir. Bu durumu kontrol altın da tutmak için iskân 

politikalarına ihtiyaç vardır. Göçmenleri nerelere ve nasıl yerleştirileceği, en kısa 

sürede nasıl uyum sağlayıp üretici konuma getirileceği konuları acil sorunlar 

halindedir.  Göçlerin ne zaman ve hangi aralıklarla gerçekleştiğinin bilinmemesi,  

hangi bölgeden ne kadar geldiğinin hesaplanamaması iskân politikalarını hazırlamada 

zorluk çıkarmıştır. Bu durumda Osmanlı Kafkasya’dan ve diğer göçmenlere yapılacak 

yardımların nasıl ve ne şekilde olacağına dair usul ve esasları belirlemek amacıyla: 

1- 3 Mayıs 1856’da Muhacirin İskân Talimatnamesi ve “Mart 1864 

Talimatnamesi” gibi yasal düzenlemeler oluşturulmuştur. 

2- Göçmenlerle ilgili işlere bakmak için, İdare-i Umumiyye-i Muhacirin 

Komisyonu kurulmuştur. 

3- II. Abdülhamid başkanlığında, göçmenlerin iskân ve iaşe meseleleri ile ilgili 

kararlar almak, iskân mahallelerini tespit edip gerekli tedbirleri almak 

amacıyla Umum Muhacirin Komisyonu kurulmuştur.  

4- Göçmenlerin iskân ettiği velayetlerde ise, İskân-ı Muhacirin Memurluğu 

kurulmuştur (Saydam, 1997; İpek , 1999; Demirel, 2008). 

İlk etapta devlete ait boş araziler ve vakıflara ait araziler kullanılıp iskânlar 

gerçekleşmiştir. Göçlerin yoğun olduğu dönemlerde halk ve göçmenleri hakları 

gözetilerek, şartlara göre iki yerli hane arasına bir göçmen hane yerleştirme yoluna 

gidilmiştir. Vergi ve askerlik muafiyeti, tarım da araç-gereç yardımı, tohum ve hayvan 

yardımları yapılmıştır. Kısacası göçmenlerin en kısa sürede iskân edilmesi için 

Osmanlı büyük çaba sarf etmiştir (Şahin, 2016). Genel olarak geçici yerleştirmelerde 

İstanbul kullanılmıştır. Edirne, Çanakkale, İzmir, Mersin, Sinop, Samsun ve Trabzon 

illeri de geçici yerleştirme merkezlerinde kullanılmıştır. Boş topraklara yerleştirilen 

göçmenler daha sonra Rumeli, Anadolu ve Suriye gibi güvenli bölgelere 

yerleştirilmiştir (Saydam, 1997). Çerkeslerin kalıcı olarak iskân edildikleri iki ana hat 

güzergâhı bulunmaktadır. Bunlar şekilde gösterilebilir: 



54 

 

1- Sinop, Samsun, Çorum, Amasya, Tokat, Sivas, Yozgat, Kayseri, 

Kahramanmaraş güzergâhını izleyen ilk yerleşim bölgeleri, Hatay da Türkiye 

Cumhuriyeti topraklarından çıkarak, bugün Suriye ve Ürdün topraklarına 

devam eder. Bu hattın çevresinde bulunan Muş, Kars, Adana vb. illerde 

Kafkas kökenli yerleşim yerleri bulunduğu bilinmektedir. 

2- Güney Marmara bölgesinde bulunan Çanakkale, Balıkesir, Bursa, Eskişehir, 

Bilecik, Kocaeli, Sakarya, Düzce illeri boyunca uzanmaktadır. Ayrıca 

Kütahya, Afyon, Konya ve Aydın vb. illerde Kafkaslara rastlanılmaktadır 

(Şahin, 2016). 

Anadolu da Kafkas göçmenlerinin bulunmadığı bölge kalmamıştır. Zamanla artan hızlı 

nüfus ekonomik ve sosyal sorunlara yol açmaya başlamıştır. Göç yoğunluğunu 

durdurmaya çalışan Osmanlı Devleti, tarım üzerinde sıkı denetimler yaparak 

çalışmayan göçmenleri tespit etmeye başlamıştır. Bu denetimler ile göçlerde azalmalar 

yaşanmıştır (Göktepe, 2014). Tarım yapmaya başlayan Çerkes halkı, yerleştikleri 

bölgenin coğrafi konumuna göre mutfaklarını şekillendirmişlerdir. Kafkasya’da et ve 

hayvansal ürün ağırlıklı beslenen halk, içinde bulunduğu şartlar gereği sebze yemeğe 

başlamıştır. Göçler sırasında yaşadıkları bazı olumsuz durumlar neticesiyle,  mutfak 

kültürleri değişime uğramıştır. Göçler esnasında, denizlerde yaşanan kayıplar ve 

ölümler neticesinde Balıkların atalarını yediğini, balık yerlerse atalarını yiyecekleri 

düşüncesi oluşmuştur. Bu durum günümüzde farklı düşünceleri barındırmaktadır.  

2.2.Çerkesler  

Genel olarak Çerkes kelimesi, Karadeniz’den Hazar denizine kadar uzanan Kuzey 

Kafkasya bölgesinde yaşayan halklara denilmektedir. Karadeniz ve Hazar Denizi 

çevresinde yaşamlarını sürdürdükleri bilinmektedir. Çerkes kelimesinin kaynağı üç 

ana görüşe dayandığı söylenmektedir. Birincisi, Grekçe ’de ki Kerket kelimesinden 

türediği öne sürüldüğü görülür. İkinci olarak, Farsça olan cargaes(kartal)’dan geldiği 

söylenirken, Türkçe olan çer-kes (savaşçı)’nın karşılığı olduğu olduğu 

savunulmaktadır. Çerkes halkına yakın dostları olan Dağıstanlılar ise, ser-kes(kafa 

kesen, kelle koparan) demişlerdir (Avagyan, 2004).  Çerkeslerin ilk atalarının 

Hattatiler ya da Grek kaynaklarından elde edilen bilgilere göre, Sindler ve Meotlar 

olduğu söylenmektedir. Araplar Çerkeslere Kerkes, bulundukları ülkelerine de Zichhia 

demişlerdir. Batı Avrupa ise, Circassian olarak tercüme etmiştir. Çerkezya, 7.ve 8. 



55 

 

Yüzyıl tarihlerinden beri değişik halkların ve kültürlerin gelip geçtiği köprü 

konumunda olmuştur. Bu nedenle en eski Adige tarihi, Hattatilere kadar gittiği 

görülmektedir (Kalaycı, 2015). 

Çerkes kelimesi, direkt olarak bir topluluğa verilen isim değildir. 17.yüzyıldan bu yana 

köken ayrımı yapılmaksızın Kafkasya bölgesinde yaşayan toplulukları ifade etmek 

için kullanıldığı söylenir. Çerkesler kendilerine genellikle Adige derken, diğer 

topluluklar Çerkes kelimesini kullanmayı tercih etmişlerdir. Kuzey Kafkasya’dan göç 

eden bütün toplumlara ayrım yapılmaksızın Çerkes ismi ile hitap edilmiştir. Osmanlı 

göç sonrası kayıtlarına bu şekilde işlemiştir. Genel ifade ile Kuzey Kafkasya 

bölgesinde yaşayan halklara akrabalık ve soy durumlarına bakılmaksızın Çerkes ismi 

kullanılmıştır (Berzeg, 2010; Özbay, 1999; Şahin, 2016; Papşu M. , 2004; Usta, 2020). 

Kafkasya, genellikle dağlık bir bölge olup Kafkas halklarının büyük çoğunluğu Rion 

ve Kura nehri boyunca uzanan dağlık bölgelerde yaşamlarını sürdürürler. Kafkas dağ 

zinciri, fiziksel ve sosyal özellikleri etkileyerek nüfusun yapısında büyük rol oynar. 

Kafkas dağları yörede yaşaya halkın sadece karakteristik özelliklerini değil, bugün ki 

varlıklarını da şekillendiren bir araç olmuştur. Engebeli arazide yaşamlarını sürerek 

kendilerini düşmanlara karşı korumuş, dik vadiler ve gür ormanlar sayesinde 

hayatlarını ve kimliklerini şekillendirmişlerdir. Genellikle engebeli arazilerden dolayı 

küçük topluluklar büyük topluluklarla bağlantılı yaşayıp, kendi içlerinde daha küçük 

aşiretlere bölünerek yaşamışlardır. Her ne kadar zaman zaman Osmanlı ve İran’a karşı 

boyun bükmüş gözükseler bile, hiçbir zaman bağımsızlıklarından vazgeçmemişlerdir 

(Baddeley, 1995; Mccarthy, 1998). Etnik ve dini açıdan birbirleriyle bağlantılı olup, 

dil ve şive açısından farklılıkların oluştuğu görülmektedir. Aynı kökenden gelen 

halkların, kendi dillerine göre adları bulunmaktadır.  

• Adige ( Abzakh, Sapsığ, Hatıkuay, Cemguy, Katmtay, Besleney, Hakuçu, 

Naukhuac, Mamkhığa, Mekhoş.) 

• Apsıwa, Aşıwa, Aşkharowa( Abkhaz, Abazin) 

• Vaynakh, Nokhçi (Çeçen, İnguş, Bats) 

• Wubıkh(Pekh) 

• İron, Digor (Asetin) 

• Argi, Lezgi, Lak, Dido, Avar vd. (Dağıstan) (Çağlar, 2021). 



56 

 

Kafkas halklarının dillerinde büyük farklılıklar olmakla birlikte küçük farklılıklarla 

aynı kültürü yaşamaktadırlar. Dilleri, Kafkas Dil Grubu’nun, Kuzey Kafkas Dilleri 

Ailesi bünyesindedir. Çerkes kelimesinin tam olarak anlamı yoktur. Kafkasya’da 

bulunana bütün halklar Çerkestir. Fakat her Çerkes Abaza, Adige ve ya Çeçen 

değildir. Çerkes isminin kesin tanımı olarak tanımlama yapılırsa, ortak tarih, kültür ve 

problemleri nedeniyle anavatanı dışında kalmış ve Kafkas kültürünü yaşayan halkları 

hepsine verilen isimdir (Berzeg, 2010). 

2.2.1.Çerkes Kültürü  

Çerkes kültürünün oluşması birçok aşamadan geçmiştir. Kafkasya’yı dışarıdan 

etkileyen birçok kavim ve kültürün neticesinde şekillendiği söylenmektedir. Kafkasya 

engebeli ve yüksek dağlık alanlardan oluşmaktadır. Yerleşim yerleri genellikle 

yaylalar ve derin vadilerdir. Bu fizik şartlar bölge insanının yaşam tarzını, kültürel 

özelliklerini ve karakteristik yapılarını belirlemede ön planda olmuştur. Yüksek dağlar 

sebebiyle etkileşimin az olması, birçok dil farklılığını ortaya çıkarmıştır. 

Bölünmüşlüklerin yaşandığı coğrafyada dil farklılıkları milliyetçiliğin ve etnik 

kimliklerinin göstergesi haline gelmiştir. Buradan yola çıkıldığında günümüzde bir tek 

Kafkas halkından söz etmek mümkün olmadığı için, Kafkas Halkları terimi daha 

uygun görülmektedir (Saydam, 1997; Tavkul, 1997). 

“Karadeniz ile Hazar denizi arasında uzanan bir coğrafyada yaşayan Abhaz, 

Adige, Abaza, Karaçay-Malkar, Oset, Çeçen-İnguş ve Dağıstan halklarının 

oluşturduğu Kafkasya, siyasî ya da fizikî bir coğrafî bölgenin adı değil, halkların 

meydana getirdiği ve “Kafkas Kültür Sahası” adını verdiğimiz kültürel 

coğrafyanın adıdır.” (Tavkul, 1998). 

Çerkes kültürüne Batılı ve ya Doğu kökenli dememiz zordur. Kafkas Kültürü 

Asya’nın Kafkasya bölümünde asırlarca oluşmuş kendine özgü ve özel bir 

kültürdür. Geleneksel yapı kültürü oluşturan en önemli unsurdur. Kafkas kültürü 

birçok işgale uğramasına rağmen toplumlarındaki kapalılık kültürlerini 

korumada ve biricik halde tutmasını sağlamıştır (Baddeley, 1995; Papşu, 2004). 

2.2.1.1.Xabze(Khabze) 

Xabze; gelenek, görenek, ahlaki değer, dini kurallar, sözlü anayasa ve yasalar olmak 

üzere toplumu yöneten bütün kuralları içerisinde barındıran yapıdır. Çerkes 

toplumunda bu kurallara uyum göstermeyen birey yoktur. Bu kurallar doğumdan 



57 

 

ölüme kadar toplumsal değer olarak öğretilmiş, uygulanmış ve benimsenmiş kuralları 

içerir (Papşu, 2004). Xabze kuralları, Türk toplumundaki töre anlayışıyla benzerlik 

göstermektedir. Toplumda bu tür geleneklere bağlılık gösterilmesiyle bu 

geleneklerden gelen kuralların kişiler üzerinde yaptırım gücüde bulunmaktadır. 

Toplumda olumsuz davranışlar sergileyen bireyler, Xabze kurallarına göre yargılanır. 

Hayatı ve toplumu düzenleyen bu kuralların yaptırım gücü, kişilerin bu kurallara olan 

bağlılıklarıyla bütünleşmiş haldedir. Çerkes toplumundaki bütün bireyler bu kurallara 

uyum gösterir ve bütün kurallara bağlılık ile uyum gösterirler (Longworth, 1996). 

Xabze kuralları, insanı temel değerler üzerine kurulu olan, kişiyi kötü 

alışkanlıklarından uzak tutan bireyin kimliğine işlenmiş, eğitim ve davranış kurallarını 

içerir. Xabze’nin temel ve değişken olmak üzere iki unsuru vardır. Birincisi; Temel 

düzeyinin hiçbir zaman değişmemesi, sabit kalması durumudur. Bu durum Xabze 

kurallarının gücünü temsil eder. İkincisi ise; zaman içerisinde farklılaşan evrensel 

koşullara imkân sağladığından, Xabze her zaman çağdaş ve modern kurallardır 

(Serbes, 2018). 

Xabze’nin temelinde uyulması gereken yüksek ahlaki değerler mevcuttur. Din, inanç, 

mezhep, renk, cinsiyet, dil, ırk, milliyet, siyasi düşünce gibi farklılıklara gösterilen 

saygı mevcuttur. Bunlar Xabze’nin değişmez kurallarıdır. Bu kuralların uygulama 

şekli, doğanın dengesini ve düzenini bozmadan, canlılara zarar vermeden sürülmesi 

gerekmektedir. Xabze’nin aile, inanç, ekonomi, adalet, eğitim ve boş zaman 

değerlendirmeleri gibi sistemleri vardır. Bu bireysel parçalar Xabze’nin bütününü 

oluşturur (Serbes, 2018). 

Xabze öğrenilerek kazanılan yapı taşıdır. Bilgelik değeri yüksek kurumdur. Çerkes 

halkının varlığından günümüze kadar ürettiği, kuşaktan kuşağa aktarılan, kişilerin ve 

toplumun davranışlarını düzenleyen Çerkeslere ait yaşam modelidir. Xabze, insani 

durumların genelini içeren bir kavramdır. Üç boyut şeklinde ifade edilebilir. 

1- İnsanlara aktarılması eğitim sürecini etkilediği için, bilgisel boyut 

2- Toplumda ki her türlü davranış normlarını belirlediği için, etik boyut 

3- İnsanı iç dünyasını sürekli uyardığı ve düzenlediği için, estetik boyut 

 



58 

 

Xabze’nin hedefleri, kişilerin iç dünyalarını temelli bir eğitimden geçirerek, ideal 

insanı değerlere ulaşmalarında yardımcı olmayı hedeflemektedir. Xabze eğitim 

sistemine tabi olan kişiler, iyi ile kötüyü, doğru ile yanlışı kendi başlarına bulmaya 

çalışırlar.  

“Xabze, insanlar arasında var olan farklılıkları gidermeyi değil, tüm bu 

farklılıklara rağmen, her insana saygı ile davranılmasını ilke edinmiştir.” (Serbes, 

2018). 

Çerkesler Xabze kurallarını, yaşadıkları ve ya göç ettikleri bölgelere göre, değişen ve 

modernleşen zamana göre yeniden düzenlemeler yaparak uygulamaya koymaktadırlar. 

Xabze kuralları neticesiyle var olmuş toplumun diğer kültürlerden farklı oldukları 

hemen anlaşılmaktadır. Bireylerde ağırbaşlılık, ciddiyet ve saygınlık yüksek davranış 

belirtileri arasındadır. Çerkes toplumlarında yüksek ahlaki değer kriterleri mevcuttur. 

Bu durum aile içerisinde anne ve babaların çocuklarına karşı tutum ve davranışlarına 

yansıdığı görülmektedir. Aile içerisinde ki büyüklere saygı gösterilmesi, genç neslin 

saygılı ve seçkin bireyler olarak yetişmesini sağlamaktadır. Örnek olarak, kapalı bir 

alana girildiğinde öncelikli olarak büyüğün başköşeye oturmasını bekleyip, ortamda ki 

yaş sıralamasına göre bir alana oturmak Xabze kurallarında ki davranış normlarını, 

ahlaki değerleri ve kültürel kimliklerini ortaya çıkarmaya örnektir (Koç , 2016)  

50 yılda bir toplanarak Xabze gözden geçilir. İşlevi kalmamış, günümüz şartlarına 

uymayan kurallar kaldırılarak, günümüz şartlarına uydurulur ve yeni kurallar 

konulduğu belirtilir. Xabze en son olarak Âlim ve Müslüman din adamı olan, 

toplumun her kesiminden saygı gören Kazanıko Jebağ tarafından düzenlenmiş ve 

değiştirilmiştir. Xabze kurallarında İslam’a uygun olmayan davranış ve kural yoktur. 

Var ise sonradan ilave edilerek, Xabze gibi gösterilmeye çalışılmıştır (Yılmaz, 2017). 

Bu kuralar ev dâhil Çerkeslerin hayat tarzı olarak kimliklerine doğuştan yetiştirilerek 

işlenmiştir. Yeme-içme, misafirperver, sağduyulu, abartısız, cömert ve sadık millet 

olarak bilinmektedir. 

2.2.1.2.Xase 

Xase’nin Türkçe karşılığı cemiyet demektir.  Zeğes kelimesi ise, Xase ’de birlikte 

oturan kişilere denilmektedir. Halk meclisi olarak da ifade edilmektedir. Her şeyde 

olduğu gibi Zeğes Xabze kurallarına göre yapılır. Herkes kendi yaşına ve konumuna 



59 

 

göre oturur. Xase de kimse kendiliğinden oturumdan ayrılamaz. Ayrılması gerekiyorsa 

meclisin başındaki kişiden izin ister, öyle ayrılır. Birisi dışarı çıkarken de, girerken de 

ayağa kalkılır (Yılmaz, 2017). Sıklıkla kurulan bir meclis değildir. Günlük meselelerin 

dışında toplumda çözüme kavuşması gereken konuların, anlaşmazlığa düşülen 

noktalarda kurulan meclistir. Sosyal hayatta Çerkes Xabze kurallarına dayalı olarak, 

tüm halkın fikir birliğini temsil etme görevi vardır. Bireyler ve toplumlara arasındaki 

ilişkileri düzenlemeyi amaçlar. Sözlü hukuk kurallarına uygun olarak çözümler 

sağlanır. Bu mecliste söz sahibi olacak kişi, halkın en yaşlısı ve en saygın kişisidir. Bu 

kişinin danışarak çözüme kavuştuğu karalar, geçmişte at sırtında halka duyurulduğu 

belirtilir (Bingöl, 2017). 

2.2.1.3.Thamade 

Çerkes kültüründeki en önemli kurumlardan biridir. Xase’nin tam yetki ve yöneticisi 

konumundadır. Thamade ’lik soydan gelmez. Bilgi, yetenek ve başarıdan gelmektedir. 

Thamadeler sürekli seçilmiş kişiler değildir. Bir seferlik seçilebilir. Sivil toplumun 

önderi niteliğinde olan Thamade, düğünde veya ulusal toplantılarda seçilebilir. 

Toplumda Xase’ye çıkıp Thamade ’lik yapmak sıradan insanların değil, seçkin 

kişilerin işidir. Bu kişiler, Xase ‘de ki en bilge, en yetenekli, en becerikli, en ehliyetli 

ve en seçkin kişinin görevidir. Thamade Xabze’nin doğruluğunu kontrol ederek 

gelenekleri doğru bir şekilde ilerlemesini sağlamaktır. Geleneklerin en önemli 

koruyucu ve temsilcileri konumundadırlar (Uçarı , 2014). 

Thamade, belirli topluma özgür nitelik değildir. İslam da ki imamlık statüsüne benzer. 

Herkes kendisinden daha ehliyetli birinin bulunmadığı durumlarda imamlık 

yapabiliyorsa, Thamade olmak içinde ortam da ki en ehliyetli kişi olduğundan emin 

olmak gerekir. Otamda ki en yaşlı kişi olmak Thamade olacağı anlamına gelmez. 

Herkesin saygısını kazanmış, güzel konuşma becerisine sahip, Xabze’yi çok iyi bilen, 

dikkatli, zeki, çabuk ve uygun kararlar alabilen, pratik düşünebilen ve kendisini 

dinleten biri olmalıdır. Çerkes toplumlarında herkes bir gün Thamade olabileceğini 

düşündüğünden, Xabze kurallarını çok iyi bilmeyi ve uygulamayı görev bilmiştir. 

Thamadeler bu görevlerini yürüttüğü sürece çözüme kavuşacak konularda ki kararları 

gerek küçük grup Thamadelerine gerekse, yanında güvenebileceği birisine danışarak 

almaktadır. Genel olarak merkeziyetçi anlayışın hâkim olduğu Thamade kurumunda, 

otorite ve mutlak itibar esas konumdadır (Huvaj, 2001; Yılmaz, 2017). 



60 

 

Çerkesler de kabilecilik önemli bir unsurdur. Kabilecilikte mutlak bağlılık söz 

konusudur. Geçmişte, Thamadeler ve Kadılar gündelik yaşam ve suçlara verilen 

cezalar konusunda sıklıkla karşı karşıya geliyorlardı. Suç işleyen kabile üyesinin ceza 

verilme hakkının başkaları üzerinde olmasını istenmiyordu. Çerkes’ler İslamiyet’e 

uygun Xabze kuralları ve saygısı olmasına rağmen, bazı İslam emirlerini kendilerine 

uydurmaya çalışmışlardır. Bazı durumlarda kabilecilik anlayışı o kadar ağır basmıştır 

ki, Kadı’nın verdiği hüküm Kabileye ve Thamade ’ye uygun değilse kabul edilmediği 

belirtilmiştir (Longworth, 1996). 

2.2.1.4.Haceş 

Misafirhane veya konuk evidir. Evden ayrı bir şekilde hazırlanmış ek binadır. Bu 

düşünce misafir gelen konuğun kendini rahatsız hissetmemesi ve rahat edebilmesi için 

hazırlanmıştır. Misafirin ev sahibinin günlük işlerinden rahatsız olması istenmez. 

Geçmişte at ile gelen misafir, kendini hane sahibine tanıtarak nereden gelip, nereye 

gittiğini söylermiş. Ev sahibinin sen kimsin, nerden geldin? gibi sorular sorması ayıp 

olarak karşılanırmış.  

Haceş’ in içi misafirin ihtiyaçlarını karşılayacak şekilde yapılmıştır. Banyo ve ocak 

kısımlarından oluşan tek odalı yapıdır. Misafire aç mısın diye sorulmadan evde olan 

yemeklerden ikram edilir, gençler su döker havlu tutar ve atının teri soğuyana kadar 

gezdirildiği belirtilir. Bir Haceş’te kalabilmek için akraba ya da tanıdık olmak gerekli 

değildir. Yoldan geçen veya yolda olan birinin teklifsiz olarak konaklayabilecekleri 

evlerdi. Gelen kişiyle uzun sohbetlerin edildiği, kahramanlık şarkılarının söylendiği 

yerdir. Misafirin can ve mal güvenliğinden ev sahipleri sorumludur (Serbes, 2018). 

 Günümüzde bu durumun karşılığını sosyal tesisler veya oteller almıştır. Eskiden at 

üstünde herhangi birini misafir ederken, günümüzde araba ile gelen akraba veya 

dostları yaşanılan evlerde misafir etmektedirler. Haceş evleri artık değişen dünya ile 

yok olmaya yüz tutmuştur. Araba ile gelen tanıdık misafirin, öncelikle kadının kapısı 

ev sahibi tarafından açılarak sıcak bir şekilde karşılama yapılmaktadır. Misafirlik, 

Çerkeslerin çok değer verdiği ve yakından ilgilendiği değerlerindendir (Serbes, 2018). 



61 

 

2.2.2. Mutfak Kültürü 

Çerkes mutfak kültürü Kafkasya bölgesindeki birçok mutfak kültürünün bir araya 

gelmesiyle oluşan geleneksel mutfak türüdür. Genellikle aynı yemekleri, kendi 

dillerine çevirerek mutfaklarına dâhil etmişlerdir. Çerkeşlerle deki Sipsi, Abhaslarda 

Acıka, Karaçaylarda Hıcın, Azerilerde Kavurma gibi isimlerle kullanılmaktadır. 

Çerkes mutfağı, Kafkasya bölgesinin sert ve soğuk, dağlık ve yüksek iklim koşullarına 

göre şekillenmiştir. Yerleşim yerine göre daha çok un ve hayvansal gıdaların yer aldığı 

bir mutfaktır. Haşlama, kurutma ve kızartma teknikleriyle hazırlanmış et ürünleri 

tercih edilmektedir. Uzun vadeli tüketim açısından bu teknikler kullanılmaktadır. 

Çerkesler de yemek çeşitliliğinin fazla olduğu söylenmektedir.  Kafkasya bölgesinde 

bir ziyafette 125 çeşit yemeğin servis edildiği söylenmektedir. Genel olarak binden 

fazla yemek çeşidinin olduğu söylenmektedir. Ekmek ve sebzenin çok fazla 

tüketilmediği mutfakta, etli ve tahıl ürünlerinden oluşan yemekler daha çok tercih 

edilmektedir. Yemeklerde en çok dikkat edilen unsur gıda değeri ve lezzetli olmasıdır 

(Aslan, ve diğerleri, 2009; Yılmaz, 2017). 

Zengin Çerkes mutfağını Yılmaz(2017), üç ayrı bölümde ele incelemek gerektiğini 

söyler. Birincisi; Kafkasya’da bolluk içinde ve özgürce yaşadıkları zamanın 

mutfağıdır. Kurutulmuş, haşlanmış ve ocak fırınlarında pişirilmiş et ürünlerini tercih 

etmektedirler. İkincisi; anavatanlarından ilk sürüldükleri dönemi ele alır. Alışkın 

oldukları bolluk ve bereketli yaşam tarzından sonra tanımadıkları coğrafyalarda 

yaşamlarını sürdürmek için yokluk ve kıtlık ile savaştıkları dönemdeki mutfaklarıdır. 

Her bölgenin iklim şartları farklılık gösterdiği gibi, yemekleri de çeşitlilik 

göstermektedir. Anadolu’nun Karadeniz sahili, Balkanlar ve Orta Doğu’ya göç etmiş 

olan halkın kıt olan mutfak dönemidir. Bu dönemde yaşanılan sıkıntılar içerisinde, 

Çerkes kadınının yaratıcı ve buluşçu yeteneği ile zor şartlara rağmen yemek çeşitliliği 

devam etmiş ve harika yemekler yaptığı o dönemi anlatan eserlerde ortaya çıkmıştır. 

Üçüncü ise; Sürgünün üzerinden neredeyse 150 yıl geçmiş olan, günümüz Çerkes 

mutfağıdır. Sürgünden sonra yaşanan imkânsızlıklar ortadan kalkmış, yaşadıkları 

bölgeye adapte olmuşlardır. Kafkasya’dan özgün yemek ve kültürleri ile yerleştikleri 

bölgenin şartlarına uygun yemekler yaparak, günümüz Çerkes mutfağının son hali 

ortaya çıkmıştır (Yılmaz , 2017). Gezgin ve tarihçiler, Çerkesler ve Çerkes mutfağıyla 

ilgili bazı aktarımlar da bulunmuşlardır. Kafkasya’da bir köylü Çerkesler için, Evleri 



62 

 

sazdır, havası yazdır, halkı beyazdır, tamamı Çerkes ve Müslümandır. Garip bir dost, 

insanlardır şeklinde tanımlamıştır. Pek çok yazar Kafkasya’yı ziyaret etmiştir. 

İzlenimlerini ve gördüklerini İngilizce, Fransızca, Rusça, Arapça, Almanca ve diğer 

dillerde yazmışlardır. Türk yazarlar arasından Evliya Çelebi Seyahatnamesinde Çerkes 

yemekleri ile ilgili şöyle yazmıştır: 

“ Ekseriya darı unundan yapılmış B’asta yerler.  Darı ununu katıca pişirip top top 

edip sezbale batırıp yerler.  Sezbal, Cevizi havanda dövüp hardal ve tuz 

karıştırılır. Cevizin yağını çıkarıp kırmızı frenk biberiyle ceviz yağığla peynir 

yağını sezbal içine koyarlar. P’astayı sezbala batırıp yerler. Semiz koyun ve 

kuzuları başı, koynuzları, tırnakları, böbrek ve ciğerleri yedi kat sularda yıkayıp 

temizlerler. Koyunu büsbütün tandırda da pişirirler. Öyle pişirirler ki sanki ilik 

olur. Sonra ziyafet sofrasına getirirler. Dağlarda avladıkları karaca, sığır ve tablalı 

avlarını, dahi böyle pişirirler. Dağlarında keklik, turna, karatavuk, kaz ve 

ördekleri avlar ve kebap edip yerler. Kazanları onar manda sığacak kadar 

büyüktür. Kımız, ayran, keskin bozalar, maksıma bozaları, bol şerbetleri, bol 

suları içerler. Suyu ise az içerler. Misafirhaneleri evlerinden ayrıdır. Misafiri 

muhafaza ederler.” (Yılmaz, 2017). 

Yunan tarihçi (M.Ö 100) Strapon yazılarında ülkenin insanlarını anlatırken, 

yakışıklı ve iri yapılı olduklarını belirtmiştir. Bitkilerin ve hayvanların olması 

gerektiğinden büyük göründüğünü söylemiştir. Yemekler genellikle hayvansal 

gıdalardan oluştuğunu ve balık tüketiminin bulunduğunu söylemiştir. Sularını 

temiz pınarlardan tüketirler. İçecek olarak bahsıma tüketirler. Üzüm ve mısır 

şaraplarını tüketmezler. Buğday ve arpa ürünlerini mutfaklarında bolca 

kullandıklarını gözlemlemiştir (Yolkolu Öksüz, 2018).  

İngiliz gezgin Jamies S. Bell 1837- 1838 yılları arasında Kafkasya’ya yolculuk 

etmiş ve iki farklı eve misafir olarak gittiğini belirtmiştir. İlk gittiği ailede 45 

çeşit, ikinci gittiği ailede ise 47 çeşit yemek ikramında bulunmuşlardır. Bel 

yemeklerin çok lezzetli olduğunu ve yemeklerin neler olduğunu 

anlatamayacağını ifade etmiştir (Yolkolu Öksüz, 2018). 

Cenevizli gezgin Giorgio İnteriano 1502’de Çerkeslerin Örf Adetleri ve 

Tarihleri kitabında yemek çeşitlerinin çok olduğunu özellikle darı unundan 

yapılmış baksımayı ve ekmek yerine haşlanmış darıdan yapılan bastayı çok 

tükettiğini söyler. Bastanın dilimlenip sofraya konulduğunu ve tam sekiz gün 

boyunca sofra da durduğunu belirtmiştir (Yolkolu Öksüz, 2018). 



63 

 

2.2.2.1. Yemek Kültürü 

Çerkes yemeklerinin tarih boyunca lezzetli ve kendilerine özgü olduğu bilinen mutfak 

bilgileri vardır. Bunlar: 

• Yemeklerde ön plana çıkan mutfağın mimari kadınlar olmuştur. Çerkes 

kültüründe kadına ayrı bir değer verilmektedir.  

• Mutfak malzemelerinde en iyiler seçilerek yemekler yapılır. Kafkasya’da doğal 

ortamlarında yetişen bitkiler ve endemik türler kullanılırdı.  

• Yemeklerde tuz kullanılmaz. Daha önceden Çerkes kadınları tarafından 

hazırlanmış, içerisinde 12 baharat çeşidinin bulunduğu Çerkes tuzu kullanılır.  

• Kadın yemeği yapmaya başlamadan önce besmele çekerek dua eder. 

• Mutfakta hijyen ve temizliğe dikkat edilir. Kesilecek tavuk iki gün öncede 

kalbur altına konularak öteberi yemesini engellemek amacıyla sadece darı ve 

buğday ile beslenirdi.  

• Hane halkı yemeğe birlikte oturup birlikte kalkar.  

• Yemeğe başlamadan önce Thamade yani evin büyüğü, dua eder besleme çeker 

ve yemeği başlatır.  

Çerkes yemekleri farklı isimler ile de olsa Kafkasya yöresinin tüm kesimlerinde 

genellikle vardır.  Farklı kültürlerinde merak edip tükettiği, Çerkeslerin sıklıkla yaptığı 

ve yediği yemekler şu şekilde sıralanmaktadır: 

1- Abısta (Pasta): Çerkeslerin milli yiyeceğidir. Yemeklerin yanında ekmek 

niyetiyle tüketilmesinden kaynaklı, Çerkes ekmeği olarak da bilinir. Yapımın 

da özel olarak kullanılan araç gereçler vardır. Çüven adı verilen kazanlar ve 

tahta kaşık olan Belağ kullanılmaktadır. Mısır unu, tuz ve un ile yapılır. Servis 

tabağına ters çevrilerek konulur ve üzeri şekillendirilerek servis edilir. İsteğe 

bağlı olarak içine tere yağ ve şıpsi, üzerine ise kuru peynir konulmaktadır. 

Günümüzde hala sıklıkla yapılan pasta yemeği, özel gün ve davetlerde mutlaka 

misafire ikram olarak hazırlanmaktadır.  

 

2- Adiğekuave (Çerkes Peyniri): Kafkasya’da üretilmeye başlanmış olup 

günümüze kadar ulaşan Çerkeslere ait peynir türüdür. Yaşanan göçler ile 

kullanılan malzemelerdeki kalite oranında değişmeler olsa bile lezzetinden 



64 

 

ödün vermediği söylenir. İlk ortaya çıkış tarihi net olarak bilinmemektedir. 150 

yıllık bir tarihi olduğu sadece tahmin edilmektedir. İnek, koyun, keçi ve manda 

sütünden yapılır. Çerkes peyniri ısıl işlem görmüş, pıhtılı ve yumuşaktır. 

Bekletildiğinde ve kurtulduğunda sert bir hal alır. Taze olgun ve ocak üstünde 

kurutulmuş şekilde yenilebilir. Genellikle kahvaltılarda olmazsa olmaz olarak 

nitelendirilir. Hamur işleri yemeklerin içerisinde sıkça tercih edilen üründür. 

Çerkes aileleri uzun yıllar boyunca Çerkes peynirlerini kendileri yapmıştır. 

Fakat değişen ve gelişen dünya ile evde peynir yapımı giderek azalmıştır 

(Durlu Özkaya & Cömert, 2017). 

 

3- Haluje: Çerkes halkının geçmişte ve günümüzde sıklıkla mutfaklarında yer 

verdiği hamur işidir. Pişirme yöntemi olarak mantı ile benzerlik 

göstermektedir. İçerisine Çerkes peyniri, lor, patates ve kıyma tercih edilebilir. 

Üzerine biberli tereyağı dökülerek ve isteğe bağlı yoğurt ile ikram edilir. 

Çerkesler genel olarak Çerkes peyniri kullanmayı tercih etmektedirler (Acar & 

Karaosmanoğlu, 2019). Haluj’un burgu kapatma yöntemi kullanılarak 

yapılması, Çerkeslerin birbirine karşı birlik ve beraberliğini temsil ettiği 

söylenmektedir.  

 

4- Pırpılçıka(Acıka): Çerkes mutfağının yapı taşıdır diyebiliriz. Çerkes tuzu, 

Abaza tuzu, Abaza salçası veya Abaza acıkası şeklinde isimleri vardır. 

Kurutularak fırınlanmış kırmızıbiberin ezilerek, diğer Çerkes baharatlarının 

içerisine eklenmesiyle tamamlanır. Hazırlanan bu acıka tuzludur. Çerkesler 

yemeklerinde salça olarak acıkayı kullandıkları için ayrıca tuz ekleme gereği 

duymazlar. Salça şeklinde olanı yemeklerde kullanılırken, içerisine ceviz veya 

fındık eklenerek kahvaltılarda ekmek üstü sos şeklinde kullanılmaktadır. Yaz 

aylarında hazırlanan acıkalar cam kavanozlara konarak kış için tüketime hazır 

hale getirilir. Geçmişte taş ile dövülerek hazırlanan bu karışım, günümüzde 

mikser ile pratik hala gelmiştir.  

 

5- Akdu Sızbal(Çerkes Tavuğu): Kafkasya’dan gelen Çerkes halkının en bilinen 

ve en çok yapılan yemeğidir. Özel günlerde, düğünlerde, davetlerde ve ağır bir 

misafir geldiğinde yapılır. Bir meze çeşididir. İki farklı yapım şekli vardır. 



65 

 

Unlu ve cevizli olarak ayrılırlar. Akdu sızbal cevizli Çerkes tavuğudur. Şıpsi 

Pasta olarak bilinen, bir diğer yapım şekli olan Çerkes Tavuğu ise, mısır unu 

kullanılarak yapılmaktadır (Usta, 2020). 

 

6- Şıpsi: Çerkes halkının vazgeçilmez yemeklerinden olan Sipsi, birçok Kafkas 

kültürü mensubu göçmenlerde farklı isimlerle sofralarda yerini bulmuştur. 

Yaklaşık olarak on iki Çerkes boyu vardır ve hepsinde Şıpsi yemeği 

yapılmaktadır. Temelinde un ve cevizin tavuk suyu ile pişirilmesiyle elde 

edilen koyu kıvamlı bir sostur. Genellikle Çerkes Pastasının yanında servis 

edilir. Çerkes boyları yerleştikleri ve göç ettikleri bölgelerde faklı sunumlar ve 

pişirme teknikleri kullanarak Şıpsi’yi mutfaklarında kullanmaya devam 

etmişlerdir. Kaymakla donatılmış tavuk Şipsi, tavuk etli Şipsi, Dövülmüş ceviz 

katılan Şıpsi, Sütlü Şıpsi ve kuşbaşı etli Şıpsi olarak birçok farklı şekillerde 

mutfaklarda yerini korumaktadır (Yılmaz K. , 2017; Acar & Karaosmanoğlu , 

2019). 

 

7- Lepsi(Çerkes Yahnisi): Et suyu olarak da bilinen, kuzu eti Çerkes tuzu ve 

baharatları kullanılarak yapılan et türünde bir sulu yemektir. Çok lezzetli ve 

özel bir yahnidir.  Sade olarak tüketildiği gibi yahni olarak özel gün ve 

davetlerde ikram olarak servis edilmektedir (Yılmaz K. , 2017) 

 

8- Apeyeşeç: Çerkes tatlısı olarak bilinmektedir. Un, süt, tereyağı ve tu zile 

yoğrulur. Şeritler halinde kesilen hamurun içerisine tarçın ve ceviz karışımı 

harç hazırlanır. Bol yağda kızartılarak soğutulduktan sonra şerbetlenir ve ikram 

edilir (Absuva- Abaza Yemekleri, 2016). 

 

9- Agudırşışı(Barbunya Yemeği): Çerkeslerin barbunya yemeği olarak 

bilinmektedir. İçerisinde barbunya, soğan, acıka ve baharatlar eklenerek iyice 

pişirilir. Piştikten sonra tahta kaşık ile ezilerek ikram edilir (Absuva- Abaza 

Yemekleri, 2016). 

 

10- Velibah: Çerkes gözlemesi olarak bilinmektedir. Peynirli, kabaklı, patatesli, 

ıspanaklı ve kıymalı şeklinde tercih edilmektedir. Mayalanan hamur çay tabağı 

kadar açılıp içerisine istenilen malzeme konur. Tekrar kapatılan ve top halini 



66 

 

alan hamuru açarak tereyağında kızartılarak ikram edilir (Acar & 

Karaosmanoğlu , 2019). 

 

11- Maksime(Boza): Kefir ve ya boza olarak bilinmektedir. Çerkeslerin alkolsüz 

içkisi olarak bilinir. Geçmişte darı veya mısır unundan yapılırken, günümüzde 

sadece mısır unundan yapılmaktadır. Aylar önceden fıçılara doldurulur ve 

mayalanması için bekletilir. Davetlerde ve özel günlerde tüketildiği bilinir. 

(Boran Art, 2017; Usta, 2020). 

 

12- Kalmık Şay(Kalmuk Çayı): Yemeklerden önce ve sonra tüketilir. Genellikle 

Kahvaltılarda tercih edilir. Kafkasya’da çayın önemli bir yeri bulunmaktadır. 

Kafkasya yöresine ait olan bitki karışımları ile yapılmaktadır. 3 farklı bitki 

karşımı olan çayın içeriğinde kuzukulağı, yerel laba otu ve dadıv dedikleri 

otların kaynatılması ile elde edilir. Kış aylarında sıklıkla tüketilen çaya 

tereyağı, süt ve karabiber eklendiği belirtilir (Kalaycı, 2015; Yolkolu Öksüz, 

2018). 

13- Şelame(Pişi): Mayalı ya da mayasız hamurun kızgın yağda pişirilir. Genellikle 

çay ve Çerkes peyniri ile ikram edilir. Özel gün, davetler, bayramlar ve 

düğünlerde dağıtılır. İsteğe göre içine peynir veya et eklenir (Yılmaz K. , 

2017). 

 

14- Sızbal: Yeşil erikten yapılan sostur. Her yıl eriklerin olgunlaşması ile yapılır. 

Yoğurt ve domates sızbalı çeşitleri bulunsa da genellikle yeşil erik sızbalı 

tercih edilmektedir. Özellikle özle gün yemeklerinde misafire hazırlanan 

yemeğin yanına çıkartılır (Boran Art, 2017; Yolkolu Öksüz, 2018). Ekşi yeşil 

erik mısır unu, acıka ve baharatlardan oluşan karışım hazırlanıp yaz aylarında 

cam kavanozlara kapatılarak yemeğe hazır halde tutulur. Misafire ikram 

edileceği zaman, çıkartılıp üzerine taze yoğurt eklenerek servis edilir.  

 

15- Ahulçapa(Cevizli Karalahana): Çerkes halkının sıkça tükettiği sebze 

yemeklerinden biridir. Genellikle karalahana turşu, ceviz, acıka, taze soğan, 

abısta ve ceviz yağı kullanılarak hazırlanır. Sade bir şekilde tüketildiği gibi 

yoğurt eklenerek de hızlıca tüketimi sağlanabilir (Boran Art, 2017). 

 



67 

 

16- Lığağuğ(Kuru et): Etler ince ince dilimlenerek tuz ve sarımsak ile marine 

edilir iki üç gün dinlendirilir. Ocak üzerinde ıssız ateşte ağır ağır birkaç gün 

içinde kurutulur. Et kurutma işlemi genellikle sineklerin az olduğu ekim 

aylarında üzerine ince bir tül serilerek yapılır. Kurutma sırasında ateşin 

içerisine elma y ada kayın ağacı tercih edilebilirdi. Eskiden Çerkes halkı, uzun 

yola ve seferlere çıktığında yanların almak için tercih edilen yemek türüdür 

(İlhan & Mesci , 2018; Usta, 2020). 

2.2.2.2. Mutfak Araç-Gereçleri 

Çerkes evleri kendine has yemekleri olduğu gibi, Çerkeslere özgü mutfaklarıyla da 

diğer kültürlerden farklıdır. Çerkes evleri genellikle sundurmalı bir şekilde tasarlanmış 

yan yana odalardan oluşmaktadır. Mutfak bölümüne Pıtı ya da Hakoş olarak 

isimlendirilmiştir. İki katlı içten merdivenli evlerde alt katta bulunmaktadır. 

1940’lardan önce mutfaklar Çerkes evlerinin dışarısında ve sağ tarafında bulunuyordu. 

Daha sonra ev içlerine alınarak pratiklik kazandırılmıştır. Mutfakta taş veya kerpiçten 

yapılma ocaklar bulunuyordu. Yemekler odun ateşinde yanan ocak üstünde Çüven adı 

verilen bakır veya demirden yapılan yuvarlak gövdeli derin kulplu küçük kazanlarda 

pişirilmektedir. Bu kaplar Tlexunç adı verilen ve kapların istenilen yüksekliğe göre 

ayarlanmasını sağlayan demir zincirlere takılırdı. Bu ocaklar da yemek pişirildikten 

sonra ateşin sönmesiyle birlikte ocakta bulunan tel ızgaralara etler ve peynirler 

asılarak tütsüleme işlemi yapılırdır. Mutfağın giriş kısmın da hamur işleri yapmak 

amacıyla fırın(Haku) kullanılırken, hemen yakınına koni adı verilen kiler 

koyulmaktadır. Koniler genellikle yerden 50 cm yüksekliğinde yapılırdır. Bunun 

amacı fare veya haşeratların kilere tırmanması engellemektir. Rutubete dayanıksız 

kuru malzemelerin muhafaza edildiği kilerde, temizliğe ve hava almasına ayrıca dikkat 

edilirdi. Mutfakta kullanılan malzemeler genellikle ahşaptan ve topraktan 

oluşmaktadır. Ayranların ve yoğurtları servis edildiği bakır kâseler, havanlar, ekmek 

saçları, saç ayakları ve ahşaptan yapılma tahta kaşıklar kullanılmaktadır (Boran Art, 

2017).  

 



68 

 

Geçmişte köy evlerinde giriş katında bulunan mutfaklara ayakkabı ile girilirdi. Sebebi 

ise; bahçede ev avluda çalışan kişiler, toprak zemini olan mutfakta çaylarını ve 

yemeklerini rahatça ve hızlıca tüketebilsin diye tasarlanmıştır (Serbes, 2018).  

Çerkes mutfağında birçoğu unutulmuş, isimleri değişmiş ve hala kullanılan araç-

gereçler bulunmaktadır. Bunlar Yılmaz (2017)’ye göre şu şekildedir: 

• Ahe Ane: Üçayaklı Çerkes sofrası olarak bilinir.50 cm çapında 60 cm 

yüksekliğindedir. Gürgen ağacından yapılma olan sofradan her evde birkaç 

tane bulunur. Her gün kullanılan bu masalardan misafire özel olanları 

mecvuttur. Günümüzde kullanımı devam etmektedir.  

• Agubje: Kepçe 

• Ahaka: Ceviz, fındık,  kuruyemiş, kurutulmuş ot ve kurutulmuş biberin, 

sürtülerek ezilmesini sağlaya yassı düz taştır. 

• Ake: Masa 

• Anlle: Tekne 

• Akudırışşıga: Düz bir sopa şeklinde olup ucunda dört beş tane yıldız şeklinde 

dal bulunan mutfak gerecidir. Fasulye ayıklamak için kullanılır. 

• Apıhnıga: Ezilerek hazırlanan yemekleri ezmeye yarayan yuvarlak şeklinde 

taştır. 

• Belağ: Ağaçtan oyulmuş, ucu yassı ve yuvarlak kürektir. Çerkeslerin sıklıkla 

kullandığı gereçtir. Pasta yapımında kullanılmaktadır. 

• Bje: Büyükbaş hayvan boynuzudur. Bardak yerine kullanılır. Özel günlerde, 

kutlamalarda ve misafir geldiğinde içecek ikram edilirken kullanılmaktadır. 

Çerkes toplumun da özrün, memnuniyetin ve onurlandırmanın simgesidir. 

• Cemişk: Kaşıktır. Günlük olarak yemeklerde kullanılan kaşıktır.  

• Çöven: Çerkeslerin yemek pişirirken kullandığı, ocak içerisinde demir 

kancalara takılan derin bakır kaptır.  

• Gurğhu: Sert tahılların kabuklarını çıkarmaya yarar. Mısır, nohut gibi 

gıdalarda kullanılır. İçi konik olarak oyulmuş taştır. 

• Haqu: Fırındır. Genellikle mutfağa bitişik olarak kullanılmaktadır. 

• Japxe: Tava 

• Lecen: Leğen 



69 

 

• Lexup: Kazan 

• Lexupuşko: Büyük Çerkes kazanıdır. Toplu ve çok yemek hazırlarken 

kullanılmaktadır. 

• Lexuenç: Ocakların içerisinde demir asılı olarak duran demir kancalardır. 

Asılarak yemek pişirmek istenildiğin de ve tütsülemek istenen ürünün 

asılmasında kullanılır. 

• Müje bu’ace(Ahaka): Haşhaş, kişniş gibi ürünleri sürterek ezmeye yarayan 

yassı taştır.  

• Müje huraj(Apılnıga): Elde tutularak sürtme işlemi yapmaya yarayan yassı 

taştır.  

• Qoşin: Sıvı yiyecek ve içeceklerin saklandığı topraktan yapılma fıçı ve 

kaplardır. 

• Phaçey: Sıvı yiyecek ve içeceklerin konulduğu ahşaptan fıçılardır. Daha çok 

turşu için kullanılır. Yiyeceklerin daha uzun ömürlü ve sağlıklı saklanmasına 

yaramaktadır. 

• Somar: Kafkasya’ya özgü, tuğlalı özel bir maden türünden yapılma 

semaverdir. Misafirlere yemeklerde ve yemeklerden sonra çay ikram 

edilmemesi noksan bir davranış sayılmaktadır.  

• Şahle: Kova 

• Şejye: Bıçak 

• Şahmuje: Yaklaşık 50 cm çapında, 15 cm kalınlığında yassı iki taşın üst üste 

konulmasıyla oluşan, ağaç sapı bulunan manuel el değirmenidir.  Kol gücü ile 

çevrilerek birçok ürünün öğütülmesinde kullanılır.  

• Thaçüf: Oklava 

• Thuvalhe: Yayık 

• Tsatse: Çatal 

• Vacaq: Mutfakta kullanılan ocak ya da şöminedir.  Genellikle odun, mısır 

koçanı ve kocalak gibi yanıcı maddeler kullanılır. Tezek asla kullanılmaz. 

Ocak Çerkesler için önemli bir unsurdur. Asla söndürülmemesi gerekir. Ocağı 

sönüp komşudan ateş isteyen ayıplanırdı. 

• Vubel: Havan 

• Vubellişha: Havan Tokmağı 



70 

 

2.2.3.Sofra Kültürü  

Çerkesler de sofra kültürünün ayrı bir önemi vardır. Xabze kurallarının en iyi 

uygulandığı yerlerden biridir. Çerkes sofrasını Yılmaz (2017),  Xabze, disiplin ve 

güzel konuşma olarak üçe ayırır. Sofrada yemeği yavaş yemek, lokmaları kibarca ve 

orta büyüklükte almak, alınan lokmayı ağza yaklaştırmadan ağızı açmamak, yenilen 

lokmayı yutmadan başka bir lokma almamak, lokmayı alırken başı sofraya doğru 

eğmemek, sofra üzerine aksırmamak, sofrada bulunan ekmek ve börek gibi büyük 

ürünler varsa bunları direk olarak ısırmadan el ile küçük parçaya ayırarak koparmak, 

az yemek ve yenilen yemekleri kibarca övmek gibi davranışlara dikkat edilmelidir 

(Yolkolu Öksüz, 2018). Çerkeslerde Yemuk(Ayıp) olgusu Çerkes sofralarını ve 

kültürünü ayakta tutan unsurdur. Ayıp olgusunun öğretildiği ve uygulatıldığı alanlar 

genellikle sofralardır. Çerkeslerde birçok sofra çeşidi bulunmaktadır. Bu sofralar; 

Xabze kurallarına, yemeğin sunuş tarzına, yapım şekline, hangi yemeğin hangi sofrada 

olması gerektiğini ve kimlerin sofraya hizmet edeceğine kadar belirleyen sofra 

çeşitleridir. Birçok sofra çeşidi bulunmaktadır. Bu sofralar Çerkes kültüründe ki 

misafire ve mutfağa ne kadar önem verdiğini gösterir niteliktedir. (Yolkolu Öksüz, 

2018). 

2.2.3.1.Sofra Çeşitleri 

Çerkesler de misafire ve mutfağa verilen önem büyüktür. Birçok sofra çeşidinin varlığı 

zengin kültüre işarettir. Kafkasya’dan göç sonrasın da birçok unutulmuş sofra çeşitleri 

olmuştur. Bunun sebebi, değişen ve göç edilen yörenin şartlarına göre değişmesidir. 

Zamanla modernleşen ve gelişen dünyada sıklıkla kullanılan sofra çeşitleri bile 

değişim göstermiştir. Çerkes sofra çeşitleri şu şekildedir: 

1- Aile içi Sofralar: Aile sofralarında aile büyüğüne ayrı bir sofra çıkartılırdı. 

Yemeğini hane halkından ayrı yerdi. Aile büyüğünün mutfakta olması 

ayıplanırdı. Evin erkekleri ayrı, kadınları ayrı ve çocukları ayrı yemek yerdi. 

Duruma göre evin kadınları ve çocukları aynı sofraya oturabilirlerdi. Evde 

pişen yemeklerden yaşlı komşuya götürme sofra usullerinden sayılırdı. 

 



71 

 

2- Konuk Sofraları: Konuk sofraları genellikle Haceşlerde kurulur. Konuk 

sofralarında belirli kurallar ve oturma düzeni mevcuttur. Yaşa ve sosyal 

duruma göre değişen sofra oturma düzeni şu şekildedir: 

 

• Thamade: Xabze kurallarının sofradaki uygulayıcısı ve uygulatıcısıdır. 

Sofranın adabından, düzeninden ve davranışlardan sorumlu olan kişidir. 

Thamade sofradan kalkmadan kalkılmaz ve yemeğe başlamadan başlanmazdı.   

Thamade godze/khodze/guadze: Thamade’nin yardımcısı konumdadır. 

Thamade’nin soluna oturur. 

• Nehih: Sofrada ki en yaşlı kişidir. Sofrada misafir Thamadesi bulunmasa 

Thamade’nin sağına oturabilir.  

• Misafir ve ev sahipleri: Sofrada misafirden sonra ev sahiplerinin yaş düzenine 

göre yer almasıdır.  

• Şh’ağarıt: Thamade’nin sağ koludur. Gençlerden seçilen bu kişi, sofra 

kurallarını ve düzenini iyi bilen olmalıdır. Sürekli ayakta durarak yemek ve 

içecek düzenini sağlar. 

• Ho’uh/huaho: Thamade’nin sofrayı onurlandırmak için yaptığı konuşmadır. 

Thamade kadeh kaldırdığı zaman herkes kaldırmalıdır. Thamade’nin 

söylediklerini onaylama, saygı gösterme ve itaat anlamı taşıdığı için herkes 

buna uymalıdır. 

• Bje: Hayvan boynuzu olan bje, sadece kadeh için değildir. Tören aracı ve saygı 

ifadesi olduğu için konuklara çıkarılan sohbet ve dostluğu temsil eden araçtır. 

• Nış/Aşta: Misafir onuruna kesilen hayvana denir. Çerkeslere özgü ritüel ve 

merasim şeklidir. Özel bir konuk ve özel günlerde uygulanır. Keline hayvanın 

uzuvları masalara konularak gösterilir. Her uzvun ayrı bir anlamı vardır. Kelle, 

bütünlüğü ve başımın üstünde yerin var anlamı; kulak, verilen sözün sonuna 

kadar dinleneceği anlamı; sağ arka but, seni sağ kolum gibi görüyorum; kalp, 

seni kalbim gibi görüyorum; böbrek yatağı, yarım konulursa kesilen kişiye 

hükümsüz olduğu anlamı taşır; ciğer ise, seni kendimle aynı görüyorum anlamı 

taşımaktadır (Sakarya Valiliği, 2013). 

 Aşta’yı kesen kişinin, kestiği kişiye karşı yarım başı dağıtırken verdiği mesajlar 

vardır. Bunlar: 



72 

 

1- Kulaktan kesilen kısım en gence verilir ve Dikkatli ol, yanlış yapma 

anlamı taşır. 

2- Burun, Thamade godzeye verilir. Dikkatli ol, sofrada yanlış 

yapılmasına müsaade etme anlamı taşır. 

3- Göz kısmı, Thamade’nin danışmanına verilir. Dikkatli ol, her şeyi gör 

anlamı vardır. 

4- Beyin ise, Thamadeye verilir. Güzel ve doğru sofra yönetiminin, sağlıklı 

bir beyin ile olacağı anlamı verilir (Yılmaz K. , 2017) 

 

3- Düğün Sofraları: Düğünlerde hazırlanan sofralardır. Gelin almaya giden köy 

halkı ve komşular düğün evine yemekler getirir. Gelin almaya giden heyete 

yolluk olarak halive olan börek çeşidi ile yemek verilir. Düğüne gelen 

misafirler yemek sepeti uygulaması olan küçükbaş hayvan ve Çerkes 

yemeklerinden getirirler. Düğün yemeklerinde hane sahibi bütün yöresel 

yemeklerden hazırlar. Düğünü haber vermek için düğün sahibinin, düğünden 

on gün önce bütün köye Danışıklık yemeği verir. Yemekte genelde koç 

kesilerek ikramda bulunur ve düğü gününü söyler. Düğün zamanı gelen 

misafirler düğün evinde kalmaz. Köydeki herkes misafirleri paylaşarak 

ağırlardı. 

 

4- Hayır Sofraları: Farklı sebepler ile komşu, akraba, mahalle ve köyden 

yakınlara verilen yemeklerdir. Kayınpederin gelin görme yemeği(Niseta), 

kayınpederin gelin ile ilk konuşma yemeği(Pselhap’şe) ve çocuğun ilk yürüme 

yemeği bunlara örnektir. 

 

5- Cenaze Sofraları: Cenaze evlerinde kesinlikle yemek yapılmazdı. Komşular 

yemek yaparak cenaze evine götürürler. Taziyeye gelenler uğurlanmaz. Acıkan 

ayrı acıyan ayrı denilerek cenaze sahiplerini sofraya oturturlardır. 

 

6- Yol Yemekleri(Zekou) Sofraları: Kafkasya’ya özgü bir gelenektir. Çerkesler 

göç ettikten sonra bu gelenekleri devam ettirememiştir. Bu gelenek daha çok 

ticaret için uzun yola çıkan erkeklere kurutulmuş et ve Çerkes peynirinin 

konulmasını içerir. 



73 

 

 

7- Çamur Sıvama (Yetezeha) Sofraları: Gençlerin tanışması ve eğlenmesi için 

yapılan imece usulü tanışmalardır. Gençler Xabze kurallarına uygun bir şekilde 

çamur kullanarak bir evin sıvasını yaparlar. Gün sonunda ev sahibi gençlere 

sofra çıkararak misafir eder ve daha sonra eğlence yapılırdı. 

 

8- Simage Teğaw(Hasta) Sofraları: Kaza ve ya savaş sonucu yaralanan kişiler 

için düzenlenen eğlence sofralarıdır. Hastanın moralini yüksek tutmak ve 

uyutmamak için yapılır. Bütün eğlenceler komşu köylerden gelenler tarafından 

yapılır. Yaşıtı olan kızlar ve erkekler ziyarete gelir. Gelenler koç getir ve orada 

kesilerek misafirlere ikram edilir. Oyunlar oynanır, eğlenceler yapılırdır. 

 

9- Jeş Şış(Genç Oturma) Sofraları: Gençliğe yeni adım atmış erkekler ve 

kızların oturmasıdır. Bu eğlence için kızların ve erkeklerin ailelerinden izin 

alması gerekmez. Gençlere verilen güven ve serbestliğin göstergesi olarak izin 

almalarına gerek yoktur. Kızlar kimseden yardım almadan oturma için yemek 

hazırlar, sofralar kurulur ve bunu kız tek başına yapar. 

 

10- Tazır(Ceza) Sofraları: Barışma cemiyeti anlamındadır. Bir kusurun telafisi ve 

tarafları barıştırmak için kurulan sofralardır. Çerkesler de Adıge Mahkemeleri 

mevcuttur. Xabze’ye uygun olmayan davranışları ele alırlar. Burada ki amaç 

kişiyi yermek değildir. Cemiyete tekrar onurlu bir insan olarak kazandırma 

amaçlı uygulanmaktadır. 

 

11- Bayram Yemekleri: Bayramlarda hazırlanan sofralardır. Bayram 

ziyaretlerinde eve gelen herkese sofra çıkartılırdı. Kaç tane ev ziyaret edilirse o 

kadar sofra ile karşılaşılır. Kurulan sofradan tok olsanız bile tatmamak ayıp 

karşılanırdır. 

 

12- Tarla Yemeği: Ekinin toplaması sonrasında ho’uh tarafından yapılan konuşma 

ile verilen yemeklerdir. Doğan bebeğe isim verilmesi, bebeğin konuşmasıyla 

verilen yemekler mevcuttur (Yılmaz K. , 2017; Yolkolu Öksüz, 2018). 

 



74 

 

3.ARAŞTIRMA BULGULARI DEĞERLENDİRİMESİ 

Bu bölümde, araştırmanın amacı doğrultusunda gerçekleştirilen mülakat tekniği 

kullanılarak yapılan görüşmelerde verdikleri cevaplar ve bu cevaplardan yola çıkarak 

yapılan betimsel bir analiz bulgularına yer verilecektir. Görüşmeler neticesinde elde 

edilen bulgular 5 tema altında incelenmiştir. Temalar; araştırmaya katılanlar ve 

nitelikleri, Çerkes mutfağının temel unsurları, Çerkes mutfağında örf-adetler, kültürel 

etkileşim ve kültürün geleceğe aktarımı olmak üzere incelenmiştir.  

3.1. Araştırmanın Yöntemi  

Araştırma, Etnografik bir çalışmadır. Araştırma verileri kartopu örneklemi kullanılarak 

elde edilmiştir. Katılımcı gözlem metodu kullanılarak 10 kişi ile yüz yüze görüşmeler 

sağlanmıştır. MAXQDA programı kullanılarak elde edilen kodlar, tablo haline 

getirilmiştir. Görüşmeler pandemi nedeni ile açık alanlarda tercih edilmiştir. 

Görüşmeler ev bahçeleri, kahvehane açık alanları ve kafe bahçelerinde 

gerçekleşmiştir.  Görüşmeler de telefon aracılığı ile kayıt altına alınırken, yazılı olarak 

da kayıt tutulmuştur. Evlerde ve kafelerde yemek ikramları yapılmıştır. Çerkes 

yemeklerinden olan;  Çerkes salçası, Çerkes peyniri ve Çerkes turşusu ikramı 

olmuştur. Ayrıca Sakarya Kafkas Kültür Derneği ve Sakarya Üniversitesi Kafkas 

Dansları’nın, Haluj Gecesi ve Kafkas Kültür Derneği’nin Abısta Akşamları adı altında 

düzenlenen gecelere katılım sağlanıp yemeklerden tadımlar yapılmıştır. Katılımcılara 

sorulan 11 soru dahilinde alınan cevaplar çalışmamıza aktarılmıştır. Sorular şu 

şekildedir: 

1.Çerkes mutfağının yemekleri nelerdir ve bunlardan hariç yemekler yapılmakta 

mıdır?(Kabak tatlısı, keşkek, muhlama, balık, karalahana yemeği/dolması, fast-food 

yemek çeşitleri) gibi ürünler yapılıyor mu? 

2.Çerkes mutfağının gündelik hayatta kullanım durumu nasıldır?  

3.Çerkes mutfağında geçmişte kullanılıp günümüzde kullanıma devam eden/etmeyen 

araç gereçler var mıdır? Varsa nelerdir? 

4.Çerkes kültürüne ait özel gün ve yemeklerinizde(cenaze, düğün, nişan vs. gibi) 

geçmişte yaptığınız günümüzde devam eden/etmeyen adet ve gelenekleriniz nelerdir? 

5.Çerkes mutfağın da geçmişte uygulanıp günümüzde devam eden/etmeyen sofra 

adaplarınız nelerdir? 



75 

 

6.Çerkeslerin Sakarya’da ki göçmen mutfak kültürleri ile etkileşimi hakkında ki 

düşünceleriniz nelerdir? 

7.Farklı kültürlerle yapılan evliliklerde mutfak kültürü sizin yemek kültürünüzü nasıl 

etkilemiştir? 

8.Evde yapılan geleneksel yemeklerin tariflerini başka kültürden kişilere verdiğiniz 

oldu mu? Olduysa bunlar hangi yemeklerdir? 

9.Mutfak kültürünün korunmasında ve geleceğe aktarılmasında kadının rolü hakkında 

ne düşünüyorsunuz? 

10.Genç kuşaklar Çerkes yemeklerini hazırlamaya ve yemeye devam ediyor mu? 

Düşünceleriniz nelerdir? 

11.Sizce dernekler ve restorantlar yemek kültürünün neresinde duruyor? Ne 

düşünüyorsunuz? 

3.2.Araştırmaya Katılanlar ve Demografik Bilgiler 

Araştırmanın amacı doğrultusun da ilk tema olan araştırmaya katılanlar ve demografik 

bilgileri yer almaktadır. Araştırmaya 10 Çerkes göçmeni katılmış ve bu verilere 

dayanarak aşağıdaki tablolar oluşturulmuştur.                                 

Tablo 2: Katılımcıların demografik bilgileri 

Cinsiyet Sayılar 

Kadın 6 

Erkek 4 

TOPLAM 10 

 

                               

 

 

 

 

Araştırmada her bir özelliğe göre oluşturulan tablolar yer almaktadır. Bu tablolar 

incelendiğinde katılımcıların cinsiyet bağlamında 6 kadın, 4 erkek olmak üzere 

toplamda 10 kişi ile görüşmelere sağlanmıştır. Veriler incelendiğinde çalışmaya 

katılanların çoğunluğunun kadınlar olduğu görülür. 

Medeni Durum Sayılar 

Evli 6 

Bekâr 4 

TOPLAM 10 

Yaş Aralığı Sayılar 

24-56 4 

57-67 3 

68-98 3 

TOPLAM 10 

Yerleşim Yeri Sayılar 

Maksudiye 6 

Alancuma 3 

Emirler 1 

TOPLAM 10 



76 

 

 Medeni durum tablosu incelendiğinde 6 evli, 4 bekâr olduğu görülmektedir. 

Araştırmaya katılanların çoğunluğunu evli kişilerin oluşturduğu söylenebilir. Yaş 

aralığı tablosu incelendiğinde 24-56 yaş arasında 4 kişinin, 57-67 yaş aralığı 

incelendiğinde 3 kişinin ve 68-98 yaş aralığı incelendiğinde ise 3 kişinin katılım 

sağladığı görülmektedir. Yaş aralığında en çok katılımın 24-56 olduğu söylenebilir. 

Yaş aralığının yüksek yaşları içermesi araştırmamız açısından geçmiş ile günümüze 

daha iyi ışık tutabilme amaçlıdır. Yerleşim yeri tablomuz incelendiğinde ise 

Sakarya’da bulunan Maksudiye köyü, Alancuma Köyü ve Emirler köyü ele alınmıştır. 

Araştırmaya katılanların çoğunluğunu 6 kişi ile Maksudiye köyü kişileri 

oluşturmaktadır. Alancuma köyünde 3 ve Emirler köyünde 1 katılımcı olmak üzere 

toplamda 10 kişi ile görüşmeler gerçekleştirilmiştir.  

3.3.Çerkes Mutfağının Temel Unsurları 

Çerkes mutfağının temel unsurları ana başlığı altında alt temalar ele alınmıştır. Çerkes 

mutfağında yapılan yemekler, Çerkes mutfağının gündelik kullanım durumu ve Çerkes 

mutfağında araç- gereç kullanımı temaları incelenmiştir. Elde edilen verilen 

gruplandırılarak tablolara aktarılmıştır. Verilen cevaplar incelenerek özel ve önemli 

görülen kısımlar katılımcıların kendi ifadeleri ile aktarılmıştır.  

3.3.1.Çerkes Mutfağında Yapılan Yemekler 

Çerkes mutfak kültüründe bulunan temel yiyecek malzemeleri ve Çerkes yemekleri 

hariç diğer kültürlerden yemeklerin yapılma durumları incelenmiştir. Katılımcılara, 

“Çerkes mutfağının yemekleri nelerdir ve bunlardan hariç yemekler yapılmakta 

mıdır?(Kabak tatlısı, keşkek, muhlama, karalahana yemeği/dolması, fast-food yemek 

çeşitleri) gibi ürünler yapılıyor mu?” temel sorusu yöneltilmiştir. Elde edilen veriler 

niteliğinde ve katılımcıların cevapları doğrultusunda oluşturulan Tablo3’te Çerkes 

kültüründe genel olarak yapılan yemeklerin grafiği yer almaktadır.  

 

 

 

 



77 

 

Tablo 3: Çerkes mutfağında en çok yapılan yemekler 

 

Bu tablo da araştırmacılar birden fazla cevap vermiştir. 

Katılımcılara “Çerkes mutfağının yemekleri nelerdir?”  sorusu sorulmuştur. Bu soruya 

verdikleri cevaplar neticesinde 8 kişinin verdiği cevap ile en fazla Abısta/Pasta 

yapımının olduğu görülmüştür. 6 kişi ile Haluj yapımı, 5 kişi ile Çerkes Tavuğu, 4 kişi 

ile Adiğekuave/Çerkes Peyniri olduğu belirtilir. 3 kişi ile Lepsi/Çerkes Yahnisi, 2’şer 

kişi ile Pırpılçıka/Acıka ve Agudurşışı/ Barbunya yemeği, 1’er kişi ile Ahulçapa/ 

Cevizli karalahana yemeği, Sızbal, Maksime/Boza, Lığağuğ/Kuru et ve Şipsi cevapları 

verilmiştir. 

Çerkes Pastası, Çerkes mutfaklarında sıklıkla yapılan toplanma, özel gün ve davet 

yemeği şeklinde geleneksel yemeklerin en fazla yapılan yemeğidir. Katılımcılardan 

alınana cevaplar içerisinde 8 kişinin vermiş olduğu cevaplar ile bu sonuca ulaşılmıştır. 

Çerkes Pastası eskiden darı unundan yapılmaktadır. Günümüzde ise mısır unu ile 

yapılır. Çerkes pastasının kadınlar arası oturma günlerinde sıklıkla yapıldığını belirten 

K10,  

“Mısır unumuz eksik olmaz. Kendimiz yerli mısır üretip değirmende çektiriyoruz. 

Mutlaka evimiz de mısır unu bulunuyor. Kadınlar arası oturma günleri ve 

toplanmalarda mutlaka Çerkes pastası yapılıyor.”  

şeklinde görüşlerini ifade ederken, mısır ununu hazır almadıklarını mısırı kendi 

tarlalarında ürettikten sonra elde edilen mısır unu ile yaptıklarını ifade etmektedir. 

Evlerde çokça ve bolca bulunması istendiğinden kişiler kendileri üretim 

sağlamaktadır.   



78 

 

Çerkes yemekleri genellikle hayvansal ürünler ve et ağırlıklı ağır yemeklerden 

oluşmaktadır. Coğrafi koşulların getirmiş olduğu şartlar neticesinde şekillenen mutfak, 

günümüze kadar yansımalarını devam ettirmiştir. Katılımcılardan K5,  

“Çerkes yemekleri et ve hamur ağırlıklıdır. Çerkes tavuğu dedikleri gerçekte mısır 

unundan yapılır. Acı biber havanda ezilir öyle yapılır. Çerkes peynirinde kimyasal 

maya kullanılmaz. Kendi mayasını kendisinden alırız.”  

cevabını vermiştir. Çerkes tavuğunun mısır unundan elde edildiğini Çerkes peyniri 

yapımında kimyasal bir maya kullanılmadan kendi oluşturduğu maya ile yapıldığını 

vurgulamıştır. Bu durum Çerkes peyniri diğer peynir türevlerinden ayırıcı bir özellik 

olarak ön plana çıkarmıştır.  

Çerkes tavuğunun kalabalık aile toplantılarında, birlikteliklerde ve özel günlerde 

yapıldığını söyleyen katılımcılardan K6,  

“Çerkes tavuğu dediğimiz yemeğimiz, aile sofralarında, dostlar ile bir araya 

gelindiğinde yapılır. Vazgeçilmez ürünümüzdür. Yerli tavuk kalitesi ile yapmaya 

özen gösteririz. Lezzeti böyle daha iyi olur. Çerkes pastası eskiden darı unundan 

yapılırdı. Şimdi mısır unundan yapılıyor.”  

şeklinde Çerkes tavuğunun Çerkesler için vazgeçilmez bir yemek olduğunu 

günümüzde hazır tavuklar ile yapılsa da yerli tavuk ile yapıldığında lezzetinin çok 

daha güzel olacağını ifade etmektedir. Çerkes tavuğunun eskiden darı unundan 

yapıldığını ifade eder. Günümüzde ise darı unun yapımının azalması ile mısır unundan 

yapıldığı sonucuna ulaşabiliriz. 

Çerkez peynirleri Çerkes evlerinin olmazsa olmazı konumundadır. Çerkesler 

neredeyse her öğünde bu peyniri tüketir. Günümüzde peynir naylon bir kap içine 

konularak şekillendirilmesi ile elde edilir. Geçmişte hasır sepetlerin kullanılması ile 

elde edilen peynirler kurutulmuş bir şekilde tüketiliyordu. Bu yöntem ile peynirin 

tüketim süresi uzamakta ayrıca lezzeti de çok daha güzel olmaktadır. Ocak kültürünün 

evlerden kalkması ile kurutulmuş peynir tüketimi de azalmıştır. Katılımcılardan K6: 

“Çerkes peyniri benim olmazsa olmazım. Evde olmadığı zaman problem olur. 

İzmit Uzun tarlada kurutulmuş olarak en beğendiğim yerden alırım. Özellikle 

ordan alırım. En devam eden peynir ve türevleridir. Nereye gidersem peyniri 

yanımda götürürüm. Aldığım yerdeki imalatçı diyor ki, Ben peyniri mayalarken 

bile hava şartlarına dikkat ederim, der.” ve “bu peynirle yapılan Haluj dediğimiz 

yemekler standart olarak her hafta birkaç kere yediğimiz yemeklerimizdir. 

Haluj’u sıkça yediğimiz için yapılıp buzdolabına atarız misafir gelince yaparız.”  



79 

 

Çerkes peynirinin kurutulmuş halini, özel olarak imalat eden bir yerden aldığını ifade 

eden K6, peynirin yapımında çok özen gösterildiğini ifade eder. Peynir yapımında 

hava şartlarına bile dikkat edildiğini ifade etmiştir. Peynirin hayatlarının her anında 

yanında olduğunu, evden uzakta bile yanına aldığını ifade eder. Çerkes peyniri ile 

yapılan Haluj yemeği daha önceden yapılarak donduruculara atılmaktadır. Haluj 

günümüz mantısı denilebilir. Misafir geldiğinde çıkartılıp haşlanıp, yoğurtlu ya da 

yoğurtsuz bir şekilde ikram edilmektedir. Misafir ikramlığı olarak Çerkes mutfağında 

sıklıkla kullanılan yemek türüdür. 

Çerkes peynirinin yapım şeklinin diğer peynirlerden farklı olduğunu belirten K7, 

“Çerkes peyniri en sağlıklı peynirdir. Bizim ki kaynamış süt ile yapılır. Normal peynir 

ılık süt ile yapılır. Bizimki kaynar ile yapıldığı için çok sağlıklı denir.”  ifadesi ile 

Çerkes peynirinin kaynatılmış süt ile mayalandığı için çok daha sağlıklı olduğunu 

ifade etmiştir. Diğer hazır peynir ve türevlerinin ılık süt ile yapıldığı için sağlık 

açısından Çerkes peynirinin daha iyi olduğunu vurgulamaktadır. 

  

 

Şekil 3 : Çerkes mutfağına ait olduğu düşünülen ve en çok yapılan yemeklerin kod bulut 

gösterimi 



80 

 

Çerkes mutfağından hariç diğer kültürlerin ve günümüz yemeklerinden bazı 

örneklemler alınarak katılımcılara sorular sorulmuştur. Katılımcılara “Çerkes 

mutfağından hariç yemekler yapılmakta mıdır?(Kabak tatlısı, keşkek, muhlama, balık, 

karalahana yemeği/dolması, fast-food yemek çeşitleri) gibi ürünler yapılıyor mu?” 

sorusu iletilmiştir. Katılımcıların verdiği cevaplar tablo haline getirilip, önemli görülen 

kısımlar kişiler bağlamında ele alınarak tablo5’te özetlenmiştir. 

 

Tablo 4: Çerkes mutfağından hariç yapılan/yapılmayan yemeklerin dağılımı 

 

 

Çerkes mutfağından hariç yapılan yemeklere 8 katılımcının verdiği cevaplar 

doğrultusunda en fazla yapılan ürünün fast-food yiyecekleri olduğu görülür. Balık 

tüketimi ise 6 kişi ile ikinci sırada yer alır. Kabak tatlısı ve karalahana yemeği 4’er 

kişinin verdiği cevaplar ile yapılan yemekler arasında aynı değeri paylaşmaktadır. 1 

katılımcının muhlama yaptığı görülür. Keşkek yemeğine katılımcılardan, yapılan 

ürünler arasında en son sırada yer verildiği görülür. Bu durum keşkek yemeğine 

katılımcılardan yapan kişinin olmadığı verisini elde etmemizi sağlar. 

 

Yukarıdaki Tablo 4’te gösterildiği üzere, Çerkes mutfağından hariç yapılmayan 

yemeklere katılımcıların vermiş olduğu cevaplar gösterilmiştir. Yapılmayan yemekler 

arasında ilk sırada 8 kişinin vermiş olduğu cevap ile keşkek yer almaktadır. Keşkek 

yemeğine, yapılan yemekler arasında katılımcıların son sırada cevap vermesi ile 

yapılmayan yemekler arasında ilk sırada cevap vermesi tablomuzun güvenirliğini 

kanıtlar niteliktedir. 4 kişinin verdiği cevap ile muhlama yapılmayanlar arasında ikinci 

sırayı alırken, yapılanlarda sondan ikinci sırayı aldığı gözlemlenir. Karalahana 

Yapılmayanlar Sayılar 

Keşkek 8 

Muhlama 4 

Karalahana yemeği/Sarması 4 

Balık 3 

Kabak Tatlısı 1 

Fast-food Yemekleri 0 

TOPLAM 20 

Yapılanlar Sayılar 

Fast-food Yemekleri 8 

Balık 6 

Karalahana Yemeği/Sarması 4 

Kabak Tatlısı 4 

Muhlama 1 

Keşkek 0 

TOPLAM 23 

Bu tablo da katılımcılar bazı yemeklerin sorularını cevapsız bırakmıştır. 



81 

 

yemeğine tüketimine 4 kişi, balık tüketimine 2 kişi ve kabak tatlısına 1 kişi 

yapılmayan yemekler arasında olduğu cevaplarını vermiştir. Fast-food yemeklerine 

katılımcılardan yapılmayan ürünler arasında olduğu cevabı verilmemiştir. Fast-food 

ürünleri katılımcıların vermiş olduğu cevaplar ile yapılan ürünlerde ilk sırada olurken, 

yapılmayan cevaplar arasında son sırada yerini almıştır. 

 

Tablo 5: Kişiler bağlamında Çerkes mutfağından hariç yapılan/yapılmayan yemeklerin 

gösterimi 

 Yapan Kişiler Yapmayan Kişiler 

Fast-Food K1,K2,K3,K4,K6,K7,K8,K10 - 

Balık K1,K2,K3,K5,K6,K10 K2,K4,K9 

Kabak Tatlısı K1,K2,K5,K7 K3 

Karalahana K1,K2,K3,K10 K5,K6,K7,K8 

Muhlama K10 K1,K2,K3,K6 

Keşkek - K1,K2,K3,K4,K5,K7,K8,K10 

 

Çerkes mutfağında kişilerin tablo 5’te gösterildiği gibi Çerkes mutfağından hariç 

yapılan/yapılmayan yemeklerin gösterim tablosu oluşturulmuştur.  

Araştırmamız da keşkek yapan kişi sayısının bulunmadığı görülmüştür. Manav 

kültürüne ait olan keşkek yemeği, aslen Sakarya’nın yerli halkı olarak da 

nitelendirilmektedir. Manavlara ait olan bu yemeği beğenmediğini dile getiren K1, 

 “Keşkek bilmeyiz. Yandaki manav köyünde bir kere ağzıma koydum, bir daha 

da yemem. Muhlama da yapılmaz. Ama karalahana yemeği, kabak tatlısı yapılır. 

Gelinler ile hanım pasta börekte yapıyorlar.”  

şeklinde keşkek yemeğinin ve Karadeniz yöresine ait olan muhlama yemeklerinin 

yapılmadığını ifade etmiştir. Karalahana ve kabak tatlısının yapıldığını söyleyen 

açıklamada bulunmuştur. Artık pratik yemeklerin tercih edildiğini ifade eden K3,  

“Herkesin yaptığı yemekleri yapıyoruz artık. Keşkek bizde yok. Her evde ne 

yapılıyorsa, lokantalarda onu yapıyoruz bizde. Kışın patates, baklagiller yazında 

fasulye taze yemekler yapılıyor. Muhlama’yı yapmıyoruz. Evlerde bilhassa 

hanımlar arası oturmalarda pasta börek yapılıyor.”  

şeklinde görüşlerini ifade etmiştir. Artık evlerinde pratik Türkiye mutfağının 

yemeklerini yapmayı tercih ettiğini belirtmiştir. 

Sakarya kabak sebzesi ile ünlü bir şehirdir. Kabak tatlısı ve çeşitli tüketim alanları ile 

yoğun ilgi görmektedir. K5,  



82 

 

“Kabak tatlısı Çerkeslere ait bir şey zaten. Biz hep yaparız. Bu köye ait bir şeydir. 

Manavların değildir. İstanbul’da Maksudiye, Kazımbey kabakları diye satılırdı. 

Kabağın tatlı yemeği yapılırken, tuzlu yemeğini bile yapardık.”  

şeklinde kabak tatlısını geçmişten bu yana yaptıklarını ve kabağı Sakarya yöresinde 

tanıtanların Çerkesler olduğunu ifade etmiştir. Kabağın sadece tatlısını değil, tuzlu 

olarak yemeklerinin de yapıldığını söylemiştir. 

Katılımcıların balık tüketimi ile ilgili görüşleri Tablo 4’te verilmiştir. Yapan kişilerin 

sayısının 6 olduğu, yapmayan kişi sayısının ise 4 olduğu görülür. Balık ürününün 

Çerkeslerin geçmişte yaşadığı sürgün ile bağlarını bilmeyen kişiler için artık 

yenilmesinin sorun teşkil etmediğini belirtmiştir. K6,  

“Balık yiyoruz. Özellikle balığı arıyorlar. Köyde törenle yemeği seviyorlar yani. 

Bizim balık ile ilgili geçmişimizi pek bilmiyorlar. O yüzden yiyorlar. Benim 

babamın balık ile arası yoktur. Yemede birinci üründe değildir ama yenir yani. 

Balık yoksa kutu balık aldırıyorlar artık.”   

şeklinde balığın artık toplanmalar ile yenildiğini, balığın olmadığı zamanlarda hazır 

ürün şeklinde temin edildiğini belirtmiştir. 

 Balık tüketiminde yapılmayan yemeklere katılımcılardan önemli görülen bazı 

cevaplar aktarılmıştır. Sürgün zamanında hastalanan, kazaya karışan ve denizlere 

atılan atalarının balıklar tarafından yenildiğini düşünüp, balık tüketimine öne yargı ile 

yaklaşan bir topluluktur Çerkesler. Bu algının devam ettiği K2, 

“Hamsi pek yenmez. Aramayız. Sürgünde hastalananları denize atmışlar. Bizim 

insanımızı balıklar yedi. Bizde balıkları yiyemeyiz şeklinde algı var. Eskiler hiç 

balık yemeden ölmüşler.”  

 şeklinde görüşlerini bildirirken; farklı milletten insanların balık yemek için avlara 

gittiğini sabah öğünlerinde bile balık yediğini belirten K3,  

“Burada yan köylerde romanlar var adeta denizde doğmuşlar gibi balık tutar ava 

giderler. Bizde ava gitme balık tutma yoktur. Sabah bile balık yerler. Bizde sık sık 

yenmez, arada bir yenir.”  

şeklinde balık tüketimin diğer milletlere kıyasla daha az tüketildiğini vurgulamak 

istemiştir. 

 

 



83 

 

Balık tüketim de kesin kuralları olduğunu ve hiç balık yemediğini belirten K4,  

“Ben balık yemek. Hiçbir şekilde yemiyorum. Yıllarca tiksindim kokusundan. Dedemin özel 

radyolarda Kafkasya’dan haber var deyip dinlediğimiz şeylerden herhalde. Ben şu an balık 

hapı kullanıyorum. Çocuklarıma yaptım ama hiç yemedim.”  

şeklinde Kafkasya’da ki yaşanılan hikâyelerden etkilendiğini bu yüzden balık yemek 

istemediğini belirtmiştir. Balığın insan vücuduna yararlarını bildiği için kendisi hariç 

bu algıyı kırarak çocukların pişirdiğini, kendisinin de balık vitamin takviyesi aldığını 

ifade etmiştir. 

Sağlık açısında faydalı olduğu bilinen balığın geçmişte hiç yenilmediğini belirten K9, 

“Annem ile yengem gelin kaynana ağızlarına bile koymadılar. Göze çok faydalı 

demişler. Annem de ağlardı. Benim annem neden bana balık yedirmedi diye. Balığı 

pek istemezdik.” şeklinde balık tüketiminin hiç olmadığı görüşlerin de bulunmuştur 

3.3.2.Çerkes Mutfağının Gündelik Kullanımı 

Gelişen, değişen ve teknolojik bir çağ haline gelen dünya da Çerkes mutfak kültürüne 

bazı değişikliklere uğramıştır. Çerkes mutfağının geçmişe oranla mutfaklarda kullanım 

durumları çalışmamızda ele aldığımız temalardan biridir. Katılımcılara, Çerkes 

mutfağının gündelik hayatta kullanım durumu nasıldır? Sorusu sorulmuştur. Verilen 

cevaplar tablo haline getirilmiştir. Cevapların içerisinde önemli görülen kısımlar 

tablonun altında özetlenmiştir. 

Tablo 6: Çerkes mutfağının gündelik kullanım durumu 

  Sayılar        Kişiler     

Sadece özel günlerde kullanılıyor 6  K1,K2,K3,K5,K7,K10 

Genellikle kullanılıyor 4  K4,K6,K8,K9 

TOPLAM 10  10 

 

Çerkes mutfağının gündelik hayatta ki kullanım durumuna katılımcılardan, 6 kişi 

sadece özel günlerde kullandığını ifade ederken, 4 kişinin genellikle kullandığını ifade 

etmiştir. Bu durumda Çerkes yemeklerinin günümüzde sadece özel günlerde ve 

misafir geldiğinde yapıldığı görülür. Çerkes yemeklerinin genellikle yapıldığını ifade 



84 

 

eden katılımcılardan K4, “Kullanımına tabi devam ediyoruz. Özlem duyduğumuz bir 

şey. Çerkes peyniri sürekli hayatımızda. Diğer yemeklerin yanında onları da 

yapıyoruz.” şeklinde Çerkes yemekleri özlem duyulan yöresel yemekler olduğunu, 

genellikle diğer günlük yemeklerin yanında Çerkes yemeklerinin de yapıldığı cevabını 

vermiştir.  

Sadece özel günlerde Çerkes yemeklerinin yapıldığını söyleyen katılımcılardan K1, 

“Gündelik hayatta pek kullanmıyoruz. Şimdi evde hanım balık yapmış akşam 

yemeğine onu yiyeceğiz.  Artık özel günlerde yapılıyor Çerkes yemekleri.” cevabı ile 

gündelik hayatta artık pek kullanmadıklarını ve özel günlerde yapıldığını belirtmiştir.  

Her gün yapımının zor olduğunu belirten K3, “Her gün yapılacak yemekler değil. 

Maaşımız yetmez. Özel misafir ve davet verdiğimiz zaman yapılır. Ev hanımının günü 

yetmez. Bir kuru fasulye gibi değildir. Yapımı zordur.” şeklinde maddi ve manevi 

olarak Çerkes yemeklerinin yapımın zor olduğunu ifade etmişlerdir. Pratik yemeklerin 

tercih edildiğini vurgulayarak, misafir ve davetlerde yapılığını söyler. 

Çerkes yemeklerinin eskiden her öğün yapıldığını belirten K10,  

“Her gün Çerkes tavuğu, pasta yapılmıyor. Özel günlerde, misafir gelince, ne 

zaman canımız isterse o zaman yapıyoruz. Çerkes pastası eskiden her öğün 

yapılırken şimdi yapılmıyor. Kadınlar arası oturma günleri ve toplanmalarda 

mutlaka Çerkes pastası yapılıyor.”  

şeklinde artık her öğün yapılmadığını, misafir gelince ve oturma günlerinde 

yapıldığını ifade etmiştir. 



85 

 

3.3.3.Çerkes Mutfağında Araç- Gereç Kullanımı 

 

Şekil 4: Çerkes mutfağında araç-gereç kullanımının bulut gösterimi 

Katılımcılara,  “Çerkes mutfağında geçmişte kullanılıp günümüzde kullanıma devam 

eden/etmeyen araç gereçler var mıdır? Varsa nelerdir?” şeklinde soru sorulmuştur. 

Katılıcıların verdiği cevaplar dâhilin de aşağıda ki tablo oluşturulmuştur. Özel görülen 

kısımlar tablonun alt kısmında açıklanmıştır. 

Eski mutfaklarda kullanılan birçok araç-gereç günümüzde artık kullanılmamaktadır. 

Değişen dünya düzeni ve gelişen teknolojik gelişmeler ile mutfak değişime uğramıştır. 

Bu değişimle birlikte eski usul aletlerin yerini, pratik teknolojik aletler almıştır. 

Çerkesler de geçmişte olan günümüzde kullanıma devam eden/etmeyen mutfak araç-

gereçlerinin neler olduğu mutfağın kültürel değişim süreci hakkında çalışmamıza ışık 

kaynağıdır.  

Tablo 7: Çerkes mutfağında geçmişte/günümüzde kullanılan araç-gereçlerin durumu  

 

Geçmişte Kullanılan 

 

Kişiler 

 

Günümüzde Kullanılan 

 
      Kişiler 

Çüven Hepsi Tencere K1,K7,K9 

Belağ Hepsi Belağ/Tahta Kaşık Hepsi 

Hasır Peynir Sepeti K6, K7, 

K8,K9 

Naylon Peynir Sepeti K6,K7,K8, 

K9,K10 

Ocak K6 Soba/Aygaz K6 

Agudırışşıga K9,K10  

Elektrikli Mikser 

K9,K10 

Havan K5 K5 



86 

 

Ahaka K4  

Elektrikli Mikser 

K4 

Apıhnıga K10,K4 K4 

 

Çerkes mutfağında geçmişte/günümüzde kullanılan araç-gereçler nelerdir sorusu 

sorulduğunda, katılımcıların geçmişte kullanılan mutfak araç-gereçlerine verdikleri 

cevaplar arasında Çüven ve Belağ araç gerecinin olduğu ortaya çıkmıştır. 

Katılımcıların hepsi Çüven ve Belağ’ın geçmişte kullanılan araç-gereçler içerisinde en 

fazla olduğunu belirtmiştir. Günümüzde katılımcılardan, K1,K7,K9 artık tencere 

kullandıklarını, Çüven kullanmadıklarını ifade etmiştir. K1,  

“Çüvenler vardır. Pasta yapılır. Şimdi daha çok tencereler kullanılıyor. Çüven daha 

çok davetlerde kullanıyor.” cevabını verirken K9, “Çüven, Belağ hep vardı. Şimdi 

altları delindiği için çiçek diktim. Artık tencerede yapıyoruz. Eski Çüvenlerden 

bulamıyoruz.”  

şeklinde Çüvenlerin artık eskidiğini ve kullanıma uygun olmadığını belirtmişlerdir. 

Çüvenleri mutfak dışında bahçe süsleme olarak kullandıklarını, hatıra olarak bu 

şekilde sakladıklarını söyler.  

Çerkeslerin sıklıkla yaptığı Çerkes pastasını yapmak için kullanılan Çüvene ek olarak 

Belağ isminde tahta kaşık formun da kullanılan araç vardır. Belağ kullanımı geçmişte 

ve günümüzde, katılımcıların verdiği cevaplar doğrultusunda aynı formunda kalıp 

kullanıma devam edildiği görülür. Belağ kullanımı Çüven ile birlikte kullanıldığı için 

aynı kulanım değerine sahip olmaları mümkündür. 

Katılımcıların verdiği cevaplar doğrultusunda hasır peynir sepeti kullanımı en fazla 

kullanılanlarda üçüncü sırada yer almaktadır. K6, K7, K8,K9 ve K10 geçmişte hasır 

örme peynir sepeti kullandıklarını, geçen zaman içerisinde naylon araç gereçlerin 

yaygınlaşması ile naylon sepet kullanımına geçtiklerini ifade etmişlerdir. K7, “Örme 

sepettir. Ağaçtan oluyor peyniri yapıp içine koyuyoruz şekilli oluyor.” cevabını 

verirken K9, “Hasır peynir sepetleri vardı. Şimdi naylonlar çıktı onları kullanıyoruz.” 

şeklinde görüşlerini ifade etmiştir. 

K6, geçmişte ocak kullanımı olduğunu, günümüzde aygaz ya da soba kullanıldığını 

ifade etmiştir. K6, “Ateş yakma sistemi olan ocağın ortadan kalkmasıyla 

kültürümüzün büyük bir kaybı var. Aygazlar devam etmektedir.” şeklinde görüşlerini 

ifade eder. Agudırşışıga kullanımına K9 ve K10’un geçmişte kullandığı cevabı alınır. 



87 

 

K9, “Beyaz fasulye yemezdik. Barbunya yerdik. Agudurşışıga ile ezerdik. Mikser ile 

yapılandan çok daha lezzetli olurdu.” cevabını vermiştir. Geçmişte havan kullanımına 

K4, ahaka kullanımına K5 cevap vermiştir. Geçmişte apıhnıga kullanımına ise, K10 ve 

K4 cevap verirken, K10’un kullanıma devam ettiği görülür. Agudurşışıga, Havan, 

Ahaka ve Apıhnıga araç gereçleri geçmişte ezme ve öğütme için kullanılmaktadır. 

Günümüz dünyasında bunların yerini elektrikli mikser yerini almıştır. Hayatı ve 

mutfağı kolaylaştığı için daha çok tercih edilmektedir. Apıhnıga kullanımına 

katılımcılardan sadece K10 devam etmektedir. 

3.4.Çerkes Mutfağında Örf- Adetler  

Çerkes mutfağında ikinci ana tema olan mutfakta örf ve adetler, katılımcıların sorulara 

verdiği cevaplar ile açıklanmaya çalışılmıştır. Alt tema olarak özel günlerde geçmişte 

ve günümüzde uygulanan adet ve gelenekler, yemeklerde uygulanan sofra kurallarının 

geçmişte ve günümüzde kullanım durumlarını ortaya çıkarmaktır. Geçmiş ile günümüz 

arasındaki kültürel değişim dinamiklerini ortaya çıkarmak asıl amaçtır. Kültürel 

kodlarına bağlılıkları ile bilinen Çerkeslerin değişimlerini açıklamak ve literatüre 

kazandırmak hedeflenmiştir. 

3.4.1.Özel Günlerde Uygulanan Adet ve Gelenekler 

Çerkes kültüründe özel günlerde uygulanan adet ve gelenekleri ortaya çıkarmak 

amaçlanmaktadır. Katılımcılara “Çerkes kültürüne ait özel gün ve 

yemeklerinizde(cenaze, düğün, nişan vs. gibi) geçmişte yaptığınız günümüzde devam 

eden/etmeyen adet ve gelenekleriniz nelerdir?” sorusu sorulmuştur.  Katılımcılardan 

alınan cevaplar geçmiş ile günümüze ışık tutmak amacıyla önemli görülen kısımlar 

tablo haline getirilmiş ve özetlenmiştir. 

Tablo 8: Cenazelerde devam eden/etmeyen örf-adetlerde cenaze evine yemek getirme 

durumları  

 Sayı Kişi 

Evet, devam ediyor 7 K2,K4,K5,K6,K7,K9,K10 

Hayır, devam etmiyor 3 K1,K3,K8 

TOPLAM 10 10 

 

Katılımcılardan 7 kişi cenazelerde komşuların eve yemek getirme geleneğinin 

geçmişte ve günümüzde devam ettiğini belirtirken, 3 kişi artık devam etmediğini ifade 



88 

 

etmiştir. Katılımcılardan cenaze evine yemek getirmenin artık olmadığını söyleyen 3 

kişiden biri olan K1, “Cenazelerde 15 gün evde yemek pişmezdi. Komşular getirirdi. 

Şimdi firmalardan pide getirtiyorlar.” cevabını verirmiştir. K3,  

“Köyde cami derneği olarak cenaze evinde kaç kişi varsa üç dört gün onu biz 

karşılıyoruz. Cenazeye pide getirilmesini kaldırdık. Cenaze günü kuran okunuyor 

daha sonra dağılıyorlar. Cenaze günü düğün varmış gibi oluyor. Maddi manevi 

rahatlık oldu köyümüze.”  

ifadeleri ile pide getirilmenin kaldırılıp, lokantalardan yemek getirildiğini ifade 

etmiştir. Bu durum komşuların yemek getirmesine gerek olmadığını vurgular 

niteliktedir.  

K8, “Kayınvalidem anlatırdı. “Kayınvalidem öldü bana 40 gün yemek bir şey 

yaptırmadılar” diyordu. Şimdi 2-3 gün sonra komşular gelen misafirler için evde cay 

demliyor.” ifadelerini kullanmıştır. Geçmişte yemek getirmenin daha fazla olduğunu 

ve cenaze evlerinde yemeğin pişmediğini vurgularken, şimdi bu durumun kırıldığını 

birkaç gün sonra evde komşuların misafir için çay demlediğini söylemiştir.  

Cenaze evine yemek getirmenin geçmişte ve günümüzde devam ettiğini belirten 7 

kişiden olan K6,  

“Cenazeden sonra o eve sofra getirip üzüntüleri durumları sıhhatlerinin nasıl 

olduğunu öğrenmek amacıyla cenaze evine sofra getirilir. Mevcut durumlarını 

tespit etmek amacıyla olurdu.”  

şeklinde görüşlerini ifade etmiştir. Cenaze sofralarının cenaze sahibinin psikolojik 

olarak nasıl olduğunu gözlemlemek amacıyla getirildiğini ifade etmiştir. Yardımcı 

olunabilecek bir şeyin olup olmadığı kontrol edilir. Cenaze sofralarının sadece sofra ve 

yemek açısından değerlendirilmediğini görmekteyiz.  

Cenaze sofralarının devam ettiğini belirten ve cenaze evinde yemek yapmanın 

Çerkesler için önemli bir örf olan ayıp kavramının olduğunu belirtmiştir. Cenaze 

evinde yemek yapmak ayıp olarak görülür şeklinde ifade eden K9, “Cenaze evinde 

yemek yapılmazdı çok ayıptı. Köylünün sırtından cenaze geçerdi. Şimdi yine aynı 

komşular getiriyor.” ve K10, “Cenazelerde, 7 gün komşular yemek getirir. Önceden 

de böyleydi şimdi de böyle.” şeklinde görüşlerini ifade etmiştir. Genellikle 

cenazelerde, cenaze evinde yemeğin geçmişte ve günümüzde pişmediğini, komşuların 

gereken gün sayısı kadar cenaze evine yemek getirdiğini vurgulamıştır. Bu duruma 



89 

 

pandemi süreci engel olsa da devam etmeyi başarmıştır. K1, hazır gıda ile cenazelere 

yemek dağıtımı yapan firmaların Çerkesleri de etkilediğini vurgulamıştır. 

Katılıcılara düğünlerde yapılan örf ve adetlerin geçmişte ve günümüzde nasıl olduğu 

sorulduğunda alınan cevaplardan K4,  

“Eskiden köy düğünlerinde yahni, olurdur. Boza olurdu. Köy düğünleri kalktı. 

Düğün olacağı zaman köyce hazırlanırdık. Salon düğünleri oldu artık organizasyon 

geliyor. Ben oğluma köy düğünü yaptım. Mızıka akordiyon çalındı. Salonda 

sıkıştırılmış zamanda oluyor. Köyde bütçene göre organizasyon tutup o şekilde 

yemek veriliyor. Öyle bir düğün oluyor ki artık hazırlık yok. Düğün olduğu belli 

olmuyor bile”  

cevabını vermiştir. Eskiden köy düğünlerinde yahni ve boza olduğunu söyler. Düğün 

hazırlığını sadece düğün sahibinin değil, köy halkının tamamının hazırlandığını ifade 

eder. Şimdi salon düğünleri olduğunu sıkıştırılmış bir zaman diliminde yapıldığını 

ifade eder. Geçmişte bir köye girildiğinde düğün olduğu belli olurken, günümüzde 

köyde değil düğün evinde bile düğün olup olmadığının anlaşılmadığını söylemiştir. 

Geçmişteki coşkunun, hazırlıkların ve birlikteliklerin artık azaldığını anlayabiliriz. 

Modern zamanın getirisiyle, hazır yiyecek firmalarıyla ve salon organizasyonuyla bu 

durumlar değişime uğramıştır. 

K5, “Düğünlerde hayvanlar kesilir yemek verilirdi. Şimdi hayvanı evin önünde 

kesmesen bile eti alıp getiriyor evinde pişiriyor. Mutlaka et yemeği oluyor. Hazır 

yemek pek gelmiyor. Köy düğünü olduğu sürece hayvan evde kesilir. Düğün 

salonda olsa bile düğün evinde o et yemeği pişer”   

şeklinde görüşlerini ifade etmiştir. Geçmişte düğünlerde evlerin önünde hayvan 

kesildiğini, günümüzde ise köy düğünü olduğu sürece yine hayvan kesimine devam 

edildiğini belirtmiştir. Düğünlerin salonda olmasıyla yahninin düğün evinde yine de 

ikram edildiğini ifade etmiştir. 

K6, “Düğünlerde eskiden hayvan bol olduğu için, akrabalar hayvan gönderdiği 

için damadın düğünden önce kaldığı ev vardı oraya anne, baba ve akrabalar 

hayvan gönderirdi. Hayvan bol olduğu için et tüketimi de boldu. Haluj ile birlikte 

haşlanmış et sunulurdu. Hayvanın kafasını, kulağını falan düğünlerde artık 

koymuyoruz. Geçenlerde Adigey devlet başkanı geldiğinde biz hayvanı sunuma 

çıkardık. Koyunun kellesini hazırladık sofraya koyduk mesela. Şöyle bir laf 

vardır. “Muhacıra kelleyi getirmişler, ne diyeceğini bilememiş” bu ritüeller 

Çerkeslerin kültürünü anlayan kişilere karşı yapılıyor.”  

Geçmişte hayvan bakımı yaygın bir durumdu. Günümüzde ise artık hayvan bakımın 

azalması ile düğünlerde evlerin önünde hayvan kesimin azalması orantılı bir 

durumdur. Geçmişte düğünlerde, düğünden önce damadın akrabaları, damadın kaldığı 



90 

 

eve havyan gönderirmiş.  Günümüzde ise bu durum kalkmıştır. Düğünlerde hayvan 

etinin yanına yöresel yemeklerinde yapıldığını belirtir. Hayvanın bazı uzuvlarının 

düğünlerde sofraların başköşelerin de sergileme adetleri vardır. Günümüzde artık bu 

ritüelin yapılmadığını belirtmiştir. 

 Evliliklerin artık farklı kültürlerle de yapılması ile karşı tarafın bu ritüelden habersiz 

olması ve anlamaması ile geçmişe oranla artık yapılmadığını belirtmiştir. Bunu bir 

deyişle açıklayan K6, “Muhacıra kelleyi getirmişler, ne diyeceğini bilememiş” 

şeklinde bu ritüeli bilmeyen halkların anlamayacağı bir uygulama olduğunu 

belirtmiştir. Fakat bu ritüelden haberdar olan ve bilen özel kişilere karşı günümüzde 

uygulamaya devam edildiğini de vurgulamıştır. Adigey Devler Başkanının köylerine 

gelmesiyle birlikte gerçekleştirilen bu uygulama örnek niteliktedir. Özel ve saygı 

duyulan kişilere karşı azalsa da devam eden bir düğün adet olarak karşımıza çıkar. 

Düğünlerden önce olan kız isteme ritüelinde katılımcılardan K10, “Kız istemeye 

damat ve ailesi gelmez. Nişana ailecek gelirler. Geçmişte de böyleydi. Şimdide böyle.” 

şeklinde görüşlerini ifade etmiştir. 

 Düğünlerde geçmişte büyüklere karşı saygıyı ve hürmeti ifade etmek amacıyla bazı 

ritüeller düzenlenirmiş. Katılımcılardan K9 geçmiş düğünleri şu şekilde anlatmaktadır: 

“Düğünler çok önemlidir Çerkeslerde. Tarlaya işe gitmezdik düğüne giderdik. 

Düğünlerde bizde hayvan kestik yahni yaptık. Pasta yaptık. Hayvanı öyle kesip 

kulaklarını kalbini masaya koymadık. Haluj da yapılırdı. Komşular düğün evine 

yemek getirirdi. Kızı evlendirirken bizde önceden ağırlık alırdı büyükler. 

Utanıyorum şimdi söylemeye. Babam benim için 900 lira istedi, 800 liraya 

anlaştılar. Kayınpederim başka bir kıza el etsin 1000 lira bile vericem demiş. 

Beyimde benim için o kızı almazsan ebedi sana gelin yüzü göstermem deyince 

kayınpederim korkmuş almış beni. Tek oğlan olduğu için korkmuş. Benim 

düğünüm çok güzel ve kalabalık oldu. Düğünden 20 gün önce beni damat evine 

getirdiler. Öyle gündüzde değil, gece getirdiler. Gelin alma olmadı bizde. Tabi 

damat başka eve gitti düğün olana kadar. Gelin düğünden sonra uyandığında 

sabah kayınpederin ceketini öperdi. Tamellah yapardı. Gelin elbisesi giyerdi ve 

beyaz örtü olurdu. Yüzü kapalı olurdu. Gelinin iki yanında insan olurdu. Çeki 

yapılırdı. Gelenleri söylemek için. Gelin onlara da Tamellah yapardı. Yakın 

akraba ise 3 defa Tamellah yapardı. Düğünlerden sonra, davet olurdu. Koyun 

keserlerdi. Karşılıklı gidip gelme olur hayvan kesilirdi. Hala daha devam ediyor 

bu adet. Damat oturma niyeti ile gelmezdi. El öper dışarı çıkar. Dışarda ya da 

komşuda durur bir şey lazım olursa gelirdi.”(K9). 

Çerkesler de düğün önemli bir gelenektir. Düğün olduğu zaman işlerin ertelendiğini ve 

düğüne gidildiğini belirtmiştir. Hayvan kesimin olduğunu fakat uzuvlarının 

sergilenmediğini belirtir. Yöresel yemeklerinin yapıldığını ve komşuların düğün evine 



91 

 

yemek getirdiğini söyler. Geçmişte evliliklerde kız babasının erkek babasından ağırlık 

adı altında başlık parası aldığını ifade etmiştir. Günümüzde bu âdetin devam etmediği 

bilinmektedir. Düğün zamanından belirli bir süre önce gelinin damat evine 

getirildiğini söyler. Gelin alma âdetinin yapılmadığını ve gece vaktinde damat evine 

getirildiğini ifade eder. Damadın bu süreç içerisinde akrabalarında kaldığını belirtir.  

Düğünde gelinin beyaz bir elbise giydiğini ve yüzünün örtülü olduğunu söyler. Gelini 

sağ ve sol tarafında tutan iki kişi olduğunu ve çeki denilen çağırma yapıldığını ifa 

eder. Çeki gelen misafirleri çağırma anlamındadır. Gelinin her çekiden sonra gelen 

misafirlere karşı Tamellah yaptığını ve yakın akrabalar olduğun da bu Tamellah 

sayısının 3’e kadar ulaştığını belirtir. Düğün sabahı gelin erkenden kalkıp 

kayınpederine Tamellah yaparak saygısını iletirmiş. Günümüzde devam etmeyen bu 

adetler büyüklere ve misafirlere karşı saygı gösterisi olarak nitelendirilebilir. Ağır 

adetlerden olan Tamellah yapımı artık yapılmamaktadır. Düğünlerde hayvan 

kesiminin olduğunu belirtmektedir. Düğünden sonra ailelerin karşılıklı gelip gelme 

yaptığını bu geleneğin günümüzde devam ettiğini belirtir. Damadın aile oturmalarına 

katılmadığını dışarıda ya da akrabalarda oturduğunu belirtir. 

3.4.2.Çerkes Mutfağında Sofra Adapları 

Çerkes mutfak kültüründe sofra önemli bir noktadadır. Çerkesler de birden fazla sofra 

çeşidi bulunmaktadır. Sofralar misafirin ayağına gider. Misafir sofraya gitmez 

şeklinde adet ve gelenekleri bulunmaktadır. Katılımcılara yönelttiğimiz “Çerkes 

mutfağın da geçmişte uygulanıp günümüzde devam eden/etmeyen sofra adaplarınız 

nelerdir?” soruna cevaplar aranmıştır. Verilen cevaplar doğrultusunda elde edilen 

görüşmeler özetlenerek sonuçlanmıştır. 

Büyüklere saygı Çerkeslerde ki Xabze kurallarının içeriğindedir. Çerkesler bu kurallar 

doğrultusunda hayatlarını ve yaşam tarzlarını bu kurallara uygun dizayn eder. 

Büyüklere saygı sofra kurallarında önemli bir noktadadır. Büyük sofranın baş 

unsurudur. Büyüğün sofraya oturmadan oturulmadığını, yemeğe başlamadan 

başlanmadığını belirten katılımcılardan K1,  

“Büyük sofraya oturmadan oturulmaz. Yemeğe başlamadan başlanmaz. Bu dünde 

böyleydi bugünde böyle. Çok dikkat ettiğimiz bir durumdur. Çok acil bir şey 

olması lazım ki küçük büyükten önce yemek yesin. Başköşeye büyük oturur.”  



92 

 

cevabını verirken, ev halkından büyükten hariç sofraya oturması için çok acil bir 

durum olması gerektiğini belirtmiştir. Günümüzde sofra kurallarının artık 

uygulanmasının zor olduğunu belirten K3,  

“Geçmişte ki katılık şuan yok. Şimdi günümüzde uygulanması zor olan adetler. 

Artık evlerde gelin yok. Zaten artık uygulanmaz. Benim gelinim psikolog. Hafta da 

bir geliyor gelemiyor. Ben şimdi ona yatmasına kalkmasına karışamam. Bize 

babam bu adetleri uygulatmadı hem benim evliliğimde hem de ablamların 

evliliğinde yaptırmadı.”  

cevabı ile gelinlerin artık büyüklerin yanında yaşamadığını, geldiğinde kısa süre 

içerisinde bu tarz yaklaşımlarda bulunmadığını belirtmiştir. Babası katılımcının 

evliliğinde ve ablasının evliliğinde bu kuralları uygulatmaması sofra kurallarının yok 

olmasına sebep olmuştur.  

Büyüğün yanında konuşmaya ve gülmeye dikkat edildiğini belirten K4,  

“Büyüklerin yanında gülüp konulmaz. Büyükler varsa ve ya büyük gelinin 

yanındaysa yine de adetler uygulanıyor. Geçmişe göre bu durum kırıldı. Bu çocuk 

Çerkes kültürüyle devam etmiyor. Bir apartman dairesinde çocuğa bunu devam 

ettiremem. O bunu biliyor.”  

şeklinde görüşlerini ifade ederek geçmişte ki katı kuralların günümüzde kırılma 

yaşadığını söylemektedir. Evin de büyük olan kişilerin hala bu kurallara dikkat ettiğini 

ifade eder. Bir apartman dairesinde büyüklerinden uzak, modern bir hayatın içerisinde 

yaşayan çocuğa bu tarz kuralları dayatamayacağını kendisinin ve çocuğun bildiğini 

ifade eder. Çerkeslerde birden fazla sofra çeşidi bulunmaktadır. Bu sofra çeşitlerinin 

ayrı ayrı kuralları vardır. Sofra çeşitlerinin olduğunu, malzeme aynı olsa bile sunum 

farklılıklarının olduğunu belirten K6 şu şekilde ifade etmiştir: 

“K6, 16 çeşit sofra çeşidimiz vardır. Rastgele sofra, misafir sofrası, büyük 

Thamade sofrası, gelin sofrası, çocuk sofrası, misafir sofrası gibi nitelenen 

içerikleri birbirinden farklı, malzeme aynı olsa bile sunum farklılıkları olan sofra 

çeşitlerimiz vardır. Herkes herkesin sofrasına oturmaz. Ben eşimle babamın 

sofrasına oturduğum hiç olmamıştır. Ben 25 yıldır eşimle beraber aynı sofraya 

oturmadım. Babam çocuklarla yiyorsa ben başka odaya gidiyorum sofra ayağıma 

geliyor. Babam odasında ise, sofra onun ayağına gidiyor. Salonda soframız var, 

büyük çerkes soframız var. Gerekirse dört odama birden sofra kuruyorum. Gelin 

ile kaynata birlikte yemek yer. Baba yemeğe başlarken buyur diyecek yani. 

Büyük başlamadan başlanmaz. Adabı muaşeret kuralları ne ise bin misli bizde 

vardır. Genç kızlara sofradan bir parça yemek alıp vermek iletişim töresidir. Alır 

teşekkür eder. Sohbet edersin. Bir genç kapının arkasında hizmet etmek için 

bekler.” 



93 

 

Aile de herkesin farklı sofralarda oturduğunu belirten K6, eşi ile uzun yıllardır aynı 

sofrayı paylaşmadığını belirtmiştir. Büyük ve çocukların aynı sofrayı paylaştığını, 

kendisinin başka bir odada ayağına gelen sofra ile yemek yediğini ifade eder. Sofranın 

kişinin ayağına gittiğini, kişinin sofraya gitmediğini vurgulamaktadır. Gerektiğinde 

evin her odasına sofra kurulduğunu söyler. Büyüklerin yemeğe müsaade buyurması ile 

yemeğin başladığını, adabı muaşeret kurallarının bin mislisinin Çerkes sofralarında 

gerçekleştiğini belirtir. Bir genç kızın kapıda yemek servisi yapmak için beklediğini ve 

bu kıza sofradan yemek uzatarak iltifatlarda bulunmanın bir töre olduğunu belirtmiştir.  

Kalabalık evde büyüdüğünü söyleyen ve yalnız yemek yiyemediğini belirten K9,  

“Kalabalık evde büyüdüğüm için yalnız yemek yiyemezdim. Gelin olduğum evde 

baba-oğul sofra kurup yiyorlardı. Kayınpeder yanında yemek yeme yoktur. Hiç 

yanında yemek yemedik. Kayınpederim yerdi kalkardı. Ondan sonra çocuklar ile 

yemek yerdik biz. Çocuklar dedelerinin yanında bile hiç yemedi. Şimdi ise, işi olan 

yiyip çıkıyor. Büyük oğlum sabah erken çıkar ama gelinle torun beni bekler 

yemeğe.”  

şeklinde görüşlerini dile getirmiştir. Sofra adaplarında büyüğün olduğu yerde saygının 

devam ettiğini görmekteyiz. Çocukların dedeleri ile birlikte hiç yemek yemediğini 

şimdi ise işi olan kişinin yiyip çıktığını ifade eder.  

Sofra adaplarına ek olarak misafirler için uygulanan ritüeller katılımcılar tarafından 

aktarılmıştır. Eve gelen kişiye karşı misafirperverliğin her zaman devam ettiğini 

belirten K5,  

“Ben evin en küçüğüyüm yemeğe beni beklerler. Annem 90 küsür yaşında ben eve 

gittim mi ayağa kalkar. Hoş geldin oğlum der, çıkarken kapıya kadar uğurlar. 

Misafirliğe gittiğiniz de evin büyüğünü görmeniz gerekir. Ben bir misafirliğe 

gitmiştim. Büyükler yoktu. Göreyim dedim. Hemen müsait olduğunu söyleyip 

yanına getirdiler saygılarımı sundum yani. Bayağı oturdum gece yarısı kalktım. 

Ben misafirlikten ayrılıncaya kadar yatmadılar. Yaşlı olmalarına rağmen dışarıya 

kadar beni uğurlamaya çıktılar.”  

şeklinde ifade eder. Evin en küçük bireyi olmasına rağmen annesinin yaşlı ve düşkün 

olmasına rağmen yine de eve gittiğinde ayağa kalktığını ve çıkarken kapıya kadar 

uğurladığını söyler. Bu durum eve gelen kişinin kim olduğu fark etmeksizin saygı ve 

misafirperverliğin gösterilmeye devam ettiğini ortaya çıkarır. Misafirliğe gidildiğinde 

ise, evin yaşlı kişilerini görüp saygı da bulunulması gerektiğini ifade eder. Yaşlı 

kişilerin ise geç saate kadar misafiri beklediğini kapıya kadar uğurladığını söyler. Bu 



94 

 

durum misafirin Çerkesler de ki önemini ve karşılıklı saygının ne kadar yüksek 

olduğunu gösterir. 

Misafirin sofranın ayağına gitmediğini, sofranın misafirin ayağına getirildiğini belirten 

K6, şu şekilde ifade etmiştir:  

“K6, Sofra misafirin ayağına gider. Misafir sofranın ayağına gitmez. Mutfakta 

ayakçılar dediğimiz alt sınıflar yemek yer. Evin hizmetçisi yer. Hadi yemeğe 

deyip misafiri mutfağa çağırmak çok ayıp sayılır. Bana hayvan kesip önüme serse 

kıymeti kalmaz. O sofra benim ayağıma gelecek. Bizi evde mutfakta yemek 

yenmez. Bunları anlayana yaparız. 3 ayaklı soframız vardır. Onunla misafirin 

ayağına yemeği getiririz. Sırayla Çorba, et, Haluj, çay türü, kuru et pasta türü 

gelir. Hepsi bir arada sunulmaz. Biri kalkar biri gelir. Aneşıga derler buna, tam 

teşekkürlü sofra demektir. Eskiden genç kızlar sofraya oturacakların eline ibrikle 

su dökerdi yemek bittikten sonrada aynı işlemi yaparlardı. Çok misafir varsa çok 

sofra gelirdi. Tabi bunlar kalmadı artık. Mutfakta yemek yeniyor ama Çerkes 

mutfakta yemek yemez. Misafire hakaret sayılıyordu. Sofralar genelde ortak bir 

alana kuruluyor. Bende gündelik hayatta mutfakta hala yemek yemem. Bizde 

misafir hiçbir kültürde olmayan Haceş dediğimiz evde ağırlanır. Oda tuvaleti 

banyosu yatacak yeri olan ayrı bir misafir evidir. Günümüzde kalmadı artık. 

Misafir odaları haceşlerin yerini aldı. Kapıya gelip atını bağlayan herkes o 

evlerde kalabilirdi. Kimsede niye geldin kaç gün kalacaksın diye sormaz. Ev 

sahibi hemen ilgilenir. İçeride yakacak ateşi var mı sofrası var mı yiyeceği var mı 

hemen ilgilenir. Ben iddia ediyorum Dünya da Kafkas kültüründen hariç başka 

kimsede yoktur yani. Sofrada açgözlülük, hırs yoktur. Misafirliğe gittiğinde bile 

renk ve ya açlığını belli etme yoktur. Bir duruşun olacaktır. Sofrada hizmet eden 

genç kızlara yüksek hitabetle onure edeceksin. Ev sahibesine kadına “besim” 

nedir. Besimi göreceksin saygılarını ileteceksin. Misafirliğe gittiğinde benim 

görmem gereken kim var onu göreyim diyeceksin.” 

Gelen misafiri sofraya çağırmanın çok ayıp olduğunu ve önüne hayvan kesip koysa o 

sofranın artık bir değerinin kalmadığını belirterek bu durumun ne kadar önemli 

olduğunu vurgulamıştır. Sofraya gelen yemeklerin bir sıraya tabi olduğunu ve hepsinin 

yanı anda servis edilmediğini belirtir. Eskiden genç kızların sofraya oturanlara ve 

kalkanlara ibrikle el yıkamak için su döktüğünü belirtirken, günümüzde bu durumun 

artık yapılmadığını söyler. Misafirlerin Çerkes halkında Dünya da tek örneği olduğunu 

iddia ettiği Haceşler bulunur. Bu Haceşler evlerin kenarında tek odalı ev şeklinde, 

misafirin her ihtiyacını karşılayacağı şekilde hazırlanmış evledir. Sofrada açgözlülük 

ve hırsın olmadığını, açlık ve tokluğun belli edilmemesi gerektiğini söyler. Hizmet 

eden kızlara onure edici sözlerin söylenmesi gerektiğini belirtir. Misafir gidilen evde 

ise büyüklerin olup olmadığını öğrenilerek ziyarette bulunulması gerektiğini ifade 

eder. Bu durum Çerkeslerin misafirperverliğe verdiğini önemi gösterir niteliktedir. 



95 

 

3.5.Çerkes Mutfağında Kültürel Etkileşim 

Araştırmamız da ana temalardan biri olan kültürel etkileşim, Çerkeslerin diğer 

kültürlerle etkileşim halini öğrenmeyi amaçlamaktadır. Diğer göçmen mutfakları ile 

etkileşimini, farklı kültürlerle olan evliliklerin Çerkes mutfağına olan etkisini ve 

Çerkes mutfağına ve yemeklerine diğer kültürlerin ilgisini ortaya çıkarmak 

amaçlanmıştır. Katılımcılardan elde edilen veriler özetlenerek aktarılmıştır. 

3.5.1. Çerkeslerin Sakarya’da ki Göçmen Mutfak Kültürleri İle Etkileşimi 

Çerkeslerin Sakarya’da ki göçmen mutfak kültürleri ile etkileşimini öğrenmek 

amacıyla katılımcılara, “Çerkeslerin Sakarya’da ki göçmen mutfak kültürleri ile 

etkileşimi hakkında ki düşünceleriniz nelerdir?” sorusu yöneltilmiştir. Alınan cevaplar 

alt kısımda özetlenerek aktarılmıştır.  

Çerkeslerin Sakarya da ki diğer göçmen mutfak kültürleri ile olan etkileşiminin 

gerçekleşme durumları ele alınmıştır. Adetlerinin ağır olduğunu söyleyen 

katılımcılardan K1, 

“Adetlerimiz ağır. Diğer kültürler bilse de onlara ağır geliyor yapamıyorlar. Ama 

kültürümüze saygı çok. Bur da Karadenizliler var, hiç pasta yememişlerdir belki 

de. Bizde ananevi adet denir. Kendi kültürümüze saygımız var.”  

şeklinde görüşlerini ifade etmiştir. Diğer göçmen grupların Çerkes yemeklerini bilip 

yapmak istese de bir Çerkes gibi yapamadığını söyler. Yakın çevrede oturan bir başka 

göçmen grubun Çerkes yemeklerini hiç merak etmediğini ve hiç yemediklerini ifade 

eder. Kültürlerine olan saygının kendilerinin ve çevrenin çok fazla olduğunu ifade 

eder.  

Yemeklerinin zor ve meşakkatli olduğunu, gelinlerin yapmakta zorlanırken başka 

kültürlerin hiç yapamayacağını söyleyen K2, “Genellikle sadece tadımlık yiyorlar. 

Mutfaklarında yaptıklarını düşünmüyorum. Yemeklerimiz zor ve meşakkatli olduğu 

için gelinler yapamıyorken başka kültürler hiç yapmaz.” şeklinde görüşlerini ifade 

etmiştir. Başka göçmen grupların tadım amaçlı yediklerini, Çerkes yemeklerini alıp 

mutfaklarında sürekli kullanım haline getirmediklerini ifade etmiştir.  

Manav yemeği yapmaya çalışan katılımcılardan K3, “Günlük yemeklerimiz zaten aynı. 

Abazalar ile aynı aşağı yukarı. Manav köyü hemen yanımızda olmasına rağmen 

yapmayız. Biz hanımla yapalım dedik beceremedik” şeklinde ifade etmiştir. Etkilenen 



96 

 

yerlerin olduğunu fakat yemek olarak devamlı bir şekilde mutfakların yapılmadığını 

belirten katılımcılardan K5,  

“Etkilenen yerler vardır ama genellikle kendi kültürüne daha çok sahip çıkarlar. Bir 

misafir geldiğinde tutup da karalahana yemeği yapmazlar. Bir keşkek yapıp 

çıkartıyım demez. Bizde Haluj vardır mantısı vardır onları yapar çıkartır. Başka 

kültürden bir yemeği yaparsın. Merak edersin yaparsın ama 1 kere yaparsın 2.ye 

yapmazsın yani. Kültürüne alıp da uygulamazsın.”  

şeklinde etkilenmenin mutfağa yansımadığını belirtmiştir. Başka kültürlerden yapılan 

yemeklerin tadımlık yapılığını sürekli olarak mutfaklarına yerleştirmediklerini 

belirtmiştir.  

Etkileşimin çoğunlukla olmadığını, olan kısımların kültürel mutfaklara değil de 

modern mutfak üzerinden gerçekleştiğini dile getiren katılımcılardan K4, “Etkileşim 

olmamıştır. Çoğunlukta olmamıştır. Azınlıktır. Çerkes kültürü etkileşime girmeden 

modernleşerek devam etmektedir. Benim damak tadıma göre bu değişiklik 

gösterebilir.” şeklinde açıklamıştır. Etkileşimin yenidünya tarzına doğru evrildiğini 

söyleyen katılımcılardan K6,  

“Etkileşimde asimilasyon bütün kültürleri aynı derecede etkiliyor. Avrupa’nın 

getirdiği yenidünya tarzına doğru evriliyor. Yoksa Türk kültürüne ve ya başka bir 

kültüre karşı evrilme değildir. Avrupa’nın karmaşık kültürüne evriliyor. Çerkes 

Gürcü’ye falan etkileşim yok. Hepimizin önüne getirilen dünya şartlarının hâkim 

olduğu kültüre evriliyoruz”.  

şeklinde önümüze sunulan Batı mutfağına karşı bir etkileşim olduğunu ifade 

etmişlerdir. 

Etkileşimin başka kültürle evlilik sağlanması dâhilin de gerçekleşebileceğini başka 

türlü gerçekleşmediğini söyleyen katılımcılardan K10, “Başka milletten gelin alınca 

etkileşim oluyor. Yoksa pek olmuyor. Yabancı gelin olmayınca karışmaz.” şeklinde 

evlilik yolu ile etkileşimin olabileceğini belirtiyor.  

3.5.2.Farklı Kültürle Yapılan Evliliklerin Etkileşimi 

Farklı kültürlerle yapılan evliliklerin Çerkes mutfak kültürü ile etkileşimini ortaya 

çıkarmak amacıyla katılımcılara, “Farklı kültürlerle yapılan evliliklerde mutfak 

kültürü sizin yemek kültürünüzü nasıl etkilemiştir?” sorusu yöneltilmiştir. 

Katılımcılardan alınan cevaplar da önemli görülen kısımlar özetlenerek aktarılmıştır. 



97 

 

Farklı kültürlerle yapılan evliliklerin Çerkes kültürünü etkilemediğini düşünen 

katılımcılardan K3,  

“Kültürümüzü etkilemiyor. Benim hanım Trakyalı ama Çerkes kültürüne ayak 

uydurdu. Birbirimize ayak uydurduk. Etkileşim oluyor tabi. Sebze az oluyormuş 

orda baklagil yiyorlarmış. Burada sebze ve et ağırlıklı. Karadenizli gelinler var bir 

sorun olmuyor. Zamanla alışıyorlar.”  

cevabını verirken, gelinlerin farklı coğrafyadan olmasına rağmen zamanla evlendikleri 

ailenin yemeklerine uyum sağladığını belirtmektedir. Kültürel etkileşimde ailenin 

yemek kültürü ne ise, evde o yöreye ait yemeklerin pişeceğini belirten K4,  

“Hayır etkileşim olmuyor. Gelinler ve kızlarımızda alışıyorlar. Aile neyse 

çocuklara onu yediriyor. Kendi girdiği kültür ona uyum sağlıyorsa o da zamanla 

buna ayak uyduruyor. Gitse de gelse de aynı şey.”  

şeklinde ki cevabını vermiştir. 

Abaza gelini olunca yemeklerde bir farklılık olmadığını belirten K2,  

“Abaza gelin olunca pek soru olmuyor. Çünkü yemeklerimiz çok benzer. Manav ve 

ya Gürcü olursa kültürel yemeklerimizden yapmadığı için uzaklaşma oluyor. Bizde 

farklı kültürden olan yemekleri merak etmiyoruz zaten. Zamanla bizim 

yemeklerimizi de öğreniyorlar.”  

şeklinde Abaza mutfağı ile Çerkes mutfağının çok benzer olduğunu ifade etmiştir. 

Erkeğin Çerkes olduğu bir evlilikte kadının zaman içerisinde Çerkes yemeklerini 

eşinin isteği üzerine öğreneceğini belirten K7, “Erkek Çerkes ise kendi kültürel 

yemeklerini daha çok istiyor. Kayınvalide öğretiyor.” şeklinde ifade etmiştir. 

Kafkasya’dan evlilik yapan birinin zamanla yemekleri öğreneceğini belirten K8,  

“Benim gelinim Kafkasya’dan geldi, ıspanak hiç bilmiyorlar. Dünürüme taze 

fasulye yaptım çok hoşuna gitti. Bizde sebze yok diyor. Sadece et ile beslenme 

varmış. Gelinim de zamanla bizim yemeklerimizi öğrenecek tabi.”  

bu durum evlilik yapılan eve kültürü ne olursa olsun uyum sağlanacağını vurgular.  

Farklı kültürden olan gelinin yemeğini yine gelin ile birlikte yapıldığını belirten K6,  

“Bizim köye geldiyse bizim kültürümüzün yemeklerini öğrenecek. Dışarıdan gelip 

de bize yemek getiren Boşnak gelin vardı. Onunla Boşnak böreği yaparlar yani. 

Muhlama falan yapmazlar. Bir kere denediler beceremediler.”  

şeklinde görüşlerini dile getirmiştir.  



98 

 

3.5.3.Çerkes Yemeklerine Diğer Kültürlerin İlgisi 

Çerkes yemeklerine diğer kültürlerin ilgisini öğrenmek amacıyla, “Evde yapılan 

geleneksel yemeklerin tariflerini başka kültürden kişilere verdiğiniz oldu mu? Olduysa 

bunlar hangi yemeklerdir?” sorusu iletilmiştir. Katılımcılardan alınan cevaplar 

arasında önemli görülen bölümler özetlenerek yazılmıştır. 

Tablo 9: Çerkes mutfağında tarifi istenilen yemekler  

 Sayı Kişiler 

Çerkes Pastası 7 K2,K4,K5,K6,K7,K9,K10 

Çerkes Tavuğu 2 K2,K6 

Çerkes Peyniri 1 K3 

Acıka 1 K4 

Şıpsi 1 K4 

 

Çerkes mutfağında yapılan yemeklerin başka kültürlerden merak edilme ve istenme 

durumları ile verdiği yemeklerin neler olduğu katılımcılara soruldu. Verilen 

cevaplardan 7 kişinin Çerkes pastası, 2 kişinin Çerkes Tavuğu ve 1’er kişi ile Çerkes 

Peyniri, Acıka ve Şıpsi olduğu ortaya çıkar. Tarif isteyenlerin genellikle çok 

yapılmasından ve bilinmesinden kaynaklı olarak Çerkes Pastası ’nın tarifini istendiği 

söylenebilir.  

Çerkes Pastasının tarifi en çok istenilenler arasında olduğunu söyleyen fakat zor 

yemekler olduğu için yapılmasının da zor olduğunu belirten K3,  

“Tarif isteyenler oluyor ama tutturması zor. Çerkes Pastası el emeği ile olduğu için 

sürekli karıştıracaksın yapamıyorlar. Çerkes peynirinin tarifini çok isteyen var 

veriyoruz. Sonra arıyorlar yapamadık diyorlar. Bizim hanım konuşurken sohbet 

ederken yapar peyniri. Fasulye ezmesi de öyle. Bizim hanımlar gibi yapamıyorlar.”  

şeklinde ifade etmiştir. Çerkes Pastası el ile sürekli karıştırma gerektirdiği için 

yapımının zor olduğunu belirtmişlerdir. Çerkes peynirinin tarifini de istediklerini aynı 

şekilde yapamadıklarını belirtmiştir. Çerkes kadınlarının ise, ev işleri yaparken ve 

sohbet ederken bile rahatlıkla Çerkes peynirini ve diğer yöresel yemekleri 

yapabildiklerini ifade eder. 

Çerkes Pastası ‘nın tarifini isteyen diğer katılımcılardan Laz kültürüyle iç içe 

yaşadıklarını, Lazların Çerkes Pastasına karşı ilgili olduğunu belirtir. K9,  



99 

 

“İsteyen oluyor ama bizim gibi yapamıyorlar. Lazlar istiyor ama biz daha güzel 

yaparız. Özünü biliyoruz.” cevabını verirken K10, “Tabi istiyorlar. Çok isteyenler 

oluyor. Köyümüzde Lazlar var pasta hep yaparlar yerler severler yani.”  

şeklinde Laz kültüründen olan kişilerin Çerkes pastasını yapmak istediklerini ve fakat 

bir Çerkes gibi yapamadıklarını belirtir.  

Çerkes tavuğunun tarifini istediklerini belirten katılımcılardan K5,  

“Çerkes tavuğunu herkes yapar ama lezzetini veremez. Misafirler oldu mu bilen 

yaşlıya yaptırırız güzel olsun diye. Cevizin yağını çıkarmak asıl marifettir. Çok 

meşakkatli bir iştir. Bilen yapar. Patates soy pişir tencereye at gibi kolay yemekler 

değiller.”  

şeklinde uzun ve uğraştırıcı yemekler olduğunu, yapılmasının Türk mutfak 

yemeklerinden çok daha zor olduğunu ifade etmiştir. Bir misafir geldiğinde Çerkes 

Tavuğunun en güzel şekliyle sunabilmek için bilen en yaşlıya yaptırıldığını ifade eder.  

3.6.Çerkes Mutfak Kültürünün Geleceğe Aktarımı 

Çerkes kültürünün devamı için kültürün geleceğe aktarımı büyük önem taşımaktadır. 

Kültürü geleceğe en iyi ve özgü bir şekilde kadınlar yapmaktadır. Kadınlar, gençler, 

restorantlar ve dernekler kültürün geleceğe aktarımında büyük önem taşır. 

Katılımcılara kültürün geleceğe aktarımı ana teması altında kültürün korunmasında ve 

aktarılmasında kadının rolünü, genç kuşakların Çerkes yemeklerine karşı yaklaşımını 

ve dernek ve restoranların kültürün neresinde olduğunu öğrenerek geleceğe aktarımı 

konusunda bilgi edinmeyi amaçlayan bir çalışma planlanmıştır. 

3.6.1.Mutfak Kültürünün Korunmasında ve Aktarılmasında Kadının Rolü 

Çerkes mutfak kültürünün korunmasında ve geleceğe aktarılmasında kadın önemli bir 

konumdadır. Katılımcılara bu konu hakkındaki görüşleri, “Mutfak kültürünün 

korunmasında ve geleceğe aktarılmasında kadının rolü hakkında ne 

düşünüyorsunuz?” şeklinde sorulmuştur. Alınan cevaplardan önemli görülen kısımlar 

özetlenerek aktarılmıştır. 

Kültürel aktarımda yaş almış kadınların rolünün daha fazla olduğunu belirten K1, 

“Yaşlılar kültürümüzü daha iyi aktarıp koruyor. Yaş oranı düştükçe korumuyorlar. 

Hemen bir pasta bir poğaça yapıyorlar.” cevabını verirken K2, “Evde yaşlı varsa 

aktarılıyor. Ama özellikle gelin başka kültürden ise aktarım zor oluyor.” şeklinde 

kültürel farklılıkların olduğu yerde aktarımında zaman aldığını belirtmiştir. 



100 

 

Kültürel aktarımda kadınların rolünün erkeklerden çok daha fazla olduğunu belirten 

K3,  

“Esas rol onlarındır zaten. Çerkes mutfağında erkekten çok kadının rolü büyüktür.” 

cevabını verirken K6, “Kadının rolü %100’dür. Mutfakta ve kuşağın aktarımında 

kadın baş unsurdur. Kültürü kadınlar yaşatır. Bizde en cefakâr kültürün bütün 

temel dinamiklerini taşıyanlar ve uygulayanlar kadınlardır. Bayanlar da esneme 

olduğu için kültür de esnemeler oldu zaten.”  

cevabını vererek kültürü devam ettiren ve yine kültürel değişimlerin gerçekleşmesini 

sağlayan kadınlardır şeklinde görüşlerini iletmiştir. Kadınların ve kızların Çerkes 

kültüründe ki öneminin çok fazla olduğunu belirten katılımcılardan K5: 

“Kadınlar ve kızlarımız bizim için ön plandadır. Arkaya itelim sussun durumu 

yoktur. Ama erkekler öyle değerli değildir. Kadınlara değer çok fazladır. Evde 

kız kardeşine kızamazsın. Baba hemen sana kızar. El üstünde prenses gibi tutulur. 

Çerkes olmayan gelinlerimiz bile bizim için bu şekildedir. El üstünde tutarız. 

Çocuk yetiştirmede, kültür aktarmada her şeyden ön plandadır. Bahçe işi 

yapmazlar. Ama bir Karadenizli kadın yapar. Bizde kimse yap demez. İsterse 

yapar isterse yapmaz. Kadınlar çok kıymetli değerlidir yani.”  

Çerkes kültüründe kadınların el üstünde tutulduğunu, bahçe işi yaptırmadıklarını ve 

kadını arka plana itmediklerini ifade ederek, kadınların Çerkes kültüründe ne kadar 

saygı değer ve üstün olduklarını açıklamıştır. Karadenizli bir kadın ile kıyaslandığında 

bahçe işi yapılması için zorlanmadığını ve prenses gibi davranıldığını belirtir.  

Çerkes kültüründe bir evin mutfağının kontrolünün evin en yaşlı kadınında olduğunu 

ifade eden K6,  

“Sabah kalkınca yemek yapılacak. Koni dediğimiz dışarıda olan erzak mutfağımız 

vardır. Buranın anahtarı baş kraliçe dediğimiz evin büyük kadınında olur. Sabah 

kalkar depoyu açar akşama ne yemek yapılacaksa malzemeyi alır. Ondan başkası 

açamaz ve giremezdi. Günümüzde bu devam etmiyor. Koniler devam etmiyor 

artık.”  

şeklinde geçmişte mutfağın kontrolünün evin yaşlı kadınında olduğunu ifade etmiştir. 

Koni, evin dış kısmında baraka şeklinde kilitli bir yapıdır. Erzak buralarda muhafaza 

edilir. Anahtarı kilitli bir şekilde evin en yaşlısında bulunur. Sabahtan hangi 

yemeklerin yapılacağı belirlenir ve anahtarın sahibi kadın, koniden malzemeleri 

mutfağa getirir.  

Mutfağın zamanla yapısındaki değişimler, konilerin kalkmasına sebep olmuştur. 

Konilerin yerini günümüzde erzak dolapları almıştır. Mutfağın yapısal değişikliği koni 

kullanımın sonlanmasına, günümüze kadar ulaşmasına izin vermemiştir. 



101 

 

3.6.2.Genç Kuşakların Çerkes Yemeklerine Yaklaşımı 

Genç kuşakların Çerkes mutfağına olan yaklaşımları ele alınmak istendiğinde 

katılımcılara, “Genç kuşaklar Çerkes yemeklerini hazırlamaya ve yemeye devam 

ediyor mu? Düşünceleriniz nelerdir?” şeklinde soru yöneltilmiştir. Alınan cevaplardan 

önemli görülen kısımlar özetlenerek aktarılmıştır. 

Çerkes yemeklerinin yapımı zor olduğu için gençlerin yapamadığını söyleyen K1, 

“Bulurlarsa yerler ama yapımı çok zahmetli olduğu için yapamıyorlar.” şeklinde 

yemeği sevdiklerini ama yapamadıklarını” belirtmiştir. Genç katılımcılardan olan K2, 

“Yapması zor olduğu için yapamıyorum ama yemeği seviyorum.” şeklinde Çerkes 

yemeklerini yapamadığını belirtir. Gençlikte öğrenmeyip evlendikten sonra 

öğrendiklerini belirten katılımcılardan K4,  

“Gençler yemeğe ve hazırlamaya devam ediyorlar. Anneden öğrenmediyse bile o 

yemeğe özlem ile evlendikten sonra yapmak istiyor.” cevabını verirken K9, “Kek, 

poğaça yaparlar. Çerkes yemeği bilmezler ama çok severler yerler. Evlendikten 

sonraya anca yapıyorlar.”  

şeklinde evlilik ile yemeğe duyulan özlem neticesinde yapılmaya başlandığını ifade 

etmiştir. 

Gençlerde kültürel farkındalığın artmasına bağlı olarak duyulan özlem ile yemeklere 

de ilginin arttığını ifade eden K3,  

“Milliyetçilik dalgasını yükselmesiyle farkındalıkları arttı. Yok hazırlayamıyorlar. 

Benim hanım bile pratik yemek hazırlıyor. Zamandan tasaffur oluyor yoksa yemek 

yiyip evden çıkamazsın. Sabah başlar akşama anca olan yemekler. Bur da kadınlar 

bir araya geldiklerinde yapıyorlar. 150 kişilik gruplar meraklarından geliyorlar.”  

şeklinde ilginin arttığını fakat yemeklerin yapımının zor olmasından dolayı 

gerçekleştiremediklerini ifade eder. Genç erkeklere boza yapımını öğrettiğini söyleyen 

katılımcılardan K6, “Ben gençlere kültürümüzün yemeklerini öğretmeye gayret 

gösteriyorum. Boza öğrettirdim en son. Hamur işlerini ve toprak fırınlarda yapılan 

yemekleri çok sevip yiyorlar.” şeklinde yemeklere karşı ilgilerinin olduğunu ifade 

etmiştir. 

 



102 

 

3.6.3.Çerkes Mutfağında Dernek ve Restorantlar 

Çerkes mutfağının yemeklerinin korunup devam etmesi, gelecek kuşaklara aktarılması 

ve tanıtılması açısından dernek ve restoranların bu yolda nerede durduğunu öğrenmek 

amacıyla katılımcılara “Sizce dernekler ve restorantlar yemek kültürünün neresinde 

duruyor? Ne düşünüyorsunuz?” sorusu yöneltilmiştir. Alınan cevaplar dâhilin de 

önemli görülen kısımlar özetlenerek aktarılmıştır. 

Derneklerin ve restoranların kültürü tanıtmada olumlu katkıları olduğunu söyleyen, 

K2, “Dernekler genelde tanıtım ve kaynaşma günler yapıyor iyi oluyor. Restoranlar 

birkaç yerde var Maksudiye, Kayalar ve Sapanca da var bunlar kültürümüzü 

tanıtmaya çok iyi oluyor.” cevabını verirken Sakarya’da Çerkes restoranları olduğunu 

ve derneklerin özel geceler düzenleyerek katkı da bulunduğunu ifade eder. K3, 

“Olumlu katkıları çok. Adetler, beslenme, eğitim, folklor çalışmaları mevcuttur. 

Restorantlar mevcuttur. Turistik olarak katkı sağlıyorlar.” şeklinde sosyal 

çalışmaların olduğunu belirtmiştir. 

Derneklerde yapılan yöresel yemeklerin, Çerkes yemeklerini tanıtmada yetersiz 

olduğunu düşünen katılımcılardan K6:  

“Yemek kültürümüzün yaşamasında büyük katkıları var ancak fabrikasyon 

ürettikleri için kaliteden ödün verdikleri oluyor. Peynirde eskiden günlerce ocak 

içinde kuruyan peyniri, şimdi 3 günde fırınlarda kurutuyorlar. Böylece peynir 

kalitesiz ve özgünden çıkmış oluyor. Sütler de aynı şekilde. 10 kilo süt veren 

inekten peynir yapılıyordu. Şimdi 40 kilodan anca yapılıyor. Seri üretimde kalite 

düştü. Eskiden unu biz üretiyorduk daha lezzetliydi.”  

Derneklerde ve restorantlar da seri üretim ile yapılan yemeklerin, gerçeği 

yansıtmadığını ve aynı tadı vermediğini ifade etmiştir. Peynir üretiminin eskiden 

günlerce ocak üstünde yapıldığını, şimdi ise fırınlar yardımıyla birkaç gün içerisinde 

kurutulduğunu üzüntü ile ifade etmiştir.  Merak eden ve ilk defa yiyen kişiye gerçek 

peynirin yansıtılmadığını söyler. Değişen iklim sebebi ile verimli süt alımının da 

zamanla azaldığını böylece 10 kilo sütten alınan peynirin, artık 40 kilo süt ile elde 

edildiğini ifade etmiştir. Seri üretim ile yiyeceğin kalitesinin düşmesi mutfağa ve 

yöresel mutfağa yansıdığını böylece kalite de düşüşler gerçekleştiğini belirtir. 

Kafkas kültür derneklerinin de katkıları ile Çerkes dilini yaşatma çalışmaları 

mevcuttur. Katılımcılardan K5,  



103 

 

“Kafkas kültür dernekleri kültürümüzü doya doya yaşamamız için aracıdır. Orda 

dil kursu, folklorik çalışmalar var. Pandemi ile aralar verildi ama devam edecek 

yine. Bizim köyümüzde muhtarımız dil üzerine gençlere dersler veriyor. Zaten 

genellikle köyde Çerkesçe konuşuyoruz. Herkes bilir. Gençler de konuşamasa bile 

anlıyorlar. Bizim evde Türkçe konuşulmaz. Sadece Çerkesçe konuşuluyor.”  

şeklinde derneklerde ve kurslarda Çerkesçe öğretiminin devam ettiğini, hala 

konuşulduğunu ve bilmeyen gençlerin öğrenmek için dernekler aracılığı ile kurslara 

gittiğini ifade etmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

 

SONUÇ 

Bu çalışmanın amacı, Kafkasya'dan Sakarya bölgesine göç eden Çerkes halkının 

mutfak kültürlerinin neler olduğu, diğer göçmen gruplarıyla kültürel aktarım sürecinin 

ve etkileşiminin nasıl bir yol aldığını saptamaktır. Yöresel mutfak kültüründe önemli 

bir rol oynayan tarihsel birikim, Çerkes halkının mutfak kültürüne de yansıdığını 

ortaya çıkarmıştır. Bu çalışma da köklü bir geçmişe sahip olan Çerkeslerin 

Kafkaslardan Sakarya iline kadar ulaşan ışık tutarak, mutfak kültür kodlarını 

sosyolojik olarak ele alıp günümüze yansımalarını ortaya çıkarmaktır. Yaşanılan 

zorlukların yanı sıra göç edilen bölgenin coğrafi özelliklerinin de değişim 

göstermesiyle kültürel kodların yeniden şekil alması kaçınılmazdır. Böylece Çerkez 

halkının kültürel aktarımı ve diğer kültürler ile olan etkileşiminin ne gibi faktörlere 

bağlı olarak değiştiğinin tespit edilmesi bu alanda yapılacak olan diğer kültürel 

çalışmalara temel oluşturması açıcısından önem kazanmaktadır.   

Araştırma kapsamında Çerkes mutfağının temel unsurları ana başlığı altında, Çerkes 

mutfağında yapılan yemekler alt başlığında katılımcılara sorulan, Çerkes mutfağındaki 

yemeklerin neler olduğu ve en çok hangilerinin yapıldığı sorulmuştur. Çerkes 

kültürünün yemekleri alınan cevaplar sırası ile 8 kişi ile Abısta/Çerkes Pastası, 6 kişi 

ile Haluj ve 5 kişi ile Çerkes Tavuğudur. En çok yapılan yemeklerin neler olduğu 

sorulduğunda ise, Abısta/Çerkes Pastası olduğu söylenmiştir. Çerkes Pastası genellikle 

özel gün ve davetlerde yapılan Çerkes kültürüne ait geleneksel yemeklerin başında 

gelir.  Katılımcılara sorulan Çerkes mutfağından hariç (Kabak tatlısı, keşkek, 

muhlama, balık, karalahana yemeği/dolması, fast-food) yemeklerin yapılma durumları 

sorulduğunda, aralarında en çok 8 kişi ile fast-food tarzı yemeklerin yapıldığı, en az 

ise Manav kültürüne ait olan Keşkek yemeğinin yapılmadığı sonucunda ulaşılır. 

Günümüzde akışkan hayata uyum sağlama açısından artık pratik yemekler tercih 

edilmektedir. Fast-food yemeklerin tercih edilmesi, kısa sürede yemek yeme işlemini 

yerine getirme açısından tercih edilmektedir. Keşkek yemeğinin yapılmaması 

genellikle Çerkes yemek kültürüne göre farklı olması ve damak tatlarına uygun 

olmadığı için tercih edilmediğini söyleyebiliriz. Katılımcılara, Çerkes mutfağındaki 

yemeklerin gündelik kullanım durumları sorulduğunda 6 kişinin cevabı ile sadece özel 

günlerde yapıldığı sonucuna ulaşılır. Çerkes yemeklerinin yapımında zaman gerektiği 

ve gündelik hayata karşı pratik olmadığı için sadece özel günlerde yapıldığı sonucunda 



105 

 

ulaşılmıştır. Çerkes mutfağında geçmişte ve günümüzde araç-gereçlerin kullanım 

durumları sorulduğunda geçmişte en fazla Çüven ve Belağ olduğu ortaya çıkmıştır. 

Günümüzde ise genellikle Çüvenlerin kullanıma devam ettiğini, bazı katılımcıların 

tencere kullanımına geçtiğini belirtmiştir. Tencere kullanımına geçmelerinin sebebi 

olarak Çüven tencerelerinin artık satılmadığını belirtmişlerdir. Belağ kullanımı ise 

tahta kaşık formunda olduğu için günümüzde kullanıma devam eden gereçler ilk 

sıralarda gelmektedir. Çüven ve Belağ gereçleri, en çok yapılan yemekler arasında 

olan Çerkes Pastası yapımında kullanılmaktadır. Bir yemeğin yapımının devam 

etmesi, yemekte kullanılan araç-gereçlerin devamını da sağlar nitelikte olduğunu 

ortaya çıkarmaktadır.  

Çerkes mutfağında ve kültüründe uygulanan örf –adetler ana temalı başlık 

altında, Çerkeslerin özel günlerde uyguladıkları örf ve adetlerin neler olduğu 

sorulmuştur. Genellikle cenazelerde uygulanan, cenaze evine yemek getirme 

geleneğinin geçmişte ve günümüzde 7 kişinin vermiş olduğu cevap ile devam ettiği 

sonucuna ulaşılmıştır. Düğün, nişan ve söz kesme geleneklerinin neler olduğu, 

geçmişe ve günümüze göre nasıl değişim gösterdikleri sorulmuştur. Katılımcılardan 

alınan cevaplarda, söz kesme geleneğinde damadın ve ailesinin istemeye 

gitmediklerini, akrabalarını gönderip söz aldığı sadece nişan yapımında kız evine 

gittikleri gelenek geçmişte ve günümüzde devam etmektedir. Geçmişte ki düğünlerde 

hazırlıkların köy halkı ile birlikte yapıldığını, şimdi ise hazırlığın düğün evi ile 

dışarıdan belli olmayacak kadar sınırlı kaldığı sonucunda ulaşılır. Düğünlerde gelen 

misafirlere ikram edilen hayvan kesme geleneği geçmişte düğün evinde kesilirken, 

günümüzde hayvan kesiminin devam etmediğini, yerini yemek firmalarının hazırladığı 

et ürünlerinin aldığı sunucuna ulaşılır. Geçmişte düğünlerde kesilen hayvanın uzuvları 

belirli anlamları ifade etmek için masalara konup ve sergilenirken, günümüzde sadece 

özel kişileri karşılama amaçlı yapılmaktadır. Geçmişte damadın düğünden önce 

kaldığı eve akrabaları tarafından hayvan gönderme geleneğinin, günümüzde devam 

etmediği sonucuna ulaşılır. Düğünlerde yöresel yemeklerin yapımına geçmişte ve 

günümüzde devam edildiği sonucuna ulaşılmıştır. Geçmişte ağırlık adı altında erkek 

tarafından istenen başlık parası varken, günümüzde bu durum kalkmıştır. Düğünlerde 

yapılan adetler de ise, gelen misafirlere karşı saygı göstergesi olarak Tamellah yapımı 

olurken, günümüzde bu adet kalkmıştır. Düğünden sonra aileler arası karşılıklı gidip 

gelme geleneğinin geçmişte ve günümüzde devam ettiği sonucunda ulaşılmıştır.  



106 

 

Diğer alt tema olan, Çerkes sofralarında uygulanan adapların geçmişte ve 

günümüzde nasıl değişim gösterdiği öğrenilmek istendiğinde, geçmişte evin 

büyüğünün sofraya oturmadan oturulmaması, başköşeye oturması ve yemeğe 

başlamadan başlanmaması kuralı, günümüzde evde büyük olduğu sürece devam 

ederken, geçmişe oranla katılıkta kırılmalar yaşandığı sonucuna ulaşılır. Geçmişte 

çocukların ve gelinlerin evin büyükleri ile yemek yemediğini, günümüzde ise bu 

durumun ortadan kalktığını söyleyebiliriz. Geçmişte genç kızların hizmet için sofranın 

başında beklediğini, günümüzde ise bu durumun azaldığı sonucuna ulaşılır. Genç 

kızların misafirlere yemekten önce ibrikle su dökmesi geleneği, günümüzde 

kalkmıştır. Sofranın misafirin ayağına gittiği, misafirin sofraya gitmesinin ise ayıp 

karşılandığı gelenek günümüzde sürdürülebilirliğini azaltmıştır. Misafirler için 

uygulanan ritüellerde ki değişim dinamiklerine baktığımız da, eve gelen kişinin kim 

olduğu ayırt edilmeksizin ayağa kalkılıp buyur edildiği ve giderken yol edildiği 

geleneği geçmişte ve günümüzde devam etmektedir. Misafirliğe gidildiğinde ise, evin 

büyüğünün görülmesi geçmişte ve günümüzde devam eden geleneklerdendir. 

Çerkes mutfağında kültürel etkileşim ana teması altında, Çerkes halkının 

Sakarya da ki diğer göçmen gruplar ile etkileşimlerine bakıldığında, genellikle 

karşılıklı bir etkileşimin olmadığı, başka gruplardan yemekleri kendi mutfakların da 

gündelik hayatlarına uyarlanmadığı sonucuna ulaşılmıştır. Etkileşimlerin olduğu 

kısımlar da ise,  Batılı mutfaklara karşı bir evrilme olduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

Diğer alt tema olan farklı kültürlerle yapılan evliliklerin Çerkes kültürünü 

etkileme durumlarına bakılmıştır. Farklı kültürler ile yapılan evliliklerin Çerkes 

kültürünü etkilemediğine ulaşılır. Gelinin Çerkes kültürüne ait yemekleri de zaman 

içerisinde öğrendiğini ve kültüre uyum sağladığı sonucuna ulaşılır. Çerkes 

yemeklerine diğer kültürlerin ilgisi öğrenilmek istendiğinde, diğer kültürlerin Çerkes 

yemeklerinden 7 kişinin cevabı ile en çok Çerkes Pastası ‘nın tarifi istendiğine ulaşılır. 

Diğer kültürlerin Çerkes kültürüne saygı duyduklarını, yemeği sevdiklerini ve tarif 

istediklerine ulaşılır. İstenilen tarifleri bir Çerkes gibi yapamadıkları sonucuna ulaşılır 

Çerkes kültürünün geleceğe aktarımı ana temalı başlıkta alt tema olan,  mutfak 

kültürünün korunmasında ve aktarılmasında kadının rolünün çok fazla olduğu görülür. 

Yaşı büyük olan kadınların özellikle küçüklere göre çok daha iyi koruduğu görülür. 

Çerkesler de kadına verilen değerin yüksek olduğuna ulaşılır. Kadınların kültürü 



107 

 

devam ettiren ana unsur olduğunu, kültürel esnemelerin gerçekleşmesinde kadın payı 

olduğu gerçeğini de göz ardı edilemeyeceği sonucuna ulaşılmıştır. Genç kuşakların 

Çerkes yemeklerine karşı yaklaşımın da, gençlerin Çerkes yemeklerini 

yapamadıklarına fakat yemeği çok sevdikleri sonucuna ulaşılır. Gençlerin evlendikten 

sonra kültüre olan özlem neticesinde Çerkes yemeklerini yapmayı da öğrendiği 

görülür. Çerkes mutfağında dernek ve restoranların kültüre olan katkılarına 

bakılmıştır. Kültürel tanıtım da, aynı gruba ait insanları bir araya toplamada ve 

kaynaşmada önem bir unsurdur. Derneklerin halk dansları ve dil kursları ile kültüre 

katkıları olduğu görülür.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 

 

KAYNAKÇA 

Acar, V., & Karaosmanoğlu, K. (2019). Çerkes Mutfak Kültürünü Deneyimlemeye 

Yönelik Bir Tur Önerisi: Düzce İli Örneği. International Journal Of 

Comtemporary Tourism Research(2), 177-197. 

Açma, B., & Yenişen, K. (2013). Kafkasya’nın Ekonomik Potansiyeli Ve Dönüşümü 

İçin Politika Ve Stratejiler. Yönetim Ve Ekonomi, 20(2), 131-149. 

Aktaş , A. (2008a). Sakarya’nın Yemek Kültürü: Üç Kıtanın Damak Zevkinin 

Buluştuğu Yer:Sakarya. Sakarya Valiliği, İl Kültür Ve Turizm Müdürlüğü 

Yayınları, 10-25. Kasım 26, 2021 Tarihinde Alındı 

Aktaş, A. (2008b). Kültürel Renkleriyle Sakarya. (Melise, Dü.) Adapazarı Merkez 

Belediyesi Kültür, 34. 

Aktaş, A. (2011). Sakarya’da Çok Kültürlülük. Hemşehri Sakarya Büyükşehir 

Belediyesi, 10 Şubat 

Akyüz , J., Oran Arslan, N., & Tanrıverdi, M. (2011). Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 

Kafkas Göçleri. Kars:Kafkas Üniversitesi, (1828-1943),7. 

Apdurezzak, A. (2014). İşlevsel Teori Bağlamında Yemek Kültürünün İletişimsel 

Yönü. Turkish Studies, 9(11), 1-16. 

Aslan, C., Devrim, C., Huvaj, F., Papşu, M., Karaerkek, N., Özbay, Ö., Dağıstanlı, S. 

(2009). Biz Çerkesler. Kafkas Dernekleri Federasyonu. 

Avagyan, A. (2004). Osmanlı İmparatorluğu Ve Kemalist Türkiye’nin Devlet Ve 

İktidar Sisteminde Çerkesler. Belge Yayınları. 

Baddeley, J. (1995). Rusların Kafkasya'yı İstilası Ve Şeyh Şamil. (S. Özden , Dü.) 

Kayıhan Yayıncılık. 

Bala, M. (1997). Çerkesler. İslam Ansiklopedisi. Millî Eğitim Yayınları, C.Iıı, 375. 

Barışık, S. (2014). Tokat İlinde İç Göç Gerçeği Ve İç Göç Nedenlerinin Analizi. 

Gaziosmanpaşa Üniversitesi Bilimsel Araştırma Projesi Sonuç Raporu, Proje 

No:2013(32). 

Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü. (2012). Osmanlı Belgelerinde Kafkas 

Göçleri-I. (U. Tavkul, Dü.) (3), 16-17. 

Ben-Rafael, E. (2010). Diaspora. Sociopedia.İsa, 1(10).  

Berry, J. (1970). Marjinality, Stress, And Ethnic İdentification İn An Acculturated 

Aboriginal Community. J Cross Cult Psychol(1), 239-251. 



109 

 

Beryy, J. (1980). Acculturation As Varieties Of Adaptation. In Acculturation: Theory, 

Models And Some New Findings. (Ed Am Padilla):9-25. 

Berry, J. (1997). Immigration. Acculturation And Adaptation. Appl Psychol,, 46, 5-68. 

Berry, J. (2001). A Psychology Of İmmigration. J Soc Issues, 57, 615-631. 

Beryy, J. (2005). Acculturation: Living Successfully İn Two Cultures. International 

Journal Of Intercultural Relations, 29, 697-712. 

Berry, J. (2006). Stres Perspectives On Acculturation. (2. E. Eds, D. Sam, & J. Berry, 

Dü) In The Cambridge Handbook Of Acculturation Psychology, 43-57. 

Berzeg, N. (1996). Çerkes Sürgünü: Gerçek, Tarihi Ve Politik Nedenleri. Takav Mat. 

Berzeg, N. (2010). Çerkesler Kafkas Sürgünü: Vatansız Bırakılan Bir Halk. 

Chiviyazıları, 105- 107. 

Beşirli, H. (2010). Yemek, Kültür Ve Kimlik. Milli Folklor, 22(87), 159-169. 

Beşirli, H. (2011). Türk Kültüründe Güç, İktidar, İtaat Ve Sadakatin Yemek 

Sembolizmi Esasında. Türk Kültürü Ve Hacı Bektaşi Veli Araştırma 

Dergisi(58), 139-152. 

Bilge-Zafer, A. (2016). Göç Çalışmaları İçin Bir Anahtar Olarak “Kültürleşme” 

Kavramı. Uü. Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 19(30), 75-92. 

Bingöl, T. (2017). Çerkez Toplumu Etiğinin Adler Yaklaşımının Temel Kavramları İle 

İncelenmesi. Fsm İlmî Araştırmalar İnsan Ve Toplum Bilimleri Dergisi(9), 73-

95. 

Boran Art. (2017). Çerkez Kızından Tarifler. Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Bozkurt, G. (1984). İnsan Ve Kültür. İstanbul: Remzi Kitapevi. 

Canbey-Özgüler , V. (2018). Migration And Integration Policies. Gsı Journals Serıe 

B: Advancements In Busıness And Economıcs, 1(1), 1-18. 

Cerîde-İ Havâdîs. (1280, Cemaziyelevvel 29). 748. 

Ceylan, Y. (2012). Zorunlu Göç Ve Suç İlişkisi (Muş İli Örneği). Akademik Bakış 

Dergisi, 32. 

Coşar, Y. (2017). Somut Olmayan Kültürel Mirasın Korunmasında Kadın Emeğinin 

Rolü. Sosyal Politika Çalışmaları Dergisi, 17(38). 

Çağlar, R. (2021). Gastronomik Kimlik Açısından Çerkes Mutfak Kültürünün 

İncelenmesi: Uzunyayla Örneği. Yüksek Lisans Tezi. 



110 

 

Çetin, Ş. (1993). Turizim Endüstrisinde Mutfak Elemanı Yetirştirmeye Yönelik Eğitim 

Programlarının Değerlendirilmesi. Çukurova Üniversitesi S.B.E. Adana: 

Doktora Tezi. 

Çetinkaya, N., & Akbaba, A. (2018). Gastronomi Ve Yiyecek Tarihi.  

Çoban Öztürk, E. (2015).Tarih, Travma Ve Kimlik: Ermeni Diasporada Kimlik Ve 

Kimliğin Yeni Nesillere Aktarımı. Ermeni Araştırmaları(52), 141-167. 

Çoşan, D., & Yılmaz, S. (2020). Doğu Karadeniz Bölgesinde Yaşayan Laz 

Topluluklarının Dili, Gelenekleri Ve Mutfak Kültürüüzerine Bir Araştırma. 

Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi(45), 129-142. 

Çukur, C. (2007). Kültürel Süreçleri Nitelemek, Ölçmek Ve İlişkilendirmek: 

Karşılaştırmalı Kültürel Yaklaşımlar. (İ. R. Çukur, Dü.) Ankara: Türk 

Psikologlar Derneği Yayınları. 

Çurey, A. (1998). Bilinen Dünyanın Bilinmeyen Ülkesi: Kuzey Kafkasya Ve Çerkezler. 

Kafkasya Yazıları Dergisi, 2(5), 57. 

Declerck, F., Fanzo , J., Palm , C., & Remans, R. (2011). Ecological Approches To 

Human Nutition. Food And Nutrition Bulletin, 32(1), 41-50. 

Demirel, M. (2008). Türkiye’de Bosna Göçmenleri. Atatürk Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 12(2), 288. 

Dereli, A. (1989). Ticari Mutfak (Cilt 1). Ankara: T.C Turizm Bankası Araştırma Ve 

Eğitim Başkanlığı Ders Notları. 

Doğan, Ö. (2012). Doğalcı Ve İnsancı Yaklaşımlar Altında Kültür Kavramı. İstanbul: 

Kültür Bilimleri Ve Kültür Felsefesi. 

Duman , B. (2011). Çokkültürlülükten Ricat Mı?. Sosyoloji Dergisi, 3(23), 207-239.  

Durlu Özkaya , F., & Cömert, M. (2017). Türk Mutfağında Yolculuk. Detay 

Yayıncılık. 

Durlu Özkaya, F., & Düzgün , E. (2015). Mezopotamya’dan Günümüze Mutfak 

Kültürü. Journal Of Tourism And Gastronomy Studies,, 3(1), 41-47. 

Dünden Bugüne Adapazarı. (2008). Sakarya Büyükşehir Belediyesi Yayınları. Kasım 

24, 2021 Tarihinde Alındı 

Düzenli, T. (2006, Aralık). Adapazarı Ve Civarında Çerkes Muhacirlerin İskânı Ve 

Uyum Problemleri. Yüksek Lisans Tezi. 

Dyllick, T., & Hockerts, K. (2002). Beyond The Business Case For Corporate 

Sustainability. Business Strategy And The Environment, 11, 130-141. 



111 

 

Erbil, K., & Yılmaz, G. (2018). Kültürel Miras Bağlamında Sakarya İlinde Yaşayan 

Etnik Grupların Türk. Turizm Akademik Dergisi, 5(1), 276-285. 

Erdem, B., & Akyürek , S. (2018). Yeni Bir Mutfak Akımı: Yaşayan Mutfaklar. Yeni 

Bir Mutfak Akımı: Yaşayan Mutfaklar, 5(2), 103-123. 

Ergin , A. (2010). Kafkasya: Bir Etno-Kültürel Tarih Çözümlemesi. Odü Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 1(2), 19-50. 

Erkenekli, M. (2013). Toplumsal Kültür Araştırmaları İçin Değer Merkezli. Savunma 

Bilimleri Dergisi, 12(1), 147-172. 

Fendal, D. (2014). Türkiye’deki Kahve Ve Mutfak Kültürünün Dönüşümü Üzerinden 

Küreselleşme Sürecinde Küresel Ve Yerel Kültürün Etkileşim Ve Eklemleniş. 

İletişim , 147-180. 

Ferguson, P. (2007). Food. (M.-D. Ed. F. , Dü.) Encyclopedia Of Sex And Gender Vol, 

565-570. 

Gordon , M. (1964). Assimilation İn American Life. 

Gökdemir , A. (2009). Mutfak Hizmetleri Yönetimi. Detay Yayıncılık. 

Göktepe , K. (2014). Türkiye Trakya’sında Nüfus Ve İskan Politikaları. Trakya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 16(2), 99-123. 

Güneş, E. (2013). İç Göç Terörizm İlişkisinde Mersin Örneği. Akademik İncelemeler 

Dergisi, 8(2). 

Huvaj, F. (2001). Xabze Üzerine. Nart Dergisi,(27), 38-40. 

İlhan, R., & Mesci , M. (2018). Gastronomi Turizmi Çerçevesinde Çerkez Mutfağının 

İncelenmesi. Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi Uluslararası Sosyal 

Bilimler Dergisi, 2(3), 293-315. 

İpek , N. (1999). Rumeli’den Anadolu’ya Türk Göçleri. Ttk Yayınları, 68-74. 

Kalaycı, İ. (2015). Tarih, Kültür Ve İktisat Açısından Çerkesya (Çerkesler). Avrasya 

Etüdleri, 47(1), 71-111. 

Karahasan, A. (2013). Laz Kültüründe Oyuna Dair Örüntüler: Fındıklı İlçesinde. 

Maltepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim Dalı. 

Karpat, K. (2003). Osmanlı Nüfusu (1830-1914) Demografik Ve Sosyal Özellikleri. T. 

Tarih Vakfı Yurt Yay., 109 . 

Kasar, H. (2021). Türk Mutfak Kültürü Evreleri Ve Mutfak Sentezinin İncelenmesi. 

Journal Of Humanities And Tourism Research, 11(2), 347-358. 



112 

 

Kaygalak, S., Dilek, E., & Günlü , E. (2015). Diaspora Turizmi: Balkanlara Seyahat 

Edenler Üzerinde Sosyolojik Bir Araştırma. Ege Akademik Bakış, 15(3), 435-

443. 

Koç , N. (2016). Türkiye’deki Çerkes Evlerinin (Adıge Vune) Sosyal Hayata Etkileri. 

Uluslararası Osmanlı Öncesi Ve Osmanlı Çalışmaları Komitesi Sempozyumu, 

Ekim 4-8. 

Lahti, I., Horenczyk, G., & Kinunen, T. (2011). Time And Context İn The Relationship 

Between Acculturation Attitudes And Adaptation. J Ethn Migr Stud,, 37, 1423-

1440. 

Levi-Strauss, C. (1997). The Culinary Triangel. (C. Ed. C. M, & E. P. Van, Dü) Food 

And Culture: A Reader, 28-35. 

Longworth, J. (1996). Kafkas Halklarının Özgürlük Savaşı. (S. Özden, Dü.) Rey 

Yayıncılık. 

Marshall, G. (1999). Sosyoloji Sözlüğü. (O. Akınhay, & D. Kömürcü, Çev.) Ankara: 

Bilim Ve Sanat Yayınları. 

Mccarthy, J. (1998). Ölüm Ve Sürgün. (B. Umar, Dü.) R, İnkılap Kitapevi. 

Mcıntosh, A. (1996). Sociologies Of Food And Nutrition. Plenum Press. 

Mughissuddin, O. A. (1995). Rusya/Ortodokslar. Yeni Türkiye (Türk Dış Politikası 

Özel Sayısı)(3), 446. 

Nahya, Z. (2017). Toplumsal Cinsiyet Ve Beslenme: Toplumun Sofrasında Kadınlıklar 

Ve Erkeklikler. Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, 5(50), 24-36. 

Narcı, F. (2018). Çerkes Kültürünün Aktarımında Kadının Rolü. Yüksek Lisans Tezi . 

Özbay, Ö. (1999). Dünden Bugüne Kuzey Kafkasya. Kafkas Derneği Yayınları. 

Özdemir, B. (2001). Otel İşletmelerinde Mutfak Yönetimi Ve Herşey Dahil (All-

Inclusıve) Uygulamasının Mutfak Yönetimine Etkileri Üzerine Sektörel Bir 

Araştırm. Antalya: Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü . 

Özkiraz, A., & Çetin , M. (2015). 1864 Çerkes Sürgünü Sonrası Anadolu’da Çerkes 

İskanıve Osmanlı Devleti’nin Göçmenlere Karşı Politik Tutumu. Tesam 

Akademi Dergisi, 2(2), 9-28. 

Özocak, Ö. (2014). Diaspora Kavramı Ve Ermeni Diasporası. Yeni Türkiye(60), 1-11. 

Öztürk, A., & Toprak , S. (2018). Kafkasya’dan Muş Yöresine Göçler Ve Göçmenlerin 

İskânı (1856-1905). Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 43, 

437-458. 



113 

 

Papşu, M. (2003, Mart). Abhazlar (Abazalar). Atlas Dergisi(246). 

Papşu, M. (2004). Vatanından Uzaklara Çerkesler. Çivi Yazıları. 

Sağır, A. (2012). Bir Yemek Sosyolojisi Denemesi Örneği Olarak Tokat Mutfağı. 

Turkish, 7(4), 2675-2695. 

Sağır, A. (2012). Zorunlu Göçler, Sürgünler Ve Yol Hikayeleri-Ulupamir Kırgızları 

Örneği. Nobel Yayınları, 31-34. 

Sakarya Valiliği. (2013). 81 İlde Kültür Ve Şehir Sakarya. Sakarya Valiliği Yayınları. 

Sarıışık, M. (2017). Gastronomi Ve Mutfak Sanatlarına Giriş. (Editör, Dü.) Detay 

Yayıncılık. 

Saydam, A. (1997). Kırım Ve Kafkas Göçleri. Ttk Yayınları. 

Saydam, A. (1997). Kırım Ve Kafkas Göçleri(1856-1876). Türk Tarih Kurumu. 

Saygın, S., & Hasta, D. (2018). Göç, Kültürleşme Ve Uyum. Psikiyatride Güncel 

Yaklaşımlar, 10(3), 312-333. 

Serbes, N. (2018). Benim Yolum Xabze. Kuban Matbaacılık Yayınları, 17-20. 

Sevsay, H. (2017). Ahıska Türkleri Ve Diaspora. Uluslararası Ahıska Türkleri 

Sempozyumu, Mayıs 11-13, 227-239. 

Smith, P. (2005). Kültürel Kuram. (S. Güzelsarı, & İ. Gündoğdu , Çev.) İstanbul : 

Babil. 

Solmaz, Y., & Dülger Altıner , D. (2018). Türk Mutfak Kültürü Ve Beslenme 

Alışkanlıkları Üzerine Bir Değerlendirme . Safran Kültür Ve Turizm 

Araştırmaları Dergisi, 1(3), 108-124. 

Şahin, C. (2016). Çerkes Göçleri Ve Çerkeslerin Anadolu’da Yurt Edinme Arayışları: 

Sakarya - Maksudiye Köyü Örneği. İnsan Ve Toplum Bilimleri Araştırmaları 

Dergisi, 5(8), 2782-2816. 

Tavkul, U. (1997). Kafkasya’da Etnik Ve Sosyo-Kültürel Yapının Tarihi Kökenleri. 

1(7), 135-170. 

Tavkul, U. (1998). Kafkasya’nın Otokton (Yerli) Halkları Meselesi Ve Kafkasya 

Halklarında Etnik Köken Arayışları. Kırım Dergisi(25), 36-39. 

Tdk. (1983). Türkçe Sözlük. 1099. 

Telfer, D. (2000). Tastes Of Niagara: Building Strategic Alliances Between Tourism 

And Agriculture. International Journal Of Hospitality & Tourism 

Administration, 1(1), 71-88. 



114 

 

Türk, H., & Şahin , K. (2014). Antakya Geleneksel Yemek Kültürü. Mkü Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 1(2), 115–132. 

Uçarı , M. (2014). Geleneğin İcadı: Çorum Çerkesleri Örneği. (S. Alankuş, & E. Arı, 

Dü) 309-324. 

Ulusoy, E. (2015). Diasporayı Yeniden Düşünmek: Diaspora Teorisi Ve Modern 

Diasporanın Temel Parametreleri. Göç Dergisi, 2(2), 208-228. 

Usta, S. (2020). Çerkez Mutfağının Sürdürülebilirliği Üzerine Bir Araştırma: Sakarya 

İli Örneği. Yüksek Lisans Tezi. 

Uygunkan, S. (2005). Kültürleme Kavramı Ve Televizyon. Kurgu Dergisi, 21, 205-203. 

Uysal, H. (1996). İnsan Ve Toplum Bilimleri Sözlüğü. Uysal Kitabevi. 

Yaldız, T. (2014). Saussure’den Bakhtın’e Dil-Kültür İlişkisi: ‘Tümü Kapsayıcı Olgu’. 

İdil, 3(11), 115-136. 

Yılmaz, A. (2019). Sakarya'daki Etnik Çeşitliliğin Mutfak Kültürü Fotoğraflarıyla 

Temsili. Yüksek Lisans Tezi. 

Yılmaz, K. (2017). Çerkes Mutfak Kültürü Yemek, Gelenek Ve Görenekleri. Tunç 

Yayıncılık, 61. 

Yolkolu Öksüz, A. (2018). Geleneksel Çerkes Mutfağı Hüzün Aş Olunca. Yediveren 

Yayınları. 

Yurt, R. (1999). Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nden Sakarya İline Olan İç Göçler Ve 

Sakarya Nüfusuna Etkilerinin İncelenmesi. I. Sakarya Ve Çevresi Tarih Ve 

Kültür Sempozyumu, 10. 

Yürükel, S. (2004). Batı Tarihinde İnsanlık Suçları. Marmara Grubu Stratejik Ve 

Sosyal Araştırmalar Vakfı Yayınları, 139- 158. 

Yüzüncüyıl, K., Uybadın, A., Bilgin , A., & Aydın, S. (2021). Topraktan Sofraya 

Sakarya Mutfağı Bir Yemek Antropolojisi. Yapıkredi Yayınları, 19-25. 

 

 

 

 

 

 



115 

 

İnternet Kaynakları 

Absuva- Abaza Yemekleri. (2016, Ekim 29). Agudurşışı(Baharatlı Barbunya Ezmesi). 

Aralık 20, 2021 Tarihinde 

Http://Apsuvaabazayemekleri.Blogspot.Com/2016/10/Agudursisi-Baharatl-

Barbunya-Ezmesi.Html Adresinden Alındı 

Adapazarı. (Tarih Yok). Adapazarnın Tarihi. Adapazarı Büyükşehir Belediyesi. Kasım 

24, 2021 Tarihinde Https://Www.Adapazari.Bel.Tr/İdet/14/57/Adapazarinin-

Tarihi Adresinden Alındı 

Aksamaz, A. (1995). Lazlar. Kasım 28, 2020 Tarihinde 

Http://Www.Birikimdergisi.Com/Birikim-Yazi/4980/Lazlar#.Xcf5lzızbıu 

Adresinden Alındı 

Aktaş, A. (2016a). Sakarya’da Yaşayan Çerkezler. Adatavır Gazetesi. Kasım 24, 2021 

Tarihinde Https://Www.Adatavir.Com/Ali-Aktas-1/Sakarya-Da-Yasayan-199-

Erkezler-199-Erkezler.Html Adresinden Alındı 

Aktaş, A. (2016b). Sakarya'da Yaşayan Gürcüler-2. Sakarya Büyükşehir Belediyesi. 

23 Nisan Kasım 27, 2021 Tarihinde Https://Www.Adatavir.Com/Ali-Aktas-

1/Sakarya-Da-Yasayan-Gurculer-2.Html Adresinden Alındı 

Aktaş, A. (2016c). Sakarya'da Yaşayan Hemşinliler-1. Adatavır Haber Ajansı. 30 

Nisan. Kasım 28, 2021 Tarihinde Https://Www.Adatavir.Com/Ali-Aktas-

1/Sakarya-Da-Yasayan-Hemsinler-1.Html Adresinden Alındı 

Aktaş, A. (2016d). Sakarya'da Yaşayan Hemşinliler-2. Adatavır Haber Ajansı. 5 

Temmuz. Kasım 28, 2021 Tarihinde Https://Www.Adatavir.Com/Ali-Aktas-

1/Sakarya-Da-Yasayan-Hemsinler-2.Html Adresinden Alındı 

Aktaş, A. (2016e). Sakarya'da Yaşayan Lazlar-1. Adatavır Haber Ajansı. 14 Mayıs. 

Kasım 28, 2021 Tarihinde Https://Www.Adatavir.Com/Ali-Aktas-1/Sakarya-

Da-Yasayan-Lazlar-1.Html Adresinden Alındı 

Bayraktar, İ. (2014). Antropoloji Kültür Kavramı. 14 Temmuz. 

Http://Www.İbrahimbayraktar.Net/. Kasım 10, 2021 Tarihinde 

Http://Www.İbrahimbayraktar.Net/2014/07/Antropoloji-Kultur-Kavram.Html 

Adresinden Alındı 

Dünden Bugüne Adapazarı. (2008). Sakarya Büyükşehir Belediyesi Yayınları. Kasım 

24, 2021 Tarihinde Alındı 

Ersoy, Y. (2020, Şubat 27). Türk Mutfak Kültürü. Kasım 15-20, 2021 Tarihinde 

Https://Www.Altayli.Net/Turk-Mutfak-Kulturu.Html Adresinden Alındı 

Adresinden Alındı 



116 

 

Gastronometro. (2021). Sürdürülebilirlik Nedir? .Metro Toptancı Market. Kasım 15-

20, 2021 Tarihinde 

Https://Www.Gastronometro.Com.Tr/Surdurulebilirlik/Genel-

Bilgi/Surdurulebilirlik-Nedir Adresinden Alındı 

Güngör, D. (2014). İkinci Kuşak Avrupalı Türklerde Psikolojik Entegrasyon Ve Uyum. 

Türk Psikoloji Yazıları, 17(34), 16-31. Https://Www.Adatavir.Com/. (Tarih 

Yok). Kasım 27, 2020 Tarihinde Alındı 

Papba, A. (2014). Canlar Ülkesi Abhazya. (B. Bağ, Dü.) 28-30. Aralık 1, 2021 

Tarihinde Www.Altinpost.Org Adresinden Alındı 

Kafkaslar Siyasi Haritası. (2021). Milli Savunma Bakanlığı Genel Müdürlüğü. Aralık 

16, 2021 Tarihinde Https://Www.Harita.Gov.Tr/Urun/Kafkaslar-Siyasi-

Haritasi-/214 Adresinden Alındı 

Sürücüoğlu, M., & Özçelik, A. (2008). Türk Mutfak Ve Beslenme Kültürünün Tarihsel 

Gelişimi. 3. İ. Kongresi. (Dü.), Atatürk Kültür, Dil Ve Tarih Yüksek Kurumu 

Yayınları:4/3. İçinde Bildiriler Maddi Kültür Iıı. Cilt, S. 1289-1310,. Ankara: 

Korza Yayıncılık Basım San. Ve Tic. Ltd. Şti. Kasım 10-15, 2021 Tarihinde 

Alındı 

Türk Patent Enstitüsü. (2020). Coğrafi İşaret Ve Geleneksel Ürün Adı İstatistikleri. 

Kasım 26, 2021 Tarihinde 

Https://Www.Turkpatent.Gov.Tr/Turkpatent/Geographicalregisteredlist/ 

Adresinden Alındı 

Kozlova, E. (2018, Temmuz 26). Abhazya’nın Geleneksel Kültürü. Apsuva- Abaza 

Yemekleri. Aralık 1, 2021 Tarihinde 

Http://Apsuvaabazayemekleri.Blogspot.Com/2018/07/Abhazyann-Geleneksel-

Kulturu.Html Adresinden Alındı 

 

 

 

 

 

 

 



117 

 

TABLOLAR LİSTESİ   

Tablo 1 : Sakarya İli Nüfusa Dayalı Göçmen Oranları (Aktaş, 2011). ........................ 35 

Tablo 2: Katılımcıların demografik bilgileri ................................................................ 75 

Tablo 3: Çerkes mutfağında en çok yapılan yemekler ................................................. 77 

Tablo 4: Çerkes mutfağından hariç yapılan/yapılmayan yemeklerin dağılımı ............. 80 

Tablo 5: Kişiler bağlamında Çerkes mutfağından hariç yapılan/yapılmayan yemeklerin 

gösterimi ....................................................................................................................... 81 

Tablo 6: Çerkes mutfağının gündelik kullanım durumu ............................................... 83 

Tablo 7: Çerkes mutfağında geçmişte/günümüzde kullanılan araç-gereçlerin durumu 85 

Tablo 8: Cenazelerde devam eden/etmeyen örf-adetlerde cenaze evine yemek getirme 

durumları ....................................................................................................................... 87 

Tablo 9: Çerkes mutfağında tarifi istenilen yemekler .................................................. 98 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



118 

 

ŞEKİLLER LİSTESİ  

Şekil 1: Kültürleşme Stratejileri ................................................................................... 23 

Şekil 2: Kafkasya Siyasi Haritası  ................................................................................. 48 

Şekil 3 : Çerkes mutfağına ait olduğu düşünülen ve en çok yapılan yemeklerin kod 

bulut gösterimi .............................................................................................................. 79 

Şekil 4: Çerkes mutfağında araç-gereç kullanımının bulut gösterimi .......................... 85 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



119 

 

EKLER  

Ek 1: Mülakat Formu 

 

 

1. Çerkes mutfağının yemekleri nelerdir ve bunlardan hariç yemekler yapılmakta 

mıdır?(Kabak tatlısı, keşkek, muhlama, balık, karalahana yemeği/dolması, fast-food 

yemek çeşitleri) gibi ürünler yapılıyor mu? 

 

2. Çerkes mutfağının gündelik hayatta kullanım durumu nasıldır?  

3. Çerkes mutfağında geçmişte kullanılıp günümüzde kullanıma devam eden/etmeyen 

araç gereçler var mıdır? Varsa nelerdir? 

 

4. Çerkes kültürüne ait özel gün ve yemeklerinizde(cenaze, düğün, nişan vs. gibi) 

geçmişte yaptığınız günümüzde devam eden/etmeyen adet ve gelenekleriniz nelerdir? 

5. Çerkes mutfağın da geçmişte uygulanıp günümüzde devam eden/etmeyen sofra 

adaplarınız nelerdir? 

6. Çerkeslerin Sakarya’da ki göçmen mutfak kültürleri ile etkileşimi hakkında ki 

düşünceleriniz nelerdir? 

 

7. Farklı kültürlerle yapılan evliliklerde mutfak kültürü sizin yemek kültürünüzü nasıl 

etkilemiştir? 

8. Evde yapılan geleneksel yemeklerin tariflerini başka kültürden kişilere verdiğiniz oldu 

mu? Olduysa bunlar hangi yemeklerdir? 

9. Mutfak kültürünün korunmasında ve geleceğe aktarılmasında kadının rolü hakkında ne 

düşünüyorsunuz? 

10. Genç kuşaklar Çerkes yemeklerini hazırlamaya ve yemeye devam ediyor mu? 

Düşünceleriniz nelerdir? 

 

11. Sizce dernekler ve restorantlar yemek kültürünün neresinde duruyor? Ne 

düşünüyorsunuz? 



120 

 

EK-2 Katılımcı Listesi 

   

Adı-

Soyadı 

 

Doğum 

Yılı 

 

Eğitim 

Durumu 

 

Medeni 

Hali 

 

Yerleşim 

Yeri 

 

Görüşme 

Tekniği 

 

Görüşme 

Tarihi 

1 K1     Emirler Yüz yüze 04.12.2021 

2 K2     Alancuma Yüz yüze 04.12.2021 

3 K3     Maksudiye Yüz yüze 08.12.2021 

4 K4     Maksudiye Yüz yüze 08.12.2021 

5 K5     Maksudiye Yüz yüze 08.12.2021 

6 K6     Maksudiye Yüz yüze 08.12.2021 

7 K7     Maksudiye Yüz yüze 09.12.2021 

8 K8     Maksudiye Yüz yüze  09.12.2021 

9 K9     Alancuma Yüz yüze 11.12.2021 

10 K10     Alancuma Yüz yüze 11.12.2021 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



121 

 

 

 

 

 

Ek 4:Çerkes Kültürüne Ait Fotoğraflar 

1- Yemek Fotoğrafları 

 

Resim 1:Abısta/ Pasta                                   Resim 2: Haluj  

 

 

 

Resim 3: Çerkes Tavuğu                                            Resim 4: Ahulçapa/ Cevizli Karalahana 

               



122 

 

 

 

 

 



123 

 

 

Resim 2: Agudurşışı/ Barbunya Ezmesi             Resim 3: Sızbal 

 

 Resim 7: İsli Peynir                                     Resim 8: Çerkes Peyniri 

 

 

 



124 

 

2- Araç- Gereçler ve Çerkes Kültürüne Ait Fotoğraflar 

 

       Resim 1: Çüven ve Belağ                  Resim 2: Agudırışşıga 

 

 

Resim 3: Çerkes Mutfağı Örneği                   Resim 4: Sakarya Kafkas Kültür Derneği  

 Program Afişi 

 

 



125 

 

ÖZGEÇMİŞ 

Şehlanur EREK ÜLGEN, ilköğrenimini Sakarya ili Kocaali ilçesinde bulunan 

Gümüşoluk İlköğretim okulunda tamamlamıştır. Lise öğrenimine ise Sakarya ili 

Erenler ilçesinde bulunan Yunus Emre Çok Programlı Lisesinde devam etmiştir.  

 

2013 yılında Karabük Üniversitesi Sosyoloji Bölümüne başlamış ve 2018 yılında bu 

bölümden mezun olmuştur. Karabük Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Bölge 

Çalışmaları Anabilim Dalından Eğitim almıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 


