
 

                                                                     

 
 

 

 

 

 

  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MART 2022 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

DOKTORA TEZİ 

KÜLTÜREL PEYZAJ ALANLARININ KOLEKTİF HAFIZADAKİ 

SÜREKLİLİĞİNİ DEĞERLENDİREN BİR YÖNTEM ÖNERİSİ:  

KAYSERİ DEREVENK, GESİ ve KORAMAZ VADİ YERLEŞİMLERİ 

Özlem KEVSEROĞLU 

Şehir ve Bölge Planlaması Anabilim Dalı 

 

Şehir ve Bölge Planlama Programı 
 

 

 

 



  



 

                                  

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MART 2022 

 

İSTANBUL TEKNİK ÜNİVERSİTESİ  LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

KÜLTÜREL PEYZAJ ALANLARININ KOLEKTİF HAFIZADAKİ 

SÜREKLİLİĞİNİ DEĞERLENDİREN BİR YÖNTEM ÖNERİSİ:  

KAYSERİ DEREVENK, GESİ ve KORAMAZ VADİ YERLEŞİMLERİ 
 

DOKTORA TEZİ 

Özlem KEVSEROĞLU 

(502142824) 

Şehir ve Bölge Planlaması Anabilim Dalı 

 

Şehir ve Bölge Planlama Programı 

 

 

 

 
Tez Danışmanı: Prof. Dr. Hatice AYATAÇ 

 



 



iii 

 

 

 

 

 
İTÜ, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü’nün 502142824 numaralı Doktora Öğrencisi Özlem 

KEVSEROĞLU, ilgili yönetmeliklerin belirlediği gerekli tüm şartları yerine 

getirdikten sonra hazırladığı “KÜLTÜREL PEYZAJ ALANLARININ KOLEKTİF 

HAFIZADAKİ SÜREKLİLİĞİNİ DEĞERLENDİREN BİR YÖNTEM ÖNERİSİ: 

KAYSERİ DEREVENK, GESİ VE KORAMAZ VADİ YERLEŞİMLERİ” başlıklı 

tezini aşağıda imzaları olan jüri önünde başarı ile sunmuştur. 

 

 

 

 

Tez Danışmanı :  Prof. Dr. Hatice AYATAÇ  ................................  
  İstanbul Teknik Üniversitesi 

 

 

 

 

 

Jüri Üyeleri :  Prof. Dr. Kerem KORAMAZ  ................................  
  Istanbul Teknik Üniversitesi 

 

 

  Prof. Dr. Nilüfer YÖNEY  ................................  
  Mustafa Kemal Üniversitesi 

 

 

  Prof. Dr. Nur URFALIOĞLU  ................................  
  Yıldız Teknik Üniversitesi 

 

 

  Doç. Dr. Evrim ÖLÇER ÖZÜNEL  ...............................  
  Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

 

 

 

 

 

 

       

 

 

 

Teslim Tarihi  : 20 Ocak 2022 

Savunma Tarihi : 18 Mart 2022 



iv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v 

 

 

 

 

Aileme, 

 

 

 



vi 



vii 

ÖNSÖZ 

Dünyada son yıllarda öncelikli konular haline gelen kültür mirasını oluşturan somut 

ve somut olmayan kültür varlıkları bütüncül olarak kültürel peyzaj kavramı içerisinde 

değerlendirilmeye başlanmıştır. Kültürel peyzajlar, bulunduğu doğal çevresi 

tarafından sunulan fiziksel olanakların sosyal, ekonomik ve kültürel güçlerin etkisi 

altında zamanla insan toplumunun ve yerleşimin evrimini açıklamaktadır. Kültürel 

peyzajın bu evrimini anlayabilmek, onun farklı zaman dilimindeki kentsel hafızaların 

gün yüzüne çıkartılması ile mümkündür. Tarihsel süreklilik içinde birbiri üzerine 

eklemlenen bu hafızalar, günlük yaşam biçiminin oluştuğu bir sahne ve yaşamın temsil 

alanı olarak değerlendirilebilir.  

Kayseri’nin geçmişini ve günümüze olan yansımalarını anlayabilmek için, belirli bir 

zaman diliminde yaşamış veya yaşamakta olan Gayrimüslim ve Müslüman nüfusun 

yoğun yaşandığı zamana ve coğrafyaya bakmak gerekmektedir. Birlikte yaşam 

kültürünü 20. yüzyılın başlarına kadar devam ettirebilmiş ve bunun yansımalarını 

görebileceğimiz Derevek, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri, sahip olduğu coğrafik 

yapısından dolayı özgünlüğünü koruyabilmiştir. Tarihten bu yana insanın doğa ile 

birlikte uyum içerisinde yaşadığının yansımalarını görebileceğimiz vadi köyleri, sahip 

olduğu değerleri ile yaşatılması gereken eşsiz coğrafyalardır. Yerleşimlerin özgünlüğü 

ve bütünlüğünü korumak, günümüze habitatıyla taşımak ve gelecek nesillere 

aktarabilmek için bu değerlerin kayıt altına alınması gerekmektedir. Kayseri’nin 

gayrimüslim ve müslüman toplumunun bir arada yaşadığı yerleşimler üzerinden 

kültürel peyzaj ögelerini ortaya çıkaran toplulukların kolektif hafızalarının izlerini 

sürmek ve sürekliliğini incelemek gerekmektedir. Kayseri’nin kuzeydoğusunda yer 

alan Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimlerinde bulunan 14 kırsal karakterdeki 

yerleşimlerin kültürel peyzaj bağlamında somut ve somut olmayan kültür varlıkları 

üzerinden, bütüncül bir perspektifle birbiri arasındaki ilişki ağlarını incelemek bize 

Kayseri’nin doğal, fiziksel ve sosyal katmanları üzerine düşünmemizi sağlayacaktır. 

Kültürel peyzajların miras değerinin korunması muhakkak ki bu değerlerin korunması 

ve yaşatılması ile sürdürülebilir olacaktır. 

Bu çalışmanın düşünsel sürecinden günümüze kadar gelmesinde büyük rolü olan çok 

değerli danışmanın sayın Prof. Dr. Hatice AYATAÇ’a sonsuz teşekkürlerimi sunarım. 

Konuya olan özel ilgileri, bilgileri ve değerli yönlendirmeleriyle tezin oluşum sürecine 

büyük katkıda bulunan tez izleme komitesi üyeleri Prof. Dr. Nilüfer 

BATURAYOĞLU YÖNEY ve Prof. Dr. Turgay Kerem KORAMAZ hocalarıma 

teşekkürlerimi iletmek isterim. Çalıştığım kurum içerisinde doktora çalışmalarım için 

anlayış gösteren ve bu konuda desteklerini hiç esirgemeyen AGÜ Mimarlık Fakültesi, 

Mimarlık Bölümü bölüm başkanım Prof. Dr. Burak ASİLİSKENDER’e ve AGÜ’deki 

çalışma arkadaşlarıma teşekkürlerimi sunarım. Tezin bir kısmını oluşturan somut 

olmayan miras değerlerini tespit etmek ve onları yorumlayabilmek adına desteklerini 

sunan sayın Doç. Dr. Evrim ÖLÇER ÖZÜNEL’e teşekkür ederim. Savunma jürimde 

değerli katkılar sunan sayın Prof. Dr. Nur URFALIOĞLU’na teşekkürlerimi sunarım. 



viii 

Saha çalışmalarım boyunca bana evlerini açan, benimle bilgilerini ve zamanlarını 

paylaşan vadi yerleşimleri sakinleri başta olmak üzere; bu çalışmanın 

gerçekleşebilmesi adına desteklerini esirgemeyen Gesi Jandarma Karakol 

Komutanlığı, Kayseri Büyükşehir Belediyesi, Kayseri Melikgazi Belediyesi, Kayseri 

Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Müdürlüğü’ne teşekkür ederim. Ayrıca hafıza 

yürüyüşleri yapabilmem için görüşülecek kaynak kişiyle iletişimimi sağlayan ve her 

konuda yardımlarını hiç esirgemeyen sayın Mustafa ŞENALP’e de teşekkürü bir borç 

bilirim. Yönetim ekibi içerisinde bulunduğum Kapadokya Kültepe Koramaz Tarih 

Kültür Eğitim ve Araştırma Derneği’ne bu süreçte bilgi ve birikimlerini benimle 

paylaştıkları için teşekkür ederim. Son olarak da her zaman olduğu gibi tez 

çalışmalarımda manevi olarak yardımcı olan ve bu süreçte hep benim yanımda olan 

sevgili aileme göstermiş oldukları sonsuz sabır ve merhametlerinden dolayı 

şükranlarımı sunmak isterim.  

 

 

 

Mart 2022        Özlem Kevseroğlu

     (Peyzaj Mimarı, Kentsel Tasarım Uzmanı) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... vii 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... ix 

KISALTMALAR .................................................................................................... xiii 

SEMBOLLER .......................................................................................................... xv 

ÇİZELGE LİSTESİ ............................................................................................... xvii 

ŞEKİL LİSTESİ ...................................................................................................... xix 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 
1.1 Amaç ve Kapsam ............................................................................................... 3 

1.2 Araştırma Yöntemi ............................................................................................. 7 

1.2.1 Veri toplama ve üretme aşaması ................................................................. 7 

1.2.2 Veri değerlendirme ve yorumlama aşaması ................................................ 8 

1.3 Araştırma Hipotezleri ......................................................................................... 8 

1.4 Araştırmanın Kısıtları ve Potansiyelleri ............................................................. 9 

2. KÜLTÜREL PEYZAJ ve KOLEKTİF HAFIZA İLİŞKİSİ ............................ 11 
2.1 Kültürel Peyzaj Kavramı .................................................................................. 11 

2.1.1 Kültürel peyzaj kavramın tarihsel gelişimi ............................................... 13 

2.1.2 Uluslararası ilkesel metinlerde kültürel peyzaj kavraminin gelişimi ........ 18 

2.2 Kültürel Peyzaj Alanlarının UNESCO Tarafından Sınıflandırılması ve  

      Tipolojileri ........................................................................................................ 27 

2.2.1 Kültürel peyzaj alanlarının seçim kriterleri .............................................. 28 

2.2.2 Kültürel peyzaj alanlarının kategorileri .................................................... 29 

2.2.3 Dünya Miras Listesinde Yer Alan Kültürel Peyzaj Alanlarının  

         Değerlendirilmesi ...................................................................................... 31 

2.2.3.1 Dünyadaki kültürel peyzaj alanları .................................................... 32 

2.2.3.2 Türkiye’deki Kültürel Peyzaj Alanları ............................................... 42 

2.3 Kolektif Hafızada Kültürel Peyzaj Alanları ..................................................... 50 

2.4 Bölüm Değerlendirmesi ................................................................................... 54 

3. DÜNYADAKİ KÜLTÜREL PEYZAJ ALANLARININ HAFIZA 

PEYZAJI OLARAK DEĞERLENDİRİLMESİ ................................................... 57 
3.1 Hafıza Peyzaj İlişkisi ........................................................................................ 58 

3.2 Hafıza Peyzajı Olarak Kültürel Peyzaj Alanları............................................... 62 

3.2.1 Fiziksel çevre olarak hafıza peyzajı alanları ............................................. 65 

3.2.2 Doğal çevre olarak hafıza peyzajı alanları ................................................ 67 

3.2.3 Sosyo+ çevre olarak hafıza peyzajı alanları .............................................. 72 

3.3 UNESCO Kalıcı ve Geçici Listesinde Yer Alan Vadi Yerleşimleri olarak  

      Kültürel Peyzaj Alanları ................................................................................... 74 

3.3.1 UNESCO kalıcı ve geçici listesinde yer alan yarı-kentsel  

         karakterdeki vadi yerleşim örnekleri ......................................................... 81 

3.3.1.1 Avusturya Hallstatt-Dachstein ve Salzkammergut kültürel  

            peyzaj alanı......................................................................................... 82 



x 

3.3.1.2 Almanya Orta Yukarı Ren vadisi kültürel peyzaj alanı ..................... 83 

3.3.1.3 Kayseri Koramaz Vadisi Kültürel Miras Alanı .................................. 85 

4. KÜLTÜREL PEYZAJ ALANI OLARAK DEĞERLENDİRMEDE 

KAYSERİ DEREVENK, GESİ VE KORAMAZ VADİ YERLEŞİMLERİ 

İÇİN BİR YÖNTEM ÖNERİSİ .............................................................................. 91 
4.1 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köylerinin  

       Kültürel Peyzaj Kapsamında Değerlendirilmesi ............................................. 92 

4.1.1. Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köyleri .......... 92 

4.1.1.1 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin seçilme  

              nedenleri ........................................................................................... 93 

4.1.1.2 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin kısıtları ve  

             potansiyelleri ..................................................................................... 94 

4.1.1.3 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin coğrafi  

              özellikleri .......................................................................................... 95 

4.1.1.4 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin morfolojik  

             özellikleri ........................................................................................... 96 

4.1.1.5 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin tarihsel  

              gelişimi ............................................................................................. 97 

4.2 Araştırma Yöntemi ......................................................................................... 100 

4.2.1 Veri Toplama ve Üretme Yöntemleri...................................................... 102 

4.2.1.1 Mevcut durum (Boşluk / Gap) analizi .............................................. 102 

4.2.1.2 Hafıza Düğüm Noktaları Analizi ..................................................... 105 

4.2.1.3 Hatırlatma Topografileri Analizi ...................................................... 108 

4.2.2 Veri değerlendirme ve yorumlama yöntemleri ....................................... 109 

4.2.2.1 Hafıza peyzajı kimlik kartlarının geliştirilmesi ................................ 109 

4.2.2.2 Hafıza peyzajları kimlik kartları ...................................................... 110 

4.3 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri’nin  

       Kültürel Peyzaj Bileşenlerinin İncelenmesi .................................................. 114 

4.3.1 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve  

           Köyleri’nin doğal çevre kültürel peyzaj bileşeni .................................. 117 

4.3.1.1 Coğrafik çevre alt bileşeni ................................................................ 117 

4.3.1.2 Alansal çevre alt bileşeni .................................................................. 122 

4.3.2 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve  

           Köyleri’nin fiziksel çevre kültürel peyzaj bileşeni ............................... 123 

4.3.2.1 Yerleşimsel fiziksel çevre alt bileşeni .............................................. 124 

4.3.2.2 Mekansal fizik çevre alt bileşeni ...................................................... 134 

4.3.3 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve  

           Köyleri’nin sosyo+ çevre kültürel peyzaj bileşeni ................................ 174 

4.3.3.1 Dikey / Tarihsel alt bileşen ............................................................... 174 

4.3.3.2 Yatay / Yaşamsal alt bileşen ............................................................ 189 

4.3.3.3 Algısal / Belleksel alt bileşen ........................................................... 202 

4.4 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Köylerinin Hafıza Peyzajı  

       Olarak Değerlendirilmesi .............................................................................. 206 

4.4.1 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Köylerinin Hafıza  

          Peyzajları Kimlik Kartları ...................................................................... 206 

4.4.1.1 Derevenk Vadisi Yerleşimleri .......................................................... 207 

4.4.1.2 Gesi Vadisi Yerleşimleri .................................................................. 224 

4.4.1.3 Koramaz Vadisi Yerleşimleri ........................................................... 260 

4.5 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Köylerinin Hafıza  

        Peyzajlarının Sürekliliği ve Süreksizliğinin Değerlendirilmesi ................... 299 



xi 

4.5.1 Kayseri Derevenk Vadi Yerleşimleri ...................................................... 299 

4.5.2 Kayseri Gesi Vadi Yerleşimleri .............................................................. 303 

4.5.3 Kayseri Koramaz Vadi Yerleşimleri ....................................................... 307 

4.6 Bölüm Değerlendirilmesi ............................................................................... 311 

5. SONUÇLAR ....................................................................................................... 313 
5.1 Örneklem Alana Dair Sonuç ve Öneriler ....................................................... 315 

5.1.1 Vadi köylerinin kültürel peyzaj değerlerine yönelik tespitler ................. 315 

5.1.2 Vadi Köylerinin Kültürel Peyzaj Değerlerine Yönelik Tehditler ........... 320 

5.1.3 Vadi Yerleşimleri ve Köylerinin Kolektif Hafızasının Korunmasına  

          ve Yaşayan Hafızalara Yönelik Sürdürülebilirlik Yaklaşımları ............ 322 

5.2 Yönteme Dair Sonuç ve Öneriler ................................................................... 328 

5.3 Uluslararası İlkesel Metinlere Dair Sonuç ve Öneriler .................................. 331 

5.4. Ulusal Mevzuata Dair Sonuç ve Öneriler ..................................................... 337 

KAYNAKLAR ....................................................................................................... 337 

EKLER .................................................................................................................... 349 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 359 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

 



xiii 

KISALTMALAR 

ASLA :  American Society of Landscape Architects (Amerikan Peyzaj 

Mimarları Derneği) 

BOA :  Başbakanlık Osmanlı Arşivi 

UNESCO :  United Nations Educational, Scientific and cultural Organization 

(Birleşmiş Milletler, Eğitim, Bilim ve Kültür Organizasyonu) 

IUCN :  International Uniun for Conservation of Nature (Uluslararası Doğa 

Koruma Birliği) 

ICOMOS :  International Council on Monuments and Sites (Uluslararası Anıtlar 

ve Sitler Konseyi) 

IFLA : International Federation of Landscape Architects (Uluslararası 

Peyzaj Mimarlığı Federasyonu) 

NPS :  National Park Service (Milli Park Servisi) 

TCLF :  The Cultural Landscape Foundation (Kültürel Peyzaj Vakfı) 

CR-GIS : Cultural Resources - Geographic Information Systems (Kültürel 

Envanter – Coğrafi Bilgi Sistemi) 

COE :  Council of Europe (Avrupa Konseyi) 

ICCROM : International Centre for the Study of the Preservation and 

Restoration of Cultural Property (Kültürel Varlıkların Onarımı ve 

Korunması ile ilgili Uluslararası Araştırma Merkezi) 

SOKÜM :  Somut Olmayan Kültür Mirası 

SKA :  Sürdürülebilir Kalkınma Amaçları 

ISCCL :  International Scientific Committee on Cultural Landscapes (Kültürel 

Peyzajlar üzerine Uluslararası bilimsel Komite) 

KUDEB :  Koruma, Uygulama ve Denetim Şube Müdürlüğü 

KAYTAM : Kayseri ve Yöresi Tarih Araştırmaları Merkezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xv 

SEMBOLLER 

km2 : Kilometrekare 

m2 : Metrekare 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xvii 

ÇİZELGE LİSTESİ 

Sayfa 

 

Çizelge 1.1  : Tez akış diyagramı ............................................................................. 6 

Çizelge 2.1  : Kültürel peyzaj kavramının kronolojik olarak söylemlerinin 

anahtar kelimelerinin analizi. ............................................................. 17 

Çizelge 2.2  : Kıtalara göre kültürel peyzaj alanlarının değerlendirme 

tablosunun parametreleri .................................................................... 32 

Çizelge 2.3  : Kıtalara ve türlerine göre dağılımı. .................................................. 33 
Çizelge 2.4  : Asya kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları .............................. 35 
Çizelge 2.5  : Afrika kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları. ........................... 36 
Çizelge 2.6  : Avrupa kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları ........................... 38 

Çizelge 2.7  : Amerika kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları ......................... 41 
Çizelge 2.8  : Okyanusya kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları ..................... 42 

Çizelge 3.1  : Kıtalara göre kültürel peyzaj ve hafıza peyzajı alanları. .................. 63 
Çizelge 3.2  : Kentsel yerleşimlerdeki hafıza peyzajı alanları ............................... 65 
Çizelge 3.3  : Yarı Kentsel yerleşimlerdeki üretim peyzajı alanları. ...................... 66 

Çizelge 3.4  : Kırsal yerleşimlerdeki hafıza peyzajı alanları .................................. 67 
Çizelge 3.5  : Ekolojik hafıza peyzajı alanları ........................................................ 69 

Çizelge 3.6  : Bitkisel bazda üretim yapan hafıza peyzajı alanları ......................... 70 

Çizelge 3.7  : Hayvansal bazda üretim yapan hafıza peyzajı alanları .................... 71 

Çizelge 3.8  : Endüstriyel bazda üretim yapan hafıza peyzajı alanları ................... 71 
Çizelge 3.9  : Sosyo+ çevre olarak hafıza peyzajları.............................................. 73 
Çizelge 3.10  : Vadi yerleşimlerine örnek olan kültürel peyzaj alanları .................. 75 
Çizelge 3.11  : Vadi yerleşimleri ile yarı kentsel nitelikteki kültürel peyzaj 

alanlarının kesişimi ............................................................................. 82 

Çizelge 4.1  : Yarı yapılandırılmış soru setlerinin içeriği. ................................... 106 
Çizelge 4.2  : Yaşayan hafıza peyzajı diyagramı ................................................. 112 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

file:///C:/Users/ADALET/Desktop/2021/FARKLI%20ÜNİVERSİTESELER%202021/İstanbul%20Teknik%20Üniversitesi/wetransfer_ozlem-kevseroglu-doktora-tezi_2022-01-07_0957/wetransfer_ozlem_kevseroglu_tez_27032022_rev1-docx_2022-04-02_0955/Özlem_Kevseroğlu_Tez_27032022_REV1.docx%23_Toc99831886


xviii 

 



xix 

ŞEKİL LİSTESİ 

Sayfa 

Şekil 2.1  : Kültürel peyzaj diagramı .................................................................. 16 

Şekil 2.2  : Kültürel peyzaj bileşenleri ............................................................... 18 

Şekil 2.3  : Kültürel peyzaj kavramının uluslararası ilkesel metinlerdeki 

gelişimi ............................................................................................... 26 

Şekil 2.4  : Dünyadaki kültürel peyzaj alanlarının dağılımı ............................... 33 

Şekil 2.5  : Türkiye’deki kalıcı ve geçici listede yer alan kültürel peyzaj 

alanları ................................................................................................ 43 

Şekil 2.6  : Diyarbakır Surları’na Hevsel Bahçeleri’nden bakış ........................ 43 

Şekil 2.7  : Diyarbakır Surları’na Hevsel Bahçeleri’nden bakış ........................ 44 

Şekil 2.8  : Bergama Kültürel Peyzaj Alanının coğrafyaya yerleşimi ................ 46 

Şekil 2.9  : Bergama Kültürel Peyzaj alanının içerisinde bulunan yapısal 

katman ................................................................................................ 47 

Şekil 2.10  : İvriz Kültürel Peyzajı ve ilk tarım anıtı............................................ 48 

Şekil 2.11  : Mezapotamya Ovası’ndan Mardin şehrine bakış ............................. 50 

Şekil 2.12  : Kültürel peyzaj bileşenlerinde hafızanın yeri .................................. 54 

Şekil 3.1  : Kıtalara göre hafıza peyzajı alanları ................................................ 63 

Şekil 3.2  : Andora’daki “Madriu-Perafita-Claror” Vadisi ................................ 76 

Şekil 3.3  : Küba’daki Viñales Vadisi ................................................................ 77 

Şekil 3.4  : Lübnan’daki Ouadi Qadisha Vadisi ve Sedir Ağacı Ormanları ....... 77 

Şekil 3.5  : Orhun Vadisi’nde bulunan yerleşim ................................................ 78 

Şekil 3.6  : Oaxaca Vadisi'nde tarih öncesi döneme ait Yagul ve Mitla 

Mağaraları........................................................................................... 79 

Şekil 3.7  : Loire Vadisi ...................................................................................... 80 

Şekil 3.8  : Avusturya’da yer alan Hallstatt, Dachstein, Salzkammergut 

kültürel peyzaj alanı ........................................................................... 82 

Şekil 3.9  : Avusturya’da yer alan Hallstatt, Dachstein, Salzkammergut 

kültürel peyzaj alanı ........................................................................... 83 

Şekil 3.10  : Almanya’da bulunan Orta Yukarı Ren Vadisi kültürel peyzaj 

alanı .................................................................................................... 84 

Şekil 3.11  : Kayseri Koramaz Vadisi kültürel miras alanı .................................. 88 

Şekil 4.1  : Derevenk – Gesi ve Koramaz Vadileri’nin Kayseri içindeki 

konumları ve vadilerde bulunan yerleşimler ...................................... 93 

Şekil 4.2  : Yöntemin aşamaları ....................................................................... 102 

Şekil 4.3  : Vadi yerleşimleri ve köylerin 1875 yılına ait mevcut durum 

analizi ............................................................................................... 104 

Şekil 4.4  : Köylere göre görüşülen kişi ve kuşak sayısı .................................. 107 

Şekil 4.5  : Hatırlatma topografilerinin 3 ana ekseni “insan-zaman-yer” ......... 108 

Şekil 4.6  : Kültürel peyzajın ana ve alt bileşenleri .......................................... 110 

Şekil 4.7  : Hafıza peyzaj kimlik kartının görseli ............................................. 111 



xx 

Şekil 4.8 : Hafıza peyzajı kimlik kartlarında kuşaklara göre hafızanın 

sürek-liliği/-sizliğinin analizini gösteren kısım ................................ 113 

Şekil 4.9  : Tez kapsamında incelenen alanların kültürel peyzaj bileşenleri .... 116 

Şekil 4.10  : Koramaz Vadisi’nde bulunan Ağırnas köyünden, platodan 

vadiye bakış ...................................................................................... 117 

Şekil 4.11  : Topografik durum (Koramaz Vadisi) ............................................. 118 

Şekil 4.12  : Vadi tabanında bulunan yeşil kordior (Koramaz Vadisi) ............... 119 

Şekil 4.13  : Vadi yerleşiminde karşılaşılan bitki türleri .................................... 121 

Şekil 4.14  : Erciyes Dağı’na bakacak şekilde güney-batı bakısında bulunan 

yerleşim ve cepheler ......................................................................... 122 

Şekil 4.15  : Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nde yer alan 

köyler ve kent merkezine göre konumu ........................................... 123 

Şekil 4.16  : Karstik oluşum ve bununla gelişen kaya oyma kültürü ................. 125 

Şekil 4.17  : Koramaz Vadisi’nde bulunan farklı kaya oyması yapılarının 

kesiti .................................................................................................. 125 

Şekil 4.18  : Kaya oyma kültürü ve yer altından yer üstüyle eklektik yapıya 

sahip olan yaşamı .............................................................................. 126 

Şekil 4.19 : Eğime paralel sokakları birbirine bağlayan eğime dik merdiven 

ve rampalar / Gesi Vadisi, sağdaki Darsiyak köyü / Gesi Vadisi) ... 128 

Şekil 4.20  : Kabaltıların evlerle kurduğu ilişki (Nize köyü / Gesi Vadisi) ....... 128 

Şekil 4.21  : Yamaçlarda yer alan güvercinlikler (Mancusun köyü / Gesi 

Vadisi) .............................................................................................. 129 

Şekil 4.22  : Koramaz Vadisi’nde bulunan Vekse köyü üzerinden yer üstü 

yerleşimini anlatan kesit (tek taraflı yerleşim örneği) ...................... 130 

Şekil 4.23  : Koramaz Vadisi’nde bulunan Vekse köyü üzerinden panaromik 

fotoğraf ............................................................................................. 131 

Şekil 4.24  : Koramaz Vadisi’nde bulunan Ispıdın köyü üzerinden yer üstü 

yerleşimini anlatan kesit (iki taraflı yerleşim örneği) ....................... 131 

Şekil 4.25  : Koramaz Vadisi’nde bulunan Ispıdın köyü üzerinden panaromik 

fotoğraf ............................................................................................. 131 

Şekil 4.26  : Gesi Vadisi’nde bulunan Mancusun köyü üzerinden yer üstü 

yerleşimini anlatan kesit (çukur yerleşim örneği) ............................ 132 

Şekil 4.27  : Vadi tabanından yamaç yerleşimlerine bakış (Mancusun köyü / 

Gesi Vadisi) ...................................................................................... 132 

Şekil 4.28  : Koramaz Vadisi’nde bulunan Büyükbürüngüz köyü üzerinden 

yer üstü yerleşimini anlatan kesit (tümsek yerleşim örneği) ............ 133 

Şekil 4.29  : Büyükbürüngüz köyü girişinden Koramaz Dağı’na bakış 

(Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi) ........................................ 133 

Şekil 4.30  : Mağara yerleşimi (Soldaki Efkere köyü / Gesi Vadisi, sağdaki 

Nize köyü / Gesi Vadisi) .................................................................. 134 

Şekil 4.31  : Tol (Darsiyak köyü / Gesi Vadisi) ................................................. 135 

Şekil 4.32  : Yamaç yerleşimlerinde yer alan evler (Mancusun köyü / Gesi 

Vadisi) .............................................................................................. 135 

Şekil 4.33  : Çukur yerleşimi (Mancusun köyü / Gesi Vadisi) ........................... 136 

Şekil 4.34  : Yerleşimden vadi tabanına kadar inen teraslanmış bahçeler- 

Kama bahçeleri (Vekse köyü / Koramaz Vadisi) ............................. 137 

Şekil 4.35  : Açık köşk örneği (Mancusun köyü / Gesi Vadisi) ......................... 138 

Şekil 4.36  : Avlu etrafında şekillenen yaşam (Ispıdın köyü / Koramaz 

Vadisi) .............................................................................................. 139 

Şekil 4.37  : Üretim peyzajını oluşturan ögeler .................................................. 141 



xxi 

Şekil 4.38  : Gesi Vadisi’nde yer alan Vekse köyünden bir ev, ahır, ambar ve 

şirane birlikte (Vekse köyü / Koramaz Vadisi) ................................ 142 

Şekil 4.39  : Saman veya yakacak (budanmış üzüm dalları / gilamada) 

konulan ve depolanan kaya oyma ev (Soldaki Vekse köyü / 

Koramaz Vadisi, sağdaki Ispıdın köyü / Koramaz Vadisi) .............. 143 

Şekil 4.40  : Yamaçlarda yer alan güvercinliklerin dış yüzeyi (Mancusun 

köyü / Gesi Vadisi) ........................................................................... 144 

Şekil 4.41  : Güvercinliklerin iç mekanı (Darsiyak köyü / Gesi Vadisi) ............ 144 

Şekil 4.42  : Yabani güvercinlerin Gesi Vadisi’ndeki konumları ve hareket 

güzergahları ...................................................................................... 145 

Şekil 4.43  : Bezirhanelerde çıkarılan yağın ve ikincil ürünün aşamalarını 

anlatan üretim süreci (Germir köyü / Derevenk Vadisi) .................. 146 

Şekil 4.44  : Soldan sağa doğru; Geven/Astragalus, Zeyrek-Keten Tohumu/ 

Linum, Izgın/Eruca, Aspir/Carthamus, Belemir/Centaurea ............ 147 

Şekil 4.45  : Değirmen Yapıları (Mancusun köyü / Gesi Vadisi) ...................... 148 

Şekil 4.46 : Kapalı seten örnekleri (Tavlusun köyü / Derevenk Vadisi) ........... 149 

Şekil 4.47  : Un ve bakliyat ambarları (Vekse köyü / KoramazVadisi) ............. 150 

Şekil 4.48  : Mahalle fırınında imece usulü yapılan halka (Mancusun köyü / 

Gesi Vadisi) ...................................................................................... 150 

Şekil 4.49  : Avluda yer alan kuyu başı (Tavlusun köyü / Derevenk Vadisi) .... 151 

Şekil 4.50  : Vadi yerleşimlerindeki yeşil alanların dağılımı (Vekse köyü / 

Koramaz Vadisi) ............................................................................... 152 

Şekil 4.51  : Cehrilikler ve cehri bitkisi (Efkere köyü / Gesi Vadisi) ................ 153 

Şekil 4.52  : Vadideki 800 yıllık olduğu söylenen ceviz ağacı (Nize köyü / 

Gesi Vadisi) ...................................................................................... 154 

Şekil 4.53  : Kama bahçelerindeki ceviz ağaçları (Vekse köyü / Koramaz 

Vadisi) .............................................................................................. 154 

Şekil 4.54  : Kavaklık mevkindeki tarihi kavaklıklar (Büyükbürüngüz köyü / 

Koramaz Vadisi) ............................................................................... 155 

Şekil 4.55  : Vadi tabınında bahçe-bostan alanı (Germir köyü / Derevenk 

Vadisi) .............................................................................................. 157 

Şekil 4.56 : Taş ocakları (Turan köyü / Koramaz Vadisi) ................................. 158 

Şekil 4.57  : Harman yeri (Üskübi köyü / Koramaz Vadisi) .............................. 158 

Şekil 4.58  : Haftlı / Yalaklı çeşmeler (Soldaki Ispıdın köyü / Koramaz 

Vadisi, sağdaki Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi) ............... 159 

Şekil 4.59  : Anıtsal Çeşmeler (İstanbul Çeşmesi / Üskübü Köyü / Koramaz 

Vadisi – Isba Çeşmesi / Nize Köyü / Gesi Vadisi) ........................... 160 

Şekil 4.60  : Meydan Çeşmeleri (Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi) ...... 161 

Şekil 4.61  : Açık seten örnekleri (Soldaki Darsiyak köyü / Gesi Vadisi, 

sağdaki Mancusun köyü / Gesi Vadisi) ............................................ 162 

Şekil 4.62  : Soku örnekleri (Soldaki Germir köyü / Derevenk Vadisi, 

sağdaki Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi)............................ 162 

Şekil 4.63  : Açık Şirane örnekleri (Tavlusun köyü / Derevenk Vadisi) ............ 163 

Şekil 4.64  : Kapalı Şirane örnekleri (Vekse köyü / Koramaz Vadisi) ............... 164 

Şekil 4.65  : Vadi köylerindeki camiler ve minareleri (Soldaki Gesi köyü / 

Gesi Vadisi, sağdaki Üskübü köyü / Koramaz Vadisi) .................... 165 

Şekil 4.66  : Vadilerdeki kiliseler (Efkere köyü / Gesi Vadisi) .......................... 166 

Şekil 4.67  : Vadilerdeki kaya kiliseleri (Gesi köyü / Gesi Vadisi) ................... 166 

Şekil 4.68  : Vadilerdeki taş mektepler (Soldaki Üskübü köyü / Koramaz 

Vadisi, sağdaki Darsiyak köyü / Gesi Vadisi) .................................. 167 



xxii 

Şekil 4.69  : Vadilerdeki yükseköğrenim okulları (Soldaki Darsiyak köyü / 

Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi; sağdaki Efkere köyü / Gesi 

Vadisi) .............................................................................................. 167 

Şekil 4.70  : Koramaz Vadisi’nde bulunan kağnı tekerlerinin aşındırdığı yol 

izi ...................................................................................................... 168 

Şekil 4.71  : Han yapısı (Germir köyü / Derevenk Vadisi) ................................ 169 

Şekil 4.72  : Hamamın kalıntıları (soldaki Gesi Köyü, sağdaki Mancusun 

köyü / Gesi Vadisi) ........................................................................... 169 

Şekil 4.73  : Sokaklardan dükkanların cephesi (Soldaki Vekse köyü / 

Koramaz Vadisi, sağdaki Üskübi köyü / Koramaz Vadisi) .............. 170 

Şekil 4.74  : Maşatlık alanları (Soldaki Gesi köyü / Gesi Vadisi, sağdaki 

Efkere köyü / Gesi Vadisi) ............................................................... 171 

Şekil 4.75  : Kabristanlar (Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi) ................ 171 

Şekil 4.76  : Taş köprünün geçmişi ve bugünü (Germir köyü / Derevenk 

Vadisi) .............................................................................................. 172 

Şekil 4.77  : Su kaynaklarından bahçelere doğru giden su yolları (Soldaki 

Gesi köyü / Gesi Vadisi, sağdaki Üskübü köyü / Koramaz Vadisi)

 .......................................................................................................... 172 
Şekil 4.78  : Sulama kanallarından bahçe girişlerine yönlendiren ayıraç 

(Darsiyak köyü / Gesi Vadisi) .......................................................... 173 

Şekil 4.79  : Oturma taşı (Soldaki Efkere köyü / Gesi Vadisi, sağdaki 

Mancusun köyü / Gesi Vadisi) ......................................................... 173 

Şekil 4.80  : Vadi köylerinin 19. yüzyılının envanterinin çıkarılması. ............... 175 

Şekil 4.81  : 19. yüzyıl (1875) nüfus ve etnik kimliğe göre köyleri gösteren 

kültürel haritalama ............................................................................ 177 

Şekil 4.82  : 19. yüzyıl (1875) kentleşme altyapısını gösteren kültürel 

haritalama ......................................................................................... 179 

Şekil 4.83  : 19. yüzyıl (1875) eğitim ve dini tesislerin sayılarını gösteren 

kültürel haritalama ............................................................................ 181 

Şekil 4.84  : 19. yüzyıl (1875) üretim peyzajını gösteren kültürel haritalama ... 185 

Şekil 4.85  : 19. yüzyıl (1875) ticaret altyapısı ve buna bağlı olarak 

meslekleri gösteren kültürel haritalama ............................................ 187 

Şekil 4.86  : Kategorilere göre öne çıkan yerleşimleri gösteren kültürel 

haritalama ......................................................................................... 188 

Şekil 4.87 : İmece olarak yapılan Üskübü köyündeki soku taşı (Üskübü köyü 

/ Koramaz Vadisi) ............................................................................. 190 

Şekil 4.88  : Gesi’deki suyun gözü (Gesi köyü / Gesi Vadisi) ........................... 191 

Şekil 4.89  : Germir Köprübaşı mevkinde çamaşır yıkama (Germir köyü / 

Derevenk Vadisi) .............................................................................. 192 

Şekil 4.90  : Mahalle fırınında halka yapımı ve avluda yer alan şirane 

(Tavlusun köyü / Derevenk Vadisi) .................................................. 192 

Şekil 4.91  : Kış için hazırlanılan ürünler ........................................................... 194 

Şekil 4.92  : Arap Ocağı (Ağırnas köyü / Koramaz Vadisi) ............................... 195 

Şekil 4.93  : Kayseri 1965 yılı 1/25000’lik haritada gödterilen Dua Meydanı... 195 

Şekil 4.94  : At nalının atıldığı suyun kaynağı (Gesi köyü / Gesi Vadisi) ......... 196 

Şekil 4.95  : Nize köyü’ndeki yamaçlarda bulunan delikli kaya (Gesi Vadisi)

 .......................................................................................................... 197 
Şekil 4.96  : Doğanın insan eliyle şekillenmesi ile oluşan bilgi ve pratikler ...... 198 

Şekil 4.97  : Boyar madde ve bezir yağı elde edilen bitkiler .............................. 199 

Şekil 4.98  : Vadi köylerindeki zanaatların izleri ............................................... 200 



xxiii 

Şekil 4.99  : Dorak kabının yapım aşamaları (Ağırnas köyü / Koramaz 

Vadisi) .............................................................................................. 201 

Şekil 4.100  : Sedirlerdeki kanaviçe işleri ............................................................ 201 

Şekil 4.101  : Halı dokuma tezgahı ...................................................................... 202 

Şekil 4.102  : Hafıza yürüyüşlerinde elde edilen kültürel peyzaj ögeleri ............. 205 

Şekil 4.103  : Melikgazi Belediyesi sınırları içerisinde kalan Derevenk Vadisi 

köyleri ............................................................................................... 208 

Şekil 4.104 : Yamaçtan Gemir köyüne bakış (Derevenk Vadisi) ....................... 208 

Şekil 4.105  : Germir köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) ......................... 209 

Şekil 4.106  : Germir köyünün kültürel peyzaj ögeleri ........................................ 211 

Şekil 4.107  : Germir köyünün yerleşim kesiti (Hafıza verileri) .......................... 213 

Şekil 4.108  : Germir’in hafıza peyzajı kimlik kartı ............................................. 216 

Şekil 4.109  : Tavlusun köyünden kent merkezine doğru bakış (Derevenk 

Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi) ........................................................... 217 

Şekil 4.110  : Tavlusun köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) ...................... 218 

Şekil 4.111  : Tavlusun köyünün kültürel peyzaj ögeleri ..................................... 220 

Şekil 4.112  : Tavlusun köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 222 

Şekil 4.113  : Tavlusun’un hafıza peyzajı kimlik kartı ........................................ 224 

Şekil 4.114  : Melikgazi Belediyesi sınırları içerisinde kalan Gesi Vadisi’nde 

bulunan köyler .................................................................................. 225 

Şekil 4.115  : Mancusun’un vadi tabanından yamaca bakış (Gesi Vadisi) .......... 226 

Şekil 4.116  : Mancusun köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) .................... 227 

Şekil 4.117  : Mancusun köyünün kültürel peyzaj ögeleri ................................... 229 

Şekil 4.118  : Mancusun köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında 

elde edilen hafıza verileri) ................................................................ 231 

Şekil 4.119  : Mancusun’un hafıza peyzajı kimlik kartı ....................................... 233 

Şekil 4.120  : Yamaçtaki güvercinliklerden Efkere köyüne bakış (Gesi Vadisi)

 .......................................................................................................... 234 
Şekil 4.121  : Efkere köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) .......................... 234 

Şekil 4.122  : Efkere köyünün kültürel peyzaj ögeleri ......................................... 236 

Şekil 4.123  : Efkere köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasından elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 238 

Şekil 4.124  : Efkere’nin hafıza peyzajı kimlik kartı ............................................ 240 

Şekil 4.125  : Yamaçtan Gesi güneye bakış (Gesi Vadisi) ................................... 241 

Şekil 4.126  : Gesi köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) .............................. 241 

Şekil 4.127  : Gesi köyünün kültürel peyzaj ögeleri ............................................ 243 

Şekil 4.128  : Gesi köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasından elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 245 

Şekil 4.129  : Gesi’nin hafıza peyzajı kimlik kartı ............................................... 247 

Şekil 4.130  : Yamaçlardan Darsiyak’taki Yanartaş Kilisesi’ne bakış (Gesi 

Vadisi) .............................................................................................. 248 

Şekil 4.131  : Gesi köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) .............................. 248 

Şekil 4.132  : Darsiyak köyünün kültürel peyzaj ögeleri ..................................... 250 

Şekil 4.133  : Darsiyak köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 252 

Şekil 4.134  : Darsiyak’ın hafıza peyzajı kimlik kartı .......................................... 253 

Şekil 4.135  : Nize köyünde caminin önündeki meydan alanı ve meydana 

bakan evler (Gesi Vadisi) ................................................................. 254 

Şekil 4.136  : Nize köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) ............................. 254 



xxiv 

Şekil 4.137  : Nize köyünün kültürel peyzaj ögeleri ............................................ 256 

Şekil 4.138  : Nize köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 257 

Şekil 4.139  : Nize’nin hafıza peyzajı kimlik kartı ............................................... 259 

Şekil 4.140  : Koramaz Vadisi’ninde bulunan köyler .......................................... 260 

Şekil 4.141  : Ispıdın köyü, güney yamaçtan kuzey yamaca bakış (Koramaz 

Vadisi) .............................................................................................. 260 

Şekil 4.142  : Ispıdın köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) .......................... 261 

Şekil 4.143  : Ispıdın köyünün kültürel peyzaj ögeleri ......................................... 262 

Şekil 4.144  : Ispıdın köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 264 

Şekil 4.145  : Ispıdın’ın hafıza peyzajı kimlik kartı ............................................. 265 

Şekil 4.146  : Vekse köyünden Koramaz Vadisi’ne bakış (Koramaz Vadisi) ...... 266 

Şekil 4.147  : Vekse köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler) ........................... 266 

Şekil 4.148  : Vekse köyünün kültürel peyzaj ögeleri .......................................... 268 

Şekil 4.149  : Vekse köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 269 

Şekil 4.150  : Vekse’nin hafıza peyzajı kimlik kartı ............................................ 271 

Şekil 4.151  : Dimitre (Turan) eski yerleşim yeri (Koramaz Vadisi) ................... 272 

Şekil 4.152  : Muhtarlıkta yer alan köyün krokisi ................................................ 274 

Şekil 4.153  : Soldaki; Eski Dimitre (Turan) köy konağı ve Kahvehanesi 

(Şaban Aksoy’un arşivinden), sağdaki; Dimitre (Turan) yeni 

yerleşim yeri (Koramaz Vadisi) ....................................................... 274 

Şekil 4.154  : Ağırnas’ın yamaç yerleşimine bakış (Koramaz Vadisi) ................ 275 

Şekil 4.155  : Ağırnas köyünün yerleşim kesiti (mevcut veriler) ......................... 276 

Şekil 4.156  : Ağırnas köyünün kültürel peyzaj ögeleri ....................................... 277 

Şekil 4.157  : Ağırnas köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 279 

Şekil 4.158  : Ağırnas’ın hafıza peyzajı kimlik kartı ............................................ 281 

Şekil 4.159  : Güvercinliklerden Küçükbürüngüz köyüne bakış (Koramaz 

Vadisi) .............................................................................................. 282 

Şekil 4.160  : Küçükbürüngüz köyünün yerleşim kesiti (mevcut veriler) ............ 282 

Şekil 4.161  : Küçükbürüngüz köyünün kültürel peyzaj ögeleri .......................... 283 

Şekil 4.162  : Küçükbürüngüz köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih 

çalışmasında elde edilen hafıza verileri)........................................... 285 

Şekil 4.163  : Küçükbürüngüz’ün hafıza peyzajı kimlik kartı .............................. 286 

Şekil 4.164  : Üskübü’deki güvercinliklerden Koramaz Dağı’na bakış 

(Koramaz Vadisi) ............................................................................. 287 

Şekil 4.165  : Subaşı köyünün yerleşim kesiti (mevcut veriler) ........................... 287 

Şekil 4.166  : Subaşı köyünün kültürel peyzaj ögeleri ......................................... 289 

Şekil 4.167  : Subaşı köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri) ........................................................................ 291 

Şekil 4.168  : Subaşı hafıza peyzajı kimlik kartı .................................................. 292 

Şekil 4.169  : Büyükbürüngüz köyüne havadan bakış (Koramaz Vadisi) ............ 293 

Şekil 4.170  : Büyükbürüngüz köyünün yerleşim kesiti (mevcut veriler) ............ 294 

Şekil 4.171  : Büyükbürüngüz köyünün kültürel peyzaj ögeleri .......................... 295 

Şekil 4.172  : Büyükbürüngüz köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih 

çalışmasında elde edilen hafıza verileri)........................................... 297 

Şekil 4.173 : Büyükbürüngüz’ün hafıza peyzajı kimlik kartı .............................. 298 



xxv 

Şekil 4.174  : Tavlusun köyünde bir evin terasından yüksek yapılaşmanın 

fotoğrafı (Derevenk Vadisi) ............................................................. 300 

Şekil 4.175  : Derevenk Vadisi’nin yaşayan hafıza peyzajı diyagramı ................ 302 

Şekil 4.176  : Gesi Vadisi’nin yaşayan hafıza peyzajı diyagramı ........................ 306 

Şekil 4.177  : Koramaz Vadisi’nin yaşayan hafıza peyzajı diyagramı ................. 310 

Şekil 5.1  : Şekil: Yöntem için etaplama önerisi .............................................. 331 

Şekil A.1  : Germir Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı .............................................. 346 
Şekil A.2  : Tavlusun Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ........................................... 347 
Şekil A.3  : Mancusun Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ......................................... 348 

Şekil A.4  : Efkere Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ............................................... 349 
Şekil A. 5  : Gesi Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı .................................................. 350 
Şekil A.6  : Darsiyak Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ........................................... 351 
Şekil A.7  : Nize Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı .................................................. 352 
Şekil A.8  : Ispıdın Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ............................................... 353 

Şekil A.9  : Vekse Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ................................................ 354 
Şekil A.10  : Ağırnas Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ............................................. 355 

Şekil A.11  : Küçükbürüngüz Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ................................ 356 
Şekil A.12  : Üskübü Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ............................................. 357 
Şekil A.13  : Büyükbürüngüz Hafıza Peyzajı Kimlik Kartı ................................ 358 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxvi 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxvii 

KÜLTÜREL PEYZAJ ALANLARININ KOLEKTİF HAFIZADAKİ 

SÜREKLİLİĞİNİ DEĞERLENDİREN BİR YÖNTEM ÖNERİSİ: KAYSERİ 

DEREVENK, GESİ VE KORAMAZ VADİ YERLEŞİMLERİ 

ÖZET 

Uygarlıklar tarafından defalarca üretilen kentler, ilk kuruluşundan beri gelen tarihi 

birikimlerini hafızalarında saklarlar. Tarih içinde ve günümüzde çeşitli uygarlıkların 

yer değiştirmeleri, yayılmaları ve coğrafyadan etkilenmeleri sonucunda oluşan bu 

izler, kültürel peyzaj değerlerini oluşturmaktadır. Tarihsel süreç içerisinde yaşamların 

hayat bulduğu bu coğrafyalar, bireylerin ve toplumların davranışını ve yaşam 

biçimlerini etkileyen kolektif belleğin geçtiği alanlardır. Kültürel peyzajlara yaşam 

veren, insan ve doğanın karşılıklı etkileşimi sonucunda üretilen çevrelerde insanın 

doğa karşısında sunduğu katkı, o coğrafyada yere özgü değerler oluşturur. Tarihsel 

süreçte peyzajda yaşamış olan kültürlerin izlerini taşıyan bu değerler, günlük yaşam 

biçiminin oluştuğu bir sahne ve yaşamın temsil alanı olarak değerlendirilebilir. “Doğa” 

ve “kültür” arasındaki etkileşimle oluşan kültürel peyzajlar, kültür grubu tarafından 

belirli bir zamanda yaşamış veya halen yaşamakta olan topluluğun gündelik 

yaşamlarında sahip oldukları devingen çevrelerdir.  

UNESCO tarafından dünya mirası listesinde “kültürel peyzaj alanı” olarak tescil 

edilen 116 coğrafya bulunmaktadır. Bu coğrafyalar UNESCO tarafından tanımlanan 

tipoloji ve sınıflandırmalar altında değerlendirilmiştir. Bu alanlar; geleneksel yerleşimi 

içeren ve tehdit altında olan bir kültürün temsili, yaşayan ya da kaybolan bir 

medeniyet, dönemine göre ileri teknoloji, planlama ve tasarım değerleri, fikirler ve 

inançlar, sanatsal ve olağanüstü evrensel öneme sahip insan dehasının başyapıtı olarak 

tanımlanan alanlar olabilmektedir. İncelenen örnekler doğrultusunda görülmektedir ki; 

kolektif hafızasını koruyabilmiş ve o değerleri birer ekonomi merkezli üretim peyzajı 

olarak yaşatabilmiş yerleşimler sahip oldukları doğal, fiziksel ve sosyal değerleri 

korumakta ve yaşatmaktadır. Zaman içerisinde belirli bir kültür grubu tarafından doğa 

ve insanın karşılıklı etkileşimi ile oluşan bu değerlerin sürekliliği, hafızada yer alan 

her bir izin geçmişi ile ilişkilerinin kurulduğu ve yaşatıldığı sürece var olacaktır. 

Bu çalışma için seçilen vadi yerleşimleri, sahip olduğu coğrafik özelliklerinden dolayı 

getirdiği korunaklı fiziksel koşullar ve farklı etnik kökenlere sahip topluluğun kültürel 

etkenlerle şekillenen geçmişten bugüne insan ve doğa arasındaki ilişkiyi yansıtan 

kültürel peyzaj değerlerine sahiptir. Bu tez kapsamında geçen “peyzaj” kelimesi, insan 

ve doğanın karşılıklı etkileşimleri sonucu yapılı çevreye yansıyan kolektif hafızanın 

üretim sahnesi olarak tanımlanmaktadır. Sahne olarak vadilerdeki köy mahali, 

gündelik sosyo-mekansal etkileşimler aracılığı ile üretilen bir uzam olarak 

geçmektedir. Örneklem alan Kayseri kenti sınırları içerisinde Melikgazi ilçesinde yer 

alan Derevenk- Gesi ve Koramaz Vadileri ve içerisinde bulunan yerleşimler, 

Gayrimüslim – Müslüman nüfusun biraradalıklarını 20. yüzyılın başlarına kadar 

devam ettirebilmiş ve bunun sonucu olarak somut ve somut olmayan kültür mirası 

değerlerinin zenginliği açısından değerli bulunduğu için bu tezin örneklem alanını 



xxviii 

oluşturmaktadır. Geçmişten bu yana sosyal, ekonomik ve kültürel etkenler, vadilerde 

bulunan bu köylerin doğal ve fiziksel strüktürünün bir parçası olmuştur. Bu kırsal 

karakterdeki yerleşimler, çeşitli doğal, sosyo – kültürel, ekonomik, siyasi nedenlerden 

dolayı nüfus kaybına uğramıştır ve halen de nüfus kayıpları devam etmektedir. Bu 

kayıplara rağmen her yerleşim kendine özel hafızaları, eylemleri ve olayları ile 

geçmişe ışık tutmaktadır. Farklı kökenlere ait toplumların bir arada yaşadığı 

yerleşimlerde ve buna bağlı olarak oluşan hafıza peyzajları bize yerleşimlerin fiziksel 

olmayan zihinsel katmanlarını ortaya çıkarmakla birlikte geçmişe dönük yaşantılarla 

ilgili de ipuçları vermektedir. Bu ipuçlarına ulaşabilmek için bu çalışmada çeşitli 

yöntemsel öneriler bir arada ve ardışıl olarak denenmiştir. Derevenk, Gesi ve Koramaz 

vadilerinde yer alan 14 yerleşimin kültürel peyzaj değerlerinin tespit edilebilmesi ve 

ve bu ögelerin yaşayan hafızadaki sürekliliği veya süreksizliğinin saptanabilmesi için 

önerilen çoklu yöntem modeli 2 aşamadan oluşmaktadır. Öncelikli olarak veri toplama 

ve üretme kısmından oluşan bu çalışma sonrasında da elde edilen verilerin 

değerlendirme ve yorumlama kısmını içermektedir. Veri toplama ve üretme 

aşamasında mevcut durum analizi, hafıza düğüm noktaları analizi ve hatırlatma 

topografileri analizi çalışmaları yapılarak vadi yerleşimlerinin 19. yüzyıldan 

günümüze kadarki olan kültürel peyzaj değerlerine ulaşılmaya çalışılmıştır. Veriyi 

yorumlama kısmında çeşitli temsil araçları kullanılarak tanımlanan kimlik bileşenleri 

doğrultusunda hafıza peyzaj kimlik kartı başlığında; doğal çevre, fiziksel çevre, 

sosyo+ çevre ve kolektif hafıza kimlik bileşenleri olarak temsil edilmiştir. Bu 

çalışmadan elde edilen bulgular sonrasında her bir vadi için yaşayan hafıza peyzajı 

diagramında sonuç değerlendirmeleri yapılmıştır. En son olarak uluslararası 

deklerasyonlara, çalışma yöntemine ve alana dair kültürel peyzaj değerlerinin 

sürekliliğini sağlamak için öneriler geliştirilmiştir. Bu çalışmada kırsal alanlarda 

envanter ve yazılı belge bulunmamasından dolayı yöntem geliştirme üzerine 

yoğunlaşılmıştır. Bu çalışmada önerilen yöntem gerek üzerinde çalışılan vadi 

yerleşmeleri gerekse de benzer alanlar için özgün bir çalışmadır. Özellikle kırsal 

karekterdeki yerleşmelerde yapılacak ileri çalışmalarda önemli bir örnek veri seti ve 

yorumu sunmaktadır. 

 

 



xxix 

A METHOD PROPOSAL TO EVALUATE THE CONTINUITY OF 

CULTURAL LANDSCAPE AREAS IN THE COLLECTIVE MEMORY: 

KAYSERİ DEREVENK, GESİ, AND KORAMAZ VALLEY SETTLEMENTS 

SUMMARY 

Since their first foundation, urban layers overlapping civilizations keep their historical 

accumulations in their memory. The traces formed due to the displacement, expansion, 

and influence of various civilizations in history and today constitute cultural landscape 

values. These geographies, where lives have come to life in the historical process, are 

the areas where collective memory is experienced, affecting individuals and societies' 

behavior and lifestyles. In environments that form the basis of cultural landscapes and 

are produced as a result of the mutual interaction of humans and nature, humans' 

contribution to nature creates unique values in that geography. These landscapes, 

which continue the traces of the cultures that have lived in the landscape in the 

historical process, can be considered a stage where the daily lifestyle is formed and the 

representation area of daily life. Cultural landscapes formed by the interaction between 

"nature" and "culture" are the dynamic environments owned by the cultural group in 

the community's daily life that lived or is still living at a specific time. The continuity 

of the cultural landscapes formed by the mutual interaction of nature and human being 

formed by a particular cultural group over time carries the lifelong values of each layer 

in our memory and their relations with their past. These relations are the factors that 

contain the values of integrity and authenticity of that geography and create a sense of 

belonging to that place. For these landscapes to be preserved and kept alive, it is 

necessary to grasp how the values of that geography have evolved from the past to the 

present with natural and environmental conditions. It is necessary to develop an 

approach with a sustainable conservation approach specific to the age and shaped 

according to the conditions and keep them alive with its cultural habitat. In this way, 

it will be possible to discover the values made and applied for centuries and ensure 

that these values are transferred from generation to generation as a living memory. 

There are 116 geographical areas registered as "cultural landscape areas" in the world 

heritage list by UNESCO. These geographical areas have been evaluated under the 

typology and classifications defined by UNESCO. These areas can be the 

representation of a culture that is under threat and includes a traditional settlement, a 

living or disappearing civilization, the use of advanced technology according to its 

period, the features, ideas, beliefs, artistic and extraordinary universal importance that 

are defined as the masterpieces of human genius. According to the examples, it is seen 

that; The settlements, which were able to preserve their collective memory and keep 

those values alive as an economy-centered production landscape, preserve and keep 

alive their natural, physical, and social values. 

The interaction of nature and humans forms the continuity of cultural landscapes by a 

specific cultural group over time; Each trace in memory will exist as long as its 



xxx 

relations with its past are established and kept alive. As a result of the examinations, 

the central hypothesis of this study is shaped as one-way: 

- The most crucial factor in ensuring the continuity of cultural landscape areas is the 

continuation of the production-based landscape. 

The sub-hypotheses are: 

- Tangible and intangible values so that cultural landscapes can be preserved and 

passed on to future generations; It is possible by preserving the cultural landscape's 

physical, natural and social aspects and keeping it alive. 

- In settlements with limited documentation and information of this type, on-site work 

should be undertaken, and local and site-specific determinations should be made 

through observation and oral interviews. To make these determinations, it is necessary 

to approach a multi-method proposal that focuses on the collective memory containing 

the unique values of the locals. 

The study area is located in Turkey's Kayseri province, Melikgazi District, northeast 

of the city. The settlements in the Derevenk, Gesi, and Koramaz valleys were chosen 

as the sample area for this study, according to their proximity to the center of Kayseri. 

The Derevenk-Gesi and Koramaz Valleys located in the Melikgazi district within the 

borders of the city of Kayseri and the settlements in them; it has been selected to be 

examined in terms of the richness of tangible and intangible cultural heritage values, 

where the non-Muslim – Muslim population was dense, the culture of coexistence has 

continued until the beginning of the 20th century. No scientific study has been found 

that defines the boundaries of how many villages of these valleys. Since there is no 

scientific, geographical framework, the borders of the valley settlements are framed 

based on the number of settlements mentioned in the literature. According to this 

framework; Germir and Tavlusun in Derevenk Valley; Mancusun, Nize, Darsiyak, 

Gesi, Efkere in the Gesi Valley; In Koramaz Valley, there are Ağırnas, Vekse, Ispidin, 

Üskübü, Turan, Büyükbürngüz and Küçükbürüngüz settlements. It is essential that the 

historical, natural, social, cultural, and built environments of the valley villages located 

in the Kayseri Derevenk, Gesi, and Koramaz valleys can be transferred to the future 

as a whole. To transfer cultural landscape areas to future generations, it is necessary to 

determine the threats and potentials of such areas and determine the principles and 

strategies that will ensure the continuity of the study area according to these situations. 

The identification of cultural landscape elements, which constitute the first stage of 

this study, reflects the network of relations in the 19th century when life was most 

intense in these valleys. The process from the middle of the 20th century to the present 

has been obtained from interviews and on-site observations with the village people 

who lived in the past or still live in the valley villages. Interviews with the village 

people helped to embody the traces in the memory of the landscape and gave 

information about what living memories are. 

The valley settlements chosen for this study have been chosen because of the sheltered 

physical conditions they bring due to their geographical features and cultural landscape 

values shaped by the community's cultural factors with different ethnic origins and 

reflect the relationship between humans and nature from past to present. The word 

"landscape" is used in this thesis; It is defined as the production stage of the collective 

memory reflected in the built environment due to the mutual interactions of humans 

and nature. The village area in the valley scene is referred to as the space of daily 

socio-spatial interactions. Since the past, social, economic, and cultural factors have 

been a part of these villages' natural and physical structure located in the valleys. Due 



xxxi 

to various natural, socio-cultural, economic, and political reasons, these rural 

settlements have lost population, and the losses continue. Each settlement sheds light 

on the past with its unique memories, actions, and events despite the losses. The 

memory landscapes formed in the settlements where societies of different origins live 

together and, accordingly, reveal the non-physical and mental layers of the settlements 

and give us clues about past experiences. To reach these clues, various methods have 

been tried together or sequentially. Multiple methods were proposed to determine the 

cultural landscape values of 14 settlements in the Derevenk, Gesi, and Koramaz 

valleys and determine the continuity or discontinuity of these elements in living 

memory consisting of 2 stages. These are data collection and production, data 

evaluation, and interpretation. At the stage of data collection and production, it was 

tried to reach the cultural landscape values of the valley settlements from the 19th 

century to the present by doing the gap analysis, memory walks, and oral history 

studies. These obtained data belong to the 19th century, and the gap analysis was 

visualized, and thematic cultural mappings containing these periods were created. The 

scarcity of written documents and archive records in rural areas has led to 

methodological diversity by developing alternative tools to obtain data. To reach 

information about the 20th century and today, semi-structured query sets were created 

to determine the continuity of the values from the past to the present in the collective 

memory of valleys. Oral history study and memory walks were organized using semi-

structured query sets about the study areas. In the data interpretation part, the cultural 

landscape's identity components were represented using various representation tools. 

These components are expressed under the main title of the memory landscape identity 

card, under the sub-titles of the natural environment, physical environment, social 

environment, and memory. Continuity or discontinuity of the memory landscape of 

each valley is expressed in the living memory landscape diagram. More emphasis was 

placed on method development in this study because of the lack of inventory and 

written documents in rural areas. It is thought that this thesis contains methodological 

suggestions and will serve as a model when conducting a case study on rural 

settlements in the future. 

The content of this thesis consists of 5 chapters. The first part of the study is the 

introduction part. Information about the purpose, scope, method, and hypothesis, 

which includes the mainframe of the thesis, is included in this section. In Chapter 2, 

the concepts of the cultural landscape and collective memory, the theoretical 

framework of the thesis are constructed, and the relations between these concepts are 

discussed. The development of the concept of the cultural landscape in historical and 

international declarations has been examined, and the criteria, typologies, and 

registered cultural landscape areas defined by UNESCO are included. Afterward, the 

concept of collective memory was examined, and its relationship with the landscape 

was defined as memory landscapes. In the third part, cultural landscape areas in the 

world are classified as memory landscapes as living and non-living memory and 

evaluated according to the defined parameters. To represent a model to the study area, 

the valley settlements on the endless and tentative list of UNESCO have been 

examined in detail. In 4 chapters, information is given about the valley settlements and 

villages of Kayseri, Derevenk, Gesi, and Koramaz, which are the case study areas of 

this thesis. The stages of the multiple methods were transferred, and this method 

proposal was tested in the case study area. The sample area was examined in terms of 

3 main cultural landscape components. Findings on the continuity or discontinuity of 

the memory of the valley settlements from the 19th century to the present have been 

reached, and these findings have been expressed by various means of representation. 



xxxii 

Chapter 5 includes conclusions and recommendations on the sample area, method, and 

international declarations. 

The studies carried out in Kayseri, and its surroundings were mainly carried out in the 

city center and district centers, including the population density in the 19th century. 

Academic studies created with more traditional methods, including these study areas, 

do not give clues about the integrity of the settlements. In addition to these, Ağırnas 

and Gesi, in the urban protected area, are among the most studied areas. Studies have 

shown that previous studies did not deal with valley settlements holistically, detailed 

inventory and documentation were not prepared, and they were not considered together 

with intangible cultural heritage. This study questioned the relationship between the 

cultural landscape and collective memory issues. Thus, a holistic approach was 

developed, and it was aimed to be dealt with in a historical and geographical whole. 

This study will fill the literature gap in this field and bring a new perspective to the 

evaluations. Studies in the Turkish literature have focused on the traditional Anatolian 

house, its regional typologies, and settlements, and studies in rural heritage and 

settlements are based on recent times. With the emergence of the protected area 

concept over the years, the legislations and declarations accepted in our country 

simultaneously with the whole world drew attention to rural architectural heritage 

areas and increased the studies in this area. Although this study will start with literature 

research, field studies constitute the central part of the study since there are not many 

written documents about rural areas. Although the scarcity of literature and archival 

records about the case study area is seen as a constraint, these constraints can 

potentially develop new method proposals for the study. With the field studies, 

different methods have been designed in a specific systematic, and thus the 

documentation of the case study area has been enriched. This work; Revealing the 

cultural landscape values, concretizing the traces of the settlement pattern, mapping 

the memory landscapes by creating detailed interviews with the people living in the 

neighborhoods, and processing the continuity or discontinuity of these values are 

considered to be original as they include sequentially progressing multiple method 

suggestions compared to previous studies. 

The tangible and intangible values of the valleys chosen as the study area have an 

essential value and importance for the city of Kayseri. Although the valleys, which are 

the study area, are under the threat of urban development, their natural environmental 

characteristics have made these valleys hide settlements that are not perceived over the 

plateau, as in the Cappadocia Region. Despite being close to the city's center, these 

areas have managed to preserve their cultural heritage values significantly due to their 

rural character and is a valley. However, rural areas in this type of city are in danger 

of losing their original value at any moment, as they also contain negative aspects such 

as uncontrolled urban growth. For this reason, such areas should be documented as 

soon as possible. At the end of the 19th century, the Armenians and Greeks, the 

Turkish Muslim community, and the tangible and intangible cultural assets of the 

settlements where Kayseri Sanjak lived together through the concept of the cultural 

landscape in geographical integrity, to deal with the formation and change of the 

process between the present and the past in historical continuity makes this work 

unique. Another approach that makes the study unique is; the analysis and research 

studies aim to revive the memories that are lost, deteriorate or lose their importance in 

the change of rural settlements and reveal the spatial traces. This thesis study, which 

considers the certainty of the rural space to undergo a faster and uncontrolled change 

while even the urban space is disappearing; will be an important archive and resource 



xxxiii 

not only for Kayseri but also for understanding the rural identity of other Anatolian 

cities and the development of their settlements. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xxxiv 

 

 



1 

1.  GİRİŞ 

Tarihsel süreç içerisinde peyzaj, bireylerin ve toplumların davranışını ve yaşam 

biçimlerini etkileyen kolektif belleğin geçtiği alanlardır. Zaman ile yer olgusunun 

sürekliliği, kimliği oluşturan ögeler ve olaylar; kültürel peyzaja şekil veren 

etmenlerdir. Belirli bir kültür grubunun zaman içerisinde oluşturduğu doğa ve insanın 

karşılıklı etkileşimi ile oluşan kültürel peyzajların sürekliliği belleğimizde yer alan her 

bir katmanın, yaşam boyu süren değerlerin, bunların geçmişi ile ilişkilerini içinde 

taşımaktadır. Bu ilişkiler de o coğrafyaya dair bütünlük ve özgünlük değerlerini içeren, 

o yere ait olma hissini oluşturan etmenlerdir. Bu coğrafyaların korunarak 

yaşatılabilmesi için o coğrafyanın sahip olduğu peyzajı, geçmişten günümüze kadar 

doğal ve çevresel koşullarla nasıl şekillendiği hakkındaki bilgileri kavramak, çağa 

özgü ve koşullara göre şekillenen esnek koruma anlayışı ile yaklaşım geliştirmek ve 

kültürel habitatıyla yaşatmak gerekmektedir.  

Çalışma alanı, Türkiye’nin Kayseri ili, Melikgazi İlçesi’nde, kentin kuzey doğusunda 

yer almaktadır. Kayseri merkezine yakınlıklarına göre Derevenk, Gesi ve Koramaz 

vadilerinde bulunan yerleşimler bu çalışma için örneklem alan olarak seçilmiştir. Bu 

vadi köyleri vadinin yeşil dokusu ile bütünleşmiş yarı kentsel niteliktedir. Bu vadilerin 

kaç köyden oluştuğuna dair sınırları tanımlayan herhangi bir bilimsel çalışmaya 

rastlanmamıştır. Herhangi bir bilimsel coğrafik çerçeve tanımlayan olmadığı için bu 

çalışma kapsamında vadi yerleşimlerinin sınırları literatürde geçen yerleşim sayısına 

esas olacak şekilde çerçevelenmiştir. Bu çerçeveye göre; Derevenk Vadisi’nde Germir 

ve Tavlusun; Gesi Vadisi’nde Mancusun, Nize, Darsiyak, Gesi, Efkere; Koramaz 

Vadisi’nde Ağırnas, Vekse, Ispıdın, Üskübü, Turan, Büyükbürüngüz, Küçükbürüngüz 

yerleşimleri yer almaktadır. Toplamda 14 köy günümüze kadar yaşamını 

sürdürebilmiştir. Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadilerinde yer alan vadi 

köylerinin tarihi, doğal, sosyal, kültürel ve yapılı çevrelerinin bütüncül olarak geleceğe 

aktarılabilmesi son derece önemlidir. Kültürel peyzajların gelecek nesillere 

aktarılabilmesi için, bu tür alanların mücadele ettiği tehdit ve potansiyellerinin tespiti 

ve bu durumlara göre de çalışma alanınının sürekliliğini sağlayacak ilke ve stratejiler 



2 

belirlemek gerekmektedir. Bunun ilk aşamasını oluşturan kültürel peyzaj ögelerinin 

tespiti, bu vadilerde birlikte yaşamın en yoğun yaşandığı 14 yerleşimin 19. yüzyıldaki 

ilişkiler ağını incelemekten geçmektedir. Bu nedenle 19. yüzyıldaki yapısını yazılı 

belgelerden tespit etmek ve bu yerleşimler arasındaki ilişki ağlarını anlamak bu 

çalışmanın başlangıcını oluşturmaktadır. 20. yüzyılın ortalarından günümüze kadar 

olan süreci ise vadi köylerinde geçmişte yaşamış veya halen yaşamakta olan köy halkı 

ile yapılan görüşmeler ve yerinde gözlemler yoluyla elde edilmiştir. Köy halkı ile 

yapılan görüşmeler peyzajın hafızasındaki izleri görünür kılmış ve yaşayan veya 

yaşamayan hafızaların neler olduğuna dair bilgi vermiştir. 

Bu tezin içeriği 5 bölümden oluşmaktadır. Çalışmanın 1. bölümü Giriş kısmıdır. Tezin 

genelini içeren amaç, kapsam, yöntem ve hipotezi içeren kısımlar bu bölümde yer 

almaktadır. Bölüm 2’de tezin teorik çerçevesinin kurgulandığı kültürel peyzaj ve 

kolektif hafıza kavramları ve arasındaki ilişki ele alınmıştır. Kültürel peyzaj 

kavramının tarihsel ve uluslararası ilkesel metinlerdeki gelişimi incelenmiş ve 

UNESCO tarafından kültürel peyzaj alanı olarak tanımlanan coğrafyaların hangi 

ölçütlerce seçildiğine yer verilmiştir. Sonrasında kolektif hafıza kavramı incelenmiş 

ve peyzajla ilişkisi sorgulanmıştır. 3. bölümde dünyadaki kültürel peyzaj alanları, 

hafıza peyzajı olarak yaşayan ve yaşamayan hafıza olarak sınıflandırılmış ve 

tanımlanan parametreler doğrultusunda incelenmiştir. Çalışma alanına örnek temsil 

etmesi adına, UNESCO kalıcı ve geçici listede yer alan vadi yerleşimleri detaylı olarak 

araştırılmıştır. 4 bölümde örneklem alan olan Kayseri, Derevenk, Gesi ve Koramaz 

vadi yerleşimleri ve köylerine dair bilgilendirmelere yer verilmiştir. Çoklu yöntemin 

aşamaları aktarılmış ve bu yöntem önerisi örneklem alan üzerinde denenmiştir. 

Örneklem alan, yöntemin alt yapısını oluşturan kültürel peyzajın 3 ana bileşeni 

doğrultusunda incelenmiştir. Vadi yerleşimlerinin 19. yüzyıldan günümüze kadar ki 

sahip olduğu hafızanın sürekliliği veya süreksizliğine dair bulgulara ulaşılmıştır ve bu 

bulgular çeşitli temsil araçları ile aktarılmıştır. 5. bölümde ise örneklem alana, 

yönteme ve uluslararası tüzüklere dair sonuçlar ve bu tür alanların süreklilğine dair 

öneriler yer almaktadır. 

Kayseri ve çevresinde yapılan çalışmalar daha çok kent merkezi ve 19. yüzyıldaki 

nüfus yoğunluğunu içeren ilçe merkezlerinde gerçekleştirilmiştir. Bu çalışma 

alanlarını içeren geleneksel yöntemlerle oluşturulmuş kırsal yerleşimler üzerine 

yapılmış akademik çalışmalar tek yapı ölçeğinde kalıp yerleşimlerin bütünlüğüne dair 



3 

ipucu vermemektedir. Bunların yanında kentsel sit alanı içerisinde bulunan ve vadi 

köyleri arasında yer alan Ağırnas ve Gesi üzerine çalışmalar yoğunlaşmıştır. Yapılan 

araştırmalar incelendiğinde; daha önceki çalışmaların vadi yerleşimlerini bütüncül 

olarak ele almadığı, detaylı envanter ve belgeleme yapılmadığı ve somut olmayan 

kültür mirası birlikte ele alınmadığı tespit edilmiştir. Bu çalışmayla kültürel peyzaj ve 

kolektif hafıza konularına dair anlamlı ilişki sorgulanmış ve bu alanlara dair bütüncül 

bir yaklaşım geliştirilmiş; bu tür alanların tarihsel ve coğrafi bir bütün içinde ele 

alınması hedeflenmiştir. Bu çalışma literatürdeki boşluğu dolduracak ve yapılan 

değerlendirmelere yeni bir bakış açısı kazandıracaktır. 

19. yüzyıl sonunda Kayseri Sancağı’nın Ermeni, Rum ve Türk toplumu ile bir arada 

yaşadığı yerleşimlerin somut ve somut olmayan kültür varlıklarını kültürel peyzaj 

kavramı üzerinden coğrafi bütünlük içerisinde ele almak, günümüz ve geçmiş 

arasındaki sürecin oluşum ve değişimini tarihi süreklilik kapsamında incelemek bu 

çalışmayı özgün kılmaktadır. Çalışmayı özgün kılan bir başka yaklaşım ise; yapılan 

analiz ve araştırma çalışmalarının kırsal yerleşimlerin değişimi içinde zamanla 

kaybolan, bozulan veya önemini yitiren hafızaları tespit etmek ve fiziksel çevredeki 

izlerini gün yüzüne çıkarmak olmuştur. Kent mekânı bile kayboluyorken kırsal 

mekanın daha hızlı ve kontrolsüz değişim geçirmesinin kaçınılmazlığını ön kabulu 

olarak ile ele alan bu tez çalışması, sadece Kayseri için değil diğer Anadolu kentlerinin 

kırsal kimliği ve yerleşimlerinin gelişimini de anlamaya yönelik önemli bir yöntemsel 

yaklaşım kılavuzu olacaktır. 

1.1 Amaç ve Kapsam  

Tarihi kültürel peyzajlara yaşam veren, insan ve doğanın karşılıklı etkileşimi 

sonucunda üretilen çevrelerde insanın doğa karşısında sunduğu katkı o coğrafyada 

yere özgü değerlerin oluşumunda somut ve somut olmayan değerler üretir. İnsan ve 

doğanın karşılıklı etkileşimi ile oluşan kültürel peyzajların sürekliliğini sağlamak ve 

yaşayan kültürler ile bunların kaybolmakta olan izlerini korumak, salt fiziksel çevrenin 

korunması ile değil aynı zamanda bu coğrafyaların sahip oldukları doğal ve sosyal 

çevre özelliklerinin korunması ile mümkündür. İnsan-doğa-sosyo+ çevre arasındaki 

bağlantıyı koparmak eskiyi yıkarak yeniden inşa etmek, insanın bağlı bulunduğu 

ortamı kopararak hafızaların kaybına neden olmaktadır. Geçmişle bağların giderek 

azalması da insanların o çevreye aidiyetlerini azaltmakta, o çevreyle yabancılaşma gibi 



4 

psikolojik ve sosyolojik açıdan problemlere neden olmaktadır. Aynı zamanda sahip 

olduğu fiziksel çevre de her geçen gün miras değerini kaybetme tehlikesi altında 

olmaktadır. Bu nedenle, kültürel peyzaj alanlarının yaşayan peyzajlar olarak 

sürekliliği, geçmişle bağlantıyı güçlü tutarak kolektif hafızayı korumak, sürekliliği 

sağlayacak değişim ve dönüşümlere izin verecek esnekliğe sahip olmaktan 

geçmektedir.  

Kültürel peyzajın kolektif hafızadaki izlerini örneklem alan olarak seçilen Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz vadileri üzerinden incelemek ve bu yerleşimlerin sahip 

olduğu kültürel peyzaj değerlerinin sürekliliğini sağlayacak ilke ve stratejilerin 

geliştirilmesini hedefleyen tez çalışmasının akış diagramı çizelge 1.1’de ifade 

edilmiştir. Tezin yatay eksenini oluşturan 4 aşama; anlamak, kavramak, sürdürmek ve 

yaşatmak olarak tanımlanmıştır. Veri toplama ve üretme, veri değerlendirme ve 

yorumlama kısımları da tezin dikey eksenini oluşturan yöntem aşamalarıdır.  

Akış diagramının yatayda ilk kısmını oluşturan “Anlamak” kısmında yer alan veri 

toplama ve üretim yöntemi olarak alana dair sosyo-demografik kırılımlar eşik olarak 

belirlenmiştir. Bu eşiklere ait mevcut durum analizi, hafıza düğüm noktaları analizi ve 

hatırlatma topografileri analizi yapılmıştır. İkinci aşamayı oluşturan “kavramak” 

kısmında tezin ana gövdesini oluşturan 2 anahtar kelimeleri olan “kültürel peyzaj” ve 

“kolektif hafıza” kavramlarına dair literatür araştırması yapılmıştır. Kültürel peyzaj 

kavramı, 20. yüzyılda kültürel coğrafyacıların öncülüğünde ortaya atılan bir kavram 

olup sonrasında koruma disiplininde ifade edilmeye başlamıştır. Uluslararası anlamda 

UNESCO, IUCN, ICOMOS, IFLA gibi kurum ve kuruluşların bildiri, tüzük ve 

deklerasyonları üzerinden dünyadaki koruma disiplini ve güncel yaklaşımlar tarihsel 

kronolojiye bağlı kalınarak derinlemesine incelenmiştir. Dünya’dan kültürel peyzaj 

alanlarının ele alınmasının ardından, vadi yerleşimlerine benzer yarı-kentsel 

karakterdeki seçilen UNESCO tarafından tescil edilen kültürel peyzaj alanları detaylı 

olarak incelenmiştir. Kolektif hafıza kavramı ise Pierre Nora’nın kentsel topografya 

ve hafıza ilişkisine dayanan “hafıza yerleri” kavramı üzerine kurulmuştur. Kentsel 

topografya ve hafıza arasındaki bütüncül ilişkiye odaklanan görüşlerden, Nora'nın 

(1989) “lieux de mémoire” (hafıza yerleri), Halbwachs'ın (1992) “yer işaretleri” 

hafızanın; gündelik yaşamın mekânsal pratiği ile sürekli müzakere edilen, akışkan ve 

dinamik bir süreç olarak incelenmesi, yaşayan hafızanın düzlemini “hatırlama 

topografileri” üzerinden kurmaktadır.  



5 

Tezin yatay eksende 3. aşamasını oluşturan “sürdürmek” kısmında alana dair elde 

edilen verilerin yorumlanması ve buna bağlı olarak önerilecek koruma yaklaşımı için 

kültürel peyzaj kavramı ve dünyadaki koruma yaklaşım süreçleri araştırılmıştır. 

Yapılan sözlü görüşmeler ve hafıza yürüyüşleri yöntemi ile elde edilen bulgular, 

vadilerin kültürel peyzaj değerlerinin tespiti ve hafızalardaki sürekliliğini anlamakta 

katkı sağladığı için bu değerlerin korunması konusunda da önerilecek yaklaşım 

hakkında fikir verici nitelikte olmuştur. Bu çalışmada geliştirilen öneriler bu alana 

özgü olmakla birlikte, bu alandan ve bu çalışmadan yola çıkılarak hem Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri için hem de Türkiye’de kültürel peyzaj 

niteliği taşıdığı düşünülen bölgeler için genellenebilir nitelikte önerileri içermektedir. 

Sonuç bölümü ise “yaşatmak” olarak tanımlanmıştır. Kayseri vadilerinin sahip olduğu 

somut ve somut olmayan değerlerin eko-kültürel habitat olarak yaşatılması o 

yerleşimlerin kültürel peyzaj bileşenleri, hafıza düğüm noktaları, üretim peyzajı ve 

bunların arasındaki simbiyotik ilişkinin sürekliliğini temel alan ilke ve stratejiler 

geliştirilmiştir. Bu tez kapsamında gelinmek istenen hedef; vadi köyleri için, eko-

kültürel habitatı ile yaşayan hafıza peyzajları olarak tanımlanmıştır.  

 

 

 

 

 



6 

    

Ç
iz

el
g
e 

1
.1

 :
 T

ez
 a

k
ış

 d
iy

ag
ra

m
ı.

 

 

6
 



7 

1.2 Araştırma Yöntemi 

Kültürel peyzaj alanlarının içerisinde bulunan yerleşimler coğrafi şartlar 

doğrultusunda sosyo-kültürel etkilerle biçimlenen çevrelerdir. Geleneksel yerleşme 

düzeni yüzyılların bilgi ve pratikleri ile aktarılarak günümüze kadar devam eden 

toplumun sosyo-kültürel ve ekonomik yapısını tam anlamıyla yansıtan ve doğayla 

bütünleşmiş organik gelişmelerin sonucunda oluşmuştur. Örneklem alan olan Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri çeşitli doğal, sosyo – kültürel, 

ekonomik, siyasi nedenlerden dolayı nüfus kaybına uğramıştır ve halen de bu kayıplar 

devam etmektedir. Bu kayıplara rağmen her yerleşim kendine özel hafızaları, 

eylemleri ve olayları ile geçmişe ışık tutmaktadır. Farklı kökenlere ait toplumların bir 

arada yaşadığı yerleşimlerde ve buna bağlı olarak oluşan hafıza peyzajları bize 

yerleşimlerin fiziksel olmayan zihinsel katmanlarını ortaya çıkarmakla birlikte 

geçmişe dönük yaşantılarla ilgili de ipuçları vermektedir. Bu ipuçlarına ulaşabilmek 

için tez kapsamında çoklu yöntemsel öneri modeli denenmiştir ve bunlar sistematik 

olarak iki aşamada ele alınmıştır. Ardışıl olarak ele alınan bu çoklu yöntem modeli; 

veri toplama ve üretme, veri değerlendirme ve yorumlama aşamalarından 

oluşmaktadır. 

1.2.1 Veri toplama ve üretme aşaması 

Tezin akış şemasında (çizelge 1.1) ifade edildiği gibi; örneklem alana yöntemsel 

yaklaşımın ilk aşamasını oluşturan ve dikey olarak ilerleyen ilk aşama veri toplama ve 

üretme kısmıdır. Bu kısımda veri oluştururken alana dair tarihsel süreklilik içerisinde 

sosyo-demografik kırılımlar eşik olarak belirlenmiştir. Bu eşiklere ait mevcut durum 

analizi, hafıza düğüm noktaları analizi ve hatırlatma topografileri analizi yapılmıştır. 

Bu çalışma kapsamında ele alınan örneklem alana dair veri elde etmek ve üretmek için, 

bu yerleşimleri içeren kaynaklar araştırılmıştır. Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz 

vadileri üzerine yazılmış kaynak taraması için; Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA), 

Başbakanlık Cumhuriyet Arşivi, Vakıflar Genel Müdürlüğü, Vakıflar Kayseri Bölge 

Müdürlüğü, Kayseri Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu Müdürlüğü, Kayseri 

Büyükşehir Belediyesi, Kocasinan Belediyesi, Melikgazi Belediyesi, Kayseri ve ilçe 

belediyelerine ait Koruma, Uygulama ve Denetim Şube Müdürlükleri, Tapu ve 

Kadastro Genel Müdürlüğü, Kara Kuvvetleri Harita Genel Müdürlüğü, Alman 

Arkeoloji Enstitüsü Fotoğraf Arşivi ile Rum ve Ermeni patrikhanelerine ait kaynaklar 



8 

incelenmiştir. Bu elde edilen veriler 19. yüzyıla ait olup mevcut durum analizi şeklinde 

görselleştirilmiş ve bu dönemleri içeren tematik kültürel haritalamalar 

oluşturulmuştur. Bu tip kırsal alanlarda yazılı belge ve arşiv kayıtlarının az olması, 

veri elde etmek için alternatif araçlar geliştirerek yöntemsel çeşitlilik oluşmasını 

sağlamıştır. 20. yüzyıl ve günümüze dair bilgilere ulaşılan bu kışılar ile de geçmişten 

günümüze kadar ki değerlerin kolektif hafızadaki sürekliliği tespit edecek yarı 

yapılandırılmış soru setleri geliştirilmiştir. Çalışma alanlarına dair bu yarı 

yapılandırılmış soru setleri ile hafıza düğüm noktaları analizi ve hatırlatma 

topografileri analizi yapılmıştır. 

1.2.2 Veri değerlendirme ve yorumlama aşaması 

Veri toplama ve üretme yöntemlerinden elde edilen bilgiler veri değerlendirme ve 

yorumlama kısmında çeşitli temsil araçları kullanılarak ifade edilmiştir. Bu bileşenler 

kültürel peyzajın temel bileşenlerini temel alan doğal, fiziksel, sosyo+ ve hafıza kimlik 

bileşenlerini içeren hafıza peyzajı kimlik kartı olarak tasarlanmıştır. Bu çalışma 

kapsamında her bir köy için bilgi fişi olarak tasarlanan hafıza peyzaj kimlik kartı 

içerisinde, her bir yerleşime dair kültürel peyzaj değerlerini ve 19. yüzyıldan 

günümüze kadar sahip olduğu bu değerlerin kolektif hafızadaki sürekliliği veya 

süreksizliğine dair bilgilendirmeler içermektedir. 

1.3 Araştırma Hipotezleri 

Kültürel peyzajların korunarak yaşatılabilmesi için o coğrafyanın sahip olduğu 

peyzajın geçmişten günümüze kadar doğal ve çevresel koşullarla nasıl şekillendiği 

hakkındaki bilgileri kavramak ve bu peyzajı çağa özgü koşullara göre şekillenen esnek 

koruma anlayışı ile yaklaşım geliştirmek ve habitatıyla yaşatmak gerekmektedir. Bu 

sayede yüzyıllar boyunca yapılan ve uygulanan değerleri keşfetmek ve bu değerlerin 

nesilden nesile yaşayan hafıza olarak aktarılmasını sağlamak mümkün olacaktır. 

İncelenen örnekler doğrultusunda görülmüştür ki; kolektif hafızasını koruyabilmiş ve 

o değerleri ekonomik tabanlı üretim peyzajı olarak yaşatabilmiş yerleşimler sahip 

oldukları doğal, fiziksel ve sosyal değerleri korumakta ve yaşatmaktadır. Bu tespite 

bağlı olarak bu çalışmanın ana hipotezi ve alt hipotezler tek yönlü olarak 

şekillenmektedir: 



9 

-  Kültürel peyzaj alanlarının sürekliliğinin sağlanmasındaki en önemli etken üretime 

dayalı peyzajın varlığının devam ettirilmesidir. 

Alt hipotezler ise: 

-  Kültürel peyzajların korunabilmesi ve yaşatılarak gelecek nesillere aktarılabilmesi 

için somut ve somut olmayan değerleri, kültürel peyzajın fiziksel, doğal ve sosyo+ 

yanı ile koruyarak yaşatılması ile mümkündür. 

-  Bu tip belge ve bilgisi kısıtlı olan yerleşimlerde, yerinde ve yerel ile yere özgü 

tespitlerin yapılması gereklidir. Bu tespitlerin yapılabilmesi için yerelin sahip 

olduğu yere özgü değerleri içeren kolektif hafızayı odağına alana çoklu yöntem 

önerisi modeli ile yaklaşılması gereklidir. 

1.4 Araştırmanın Kısıtları ve Potansiyelleri 

Türkiye literatüründe yapılan çalışmalar geleneksel Anadolu evi, bölgesel tipolojileri 

ve yerleşimleri üzerine yoğunlaşmış olup, kırsal miras ve yerleşim genelindeki 

çalışmalar yakın zamanlarda dayanmaktadır. Yıllar içerisinde sit alanı kavramının 

ortaya çıkmasıyla tüm dünya ile eş zamanlı olarak ülkemizde de kabul edilen tüzükler 

ve bildiriler kırsal mimari miras alanlarına dikkat çekmiş ve bu alandaki çalışmaları 

arttırmıştır. Bu çalışma literatür araştırmaları ile başlayacak olmasına karşın, kırsal 

alanlara dair çok sayıda yazılı belge bulunamaması sebebiyle çalışmanın ana 

omurgasını saha çalışmaları oluşturmaktadır. Örneklem alana dair literatür ve arşiv 

kayıtlarının azlığı kısıt olarak görülse de bu kısıtlar çalışmaya dair yeni yöntem 

önermeleri geliştirilmesi adına potansiyeller taşımaktadır. Yapılan saha çalışmaları ile 

farklı yöntemler belirli sistematikte kurgulanmış ve bu sayede örneklem alana dair 

belgeleme zenginleştirilmiştir. Bu çalışma; kültürel peyzaj değerlerinin ortaya 

çıkarılması, yerleşim dokusunun izlerinin somutlaştırılması, şu an köylerde yaşayan 

halk üzerinden detaylı görüşmeler oluşturarak hafıza peyzajlarının haritalamalarının 

ve bu değerlerin sürekliliğinin veya süreksizliğinin işlenmesi adına daha önceki 

yapılan çalışmalara nazaran ardışıl olarak ilerleyen çoklu yöntem model önerisini 

içermektedir.  

Çalışma alanı olarak seçilen vadilerin sahip olduğu somut ve somut olmayan değerler, 

Kayseri kenti için önemli bir değere ve öneme sahiptir. Her ne kadar çalışma alanı olan 

vadi yerleşimleri kentsel gelişim tehdidinde olsa da, sahip olduğu doğal çevre 



10 

özellikleri; Kapadokya Bölgesinde olduğu gibi bu vadileri de plato üzerinden 

algılanmayan, saklı yerleşim alanları haline getirmiştir. Kentin merkezine yakın bir 

mesafede olmasına rağmen, kırsal karakterde ve vadi olmasından dolayı kültür miras 

değerlerini günümüze kadar büyük ölçüde korumayı başarabilmiştir. Fakat bu tip kent 

çeperinde yer alan kırsal karakterdeki alanlar, terkedilme, kontrolsüz kentsel büyüme 

gibi olumsuzlukları da barındırmasından dolayı her an özgün değerini kaybetme 

tehlikesi içermektedir. Bu sebepten dolayı bu tür alanların bir an önce belgelenmesi ve 

kolektif bellekteki izlerinin tespit edilmesi gerekmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

2.  KÜLTÜREL PEYZAJ ve KOLEKTİF HAFIZA İLİŞKİSİ 

Kültürel peyzaj kavramı uluslararası literatürde sıklıkla gündeme gelmesine rağmen 

ülkemizde yeni bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Dünyada bu kavramın 

yaygınlaşması koruma yaklaşımının tek yapı ölçeğinden kültürel habitatın 

korunmasına evrilmesiyle ilişkilidir. Kültürel peyzaj kavramı genel olarak toplumların 

çevreleri ile kurduğu ilişkiler bütünü olarak ifade edilmektedir. Fiziksel çevreye zaman 

içinde şekil veren ve bugünün peyzajlarını oluşturan kültürel peyzajlar, belirli bir 

coğrafyada kültür ve doğanın zaman içerisinde karşılıklı etkileşimleri sonucunda 

oluşagelmektedir. Kültürel peyzajlar genellikle kurulmakta oldukları doğa ve insanın 

ilişkisi ile şekillenen belirli bir sürdürebilir arazi kullanım tekniklerini yansıtmaktadır. 

Kültürel peyzajları tanıyarak kolektif olarak işgücü ile evrilen peyzajın dışında 

bilinmeyen emeğin bir temsili olduğu da düşünülmelidir. Kültürel peyzaj alanlarına 

sadece insanın oluşturmuş olduğu fiziksel çevre olarak değil; doğal ve sosyal çevrenin 

fiziksel çevredeki yansımaları olarak yaklaşmak gerekmektedir. 

Bu bölümde öncelikli olarak kültürel peyzaj kavramının tarihsel gelişimi ve 

uluslararası ilkesel metinlerdeki tanımlamalar incelenmiştir. Kültürel peyzaj 

alanlarının UNESCO tarafından sınıflandırılmaları, seçim kriterlerleri ve tipolojilerine 

yer verilmiştir. Uluslararası ilkesel metinler doğrultusunda kültürel peyzajın 

bileşenleri oluşturulmuştur. Bu bileşenler doğrultusunda dünyadaki kültürel peyzaj 

alanları incelenmiştir. Dünyadaki örnekler, kıtalara göre kültürel peyzaj bileşenleri 

kapsamında detaylı olarak incelendikten sonra Türkiye’deki “kültürel peyzaj alanı” 

olarak kalıcı ve geçici listede yer alan alanlar hangi kriterler doğrultusunda listeye 

alındığı irdelenmiştir. Kolektif hafıza literatürü araştırılarak hafıza ve peyzaj arasında 

anlamsal bir ilişki aranmıştır. 

2.1 Kültürel Peyzaj Kavramı  

UNESCO Dünya Kültürel Mirası Komitesi’nin hazırladığı rehber doğal kaynak 

değerleri ve kültürel peyzaj değerleri arasındaki ilişkiye açıklık getirmektedir. 

UNESCO (2008), kültürel peyzajları “doğa ve insanoğlunun ortak çalışması” 



12 

şeklinde ifade etmektedir. Bu tanımlamaya göre, insanın yeryüzünü şekillendirmedeki 

önemli rolünü belirleyen etmenin, doğanın ve insanın birleşik çalışması olduğu ve bu 

ikili ilişki sonrasında oluşan çevreye de “kültürel peyzaj” dendiğidir. Bu kavramın aynı 

zamanda insan ve çevre arasındaki etkileşimini benimseyerek yer yüzeyinin 

sürdürülebilir kullanımında insanların rolüne dikkat çekmekte ve geleneksel arazi 

kullanımı tekniklerini koruyarak biyolojik çeşitliliği korumasına vurgu yapmaktadır. 

Kültürel peyzajlar, Dünya Mirası Sözleşmesi’nin 1. maddesinde belirtilen “doğa ve 

insanın birleşik eserleri” ni temsil etmektedir (UNESCO, 2008, s. 85). Bu coğrafyalar 

“hem içsel hem de dışsal olarak birbirini izleyen sosyal, ekonomik ve kültürel 

güçlerinin sunduğu fiziksel kısıtlamaların ve veya fırsatların etkisi altında zamanla 

insan toplumunun evrimi ve yerleşimini” açıkladığını ifade etmektedir. Kılavuzun 36. 

bölümünün ilk maddesi kültürel peyzajları; insanoğlunun doğal çevresi ve sosyal, 

ekonomik, kültürel iç ve dış güçlerinin etkisiyle oluşmuş insan toplumu ve 

yerleşimlerinin evrimi olarak nitelendirmiştir. Kılavuzun 37. bölümde ise kültürel 

peyzaj terimi, “insanoğlunun içinde yaşadığı doğal çevre ile karşılıklı ilişkilerinin 

ortaya çıkardığı çeşitlilik” olarak geçmektedir. 

Rossler (2006, s. 334) kültürel peyzajı; “kültür ve doğanın, somut ve somut olmayan 

mirasın, biyolojik ve kültürel çeşitliliğin ara yüzü olduğunu ve bu ilişkilerin yakından 

örülmüş ağını, kültürün özünü ve insan kimliğinin temsil alanı” olarak 

nitelendirilmektedir. Madran ve Özgönül bu alanları; “toplumların ve yerleşimlerin 

zaman ve mekan içindeki gelişimlerine ve değişimlerine tanıklık eden, fiziksel ve doğal 

bileşenlerin karmaşık ilişkileri tarafından biçimlendirilmiş, kültürel ve toplumsal 

değerler kazanmış alanlar” olarak aktarmaktadır (2005). Fowler (1999); kültürel 

peyzajdaki “kültürel” kavramının çevre ile insan etkileşimini ve peyzajlardaki somut 

ve somut olmayan kültürel değerlerin bütününü kapsadığını dile getirmiştir. “Peyzaj” 

kavramının, geçmişle günümüzde yaşayan ve yaşamış insanlar arasında sürekliliği 

olarak kabul etmektedirler. Von Droste ve diğ., (1998), kültürel peyzajın bütünlük 

ilkesini doğanın kendisinin bütünlüğünü ve insanın bir peyzaj üzerindeki insan 

etkisinin gerçekliğini, aynı peyzajdaki doğa ve insan varlığı arasındaki ilişkinin 

bütünlüğüne kadar düşünülebileceğini dile getirmektedirler.  

 

 



13 

2.1.1 Kültürel peyzaj kavramın tarihsel gelişimi 

Kültürel peyzaj kavramını akademik ortamda ilk kez 19. yüzyılda Friedrich Ratzel 

adında Alman coğrafyacı telaffuz etmiştir. Kültürel peyzaj kavramını “ilkel diğer bir 

deyişle doğal peyzajın zıttı olan insan faaliyetleri ile değiştirilmiş peyzaj” olarak 

tanımlanmıştır (Sauer, 1963). Alman literatüründe “kültürel peyzaj” kavramından 

bahseden diğer bir coğrafyacı ise Carl Georg Ritter’dir. Carl George Ritter’in kitabında 

kültürel peyzaj kavramı; “toprağa fiziksel müdahalelerde bulunarak insanların 

kültürel bir iz bıraktığı alanlar” olarak tanımlamaktadır (Potthoff, 2013, s. 50). Carl 

Vogel ise “kültürel peyzaj” kavramını teoloji ve filoloji çalışmalarında kullanmaya 

başlamıştır. Liebetrut ise yayınladığı kitabında peyzajı; dağ peyzajı, düz alandaki 

peyzaj, orman peyzajı ve kültürel peyzaj olarak çeşitlendirilmiştir. İnsan faaliyetinin 

kültürel peyzajı oluşturmak için zorunlu bir ön koşul olduğunu dile getirmiştir 

(Potthoff, 2013, s. 51). Joseph Wimmer yayınlamış olduğu kitabında tarihi coğrafyalar 

için 3 tip peyzajdan bahsetmektedir. Bunlar; tarihi doğal peyzajlar, tarihi kültürel 

peyzajlar ve tarihi politik (siyasi) peyzajlardır (Potthoff, 2013, s. 51). Wimmer için 

kültürel peyzajlar, zaman ve mekan içerisinde insan faaliyet alanı içerisinde yer alan 

peyzajlardır. El değmemiş doğal peyzajlardan farklı olarak kültürel peyzajların tarihsel 

bir boyuta sahip olmaları ve kültürden beslenmiş, bu değerleri yansıtan fiziksel 

çevreler olması gerektiğidir (Potthoff, 2013, s. 51). 

20. yüzyılın başlarında akademi ortamında yaygınlaşmaya başlayan “peyzaj” kavramı 

coğrafyacı Otto Schlüter tarafından doğal peyzaj “Urlandlandschaft” ve kültürel 

peyzaj “Kulturlandschaft” olarak ikiye ayrılmıştır (James ve Martin, 1981, s. 177). 

Schlüter peyzajda görülebilen kültürel yönlerine odaklanmış olmasına rağmen 

peyzajın dil, gelenek, din ve diğer ilgili değerler gibi somut olmayan kültür 

bileşenlerini gözardı etmiştir. Her ne kadar Schlüter’in tanımlamalarında peyzaj 

kavramının sadece somut kültürel öğelere vurgu yapmış olması birçok kişi tarafından 

eleştirilmiş olsa da 1920’lerde peyzaj morfolojisi çalışan Carl Sauer tarafından bu 

ayrımın çalışılmasına zemin oluşturulmuştur. A.B.D.’de Profesör Carl Sauer 

tarafından yazılan “The Morphology of Landscape” isimli makalesinde kültürel 

peyzaj kavramının tanımına yer verilmiştir. Bu tanıma göre; “kültürel peyzaj alanları, 

bir topluluk kültürü tarafından doğal bir peyzajın şekillenmesi ile oluşmaktadır ve bu 

şekillendirmede kültürün etken, doğal alan araç ve kültürel peyzajın ise sonuç 

olduğu”dur (Sauer, 1925). Sauer’e göre (1925) iklim, bitki örtüsü ve jeoloji gibi 



14 

etkenlerle şekillenen doğal peyzajların belirli bir bölge veya alanda inşa faaliyeti 

olmadan da şekillenebileceğini fakat insanın varlığı ile şekillenen peyzajlarda kültürün 

etkili bir araç olduğunu dile getirmiştir.  

Carl Sauer kültürel peyzaj alanında yaptığı çalışmaları sonrasındaki 30 yıl içerisinde 

kültürel coğrafya disiplinin temellendirilmesinde ve geliştirilmesini sağlamıştır. 

Yükselişin bir sonucu olarak 1960'lar ve 1970'lerin miras yaklaşımına büyük anıtlar 

ve arkeolojik yerler, mimari topluluklar ya da bağlantılara sahip tarihi yerler üzerine 

odaklanan çalışmaları yürütenler için de kültürel peyzaj kavramı önem arz etmeye 

başlamıştır. 1972’de Dünya Kültür ve Tabiat Varlıklarını Koruma Konvansiyonu, 

UNESCO Genel Konferansı tarafından “kültürel peyzaj” kavramı kabul edilmiştir ve 

toplantıda kültürel peyzajın tanımını “doğa ve insanın birleşik eseri” olarak tarif 

edilmiştir (UNESCO, 1972). 1990'lara geldiğimizde kültürel peyzaj kavramı, koruma 

çevrelerinde kabul görmüş profesyonel kullanıma girmiş ve kullanımı artık daha 

yaygınlaşmıştır. Konuya olan en büyük desteği ise UNESCO’nun 1992 yılında 

düzenlediği ve sonrasında Dünya Kültürel ve Doğal Mirasının Korunmasına Dair 

Sözleşme’ye eklemesi ile kavram genel geçer ve yazılı olarak kabul görmüştür. 

1992'de A.B.D. Sante Fe’deki toplantıda düzenlenen Dünya Mirası Sözleşmesi, 

kültürel peyzajları tanıyan ve koruyan ilk uluslararası yasal araç olmuştur. Bu 

sözleşmenin gündeminde kültürel peyzajları dahil etme çabalarının bir sonucu olarak 

kriterler genişletilmiş ve Ek 1'de tanımlanmıştır. Sözleşmenin 1. maddesinde 

belirtilen; “doğanın ve insanın birleşik çalışmalarını” temsil ettiğini kabul etmiştir 

(UNESCO, 2008). 

A.B.D.’de 20. yüzyılın başlarında tarihi peyzajlarla ilgili ilk sistematik doküman 

hazırlanmıştır. ASLA üyeleri Massachusetts’teki 40 adet tarihi peyzaj alanını 

belgeleyen Tarihi Amerikan Peyzaj ve Bahçe Projesi’ni hazırlamıştır. 1949’da tarihi 

koruma için ulusal bir kuruluş oluşturmuşlardır. 1960’lı yılların sonlarına doğru ABD 

Milli Park Servisi (NPS), özellikle tarihi binaların tarihi peyzajlarla ilişkisini 

araştırmaya ve bu peyzajların korunmasıyla ilgilenmeye başlamıştır. İlk defa “Milli 

Park Servisindeki Kırsal Tarihi Bölgeler” isimli rapor hazırlanmıştır. 1976 yılında 

hazırlanan tarihi peyzajların korunmasına yönelik rehber niteliğinde bu raporda; 

kültürel peyzajlarda ana faktörün kültür olduğu ve zaman içerisinde doğal peyzajlar 

ile kültürün etkileşimi sonucunda oluştuğu dile getirilmiştir. 1981 yılında Milli Park 

Servisi tarafından kavram “kültürel peyzaj” olarak geçmiştir. 1988 yılında bu kavram 



15 

A.B.D. Milli Park hizmet yönetimi politikalarında resmi olarak ulusal park 

sistemindeki bir tür kültürel kaynak olarak yerini almıştır (Gilbert & Dolan, 1998). 

A.B.D. Milli Park Servisi’nde kültürel peyzajların korunması, planlanması, onarılması 

ve yönetimi ile ilgili bir madde eklenmiştir (Birnbaum, 1994). 1996’da İçişleri 

Bakanlığı’nın tarihi peyzajların onarılmasına ilişkin standartların, kültürel peyzajların 

artırılması yönergeleri ile birlikte yayınlanmıştır. A.B.D Milli Park Servisi dört kabul 

edilebilir onarma seçeneğine dayanarak kültürel peyzaj raporları hazırlamak için 

mevcut metodoloji oluşturmuşlardır. Bunlar; koruma, restorasyon, rehabilitasyon ve 

yeniden yapılandırma aşamalarıdır (Binbaum ve Peters, 1996). 1998 yılında Kültürel 

Peyzaj Vakfı (TCLF) kurulmuştur. 2010 yılında Papahānaumokuākea UNESCO 

tarafından Kültür Mirası listesinde yerini almıştır. 2013’te kültürel peyzaj alanlarının 

veritabanı CR-GIS ile oluşturulmuş, 2016 yılı itibariyle 750 kültürel peyzaj gözlem 

noktası ve 376 kültürel peyzaj raporu tamamlanmıştır.  

Avrupa Konseyi (COE), 1995 yılında kültürel peyzaj alanlarını; doğa ve insan 

etkileşimiyle şekillenen, zaman ve mekan içerisindeki toplumun ve toplumsal 

yerleşmenin evrimini anlatan, tanımlı coğrafyalardaki sosyal ve kültürel değerlerin 

fiziksel izlerle taşınmasından dolayı geçmişteki; arazi kullanım şekilleri ve 

faaliyetlerini, gelenekleri, edebi ve sanat eserlerindeki tasvirleri ya da orada yaşanan 

tarihi gerçekleri yansıtan özel alanlar olarak tarif etmektedir (COE, 1995, s. 2). 

Uluslararası Doğa koruma Birliği (IUCN) ise kültürel peyzaj kavramını; kültürel ve 

doğal kaynakları ve bu bağlamda yaban hayatı ve evcil hayvanları içeren, tarihi bir 

olay ve bir etkinlikle birlikte olan ya da çeşitli kültürel ve estetik değerler sergileyen 

coğrafi alanlar olarak ifade etmektedir (URL-1). 

Amos Rapoport’un kültürel peyzaj konusunda çalışmaları bulunmaktadır. Kültürel 

peyzaj yerine kullandığı “kültürel manzara” da kırsal ve ilkel gibi kavramlarına vurgu 

yapmakta ve insan eylemleriyle “ilkel” manzaranın zaman içindeki karşılıklı 

ilişkilerinin şekillenerek kültürel peyzaj niteliği kazandığını söylemiştir. Rapoport’a 

göre bir peyzaj insan müdehalesiyle ne kadar değiştirilirse o ölçüde kültürel peyzaj 

niteliği kazandığı şeklindedir (Rapaport, 2004). Kültürel peyzaj konusunu sıkça 

çalışan bir diğer kişi ise Ken Taylor’dır. Taylor’a göre ise kültürel peyzajlar; insanlarla 

çevreleri arasındaki etkileşimi sadece somut bir kültürel ürün olarak değil aynı 

zamanda somut olmayan ilişkiler içeren kültürel bir sürecin parçası olarak 

değerlendirmektedir (Taylor, 2007). Taylor ve Lennon (2011); insanların zaman içinde 



16 

yerleştiği, değiştirdiği veya değiştirdiği peyzajlarla çevrili olduğunu ve bu tür alanların 

bizim faaliyetlerimizi yürüttüğümüz gündelik peyzaj alanları olduğunu söylemektedir. 

Bu alanların, doğal peyzajdaki insan müdahalesinin sonucu olduğu ve insan 

aktivitesinin insani değerler ve ideolojilerin kaydını sunduğu bir temsil alanı olduğunu 

savunmaktadırlar. Bu şekilde, sadece insan müdahalesinin yol açtığı fiziksel 

değişiklikleri temsil etmemektedir. Aynı zamanda peyzajda tezahür eden somut kültür 

kanıtlarını da temsil etmekte ve böylece çevrelerimizle insan ilişkilerini 

yansıtmaktadır. 

 

Şekil 2.1 : Kültürel peyzaj diagramı. 

Ulusal ve uluslararası kurumların kültürel peyzaj kavramına dair söylemleri 

incelendiğinde şunu diyebilmek mümkündür. Kültürel peyzaj kavramına sahip olan 

alanların tanımlı bir coğrafya ve zaman içerisinde doğa ve insanın içinde bulunduğu 

belirli bir kültür grubu tarafından karşılıklı etkileşimini içermesi gerektiği ve bu 

etkileşimi yapılı çevrede somut ve somut olmayan miras değerleri olarak yansıması 

gerekmektedir (Şekil 2.1). Bu yansıttığı izler de o coğrafyaya dair bütünlük ve 

özgünlük değerlerini içeren o yere ait hissini oluşturan özgün değerlerdir.  

 

 



17 

Çizelge 2.1 : Kültürel peyzaj kavramının kronolojik olarak söylemlerinin anahtar 

kelimelerinin analizi. 

Zhang & Taylor / 2019  

İnsan hafızası 

Kültürel değerler 

Kimlik ve yerin ruhu 

İnsan ve peyzaj etkileşimi 

Durrel / 2015 
Kimlik ve yerin ruhu 

İnsan ve peyzaj etkileşimi 

Taylor & Lennon / 2012 
Kimlik ve yerin ruhu 

İnsan ve peyzaj etkileşimi 

Sosyo-kültürel değerler 

Taylor / 2009 

Gündelik peyzajlar 

İnsan müdahalesi 

Doğal peyzaj 

İnsan aktiviteleri 

İdeoloji 

Fiziksel değişim 

Graeme Aplin / 2007 
Kültürel ve ekonomik 

Spiritüel sistem 

İnsan ayak izi 

Punekar / 2006 

Tarihsel çevre 

Doğa ve kültür  

Yapılı çevre ve bağlam 

Sosyo-mekansal bağlam 

Kentsel doku 

Rössler / 2006 

Kültür ve doğa 

Somut ve somut olmayan değerler 

Biyolojik ve kültürel çeşitlilik 

Kültür ve kimlik 

Yerel halk ve doğal çevre etkileşimi 

Madran & Özgönül / 2005 
Yapılı çevre 

Doğal çevre 

Sosyo-kültürel değerler 

Fowler / 1999 Somut ve somut olmayan miras 

İnsan ve peyzaj etkileşimi 

Lowenthal / 1975 Tarih, gelenek, hafıza, miras, geçmiş 

Kültürel peyzaj kavramının kuramsal çerçevesini tartışan meslek insanlarının 

söylemlerinin geçtiği yayınlar incelenerek bir kronolojik tablo oluşturulmuştur. Bu 

kronolojik tabloya bakıldığında, peyzajın insanların ve toplulukların hafızası ve 

kimliklerinin önemli bir parçası olduğu, peyzaj kavramının anlam genişlemesi 

yaşadığı ve kentsel ölçekten kırsal ölçeğe kadar çok geniş coğrafyaları kapsadığı 

görülmektedir. Kronolojik söylemler doğrultusunda kültürel peyzaj bileşenlerinin; 

insan-doğa etkileşiminin sonucu olduğu ve buna bağlı olarak da somut ve somut 

olmayan değerleri içerdiği anlaşılmaktadır (Çizelge 2.1). Bu söylem analizinin 

sonucunda oluşan anahtar kelimeler kümeleştirildiğinde, kültürel peyzajı insan-doğa 

ve yapılı çevre ana bileşenler altında toplayabilmek mümkündür (Şekil 2.2).  



18 

 

 

Şekil 2.2 : Kültürel peyzaj bileşenleri. 

2.1.2 Uluslararası ilkesel metinlerde kültürel peyzaj kavraminin gelişimi 

Kültürel peyzaj kavramının gelişmesi son yıllarda Dünya Mirası Komitesi’nin kendi 

küresel görevinin misyonu içinde entelektüel kavramın tartışılması ile öncü olmuştur. 

Dünya Mirası Komitesi bu kavramın teorisini geliştirirken bu kavramı ödünç aldığı 

akademik ortamla iletişim kurulmasını, deneyimlerinden haberdar edilmesini ve aynı 

zamanda araştırma yapılması için iş birlikleri sağlamıştır.  

Kültürel peyzajlar başlığı altındaki tarihi peyzajların altyapısı, 1964’te hazırlanan 

Venedik Tüzüğü’nün yapı ve çevresinin birlikte düşünülmesi fikirsel zeminini 

oluşturmuştur. Miras kavramının kültürel ve doğal değerler arasındaki tartışmaların 

başlamasını sağlamıştır. Bu geçen yıllar içinde kavram uluslararası koruma topluluğu 

için büyük ilgi görmüştür (Jacques, D., 1995). 1970 yılında René Péchère'nin 

Uluslararası Tarihi Bahçeler ve Peyzajlar Komitesi adı altında kurulan ICOMOS-

IFLA Uluslararası Bilimsel Komitesi, kurulduğundan itibaren kültürel peyzaj 

çerçevesi üzerinde çalışmalarına devam etmektedir. ICOMOS ve IFLA üyelerini 

birleştiren tek komite olmakla birlikte çok sayıda kongreler organize edilmiştir. 

Bunlardan bazıları; 1982’de düzenlenen “Tarihi Peyzajlar” başlığı çerçevesinde 

düzenlenen Floransa Tüzüğü’nde, yapısal alanla ilişki olan peyzajlar ister tarihi, kırsal, 

kentsel, yapay veya doğal olsun kendi özel ortamından soyutlanamaz ve bu tür 

peyzajların yapı ile birlikte düşünülmesi gerekli olduğudur. Bu tüzükte tarihi 

peyzajları büyük bir olaya ev sahipliği yapmış ya da bilinen bir efsane, bir mücadele 



19 

veya ünlü bir resmin konusu olabilen tarihe tanıklık etmiş önemli coğrafyalar olarak 

nitelendirmektedir (ICOMOS, 1982).  

Bugün kentsel gelişimin kontrolsüz ilerlemesinin sonucu olarak çevreler özgünlüğünü 

yitirmekte, kimlik kaybına uğramaktadır. 1987’de “Tarihi Köyler ve Kentsel Alanlar” 

başlığı altında düzenlenen Washington Tüzüğü’nde şehirler, kasabalar ve tarihi 

merkezlerin veya mahallelerin doğal ve insan yapısı ortamlar içerdiğini, bu tür 

alanların geleneksel kent kültürüne ait izler taşıdığı için korunması gerekliliğine vurgu 

yapmaktadır (ICOMOS, 1987). 1992 yılında UNESCO’nun kültürel peyzaj alanlarının 

üstün evrensel değerler taşıdığının kabulü neticesinde 1993 yılında Dünya Miras 

Listesi’ne kavram olarak girmeye başlamıştır. 1994 yılında Japonya’nın Nara kentinde 

gerçekleştirilen ve sonrasında alınan kararlar doğrultusunda düzenlenen tüzükte 

özgünlük vurgusu yapılmış ve her kültürün kendine özgü miras değerlerini taşıması, 

her yapıtın ait olduğu kültürel bağlamı belirleyen ölçütlere göre dikkate alınması ve 

değerlendirilmesi hususuna dikkat çekmektedir (ICOMOS, 1994). Logan (2001) Nara 

belgesini, kültürel çeşitliliğe ve inanç sistemlerinin tüm yönlerine saygı gösterilmesi 

gerektiğini kabul eden orijinallik kararlarının çeşitli bilgi kaynaklarıyla bağlantılı 

olabileceğini önerdiğini söylemektedir. Bunların; form ve tasarım içerebileceği, 

malzemeler ve işlevlerin farklılığı, gelenekler ve tekniklerin çeşitlilik göstermesi, 

konum ve ortamın bağlayıcılığı, ruh ve his kavramlarının iç içe geçmesi ile oluşacak 

özgün ortamlar olduğudur. Manevi ritüelleri ve doğal deneyimi birbirine bağlamak, 

doğa ile yeni ve daha derin ilişkiler geliştirmeye yardımcı olmaktadır. Doğal dünyanın 

ve genel olarak tüm evrenin derinlikli anlamlar içerdiğine saygı duyulması gerektiği 

fikri doğmuştur (Mallarech, 2012). 

Uluslararası Doğa Koruma Birliği (IUCN) kültürel peyzajı: 

“Kültürel ve doğal kaynakları ve bu bağlamda yaban hayatı ve evcil hayvanları içeren, 

tarihi bir olay ve bir etkinlikle birlikte olan ya da çeşitli kültürel ve estetik değerler 

sergileyen coğrafi alanlar” olarak nitelendirmektedir. (IUCN, 2001). 

IUCN kültürel peyzaj alanlarının değer sistematiğini şu şekilde tanımlamıştır (IUCN, 

2001): 

 Önemli doğal ve yarı doğal ekosistemlerin; fauna ve floranın vahşi türlerinin 

varlığı, 



20 

 Çiftçilik sistemlerinde biyo-çeşitliliğin değerli varlığı, mahsul çeşitleri ve 

çiftlik hayvanlarının sürdürülebilir arazi kullanım uygulamalarının varlığı, 

 Peyzajdaki doğal ve yapay unsurlar arasındaki zıtlıktan kaynaklanan 

olağanüstü doğal güzelliğin varlığı olarak tanımlamaktadır. 

1979 yılında düzenlenen kültürel öneme sahip yerlerin korunması tüzüğü olarak 

bilinen “Burra Tüzüğü” miras alanlarının kültürel önemini; “yerde, yerleşmesinde, 

kullanımında, birlikteliğinde somutlaşan geçmiş, şimdiki veya gelecek nesiller için 

estetik, tarihi, bilimsel, sosyal veya manevi değer” olarak tanımlanmıştır. 2013 yılında 

Avustralya ICOMOS’un revize etmesiyle somut olmayan mirasın kültürel peyzaj 

üzerindeki önemine sıradan insanların özellikle günlük yaşamlarına verdikleri 

değerleri tanıyarak zengin bir kültürel yaşam dokusunu yaratan yerlerinin, 

geleneklerinin ve faaliyetlerinin olduğunun fark edilmesi olarak ifade edilmeye 

başlanmıştır. İnsanlar için bir yer duygusu “genius loci” için kritik öneme sahiptir. 

Relph, mekanın kimliğini her biri diğerine indirgenemez üç birbiriyle ilişkili 

bileşenlerden oluştuğunu dile getirmektedir. Bunlar; fiziksel özellikler veya görünüm, 

gözlemlenebilir faaliyetler, işlevler, anlam veya simgelerden oluştuğudur. Dünyadaki 

yaşamımızın var oluşu ile ilgili insan deneyimleri, insanlar için yerin anlamı ve önemi 

ile ayrılmaz bir şekilde ilişkisel olduğunu savunmaktadır (Relph, 1976). 

2000 yılında Avrupa Konseyi tarafından Floransa’da düzenlenen toplantının ana 

konusu peyzaj korumasını, yönetimini ve planlamasını teşvik etmek ve peyzaj 

konularında Avrupa ile iş birliğini organize etmektir. Yapılan bu sözleşmenin 15. 

maddesinde yer alan hükümlere tabi olarak peyzajın kapsamını; doğal, kırsal, kentsel 

ve yarı kentsel alanları içerdiği, bu tür alanların olağanüstü olarak kabul edilecek 

peyzajları kapsayacağı gibi gündelik peyzajları da içereceği aktarılmıştır. Sözleşmede 

aşağıdaki tanımlanan maddeler konusunda farkındalık yaratılmak istenmiştir. Bunlar 

şu şekildedir: 

 İnsanların çevresinde yaşadıkları gündelik peyzajların, o çevreye kimlik veren 

kültürel ve doğal mirasların temeli olarak kabul etmek, 

 Peyzajın korunmasına, yönetilmesine ve planlanmasına yönelik peyzaj 

politikalarının tanımlamak, 

 Bu tür peyzaj politikalarının tanımlanması ve uygulanması için de genel, yerel 

ve bölgesel otoritelerin aktif katılımı için prosedürler oluşturmak,  



21 

 Peyzajı, bölgesel ve şehir planlama politikalarına ve kültürel, çevresel, 

tarımsal, sosyal ve ekonomik politikalarına entegre etmek tavsiye edilmektedir 

(COE, 2000). 

2003 Haziran ayında ICCROM tarafından Roma’da düzenlenen kültürel peyzaj 

koruma çalıştayında kapsamlı tarihi belgelemenin, tarihi kültürel peyzajlardaki 

önemine vurgu yapılmıştır. Bu çalıştayda; fiziksel, geçmiş yaşamlara dair, kültürel ve 

manevi vurguyu içeren tarihi peyzajlarda fiziksel doku ve biçimlerinin yanı sıra 

belirgin olan kültürel geleneklere dayanan somut olmayan değerleri tanımanın önemi 

vurgulamaktadır. Başka bir deyişle, kültürel peyzaj alanlarının sadece görünen 

olmadığını aynı zamanda zihinlerde nasıl yorumlandığının da önemli olduğu 

vurgulanmaktadır (Meining, 1979).  

UNESCO tarafından 2003’te Paris’te düzenlenen 32. genel toplantısında somut 

olmayan kültür mirasın (SOKÜM) korunması kabul edilmiştir. Somut olmayan kültür 

mirası, UNESCO tarafından; “toplulukların, grupların ve kimi durumlarda bireylerin, 

kültürel mirasların bir parçası olarak tanımladıkları uygulamalar, temsiller, 

anlatımlar, bilgiler, beceriler ve bunlara ilişkin araçlar, gereçler ve kültürel mekanlar 

biçiminde tanımlanmaktadır”. Somut olmayan kültürel miras alanları: 

 Somut olmayan kültürel mirasın aktarılmasında taşıyıcı işlevi gören dille 

birlikte sözlü gelenekler ve anlatımlar (destanlar, efsaneler, halk hikayeleri, 

atasözleri, masallar, fıkralar vb.), 

 Gösteri sanatları (karagöz, meddah, kukla, halk tiyatrosu vb.), 

 Toplumsal uygulamalar, ritüeller ve şölenler (nişan, düğün, doğum, nevruz, vb. 

kutlamalar), 

 Doğa ve evrenle ilgili bilgi ve uygulamalar (geleneksel yemekler, halk 

hekimliği, halk botaniği, geleneksel tarım ve takvim yöntemleri, yiyecek 

saklama ve yetiştirme teknikleri, halk takvimi, halk meteorolojisi vb.), 

 El sanatları (dokumacılık, nazar boncuğu, telkâri, bakırcılık, halk mimarisi vb.) 

(URL-2). 

2005’te UNESCO tarafından düzenlenen Hoi An Protokolü de somut miras 

alanlarının, somut olmayan mirasın ve kültürel peyzaj alanlarının korunması için 

uygulamaların birbirine bağlılığının altını çizmeye çalışan bir girişimdir. Çin’in Xi’an 



22 

kentinde düzenlenen 2005 Uluslararası ICOMOS konferansı teması, “değişen şehir 

alanlarını ve peyzajların kültürel mirası koruma pratiğine koymanın” önemi 

vurgulanmıştır. Korumanın sadece fiziksel koruma ile ilgili olmadığı aynı zamanda 

kültürel ve sosyal boyutta da olabileceği dile getirilmiştir (ICOMOS, 2005). 2005 

yılında Avrupa Konseyi tarafından “Faro Sözleşmesi” olarak bilinen kültürel mirasın 

toplum için değeri konulu Avrupa Konseyi Çerçeve Sözleşmesi’nde insanların 

geçmişinden miras kalan yapılı çevrelerin zaman içerisindeki evrimine vurgu 

yapmıştır (COE, 2005). Yine 2005 yılında Japonya’da düzenlenen “Kültürel ve 

Biyolojik Çeşitliliği Koruma: Kutsal Doğal Alanların ve Kültürel Peyzajın Rolü” 

adındaki uluslarası katılımlı konferansta ekolojistler, hidrologlar, antropologlar, 

hükümet yetkilileri, yerel toplulukların geleneksel bilgileri ve yaşam tarzları 

üzerindeki olumsuz etkilerin nasıl önlenebileceği konusunda fikir alışverişinde 

bulunmuşlardır. Doğa ve kültür etkileşimlerinin hem biyolojik ayağı hem de kültürel 

çeşitlilik ayağı tartışılmıştır (UNESCO, 2005).  

ICOMOS tarafından 2007 yılı teması “kültürel peyzajlar ve doğa anıtları” olarak 

belirlenmiştir. Yapılan çalışmalarda peyzajların sahip olduğu anıtsal, kültürel, 

sembolik değerlerin vurgulanması ve sahip olduğu doğal değerler nedeniyle miras 

olarak kabul edilen alanların kültürel değerlerin ön plana çıkarılması amaçlanmıştır. 

Somut (binalar, yerleşimler, peyzajlar, yollar, ...v. b) ve somut olmayan (hatıralar, 

ritüeller, kutsallık, değerler, renkler, vb.) değerler olarak yerin ruhunun korunmasıda 

2008’de düzenlenen Quebec Deklarasyon’unda kabul edilmiştir (UNESCO, 2008). 

2009 yılında UNESCO tarafından “Dünya Mirası Kültürel Peyzajlar: Korunması ve 

Yönetimi için Rehber” isimli bir belge yayınlanmıştır. Belgenin içeriğinde kavramlar, 

tarihçe, dünya mirası listesine girme süreçleri ve değerlendirme ölçütleri, yönetim 

yaklaşımı gibi kısımlar yer almaktadır (Mitchell ve diğ., 2009).  

2010 yılının ICOMOS tarafından tarım mirası teması seçilmiş, bu kapsamda tarımsal 

aktivitelerin peyzajla ilişkisine vurgu yapılmıştır. Bu aktivitelere katılımın ise; 

beceriler, geleneksel bilgi & pratikler, üretimler ve bu değerlerin somut olmayan 

mirasla olan ilişkisi ortaya konulmaya çalışılmıştır. Halen kullanılan tarımsal 

peyzajların geçmiş, şimdi ve gelecek arasında bağlantıyı sağlayacak mekanizma 

olduğu belirtilmiştir. 2011’de ICOMOS tarafından Paris’te düzenlenen “Tarihi 

Kentlerin ve Kentsel Alanların Korunması” deklerasyonunda tarihi kentlerin ve 

çevrelerin değerini korumak için ilke ve stratejiler belirlemek, sosyal, kültürel ve 



23 

ekonomik yaşamıyla birlikte sürdürülebilir kalkınma hedefleri ile bütünleşik koruma 

yaklaşım geliştirmek tavsiye edilmektedir. 2011 tarihli, UNESCO’ya bağlı üye 

devletler arasında tavsiye niteliğinde olan tarihi kentsel peyzaj alanlarını içeren 

toplantıda, kentsel mirasın bütüncül bir perspektifle ele alınması gerekliliğine dair şu 

kararlar tavsiye edilmektedir: 

 Üye devletler; kentsel peyzaj yaklaşımını, ulusal kalkınma planları içerisine 

dahil etmelidirler. 

 Tarihi kentsel peyzaj alanlarının başarılı ve sürdürülebilir şekilde 

korunabilmesi için paydaşlarla iş birlikleri yapılmalıdır. 

 Uluslararası kuruluşların, tarihi kentsel peyzaj alanlarının korunması ve 

sürdürülebilmesinde aktif rol oynamalıdırlar. 

 Ulusal ve uluslararası sivil toplum örgütleri, bu tür alanların sürekliliğinin 

sağlanmasında etkili katılım sağlamalıdırlar (URL-3). 

2014’te 18. genel kurul için Floransa’da düzenlenen ICOMOS, “İnsani Değerler 

olarak Kültürel Miras ve Peyzaj” temalı toplantıda “toplum odaklı bir yaklaşım”, 

“kültür ve doğanın bileşimi olarak peyzaj” ve “büyümenin itici gücü olarak peyzaj” 

başlıkları tartışılmıştır. Genel olarak kültürel miras ve peyzajın toplumun kimliğinin 

bir parçası olduğu, peyzajın geçmiş kuşakların yaşayan birer hafızası olarak 

süregeldiğini, gelecek kuşakların da bu sahip olan somut ve somut olmayan miras 

değerlerini yaşatacak bir nefer olduğu vurgulanmıştır. İnsanı temele alan ve toplum 

odaklı koruma anlayışının benimsenmesi gerekliliğini savunmaktadır. Toplum odaklı 

yaklaşım geliştiren toplantıda kavram olarak geçen peyzajın sadece yerleşimlerin ve 

veya tarımın değil, aynı zamanda canlı türlerinin yaşam alanlarının da insanlar 

tarafından belirlendiği ve korunduğu bir “biyo-kültürel anlayış” geliştirmesi 

gerekliliğidir. Nüfusun refahının yanı sıra, coğrafyanın sosyo-ekonomik ve çevresel 

süreçlerle ilgili kentsel ve kırsal peyzajlar arasında birçok ilişki olduğu 

vurgulanmaktadır. Bu toplantıda kültürel peyzaj alanlarının yönetiminde yerelin dahil 

edilmesi gerekliliğini savunulmuş, bu sayede kültürel mirasların tanınması ve bunlara 

saygı duyulması sağlayacağı öngörülmüştür. Yenilikçi ve geleneksel uygulamalar, çok 

işlevli peyzajların daha etkin yönetimi ve yönetişimini destekleyecek esnekliklere ve 

uygulanabilirliklerine katkıda bulunabileceğinin altı çizilmiştir. Bu tür alanların 

geleceğin gelişmesine yön verebilmesi için de peyzaj düzeyindeki etkileşimin ve 



24 

geçim kaynaklarının, biyolojik ve kültürel çeşitliliğin korunması ve geliştirilmesine 

yönelik disiplinler arası veya ötesi çalışmaları içermesi, başarılı bir şekilde 

yönetilebilmesi için de çeşitli iş birliklerinin kurulması gerektiği savunulmaktadır 

(ICOMOS, 2014).  

Doğal kaynakların sınırlı olduğu ve tükenebileceği gerçeği karşısında çevrenin 

korunması ve bu durumun süreklilik arz etmesi, günümüzde kaçınılmaz bir gerçek 

niteliği taşımaktadır. Kırsalda yaşanan sosyo-ekonomik sorunlar uluslararası ve ulusal 

pek çok plan ve strateji belgesine konu olmaktadır. Bunlar arasında Birleşmiş Milletler 

Kalkınma Hedefleri 2030, On Birinci Kalkınma Planı (2019-2023), Bölgesel Gelisme 

Ulusal Stratejisi 2014-2023, Ulusal Kırsal Kalkınma Stratejisi 2014-2020 kırsal 

alanlara sürdürülebilir ekonomik büyümeyi hedeflemektedir. 

Sürdürülebilir Kalkınma Amaçları (SKA) ‘nın 11. hedefi olan “Sürdürülebilir Şehirler 

ve Topluluklar” başlığı 2050 yılı için bugünden alınması gereken kentsel kararları 

içermektedir. Dünya nüfusunun yarıdan fazlası artık kentlerde yaşamaktadır. 

Birleşmiş Milletler’in raporuna göre 2050 yılına kadar bu rakam 6,5 milyar, yani 

dünya nüfusunun üçte ikisi olacağıdır. Kentsel alanlarımızı inşa etme ve yönetme 

biçimi değiştirilmediği sürece sürdürülebilir kalkınma hedeflerine ulaşılamayacağı 

söylenmektedir. Hızlı düşüş gösteren kırsal nüfus kentsel alanlarda da iş bulmak ve iş 

gücüne katılımda sorunlar yaşamaktadır. Bu durum aşırı yoksullukların genellikle 

kentsel alanlarda yoğunlaşmasına ve sağlıksız çevreler oluşmasına neden olmaktadır. 

Birleşmiş Milletlerin dengeli kır-kent ilişkisi kurmak için öncelikli olarak kentleri 

güvenli ve sürdürebilir kılmanın öncelikli olması gereken meselenin güvenli ve 

erişebilir konut sağlamak, gecekonduları dönüştürmekten geçtiğini ifade etmektedir. 

Toplu taşımacılığına yatırım yapmak, kamusal yeşil alanları artırmak, kentsel 

planlama ve yönetimi hem katılımcı hem de kapsayıcı şekilde ele almak olarak 

aktarmaktadır. Alt amaçlarda ise; dünyanın kültürel ve doğal mirasının korunması ve 

gözetilmesi çabalarının artırılması ve ulusal ve bölgesel kalkınma planlamasını 

güçlendirerek kent çevresindeki ve kırsal alanlar arasındaki olumlu ekonomik, sosyal 

ve çevresel bağlantılarının desteklenmesi konuları da yer almaktadır. 

Ulusal düzeyde planlanan on birinci Kalkınma Planı’nda (2019-2023) hedeflerinde 

belirtildiği üzere, üretici birlikleri ve aile işletmelerinin üretim kapasitesinin ve kırsal 

isgücünün istihdam edilebilirliğinin artırılmasının, yaşam kalitesinin 

iyileştirilmesinin, yoksullukla mücadele ile kırsal toplumun düzenli ve yeterli gelir 



25 

imkanlarına kavuşturarak refah düzeyinin artırılması ve nüfusun kırsalda 

tutundurulmasının temel amaç olduğu değinmiş olacaktır. Bu amaçla küçük ve orta 

ölçekli işletmelerin finansal yapılarının üretim kapasitelilerinin artırılarak 

güçlendirilmesini hedeflemektedir.  

Kültürel peyzaj alanları konusunda çalışmalarını yürüten bilimsel komisyon ISCCL 

ve IFLA’nın ortak çalışması ile 2017 yılında ICOMOS’un 19. genel toplantısında 

yayınlamış olduğu “Principles Concerning Rural Landscapes as Heritage” başlıklı 

metinde kırsal peyzajları, insanlığın mirasının hayati bir bileşeni olduğu ve aynı 

zamanda devam eden kültürel peyzajların en yaygın türlerinden biri olduğu dile 

getirilmiştir. Yayınlanan bu belge, derinlemesine düşünmeyi teşvik etmekte ve 

uluslararası kurum ve kuruluşlardan yerel yönetim düzeyine kadar kırsal peyzaj 

sistemlerinin etik, kültür, çevre ve sürdürülebilir dönüşümü hakkında rehberlik 

sunmaktadır. Miras olarak kırsal peyzajların insan-doğa ilişkileri ile ilgili teknik, 

bilimsel ve pratik bilgiyi kapsadığını ifade etmektedir. Miras olarak kırsal peyzajların, 

geçmişte ve günümüzde bunları gerçekleştiren, dönüştüren sosyal yapılar ve işlevsel 

örgütlerin ifadeleri olduğunu, biyo-kültürel çeşitliliğin devamına katkıda bulunan 

kültürel, manevi ve doğal özellikleri kapsadığına vurgu yapılmıştır (ICOMOS-IFLA, 

2017). Metinde ayrıca peyzajlardan için kırsal kelimesi kullanılmakta ve kırsal 

peyzajlara yönelik tehditler ortaya konularak yapılacak çalışmalara rehber niteliğinde 

genel prensipler içermektedir.  

 

 

 

 

 

 

 



26 

 

Şekil 2.3 : Kültürel peyzaj kavramının uluslararası ilkesel metinlerdeki gelişimi. 
 

Şekil 2.3’te uluslararası ilkesel metinlerde peyzajı içeren söylemler kronolojik bir 

sıraya göre değerlendirilmiştir. 1964 yılında düzenlenen Venedik Tüzüğü’nün 6. 

maddesinde anıta ve geçirdiği dönemlere olduğu kadar çevresine de saygılı olunması 

gerektiği belirtilmiştir (Ahunbay, 1996). 1975 yılında hazırlanan Amsterdam 

Bildirgesi’nde “Bütünleşmiş Koruma” kavramıyla birlikte, koruma kapsamı 

genişletilmiştir. 1976 tarihli Nairobi Bildirgesi’nde, tarihi kentler ve mahallelerle 

birlikte köylerin de korunmasından söz edilmekte, kentsel, bölgesel kırsal planlama 

önerilmektedir. 1982 Qubec Bildirgesi’nde madencilik endüstrisi, koloniyal 

dönemdeki tarımsal geçmişi gibi karakteristikleri vurgulanırken, mirasın kültürel 

varlıklar, coğrafi-insani çevre gibi boyutuyla “doğa ile insanın ortak üretimi-yaratımı 

olduğu ve kendi bütünlüğünde yaşanılan zamanı oluşturduğu” söylenmektedir. 1999 

Burra Tüzüğü “yer” kavramına odaklanır. 2003 tarihli somut olmayan kültürel 

miraslarının bir parçasını oluşturan insan-doğa-tarih etkileşimi içinde sürekli yeniden 



27 

yaratılarak kimlik duygusu veren, kuşaktan kuşağa aktarılan uygulamalar, temsiller, 

anlatımlar, bilgi-beceriler ve bunlarla ilgili araç-gereçler, mekanların korunmasına 

yönelik vurgularıyla kırsal yerleşimleri ilgilendirmektedir.  

Bu bağlamda korumanın bugün tarihi park ve bahçelerin yanı sıra, tarihi kentlerin eski 

mahalleleri ve geleneksel karakteri olan kent ve kırsal alanlar için de gerekli olduğu 

ve mimarlık ürünlerinin en büyüğünden en küçüğüne kadar günümüz yapılarını da 

unutmadan kültürel değer taşıyan tüm yapıları çevreleriyle birlikte ele alarak geniş bir 

perspektif için de görülmesi gerektiği belirtilmiştir (Ahunbay, 1996). Dönemleri içeren 

yerleşimleri içinde yaşayan toplumundan ve o toplumun sahip olduğu kültürel 

değerlerden bağımsız olarak düşünülemez. Toplumların süreç içerisindeki tüm 

etkinlikleri sonucu meydana gelen ve toplumların yapısal özelliklerini yansıtan konut, 

bahçe, sokak, meydan, kentsel ve kırsal alan ögelerinin oluşturduğu bütün kültürel 

çevreyi oluşturmaktadır. Toplumu oluşturan bireylerin sosyal yaşantıları, dünya 

görüşleri, davranış örüntüleri, dini inançlarına bağlı olarak belli bir birikimi ve 

oluşumunu yansıtmaktadır. Her kentin geçmişi ile kurduğu bağ katmanlaşarak 

günümüze ulaşan bir tarihi birikim olarak ele alınmalı ve tarihte süreklilik içinde 

değerlendirilmelidir. Geçmişin sürekliliği, geçmiş ile gelecek arasındaki ilişkinin net 

olarak ortaya konulması, her dönemi, topluluğu ve mekanı zamanın bağlamıyla 

birlikte değerlendirmek gereklidir. Bu ise gerek coğrafi gerek toplumsal olarak 

geçmişin ve bugünün örüntüsünü ortaya koyan katmanların okunması ve belgelenmesi 

ile mümkündür. Kültürel değerlerin sürekliliğini anlamak için kültür katmanlarını 

üstüste koyarak okuma yapmak ve ilişkileri anlamak gereklidir. Bu ise gerek coğrafi 

gerek toplumsal okumaları da beraberinde getirmelidir ve birbirinden bağımsız 

düşünülemezler. 

2.2  Kültürel Peyzaj Alanlarının UNESCO Tarafından Sınıflandırılması ve 

Tipolojileri 

Kültürel peyzaj kavramı son zamanlarda sıklıkla kullanılmaya başlanan bir kavram 

olup tasarlanmış bahçelerden üretim peyzajlarına kadar çeşitlilik göstermektedir. Bu 

bölümde UNESCO tarafından kültürel peyzaj alanlarının sınıflandırılması ve 

tipolojilerine yer verilmekte, seçim kriterleri maddeler halinde yer almaktadır. 

Sonrasında dünyadaki ve Türkiye’deki kültürel peyzaj alanları örneklerler 

verilmektedir. 



28 

2.2.1 Kültürel peyzaj alanlarının seçim kriterleri  

Dünya Mirası alanlarının miras niteliği taşıyabilmesi için aşağıdaki tanımlanmış olan 

altı önemli kriterden en az birini sağlaması gereklidir, bu altı madde şu şekilde tarif 

edilmektedir: 

i.  İnsan yaratıcı dehasının bir başyapıtı. 

ii.  Bir zaman dilimi içinde veya dünyanın bir kültür bölgesinde, mimari veya 

teknolojideki gelişmeleri içeren, anıtsal sanat, şehir planlama veya peyzaj 

tasarımında insani değerlerin önemli bir değişimi,   

iii.  Bir kültüre özgü veya en az istisnai bir tanıklık gelenek ya da yaşayan ya da 

kaybolan medeniyet,  

iv.  Bir bina veya mimari tipinin olağanüstü bir örneği veya teknolojik topluluk 

veya peyzaj, 

v.  Geleneksel yerleşim için olağanüstü bir örnek ya da arazi kullanımı, özellikle 

tehdit altında olan bir kültürün temsili, 

vi.  Olaylarla veya yaşayan geleneklerle, fikirlerle veya inançlarla, sanatsal ve 

olağanüstü evrensel öneme sahip edebi eserler. 

Kültürel peyzajların öncelikle Dünya Mirası Listesi’ne dahil olması için 3 kategori 

içerisinde tanımlamaktadır. Bu kategorilerde yer almak için de özgünlük değeri 

barındırması gerekmektedir. Bunlar şu şekilde sıralanmaktadır: 

 Geleneksel bilgi ve teknoloji ve kültürel-ekolojik entegrasyon, 

 Yerel halkın aktif olarak yer alması ve peyzajın modifikasyonu, 

 Doğal peyzajın dönüşümünün derecesi, 

 Zaman içerisindeki evrimi ve fiziksel varlığının hayatta kalması, 

 Kültürel gelenek ve kimlik, 

 Bölgedeki karşılaştırmalı değer, 

 Bölgenin kültürel, ekonomik, sosyal ve veya dini gelişiminde önemi, 

 Peyzaj tipinin temsili doğası, 

 Biyo-çeşitliliğin varlığı (fauna, flora, evcil hayvancılık ve kültür bitkileri), 

 Özgünlük ve bütünlük, 

 Yerinde var olan gerekli yönetim ve destek koşulları UNESCO (2003).  

UNESCO tarafından kültürel peyzaj alanı olarak seçilmesinde ön plana çıkan 

değerlendirme ölçütleri şu şekilde olmaktadır:  



29 

 Alanın estetik niteliği, 

 Alandaki yapı ve yapı toplulukları, 

 Yaşam şekli ve arazi kullanımlarının sürekliliği, 

 Tarım ve çiftlik faaliyetleri, 

 Peyzajın kendisinin tasarlanmış park, bahçe olması veya önemli bir unsur 

olarak bünyesinde barındırması, 

 Peyzajın ulus, kabile ya da yerel bir topluluk gibi bir veya daha fazla grubun 

kimliğinde önemli bir yere sahip olması, 

 Peyzajın coğrafi bütünlüğünayrılmaz bir parçası olması, 

 Milli park veya korunan alanları içeriyor olması, 

 Yerel nüfusun varlığı, 

 Ruhani bir öneme sahip olması, 

 Arkeolojik alanları içeriyor olması, 

 Kent ve veya köy alanları,  

Doğal çevre verileri olarak ormanlık alanlar, kayalıklar, göl ekosistemi, nehirler, deniz 

gibi değerlerini barındırıyor olmasıdır (Fowler, 2003). 

2.2.2 Kültürel peyzaj alanlarının kategorileri 

Bu bölümde UNESCO, IUCN ve A.B.D. Milli Park Servisi tarafından tanımlanan 

tipolojilere yer verilmiştir. Buna göre; UNESCO 1992 yılında Dünya Miras Komitesi 

tarafından 3 ayrı kategori başlıkları içerisinde sunmuştur. Kültürel peyzajlar şu 3 alt 

kategoriye göre sınıflandırılmaktadır. 

I. Açıkça tanımlanabilen kültürel peyzaj alanları; insan tarafından bilinçli olarak 

tasarlanan ve yaratılan kültürel peyzaj alanlarıdır. Daha çok dinî ve anıtsal yapılar 

bünyesindeki bahçe, park, peyzaj alanları bu kategoride yer almaktadır. UNESCO’nun 

seçim kriterlerine göre bölüm 2.2.1’de geçen (i) maddesini yerine getiren kültürel 

alanlardır.  

II. Organik olarak gelişmiş kültürel peyzaj alanları; bir kültüre ait sosyo-ekonomik, 

idari, dinî vb. girdilerin doğal çevreyle geliştirdiği ilişki sonucunda şekillenen ve bir 

evrim sürecini yansıtan alanlar vardır. UNESCO’nun seçim kriterlerine göre, bölüm 

2.2.1’de geçen (ii), (iii), (iv), (v) maddelerinden herhangi birini yerine getiren kültürel 

alanlardır. Bu grubun alt sınıflamalarında, evrimini tamamlamış (fosil) niteliğinde 



30 

olan, ancak hâlâ görünür olan alanlar ile geleneksel yaşam biçiminin çağdaş girdilerle 

harmanlandığı yerleri kapsayan evrimi devam eden kategorileri bulunur. Bunlarşu 

şekildedir: 

 Gelişimini tamamlamış / Kalıntı / Fosil alanlar; bir zaman dilimi içerisinde 

gerçekleşmiş ve evrimini tamamlamış alanlardır. Bu tür alanlar işlevsel olarak 

varlığını sürdüremese de fiziksel olarak varlığını sürdürmektedir.  

 Gelişimi devam eden peyzajlar; günümüzde toplumla bağlı geleneksel yaşam 

tarzlarını ve evrim sürecini devam ettiren alanlardır.  

III. Yardımcı kültürel peyzaj alanları; güçlü dini, sanatsal, kültürel niteliklerle birlikte 

olduğu alanlardır. UNESCO’nun seçim kriterlerine göre, bölüm 2.2.1’de geçen (vi) 

maddesini yerine getiren kültürel alanlardır. İnsanların maneviyatı, gelenekleri, yaşam 

pratikleri, fiziksel yapısı, kutsal alanları, zihinsel imgeleri olabilen, ortak kültürel 

değerleri olan veya kutsal yerleri olan yüksel potansiyele sahip olan coğrafyalardır 

(Rössler, 2006).  

IUCN kültürel peyzaj alanlarını korunan alan tanımı ile birlikte altı farklı kategoriye 

ayırmaktadır: 

 Kategori I: Katı koruma, Ia; katı doğa rezervi, Ib; vahşi yaşam alanı (bilimsel 

amaçlı olarak korunan doğal alanlar ve yaban hayatının korunması için 

yönetilen alanlar) 

 Kategori II: Ekosistemin korunması (doğal park alanları v.b) 

 Kategori III: Doğal özelliklerin korunması (doğal anıt v.b) 

 Kategori IV: Aktif yönetim yoluyla koruma (habitat / tür yönetimi alanları v.b) 

 Kategori V: Kara ve veya deniz peyzajlarının korunması ve rekreasyon alanları 

(koruma altındaki peyzajlar ve kıyı alanları v.b) 

 Kategori VI: Doğal kaynakların sürdürülebilir kullanımı olarak 

sınıflandırılmaktadır (IUCN, 1994). 

A.B.D. Milli Park Servisi kültürel peyzaj alanlarını 4 kategori altında 

sınıflandırmaktadır, bunlar şu şekildedir: 

 Tarihi alanlar; önemli bir olayın, aktivite veya kişi ile ilişkili olan peyzajlardır 

(savaş alanları v.b.) 



31 

 Tarihi tasarlanmış peyzajlar; bir mimar, peyzaj mimarı, bahçıvan veya bitki 

uzmanı tarafından tanınmış stil ve geleneklere göre tasarlanmış planlı 

peyzajlardır (kampüs alanları, parklar v.b.) 

 Tarihi yöresel peyzajlar; insanların kullanımları ile şekillenen peyzajlardır. 

Bir kişi, aile veya topluluğun sosyal ve kültürel davranışları ile şekillenen 

peyzajlarda günlük yaşamda etkili olan fiziksel, biyolojik ve kültürel 

karakterlerin izlerini görebilmek mümkündür (tarımsal alanlar, madencilik 

alanları, çiftlikler v.b.) 

 Etnografik peyzajlar; Geleneksel yöntemlerle şekillenmiş peyzajlardır. Dini 

amaçlı kullanılan peyzajlar veya arkeolojik yerleşimler, yaşam ve tören 

alanları gibi peyzajlar bu sınıflandırmaya örnek verilebilir (Birnbaum, 1994). 

UNESCO, IUCN ve A.B.D. Milli Park Servisi’nin kültürel peyzaj sınıflandırmaları 

incelendiğinde UNESCO ve A.B.D. Milli Park Servisi tasarlanmış ve organik olarak 

gelişmiş kültürel peyzaj alanlarını ayrı kategorilerde değerlendirmiştir. UNESCO’ya 

göre “açıkça tanımlanabilen kültürel peyzaj alanları” iken Milli Park Servisi’nde 

“tarihi tasarlanmış peyzajlar” olarak karşımıza çıkmaktadır. UNESCO’da organik 

olarak gelişmiş, gelişimini tamamlamış veya devam etmekte olanalar kategori II’de 

yer almaktadır. A.B.D. Milli Park Servisi’nde ise “tarihi yöresel peyzajlar” kategorisi 

kısmi olarak karşılamaktadır. UNESCO’nun tanımlamış olduğu kategori III ise A.B.D. 

Milli Park Servisin’de etnografik peyzajlar olarak ele alınmaktadır. IUCN ise kültürel 

peyzaj alanlarına daha çok doğal hayatın korunması ve yaşatılması olarak bakmakta 

ve ona göre de kategorileştirmiştir. 

2.2.3 Dünya Miras Listesinde Yer Alan Kültürel Peyzaj Alanlarının 

Değerlendirilmesi 

Kültürel peyzaj tanımı ilk 19. yüzyılın sonuna doğru Alman coğrafyacılar tarafından 

“ilkel-doğal peyzajın aksine insan eliyle şekilllenmiş peyzaj” olarak 

nitelendirmişlerdir (Sauer, 1963). Kültürel peyzaj kavramı, Alman literatüründen 

sonra 20. yüzyılda Avrupa’da da kullanılmaya başlanmıştır. 1972 yılında Dünya Miras 

Kongresi’nde gündeme gelmiş, 1992 yılında Dünya Miras Komitesi “kültürel peyzaj” 

tanımını yönergelerine dahil etmiştir. O zamandan bugüne UNESCO tarafından dünya 

mirası listesinde “kültürel peyzaj alanı” olarak tescil edilen 116 alan bulunmaktadır. 

Bu kısımda dünyadaki ve Türkiye’deki kültürel peyzaj alanları olarak tanımlanan 116 



32 

coğrafya; kıtalarına, tipolojilerine ve peyzaj değerlerine bağlı olarak detaylı olarak 

incelenmiştir. UNESCO’nun kültürel peyzaj alanı olarak tescil ettiği alanların hangi 

tip ve kriterler altında tescillendiği, tescil yılı, fiziksel, doğal ve sosyal kimlik 

bileşenleri altında sorgulanmıştır. UNESCO’nun raporları incelendiğinde her bir 

kültürel peyzaj alanında üretim peyzajına dair değerler tespit edilmiştir ve üretim 

peyzajı değerleri tabloda yer almıştır (Çizelge 2.2). Kıtalar üretim peyzajı ekseninde 

değerlendirilmiştir. 

Çizelge 2.2 : Kıtalara göre kültürel peyzaj alanlarının değerlendirme tablosunun 

parametreleri. 

 

Bu teze özgü olmak üzere geliştirilen sorgulamada mevcut durum analizi yöntemine 

göre her bir incelenen alanın bileşenlerinin varlığı var ise pozitif yani nokta ile temsil 

edilmiştir. Nokta olmayan boşluklarda ise o bileşen yok demektir, dolayısıyla negatif 

anlam içermektedir. Bu yöntem bize uluslararası örnekleri karşılaştırmada bir yöntem 

olarak denenmiştir. Tezin 3. ve 4. bölümünde yer alan kültürel peyzaj- hafıza ilişkisini 

yorumlamayı ve kültürel peyzaj bileşenlerinin oluşturulması için parametre serisinin 

geliştirilmesini sağlamıştır. 

2.2.3.1 Dünyadaki kültürel peyzaj alanları 

UNESCO (2003), kültürel peyzajların öncelikle Dünya Mirası Listesi’ne dahil olması 

için 3 kategori içerisinde tanımlamaktadır. Kültürel peyzajlar 3 alt kategoriye göre 

sınıflandırılmaktadır. Bu alanların kıtalara ve kategorilere; kategori I: Açıkça 

tanımlanabilen kültürel peyzaj alanları, kategori II: Organik olarak gelişmiş kültürel 

peyzaj alanları, kategori III: Yardımcı kültürel peyzaj alanları’dır. Buna göre 

dünyadaki dağılımları şekil 2.3 ve çizelge 2.3’de gösterilmektedir. Kıtalara göre 

bakıldığında; Asya kıtası 25, Afrika kıtası 15, Avrupa kıtası 57, Amerika kıtası 14, 

Okyanusya 5 (Şekil 2.4) kültürel peyzaj alanı olarak dünya miras alanlarına sahiptir. 

116 kültürel peyzaj alanlarından 4 Kategori I, 77 Kategori II, 35 Kategori II 

kapsamında dünya miras listesine “kültürel peyzaj alanı” olarak girmiştir.  

İ İİ İİ
İ

İV V V
İ

V
İİ

V
İİ
İ

İX X

T
a

s
a

r
la

n
m
ış

O
r

g
a

n
ik

B
ir

le
ş

ik

T
a

r
ım

s
a

l

E
n

d
ü

s
tr

iy
e

l

M
e

k
a

n
s

a
l/

Y
a

p
ıs

a
l

Y
a

r
a

tı
c
ı-

T
e

k
n

o
lo

ji
k

	

D
a
ğ

V
a

d
i

O
v

a

K
ıy
ı

T
a

r
ih

s
e

l

A
r

k
e

o
lo

ji
k

E
tn

o
g

r
a

fi
k

D
in

i

S
a

n
a

ts
a

l

R
it
ü

e
ls

e
l

B
il

g
i-

P
r

a
ti

k

R
u

ti
n

s
e

l

H
a

y
v

a
n

la
r

	i
ç

in

B
it

k
il

e
r

	i
ç

in

İn
s

a
n

la
r

	i
ç

in

Je
o

lo
ji

k

H
id

r
o

lo
ji

k

F
lo

r
a

F
a

u
n

a

A
n
ıt

s
a

l

İş
le

v
s

e
l

1
9
8
0
-1
9
8
5

1
9
8
5
-1
9
9
0

1
9
9
0
-1
9
9
5

1
9
9
5
-2
0
0
0

2
0
0
0
-2
0
0
5

2
0
0
5
-2
0
1
0

2
0
1
0
-2
0
1
5

2
0
1
5
-2
0
2
0

Afganistan Remains	of	the	

Bamiyan	Valley
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Azerbaycan Gobustan	Rock	

Art	
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Çin Lushan	National	

Park
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Çin

Mount	Wutai
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Çin West	Lake		of	

Hangzhou
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Çin Honghe	Hani	

Rice	Terraces
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Çin Zuojiang		Rock	

Art
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Hindistan Rock	Shelters	of	

Bhimbetka
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Endonezya

Bali	Province
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

İran

Bam	and	its	C.L.
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

İran The	Persian	

Garden
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

İran

C.L.of	Maymand
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

İsrail

Incense	Route	
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Japonya

Kii	Mountain
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Japonya Iwami	Ginzan	

Silver	Mine
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Kazakistan

Petroglyphs
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Kırgızistan

Sulaiman-Too	

Sacred	

Mountain
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Laos Lao	People's	

Democratic	R.
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Lübnan

Ouadi	Qadisha
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Moğolistan

Orkhon	Valley
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Filistin Land	of	Olives	

and	Vines
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Filipinler Rice	Terraces	of	

the	Philippine
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Rusya

Curonian	Spit
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Arabistan

Al-Ahsa	Oasis
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Singapur Singapore	

Botanic	Gardens
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Suriye

Ancient	Villages
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Türkiye

Hevsel	Gardens	
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

Vietnam

Trang	An
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

ÜRETİM	PEYZAJI

TESCİL	YILIFİZİKSEL	

KİMLİK	

BİLEŞENİ

KATEGORİLER

A
S

Y
A

Sosyo-kültürel

S
o

s
y

o
-E

k
o

n
o

m
ik

DÜŞEY

DOĞAL	

KİMLİK	

BİLEŞENİ YAPISAL ALANSAL
NOK-				

TASAL

YATAY

KÜLTÜREL	PEYZAJ	ALANLARI

UNESCO	KRİTERLERİ

SOSYO+KİMLİK	BİLEŞENİ

KÜLTÜREL	PEYZAJ	BİLEŞENLERİ



33 

 

Şekil 2.4 : Dünyadaki kültürel peyzaj alanlarının dağılımı. 

 

Çizelge 2.3 : Kıtalara ve türlerine göre dağılımı. 

Kıtalar Kültürel Peyzaj Alanlarının Sayısı Kategori 

Asya 25 
15 Kategori II 

10 Kategori III 

Afrika 15 
7 Kategori II 

8 Kategori III 

Avrupa 57 

3 Kategori I 

46 Kategori II 

8 Kategori III 

Amerika 14 

1 Kategori I 

7 Kategori II 

6 Kategori III 

Okyanusya 5 
2 Kategori II 

3 Kategori III 

Toplam 116 

4 Kategori I 

77 Kategori II 

35 Kategori III 

 



34 

Kıtalar kendi içerisinde detaylı incelediğinde; Asya kıtasında toplam 25 kültürel 

peyzaj alanı tescillenmiştir (çizelge 2.3). Bu tescil edilen yerlerden 15’i Kategori II 

kapsamında “Organik olarak gelişmiş kültürel peyzaj alanları”, 10’u Kategori III 

“Yardımcı kültürel peyzaj alanları” kapsamında değerlendirilmektedir. Afganistan, 

Filistin ve Suriye örnekleri çeşitli sebeplerden dolayı liste dışı edilmiştir. Afrika 

kıtasında bu sayı 15’tir. 7’si kategori II ve 8’i kategori III kapsamında 

değerlendirilmiştir. Avrupa’da 57 kültürel peyzaj alanı tescil edilmiştir. 3’ü kategori I, 

46’sı kategori II ve 8’i kategori III kapsamında değerlendirilmiştir. Amerika kıtasında 

14 tescilli alan bulunmaktadır. Bunlardan 1’i kategori I, 7’si kategori II ve 6’sı da 

kategori III kapsamında değerlendirilmiştir. Okyanusya’da ise toplam 5 alan kültürel 

peyzaj alanı olarak tescillenmiş; bunun 2’si kategori II ve 3’ü de kategori III 

kapsamındadır. Toplamda 116 kültürel peyzaj alanında 4’ü kategori I, 77’si kategori 

II ve 35’i de kategori III kapsamında değerlendirilmiştir. 

Asya kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları; Asya kıtasında toplam 25 kültürel 

peyzaj alanı tescil edilmiştir. Bu tescil edilen alanların 15’i kategori II ve 10’u da 

kategori III kapsamında değerlendirilmiştir. Listeye girenler yoğunluklu olarak kriter 

iii. (Bir kültüre özgü veya en az istisnai bir tanıklık gelenek ya da yaşayan ya da 

kaybolan medeniyet) ve vi. (olaylarla veya yaşayan geleneklerle, fikirlerle veya 

inançlarla, sanatsal ve olağanüstü evrensel öneme sahip edebi eserler) kapsamında 

girmiştir. Kültürel peyzaj alanlarının tablosunu gösteren çizelge 2.4’e göre: 

 Çin, Endonezya, İran ve Filipinler’deki kültürel peyzaj alanaları kırsal 

coğrafyalarda yer almaktadır. Bu coğrafyalarda tarımsal faaliyetler devam 

etmekte ve sosyo-ekonomik olarak sürekliliğini sağlamaktadır.  

 Singapur’daki kültürel peyzaj alanı başlangıcından itibaren “Botanik 

Bahçesi” olarak tasarlanmış bir peyzaj alanıdır. Bilgi üretimi ve bitkisel 

üretimin sürekliliği devam etmektedir. 

 Türkiye’de ise Diyarbakır kent merkezinde yer alan “Diyarbakır Surları ve 

Hevsel Bahçeleri” kent kullanıcıları tarafından sosyo-kültürel ve ekonomik 

olarak gündelik hayatın içerisinde yer almakta ve halen üretim peyzajı azalan 

eğilim gösterse bile sürekliliğini devam ettirmektedir. 

 

 

 



35 

Çizelge 2.4 : Asya kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları. 

 

 



36 

Afrika kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları; Afrika kıtasında toplam 15 

kültürel peyzaj alanı tescillenmiştir (Çizelge 2.5). Bu tescil edilen yerlerden 7’si 

Kategori II kapsamında “Organik olarak gelişmiş kültürel peyzaj alanları”, 8’i 

Kategori III “Yardımcı kültürel peyzaj alanları” kapsamında değerlendirilmektedir. 

Listeye girenler yoğunluklu olarak kriter iii. “Bir kültüre özgü veya en az istisnai bir 

tanıklık gelenek ya da yaşayan ya da kaybolan medeniyet” ve v. “Geleneksel yerleşim 

için olağanüstü bir örnek ya da arazi kullanımı, özellikle tehdit altında olan bir 

kültürün temsili” kapsamında girmiştir. Tabloya göre Afrika kıtasındaki kültürel 

peyzaj alanı olarak tescil edilen alanlarına bağlı değerlendirme yapıldığında: 

 Etiyopya, Kenya, Madagaskar, Nijerya’daki kültürel peyzaj alanlarında o 

coğrafyaların yerlileri ile birlikte devam eden gündelik yaşamları ile koruma 

altına alınmıştır. Bu alanlarda somut ve somut olmayan miras değerleri 

yaşatılarak günümüze kadar gelmiştir. 

 Senegal, Kuzey Burun, G. Afrika ve Togo’da bitkisel veya hayvansal bazda 

üretim peyzajları devam etmektedir.  

Çizelge 2.5 : Afrika kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları. 

 



37 

Avrupa kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları; Avrupa kıtasında toplam 57 

kültürel peyzaj alanı tescillenmiştir (Çizelge 2.6). Bu tescil edilen yerlerden 3’ü 

kategori I “Açıkça tanımlanabilen kültürel peyzaj alanları”, 46’sı kategori II 

kapsamında “Organik olarak gelişmiş kültürel peyzaj alanları”, 8’i kategori III 

“Yardımcı kültürel peyzaj alanları” kapsamında değerlendirilmektedir. Listeye 

girenler yoğunluklu olarak kriter iii. “Bir kültüre özgü veya en az istisnai bir tanıklık 

gelenek ya da yaşayan ya da kaybolan medeniyet”, iv. “Bir bina veya mimari tipinin 

olağanüstü bir örneği veya teknolojik topluluk veya peyzaj” ve v. “Geleneksel yerleşim 

için olağanüstü bir örnek ya da arazi kullanımı, özellikle tehdit altında olan bir 

kültürün temsili” kapsamında girmiştir. Tabloya göre Avrupa kıtasındaki kültürel 

peyzaj alanı olarak tescil edilen alanlarına bağlı değerlendirme yapıldığında: 

Kültürel peyzaj alanları kendi içerisinde üretim peyzajının çeşitliliğine göre; ekolojik 

peyzaj alanları (Macaristan, Norveç örnekleri), bitkisel üretim peyzajı alanları (Fransa, 

İtalya, İspanya, Portekiz örnekleri), hayvansal üretim peyzajı alanları (Macaristan ve 

Norveç örnekleri), pastoral (hem bitkisel hem hayvansal) üretim peyzajı alanları 

(İspanya, İngiltere örnekleri), yarı kentsel nitelikte yapılaşmış kentsel peyzaj alanları 

(Avusturya, Macaristan, Fransa, Almanya örnekleri) olarak alt kategorize etmek 

mümkündür. Yukarıdaki belirtilen üretim peyzaj alanlarının devam ettiği kentsel 

nitelikteki yerleşimlerde kolektif hafıza korunmuştur. Geçmişten gelen geleneksel 

üretim metotlarının, bu tip yerleşimlerin ekonomik olarak sürekliliğinin olması ve 

buna bağlı insan (yerel halk) katmanının turizm baskısına rağmen halen canlılığını 

koruyor olması, bu coğrafyalarda yaşayanların kolektif hafızanın korunmasında en 

büyük etkendir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



38 

Çizelge 2.6 : Avrupa kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları. 

 

 



39 

Çizelge 2.6 (devamı): Avrupa kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları. 

 



40 

Amerika kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları; Amerika kıtasında toplam 14 

kültürel peyzaj alanı tescillenmiştir (Çizelge 2.7). Bu tescil edilen yerlerden 1’i 

kategori I “Açıkça tanımlanabilen kültürel peyzaj alanları”, 7’si kategori II 

kapsamında “Organik olarak gelişmiş kültürel peyzaj alanları”, 6’sı kategori III 

“Yardımcı kültürel peyzaj alanları” kapsamında değerlendirilmektedir. Listeye 

girenler yoğunluklu olarak kriter iv. “Bir bina veya mimari tipinin olağanüstü bir 

örneği veya teknolojik topluluk veya peyzaj”, v. “Geleneksel yerleşim için olağanüstü 

bir örnek ya da arazi kullanımı, özellikle tehdit altında olan bir kültürün temsili” ve 

vi. “Olaylarla veya yaşayan geleneklerle, fikirlerle veya inançlarla, sanatsal ve 

olağanüstü evrensel öneme sahip edebi eserler” kapsamında girmiştir. Tabloya göre 

Amerika kıtasındaki kültürel peyzaj alanı olarak tescil edilen alanlarına bağlı 

değerlendirme yapıldığında: 

 Kanada ve Brezilya örneklerinde kent ile iç içe geçmiş kültürel peyzaj 

alanlarını görmekteyiz. Yaşamların kent merkezinde var olmasından dolayı 

üretimin bir parçası olarak hafızanın sürekliliği vardır diyebiliriz. 

 Bitkisel üretim peyzajı olarak Kolombiya, Küba, Meksika ve hayvansal üretim 

olarak da Brezilya örnekleri geçmişten günümüze kadar geçim kaynağı olarak 

halen geleneksel metodlarla devam ettirilen tarımın varlığından söz edebiliriz. 

 Kuzey Amerika’daki örnekte ise yerlilerin yaşadığı bir coğrafya ve onlara 

bağlı olan somut ve somut olmayan kültür miraslarının sürekliliğinden 

bahsedebiliriz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 

Çizelge 2.7 : Amerika kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları. 

 

Okyanusya kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları; Okyanusya kıtasında 

toplam 5 kültürel peyzaj alanı tescillenmiştir (Çizelge 2.8). Bu tescil edilen yerlerden 

2’si kategori II kapsamında “Organik olarak gelişmiş kültürel peyzaj alanları”, 3’ü 

kategori III “Yardımcı kültürel peyzaj alanları” kapsamında değerlendirilmektedir. 

Listeye girenler yoğunluklu olarak Kriter iii. “Bir kültüre özgü veya en az istisnai bir 

tanıklık gelenek ya da yaşayan ya da kaybolan medeniyet”, v. “Geleneksel yerleşim 

için olağanüstü bir örnek ya da arazi kullanımı, özellikle tehdit altında olan bir 

kültürün temsili” ve iv. “Olaylarla veya yaşayan geleneklerle, fikirlerle veya 

inançlarla, sanatsal ve olağanüstü evrensel öneme sahip edebi eserler” kapsamında 

girmiştir. Tabloya göre Okyanusya kıtasındaki kültürel peyzaj alanı olarak tescil edilen 

alanlarına bağlı değerlendirme yapıldığında: 

• Bitkisel üretim peyzajı olarak Papau Yeni Gine ve hayvansal üretim peyzajı 

olarak da Avustralya örnekleri, geçmişten günümüze kadar ekonomik geçim 

kaynağı olarak tarımsal üretimi devam ettirmektedirler. Bilgi aktarımı kolektif 

hafıza ile aktarıldığı için hafızanın sürekliliği söz konusudur. 



42 

Çizelge 2.8 : Okyanusya kıtasında yer alan kültürel peyzaj alanları. 

 

2.2.3.2 Türkiye’deki Kültürel Peyzaj Alanları 

UNESCO’ya göre günümüz itibariyle 1154 alan dünya kültür mirası olarak 

tescillenmiştir. Bunlardan 897’si kültürel, 213’ü doğal ve 39’u karma (doğal ve 

kültürel) miraslardır. Türkiye’nin kültür miras alanları listesine göre 17’si kültürel, 

2’si karma olmak üzere 19 alan bulunmaktadır. Geçici listede ise 77 kültürel, 4 karma 

ve 3 doğal olmak üzere 84 miras alanı mevcuttur. Kültürel peyzaj alanı olarak dünyada 

116 alan örnek olarak gösterilmektedir. 4 alan ise çeşitli nedenler dolayısıyla listeden 

çıkarılmıştır. 2020 yılı nisan ayında UNESCO tarafından geçici listeye giren 

Ankara'nın Beypazarı Tarihi Kenti, İzmir Tarihi Liman Kenti, Osmaniye'deki 

Karatepe-Aslantaş Arkeolojik Alanı, Kayseri'deki Koramaz Vadisi ile Diyarbakır'daki 

Zerzevan Kalesi ve Mithraeum coğrafyaları olmuştur. Bu kısımda Türkiye’de (Şekil 

2.5) “Kültürel Peyzaj Alanı” olarak 4 coğrafya detaylı olarak incelenmiştir. Bu 

coğrafyalardan kalıcı listede 2 coğrafya bulunmaktadır. Bunlar; “Diyarbakır Kalesi ve 

Hevsel Bahçeleri” ile “Bergama Çok Katmanlı Kültürel Peyzaj Alanları”dır. 

Türkiye’den 2 alan ise kültürel peyzaj alanı olarak geçici listede yer almaktadır. 

Bunlar; “Mardin Kültürel Peyzaj Alanı” ve “İvriz Kültürel Peyzaj Alanı”dır. 

Örneklerin görselleri pandemi koşullarında yerinde ziyaret edilemediğinden dolayı 

UNESCO’nun resmi web sitesinden alınmıştır. 

 



43 

 

Şekil 2.5 : Türkiye’deki kalıcı ve geçici listede yer alan kültürel peyzaj alanları. 

 

 Diyarbakır Kalesi ve Hevsel Bahçeleri kültürel peyzaj alanı 

Diyarbakır Kalesi ve Hevsel Bahçeleri 2015 yılında UNESCO tarafından kriter i, ii, 

iii, iv, v, vi maddelerini kapsayacak şekilde kültürel peyzaj alanı olarak kalıcı listeye 

girmiştir. 

 

Şekil 2.6 : Diyarbakır Surları’na Hevsel Bahçeleri’nden bakış (URL-4). 

 



44 

Diyarbakır Kalesi ve Hevsel Bahçeleri Kültürel Peyzaj Alanı, Diyarbakır Surları ve 

Hevsel Bahçeleri olmak üzere iki kısımdan oluşmaktadır (Şekil 2.6). Bu bölge Dicle 

Nehri üzerinde bereketli hilal olarak tanımlanan bir coğrafyada yer almaktadır. Roma 

döneminden başlayarak Sasaniler, Bizans, Osmanlı’dan günümüze kadar varlığını 

korumayı başarmıştır. Diyarbakır Kalesi’nin 7 bin yıllık tarihi, surların ve burçların 

hala orjinal ve özgün olması; Hevsel Bahçeleri’nin 30’dan fazla uygarlığın izlerini 

taşıyan ve 8 bin yıldır devam eden sivil bir bahçe olma özelliği taşımasından dolayı 

kültürel ve tarihi olarak özgün bir yere sahiptir.  

 

Şekil 2.7 : Diyarbakır Surları’na Hevsel Bahçeleri’nden bakış (URL-5). 

Diyarbakır Kalesi ve Hevsel Bahçeleri, tarihsel dönemleri barındırdığı, taş ustalığının 

olağanüstü bir yansıması olması ve günümüze kadar gelmesi; Hevsel Bahçeleri’nin 

tarımsal değerinin dışında, kültürel ve tarihi anlamlar içermesi ve binlerce yıldır 

uygarlıkların yaşam sürmesinde en önemli etken olmasından dolayı kriterler (i), (ii), 

(iii), (iv) ve (v) kapsamında kültürel peyzaj alanı olarak tescillenmiştir (Şekil 2.7). 

Kriterler baz alınarak değerlendirme şu şekilde özetlenebilir: 

i. Diyarbakır Kalesi; inşaat teknikleri, malzemeleri ve coğrafi planlaması 

açısından medeniyetlerin yaratıcılığını yansıtmaktadır. Bazalt platosunun 

sismik faaliyeti bakımından bölgenin en güvenli yerinde konumlanmaktadır. 

Hem çağın su itiyacını karşılama hem de Dicle Nehri’ne yakınlığı nedeniyle 



45 

ticari faaliyetler açısından önemli bir konumda bulunmaktadır. Roma 

Dönemi’nin en güçlü ve en büyük kalelerinden biri olma özelliği taşımaktadır.  

ii. Diyarbakır tarihte, batı ve doğu arasındaki stratejik geçişteki farklı 

dönemlerdeki farklı uygarlıklar için askeri ve kültürün başkenti olmuştur. 

“Bereketli Hilal” olarak anılan bölgede Mezapotamya ile Anadolu’yu 

birbirine bağlayan, iki medeniyetin beşiği ve Mezapotamya’yı Anadolu’ya ve 

kuzey ülkelerine bağlayan yolların kavşağında dünya tarihini şekillendiren bu 

coğrafyadaki kültürlerin buluştuğu ve birleştiği bir noktada yer almaktadır. 

Dört yöne dört kapı bulunmaktadır. Birbiriyle kesişen kuzey-güney ve doğu-

batı yönündeki uzanan bu iki arter Roma kent planının bugüne gelmesini 

sağlamıştır.  

iii. Kalenin kapılarındaki detaylarda Roma, Bizans, Abbasi dönemlerine ait çok 

özel yazıtlar bulunmaktadır. Bu yazıtlar, İslam medeniyetlerinden gelen 

yazıtlar olmakla birlikte dini gereklilikleri dolayısıyla daha sade, fazlalıktan 

ve insan formlarından kaçınırken, sanat eseri olarak harfler kullanılarak 

yazılan en görkemli yazıtlardandır.  

iv. Diyarbakır Kalesi, mevcut zeminde var olan malzeme olan bazalttan inşa 

edilmesi ve bu malzemenin yerelden çıkması anlamında özgün karakterdedir. 

Kalenin altında bulunan taş kütlelerinin aynı malzeme olması dolayısıyla 

herhangi bir saldırı anında, zeminin taş ocağı olarak kullanılarak temin etmek 

ve onarmak mümkün olabilmiştir. On Gözlü Köprü, yapım teknikleri, konumu 

ve şehir planlamasına vurgu açısından olağanüstü bir örnek olarak 

tanımlanmıştır. Köprünün yapım tekniği, zarafeti ve kaleye göre konumu, 

kaleyi ve çevresini daha geniş coğrafyalara bağlayabilme kabiliyeti, ticaret ve 

hayvancılık yolları, bu köprüyü dönemin en güzel örneklerinden biri haline 

getirmektedir. 

v. Diyarbakır Kalesi’nin yer kararında etkili olan en önemli doğal unsurlar, 

kalkan şeklindeki Karacadağ volkanik konisi ve bazalt platosu, Hevsel 

Bahçeleri ve Dicle Nehri’dir. 

vi. Diyarbakır’da yetişen güvercinlerin bulunduğu boranhaneler ve 

güvercinlerden elde edilen gübreler, Dicle Nehri’nin kıyılarında yer alan kum 

alanlarda yetişen karpuzların verimini arttırması için kullanılmıştır. Ancak son 

zamanlarda, Diyarbakır’da güvercin yetiştiriciliği çeşitli sebepler dolayısıyla 

azalmıştır. Bu durum, karpuz yetiştiriciliğinde kullanılan güvercin 



46 

gübrelerinin kullanımını azaltmıştır. Diyarbakır’daki tarımsal faaliyetler 

arasında çok önemli olan Dicle Nehri’nin kıyılarında yetişen karpuzlar, 

“Diyarbakır karpuzu” ismi ile anılmaktadır (URL-6). 

 Bergama ve çok katmanlı kültürel peyzaj alanı 

Dünya Miras Listesi’ne kültürel peyzaj alanı olarak ismi geçen Bergama, Hellenistik, 

Roma, Doğu Roma ve Osmanlı dönemlerine ait katmanları barındırmaktadır (Şekil 

2.8). Hellenistik dönemde eğitim merkezi olarak anılan alan, Roma döneminde de 

sağlık merkezi olarak kullanılmıştır. Çevresindeki kültürel peyzaj alanı ile birlikte 

Hellenistik ve Roma dönemlerine ait pek çok örneği içerisinde bulunduran alan, 

Osmanlı dönemine ait de cami, han, hamam, v.b gibi kültür miras ögelerini 

içermektedir. Aynı zamanda Hellenistik dönem şehir plancılığının en iyi örneğini 

temsil etmekte olup kültürel peyzajın i, ii, iii, iv ve vi kriterlerine uygunluğu 

kapsamında dahil edilmiştir. 

 

Şekil 2.8 : Bergama Kültürel Peyzaj Alanının coğrafyaya yerleşimi (URL-8). 

i.  Hellenistik ve Roma dönemi mimari mekan ögeleri, Kale Tepesi ve 

çevresindeki doğal peyzaj ile bütünleşmiş yapısı; mimarlık, planlama ve antik 

çağlardaki üstün mühendislik çözümleri bu bölgeyi eşsiz kılmıştır.  



47 

ii.  Bergama’nın kendisi ve çevresindeki kültürel peyzajı, farklı uygarlıkların 

katmanlarının entegrasyonunun en güzel örneklerindendir.  

iii.  Bergama ve Çok Katmanlı Kültürel Peyzaj alanı, hellenistik ve kentsel 

planlama ve peyzaj düzenlemesinin eşsiz tanığı olarak gösterilmektedir. 

Anıtsal Kale Tepesi, eşsiz yüksek basınçlı su sistemi, kaya kesim Kybele 

Tapınağı, tümülüs ve büyük sunağın her biri kültürel peyzajın elemanlarıdır. 

Roma Dönemi Kızıl Avlu, Roma amfi tiyatrosu ve su kemerleri; antik tıbbın 

günümüze kadar gelen eşsiz örneklerini içermektedir. Bergama’nın çok 

katmanlı yapısı ve kültürel peyzajı; medeniyetlerin birbiri ile ilişkisi, sanat, 

edebi, kütüphane, eğitim yoluyla kültürel gelişim çabalarının istisnai 

örneklerindendir. 

iv.  Topoğrafik zorlukların ihtiyaçlar doğrultusunda teraslama işleminin 

yapılması; doğal kaynakların planlanması dönemin insanlık tarihi açısından 

önemli bir aşama olarak görülmektedir (Şekil 2.9). 

vii. Bergama, özellikle dinde ve bilimde önemli tarihi olaylar, fikirler, gelenekler 

ile yakından ilgilidir. Sahip olduğu sosyo-kültürel yapısı, Bergama’nın civara 

yayılmasına yol açmıştır. Bu sayede gelişen sanat, tıp ve felsefe alanları bu 

bölgeyi eşsiz kılmıştır.  

 

Şekil 2.9 : Bergama Kültürel Peyzaj alanının içerisinde bulunan yapısal katman  

(URL-9). 



48 

 İvriz kültürel peyzaj alanı 

İç Anadolu Bölgesi’nde yer alan Konya ilinde Genç Tunç Çağı’ndan Geç Antik 

döneme kadar kullanılmış olağanüstü değerlere sahip bir peyzaj alanıdır. Belirli 

zamanlarda gelen sızıntı şeklinde doğal su kaynağı, Hitit Dönemi’nden itibaren kutsal 

görülmüş ve doğal peyzajı kendi inançları ile bütünleştirerek kültürel peyzaj alanı 

oluşmuştur. İvriz “kültürel peyzaj alanı” olarak ii, iii ve iv kriterleri doğrultusunda 

2017 yılında UNESCO Dünya Mirası Geçici Listesi’nde yer almaktadır. Bölgede 

“dünyanın ilk tarım anıtı”, manastır, Geç Hitit Dönemi’ne tarihlenen kabartma ile 

sunak mekanları yer almaktadır (Şekil 2.10).  

  

Şekil 2.10 : İvriz Kültürel Peyzajı ve ilk tarım anıtı (URL-10). 

ii.  İvriz Kültürel Peyzajı, Neo-Hitit ve daha sonra Genç Antik ve Bizans 

döneminde su, dağ ve doğanın entegresyonunun önemli bir örneğidir. Anıtsal 

sanat ve peyzaj tasarımındaki gelişmeler üzerine bir süre boyunca önemli bir 

kavşak göstermektedir. Neo-Hitit döneminde ve daha sonra Geç Antik Çağ ve 

Bizans döneminde aynı alanın kullanılması ve su, dağ ve doğanın 

bütünleşmesi bu önemli kavşaklara tanıklık eder. Değişimler de sanata yansır. 

Fresk resimleriyle süslenen şapeli ile Sannabadae Manastırı, azizlerin olduğu 

bir sahneyi tasvir etmektedir. Bir tarafta Luwian hava tanrısı Tarhunzas ve 

diğer azizler tasvir edilmektedir. Bu, bu alanın uzun bir süre boyunca dini bir 

ortam olarak devamını doğrulamaktadır. Bu durum yerin hafızasını canlı 

tutmaktadır. 



49 

iii.  İvriz ve Ambaderesi kabartmaları, Neo-Hitit döneminin (MÖ 1180-700) 

büyük bir kült anıtına eşsiz tanıklıklar taşır. Hitit İmparatorluğu'nun 

çöküşünden sonra Anadolu'nun güney ve güneydoğusunda zaten var olan 

yerleşim yerleri büyütülmüş ya da yeni yerleşim yerleri kurulmuştur. 

Yazıtlarla tanrıların olduğu kayaların oyulması geleneği devam etmiş ve Hitit 

İmparatorluğu’nun kültürel hafızasının bir parçası olmuştur. İvriz, Neo-Hitit 

döneminin bilinen ve korunan tek su mabedidir. Su, peyzaj, dini kavramlar ve 

sanatın bütünleşmesi bu coğrafyanın en önemli özelliklerindendir. 

Sannabadae Manastırı ortamın önemini kanıtlamakta ve buranın kültürel 

hafızasının Bizans döneminin izlerini taşımaktadır. Suyun entegrasyonu, 

peyzajı, dini kavramları ve sanat bu alanın birbirine harmanlaşmış en güzel 

hali olarak görülmektedir.   

iv.  İvriz Kültürel Peyzajı, teknolojik bir topluluğun olağanüstü bir örneğidir. Neo-

Hitit kabartmaları M.Ö 8. yüzyıla ait olup yapılışı anlamında sanat ile güç ve 

uzmanlığı temsil etmektedir. Sanatçının yamaca ulaşması, aletlerle 

düzleştirmesi gerekmekteydi. Düzleştirme işleminden sonra kabartma, belirli 

aletlerin (yani keskilerin) kullanımı gibi teknolojik özellikler olan uzmanlığa 

ihtiyaç duyulmuştur. Yüksek yamaçlarda bulunan kabartma sadece kültün 

sembolü değil aynı zamanda kralın sanat ve inancın temsiliyeti ile gücünü 

ifade etmektedir. Kralın sanat, tarikat ve din yoluyla tezahürüdür. 

 Mardin kültürel peyzaj alanı 

Türkiye’nin güneydoğusunda Mezapotamya Ovası’na hakim bir alanda kurulmuş olup 

“Bereketli Hilal” bölgesinde yer almaktadır. Taşın geleneksel kullanımı ve taş işçiliği, 

dini ve yerel mimarisi ve teraslı kent dokusuyla bir bütün olan şehir, Anadolu 

topraklarının en iyi korunmuş örnekleri arasındadır. Doğa ve insan etkileşiminin 

sonucu olarak ortaya çıkan taşın ortaya çıkardığı fiziksel çevrenin sahip olduğu dini 

ve geleneksel yapılarını barındıran Mardin şehri ii, iii, iv kriterleri kapsamında 

“kültürel peyzaj alanı” olarak 2000 yılında UNESCO Dünya Mirası Geçici Listesi’de 

yer almaktadır. M.Ö. 4500’den başlayarak klasik anlamda yerleşim gören Mardin, 

Subari, Sümer, Akad, Babil, Mitanniler, Asur, Pers, Bizans, Selçuklu, Artuklu, 

Osmanlı Dönemi’ne ilişkin birçok yapıyı bünyesinde harmanlayabilmiş önemli bir 

açık hava müzesi konumundadır (Şekil 2.11).  

 



50 

 

Şekil 2.11 : Mezapotamya Ovası’ndan Mardin şehrine bakış (URL-11). 

2.3 Kolektif Hafızada Kültürel Peyzaj Alanları  

“Hafıza, bütünüyle sürekliliğin yayılmasına, benzersizliğin değerlendirilmesine ve 

zamandizinin ortaya çıkmasına bağlıdır” (Nora, 1989). 

Türk Dil Kurumu’nun tanımlamasına göre bellek; “yaşananları, öğrenilen konuları, 

bunların geçmişle ilişkisini bilinçli olarak zihinde saklama gücü, dağarcık, akıl, 

hafıza, zihin” olarak geçmektedir (TDK, 2019). Cambridge (2019) sözlüğünde ise; 

“bilgi, deneyim, insanları ya da geçmişte yaşanılan anıları hatırlama yetisi” olarak 

tanımlanmaktadır. Tarih ve hız hafızayı sürekli değişime uğrattığını ve hafızanın bu 

duruma tepkisi ise mutlaklaşma eğilimiyle açığa çıktığını ifade etmiştir. Hafıza geçmiş 

olayların bir anlatı halinde tutarlı ve doğal açıklaması olarak görünürken, algı ve 

deneyim kısmı daima eksiktir (Eber & Neal, 2001). Halbwachs’a göre bellek, bireyin 

ait olduğu sosyal gruplar içinde yaşadığı deneyimlerle oluşur, belirli bir zaman ve 

mekân ilişkisi içerisinde var olur. Bu sosyal çevreyi genelde aile, dini inanışlar ve 

sosyal sınıflar belirler. Sosyal çevrenin oluşturduğu değerler sistemi imgeler 

aracılığıyla temsil edilir. Toplumların ortak imgeleriyle oluşan kolektif hafızalar, 

algılanan çeşitli sembol ve imgeler sayesinde “geçmişin yeniden kurulması” nı ve 

belleğin sürekliliğini sağlar (Connerton, 2019). Kolektif hafıza bir grubun veya 

toplumun ruhunu temsil eden ve çeşitli metaforları, gelenekleri veya mirasları 

muhafaza eden bir kavramdır (Nora, 1996). Halbwachs (1992) kolektif hafızayı, 

toplumsal gruplar tarafından nesiller boyunca paylaşılan “tarihsel anıtlar, inançlar ve 



51 

gelenekler kümesi” olarak tanımlamıştır. Bir toplumda yaşayan bireylerin paylaştığı 

değerler, deneyimler ve anılar olmadığı sürece kolektif bellek sürdürülemez 

(Halbwachs, 1992).  

Hafıza mekanlarının görünmez hikayesi; gündelik hayatın dinamikleri, zamanın 

işleyişi, anlam ilişkileri, iç içe geçmiş özel ve simgesel anılar, hatırlatıcı kodlar 

üzerinden okunabilmektedir (Halbswach, 1992). Savage hafızanın, şehrin kültürel 

peyzajlarına yerleşmiş ve tarihsel olarak görülebildiğini dile getirmektedir. İnsanların 

ortak eylemleriyle oluşan alışkanlıklar, toplumun ortak hafızasını oluşturmaktadır. 

Kolektif hafızanın geçmişe gidebildiği ve bizzat şahit olunmasa da hafızalarda yer 

aldığına şahit olmak mümkündür. Toplulukların oluşturdukları ortak hafızaları canlı 

kaldığı sürece, onları tarihsel anlatıma dökmeye gerek kalmayacaktır. Kolektif 

hafızanın tarihten farkı tanımlı ayrılma çizgilerine sahip olmaması, düzensiz ve 

belirsiz sınırlarının olduğu dile getirilmektedir. Kolektif hafızanın anlatılarının aynı 

çözgü üzerine ilmek ilmek dokunan iplere benzeten Mills (2014), uzaktan bakıldığında 

dokunan resmin belirginleştiği ve anlaşılabilir olduğunu söylemiştir. İplerin hem 

birbirilerinin hem de oluşan büyük resmi pekiştirdiği; anlatıların tarihe dair belirli bir 

perspektife uyduğu; bununla birlikte, kolektif hafızayı destekleyen bireysel anlatıların 

yakından incelenmesi, ipliklerin kaçtığı veya aşındığı noktalarda dokumadaki 

boşlukları açığa çıkardığını söylemektedir. Halbwachs (2018), bir toplumun 

hafızasının gidebileceği yer, o toplumu oluşturan grupların hafızalarının gidebildiği 

yere kadar ulaşılabileceğini söylemektedir. Halbwachs (2018), kolektif hafızayı 

“olayları çoğunlukla, ben doğmadan önce meydana gelmiş eski olaylardan ne daha 

iyi ne de daha başka bir biçimde hatırlıyorum. Yanımda konuşarak ya da okuyarak 

büyütebileceğim, tarihsel hatıralardan oluşan bir bagaj taşıyorum” olarak dile 

getirmiştir. Halbwachs (2018), yazılı tarihin yanı sıra görünüşte olmayan fakat arka 

planda var olan eski olayların bütününü içeren ve yeniden hayata geçen yaşayan bir 

tarihten bahsetmektedir. Arka planda var olan imgelerin, hafızamızda yer alan izlerin 

yeniden inşası noktasında diğer hatıralarımız ya da başkalarının hatıralarının 

doğrultusunda gerçekleştiği ifade edilmiştir. Bazı izlerin varlığı bizi bu eski topluluğa 

özgü zamanın kalıcılığını ve sürekliliğini açıklamaya ve her an o anı yeniden 

deneyimleme imkanı sunmaktadır. Uzamsal olarak fiziksel çevrenin ayrıntıları, 

yalnızca grup üyeleri tarafından algılanabilir, çünkü uzamın grup tarafından işgal 

edilen her bölümü, toplulukların her birinin farklı yönlerini temsil eder.  



52 

Halbswach da Nora’ya referans vererek belleğin kaynağının topluluklardan aldığı, 

çoğul be bireyselleşmiş bir doğası olduğunu savunmaktadır. Tarih ise bireysellikten 

uzak olduğunu söylemiştir. Nora ise bu konuda “ona tüm insanlığın malı olma 

ayrıcalığı veren de budur” şeklinde tanımlamada bulunmasından da tarihin artık 

anonim bir yapıya sahip olduğu ve içerisinde toplumu oluşturan bireye yer verilmediği 

anlamını çıkarabilmemiz mümkündür. Tarih zamansal olarak düşey ve kronolojik 

sürekliliğe odaklanırken, hafıza nesne ile birlikte imgeye, uzama ve harekete 

dayanmaktadır. Nora'ya göre, arşive dayalı, belgesel kanıtları ve başka bir dönemin 

kalıntılarına dayanan mesafeli bir uygulama olan tarih, her zaman geçmişi yeniden 

inşa eden ve temsil eden analiz ve eleştirel söylemle ilgilidir. Bu durumu da şu sözlerle 

açıklamıştır; “lieux de mémoire artık var çünkü artık hiçbir milieux de mémoire yok”. 

Kentsel topografya ve hafıza arasındaki bütüncül ilişkiye odaklanan Nora; 

kendiliğinden hafızanın olmadığını, ancak bir anlatıya, bir ritüele ya da bir sembole 

dayandırıldıkları zaman mekanların anlam kazandığını vurgulamıştır. Nora’nın hafıza 

mekânları olarak tarif ettiği bu mekanlar “liuex de memoire” olarak tanımlamıştır.  

Tarihsel bilgi, toplum için önemli sayılan geçmiş eylemlere atıfta bulunurken, 

otobiyografik hatırlatmalara kişisel olarak deneyimlere ve ortak geçmişin insanlarla 

olan bağlarına dikkat çekmektedir (Halbwachs, 1992). Dolayısıyla Halbswach belleği 

bireyin bulunduğu sosyal ve fiziksel ortam olmadan imkansızlığına işaret eder. 

Halbwachs (2018), bireysel hafızanın tamamen kapalı olmadığını, kendi geçmişini 

hatırlamak için diğerlerinin hatıralarına ihtiyaç duyduğunu, referans noktalarına geri 

gittiğini söylemektedir. Bireysel hafızaya içsel ya da iç, kolektif hafızayı ise dışsal ya 

da birini kişisel hafıza veya otobiyografik hafıza, diğerine toplumsal hafıza veya 

tarihsel hafıza olarak tanımlayabilmemizin mümkün olduğunu söylemektedir. 

Dolayısıyla otobiyografik hafızanın tarihsel hafızaya ihtiyaç duyacağı; fakat geçmişin 

özeti şeklinde olduğu ve üzerine yaşamın hafızasının eklendiğini ifade etmiştir. 

Kişinin bizzat tanık olmadığı, bireyin içinde yaşadığı grubun deneyimlediği hatıraları 

kapsamaktadır. Hafızasını paylaşan ve kendilerini şekillendirmeye dahil eden bir grup 

insan tarafından hatırlanan olaylar, insanların sayısı arttıkça kolektif bir nitelik 

kazanmaktadır (Lewicka, 2008). Dolayısıyla, belleğin sosyal ve kültürel bağlamından 

koparılamayacağı sonucu ortaya çıkmaktadır.  

Toplumsal belleğin oluşumunu ve sürekliliğini sağlamak için bu tür ortak mekanlara 

ihtiyaç olduğunu ve grupların kolektif paylaşımlarına vurgu yapan Nora ve Boyer, 



53 

kamusal alanların kolektif bellek ve kimlik oluşumunda oldukça önemli olduğunu 

savunmaktadırlar (Boyer, 1996). En iyi hatırlanan en yakın zamanda, en zor 

hatırlanacak olan da en eskide kalan olduğundan dolayı eskide kalan anıların 

kullanılmaması ve zaman aşımına uğrayacağı sonucuna varılabilir (Halbswach, 2016). 

Gelenek, görenekler ve törenlerin her ne kadar eski olsalar da tekrarlandıkları için 

hafızalarda canlılıklarını korurlar. Gelenekler, hayat buldukları mekanın geçirdiği 

zamansal değişimlere dair izler taşırlar. Urry (2015), toplumsal dünyanın zaman ve 

mekan bağlamında birbiri ile etkileşimde bulunan ve birbirlerini etkileyerek karşılıklı 

olarak değişen ve dönüşen yapıda oluştuğunu söylemiştir. Halbwachs (2018), 

yaşanmış tarihin yazılmış tarihten farkı bir geçmişin imgesinin korunmak suretiyle 

tekrar bulabilmek için canlı ve doğal çevreye her zaman sahip olduğu şeklinde ifade 

etmiştir. Hatıranın ise yaşanmış tarihten farklı olarak şimdiki zamandan ödünç alınan 

verilerle geçmişin yeniden inşasını içerir, yeniden inşa sürecinde kişi eskinin imgesini 

değiştirmiş ve dönüştürmüştür.  

Tarihsel süreçte peyzajda yaşamış ve halen yaşamakta olan kültür gruplarının izlerini 

taşıyan bu coğrafyalar, günlük yaşam biçiminin oluştuğu bir sahne ve yaşamın kolektif 

olarak temsil edildiği alanlar olarak görülebilir. Burada peyzaj, insan varlığının 

izlerini, değerlerini, toplumsal ve kolektif hafızasını yansıtan, insanı geçmişi, anı ve 

geleceği ile de kuşatan bir olgu olarak ele alınmıştır. Bu yaklaşımdan hareketle bir 

yerleşimin halen kolektif hafızasının olabilmesi için; o coğrafyada yaşayan topluluğun 

yere özgü değerler üretmesinin devam etmesi gerekmektedir. Bu tür coğrafyalara 

Nora’nın hafıza mekanlarındaki tanımlamalarında yer alan “milieux de mémoire” 

terimini söylemek mümkündür. Harici yerleşimler, tarihin donuk bir sahnesini 

oluşturmakta ve yaşayanını büyük ölçüde kaybetmiş ise “lieux de mémoire” olarak 

ifade edilmektedir. Bu durumda kültürel peyzaj alanlarında kültür katmanının 

oluşması insan ve doğanın karşılıklı etkileşimi ve yapılı çevreye yansıması ise bunun 

sürekliliğini sağlayan ya da sağlayacak olan da hafıza katmanıdır. Şekil 2.12’de 

kültürel peyzajları oluşturan değerleri çizelgedeki gibi ifade etmek mümkündür. İnsan 

ve doğanın etkileşimi ile oluşan fiziksel çevreler o coğrafyada somut ve somut 

olmayan kültür varlıklarını oluşturur. Bu değerler kültürel peyzajın doğal, fiziksel ve 

sosyo+ çevrelerini oluşturmaktadır. Bu çevreleri değerli kılan, o coğrafyada belirli bir 

zamanda bir veya birden çok kültür grubu tarafından bütünlük ve özgünlük değerlerini 

taşıması ile ilişkilidir. Bu değerleri sürekli kılan ise topografinin hafıza katmanıdır.  



54 

 

Şekil 2.12 : Kültürel peyzaj bileşenlerinde hafızanın yeri. 

2.4 Bölüm Değerlendirmesi  

Kültürel peyzaj literatürü incelendiğinde, coğrafya disiplininden doğan kavram 

zamanla çeşitli alanlarda kullanılarak disiplinler arası bir terminolojiye evrilmiş ve bu 

sayede terim anlam genişlemesi yaşamıştır. Özellikle son 40 yıl içerisinde terimin, 

somut değerlerin yanı sıra somut olmayan değerleri de kapsamaya başladığı, kentsel 

alanlardan kırsal alanlara kadar çeşitli coğrafyalar için de kullanıldığını görebilmek 

mümkündür. Kültürel miras kavramı anlayışının UNESCO-ICOMOS-IFLA gibi 

kurumlarca yayınlanan uluslararası ilkesel metinlerde önceden büyük anıtlar ve 

arkeolojik yerler ya da mimari toplulukları kapsadığını; fakat sonrasında somut 

olmayan değerler, yerin ruhu, aidiyet, kimlik ve hafıza gibi kavramları da kapsayacak 

şekilde anlam zenginliğine uğrayarak son zamanlarda kültürel peyzaj kavramı altında 

ifade edildiği söylenilebilir.  

UNESCO’nun kriterleri incelendiğinde, bu maddelerin insan ve doğanın etkileşiminin 

sonucu olan somut bir değerlendirme yaklaşımı olduğunu söylemek yanlış olmaz. 

UNESCO’nun kültürel peyzaj olarak tescil ettiği alanlar incelendiğinde görülmektedir 

ki; özgün coğrafyalarda müze işlevi ile korunan alanların yaşayan peyzaj olarak 

sürekliliği sağlanamamaktadır. Bu tür alanlar yaşayanı olmadan ruhunu kaybetmiş ve 

metalaşmış coğrafyalardır. Bu incelemeler ışığında, müze olarak korunan alanlarda 



55 

sadece yapılı çevre korunabilmektedir. Fakat biyo-kültürel habitatın korunması, 

sosyo+ kültürel peyzaj bileşeninin korunması ile mümkün olmaktadır. Bu bağlamda 

kültürel peyzaj alanlarını müze olarak korumaktansa, yaşayanı ile birlikte kültürel 

peyzajlar olarak korumanın yolu, bu alanların hafızasının sürekliliğini korumak ile 

mümkündür. Bu konunun tartışılması ve bu meseleye uzmanlarca çağdaş alternatif 

senaryolarının geliştirilmesi gerekmektedir.  

Bir toplumun köklerinin ya da kültürel bağlarının sürekliliğini sağlayabilmek için 

hafıza mekanlarının korunması ve yaşatılarak sürdürülmesi gerekmektedir. Toplumun 

aşina olduğu, gündelik hayatlarında sürekli kullanılan yerler, mekanlar, peyzajlar 

kesintiye uğratılırsa bellek unutma döngüsüne girer. Hafızalarda önemli yere sahip 

olan kolektif belleğin geçtiği alanların süreksizliğe uğratılması ise aidiyet hissinin 

azalmasından dolayı kentsel ve kırsal alanlarda kimlik problemine neden olur. 

Toplumlar tarafından ortak imgeleri belleklerde uyandıracak hafıza mekanlarının 

varlığının tespit edilmesi ve gelecek nesillere aktarılabilmesi gereklidir. Her toplumun 

ortak hafızalarını kurabilecekleri, aidiyet hissedebilecekleri, biraradalık duygularını 

güçlendirebilecekleri, değişen yaşam koşullarına uyum sağlayabilecekleri, birlikte 

deneyimleyebilecekleri, hatırlananları sürdürebilecekleri, unutulanları ise tekrardan 

canlandırma fırsatı yakalayacakları mekanlara ihtiyaç vardır. Kültürel peyzajlardaki 

yerleşme dokusunun oluşumunda gündelik yaşantı izlerinin dokuyu fiziksel bir kabuk 

olarak korumak yerine, geçmişin izleri ile günümüz beklentilerine de cevap 

verebilecek sürdürülebilirlik anlayışıyla yaşatmak ve koruma-kullanma dengesini 

gözetmekten geçmektedir. Mekanların bu sayede sadece fiziksel çevreyi oluşturan bir 

öge olarak değil aynı zamanda kültürel bir kod taşıyıcısı, kişisel ve toplumsal belleğe 

ayna vazifesi üstlendiğini düşünmek gerekmektedir. Yaklaşım olarak, geçmişten gelen 

ve sürekli üst üste eklemlenen bu katmanların muhafaza edilmesi, yaşam izlerinin 

silikleşmeden sürekliliğinin sağlanması gerekmektedir. Kolektif belleğin 

eklemlenerek gelecek nesillere aktarılması hatırlama ve unutulma çevrelerinin 

belirlenmesi, geçmiş ve gelecek arasında bağların güçlendirilmesini ve topluma kentli 

olma bilinci sağlayacaktır. Dolayısıyla hafıza peyzajlarının yaşatılabilmesi, kentlinin 

hafızasındaki ortak bilinç ruhuyla var olan yerlerin hatırlama topografilerinin tespit 

edilmesi ve bu doğrultuda fiziksel çevrenin planlama süreçlerine dahil edilmesi ile 

mümkün olacaktır. Her ne kadar hatırlanma önemli olsa da kentin değişen ihtiyaçları, 

yeni yaşam biçimleri, sosyo-kültürel veya ekonomik değişimler, sosyo-demografik 



56 

kırılımlar sebebiyle değişkendirler. Yerelin peyzajı şekillendirme ve sürdürmedeki 

rollerinin yanı sıra, geçmiş ve şimdiki doğal ve çevresel koşullar hakkındaki bilgilerini 

kavramak gerekmektedir. Bu sayede yüzyıllar boyunca yapılan ve uygulanan olaylar, 

yerel kültürler ve gelenekler, bilimsel ve teknik çözümleri keşfetmek ve nesilden nesile 

kolektif belleğin aktarılmasını sağlamak mümkün olacaktır. 

Bu bölüm incelemesi sonucu olarak, UNESCO’nun hafıza-peyzaj arasındaki ilişkiyi 

içeren değerlendirme kriterinin yeteri düzeyde detaylandırılmadığı görülmüştür. Bu 

tez kapsamında yapılan incelemeler neticesinde UNESCO’nun değerlendirme 

kriterlerine ek olarak; insanı merkeze alan, peyzaj ve hafıza arasında ilişki kuran bir 

değerlendirme kriteri benimsenmiştir. Bu değerlendirme kriterinin öncelikli koşulu ise 

üretim peyzajının sürekliliğini sağlamaktan geçmektedir. Üretim peyzajları kültürel 

peyzaj alanlarında toplumun kolektif hafızasının nesilden nesile geçtiği değerler 

olduğu hipoteziyle yola çıkılan bu tez çalışmasında kültürel peyzaj alanlarının 

sürekliliğine dair yol haritası şu şekilde tarif edilmektedir. Kırsal alanlarda sosyo-

mekansal durum ve fiziksel çevre ilişkisi, biyo-kültürel habitat ve doğal çevre ilişkisi, 

insani değerler ve sosyo+ çevre ilişkisinin birbiri arasındaki sürekliliğinin nesilden 

nesile hafıza peyzajları olarak aktarılmasındaki üretim peyzajının sürekliliği 

olduğudur. 



57 

3.   DÜNYADAKİ KÜLTÜREL PEYZAJ ALANLARININ HAFIZA PEYZAJI 

OLARAK DEĞERLENDİRİLMESİ 

İngilizcede “landscape” olarak geçen kelime, türkçede “peyzaj” olarak karşılık 

bulmaktadır. Türkçedeki “peyzaj” kelimesinin kökeni ise fransızca “paysage” 

kelimesine dayanır. Peyzajın türkçedeki yaygın kullanımı “kır veya manzara resmi” 

ve mimarlık alanındaki “bahçe düzenlemesi” gibi belirli alanlara özgü terminolojik 

bir kullanım olagelmiştir. Sosyal bilimlerde ise peyzaj kelimesi daha çok toplumsal, 

kültürel ve psikolojik anlamlar barındıran inşa edilmiş fiziksel çevre veya ortamı 

temsil etmektedir. Cosgrove (1998) peyzajı, “maddiliklerin ötesinde bir görme biçimi” 

olarak tanımlamıştır. Dolayısıyla peyzajlara baktığımızda aslında dönemin izlerini, 

toplumsal kuralları, yaşayan insanların ürettiği çevrenin temsiliyetini görmek 

mümkündür. Sauer, peyzajı insan etkinliğinin çevrede bıraktığı kültürel iz veya 

toplumun “farkında olmadığı otobiyografisi” olarak görmektedir. Bu bakış açısı 

genelde fiziksel peyzajın katmanlarını kültürel tarihin izleri olarak yorumlayan 

yaklaşımlardır (Sauer, 1963). Kültürel etnik-dinsel sınırların belirsizleşmesiyle ve 

milletin dillerinin ve adetlerinin paylaşımıyla kolektif peyzaj karakteristik bir özelliğe 

sahip olmakta ve bu sayede peyzaj kelimesi anlam genişlemesine uğrayarak “kültürel 

hafızanın üretiminin sahnesi” olarak karşılık bulmaktadır.  

Bu bölümde hafıza-peyzaj ilişkisi kuramsal çerçevede tartışılarak dünyadaki kültürel 

peyzaj alanları yaşayan ve yaşamayan hafıza peyzajları olarak incelenmektedir. 

Yaşayan peyzajların üretim peyzajı ile sürekliliğini kabul eden bir yaklaşımla hafıza 

peyzajları da kültürel peyzajın alt kırılımları olan doğal, fiziksel ve sosyo+ bileşeni 

ağır basan örnekler kendi içerisinde üretim peyzajını odağına alarak sistematik olarak 

irdelenmektedir. Bu tez kapsmında örneklem alanın vadi yerleşimleri olmasından 

dolayı UNESCO’nun geçici ve kalıcı listesindeki vadi yerleşim örnekleri detaylı 

olarak araştırılmaktadır.  

 



58 

3.1 Hafıza Peyzaj İlişkisi 

Halbwachs (2018), bir şehri anlayabilmek için nispeten eski semtlere gitmek 

gerektiğini, kendilerini evlerinde hissettikleri sokakları ve bulvarları gözlemlemek 

gerektiğini söylemiştir. Mumford, kentleri sosyal eylemlerin sahnelendiği kolektif bir 

organizasyonun sembolü şeklinde tanımlamaktadır. Mills “Narratives in City 

Landscapes” adlı kitabında peyzajları insan etkinliğinin çevrede bıraktığı iz olarak 

tanımlamakta ve toplumun “farkında olmadığı otobiyografisi” olarak 

nitelendirmektedir. Sauer ise “Morphology of Landscape” kitabında fiizksel peyzajın 

katmanlarını kültürel tarihin izleri olarak yorumlamaktadır. Mills, bugünün 

peyzajlarını, belirli bir tarihsel hafızayı hatırlatan ve kolektif hafızanın imgesinde 

yeniden yaratılmaya devam eden yerler olarak ifade etmektedir. Peyzajın 

inandırıcılığını ve gücünü ise, maddi biçiminin temsil ettiği anlatının nesnel kanıtı 

olarak görünme şekillerinden kaynaklandığını söylemektedir.  

Halbwachs (1980), kentsel mekanın sosyal yapının bir yansıması olduğunu; mekan 

kolektif hafızanın bir çerçevesi haline geldiğini çünkü bireyler veya gruplar, 

hayatlarının izlerini bu şekilde bulabildiğini aktarmıştır. Bir kentin farklılaşmasının 

kökeninde, toplumsal işlevleri ve geleneklerin temsiliyetleri yatmaktadır. Bu 

temsiliyetler, toplumun onu kavrayış biçimini ve bireylerin hatırlama eylemini 

belirlemektedir (Halbwachs, 1992).  

Halbwachs’a göre de hatırlama süreci somut bir mimari mekânda kurgulanır. 

Halbswach bireysel hafızayı, sadece kişisel deneyimlerini değil, o mekanda kurulan 

sosyal ilişkiler bütünlüğünde ele alır. Sosyal bağlantılarla ortak imgelerin oluştuğu 

hatırlamalar ritüeller, gelenekler, törenler, alışkanlıklar gibi değerlerin sürekliliğinin 

sağlanması ile mümkündür. Bu mekân, yaşanmış hatıraların canlanmasını sağlayacak 

bir yerdir (Halbwachs, 1992). Ortak temsiller veya semboller hatırlama eyleminin 

sürdürülebilmesini sağlarken, aidiyet duygusunu geliştirir ve kolektif belleğin temelini 

oluşturur. Bellek ve mekan ilişkisini “hafıza mekanları” olarak ele alan Nora, 

kendiliğinden hafızanın olmadığını, ancak bir anlatıya, bir ritüele ya da bir sembole 

dayandırıldıkları zaman mekanların anlam kazandığını vurgulamıştır (Nora, 2006). 

İnsanlar arasındaki rutin ilişkiler, mekanlara anlam, biçim ve işlev katarak kentsel 

mekanın rastlantısal olmadan tarihsel olarak biçimlenmesini sağlar (Castells, 1979). 

Nora’nın hafıza mekânları olarak tanımladığı, toplumsal hafızanın gömülü olduğu 



59 

“maddi, sembolik ve işlevsel” olmak üzere üç anlam alanı üzerine kurulu mekânlardır. 

Kendiliğinden hafızanın olmadığı düşüncesinden doğan bu mekânlar arasında 

müzeler, arşivler, mezarlıklar, koleksiyonlar, bayramlar, yıldönümleri, anlaşmalar, 

tutanaklar, anıtlar, kutsal yerler, dernekler v.b sıralamaktadır (Nora, 2006). Nora’nın 

hafıza mekânları olarak günümüzde hatırlatan mekanlar olarak tarif ettiği bu mekanları 

“liuex de-memoire” olarak tanımlamıştır. Bu tanıma göre: 

Bir hafıza mekânının esas varlık sebebi, zamanı durdurmak, unutmayı 

engellemek, nesnelerin durumunu tespit etmek, ölümü ölümsüzleştirmek, 

göstergelerin en azı içinde anlamın en çoğunu kapsayacak şekilde 

somutlaştırmaktan ibaret olduğu doğruysa ki zaten bunlara duyulan tutkunun 

nedeni de budur; hafıza mekânları, anlamlanın sürekli depreşmesi ve dallarının 

önceden kestirilemez biçimde uzamasıyla sürekli dönüşüme açık olarak 

yaşarlar. (Nora, 2006) 

Nora’nın hafıza mekanları tanımlamasında, mekanın fiziksel varlığından çok; 

müzeler, mezarlıklar, koleksiyonlar, bayramlar, yıl dönümleri, anlaşmalar, anıtlar ve 

kutsal yerler tarihe tanıklık eden ve belleğin sosyal olarak üretilmesine hizmet eden 

somut olmayan varlıkların geçtiği görülmektedir. Tarih yazımsal, etnografik, 

psikolojik ve siyasi boyutlarıyla bütünsel bir çerçeve oluşturan hafıza yerleri, kullanım 

biçimiyle değer taşıyan olgulara dönüşmektedir. Aynı zamanda da kültürel hafızanın 

üretiminin sahnesi olarak hafıza ve anlatı, temelde daima yere yani mekana bağlıdır. 

Mekanlara kök salan metinsel kurgular ve kültürel semboller, kolektif hafızayı 

beslemektedir. Eşitlik ve farklılaşma içerisinde benzerlik kurulan bir toplumsal yapıda 

gruba ait olma işlevini yerine getirmektedir. Sosyal kodları içeren kolektif belleğin var 

olması için bireyler veya toplum için anlam ifade eden yer ile ilişki kurması 

gerekmektedir. Kolektif bellekte olan yerler hatırlatıcı etki etmektedir. Bu yerler 

kentlerde -yapı, peyzaj, meydan vb.- var oldukları andan itibaren farklı dönemlere 

tanıklık ederek hatırlatıcı olarak kalıcılıklarını sürdürürler. Bu öğelerden bazıları 

kalıcılıklarını özgün bir bağlam içindeki yerlerine borçlu iken, bazıları ise geçmişin 

bugüne taşınmasına hizmet ederek, zaman içinde farklı işlevleri barındırabilme 

özelliğine borçludur. Rossi, mimarlık ve kenti oluşturan her parçanın doğrudan 

kolektif bellekle ilişkili olduğunu dolayısıyla kent ve kentlinin kolektif bellekte 

ayrılmaz bir bütün olduğunu savunmaktadır. Rossi’ye göre kent, kolektif belleğin 

geçtiği mekanlardır. Kentin mimarisi ve peyzajı ile toplum arasındaki ilişki sayesinde 



60 

fiziksel ve sosyal bağlantı kurmaktadır. Kenti oluşturan fiziksel çevreler zamanla kent 

belleğinin parçası haline gelir. Bu süreç kentte üst üste eklemlenen tarihsel katmanları 

olarak devam eder ve kente şekil verir. Şehrin bir zamanlar ne olduğunu, bu kalıcı 

öğeler gösterirler. Bu öğeler, ifade ettikleri bilinç, hafıza ve kentin biçimlenişinde 

belirleyici olmalarından dolayı kentsel artifaktları oluştururlar (Rossi, 2006).  

Hafıza ve peyzaj ilişkisinin sürekliliği için bir topluluk, topluluğun bulunduğu ve 

yaşadığı fiziksel çevre ve yaşanılan an yani zaman faktörü gereklidir. Fiziksel çevreyi 

oluşturan mekanlar belleği oluşturma ve sürdürme görevi üstlenmektedir. Tarihsel 

peyzaja duyulan nostalji, kentlerde toplumsal hafızayı besler. Bir anlamda şimdiyle 

başa çıkma ve bir gelecek hayali dillendirme çabasıyla geçmişi anlatan bir hafıza 

olmasından kaynaklıdır (Massey, 2005). Svetlana Boym’un ifadesiyle nostalji “mitsel 

dönüşün olanaksızlığına duyulan keskin sınırları ve değerleri olan büyülü bir dünyanın 

yitirilmesinden duyulan üzüntüdür. Tinsel bir özlemin dünyevi dışavurumudur. Bir 

mutlaklığa hem fiziksel hem de tinsel olan bir yuvaya duyulan hasrettir. Zamanın ve 

mekanın tarih olmadan önceki cennetimsi bütünlüğüdür” olarak tanımlamıştır (Boym, 

2009).  

Nostalji bireysel biyografi ile gruplar ya da ulusların biyografisi arasındaki 

kişisel hafıza ile kolektif hafıza arasındaki ilişkiyi konu alır. Nostalji bir mekan 

özlemidir, ama aslında farklı bir zamana (çocukluk zamanımıza, rüyalarımızın 

yavaş ritimlerine) duyulan hasrettir. Algia (özlem) paylaştığımız şey, nostos 

(eve dönüş) ise bizi bölen şeydir. Nostaljinin tehlikeli yanı, gerçek evle hayali 

evi birbirine karıştırma eğiliminde olmasıdır. Nostalji parçalarını gün ışığına 

çıkarmak için iki yönlü bir hafıza mekan arkeolojisine ve yine iki katmanlı bir 

yanılsamalar ve gerçek partikler tarihine ihtiyaç duyar. (Boym, 2009) 

Kolektif hafızanın maddi peyzajda nostaljik bir şekilde yeniden inşası son yıllarda 

kentlerde çok popülerdir. Bu kolektif hafızaların geçtiği kültürel peyzajlar hayata dair 

gerçekliği temsil eder. Belirli bir geçmişe duyulan nostaljinin nesneleştiği noktada, 

yerlerin dönüşümü de söz konusudur (Blunt, 2003). Bu sayede hafıza, biçimsel olarak 

anımsatıcı veya yerel olup olmadığı fark etmeksizin kentin kültürel peyzajlarını 

imgeler ve tarihsel olarak kabul edilir (Savage, 1967). Pierre Nora’nın (1989) dikkat 

çektiği üzere, anma (anıt) yerleri “lieux de memorie” hafıza alanlarının “milieux de 

memoire” geri plana itildiği bir dönemde kurumsal varlık kazanmıştır. Adeta anma 

ritüelinin zamanın geri çevrilmezliğine çare olacağı düşünülmektedir. Hafıza 



61 

alanlarının yaşamın bir parçası olduğu ve hiçbir resmi ulusal geleneğin zorunlu 

olmadığı bir dönem için Nora’nın görüşünün temelde nostaljik olduğu söylenebilir. 

Kayıp ne kadar büyükse anıların telafisi o kadar fazla, geçmişten uzaklığı o kadar net 

ve idealleştirme eğilimi de o kadar çok olmaktadır (Boym, 2009).  

… Belki de tarihsel afetlerde ve sürgünlerde en çok özlenen şey tam olarak 

geçmiş ve memleket toprağı değil, insanın arkadaşlarıyla ve memleketlileriyle 

paylaştığı ve ulusa ya da dine değil, seçici yakınlıklara dayalı olan bu 

potansiyel kültürel deneyim mekanıdır. (Boym, 2009)  

… Şehirdeki mekanlar yalnızca mimari metaforlar değil, aynı zamanda kent 

sakinleri için perde anılarıdır, ihtilaflı anımsamaların izdüşümleridir. Burada 

yalnızca mimari projeler değil, yaşanmış çevreler, günlük hayatta kurallara 

uyarak ve uymayarak şehri iskan etme yolları, kent kimliğine dair masallar ve 

kent hayatına dair hikayeler de söz konusudur. (Boym, 2009) 

Boym’a (2009) göre her açılan katman; başka kültürleri, duyguları ve alışkanlıkları 

ortaya çıkarmıştır. Kentin gözeneklerinin yeniden ortaya çıkarılması, semiyotik 

bağlantılar kurmaya elverişli olan hafıza teknikleri ile mümkündür. Hafıza teknikleri 

kullanarak, geçmişte yaşadığı ve ziyaret ettiği kentlerin gözeneklerini ortaya 

çıkarmıştır. Kentin ortak hafızasını belirleyen bu gözenekler, geçmiş ile şimdi arasında 

köprü kurmaktadır. Gözenekler mekana, hafızaya yeniden görünür kılan ve farklı ara 

kesitlerle birbirine karışan biçimsel bir karakteristik sunmaktadır. Gözeneklerin 

çağrılması ile eklemlenen ara kesitler hafızamızdaki saklı olan izleri ortaya 

çıkarmaktadır. Böylece hatıralar, izleri yeniden yorumlarken bu iç içe geçmişlik 

gözeneklilik ve hafıza arasındaki oldukça açık bir ilişkiye dayanmaktadır. 

Kentsel alanlardaki rekreasyon alanları, parklar, meydanlar; kırsal alanlardaki üretim 

ve süreçlerini içeren alanlar kolektif belleğin geçtiği kamusal alanlardır. Kentler 

devingendir, değişen ve dönüşen özelliğe sahiptir. Assmann’a göre kurulan bağların 

sürekliliğinin sağlanması somut bir mekan ve zamanın varlığına, bağlı olunan grup 

veya topluluğun yeniden kurulabilir olmasına ihtiyaç olduğunu söylemiştir. Nora 

(2006) süreklilik duygusunun köklerinin mekanda oluğunu, hafıza mekanları olarak 

anımsanılan yerlerin hafızaların mayalandığı yerler olduğunu, dolayısıyla geleneğin 

bizzat kendisinin değil ona ortam oluşturan laboratuvar görevi gördüğünü dile 

getirmektedir. Nora, hafıza mekanlarının fiziksel anlamda duyumlanabilir mekanlarla 



62 

sınırlı kalmadığı, aynı zamanda geçmişi, şimdiyi ve geleceği kurgulayan, ruhu olan, 

“anılar” gibi hissiyatlaşmış mekanları da içine alan geniş bir kullanım tarif etmiştir.  

Hafıza her zaman yaşanan gruplar tarafından üretilen yaşamın kendisidir. Bu 

amaçla, hafıza anımsama ve unutma diyalektiğine açık, onların sürekli biçim 

değiştirmelerinden habersiz, her türlü kullanımlara ve el oyunlarına karşı çok 

duyarlı, uzun belirsizliklere ve ani dirilmelere elverişlidir ve devamlı bir 

gelişim halindedir.” (Nora, 2006) 

3.2 Hafıza Peyzajı Olarak Kültürel Peyzaj Alanları 

UNESCO tarafından “kültürel peyzaj alanı” olarak tescili olan 116 örneklem alan, 

Nora’nın “Lieux de Memoire” ve “Milieux de Memoire” kavramlarını temel alan 

mevcut durum analizi yöntemi kullanılarak irdelenmiştir. Bu tescilli alanlar 

incelenirken, UNESCO’nun resmi web sayfasındaki kültürel peyzaj alanı olarak 

gösterilen coğrafyalar örneklem alan olarak kullanılmıştır. Nora’nın tanımlamış 

olduğu “Lieux de Memoire” ve “Milieux de Memoire” kavramlarına göre; artık o 

coğrafya daha çok turizm ve ticari faaliyetler aktif, oraya özgü yaşayan nüfus ve özgün 

üretim peyzajı büyük ölçüde kaybedilmiş veya müzeleşmiş ise o alanlar “Lieux de 

Memoire” olarak tanımlanmıştır. Tam tersi; coğrafyalarda yaşayan insanların 

ekonomilerinin o yöreye özgü geleneksel üretim biçimleri ile devam ettirilebiliyorsa, 

o bölgede kolektif hafızanın varlığından söz edebilmek mümkündür. Dolayısıyla bu 

alanlar da “Milieux de Memoire” olarak tanımlanmıştır. “Milieux de Memoire” olarak 

tespit edilenler pozitif olarak değerlendirilmiş, tam tersi “Lieux de Memoire” olarak 

tespit edilen alanlar ise negatif olarak ifade edilmiştir. Yaşayan hafıza kapsamında 

değerlendirilen ve üretimin sürekliliğini esas alan peyzajlar alt kategorilere ayrılmıştır. 

Bu kategoriler bu tez kapsamında kültürel peyzajın doğal, fiziksel ve sosyo+ çevre alt 

bileşenlerine göre odağında üretim peyzajını esas alarak detaylı olarak araştırılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 

Çizelge 3.1 : Kıtalara göre kültürel peyzaj ve hafıza peyzajı alanları. 

Kıtalar Kültürel Peyzaj Alanı Hafıza Peyzajı Alanları 

Asya 25 6 

Afrika 15 10 

Avrupa 57 30 

Amerika 14 7 

Okyanusya 5 2 

 116 55 

 

 

Şekil 3.1 : Kıtalara göre hafıza peyzajı alanları. 

Çizelge 3.1 ve Şekil 3.1’de kültürel peyzaj alanının 55’i yaşayan hafıza peyzajı olarak 

yani üretim peyzajının sürekliliğine sahip alanlar olarak tespit edilmiştir. Toplam 

kültürel peyzaj alanları oranına göre %47’sine karşılık gelmektedir. Kıtalara göre 

bakıldığında; üretim peyzajının yoğunluk olarak Avrupa’da toplanmış olduğu 

görülmektedir. Tabi bunda ülkelerdeki tescil alan sayısı da önemli bir faktördür. 

Afrika’daki oranın diğer kıtalara göre yüksek olmasındaki nedenin halen geleneksel 

yaşam tarzlarını devam ettiriyor olmasından kaynaklı olduğu ve buna bağlı olarak da 

yerli halkın ekonomik sürekliliğini sağlayacak gelirin geleneksel üretim metodlarıyla 

devam ettirdikleri şeklinde yorumlayabilmek mümkündür. Amerika kıtasında 

özellikle Güney Amerika’daki durum Afrika’da olduğu gibi yerli halkın sürekliliği 



64 

üzerinden devam ettirilen sosyo+ çevrenin devam ettirilebilmesi ile mümkün 

olmuştur. Asya için daha çok tarımsal üretim yerlerinin varlığını sağlayan ekonomik 

kaynaklı biyokültürel bir yaşamın varlığından söz edebilmek mümkündür. 

Okyanusya’da da durum benzerlik göstermektedir.  

Türkiye’ye baktığımızda ise; UNESCO tarafından kültürel peyzaj alanı olarak 

tescillenen 2 alan bulunmaktadır. Bunlardan ilki; Bergama ve çok katmanlı Kültürel 

Peyzaj alanıdır. Bu alan Roma İmparatorluğu’ndan günümüze kadar çeşitli 

medeniyetlere yaşam sunmuş aynı zamanda Hellenistik dönem şehir plancılığının en 

iyi örneğini temsil etmekte olup kültürel peyzaj kriterlerinden (i), (ii), (iii), (iv), (vi) 

maddelerine uygunluğu kapsamında dahil edilmiştir. Diğeri ise; Diyarbakır Kalesi ve 

Hevsel Bahçeleri’dir. Tarihsel dönemleri barındırdığı taş ustalığının olağanüstü bir 

yansıması olması ve günümüze kadar gelmesi; Hevsel Bahçeleri’nin tarımsal 

değerinin dışında kültürel ve tarihi anlamlar içermesi, binlerce yıldır uygarlıkların 

yaşam sürmesinde en önemli etken olmasından dolayı kriterler (i), (ii), (iii), (iv) ve (v) 

kapsamlarında kültürel peyzaj alanı olarak tescillenmiştir. Bu çalışma kapsamında 

incelendiğinde Diyarbakır Surları ve Hevsel Bahçeleri’nde kentleşme baskısı altında 

maruz kaldığı çeşitli tehditlere rağmen halen üretim peyzajının devam etmesi kolektif 

hafızanın sürekliliğini sağlamış ve bu da hatırlatma topografilerini sürekli kılmıştır. 

Bunun için Diyarbakır Surları ve Hevsel Bahçesi Kültürel Peyzaj Alanını yaşayan 

hafıza “Milieux de Memoire” olarak tespit etmek mümkündür. Bergama Çok Katmanlı 

Kültürel Peyzaj Alanı’nın ise müzeleşmesi, artık o alanın başka hiçbir aktif kullanıma 

izin vermeyen bir şekilde korunmasından dolayı yaşamayan hafıza “Lieux de 

Memoire” olarak tespit edilmiştir. Burada yaşayan medeniyetin süreksizliğine bağlı 

olarak negatif olarak tespit edilse de bu alanın arkeolojik değer taşıması dolayısıyla 

müzeleşmiş olması olağandır. Fakat kolektif belleğin aktarımı kesintiye uğramıştır. 

Dünya ve Türkiye örnekleri kültürel peyzajın 3 ana başlıkları altında sınıflandırılmış 

ve detaylı incelenmiştir. Bu sınıflandırmaya göre fiziksel çevre üretim peyzajı alanları; 

yerleşimlere bağlı olarak kentsel, yarı kentsel, kırsal yerleşimlerdeki üretim peyzaj 

alanları olarak tanımlanmıştır. Kültürel peyzajın ikinci alt başlığı olan doğal çevre 

olarak üretim peyzajı alanları; bitkisel ve veya hayvansal bazda üretim yapan üretim 

peyzajları, ekolojik sürekliliğini sağlamak ve yaban hayatı koruma odaklı yaklaşım 

üzerine kurulu üretim peyzaj alanları ve jeolojik formasyonundan dolayı doğal 

kaynaklara sahip olan endüstriyel üretim peyzaj alanlarına bu kategoride yer 



65 

verilmiştir. Sosyo+ çevre olarak üretim peyzajı alanlarında ise inanca yönelik üretim 

peyzajları olarak irdelenmiştir. 

3.2.1 Fiziksel çevre olarak hafıza peyzajı alanları 

Fiziksel çevre olarak incelenen hafıza peyzajları bulunduğu konum ve sosyal-kentsel 

donatı alanları olarak; kentsel, yarı kentsel ve kırsal olarak kendi içerisinde sistematik 

olarak incelenmiştir. Bu değerlendirmeye göre kentsel özellik gösteren hafıza peyzajı 

örnekleri genellikle tarihi dokuda kentsel nitelikte tasarlanmış peyzaj alanlarını 

içermektedir. Kentsel karakterdeki hafıza peyzaj alanlarında fiziksel donanım ağır 

basmaktadır. Bu donanımlara örnek olarak; tasarlanmış peyzaj alanları, parklar ve 

bahçeler (bitki tarhları, pavilyon, ibadet yapıları, su yolları, köprüler, göletler), eğitim 

ve öğretim için tasarlanmış açık-kapalı mekanlar, yetiştiricilik programları, yaşamı 

simgeleyen spritüal bahçeler verilebilir (Çizelge 3.2). 

Çizelge 3.2 : Kentsel yerleşimlerdeki hafıza peyzajı alanları. 

 

Yarı kentsel nitelikteki fiziksel hafıza peyzajları genellikle tarihi dokuda yarı kentsel 

nitelikte köy yerleşimlerini içermektedir. Bu kapsamda kültürel peyzajın üretim odaklı 



66 

tarımsal faaliyetleri ağır basmaktadır. Teraslanmış üzüm bağları, bostanlar, lagünler, 

maden rezerv alanları, ... v.b gibi tarımsal peyzaj alanları ve buna bağlı olarak gelişen 

fiziksel çevreler; üretim ve işleme tesisleri, depolama alanları, değirmenler, altyapı ve 

teknoloji çözümleri, yaşamı barındıran yerleşim morfolojisi, kamusal mekan kullanımı 

olarak sokaklar, caddeler, meydanlar, ibadet yapıları, barınma ihtiyacını karşılayacak 

verneküler mimarlık örnekleri örnek olarak verilebilir. Kolektif hafızada üretimin 

yapılması için sahip olunan bilgi ve pratikler ve bu bilginin nesillerden nesillere 

aktarılması da hala orada yaşayan bir nüfusun olduğunun kanıtıdır (Çizelge 3.3). 

Çizelge 3.3 : Yarı Kentsel yerleşimlerdeki üretim peyzajı alanları. 

 

Kırsal karakterdeki fiziksel hafıza peyzajları ise genellikle yaylacılık, göçebe 

kültürünün veya yerel halkın yaşam tarzı ile şekillenen örneklem alanlarını 

içermektedir. Bu kapsamda biyolojik çeşitlilik ve kültürel habitatla kurulan ilişki önem 



67 

kazanır. Fiziksel çevre bileşeni olarak; verneküler mimarinin ön plana çıktığı ve 

doğaya minimum müdehale ile yapılan çevre örnekleri (geçici barınma mekanları, 

çiftlik evleri, yayla evi) ve altyapısal çözümler (su yolları, bendler, duvarlar) 

mevcuttur. Kolektif hafızada üretimin yapılması için sahip olunan bilgi ve bu bilginin 

nesillerden nesillere aktarılan geleneksel üretim tekniklerini içeren pratikler ve 

ritüeller (hikaye anlatımı, danslar, geleneksel sporlar, etnobotani, yerli halkın 

kullandığı dil, zanaat teknikleri, spiritüel patikalar, toprak işleme tekniği) sosyo+ çevre 

bileşenlerinin de ayrılmaz bir parçası olduğunu göstermektedir (Çizelge 3.4). 

Çizelge 3.4 : Kırsal yerleşimlerdeki hafıza peyzajı alanları. 

 
 

3.2.2 Doğal çevre olarak hafıza peyzajı alanları 

Doğal çevre verileri, yerleşimlere kimliğini veren o yere ait değerler geliştirmesine 

olanak sağlayan etmenlerdir. İklim, topoğrafya, jeolojik yapı, bitki örtüsü, ulaşım ve 

doğal verilere yakınlık gibi doğal ve çevresel veriler somut ve somut olmayan değerler 

üretmişlerdir. Vadi formasyonları ve sahip olduğu coğrafyalar da kendine has fiziksel 

çevreler üretmişlerdir. Bir yörenin jeolojik yapısı; o yöredeki yapılı çevrelerin 

üretimindeki malzeme sağlayan kaynak olması ile ilişkilidir.  



68 

Doğal çevrenin insanlar tarafından nasıl şekillendiğini anlayabilmek için de o bölgenin 

sosyal, kültürel, tarihi ve ekonomik yapısına bakılmalıdır. Sosyo-kültürel ve ekonomik 

veriler, birey ve toplumla ilişkili olarak bilgi, birikim ve kültürlerini yansıtmaktadır. 

Bu sayede yerleşimler doğal çevrenin habitat tarafından şekillenmesi ile o yere özgü 

değerler üretmişlerdir. Gündelik yaşam pratikleri, inanç sistemleri, gelenek-

görenekleri, geçim kaynakları, insani ihtiyaçlar o yapılı çevrenin oluşmasındaki en 

önemli unsurlar olmakla birlikte tarih boyunca sınırlı olanaklarla üretilen yapılı 

çevrelerin ihtiyaçlarının çözümlendiği, ekonomik koşulların ve üretimin gelişmesi ile 

mekân çözümlemelerinde geliştiğini ve karmaşıklaştığını bu sayede 

ilişkilendirmekteyiz. Bu kapsamda UNESCO’nun tescil etmiş olduğu kültürel peyzaj 

alanlarından doğal verilerin varlığı ile şekillenen sosyo-ekonomik yapıya örnek 

olabilecek yerler ekolojik, bitkisel, hayvansal ve endüstriyel başlıklarında detaylı 

olarak incelenmiştir. 

Ekolojik bazda üretim yapılan hafıza peyzaj alanları genellikle nesli tükenmekte ve 

yok olma tehdidinde olan flora ve faunanın yaşatılmasına yönelik özellikleri 

içermektedir. Bu kapsamda kültürel peyzajın doğal çevre bileşenleri baskındır. Doğal 

çevre bileşenini koruyabilmek için bu durumla paralel olarak fiziksel çevre bileşenleri 

de gelişmiştir; iskele, su bendi, kanal, baraj, barınaklar, ...v.b. Doğal çevre ve fiziksel 

çevrenin yanısıra hikaye anlatımı, sepet yapımı, balık tutma geleneği, hayvan besleme 

geleneği, kaz tüyü yorgan yapım tekniği, kaya oyma sanatı gibi sosyo + çevre 

bileşenleri de mevcuttur. Bir yandan doğal yaşam korunurken bir yandan da bulunduğu 

coğrafyada yaşayan halk tarafından geçim kaynağının flora ve faunadan olması burayı 

sürdürülebilir şekilde yaşatmakta ve kolektif hafıza da nesilden nesile 

aktarılabilmektedir (Çizelge 3.5). 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

Çizelge 3.5 : Ekolojik hafıza peyzajı alanları. 

 

Bitkisel bazda üretim yapılan hafıza peyzajları genellikle bitkisel bazda üretim yapan 

örneklem alanları içermektedir. Bu kapsamda kültür üretim alanları; zeytinlik alanlar, 

teraslanmış üzüm bağları, pirinç terasları, kahve ağaçları, sabır otu tarlaları, ... v.b gibi 

tarımsal peyzaj alanları ve buna bağlı gelişen fiziksel çevre bileşeni olarak üretim ve 

işleme tesisleri, kurutma alanları, depolama alanları, altyapı ve teknoloji çözümleri 

örnek verilebilir. Kolektif hafızada üretimin sürekliliğini içeren somut olmayan miras 

değerleri de sosyo+ çevre bileşeninde ise; geleneksel üretim metodları ve üretimin 

aşamalarını içeren bilgi ve pratikleri içermektedir (Çizelge 3.6). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 

Çizelge 3.6 : Bitkisel bazda üretim yapan hafıza peyzajı alanları. 

 

Hayvansal bazda üretim yapılan hafıza peyzajları genellikle hayvansal bazda üretim 

yapan örneklem alanlarını içermektedir. Bu kapsamda kültürel peyzajın doğal çevre 

bileşenleri olarak habitat türleri ve buna bağlı olarak fiziksel çevre bileşeni; ahırlar, 

göçebe kültürünü yansıtan sezonluk mimari çözümlemeler, köprüler, ... v.b örnek 

verilebilir. Kolektif hafızada sahip olunan bilgi ve bu bilginin nesillerden nesillere 

aktarılan geleneksel üretim tekniklerini içeren bilgi & pratik ve zanaatlar (avlama ve 

balık tutma kültürü, yön bulma ve şifa üretme, spiritüel inanç sistemi) somut olmayan 

miras değeri olarak sosyo+ çevre bileşenine örnek verilebilir (Çizelge 3.7). 

 



71 

Çizelge 3.7 : Hayvansal bazda üretim yapan hafıza peyzajı alanları. 

 

Endüstriyel bazda üretim yapan hafıza peyzajları ise genellikle jeolojik yapısından 

kaynaklı sahip olduğu doğal rezervler ve onunla gelişen kültürel peyzaj alanlarını 

kapsamaktadır. Bu kapsamda kültürel peyzajın doğal çevre bileşenleri olarak altın 

madeni, kömür madeni, demir-çelik kaynakları gibi ekonomi tabanlı doğayı işleme 

beraberinde fiziksel çevre bileşenini de geliştirmiştir. Buna bağlı olarak doğal 

rezervlerin etrafında kurulan işletme, depolama tesisleri; burada çalışan insanların 

yaşamları için gelişen kentsel doku (sosyal habitat, eğitim ve dini tesisler, barınma 

birimleri, kamusal alanlar); sosyo+ çevre bileşenine örnek olarak da doğal rezervin 

işlenmesi için sahip olunan bilgi ve pratikler ve zanaatlar örnek verilebilir (Çizelge 

3.8). 

Çizelge 3.8 : Endüstriyel bazda üretim yapan hafıza peyzajı alanları. 

 



72 

3.2.3 Sosyo+ çevre olarak hafıza peyzajı alanları 

Bu grup genellikle kültürel peyzajın somut olmayan değerlerini yoğun olarak 

içermekte, yaşamda ve fiziksel çevrede yansımalarını görebileceğimiz örnekleri 

kapsamaktadır. Bu kapsamda insanın doğa ile etkileşiminden ortaya çıkan doğaya 

bağlı pratiklerin gelişmesi; lübnan sedir ağacı, teraslanmış tarım alanları, endemik 

türler, tıbbi aromatik bitkiler, dağ oluşumları örnek verilebilir. Buna bağlı gelişen 

fiziksel çevreler; mağaralar, ibadet yapıları, türbeler, heykeller ve yaşamı imkan kılan 

teknolojik ve yerel çözümlemeleri içermektedir. Kozmik yaşamı sembolize eden 

peyzajları inanç sisteminin yansıması olarak ritüeller, kaya resimleri, şifa üretimleri, 

ölü gömme törenleri, seromoni alanları, şarkılar, geleneksel oyunlar ve danslar, yerli 

halkın sahip olduğu dil bu kısma örnek verilebilir (Çizelge 3.9). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 

Çizelge 3.9 : Sosyo+ çevre olarak hafıza peyzajları. 

 



74 

3.3  UNESCO Kalıcı ve Geçici Listesinde Yer Alan Vadi Yerleşimleri olarak 

Kültürel Peyzaj Alanları 

Sümerkan (1990), vadi dizilişi ve arazi eğiminin; yapıların konumlandırılmasında 

zorunlu yönelmeyi gerektirdiğini ve birçok yerleşimin ortak özelliği olarak da bir 

ulaşım ağı ve veya suya yakınlık kurmak sık rastlanan durumlar olduğunu 

söylemektedir. Çevreden bir yarık ile koparılmış ve kendi içinde saklı bir özelliğe 

sahip olan vadiler savunma amaçlı korunaklı yapısından dolayı insanlar tarafından hep 

tercih edilen coğrafyalar olagelmiştir. Bu bölümde, tez kapsamında ele alınan vadilere 

benzerliklerinden dolayı dünyadaki kültürel peyzaj alanlarından vadi yerleşimine 

sahip olan coğrafyalar detaylı olarak araştırılmış ve kentsel karakterlere sahip örnekler 

aktarılmıştır. 

Öncelikle dünyadaki vadi formasyonuna sahip örnek alanlar incelenmiştir. Sonrasında 

ise benzer karakterlere sahip alanlara detaylı olarak yer verilmiştir. Çizelge 3.10 

incelendiğinde 29 vadi yerleşimi UNESCO’nun kalıcı listesine kültürel peyzaj alanı 

olarak girmiştir. Bunlardan 2’si; Afganistan’daki Bamiyam Vadisi ve Almanya’daki 

Dresden Vadisi liste dışı bırakılmıştır. Dünyadaki kültürel peyzaj örnekleri arasında 

vadi formasyonuna sahip olan örnekler incelendiğinde görülmektedir ki yerleşimlerin; 

coğrafi şartlar doğrultusunda, sosyo-kültürel etkilerle biçimlenen eşsiz çevreler 

olduğudur. Sahip olduğu doğal çevre verisi sayesinde; geleneksel yerleşme düzeni, 

yüzyılların bilgi ve pratikleri ile aktarılarak günümüze kadar devam eden; toplumun 

sosyo-kültürel ve ekonomik yapısını tam anlamıyla yansıtan ve doğayla bütünleşmiş 

izler barındırmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 



75 

Çizelge 3.10 : Vadi yerleşimlerine örnek olan kültürel peyzaj alanları. 

 



76 

 

Şekil 3.2 : Andora’daki “Madriu-Perafita-Claror” Vadisi (URL-12). 

Andora’daki Madriu-Perafita-Claror Vadisi 2004 yılında kriter v kapsamında kültürel 

peyzaj alanı olarak tescil edilmiştir (Şekil 3.2). Vadinin peyzajı ve sakinlerinin 

yaşadığı yaşam arasındaki uyumun sürdürülebilir yaşam alanını temsil ettiği 

görülmektedir. Vadi 700 yılı aşkın bir süredir ayakta kalmış eski bir toplumsal toprak 

yönetimi sisteminin bir yansımasıdır. Vadinin üst kısmı sarp kayalıklara sahip, 

yamaçtan düzlüğe doğru kaya ve göl buzulları ile açık peyzaj değeri taşımaktadır. 

Aşağıya doğru vadi daralmakta ve daha ormanlık hal almaktadır. En düşük bölümünde 

nehir kısa bir geçit içine akmaktadır. İkincil bir vadi olan Perafita-Claror Vadisi ise 

güneybatıdan gelen Madriu Vadisi ile birleşmektedir. Kültürel peyzaj alanı olarak 

değerlerini inceleyecek olursak yüksek dağdaki çeşitli tarımsal-pastoral kompleksler, 

orta dağlık bölgelerdeki tarım merkezleri, parkurlardan oluşan bir ağa dayanan bir 

iletişim sistemi ve belirli bir çelik üretim faaliyetinin izlerini taşıyan üretim 

mekanlarını barındırmaktadır. Aynı zamanda vadide fiziksel bileşen olarak; 

mandıralar, teraslar, endüstriyel demir dövme yerleri, patikalar, hala çobanlar 

tarafından kullanılan tonozlu taş çatılı kuru duvar ahırları veya küçük kulübeler, ahır 

ve peynir mandıraları, tahıl ve saman depolanan yan ahırlar ile evler, teraslı alanların 

ve dökümhaneler, düşük taş duvarlar ve döşeli izler, … v.b. gibi değerleri 

barındırmaktadır. 



77 

  

Şekil 3.3 : Küba’daki Viñales Vadisi (URL-13). 

Küba’daki kültürel peyzaj alanı olan Viñales Vadisi 1999 yılında kriter iv kapsamında 

kalıcı listeye girmiştir. Viñales Vadisi, geleneksel tarım yöntemlerinin özellikle tütün 

yetiştiriciliği konusunda birkaç yüzyıldır değişmeden ayakta kaldığı olağanüstü bir 

peyzaja sahiptir (Şekil 3.3). Bölge aynı zamanda mimarisi, el sanatları ve müziği 

açısından zengin bir yerel geleneği de korumaktadır. Viñales Vadisi kültürel peyzaj 

sınırları içinde tarımsal kullanım alışkanlıkları dahil olmak üzere olağanüstü evrensel 

değerini ifade etmek için gerekli tüm doğal ve kültürel unsurları içermektedir. Yerel 

mimarinin yanı sıra geleneksel tarım üretim yöntemleri ve toplarken seslendirdikleri 

ritmik müzik de kültürel peyzajın somut olmayan mirasına örnek teşkil etmektedir. 

 

Şekil 3.4 : Lübnan’daki Ouadi Qadisha Vadisi ve Sedir Ağacı Ormanları (URL-14). 



78 

Lübnan’da bulunan Ouadi Qadisha Vadisi ve Sedir Ağacı Ormanları, 1998 yılında 

kriter iii ve iv kapsamında kültürel peyzaj alanı olarak tescil edilmiştir. Hıristiyanlığın 

başlangıcından bu yana Qadisha Vadisi, içerisinde bulunan manastır ile toplulukların 

bu vadide yaşamasına olanak vermiştir (Şekil 3.4). Sedir ormanının ağaçları kutsal bir 

ormanın hayatta kalanlar ve antik çağların en değerli yapı malzemelerinden biri olarak 

görülmekte ve sedir ağacının incilde kutsal ağaç olarak görülmesi de burayı eşsiz 

kılmaktadır. Qadisha Vadisi'ne bağlı Tanrı'nın ağacı olarak sembolize edilen Lübnan 

Sediri’nin “Cedrus libani” İncil'de 103 kez geçmesi de ağacın sembolik değerini 

güçlendirmektedir. Engebeli bir vadi olmasından dolayı yıllardır manastıra gelenler 

için uzun meditasyon ve sığınak olma özelliği taşımaktadır. Bu manastırda yaşayan 

tarikat üyesi ve keşiş gibi manastır temellerini oluşturan insan topluluğudur ve bu 

topluluk hıristiyanlığın yayılmasını sağlamışlardır. Qadisha Vadisi'ndeki manastırlar, 

hıristiyan inancının gücünün günümüze ulaşan en önemli örneklerindendir. Bölgede 

yaşayan keşişler ve köylüler tarafından tahıl yetiştirmek için çok sayıda tarım üretim 

terasları bulunmaktadır. Bu terasların birçoğunda günümüzde hala ürün 

yetiştirilmektedir.  

 

Şekil 3.5 : Orhun Vadisi’nde bulunan yerleşim (URL-15). 

Orhun Vadisi, kültürel peyzaj alanı olarak kriter ii, iii ve iv kapsamında tescil 

edilmiştir. Orhun Vadisi, güçlü ve kalıcı bir göçebe kültürün geniş ticaret ağlarının 

gelişmesine ve büyük idari, ticari, askeri ve dini merkezlerin kurulmasına yol açan 

coğrafya olma özelliği taşımaktadır (Şekil 3.5). Bu kent merkezlerinin desteklediği 

imparatorluklar şüphesiz ki Asya'daki ve Avrupa'daki toplumları etkilemiştir. Bunun 

sonucunda hem doğudan hem de batıdan gelen etkileri, insani değerlerin gerçek bir 

değişimine dönüştürmektedir. Son iki bin yıldır Orhun Vadisi’ndeki tüm gelişimin 

altında yatan neden göçebe pastoralizmin güçlü bir kültürel yansımasıdır. Bu kültür 



79 

hala Moğol topluluğunun mirasçıları tarafından saygı duyulan ve gerçekten merkezi 

bir parçasıdır. Manzara ile uyum içinde yaşamak için 'asil' bir yol olarak son derece 

saygı duyulmaktadır. Orhun Vadisi, insanlık tarihinin birkaç önemli aşamasını 

gösteren bir vadinin olağanüstü bir örneğidir. Her şeyden önce Moğol 

İmparatorluğu'nun merkezi olma özelliği; ikincisi Türk gücünün belirli bir Moğol 

varyasyonuna yansıması; üçüncüsü ise Erdene Zuu Manastırı ve Tuvkhun İnziva Yeri 

Manastırı; dördüncü olarak da Khar Balgas kenti yani Uygur İmparatorluğu'nun 

başkenti Uygur şehir kültürünü yansıtmaktadır. Vadi tarih öncesi ve tunç çağları 

boyunca sürekli olarak işgal edilmiştir. Erken tarihi dönemlerde Hunlar, Türk halkları, 

Uygurlar, Kidanslar ve son olarak Moğollar tarafından ardarda yerleşilmiştir. Kültürel 

yükselişinin doruğunda, yazıtlı mülk, 1220 yılında Cengiz Han tarafından kurulan 

büyük Moğol İmparatorluğu'nun başkenti olan tarihi Kharakhorum'un bulunduğu 

yerdir. Orta Asya göçebe pastoralizm uzun süredir gelenekleri yansıtmaktadır. 

Arazinin temel kullanımı yüzyıllar boyunca tutarlı kalmıştır. Peyzaj bileşenleri 

arkeolojik özellikleri olumsuz etkilememiştir. Otlakların pastoral yönetim rejimi ve 

göçebe yaşam tarzı ile ilişkili devam eden somut ve somut olmayan gelenekler, 

mülkiyetin devam eden özgünlüğünün ayrılmaz bir parçasıdır. Yüzyıllar boyunca 

birbirini izleyen göçebe imparatorlukların büyük politik, ticari, kültürel ve dini 

faaliyetlerine ev sahipliği yapan Orhun Vadisi; doğu ve batıyı geniş Avrasya kara 

kütlesi’ne bağlayarak medeniyetlerin kavşak noktası olması bu coğrafyayı eşsiz 

kılmaktadır. 

 

Şekil 3.6 : Oaxaca Vadisi'nde tarih öncesi döneme ait Yagul ve Mitla Mağaraları 

(URL-16). 



80 

Oaxaca Vadisi'ndeki tarih öncesi döneme ait Yagul ve Mitla Mağaraları, 2010 yılında 

kriter iii kapsamında kültürel peyzaj alanı olarak tescil edilmiştir. Guilá Naquitz 

Mağarası’nda bulunan bitkilerin evcilleştirilmesiyle ilgili botanik kalıntılar, Cueva 

Blanca ve Gheo Shih'in arkeolojik kalıntıları ile bağlantılı olarak evriminin istisnai bir 

kanıtı olarak görülmektedir (Şekil 3.6). Orta Amerika'nın bu alanda daha yerleşik 

topluluklara geçişinin avcı toplayıcıkla uğraşan bir toplulugun varlığından söz 

edilmektedir. Guilá Naquitz; Cueva Blanca ve Gheo Shih alanları içinde olağanüstü 

evrensel değerini sürdürmek için gerekli tüm unsurları içermektedir. Guilá Naquitz 

mağarası, Cueva Blanca ve Gheo Shih ile birlikte erken tarihlerde bazı yabani bitkileri 

evcilleştirmiş ve yarı yerleşmiş yaşamlara doğru yol aldığının varsayıldığı 

bilinmektedir. Öncelikle avlanmaya dayalı sosyal gruplardan yerleşik tarıma dayalı 

gruplara geçiş bu coğrafyayı eşsisz kılmaktadır. 

 

Şekil 3.7 : Loire Vadisi (URL-17). 

Sully-sur-Loire ve Chalonnes arasındaki Loire Vadisi 2000 yılında kriter i, ii ve iv 

kapsamında kültürel peyzaj alanı olarak tescil edilmiştir. Loire Vadisi; Blois, Chinon, 

Orléans, Saumur ve Tours gibi tarihi kentlerinde, özellikle de Château de Chambord 

gibi dünyaca ünlü kalelerinin mimari özellikleri ile dikkat çekmektedir. Loire Vadisi 

büyük bir nehir boyunca olağanüstü bir kültürel peyzaj özelliği göstermektedir (Şekil 

3.7). İnsani değerlerin değişimine ve iki bin yıl boyunca insanoğlu ve çevreleri 

arasındaki etkileşimlerin uyumlu bir şekilde gelişmesine tanıklık etmektedir. Loire 

Vadisi'nin manzarası ve daha da önemlisi sahip olduğu birçok kültürel anıt, 



81 

Rönesans'ın ideallerini ve Batı Avrupa düşünce ve tasarımı üzerine Aydınlanma 

Çağı'nı olağanüstü yansıması olarak görülmektedir. Loire Vadisi'nin tarihi yörüngesi, 

şu anki manzarada açıkça görülebilmektedir. Tesisin mimari, kentsel ve peyzaj 

tipolojilerinin çeşitliliği 280 kilometre boyunca tam ve yaygın olarak temsil 

edilmektedir. Loire Vadisi, İtalyan Akdeniz, Fransa ve Flanders arasındaki 

karşılaşmalar ve etkiler için önemli bir kültürel alan oluşturmuştur. Bahçe sanatının 

gelişmesine ve manzaraya olan ilginin ortaya çıkmasını sağlamıştır. Loire Vadisi tarihi 

kasaba ve köyleri, büyük mimari anıtları, nüfusu ve fiziksel etkileşiminin yüzyılların 

oluşturduğu ekili toprakları içeren özelliğe sahiptir. İnsan yerleşimleri, çiftlikler, 

köyler ve kasabalar, nehrin farklı yerlerinin fiziksel özelliklerini ve tarihsel evrimlerini 

yansıtmakatdır. Tüf ve kayrak mimarisi, ilkel insanlara ait konutlar, kentsel doku, tüm 

bu dönemleri yansıtan fiziksel çevre bileşenleridir. Vadi içinden geçen nehir, yaşattığı 

topraklar ve tarih boyunca orada kurulan nüfus arasındaki yüzyılların etkileşimi ile 

oluşmuştur. Nehirde seyrüsefer ve toprağın su baskınlarına karşı insanoğlunu korumak 

için yapılan pek çok çalışmaya tanık olan limanlar veya set sistemleri bulunmaktadır. 

Büyük mimari anıtları, orta çağda Fransa ve Batı Avrupa'nın siyasi ve sosyal tarihi; 

Rönesans döneminde Loire Vadisi'nin kraliyet gücünün bir merkezi olduğu dönem; 

Chambord gibi onu ünlü yapan binalar ve kalelerle dönemlerin izlerini görebilmek 

mümkündür. Sahip olduğu manastırlar, rekreasyon ve eğlence için kır evleri, bahçeler 

ve manzaralar, kiliseler birer kültürel peyzaj ögeleridir. 

3.3.1  UNESCO kalıcı ve geçici listesinde yer alan yarı-kentsel karakterdeki vadi 

yerleşim örnekleri 

UNESCO listesinde yer alan vadi yerleşimleri olarak yarı-kentsel karakterde olan 

coğrafyalar, bu tez kapsamında örneklem alan olan Kayseri Derevenk, Gesi ve 

Koramaz Vadi yerleşimlerine benzerlikler taşımasından dolayı bu kısımda detaylı 

olarak araştırılmıştır. Çizelge 3.11’de görüldüğü üzere UNESCO’nun kalıcı listesinde 

yer alan 5 vadi formasyonuna sahip yerleşimlerden 1’i çeşitli nedenlerden dolayı liste 

dışında kalmıştır. Geri kalan 4 farklı coğrafya, sahip olduğu fiziksel ve doğal veriler 

ve bu değerlerle oluşan sosyo+ bileşenlerden dolayı bu tezin örneklem alanına benzer 

karakterde olduğu tespit edilmiştir. UNESCO’nun geçici listesine 2020 yılında giren 

Kayseri Koramaz Vadisi’ne tez içeriğinde de yer alması ve örneklem alanının bir 

kısmını oluşturmasından dolayı bu kısımda yer verilmiştir. 



82 

Çizelge 3.11 : Vadi yerleşimleri ile yarı kentsel nitelikteki kültürel peyzaj alanlarının 

kesişimi. 

 

3.3.1.1 Avusturya Hallstatt-Dachstein ve Salzkammergut kültürel peyzaj alanı 

Salzkammergut'un muhteşem doğal manzarasında insan faaliyetleri tarih öncesi 

çağlarda başlamıştır. M.Ö. 2. yüzyılda başlayan tuz yataklarının patlatılması ve 

depolanması ile oluşmuş mekanlar bu alana kimlik katmıştır. Salzkammergut'un ve 

dolayısıyla Doğu Alpleri'nin bir parçası olan Hallstatt-Dachstein, Alpler manzarasının 

sahip olduğu dar vadilerin oluşturduğu dev dağların sudaki yansımaları sahip olduğu 

görsel değerlerden biridir (Şekil 3.8). Orta çağdan bu yana sahip olduğu doğal çevre 

verileri olarak tuzun var olması Hallstatt’ta tuz madenciliğinin ve onunla gelişen 

fiziksel çevrelerin oluşmasını sağlamıştır.  

 

Şekil 3.8 : Avusturya’da yer alan Hallstatt, Dachstein, Salzkammergut kültürel 

peyzaj alanı (URL-18). 



83 

UNESCO tarafından kültürel peyzaj alanı olarak şu kriterler doğrultusunda kalıcı 

listeye girmiştir.  

 Kriter iii: İnsanoğlu üç bin yılı aşkın bir süredir büyük dağlar arasındaki 

vadilerde yaşamaktadır. Doğal kaynak verisi olarak tuz ve bununla gelişen 

madencilik ve tuz işleme, doğa ve insan aktivitesi arasında derin bir ilişki 

sonucu olarak fiziksel çevrelerde yansımalarının bulunduğu görülmektedir. 

 Kriter iv: Alp’lerde yer alan Hallstatt, DachsteinSalzkammergut, sosyo-

ekonomik faaliyetinin yansımalarına sahip doğal bir manzaranın olağanüstü 

bir örneğidir. Bölgenin kültürel peyzajı, 2500 yılı kapsayan sürekli bir evrime 

sahiptir. En başından beri olan tarihi öncelikle tuz çıkarmanın ekonomik tarihi 

ile bağlantılıdır. Tuz madenciliği bu bölgede hayatın tüm yönlerine şekil 

vermiştir. Hallstatt'ta tuz üretimi ve madenciliği Orta Tunç Çağı'ndan bu ya na 

devam etmektedir (Şekil 3.9).  

  

Şekil 3.9 : Avusturya’da yer alan Hallstatt, Dachstein, Salzkammergut kültürel 

peyzaj alanı (URL-19). 

3.3.1.2 Almanya Orta Yukarı Ren vadisi kültürel peyzaj alanı 

Kaleleri, tarihi yerleşimleri ve üzüm bağlarıyla Orta Ren Vadisi, dramatik ve çeşitli 

doğal manzaralarıyla insanlığın uzun tarihini kronolojik olarak göstermektedir. Bu 

tarihi yerin yüzyıllardır yazarlar, sanatçılar ve besteciler üzerinde güçlü bir etkisi 

bulunmaktadır. Bingen, Rüdesheim ve Koblenz arasında Orta Ren Vadisi'nin 65 km'lik 

stratejik konumu ve bunun oluşturmuş olduğu altmış küçük kasaba, geniş teraslı üzüm 

bağları ve bir zamanlar ticaretini savunan kale kalıntılarına bulunmaktadır. Rhenish 

Dağları'ndan geçen nehir; Oberrheingraben'in geniş sel ovasını, Aşağı Ren Ovası'nın 

ova havzasına bağlar. Tesis, Ren Nehri'nin geçtiği Ren Vadisi'nin kanyon bölümüne, 

15 km uzunluğundaki Bacharach vadisine, v şeklindeki küçük yan vadilere sahip 



84 

Oberwesel'e kadar uzanır (Şekil 3.10). Jeolojik peyzaj, kendi içerisinde 60 adet kasaba 

yerleşimi, 40 adet kale Ren Vadisi’nin sahip olduğu kültürel peyzaj ögeleridir. Üzüm 

bağları, terasları ve geniş mülkiyet sınırları içinde yer alan yerleşimler çokça yazar ve 

sanatçılara ilham kaynağı olmuştur. Almanya’daki Üst Orta Ren Vadisi 2002 yılında 

kriter ii-iv ve v kapsamında kültürel peyzaj alanı olarak tescil edilmiştir. 

 

Şekil 3.10 : Almanya’da bulunan Orta Yukarı Ren Vadisi kültürel peyzaj alanı 

(URL-20). 

 Kriter ii: Avrupa'nın en önemli ulaşım yollarından biri olan Orta Ren Vadisi, 

iki bin yıldır Akdeniz bölgesi ile kuzey arasında kültür alışverişini sağlamıştır. 

 Kriter iv: Orta Ren Vadisi, 2000 yılı aşkın süredir organik kültürel peyzaj 

alanı olarak jeomorfolojik ve jeolojik yerleşim, ulaşım altyapısı gibi insan 

müdahaleleri ile şekillenen günümüz fiziksel çevre bileşenlerini 

yansıtmaktadır. 

 Kriter v: Orta Ren Vadisi, dar bir nehir vadisinde gelişen geleneksel yaşam 

tarzının ve iletişim araçlarının olağanüstü bir örneğidir. Özellikle dik 

yamaçlarının teraslanması iki bin yıldır birçok yönden peyzajı şekillendiren 

etmen olmuştur. Ancak, bu arazi kullanımı biçimi günümüzün sosyo-

ekonomik baskıları altında değişime uğramaktadır. 

 

 

 



85 

3.3.1.3 Kayseri Koramaz Vadisi Kültürel Miras Alanı 

Kayseri’de yer alan Koramaz Vadisi 2020 nisan ayında UNESCO’nun geçici listesine 

girmeye hak kazanmıştır. Geçici liste dosyası incelendiğinde; genel tanımlama, üstün 

evrensel değerlerin gerekçesi, özgünlük ve bütünlük değerleri, diğer benzer özellikteki 

yerlerle kıyaslamaları içermektedir. Bu dosyadaki bilgileri şu şekilde özetleyebilmek 

mümkündür (URL-21). Koramaz Vadisi, İç Anadolu'da Kayseri ili sınırları içerisinde 

yer almaktadır. Vadi doğudan ve batıya doğru devam eden bir deprem kırığıdır. Yüzey 

sularının bazıları kendi vadilerini oluşturur ve diğerleri yeraltına batarak çeşme 

şeklinde yüzeye çıkmaktadır. Bu derelerin ve çeşmelerin tüm suları yavaş yavaş 

birbiriyle buluşarak Koramaz Dere’sini oluşturmaktadır. Koramaz, Kayseri ilinde yer 

alan Erciyes Dağı ve Hınzır Dağı arasında kalan, ismini de Koramaz Dağı’ndan alan 

ve kentin kuzeydoğusunda konumlanan 18 km uzunluğuna sahip bir vadidir.  

Volkanik manzarası, tarıma elverişli yapısı, tatlı su kütleleri ve kayaların yumuşak 

yapısı ile Koramaz Vadisi farklı medeniyetler için bir yaşam alanı olmuştur. Binlerce 

yıllık bir geçmişe sahip olan farklı karakteristik özellikleri ile çok çeşitli kültürel miras 

unsurlarına ev sahipliği sunmaktadır. Uygarlıkların değişimi ve gelişimi ile 

mimarideki değişim vadinin tüm katmanlarında görülebilmektedir. Vadi dibinde akan 

su yolu, bitki yapısı ve kuru tarımın varlığı güvercin ekosistemini besleyen değerleri 

oluşturmuştur. Koramaz Vadisi ve komşu vadilerinde yüzlerce güvercinlikler 

bulunmaktadır. Vadinin içinden akan sular, vadinin batı çıkışında bulunan ve doğal sit 

alanı olarak korunan Engir Gölü'nü beslemektedir. Vadideki güvercinliklerin bu 

göldeki ekosistemi güçlendireceği düşünülmektedir. Güvercinliklerin bir kısmı 

doğrudan güvercinlik olarak yapılırken, bir kısmı da baca eklenerek columbariumdan 

güvercinliklere dönüştürülmüştür.  

Kayseri İli, Yukarı Miyosen Döneminden itibaren Erciyes Dağı ve çevresindeki diğer 

yanardağlar tarafından püsküren piroklastik kayalarla kaplıdır ve bu kayalar 

çoğunlukla tüf ve ignimbrit gibi kolay aşınmış, hücresel yapıya sahiptir. Bu yumuşak 

kayalar vadileri aşındırarak yapılandırılmıştır. Vadideki medeniyetin ilk izleri Roma 

İmparatorluk Dönemi'ne aittir. Ancak; Geç Hitit Dönemi'nde (1200-700 B.C), Hitit 

Dönemi'nde (1800-1200 B.C) ve Asur Ticaret Kolonileri'nde (2000-1100 B.C) önemli 

bir merkez olan Kaniş-Kültepe yerleşimi vadinin batı çıkışında yer almaktadır. Burada 

yaşayan insanların vadiyle etkileşime girmemesi mümkün değildir. Ayrıca vadinin 



86 

batı çıkışı, doğu-batı yönünde yer alan tarihi ticaret yolu ile de kesişmektedir. Kervan 

yolunun disk izleri yüzeyde görülebilmektedir. Bu yol ticaret kolonileri tarafından ipek 

ticareti için ve Türk Kurtuluş Savaşı sırasında da kullanılmıştır. Bugün vadide yedi 

yerleşim alanı ve antik döneme ait bazı terk edilmiş yerleşimler bulunmaktadır. Vadide 

güvercinlikler, anıt mezarlar, tümülüsler, yeraltı savunma yapıları, mağaralar, 

tapınaklar ve kiliseler hala görülmektedir. Bu yapılar, özellikle Roma 

İmparatorluğu'nda Pagan-Hıristiyan mücadelelerinin ortaya çıktığı ilk milenyum 

çağına kadar uzanmaktadır. Vadinin tipik yapısı ve insanların günlük yaşamları bu 

yapıya uyumlu bir şekilde devam etmiştir. Bu bölgelerde ve vadideki yedi farklı 

yerleşim yerinde şimdiye kadar 42 kaya kilisesi tespit edilmiştir. Kiliselerin bazıları 

daha sonra depolara ve güvercinliklere dönüştürülmüştür (Kayseri Yeraltı Yapıları 

Envanteri, 2020). 

Koramaz Vadisi, güzergâh üzerindeki konumu ve şehir merkezine ideal mesafesi 

nedeniyle mezarlar için de oldukça ideal bir yer olduğu düşünülmektedir. Buna göre, 

Koramaz Vadisi'nde bugüne kadar elit olmayan Roma vatandaşlarının küllerinin artım 

sonrası özel seramik kaplarda tutulduğu toplu mezarlar olan 21 columbarium 

belirlenmiştir. Bu columbarium olarak geçen anıt mezarlardan 14'ü kubbeli mimari 

özellikler taşımaktadır. Ancak bu grup gömü yerleri Paganlığın Hıristiyanlığa 

geçmesiyle önemini yitirmiştir. Bu yapılar daha sonra tavanlarda bacalar açılarak 

güvercinlik olarak kullanılmaya başlanmıştır. Hem köylerde hem de Koramaz 

Vadisi'ndeki köylerin çevresinde, kayalara oyulmuş çok sayıda savunma yapısı (yeraltı 

şehri) bulunmaktadır. Bu savunma yapılarının karakteristik özelliği tüneller 

aracılığıyla birbirleriyle bağlantılı olmaları ve bu tünellerin dairesel kaya kapılarla dış 

saldırılara karşı korunmasıdır. Kesin yapılışı bilinmemekle birlikte, bu yapıların Arap 

akınlarından korunmak amacıyla Hıristiyanlar tarafından oyulduğu genel kabul 

edilmektedir. Vadide çok sayıda küçük "yeraltı şehri" vardır. Ancak 15 yeraltı 

savunma yapısından sadece üç yerleşim yerinde beş büyük yeraltı şehri onaylanmış, 

ölçülmüş ve haritalanmıştır. İki köydeki yeraltı şehirlerinin tünellerinin bazılarının 

çıkmaza geldiği, diğerlerinin kaya ve taş doldurarak tıkandığı tüm yerleşim yerlerini 

kapsadığı düşünülmektedir (Kayseri Yeraltı Yapıları Envanteri, 2020). 

Vadi binlerce yıldır kullanımda olduğu için sivil mimariye örnek olarak yüzlerce tarihi 

taş ev, 6 tarihi taş köprü, 26 tarihi çeşme, 5 tarihi su değirmeni, 5 tümülüs 

bulunmaktadır. Taş evlerin büyük çoğunluğu eskiden mağara olarak kullanılan evlerin 



87 

üzerine inşa edilmiştir. Son döneme kadar bu evler aktif olarak kullanılmaktadır. 

Koramaz Vadisi’nde bugüne dek toplam 442 kaya oyma yapısı tespit edilmiştir. 

Bunlardan 42’si kilise, 8’i yeraltı şehridir. Ölçülen ve haritalanan diğer kaya oyma 

yapılarının büyük bir kısmı mesken, güvercinlik veya besi yeri olmasına karşın, en az 

11 yapının Roma kaya mezarı, 6 yapının ise antik çağda Columbarium (Roma mezarı) 

olarak kazıldığı düşünülmektedir (Kayseri Yeraltı Yapıları Envanteri, 2020). Kayseri 

Büyükşehir Belediyesi, ÇEKÜL Vakfı ve Obruk Mağara Araştırma Grubu’nun 

girişimleriyle 2013 yılında başlayan envanter ve kataloglama çalışmaları yıllar içinde 

ilerletilerek, her yıl hazırlanan raporlar 2013-2020 arasında detaylandırılmış, yerleşim 

yerleri altında tespit edilen yer altı yapıları, kaya kiliseleri, mezarları ve yer altı 

şehirlerine dair ayrıntılı raporlar hazırlanmıştır (Özbek ve diğ., s.93). Koramaz Vadisi 

14 Nisan 2020’de UNESCO tarafından kriter V doğrultusunda geçici listeye girmeye 

hak kazanmıştır. Vadideki bazı yerleşimler arasında, keten tohumu yağının üretildiği 

ve eski dönemlerde ve sonrasında aydınlatma için kullanıldığı keten tohumu yağ evleri 

gibi bazı endüstriyel yapılara rastlamak mümkündür. Aspir, ızgın ve zeyrek gibi 

bitkilerin tarımsal olarak üretildikten sonra bu evlerde yağa dönüştüğü bilinmektedir. 

Kriter V kapsamında;  

Kriter v: Koramaz Vadisi’nde bulunan yeraltı şehirlerinin, tünellerinin yerleşim 

alanlarının tamamını kapsamaktadır. Eskiden mağara olarak kullanılan evlerin üzerine 

bazı tarihi taş evler inşa edilmiştir. Konutların altında bazen bir veya iki ila üç katlı 

mağaralar komşu evin alt sınırına kadar devam etmektedir. Vadideki farklı yapı türleri 

zaman içinde insanların ihtiyaçlarına uygun olarak kullanılmıştır. Örneğin; barınma 

amacıyla oyulmuş bir mağara daha sonra kaya mezarları olarak detaylandırılmış ve 

Hıristiyanlık serbest bırakıldıktan sonra kilise olarak kullanılmıştır. Bizans dönemine 

ait kiliseler hala vadide görülmektedir. Son olarak Selçuklu ve Osmanlı hakimiyeti 

altında bu kiliselerin bir kısmı dini yapı olarak kullanılmaya devam etmektedir. Benzer 

şekilde, columbarium olarak geçen anıt mezarların bir kısmı kiliseye, bir kısmı da daha 

sonra güvercinliklere dönüştürülmüştür. Ancak, bazıları orijinal columbarium olarak 

günümüze kadar getirilmiştir. Koramaz Vadisi, büyük yeraltı şehirleri, güvercinlikleri, 

mağara kiliseleri vb. ile insan etkileşiminin ve dolayısıyla çok fonksiyonlu arazi 

kullanımının olağanüstü bir örneğidir. Bazı yerlerde yeraltı kentlerinin tünellerinin 

tüm yerleşim alanlarını kapsadığı düşünülmektedir. Eskiden mağara olarak kullanılan 



88 

evlerin üzerine tarihi taş evler inşa edilmiştir. Konutların altında, bazen bir ya da iki-

üç katlı mağaralar komşu evin alt sınırına kadar devam etmektedir. 

 

Şekil 3.11 : Kayseri Koramaz Vadisi kültürel miras alanı (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Vadi şehir merkezine yaklaşık 21 km uzaklıktadır (Şekil 3.11). Bu mesafe vadinin 

kentleşme baskısından uzak tutulmasına yardımcı olmuştur. Vadide yaşayan insanlar 

ata mirası olarak doğal ve kültürel yaşamı korumuşlardır. Tarihi yapıların tamamı ya 

kayaya oyulmuş ya da kayadan yapılmıştır. Bu nedenle erozyon zamanla yapıları 

kısmen tahrip etmiştir. Günümüze kadar gelen yapı stoğu oldukça yüksek ve 

değerlidir. Bu yapılarda büyük çaplı onarım yapılmamıştır. Vadideki tümülüs, 

çeşmeler, köprüler, kiliseler, tarihi konaklar, yeraltı şehirleri, columbarium, 

güvercinlikler, nekropoller vb. değerler burayı eşsiz kılmaktadır. Dağlık Frigya 

(belirsiz listede) ve Koramaz Vadisi arasındaki bazı yapısal benzerliklere rağmen; 

Dağlık Frigya sadece Frig kültürünün izlerini taşırken, Koramaz Vadisi farklı 

uygarlıkların kültürel izlerini taşır. Göreme Milli Parkı'nın Dünya Mirası Alanı ve 

Kapadokya Kaya Alanları Koramaz Vadisi'ndekine çok benzeyen yapılar içermekle 

birlikte yeraltı şehirlerinin sayısı, kapasitesi ve mimarisi farklılık göstermektedir. 

Göreme Milli Parkı'ndaki şehirler ve Kapadokya Kaya Alanları çoğunlukla dikey 

mimaride inşa edilmiştir. Koramaz Vadisi'ndekiler yatay mimaride inşa edildi. 

Göreme Milli Parkı ve Kapadokya’daki kaya oyma alanlarından daha erken tarihlere 

gitmekte, vadinin tarihini ve etkileşimlerini götürebilen Kültepe-Kaniş Arkeolojik 

Alanı vadinin hemen dışında yer almaktadır. Buna ek olarak, vadinin columbarium ve 

kubbeli mimarisi neredeyse sadece iki bölgeyi farklı kılmaktadır. Koramaz ve 



89 

çevresindeki nüfus giderek azalmış, köyler terkedilmiş, var olanlar ise ekonomik ve 

demografik yönden küçülmeye gitmiş olsa da bölgenin UNESCO’nun Dünya Mirası 

Listesi’ne dahil edilmesi ile başlayan süreçte bölge üzerindeki ilginin giderek artması, 

bölgeyi hafızası ile yaşatabilmek için önemli bir potansiyel taşımaktadır. 

3.4. Bölüm Değerlendirmesi 

Tarihsel süreç içerisinde peyzaj, bireylerin ve toplumların davranışını ve yaşam 

biçimlerini etkileyen kolektif belleğin geçtiği alanlardır. Kültürel peyzajlara yaşam 

veren, insan ve doğanın karşılıklı etkileşimi sonucunda üretilen çevrelerde, insanın 

doğa karşısında sunduğu katkı, o coğrafyada yere özgü değerler oluşturur. Doğayla 

insanın ortak çalışması olan kültürel peyzajlarda insanın yere özgü değerler 

üretmedeki bilgi birikimi, kolektif olarak nesilden nesile aktarılarak devam etmiş ve 

zamanla hafıza topografyalarını oluşturmuştur. Dünyadaki kültürel peyzaj alanları 

incelendiğinde hafızası ve ona bağlı olarak süreklilik taşıyan kolektif hafızanın varlığı, 

bu coğrafyaları eşsiz ve özgün kılmıştır.  

Zaman içerisinde belirli bir kültür grubunun oluşturduğu doğa ve insanın karşılıklı 

etkileşimi ile oluşan kültürel peyzajların sürekliliği, belleğimizde yer alan her bir izin, 

yaşam boyu deneyimlerin ve bu değerlerin geçmişi ile sürekliliğinin sağlanması ile 

mümkündür. Özellikle kırsal karakterdeki kültürel peyzaj alanlarında hafızanın 

süreklilliği, üretim peyzajının devam ettirilebilmesi ile sağlanmalıdır. Üretim 

peyzajları bu tip alanlarda toplumun kolektif hafızasının nesilden nesile geçtiği 

değerler olarak tespit edilmiştir. Aksi halde, çeşitli nedenlerden dolayı üretimini ve 

buna bağlı olarak yaşayanını kaybeden coğrafyalar, tarihsel açıdan kaybın ötesinde o 

coğrafyaların sahip olduğu hafızaların da kaybına neden olmaktadır. Bu durum da o 

çevrenin sadece fiziksel yapısının korunması, doğal ve sosyo+ çevrenin kaybı ile 

sonuçlanmaktadır.  

116 coğrafya “kültürel peyzaj alanı” olarak UNESCO tarafından tescil edilmiştir. 

Kıtalara göre bakıldığında; Asya kıtası 25, Afrika kıtası 15, Avrupa kıtası 57, Amerika 

kıtası 14, Okyanusya 5 kültürel peyzaj alanı olarak dünya miras alanlarına sahiptir. 

116 kültürel peyzaj alanlarından 4 Kategori I, 77 Kategori II, 35 Kategori II 

kapsamında dünya miras listesine “kültürel peyzaj alanı” olarak girmiştir. Kıtalara 

göre dağılım gösteren kültürel peyzaj alanları yoğunluklu olarak kriter iii. “Bir kültüre 

özgü veya en az istisnai bir tanıklık gelenek ya da yaşayan ya da kaybolan medeniyet” 



90 

ve vi. “Olaylarla veya yaşayan geleneklerle, fikirlerle veya inançlarla, sanatsal ve 

olağanüstü evrensel öneme sahip edebi eserler” maddelerini yerine getirdiği için tescil 

edilmiştir.  

Vadi yerleşimlerine örnek teşkil edecek yarı-kentsel karaktere sahip vadi 

formasyonunda kültürel peyzaj alanları incelendiğinde, bu çalışma için örneklem alan 

olarak seçilen Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimlerinin kültürel 

peyzaj alanı olarak değerlendirilebilmesinin mümkün olduğu görülmüştür. Bu 

vadilerin bütünleşik peyzaj değerini taşıdığını, dolayısıyla Koramaz Vadisi’nin 

kendisini bütünleyen diğer iki vadi olan, Gesi ve Derevenk Vadileri ile birlikte 

değerlendirilmesi gerektiği düşünülmüştür. Vadi yerleşimlerinin kültürel peyzaj 

değeri taşıyan ögelerinden bahsedilecek olursa; her ne kadar yoğunluğundan dolayı 

kırsal olarak görülse de fiziksel ve sosyo+ çevre olarak vadi formasyonunun işleve 

yönelik kullanımı, yere özgü yapısal çözümler üretilmesi ve fiziksel çevrede yerel 

malzeme kullanımı, sulama ve içme suyunun kullanılabilmesine yönelik altyapı 

çözümleri, topoğrafyanın ve su yollarının şekillendirdiği teraslanmış kama 

bahçelerinin varlığı, kayaçlı yapının bazı bitki türleri için üretim peyzajına dönüşmesi, 

geleneksel el sanatlarının varlığı gibi kendi kendine yeten sürdürülebilir sistemin 

varlığı bu vadileri kültürel peyzaj potansiyelini bünyesinde barındırdığı keşfedilmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 

4.   KÜLTÜREL PEYZAJ ALANI OLARAK DEĞERLENDİRMEDE 

KAYSERİ DEREVENK, GESİ VE KORAMAZ VADİ YERLEŞİMLERİ 

İÇİN BİR YÖNTEM ÖNERİSİ 

Kültürel peyzajı tanımlayan somut ve somut olmayan değerler; oluşturuldukları 

dönemin kültürün peyzaj ile etkileşimini yansıtmakta ve üst üste eklenen devingen bir 

bütün ortaya koymaktadır. Kuban (2000), bugünün kültürünün sadece bugüne ait 

olmadığını, bütün geçmiş birimleri belleğinde sakladığını belirtmekte; yarattığımız 

biçimlerin de toplumların kendi varlıklarını ifade ettikleri araçlar olup, üst üste gelip 

zenginleşen bir kültürel birikim olarak değerlendirilebileceğini söylemektedir.  

Kayseri’nin kentsel katmanlarını okumak, tarihten gelen izlerin kesintiye uğramadan 

günümüze kadar incelemeyi gerektirir. Kayseri ilinin geçmişten gelen çok kültürlü 

yapısı gerek mimari gerekse gündelik yaşamından okunabilmektedir. 19. yüzyıl 

Kayseri Sancağı’nda yoğunluklu olarak bulunan gayri-müslimlerin varlığı Kayseri’nin 

kültürel peyzajına katkı sunmuştur. Bu tez kapsamında örneklem alan olarak seçilen 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri, mübadele yıllarına 

kadar Ermeni, Rum ve Türklerin bir arada yaşadığı, ortak yaşam kültürünün 

benimsediği coğrafyalardır. Bu coğrafyalar, gayri-müslim ve müslim nüfusun yoğun 

olarak yaşandığı yerler olmakla birlikte, yaşam kültürünü 20. yüzyılın başlarına kadar 

devam ettirebilmiş ve bu durum yapılı çevrede somut ve somut olmayan kültürel 

peyzaj değerleri üretmiştir.  

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri günümüzde 

mahalle olarak tanımlanan, ama geçmişte köy olarak geçen 14 kırsal karakterdeki 

yerleşimleri barındırmaktadır. Bu çalışma kapsamında seçilen alanlar daha önce kırsal 

alan niteliği taşımakla birlikte günümüzde Kayseri Büyükşehir Belediyesi sınırları 

içerisinde yer almaktadır. Bu çalışma, topoğrafyanın kırsal morfolojisi ve mekân 

üzerindeki etkisini karşılaştırmalı olarak 3 vadi ve 14 yerleşim üzerinden yöntem ve 

alternatif ifade teknikleri kullanarak yazılı kaynaklarının yetersiz olduğu bu tür 

kültürel peyzaj alanlarına yönelik yeni bir yöntemsel yaklaşım senaryosu 

önermektedir.  



92 

Bu bölümde Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri kültürel peyzaj 

alanı olarak değerlendirilmektedir. Seçilen vadi yerleşimleri üzerinden öncelikle 

kültürlerarası birlikte yaşam geleneğinin yansımaları olan kültürel peyzaj değerlerinin 

19. yüzyıldan günümüze kadar olan zaman dilimini içermektedir. Bu zaman diliminin 

incelenmesi bize, sosyo-demografik kırılımların izlenebileceği kronolojik bir süreç 

olduğu için seçilmiştir. Tezde izlenen yöntem önerisi; gündelik hayatın içinde yer alan 

kolektif belleğin izlerini taşıyan hafıza-peyzaj ilişkisini hedef almakta; bölgeye özgü 

değerlerini belgelemek ve görselleştirmek için alternatif bir araç olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Yöntem sonrası elde edilen somut ve somut olmayan miras değerleri; 

kültürel peyzajın doğal, fiziksel ve sosyo+ bileşenleri altında detaylı olarak 

incelenmiştir. Sonuç bulgular, 19. yüzyıldan günümüze kadar gelen kolektif hafızanın 

peyzaj üzerindeki yansımalarını içeren hafıza peyzajları olarak temsil edilmektedir. 

Sonraki bölümde hafıza peyzajlarının sürekliliği veya süreksizliği her vadi için 

geliştirilen temsil araçları ile ifade edilmiştir. 

4.1  Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köylerinin 

Kültürel Peyzaj Kapsamında Değerlendirilmesi 

Kültürel peyzajlar tanımlı bir alanda ve zaman diliminde insan ve doğanın 

etkileşimiyle biçimlenen coğrafyalardır. Yüzyılların bilgi ve pratikleri ile aktarılarak 

günümüze kadar devam eden bu coğrafyalar; toplumun sosyo-kültürel ve ekonomik 

yapısını yansıtan, doğayla bütünleşen, devingen ve organik olarak gelişen çevrelerdir. 

Bu bölümde Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri ile 

ilgili genel bilgilendirmeyi içeren coğrafi konumu, seçilme nedenleri, kısıtları ve 

potansiyelleri, morfolojik özellikleri ve tarihsel gelişimi yer almaktadır. 

4.1.1. Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köyleri 

Bu tez kapsamında seçilen Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve 

köyleri; Türkiye’nin Kayseri ili, Melikgazi İlçesi içerisinde kent merkezine göre kentin 

kuzeydoğusunda yer almaktadır. Kayseri merkezine yakınlıklarına göre Derevenk, 

Gesi ve Koramaz Vadiler’idir. Vadi yerleşimleri ve köyleri, vadiler içine veya 

çevresine yerleşmiş ve yeşil doku ile bütünleşmiş her ne kadar nüfus yoğunluğu 

sebebiyle kırsal olarak nitelendirilmiş olsa da sahip olduğu karakter dolayıyla yarı 

kentsel nitelik özelliklerini taşımaktadır. Her bir vadi yerleşim ve köylerin kendi 



93 

içerisinde; konut alanları, üretim peyzajları, sosyo-kültürel yapıları, ticaret birimleri 

ve rekreasyonel alanları bulunmaktadır. Derevenk Vadisi’nde, Germir ve Tavlusun; 

Gesi Vadisi’nde Mancusun, Nize, Darsiyak, Gesi, Efkere; Koramaz Vadisi’nde, 

Ağırnas, Vekse, Ispıdın, Üskübü, Turan, Büyükbürüngüz, Küçükbürüngüz 

yerleşimleri yer almaktadır. Üç vadide toplam 14 yerleşim (Şekil 4.1) günümüze kadar 

gelmeyi başarmıştır. Bu yarı-kentsel karakterdeki yerleşimler; doğal, sosyo- kültürel, 

ekonomik, siyasi vb. nedenlerden dolayı bu coğrafyalar nüfus kaybına uğramıştır ve 

halen de kayıplar devam etmektedir. Kayıplara rağmen her yerleşim sahip olduğu 

kültürel peyzaj değerleri ile geçmişe ışık tutmaktadır.  

 

Şekil 4.1 : Derevenk – Gesi ve Koramaz Vadileri’nin Kayseri içindeki konumları ve 

vadilerde bulunan yerleşimler. 

4.1.1.1 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin seçilme nedenleri 

Kayseri kenti ve kültür mirasına ilişkin çalışmalar genellikle kent merkezine 

odaklanmaktadır. Kaynaklar, yerleşimlerde bulunan sivil ya da anıtsal mimarlık 

örneklerini tek yapı ölçeğinde mimari özellikleri ile ele almış veya üst ölçekte 

katmanlaşma üzerine çalışılmış, fakat vadi köylerinin bütüncül bir perspektifle 

değerlendirildiği bir çalışmaya ulaşılamamıştır. Var olan çalışmalar kısmi bir köy 



94 

ölçeğinde ya da tek vadiyi ele almakla birlikte var olan değerlerin somut olan 

varlıklarına vurgu yapmaktadır. Bu kaynaklarda toplum yapısı ve gündelik yaşamına 

ilişkin somut olmayan miras özellikleri yer almamaktadır. Bu nedenle örneklem alan 

olarak seçilen Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin geçmişten günümüze 

kadar sahip olduğu somut ve somut olmayan değerler, kültürel peyzaj şemsiyesi 

altında incelenecek ve bu sayede üç vadiyi içeren bölge bütüncül olarak ele alınmış 

olacaktır.  

Yapılan bu araştırmayla kültür-peyzaj-hafıza etkileşiminin araştırılması, 

topoğrafyanın peyzaja ve mekânsal çözümlemelere etkisinin ortaya konulması, 

gündelik yaşamdaki izlerin peyzajdaki yansımalarının belgelenmesi, kolektif belleğin 

19. yüzyıldan günümüze kadar sürekliliğinin veya süreksizliğinin ortaya konulması 

sağlanmış olacaktır. 19. yüzyıldan günümüze kadar gelmiş olan kırsal tipolojinin 

gelişiminde topoğrafyanın ve kültürün ne derece etkili olduğu ya da nasıl 

yönlendirdiğini de irdelemek mümkün olacaktır. Ortaya çıkarılacak bilgi-belge 

birikimi bakımından bu tip bir araştırma, Kayseri kırsal mimarlık ve kent tarihi 

araştırmalarına önemli katkılar sağlayacaktır. Yapılacak analiz ve araştırma 

çalışmalarının bir diğer katkısı da kırsal yerleşimlerin değişimi içinde zamanla 

kaybolan, bozulan veya önemini yitiren hafızaları canlandırmak ve mekânsal izleri de 

gün yüzüne çıkarmak mümkün olacaktır. Kent mekânı bile kayboluyorken, kırsal 

mekanın daha hızlı ve kontrolsüz değişim geçirmesinin kaçınılmazlığı ön kabulü ile 

hedeflenen hafıza-peyzaj çalışmalarıyla sadece Kayseri için değil, diğer Anadolu 

kentlerinin kırsal kimliği ve yerleşimlerinin gelişimini de anlamaya yönelik önemli bir 

arşiv ve kaynak olacaktır. Bu tür alanların kültürel peyzaj şemsiyesi altında incelenmiş 

olması da bundan sonraki çalışmalara çağdaş bir yaklaşım getirmiş olacaktır. 

4.1.1.2 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin kısıtları ve 

potansiyelleri 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri; sahip olduğu 

topografik özellikler ve suyun varlığı, Kapadokya Bölgesinde olduğu gibi bu vadileri, 

plato üzerinden algılanmayan, saklı yerleşim alanları haline getirmiştir. Bu sayede 

kentin merkezine yakın bir mesafede olmasına rağmen, vadi olmasından dolayı kültür 

miras değerlerini günümüze kadar büyük ölçüde korumayı başarabilmiştir. Fakat, 

kente yakın olmasından dolayı özellikle Derevenk Vadisi’nde yapılaşmanın artması 



95 

ve kentleşme baskısının Gesi ve Koramaz Vadileri’ne doğru geldiği kısıt olarak 

gözlemlenmiştir. 

Vadilerin Kültepe Arkeolojik Alanı’na yakınlığı da o alanla fiziksel ve bağlamsal ilişki 

kurulabilmesi adına potansiyel taşımaktadır. Koramaz Vadisi’nin Sivas yoluna en 

yakın olan Ispıdın (Bağpınar) köyü ise Kültepe arkeolojik alanına 4 km uzaklıkta 

bulunmaktadır. Tarihsel olarak ilişkilerin okunabilmesi anlamında önemli bir 

konumda bulunmaktadır. Erkiletlioğlu (2016, s. 33), Kayseri çevresindeki bilinen en 

eski yerleşme yerinin bugünkü şehre 20 km mesafede bulunan Kültepe höyüğü 

olduğunu ve bu höyükte bulunan Kaneş, Kayseri ovasının ve Anadolu’daki ticaret 

sisteminin baş şehri olup, Kaneş krallığının merkezi olarak M.Ö. 2800 senesinden 

Hellenistik devre kadar önemini koruduğu söylemektedir 

4.1.1.3 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin coğrafi özellikleri 

Kayseri’nin kırsalının yüzey şekilleri olarak plato, yamaç, vadi ve ovalardan 

oluşmaktadır. Bu oluşumlar, kıvrımlı uzun sıra dağlar ya da tek başına yükselen 

volkanik oluşumlardır. Bu dağlar birbirinden çöküntü havzaları ve yüksek platolarla 

ayrılmıştır. Kayseri ve yakın çevresi kırsal yerleşimlerine bakıldığında genellikle vadi 

içlerinde, akarsu kenarlarında, ovalık kesimlerde ve bu alanlardaki yamaçlarda 

konumlandığı görülmektedir. Geçmişten günümüze kadar Kayseri kentinde 

yamaçların yerleşim, ova ve platoların tarım arazisi olarak kullanıldığı görülmüştür.  

Erciyes Dağı’nın batı yamaçlarında başlayan geniş bir yayla, Kayseri ve Gömeç 

ovalarına doğru alçalmaktadır. Çok sayıda derin yarık ve vadilerde parçalanmış olan 

bu yaylada üç vadi ön plana çıkarmaktadır. Bu vadiler Kayseri Derevenk, Gesi ve 

Koramaz Vadileri’dir. Bu vadilerde yer alan yerleşimler yamaç, tümsek ve çukur 

yerleşimleri olarak içerisinden vadinin en düşük kotu geçecek şekilde dağların 

yamacına yerleşmiş ve Erciyes Dağı’nın kuzey doğu yanına bakacak şekilde güney 

bakıda konumlanmıştır. Yamaç yerleşmelerin konumlarının belirlenmesinde mevcut 

doğal ve çevresel verilerden yararlanılmış, özellikle rüzgar ve güneş açısı etkili 

olmuştur.  

Kayseri’de step iklimi görülmekte, gece-gündüz arası sıcaklık farkı yüksektir. Hakim 

rüzgar yönü kuzeybatı olup, en şiddetli rüzgarlar ve fırtınalar güney ve güneydoğudan 

esmektedir. Deniz seviyesinden 1100-1900 metre yukarıda bulunan vadilerin 

yamaçlarında yer alan yerleşimler; bağ-bahçelerinin vadi tabanında suya yakın 



96 

konumda, soğuk ve rüzgarlardan korunan bu özelliğiyle de akarsuların getirdiği nem 

ile vadi içinde bulunduklarından platoya göre kendi mikro-klimasını oluşturmuştur. Bu 

sayede vadiler daha nemli ve ılıman bir iklime sahip olmuştur.   

Yöredeki en büyük ve en yaygın dağ dizisi Erciyes Dağı’nın 15 km kuzeydoğusundan 

başlayıp Uzunyayla’ya kadar uzanan dağlardır. Yaklaşık 60 km uzunluğundaki bu 

dizinin batı bölümünde Koramaz Dağı bulunmaktadır. Salkuma, Büyükbürüngüz ve 

Üskübi köylerinin doğusunda yer alan Koramaz Dağı, Büyükbürüngüz yakınlarında 

1907 metre yüksekliğe kadar ulaşır (Cömert, 2008). Batı yamacında Salkuma Suyu, 

Büyükbürüngüz’de İvriz Suyu, Tacın Suyu ve İspile Suyu bu vadilerin başlıca su 

kaynaklarıdır. Üskübü ile Küçükbürüngüz’ün ortak olduğu ve bağ bahçe sulamada 

kullandıkları bir su daha bulunmaktadır. Nize ile Salkuma arasından çıkan Başırgat 

(veya Başkıran) Suyu ise sadece içme suyu olarak kullanılmaktadır. (Cömert, 2008). 

Darsiyak Köyü’nden kaynaklanan Darsiyak Suyu, Nize’den çıkan Derepınar veya Deri 

Suyu ve Üskübü’den çıkan dere suyu kuzeybatıdaki Gömeç Ovası’na doğru akarken 

yüzyıllar içinde toprağı aşındırmış, bu sayede verimli vadiler yaratmıştır. Bütün bu 

özelliklerinden dolayı Anadolu’nun bozkırında bağ, bahçe, bostanların olduğu bir 

alana dönüşmüştür. Platolarda da tahıl tarımı da yapılmaktadır.  

4.1.1.4 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin morfolojik özellikleri 

Kayseri’nin jeomorfolojik yapısından kaynaklı kaya oyma yerleşimler ve buna bağlı 

olarak gelişen gündelik yaşamlar bu yörenin kimliğinin çok önemli bir parçasıdır. 

Sahip olduğu jeomorfolojik yapısı ve zeminden çıkan yöresel olarak da “tirem” adı 

verilen kolay işlebilen volkanik yumuşak kayalar bulunmaktadır. Kayaların oyularak 

yaşam alanı olması ya da mevcut kayaç yapısından Kayseri’ye özgü mimari üslubun 

ana unsuru olan taş malzemesinin kullanılması ve bununla ortaya çıkan zanaatlar, 

kültürel peyzajın somut ve somut olmayan bileşenlerini oluşturmaktadır. Aran (2000); 

bir yapıyı belirleyen temel etkenin onun yeri olduğu, o yapıyı yöreyle, çevreyle ve 

diğer yerleşimlerle ilişkilendirdiği; iklimin ise tamamlayıcı bir etmen olduğu, yapı 

duvarlarındaki pencere boşluklarının şekli, ölçeği ve konumlarının iklime bağlı olarak 

oluştuğunu söylemektedir. Bu sayede şekillenen coğrafya ile o yerde yaşayan habitatın 

amaçlarına hizmet edebilecek çözümler üretilmiştir. Volkanik tüfler, hafif, esnek 

yapıları ile zemin hareketlerine uyum sağlayan, dolayısıyla depreme dayanıklı olan ve 

gözenekli iç yapısı nedeniyle yalıtım özelliği taşıyan taşlardır. Kayseri ve yakın çevresi 



97 

kırsalına baktığımızda doğal malzeme olarak karşımıza çıkan taş; türüne bağlı olarak 

zamanla oluşan tahribata gösterdiği direnç nedeniyle yüzyıllarca ayakta kalabilen 

gelecek nesillere kültürel hafızayı ileten malzeme olmuştur. Kullanıcıların gündelik 

yaşam biçimi ve üretim alışkanlıklarına bağlı olarak düzenlenen çevrelerde kullanılan 

taş, kolay işlenebilme özelliği sayesinde yamaçlarda oyularak yaşam alanı haline 

gelmiştir. Yerleşimlerde ihtiyaca yönelik kaya oyma mekanlar oluşmuş ve bunlar dini 

ve savunma yapıları, yaşam alanı, ahır, mahzen, güvercinlik… vb. gibi farklı işlevlere 

sahip olmuştur.  

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve köylerinin genellikle 

yamaçlarda yer aldığı görülmektedir. Daha çok yamaçların konut yerleşimi olarak 

seçildiği arazilerde yönelim dikkate alınmış olup yerleşimlerdeki düz ve suya yakın 

olan alanlar tarımsal etkinliklere ayrılmıştır (Timur ve diğ., 2018). Yaygın tarımsal 

etkinlikler ve kentin çeperindeki konumu nedeniyle kırsal olarak tanımlanan vadilerde 

yerleşim dokusu aslında sokak ve sokak cephesi oluşturan açık alanları görece düşük 

oranda tek ve iki katlı yarı-kentsel tarihi çevrelerden oluşmaktadır. Yamaçlarda 

oyularak oluşan yerleşimler çevrenin bir parçası olarak uyum içerisinde organik 

çizgiler içermektedir. Barınma ihtiyacı, kullanıcıların yaşam biçimi ve üretim 

alışkanlıklarına göre şekillenmiş, gündelik yaşam biçimlerine göre düzenlenmiştir. 

Evlerin ihtiyaçları zaman içerisinde değişen, dönüşen veya evrilen bir süreç yaşamakta 

ve ihtiyaçlara cevap veren çözümleri içererek günümüze ulaşmıştır. Geçmişte konut 

olarak kullanılan yamaçtaki kaya oyma mağaralar günümüzde depolama, saklama ve 

ahır vb. gibi kullanılagelmiş, zemin katta ahır ve üst katta barınma olarak eklektik 

yapıya bürünmüştür. Daha çok yamaçların konut yerleşimi olarak seçildiği arazilerde 

yönelim dikkate alınmış olup yerleşimlerdeki konumuna göre daha az eğimli veya düz, 

suya yakın olan alanlar tarımsal etkinliklere ayrılmıştır. Yerleşimlerden platoya doğru 

fiziksel çevreler yerini yamaçta yer alacak ve verimsiz toprağın da 

değerlendirilebildiği güvercinlik ve cehriliklere (boyar bitki) bırakmıştır (Elagöz 

Timur ve Kevseroğlu, 2021). Platoya çıkıldığında ise yeniden tarımsal üretimler 

devam etmekte ve buralarda yaygın olarak buğday tarlaları yer almaktadır.  

4.1.1.5 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nin tarihsel gelişimi  

Doğal çevrenin insanlar tarafından şekillenmesiyle nasıl şekillendiğini anlayabilmek 

için önce demografik yapının nasıl olduğu incelenmelidir. Kayseri, kalkolitik 



98 

çağlardan başlayarak; Asur, Hitit, Frig, Roma, Bizans, Selçuklu ve Osmanlı 

dönemlerinde önemli bir kültür ve ticaret merkezi olmuştur. Yazılı tarihe bakıldığında, 

Asurlu tüccarların Anadolu’da 13 civarında karum (ticari merkez) kurdukları ve bu 

karumların Konya-Malatya arasında sıralandıkları bilinmektedir. Hepsinin de merkezi 

olarak Kültepe’deki Kaniş Karumu’na bağlı olduğu söylenmektedir (Yurt 

Ansiklopedisi, 1982). Kayseri sancağı (livası 16. yüzyılda Karaman Vilayeti’nde yer 

alan sekiz sancaktan biriydi. Diğerleri; Konya, Beyşehri, Larende, Aksaray, Akşehir, 

Niğde ve İç-İl’di (Erkiletlioğlu, s. 341). Kayseri Türk, Rum ve Ermenilerin tarih 

boyunca birçok devletin yönetimi altında, bir arada yaşadıkları bir şehir olagelmiştir. 

16. yüzyıl sonlarında Karaman Vilayeti’ne bağlı olan günümüz şehirlerinden sadece 

Kayseri, Niğde ve Tarsus şehirlerinde Ermeniler yaşamaktaydı (Erkiletlioğlu, s. 366). 

Kayseri ve çevresinde, 20. yüzyılın ilk yarısında gerçekleşen sosyo-politik 

dönüşümlere dek Gayrimüslim ve Müslim nüfusun bir arada yaşadığı bilinmektedir. 

16. yüzyılda %95 oranında gayrimüslim nüfusa sahip olduğu ve Ermeni, Rum ve 

Türklerden oluşan ortak yaşam kültürünü 20. yüzyılın ilk yarısındaki sosyo-politik 

dönüşümlere kadar koruduğu bilinmektedir. 1900 tarihli salnameye göre, Kayseri 

Livası’nın nüfusunun 1/3’ü gayrimüslimdir. 20. yüzyılda ise, 1915 tehcirinde Ermeni 

nüfusun büyük bölümünün göçe zorlandığı, 1918’de memleketlerine dönemlerine izin 

verilen nüfustan, Kayseri ve çevresindeki yerleşimlere dönenenlerin bir bölümünün 

ise yöreden olmadığı bilinmektedir (Beşbaş, 2006). 1925 tarihli bir salnameye göre, 

Gayrimüslim azınlık oranı %2’ye kadar düşmüştür (Yel ve Demirtaş, 2007). 1923 

yılında imzalanan protokol ile Türkiye’deki Ortodoks Rumlarla Yunanistan’daki 

Müslümanlar yer değiştirmeye tabi tutulmuşlardır (Ekin, 2005). Bu dönemde Kayseri 

ve çevresinde yaşayan 27.000’i aşkın Rum Yunanistan’a gönderilmiştir (Aktan, 2000). 

Tehcir ve mübadeleden sonra Kayseri’de 196.082 Türk, 1813 Gregoryen Ermeni, 66 

Protestan Ermeni, 146 Katolik Ermeni olmak üzere toplam 200.225 kişidir. Ermeni 

halkının büyük bir bölümü Halep, Musul ve Beyrut yakınlarına gönderilmiş, bir 

bölümü ise ya komşuları tarafından gizli tutulmak suretiyle ya da Müslümanlığı kabul 

ederek yerlerinde kalmıştır (İmamoğlu, 2010). Bununla birlikte açlık, ekonomik 

şartların bozulması, savaşa alınma, göçler, kolera, veba, difteri gibi salgın hastalıklar 

da nüfusunun azalmasında ciddi şekilde etkili olmuştur (Erkiletlioğlu, 2000). Kalan 

Ermeniler ekonomik kaygılar ve eğitim imkanlarının kalmaması dolayısıyla göç 

etmişlerdir. 19. yüzyılın sonlarına doğru başlayan bu göç süreci 1970’lere kadar devam 

etmiştir. 



99 

Kayseri sancağında 1520 yılında 28.394 Müslüman, 10404 Gayrimüslim (gebr) 

yaşamakta, Gayrimüslim nüfusun %47,3 Koramaz nahiyesine bulunmaktadır. 1875 

nüfus sayımında Kayseri sancak nüfusunun yaklaşık %40'ı (50000) bu nahiyede 

yaşadığı bilinmektedir. 1843 cizye defterlerine göre, Kayseri kırsalında 

Gayrimüslimler ağırlıklı olarak Efkere, Endürlük, Germir, Talas, Tomarza ve 

Zincidere gibi merkezlerde yaşamaktadırlar. Bu yerleşmeler defterlerde köy adıyla 

zikredilmelerine rağmen gerek mahalle sayıları gerekse vergiye tâbi erkek nüfusları 

itibariyle birçok şehri gölgede bırakacak mahiyettedirler. Gayrimüslimlerin kayıtlı 

olduğu 25 köy olup, bir kısmı tamamen Ermeni veya Rumlardan müteşekkil iken her 

iki grubun birlikte zikredildiği köyler de mevcuttur. Söz konusu köylerin bir kısmında 

Müslümanların yaşadığını da kabul etmek gerekir (Yörük, D., 2013). Gesi ve Ağırnas 

Belediyesi’nin kurulması ile bu köyler belediye sınırları içerisine dahil edilmiştir. 

2011’de Büyükşehir Yasası ile köyler artık mahalle olarak merkezi yönetime 

geçmiştir. Gesi ve Ağırnas Belediyeleri’ne bağlı olan köylerin hepsi Melikgazi 

Belediyesi’nin hizmet alanına girmiştir. 

16. yüzyılın başlarında Karaman Vilayeti; Konya, Beyşehri, Larende, Aksaray, 

Akşehir, Niğde, Kayseri ve İç-İl olmak üzere sekiz livaya (sancağa) ayrılmıştır. 16. 

yüzyıl Kayseri livasında 9 adet nahiye bulunmaktadır. Bu nahiyeler; Sahra, Koramaz, 

Cebel-i Ali, Cebel-i Erciyes, Karakaya, Kenar-ı Irmak, Malya, Karataş ve Bozatlu’dur. 

Koramaz Nahiyesi’nin 628 Gayrimüslim ve 319 Müslüman olmak üzere 939 hane 

olduğu söylenmektedir. Koramaz Nahiyesi’ne 16. Yüzyıl başlarında 34 köy, iki mezra, 

iki cemaat bağlı idi (Özbek ve diğ., s.61). Koramaz Nahiyesi’nde bulunan karyeler 

(köyler); Büyük Bürüngüs, Ulu Bürüngüs, Gergeme Köyü (Doğanlar), Bala Gesi, 

Merse Köyü, Vaniye Köyü, İspile Köyü (Başakpınar), Mancusun Köyü (Yeşilyurt), 

Kanbar Köyü (Kamber), Barsama Köyü (Çavuşağa), Salkuma Köyü (Gürpınar), Tölös 

Köyü, Efkeve Köyü (Bahçeli), Nizziye Köyü (Güzelköy), Darsiyak Köyü (Kayabağ), 

Sarımsaklı Köyü (Bünyan), Dimitre Köyü (Turanköy), Germür Köyü, Tevanasun 

Köyü (Tavlusun), Cırlavuk Köyü (Mimarsinan), Vekse Köyü (Özlüce), Gessi Köyü, 

Üskübü Köyü (Subaşı), Kiçi Bürüngüs Köyü (Küçük bürüngüz), Ağırnas köyü, 

Sultanhanı Köyü, Palas Köyü (Gülova), Selasire Köyü, Kal’a Hıristos Köyü, Kırıf 

Köyü, Kozla Köyü, Kiryat Köyü, Sağarka Köyü, Şavalak Köyü, Canbaz Köyü, Süskün 

Köyü’dür  (Erkiletlioğlu, 2016, s. 345-346).  



100 

Günümüzde bu bölgenin sınırları içerisinde 14 köy varlıklarını devam 

ettirebilmektedir. Kayseri’nin kuzey doğu yönünde ilerleyen Koramaz Dağı’nın 

eteklerinden inerek Kayseri Sivas yolunda son bulan ve birbirlerine paralel Koramaz, 

Gesi ve Derevenk vadilerinin üzerinde bulunan: Germir ve Tavlusun köyleri Derevenk 

Vadisi’nde; Gesi, Mancusun (Yeşilyurt), Efkere (Bahçeli), Nize (Güzelyurt), Darsiyak 

(Kayabağ) Gesi Vadisi’nde; Vekse (Özlüce), Ispıdın (Bağpınar), Dimitre (Turan), 

Ağırnas, Üskübi (Subaşı), Küçükbürüngüz ve Büyükbürüngüz köyleri de Koramaz 

Vadisi’nde olup teşkil ettiği bölgeye Koramaz’a ait köyler arasında yer almaktadır. 

Koramaz’a bağlı köylerin geçmişten günümüze sayılarının azalmasının en temel 

sebebi ise Anadolu’da yaşayan Celali İsyanları’dır. Celali ayaklanmaları sonucu 

taşrada giderek artan güvenlik problemleri, suhte isyanları ve bozulan asayiş ortamı, 

küçük köy ve karyelerdeki nüfusun azalmasına yol açmış, buralarda meskun ahali 

nispeten daha büyük ölçekteki yerleşim yerlerine göç etme yolunu tercih etmiştir 

(Özbek ve diğ., s.61).  18. yüzyılda Koramaz ve karyelerinin sayısı nicelik olarak 

azalmış, geride kalan köyler ise timar olarak tercih edilmiş, böylelikle Ağırnas, 

Barsama, Darsiyak, Dimidre, Eğriyollar, İsbile, Giryat, Hisarcık, Kiçi Bürüngüz, 

Kurugöl, Sarımsaklı, Ulu bürüngüz, Üskübi ve Vekse’nin de aralarında olduğu 13 köy 

timar köylerine dönüştürülmüştür (Özbek ve diğ., s.61). Koramaz ve çevresindeki 

nüfus giderek azalmış, köyler terkedilmiş, var olanlar ise ekonomik ve demografik 

yönden küçülmeye gitmiştir. Kayseri Liva’sına bağlı Koramaz Nahiyesi’nde bulunan 

yerleşimlerin geçmişten günümüze tarihsel sürekliliği içermesi, çeşitli devlet ve 

yönetim sistemlerinin tarihsel hafızasında yer etmesi, farklı tarihsel dönemlerde her 

daim üzerinde yerleşik nüfusu barındırması gibi sebeplerle Osmanlı hakimiyetinde 

bulunduğu müddetçe de nahiye, köy ve köy altı yerleşimlere ev sahibi yapmış kültürel 

coğrafya olma özelliği taşımaktadır. 

4.2 Araştırma Yöntemi 

Çalışma alanı olarak seçilen Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri mübadele yıllarına 

kadar Ermeni, Rum ve Türklerin bir arada yaşadığı, ortak yaşam kültürünün 

benimsediği yerler olarak bilinmekle birlikte; sadece 14 kırsal yerleşim alanı 

günümüzde varlıklarını sürdürmektedir. Bu kırsal karakterdeki yerleşimler; çeşitli 

doğal, sosyo – kültürel ekonomik, siyasi vb. nedenlerden dolayı nüfus kaybına 

uğramıştır. Bu kayıplara rağmen her yerleşim, kendine özgü gündelik hayatı, üretim 



101 

peyzajı ile geçmişe ve buna bağlı olarak yerleşime dair izler barındırmaktadır. Kırsal 

tarihi karakterdeki bu tip yerleşimler, kentsel alanlara göre daha az sözlü ve yazılı 

kaynaklar içermektedir. Bu nedenle, zihinsel katmanları gün yüzüne çıkarabilmek ve 

geçmişe dönük yaşantılarla ilgili ipuçlarını toplayabilmek hafızaya başvurulmuştur.  

Bu çalışma ile coğrafyanın kültürel peyzaj üzerindeki etkisini karşılaştırmalı olarak üç 

vadi ve 14 yerleşim üzerinden birden çok yöntem ve temsil dilleri kullanarak, yazılı 

kaynaklarının yetersiz olduğu bu tür kırsal alanlara yönelik yeni bir çoklu yöntem 

kullanımını içeren bir yaklaşım senaryosu kurgulanmıaktadır. Yöntemin 

uygulanmasındaki ilk aşama, kültürel peyzajın karakteristik çevre bileşenlerinin 

belirlenmesidir. Kültürel peyzajın bileşenlerini keşfetmek için yerleşimin yaşantılar 

üzerinden tarihi süreçte incelenmesi gerekmektedir. Kültürlerarası birlikte yaşam 

geleneğinin somut ve somut olmayan varlıklarının 19. yüzyıldan günümüze kadar olan 

sürecin arşiv ve literatür kayıtlarının araştırılması ve yapılan bu araştırma sonrası elde 

edilen mevcut durum analizi ile tespit edilmiştir. Sonrasında gündelik hayatta var olan 

kolektif belleğin izlerinin çeşitli temsil araçları kullanılarak, bu tür kültürel peyzaj alan 

niteliğindeki bölgeye özgü değerlerini belgelenmesi sağlanmıştır. Peyzajın hafızasına 

ve geçmiş yaşantılarının bıraktığı izlere bütüncül bakmayı sağlayan bu çalışmanın 

ardından Kayseri’nin kırsalında yer alan vadi yerleşimleri ve köylerinin kültürel 

peyzajlarının, seçilen köylerdeki insanların kolektif hafızalarındaki peyzajların ifade 

edilebilmesi için yöntem önerilerinde bulunulmuştur. Çalışma sürecinde “veri toplama 

ve üretme” yöntemleri olarak arşiv ve yazılı kayıtlar, geçmişe ait fotoğraflar, sözlü 

tarih çalışması, hafıza yürüyüşleri yöntemlerinden yararlanılmıştır. Sonrasında elde 

edilen bu veriler “veri değerlendirme ve yorumlama” başlığı altında elde edilen veriler 

bölüm 2’de tanımlanmış olan kültürel peyzajın üç ana bileşeni doğrultusunda 

sınıflandırılmış ve ve hafıza peyzajı kimlik kartları olarak temsil edilmiştir. Dört temel 

adımda (Şekil 4.2) gerçekleştirilen yöntemsel çeşitlilik; arşiv ve yazılı kayıtların 

araştırması sonrası elde edilen mevcut durum analizi, hafıza düğüm noktaları analizi 

ve hatırlatma topografileri analizi, hafıza peyzaj kimlik kartları ve yaşayan hafıza 

peyzajı diagramından oluşmaktadır. Kültürel peyzaj bileşenlerine hafıza katmanın 

eklenmesiyle oluşturulan hafıza peyzaj kimlik kartları bir sonraki bölümde süreklilik 

üzerinden değerlendirilmiş, kültürel peyzajın kolektif bellekteki sürekliliği veya 

süreksizliği yaşayan hafıza peyzajı diyagramı ile ortaya konulmuş ve ifade edilmiştir. 



102 

 

Şekil 4.2 : Yöntemin aşamaları. 

4.2.1 Veri Toplama ve Üretme Yöntemleri 

Günümüzde hızla yapılaşan ve özgünlüğünü yitiren kırsal alanlar içerisinde kültüre ve 

coğrafyaya özgü peyzajları içeren geçmiş yaşam kültürüne ışık tutmaktadır. Zaman 

içerisinde değişen ve dönüşen, insan yapımı ve doğal etkilerin harmanlandığı sadece 

tek yapı ölçeğinde değil, bütüncül bir perspektifle bakılarak fiziksel, doğal ve sosyo+ 

çevre üzerinden kültürel peyzaj şemsiyesi altında incelenmiş olan Kayseri Derevenk, 

Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve köylerinin hafıza peyzajlarının sürekliliğini 

incelemek, belgelemek ve görselleştirmek için çoklu yöntem modeli kullanılmıştır. 

Çalışmanın ilk aşamasını oluşturan yöntem, geçmişten günümüze değerlendirmemize 

olanak tanıyan literatür ve arşiv kayıtlarından elde edilen veriler mevcut durum analizi 

olarak aktarılmıştır. Kırsal tarihi karakterdeki bu tip yerleşimler, kentsel alanlara göre 

daha az sözlü ve yazılı kaynaklar içermektedir. Bu nedenle, zihinsel katmanları gün 

yüzüne çıkarabilmek ve geçmişe dönük yaşantılarla ilgili ipuçlarını toplayabilmek 

adına bu çalışmada kolektif belleğe başvurulmuştur. Kayıpların yoğun olarak 

yaşandığı 1900-1950 yıllarından günümüze dair var olan ve olmayan değerleri ortaya 

koyabilmek için sözlü tarih yöntemi kullanılmış ve kullanıcıların hafızalarındaki 

yerleşimler alanda yaşayan insanlarla geçmişine dair hafıza yürüyüşleri yöntemi 

denenerek veri üretilmiştir. Bu görüşmeler sayesinde yerleşimlere dair ilişkili fotoğraf, 

bilişsel harita, çizim, kroki, v.b yazılı ve görsel materyaller elde edilmiştir.  

4.2.1.1 Mevcut durum (Boşluk) analizi 

Boşluk (gap) analizi; ticari veya kamusal organizasyonların işleyişini kontrol etmek, 

gereksinimlerinin karşılanıp karşılanmadığını tespit etmek ve gelecekteki 

performanslarını artırmayı sağlayacak zamansal uygulama ve işletim boşlukları, 

engelleri ve potansiyelleri tespit edip bunlara göre stratejik değerde bilgi üreterek, 

gerektiğinde gelişim kararlarının revize edildiği bir yöntem olarak kullanılmaktadır. 

Bu yöntemde kullanılan boşluk terimi ile ifade edilmek istenilen, mevcut durumdaki 

nokta veya seviye ile gelecekte bulunulmak istenilen nokta veya seviye arasındaki 



103 

boşluğu tespit etmektir. Arada kalan bu boşluğun giderilmesi ve istenilen seviyeye 

ulaşılabilmesi için yapılması gerekenlerin doğruluğu yine bu boşluğun ne kadar iyi 

tespit edilip edilmediği ile ilgilidir. Bu bağlamda boşluk analizini; ihtiyaçlar analizi, 

ihtiyaçların değerlendirilmesi ya da ihtiyaçların boşluk analizi olarak nitelendirmek 

mümkündür (Blokdyk, 2017).  

Birinci adım olan arşiv ve yazılı kayıtların incelenerek örneklem alan için kültürel 

peyzaj bileşenlerine altlık oluşturabilecek çerçeveyi çizmemizi sağlamıştır. Bunun için 

de Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve köylerini içeren yayınlar 

ve arşiv kayıtlarına odaklanılmış ve bu verilere ulaşabilmek için; Cumhurbaşkanlığı 

Osmanlı ve Cumhuriyet Arşivleri, Vakıflar Genel Müdürlüğü, Vakıflar Kayseri Bölge 

Müdürlüğü, Kayseri Kültür Varlıklarını Koruma Bölge Kurulu Müdürlüğü, Kayseri 

Büyükşehir Belediyesi, Kocasinan Belediyesi, Melikgazi Belediyesi, Kayseri ve ilçe 

belediyelerine ait Koruma, Uygulama ve Denetim Şube Müdürlükleri, Tapu ve 

Kadastro Genel Müdürlüğü, Kara Kuvvetleri Harita Genel Müdürlüğü’ne 

başvurulmuştur. Aynı zamanda bu örneklem alanı içeren tezler ve makaleler 

taranmıştır. Bu yazılı veriler kültürel peyzaj bileşenleri olarak ele alınarak 19. yüzyıla 

dair her bir başlıkta “ilişki ağları” tematik haritalamalarla temsil edilmiş ve belgeleme 

önerisine alternatif bir yaklaşım geliştirmiştir. Arşiv ve yazılı kaynaklar aracılığı ile 

elde edilen verilerde tanımlanan somut ve somut olmayan kültür mirası ögeleri, 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri üzerinden bütüncül 

olarak ele alınarak, bunların kendi aralarındaki ilişki ağlarına ulaşılmış ve her köyün; 

nüfus verileri; ticaret ağları; üretim peyzajı (tarımsal aktiviteler, bilgi ve pratikler, 

üretimhaneler); eğitim, sağlık ve dini hizmetlerin yer aldığı sosyal-kentsel donatılar; 

mimari ögeleri; meslekler;  yerleşim morfolojisi ve geçmişten günümüze ulaşan somut 

olmayan miras değerlerinin envanteri oluşturulup mevcut durum analizinin yapılması 

(Şekil 4.3) bu çalışmanın ilk ayağını oluşturmuştur. 1875 yılı vadi yerleşimleri ve 

köyler için Gayrimüslim ve Müslim nüfusun bir arada yaşadığı nüfus yoğunluğuna 

sahip ve veri bütününü oluşturması açısından seçilmiştir. En sağlıklı verinin 1875 

yılına ait veriler içermesinden dolayı bu yıla ait veriler mevcut durum analizi ile 

tablolaştırılmıştır. Bu tablodan hareketle oluşturulan kültürel haritalamalar “Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri İlişki Ağları” olarak sosyo-demografik, kültürel 

ve ekonomik katmanlar başlığı altında bölüm 4.3.3.1’de verilmiştir. 



104 

 

Şekil 4.3 : Vadi yerleşimleri ve köylerin 1875 yılına ait mevcut durum analizi. 



105 

4.2.1.2 Hafıza Düğüm Noktaları Analizi 

Veri toplama ve üretme tekniklerinin ikinci adım olarak ise, yarı yapılandırılmış soru 

setleri ile sözlü tarih yöntemi uygulanmıştır. Bir önceki aşamada 19. yüzyıl verisinin 

değerlerinin tablosu bu aşamada o köyde yaşayanların hafızaları üzerinden 

sorgulanmıştır. Zihinsel katmanları gün yüzüne çıkarabilmek ve geçmişe dönük 

yaşantılarla ilgili ipuçlarını toplayabilmek adına bu çalışmada kolektif belleğe 

başvurulmuştur. Kayıpların yoğun olarak yaşandığı 1900-1950 yıllarından günümüze 

dair var olan ve olmayan değerleri ortaya koyabilmek için sözlü tarih yöntemi 

yapılmıştır. Kümbetoğlu (2009, s.72), “niteliksel araştırmalarda kullanılan 

derinlemesine görüşme tekniğinin sosyal dünyadaki ‘görünür’ birçok olgu, süreç, 

ilişkinin görünümünden çok özüne inmeyi, bunların ayrıntılarını kavramayı ve 

bütüncül bir biçimde anlamayı mümkün kılan bir veri oluşturma aracı” olduğunu 

söylemiştir.  

Nitel araştırmalarda sıklıkla danışılan açık uçlu soru kalıpları, araştırmacıya 

incelemek istediği olguyu esnek ve açık uçlu bir yaklaşımla ele alma olanağı 

sağlamaktadır. Açık uçlu araştırma soruları, özellikle araştırma konusuna 

temel oluşturabilecek kuramsal alanyazının yetersiz olduğu durumlarda önemli 

kolaylık sağlar. Açık uçlu olarak ifade edilen araştırma desenlerinde 

araştırmacı, araştırma varsayımından hareketle, esnek bir yaklaşım izleyerek 

araştırma sürecini yönlendirebilir. Açık uçlu soru yazma süreci araştırma 

konusuna ilişkin genel bir konu ile başlar. Bu genel sorudan hareketle 

araştırmacı veri toplamaya başlar ve araştırmanın ilk aşamalarında konu ile 

ilgili temel değişkenler daha açık hale gelir ve bunlara ilişkin alt araştırma 

soruları yazmak mümkün olur. (Yıldırım ve Şimşek, 2006, s. 91-92) 

Nitel araştırmalarda tümevarımcı bu özelliği Strauss ve Corbin (1990) tarafından 

önemli bir avantaj olarak kabul edilmekte ve özellikle sosyal olayların incelenmesinde 

araştırmacıya sağlanan esnekliğin gerekli olduğuna dikkat çekmektedir (Yıldırım ve 

Şimşek, 2006, s. 92). Geçmişe dair verileri sorgulayabilmek için yerinde yarı 

yapılandırılmış, ucu açık sözlü tarih yöntemi insan, zaman ve yer bağlamındaki soru 

setlerinden oluşturulmuştur. Bu bağlamda vadi köyleri için soru setleri hazırlanırken 

önce pilot uygulama yapılmış ve birkaç kez deneme görüşme gerçekleştirilmiştir. Pilot 

görüşme neticesinde, peyzajlarda gündelik yaşantıyı ve kolektif hafızadaki izleri en iyi 

yansıtan, insana ait kişisel izlerin en yoğun görülebildiği yerlerin köy mahalinde 



106 

geçtiği gözlemlenmiştir. Köy mahalinde hafıza düğüm noktaları ve hatırlatma 

topografilerini tespit edebilmek için yöneltilecek soru setleri, hafızanın 3 bileşenini 

(insan-zaman-yer) içeren açık uçlu sorulardan oluşması öngörülmüştür. Bu sorular 

geçmiş ile günümüz, yerler ve değerler, doğa ve insanı hedef alan temel başlıklar 

doğrultusunda şekillendirilmiştir. Bu sayede yapılan görüşmeler ve elde edilen veriler, 

peyzajların yıllara göre hafızalardaki sürekliliğini veya süreksizliğini ortaya 

koyabilmemizi sağlamıştır. Çizelge 4.1’de gösterildiği gibi her bir kişiye evinde 

(hafıza düğüm noktaları analizi) ve köyünde (hatırlatma topografileri) yarı 

yapılandırılmış soru setleri durağan ve hareketli olarak yöneltilmiştir. 

Çizelge 4.1 : Yarı yapılandırılmış soru setlerinin içeriği. 

İNSAN ZAMAN YER 

 Demografik sorular 
……… (görüşme yapılan 

kişinin) 

 Köyde hangi tarihler 
arasında yaşadığı, ne kadar 

kaldığı, önceki ya da sonraki 
nesillerin ve hane halkının 

köy ile olan 

geçmişi………………… 

 

 Hafızalarında kalan köye dair 
birkaç kelime ya da imge 

…………………… 

 En gelişmiş köy…………. 
üretimi en fazla olan köy 

………………. 

 Bu köy……………………. ile 

meşhurdur. 

 Eskiden olan ama günümüzde 

olmayan ………………… 

 Eskiden ………… yapardık ama 
şimdi yapmıyoruz. 

 Eskiden ……………… (bina, 
okul, vb) vardı, ama şimdi orası 

yıkıldı ya da işlevi değişti. 

BARINMA İHTİYACI 

 Yaşadıkları evin krokisi 

 Evde özel günlerde yaşam (bayram, düğün, …vb.) 

 Mevsimsel değişime göre yaşam (yaz-kış 

farklılıkları) 

 Evde kadın-erkek-çocuk rolleri (işler) 
 

ÜRETİM PEYZAJI 

 Rutinler, tekrarlar  

 Bilgi-pratik (zanaatlar, yöreye ait bilgi ve 
değerler, yemek, şifalar)  

 Üretim ve teknikler  

 Bitkisel üretim -ekim, dikim, hasat, ürün, 

depolama, satış;  

 Hayvansal üretim – yetiştirme, birincil ve ikincil 

ürünler, depolama, satış 

 İmeceler, kolektif yapılan işler 

 İmgeler (akılda kalan üretime dair imge) 

 Eskiden olan ama günümüzde olmayan üretimler, 

ürünler, üretimhaneler, ekipmanlar (değirmen, 
güvercinlik, boyahane, bezirhane, çehrilik, dutluk, 

kavaklık, cevizlik, bağ….) 

 Satış noktaları, köyler arası ilişki ağları  

 Zanaatlar 

 

REKREASYON ALANLARI 

 Üretim ve barınmadan arda kalan zamandaki 
ilişkiler  

 Toplanmalar, kutlamalar 

 Kadın, erkek, çocuk farkına göre boş zaman 
etkinlikleri 

 Komşuluk ilişkileri, kolektif yapılan etkinlikler  
 

SAĞLIK & EĞİTİM & İNANÇ SİSTEMLERİ 

 Sağlık için  

 İlkokul, ortaokul, lise ve yüksek okul yerleri 

 Bölgede cami, kilise, mescit, vb. 

Bu kısımda kullanılan “nitel veri bireylerin gündelik yaşam pratiklerini, bunlar 

hakkındaki kanaatlarini, duygularını, hissedişlerini, deneyimlerini v.b içeriğinden ve 

bunların standart bir formda alınabilmesi mümkün olmadığından sayılabilir bir veri 

değildir. Burada daha çok ‘sayılamayan, hesap edilemeyen tekil, öznel deneyimler’ 

söz konusudur” (Holliday, 2002, s. 69). Kümbetoğlu (2009, s. 44), nitel verinin en 



107 

önemli özelliğinin sayı ve tablolara indirgeyen nicel veriye göre, insan anlatı ve 

ifadelerini birebir yansıtan, zengin bir veri sunduğunu dile getirmektedir. Bu soru 

setleri insan, zaman ve yer bağlamında oluşturulmuş olmakla birlikte yeri içeren soru 

setleri de kendi içerisinde kültürel peyzaj ögelerini ortaya çıkarmak için alt soru 

gruplarına bölünmüştür. Alan çalışması her bir köy özelinde hem hareketli hem de 

durağan olarak uygulanmıştır. Görüşme yapılan kişiler kartopu örneklemi ile alınarak 

oluşturulmuştur. Kümbetoğlu (2009, s. 99), kartopu örnekleminin daha çok etnografik 

çalışmalarda tercih edildiğini ve araştırma alanında kaynak kişilerden doğru diğer 

görüşülecek kişilere ulaşılması ve bir kartopu gibi, ilerledikçe yeni kişilere ulaşıldıkça 

örneklemin büyümesini ifade eden bir yöntem olarak açıklamaktadır. Bu kartopu 

tekniği ile ulaşılacak kişilerde 1950’ler öncesi o köyde doğmuş, büyümüş bir kuşak ve 

1950 sonrası doğmuş ve bir dönem geçmiş yaşama şahitlik etmiş ikinci kuşak ile 

görüşme yapılması (Şekil 4.4) hedeflenmiştir. Hem sözlü tarih hem hafıza yürüyüşleri 

yöntemleri kullanılarak yapılan görüşme listesine göre her bir köy özelinde en az 2 

farklı kuşağa ulaşılmış, 30 kişi ile görüşme sağlanmıştır. Görüşülen kaynak kişilerin 

15’i sosyo-demografik değişimin, kırdan kente göçün yoğun olarak yaşandığı 1950 

yılı öncesi doğmuş ve en aşağı 70 yaş ve üstü olmasına dikkat edilmiştir. Diğer 15’i 

ise, bir önceki kuşak olan 1950 öncesi doğan nesilden sonra gelen kuşağı temsil 

edenlerden oluşmaktadır. 

 

Şekil 4.4 : Köylere göre görüşülen kişi ve kuşak sayısı. 



108 

4.2.1.3 Hatırlatma Topografileri Analizi 

“Bir şehri anlayabilmek için nispeten eski semtlere gitmek, kendilerini evlerinde 

hissettikleri sokakları ve bulvarları gözlemlemek gerekir.” (Halbwachs, 2018). 

Kentsel topografya ve hafıza arasındaki bütüncül ilişkiye odaklanan görüşlerden, 

Nora'nın (1989) “lieux de mémoire” (hafıza yerleri), Halbwachs'ın (1992) “yer 

işaretleri” hafızanın; gündelik yaşamın mekânsal pratiği ile sürekli müzakere edilen, 

akışkan ve dinamik bir süreç olarak incelenmesi, yaşayan hafızanın düzlemini 

“hatırlama topografileri” üzerinden kurmaktadır. Bu çalışmanın yöntemi, Nora’nın 

kentsel topografya ve hafıza ilişkisine dayanan “hafıza yerleri” kavramı üzerine 

kurgulanmıştır. Vadilerde yer alan yerleşimlerin saha çalışmasıyla ortaya 

çıkarılabilmesi için hafıza yürüyüşleri yöntemine başvurulmuş, seçilen köylerde 1950 

ve öncesi doğumlu kişilerle hareketli olarak köylerin sokaklarında gezilmek suretiyle 

yapılmıştır. Yapılan görüşmelerin “hafıza yürüyüşleri” yöntemi ile hatırlatma 

topografilerinin etnografik boyutunun ele alınması bu köylerde yaşayanlarla hafıza 

düğüm noktalarının ortaya çıkmasını sağlamıştır. Bu düğüm noktalarına ulaşabilmek 

için de köylerde hareketli yapılacak teknikle insan-zaman-yer (Şekil 4.5) bağlamında 

enformel sohbet tarzı görüşme gerçekleştirilmiştir. “Bu tür görüşmeler, araştırmacı 

ve araştırmaya katılan kişi arasındaki etkileşimin doğal akışı içinde, kendiliğinden 

oluşan sorulara dayanır. Bu tür görüşmeler, örneğin, alan çalışmasında katılımcı 

gözlemin bir parçası olarak yapılır.” (Patton, 1987, s. 110). 

 

Şekil 4.5 : Hatırlatma topografilerinin 3 ana ekseni “insan-zaman-yer”. 



109 

4.2.2 Veri değerlendirme ve yorumlama yöntemleri  

Yerleşimlerin geçmişinin literatür ve arşiv kayıtlarından sorgulanması için kullanılan 

mevcut durum analizi, en az 2 farklı kuşak ile yerinde yapılan hafıza düğüm noktaları 

analizi için sözlü tarih görüşmeleri ve hatırlatma topografileri analizi için de hafıza 

yürüyüşleri, köylerin sahip olduğu kültürel peyzaj verilerini oluşturmuştur. Bu üretilen 

veriler bu kısımda çeşitli temsil araçları geliştirilerek görselleştirilmiştir. Bu kısım, 14 

köyün kültürel peyzaj değerlerinin hafıza peyzajları olarak kolektif hafızadaki 

sürekliliğini aktarabilmesi adına görsel araçlar kullanılarak çoklu yöntem modeli 

ortaya koyduğu düşünülmektedir. Bu sayede kültürel peyzaj ögelerinin ortaya 

çıkarılması, yerleşim dokusunun izlerinin görselleştirme tekniği kullanılarak 

somutlaştırılması, şu an mahallelerde yaşayan halk üzerinden detaylı görüşmeler 

oluşturarak kolektif hafızanın haritalamalarının yapılması, topoğrafya ile kırsal 

yerleşimlerin tipolojilerinin çıkarılması, bu tip kırsal karakterdeki alanların somut ve 

somut olmayan miraslarının ortaya çıkmasını sağlanmıştır.  

4.2.2.1 Hafıza peyzajı kimlik kartlarının geliştirilmesi  

Hafıza peyzajı kimlik kartlarının içeriği, kültürel peyzajın kriterleri doğrultusunda 

doğal, fiziksel ve sosyo+ çevre olarak üçe ayrılarak; somut ve somut olmayan kültür 

mirasının 19. yüzyıldan günümüze kadar sürekliliği veya süreksizliği hafızalar 

üzerinden kimlik kartlarıyla aktarılmaya çalışılmıştır. Bu kimlik kartlarının altyapısı 

ise şekil 4.6’da gösterilen ana ve alt bileşenler doğrultusunda oluşturulmuştur. Bu şekle 

göre kültürel peyzaj, somut ve somut olmayan miras değerleri olarak iki ana eksende 

incelenmiştir. Somut olan miras değerleri ise fiziksel ve doğal çevre verisi olarak 

tanımlanmıştır. Doğal çevre coğrafi ve alansal olarak; fiziksel çevre ise yerleşimsel ve 

mekansal olarak tanımlanmıştır. Somut olmayan miras değerleri ise sosyo+ çevre 

olarak tanımlanmış ve kendi içerisinde yatay, dikey ve algısal olarak alt bileşenlere 

ayrılmıştır. Dikey çevre alt bileşeni; sosyo-demografik, sosyo-kültürel ve sosyo-

ekonomik olarak ele alınmıştır. Yatay çevre bileşeni; gündelik yaşam, bilgi ve pratikler 

ve geleneksel zanaatlar ve sanatlar olarak ayrılmıştır. Algısal çevre alt bileşeni ise 

yaşayan ve yaşamayan bellek olarak ikiye ayrılmıştır (Şekil 4.6). 



110 

 

Şekil 4.6 : Kültürel peyzajın ana ve alt bileşenleri. 

4.2.2.2 Hafıza peyzajları kimlik kartları 

Farklı kökenlere ait toplumların bir arada yaşadığı yerleşimlerde kolektif peyzajlar ve 

buna bağlı olarak kolektif hafızalar üretmişlerdir. Hafızalar bize yerleşimlerin fiziksel 

olmayan, zihinsel katmanlarını ortaya çıkarmakta ve geçmişe dönük yaşantılarla ilgili 

de ipuçları vermektedir. Certeau (2009), hafızaların bir tür anti-müze olduğunu ve 

bilinmeyeni gün yüzüne çıkardığını dile getirmiştir.  

Haritalama uygulamalarının bir çoğunun kullanımını içeren tarihsel bağlamda belirli 

bir coğrafyanın mekansal ve çevresel sorularının araştırılması ve belgeleme yöntemin 

uygulanması, akademide kullanılan bir araç olagelmiştir. Kültürel haritalama; kentsel 

planlama, kültürel sürdürülebilirlik ve toplum gelişiminde yerel hikayelerin, 

uygulamaların, ilişkilerin, hatıraların ve ritüellerin anlamlı konumlar oluşturduğu 

yolları görünür kılan bir sorgulama şekli ve metodolojik bir araçtır. UNESCO’nun 

düzenlediği Bangkok Çalıştayı’nda “kültürel haritalama”; tanımlanan bir topluluğun 

bir zaman diliminde yerel kültürel kaynakların belgelenmesi vasıtasıyla somut olan 

kültürel unsurların kaydedildiği; el sanatları, simge yapılar, yerel endüstri ve 

etkinliklerin yanı sıra hatıralar, kişisel geçmişler, davranışlar ve değerler gibi somut 



111 

olmayan değerleri içeren, bir topluluğu özgün kılan değerlerin temsil biçimi olarak 

ifade edilmiştir (Clark, S. & Young,1995).  

Kültürel haritalama teknikleri bize yaşam alanlarımız olan doğal, mekansal ve sosyo-

kültürel çerçeveler, insanlar ve yerler arasındaki ilişki ve yoğunluklar gibi somut ve 

somut olmayan verileri göstermemizi sağlaması açısından bu çalışmada 19. yüzyılda 

Kayseri’deki tanımlanan üç vadideki kültür-peyzaj-hafıza arasındaki ilişki ağlarını 

anlamamız için çoklu yöntem modeliyle elde edilen bulguları ifade etmek için araç 

olarak kullanılmıştır. Kayseri’nin kuzeydoğusunda yer alan Koramaz, Gesi ve 

Derevenk vadilerinde bulunan 14 kırsal yerleşim üzerinden karşılaştırılmalı olarak 

değerlendirilmesi sonucu, fiziksel topografyanın kültürel peyzaj ve mekânsal 

çözümlere etkisinden, toplumsal topografyanın, kültürel peyzajın oluşumu ve 

korunmasına etkisine dek çeşitli alanlarda bilgi ve veri toplanması ve ifade edilmesi 

için hafıza peyzajı kimlik kartları oluşturulmuştur (Şekil 4.7). 

 

 

Şekil 4.7 : Hafıza peyzaj kimlik kartının görseli. 

Hafıza peyzajı kimlik kartları, kültürel peyzajın ve buna bağlı somut ve somut olmayan 

değerlerin 3 ana eksene ayrılması üzerine kurgulanmıştır. Bunlar fiziksel-doğal ve 

sosyo+ kimlik bileşenleridir. Fiziksel kimlik bileşeni, günümüzde var olan-olmayan 

yapılı çevreye dair somut değerlerin tespiti ve konumlarına bağlı olarak 



112 

işaretlenmesini içermektedir. Doğal kimlik bileşeninde ise sahip olduğu coğrafyaya 

bağlı olarak doğanın insan eliyle şekillendirdiği yerleşim morfolojisi yer almaktadır. 

Sosyo+ kimlik bileşeninde ise görüşme yapılan kişi veya kişilerin demografik verisi, 

köye dair tarihsel ve yaşamsal katmanlar yer almaktadır. Hafıza peyzajı kimlik bileşeni 

ise; yukarıda tanımlanan üçbileşenin yerleşim kesiti üzerinden görsel olarak ifade 

edilmiş olarak yer almaktadır. 

Alt kısım ise arşiv ve yazılı kayıtlardan elde edilen envanter listesinin yöneltilen soru 

setleri ile elde edilen verilerin yansıması olarak her bir köyün kültürel peyzaj 

ögelerinin sürekliliği veya süreksizliği (Şekil 4.7), her bir köy için kültürel peyzaj 

bileşenini mevcut durum analizi olarak işaret edilmiş şekliyle ifade edilmiştir. Bu 

tabloya göre boşluklarda gri renk ile gösterilenler var, boşuklar yani renk ile temsil 

edilmeyen kareler ise yok olarak ifade edilmiştir. Yeşil olarak gösterilenler arşiv veya 

yazılı kayıtlarda bulunamamış ama hafızada var olanları temsil etmektedir. Sarı olarak 

gösterilenler, o zaman diliminde dikey kolonda bahsi geçen kültürel peyzaj ögesinin 

kolektif hafızada yok olduğunu ifade etmektedir. Herbir köyün kültürel peyzaj ögeleri 

var-yok yöntemi uygulanarak tespit edildikten sonra veriler kümülatif olarak 

toplanmış ve her bir vadi özelinde “yaşayan hafıza peyzajı diyagramına” aktarılmıştır 

(Çizelge 4.2).  

Çizelge 4.2 : Yaşayan hafıza peyzajı diyagramı. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

K
İL
İS
E

C
A
M
İ	

N
A
M
A
Z
G
A
H
	&
	

M
E
S
C
İT

D
İĞ
E
R

M
A
N
A
S
T
IR

M
E
D
R
E
S
E

O
K
U
L
	(
G
M
)

O
K
U
L
	(
M
)

D
İĞ
E
R

E
V

T
O
L

M
A
H
A
L
L
E

S
O
K
A
K

Ç
IK
M
A
Z

C
A
D
D
E

K
A
B
A
L
T
I

A
H
IR

S
A
M
A
N
L
IK

G
Ü
V
E
R
C
İN
L
İK

B
O
Y
A
H
A
N
E

B
E
Z
İR
H
A
N
E

A
M
B
A
R
	&
	M
A
H
Z
E
N

F
IR
IN

T
A
Ş
	O
C
A
Ğ
I

Ç
E
H
R
İL
İK
	

Y
O
N
C
A
L
IK
	

S
Ö
Ğ
Ü
T
L
Ü
K

C
E
V
İZ
L
İK

K
A
V
A
K
L
IK

D
U
T
L
U
K

B
A
Ğ

B
A
H
Ç
E

K
U
Y
U

Ç
E
Ş
M
E

S
E
T
E
N

D
Ü
K
K
A
N

H
A
N

H
A
M
A
M

M
IS
A
F
IR
H
A
N
E

D
İĞ
E
R

N
A
K
K
A
Ş

T
A
Ş
	U
S
T
A
S
I

B
O
Y
A
C
I-
S
IV
A
C
I

Ç
E
R
Ç
İ

Ç
İF
T
Ç
İ

A
S
K
E
R

D
E
Ğ
İR
M
E
N
C
İ

D
E
M
İR
C
İ-
K
A
L
A
Y
C
I

K
A
B
R
İS
T
A
N

M
A
Ş
A
T
L
IK

H
A
R
M
A
N

D
İĞ
E
R

20.yy

21.yy

BARINMA

ALANSALMEKANSAL
NOKTASAL

ÜRETİM AÇIK	ALANLARTİCARET MESLEKLER

BİTKİSEL BİTKİSEL
NOKTASAL

K
Ö

Y

19.yy

DİNİ EĞİTİM

HAYVANSAL



113 

 

 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 4

.8
: 

H
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 k
im

li
k
 k

ar
tl

ar
ın

d
a 

k
u
şa

k
la

ra
 g

ö
re

 h
af

ız
an

ın
 s

ü
re

k
-l

il
iğ

i/
-s

iz
li

ğ
in

in
 

an
al

iz
in

i 
g
ö
st

er
en

 k
ıs

ım
. 

 

 

 

 

 

1
1
3
 

 



114 

4.3  Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri’nin 

Kültürel Peyzaj Bileşenlerinin İncelenmesi  

Kültürel peyzajlar insanlığın evrimi boyunca, doğa ve insanın karşılıklı kurduğu 

ilişkiye şahitlik etmiş kültürel coğrafyalardır. Kültürel peyzajları tanıyarak, kendimizi 

sıradan görünebilen ancak kolektif olarak işgücü ile şekillendirilen peyzajlara ve 

bilinmeyen bir emeğin temsiline tanık olabilmekteyiz. Dünyada kültürü temsil eden 

çok çeşitli kültürel peyzaj alanları bulunmaktadır. Coğrafyanın imkanları ile şekillenen 

kültürel peyzajlar bize, o yere ait kültürel çeşitlilik, yöresel mimari, gündelik yaşam 

pratikleri ve üretim peyzajları hakkında ipuçları vermektedir.  

Bu tez kapsamında ele alınan yerleşimler her ne kadar yerleşim morfolojisi yarı-

kentsel nitelikte olsa da günümüzde sahip olduğu nüfus bakımından kırsal olarak 

değerlendirilmektedir. Kırsal peyzajlar, kentsel peyzajlara göre korunmuşluk düzeyi 

daha başarılıdır ve bu sayede günümüze kadar gelebilmesi mümkün olmuştur. 

ICOMOS-IFLA’nın 2017 yılında 19. genel toplantıda yayınlamış olduğu “Miras 

olarak kabul edilen Kırsal Peyzajlara dair ICOMOS-IFLA İlkeleri” uluslararası 

bildirisinde kırsal peyzajları, insanlığın mirasının hayati bir bileşeni olduğu ve aynı 

zamanda devam eden kültürel peyzajların en yaygın türlerinden biri olduğunu dile 

getirmiştir. Kültürel miras olarak kırsal peyzajlar, somut ve somut olmayan değerleri 

içerisinde barındırmaktadır. Kırsal peyzajlar, fiziksel olarak morfoloji, su, altyapı, 

flora, fauna, yerleşim yerleri, ulaşım ve ticaret ağlarını barındırdığı gibi kültürel bilgi, 

gelenekler, pratik bilgiyi de bünyesinde barındırmaktadır. Miras olarak kırsal 

peyzajların, insan-doğa ilişkileri ile ilgili teknik, bilimsel ve pratik bilgiyi kapsadığını; 

geçmişten günümüze değişen ve dönüşen sosyal yapılar ve işlevsel örgütlerin 

yansımaları olduğunu ve biyo-kültürel çeşitliliğin devamına katkıda bulunan kültürel, 

manevi ve doğal özellikleri kapsayan canlı ve dinamik sistemler olarak 

tanımlanmaktadır (ICOMOS-IFLA, 2017). 

Bu tezde örneklem alan olarak seçilen Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi 

Yerleşimleri ve Köyleri’nin kültürel peyzaj bileşenleri Şekil 4.9’da ifade edilmektedir. 

Şekil incelendiğinde; bu çalışma kapsamında örneklem alan kültürel peyzajın 3 temel 

bileşen altında incelenmiştir. Bunlar doğal çevre bileşeni, fiziksel çevre bileşeni ve 

sosyo+ çevre bileşenidir. Doğal çevre bileşeni coğrafik ve alansal alt bileşen olarak 

ikiye ayrılmıştır. Coğrafi bileşen altında arazi örtüsü, topoğrafya, iklim ve bitki örtüsü, 



115 

rakım ve bakı değerleri her üç vadi için de genel tanımlama olarak yer almaktadır. 

Alansal çevre alt bileşeninde ise üç vadinin kendi aralarında ve kente bağlı fiziksel 

konumu ve kent ile ilişki ağlarına bakılmıştır. Fiziksel çevre bileşeni yerleşimsel ve 

mekansal olmak üzere iki alt başlıkta toplanmıştır. Yerleşimsel alt bileşeninde 

yerleşimler; yer altı ve yer üstü yerleşimleri olarak iki şekilde incelenmiştir. Mekansal 

alt bileşeninde ise kırsal yaşamın gündelik yaşantısında geçen üç mekan karakteristiği 

kendi içerisinde barınma alanları, üretim peyzajı alanları ve diğer alanlar olarak 

tanımlanmıştır. Sosyo+ çevre bileşeni olarak tarihsel (dikey), yaşamsal (yatay) ve 

algısal (belleksel) alt bileşenler olarak üç başlıkta sistematik hale getirilmiştir. Tarihsel 

(dikey) alt bileşen kapsamında üç vadiye dair sosyo-demografik, ekonomik ve kültürel 

bileşenlerine yer verilmiştir. Yaşamsal (yatay) alt bileşende UNESCO’nun somut 

olmayan miras değerleri kapsamında tanımlamış olduğu başlıklar altında 

incelenmiştir.  Algısal alt bileşenin de ise Nora’nın “lieux de mémoire” ve “milieux de 

mémoire” kavramları altında kültürel peyzajlarının kolektif hafıza izleri üzerinden 

değerlendirilmiştir. 



116 

 

 

 

Ş
ek

il
 4

.9
 :

 T
ez

 k
ap

sa
m

ın
d
a 

in
ce

le
n

en
 a

la
n
la

rı
n
 k

ü
lt

ü
re

l 
p
ey

za
j 

b
il

eş
en

le
ri

. 

 

 

1
1
6
 



117 

4.3.1 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri’nin doğal 

çevre kültürel peyzaj bileşeni 

Bu başlık altında örneklem alanın sahip olduğu doğal çevre bileşenlerine yer 

verilmiştir. Doğal çevre bileşeni coğrafi ve alansal alt bileşen olarak ikiye ayrılmıştır.  

4.3.1.1 Coğrafi çevre alt bileşeni 

Coğrafi bileşen altında arazi örtüsü, topoğrafya, iklim ve bitki örtüsü, rakım ve bakı 

değerleri her üç vadi için de genel tanımlama olarak yer almaktadır.  

 Arazi Örtüsü 

Kayseri Erciyes Dağı’nın kuzey köyleri olarak adlandırılan bölgenin jeolojik yapısı 

yanardağlar tarafından yeryüzüne püskürtülen ve günümüzde Kayseri’nin nerede ise 

tümünü kaplayan kayaçlardır. Çoğunlukla tüf ve ignimbrit gibi gözenekli, kolay 

aşınabilir yapıdadır. Yüzeyde oluşan arazi örtüsü de jeolojik formasyon ve vadi 

oluşumundan kaynaklı kendine has bir dokuya sahip olmasını sağlamıştır. Arazi 

örtüsü, vadi tabanlarında suyun olması ve kendi miktoklimatik özelliklerinden dolayı 

yoğun ağaçlıklı bir dokuya sahipken vadi tabanından platoya doğru giderek toprak 

yapısı kayaç ve kumul özellik taşımaktadır. Bu kısımlardaki arazi örtüsü ise cehrilik 

ve üzüm bağları gibi bu toprak özelliğinde yaşayabilecek çalı formlu bitkilere 

bırakmaktadır. Plato kısımlarında ise suyun bulunmaması yerini susuz yetiştirilen 

tarım arazileri (buğday, arpa, v.b) izlemektedir (Şekil 4.10). 

 

Şekil 4.10 : Koramaz Vadisi’nde bulunan Ağırnas köyünden, platodan vadiye bakış 

(Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 



118 

 Topografya 

Kayseri kırsalında yüzey şekilleri yoğunluklu olarak vadilerden oluşmaktadır. Bu 

oluşumlar, kıvrımlı uzun sıra dağlar ya da tek başına yükselen volkanik oluşumlardır. 

Bu dağlar birbirinden çöküntü havzaları ve yüksek platolarla ayrılmıştır. Bu durum 

coğrafyaya topografik özellik kazandırmıştır. Topografik özellikleri ve suyun varlığı, 

Kapadokya bölgesinde olduğu gibi bu vadileri, plato üzerinden algılanmayan, saklı 

yerleşim alanları haline getirmiştir (Şekil 4.11). Koramaz Dağı’nın batıya bakan 

yamaçları üzerinde arazinin çökmesiyle meydana gelmiş pek çok derin yarıklar ve 

vadiler mevcuttur (Cömert, 2008). Bu vadiler Derevenk, Gesi ve Koramaz 

Vadileri’dir. Kayseri’nin Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi yerleşimleri ve köylerinde 

de su kaynaklarına yakın konumda yamaç, çukur ve tümsek yerleşim özelliği 

göstermektedir. Koramaz Dağı yer altı ve yer üstü su kaynakları yönünden oldukça 

zengin, batı yamacında Salkuma Suyu, Büyükbürüngüz’deki İvriz Suyu, Taçın Suyu 

ve İspile Suyu başlıca büyük su kaynaklarından olmakla birlikte en büyüğü Sarımsaklı 

Suyu’dur (Cömert, 2008, s. 11). Koramaz Dağı’na yakın bir konumda olan 

Büyükbürüngüz köyünde İvriz mevkiden çıkan su vadi boyunca ilerleyerek Gömeç 

Ovası’ndaki Sarımsaklı Suyu’na ulaşmaktadır. 

 

Şekil 4.11 : Topografik durum (Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

 

 

 



119 

 İklim 

Bu kısımda iklimsel veriler bölgesel olarak verilmektedir. Kayseri’de step iklimi 

görülmektedir. Yazlar sıcak ve kurak, kışlar soğuk ve kar yağışlı olmaktadır. Bütün 

mevsimlerdeki gece gündüz sıcaklık farkı yüksektir. İlin yükseltiye bağlı olarak rüzgar 

ve yağış oranı farklılık göstermektedir. Bu durumda vadi tabanında veya çukurda kalan 

yerlerde iklim daha yumuşak iken yaylalarda veya rüzgara açık olan yerlerde iklim 

sertleşmektedir.  

Vadilerin yamaçlarına yerleşen, bağ-bahçeleri (kama bahçeleri) vadi tabanında suya 

yakın konumda bulunan Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri soğuk 

ve rüzgarlardan korunan bu özelliğiyle de akarsuların getirdiği nem ve yeşilliğin de 

yardımıyla vadi içinde bulunduklarından platoya göre kendi mikroklimasını 

oluşturmuştur (Şekil 4.12). Bu sayede ılıman bir iklime sahip olmuş ve kendi içinde 

verimli bahçeler oluşturmuştur (Elagöz Timur ve diğ., 2018).  

 

Şekil 4.12 : Vadi tabanında bulunan yeşil koridor (Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

 Bitki Örtüsü 

Kayseri ve çevresinin step iklim özellik göstermesinden dolayı buradaki hakim bitki 

örtüsünü bozkır olarak tanımlayabilmek mümkündür. Fakat vadilerin kendinden sahip 

olduğu jeolojik formasyonu buraya has bitki dokusunun gelişmesini sağlamıştır. 

Düzlük alan olan plato, kayaçlı-kumul yapıda olan yamaçlar, sulak ve korunaklı olan 

vadi yerleşimleri ve sahip olduğu yükseklik farkı bitkisel çeşitliliğin farklılaşması ve 

zenginliğini sağlamıştır. Salkuma Suyu, İvriz Suyu, Taçın Suyu ve İspile Suyu ve 



120 

Sarımsaklı Suyu’nu kullanabilmek için vadi yamaçları teras teras düzenlenmiş ve her 

bir terasa suyun gitmesi için su kanalları (arklar) yapılmıştır. Bu sayede gilaburu, 

ceviz, kayısı, elma, armut gibi meyve ağaçları ve kavak, söğüt gibi yoğun yeşil 

örüntüye sahip olmuştur. 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köylerinde karşılaşılan 

bitkilerin listesi Şekil 4.13’te verilmiştir. Listede yer alan bitkiler, yılın çeşitli 

mevsimlerinde gözlenebilen, kendiliğinden gelişim gösteren ve o yöreye has 

bitkilerdir. Bu listeye bakıldığında bitkilerin çoğunlukla yemeklerde, gıda veya şifa 

olarak tüketilen ya da boyar madde elde etmek için kullanılan bitkiler olduğunu 

söyleyebilmek mümkündür. Yetişen bazı bitki türlerinin ticari değer taşıdığı 

bilinmektedir. Özellikle vadilerde de yetişen kuşburnu, gilaburu, ısırgan otu, cehri 

bitkileri; ilaç, boya ve kozmetik sanayide kullanılmakatdır. Bir kısmı ise bezir yağı 

elde edilmesinde en önemli hammadde özelliği taşımaktadır. Bağ ve bahçelerde 

üretilen, gıda ihtiyacını karşılayan ürünlerin bir kısmı kurutulmakta veya salamura 

işlemi gerçekleştirilmektedir (gilaburu, yaprak, kayısı, dut, erik, kuşburnu, iğde, … 

v.b). Bir kısmı da sonbaharda toplanmakta ve tüketilmektedir (üzüm, ceviz, badem, 

alıç, … v.b). Meyve olarak tüketilen gıdalar ise mağaralarda veya evlerin kilerlerinde 

serin ve güneş almayan yerlerde depolanmaktadır (elma, armut, … v.b). 

 



121 

 

Şekil 4.13 : Vadi yerleşiminde karşılaşılan bitki türleri (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

 



122 

 Rakım ve Bakı 

Deniz seviyesinden 1100-1900 metre yükseklikte bulunan vadi yerleşimlerinin hakim 

rüzgar yönü kuzeybatı yönünden esmektedir. En şiddetli rüzgarlar ve fırtınalar güney 

ve güneydoğudan yönünden gelmektedir. Yamaç yerleşmelerin konumlarının 

belirlenmesinde mevcut doğal ve çevresel verilerden yararlanılmış, özellikle rüzgar ve 

güneş açısı etkili olmuştur. Sert kış aylarında olumsuz gibi görülen rüzgarlar, sıcak yaz 

aylarında özellikle dağ eteklerinde ve yamaçlarda yer alan yerleşimlerdeki yarattığı 

serin etki ile olumlu bir özellik olarak kabul edilmiş ve kentin kültürel peyzaj ögelerini 

oluşturmuştur. Bu yerleşimler, rüzgarlardan maksimum derecede yararlanacak şekilde 

kuzey-güney yönünde Erciyes Dağı’na bakacak şekilde konumlanmıştır. Koramaz, 

Gesi ve Derevenk Vadileri’ndeki yer alan yerleşimler; yamaç, çukur ve tümsek 

yerleşimleri olarak içerisinden vadinin en düşük kotu geçecek şekilde, dağların 

yamacında, vadi tabanında veya plato kısımlarındaki en elverişli yerlerinde 

konumlanmıştır. Vadi yerleşimleri ve köyleri, Erciyes Dağı’nın kuzey doğu yanına 

bakacak şekilde güney-batı bakıya konumlanan yerleşim özelliği göstermektedir 

(Şekil 4.14).  

 

Şekil 4.14 : Erciyes Dağı’na bakacak şekilde güney-batı bakısında bulunan yerleşim 

ve cepheler (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

4.3.1.2 Alansal çevre alt bileşeni  

Alansal çevre alt bileşeninde ise üç vadinin kendi aralarında ve kente bağlı fiziksel 

konumu ve kent ile ilişki ağlarına bakılmıştır. 

 



123 

 Konum ve Ulaşım 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi yerleşimleri ve köylerinin Kayseri merkeze 

göre uzaklıkları sırayla; Derevenk, Gesi ve Koramaz vadileridir. Kayseri merkezine 

göre kuzey doğu yönünde Sivas yolu üzerinde yer almaktadır. Kültepe Kaniş 

Karum’una da 4 km mesafede bulunmaktadır. Vadi yerleşimleri ve köyleri arasında 

Büyükbürüngüz köyü 30 km uzaklıkta olup Kayseri merkeze en uzak olan köydür. 

Germir ise 9 km mesafede olup en yakın köydür. Diğer köyler bu mesafe aralığında 

bulunmaktadır (Şekil 4.15).  

Şekil 4.15 : Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri’nde yer alan köyler ve 

kent merkezine göre konumu. 

4.3.2 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri’nin 

fiziksel çevre kültürel peyzaj bileşeni 

Fiziksel çevre bileşeni yerleşimsel ve mekansal olmak üzere iki alt başlıkta 

toplanmıştır. Yerleşimsel alt bileşeninde yerleşimler; yer altı ve yer üstü yerleşimleri 



124 

olarak iki kısımda incelenmiştir. Mekansal alt bileşeninde ise kırsal yaşamın gündelik 

yaşantısında geçen üç mekan karakteristiği kendi içerisinde barınma alanları, üretim 

peyzajı alanları ve diğer alanlar olarak detaylı bir şekilde incelenmiştir. 

4.3.2.1 Yerleşimsel fiziksel çevre alt bileşeni 

Çevre verileri yerleşimlere kimliğini veren o yere ait tipo-morfolojiler geliştirmesine 

olanak sağlayan etmenlerdir. İklim, topoğrafya, jeolojik yapı, bitki örtüsü, ulaşım ve 

doğal verilere yakınlık gibi doğal ve çevresel veriler yerleşim morfolojisine doğrudan 

etki etmiş ve mimari biçimlenişin oluşmasını sağlamıştır. Sümerkan (1990), vadi 

dizilişi ve arazi eğiminin; yapıların konumlandırılmasında zorunlu yönelmeyi 

gerektirdiğini ve birçok yerleşimin ortak özelliği olarak da bir ulaşım ağı veya suya 

yakınlık kurmanın sık rastlanan durumlar olduğunu söylemektedir. Bir yörenin 

jeolojik yapısı; o yöredeki yapılı çevrelerin üretimindeki malzeme sağlayan kaynak 

olması ile ilişkilidir. Kayseri ve yakın çevresi kırsal yerleşimlerine bakıldığında 

genellikle vadi içlerinde, akarsu kenarlarına yakın, ovalık kesimlerde ve bu alanlardaki 

yamaçlarda konumlandığı görülmektedir. Bu kısımda Kayseri ve yakın çevresinde 

coğrafyanın şekillendirmesi ile oluşan ve kültürel peyzajın fiziksel çevre bileşenlerini 

oluşturan yer altı ve yer üstü yerleşim katmanlarıdır. 

 Yer Altı Katmanı 

Jeomorfolojik olarak oluşan coğrafyaların yerleşimlere katkısı ise o yöredeki kaya 

oyma geleneğine ve bununla birlikte mağara ve yer altı yaşamına imkan vermiştir. 

Karstik bölgelerde yer alan bu yerleşimlerin -Ürgüp, Nevşehir, Göreme- bölgesinde 

olduğu gibi volkanik tüflerin oyulması ile oluşturulan kaya oyma yerleşim tipo-

morfolojisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Kırsal alanlardaki yerleşim biçimi o yörenin 

jeomorfolojik durumu ile ilişkilidir ve kullanılan malzemelerde o yöreden elde edilir. 

Yöresel yerel mimari, tabiata minimum müdahale ile mağaralarda yaşamaya ve kaya 

oyma yöntemleri ile içerisinde yaşam bulmaya başlamıştır (Şekil 4.16). Çevreden elde 

edilen malzemelerin sosyal etkileri sonucu şekillenmesi ile yerleşim morfolojisi ortaya 

çıkmıştır. Kaya oyma geleneğinin günümüze kadar gelen konut tipolojileri insan 

ihtiyaçları ile şekillenmiş, farklı ihtiyaçlara göre eklektik bir oluşuma bürünmüştür.  



125 

 

Şekil 4.16 : Karstik oluşum ve bununla gelişen kaya oyma kültürü (Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

Kayseri’nin jeomorfolojik özelliği olan karstik araziler ve bu durumla gelişen kaya 

oyma yerleşimler gündelik yaşam pratiklerine yön veren ve yöre kimliğinin çok 

önemli bir parçasıdır. Kayaçların oyularak yaşam alanı olması ya da mevcut kayaç 

yapısından Kayseri’ye özgü mimari üslubun ana unsuru olan taş malzemesinin 

kullanılması, kültürel peyzajın fiziksel çevre bileşenlerini oluşturmaktadır. Bölgenin 

jeolojik yapısı sayesinde oluşan mağaralar ve yumuşak tüfün insan eliyle şekillenmesi 

ile farklı amaçlara hizmet edebilecek çözümler üretilmiştir. Volkanik tüfler, hafif, 

esnek yapıları ile zemin hareketlerine uyum sağlayan, dolayısıyla depreme dayanıklı 

olan ve gözenekli iç yapısı nedeniyle yalıtım özelliği taşıyan taşlardır. Kolay 

işlenebilme özelliği sayesinde yamaçlarda oyularak yaşam alanı haline gelen 

yerleşimlerde; kaya oyma mekanlar oluşmuş ve bunlar dini ve savunma yapıları, 

yaşam alanı, ahır, mahzen, güvercinlik… vb. gibi ihtiyaçlara yönelik farklı işlevlere 

evrilmiştir (Şekil 4.17). 

 

Şekil 4.17 : Koramaz Vadisi’nde bulunan farklı kaya oyması yapılarının kesiti 

(Yamaç A. arşivi). 



126 

Aran, (2000); bir yapıyı belirleyen temel etkenin onun yeri olduğu, o yapıyı yöreyle, 

çevreyle ve diğer yerleşimlerle ilişkilendirdiği; iklimin ise tamamlayıcı bir etmen 

olduğu, yapı duvarlarındaki pencere boşluklarının şekli, ölçeği ve konumlarının iklime 

bağlı olarak oluştuğunu söylemektedir. Kayseri ve yakın çevresi kültürel peyzajına 

baktığımızda doğal malzeme olarak karşımıza çıkan taş; türüne bağlı olarak zamanla 

oluşan tahribata gösterdiği direnç nedeniyle yüzyıllarca ayakta kalabilen gelecek 

nesillere kültürel hafızayı ileten yegâne malzeme olmuştur. Yamaçlarda oyularak 

oluşan yerleşimler çevrenin bir parçası olarak uyum içerisinde organik çizgiler 

içermektedir. Barınma ihtiyacı, kullanıcıların yaşam biçimi ve üretim alışkanlıklarına 

göre şekillenmekte, gündelik yaşam biçimlerine göre düzenlenmiştir. Evlerin 

ihtiyaçları zaman içerisinde değişen, dönüşen veya evrilen bir süreç yaşamakta ve 

ihtiyaçlara cevap veren çözümlemeleri içererek günümüze ulaşmıştır. Yamaçlar daha 

çok yerleşim, düz alanlar ise tarım arazisi olarak kullanılagelmiştir. Geçmişte konut 

olarak kullanılan yamaçtaki kaya oyma mağaralar günümüzde depolama, saklama ve 

ahır vb. gibi kullanılmakta, zemin katta ahır ve üst katta barınma olarak eklektik yapıya 

bürünmüştür (Şekil 4.18).  

  

Şekil 4.18 : Kaya oyma kültürü ve yer altından yer üstüyle eklektik yapıya sahip olan 

yaşamı (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Kayseri ve yakın çevresinde yer alan kaya oyma geleneği, mağaralarda yaşam ve yer 

altı şehirleri Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri için de 

geçerlidir. Koramaz Vadisi’nde bugüne dek toplam 442 kaya oyma yapısı tespit 

edilmiştir. Bunlardan 42’si kilise, 8’i yeraltı şehridir. Ölçülen ve haritalanan diğer kaya 

oyma yapılarının büyük bir kısmı mesken, güvercinlik veya besi yeri olmasına karşın, 



127 

en az 11 yapının Roma kaya mezarı, 6 yapının ise antik çağda Columbarium (Roma 

mezarı) olarak kazıldığı düşünülmektedir (Kayseri Yeraltı Yapıları Envanteri, 2020). 

 Yer üstü Katmanı 

Kırsal yerleşiminlerin yer seçimi ve gelişiminde su kaynaklarının varlığının tartışılmaz 

bir önemi vardır. Yerleşim alanları bir su kaynağı ile yakın ilişkidedir. Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz vadilerindeki yaşamları şekillendiren Salkuma Suyu, 

İvriz Suyu, Taçın Suyu ve İspile Suyu ve Sarımsaklı Suyu’na erişebilmek için 

vadilerde yer alan köy yerleşimleri sıralı olarak yer almaktadır. Yer alan köy 

yerleşimleri vadi formasyonuna göre yamaç, çukur ve tümsek yerleşimleri olarak 

içerisinden vadinin en düşük kotu geçecek şekilde, dağların yamacında en elverişli 

yerlere yerleşmiş ve öncelikli yerleşimleri Erciyes Dağı’nın kuzey doğu yanına 

bakacak şekilde kuzey-güney aksında, güney bakıda daha çok yaşamın olacağı şekilde 

konumlanmıştır. Yaygın tarımsal etkinlikler ve kentin çeperindeki konumu nedeniyle 

kırsal olarak tanımlanan vadilerde yerleşim dokusu aslında sokak ve sokak cephesi 

oluşturan, açık alanları görece düşük oranda, tek ve iki katlı bir tarihi kent morfolojisi 

göstermektedir. Mahallelerin kesişimlerinde meydana gelen rekreasyon alanları; cami, 

okul, kilise, çarşı ya da tarımsal malzemeler (seten, soku, …vb) gibi yapıların ya da 

işlevlerin çevrelerinde, su kenarlarına paralel dükkanlar veya vadi tabanında yer alan 

suyun çayırlık kısımlarında yer almaktadır. Yolların kenarında her bir eve giriş 

yapacak şekilde su yolları (arklar), kanallar bulunmaktadır. Topografyayı izleyen 

yollar, eğime paralel yönde uzanmakta, eğime dik kısa bağlantı yolları ise eğimin fazla 

dik olduğu kısımlarda merdivenlerle veya çıkmaz sokaklar ile bitmektedir (Şekil 4.19).  



128 

   

Şekil 4.19: Eğime paralel sokakları birbirine bağlayan eğime dik merdiven ve 

rampalar / Gesi Vadisi, sağdaki Darsiyak köyü / Gesi Vadisi (Kevseroğlu 

Ö. arşivi). 

Çıkmazlara ve özel geçitlere ek olarak, yörede “kabaaltı” (Şekil 4.20) olarak 

tanımlanan ve konutların üst katlarının altından geçen yollar da mevcuttur. Genelde 

eğimin başladığı ya da sonlandığı topografik noktalarda izlenen bu geçitler farklı 

coğrafyalardaki tarihi kentlerde de rastlanan bir özellik olarak karşımıza çıkmaktadır.  

  

Şekil 4.20 : Kabaltıların evlerle kurduğu ilişki (Nize köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu 

Ö. arşivi). 

Mahallelerde fırın, harman yeri, değirmen, tarımsal malzemeler, kuyu, çeşme gibi 

kültürel peyzaj ögeleri de kolektif üretimlerin gerçekleştiği kamusal açık alanlardır. 



129 

Köylerdeki bu kamusal alanlar, gündelik yaşamların geçtiği ibadet yapılarının, 

fırınların, tarımsal ekipmanların (soku, seten, vb gibi), vadi tabanındaki köprülerin 

konumlarının etraflarında yer aldığı yapılan görüşmeler ve fiziksel olarak geniş 

alanların varlığından anlaşılmaktadır. Vadi yamaçlarının platoya ulaştığı dik ve 

ulaşılması daha güç kısımlarda ise güvercinlikler (Şekil 4.21) yer almaktadır. Tarımsal 

bir faaliyet olduğu anlaşılan yaban güvercini besiciliği, bugün Gömeç Ovası’ndaki 

sulak alanların kuruması nedeniyle güvercin sayısındaki azalmaya bağlı olarak sona 

ermiş olmakla birlikte, 20. yüzyılın ortalarına kadar önemli bir besin ve gelir kaynağı 

olma niteliğini sürdürmüştür. Günümüzde çoğunluğu boş olan bacalar yöreye özgün 

birer kültürel peyzaj ögeleridir. Bunların altında yer alan kaya oyma mağara 

kümeslerin bir bölümününde mezar olarak inşa edilmiş olduğu öne sürülmüştür 

(Kayseri Yeraltı Yapıları Envanteri, 2017). Yamaca paralel yolların vadi tabanında su 

kanalları da içerdiğinden daha geniş olarak düzenlendiği izlenmektedir. Yamaçlardaki 

yollar ise görece daha dar ve yapıların gölgesindedir. Yamacın en dik kısmında yer 

alan yollar patikaya dönüşmüştür ve buradaki parsellerin sınırlı sayısı nedeniyle 

nadiren kullanılmaktadır. Güvercinliklere ulaşan patika yollar ise artık izlenemez hale 

gelmiştir. 

 

Şekil 4.21 : Yamaçlarda yer alan güvercinlikler (Mancusun köyü / Gesi Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Etnik kökene göre mahalle farklılığı çok belirgin olmasa da mahalle içerisinde yer alan 

kilise, cami, hamam, mezarlık, maşatlık ya da mahalle isminden, o mahallenin sahip 

olduğu etnik nüfusun yoğunluğu hakkında çıkarım yapılabilmektedir. Yerleşimsel 



130 

özellikler yeraltı ve yerüstü katmanı vadi oluşumuna göre yamaç, çukur ve tümsek 

özellikleri göstermektedir. 

 Yamaç Yerleşim Özelliği 

Vadi formuna bağlı olarak yerleşimler yamaç yerleşim özelliği almaktadır. Bu 

yerleşim özelliğinde yamaçlar, konut yerleşimi olarak seçilmiş arazilerde güney-batı 

bakı dikkate alınmıştır. Daha eğimli ve suya yakın olan alanlar teraslanmış bahçeler 

şeklinde (kama bahçeleri) tarımsal etkinliklere ayrılmıştır. Yamaç yerleşiminin 

sırtlarında yer alan kayalık alanlarda ise; güvercinlik ve cehriliklere (boyar bitki üretim 

alanı) bırakılmıştır. Platoya çıkıldığında yeniden tarımsal üretimler devam etmekte ve 

buralarda yaygın olarak buğday tarlaları yer almaktadır. Yerleşim bir veya iki yamaçlı 

olmakla birlikte yamaçlarda yaşayanlar bu bölgeleri; “kuzey geçe”, “güney geçe”, 

“diğer taraf” veya “karşı geçe” gibi isimlerle yamaçları tarif etmektedirler. Şekil 4.22 

ve Şekil 4.23’te tek yamaçlı yerleşim örneği gösteren Vekse köyü ele alınmaktadır. 

Şekil 4.25 ve Şekil 4.26’da ise iki taraflı yerleşim özelliği gösteren Ispıdın köyünün 

kesiti ve hava fotoğrafı yer almakatdır. Her iki yamaç yerleşim özelliğinde de konutlar 

topoğrafya ve jeolojik yapının olanakları ölçüsünde yatayda ve düşeyde gelişim 

göstermektedir. Konut alanları, yamaçların elverişli olduğu bölgelerde 

konumlanmakta ve kayaç yapı ile içiçe geçmektedir. Yerleşimlerde kaya oyma mağara 

(depolama, saklama, ahır, … v.b), zemin kat (ahır, samanlık, ...v. b), üst kat ise 

barınma olarak kullanılmaktadır. Suya yakın bölgelerde teraslanmış bahçeler (kama 

bahçeleri) sulu tarımın yapıldığı üretim peyzajı alanlarıdır. Yamaçta yerleşimin 

elverişli olmadığı bölgelerde ise güvercinlikler ve cehrilikler yer almaktadır. 

 

Şekil 4.22 : Koramaz Vadisi’nde bulunan Vekse köyü üzerinden yer üstü yerleşimini 

anlatan kesit (tek taraflı yerleşim örneği). 

 



131 

 

Şekil 4.23 : Koramaz Vadisi’nde bulunan Vekse köyü üzerinden panaromik fotoğraf 

(Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

 

Şekil 4.24 : Koramaz Vadisi’nde bulunan Ispıdın köyü üzerinden yer üstü 

yerleşimini anlatan kesit (iki taraflı yerleşim örneği). 

 

 

Şekil 4.25 : Koramaz Vadisi’nde bulunan Ispıdın köyü üzerinden panaromik fotoğraf 

(Kevseroğlu Ö. arşivi). 



132 

 Çukur Yerleşim Özelliği 

Vadi formuna bağlı olarak yerleşimler çukur yerleşim özelliği almaktadır. Şekil 4.26 

ve şekil 4.27’de çukur yerleşim özelliği gösteren Gesi Vadisi’nde bulunan Mancusun 

(Yeşilyurt) köyüne yer verilmektedir. Vadi tabanındaki akarsu nedeniyle, bağ ve 

bahçeler bu bölgeye yerleşirken, konutlar daha çok topografik olarak elverişli düzlük 

yerleri seçmiştir. Arazilerde güney-batı bakı dikkate alınarak yerleşilmiştir. Yamaç 

yerleşiminin sırtları, kayalık alanlarda ise güvercinlik ve cehriliklere (boyar bitki 

üretim alanı) bırakılmıştır. Platoya çıkıldığında yeniden tarımsal üretimler devam 

etmekte ve buralarda yaygın olarak buğday tarlaları yer almaktadır.  

 

Şekil 4.26 : Gesi Vadisi’nde bulunan Mancusun köyü üzerinden yer üstü yerleşimini 

anlatan kesit (çukur yerleşim örneği). 

 

 

Şekil 4.27 : Vadi tabanından yamaç yerleşimlerine bakış (Mancusun köyü / Gesi 

Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 



133 

 Tümsek Yerleşim Özelliği 

Vadi formuna bağlı olarak yerleşimler tümsek yerleşim özelliği almaktadır. Vadi 

tabanındaki akarsu nedeniyle, bağ ve bahçeler bu bölgeye yerleşirken, konutlar daha 

çok topografik olarak elverişli düzlük yerleri seçmiştir. Ova karakteristiği gösteren 

alanlarda tarımsal üretimler devam etmekte ve buralarda yaygın olarak buğday tarlaları 

yer almaktadır. Şekil 4.28 ve Şekil 4.29’da tümsek özelliği gösteren ve Koramaz 

Vadisi’nde yer alan Büyükbürüngüz köyüne yer verilmiştir. Koramaz Dağı’nın sınır 

oluşturduğu Büyükbürüngüz köyünde vadi ile bağ ve bahçe kısmı ilişki görmekte, 

yerleşimin içinde vadi oluşumu hissedilememektedir. 

 

Şekil 4.28 : Koramaz Vadisi’nde bulunan Büyükbürüngüz köyü üzerinden yer üstü 

yerleşimini anlatan kesit (tümsek yerleşim örneği). 

 

 

Şekil 4.29 : Büyükbürüngüz köyü girişinden Koramaz Dağı’na bakış 

(Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

 



134 

4.3.2.2 Mekansal fizik çevre alt bileşeni 

Doğal çevrenin insanlar tarafından nasıl şekillendiğini anlayabilmek için de o bölgenin 

sosyal, kültürel, tarihi ve ekonomik yapısına bakılmalıdır. Sosyo-kültürel ve ekonomik 

veriler, birey ve toplumla ilişkili olarak bilgi, birikim ve kültürlerin yansıması olarak 

yerleşimlerin fiziksel durumunu etkilemiş bir yerleşimi o yere özgü değerler 

üretmiştir. Tarih boyunca sınırlı olanaklarla üretilen yapılı çevrelerin ihtiyaçlarının 

minimum mekanlarda çözümlendiği, ekonomik koşulların ve üretimin gelişmesi ile 

mekân çözümlerinde geliştiğini ve karmaşıklaştığını görmekteyiz. Bu çalışma 

kapsamında Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köylerinde 

kültürel peyzajın fiziksel bileşeni, mekansal alt bileşeninde kırsal yaşamın gündelik 

yaşantısında geçen üç mekan karakteristiği kendi içerisinde barınma alanları, üretim 

peyzajı alanları ve diğer alanlar olarak tanımlanmıştır. 

 Barınma Alanları 

Geçmişten günümüze kadar gelen barınma tipolojisi olarak mağara ve tol, Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimlerinde de karşımıza çıkmaktadır. 

Anadolu’nun pek çok bölgesinde görebildiğimiz karstik araziler ve kaya oyma 

geleneği ile oluşturulan mağaralar, vadilerdeki konut ihtiyacını 19. yüzyıla kadar 

gidermiştir (Şekil 4.30). Uygun jeolojik şartlar altında yamaçtaki ya da zemindeki 

kayaların oyulması ile oluşturulan yapılar; tek gözlü küçük mekanlar olabileceği gibi, 

yer altı şehirleri de büyük alanlara doğru genişlemiş ve birbirine koridorlarla 

bağlanmıştır. Tol ise, üstü tonoz şeklinde kapatılan minimum ihtiyaca cevap 

verebilecek yaşam ünitesini tanımlamaktadır (Şekil 4.31). Hemen yanında yemek 

pişirmek için bir ocak ve kuyu, kuyudan uzakça bir köşede bir tuvalet bulunmaktadır. 

Konut tipolojisine geçmeden önce vadilerde bazı ihtiyaçlar haricinde gündelik yaşam 

19. yüzyıla kadar yer altı şehirlerinde geçmektedir.  

   

Şekil 4.30 : Mağara yerleşimi (Soldaki Efkere köyü / Gesi Vadisi, sağdaki Nize köyü 

/ Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 



135 

 

Şekil 4.31 : Tol (Darsiyak köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimlerinde artan yerleşimle birlikte yer 

üstünde konut ihtiyacı ile gelişen modernize edilmiş yaşamları içeren barınma 

alanlarında iki temel tipoloji bulunmaktadır. Bunlar yamaç, çukur ve tümsek 

yerleşimleridir. Yamaçta oluşturulan set veya sokaklar üzerinde yer alan konutlar 

genellikle sokağa dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir (Şekil 4.32).  

   

Şekil 4.32 : Yamaç yerleşimlerinde yer alan evler (Mancusun köyü / Gesi Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 



136 

Açık ya da yarı açık alanlar daha sınırlıdır ve sokak cephesi neredeyse yoğun bir tarihi 

kentte izlenebilecek bitişik nizam yerleşim izlenimi vermektedir. Bu parsellerde 

genellikle tek bir avlu vardır ve eğim nedeniyle bahçe yoktur. Topografyaya uygun 

olarak sokaktan geride kalan ancak sokak kotunda yer alan parseller, belki ilk yerleşim 

düzeninde, belki de sonradan gerçekleşen bölünmeler nedeniyle çıkmaz sokaklardan 

ya da ortak mülk niteliği taşıyan geçitlerden ulaşılır hale gelmiştir. Bu alanda üst kota 

çıkan eğime dik sokaklar; dar, dik ve genellikle basamaklıdır. Eğim ve parsel 

düzeninin gerektirdiği noktalarda kabaltılar oluşturularak üst katlar kullanılır hale 

getirilirken bu sayede sokağın devamlılığını sağlamaktadır (Elagöz Timur ve diğ., 

2019). 

 

Şekil 4.33 : Çukur yerleşimi (Mancusun köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Çukur veya tümsek yerleşimlerinde ise, yer alan konutlar ise kare olarak parsele 

yerleşmiş ve bahçeyle çevrelenmiştir (Şekil 4.33). Çukur ve tümsek yerleşimine ait 

sokak cepheleri ise sokağın bu bölgelerde daha geniş olması nedeniyle avluları ve 

bahçeleri algılatır niteliktedir ve dışarıdan daha seyrek bir doku izlenimi vermektedir. 

Oranları kareye yaklaşan parseller içinde sıklıkla birden fazla avluya rastlanmaktadır. 

Düzlüğe inildiğinde yapıların yan veya arkasında geniş bahçeler ortaya çıkmakta, 

parseller kareleşmekte konut oturum alanları genişlemektedir. Başka bir deyişle, parsel 



137 

içinde açık alan miktarı hatırı sayılır oranda artmakta ve müştemilatlar ortaya 

çıkmaktadır (Elagöz Timur ve diğ., 2019).  

   

Şekil 4.34 : Yerleşimden vadi tabanına kadar inen teraslanmış bahçeler- Kama 

bahçeleri (Vekse köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Bahçeler vadi tabanına doğru her belirli metrede bir teraslar yaparak inmekte, 

teraslanmış bahçelerde halk arasında bu oluşuma kama bahçeleri denmektedir (Şekil 

4.34). Bu teraslar taştan örülmüş istinat duvarları şeklindedir. Evin konumlanışında 

manzaraya ve bakıya uygun şekilde konumlanmaktadır. Evlerin iç ve dış mekan 

düzenlemeleri, oda kütleleri, mekanların sahip oldukları açıklıklar ele alındığında da 

Müslim ve Gayrimüslim evleri arasında belirgin farklar bulmak güçtür. Yapılan 

görüşmelerde, “evlerin büyük bir kapıdan geçilince avluya açıldığı hayvanlar için ahır, 

tuvaletin zemin kotta bulunduğu, üste çıkan merdivenlerle odalara gidilen en son katın 

da dam şeklinde olup tandırın bulunduğu” kaydedilmiştir. Günlük hayatta yaşamlar 

bağ, bahçe, tarla, bostan ve sokaklarda geçmiştir. Evlerde en çok kullanılan mekanlar 

ise avlular, köşkler, avlu veya bahçe içindeki çardak ve sundurma gibi açık veya yarı 

açık yerler olsa da kış aylarında evin içerisinde yer almaktadır. Bu konutların üst 

katlarında çardak ya da veranda olarak değerlendirilebilecek, üzeri örtülü geniş teraslar 

yer almaktadır (Şekil 4.35). Doğrudan sokağa bakan bu yarı-açık mekanlar, hayat ya 

da sofa olarak değerlendirilmek için fazla büyük ve sokakla ilişkisi bakımından 

neredeyse yarı-kamusaldır. Sokaklarda yollar boyunca ilerleyen su yolları 

bulunmaktadır. Günümüzde bir kısmı kapatılmış veya yer altına alınmıştır. Bunlar iç 

bahçelere sulama suyu getiren su yolları (arklar) şeklindedir. 



138 

 

Şekil 4.35 : Açık köşk örneği (Mancusun köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Vadilerdeki yaşamlarda halk her ne kadar çeşitli köken ve inançtan olursa olsun 

onların yüzyıllar süren beraberliği ve bu beraberlikten gelen benzerlikleri evlerine de 

yansımıştır. Farklı dinlere bağlı ailelerin evleri arasında belirgin bir fark veya ayrım 

tespit edilememiştir. Kayseri çeperinde Derevenk, Gesi ve Koramaz vadileri 

yerleşimlerinde de ilk konutların parsellere tek katlı ve avlulu olarak yerleştiği öne 

sürülebilir. Ancak zaman içinde dokunun yoğunlaşması nedeniyle üst katlar ortaya 

çıkmış ancak avlular varlıklarını sürdürmeye devam etmiş olmalıdır. Gerçekten de 

incelenen üst katların büyük bölümü 19. yüzyılın ikinci yarısı ile 20. yüzyıla 

tarihlenmektedir. Yapıların çoğunun üzerinde tarih yazıtları bulunmakta ve tarihsiz 

örnekler için de güvenilir bir karşılaştırmalı çalışma ve kronoloji oluşturulmasına 

olanak vermektedir. Çok az sayıda, 19. yüzyılın yarısına tarihlenen iki katlı (fevkani) 

konuta da rastlanmıştır (Elagöz Timur ve diğ., 2019).  

Vadilerdeki köylerde barınma alanları olarak tariflenen mekanlar kapalı hacim olarak; 

odalar, sofa, tokana ve mutfak, köşk, ahır, ahır odası ve samanlık, ambar, depo, 

mahzen, soğukluk gibi işlevleri barındırmaktadır. Sokak ile evin bağlantısı duvarlarla 

çevrili duvar ve evin kesişiminde yer alan ve geçiş mekanı olarak da çalışan hayat 

bulunmaktadır. Taş malzeme kullanılarak inşa edilen evler, dar sokaklar boyunca 



139 

birbirinin görüş alanını etkilemeyecek şekilde konumlanmıştır. Hareketli cepheler, 

açık köşkler, kat aralarındaki konsollar ve balkonlu evler, ev sahibinin maddi gücünün 

de dışavurumu olarak algılanmaktadır (KUDEB, 2018). Zemin katta avlu ve ahır 

kapıları ile avluyla ilişkili kışlık odalar, tokana ve mutfaklar, samanlık ve depolar gibi 

servis hacimleri yer almakta, merdivenlerin de avluda açık alanda olduğu bulgusuyla 

daha sonra inşa edildiği desteklenen üst katlar ise daha nitelikli yaşam mekanları 

barındırmaktadır. Dokunun düz toprak damlı olması, üst kat oluşturulduğunda, zemin 

kata ait çatıların çardak, hayat ya da teras olarak kullanılmasına olanak vermiş 

olmalıdır. Ayrıca üst katların, manzara, güneş ve rüzgâra açık olmaları nedeniyle, 

tercih edilen yaşam katları haline geldiği ve genellikle kısmi bir çıkma ile sokağa 

uzandığı izlenmektedir (Elagöz Timur ve diğ., 2019). 

 

Şekil 4.36 : Avlu etrafında şekillenen yaşam (Ispıdın köyü / Koramaz Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 



140 

Üretime bağlı ilişkilerin yürütüldüğü avlu, sokaktan genellikle bir kat yüksekliğinde 

bir duvarlarla ayrılmakatdır. Bu duvar sokağın yerleşimdeki sınırını belirlediği gibi 

evlerin sınırını belirleyen yerleşimin bir parçasıdır. Evi oluşturan iç mekanlar avlu 

etrafında biçimlenmekte ve bu durum avlunun şekillenmesini sağlamaktadır (Şekil 

4.36). 

 Üretim Peyzajı Alanları 

Köyler için üretim peyzajlarının geçtiği yerler bir sosyalleşme mekanlarıdır. Bu 

sosyalleşme mekanları, aynı zamanda ortak deneyimlerin gerçekleştiği toplulukların 

kolektif hafızalarını oluşturan imgelerin geçtiği mekanlardır. Bu tez kapsamında ele 

alınan üretim peyzajı kavramı, barınma dışında gündelik yaşamın geçtiği ve üretimi 

doğrudan ya da dolaylı içeren yapı, alan veya noktasal ölçekteki yerlerin ortak adıdır 

(Çizelge 4.37).  

19. yüzyıl şeriye sicillerindeki kayıtlar incelendiğinde üretim peyzajı; üretim peyzajı 

yapıları, üretim peyzajı alanları, üretim peyzajı noktaları olmak üzere üç başlık altında 

toplanmıştır. Üretim peyzajı yapıları, üretim ögesine göre kendi içerisinde hayvansal, 

bitkisel ve harici olarak sınıflandırılmıştır. Hayvansal üretimi doğrudan ya da dolaylı 

olarak içeren üretim peyzaj yapıları; ahır, samanlık ve güvercinliklerdir. Bitkisel 

üretimi kapsayan üretim peyzajı yapıları; boyahane, bezirhane, değirmen ve kapalı 

setenlerdir. Harici olarak üretime dolaylı olarak destek sağlayan ev ve yakın 

çevresindeki hizmet alanları ise; ambar, mahzen, fırın ve kuyulardır. Üretim peyzajı 

alanları bitkisel ve harici olarak sınıflandırılmıştır. Bitkisel bazlı açık üretim alanları; 

cehrilik, yoncalık, söğütlük, cevizlik, kavaklık, dutluk, bağ ve bahçe üretim alanlarıdır. 

Harici üretim peyzajı alanları ise taş ocağı ve harman yerleridir. Üretim peyzajı 

noktaları ise; köylerde belirli noktalarda birden fazla bulunan ve kolektif olarak 

kullanılabilen hizmet mekanları ya da alanlarında yer alan tarımsal ekipmanları -

çeşme, açık seten, soku, şirane- kapsamaktadır. 

 



141 

 

Şekil 4.37 : Üretim peyzajını oluşturan ögeler. 

 Üretim Peyzajı Yapıları 

Kayseri şehrine tabi nahiyelerde bulunan en önemli imalathaneler değirmen, bezirhane 

ve boyahaneler olduğu ve bunların da Kayseri’de en çok Koramaz, Sahra ve Cebel-i 

Erciyes nahiyelerinde bulunduğu yazılı kaynaklarda aktarılmıştır (İnbaşı, 1992). 

Vadilerin en çok yaşam bulduğu 19. yüzyıl ve 20. yüzyılın başlarına kadar sıklıkla 

kullanılan ve üretim peyzajının bir parçası olan kültürel peyzaj ögelerini; ahır, 

samanlık, güvercinlik gibi hayvancılıkla ilgili üretim mekanları; boyahane, bezirhane, 

kapalı seten, değirmen gibi bitkisel üretim mekanları olarak tarif etmek mümkündür. 

Harici mekanlar ise; ambar, mahzen, fırın, kuyu olmak üzere tanımlanmıştır.  

- Ahır: Ahır evlerin giriş veya bodrum katında ambar ile birlikte yer almaktadır (Şekil 

4.38). Her evin ahırı ve hayvana yetecek kadar samanlığı yer almaktadır. Yapılan bir 



142 

görüşmede kaynak kişi gündelik yaşamlardan; her evin sağını olduğunu ve ev 

içerisinde muhakkak ahırlarının bulunduğunu, hatta giriş kapıları eğer konak gibi çok 

özelleşmemiş orta halli bir ev ise hayvan ve evin bireylerinin aynı kapıdan girdiklerini 

söylemiştir. Aynı zamanda hemen hemen her evde büyükbaş ve küçükbaş hayvan 

olduğunu ve binek hayvanlarının olduğu da aktarılmıştır. Bu ifadeden de anlaşılacağı 

üzere her evde hayvanlar için bir bölüm bulunmakta ve ortak yaşam, gündelik yaşam 

pratiklerinin bir parçası olmuştur. İmamoğlu (2010), ahırların yol kotuna en yakın 

konumda zeminde veya avluya açılan bir kapıyla eve bağlandığını, zemininin toprak 

olduğu ve sokağa küçük pencerelerle açıldığını söylemektedir. Günümüzde ise evlerin 

içerisinde yer alan ahırlar; kiler, depo olarak kullanılmaktadır. Hayvancılık, vadi 

köylerinde kısmi olarak halen devam etmektedir. Mağaralar, inler ve bazı kaya ve 

yapısal kilislerinin içerisi ahır olarak kullanılmaktadır. Geçmişte sadece ahır olarak 

kullanılan ve günümüze gelen bir yapı bütünlüğüne rastlanmamıştır. 

 

Şekil 4.38 : Gesi Vadisi’nde yer alan Vekse köyünden bir ev, ahır, ambar ve şirane 

birlikte (Vekse köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

- Samanlık: Samanlıklar evlerin giriş veya bodrum katında ahır ile birlikte veya 

yakınında yer almaktadır (Şekil 4.39). Yapılan görüşmelerde kaynak kişi gündelik 

yaşamdan bir kesit sunmuştur: “Her ev kendi sağını için bahçesinde bir kısmına 

yoncalık yaptıklarını ve bu sayede hayvanını beslediklerini” aktarmıştır. Ayrıca 

samanlıklarda samanın koyulduğu yerler kayadan oyma nişer olmakla birlikte bu 

nişlerin yakınındaki duvarda hayvanın yularının bağlanması için delik açıldığı 



143 

gözlemlenmiştir. İmamoğlu (2010), samanlıkların evlerin ışık ve havalandırma olarak 

en elverişsiz yerinde konumlandığını ve kayaya oyma mağaralar şeklinde veya bir 

kısmının da tonozlarla örtülerek her iki yapım sistemini de içeren kapalı mekanlar 

olduğunu söylemektedir. Beslenen hayvanın ihtiyacı olan saman, yonca, vb. gibi 

yiyecekler evin konumuna göre samanlığın damında bulunan bir tepe penceresinden 

aşağıya atılarak veya yola veya avluya açılan bir kapıdan taşınarak samanlığa 

aktarılmaktadır (İmamoğlu, 2010). Yaşamın sadece insan için değil aynı zamanda 

besledikleri hayvanları ile birlikte bir yaşam sürdüklerini hem konut hem de bahçedeki 

ihtiyaçlardan anlamaktayız. Günümüzde samanlıklar da ahır gibi depo veya kiler 

görevi görmekte; geçmişten günümüze ulaşmış tek yapı ölçeğinde bir samanlığa 

rastlanmamıştır.  

 

Şekil 4.39 : Saman veya yakacak (budanmış üzüm dalları / gilamada) konulan ve 

depolanan kaya oyma ev (Soldaki Vekse köyü / Koramaz Vadisi, sağdaki 

Ispıdın köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

- Güvercinlik: Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimlerinde ve 

köylerinde sıkça karşımıza çıkan ve bu yöreyle özdeşleşmiş güvercinlikler her bir 

köyün yamacında ve erişilebilmesi zor olan kayalık alanlarda yer almaktadır (Şekil 

4.40). 1834 tarihli Kayseri Temettuat Defterleri o dönemde “kuşhane” olarak anılan 

bu yapıların Darsiyak başta olmak üzere Vekse, Ispıdın, Gesi, Efkere, Nize, Mancusun 

ve Ağırnas’ta bulunduğunu göstermektedir (İmamoğlu, 2010). Kolektif hafızada 

kaynak kişinin ifadesine göre ise; kuş sesleri ile köylere girildiğini, gökyüzünü zaman 

zaman görünmez kıldıklarından bahsetmektedir. Tüm güvercinliklerin giriş kapısı 

oldukça dar ve ve bunun da en önemli sebebinin yabani hayvanlardan uzak 



144 

tutulmasının sağlanması olarak aktarılmaktadır. Bu güvercinliklerde güvercinlerin 

tünemesi için tünek yerleri (nişler) bulunmaktadır. Güvercinlerin hareket edebilmesi 

ve uçabilmesi için ortada bir baca ve yem verilmesi için bir delik bulunmaktadır (Şekil 

4.41).  

   

Şekil 4.40 : Yamaçlarda yer alan güvercinliklerin dış yüzeyi (Mancusun köyü / Gesi 

Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

   

Şekil 4.41 : Güvercinliklerin iç mekanı (Darsiyak köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

Yazlık (2019), Koramaz Vadisi’nde yer alan güvercinliklerin bir kısmının daha 

öncesinde columbarium mezar olduğunu iddia etmektedir. Roma Dönemi’nde kaya 

mezar olarak yapılan kaya oyma yapıların zamanla kiliseye, güvercinliğe, şıra haneye 

dönüştüğünü dile getirmektedir. Fonksiyon değişikliğine göre değişimler yaşanmış; 

kaya mezarının artık kullanılmamasından dolayı zaman içerisinde bacanın eklenmesi 

ile güvercinliklere dönüştüğü düşünülmektedir. Buradaki kuşların yabani güvercin 

olduğu ve Engir Gölü’ne doğru uçup gölden hem besin hem de su ihtiyaçlarını 

karşıladıkları da kolektif hafızadan aktarılan bilgiler arasındadır (Şekil 4.42). 

Güvercinden elde edilen gübre sadece tarım alanlarında ve bağlarda verimi artırmak 

için kullanılmamıştır. Kayseri’nin önemli bir güherçile üretim merkezi olduğu 

bilinmektedir. Güvercin gübresinden elde edilen güherçile adlı kimyasalın barut 

yapımında kullanıldığı bilinmektedir. 



145 

 

Şekil 4.42 : Yabani güvercinlerin Gesi Vadisi’ndeki konumları ve hareket 

güzergahları (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

- Boyahane: 19. yüzyıl için yapılmış olan mevcut durum analizinde boyahanelerin 

varlığından bahsedilmektedir. Fakat bu bilgi yazılı kaynaklarda yer almış olsa da, 

yapılan görüşmeler doğrultusunda kolektif hafızada tespit edilememiştir. Nerede ve 

nasıl bir mekansal organizasyonu olduğuna dair net bir bilgiye ulaşılamamıştır. 

- Bezirhane: Kültürel peyzajın önemli yapı taşlarından biri olan bezirhane adı 

verilen işletmeler; bitki tohumlarından yağ çıkarılan yağ işliği olarak geçen kapalı 

üretim mekanlarıdır. Çıkarılan yağa ise “bezir yağı” denilmektedir. Bezir yağı; ızgın, 

zeyrek, aspir ve belemir gibi bitkilerin işlenmesi sonucu elde edilmektedir. Zeyrek, 

keten tohumu olup bezir yağının ham maddesidir. Günlük hayatta yaygın bir 

kullanımının olduğu kolektif hafızalardan tespit edilmiştir. Bezirhanelerde yapılan 

işlemler sonucunda çıkan bezir yağı; yemeklik yağ, aydınlatma için kullanılacak yakıt, 

hayvanlar için bir çeşit küspe, hayvanların yaralarını iyileştiren bir çeşit merhem, boya 



146 

ve sabun gibi bir alanda ara ürün veya son ürün olarak kullanılmıştır. 20. yüzyılın 

ortalarına kadar giderek kullanımı azalmış, bugün ise nerdeyse unutulmuştur. 

Günümüzde Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köyleri arasında 

Derevenk Vadisi’nde yer alan “Germir Bezirhanesi” restore edilmiş ve müzeye 

dönüştürülmüştür (Şekil 4.43).  

 

Şekil 4.43 : Bezirhanelerde çıkarılan yağın ve ikincil ürünün aşamalarını anlatan 

üretim süreci (Germir köyü / Derevenk Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Bezirhanelerdeki üretim süreçlerini içeren ve hammaddeden sonuç ürüne kadarki 

aşamalar kaynak kişi tarafından şu şekilde aktarılmaktadır: “Öncelikle toplanan 

bitkiler ocakta yakılıp dikey şekilde konumlanan değirmen taşının olduğu kısma 

aktarılmaktadır. Hafif yanmış bitkilerin su ile birlikte bir hayvan tarafından çevrildiği 

ve öğütüldüğü değirmende hamur kıvamına gelmektedir. Bu hamur kıvamına gelen 

madde sonrasında hasır malzemeden yapılmış sepetlerle ahşap hezenlerin arasında 

mengene yardımı ile sıkıştırılmakta ve preslenen yağ bir oyukta yer alan küpün 

içerisinde toplanmakta ve depolanmaktadır.”  



147 

Bezirhanelerin içerisinde, bezirhanecinin kaldığı oda ve içerisinde 3 tonluk değirmen 

taşının bulunduğu oda, 13 metre uzunluğundaki her biri bir ton ağırlığındaki ardıç 

ağacından yapılmış 6 hezen direğinin bulduğu oda, malçlama ve yağın çıkarılmasında 

kullanılan hayvan gücü için kullanılan hayvanların kaldığı ahır odası olmak üzere 

toplam beş bölümden oluşmaktadır. Yağının çıkarıldığı endemik bitkiler şekil 4.44’te 

verilmiştir.  

 

Şekil 4.44 : Soldan sağa doğru; Geven/Astragalus, Zeyrek-Keten Tohumu/Linum, 

Izgın/Eruca, Aspir/Carthamus, Belemir/Centaurea. 

- Değirmen: Değirmenler, suyun itiş gücüyle çalıştığı için vadi tabanlarında kot 

farkının oluştuğu noktalarda potansiyel enerjiyi hareket enerjine dönüştürmektedir 

(Şekil 4.45). Değirmenlerde bugüne kadar un ve bulgur öğütülmüştür. Değirmen 

yapılarında su dereden su kanalıyla değirmen yapısın üst kotundan gelmekte ve bu su 

aşağı dökülerek değirmen taşını döndürmektedir. Her bir değirmen yapısının içerisinde 

o değirmeni işleten işletmecinin odası da bulunmaktadır. Her bir değirmenin şahsa ait 

olduğu ve özel mülkiyet olduğu bilinmektedir. Değirmenin adı halk arasında 

işletmecinin ismi veya soyismi ile anılmakta ve 19. yüzyılda var olan kayıtlarda 



148 

değirmencilik mesleğinin de varlığı mevcut durum analiziyle tespit edilmiştir. 

Günümüzde değirmenler kullanılmamakta, hemen hemen hepsi atıl veya harabe 

durumundadır. 

  

Şekil 4.45 : Değirmen Yapıları (Mancusun köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

- Kapalı Seten: Seten taşı, tahılın kepeğini ayırmaya yarayan, hayvan gücü ile 

döndürülen dikey olarak konulmuş değirmen taşı ve haznesine verilen isimdir. Seten 

taşı, bulgur ve yarma dövülen taş olarak geçmektedir. Vadi yerleşimlerinde yer alan 

köylerin her birinde en az bir yerde bulunan “seten” adı verilen dikey değirmen taşı, 

mahalle içlerinde veya ayrımlarında yer almaktadır. Bulunduğu konum “setenönü” 

ismi ile anılıp, kesişimde yapmış olduğu genişlemeden kaynaklı olarak meydanlaşma 

özelliği taşımaktadır. Bazı köylerde kapalı seten görülse de (Şekil 4.46) çoğu açık 

olarak (Şekil 4.61) bulunmaktadır. Günümüzde setenler kullanılmamakla birlikte 

değirmen taşları, taşın döndüğü çukur ve dönmesi için sahip olduğu mekanizma 

kalıntıları halen mevcuttur.  



149 

  

Şekil 4.46: Kapalı seten örnekleri (Tavlusun köyü / Derevenk Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

- Ambar ve Mahzen: Vadi yerleşimleri ve köylerinin temel gıda maddelerinden olan 

tahıllar 20. yüzyılın ortalarına kadar ambar ve mahzenlerde saklanmıştır. Ambar ve 

mahzenler, ahır ve samanlık bölümüyle içiçe de olabilmekte ya da bir duvar ya da 

girinti ile ayrışabilmektedir. Ambar ve mahzenler evlerin altında yer alan ve tirem adlı 

kayanın oyularak elde edilmiş kapalı mekanlardır. Kaynak kişinin aktardığına göre, 

kaya oyma mekan olmasından dolayı sıcaklık farkı -5 ila 10 santigrat derece arasında 

olduğudur. 

Köylerde herkesin evine yetecek kadar tarlası olmasından dolayı, her evin kendi 

içerisinde ambarı (Şekil 4.47) ve kışa hazırlık olarak hazırlamış olduğu gıdaları 

saklamak için de mahzenleri bulunmaktadır. Ambarlarda tahıllar yer alırken 

mahzenlerde o ev halkının bir kış yiyeceği olan et, süt, yumurta, peynir, yoğurt gibi 

ana besin gıdaları; ceviz, badem, kuru kayısı, erik, dut, pestil gibi kurutulmuş gıdalar, 

hevenklik üzüm, elma, armut, ayva gibi yaş gıdalar, salamura yaprak ve gilaburu, 

salça, turşu, vb. gibi işlemden geçmiş gıdalar gibi soğuk ve karanlık ortam isteyen 

ürünler depolanmaktadır.  



150 

 

Şekil 4.47 : Un ve bakliyat ambarları (Vekse köyü / KoramazVadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

- Fırın: Kırsal alanlardaki köy yerleşimlerinin bir parçası olan, evden bağımsız 

olarak halkın odununu ateşleyerek kullanabileceği ortak fırınlar bulunmaktadır. 

Kayseri ve Ankara’yı karşılaştıran Faroqhi (2014), Ankara evlerinde fırın bulunurken, 

Kayseri evlerinde fırın bulunmadığını, bu işler için ticari fırınların kullanılmış 

olabileceğini öne sürmüştür. Ancak, çevredeki farklı yerleşimlerde ticari fırınlar değil 

ortak mahalle fırınlarından yararlanıldığı ve imece usulü kullanıldığı tespit edilmiştir 

(Şekil 4.48).  

 

Şekil 4.48 : Mahalle fırınında imece usulü yapılan halka (Mancusun köyü / Gesi 

Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 



151 

- Kuyu: Her evin avlusunda veya bahçesinde bulunmaktadır. Bahçede veya avluda 

bulunduğu konuma ise “kuyu başı” denmektedir (Şekil 4.49). Kışın içerisine kar 

doldurulan kuyuların içme suyu olarak kullanıldığı bilinmektedir. Günümüzde halen 

bahçelerde kuyu başlığı bulunmakla birlikte kuyu sistemi aktif olarak 

kullanılmamaktadır. 

 

Şekil 4.49 : Avluda yer alan kuyu başı (Tavlusun köyü / Derevenk Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

 Üretim Peyzajı Alanları 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimlerinde; cehrilik, yoncalık, 

söğütlük, cevizlik, kavaklık, dutluk, bağ, bahçe, bostan ticari anlamda bitkiden üretim 

odaklı kazanım sağlanan üretim peyzajı alanlarıdır. Şekil 4.50’de görüldüğü üzere 

yerleşimlerin bulunduğu vadi tabanından başlayarak bahçeler düz veya teraslı (kama 

bahçeleri) olarak yerleşime doğru uzanmaktadır. Yerleşimin bulunduğu alanda kısmi 

olarak sokak ile konut dokusu arasında bulunan hayat veya ev ile yamaçtaki kayaç 

yüzey arasında yer alan avluda bahçeler bulunmaktadır. Yerleşimin bittiği, eğimin 

dikleştiği bölgelerde ise cehrilikler yer almaktadır. Vadinin platoya geçtiği yüzeylerde 

ise buğday tarlaları yer almaktadır. Harman yeri ve taş ocağı ise açık alanda üretim 

peyzajının bir parçası olan kültürel peyzaj ögeleridir. 



152 

 

Şekil 4.50 : Vadi yerleşimlerindeki yeşil alanların dağılımı (Vekse köyü / Koramaz 

Vadisi). 

- Cehrilik: Cehri bitkisi tarımsal olarak step iklimi hakim, kayalık taşlık yamaçlarda 

yetişebilmesi ve volkanik alanlardaki kumul toprakları tercih etmesinden dolayı 

Kayseri yöresi bu bitkinin gelişebilmesi için uygun ekolojik şartları sağlamaktadır. 19. 

yüzyılda üretilip ticareti yapılan cehri bitkisinin, Kayseri halkı için büyük bir gelir 

kaynağı olduğu ve bu yönüyle de yöre ekonomisi açısından önemli olduğu 

aktarılmaktadır (Somuncu, 2004). Ülkede ürünün toplam rekoltesinin 2/3’ünü Kayseri 

yöresinin karşıladığı söylenmektedir (Issawi, 1980; 129). 1834 yılına ait İzmir’den 

diğer bazı komşu limanlara ihraç edilen ürünler incelendiğinde cehri bitkisi 11. sırada 

yer almaktadır (Somuncu, 2004; 113). Cehri bitkisi Anadolu’da yerel boya sanayi, 

dokumacılık ve halıcılığı da beraberinde desteklediği görülmektedir (Baykara, 1967; 

161). Kolektif hafızada cehri bitkisi bilinmesine rağmen günümüzde ekonomik 

ömrünü tamamlamasından dolayı nadir olarak yamaçlarda rastlanmaktadır.  

Meyvesi boyar madde olarak kullanılan cehri bitkisinin latince adı “Rhamnus” olarak 

geçmektedir. Cehri bitkisi, 3 metreye kadar yükselebilen dikenli bir ağaçcık 

şeklindedir (Şekil 4.51). Kışın yapraklarını döken bu bitkinin meyveleri 6-7 mm 

çapında, esmer yeşil renkli, tüysüz ve iç kısmı parlak sarı renkli taneler halindedir. 

Anadolu’da 20’den fazla Rhamnus türü bulunmaktadır (Baytop, 1984: 192). Ticari 

ürün olarak piyasada önemli rol oynayan cehri bitkisi Anadolu’da değişik yörelerde, 

cehri, sarı boya, sarı tane, altın ağacı, boyacı dikeni, cehni, cehil, çehri, çihri olarak 

adlandırılmaktaydı (Baytop, 1997: 58). Mordan tekniği ile renk üretilen cehri 

bitkisinden boyama olgunluğuna erişmiş yeşilimtrak sarı renk almış meyveler 

kurutulduktan sonra doğrudan veya ezildikten sonra su ile kaynatılarak, bünyesindeki 

boyar maddenin suya geçmesi sağlanmaktadır. Bu su süzülerek boyamada da 

kullanılabildiği gibi, buharlaştırılarak boyar madde ekstratları elde edilerek boya 

sanayide de kullanılmaktadır (Somuncu, 2004; 102). 



153 

   
Şekil 4.51 : Cehrilikler ve cehri bitkisi (Efkere köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

- Yoncalık: Vadi köylerinde yapılan görüşmeler doğrultusunda her evin sağını için 

bir yoncalığının olduğu, iç bahçelerde veya vadi tabanında bulunan bahçelerde hem 

kendileri için evin günlük ihtiyaçlarını karşılayabilecekleri hem de hayvanları için 

yonca yetiştirebilecelleri tarımsal üretim alanlarının bulunduğu aktarılmıştır. Yapılan 

saha araştırmalarında nadir olarak yonca bitkisine rastlanmış olsa da kitlesel üretim 

olarak bir dikim sahası görülememiştir. Fiğ olarak da geçen yonca bitkisinin ot verimi 

yüksektir. Çiçeklenme dönemi başlangıcında biçilen fiğ iyi besleme özelliği ve yüksek 

veriminden dolayı yem bitkilerinin kraliçesi olarak adlandırılmaktadır. 

- Söğütlük: 19. yüzyıldaki kaynaklarda söğütlük alanların varlığından 

bahsedilmektedir. Söğüt ağaçları su isteğinin fazla olmasından dolayı vadi tabanında 

yer aldığı tespit edilmiştir. Özellikle de ak söğüt türü olan Salix alba görülmektedir. 

Söğüt ağacı, 25-30 metre boylanabilen çok yıllık ve yaprak döken bir özellik 

sergilemektedir. Hem endüstriyel hem de tıbbi aromatik bir bitki olan söğüt ağacının 

hangi amaçla kullanıldığına dair kolektif hafızalarda izine rastlanmamıştır.  

- Cevizlik: Vadi tabanında yer alan kama bahçelerinde çok miktarda bulunan ceviz 

ağaçları yöreye değer katan kültürel peyzaj ögelerindendir. Köy halkı için halen geçim 

kaynakları arasında yer almaktadır.  25-30 metre boylanabilen çok yıllık, yaprak döken 

bir özellik gösteren ceviz ağacının latincesi Juglans olarak geçmektedir. Nize köyünde 

bulunan ve köy halkı tarafından 800 yıllık olduğu iddia edilen ceviz ağacının (Şekil 

4.52 ve Şekil 4.53) anıtsal nitelikte korunuyor olması, daha öncesinde de sahip olduğu 

kültür bitkilerinin sürekliliğini koruduğunu göstermektedir.  



154 

   

Şekil 4.52 : Vadideki 800 yıllık olduğu söylenen ceviz ağacı (Nize köyü / Gesi 

Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

 

Şekil 4.53 : Kama bahçelerindeki ceviz ağaçları (Vekse köyü / Koramaz Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 



155 

- Kavaklık: Büyükbürüngüz’de bulunan ve 300 yıl ve üstü olduğu söylenen mevki 

ismini de kendisinden alan kavak ağaçlarının bulunduğu “Kavaklık” mevkinden bu 

yörede özellikle kavakların yoğun olarak dikildiği anlaşılmaktadır (Şekil 4.54). 35-40 

metre boylanabilen çok yıllık, yaprak döken bir özellik gösteren kavak ağacının 

latincesi Populus olarak geçmektedir. Her ne kadar kavaklık alanlar Büyükbürüngüz 

haricinde tespit edilememiş olsa da bu durumun, bitkinin endüstriyel ömrünün 20-25 

yıl içerisinde olduğu ve sürekli dikilip kesilen ve bu sayede endüstrisi yapılan bir 

kültür bitkisi olduğundan kaynaklandığı düşünülmektedir. Vadi tabanında suya yakın 

bölgelerde halen kısmi olarak gözlemlenebilmektedir. 

   

Şekil 4.54 : Kavaklık mevkindeki tarihi kavaklıklar (Büyükbürüngüz köyü / 

Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

- Dutluk: 15-20 metre boylanabilen, yaprak döken geniş tepe tacı yapan dut ağacının 

latincesi Morus’tur. Vadilerde beyaz, kırmızı ve kara dut tespit edilmiştir. Arşiv ve 

yazılı kaynaklarında dutlukların olduğu ve ipek böcekçiliğinin varlığından 

bahsedilmektedir. Özellikle Germir ve Tavlusun’da yapılan görüşmelerdeki kolektif 

hafızada izlerine rastlanmıştır. Su isteği fazla olduğu için vadi tabanına yakın konumda 

olan dutlukların, bu vadi köylerine gelen muhacirler (Balkanlardan gelen) tarafından 

bakıldığı söylenmekle birlikte vadi suyunun debisinin süreksizliğinden dolayı ağaçlar 

zamanla kuruyup yok olduğu bilgisi aktarılmıştır. 



156 

- Bağ: Vadilerdeki üzüm bağların yelerşimlerden yamaçlara doğru kıraç ve kumul 

topraklarda yer almaktadır. Üzüm bağları Kayseri ve yakın çevresi için kültürel peyzaj 

öğesi olmakla birlikte özellikle bu vadilerde yaşamın bir parçası olmasını somut 

olmayan miras olarak “Gesi Bağları” türküsünde, kadınların yapmış olduğu “kanaviçe 

el işi” isleme motiflerinde veya kiliselerin iç duvarlarını süsleyen bezemelerde desen 

olarak görebilmek mümkündür. Aynı zamanda “bağcı, bahçevan” gibi meslek grupları 

da arşiv ve yazılı kaynaklarda yer almaktadır. Çalı formunda yayılıcı, sarılıcı, çok 

yıllık ve yaprak döken özellik gösteren üzümün latincesi Vitis olarak geçmektedir. 

Hafif ve süzek olan toprakları, ayrıca hafif çakıllı toprakları seven üzüm asmaları, 

direne toprakta hafif yamaç yerlerde güneşe bakan ve kuzey-güney doğrultusunda iyi 

gelişim gösterdiği bilinmektedir.   

Evlerin bodrum katında veya avlusunda şiraneler ve yanlarında küpler bulunmaktadır. 

Üzümden çok fazla ikincil ürün elde edillmektedir. Yapılan bir görüşmede kaynak kişi 

üzüm ile ilgili şu ifadelerde bulunmaktadır. “Üzümden çok ürün elde edilirdi; bunlar 

sırasıyla yemelik, sirkelik ve şaraplık ve tabi şıralık üzüm ayrılırdı. Evlerde küpler 

vardı, üzümü ya kuruturlardı ya pekmez yapılırdı. Pekmezin en değerli kısmına ise bal 

başı pekmez denilirdi. Şıra için süzülen pekmezin posası duvara asılır ve ondan da 

sirke elde edilirdi”. Maalesef günümüzde bahçelerin bakımsızlığından dolayı her 

geçen gün üzüm bağları azalmaktadır. 

Bahçe: Bahçeler genellikle ticari amaçtan çok ev yaşamını karşılayacak şekildeki 

üretimleri içermektedir. Bu gıdalar mağaralarda veya evlerin mahzenlerinde serin ve 

güneş almayan yerlerde depolanmaktadır. Bahçeler genellikle vadi tabanına veya evin 

çevresinde hayat, avlu ya da arka bahçe olarak da evin parseline bağlı olarak 

görülmektedir (Şekil 4.55).  

Evlerin bahçelerinde elma, kayısı, armut, şeftali, kiraz, dut, ceviz, … v.b gibi ağaçlar 

bulunmakla birlikte bostanlarında da domates, biber, salatalık, kabak, fasulye, 

patlıcan, … v.b sebzeler bulunmaktadır. Bahçelerdeki amaç ticari üretimden çok ev 

halkı için kışa hazırlığı sağlayacak ürünleri karşılamak için yetiştirmektir. Bağ-

bahçelerde üretilen ve gıda ihtiyacını karşılayan ürünlerin bir kısmı kurutulmakta veya 

salamura işlemi gerçekleştirilmektedir (gilaburu, yaprak, kayısı, dut, erik, kuşburnu, 

iğde, vb.). Sonbaharın başlangıcından ilk kar yağıncaya kadarki süreçte toplanmakta 

ve yaş veya kuru olarak tüketilmektedir.  



157 

 

Şekil 4.55 : Vadi tabınında bahçe-bostan alanı (Germir köyü / Derevenk Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

- Taş Ocağı: Erciyes’in volkanik bir dağ olması, bu yörenin karstik arazi yapısına 

sahip olmasını sağlamıştır. 2000 yıl öncesine kadar devam eden püskürmeler, bugün 

bu bölgede görülen volkan konilerini, volkanik kayaçları oluşturmuştur. “Piroklastik 

kayaç” adı verilen, yanardağlar tarafından yeryüzüne püskürtülen ve günümüzde 

Kayseri’nin hemen hemen her yerini kaplayan bu kayaçlar çoğunlukla tüf ve ignimbrit 

gibi gözenekli, kolay aşınır yapıdadır. Açık sarıdan siyaha kadar birçok renge sahip 

olan piroklastik kayaçların mineral yapısı da patlamadan patlamaya farklılık 

göstermektedir (Kayseri Yeraltı Yapıları Envanteri, 2020). Vadilerdeki köylerin yapı 

malzemeleri ve mesleklerden de anlaşılacağı üzere yörede taş ocakları bulunmaktadır. 

Doğal taş veya yöre adıyla Kayseri taşı olarak geçen doğal malzeme Koramaz 

Dağı’nda ve Turan ile Nize arasındaki taş ocaklarından halen çıkarılmaktadır (Şekil 

4.56).  



158 

 

Şekil 4.56: Taş ocakları (Turan köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

- Harman Yeri: Her bir köyde birden fazla harman yerleri bulunmakdır. Köyün 

içerisinde yer alan harman yerlerinin işletmesi ve yönetimi şahsa ait olmakta ve 

harmanın adı da o şahsın ismi ile anılmakta ve hatta mevki ismi olarak geçmektedir. 

Günümüzde ise harman yerlerinde tarımsal ekipmanların koyulduğu pasif açık alan 

olma özelliği göstermektedir (Şekil 4.57). 

 

Şekil 4.57 : Harman yeri (Üskübi köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 



159 

 Üretim Peyzajı Noktaları 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimlerinde üretim peyzajı noktaları 

olarak tanımlanan ögeler, mekansal veya alansal üretim peyzajı içerisinde yer alan 

tarımsal ya da gündelik yaşamda kullanılan kültürel peyzaj bileşenleridir. Bunlar; 

kuyu, çeşme, seten, soku, şiranedir. 

- Çeşme: Çeşmeler bulundukları yere, sahip olduğu işleve ve sembolik değerine göre 

kendi içlerinde ayrılmaktadır. Köylerde çeşmeler mahalle kesişimlerinde yer 

almaktadır. Bunlar hem suyun temini hem de akan suyunun yalaklara ve sonrasında su 

yollarına aktarılması ile çok amaçlı, sürdürülebilir bir sistem sunmaktadır. Kaynaktan 

gelen su içme suyu olarak kullanılmakta, sürekli akan çeşmeler sonrasında hayvanların 

su içeceği yalaklara yapısal çözümleme ile kademeli olarak aktarılmakta, sonrasında 

da su yollarına aktarılarak bağ ve bahçenin sulanmasını sağlanmaktadır (Şekil 4.58). 

Aynı zamanda çeşme başının etrafındaki düz alanlar ise çamaşırhane gibi halıların 

yıkandığı ve kuruması için serildiği işlevi görmektedir. Kayseri Derevenk, Gesi ve 

Koramaz vadi yerleşimlernde yer alan köyler arasında çeşmeler en fazla 

Büyükbürüngüz’de bulunmaktadır.   

  

Şekil 4.58 : Haftlı / Yalaklı çeşmeler (Soldaki Ispıdın köyü / Koramaz Vadisi, 

sağdaki Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Vadi yerleşimlerinde yer alan anıtsal nitelikteki çeşmelerin manevi değeri 

bulunmaktadır. Koramaz Vadisi’nde bulunan Üskübi köyünde, vadinin diğer 

yerleşimlerinde olduğu gibi bu köyün erkeklerinin de inşaat işleri ile geçimlerini 

sağlamaktaydılar. Bundan dolayı yazları İstanbul ve Ankara’ya sezonluk iş gücü 



160 

olarak gittikleri bilinmektedir. Kaynak kişilerin hafızalarında köyün girişinde bulunan 

çeşmenin bir veda çeşmesi niteliği taşıdığı ve bundan dolayı isminin “İstanbul 

Çeşmesi” olduğu aktarılmıştır. Gesi Vadisi’nde bulunan Nize köyünde hem anıtsal 

hem de meydan çeşmesi özelliği taşıyan “Isba Çeşmesi” (Şekil 4.59), bir kabaltıyla 

ana sokak aksına merdiven ile dikey olarak bağlanmakta, çeşmenin arka tarafı (ana 

cadde tarafında) ise oturma yeri veya halk arasındaki deyimiyle seki olarak 

düzenlenerek kentsel donatı elemanlarını barındırmaktadır. Aynı zamanda çeşme su 

kanalları ile vadi tabanına doğru giden kama bahçelerini de beslemektedir. Çeşmenin 

mimarı Osmanlı Lale Devri’nin Mimarbaşısı olarak bilinen El-Hac Mehmet Ağa’dır. 

18. yüzyılda yapıldığı bilinen çeşmenin cephesinde Osmanlı’da çokça görülen lale 

motifleri ve istiridye formlu çeşme nişi kullanılmıştır (Topçu, 2012; 50).  

   

Şekil 4.59 : Anıtsal Çeşmeler (İstanbul Çeşmesi / Üskübü Köyü / Koramaz Vadisi – 

Isba Çeşmesi / Nize Köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Koramaz Vadisi’nde yer alan Büyükbürüngüz köyündeki çeşmeler, üstü kapalı yarı 

açık mekan özelliği taşımaktadır. İçerisinde çeşmeden akan su yalaklarla su yollarına 

oradan da bahçelere aktarılmaktadır. Çeşmenin bulunduğu konum mahalle veya 

yolların kesişiminde olması ve yaptığı genişlemeden dolayı meydan olma vasfı 

sağlamış, bundan dolayı da kolektif hafızada “Meydan Çeşmesi” olarak tarif 

edilmektedir (Şekil 4.60). 



161 

  

Şekil 4.60 : Meydan Çeşmeleri (Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu 

Ö. arşivi). 

- Seten: Seten taşı, tahılın kepeğini ayırmaya yarayan, hayvan gücü ile döndürülen 

dikey olarak konulmuş değirmen taşı ve haznesine verilen isimdir. Seten taşı, bulgur 

ve yarma dövülen taş olarak geçmektedir. Vadi yerleşimlerinde yer alan köylerin her 

birinde en az bir yerde bulunan “seten” adı verilen dikey değirmen taşı, mahalle 

içlerinde veya ayrımlarında yer almaktadır. Bulunduğu konum “setenönü” ismi ile 

anılıp, kesişimde yapmış olduğu genişlemeden kaynaklı olarak meydanlaşma özelliği 

taşımaktadır. Bazı köylerde kapalı seten görülse de (Şekil 4.46) çoğu açık olarak (Şekil 

4.61) bulunmaktadır. Günümüzde setenler kullanılmamakla birlikte değirmen taşları, 

taşın döndüğü çukur ve dönmesi için sahip olduğu mekanizma kalıntıları halen 

mevcuttur.  

 



162 

  

Şekil 4.61 : Açık seten örnekleri (Soldaki Darsiyak köyü / Gesi Vadisi, sağdaki 

Mancusun köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

- Soku: Soku, içinde bir çift tokmakla bulguru dövmeye yarayan büyükçe yekpare 

taştan oyulmuş bir tarımsal gereçtir (Şekil 4.62). Kaynak kişilerin aktarımları 

doğrultusunda, soku taşında köy sakinlerinin imece usulü bulguru dövdüğü ve bu 

işlemi yaparken de türküler söylediği bir nevi buluşma mekânı işlevi gördüğüdür. 

Günümüzde soku taşı da kullanılmamakla birlikte, çoğunun içerisinde fesleğen, 

reyhan, v.b gibi ev ihtiyaçlarını karşılayacak tıbbi aromatik bitkiler bulunmaktadır.  

   

Şekil 4.62 : Soku örnekleri (Soldaki Germir köyü / Derevenk Vadisi, sağdaki 

Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 



163 

- Şirane: Üzüm ezmek için kullanılan büyük şıra teknesine denilmektedir. Yekpare 

bir taştan oyularak yapılan şiraneler, çeşitli büyüklüklerdedir. Bazı köylerde şiraneye 

“üzüm sokusu” da denilmektedir. Kaynak kişilerin aktarımlarına göre; üzüm ezme 

işlemi önceki zamanlarda imece olarak köyün belirli mevkilerinde ortak bir şiranede 

yapılırken, sonradan herkesin evinde bulunan küçük boyutlu şiranelerde yapılmaya 

başlandığı şeklindedir. Günümüzde kısmi olarak kullanılmaktadır. Şiranenin 

yakınında yakacakların, halk arasında gilamada olarak anılan budanmış üzümlerin sap 

kısımlarının konulduğu bir depo alanı ve kazanın konulacağı ocaklık alan 

bulunmaktadır (Şekil 4.63). Bazıları ise evin iç bölümlerinde küçük bir tekne olarak 

yer almakta, yakacakların depolandığı ve pişirilecek alanın ayrı yerde konumlandığı 

tespit edilmiştir.   

   

Şekil 4.63 : Açık Şirane örnekleri (Tavlusun köyü / Derevenk Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

Pekmez yapma işi özetle anlatılacak olursa; çırpı toprağı (pekmez üretiminde 

kullanılan ve yöreden sağlanan toprak, pekmez toprağı olarak da geçer) üzüm şiranede 

çiğnenirken, içine katılmakta ve çiğnenen üzüm toprakla birlikte karıştırılmaktadır 

(Şekil 4.64). Şıra denilen bu karışım sonrasında kazanlara aktarılmaktadır. Ateşin 

üstünde karıştırılarak kaynatılan şıra yeteri olgunluğa ulaşınca soğumaya 

bırakılmaktadır. Soğuduktan sonra çırpı toprağı ile şıra birbirinden ayrılmakta, toprak 

dibe çökmektedir. Süzülen şıra alınır ve dibe çöken toprak atılır. Alınan şıra 

kaynatıldığında pekmez olmaktadır. Şiranenin yanında “fişkem” denilen, yanında 



164 

üzüm ezildikten sonra damlaması için ayrıca bir ekipman bulunmakta, buradan akan 

üzüm suyuna ise “damlama” denmektedir. Damlama duru olmakta ve sirke yapımında 

kullanılmaktadır. 

  

Şekil 4.64 : Kapalı Şirane örnekleri (Vekse köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

 Diğer Alanlar 

Bu kısımda yer alan kültürel peyzaj ögeleri; barınma ve üretim peyzajı dışında yer alan 

sosyo-kültürel, sosyo-ekonomik alanları ve kentsel donatı elemanlarını kapsamaktadır. 

 Sosyo-kültürel Alanlar 

- İbadet Alanları: Vadi yerleşimlerinde yer alan köylerde, Gayrimüslim ve 

Müslüman toplumların inancına göre ibadet mekanları bulunmaktadır. Bu ibadet 

mekanları; köyün etnik yoğunluğuna ve nüfusuna bağlı olarak değişmekle birlikte, her 

bir köyde en az 1 cami ve birkaç istisnai köy haricinde 1 kilise bulunmaktadır. 

Günümüzde Gayrimüslim nüfusun gitmesi ve sadece Müslüman kesimin varlığından 

dolayı; camiler, mescitler, namazgahlar halk tarafından aktif olarak kullanılmaktadır. 

Bu sayede camilerin yapısal bütünlüğü korunabilmiştir (Şekil 4.65). Fakat aynı durum 

Gayrimüslim halkın sahip olduğu ibadet mekanları için söyleyebilmek mümkün 

değildir (Şekil 4.69). Gayrimüslim halkın bu köylerde artık yaşamamasından dolayı 

ibadet mekanları işlevsel süreksizliğe uğramıştır. 19 yüzyıla kadar kaya kiliselerinin 



165 

(Şekil 4.66) varlığı 19. yüzyıldan sonra tek yapı ölçeğinde olmaya başlamıştır. Fakat 

her ikisi de günümüzde atıl ve bakımsız haldedir.  

  

Şekil 4.65 : Vadi köylerindeki camiler ve minareleri (Soldaki Gesi köyü / Gesi 

Vadisi, sağdaki Üskübü köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Gesi Vadisi’nde yer alan Mancusun köyünde bulunan Melik Arslan Cami, 

Dulkadiroğlu Melik Arslan tarafından 1465 yılında yapılmıştır. Vadi köyleri arasında 

hala ayakta duran en eski camiler arasında yer almaktadır. Bir diğer mescit niteliğinde 

olan islami ibadet mekânı ise Koramaz Vadisi’nde yer alan Büyükbürüngüz köyünde 

bulunan Alaüddevle Mescidi’dir. Mescit 1591 yılında Dulkadiroğlu Alaüddevle 

tarafından yapıldığı rivayet edilmektedir. Gesi Vadisi Darsiyak köyünde bulunan 

kilise, Yanartaş Kilisesi olarak da bilinen ibadet yapısı bir rivayete göre Büyük 

Konstantin’in annesi Karamürsel’li Helena’nın inşa ettirdiğidir. Darsiyak Kilisesi, 

sonrasında Sultan III. Selim döneminde tamir edilerek manastıra dönüştürülmüştür 

(Erkiletlioğlu, 2016). 



166 

  

Şekil 4.66 : Vadilerdeki kiliseler (Efkere köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

 

Şekil 4.67 : Vadilerdeki kaya kiliseleri (Gesi köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

- Eğitim Alanları: Köyün büyüklüğüne göre eğitim yapılarının büyüklükleri de 

değişmektedir. Herbir vadi için nüfusuna ve büyüklüğüne bağlı olarak mutlaka 

ilköğretim düzeyinde mektep bulunmakta (Şekil 4.68), merkezi köylerde ise 

yükseköğretim düzeyinde eğitim veren yapılar yer almaktadır. Efkere ve Darsiyak 

köyleri Gayrimüslim nüfus için; Gesi ve Ağırnas köyleri Müslüman nüfus için çevre 

köylere nazaran nüfus yoğunluğu ve kentsel altyapı olarak gelişmiş ve merkezi köy 



167 

olma özelliği göstermektedir. Kaynak kişilerin aktarımlarına göre; eğitim imkânı için 

ilkokul sonrası eğitimine devam etmek isteyenlerin merkezi köylere gidildiği 

şeklindedir. Vadi yerleşimlerinde yer alan eğitim mekanları büyük ölçüde yapısal 

bütünlüğünü korumakla birlikte, köylerdeki azalan nüfusa bağlı olarak bu mekanların 

çoğu aktif olarak kullanılmamakta veya işlev değişikliğine uğramıştır. 

   

Şekil 4.68 : Vadilerdeki taş mektepler (Soldaki Üskübü köyü / Koramaz Vadisi, 

sağdaki Darsiyak köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

  

Şekil 4.69 : Vadilerdeki yükseköğrenim okulları (Soldaki Darsiyak köyü / Gesi 

Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi; sağdaki Efkere köyü / Gesi Vadisi, URL-

22). 

1608 tarihinde Ermeni Simeon’un hacı olmak için Lemberg’ten çıkıp Kudüs’e doğru 

giderken Kayseri’den geçmiş ve o tarihteki Kayseri anılarını kaleme almıştır. 

Simeon’un Surp Karabet Manastırı’na uğradığı (Şekil 4.69) ve oraya dair izlenimlerine 

yer vermiştir. Bu izlenimlere göre Surp Karabet Manastırı’nın kubbeli muhteşem bir 

bina olduğu ve yüksek bir yerde konumlanmasından dolayı bütün şehrin ova gibi 

göründüğünü, manastırdan Ermeni köyü olan Efkere, kilise ve manastırın 

göründüğünü aktarmıştır. Altından ovaya doğru soğuk bir su aktığını; alt kısımda ise, 



168 

şehre kadar uzanan yer altı dehlizlerinin olduğunu ve çilekeş keşişlere özgü yer altı 

hücrelerinin olduğunundan bahsetmektedir. Surp Karabet Manastırı’nın şehre altı saat 

mesafede olduğunu, Frens Deresi’nin kenarında, yüksek bir kayalığın üzerine oturmuş 

tarihi bir manastır olma özelliği taşımaktadır. Aynı zamanda bu manastır Kayseri 

Ermenileri’nin ruhani reisinin de makamı olma niteliğine sahip olduğunu, iki demir 

kapılı olup, iri taşlarla yapılı bir surla çevrili olan manastırın etrafında ziyaretçilere 

ayrılmış birçok odalarda üç avlu, çeşitli çeşmeler, kilisenin önünde büyük bir havuz, 

çeşmelerin arka tarafında bahçeler, geniş bir yemekhane ve iki mezarlık, kayaların 

içine oyulmuş çeşitli depolar ve müştemilatların bulunduğu şeklinde tasvir etmiştir 

(Erkiletlioğlu, 2016, s. 397).  

 Sosyo-Ekonomik Alanlar 

- Han: Kayseri, Kültepe yerleşkesinden bu yana önemli ticaret yolları kavşağında 

yer almaktadır. Kayseri’de bulunan ticaret yollarının geçtiği kağnı izleri, o yöreden 

çekilmiş hava fotoğrafları ile tespit edilmiştir. Bu geçen kağnı izleri Koramaz Vadisi 

yakınlarında bulunmaktadır (Şekil 4.70). Han yapısı, köylerin vadi giriş kısımlarında 

yer almakta ve bulunduğu konum yakın çevresi halk arasında “Hanönü” mevki olarak 

anılmaktadır. Kolektif hafızadaki izlerde hanlara yabancıların geldiği, 1 veya 2 gece 

konakladığı, at ve eşeklerini de bağladıkları ahır odasının bulunduğu şeklindedir. 

Günümüzde ise hanlar aşağıdaki fotoğraftan da anlaşılacağı üzere depo olarak 

kullanılmakta ya da harabe halinde atıl durumdadır (Şekil 4.71). 

 

Şekil 4.70 : Koramaz Vadisi’nde bulunan kağnı tekerlerinin aşındırdığı yol izi 

(Yazlık B. arşivi, 2019). 



169 

 

 

Şekil 4.71 : Han yapısı (Germir köyü / Derevenk Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

- Hamam: Köylerin hemen hemen hepsinde vadi tabanı ile yerleşimin kesiştiği ve 

vadinin en düşük kotunun geçtiği geniş düzlüklerde yer alan hamamlar şahsa ait 

olmakla birlikte ticari bir işletme vasfı taşımaktadır. Geçmişte kolektif hafızalarda 

hamam kültürü yer almaktadır. Fakat günümüzde harabe halinde ve atıl durumdadır 

(Şekil 4.72).  

 

Şekil 4.72 : Hamamın kalıntıları (soldaki Gesi Köyü, sağdaki Mancusun köyü / Gesi 

Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Dükkan: Dükkanlar, köylerin ana cadde veya sokaklarında kaldırım kotunda yer 

almaktadır. Cephesinde bir kapı ve kepenkli bir pencere bulunmasından dolayı oranın 

dükkan olup olmadığı dışarıdan kolaylıkla anlaşılabilmektedir (Şekil 4.73). İthal gelen 



170 

tarım aletleri, tekstil maddeleri parfümeri, züccaciye gibi ürünlerin yanısıra şekerleme 

çeşitleri, saraciye, hayvanlar için veteriner ilaçları, ıtrıyat malzemesi köylerde ticaretin 

bir parçası olmuştur (KUDEB, 2017). Efkere köyünde kurumcu, sarraf ve demirci 

dükkanlarının olduğu, Efkere’deki birbirine paralel iki ticari akstan da 

anlaşılabilmektedir. Bu akslar halen günümüzde yer almakla birlikte, Efkere’nin hafıza 

peyzajı kimlik kartında yeri işaretlenmiştir. 

  

Şekil 4.73 : Sokaklardan dükkanların cephesi (Soldaki Vekse köyü / Koramaz 

Vadisi, sağdaki Üskübi köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kentsel-Sosyal Donatı Alanları 

- Mezarlık: Vadi köylerinde inanç farklılığa göre mezarlıklar da buna bağlı olarak 

ayrılmaktadır. Halk arasında Gayrimüslim mezarlığına “Maşatlık” (Şekil 4.74), 

Müslüman mezarlığına ise “Kabristan” (Şekil 4.75) denmektedir. Maşatlıkların çoğu 

ne yazıkki günümüze kadar ulaşamadığı bilinmekle birlikte kaynak kişilerin 

hafızasında olan yerleri hafıza peyzajı kimlik kartlarında gösterilmiştir. Kabristanlar 

ise hala aktif Müslüman nüfusun varlığından dolayı kullanılmaktadır. Her ikisinin 

konumlanışı ise, köylerin yol ağı kesişimlerinde yer aldığı ve mezar taşının yerel 

taşlardan kullanıldığı tespit edilmiştir. 



171 

  

Şekil 4.74 : Maşatlık alanları (Soldaki Gesi köyü / Gesi Vadisi, sağdaki Efkere köyü 

/ Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 

  

Şekil 4.75 : Kabristanlar (Büyükbürüngüz köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

- Taş Köprüler: Günümüzde kısmi olarak korunmuş olmakla birlikte vadi ile köy 

merkezinin etkileşimini sağlayan kentsel donatı alanlarıdır (Şekil 4.76). Taş köprüler, 

köyün vadi ile olan en kesitine bağlı olarak sayıları değişmekle birlikte mutlaka geçişi 

sağlayabilmek için en az bir yerde bulunmaktadır. Yapı malzemesi yerel taşlardan 

olmakla birlikte tek veya iki gözlü köprü olma özelliği taşımaktadır. 



172 

  

Şekil 4.76 : Taş köprünün geçmişi ve bugünü (Germir köyü / Derevenk Vadisi, 

Şenalp M. arşivi). 

- Su Yolları: Ana kaynaktan gelen suyun çeşmelere ve çeşmelerden de yalaklar 

vasıtasıyla su yollarına aktarılması ile bahçelere giden suyun geçtiği açık ızgara 

şeklindeki su yolu sistemidir (Şekil 4.77). Akmış olan içme suyu bu sayede israf 

edilmemekte ve sulama suyu olarak kama bahçelerine verilebilmektedir. Su kanalları 

ile bahçelere aktarılmakta, teraslı bahçeler düşey ve yatay olarak geçen su kanalları 

vasıtasıyla sulanmaktadır. Bazı noktalarda karşı geçişi sağlamak için adım taşları 

olarak sal taşları konulmuştur. Her bir bahçenin girişinde su yolunu açıp kapatacak 

veya yönlendirecek bir metal ayıraç yer almaktadır (Şekil 4.78). Günümüzde su yolları 

kısmi olarak kullanılmaktadır. Bağpınarlı bir kaynak kişinin aktarımlarına göre 

kaynaktan gelen su, su kanallarında yer alan bu metal ayıraç sayesinde 4 gün 

Bağpınar’a, 3 gün de Vekse’ye aktarıldığı şeklindedir. 



Şekil 4.77 : Su kaynaklarından bahçelere doğru giden su yolları (Soldaki Gesi köyü / 

Gesi Vadisi, sağdaki Üskübü köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 



173 

  

Şekil 4.78 : Sulama kanallarından bahçe girişlerine yönlendiren ayıraç (Darsiyak 

köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

- Oturma Taşları: Oturma taşları mahalle aralarında, evlerin sokakla kurduğu duvar 

yüzeylerinde konumlanmakta ve oturma elemanı vazifesi görmektedir. Oturma taşları, 

yerden yükseltilmiş taşlar üzeri yekpare yerel, doğal taştan oluşmaktadır (Şekil 4.79). 

Günümüzde halen kullanılmakla birlikte geçmişte güzel havalarda kadınların ev 

işlerini bitirdikten sonra komşularla zaman geçirdiği kamusal alan olma özelliği 

taşımaktadır. 

  

Şekil 4.79 : Oturma taşı (Soldaki Efkere köyü / Gesi Vadisi, sağdaki Mancusun köyü 

/ Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 



174 

4.3.3 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Yerleşimleri ve Köyleri’nin 

sosyo+ çevre kültürel peyzaj bileşeni 

Bu tez kapsamında kültürel peyzajın somut olmayan miras ögelerini kapsayan sosyo+ 

çevre bileşeni; dikey (tarihsel), yatay (yaşamsal) ve algısal (belleksel) olmak üzere üç 

alt başlıkta toplanmıştır. Dikey (tarihsel) alt bileşende; 19. yüzyıla ait veriler sosyo-

demografik, sosyo-kültürel ve soyo-ekonomik katmanlar olarak incelenmiştir. Yatay 

(yaşamsal) alt bileşeni, UNESCO’nun somut olmayan kültür miras varlıklarını 

incelemek için ölçüt olarak tanımlamış olduğu kategorileri temel alarak vadi 

yerleşimlerindeki değerler; sosyal gündelik yaşam pratikleri & ritüeller & festivaller, 

doğaya bağlı olan bilgi ve pratikler, geleneksel el sanatları olarak ele alınmıştır. Algısal 

(belleksel) alt bileşen ise; hafıza peyzajları olarak yaşayan ve yaşamayan bellek olarak 

incelenmiştir. 

4.3.3.1 Dikey / Tarihsel alt bileşen 

Kayseri’nin kuzeydoğusunda yer alan Derevenk, Gesi ve Koramaz vadilerinde 

bulunan 14 adet kırsal yerleşimin 19. yüzyıldan günümüze kadarki değerlerinin kendi 

aralarındaki iletişim ağlarını bütüncül olarak incelemesi yapılırken herbir köyün 

kültürel peyzaj karakteristiğini ortaya koyacak veriler incelenmiştir. Bu verilere 

ulaşabilmek için; Hüseyin Cömert’in yazmış olduğu “Gesi Vadisi”, “Koramaz 

Vadisi”, “Germir”, “Tavlusun”, “Talas" ve Kayseri Büyükşehir Belediyesi’nin 2020 

yılında çıkarmış olduğu “Osmanlı’dan Günümüze Koramaz Vadisi Tarihi” adlı 

kitaplardan yararlanılmıştır. Ana kaynak olarak ise; 16. yüzyıl ila 20. yüzyıl arasında 

KAYTAM'da bulunan şeriye sicilleri, vergi defterleri, nüfus defterleri, BOA belgeleri, 

ulusal akademik yayınlar, bu bölge için yazılmış çeşitli yüksek lisans ve doktora tezleri 

taranmıştır. Günümüz verileri ise, bu vadiler üzerine yazılmış ulusal ve uluslararası 

akademik yayınlardan ve saha araştırmaları esnasında yapılan sözlü görüşmelerden 

elde edilmiştir. 

Kültürel haritalamalar; 19. yüzyıl Kayseri’sinde yer alan Derevenk, Gesi, Koramaz 

Vadileri’nde bulunan 14 köyün kendi aralarındaki ilişki ağları değerlendirilmiştir. 

1875 yılı ilişki ağlarını içeren haritalamaların oluşturulması için altlık oluşturmuştur 

(Şekil 4.80). Oluşturulan haritalamalar sosyo-demografik, kültürel ve ekonomik 

katmanlar başlığı altında incelenmiştir. Bu haritalamalara göre vadi yerleşimlerine 

dair; nüfus verileri, kentleşme altyapısı, ticaret altyapısı, üretim peyzajı, dini ve 

eğitimsel imkanlar ve rekreasyonel alanlarla ilgili bilgiler çeşitli temsil araçları 

kullanılarak aktarılmıştır. 



175 

 

Şekil 4.80 : Vadi köylerinin 19. yüzyılının envanterinin çıkarılması. 



176 

 Sosyo-demografik Katmanlar: 1875 tarihli nüfus verisine bakıldığında; 

Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi’lerinde Ermeni, Rum ve Türk nüfusun birlikte 

yaşadığı köyler; Germir, Tavlusun, Gesi ve Darsiyak; Ermeni ve Türklerin birlikte 

yaşadığı köyler, Mancusun, Efkere ve Nize olarak geçmektedir. Rum ve Türklerin 

birlikte yaşadığı yerler; Koramaz Vadi’sinde yer alan Üskübü, Vekse, Ispıdın ve 

Ağırnas; sadece Türklerin yaşadığı yerler ise, Turan, Küçükbürüngüz ve 

Büyükbürüngüz köyleridir. Gayrimüslüm nüfusun en yoğun olduğu vadi yerleşimleri; 

Germir, Tavlusun, Efkere ve Nize köyleridir. Nüfusun en yoğun olduğu yerleri ise; 

Germir, Tavlusun ve Efkere olarak sıralamak mümkündür (Şekil 4.81). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



177 

 

 

Ş
ek

il
 4

.8
1
 :

 1
9
. 
y
ü
zy

ıl
 (

1
8
7
5
) 

n
ü
fu

s 
v
e 

et
n
ik

 k
im

li
ğ
e 

g
ö
re

 k
ö
y
le

ri
 g

ö
st

er
en

 k
ü
lt

ü
re

l 
h
ar

it
al

am
a.

 

 

 

 

1
7
7
 



178 

 Sosyo-kültürel Katmanlar: 1875 yılına ait kentleşme sokak, cadde, mahalle 

sayılarına bağlı olarak yerleşim altyapısı; ev adet ve fiyatlarına bağlı olarak da yapısal 

stoğu ve rekreasyonel faaliyetlere bağlı olarak da yerleşimler tespit edilmiştir. Bu 

haritalamaya göre, kentleşme altyapısı olarak mahalle, sokak ve cadde sayılarına, ev 

adet ve fiyatlarına bakıldığında Germir ve Tavlusun köyleri, kentsel altyapıda ön plana 

çıkmaktadır. Sonrasında Efkere, Ağırnas ve Büyükbürüngüz gelmektedir. Efkere’de 

vadi tabanına paralel olarak ticari aks ve yürüyüş yolu bulunmaktadır. 19. yüzyılda 

Efkere’nin hem rekreasyonel hem de ticari merkez olduğu söylenilebilir. Gesi’de kıtlık 

zamanlarında özellikle Mancusun, Efkere ve yakın köylerden insanların bir araya 

gelerek Dua Meydanı’nda toplanarak dua ettikleri ve suyun gözüne bereketi 

simgelemek adına at nalı attıkları belirtilmektedir. Efkere ve Gesi bu anlamda diğer 

merkezlere nazaran hem ticari hem de rekreasyonel alanların merkezi olma özelliği 

taşımaktadır. Ayrıca Germir’de de bir kütüphane bulunmaktadır. Ev fiyatlarına 

bakıldığında ise fiyata göre en yüksek evlerin; Germir, Tavlusun, Efkere ve 

Büyükbürüngüz köylerinde olduğu söylenilebilir (Şekil 4.82).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



179 

 

Ş
ek

il
 4

.8
2
 :

 1
9
. 
y
ü
zy

ıl
 (

1
8
7
5
) 

k
en

tl
eş

m
e 

al
ty

ap
ıs

ın
ı 

g
ö
st

er
en

 k
ü
lt

ü
re

l 
h
ar

it
al

am
a.

 

 

 

 

1
7
9
 



180 

Şekil 4.83’te Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köylerinde 19. 

yüzyıla ait inanç farklılığına göre ayrışan eğitim ve dini yapılarına yer verilmiştir. 

Yazılı kaynaklar; Gesi ve yöresindeki köylerde hemen hemen her köyün bir okulu 

olduğunu, okuma yazma bilenlerin nüfus içindeki oranın %10-15 düzeylerine ulaştığı 

bilinmektedir (Cömert, 2008). Gesi döneminde 4 mahalle mektebi, 3 müderrisi olan 

bir medrese, iki özel okul ve dışarıdan okumaya gelen öğrencilerin kalacağı iki adet 

vakfedilmiş evin bulunduğu aktarılmıştır. Efkere’de üçü büyük Efkere Manastırı’na 

ait olmak üzere, yedi adet okulun bulunduğu belirtilmektedir. Bu yedi okuldan üçü 

Müslümanlara, dördü Gayrimüslimlere aittir. Efkere Ermeni halkının önemli bir 

merkezi olma niteliği taşıdığı için burada bulunan Büyük Ermeni Manastırı’nda bir 

kız, biri erkeklere ait olmak üzere iki okul, bir de yüksek meslek okulu bulunmaktaydı. 

Dini tesis olarak ise, vadilerde toplam 81 adet ibadethane bulunmaktaydı. Bunların 

34’ü Hiristiyanlık dinine ait kiliseler, Müslümanlık dinine ait 34 cami, 8 namazgah ve 

5 mescit bulunmaktaydı. Bu ibadethaneler en çok Germir, Tavlusun, Gesi ve Efkere’de 

yer almktadır. Bu sayılar Huseyin Cömert’in kitaplarında yer alan 1875 verilerine ait 

olup, Hırant Dink Vakfı (HDV) yayınlarında bu sayıların biraz daha farklı olduğu 

tespit edilmiştir. HDV Yayınları, Ermeni ve Rum varlıklarını bu vadilerde 40 kilise, 

bunun 20’sinin Ermeni Kilisesi, 20’sinin ise Rum Kilisesi olduğunu aktarmıştır. Bu 

bilgilere göre; Darsiyak’ta 3’ü Rum 1’i Ermeni, Gesi’de 1 Rum Manastırı, Efkere’de 

1 Ermeni Manastırı; 22 Rum Okulu, 8 Ermeni Okulu; 1 Ermeni Şapeli, 3 Rum Şapeli; 

1 yetimhanenin varlığı belirtilmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



181 

 

Ş
ek

il
 4

.8
3
 :

 1
9
. 
y
ü
zy

ıl
 (

1
8
7
5
) 

eğ
it

im
 v

e 
d
in

i 
te

si
sl

er
in

 s
ay

ıl
ar

ın
ı 

g
ö
st

er
en

 k
ü
lt

ü
re

l 
h
ar

it
al

am
a.

 

 

 

 

 

1
8
1
 



182 

 Sosyo-ekonomik Katmanlar: 19. yüzyıla ait sosyo-ekonomik veriler üretim 

peyzajı kapsamında hayvansal, bitkisel, noktasal üretimler, üretimhaneler ve bunlara 

bağlı olarak gelişen meslekler olarak sınıflandırılmıştır. Şekil 4.84’teki haritalamaya 

bakıldığında; güvercinlik, samanlık, ahır, ağıl hayvansal üretim mekanları; boyahane, 

bezirhane gibi bitkisel üretim mekanları; değirmen, ambar, mahzen, fırın, taş ocakları 

ise noktasal üretim mekanları olarak ifade edilmiştir. Erciyes’in volkanik dağ 

olmasından dolayı yakınlarında doğal taş ocaklarının olduğu alansal üretim mekanları 

işlenmiş; cehrilik, yoncalık, söğütlük, cevizlik, kavaklık, dutluk, bağ, bahçe, bostan ise 

çoğunluklu olarak ticari anlamda ya da ev ihtiyacını karşılamak için bitkiden kazanım 

sağlanan açık üretim alanları ve üretim miktarlarını içermektedir. Kuyu, çeşme, seten 

ise üretim peyzajının bir parçası olarak herkesin kullanımına açık noktasal üretim 

alanlarını tarif etmektedir. 

Hayvansal ve bitkisel bazlı tarımsal üretime bakıldığında; Mancusun köyü toprak 

sınırları içerisinde %16’sını oluşturan üretim faaliyet alanının olmasından dolayı, 19. 

yüzyılda üretime dair en baskın köy olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu köye mensup 

halkının meslek kayıtlarında çiftçiliğin en fazla olması da bu bilgiyi doğrulamaktadır. 

Büyükbaş hayvancılık, tavuk besiciliği, yumurta üretim çiftlikleri, arıcılık 

yapılmaktadır. Darsiyak, Nize ve Mancusun’da büyük ölçekte sığır ve küçükbaş 

hayvan beslendiği bilinmektedir. Gerçekleştirilen sözlü görüşmelerde, Mancusun’un 

vadi ağzındaki konumu nedeniyle akarsuyun yayıldığı, dolayısıyla manda beslenen az 

sayıdaki yerleşimden biri olduğu belirtilmiştir. En fazla güvercinliğin ise Darsiyak 

köyünde olduğu tespit edilmiştir. Germir köyü 30 adet bezirhanesi ile o dönemin 

Anadolu’daki en önemli boyar madde üretim merkezi olduğu tespit edilmiştir. 

Sonrasında Ağırnas, Efkere ve Nize gelmektedir. O dönemde boya üretmek için 

kullanılan ve ülke ekonomisine büyük katkı sunan cehri (Rhamnus sp.) bitkisi, Kayseri 

ve yöresinde kolay yetişen ve getirisi nedeniyle altın ağacı olarak adlandırılan bu 

bitkinin sanayide solmaz sarımsı renk elde etmek için kullanıldığı hem Osmanlı 

İmparatorluğu’nda hem de o dönemin Avrupası’nda çok aranan ürün olduğu 

bilinmektedir. Nize köyü ise boyahanenin yoğun olduğu köy olarak tespit edilmiştir. 

Turan köyünde ise en iri taneli cehri bitkisinin üretildiği kayıtlardan tespit edilmiştir. 

Ağırnas ve Darsiyak köylerinde de taş ocaklarının bulunduğu ve buna bağlı olarak da 

taş ustalarının çokluğu da diğer bir önemli üretim peyzajının bir parçası olagelmiştir. 



183 

Tarım alanlarında en çok cehrilik, yoncalık, söğütlük, cevizlik, kavaklık ve dutluk 

bulunmaktadır. Bağ ve bahçelerde; üzüm, gilaburu, elma, armut, erik, kayısı, dut, 

kiraz, vişne, ayva, iğde, böğürtlen, fındık üretilmektedir. Tarlalarda ise; arpa, buğday, 

keten, kendir en çok üretilen tahıllardandır. Üzüm; şıralık, sirkelik ve şaraplık olmak 

üzere üç temel amaç için kullanılmaktadır.  

Bölgede geçmişte pamuklu ve ipekli dokuma, halı dokunduğu belirtilmektedir. 

(Cömert, 2008) Yöre, 19. yüzyıla kadar kumaş dokumacılığı ve ipekçilikte de söz 

sahibi olmuştur. Bu bilgiyi dutluk alanlarının çokluğundan da anlayabilmekteyiz. 

Bahçelerde ve evlerin avlularında bulunan çok sayıda dut ağaçları, ipek 

böcekçiliğinden günümüze kalan son izler gibidir. Günümüzde dokumacılık sanatı da 

bugün tamamen yok olmuştur. Ancak 16. ve 17. yüzyıllarda Ağırnas’taki el 

tezgahlarında kaliteli pamuklu kumaş dokunduğunu ve bunların önemli bir 

bölümününün Avrupa’ya satıldığı bilinmektedir. 

Ticari altyapıya bakıldığında faaliyet olarak; dükkân, han, hamam, misafirhaneler ve 

harman yerlerinin varlığı bilinmektedir. Germir ve Efkere’nin gerek dükkân sayıları 

gerekse meslek gruplarına bakıldığında buraların ticari bir merkez olduğunu 

söyleyebilmek mümkündür. Germir’de 35 adet dükkan, 4 eczane, 1 hamam; Efkere’de 

ise 42 dükkan, 2 hamam ve 1 han bulunmaktadır. Efkere’de döneminde dükkan sayısı 

ve demirci ustasının meslek olarak yaygın olması dikkat çekicidir. Efkere’deki demir 

işçiliğinin çok nitelikli olması, demirci dükkanlarının da Orta Anadolu’dakilerin en 

iyilerinden olduğu bilinmektedir (İmamoğlu, 2010) Efkere çarşısı, Kayseri’de çok 

önemli olan çeyiz hazırlamak, gelin ve damat için hazırlanan ve halk arasında “düzen 

düzmek” olarak geçen tekstil ürünlerini temin etmek için önemli bir alışveriş merkezi 

olagelmiştir (İmamoğlu,2010). Ağırnas’ta dokunan ve Bogasisisi (beyaz yumuşak 

pamuklu bez) olarak bilinen kumaşların başta İngiltere olmak üzere, Belçika ve 

Hollanda’ya satıldığını, bu pazarlarda “Ağırnas” kumaşları olarak aranan bir mal 

olduğu belirtilmektedir (Cömert, 2008). Yöre, Kayseri’nin halı dokumacılığı ile ün 

kazanmış olan Bünyan kasabasına çok yakındır. Yörede üretilen kökboya, halı ve 

kilim ipliklerinin boyanmasında kullanılmış, hiç solmayan, kaliteli ürünlerin elde 

edilmesini sağlamıştır. Bu şekilde üretilen bürüngüz halı ve kilimleri de uzun süre 

piyasalarda aranmış bu halının ünü günümüze kadar gelmiştir. 

 



184 

 

Ş
ek

il
 4

.8
4
 :

 1
9
. 
y
ü
zy

ıl
 (

1
8
7
5
) 

ü
re

ti
m

 p
ey

za
jı

n
ı 

g
ö
st

er
en

 k
ü
lt

ü
re

l 
h
ar

it
al

am
a
. 

 

 

 

1
8
4
 



185 

Ticaret haricinde yörede çok miktarda zanaat alanları bulunmaktadır. Vadide taş 

ocaklarının bulunması sebebiyle taş işçiliği ve buna bağlı olarak yan kollar gelişmiştir. 

Bunlardan en bilinenleri ve halen bir kısmının icra edildiği meslekler arasında; taş 

ustalığı, sıvacılık, boyacılık, neccarlık, dülgerlik, nakkaşlık gelmektedir. Vadi 

köylerindeki halk tarafından sahip oldukları bu zanaat dallarını icra etmek ve 

geçimlerini sağlayabilmek adına mevsimlik işçi olarak yoğunlukla İstanbul, İzmir, 

Bursa ve Adana’ya gittikleri bilinmektedir (Keskin, 2000). Özellikle inşaat işlerinde 

çalıştıkları, İstanbul’da yer alan cami, saray, yalı ve köşklerde dülgerlik, nakkaşlık, 

boyacılık yaptıkları hafızalarda yer almaktadır. Hatta Ankara’da yer alan Anıtkabir’in 

inşaasında özellikle Ağırnaslı ustaların seçildiği sahada yapılan görüşmeler esnasında 

söylenmektedir. 20 yüzyıl başlarında şehri gezen Banse; bölgede özellikle 

dokumacılık olmak üzere el sanatları ve ticaretin önemli olduğunu, dışarıya yün, 

yapağı, pamuk, reçine, pastırma ve alacehri satıldığını bildirmiştir. Üst tabakanın 

ticaretle uğraştığı, alt tabakanın ise tarımla ve zanaatla uğraştığı bilinmektedir. Bu 

bilgiler yapılan haritalamaları ve sonuçlarını kanıtlar niteliktedir. Rumların daha çok 

sıvacılık, oymacılık, boyacılık, tarakçılık, kerestecilik, taşcılık gibi zanaatlerle; 

Ermenilerin kuyumculuk, dericilik, halıcılık, demircilik gibi zanaatlarla uğraştıkları 

bilinmektedir (Şekil 4.85).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



186 

 

 

Ş
ek

il
 4

.8
5
 :

 1
9
. 
y
ü
zy

ıl
 (

1
8
7
5
) 

ti
ca

re
t 

al
ty

ap
ıs

ı 
v
e 

b
u
n
a 

b
ağ

lı
 o

la
ra

k
 m

es
le

k
le

ri
 g

ö
st

er
en

 k
ü
lt

ü
re

l 
h
ar

it
al

am
a.

 

 

 

1
8
6
 



187 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadilerine ait 1875 yılı nüfus ve buna bağlı olarak 

diğer veriler bakımından en sağlıklı ve karşılaştırılabilir yıl olmuştur. Bu yıla ait ilişki 

ağları değerlendirildiğinde; nüfus verilerine bakıldığında Efkere, Germir ve 

Tavlusun’un ön plana çıktığı görülmektedir. Yüz ölçüm olarak bakıldığında Ağırnas 

ve Büyükbürüngüz köyleri ön plandadır. Ermeni, Rum ve Türk kökenin de birlikte 

yaşadığı yerler; Germir, Tavlusun, Gesi ve Darsiyak; Ermeni ve Türklerin birlikte 

yaşadığı yerler Mancusun, Efkere ve Nize; Rum ve Türklerin birlikte yaşadığı yerler 

Üskübü, Vekse, Ispıdın ve Ağırnas; sadece Türklerin yaşadığı yerler ise Turan, 

Küçükbürüngüz ve Büyükbürüngüz köyleridir. Gayrimüslüm nüfusun en yoğun 

olduğu yerleşimler Germir, Tavlusun, Efkere ve Nize köyleridir. Nüfusun en yoğun 

olduğu yerler; Germir, Tavlusun ve Efkere olarak sıralamak mümkündür. Eğitimde ise 

Gesi ve Efkere’dir. Barınma olarak incelendiğinde hane sayısı en çok Germir ve 

Tavlusun köylerinde karşımıza çıkmaktadır. Ev fiyatlarına bakıldığında ise yine 

nüfusla paralel olarak Efkere, Germir ve Tavlusun köyleri ön plana çıkmaktadır (Şekil 

4.86).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



188 

 

Ş
ek

il
 4

.8
6
 :

 K
at

eg
o
ri

le
re

 g
ö
re

 ö
n
e 

çı
k

an
 y

er
le

şi
m

le
ri

 g
ö
st

er
en

 k
ü
lt

ü
re

l 
h
ar

it
al

am
a.

 

 

 

 

1
8
8
 



189 

4.3.3.2 Yatay / Yaşamsal alt bileşen 

Yatay (yaşamsal) alt bileşende vadi yerleşimleri, UNESCO’nun somut olmayan miras 

değerleri kapsamında tanımlamış olduğu başlıklar altında incelenmektedir. Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi yerleşimleri ve köylerindeki somut olmayan miras 

değerlerinin izleri, kolektif hafızalardan ya da gündelik yaşamlardan tespit 

edilebilmektedir. Bu çalışma ile vadi yerleşimleri ve köylerinin sahip olduğu kültürel 

peyzaj değerleri olarak kaybolmaya yüz tutmuş somut olmayan miras varlıklarını 

sosyo+ çevre bileşeni altında incelemek ve hafıza peyzajlarının kolektif bellekteki 

izlerini; sosyal gündelik yaşam pratikleri, doğaya bağlı olan bilgi ve pratikler, 

geleneksel el sanatları başlıkları çerçevesinde değerlendirilmiştir. 

 Sosyal gündelik yaşam pratikleri & Ritüeller & Festivaller: Kayseri Derevenk, 

Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köylerdeki gündelik yaşamın geçtiği alanlar 

olarak; yerleşimde bulunan ibadet ve eğitim yapılarının önleri, han önleri, kolektif 

üretim mekanları olan fırın, harman yerleri, tarımsal malzemeler in etrafı (soku, seten, 

v.b), çeşme veya köprü gibi nirengi noktaları gibi üretim peyzajı alanlarında veya vadi 

tabanında bulunan çayırlık alanlarda geçmektedir. Tarımsal etkinlikler genelde imece 

usulü yapılmaktadaydı. Yapılan imeceler arasında ortak fırında tandır ekmeği pişirme, 

çayırlık alanlarda veya çeşme başlarında çamaşır ve halı yıkanması, su yollarının 

otlardan arındırılması, ekin zamanı buğday hasadının yapılması ve harmanlanması, 

soku taşında buğday döğme yer almaktaydı. Kayserili Ermeniler Konuşuyor” 

kitabında, yapılmış bir sözlü görüşmedeki anektod şu şekildedir: “Köyün ortasından 

yol geçer, köyü sanki ikiye bölerdi. Yolun geçtiği yerde, ‘soku’ denen, irice, içi oyuk 

bir taş vardı. Sonbaharda buğday hasadından sonra, sokuya buğday doldurulur, 

köyün erkekleri, üçü-dördü bir arada, ellerinde tokmakları sırasıyla, ahenk içinde 

türkü söyleye söyleye sokuya indirip kaldırır, böylece buğdayı ezer, yarma 

yaparlardı.” Koramaz Vadisi’nde bulunan Subaşı köyünde yapılan görüşmede kaynak 

kişi Şekil 4.87’de soku taşında dövme işlemini anlatmaktadır. 



190 

 

Şekil 4.87: İmece olarak yapılan Üskübü köyündeki soku taşı (Üskübü köyü / 

Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Yapılan görüşmelerde imece usulü yapılan etkinlikler olarak suyun geldiği ana 

kaynağı otlardan arındırmak suretiyle temizlemek ve sulama suyunu bahçelere taksim 

etmek olduğudur. Yöre halkı bu imeceye “suyun gözünün açılması” olarak 

tanımlamaktaydı. Bu işlemi yapmak için köydeki bütün erkeklerin seferber olduğu ve 

sonrasında ailece köyün mesire alanı olarak nitelendirilebilecek çayırlık alanda piknik 

yaptıkları bir gün olarak hafızalarda yer almaktadır (Şekil 4.87). 



191 

 

Şekil 4.88 : Gesi’deki suyun gözü (Gesi köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Bir diğer etkinlik ise Gesi Vadisi’nde bulunan Nize Çayırı’na, Efkere Göleti’ne veya 

Germir’deki köprübaşı mevkiye çamaşır yıkamaya gittikleri ve sonrasında piknik 

yaptıkları hafızalarda yer almaktadır. Hatta çamaşır yıkarken dere kenarında bulunan 

Saponaria officinalis (sabun otu)’in kullanıldığı da aktarılmıştır. Günümüzde Nize 

Çayırı hala rekreasyon alanı özelliği korumakla birlikte çamaşır yıkama işleri daha çok 

çeşme başlarında devam etmektedir. Efkere Göleti ise günümüzde sınırlandırıcı 

ögelerle çevrelenmiş olup kullanılmamaktadır (Şekil 4.89). 

 



192 

 

Şekil 4.89 : Germir Köprübaşı mevkinde çamaşır yıkama (Germir köyü / Derevenk 

Vadisi, Şenalp M. arşivi). 

Mahalle fırınlarında imece olarak tandır ekmeği, gevrekler (halk arasında halka olarak 

tabir edilmekte), poğaçalar (halk arasında kete olarak tabir edilmektedir) 

yapılmaktadır. Köyün sokaklarında veya evlerin avlularında yer alan şiranelerde 

birlikte pekmez kaynatıldığı da yapılan görüşmelerde aktarılan bilgiler arasındadır 

(Şekil 4.90).  

   

Şekil 4.90 : Mahalle fırınında halka yapımı ve avluda yer alan şirane (Tavlusun köyü 

/ Derevenk Vadisi, Kayseri Büyükşehir Belediyesi ve Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 



193 

Köylerdeki bir yaz boyunca üretilen ürünler çeşitli saklama, depolama yöntemleri ile 

kış ayında tüketilmek üzere hazırlanır ve uygun şartlarda muhafaza edilmektedir. Kışa 

hazırlıklar ise şu şekilde sıralanabilir (Şekil 4.91): 

- Gün kurusu kayısı, erik, dut ve pestillerin hazırlanması, 

- Üzümden pekmez ve sirke yapılması, 

- Pastırma ve sucuk yapımı, 

- Tereyağ yapımı, 

- Fasulye ve patlıcanın kurutulması, 

- Bitkilerden tohumluk alınması, 

- Elmanın depolanması, 

- Salça, turşu yapılması, 

- Hevenklik üzüm asılması, 

- Dorak yoğurdunun saklanması, 

- Yaprak salamurasının kurulması, 

- Gilaburu salamurasının hazırlanması 



194 

 

Şekil 4.91 : Kış için hazırlanılan ürünler (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Vadi köylerinde yapılan görüşmelerde, inanca yönelik alanların olduğu ve ihtiyaç 

sahibi köy halkının o yerlere gidip şifalandığı, kötülüklerden veya hastalıklardan 

arındığı inancının varlığı bilinmektedir. Bu inanç mekanlarına belirli ve düzenli 

aralıklarla değil de ihtiyaç halinde gidildiği aktarılmıştır. Koramaz Vadisi’nde yer alan 

Ağırnas köyünde bulunan Arap Ocağı'nın yıllardan beridir inanç mekanı olarak 

çalıştığı ve gelenlerin bu ocağın içerisinde yer alan yatırın etrafında dua edip göğe 

açılan pencerenin duvarlarında adak adadıkları bir yer haline gelmiştir (Şekil 4.92). 

Çocukları için gelen anneler ise çocuklara ait bir şeyleri alıp, buraya bırakıp 

gitmektedirler. Nesillerden beri aktarılan bir gündelik yaşam örüntüsü haline gelen bu 

inanç mekanı, Kayseri Büyükşehir belediyesi tarafından onarılarak 2019 yılında 

yaşayan bir müze haline getirilmiştir. 



195 

   

Şekil 4.92 : Arap Ocağı (Ağırnas köyü / Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köylerinde kuraklık baş 

gösterdiğinde, kıtlık zamanlarında Mancusun-Efkere arasında yer alan Dua Meydanı 

mevkinden başlayan Gesi’deki Paşapınarı mevkinde son bulan inanç yürüyüşü, suyun 

kaynağının çıktığı havuza at nallarının atıldığı da bir diğer inanç rotası olarak 

tanımlanabilecek bir etkinlik olarak değerlendirilebilir. 1965 yılına ait 1/25000 ölçekli 

askeri haritada da “Dua Meydanı” olarak geçmektedir (Şekil 4.93). 

 
Şekil 4.93 : Kayseri 1965 yılı 1/25000’lik haritada gödterilen Dua Meydanı. 



196 

 

Şekil 4.94 : At nalının atıldığı suyun kaynağı (Gesi köyü / Gesi Vadisi, Kevseroğlu 

Ö. arşivi). 

Bir diğer inanç etkinliği ise; Küçükbürüngüz ve Nize’de bulunan delikli kayaların 

içerisinden şifa bulmak isteyenlerin geçtiği ve oradaki su ile yıkandıkları ve arındıkları 

şeklindedir (Şekil 4.95).  

 



197 

 

Şekil 4.95 : Nize köyü’ndeki yamaçlarda bulunan delikli kaya (Gesi Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Doğaya Bağlı olan Bilgi ve Pratikler: Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi 

yerleşimleri ve köyleri bilgi ve pratikler kapsamında incelendiğinde; yöreye özgü 

üretilen hayvansal ve bitkisel bazlı üretimler, üretimhaneler bulunmaktadır. Bunların 

yansıması olarak kapalı ve açık alanlar gelişmiştir. Güvercinlik, samanlık, ahır gibi 

hayvansal üretim mekanları; boyahane, bezirhane, değirmen gibi bitkisel üretim 

mekanları; Erciyes’in volkanik dağ olmasından dolayı yakınlarında doğal taş 

ocaklarının bulunan açık ticari üretim mekanları; cehrilik, yoncalık, söğütlük, cevizlik, 

kavaklık, dutluk, bağ, bahçe, bostan ticari anlamda bitkisel bazdaki üretimden kazanım 

sağlanan açık üretim alanları, ya da seten, soku, dorak gibi tarımsal işlemin aşamalarını 

oluşturan dövme veya saklama taşları, doğadan elde edilen materyallerin insan eliyle 

şekillenmesine örnek verilebilir (Şekil 4.96).  

 



198 

 

Şekil 4.96 : Doğanın insan eliyle şekillenmesi ile oluşan bilgi ve pratikler. 

(Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Vadi köylerinde bitkilerden boyar madde, yemelik yağ elde etmek yaygın olan bilgi 

ve pratiklerdendir. İp boyama ve bezir yağı elde etmek için kullanılan bitkiler; mavi 

rengi veren çivit otu (Isatis tinctoria), kahve rengini veren cehri (Rhamnus sp.), ceviz 

(Juglans sp.) ve soğan kabuğu (Allium sp.), sarı rengi veren sığır kuyruğu (Verbascum 

thapsus) ve civan perçemi (Achillea millefolium), kırmızı rengini veren hava civa otu 

(Alkanna orientalis), gri- kahve rengini veren ısırgan otu (Urtica dioca) ve mor rengini 

veren kök boya (Rubia tinctorum) bitkileridir (Şekil 4.97).  



199 

 

Şekil 4.97 : Boyar madde ve bezir yağı elde edilen bitkiler (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Gesi Vadisi’nde bulunan Mancusun köyünden görüşülen kaynak kişinin aktarımlarına 

göre; bitkiden elde edilen bir diğer değer ise “püs” ve “gırç” olarak adlandırılan doğal 

yapıştırıcılardır. “Püs”, kevenden çıkan yapıştırıcının adıdır. Keven kesilerek iki gün 

suda bekletilmekte ve suya çıkan püsü toplayarak akşamdan ılık su konulmakta, sabah 

kabarınca kullanılır hale gelmektedir. Püsü kullanacakları zaman ılık suda 

bekletilmektedir. Bir de “gırç” adında reçine dışında, meyve veren agaç kendiliğinden 

çıkan akıntıya denilmektedir. Aynı zamanda yenilebilir özelliği olan gırç da doğal 

yapıştırıcı olarak bilinmektedir. Bir diğer görüşmede de Efkere Göleti’nde çamaşır 

yıkarken sabun otunun (Saponaria albae) kullanıldığı bilinmektedir. 

 Geleneksel el sanatları: Coğrafyada taş ocaklarının bulunması erkeklerin öncelikli 

taş ustalığını meslek edinmesini sağlamıştır. Bu zanaat ile birlikte yapısal işlere 

yönelim oluşmuş ve duvarcılık, sıvacılık, marangozluk, boyacılık gibi ustalıklarda da 

gelişmişlerdir. Yapılan araştırmalar sonucunda 19. yüzyıldan günümüze kadar ulaşmış 

meslek grupları; çiftçilik, nakkaşlık, çerçilik, demircilik, kalaycılık, sıvacılık, taş 

ustalığı, boyacılık, neccar, bağcı, tüccar, asker olarak kayıtlara geçmiştir (Şekil 4.98). 

Kaynak kişilerin aktarımlarına göre horosan harcı yapımı da vadi yerleşimleri ve 

köylerinde yapılan kaybolan zanaat dalları arasında yer almaktadır. Horasan harcı, 



200 

kiliselerin iç duvar yüzeylerinde halen görülmekle birlikte günümüzde bu bilginin 

aktarımı kesintiye uğramıştır.  

 

Şekil 4.98 : Vadi köylerindeki zanaatların izleri (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Yöreye özgü bir diğer zanaat dalı da yoğurt süzme taşı olarak geçen dorak taşının 

(süzeğen) üretilme aşamasıdır. Bu taşın asıl amacı yoğurdun süzülmesi için 

kullanılmasıdır. Bir Türkmen geleneği olarak bilinmektedir. Yaylacılar ve davarcılar, 

yoğurdu sulu bir halde yanlarında bulundurmadıkları için süzme ihtiyacı 

duymuşlardır. Hem sulu yoğurtun çabuk bozulması hem de hareket halindeyken 

muhafaza edilememesinden dolayı dorak taşını icat etmişlerdir. Bu sayede yoğurdun 

asitli suyunu süzdürerek süzme yoğurt elde edilmektedir (Şekil 4.99). Bu sayede 

yoğurt daha uzun süre muhafaza edilebilmektedir. Ağırnas köyünde halen dorak taşı 

üretilmektedir.  



201 

 

Şekil 4.99 : Dorak kabının yapım aşamaları (Ağırnas köyü / Koramaz Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Vadi köylerinde kadınlar evlerinde kullanmak veya çeyiz olarak el işi işleri 

yapmaktadırlar. Evde yapılan görüşmeler sırasında oturulan iç mekanda sedir üstü 

örtülerinde ve yastıklarında kanaviçe işleri görülmüştür. Kanaviçe işlerinin 

desenlerinin üzüm motifleri içermesi ya da üzüm yiyen insanların işlenmesi, bu 

yörenin üzüm bağları ile olan ilişkisini de kanıtlar niteliktedir (Şekil 4.100). Bir diğeri 

ise evlerde bulunan dokuma tezgahlarıdır. Renk elde edilen boyar bitkiler ve 

boyahanelerin olması vadi köylerinde iplik boyamasının yapıldığının göstergesidir. 

Kayseri ve yöresinde hakim olan halı-kilim yapımı bu vadilerde de kadınların evlerine 

gelir getirdikleri geleneksel el sanatı değeridir (Şekil 4.101). 

  

Şekil 4.100 : Sedirlerdeki kanaviçe işleri (Kevseroğlu Ö. arşivi). 



202 

  

Şekil 4.101 : Halı dokuma tezgahı (Kevseroğlu Ö. arşivi). 

4.3.3.3 Algısal / Belleksel alt bileşen 

Doğa ve insanın etkileşimiyle biçimlenen çevreler, yüzyılların bilgi ve pratikleri ile 

aktarılarak günümüze kadar devam eden toplumun sosyo-kültürel ve ekonomik 

yapısını tam anlamıyla yansıtan ve doğayla bütünleşmiş organik gelişmelerin 

sonucunda oluşmuştur. İnsan-doğa-sosyo+ arasındaki bağlantıyı koparmak eskiyi 

yıkarak yeniden inşa etmek, insanın bağlı bulunduğu ortamı ortadan kaldırarak 

hafızaların kaybına neden olmaktadır. Geçmişle bağların giderek azalması da 

insanların yere aidiyetlerini azaltmakta, çevreyle yabancılaşma gibi psikolojik ve 

sosyolojik problemlere neden olmaktadır. Bu alanlar terkedilme, kontrolsüz kullanım, 

hızla büyüyen kentin çeperinde bulunmasından dolayı her an özgün değerini kaybetme 

tehdidi altındadır. Bu tür alanların bir an önce belgelenmesi, kolektif belleğin 

yaşatılarak korunmasına katkı sunulması gerekmektedir.  

Yaşatılarak korunan peyzajların sürekliliği; geçmişle bağlantıyı güçlü tutarak kolektif 

hafızayı korurken, sürekliliği sağlayacak değişim ve dönüşümlere izin verecek 

esnekliğe sahip olmaktan geçmektedir. Hafıza peyzajlarının sürekliliğini 

sağlayabilmek; fiziksel, doğal ve sosyo-kültürel katmanlarını, diğer bir deyişle doğa 

ve insanın karşılıklı etkileşimi ile ortaya çıkan somut ve somut olmayan miras 

değerlerinin korunması ile mümkündür. Kentsel topografya ve hafıza arasındaki 

bütüncül ilişkiye odaklanan görüşlerden, Nora'nın (1989) “lieux de mémoire” (hafıza 

yerleri), Halbwachs'ın (1992) “yer işaretleri” hafızanın; gündelik yaşamın mekânsal 

pratiği ile sürekli müzakere edilen, akışkan ve dinamik bir süreç olarak incelenmesi, 

yaşayan hafızanın düzlemini “hatırlama topografileri” üzerinden kurmaktadır. Bu 



203 

kısımda, Nora’nın kentsel topografya ve hafıza ilişkisine dayanan “hafıza yerleri” 

kavramı üzerine değinilmiştir.  

Vadilerde yer alan yerleşimlerin gerek sözlü gerekse yazılı kaynaklardan ve saha 

çalışmalarından tespit edilmiş kültürel peyzaj bileşenlerine bağlı hafızanın sürekliliği, 

geliştirilen yöntem önerileri ile yapılı çevre-doğal çevre ve sosyal çevre bağlamında 

tespit edilmesi amaçlanmıştır. Topoğrafyanın kırsal morfolojisi ve mekân üzerindeki 

etkisini karşılaştırmalı olarak üç vadi ve 14 yerleşim üzerinden yöntem ve alternatif 

ifade teknikleri kullanarak bu sayede yazılı kaynaklarının yetersiz olduğu kırsal 

mimarlık mirası alanlarına yönelik yeni bir yöntemsel yaklaşım senaryosu kurgulamış 

ve kolektif hafızalara danışılmıştır. Algısal alt bileşenin de ise Nora’nın “Lieux de 

mémoire” ve “Milieux de mémoire” kavramları ışığında kolektif hafıza katmanına dair 

değerlendirilmelerde bulunulmuştur. 

Vadilerin en çok yaşam bulduğu 19. yüzyıl ve 20. yüzyılın başlarına kadar sıklıkla 

kullanılan ve üretim peyzajının bir parçası olan kültürel peyzaj ögelerini güvercinlik, 

samanlık, ahır gibi hayvancılıkla ilgili üretim mekanları; boyahane, bezirhane gibi 

bitkisel üretim mekanları olarak tarif etmek mümkündür. Değirmen, ambar, mahzen, 

fırın toplu olarak kullanılabilen yapısal mekan veya malzemeler olmakla birlikte 

Erciyes’in volkanik dağ olması, bu vadi coğrafyalarının sahip olduğu jeomorfolojik 

yapısından dolayı köylerin dağlık bölgelerinde doğal taş ocaklarının bulunması ve bu 

durumun doğal bir yansıması olarak da yapılı çevreye ve mesleklere doğrudan etki 

yaptığı tespit edilmiştir. Cehrilik, yoncalık, söğütlük, cevizlik, kavaklık, dutluk, bağ, 

bahçe, bostan ticari anlamda bitkiden kazanım sağlanan açık üretim peyzajlarıdır. 

Kuyu, çeşme, seten ise üretim peyzajının bir parçası olarak herkesin kullanımına açık, 

yerel malzemeden üretilmiş kolektif tarımsal ekipmanlardır. Döneminde vadilerde 

kütüphane, manastır, kilise, cami, namazgah, mescit gibi çeşitli sosyal-kentsel ve 

kültürel donatılar; eczane, sarraf gibi ticari işletmeler; atölye, han, hamam ve 

misafirhaneler gibi sosyo-kültürel ticari işletmeler yer almaktadır.  

Yaşamın en yoğun nüfusa ve etnik farklılığa sahip olduğu 20. yüzyılın başına kadar 

kentin bir ticaret merkezi olması durumunu sağlayan gayrimüslim nüfusun yoğunlukta 

olduğu Germir, Gesi, Tavlusun, Efkere gibi ekonomik, kentleşme, dini ve eğitimsel 

imkanların varlığının, zanaatlar anlamında büyük katkıları dokunduğu ve yöreye 

kimlik kazandırmış olduğu, haritaları çakıştırarak tespit edilebilmektedir. 19. yüzyıl 

Kayseri vadilerinin sahip olduğu kültürel peyzaj ögelerinin, üretim peyzajının bir 



204 

parçası olduğu ve mesleklere yansıdığını, bu özelliklerin o yöreye özgü somut ve 

somut olmayan değerler kattığını söyleyebilmek mümkündür. Coğrafyada taş 

ocaklarının bulunması erkeklerin taş ustalığı, sıvacılık, marangozluk, boyacılık gibi 

fiziksel çevre üretmeye dayalı zanaatlarda deneyim kazanmasını sağlamıştır. Yapılan 

araştırmalar sonucunda meslekler çiftçi, nakkaş, çerçi, demirci, kalaycı, sıvacı, taş 

ustası, boyacı, neccar, bağcı, tüccar, asker olarak tanımlanabilir. Yörenin ikinci 

ekonomik faaliyeti tarım ve hayvancılıktır. Büyükbaş hayvancılık, tavuk besiciliği, 

yumurta üretim çiftlikleri, arıcılık yapılmaktadır.  Bezirhanelerde üretilen 

beziryağının, 19. yüzyıl İç Anadolu yaşamında önemli bir ekonomik kaynak olduğu 

ve yörenin 19. yüzyıla kadar kumaş dokumacılığı ve ipekçilikte de söz sahibi olduğu 

bilinmektedir. Aynı zamanda kök boya ve cehri bitkisi üretim süreçlerinden de önemli 

bir gelir elde etmişlerdir. 

Rekreasyon alanları olarak da özellikle üretim peyzajları, vadi tabanında yer alan ve 

taban yüzeyinin genişlediği çayırlık alanlarda gerçekleşmiştir. Köylerdeki toplanma 

alanlarını, yerleşimde bulunan ibadet ve eğitim yapılarının, fırınların, tarımsal 

ekipmanların (soku, seten, vb gibi) konumlarının belirlediği anlaşılmaktadır. Tarımsal 

aktivitelerin genelde imece usulü yapılmakta olduğu yazılı kayıtlarda geçmektedir. 

Yapılan görüşmelere göre imece usulü yapılan diğer etkinlikler ise suyun geldiği ana 

kaynağı otlardan arındırmak suretiyle temizlemek yer almaktadır. Bir diğer aktivite ise 

çayırlarda halı veya çamaşır yıkamak ve sonrasında piknik yapmaktır. Mahalle 

fırınlarında kolektif olarak ekmek ve kete üretildiği, avlularda pekmez kaynatıldığı da 

yapılan görüşmelerde aktarılan bilgiler arasındadır. Etnik kökene göre mahallelerin net 

bir ayrımının olmadığı, yapılan görüşmelerde ve literatürde saptanmıştır. Aynı durum 

yemek kültürü, düğünler veya gündelik yaşam aktiviteleri için de geçerli olup, sokakta 

konuşulan dilin genellikle Türkçe olduğu yapılan görüşmelerde aktarılmıştır. 

Yapılan sözlü tarih ve hafıza yürüyüşleri yöntemleri ile elde edilen veriler 

doğrultusunda belirlenen değerler aktarılmıştır (Şekil 4.102). Her bir değer 

piktogramlarla anlatılmakta olup, bölüm 4.4.1’de her vadi ve köy için hafıza kesitleri 

yer almaktadır. Bu kesitlerdeki renk farklılığı her bir vadi için ayrışmaktadır. Derevenk 

Vadisi turuncu ile, Gesi Vadisi yeşil ile ve Koramaz Vadisi mavi ile temsil edilmiştir. 

Bu kesitlerde mevcut değerler siyah ile, kaybolmuş ya da hafızalarda süreksizliğe 

uğramış değerler ise renkli ifade edilmiştir. Mevcut veriler ışığında yerleşim 

morfolojisine dair çukur-tümsek-yamaç yerleşimi mevcuttur. Köyün vadideki 



205 

konumuna göre tek veya çift taraflı yerleşimler bulunmaktadır. Yerleşimlere bağlı 

konut dokusunun arka-yan bahçesi olarak iç bahçeler, vadi tabanına doğru suya sahip 

bahçeler ve bağlar bulunmaktadır. Fiziksel çevrede özellikle hemen her köyde yer alan 

tarihi köprüler yerleşimleri birbirine bağlamaktadır. Bu tarihi köprülerin birçoğu 

genişletilmiş ve üzerine asfalt yol döşenmiştir. Vadi tabanından gelen su yollarına 

aktarılan ve Erciyes’ten gelen su kaynaklarından bağ ve bahçelere aktarılmasını 

sağlamaktadır. Mağaralar veya inler bu yöredeki önceki yaşamlara ışık tutmaktadır. 

Köyün meydan vasfında olan yerleri çoğunlukla üretim peyzajının geçtiği tarımsal 

ekipmanlar (seten, soku, çeşme, …vb), harman yerleri, han önleri veya köydeki halk 

tarafından bilinen mevkilerde geçmektedir. Hafıza peyzajlarına bağlı olarak köylere 

dair meydan noktaları, mevki isimleri, nirengi (odak) noktaları, han önleri, mesire 

alanları, ocak veya şifahaneler ve harman yerlerinin bazıları da fiziksel sürekliliğini 

sağlamaktadır. 

 

Şekil 4.102 : Hafıza yürüyüşlerinde elde edilen kültürel peyzaj ögeleri. 



206 

Kültürel peyzaj ögelerini oluşturan güvercinlikler ve cehriliklerin yamaçlarda yer 

aldığı ve bu kısımlarda erken dönemlere ait olan ve artık barınma amacı taşımayan 

mağaralar veya tollar bulunmaktadır. Özel mülkiyet olan ve günümüzde fiziksel 

varlıklarını devam ettiren güvercinliklerin çoğu atıl ve işlevsiz durumdadır. Camilerin 

ve müslüman mezarlıklarının sürekliliği, yaşayan halkın dini kimliği nedeniyle 

korunarak yaşatılabilmiştir. Fakat vadi köylerinin geçmişinde yer alan hiristiyanlık 

inancına yönelik kayaya oyulmuş ve tek yapı özelliğindeki kiliselerin çoğu harabe 

durumunda olup kullanılmamakta ya da köy halkı tarafından farklı amaçlar için 

kullanılmaktadır. Yöre insanı tarafından tabir edilen maşatlık (gayrimüslim mezarlığı) 

da korunamamış, konumları kolektif hafızadaki bilgilere dayalı olarak hafıza peyzaj 

kartlarına işaretlenmiştir. Çeşme ve fırınlar halen aktif olarak kullanılmaktadır, fakat 

seten ve soku gibi tarımsal ekipmanlar kullanılmamaktadır. Bağ, bahçe ve tarlalarda 

ise çoğunlukla üzüm, ceviz, kavak, dut, buğday ve cehri yetiştirilmiştir. Cehrilikler 

hariç geri kalan yeşil doku günümüzde hala devam etmektedir. Taş ocakları kısmi 

olarak devam etmektedir. Çoğu harman yeri, bezirhane, hamam, han, dükkan, 

değirmen ise unutulmuş ve konumları hafızalardaki veriye göre haritalara ve kesitlere 

işlenmiştir. Mesire alanı olarak gösterilen yerler halen Kayseri’nin çeşitli yerlerinden 

gelen kullanıcılar tarafından hafta sonları tercih edilen bir yer olma özelliği 

taşımaktadır.   

4.4  Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Köylerinin Hafıza Peyzajı Olarak 

Değerlendirilmesi 

Bu bölümde Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri ve köyleri olarak 

geçen 14 yerleşimin hafıza peyzajı kimlik kartları yer almaktaddır. Kültürel peyzaj 

bileşenleri doğrultusunda incelenen her bir köyün sahip olduğu somut ve somut 

olmayan değerlerin 19. yüzyıldan günümüze kadarki hafızadaki sürekliliği çeşitli 

temsil araçları kullanılarak aktarılmıştır. 

4.4.1 Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Köylerinin Hafıza Peyzajları 

Kimlik Kartları  

Bu tez kapsamında tanımlanan hafıza peyzajı kimlik kartları, kültürel peyzajın ve buna 

bağlı somut ve somut olmayan değerlerin üç ana eksende (doğal, fiziksel ve sosyo+ 

çevre bileşeni) incelenmesini içermektedir. Hafıza peyzajı kimlik kartı, bir föy tasarımı 

gibi, her bir köy için elde edilen bilgilerin yazılı ve görsel olarak bir düzleme 



207 

aktarılmasından oluşmaktadır. Fiziksel kimlik bileşeni, günümüzde var olan-olmayan 

yapılı çevreye dair somut değerlerin tespiti ve konumlarına bağlı olarak plan 

düzleminde işaretlenmesini içermektedir. Doğal kimlik bileşeni, sahip olduğu 

coğrafyaya bağlı olarak yerleşimin vadi ile kurduğu ilişki kesit düzleminde 

aktarılmıştır. Sosyo+ kimlik bileşeninde ise görüşme yapılan kişi veya kişilerin 

demografik verisi, köye dair tarihsel ve yaşamsal katmanlar yer almaktadır. Bu 

verilerin hafızada yer alanları, hafıza kimlik bileşenleri kısmında görselleştirilmiştir. 

Alt yatay kısımda ise, arşiv ve yazılı kayıtlardan elde edilen envanter listesinin, 

yöneltilen soru setleri ile elde edilen verilerin yansıması olarak her bir köyün kültürel 

peyzaj ögelerinin sürekliliği veya süreksizliği üç renge bağlı olarak aktarılmıştır. 

Bunlardan gri olarak temsil edilen kiltürel peyzaj ögeleri var olarak, yeşil ile 

gösterilenler arşivde bulunamayıp hafızalarda yer alan bilgiler olarak, sarı ile temsil 

edilenler ise literatürde olup hafızalarda olmayan veya hafızalarda olan fakat gözlem 

esnasında tespit edilemeyenleri ve günümüze gelemeyen değerleri yansıtmaktadır.  

4.4.1.1 Derevenk Vadisi Yerleşimleri 

Derevenk Vadisi, çalışma alanları kapsamında incelenen vadiler arasında kent 

merkezine en yakın konumdaki vadi olma niteliğindedir. Derevenk Vadisi, Sivas yolu 

üzerinden 6.km’den başlayarak Germir (Konaklar), Tavlusun (Aydınlar) köyleri 

sıralanmakta (Şekil 4.103) ve Talas ilçesine bağlı olan Zincidere yakınlarında Koçdağı 

ile son bulmaktadır. Vadinin Melikgazi Belediyesi sınırları içerisindeki en uzak köyü 

10 km mesafede bulunan Tavlusun köyüdür. Bu kısımda Derevenk Vadisi’ne bağlı 

Germir ve Tavlusun köyleri kültürel peyzaj bileşenleri kapsamında detaylı olarak 

incelenmiş ve elde edilen bulgular çeşitli temsil araçlarıyla ifade edilmiştir. 



208 

 

Şekil 4.103 : Melikgazi Belediyesi sınırları içerisinde kalan Derevenk Vadisi köyleri. 

 Germir (Konaklar) Köyü 

 

Şekil 4.104: Yamaçtan Gemir köyüne bakış (Derevenk Vadisi, Çetinkaya T. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Germir köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, köyde 

doğup büyümüş olan Ş. bey (70) ve arkadaşı O. bey (65)’dir. Her ikisi ile de gerek köy 

içerisinde hafıza yürüyüşleri yöntemi uygulanmış ve gerekse yarı yapılandırılmış sözlü 

görüşme yöntemiyle saha araştırması yapılmıştır. Ş. beyin her ne kadar köyde fiziksel 



209 

olarak bir bağı bulunmasa da çocukluğu bu topraklarda geçtiği için unutmamıştır. O. 

bey ise köyü yazları mevsimlik bağ evi gibi kullanmaktadır. Diğer mevsimlerde 

Kayseri’de yaşamakta, her ikisinin de iş yeri Kayseri merkezde bulunmaktadır.  

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Germir’in yerleşim özellikleri 

incelendiğinde; yerleşim morfolojisi vadi formasyonu gereği oluşan topografik izler 

taşımaktadır. Köy, vadinin iki yamacına da yerleşmiştir. Köy halkı, köyden 

bahsederken “Aşağı ve Yukarı Mahalle” olarak tasniflemektedirler. Şekil 4.105’te 

görüldüğü üzere, Germir köyü çukur yerleşim özelliği göstermektedir. Bu doğal veri 

fiziksel çevrede topografyayı izleyen yolların eğime paralel olarak uzandığı, eğime dik 

kısa bağlantı yolları ise eğimin fazla dik olduğu kısımlarda merdivenlerle veya çıkmaz 

sokaklar ile şeklinde sokaklar tespit edilmiştir. Derevenk Vadisi’nde yer alan Germir 

köyünde, çukurdan yamaçlara doğru gidildikçe yerleşim ve bahçeler bitmekte; bağlar, 

cehrilik ve güvercinlikler başlamaktadır. Platoya çıkıldığında ise buğday tarlaları yer 

almaktadır. 

 

Şekil 4.105 : Germir köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Germir köyü çukur yerleşim özelliği 

göstermektedir. Açık ya da yarı açık alanlar daha sınırlıdır ve sokak cephesi neredeyse 

yoğun bir tarihi kentte izlenebilecek bitişik nizam yerleşim izlenimi vermektedir. Bu 

parsellerde genellikle tek bir avlu vardır ve eğim nedeniyle bahçe yoktur. Düzlükte 

suyun mevcudiyeti ve su kanalları ile evlere kadar getirilmesi ile iç bahçeler 

oluşturmaktadır. Vadi tabanındaki akarsu nedeniyle bağ ve bahçeler bu bölgeye 

yerleşirken, konutlar daha çok topografik olarak elverişli yamaçları seçmiştir. Böylece 

cephelerin güneş ve rüzgara yönelmesi mümkün olabilmiştir. 

Germir köyünde toplam 17 mahalle bulunmaktaydı. Bunlardan; Baba Yuvan, Germir 

Baba İbrahim, Germir Südemen, Bostancı, Çorbacı, Şirin, Balaban, Pehli, Karşı, 

Kuşhane mahalleleri Rum mahalleleri olarak geçmektedir. Hacı Sehak Mahallesi 

Ermeni ve Rumların birlikte yaşadığı mahalle olarak geçmektedir. Kiçibey (Bedrus), 



210 

Koyuncu, Kirişçi, Kilise mahalleleri ise Ermeni mahalleleridir. Yukarı İslam ve Aşağı 

İslam mahalleleri ise müslüman mahalleleri olarak geçmektedir (Cömert, 2014). Etnik 

kökene göre geçmişte var olan mahalle farklılığını ise vadi formasyonu ile ayrılan 

yamaç yerleşimlerinden veya mahallede bulunan kilise, cami, hamam, Müslüman ve 

Gayrimüslim mezarlığı gibi fiziksel varlıklardan çıkarım yapılabilmektedir. Fakat 

Germir köyündeki geçmişten günümüze gelen yaşamlara bakıldığında halk ne 

kökenden veya inançtan olursa olsun, onların yüzyıllar süren beraberliği ve bu 

beraberlik kültürel peyzaj ögelerini oluşturmuştur. 

Germir köyü, çevredeki köylere nazaran kentsel altyapı, dini ve eğitim hizmetlerinin 

çokluğu nedeniyle bölgedeki en gelişmiş olan köyler arasındadır. Nüfusun en yoğun 

olduğu 19. yüzyılda Germir köyünde; 17 mahalle, 2 Rum Kilisesi, 1 Ermeni Kilisesi, 

3 kaya kilisesi, 6 cami, 1 hamam, 1 sarraf, 15 bezirhane, 20 mağaza, 65 dükkan, 4 

okul, 1 mezbaha bulunduğu not edilmiştir (KUDEB 2017, s. 7). Çizelge 4.15’te 

görüldüğü üzere, Germir köyüne giriş Derevenk Vadisi tabanından 3 farklı noktadan 

taş köprüler ile sağlanmaktadır. Yapılan hafıza yürüyüşleri yöntemi ve sözlü 

görüşmelerde; geçmişe dair 2 Rum Kilisesi ve 1 Ermeni Kilisesi (mevcut), 2 cami 

(mevcut), 3 fırın (mevcut değil), 1 hamam (mevcut değil), 2 okul (biri mevcut) varlığı 

tespit edilmiştir. 2. köprünün bulunduğu yer meydan olma özelliği göstermektedir. 

Köprünün köye bağlandığı alanda harman yeri bulunmaktadır. Yine bu bölgedeki 

hanın varlığı “han önü” mevki olarak da geçmektedir. Yine bu mevkide han ve 

dükkanların olduğu söylenmektedir. Ticaretin yoğunluğu hafızalarda yer almakta ve 

2. köprü ila harman yeri arasında ticari aks bulunmaktaydı. Yamaçta oluşturulan set 

veya sokaklar üzerinde yer alan konutlar; genellikle sokağa dik, dar ve derin parsellere 

yerleşmiştir. Açık ya da yarı açık alanlar daha sınırlıdır ve sokak cephesi bitişik 

nizamdır. Düzlüğe inildiğinde yapıların yan veya arkasında geniş bahçeler ortaya 

çıkmaktadır. Köyün yamaçla dikey olarak sirkülasyonunun oluştuğu yerlerde 

kabaltılar bulunmaktadır (Şekil 4.106). 

Derevenk Vadisi’ne bağlı Germir köyünün üretim peyzajı incelendiğinde; vadi 

tabanları meyve ağaçları olarak ceviz, dut ağaçlarının yoğun olarak bulunduğu 

teraslanmış ve tarh şeklinde bahçelerden oluşmaktadır. Vadi tabanından sırtlara doğru 

gidildikçe eğimli hafif yamaç bölgeler üzüm bağları, vadi sırtları ise daha çok 

güvercinlik ve cehrilik üretim alanları bulunmaktadır. Köyün sınırları içerisinde 

vadiden platoya doğru gidildiğinde, günümüzde Malatya yolu olarak geçen yol 



211 

üzerinde ise geçmişte buğday tarlaları bulunmaktaydı. Seten köyün 2 bölgesinde 

mevcuttu. Bezirhaneler daha yoğunluklu olan bu köyle anılmakta, en yoğun nüfusa 

sahip olduğu dönemde 15 adet olduğu ve hatta bu köyün Orta Anadolu’nun en önemli 

beziryağı üretimi konumunda olduğu söylenmektedir.  



Şekil 4.106 : Germir köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Germir köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında yerleşik hayat; Hitit, Kapadokya, Roma-Bizans, Selçuklu, 

Osmanlı ve Cumhuriyeti kapsayan geniş bir zaman dilimini içerisinde yerleşim yeri 

olmuştur (KUDEB 2017, 7). 20. yüzyılın başına kadar da Kayseri kırsalında 

Gayrimüslim nüfusun yoğun olduğu Germir köyü; Ermeni, Rum ve Türklerin bir arada 



212 

yaşadığı bir yerleşim olma özelliğindedir. 1875 senesi nüfus sayımında köyde 203 

hane Türk, 405 hane Ermeni ve 606 hane Rum’dan oluşan toplam 1214 hane ve 6070 

nüfus bulunmaktaydı (Cömert, 2014). 20. yüzyılın başında sosyo-kültürel, demografik 

ve ekonomik hayatın tehcir ve mübadelerle değiştiği gözlemlenmiş, 20. yüzyılın 

ortalarında ise kırdan kente göç ile de köy nüfusu azalmış ve günümüzde köyler 

mahalle olarak anılmaya başlamış, sınırları değiştirilmiştir. Germir köyünde 

günümüzde yaşayan hiç gayri-müslim nüfus kalmamıştır. 

Germir köyünün yatay (yaşamsal) katmanlarına bakıldığında; gündelik yaşam, 

mahallelerin kesişimlerinde yer alan cami, okul, kilise, çarşı ya da imece olarak 

kullanılan tarımsal ekipmanların (soku, seten, v.b) çevrelerinde veya vadi taban 

suyunun genişlediği çayırlık alanlarında geçmektedir. Fırın, harman yeri, değirmen, 

tarımsal ekipmanlar, kuyu, çeşme gibi kültürel peyzaj ögeleri kolektif üretimlerin 

geçtiği kamusal alan vasfındadır. Kamusal alan ve toplanma alanı özelliği olan 2. 

köprünün köye bağlandığı alanda, harman yerinde ve han önü mevki olmakla birlikte 

daha önceden bu alanlarda han ve dükkanların olduğu söylenmektedir ve günümüzde 

hala bu bölgelerde toplanılmaktadır. Camiler ve çevresi aktif olarak kullanılmaktadır. 

Fakat; hamam, fırın ve kiliselerin durumu atıl ve harabe vasfında olmasından dolayı 

bu yapılar ve yakın çevresi, kamusal alan olma özelliğini yitirmiştir. Okul yapısı da 

müzeye dönüştürülerek her ne kadar işlevsel olarak süreksizliğe uğramış olsa da 

kamusal alan olma özelliğini devam ettirebilmiştir.  

Halk arasında mevki isimlerine baktığımızda; Kara Vasil, Kumluk, İki Yüzlü, Kofalı 

Kuyu, Çay, Çatak, Kinas, Tirembaşı, İnecek, Cirit Meydanı, Bent, Kayabaşı, Ayyor 

Deresi, Kaya Bağı, Derinöz, Çağlağan, Kinas Harmanları Çayırlığı, Aşağı Mahalle 

köprüsü, Harman Köprüsü, Çayiçi, Kağnı Pazarı, Hanönü, Çalkan, Cirit tarlası, Tirem 

olarak çeşitli bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları bulunmaktadır 

ve halen köyde yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda yaşatılmakatdır (Cömert, 

2014). Farklı etnik kökenlere ait ailelerin kendi inançlarına mensup bayramları ortak 

olmasa birbirinin bayramına saygı gösterdiği ve katıldığı, yaşamsal katmanı oluşturan 

gündelik hayat pratiklerinin de benzerlikler taşıdığı aktarılmaktadır. Sokakta 

konuşulan dilin geçmişten bugüne kadar türkçe olduğu bilinmektedir.  

Günümüzde Malatya Yolu olarak bilinen, vadiden platoya doğru çıkarken bulunan 

mevki “Ciritlik mevki” olarak geçmekte ve bu bölgede eskiden cirit oynandığı yapılan 

görüşmelerde aktarılmıştır. Bilgi ve pratikler olarak incelendiğinde Germir köyü 



213 

özellikle yağlık bitkilerden elde edilen bezir yağı ile anılmakta ve beziryağı üretiminin 

ticareti yapılmaktaydı. Ticareti yapılan ürünlerden biri de sanayide önemli bir yere 

sahip olan cehri bitkisiydi. Ticaretinin doruğa çıktığı XIX. yüzyılda Germir’de toplam 

42 cehrilik bulunmaktaydı. Bezirhanelerin çok sayıda olan bu köy, Orta Anadolu’nun 

en önemli beziryağı üretimi konumundaydı. Yoğunluklu olarak Aşağı mahallede yer 

alan bezirhanelerden biri Melikgazi Belediyesi tarafından müzeye dönüştürülmüştür. 

Haricinde ticareti yapılan ürünler arasında ağırlıklı olarak buğday ve pamuk 

işleyicilerinin bulunduğu Germir’deki refah seviyesi ev ve konakların civar köylere 

nazaran daha fazla olduğundan da anlaşılabilmektedir.  

Zanaatlara bakıldığında; köy halkı geçmişten günümüze kadar daha çok inşaat işleri 

ile uğraşmakta olup daha çok Ankara, İstanbul gibi kentlere mevsimlik işçi olarak 

gittikleri söylenmiştir. Özellikle 1950 ve sonrası çoğu köyde olduğu gibi bu köyde de 

göç yaşanmıştır. Günümüzde ise; köyün bulunduğu konumun kentin çeperlerinde yer 

almasından dolayı Germir köyü yapılaşma ve kentsel dönüşüm baskısı altındadır. Bu 

köy aynı zamanda dünyaca üne sahip olan Elia Kazan’ın doğup büyüdüğü köydür. 

Fakat ne yazık ki doğduğu evin fiziksel bütünlüğü şu an varlığını devam 

ettirememiştir.  

Şekil 4.107’deki Germir köyü hafızalarda; iki kısımdan oluştuğu ve bu iki kısmın 

kesişiminde cami, hamam, harman yeri, okul, seten, çeşme, fırın, kilise etrafında 

şekillenen bir merkezinin olduğu; barınma alanlarının vadi ile paralel olarak bir sokak 

aksı boyunca çukurda yer aldığı, çukurdan yamaçlara doğru gidildikçe dutluk, 

cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin 

yer aldığı, bezirhaneleri ile ünlü olan, Elia Kazan’ın doğduğu bir köydür. 

 

Şekil 4.107 : Germir köyünün yerleşim kesiti (Hafıza verileri). 



214 

Şekil 4.108’de Germir köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslüman halka ait cami, namazgah ve 

mescitlerin fiziksel olarak sürekliliği bulunmaktadır. Bu yapılar aktif olarak da 

kullanılmaktadır. Fakat kiliseler hem işlevsel olarak hem de fiziksel olarak bütünlük 

sağlayamamakta, harabe durumundadır. Gayrimüslim halka ait ilkokul seviyesinde 

eğitim veren okul fiziksel olarak varlığını devam ettirmemektedir. Müslüman halka ait 

okul fiziksel olarak var olsa da işlevsel olarak değişime uğrayan yapıya müze 

fonksiyonu verilmiştir. Barınma alanları çoğu ölçüde varlıklarını fiziksel olarak devam 

ettirmektedir. Kısmi olarak harabe olanlar gayrimüslim halkın yoğun olarak yaşadığı 

mahallelerde gözlemlenmektedir. Yamaçlara doğru gidildikçe mağaralar 

gözlemlenmekte, fakat oralarda yaşam devam etmemektedir. 

Üretim peyzajında hayvansal üretim mekanlarından olan güvercinlikler arşivde tespit 

edilememiş olup, alandaki fiziksel varlıkları mevcuttur. Fakat işlevsel olarak 

kullanılmamaktadır. Bitkisel üretim mekanları olan boyahanelerin geçmişteki 

varlıkları arşiv kayıtlarından tespit edilmiş olsa da hafızalarda yer almamaktadır. 

Bezirhaneler ise hafızalarda olmakla birlikte çoğu fiziksel olarak varlıklarını devam 

ettirememektedir. Noktasal üretim mekanı olan fırınların yeri hem kayıtlarda hem de 

hafızalarda olsa da işlevsel ve fiziksel olarak süreksizliğe uğramıştır. Değirmen, 

mahzen veya ambar verisi geçmişte kayıt altında olmamasına rağmen fiziksel olarak 

varlıkları bulunmamaktadır. Yeri hafızalardan işaretlenmiştir. Değirmencilik 

mesleğinin varlığı da bu bilgiyi güçlendirmektedir. Kayıtlarda ya da hafızalarda taş 

ocağının izine rastlanmamıştır. Alansal üretim peyzajı olan cevizlik, bağ ve bahçe 

alanları hem fiziksel hem de işlevsel olarak varlıkları devam etmektedir. Cehrilik ve 

yoncalık alanlar kayıtlarda ve hafızalarda yer alsa da günümüzde üretimi 

yapılamamaktadır. Setenlerin köyün her iki bölgesinde bulunduğu hem kayıtlarda hem 

hafızalarda olmasına rağmen fiziksel ve işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Ticaret 

alanları olan dükkanlar fiziksel olarak varlığını devam ettirmektedir. Kayıtlarda han 

yapısının olmadığı yazılı olsa da han önü mevkinden ve hafızalardan hanın varlığı 

tespit edilmiş ve yeri işaretlenmiştir. Günümüzde fiziksel olarak bulunsa da depo 

olarak işlev görmektedir. Hamamın da hem kayıtlarda hem hafızalarda varlığı 

bilinmekle birlikte fiziksel ve işlevsel olarak sürekliliği bulunmamaktadır.  

19. yüzyıldan günümüze kadar gelen meslekler arasında taş ustası, boyacı, sıvacı, 

çerçi, asker, değirmenci, demirci ve kalaycı olduğu bilinmekle birlikte, bu 



215 

mesleklerden taş ustası, boyacı, sıvacı meslekleri az da olsa devam etmektedir. Buna 

ilave olarak mesleki kayıtlarda yer almasa da 20. yüzyılın ortalarına kadar bezircilik 

mesleği Germir köyü ile anılmaktadır. 1 sarraf dükkanı bulunduğu kayıtlarda 

geçmekte, buna bağlı olarak da kuyumculuk mesleğinin icra edildiği de hafızalarda 

yer almaktadır. Kayıtlarda maşatlık ve kabristan alanları var olmasa da hafızalardan 

tespit edilmiştir. Maşatlık alanların yerleri işaretlenmiş fakat o alanlar işlevsel olarak 

farklılığa gitmiştir. Kabristan alanı fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



216 

 

Ş
ek

il
 4

.1
0
8
 :

 G
er

m
ir

’i
n
 h

af
ız

a 
p

ey
za

jı
 k

im
li

k
 k

ar
tı

. 

 

2
1
6
 



217 

 Tavlusun (Aydınlar) Köyü 

 

Şekil 4.109 : Tavlusun köyünden kent merkezine doğru bakış (Derevenk Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Tavlusun köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, köyde 

doğup büyümüş fakat şehir merkezinde yaşayan N. bey (70) ve halen köyde yaşayan 

O. bey (65) dir. N. bey ile babadan oğlan geçen bir meslek olan marangozhane ve 

kereste dükkanında yarı-yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler yapılmıştir. 

0. bey ile de köyde hafıza yürüyüşleri yöntemi gerçekleştirilmiştir. N. beyin köyde evi 

bulunmakta, fakat heyelandan dolayı evin fiziksel bütünlüğü zarar görmüştür. O. beyin 

ise yaz-kış köyde ikame ettiği bilinmektedir.  

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Köy, vadinin iki yamacına da yerleşmiş 

yamaç yerleşim özelliği göstermektedir. Özellikle eski yerleşimlerin kent tarafında 

kuzey bakıda yer aldığı (Derebağlar, Yazon Mevki, Alakuş Mevki) bilinmektedir. 

Sonrasında yerleşim güney bakıya kaymıştır. Yerleşim güney-batı bakıdır ve tek 

tarafta toplanmıştır. Meydan özelliği olan Tomsu Meydanı’nda daha önceden han ve 

dükkanların olduğu söylenmektedir. Köy halkı, “Aşağı ve Yukarı Mahalle” olarak 

tabir etmektedir. Tavlusun köyü de Germir köyünde olduğu gibi taban suyuna yakın 

olan düz alanların sulu tarım yapılabilmesi için teraslamalar ve su yolları ile 

şekillenmiştir. Yamaçlara doğru gittikçe yüzey şekilleri değişmekte, kıraç toprak 

özelliği gösteren bitkilendirmelere (üzüm, cehri) yer verilmektedir. İnsanlara uzak bir 



218 

noktada yer alan güvercinlikler de yamaçlarda yer almaktadır. Platoya çıkıldığında ise 

buğday tarlaları yer almaktadır (Şekil 4.110).  

 

Şekil 4.110 : Tavlusun köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Tavlusun köyü yamaç yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte topografyayı izleyen yolların eğime paralel olarak uzandığı, 

eğime dik kısa bağlantı yolları ise eğimin fazla dik olduğu kısımlarda merdivenlerle 

veya çıkmaz sokaklar ile son bulduğu sokaklardan oluştuğu gözlemlenmiştir. Yamaçta 

oluşturulan set veya sokaklar üzerinde yer alan konutlar; genellikle sokağa dik, dar ve 

derin parsellere yerleşmiştir. Açık ya da yarı açık alanlar daha sınırlıdır ve sokak 

cephesi bitişik nizam şeklinde sıralanmıştır. Vadi tabanındaki akarsu nedeniyle, bağ 

ve bahçeler bu bölgeye yerleşirken, konutlar daha çok topografik olarak elverişli 

yamaçları seçmiştir. Böylece cephelerin güneş ve rüzgara yönelmesi mümkün 

olmuştur.  

Etnik kökene göre geçmişte var olan mahalle farklılığını ise vadi formasyonu ile 

ayrılan yamaç yerleşimlerinden veya mahallede bulunan kilise, cami, hamam, 

Müslüman ve Gayrimüslim mezarlığı gibi fiziksel varlıklardan çıkarım 

yapılabilmektedir. Tavlusun köyünde toplam 6 mahalle bulunmaktaydı. Bunlardan; 

Aşağı Mahalle, Camikebir Mahallesi, Yukarı Mahalle, İmam Hüseyin Mahallesi, Orta 

Mahalle, Uğurlu Mahallesi, Herdem Mahallesi Müslim nüfusun yoğunluklu olduğu 

mahallelerdi. Ermenilerin çoğunluğu Aşağı Mahallede; Rumlar ise Uğurlu ve Herdem 

Mahallesi'nde, Aşağı Mahallede ise sadece müslümanlar ikamet etmekteydi (Cömert, 

2007). 

Tavlusun köyü, çevredeki köylere nazaran kentsel altyapı, dini ve eğitim hizmetlerinin 

çokluğu nedeniyle bölgedeki en gelişmiş olan köylerdendir. Yapılan hafıza 

yürüyüşleri ve sözlü tarih yöntemleri çizelge 4.19’da ifade edilmiştir. Geçmişe dair 

köye giriş Derevenk Vadisi tabanında bulunun 1 taş köprü ile sağlanmaktadır. Yapılan 



219 

görüşmeler ve araştırmalarda geçmişe ait 1 Rum Kilisesi ve 1 Ermeni Kilisesi 

(mevcut), 3 cami (mevcut), 2 fırın (mevcut değil), 1 hamam (mevcut değil), 2 okul 

(mevcut) yapısının varlığı bilinmektedir. Diğer köylerden farklı olarak burada 

“nizamiye kapısı” olması ve askeriye hizmet eden bir taburun olması dikkat çekicidir. 

Medresenin olduğu kolektif hafızalarda yer almakta, fakat günümüzde medresenin 

yapısal bütünlük mevcut değildir. Köy halkı önceki yerleşimin diğer yamaçta 

olduğunu “Yazon Mevki” adıyla tanımlanan kuzey bakı yamaçta yer aldığını 

söylemektedir. Günümüzde Tavlusun köyü çok büyük oranda heyelana uğradığı için 

yerleşimin büyük bir kısmı harabe durumundadır. Aynı zamanda Kayseri’nin 

çeperinde kalmış ve üst ölçekte alınan kararlar doğrultusunda köy her geçen gün 

kentleşme tehdidi altındadır. 

Nüfusun en yoğun olduğu 19. yüzyılda Tavlusun’daki üretim peyzajı incelendiğinde; 

4 mahzen, 3 fırın, 3 bezirhane, 3 seten, 9 kuyu, 12 dükkan, 1 berber dükkanı, 1 bakkal 

dükkanı, 1 demirci dükkanı bulunmaktaydı. Dükkanlarını çoğunun Tomsu Meydanı 

ve Hanönü mevkinde olduğu aktarılmıştır. Bezirhanelerin olduğu bilinmektedir. Fakat 

bezirhanelerin daha çok Germir’de yoğunlaştığı hafızalarda yer almaktadır. Vadi 

tabanlarında meyve ağaçları, tabandan sırtlara doğru gidildikçe eğimli hafif yamaç 

bölgeler üzüm bağları, vadi sırtları ise daha çok güvercinlik ve cehrilik alanların varlığı 

gözlemlenmiştir. Köyün sınırları içerisinde Malatya yolu ile köy arasındaki düzlük 

alanlarda ise buğday tarlaları yer almaktadır. Setenin biri kapalı şeklinde olup 

restorasyonu Melikgazi Belediyesi tarafından gerçekleştirilmiştir. Diğerinin ise varlığı 

devam etmemekle birlikte yeri işaretlenmiştir (Şekil 4.111). 

 



220 

 

Şekil 4.111 : Tavlusun köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Tavlusun köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. 20. yüzyılın başına kadar da Kayseri kırsalında Gayrimüslim nüfusun 

yoğun olduğu Tavlusun köyünde Ermeni, Rum ve Türklerin bir arada yaşadığı bir 

yerleşim olma özelliği taşıdığı bilinmektedir. 1875 senesinde 578 hane olan köyün 75 

hanesi Ermeni, 158 hanesi Rum, 345 hanesi Türklere aittir. 20. yüzyılın başında sosyo-

kültürel, demografik ve ekonomik hayatın tehcir ve mübadelerle değiştiği 

gözlemlenmiş, 20. yüzyılın ortalarında ise kırdan kente göç ile de köy nüfusu azalmış 

ve günümüzde köyler mahalle olarak anılmaya başlamış, sınırları değiştirilmiştir. 21. 

yüzyıla geldiğimizde ise nüfus 655’e düşmüştür. Tavlusun köyünde günümüzde 

yaşayan hiç Gayrimüslim nüfus kalmamıştır. 

Tavlusun köyünün yatay (yaşamsal) katmanlarına bakıldığında gündelik yaşam 

Tomsu Meydanı ve Hanönü Mevki’nde, cami önlerindeki genişleyen alanlarda, 

harman yerlerinde ve vadi tabanındaki çayırlıklarda gerçekleşmektedir. Fırın, harman 

yeri, değirmen, tarımsal ekipmanlar, kuyu, çeşme gibi kültürel peyzaj ögeleri kolektif 



221 

üretimlerin geçtiği kamusal alan vasfındadır. Kamusal alan ve toplanma alanı özelliği 

olan Tomsu Meydanı aynı zamanda Han Önü mevki olmakla birlikte daha önceden bu 

alanlarda han ve dükkanların olduğu söylenmektedir ve günümüzde hala bu bölgelerde 

toplanılmaktadır. Camiler ve çevresi aktif olarak kullanılmaktadır. Fakat fırın ve 

kiliselerin durumu atıl ve yıkık olmasından dolayı bu yapılar ve yakın çevresi, kamusal 

alan olma özelliğini yitirmiştir. Halk arasında mevki isimlerine baktığımızda; Aşağı 

Dere, Yukarı Dere, hocalı, Kayabaşı, Ulubağ, Kemerçay, Çukurlar, Çağlağan, Işıklar, 

Herdem Tarlası, Görgır, Karaboğaz, Kayaaltı, Karşı Kayabaşı, Gebikler, Deringöz, 

Günay, Mezeraltı, Teknecek, Çeker olarak çeşitli bölgelerde toplanma vasfı taşıyan 

köyün nirengi noktaları bulunmaktadır ve halen köyde yaşayanlar tarafından bu yerler 

hafızalarda yaşatılmaktadır (Cömert, 2007). Farklı etnik kökenlere ait ailelerin kendi 

inançlarına mensup bayramları ortak olmasa birbirinin bayramına saygı gösterdiği ve 

katıldığı, yaşamsal katmanı oluşturan gündelik hayat pratiklerinin de benzerlikler 

taşıdığı yapılan görüşmelerde aktarılmaktadır. Sokakta konuşulan dilin geçmişten 

bugüne kadar türkçe olduğu bilinmektedir.  

Bağ, bahçe işleri haricinde bu köy özellikle zanaatkar ustaları (marangoz, mermer ve 

taş ustası) ile anılmaktadır. Köy halkı inşaat işleri ile uğraşmakta olup daha çok 

Ankara, İstanbul gibi kentelere mevsimlik işçi olarak gittikleri aktarılmıştır. Cirit ve 

sinsin oynandığı da aktarılan bilgiler arasındadır. Evleri çevreleyen bahçelerde kuyu 

sistemi olduğu, aşağıdaki bağ- bahçe olan yerlerin ise Başakpınar’dan gelen vadi suyu 

ile beslendiği aktarılmıştır. Geçim kaynağı ticaret ve inşaat işleri olmakla birlikte 

günümüzde yaşayan nüfus çok az kalmıştır.  

Şekil 4.112’deki Tavlusun köyü hafızalarda; iki kısımdan oluştuğu ve bu iki kısmın 

kesişiminde cami, harman yeri, han, okul, seten, çeşme, fırın, kilise etrafında 

şekillenen bir merkezin olduğu; barınma alanlarının vadi ile paralel olarak bir sokak 

aksı boyunca yamaçta yer aldığı, eski yerleşimin ise kuzeybakıda yer aldığı; çukurdan 

yamaçlara doğru gidildikçe dutluk, cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik kayalıklara 

doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin yer aldığı, nizamiye kapısı bulunan aydınları ile 

ünlü bir köydür.  

 



222 

 

Şekil 4.112 : Tavlusun köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde edilen 

hafıza verileri). 

Şekil 4.113’de Tavlusun köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslüman halka ait cami, namazgah ve 

mescit yapıları fiziksel sürekliliğini sağlayabilmiştir. Aynı zamanda aktif olarak da 

kullanılmaktadır. Fakat kiliseler hem işlevsel olarak hem de fiziksel olarak bütünlük 

sağlayamamakta, harabe durumundadır. 19. yüz yılda sonlarında Yukarı İslam 

Mahallesi'nde mektep, Herdem Mahallesinde Rumlara ait mektep, Aşağı Mahalle 

Mektebi, Orta Mahalle’de sübyan mektebi olmak üzere 4 adet mektep olduğu 

bilinmekle birlikte günümüzde bu okulların varlıkları devam etmemektedir. Barınma 

alanlarında yamaçta yer alanlar heyelana uğramış ve fiziksel olarak harabe 

durumundadır. Yamaçlara doğru gidildikçe mağaralar gözlemlenmekte, fakat oralarda 

yaşam devam etmemektedir. Bu köydeki ilk yerleşimin Yazon Mevki’nde olduğu ve 

mağara yerleşim özelliği gösterdiği bilinmekle birlikte günümüzde güney bakıdan 

algılanabilmektedir. 

Üretim peyzajında hayvansal üretim mekanlarından olan güvercinlikler arşivde tespit 

edilememiş olup, alandaki fiziksel varlıkları mevcuttur. Aynı şekilde bezirhaneler ve 

değirmenler de kayıtlarda yer almayıp hafızalarda olmakla birlikte, çoğu fiziksel 

olarak varlıklarını devam ettirememektedir. Noktasal üretim mekanı olan fırınların 

yeri hafızalarda olsa da işlevsel ve fiziksel olarak süreksizliğe uğramıştır. Ambar ve 

mazenlerin yerleri hafızalarda işaretlenmiş olup, fiziksel olarak süreksizliğe 

uğramıştır. Alansal üretim peyzajı olan cehrilik, dutluk, cevizlik, bağ ve bahçe alanları 

arasında cehrilik ve dutluk alanlar hariç geri kalan üretim peyzajı alanları hem fiziksel 



223 

hem de işlevsel olarak varlıklarına devam etmektedir. Setenler, köyün iki bölgesinde 

bulunmaktadır. Hem kayıtlarda hem hafızalarda olmasına rağmen biri fiziksel ve 

işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Diğeri ise kapalı seten olarak restore edilmiş ve 

günümüze fiziksel bütünlüğü ile kazandırılmıştır. Ticaret alanları olan dükkanların 

hanönü mevkinde bulunduğu bilinmekle birlikte fiziksel olarak varlığını devam 

ettirememektedir. Kayıtlarda han yapısının olmadığı yazılı olsa da han önü mevkinden 

ve hafızalardan hanın varlığı tespit edilmiş ve yeri işaretlenmiştir. Hamamın kayıtlarda 

yer almamasına rağmen hafızalarda varlığı bilinmektedir. Fakat aktarılan bilgiye göre 

bir konağa ait olduğu söylenmekle birlikte hamamın fiziksel ve işlevsel olarak 

sürekliliği bulunmamaktadır. Harman yeri ise kayıtlarda yer almamasına rağmen 

hafızalardaki yeri işaretlenmiştir. Günümüzde ise fiziksel olarak işlevsizliğe 

uğramıştır. 

19. yüzyıldan günümüze kadar gelen meslekler arasında taş ustası, boyacı, sıvacı, 

olduğu bilinmekle birlikte, bu mesleklerin az da olsa devam ettiği bilinmektedir. Bu 

köy özellikle de “aydınlar” ı ile de anılmaktadır. Köyde medresenin olmasından 

dolayı Osmanlı Devleti’ne sayıca çok miktarda yönetici yetiştirmiştir. Aynı zamanda 

okuyan ve devlet kurumlarının önemli yerlerine gelen aydınların sayıları çok 

miktardadır. Maşatlık alanların hafızalardaki yerleri tespit edilmiştir fakat bu alanlar 

işlevsel olarak farklılık göstermiştir. Kabristan alanları ise fiziksel olarak süreklilik 

arzetmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



224 

 

Ş
ek

il
 4

.1
1
3
 :

 T
av

lu
su

n
’u

n
 h

af
ız

a 
p

ey
za

jı
 k

im
li

k
 k

ar
tı

. 

 

 

2
2
4
 



225 

4.4.1.2 Gesi Vadisi Yerleşimleri 

Koramaz Dağı’ndan Kayseri ve Gömeç Ovalarına doğru derin yarıklar içerisinde 

şekillenen Gesi Vadisi, Koramaz ve Derevenk Vadileri’nin ortasında bulunmaktadır. 

Gesi Vadisi yerleşimleri ve köyleri Sivas yolundan itibaren sırasıyla Mancusun 

(Yeşilyurt), Gesi (Bağyurdu), Efkere (Bahçeli), Darsiyak (Kayabağ) ve Nize 

(Güzelköy)’dir. Kent merkezine en uzak köyü 28 km mesafede bulunan Nize köyüdür 

(Şekil 4.114).  

 

Şekil 4.114 : Melikgazi Belediyesi sınırları içerisinde kalan Gesi Vadisi’nde bulunan 

köyler. 

 

 



226 

 Mancusun (Yeşilyurt) Köyü 

 

Şekil 4.115 : Mancusun’un vadi tabanından yamaca bakış (Gesi Vadisi, Kevseroğlu 

Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Mancusun köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, köyde 

yaz aylarını ve çocukluk yıllarını geçirmiş fakat sonrasında İstanbul’a taşınan Y. 

hanım (65) ve halen köyde yaşayan Z. bey (80) dir. Y. hanım, Mancusun’da 4 yaşına 

kadar yaz aylarında yaşamış kışları ise Kayseri’de Bahçebaşı mahallesinde yaşamış 

Gayrimüslim bir aileye mensup kişidir. 1965 yılında çeşitli nedenlerden dolayı 

Kayseri’den Istanbul’a göç etmiştir. Daha sonraları ara sıra Kayseri’ye bir haftayı 

geçmeyen ziyaretlerde bulunmuştur. Aile geçmişi inşaat işleri ile uğraşmakta ve 

horasan harcı yapımını icra ettiklerini söylemiştir. Ailenin diğer tarafının da manda 

yetiştiricisi olduğunu söylemektedir. Diğer Z. bey ise köy eşrafı tarafından köyde 

yaşayan en büyük kişi olması sebebiyle yönlendirilmiştir. Yaz kış köyde yaşamını 

geçirmektedir. 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Mancusun köyü, Gesi Vadisi’nin Sivas 

yolu üzerindeki ilk yerleşimidir. Vadi formasyonuna göre geniş su yataklarına sahip 

ve çukur yerleşim özelliği göstermektedir. Vadinin çukur kısmında geniş parsellerde 

veya yamacın topografik olarak elverişli bölgelerinde yerleşim özelliği gösteren köy, 

deniz seviyesinden 1250-1350 m yukarıda ancak vadi içinde bulunduklarından platoya 

göre daha nemli ve ılıman bir iklime sahiptir. Bağ ve bahçeleri vadi tabanında suya 

yakın konumda yer alan Mancusun köyünde genel olarak güney-batıya bakan 

cephelerin tercih edildiği tespit edilmiştir. Vadi tabanından yamaçlara doğru bağ-



227 

bahçeler ve yerleşim alanları yerini güvercinlik ve cehriliklere bırakmaktadır. Platoda 

ise diğer köylerde de olduğu buğday tarlaları mevcuttur (Şekil 4.116).  

 

Şekil 4.116 : Mancusun köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Mancusun köyü çukur yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte köy vadinin iki yamacına da yerleşmiştir. Köy halkı yerleşimi 

tarif ederken “Yukarı ve Aşağı Mahalle” olarak adlandırmaktadır. Yaygın tarımsal 

etkinlikleri ile anılan bu köydeki yerleşim dokusu aslında sokak ve sokak cephesi 

oluşturan, açık alanları görece düşük oranda, tek ve iki katlı bir tarihi kent morfolojisi 

göstermektedir. Topografyayı izleyen yollar, eğime paralel yönde uzanmakta, eğime 

dik kısa bağlantı yolları ise eğimin fazla dik olduğu kısımlarda merdivenli olarak 

çözülmektedir. Yamaca paralel yolların vadi tabanında su kanalları da içerdiğinden 

daha geniş olarak düzenlendiği izlenmektedir. Yamaçlardaki yollar ise görece daha dar 

ve yapıların gölgesindedir. Yamacın en dik kısmında yer alan yollar patikaya 

dönüşmüştür. 

Mancusun köyünde 3 mahalle, 15 sokak, 5 cadde, 1 çıkmaz sokak bulunmaktaydı. 

Ermenilerin yoğunluklu olduğu mahalleler; Yukarı İslam, Aşağı İslam, Orta Mahalle 

olmakla birlikte sokak ve cadde isimleri; Hamam Sokağı, Efkere Caddesi, Çay Sokağı, 

Gesi Caddesi, Kuşhane Sokağı, Kayseri Caddesi, Akgöz Sokağı, Yazı Caddesi, 

Köprübaşı Sokağı, Kuzey Taş Caddesi, Çakmak Sokağı, Meydan Yeri Caddesi, Ekinci 

Çıkmazı, Çavdaroğlu Sokağı, Gesi Deresi Sokağı, Akgöz Çay Sokağı, Balagesi Deresi 

Sokağı, Hacı İbrahim Sokağı, Değirmen Sokağı, Manas Sokağı, Toros Sokağı, Güdük 

Sokağı’dır (Cömert, 2011). Çıkmazlara ve özel geçitlere ek olarak, yörede “kabaltı” 

olarak tanımlanan ve konutların üst katlarının altından geçen yollar da mevcuttur. 

Yamaçta oluşturulan set veya sokaklar üzerinde yer alan konutlar genellikle sokağa 

dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir. Açık ya da yarı açık alanlar daha sınırlıdır ve 

sokak cephesi neredeyse yoğun bir tarihi kentte izlenebilecek bitişik nizam yerleşim 



228 

izlenimi vermektedir. Düzlüğe inildiğinde yapıların yan veya arkasında geniş bahçeler 

ortaya çıkmakta, parseller kareleşmekte ve konut taban oturum alanları 

genişlemektedir (Timur ve diğ., 2018). Barınmalar konut ölçeğinde olduğu kadar 

tollarda da gerçekleşmekteydi. Mancusun köyünde 15 adet tol bulunmaktadır. 

Köye giriş Gesi Vadisi tabanında bulunan taş köprü ile sağlanmakta imiş fakat 

günümüzde o köprünün üzerinde asfalt dökülmüştür. Yapılan görüşmeler ve 

araştırmalarda geçmişe dair 3 kilise (mevcut değil), 2 cami (mevcut), 5 fırın (2 fırın 

aktif olarak günümüzde kullanılmaktadır), 1 hamam (mevcut değil), 2 okul (biri 

mevcut değildir) bulunmaktadır (Şekil 4.117). Üretim peyzajı olarak tarımsal arazinin 

toplam köy alanın %16 sı ile diğer vadi yerleşimleri arasında en fazla tarım yapılan 

köy vasfındadır (Cömert, 2011). Günümüzde meydan olarak kullanılan alanda 1 

harman yeri bulunmaktaydı. 12 adet müstakil ahır, 11 adet samanlık, 7 adet ambar, 

manda üretimi, 7 adet kuyu, 6 adet ebzirhane, 9 adet değirmen olduğu da kayıtlarda 

geçmektedir. 2 adet bezirhane, 4 adet değirmen, 1 adet fırın, 12 adet dükkan 

bulunmaktaydı (Cömert, 2010). Sosyo-ekonomik verilere bakıldığında köyde buğday, 

arpa, çavdar gibi tahıl ziraatinden başka arıcılık, bağcılık, başta ceviz olmak üzere 

muhtelif meyvecilik ve sebzecilik yapılmaktaydı (Özbek ve diğ., s.51).   



229 

 

Şekil 4.117 : Mancusun köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Mancusun köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. 20. yüzyılın başına kadar da Kayseri kırsalında Gayrimüslim nüfusun 

yoğun olduğu Mancusun köyü; Ermeni ve Türklerin bir arada yaşadığı bir yerleşim 

olma özelliğindedir. 1875 senesinde köyün tamamı 211 hane Türk, 161 hane Ermeni, 

toplam 372 hane ve 1860 toplam nüfus bulunmaktaydı 20. yüzyılın başında sosyo-

kültürel, demografik ve ekonomik hayatın tehcir ve mübadelerle değiştiği 

gözlemlenmiştir. 20. yüzyılın ortalarında ise kırdan kente göç ile de köy nüfusu 

azalmış ve günümüzde köyler mahalle olarak anılmaya başlamış ve sınırları 



230 

değiştirilmiştir. 21. yüzyıla geldiğimizde ise bu sayı 1152’ye düşmüştür. Günümüzde 

köyde yaşayan hiç Gayrimüslim nüfus kalmamıştır. 

Mancusun köyünün yatay (yaşamsal) katmanlara bakıldığında; gündelik yaşamın 

geçmişte harman yeri olarak da kullanılan meydan alanında, seten önünde, mesire 

alanı olarak da Nize köyünde bulunan Nize Çayırı’da geçmekteydi. Halk arasında 

mevki isimlerine bakıldığında; Ali Köse Mevki, Kel Yeri Mevki, Zelve Mevki, Göl 

Yeri Mevki, Gesi Yeri Mevki, Köy Yeri Mevki, Kızıl Kaya Mevki, Balagesi Deresi 

Mevki, Asvaz İn Mevki, Karadan Mevki, Hamurkesen Mevki, Kavlar Mevki, 

Germirlik Mevki, Aslan Göz Mevki, Mezar Arkı Mevki, Orta Bağlar Mevki, Hendek 

Mevkii, Gesi Deresi Mevkii olmak çeşitli bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün 

nirengi noktaları bulunmaktadır ve halen köyde yaşayanlar tarafından bu yerler 

hafızalarda yaşatılmaktadır (Cömert, 2011).  

Tarım ve hayvancılıkla anılan Mancusun köyünde yoğunluklu olarak çiftçi, ırgat, 

bağcı, bostancı meslekleri baskın olmakla birlikte diğer köylerde de olduğu gibi bu 

köyde de inşaat işleri ve horosan harcı yapımı gibi zanaatlar bulunmaktaydı. Bağ ve 

bahçelerde daha çok arpa, buğday, bağ-bostan, ceviz, meyve, kendir, kavun, karpuz, 

fasulye, nohut, patates yetiştirilmiştir. Gerçekleştirilen sözlü görüşmelerde, 

Mancusun’un vadi ağzındaki konumu nedeniyle akarsuyun yayıldığı, dolayısıyla 

manda beslenen az sayıdaki yerleşimden biri olduğu belirtilmiştir. Özellikle yaşlı ceviz 

ağaçlarının bulunduğu ve geçmişte üzümlerden şarap üretiminin yaygın olduğu 

anlatılan yerleşimde, bahçe tarımı halen devam etmektedir (Timur ve diğ., 2018). 

Üzümün 3 çeşit ürüne (sirkelik, şaraplık, pekmezlik) yönelik yapıldığı, kayısı, elma, 

cevizin çokça yetiştirildiği ve hepsinin de kışa hazırlığının yapıldığı ve kurutulduğu 

söylenmiştir. Pekmez yapımında “balbaşı pekmez” olarak nitelendirilmekte, her evde 

tandır olduğu fakat imece olarak mahalle fırınlarında da ekmek, kete yapıldığı 

aktarılmıştır. Cehrilikler bulunduğu bilinmekle birlikte cehri üretiminin toplam alana 

oranla en yüksek yoğunlukta olan köy olarak kayıtlarda bulunmaktadır. Bu köy 

tarımsal ve hayvansal üretimde diğer köylere oranla geçmişte en büyük ekonomik 

girdiye sahip olmuştur. 

Şekil 4.118’deki Mancusun köyü hafızalarda; iki yamaçtan oluştuğu ve çukurda yer 

aldığı; cami, harman yeri, han, okul, seten, çeşme, fırın, kilise etrafında şekillenen bir 

merkezin olduğu; barınma alanlarının vadi ile paralel olarak bir sokak aksı boyunca 

yamaçta yer aldığı, mağara ve tollların bulunduğu; çukurdan yamaçlara doğru 



231 

gidildikçe cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve 

güvercinliklerin yer aldığı, manda yetiştiriciliği ve manda kaymağı ile ünlü olan bir 

köydür.  

 

 

Şekil 4.118 : Mancusun köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri). 

Şekil 4.119’da Mancusun köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslim halka ait cami, namazgah ve 

mescit yapıları fiziksel sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da 

kullanılmaktadır. Fakat kiliselerin fiziksel varlığı bulunmamaktadır. Yapılan 

görüşmeler doğrultusunda yerleri işaretlenmiştir. 3 Sıbyan mektebi olduğu bilinmekle 

birlikte günümüzde bu okulların biri hariç diğerleri varlıklarını devam ettirememiştir. 

Fiziksel olarak varlığı devam eden okul ise halk eğitim merkezi gibi işleve sahiptir. 

Barınma alanları tollardan da oluştuğu gibi ev ölçeğinden konak ölçeğine kadar 

çeşitlilik göstermektedir. Yamaçlara doğru gidildikçe mağaralar gözlemlenmekte, 

fakat oralarda yaşam devam etmemektedir.  

Üretim peyzajında hayvansal üretim mekanlarından olan güvercinliklerin alandaki 

fiziksel varlıkları mevcuttur. Fakat işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Aynı şekilde 

bezirhaneler ve değirmenler de hafızalarda olmakla birlikte, çoğu fiziksel olarak 

varlıklarını devam ettirememektedir. Noktasal üretim mekanı olan fırınların yeri 

hafızalarda olsa da biri hariç diğerleri işlevsel ve fiziksel olarak süreksizliğe 

uğramıştır. Ambar ve mazenlerin yerleri hafızalarda işaretlenmiş olup, fiziksel olarak 

süreksizliğe uğramıştır. Alansal üretim peyzajı olan cehrilik, cevizlik, bağ ve bahçe 

alanları arasında cehrilik alanları hariç geri kalan üretim peyzajı alanları hem fiziksel 

hem de işlevsel olarak varlıklarına devam ettirmektedir. Setenler, köyün iki bölgesinde 



232 

de bulunmaktadır. Bunlar hem kayıtlarda hem hafızalarda olmasına ragmen, biri 

fiziksel ve işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Diğerinin ise otobüs durağına 

yakınlığı, dört yol kesişiminde olmasından dolayı toplanma, buluşma mekanı özelliği 

kazanmıştır. Ticaret alanları olan dükkanların günümüzdeki meydan olarak kullanılan 

açık alan etrafında çevrelendiği bilinmekle birlikte biri hariç geri kalan dükkanlar 

işlevsel olarak kullanılmamaktadır. Günümüze harabe olarak ulaşan ticari bir birim 

olan hamam yapısı, su kanallarından yararlanabilecek biçimde yerleşimin düzlük 

kısmında yer almakta, boyut olarak küçük bir köşk hamamı niteliğindedir ve daha 

kapsamlı bir köşkten arta kalarak son yüzyılda ticari kullanıma geçmiş olması da 

mümkündür (Timur ve diğ., 2018). Günümüzde harabe haldedir. Harman yeri ise köy 

meydanında bulunmaktadır. Günümüzde ise fiziksel olarak işlevsizliğe uğramıştır. 

19. yüzyıldan günümüze kadar gelen meslekler arasında tarım ve hayvancılık öncelikli 

olmak üzere köyde bu alanları içeren meslekler az da olsa devam etmektedir. Bu köy 

özellikle de “manda yetiştiriciliği ve manda kaymağı” ve “Mancusun ketesi” ile 

anılmaktadır. Gesi Vadisi’nde gelen Mancusun köyünde geniş yataklar 

oluşturmasından kaynaklı manda yetiştiriciliği geçmişte yapılmış olsa da 

günümüzdeki varlığı gözlemlenmemiştir. Maşatlıkların hafızalardaki yerleri tespit 

edilmiştir. Kabristan alanları ise fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



233 

 

Ş
ek

il
 4

.1
1
9
 :

 M
an

cu
su

n
’u

n
 h

af
ız

a 
p

ey
za

jı
 k

im
li

k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
3
3
 



234 

 Efkere (Bahçeli) Köyü 

 

Şekil 4.120 : Yamaçtaki güvercinliklerden Efkere köyüne bakış (Gesi Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Efkere köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, köyde 

doğup büyümüş A. bey (65) ve halen köyde yaşayan A. beyin dayısı (90) dır. A. bey, 

Efkere’de doğmuş, büyümüş sonrasında iş için Kayseri’ye yerleşmiştir. Aile geçimini 

hayvancılıkla sağlamıştır. Dayısı ise hala köyde yaşamaktadır. Dayısı ile sözlü 

görüşmeler gerçekleştirilmiştir. A bey ile de hem sözlü görüşmeler hem de hafıza 

yürüyüşleri yöntemi gerçekleştirilmiştir. 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Efkere köyü, Gesi Vadisi’nin Sivas yolu 

üzerindeki Mancusun’dan sonra gelen ikinci yerleşimidir. Vadi formasyonuna göre 

yamaç yerleşim özelliği göstermektedir. İki yamaçta da yerleşim özelliği gösteren 

Efkere köyünün dik sarp yamaçlarında güvercinlik ve cehrilikler yer almaktadır. 

Platoda ise diğer köylerde de olduğu gibi buğday tarlaları mevcuttur.  

 

Şekil 4.121 : Efkere köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 

Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Efkere köyü yamaç yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte köy vadinin her iki yamacına da yerleşmiştir. Köy halkı yerleşimi 



235 

tarif ederken “Güney ve Kuzey Efkere” olarak adlandırmaktadır. Kuzey ve güney 

olmak üzere ikiye ayrılan Efkere köyündeki evler, bu vadinin içerisindeki düzlüklerde 

ve yamaçlarında elverişli bölgelere yapılmıştır. Yamaçta oluşturulan set veya sokaklar 

üzerinde yer alan konutlar, genellikle sokağa dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir. 

Açık ya da yarı açık alanlar daha sınırlıdır ve sokak cephesi neredeyse yoğun bir tarihi 

kentte izlenebilecek bitişik nizam yerleşim izlenimi vermektedir. Düzlüğe inildiğinde 

yapıların yan veya arkasında geniş bahçeler ortaya çıkmaktadır. Günümüzde Kuzey 

Efkere’nin çok büyük bir kısmı tahrip olmuştur. Güney Efkere’de ise yaşam halen 

devam etmektedir. Diğer köylerden farklı olarak bu köyde ticari akslar gelişmiş; 

demirci ve sarraf dükkanlarının olduğu iki farklı kotta ticari aks bulunmaktadır. 

16. yüzyıl sonlarında köyde kuzey güney kilise ve kethüda olmak üzere dört mahalle 

bulunmaktadır. Bu mahalleler; Han Mahallesi, Kuzey Mahalle, İslam Mahallesi, 

Demircilik Mahallesi’dir. Cadde ve sokaklar ise; Maşat Sokağı, Hacet Sokağı, Çarşı 

Caddesi, Mahami Sokağı, Değiren Sokağı, Keşiş Sokağı, Aynalı Sokağı, Kilise 

Sokağı, Cezayirli Sokağı, Horozoğlu Sokağı, Darsiyak Caddesi, Kabriyel Sokağı, 

Manastır Caddesi, Uğurlu Sokağı, Nalbant Sokağı, Hamit Efendi Sokağı, Kürkçü 

Sokağı, Demircilik Caddesi, Halim Ağa Sokağı, Kara Şahin Sokağı, Kalaycıoğlu 

Sokağı, Hacı Efendi Sokağı, Cadıoğlu Sokağı, Raşit Ağa Sokağı, Kabakoğlu Sokağı, 

Haşim Ağa Sokağı, Harman Sokağı ve Kayseri Caddesi’dir (Cömert, 2011). Sokak ve 

cadde isimlerinden de anlaşılacağı üzere Efkere’de çarşıların ve demircilerin olduğu 

bir sokak aksı bulunmaktadır. 

Efkere köyünde bulunan taş köprü iki yamaç yerleşimini (Kuzey-Güney Efkere) 

birbirine bağlamaktadır. Yapılan görüşmeler ve araştırmalarda; geçmişe dair 4 kilise 

(biri kaya kilisesi, diğeri açık hava kilisesidir, mevcut), 4 cami (mevcut), 3 fırın 

(mevcut), 2 hamam (birinin manastırın içinde olduğu diğerinin ise Güney ve Kuzey 

Efkere kesişiminde olduğu bilinmektedir, mevcut değildir), 1 okul (mevcut), 2 

manastır (mevcut değil) bulunmaktadır. Ermenilerin dini merkezi olarak atfedilen 

Efkere köyünde 4. yüzyıldan itibaren Hiristiyanlığn yerleştiği; azizlerin ve keşişlerin 

ibadet ettiği kutsal mekân olma özelliği olduğu bilinmektedir. Darsiyak’ta bulunan 

suyun kaynağından Surp Garabed Manastırı’na kadar 4 km boyunca kapalı su kanalı 

yer altından menhollerle gelmektedir. Köyde 1 hamam, 1 han, 2 fırın, 2 kuyu, 1 ahır, 

3 çeşme, 40 dükkan, 3 değirmen, 1 kabristan, 106 güvercinlik, 1 ahır olduğu da 

kayıtlarda geçmektedir (Cömert, 2011). Üretim peyzajı olarak vadi tabanları meyve 



236 

ağaçları, tabandan sırtlara doğru gidildikçe eğimli hafif yamaç bölgeler üzüm bağları, 

vadi sırtları ise daha çok güvercinlik ve cehrilik olarak kullanılmıştır. Platoya doğru 

çıkılınca, düzlük alanlarda ise buğday tarlaları mevcuttur. Değirmenler, Efkere 

Göleti’nden köye doğru gelen açık su kanalları hattında yoğunlaşmaktadır. Bir seten 

Güney Efkere’de diğer seten ise Kuzey Efkere’de olmak üzere toplam 2 seten 

bulunmaktadır. 2 harman yeri işaretlenmiştir (Şekil 4.122).  

 

Şekil 4.122 : Efkere köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Efkere köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. 1570’de köy bir hayli büyüdüğü için iki mahalle haline geldiği, 

mahallelerin “kuzey” ve “güney” mahalleleri olduğu bilinmektedir. Her iki 



237 

mahallenin de ahalisinin tamamen gayrimüslim olduğu bilinmekle birlikte güneyde 

116, kuzeyde 63 nefer yaşamaktadır. 1584’te ise köye güney ve kuzey mahallelerinden 

başka kilise ve kethuda mahalleleri eklenmiş, nüfus da tamamı gayrimüslim olmak 

üzere 269 kişiye çıkmıştır (Özbek ve diğ., s.43). 20. yüzyılın başına kadar da Kayseri 

kırsalında Ermenilerin yoğunluklu olduğu Efkere köyünde 381 hane, 321 hanesi 

Ermeni halkına, 60 hanesi Türk halkına aittir. 20. yüzyılın başında sosyo-kültürel, 

demografik ve ekonomik hayatın tehcir ve mübadelerle değiştiği gözlemlenmiş, 20. 

yüzyılın ortalarında ise kırdan kente göç ile de köy nüfusu azalmış ve günümüzde 

köyler mahalle olarak anılmaya başlamıştır. Günümüzde köyde yaşayan hiç 

Gayrimüslim nüfus kalmamıştır. 

Efkere köyünün yatay (yaşamsal) katmanlara bakıldığında; gündelik yaşam geçmişte 

Demircilik ve Çarşı Caddeleri olarak anılan ve vadi tabanına paralel uzanan akslarda 

geçmektedir. Mesire alanı olarak Efkere Göleti’ne gidilmekte aynı zamanda burada 

çamaşır da yıkanmaktaydı. “Bar Galeria” mevkinde de sosyo-kültürel faaliyetlerin 

yapıldığı bir mekan bulunmakta olduğu bilgisi aktarılmıştır. Kaynak kişi kış 

mevsiminde zamanın geçtiği kış odasını anlatmaktadır; “kış akşamları ailenin bir araya 

geldiği zamanlarda ateşin üstüne metal ayak koyulur, üzerine bir yorgan serilir ve 

altına oturulur hem aile bir araya gelir hem de ısınılırdı” olarak akşam geçirilen zamanı 

anlatmıştır. Halk arasında mevki isimlerine baktığımızda; Gül Kudüs Mevki, 

Saravenlik Mevki, Hendek Mevki, Gesi Caddesi, Köprü Üstü Mevki, Celal Bağları 

Mevki, Dere Bahçeleri Mevki, Köy Üstü Mevki, Hanönü, Kale Mevki, Mancusun 

Yolu Mevki, Derin Dere Mevki, Kaba Kaya Mevki, Balagesi Mevki, Tosbağalık 

Mevki, Eliya Mevki, Balkalı Mevki, Haç Dağı Mevki olmak çeşitli bölgelerde 

toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları bulunmaktadır ve halen köyde 

yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda yaşatılmaktadır (Cömert, 2011).  

Sosyo-ekonomik yapısına bakıldığında köyde başlıca buğday, arpa ziraatından başka 

üzüm bağları, ceviz muhtelif meyve ve sebze bahçeleri olan, arıcılık yapılmaktaydı 

(Özbek ve diğ., s.43). 19. yy da birçok Avrupalı firmanın bayilikleri alınmış ve 

Efkere’de vadi boyunca akan çayın kenarında uzanan Çarşı Caddesi, Han Caddesi, 

Manastır Caddesi ve Demircilik Mahalleleri’nde ticari faaliyetlerin sürdürüldüğü ve 

buralarda özellikle hırdavat, ecza, parfümeri, tuhafiye, tekstil, ziynet eşyaları gibi 

metaların satıldığı bilinmektedir. Halk arasında “düzen düzmek” olarak tabir edilen ve 

diğer köylerden buraya gelin kızın çeyizini oluşturmak için gelindiği söylenmektedir. 



238 

Bilgi ve pratikler olarak; kıtlık zamanlarında Mancusun ve Efkere arasında bulunan 

Dua Meydanı’na gidildiği ve buradan hareketle Gesi’deki suyun gözüne doğru 

yürünüldüğü söylenmektedir. Killik Dağı’ndan getirilen toprak ile kayısı ve yumurta 

akı karıştırılarak harç malzemesi elde edildiği bilgisi de verilmiştir. Köyde kolektif 

olarak yapılan işler arasında; Darsiyak’tan gelen suyun Efkere Göleti’ne kadar kanal 

temizliğinin yapılması, Kayseri-Sivas yolundan başlayarak Gesi ve Efkere’ye doğru 

araç yolunun taşlarının dizilmesi, ekinlerin hasat işlemlerinin başlatılması (orak ve 

harman zamanı), yonca ekim zamanında birlikte çalışmak gibi imecelerin varlığı 

aktarılmıştır. Zanaat ve sanat değerlerine bakıldığında eskiden geçim kaynaklarının 

yoğunluklu olarak demirci ve sarraf dükkanlarının varlığı ve ticari aksın varlığından 

hareketle ticaret diyebilmek mümkündür. Onun haricinde diğer köylerde de olduğu 

gibi boyacılık ve sıvacılık meslekleri bulunmaktadır.  

Şekil 4.123’deki Efkere köyü hafızalarda; iki yamaçtan oluştuğu cami, kilise, sarraf 

dükkanları, han etrafında şekillenen bir merkezin olduğu; barınma alanlarının vadi ile 

paralel olarak bir sokak aksı boyunca yamaçta yer aldığı; çukurdan yamaçlara doğru 

gidildikçe cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve 

güvercinliklerin yer aldığı; aynı zamada Ermeni halkına ait manastırın yer aldığı, 

demirci ve sarrafları ile ünlü olan bir köydür.  

 

Şekil 4.123 : Efkere köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasından elde edilen 

hafıza verileri). 

Şekil 4.124’de Efkere köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak müslim halka ait cami, namazgah ve 

mescit yapıları fiziksel sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da 

kullanılmaktadır. 2 manastır ve 2 kilisenin bulunduğu Efkere köyünde sadece 1 kilise 

günümüze kadar ulaşabilmiştir. Açık Hava Kilisesi, Kızlar Kilisesi ve manastırın 



239 

içerisinde yer alan kilise günümüze ulaşamamıştır. 4 manastır ve 2 mektebin olduğu 

bilinmekle birlikte günümüzde bu okulların hiçbiri varlıkları devam ettirememiştir. 

Barınma alanları çok ciddi şekilde zarar görmüş harabe haldedir. 

Üretim peyzajında hayvansal üretim mekanlarından olan güvercinliklerin alandaki 

fiziksel varlıkları mevcuttur. Fakat işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Aynı şekilde 

bezirhaneler ve değirmenler hem kayıtlarda hem de hafızalarda olmakla birlikte çoğu 

fiziksel olarak varlıklarını devam ettirememiştir. Noktasal üretim mekanı olan 

fırınların yeri hafızalarda olsa da biri hariç diğerleri işlevsel ve fiziksel olarak 

süreksizliğe uğramıştır. Ambar ve mazenlerin yerleri hafızalarda işaretlenmiş olup, 

fiziksel olarak süreksizliğe uğramıştır. Alansal üretim peyzajı olan cehrilik, cevizlik, 

dutluk, bağ ve bahçe alanları arasında cehrilik ve dutluk alanları hariç geri kalan üretim 

peyzajı alanları hem fiziksel hem de işlevsel olarak varlıklarına devam etmektedir. 

Setenler köyün iki bölgesinde bulunduğu hem kayıtlarda hem hafızalarda olmasına 

rağmen biri fiziksel olarak var olsa da işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Diğeri 

ise hem fiziksel hem de işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Ticaret alanları olan 

dükkanların Çarşılar ve Demirciler Caddesi’nde yer aldığı bilinmektedir. Fakat 

günümüzde fiziksel ve işlevsel olarak sürekliliği bulunmamaktadır. Hamam yapısı da 

suyun en alt kotuna yakın konumda yer almakla birlikte günümüzde hem fiziksel hem 

de işlevsel olarak yer alamamaktadır. Harman yeri ise köyün iki kısmında yer 

almaktadır. Günümüzde ise fiziksel olarak işlevsizliğe uğramıştır. 

Efkere köyü özellikle demircilik ve saraflık zanaatlarıyla anılmaktadır. Onun haricinde 

nakkaş, taş ustalığı, boyacı-sıvacı, çerçi, çiftçi, asker, değirmencilik meslekleri de 

yapılmaktaydı. Maşatlık alanların yerleri işaretlenmiş, günümüzde hem fiziksel olarak 

hem de işlevsel olarak farklılığa gitmiştir. Kabristan alanı fiziksel olarak süreklilik 

arzetmektedir.  

 

 

 

 

 



240 

 

Ş
ek

il
 4

.1
2
4
 :

 E
fk

er
e’

n
in

 h
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 k
im

li
k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
4
0

 



241 

 Gesi (Bağyurdu) Köyü 

 

Şekil 4.125 : Yamaçtan Gesi güneye bakış (Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Gesi köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, köy halkı 

tarafından “Haloğlu” lakabı ile anılan A. bey (70) ve emekli öğretmen Y. bey (70)’dir. 

Her ikisi de Gesi köyünde doğup büyümüştür. Sonrasında Kayseri merkezde kışlarını 

geçirmekte, yazları ise Gesi’deki evlerini bağ evi olarak kullanmaktadırlar. Y. bey ile 

yarı-yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler yapılmıştır. A. bey ile de köyde 

hafıza yürüyüşleri yöntemi gerçekleştirilmiştir. 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Gesi köyü, Gesi Vadisi’nde bulunan 

yerleşimler arasında merkezi köy niteliği taşımaktadır. Vadi formasyonuna göre 

yamaç yerleşim özelliği göstermektedir. İki yamaçta da yerleşim özelliği gösteren Gesi 

köyünün dik sarp yamaçlarda güvercinlik ve cehrilikler yer almaktadır. Platoda ise 

diğer köylerde de olduğu buğday tarlaları mevcuttur. “Kuzey ve Güney Geçe” olarak 

tarif edilen yamaçlar vadi tabanında bulunan köprübaşı mevkinde bir taş köprü ile 

bağlanmaktadır (Şekil 4.126). 

 

Şekil 4.126 : Gesi köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 



242 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Gesi köyü yamaç yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte köy vadinin her iki yamacına da yerleşmiştir. Köy halkı yerleşimi 

tarif ederken “Güney ve Kuzey Gesi” olarak adlandırmaktadır. Kuzey ve güney olmak 

üzere ikiye ayrılan Gesi köyündeki evler, bu vadinin içerisindeki düzlüklerde ve 

yamaçlarında elverişli bölgelere yapılmıştır. Yamaçta oluşturulan set veya sokaklar 

üzerinde yer alan konutlar, genellikle sokağa dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir. 

Açık ya da yarı açık alanlar daha sınırlıdır ve sokak cephesi neredeyse yoğun bir tarihi 

kentte izlenebilecek bitişik nizam yerleşim izlenimi vermektedir. Düzlüğe inildiğinde 

yapıların yan veya arkasında geniş bahçeler ortaya çıkmaktadır. Günümüzde Kuzey 

Gesi’nin çok büyük bir kısmı tahrip olmuştur. Güney Gesi de ise halen yaşam devam 

etmektedir. Güney ve Kuzey Gesi’yi birbirine bağlayan köprübaşı mevkide taş 

köprünün bulunduğu yerlerde ticari birimler, çeşme, fırın, cami ve okul yapısı 

bulunmaktadır. 

2 mahalle, 21 sokak, 6 caddeden oluşan Gesi köyündeki mahalle, sokak ve cadde 

isimleri; Ağırnas Caddesi, Dağ Sokağı, Çeşme Sokağı, Mescid Sokağı, Çavuş Sokağı, 

Nesimi Sokağı, İbrahim Ağa Sokağı, Hacı Ahmet Sokağı, Ispıdın Caddesi, 

Seyidahmet Sokağı, Bağcı Sokağı, Külekçi Sokağı, Efkere Caddesi, Güney Caddesi, 

Değirmen Sokağı, Bürüngüz Caddesi, Çay Sokağı, Bahçe Sokağı, Kayseri Caddesi, 

Harman Sokağı, Kilise Sokağı, Hamam Sokağı, Rum Kilisesi Sokağı, Sunu Sokağı, 

Kaya Sokağı, Bayır Sokağı, Su Sokağı’dır (Cömert, 2011). 

Köye giriş, Gesi Vadisi tabanından 1 noktadan (Köprübaşı Mevki) taş köprü ile iki 

yamacı birbirine bağlamaktadır. Köy halkı yerleşimi “Güney ve Kuzey Geçe” olarak 

tanımlamaktadırlar. 1 Rum kilisesi, 2 hamam, 6 çeşme, 8 samanlık, 8 değirmen, 6 ahır, 

ambar ve kuyular bulunmaktaydı. Müslümanlara ait Gesi Kuzey 5 adet dükkan, Güney 

mahallede ise 6 adet dükkan bulunmaktaydı (Cömert, 2011). Yapılan görüşmeler ve 

araştırmalarda geçmişe ait 2 kilise (biri kaya kilisesi olup mevcuttur, diğeri mevcut 

değildir), 5 cami (mevcut), 1 fırın (mevcut), 2 hamam (birinin konağın içinde olduğu 

diğerinin ise Güney Geçe’de bulunmakta, mevcut), 1 okul (mevcut) bulunmaktadır. 

Üretim peyzajı olarak vadi tabanları meyve ağaçları olarak, tabandan sırtlara doğru 

gidildikçe eğimli hafif yamaç bölgeler üzüm bağları, vadi sırtları ise daha çok 

güvercinlik ve cehrilik olarak kullanılmıştır. Köyün sınırları içerisinde Sivas yolu ile 

köy arasındaki düzlük alanlarda ise buğday tarlaları mevcuttur. Değirmenler suyun 

gözünün olduğu Paşa Pınarı Mevki’nde yoğunlaşmaktadır. Bir Güney Geçe’de diğeri 



243 

ise Kuzey Geçe’de olmak üzere toplam 2 seten bulunmaktadır. 2 harman yeri 

işaretlenmiştir. 19.yüzyılın sonlarında 6 mahalle mektebi, 1 medrese, 2 yurt olarak 

kullanılan vakıflı ev, 2 özel okul ve medrese hocalık yapan 3 müderris ile birlikte adeta 

bir açıköğretim kurumu konumundadır (Cömert, 2011). Vekse, Ispıdın, Efkere, Turan 

gibi okulu 3 sınıflı olan köylerden talebeler 3. sınıfa kadar kendi köylerinde, dört ve 

beşinci sınıfları ise Ağırnas ve Gesi'ye giderek tamamladıkları bilinmektedir (Şekil 

4.127). Ortaokul ve lise için Kayseri’ye gidilmekteydi. 1951'de Türkiye'de ilk defa bir 

bucakta ortaokul öğretime açılmıştır.  

 

Şekil 4.127 : Gesi köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Gesi köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. Gesi köyünde Ermeni, Rum ve Türk nüfusunun olduğu bilinmekle 

birlikte Gayrimüslim nüfusun tehcir ve mübadelerle gittikleri bilinmektedir. 19. 

yüzyılda 274 hane bulunmaktadır. Bu hanelerden 555’i erkek olmak üzere 1370 kişi 

yaşamaktadır. Etnik kökene göre 11 Ermeni (Gregoryen), 78 Rum (Ortodoks), 466 



244 

Türk (Müslüman) şeklindedir. 20. yüzyılın ortalarında ise kırdan kente göç ile de köy 

nüfusu azalmış ve günümüzde köyler mahalle olarak anılmaya başlamıştır. 

Günümüzde köyde yaşayan hiç Gayrimüslim nüfus kalmamıştır. 

Gesi köyünün yatay (yaşamsal) katmanlara bakıldığında; gündelik yaşam geçmişte 

cami önlerindeki genişliklerde, köprü başı mevkinde (Kuzey ve Güney Geçeyi 

birbirine bağlayan köprü), mesire alanı olarak da Üçhavuzlar Mevki ve Paşapınarı 

Mevki’nde yaşanmaktadır. Zanaat ve sanat değerleri incelendiğinde eskiden geçim 

kaynakları yoğun olarak hayvancılık olurken şu an aktif olarak bu mesleği yapan kimse 

kalmamıştır. Değirmen sayılarının fazlalılığı dikkat çekicidir. Vadinin köy ile 

buluştuğu en kesitin en uzun olduğu köydür, dolayısıyla meşhur “Gesi Bağları” 

türküsüne de konu olmuş yeşillikte bağ ve bahçeleri ile ünlüdür. Kuzey Geçe’de yer 

alan “Konak mevkinde” yer alan tarihi konak, Osmanlı Dönemi askeri sistemi sipahi 

yetiştiren yer olarak kolektif hafıza da yer almaktadır. Halk arasında mevki isimlerine 

baktığımızda; Yukarı Mevkii, Çalkan Mevkii, Kuzeyaltı Mevkii, Camıgözlü Mevkii, 

Kayabaşı Mevkii, Çöymük Mevkii, Aşağıdere Mevkii, Taşlık Mevkii, Agus Mevkii, 

Debbağlı Mevkii, Yukarıdere Mevkii, Dere Bahçeleri Mevkii, Kale Mevkii, Bılıysın 

Mevkii, Köy Civarı Mevkii, Vekse Yolu Mevkii, Dua Meydanı Mevkii olmak çeşitli 

bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları bulunmaktadır ve halen 

köyde yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda yaşatılmakatdır (Cömert, 2011). 

Sosyo-ekonomik verilerine bakıldığında buğday, arpa, burçak ve çavdar tarımı ile bağ 

ve bol miktarda muhtelif meyve ve ceviz yetiştirirken, keçi ve koyun cinsi hayvanların 

da bulunduğu kayıtlarda yer almıştır. Köyde koyunculuk, arıcılık, bağcılık, sebzecilik 

ve başta ceviz ve armut olmak üzere meyvecilik ve tahıl ziraati yapılmaktaydı (Özbek 

ve diğ., s.43). Bilgi ve pratikler olarak; kıtlık zamanlarında Mancusun ve Efkere 

arasında bulunan Dua Meydanı’na gidildiği ve buradan hareketle Gesi’deki suyun 

gözüne doğru yürünüldüğü söylenmektedir.  

Şekil 4.128’deki Gesi köyü hafızalarda; iki yamaçtan oluştuğu; kuzey geçe ve güney 

geçenin köprübaşı mevkinde kesiştiği; cami, kilise, değirmen, hamam, fırın, 

dükkanların bu kesişimde yer aldığı; barınma alanlarının vadi ile paralel olarak bir 

sokak aksı boyunca iki yamaçta da yer aldığı; çukurdan yamaçlara doğru gidildikçe 

cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin 

yer aldığı; özellikle ceviz ağaçları ve türkülere konu olmuş Gesi bağları türküsü ile 

ünlü olan bir köydür. 



245 

 

Şekil 4.128 : Gesi köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasından elde edilen 

hafıza verileri). 

Şekil 4.129’da Gesi köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslim halka ait cami, namazgah ve 

mescitler fiziksel sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da 

kullanılmaktadır. 1’i Rum, 1’i Ermeni nüfusa ait 2 kilisenin var olduğu bilinen Gesi 

köyünde günümüze ulaşan bir kilise bulunmamaktadır. Üretim peyzajında hayvansal 

bazda üretim mekanlarından olan güvercinliklerin alandaki fiziksel varlıkları 

mevcuttur. Fakat işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Aynı şekilde değirmenler hem 

kayıtlarda hem de hafızalarda olmakla birlikte, çoğu fiziksel olarak varlıklarını devam 

ettirememiştir. Noktasal üretim mekanı olan fırınların yeri hafızalarda olsa da biri hariç 

diğerleri işlevsel ve fiziksel olarak süreksizliğe uğramıştır. Alansal üretim peyzajı olan 

cehrilik, yoncalık, cevizlik, dutluk, bağ ve bahçe alanları arasında cevizlik ve bağ & 

bahçe tarımı yapılabilmektedir. Setenler köyün iki yamacında da yer almakta hem 

kayıtlarda hem hafızalarda olmasına rağmen biri fiziksel olarak var olsa da işlevsel 

olarak, diğeri ise hem fiziksel hem de işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Ticaret 

alanları olan dükkanların köprübaşı mevkinde yer aldığı bilinmektedir. Fakat 

günümüzde fiziksel ve işlevsel olarak sürekliliği bulunmamaktadır. Hamam yapıları 

da her iki yamaçta yer aldığı bilinmekle birlikte biri hem fiziksel hem işlevsel olarak 

bulunmamaktadır. Diğeri ise Güney Geçe’de fiziksel olarak varlığı bulunmakta, 

işlevsel olarak kullanılmamaktadır. Harman yeri ise her iki yamacın kesişiminde 

düzlük alanda yer almaktadır. Günümüzde ise fiziksel olarak işlevsizliğe uğramıştır. 



246 

19. yüzyıldan günümüze kadar gelebilmiş meslek gruplarından sadece taş ustalığı, 

boyacı-sıvacı ve çiftçilik mesleği icra edilmektedir. Onun haricinde nakkaş, çerçi, 

çiftçi, asker, değirmencilik meslekleri yapılmaktadır. 1834 yılında erkek nüfusun 

%11'i yılında dışarıda çalışmaktadır, en çok da İstanbul’da nakkaşlık yapmaktaydılar 

(Cömert, 2011). 1831'de Kayseri ve çevresi köylerinde yaşayan erkek nüfusun ancak 

binde 8'i okuma yazma biliyorken, Gesi'de bu oran %4 civarındadır (Cömert, 2010). 

1’i Rum, 1’i Ermenilere ait 2 maşatlık alanlarının yerleri işaretlenmiştir. Günümüzde 

bu alanlar hem fiziksel olarak hem de işlevsel olarak farklılığa gitmiştir. Kabristan 

alanı fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



247 

 

Ş
ek

il
 4

.1
2
9
 :

 G
es

i’
n
in

 h
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 k
im

li
k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
4
7
 



248 

 Darsiyak (Kayabağ) Köyü 

 

Şekil 4.130 : Yamaçlardan Darsiyak’taki Yanartaş Kilisesi’ne bakış (Gesi Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Darsiyak köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler 

Darsiyak köyünde doğmuş büyümüş olup günümüzde baba-oğul olarak 2 nesil 

boyunca restorasyon uygulamaları ile uğraşmaktadırlar. Köyü yazın bağ evi olarak 

kullanmaktadırlar. Kışları merkezde yaşamaktadırlar. Her ikisi ile de Darsiyak 

köyünde yarı-yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler ve hafıza yürüyüşleri 

yöntemi gerçekleştirilmiştir. 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Darsiyak köyü, Gesi Vadisi’nde bulunan 

yerleşimler arasında vadi formasyonuna göre yamaç yerleşim özelliği göstermektedir. 

Köy iki vadi olan Değirmendere ve Gesi Vadisi’nin kesişiminde bulunmaktadır. Köy 

halkı bu iki vadi kesişiminin ayırdığı yamaçları tarif ederken her iki tarafa da “Karşı 

Geçe” olarak dillendirmektedirler (Şekil 4.131). 

 

Şekil 4.131 : Gesi köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 

 



249 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Darsiyak köyü yamaç yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte köy iki vadinin kesişiminde yer almaktadır. Köy halkı yerleşimi 

tarif ederken her iki tarafı da “Karşı Geçe” olarak tarif etmektedirler. Darsiyak 

köyündeki evler, bu vadinin içerisindeki düzlüklerde veya yamaçlarındaki elverişli 

bölgelerde yer almaktadır. Yamaçta oluşturulan set veya sokaklar üzerinde yer alan 

konutlar, genellikle sokağa dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir. Düzlüğe 

inildiğinde yapıların yan veya arkasında geniş bahçeler ortaya çıkmaktadır. İki geçeyi 

birbirine bağlayan köprübaşı mevkide taş köprü bağlamaktadır. Bir noktada kabaltı 

bulunmaktadır. 12 sokak ve 2 cadde oluşan Darsiyak köyündeki cadde ve sokak 

isimleri; Kayseri Caddesi, Mahmut Efendi Sokağı, Çay Sokağı, Cami Şerif Sokağı, 

Harman Sokağı, Kilise Sokağı, Dar Sokak, Maşat Sokağı, Celepçi Sokağı, Şeyh Ağa 

Sokağı, Manastır Caddesi, Köşebaşı Sokağı, Uzun Seki Sokağı, Şifanelli Sokağı’dır 

(Cömert, 2011). 

Köye giriş Gesi Vadisi tabanından 1 noktadan taş köprü ile hem karşı köy olan Nize 

(Güzelköy)’yi hem de Darsiyak’ın iki yamacını hem de dere mevkiyi bağlamaktadır. 

Yapılan görüşmeler ve araştırmalarda geçmişe ait 3 kilise (biri kaya kilisesidir, 

mevcut), 2 cami (mevcut), 1 fırın (mevcut), 2 okul (mevcut) bulunmaktadır. 13 ahır, 8 

ahır-oda, 12 samanlık, 1 bezirhane, 1 oda, 1 çeşme, 2 dükkân, 1 kuyu, 1 ağıl, 4 un 

değirmeni, 1 haraphane, 3 taş ocağının bulunduğu da kayıtlarda geçmektedir (Cömert, 

2010). Üretim peyzajı olarak vadi tabanları meyve ağaçları olarak, tabandan sırtlara 

doğru gidildikçe eğimli hafif yamaç bölgeler üzüm bağları, vadi sırtları ise daha çok 

güvercinlik ve cehrilik olarak kullanılmıştır. Köyün Efkere tarafında bulunan düzlük 

alanlarda buğday tarlaları mevcuttur. Darsiyak’ın üzüm bağları ise Kızıltepe ve 

Karatepe mevkinde olup Mimarsinan köyü ile sınır teşkil etmektedir. Değirmen, kaya 

kiliselerinin bulunduğu Değirmendere’nin Gesi Vadisi ile buluştuğu vadi tabanında 

yer almaktadır. 1 harman yeri ve 2 seten tespit edilmiştir. En fazla güvercinlik bu 

köyde bulunmaktadır (Şekil 4.132).  

 



250 

 

Şekil 4.132 : Darsiyak köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Darsiyak köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. Darsiyak köyünde Ermeni, Rum ve Türk nüfusun olduğu bilinmekle 

birlikte Gayrimüslim nüfusun tehcir ve mübadelerle gittikleri bilinmektedir. Sosyo-

demografik yapısına bakıldığında bir adı da Niksiyak olan Darsiyak’ta 1570 yılında 

3’ü Müslim olmak üzere 113 nüfusluk bir köy olduğu aktarılmıştır. 1584’te ise 5 

Müslüman nüfus ile “Gündoğusu” ve “Günbatısı” olarak ikiye ayrılmış 

mahallelerinde 155 Gayrimüslim nüfusun yaşadığı yazmaktadır (Özbek ve diğ., s. 42). 

19. yüzyılda 196 hanede bulunan toplam 975 erkek nüfusun 28’i Grogeryan, 195’i 

Ortodoks ve 289’u Müslümanlardan oluşmaktadır (Cömert, 2011). 20. yüzyılın 

ortalarında ise kırdan kente göç ile köy nüfusu azalmış ve günümüzde köyler mahalle 

olarak anılmaya başlamıştır. Günümüzde köyde yaşayan hiç gayri-müslim nüfus 



251 

kalmamıştır. Gesi köyünün yatay (yaşamsal) katmanlara bakıldığında; cami 

önlerindeki genişliklerde, mesire alanı olarak kaynağın bulunduğu alanda, iki yamacı 

birbirine bağlayan köprü ve yakın çevresinde veya suyun kaynağının bulunduğu 

Kaynak Mevki’de geçtiği bilinmektedir. Çevre köylere oranla en büyük kiliseyi içeren 

Darsiyak ve kilisenin yakınında bulunan okul, döneminin Rumlar açısından en önemli 

ibadet ve eğitim merkezlerinden olduğu bilinmektedir.  

Zanaat değerleri incelendiğinde, eskiden geçim kaynakları yoğun olarak tarım-

hayvancılık ve inşaat işleri olmakla birlikte diğer köyler gibi burası da bağ evi gibi 

sezonluk kullanıma dönüşmüştür. Sosyo-ekonomik verilerine bakıldığında Köyde 

başlıca buğday ve arpa ziraatinden başka koyunculuk, arıcılık, bağcılık, başta ceviz 

olmak üzere meyvecilik ve sebzecilik yapılıyordu (Özbek ve diğ., s. 42). Bu köy 

özellikle günümüzde Yanartaş (Taksiarhis) Kilisesi’nin olduğu yer olarak kolektif 

hafıza da yer almaktadır. Halk arasında mevki isimlerine baktığımızda; Yazı Harmanı 

Mevkii, Dere Bahçeleri Mevkii, Kurt Ağılı, Günay,Oluklu Mevkii, Yazı Yeri, Keşiş 

Bahçeleri, Marta Yeri, Köni, Aşağı Bağlar, Uzun Oklu, Kara Yerler, Kurbağalık, 

Harman Bağı, Köy önü, Günay Geçe, Kayalar İçi, Göz Önü, Hafilli, Yazı Bağları, 

Kumluk, Talasıra'nın Kızıllar, Talasıra’nın Çırataş, Çayır Başı, Kuçe, Hanak Aşı, Sırt, 

Sub Ağya, Gürlesun, Kızıl Tepe, Öte Dere, Şakşak, Gümüş Pınarı, Bellik, Eldaş Yolu, 

Öte Yüz, Aylık, Gömü, Kuşbaşı, Orta Oklu, Terazi Kaya, Kızıl Tepe olmak çeşitli 

bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları bulunmaktadır ve halen 

köyde yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda yaşatılmaktadır (Cömert, 2011).  

Şekil 4.133’teki Darsiyak köyü hafızalarda; iki yamaçtan oluştuğu; karşı geçelerin 

köprübaşı mevkinde kesiştiği; cami, kilise, seten, okulun bu iki ayrı geçede kesişimde 

yer aldığı; barınma alanlarının vadi ile paralel olarak bir sokak aksı boyunca iki farklı 

vadi ve yamaçta yer aldığı; çukurdan yamaçlara doğru gidildikçe cevizlik, üzüm 

bağlarının olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin yer aldığı, taş 

ocaklarının Nize’ye bakan yamaçta yer aldığı; özellikle Rum Kilisesi ve 

güvercinliklerin çokluğu ile ünlü olan bir köydür. 

 

 



252 

 

Şekil 4.133 : Darsiyak köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde edilen 

hafıza verileri). 

Şekil 4.134’de Darsiyak köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslüman halka ait cami, namazgah ve 

mescit yapılarının fiziksel sürekliliğini sağlanmıştır. Aynı zamanda aktif olarak da 

kullanılmaktadır. Kayıtlarda 4 kilise olduğu geçmekle birlikte 1’i kaya kilisesi olup 

diğer ikisi her iki geçede olmak üzere 3 kilisenin varlığına ulaşılabilmiştir. Üretim 

peyzajında hayvansal üretim mekanlarından olan güvercinliklerin alandaki fiziksel 

varlıkları mevcuttur. Fakat işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Aynı şekilde 

değirmenler hem kayıtlarda hem de hafızalarda olmakla birlikte, çoğu fiziksel olarak 

varlıklarını devam ettirememiştir. Noktasal üretim mekanı olan fırınların yeri 

hafızalarda olsa da biri hariç diğerleri işlevsel ve fiziksel olarak süreksizliğe 

uğramıştır. Alansal üretim peyzajı olan cehrilik, yoncalık, cevizlik, dutluk, bağ ve 

bahçe alanları arasında cevizlik ve bağ & bahçe tarımı yapılabilmektedir. Setenler 

köyün iki yamacında da yer almakta hem kayıtlarda hem hafızalarda olmasına rağmen 

her ikisi de fiziksel ve işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Ticari alanlar olan taş 

ocakları hem kayıtlarda hem de hafızalarda yer aldığı bilinmekle birlikte günümüzde 

işlevsel olarak kullanılmaktadır. Hamam yapısına ulaşılamamıştır. Harman yeri ise 

geçenin bir tarafında yer almaktadır. Günümüzde ise fiziksel olarak işlevsizliğe 

uğramıştır. 

19. yüzyıldan yer alan meslek gruplarından sadece taş ustalığı, boyacı-sıvacı ve 

çiftçilik mesleği icra edilmektedir. Onun haricinde nakkaş, çerçi, asker, değirmenci, 

demirci ve kalaycı meslekleri yapılmamaktadır. Maşatlık Sokağı olmasına rağmen 

maşatlık kayıtlarda ve hafızalarda yer almamaktadır. Kabristan alanı ise köyün her iki 

tarafında yer almakta ve fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir.  



253 

 

Ş
ek

il
 4

.1
3
4
 :

 D
ar

si
y
ak

’ı
n

 h
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 k
im

li
k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
5
3
 



254 

 Nize (Güzelköy) Köyü 

 

Şekil 4.135 : Nize köyünde caminin önündeki meydan alanı ve meydana bakan evler 

(Gesi Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Nize köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, Nize’nin 

Sipahi (Isbağa) sokağında yer alan konağın sahipleri olan M. ailesidir. Bu aileye 

mensup iki nesille de görüşülmüş, her ikisi ile de yarı-yapılandırılmış soru setleri ile 

sözlü görüşmeler ve hafıza yürüyüşleri yöntemi gerçekleştirilmiştir. M. ailesi yazları 

Nize köyünde, kışları ise Kayseri merkezde kalmaktadırlar. 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Nize köyü, Gesi Vadisi’nde bulunan 

yerleşimler arasında vadi formasyonuna göre tek taraflı yamaç yerleşim özelliği 

göstermektedir. Yerleşim vadi tabanında köprü ile bağlanmaktadır. Köprübaşı 

mevkinde Nize Çayırı bulunan alan geçmişten günümüze mesire alanı olarak 

kullanagelmiştir. Cepheler güney-batı bakı yönelimindedir (Şekil 4.136). 

 

Şekil 4.136 : Nize köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 



255 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Nize köyü yamaç yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte Gesi Vadisi’nde tek yamaçta, Darsiyak köyünün karşı yamacında 

yer almaktadır. Nize köyündeki evler, yamaçlarında elverişli bölgelere yapılmıştır. 

Yamaçta oluşturulan set veya sokaklar üzerinde yer alan konutlar, genellikle sokağa 

dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir. Üst kot ile köyün ana caddesi arasındaki dikey 

sirkülasyonlar kabaltılar ile çözülmüştür. Köyde 3 noktada kabaltılar yer almakatdır. 

1 cadde ve 11 sokaktan oluşan Nize köyündeki cadde ve sokak isimleri; Müdür 

Karabet Sokağı, Efkere Caddesi, Papas Sokağı, Balı Sokağı, Kirkor Sokağı, Han 

Sokağı, Aydınlıoğlu Sokağı, Gazi Sokağı, Madaroğlu Sokağı, Fırın Sokağı, Güpyüz 

Sokağı, Hamurcu Sokağı, Uzun Sokağı’dır (Cömert, 2011). 

Köye giriş Gesi Vadisi tabanından taş köprü ile iki ayrı köyü (Darsiyak ve Nize) iki 

noktadan birbirine bağlamaktadır. Yapılan görüşmeler ve araştırmalarda geçmişe ait 2 

kilise (mevcut değil), 1 adet cami (mevcut), 2 fırın (mevcut değil), 1 hamam (mevcut 

değil), 2 okul (mevcut değil) bulunmaktadır. 6 ahır, 3 ahır oda, 6 samanlık, 4 oda, 1 

cami, 1 mektep, 6 çeşme, 15 dükkan, 2 kilise, 10 değirmen, 1 seten, 1 hamam, 1 fırın, 

1 harman yeri, 15 dükkan, 1 kabristan bulunmaktadır (Cömert, 2011). Üretim peyzajı 

olarak vadi tabanları meyve ağaçları olarak, tabandan sırtlara doğru gidildikçe eğimli 

hafif yamaç bölgeler üzüm bağları, vadi sırtları ise daha çok güvercinlik ve cehrilik 

olarak kullanılmıştır. 76 dönüm cehri, 189 dönüm kök boya tarımının yapıldığı 

bahçelere sahip olan Nize köyü vadi köyleri arasında kök boya üretiminin en çok 

yapıldığı yer olarak kayıtlarda geçmektedir (Cömert, 2011). Köyün sınırları içerisinde 

Sivas yolu ile köy arasındaki düzlük alanlarda ise buğday tarlaları mevcuttur. 

Değirmenler özellikle “Nize Çayırı” olarak bilinen mesire alanında bulunmaktadır. 

Köyde 800 yıl olduğu rivayet edilen tarihi ceviz ağacı bulunmakta olup sadece gövde 

bütünlüğü devam etmektedir. Setenler harman yerinin içinde ya da yakınında yer 

almaktadır. Kayıtlarda boyahanelerin yoğun olduğu köy olduğu yer almaktadır. Fakat 

kolektif hafızadaki izine rastlanmamıştır (Şekil 4.137). 

 

 

 

 



256 

 

Şekil 4.137 : Nize köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Nize köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. Nize köyünde Ermeni ve Türk nüfusunun olduğu bilinmekle birlikte 

Gayrimüslim nüfusun tehcirle gittiği bilinmektedir. Nize köyünün sosyo-demografik 

yapısına bakıldığında; 97 hane Ermeni, 56 hane Türk, toplam 153 hane bulunduğu 

yazılmıştır (Cömert, 2010). Günümüzde köyde yaşayan hiç Gayrimüslim nüfus 

kalmamıştır. Gesi köyünün yatay (yaşamsal) katmanlara bakıldığında; cami önündeki 



257 

ve harman yerinin bulunduğu genişleyen alanlarında, Kayseri’nin toplumsal 

hafızasında mesire alanı olarak yer etmiş Nize Çayı mevkinde geçmektedir. Zanaatlara 

bakıldığında, köy halkının erkeklerinin inşaat işlerinde sezonluk çalıştığı, kadınlarının 

da halı dokudukları bilgisi aktarılmıştır. Kök boya yapımının en yoğun olduğu köy 

olarak kayıtlara geçmektedir. Eskiden geçim kaynakları yoğun olarak hayvancılık 

olurken şu an aktif olarak yürüten kimse kalmamıştır. Manda yetiştirildiği 

bilinmektedir. Sipahi Sokak (Isbağa Sokak)’ta yer alan tarihi konak, Osmanlı Dönemi 

askeri sistemi sipahi yetiştiren birim olarak kolektif hafıza da yer almaktadır. 

Halk arasında mevki isimlerine baktığımızda; Dere Çayırı Mevkii (Ayvazlık, Delikli 

Taş, Topaklar, Kızıllar, Kırmalar, Harman, Batak Önü, Mirahor, Osman Çeşmesi), 

Şakşaklar Mevki (Küçük Aydos), Kayabaşı Mevki (Karataş, Hamam Önü, Loğa, Kuyu 

Dersi, Sümbül Cevizi, Gesi Harkı, Bağardı, Viran, Bekçilik, Aydos, Büyük Aydos) 

olmak çeşitli bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları bulunmaktadır 

ve halen köyde yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda yaşatılmaktadır (Cömert, 

2011).  

Şekil 4.138’deki Nize köyü hafızalarda; tek yamaçtan oluştuğu; cami, kilise, harman, 

fırın ve hanın meydan etrafında şekillendiği, barınma alanlarının vadi ile paralel olarak 

bir sokak aksı boyunca yamaçta yer aldığı; çukurdan yamaçlara doğru gidildikçe 

cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin 

yer aldığı; özellikle Isbağa sokaktaki kabaltıda yer alan Osmanlı Dönemi’nde mimarı 

El-Hac Mehmet Ağa olan 18. yüzyılda yapılan çeşmesi ile ünlü olan bir köydür. 

 

Şekil 4.138 : Nize köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde edilen 

hafıza verileri). 



258 

Şekil 4.139’da Nize köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak müslim halka ait cami, namazgah ve 

mescitler fiziksel olarak sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da 

kullanılmaktadır. Kayıtlarda 2 kilise olduğu geçmekle birlikte 1’i kaya kilisesi olup 

diğeri tek yapı ölçeğinde bir kilisedir. Kaya kilisesinin varlığı devam etse de işlevsel 

olarak atıl durumdadır. Üretim peyzajında hayvansal üretim mekanlarından olan ahır 

ve samanlıklar hem kayıtlarda hem hafızalarda olmasına rağmen, günümüze ulaşan 

konutların içerisindeki ahır ve samanlıklar hariç tek yapı ölçeğinde ahır ve 

samanlıklara rastlanmamıştır. Güvercinliklerin alandaki fiziksel varlıkları mevcuttur. 

Fakat işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Bitkisel üretim mekanları olan boyahane 

ve bezirhanelerin kayıtlarda yer almasına rağmen hafızalarda yer almamaktadır. 

Değirmenler hem kayıtlarda hem de hafızalarda olmakla birlikte, çoğu fiziksel olarak 

varlıklarını devam ettirememiştir. Noktasal üretim mekanı olan fırınların yeri 

hafızalarda olsa da işlevsel ve fiziksel olarak süreksizliğe uğramıştır. Alansal üretim 

peyzajı olan cehrilik, cevizlik, bağ ve bahçe alanları arasında cevizlik ve bağ & bahçe 

tarımı yapılabilmektedir. Seten köyün platoya çıkarkenki düzlükte yer almaktadır. 

Ticari alanlar olan dükkanlar ise ana caddede Darsiyak’a giden yamaçta aks şeklinde 

yer almaktaydı. Hamam yapısı Isbağa Sokak’tan Nize Çayırı’na inerkenki yamaçta yer 

almakla birlikte fiziksel varlığı olmasına rağmen işlevsel olarak kullanılmamaktadır. 

Harman yeri ise düzlükte yer alan setenin bulunduğu konumdadır. Günümüzde ise 

fiziksel olarak işlevsizliğe uğramıştır. 

19. yüzyıldan günümüze kadar gelebilmiş meslek gruplarından sadece taş ustalığı ve 

çiftçilik mesleği icra edilmektedir. Onun haricinde nakkaş, çerçi, asker, değirmenci ve 

demirci & kalaycı meslekleri yapılmamaktadır. Maşatlıklar hafızada yer almasına 

rağmen kayıtlarda bulunmamaktadır. İşlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Kabristan 

alanı ise köyün her iki tarafında yer almakta ve fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir.  

 

 

 

 

 



259 

 

Ş
ek

il
 4

.1
3
9
 :

 N
iz

e’
n
in

 h
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 k
im

li
k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
5
9
 



260 

4.4.1.3 Koramaz Vadisi Yerleşimleri 

Koramaz Vadisi diğer Gesi ve Derevenk Vadileri’ne göre en uzak vadi olup, kent 

merkezine en uzak yerleşimi 30 km mesafede bulunan Büyükbürüngüz köyüdür. 

Kayseri kent merkezine yakınlıklarına göre sırasıyla Ispıdın, Vekse, Dimitre, Ağırnas, 

Küçükbürüngüz, Üskübü ve Büyükbürüngüz köyleridir (Şekil 4.139). Koramaz Vadisi 

Ihlara’dan sonra Orta Anadolu’daki en uzun vadi olma özelliği taşımaktadır. Uzunluğu 

16 km’dir. Vadi tabanındaki su kaynağı, Büyük Bürüngüz köyündeki İvriz 

kaynağından çıkan suyun vadi boyunca ilerleyerek irili ufaklı kaynaklarla birleşerek 

Gömeç Ovası’ndaki Sarımsaklı suyu ile birleşmektedir (Cömert, 2008). 

 

Şekil 4.140 : Koramaz Vadisi’ninde bulunan köyler. 

 Ispıdın / Bağpınar Köyü 

 

Şekil 4.141 : Ispıdın köyü, güney yamaçtan kuzey yamaca bakış (Koramaz Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 



261 

 Kaynak Kişiler: Ispıdın köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, 1939 

doğumlu olan E. bey ve yeğeni S. hanımdır. E. bey, 8 yaşına kadar köyde yaşamış olup 

sonrasında çalışmak için İstanbul’a inşaat işleri için göç etmiştir. Sırasıyla usta, taşeron 

olan kaynak kişinin günümüzde kendine ait inşaat firması bulunmaktadır. 1961 yılında 

evlenmiş, köyle olan bağını hiç koparmamıştır. Kışın Ankara’da yaşarken yazları 

Ispıdın’daki evine gelmektedir ve burayı sayfiye evi olarak kullanmaktadır. S. hanım 

ise köyde doğmuş büyümüş ve halen yaz kış köyde yaşamaktadır. İki nesille de 

görüşülmüş, her ikisi ile de Ispıdın köyünde yarı-yapılandırılmış soru setleri ile sözlü 

görüşmeler ve hafıza yürüyüşleri yöntemi gerçekleştirilmiştir. 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Ispıdın köyü, Koramaz Vadisi’nde 

bulunan yerleşimler arasında vadi formasyonuna göre iki taraflı yamaç yerleşim 

özelliği göstermektedir. Köye giriş Koramaz Vadisi taban kotundan 2 farklı noktadaki 

tarihi köprü ile sağlanmaktadır. Köy halkı yerleşimi tarif ederken “Kuzey Geçe” ve 

“Güney Geçe” olarak adlandırmaktadır (Şekil 4.142). 

 

Şekil 4.142 : Ispıdın köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Ispıdın köyü yamaç yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte iki yamaçta, Koramaz vadisi’nin Sivas yolu üzerindeki ilk köy 

olma özelliği taşımaktadır. Ispıdın köyündeki evler, yamaçlarında elverişli bölgelere 

yapılmıştır. Yamaçta oluşturulan set veya sokaklar üzerinde yer alan konutlar, 

genellikle sokağa dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir. 2 cadde ve 4 sokaktan oluşan 

Ispıdın köyünün cadde ve sokak isimleri; Kayseri Caddesi, Vekse Caddesi, Çay 

Sokağı, Hacı Ahmet Sokağı, Gesi Caddesi, Sağıroğlu Sokağı, Dağ Sokağı’dır (Cömert, 

2008). 

Köye giriş Koramaz Vadisi tabanından iki noktadan taş köprü ile yamaçlar birbirine 

bağlamaktadır. 1 cami, 2 namazgah, 1 mektep, 2 hamam, 1 ahır, 4 çeşme, 1 mektep, 1 



262 

fırın, 1 seten, 2 bezirhane, 1 değirmen, 10 ahır, 1 seten, 1 fırın bulunduğu kayıtlarda 

geçmektedir (Cömert, 2008). Yapılan görüşmelerde geçmişe ait 2 kaya kilisesi 

(mevcut değil), 1 cami (mevcut), 1 fırın (mevcut değil), 1 çeşme (mevcut), 1 hamam 

(mevcut değil), 1 ilkokul (mevcut değil) bulunmaktadır. Yerleşim vadi formasyonuna 

bağlı olarak her iki tarafta da sırtını yamaca dayamıştır. Mağaralardan evlere geçiş 

yapılabilmektedir. Gündelik hayat kuzey geçedeki caminin önündeki meydan vasfında 

olan geniş alanda ya da köy ile vadi tabanının kesiştiği çeşmebaşı mevkinde 

yaşanmaktadır. Üretim peyzajı olarak vadi tabanları meyve ağaçları olarak yoğunluklu 

olarak da ceviz ağaçları bulunmaktadır. Vadi tabanından sırtlara doğru gidildikçe 

eğimli hafif yamaçlar üzüm bağları; vadi sırtları ise daha çok güvercinlik ve cehrilik 

olarak kullanılmıştır. Köyün sınırları içerisinde Sivas yolu ile köy arasındaki düzlük 

alanlarda ve yamaçları aşıp platoya çıkıldığında ise buğday tarlaları mevcuttur (Şekil 

4.143). 

 

Şekil 4.143 : Ispıdın köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Ispıdın köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. Ispıdın köyünde Rum ve Türk nüfusun olduğu bilinmekle birlikte 

mübadele ile o nüfusun gittiği ve yerine Yunanistan’dan gelenlerin yerleştirildiği 

bilinmektedir. Sosyo-demografik verilere bakıldığında 1500 yılında 14 Müslüman ve 

23 Gayrimüslim yaşamaktaydı. 1570’de Ispıdın’da 29 Müslim ve 33 Gayrimüslim 

yaşamaktaydı (Özbek ve diğ., s.48). Tarihsel katmanlara bakıldığında sosyo-kültürel, 



263 

demografik ve ekonomik hayatın göç ve mübadelelerle değiştiği gözlemlenmiştir. 

Günümüzde köyde yaşayan hiç Gayrimüslim nüfus kalmamıştır. Özellikle 1950 ve 

sonrası çoğu köyde olduğu gibi bu köyde de daha çok yazları tercih edilen bağ evi 

olma durumuna geldiği görülmektedir. Yaşamsal katmanlara bakıldığında gündelik 

yaşam; evlerde, üretim peyzajlarında, caminin önündeki genişlikte (meydan) ya da köy 

ile vadi tabanının kesiştiği düz ve genişleyen alanda (çeşmebaşı) yaşanmaktadır. Bilgi 

ve pratikler olarak; bahar ve yaz aylarında mutlaka bağ bahçe ile uğraşılmaktadır. Halk 

arasında mevki isimlerine baktığımızda; Toklu Mevki, Bozyer Mevki, Kayadibi 

Mevki, Gökini Mevki, Kızılyer Mevki, Dolaplı Mevki, Avşaraoğlu Deresi, Canuş 

Mevki, Güllük Mevki, Ağıl Mevki, Kızılherk İni, Bahçe Mevki, Değirmen Sokağı, 

Viranevi Mevki, Aşağıbağlar Mevki, Hamurkesen Mevki, Çayağzı Mevki, Çayırbaşı 

Mevki, Kehir Mevki, Tepedibi Mevki, Miri Mevki, Çıtımbey Mevki olmak çeşitli 

bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları bulunmaktadır ve halen 

köyde yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda yaşatılmaktadır (Cömert, 2008).  

Akpınar Deresi boyunca bahçeler bulunmaktadır. Bu köyün en çok üzümü ile meşhur 

olduğu söylenmektedir. Suyun kaynağı Ağırnas ve Salkuma’dan gelmektedir. 

Güvercinliklerin iki geçede de olduğu görülmektedir. Kaynak kişi; köye girişi 

“güvercin ötüşünden buraya girilmezdi” olarak tarif etmektedir. Eskiden geçim 

kaynakları tarım ve hayvancılık olurken şu an aktif olarak yürüten kimse kalmamıştır. 

Kaynak kişi üretim peyzajını şu şekilde tarif etmektedir: “Bu köyde camız, manda 

yetiştirilirdi. Ceviz, gilaburu, üzüm satılırdı. Kadınlar da evlerde halı dokurlardı. 

Cehrilikler bulunurdu, sokularda dövülürdü. Toz hale getirilir, yünler boyanırdı. Halı 

dokunur, para kazanılırdı”. Geleneksel zanaatlar ve sanatlara bakıldığında köy 

halkının geçmişten günümüze inşaat işleri (taş ustası, boyacı, sıvacı, …v.b.) ile 

uğraştıkları bilinmekle birlikte Ankara, İstanbul gibi kentlere mevsimlik inşaat işçisi 

olarak gittikleri söylenmektedir. 

Şekil 4.144’deki Ispıdın köyü hafızalarda; iki yamaçtan oluştuğu cami, kilise, harman, 

fırın ve hanın meydan etrafında şekillendiği, barınma alanlarının vadi ile paralel olarak 

bir sokak aksı boyunca yamaçta yer aldığı; çukurdan yamaçlara doğru gidildikçe 

cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin 

yer aldığı, üzüm bağları ve “ağaları” ile ünlü olan bir köydür. 



264 

 

Şekil 4.144 : Ispıdın köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde edilen 

hafıza verileri). 

Şekil 4.145’te Ispıdın köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslüman halka ait cami fiziksel 

sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da kullanılmaktadır. Kayıtlarda 

kilise yapısına dair veriye ulaşılmasa da köyde 2 kaya kilisesi bulunmaktadır. Üretim 

peyzajında hayvansal üretim mekanlarından olan ahır ve samanlıklar hem kayıtlarda 

hem hafızalarda olmasına rağmen günümüze ulaşan konutların içerisindeki ahırlara 

dair tek yapı ölçeğinde bir ize rastlanmamıştır. Güvercinliklerin alandaki fiziksel 

varlıkları mevcuttur. Fakat işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Bitkisel bazda üretim 

mekanları bezirhanelerin kayıtlarda yer almasına rağmen hafızalarda yer 

almamaktadır. Değirmenler hem kayıtlarda hem de hafızalarda olmakla birlikte 

fiziksel olarak varlıklarını devam ettirememiştir. Noktasal üretim mekanı olan fırının 

yeri hafızalarda olsa da işlevsel ve fiziksel olarak süreksizliğe uğramıştır. Alansal 

üretim peyzajı olan cehrilik, cevizlik, bağ ve bahçe alanları arasında cevizlik ve bağ 

ve bahçe tarımı yapılabilmektedir. Seten köyün meydanı niteliğindeki alanda 

bulunduğu hafızalardan aktarılsa da fiziksel sürekliliği bulunmamaktadır. Ticari 

alanlar olan dükkan yapısı da meydanda bulunmaktadır. Hamam yapısı mesire alanına 

doğru inerken vadi tabanına yakın bir konumda yer alamktaydı. Fakat günümüzde 

kalıntısına dahi rastlanmamıştır. Yamaçta ise çok miktarda mağaralar bulunmaktadır. 

19. yüzyıldan günümüze kadar gelebilmiş meslek gruplarından sadece taş ustalığı ve 

çiftçilik mesleği icra edilmektedir. Onun haricinde nakkaş, çerçi, asker, değirmenci, 

demirci ve kalaycı meslekleri yapılmamaktadır. Kabristan alanı ise köyün iki 

yamacının kesiştiği alanda yer almakta olup fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir.  

 

 

 



265 

 

Ş
ek

il
 4

.1
4
5
 :

 I
sp

ıd
ın

’ı
n
 h

af
ız

a 
p

ey
za

jı
 k

im
li

k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

 

2
6
5
 



266 

 Vekse / Özlüce Köyü 

 

Şekil 4.146 : Vekse köyünden Koramaz Vadisi’ne bakış (Koramaz Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Vekse köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, 

halihazırda muhtar olarak görev yapan M. bey (67) ve Kayseri Koramaz, Gesi ve 

Derevenk Vadileri ile ilgili çok miktarda çalışması olan H. bey (75)’dir. Her ikisi ile 

de Vekse köyünde yarı-yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler ve hafıza 

yürüyüşleri yöntemi gerçekleştirilmiştir. Her ikisi de köyde doğup büyümüştür. 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Vekse köyü, Koramaz Vadisi’nde 

bulunan yerleşimler arasında vadi formasyonuna göre her ne kadar daha önceleri iki 

yamaçta da yaşam olmuş olsa da günümüzde tek tarafta yaşam bulunmaktadır. Köye 

giriş Koramaz Vadisi taban kotundan bir noktadan taş köprü ile sağlanmaktadır. 

Günümüzdeki köy yerleşimi kuzey-doğu bakıda yer almaktadır (Şekil 4.147). 

 

Şekil 4.147 : Vekse köyünün yerleşim kesiti (Mevcut veriler). 



267 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Vekse köyü yamaç yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte köy önce Erciyes’e bakan güney bakıda yer almaktaydı. Fakat 

sonra yerleşim genişleyerek kuzey bakıya geçilmiştir. Güney bakı günümüzde 

kullanılmamaktadır. Vekse’nin en önemli ve anıt yapı değeri taşıyan oyma mekanları 

bugünki yerleşimin karşı yakasında bulunan ve halk tarafından “yedi delikler” olarak 

adlandırılan kaya yerleşimleri ve columbariumlardan oluşan bölümdür. Obruk Mağara 

Araştırma Grubu’nun tespitine göre bölgede kızıl renkli ve vadiye bakan tarafı 

tıraşlanarak düzeltilmiş bu kayalık alanda 3 adet kilise, bir adet columbarium ve bir 

adet yerleşim alanı olarak kullanıldığı düşünülen mekanların bulunduğunu rapor 

etmiştir (Kayseri Yeraltı Yapıları Envanteri, 2020). Vekse köyündeki evler, 

yamaçlarında elverişli bölgelere yapılmıştır. Yamaçta oluşturulan set veya sokaklar 

üzerinde yer alan konutlar, genellikle sokağa dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir. 

4 sokak, 1 cadde, 1 çıkmaz sokaktan oluşan Vekse köyünde sokak ve cadde isimleri; 

Orta Sokak, Dere Çıkmazı, Arka Sokak, Nihal Bey Sokağı, Efkere Caddesi, Irmak 

Sokağı’dır (Cömert, 2008). 

Köye giriş Koramaz Vadisi tabanından tek noktadan taş köprü ile birbirine 

bağlamaktadır. Kayıtlarda 2 cami, 1 kilise, 3 mektep, 2 çeşme, 1 kabristan, 1 bezirhane, 

1 değirmen, 1 dükkan bulunduğu yazılmıştır (Cömert, 2008). Yapılan görüşmelerde 

geçmişe ait 1 kuzey bakıda 1 güney bakıda olmak üzere 2 kaya kilisesi (mevcut), 1 

yapı ölçeğinde kilise (mevcut), 1 cami (mevcut), 1 fırın (mevcut), 4 çeşme (mevcut), 

1 hamam (mevcut değil), 2 ilkokul binası (biri mevcut), 1 seten (mevcut), 3 harman 

yeri (mevcut değil) bulunmaktadır (Şekil 4.148).  

Üretim peyzajı olarak vadi tabanından sırtlara doğru gidildikçe eğimli hafif yamaçlar 

üzüm bağları; vadi sırtları ise daha çok güvercinlik ve cehrilik olarak kullanılmıştır. 

Meyve ve sebze ağaçları olarak yoğunluklu olarak da ceviz ağaçları bulunmaktadır. 

Yerleşimlerden platoya doğru fiziksel çevreler yerini yamaçta yer alacak ve verimsiz 

toprağın da değerlendirilebildiği güvercinlik ve cehriliklere (boyar bitki) bırakmıştır. 

Köyün sınırları içerisinde Sivas yolu ile köy arasındaki düzlük alanlarda ve yamaçları 

aşıp platoya çıkıldığında ise buğday tarlaları mevcuttur. 

 



268 

 

Şekil 4.148 : Vekse köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Vekse köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. Vekse köyünde Rum ve Türk nüfusun olduğu bilinmekle birlikte 

mübadele ile Gayrimüslim nüfusun gittiği ve yerine Yunanistan’dan gelenlerin 

yerleştirildiği bilinmektedir. Sosyo-demografik verilere bakıldığında 60 hane olduğu 

ve bunların 66 Ortodoks Hiristiyan, 94 erkek Müslüman olduğu aktarılmıştır (Cömert, 

2008). Özellikle 1950 ve sonrası çoğu köyde olduğu gibi bu köyde de daha çok yazları 

tercih edilen bağ evi olma durumuna geldiği görülmektedir. 1950-1960 yılları arasında 

Ankara, İstanbul, Kayseri ve Yunanistan olmak üzere 67 hane göç vermiştir. Yaşamsal 

katmanlara bakıldığında gündelik yaşam; evlerde, üretim peyzajlarında, köyün kara 

yolu ile bağlandığı düzlükte veya Andon Pekmezoğlu Çeşmesi önündeki terasta 

geçmektedir. 

Bilgi ve pratikler olarak; bahar ve yaz aylarında mutlaka bağ bahçe ile uğraşılmaktadır. 

Halk arasında mevki isimlerine baktığımızda; Kızıl Kaya, Eller Böğrü, Fatma Bağı, 

Yedi Delikli, Yumru Kaya, Mançur, Akpınar, Demircilik Yazısı, Akbayır, Cira Mevki, 

Kama Bağları, İnecek Mevki, Kayalıklar, Sülemiş Mevki, Eski Bağlar, Çağanak, Uzun 

İn, Kilise Önü, Maşat, Gebikler, Ayvasıl, Ak Güvercinlik, Atanaş, Ağaç Oluk, 



269 

Karatepe, Kuzey Arkı, Güney Arkı, Orta Ark, Kız Kurtaran, Çayır, Tepe Dibi, Gömeç 

Altı olmak çeşitli bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları 

bulunmaktadır ve halen köyde yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda 

yaşatılmaktadır (Cömert, 2008).  

Akpınar Deresi boyunca bahçeler bulunmaktadır. Suyun kaynağı Ağırnas ve 

Salkuma’dan gelmektedir. Güvercinliklerin iki geçede de olduğu görülmektedir. 

Eskiden geçim kaynakları tarım ve hayvancılık olurken şu an aktif olarak yürüten 

kimse kalmamıştır. Kaynak kişi geçmişi şu şekilde tariflemektedir: “Eğer bir evin 

sağını var ise buğday tarlası var ise bir de güvercinliği var ise o eve kıtlık girmez”. 

Geleneksel zanaatlar ve sanatlara bakıldığında köy halkının geçmişten günümüze 

inşaat işleri (taş ustası, boyacı, sıvacı, …v.b.) ile uğraştıkları bilinmekle birlikte 

Ankara, İstanbul gibi kentlere mevsimlik inşaat işçisi olarak gittikleri sonrasında da 

ailelerini de taşıdıkları ve sonra da tamamen göç ettikleri söylenmektedir. 

Şekil 4.149’daki Vekse köyü hafızalarda; iki yamaçtan oluştuğu fakat güney bakıda 

yedi delikler olarak bilindiği; cami, kilise, seten, fırın ve çeşmenin meydan etrafında 

şekillendiği, barınma alanlarının vadi ile paralel olarak bir sokak aksı boyunca yamaçta 

yer aldığı; çukurdan yamaçlara doğru gidildikçe cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik 

kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin yer aldığı, yedi delikleriyle ünlü 

Koramaz Vadisi’ndeki en küçük köy olarak bilinen bir köydür. 

 

Şekil 4.149 : Vekse köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde edilen 

hafıza verileri). 

Şekil 4.150’de Vekse köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslüman halka ait cami fiziksel 

sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da kullanılmaktadır. Kayıtlarda 1 

yapı ölçeğinde kilisenin varlığından bahsedilmektedir. Fakat günümüzde o kilise 



270 

yapısı fiziksel olarak var olsa da işlevsel olarak kullanılmamaktadır. 2 Müslüman, 1 

Gayrimüslim okulun varlığı kayıtlarda geçmektedir. Bunlardan 1 Gayrimüslim ve 1 

Müslüman okulun yerleri işaretlenmiştir. Günümüzde her ikisi de kullanılmamakta ya 

da farklı işlevlerle kullanılmaktadır. Üretim peyzajında hayvansal üretim 

mekanlarından olan ahır ve samanlıklar hem kayıtlarda hem hafızalarda olmasına 

rağmen, günümüze ulaşan konutların içerisindeki ahırlara dair tek yapı ölçeğinde bir 

ize rastlanmamıştır. Güvercinliklerin alandaki fiziksel varlıkları mevcuttur. Fakat 

işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Bitkisel üretim mekanları bezirhanelerin 

kayıtlarda yer almasına rağmen hafızalarda yer almamaktadır. Değirmenler hem 

kayıtlarda hem de hafızalarda olmakla birlikte fiziksel olarak varlıklarını devam 

ettirememiştir. Noktasal üretim mekanı olan fırın günümüzde halen aktif olarak 

kullanılmaktadır. Alansal üretim peyzajı olan cehrilik, yoncalık, kavaklık, cevizlik, 

bağ ve bahçe alanları arasında cevizlik ve bağ & bahçe tarımı yapılabilmektedir. Seten 

köyün meydanı niteliğindeki alanda bulunduğu hafızalarda olduğu gibi fiziksel varlığı 

da halen bulunmaktadır. Fakat işlevsel olarak kullanılmamaktadır. Hafızalarda ticari 

alanlar olan han ve dükkan yapısının da meydanda olduğu bilinmekle birlikte fiziksel 

olarak varlıkları bulunmamaktadır. Hamam yapısı ise Andon Pekmezoğlu çeşmesinin 

önündeki düzlüğün alt kotunda olduğu aktarılmış olup, günümüzde kalıntısına dahi 

rastlanmamıştır. Yedi Delikler Mevki’de mağara yerleşimleri bulunmaktadır. Harman 

yerleri ise köyün plato kısmındaki düz alanda yer almaktadır. 

19. yüzyıldan günümüze kadar gelebilmiş meslek gruplarından sadece taş ustalığı ve 

boyacı-sıvacı mesleği icra edilmektedir. Kabristan alanı ise köyün plato kısmında yer 

almakta olup fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir. Mevki isimleri olarak Maşat yer 

almış olsa da günümüzde fiziksel varlığı bulunmamaktadır. 

 

 

 

 

 

 



271 

 

Ş
ek

il
 4

.1
5
0
 :

 V
ek

se
’n

in
 h

af
ız

a 
p

ey
za

jı
 k

im
li

k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
7
1
 



272 

 Dimitre / Turan Köyü 

 

Şekil 4.151 : Dimitre (Turan) eski yerleşim yeri (Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Turan köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, köyün 

muhtarı H. bey ve Turan’da doğmuş büyümüş İ. bey (65)’dir. Turan köyü 1966’da 

heyelan tehlikesi yaşadığı gerekçesi ile eski Turan’da yaşayan bir kişi bulunmaktadır. 

O da son yaşayanı olan Dimitreli Hüseyin emmidir. Köy halkı Gesi – Ağırnas kara 

yolu üzerindeki platoya taşınmıştır. İ. bey ile hafıza yürüyüşleri yöntemi yapılmış, H. 

beyle ise yarı-yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler gerçekleştirilmiştir. 

Eski köy yerleşimi kültürel peyzajın fiziksel, doğal ve sosyo+ kimlik bileşenleri 

açısından okunamayacak kadar tahribata uğramıştır. Heyelan sonrası yerleşilen 

coğrafya da kültürel peyzaj kimlik bileşenlerine sahip değildir. Eski yerleşim olan 

Dimitre köyünün ise dijital verilerine ulaşılamamıştır. 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Dimitre köyü, Koramaz Vadisi’nde 

bulunan yerleşimler arasında vadi formasyonuna göre tek taraflı yamaç mağara 

yerleşim özelliği göstermektedir. Köye giriş Koramaz Vadisi taban kotundan bir 

noktadan taş köprü ile sağlanmaktadır. Dimitre Köyü, Koramaz Vadisi’nin güneye 

doğru uzanan bir yan kolunun yamacında yer almaktadır. Dimitre çatalında vadinin 

derinliği 80 metreye ulaşmaktadır. Heyelana kadar yan vadi kolundaki duvarlarda 

bulunan kaya yerleşimlerinde yaşanıldığı bilinmektedir. 

 



273 

Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Muhtarlıkta yer alan köyün krokisine göre 

köy 4 mahalleden (Aşağı, orta, yukarı ve karşı mahalleler) oluşmaktaydı. Köyün girişi 

diğer köylerde olduğu gibi taş köprü ile sağlanmaktaydı. Köprünün yamaç yerleşimi 

ile kesiştiği noktada cami ve okul bulunmaktadır. Diğer cami ise yamaç 

yerleşimlerinin birinde merkezi konumda (Cami önü Meydanı) yer almaktadır. Köyün 

iki yamacında yerleşim bulunmakta ve yerleşimlerin kesişiminde meydan alanı 

(Konağınaltı Meydanı) bulunmaktadır. Diğer bir nirengi noktası da “Kavağın Altı” 

olarak işaretlenen yamaç ile vadi tabanı arasında bulunan bir konumda yer almaktadır. 

Köyün girişinde ve aynı zamanda çıkışında mezarlık alanlar vardır. Köy gezisinde 

aktarılan bir bilgi olarak; döneminin hükümdarının nefes darlığı çeken kızına 

Sarayburnu mevkinde yaptırdığı saraydır. Dimitri’nin Sarayı olarak krokiye işlenen 

konumda bulunmaktadır. Sarayburnu mevki, iki vadinin kesişiminde bulunduğu için 

havasının temiz olduğu ve bu yüzden sarayın burada konumlandığı aktarılmıştır. 

“Evliya Kaya” diye krokiye işlenen mevkide de muhtemelen diğer köylerdeki gibi 

inanca yönelik delikli kayaların olduğu, şifa bulunduğu tahmin edilmektedir. Yine 

yakınında da kaya oyma mezarlık ve maşatlık (gayrimüslim mezarlığı) alanlar 

bulunmakatdır.  2 mektep, 3 cami, 2 çeşme, 4 bezirhane, 1 değirmen, 1 seten, 1 dükkan 

olduğu aktarılmıştır (Cömert, 2008). 

Günümüzdeki yeni yerleşim yeri olan Turan köyü ise 60’lardan sonra olası heyelan 

ihtimali için göç edilen düzlükte yer almaktadır. Grid plan düzenine sahip Turan 

köyünde evler tek katlı, malzeme olarak taş kullanılmış ve bahçeli olarak 

düzenlenmiştir. Üretim peyzajına bakıldığında, Ulupınar mevkinde suyun kaynağı 

bulunmaktadır. Bahçeler vadi tabanında bulunurken, bağlar yamaçlarda yer 

almaktadır. En büyük ve iri taneli cehrilerin de bu köyde bulunduğu görüşmelerde 

aktarılmıştır. Harman yerleri iki yamaçta da yer almakta, platolarda 

konumlanmaktadır. Krokideki mevki isimlerine (armutluk) bakıldığında bu köyde 

yetiştirilen ürünler hakkında bilgi vermektedir (Şekil 4.152).  

 



274 

 

Şekil 4.152 : Muhtarlıkta yer alan köyün krokisi. 

 

 

Şekil 4.153 : Soldaki; Eski Dimitre (Turan) köy konağı ve Kahvehanesi (Şaban 

Aksoy’un arşivinden), sağdaki; Dimitre (Turan) yeni yerleşim yeri. 

(Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Dimitre Köyü 1831 yılında yapılan 

nüfus sayımında ise köyde 119 hane bulunmaktadır. Bu tarihte Dimitre, Koramaz 

Vadisi’ndeki tüm diğer köylerden daha kalabalık olduğu bilinmektedir. Köyün, 

Dimitre olan isminin Turan’a değişmesinin hikayesinin ise; köyün 1916 ya dek 

Dimitre olan ismi bu tarihten sonra, belki de köyün en önemli sakinlerinden Yunus 

Bekir’in kişisel çabalarıyla Turan’a değiştirilmiş olduğu söylenmektedir. Yunus Bekir, 

1900 yılından sonra hem köyünde hem de Kayseri civarında yaptığı birçok eğitim ve 

sanayi atılımlarının yanısıra yayın hayatına 1910 yılında başlayan ve ilk Türkçe gazete 

olan “Erciyes” in basımına da öncülük eden kişidir (URL-23). 



275 

Turan köyüne dair mevki isimleri; Cennet Deresi, Bukran Dede, İki Yol Arası, Çakıl 

Arası, Sarı Taş, Seki Pınarı, Ali Kayası, Aşağı Yazı, Acı Çayır, Körpe Pınarı, Fındıklı, 

Kara Kaya, Ak Dere, Hamurkesen, Boruklu, Çatal Tepe, Bel Viran, İlbeyli Mevki, 

Ağırnas Deresi, Yusuf Önü, Mançur Deresi, Döğme Tepe, Pınarlı Bağ, Ziyaret Bayırı, 

Kızıl Kaya, Seki Pınarı, Gesi Caddesi, Gebiklik, Uçan Kaya, Kurt İni, Dede Görmez, 

Kersen Kaya, Mançur Bağı, Cami Şerif Sokağı, Çimçim Deresi, Tolbuz, Çoraklık, 

Kepeneklik, Ziyaret Yeri, Uluçeşme Sokağı, Buruklu, Hor Görmez, Ay Görmez, 

Aydos, Camız Deresi, Ali Fevzi Mevki, Köprü Çıkmazı, Savıl Yazı, Akkaya Mevki, 

Elbiziçi Mevki, Sarı Taş, Sokaklatı, Uluceviz Mevki, Harman Mevki, Ocak Köyü 

Mevki, Kevenklik Mevki, Alıçlı Mevki, Kuyu Mevki, Uzunyol Mevki’dir (Cömert, 

2008). Fakat maalesef köy yaşamamakta ve hafızalar da kesintiye uğramıştır. 

 Ağırnas Köyü 

 

Şekil 4.154 : Ağırnas’ın yamaç yerleşimine bakış (Koramaz Vadisi, Kevseroğlu Ö. 

arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Turan köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, T. ve Y. 

ailelerinin çeşitli yaş gruplarındaki fertleridir. İki aile de sadece yaz aylarında köye 

gelmektedir ve burayı bağ evi olarak kullanmakta, kışın şehir merkezinde 

yaşamaktadırlar. Kaynak kişilerden biri inşaat işleri ile uğraşırken diğeri dorak kabı 

(süzek taşı) yapımını devam ettirmekte ve köyde bu dorak kabı üretimini devam ettiren 

tek taş ustası niteliğindedir. Yaşça küçük olan kaynak kişi ile hafıza yürüyüşleri 

yöntemi yapılmış, büyük olanla ise yarı yapılandırılmış soru setleri ile sözlü 

görüşmeler gerçekleştirilmiştir.  



276 

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Köye giriş, Gesi yolundan Ağırnas 

istikametine doğru gelirken 1 tarihi köprü ile sağlanmaktadır. Vadinin formasyonuna 

göre köy vadinin tek yamacına da yerleşmiştir. Fakat ilk yerleşimin karşı geçe diye 

tabir edilen yamaçta yer aldığı bilinmektedir. Bu bilgiyi yeraltı şehrinin orada 

olmasından da doğrulayabilmekteyiz. Mevcut yerleşimde yönelim güney-batı bakı 

şeklinde tümsekte yer almaktadır (Şekil 4.155).  

 

Şekil 4.155 : Ağırnas köyünün yerleşim kesiti (mevcut veriler). 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Ağırnas köyü yamaç yerleşim özelliği 

göstermekle birlikte vadi formasyonuna göre tek yamaçta yer almaktadır. Ağırnas 

köyündeki evler, yamaçlarında elverişli bölgelere yapılmıştır. Yamaçta oluşturulan set 

veya sokaklar üzerinde yer alan konutlar, genellikle sokağa dik dar ve derin parsellere 

yerleşmiştir. 2 mahalle, 12 sokak, 1 caddeden oluşan Ağırnas köyü, Koramaz 

Vadisi’nde bulunan diğer köylere göre merkezi köy olma niteliğindedir. Gesi'den 

gelen ve Bünyan'a giden yol Ağırnas'ı ortadan ikiye böler, yolun sağ tarafına yukarı 

mahalle, sol tarafında ise aşağı mahalle olarak ayrılmaktadır. Ağırnas’ta bulunan 

mahalle, cadde ve sokak isimleri; Kınacı Sokağı, Kumru Sokağı, Kilise Sokağı, 

Karagöz Çeşmesi Sokağı, Bezirhane Sokağı, Kıl Sokağı, Çeşme Sokağı, Cami Sokağı, 

Hanönü Sokağı, Kayseri Caddesi, Makoğlu Sokağı, Şorcu Sokağı, Ahmetusta 

Sokağı’dır (Cömert, 2008). 

Ağırnas köyünde yer alan okul, cami, kilise ve konak gibi kültürel unsurlar daha çok 

yukarı mahallede yoğunlaşmıştır. Aşağı mahallede bulunan hem kaya kilisesi hem de 

mağaraların varlığı daha erken bir yaşamı temsil etmektedir. Kaynak kişiler yerleşimi 

tarif ederken bulundukları yaşam alanlarından, cehrilik ve güvercinlik tarafına “karşı 

geçe” olarak bahsetmektedirler. Kayıtlarda, 1 Ortodoks mektebi, 2 Müslüman 

mektebi, 2 cami, 1 kilise, 3 dükkân, 3 taş ocağı, 4 değirmen, 7 seten, 9 fırın, 7 adet 

bezirhane bulunduğu yazılmıştır (Cömert, 2008). Yapılan görüşmelerde geçmişe ait 2 

kilise (biri kaya kilisesi olarak ilk yerleşim bölgesinde diğeri ise köyün merkezinde ve 



277 

halen mevcuttur), 3 cami (mevcut), 3 fırın (mevcut değil), 2 çeşme (biri Mimar Sinan 

Çeşmesi olarak anılmaktadır, mevcuttur), 1 hamam (mevcut değil), 1 okul (mevcut) 

ve 1 hanın (mevcut değil) varlığı bilinmektedir.  

Üretim peyzajı olarak vadi tabanları meyve ağaçları olarak, tabandan sırtlara doğru 

gidildikçe eğimli hafif yamaç bölgeler üzüm bağları, vadi sırtları ise daha çok 

güvercinlik ve cehrilik olarak kullanılmıştır. Köyün sınırları içerisinde Sivas yolu ile 

köy arasındaki düzlük alanlarda ise buğday tarlaları mevcuttur. Köyün çerisinde iki 

bölgede harman yeri bulunmaktadır. Bu harman yerleri özel işletme olup; Sivas Yolu 

üzerinde olan üçüncü harman yeri kamu eliyle işletildiği bilgisi verilmiştir. 19. 

yüzyılda kök boya üretimi ve boyahanelerin olduğu kayıtlarda olmasına rağmen, 

kolektif hafızada izlerine rastlanmamıştır. Pamuklu bezin dokunup ihracatının 

yapıldığı da hafızalarda yer almamaktadır. Bezirhane ve değirmen sayısının çokluğu, 

Koramaz Vadisi bütünündeki köyler arasında bu tür üretimlerde merkezi olma özelliği 

taşıdığını göstermektedir. Taş ocaklarının da varlıkları halen mevcuttur (Şekil 4.156). 

 

Şekil 4.156 : Ağırnas köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Ağırnas köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. Ağırnas köyünde Rum ve Türk nüfusun olduğu bilinmekle birlikte 

mübadele ile Gayrimüslim nüfusun gittiği ve yerine Yunanistan’dan gelenlerin 



278 

yerleştirildiği bilinmektedir. Sosyo-demografik verilere bakıldığında 1875 yılında 203 

hane Türk Müslüman, 55 hane Ortodoks hiristiyan olmak üzere köy 258 hane yaklaşık 

1300 nüfusa sahip olduğu aktarılmıştır (Cömert, 2008). Özellikle 1950 ve sonrası çoğu 

köyde olduğu gibi bu köyde de daha çok yazları tercih edilen bağ evi olma durumuna 

geldiği görülmektedir. Koramaz ve Gesi Vadileri köyleri arasında merkezi olma 

özelliği taşımaktadır. Yaşamsal katmanlara bakıldığında gündelik yaşam; köyün 

girişinde kahvehanenin önünde (eskiden hanönü olarak bilinmektedir), harman 

yerlerindeki genişleyen alanlarda ve köy ile vadi tabanının kesiştiği yeşil alanlarda 

(mesire alanı) yaşanmaktadır. Halk arasında geçen mevki isimleri ise şu şekildedir; 

Kilise Sokağı, Deli Sokağı, Han caddesi, Karagöz Çeşme Sokağı, Ahmetusta Sokağı, 

Fırınönü, Çayyolu, Küçükçakıl, Sakatviran, Çakmaklı, Aşağımahalle Harmanı, 

Pamukluk, Karapınarlar, Makoğlu Sokağı, İmamoğlu Sokağı, Kumru Sokağı, Şorcu 

Sokağı, Camişerif Sokağı, Kınacı Sokağı, Kötes, Sülemiş, Eğlence, Kırşahanaltı, 

Seyimyeri, Kepezdibi, Harman, Meğirdek, Kerpiç, Kurna Önü, Yazıiçi, Kerpiçkaya, 

Burçaklık, Ahırüstü Sokağı, Küçükharklı, Alaca, Aşağı Sokak, Tepedibi, Kayseri 

Caddesi, Karakaya, Bedesten Deresi, Kayas, Karageçenönü, Katırlı, Hamayil, 

Küçükçağlı, Kayabaşı, Porsukluk, Aşçıüstü, Keyiş Çeşmesi, Balkızca, Küçük 

Hongole, Cızıklı, Karatopraklık, Senemdibi, Yarma, Karageçe, Köftenik, Kozan Önü, 

Potukluk, Akbaşderesi, Yelence, Elbiz, Yazıburnu, Bezirhane Sokağı, Hacıllı, 

Yalnızca, Mercanlık, Karagöz, Topraklık, Kemeriç, Kamışlıgöl, Simayal, Güllükbağı, 

Balıklık, Kayıs, Çamaşır Yunağı, Türkmenlik, Katarlı, Kabristanaltı, Ezenli, Viran 

Çukuru, Çalılık, Kabıs, Kızıl Yokuş Mevki olmak çeşitli bölgelerde toplanma vasfı 

taşıyan köyün nirengi noktaları bulunmaktadır ve halen köyde yaşayanlar tarafından 

bu yerler hafızalarda yaşatılmaktadır (Cömert, 2008).  

Bilgi ve pratikler olarak kaya oyma geleneğini, Koramaz Vadisi’ndeki köylerde 

görülebileceği gibi Ağırnas’ta da çeşitli ölçeklerde görebilmek mümkündür. Bu 

sayede yerin üstünde olduğu kadar yerin altında da bir yaşam söz konusu olmuştur. 

Yerleşimlerin yerin altından başlayarak yıllar içerisinde yer üstüne tek kat çıkıldığı ve 

sonrasında aile genişledikçe de ikinci katların yapıldığı bilinmektedir. Geleneksel 

zanaatlar ve sanatlara bakıldığında köy halkının genellikle inşaat işleri ile uğraşmakta 

olduğu bilinmektedir. Bu köy en çok da taş ustaları ile anılmaktadır. Ankara, İstanbul 

gibi kentlere mevsimlik inşaat işçisi olarak gidildiği de aktarılmıştır. Hatta 

Anıtkabir’in inşaasında Ağırnaslı taş ustaların büyük emeğinin olduğu köy halkı 



279 

tarafından aktarılmaktadır. Köyde yaşamını devam ettiren ve bu yöreye has olan dorak 

kabı (yogurt süzek taşı) üretimini yapan bir usta mevcuttur. Bu köyün isminin en çok 

geçtiği konu hiç şüphesiz ki Mimar Sinan’ın doğduğu yaşadığı topraklar olmasıdır.  

Köyde bulunan ocak veya şifahane, köy halkı ve çevre köyler için inanca yönelik 

nirengi noktası olma özelliği taşımaktadır. Ağırnas’ta tarım ve hayvancılığın gelişmiş 

olduğu bilinmekle birlikte, taş ustaları da sosyo-ekonomik anlamda köyde yöresel bir 

kültür haline gelmiştir. Bezirciliğin de yaygın olduğu, fakat günümüz şartlarının 

ihtiyaçları doğrultusunda üretimin kimyasal bazlı hammaddeleri dönüşmesinden 

dolayı artık bu kültür de unutulmuştur. Kadınların da halı dokumacılığında yoğunluklu 

olarak çalıştıkları bilinmektedir. 

Çizelge 4.157’deki Ağırnas köyü hafızalarda; tek yamaçtan oluştuğu, güney-batı 

bakıda yer aldığı; cami, kilise, seten, fırın, bezirhane ve çeşmenin meydan etrafında 

şekillendiği, barınma alanlarının vadi ile paralel olarak bir sokak aksı boyunca yamaçta 

yer aldığı; çukurdan yamaçlara doğru gidildikçe cevizlik, üzüm bağlarının olduğu, dik 

kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin yer aldığı; “Arap Ocağı” isimli 

şifahanenin olduğu, Mimarsinan’ın doğup büyüdüğü ve taş ustaları ile üne sahip bir 

köydür.  

 

Şekil 4.157 : Ağırnas köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde edilen 

hafıza verileri). 

Şekil 4.158’de Ağırnas köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslüman halka ait camiler fiziksel 

sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da kullanılmaktadır. Kayıtlarda 1 

yapı ölçeğinde kilisenin varlığından bahsedilmektedir. Fakat günümüzde o kilise 

yapısı fiziksel olarak var olsa da işlevsel olarak kullanılmamaktadır. 2 Müslüman, 1 

Gayrimüslim okulun varlığı kayıtlarda geçmekte, bunlardan Müslim olan okulların 



280 

yerleri işaretlenmiştir. Günümüzde eski mektep binası sosyal hizmetler için 

kullanılmaktadır. Üretim peyzajında güvercinliklerin alandaki fiziksel varlıkları 

mevcuttur. Fakat işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Bitkisel üretim mekanları 

bezirhanelerin kayıtlarda ve hafızalarda yer almaktadır. Bezirhanelerden biri 

Melikgazi Belediyesi tarafından restorasyonu tamamlanmış ve koruma altına 

alınmıştır. Değirmenler hem kayıtlarda hem de hafızalarda olmakla birlikte fiziksel 

olarak varlıklarını devam ettirememiştir. Noktasal üretim mekanı olan fırınların bir 

kısmı kullanılmaktadır. Alansal üretim peyzajı olan cehrilik, cevizlik, dutluk, bağ ve 

bahçe alanları arasında cevizlik ve bağ & bahçe tarımı yapılabilmektedir. Seten köyün 

3 bölgesinde tespit edilmiş, bunlardan biri Melikgazi Belediyesi tarafından restore 

edilmiş, diğerleri ise fiziksel olarak süreksizliğe uğramıştır. Hafızalarda ticari alanlar 

olan han ve dükkan yapısının da meydanda olduğu bilinmekle birlikte, fiziksel olarak 

varlıkları bulunmamaktadır. Hamam yapısı ise hanönü mevkiye yakın olmakla birlikte 

günümüzde kalıntısına dahi rastlanmamıştır. Harman yerleri ise köyün iki kısmında 

tespit edilmiştir. Diğer köylerde olmayan ve bu köyde var olan ise “Arap Ocağı” isimli 

ocak veya şifahane olarak nitelendirilen kapalı mekandır. Günümüzde bu alan müze 

olarak dönüştürülmüştür. 

19. yüzyıldan günümüze kadar gelebilmiş meslek gruplarından sadece taş ustalığı ve 

boyacı-sıvacı, çiftçilik mesleği icra edilmektedir. Kabristan alanı ise köyün kara yolu 

tarafından girişte yer almakta olup fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir. Mevki 

isimleri olarak Maşat yer almış olsa da günümüzde fiziksel varlığı bulunmamaktadır. 

 

 

 

 

 



281 

 

Ş
ek

il
 4

.1
5
8
 :

 A
ğ
ır

n
as

’ı
n
 h

af
ız

a 
p

ey
za

jı
 k

im
li

k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
8
1
 



282 

 Küçükbürüngüz Köyü 

 

Şekil 4.159 : Güvercinliklerden Küçükbürüngüz köyüne bakış (Koramaz Vadisi, 

Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Küçükbürüngüz köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, 

halen köyde aktif olan bakkal işletmesinin sahibi ve onun yönlendirmesi ile köyde 

yaşça büyük (65 yaş) iki kişi ile görüşülmüştür. İki aile de sadece yazları burada 

yaşamaktadırlar. Her ikisi ile de hafıza yürüyüşleri yöntemi yapılmış, büyük olanla ise 

yarı yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler gerçekleştirilmiştir.  

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Köye giriş, Koramaz Vadisi taban 

kotundan 1 taş köprü ile sağlanmaktadır. Köy vadinin tek yamacına yerleşmiştir. Tek 

merkezli ve tümsek yerleşim özelliği göstermektedir. Vadi tabanı ile sadece köprü 

başında fiziksel bir etkileşim kurulmaktadır (Şekil 4.160).  

 

Şekil 4.160 : Küçükbürüngüz köyünün yerleşim kesiti (mevcut veriler). 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Küçükbürüngüz köyü tümsek yerleşim 

özelliği göstermekle birlikte vadi formasyonuna göre tek yamaçta yer almaktadır. 

Küçükbürüngüz köyündeki sokaklar üzerinde yer alan konutlar, genellikle sokağa dik 



283 

dar ve derin parsellere yerleşmiştir. 1 sokaktan oluşan Küçükbürüngüz köyünde 

bulunan sokak ismi Çay Sokağı’dır (Cömert, 2008). 

1 mektep, 1 cami, 1 kilise, 2 ahır, 9 oda-ahır, 1 bezirhane ve 1 setenin varlığı kayıtlarda 

yer almaktadır (Cömert, 2008). Yapılan görüşmelerde geçmişe ait 1 kilise (mevcut 

değil), 1 cami (mevcut), 2 çeşme (mevcut), 1 okul (mevcut değil) varlığı bilinmektedir. 

Köyün meydan vasfı özelliği gösteren cami önü köyü ikiye böler; yukarı mahalle ve 

aşağı mahalle olarak ayrılmaktadır. Üretim peyzajı olarak vadi tabanları meyve 

ağaçları olarak, tabandan sırtlara doğru gidildikçe eğimli hafif yamaç bölgeler üzüm 

bağları, vadi sırtları ise daha çok güvercinlik ve cehrilik olarak kullanılmıştır.  Köyün 

çerisinde Subaşı tarafından girildiğinde 1 harman yeri bulunmaktadır. Köyde 

değirmen, bezirhane, hamam ve hanın var olduğu bilgisine ulaşılamamıştır. Bezirhane 

ve değirmen işletme ihtiyaçlarını yakındaki daha merkezi bir köy olan 

Ağırnas’takilerden karşılandığı aktarılmıştır (Şekil 4.161). 

 

Şekil 4.161 : Küçükbürüngüz köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 



284 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Küçükbürüngüz köyünün dikey 

(tarihsel) katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği 

yaptığı bilinmektedir. Küçükbürüngüz köyünde 16. yüzyılda Gayrimüslim nüfus 

olduğu bilinmekle birlikte 19. yüzyıla gelindiğinde hiç Gayrimüslim nüfus 

bulunmamaktadır (Cömert, 2008). Sosyo-demografik veriere bakıldığında 1484 tarihli 

tahrirde 19 nefer ve 13 avarız hanesi, 1500’de 12 hane ve 25, 1570’de 27 neferi olan 

bir köy idi Sosyo-ekonomik verilerine bakıldığında köyde arpa, buğday, burçağın 

yanında bağcılık, arıcılık ve koyunculuk yapılmaktaydı (Özbek ve diğ., s.49). Tarihsel 

katmanlara bakıldığında sosyo-kültürel, demografik ve ekonomik hayatın göçlerle 

değiştiği gözlemlenmiştir. Özellikle 1950 ve sonrası çoğu köyde olduğu gibi bu köyde 

de daha çok yazları tercih edilen bağ evi olma durumuna geldiği görülmektedir.  

Köy halkı Küçükbürüngüz köyünü, Büyükbürüngüz’den ayrılan 2-3 ailenin 

oluşturduğunu dile getirmektedirler. Köyde bulunan mevki isimleri; Kırıkçürük 

Mevki, Karacaviran, Hacet Pınarı, Gündoğru Mevki, Seller Mevki, Çayyeri Mevki, 

Akar Mevki, İğdeler Mevki, Killi Mevki, Kayankıran Mevki, Karaağaç Mevki, 

Kazgeçen Mevki, Çukur Viran Mevki, Harmanlar Mevki, Galmoz Mevki, Manastır 

Mevki, Çeçeriç Mevki, Mayas Mevki, Kızıl Mevki, Düdük Kaya Mevki, Tarlabaşı 

Mevki olmak çeşitli bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları 

bulunmaktadır ve halen köyde yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda 

yaşatılmaktadır (Cömert, 2008).  

Yaşamsal katmanlara bakıldığında gündelik yaşam; merkezde bulunan cami ve setenin 

önündeki büyük genişlikte yaşanmaktadır. Bilgi ve pratikler olarak köyde bulunan 

Kırklar Mevki’nde bulunan mağaranın içerisindeki su ile bebek 40 günlükken o suyla 

yıkandığı ve kırklandığı (yıkanmak) aktarılmıştır. Mevki olarak da ismi Kırklar 

Mevki’dir. Geleneksel zanaatlar ve sanatlara bakıldığında köy halkı genellikle inşaat 

işleri ile uğraşmakta olup daha çok marangoz, sıvacı, boyacı meslekleri ile uğraşan 

kişiler bulunmaktadır. Tarım ve hayvancılığın gelişmiş olduğu bilinmekle birlikte, 

inşaat işleri de sosyo-ekonomik anlamda köyde yöresel bir kültür haline gelmiştir. 

Şekil 4.162’deki Küçükbürüngüz köyü hafızalarda; tümsekte yer aldığı cami, okul ve 

çeşmenin meydan etrafında şekillendiği, barınma alanlarının bir sokak boyunca 

sıralandığı; cevizlik, üzüm bağlarının yerleşim ile vadi yamacı arasında olduğu, dik 

kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin yer aldığı; Kırklar Mevki isimli 

şifahanenin olduğu bir köydür.  



285 

 

Şekil 4.162 : Küçükbürüngüz köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri). 

Şekil 4.163’de Küçükbürüngüz köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 

19. yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak Müslüman halka ait camiler fiziksel 

sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da kullanılmaktadır. Kayıtlarda 1 

yapı ölçeğinde kilisenin varlığından bahsedilmektedir. Fakat günümüzde o kilise 

yapısı fiziksel ve işlevsel olarak bulunmamaktadır. 1 Müslüman, 1 Gayrimüslim 

okulun varlığı kayıtlarda ve hafızalarda yer almaktadır. Üretim peyzajında ahır ve 

güvercinliklerin kayıtları mevcuttur. Fakat işlevsel olarak kullanılamamaktadır. 

Bitkisel bazda üretim mekanları bezirhanelerin kayıtlarda yer alsa da hafızalarda yer 

almamaktadır. Noktasal üretim mekanlarından değirmen, ambar, mahzen, fırın yapısı 

hem kayıtlarda hem de hafızalarda yer almamaktadır. Hem kayıtlarda hem de 

hafızalarda olmakla birlikte fiziksel olarak varlıklarını devam ettirememiştir. Alansal 

üretim peyzajı olan cehrilik, yoncalık, cevizlik, kavaklık, bağ ve bahçe alanları 

arasında cevizlik ve bağ ve bahçe tarımı yapılabilmektedir. Seten köyün bir yerinde 

tespit edilmiştir. Hafızalarda ticari alanlar olarak sadece taş ocağının varlığı 

bulunmaktadır. Harman yeri ise köyün bir kısmında tespit edilmiştir. Diğer köylerde 

olmayan ve bu köyde var olan ise “Kırklar Mevki” isimli ocak veya şifahane olarak 

nitelendirilen kapalı kaya oyma mekandır.  

19. yüzyıldan günümüze kadar gelebilmiş meslek gruplarından sadece boyacı-sıvacı 

ve çiftçilik mesleği icra edilmektedir. Kabristan alanı ise köyün kara yolu tarafından 

Subaşı’na giden ana yolda yer almakta olup fiziksel olarak süreklilik arzetmektedir.  

 

 

 

 

 



286 

 

Ş
ek

il
 4

.1
6
3
 :

 K
ü
çü

k
b
ü
rü

n
g
ü
z’

ü
n
 h

af
ız

a 
p
ey

za
jı

 k
im

li
k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
8
6
 



287 

 Üskübü / Subaşı Köyü 

 

Şekil 4.164 : Üskübü’deki güvercinliklerden Koramaz Dağı’na bakış (Koramaz 

Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Subaşı köyü araştırmaları için görüşülen kaynak kişiler, Üskübülü 

olan Ç. ailesinin fertleri ile görüşmeler yapıldı. Evin en büyüğü hariç geri kalan üyeleri 

sadece yaz aylarında burayı kullanmakla birlikte, bu ailenin fertleri Koramaz Dağı’nda 

bulunan taş ocağında işçi olarak çalışmaktadır. Ailenin fertleri ile hem hafıza 

yürüyüşleri yöntemi yapılmış hem de yarı yapılandırılmış soru setleri ile sözlü 

görüşmeler gerçekleştirilmiştir.  

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Köye bir girişi, Koramaz Vadisi taban 

kotundan taşköprü ile diğer giriş ise Küçükbürüngüz tarafından sağlanmaktadır. Köy 

diğer köylere göre daha düz bir alana yerleşmiştir. Vadi tabanı ile ilişkisi sadece tarihi 

köprünün bulunduğu mevkide görülmektedir (Şekil 4.165).  

 

Şekil 4.165 : Subaşı köyünün yerleşim kesiti (mevcut veriler). 



288 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Subaşı köyü de Küçükbürüngüz köyü 

gibi tümsek yerleşim özelliği göstermekle birlikte vadi formasyonuna göre tek 

tarafında yer almaktadır. Subaşı köyündeki sokaklar üzerinde yer alan konutlar, 

genellikle sokağa dik dar ve derin parsellere yerleşmiştir. 1 cadde ve 5 sokaktan oluşan 

Subaşı köyünde bulunan cadde ve sokak ismleri; Küçükbürüngüz Caddesi, Cami Şerif 

Sokağı, Harman Sokağı, Sinan Sokağı, Çeşme Sokağı, Kilise Sokağı’dır (Cömert, 

2008). 

1 Gayrimüslim nüfusa ait okul, 1 cami, 1 kilise, 2 kabristan, 1 cami, 5 çeşme, 1 kilise, 

1 göl, 1 havuz, 1 harman, 1 bezirhanenin varlığı kayıtlarda yer almaktadır (Cömert, 

2008). Yapılan görüşmelerde geçmişe ait 1 kaya kilisesi (mevcut), 1 cami (mevcut), 3 

çeşme (mevcut) ve 1 (mevcut) okulun varlığı bilinmektedir. Han ve hamamın varlığına 

ulaşılamamıştır. Köyün yerleşimi bir cadde üzerinde sarmal olarak gelişmiştir. 

Caddeye bakan evler bitişik nizam şeklindedir. Kabaltı, çıkmaz sokak görülmemiştir. 

Üretim peyzajı olarak yerleşimde bulunan iki tepede cehrilikler ve güvercinlikler 

görülmektedir. Geri kalan yeşil alanlar ev ve yakın çevresindeki bahçeler veya 

tarlalardan oluşmaktadır. Köyün içerisinde bir noktada harman yeri bulunmaktadır. 

Bezirhane ve değirmenin varlığına ulaşılamamıştır (Şekil 4.166).  

 

 



289 

 

Şekil 4.166 : Subaşı köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Subaşı köyünün dikey (tarihsel) 

katmanlarına bakıldığında; yerleşik hayatın birçok medeniyete ev sahipliği yaptığı 

bilinmektedir. Sosyo-demografik verilere bakıldığında 1500’de tamamı gayrimüslim 

19 nefer ve 13 hanelik bir köy idi. 1570’de gayrimüslim olmak üzere köyde 53 nüfus 

bulunmaktaydı (Özbek ve diğ., s.56). Sosyo-ekonomik yapısına bakıldığında köyde 

buğday, arpa, burçak ziraatinden başka bağcılık, arıcılık, başlıca ceviz olmak üzere 

meyvecilik ve koyunculuk yapılmaktaydı (Özbek ve diğ., s.57). Tarihsel katmanlara 

bakıldığında sosyo-kültürel, demografik ve ekonomik hayatın göçlerle değiştiği 

gözlemlenmiştir. Üskübü köyünde Rum ve Türk nüfusun olduğu bilinmekle birlikte 

mübadele ile o nüfusun gittiği ve yerine Yunanistan’dan gelenlerin yerleştirildiği 



290 

bilinmektedir. Özellikle 1950 ve sonrası çoğu köyde olduğu gibi bu köyde de daha çok 

yazları tercih edilen bağ evi olma durumuna geldiği görülmektedir. Azınlık grubun 

nüfus verisine ulaşılamamıştır. Yaşamsal katmanlara bakıldığında gündelik yaşam 

harman yerlerindeki genişleyen alanlarda ve köy ile vadi tabanının kesiştiği yeşil 

alanlarda (mesire alanı) veya köyün girişinde “İstanbul Çeşmesi” olan ve halk arasında 

veda çeşmesi olarak nitelendirilebilecek nirengi noktasında yaşanmaktadır. Halk 

arasında geçen mevki isimleri; Giryadlar Mevki, Çayır Yazısı, Eskibahçeler Mevki, 

İlbeyli Mevki, Han Osman Mevki, Elbiz Mevki, Bardak Pınarı, Çaylaklı Mevki, Abdi 

Çayırı, Bahçebaşı Mevki, Göller Mevki, Aşağıbağlar Mevki, Fidanlar Mevki, 

Şaşkınlar Mevki, Köyönü, Bahçeler Mevki, Köyharmanları Mevki, Giryad Hamamı, 

Mutatepesi Mevki, Beşağaçlar Mevki, Kepezkaya Mevki, Bayrampınarı Mevki, 

Belikısa Tepe Mevki, Büyük Belizun Tepe Mevki, Çukur Viran Mevki, Hacı Tepesi, 

Mercimektepe Mevki, Büyük Belli Konca Mevki, Tayyarkaya Mevki, İnlerönü Mevki, 

Kazlar, Çayer Kaya, İlbeyli, Çayırbaşı, Çaylaklı, Gaziler, Göller, Eskibağlar olmak 

çeşitli bölgelerde toplanma vasfı taşıyan köyün nirengi noktaları bulunmaktadır ve 

halen köyde yaşayanlar tarafından bu yerler hafızalarda yaşatılmaktadır (Cömert, 

2008).  

Bilgi ve pratikler anlamında köyde bulunan delikli kaya, köy halkı ve çevre köyler için 

inanç sistemine kurulu bir şifa merkezi olma niteliği göstermektedir. Bir diğer inanç 

üzerine kurulu mevki ise “Uyuz Gölü” dür. Bu bölgede de kaynak suyundan yıkanan 

ya da suyunu içen kişilerin şifa bulduklarına inanılmakatdır. Zanaatlar ve sanatlara 

bakıldığında, köy halkı diğer köylerde de olduğu gibi genellikle inşaat işleri ile 

uğraşmakta olup bu köy daha çok taş ustaları ile anılmaktadır. Ankara, İstanbul gibi 

kentlere mevsimlik işçi olarak gidildiği aktarılmıştır. Köyün girişinde bulunan 

“İstanbul Çeşmesi”, köyden İstanbul’a giden mevsimlik işçilerin veda mekânı olarak 

hafızalarda yer etmiştir. Özellikle Tarım ve hayvancılığın gelişmiş olduğu bilinmekle 

birlikte, taş ustaları da sosyo-ekonomik anlamda köyde yöresel bir kültür haline 

gelmiştir. Kadınların halı dokumacılığında yoğun olarak çalıştıkları bilinmektedir. 

Şekil 4.167’deki Subaşı köyü hafızalarda; tümsekte yer aldığı cami, okul, seten, 

dükkan ve harman yerinin meydan etrafında şekillendiği, barınma alanlarının bir sokak 

boyunca sıralandığı; cevizlik, üzüm bağlarının yerleşim ile vadi yamacı arasında 

olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin yer aldığı; “İstanbul 



291 

Çeşmesi” isimli buluşma mekanı ve delikli kaya ve “Uyuz Gölü” isimli şifahanenin 

olduğu bir köydür.  

 

Şekil 4.167 : Subaşı köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde edilen 

hafıza verileri). 

Şekil 4.168’de Subaşı köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 19. 

yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak müslim halka ait camiler fiziksel 

sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da kullanılmaktadır. Kayıtlarda 1 

yapı ölçeğinde kilisenin varlığından bahsedilmektedir. Fakat günümüzde o kilise 

yapısı fiziksel ve işlevsel olarak bulunmamaktadır. 1 Gayrimüslim okulun varlığı 

kayıtlarda ve hafızalarda yer almakta, Melikgazi Belediyesi tarafından restore 

edilmiştir. Üretim peyzajında ahır ve güvercinliklerin kayıtları mevcuttur. Fakat 

işlevsel olarak kullanılamamaktadır. Bitkisel üretim mekanları bezirhanelerin 

kayıtlarda yer alsa da hafızalarda yer almamaktadır. Alansal üretim peyzajı olan 

cehrilik, yoncalık, cevizlik, söğütlük, bağ ve bahçe alanları arasında cevizlik ve bağ & 

bahçe tarımı yapılabilmektedir. Seten köyün iki yerinde tespit edilmiştir. Hafızalarda 

ticari alanlar olarak sadece dükkanın bulunduğu bilinmektedir. Harman yeri ise köyün 

bir kısmında tespit edilmiştir. Diğer köylerde olmayan ve bu köyde var olan ise 

“İstanbul Çeşmesi” isimli buluşma mekanı ve “Uyuz Gölü” isimli ocak veya şifahane 

olarak nitelendirilen kapalı kaya oyma mekandır. 19. yüzyıldan günümüze kadar 

gelebilmiş meslek gruplarından sadece taş ustası, boyacı-sıvacı ve çiftçilik mesleği 

icra edilmektedir. Kabristan ve maşatlıkların yeri işaretlenmiştir.  

 

 

 

 



292 

 

Ş
ek

il
 4

.1
6
8

 :
 S

u
b
aş

ı 
h
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 k
im

li
k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
9
2
 



293 

 Büyükbürüngüz Köyü 

 

Şekil 4.169 : Büyükbürüngüz köyüne havadan bakış (Koramaz Vadisi, Kevseroğlu 

Ö. arşivi). 

 Kaynak Kişiler: Büyükbürüngüz köyünde doğmuş iki farklı aile ile görüşülmüştür. 

İki ailenin görüşülen bireyleri de ilkokul sonrası İstanbul’a gitmişlerdir. İstanbul’da 

özellikle Beşiktaş ilçesine yerleşen Bürüngüzlüler köye yazları gelmektedir. 

Görüşülen kişilerden M. bey inşaat işçisi olarak çalışmış, M. bey yükseköğrenimini 

tamamlayıp ticaret ile uğraşmıştır. Şimdi de köydeki evini müze eve dönüştürmek için 

çalışmalarda bulunmaktadır. Her ikisi ile de hem hafıza yürüyüşleri yöntemi yapılmış 

hem de yarı yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler gerçekleştirilmiştir.  

 Kültürel Peyzaj Doğal Kimlik Bileşeni: Köy, Ağırnas’a giden güzergâh 

üzerinden Dimitre (Turan) köyünü geçtikten sonra sağa dönüldüğünde dağlarla 

sınırlandırılan en uzak köy olarak karşımıza çıkmakatdır. Küçükbürüngüz ve Subaşı 

köylerini takip ederek Koramaz Vadisi’nin Koramaz ve İvriz Dağı ile son bulduğu 

noktada yer almaktadır. Köy vadinin düzlüğüne yerleşmiştir. İvriz Dağı’ndan çıkan 

kaynak suyu İvriz Mevki’nde yer almaktadır. Köyün bütün çeşmeleri bu kaynaktan 

çıkan su ile beslenmektedir (Şekil 4.170).  



294 

 

Şekil 4.170 : Büyükbürüngüz köyünün yerleşim kesiti (mevcut veriler). 

 Kültürel Peyzaj Fiziksel Kimlik Bileşeni: Büyükbürüngüz köyğ tümsek yerleşim 

özelliği göstermekle birlikte vadi formasyonuna göre tek yamaçta yer almaktadır. 

Subaşı köyündeki sokaklar üzerinde yer alan konutlar, genellikle sokağa dik dar ve 

derin parsellere yerleşmiştir. 4 mahalle, 2 sokak, 1 caddeden oluşan Büyükbürüngüz 

köyünde bulunan mahalle, cadde ve sokak ismleri; Alaüdevle Mahallesi, Danış Ali 

Bey Mahallesi, Mütevelli Mahallesi, Sarayaltı Caddesi, Haydar Ali Ağa Sokağı, 

Mütevelli Mahallesi, Çaylarönü Sokağı’dır (Cömert, 2008). 

Kayıtlarda 1 cami, 2 çeşme, 2 mektep, 1 cami, 1 hamam, 1 seten, 1 dükkânın varlığı 

bulunmaktadır (Cömert, 2008). Yapılan görüşmelerde geçmişe ait 3 cami (mevcut), 1 

adet fırın (mevcut değil), köyde en ön plana çıkan mimari ögelerden çeşmeler 13 adet 

(mevcut), 1 hamam (saray olarak tanımlanan kompleksin içerisinde yer almaktadır, 

mevcut değil fakat sokak isimlerinden yeri tespit edilebilmiştir), 1 okul (mevcut), 1 

medrese (mevcut değil), 1 hanın (mevcut değil) varlığı bilinmektedir. Kilise olup 

olmadığına dair kayıtlara ulaşılamamıştır. Fakat Koramaz Dağı’nın yanındaki dağa 

“Kilise Dağı” denilmektedir. Sarayın olduğu bilgisine ulaşılmıştır. Nitekim sokak 

isimlerinden de anlaşılabilmektedir (Saray Sokak). Sarayın sınırları pahlanmış 

duvarlarla çevrilidir. Köyün birkaç yerinde kabaltı çıkmaz sokaklar yer almaktadır. 

Taş köprü tespit edilememiştir. 

Üretim peyzajı olarak vadi tabanları meyve ağaçları olarak, tabandan dağlara doğru 

gidildikçe üzüm bağları bulunmaktadır. Subaşı (Üskübü) ile Büyükbürüngüz köyü 

arasındaki düzlük alanlarda ve Şahin Tepesi mevkisine doğru buğday tarlaları 

mevcuttur. Köyün çerisinde iki bölgede harman yeri bulunmaktadır. 1 seten ve 1 soku 

halen mevcuttur. Cehriliklerin ve güvercinliklerin varlığına ulaşılamamıştır. Anda 

Mevki’nde bulunan ve köy halkı tarafından 400 yılı aşkın süre yaşadığı söylenen kavak 



295 

ağaçları mevcuttur. Bu köyde üretim peyzajı üç parça halinde olarak aktarılmıştır; ilk 

parça ev ve yakın çevresinde olan ve hem hayvanların besin kaynağı olan yonca ve 

kendileri için meyve ağaçları bulunan iç bahçeler; ikinci parça olarak üzüm bağlarının 

olduğu dağ yamaçları; üçüncü parçada ise köyün çıkışından başlayarak diğer köyler 

başlayana kadar yer alan buğday tarlalarıdır (Şekil 4.171). 

 

Şekil 4.171 : Büyükbürüngüz köyünün kültürel peyzaj ögeleri. 

 Kültürel Peyzaj Sosyo+ Kimlik Bileşeni: Bir adı da “Rimli” Bürüngüz Ulu yani 

“Büyük” Bürüngüz’ün sosyo-demografik verilerine bakıldığında1500 tarihli tahrire 

göre 18’i Müslüman olmak üzere 124 nefer ve 99 hane idi. 1570’de 135’i gayrimüslim 

22’si müslüman olmak üzere 157 nefer yaşamaktaydı (Cömert, 2008). Sosyo-

ekonomik verilerine bakıldığında ise köyde muhtelif tahıldan başka bağcılık, 



296 

meyvecilik, ceviz, keten, sebze, koyunculuk ve arıcılık yapılmaktaydı (Özbek ve diğ., 

s.56). Tarihsel katmanlara bakıldığında sosyo-kültürel, demografik ve ekonomik 

hayatın göçlerle değiştiği gözlemlenmiştir. Büyükbürüngüz köyünde Gayrimüslim 

nüfusun kayıtlarına ulaşılmamıştır. Özellikle 1950 ve sonrası çoğu köyde olduğu gibi 

bu köyde de daha çok yazları tercih edilen bağ evi olma durumuna geldiği 

görülmektedir.  

Yaşamsal katmanlara bakıldığında gündelik yaşam; cami önündeki genişleyen ve 

meydan niteliği kazanmış alanlarda, harman yerlerindeki genişliklerde, hanönünde, 

köy ile vadi tabanının kesiştiği alanlarda (mesire alanı) ve köyde çokça var olan 

meydan çeşmeleri önünde yaşanmaktadır. Bilgi ve pratikler olarak özellikle köyde 

diğer yerleşimlere nazaran cehrilik, bezirhane, güvercinlik gibi bu yöreye has kültürel 

peyzaj ögelerinin hafızalarda yer alamaması dikkat çekicidir. Zanaat ve sanatlara 

bakıldığında, köy halkı genellikle inşaat işleri ile uğraşmaktadır. Zaman içerisinde köy 

nüfus kaybına uğramış ve Büyükbürüngüz halkı daha çok İstanbul’un Beşiktaş ilçesine 

yerleşmişlerdir. Hatta Beşiktaş’ta 650 hane oldukları ve bir derneklerinin olduğu 

bilgisi aktarılmıştır. Tarım ve hayvancılığın gelişmiş olduğu bilinmekle birlikte, taş 

ustaları da sosyo-ekonomik anlamda köyde yöresel bir kültür haline gelmiştir. 

Bezircilerin Ağırnas’tan geldiği söylenmiştir. Kadınların halı dokumacılığında 

yoğunluklu olarak çalıştıkları bilinmektedir. Bu köyde özellikle devlet kademesinde 

önemli mevkilerde çalışmış kişilerin çokluğu (vezir, vali, kâtip, vb.) köyün iki 

noktasında bulunan mezar taşları ve üzerindeki sembollerden anlaşılabilmektedir. 

Şekil 4.172’deki Büyükbürüngüz köyü hafızalarda; tümsekte yer aldığı, cami, okul, 

seten, hanönü yerinin meydan etrafında şekillendiği, barınma alanlarının cadde ve 

sokaklar boyunca sıralandığı; cevizlik, üzüm bağlarının yerleşim ile vadi yamacı 

arasında olduğu, dik kayalıklara doğru ise cehrilik ve güvercinliklerin yer aldığı; 

sarayın bulunduğu, Tarihi Andon kavakları ve meydan çeşmeleri ile bilinen bir 

köydür.  

 



297 

 

Şekil 4.172 : Büyükbürüngüz köyünün yerleşim kesiti (Sözlü tarih çalışmasında elde 

edilen hafıza verileri). 

Şekil 4.173’te Büyükbürüngüz köyüne ait hafıza peyzajı kimlik kartı yer almaktadır. 

19. yüzyıldan günümüze kadar dini yapılar olarak müslim halka ait camiler fiziksel 

sürekliliğini sağlamıştır. Aynı zamanda aktif olarak da kullanılmaktadır. 2 okulun 

varlığı kayıtlarda ve hafızalarda yer almaktadır. Üretim peyzajında ahır, samanlık, 

güvercinlik, boyahane, bezirhane, değirmenin kayıtları mevcut değildir. Alansal 

üretim peyzajı olan cehrilik, cevizlik, söğütlük, dutluk, bağ ve bahçe alanları arasında 

cevizlik ve bağ & bahçe tarımı yapılabilmektedir. Seten köyün bir yerinde tespit 

edilmiştir. Hafızalarda ticari alanlar olarak dükkan, han ve hamamın varlığı 

bilinmektedir. Harman yeri ise köyün kara yolu tarafından girişte yer almaktadır. Diğer 

köylerde olmayan ve bu köyde var olan ise “saray” ın bulunmasıdır. 19. yüzyıldan 

günümüze kadar gelebilmiş meslek gruplarından sadece taş ustası, boyacı-sıvacı ve 

çiftçilik mesleği icra edilmektedir. Kabristanın yerleri işaretlenmiştir.  

 

 

 

 

 

 

 

 



298 

 

Ş
ek

il
 4

.1
7
3
 :

 B
ü
y
ü
k
b
ü
rü

n
g
ü
z’

ü
n
 h

af
ız

a 
p
ey

za
jı

 k
im

li
k
 k

ar
tı

. 

 

 

 

2
9
8
 



299 

 

4.5  Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Köylerinin Hafıza Peyzajlarının 

Sürekliliği ve Süreksizliğinin Değerlendirilmesi  

Bu bölümde bir önceki bölümde hafıza peyzajı kimlik kartları ile elde edilen bulgular 

tüme varım yoluyla her bir vadi özelinde kültürel peyzaj ögelerinin sürekliliği veya 

süreksizliği temsil araçları kullanılarak değerlendirilmiştir. 

4.5.1 Kayseri Derevenk Vadi Yerleşimleri 

Derevenk Vadisi’nin 19. yüzyıldan başlayarak günümüze kadar gelen kültürel peyzaj 

ögelerinin sürekliliği incelendiğinde; Koramaz ve Gesi Vadileri ile kıyaslandığında 

Derevenk Vadisi’nin hem fiziksel hem doğal çevre hem de sosyo+ çevre bileşenleri 

olarak en fazla kayba uğradığını söyleyebilmek mümkündür.  

Kayseri Derevenk Vadisi’nin doğal çevre bileşenleri incelendiğinde; vadi 

formasyonunu koruyor olsa da taban suyu kurumuştur. Buna bağlı olarak vadi 

tabanında yer alan bağ ve bahçeleri vadiden gelen su değil her bahçenin kendi 

imkanları doğrultusunda açmış olduğu altyapı çözümleri ile su kaynağına ulaşıldığı 

bilinmeketdir. Suyun kaynağının Talas Kuruköprü’de bulunan askeri alandan dolayı 

kesintiye uğratıldığı yapılan görüşmelerde dile getirilmiştir. Vadi tabanından 

yamaçlara doğru gelindikçe sahip olduğu kültürel peyzaj ögelerinden cehrilikler artık 

ticari ömrünü tamamlamıştır. Oraya yaşam veren güvercinliklerin de artık 

kullanılmaması bu vadinin sahip olduğu eko-kültürel habitatın süreksizliğine neden 

olmuştur. 

Kayseri Derevenk Vadisi’nin fiziksel çevre bileşenleri incelendiğinde; Derevenk 

Vadisi’nin kentin çeperinde yer alması, gelişme baskısını da beraberinde getirmiştir. 

Kara ulaşımının köyü bölümlere ayırması, kent merkezinin Germir ve Tavlusun 

köylerini içine alması, yüksek yapılaşma bu köylerin özgünlüklerini yitirmesine neden 

olmuştur (Şekil 4.174). Tavlusun köyünün bağ alanları, Germir köyünün buğday 

tarlalarının yerinde şu an yüksek katlı yapı adaları yer almakatdır. Geçmişte sahip 

olduğu Gayrimüslim nüfusunun gitmesi de bu köyleri sahipsiz bırakmıştır. Germir 

köyünde ise mevsimlik kullanım daha yoğundur. Tavlusun köyünün eski yerleşim 

alanındaki barınma alanları büyük ölçüde harabe haldedir. Tol ve mağarada yaşamlar 

20. yüzyılın ortalarına kadar devam etmiş fakat günümüzde yaşam 

gözlemlenmemiştir. Yapılar kaya oyma yapıların devamı niteliğinde morfolojiler 



300 

göstermiş olsa da o kısımlar çoğunlukla depo, kiler, ahır, samanlık olarak 

kullanılmaktadır.  

 

Şekil 4.174 : Tavlusun köyünde bir evin terasından yüksek yapılaşmanın fotoğrafı 

(Derevenk Vadisi, Kevseroğlu Ö. arşivi). 

Üretim peyzalarında hayvansal bazlı üretimin bir parçası olan ahırların hem fiziksel 

hem işlevsel varlıkları devam etmemektedir. Bazı kaya oyma ve yapısal kiliselerin de 

günümüzde ahır olarak kullanıldığı gözlemlenmiştir. Güvercinliklerin bacaları 

tahribata uğramış olsa da fiziksel olarak varlıklarını devam etrmektedir. Fakat işlevsel 

olarak kullanıldığı gözlemlenmemiştir. Bitkisel bazlı üretim alanlarının hem fiziksel 

hem de işlevsel olarak süreksizliği tespit edilmiştir. Han, hamam, dükkân, taş ocağı 

gibi ticari alanların fiziksel ve işlevsel varlıkları devam etmemektedir. Harman yerleri 

de 20. yüzyılın ortalarına kadar devam etmiş, sonrasında özellikle kent çeperinde kalan 

harman yerleri imara açılmıştır. Alansal üretimlerden bağ, bahçe ve cevizlik hariç 

diğer kısımların yok olduğu hem gözlemlenmiştir.  

Sosyo-kültürel alanlar olarak ele alınabilecek dini ve eğitim yapılarındaki durum ise; 

dini yapılar da eğitim yapıları da benzer bir süreçten geçmiş, Gayrimüslim halkın 

gitmesi beraberinde dini ve eğitim yapılarını sahipsiz bırakmıştır. Dini yapılar işlevsel 

olarak kullanılmamakla birlikte fiziksel olarak sürekliliğini de büyük ölçüde 

yitirmiştir. Müslüman yapıları olan camiler halkının aktif olarak varlığından dolayı 

fiziksel ve işlevsel olarak süreklilik sağlamaktadır. Okul yapılarının etnik kökene göre 



301 

farklılığı bilinmekle birlikte Gayrimüslim nüfusun süreksizliğe uğramasından dolayı 

okul yapıları muhtelif kullanımlara imkân verebilecek dönüşümler yaşamıştır ya da 

fiziksel varlıklarını devam ettirememiştir. Derevenk Vadisi’nde yer alan Tavlusun ve 

Germir köylerindeki aktif okul yapıları yeni olup, kentin gelişim bölgesine yakın 

konumlarda bulunmaktadır. Kentsel-sosyal donatılarda açık alanlar olarak Müslim 

mezarlıkları fiziksel ve işlevsel varlıklarını devam ettirebilrseler de maşatlık yani 

Gayrimüslim mezarlıkları malesef fiziksel ve işlevsel olarak devam etmemektedir. Taş 

köprülerin her bir köy girişinde en az bir noktada kara ve yaya yolunu bağladığı 

gözlemlenmiştir. Bazıların üzerinde asfalt malzemesi olsa da alt kottan bir veya iki 

gözlü taş köprü olduğu gözlemleyebilmek mümkündür. Su yollarında oluşan otların 

temizliği yapılmadığı için zaman içerisinde deforme olmuş ve büyük oranda 

bozulmuştur. Çeşmelerin bir kısmı aktif olarak kullanılabilmektedir. Oturma taşları ise 

halen evle sokak dokusu ara kesitinde sosyalleşme mekânı olarak fiziksel ve işlevsel 

olarak varlığını devam ettirmektedir. 

Sosyo+ çevre bileşeni ele alındığında tarihsel bileşenler olarak Derevenk Vadisi’nde 

Rum, Ermeni ve Türk nüfusun yaşadığı, mübadele ve tehcir yıllarına kadar da birlikte 

yaşadığı bilinmektedir. 20. yüzyılın başlarına kadar birlikte yaşam kültürü hem yazılı 

arşivde hem de hafızalarda tespit edilmiştir. 20. yüzyılın ortalarına doğru hiç yaşayan 

Gayrimüslim nüfus kalmamıştır. Gayrimüslim nüfusun yoğunlukta olduğu 

mahallelerde Rum mahallelerine ve evlerine mübadelede Rum nüfus yerleştirilmiştir. 

Fakat tehcir ile giden Ermeni nüfusun evleri zamanla tahribata uğramış veya 

devşirilmiştir. Özellikle Germir köyü bu göç ve mübadelelerle ruhunu kaybetmiştir. 

Zamanında Tavlusun köyünde yaşanan heyelan olayı da özellikle Tavlusun köyünün 

nüfusunu yeni gelişim bölgesine kaydırılmıştır. Yaşayan Müslim nüfus da çalışmakta 

olduğu büyük kentlere göç etmişlerdir. Tarihsel ve yaşamsal bileşenler ve bunlara 

bağlı olarak hafıza bileşenlerinin kesintiye uğratıldığını söyleyebilmek mümkündür. 

Derevenk Vadisi’ni genel olarak değerlendirilecek olursa; köylerdeki mübadele ve 

göçlerle değişen nüfus ve buna bağlı olarak ekonomik kaynaklarının farklılaştığı 

görülmüştür. Diğer vadilere nazaran bu vadinin yaşamsal özelliklerini göstermediği, 

kültürel peyzajın bileşenleri olan fiziksel, doğal ve sosyal bileşenleri büyük oranda 

kaybettiği tespit edilmiştir (Şekil 4.175).  

 



302 

 

Ş
ek

il
 4

.1
7
5
 :

 D
er

ev
en

k
 V

ad
is

i’
n
in

 y
aş

ay
an

 h
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 d
iy

ag
ra

m
ı.

 

 

 

 

3
0
2
 



303 

4.5.2 Kayseri Gesi Vadi Yerleşimleri 

Gesi Vadisi’nin 19. yüzyıldan başlayarak günümüze kadarki olan kültürel peyzaj 

ögelerinin sürekliliği incelediğinde; Derevenk Vadisi yerleşimleri ve köylerine 

nazaran fiziksel, doğal ve sosyo+ çevre bileşenlerinin daha az değişim gösterdiğini 

söyleyebilmek mümkündür.  

Doğal çevre bileşenleri incelendiğinde; her ne kadar halkın söylemi ve gözlemlenen 

kısımdaki su kaynaklarının azlığı söz konusu olsa da hala varlığı söz konusudur. Buna 

bağlı olarak da yeşil alanın azalan eğilim gösterdiği görülmektedir. Fakat vadi hala ulu 

ceviz ağaçları içerisinde yer almaktadır. Vadi tabanından yamaçlara doğru gelindikçe 

sahip olduğu kültürel peyzaj ögelerinden cehrilikler artık ticari ömrünü tamamlamıştır. 

Oraya yaşam veren güvercinliklerin de artık kullanılmaması bu vadinin sahip olduğu 

biyo-kültürel habitatın süreksizliğine neden olmuştur. 

Fiziksel çevre bileşenleri olarak, barınma alanları her ne kadar mevsimlik kullanım 

yoğunlukta olsa da büyük ölçüde varlıklarını devam ettirmektedir. Gayrimüslim 

nüfusun yoğunlukta olduğu mahallelerine ve evlerine mübadelede zamanında 

Yunanistan’dan gelen nüfus yerleştirilmiştir. Fakat tehcir ile giden Ermeni nüfusun 

evleri zamanla tahribata uğramış veya devşirilmiştir. Tol ve mağarada yaşamlar 20. 

yüzyılın ortalarına kadar devam etmiş fakat günümüzde mağarada yaşam 

gözlemlenmemiştir. Yapılar kaya oyma yapıların devamı niteliğinde morfolojiler 

göstermiş olsa da o kısımlar çoğunluklu olarak depo, kiler, ahır, samanlık olarak 

kullanılmaktadır. Fiziksel çevre bileşeninin bir alt bileşeni olan üretim peyzalarında 

hayvansal bazlı üretimin bir parçası olan ahırların hem fiziksel hem işlevsel varlıkları 

devam etmemektedir. Bazı kaya oyma veya yapısal ölçekteki kiliselerin de günümüzde 

ahır olarak kullanıldığı gözlemlenmiştir. Mancusun köyü özellikle manda 

yetiştiriciliği ile ön plana çıkmış, manda kaymağı halkın hafızasında yer etmiştir. 

Güvercinliklerin bacaları tahribata uğramış olsa da fiziksel olarak varlıklarını devam 

ettirmektedir. Fakat işlevsel olarak kullanıldığı gözlemlenmemiştir. Bitkisel bazlı 

üretim alanlarının hem fiziksel hem de işlevsel olarak süreksizliği tespit edilmiştir. 

Han, hamam, dükkân, taş ocağı gibi ticari alanların fiziksel varlıkları gözlemlenmiştir 

fakat taş ocağı hariç işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Harman yerleri de 20. 

yüzyılın ortalarına kadar devam etmiş, sonrasında gözle birlikte azalan eğilim 

göstermiş, günümüzde ise tarım makinaları ve ekipmanlarının koyulduğu makina 

parkuru haline gelmiştir. Alansal üretimlerden bağ, bahçe ve cevizlik hariç diğer 



304 

kısımların yok olduğu hem gözlemlenmiştir. Diğer alanlarda sosyo-kültürel alanlar 

olarak ele alınabilecek dini ve eğitim yapılarındaki durum ise; dini yapılar da eğitim 

yapıları da benzer bir süreçten geçmiş, tebası olmayan Gayrimüslimlerin dini yapıları 

işlevsel olarak kullanılmamakla birlikte fiziksel olarak sürekliliğini büyük ölçüde 

yitirmiştir. Müslüman yapıları olan camiler fiziksel ve işlevsel olarak süreklilik 

sağlamaktadır. Okul yapılarının etnik kökene göre farklılığı bilinmekle birlikte 

Gayrimüslim nüfusun süreksizliğe uğramasından dolayı okul yapıları muhtelif 

kullanımlara imkân verebilecek dönüşümler yaşamıştır ya da fiziksel varlıklarını 

devam ettirememiştir. Müslüman halka hitap eden okullar ise taşımalı eğitim sistemine 

geçilmesi dolayısıyla fiziksel varlıklarını büyük oranda devam ettirmiş olsa da işlevsel 

olarak kesintiye uğramış ya da dönüştürülmüştür. Gesi Vadisi’nde merkezilik özelliği 

gösteren Gesi köyünde yer alan okul yapısı işlevsel olarak eğitim-öğretim 

faaliyetlerini halen sürdürebilmektedir. Kentsel-sosyal donatılarda açık alanlar olarak 

Müslüman mezarlıkları fiziksel ve işlevsel varlıklarını devam ettirebilrseler de 

maşatlık yani Gayrimüslim mezarlıkları fiziksel ve işlevsel olarak devam 

etmemektedir. Taş köprülerin her bir köy girişinde en az bir noktada kara ve yaya 

yolunu bağladığı gözlemlenmiştir. Su yollarının suyun kaynağından veya çeşmelerden 

gelen suyu bahçelere doğru yönlendiren su yollarının varlığı gözlemlenmiştir. Oturma 

taşları ise halen evle sokak dokusu ara kesitinde sosyalleşme mekânı olarak fiziksel ve 

işlevsel olarak varlığını devam ettirmektedir. 

Sosyo+ çevre bileşeni ele alındığında tarihsel bileşenler olarak Gesi Vadisi’nde Rum, 

Ermeni ve Türk nüfusun yaşadığı, mübadele ve tehcir yıllarına kadar da birlikte 

yaşadığı bilinmektedir. 20. yüzyılın başlarına kadar birlikte yaşam kültürü hem yazılı 

arşivde hem de hafızalarda tespit edilmiştir. Sosyal gündelik yaşam pratikleri 

günümüzde mevsimlik olarak yaşanıyor olsa da hala devam ettirilen gelenek ve 

görenekler tespit edilmiştir. Festival olarak geçmişte her köyde bağ bozumu ve buğday 

hasadının birlikte yapıldığı dile getirilmiş olsa da günümüzde herkesin kendi 

bahçesinde veya avlusunda yaptığı gözlemlenmiştir. Geleneksel zanaatlar ve sanatlara 

bakıldığında ise taş ustalığı, sıvacılık, boyacılık ve çiftçilik mesleklerinin hala 

sürekliliği bulunmaktadır. Özellikle inşai faaliyetleri içeren (nakkaş, boyacı-sıvacı) 

meslekler az eğilim göstermekle birlikte sürekliliği vardır. Çiftçiliğin de aynı şekilde 

sürekliliği mevcuttur. Fakat diğer meslekler (çerçi, asker, değirmenci, demirci-kalaycı, 

…vb.) 20. yüzyılın ortalarına kadar devam ettiği kayıtlarda yer almamaktadır.  



305 

Gesi Vadisi genel olarak değerlendirilecek olursa; köylerdeki mübadele ve göçlerle 

değişen nüfus ve buna bağlı olarak ekonomik kaynaklarının farklılaştığı görülmüştür. 

Koramaz Vadisi ile kıyaslandığında özellikle Ermenilerin yoğun olduğu köylerde 

(Efkere, Mancusun) biçim bozulmasının çok fazla olduğu gözlemlenmiştir. Yerleşim 

yerlerinin çoğunluklu olarak mevsimlik kullanımlara (bağ ve bahçe yaşamı) dönüştüğü 

tespit edilmiştir. Her ne kadar değişen nüfus ve etnik kökende buna bağlı olarak 

değişen dinamikler görülmüş olsa da köylerde yaşamsal bileşenlerin hala devam ettiği 

gözlemlenmiştir. Kayseri kent merkezinin çeperlerinin ve buna bağlı olarak ulaşım 

sisteminin de Gesi’ye bağlı Fatih bölgesine kadar gelmiş olması, müstakil kullanımlara 

hitap edecek konut anlayışını yaygınlaştırmıştır (Şekil 4.176). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



306 

 

 

 

Ş
ek

il
 4

.1
7
6
 :

 G
es

i 
V

ad
is

i’
n
in

 y
aş

ay
an

 h
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 d
iy

ag
ra

m
ı.

 

 

 

 

 

3
0
6
 



307 

4.5.3 Kayseri Koramaz Vadi Yerleşimleri  

Koramaz Vadisi’nin 19. yüzyıldan başlayarak günümüze kadarki olan kültürel peyzaj 

ögelerinin sürekliliği incelediğinde; Derevenk ve Gesi Vadi yerleşimleri ve köylerine 

nazaran fiziksel, doğal ve sosyo+ çevre bileşenlerinin daha çok yaşıyor olduğunu 

söyleyebilmek mümkündür. 

Fiziksel çevre bileşenleri olarak incelendiğinde; her ne kadar mevsimlik kullanım 

yoğunlukta olsa da yaz-kış yaşayan nüfus diğer vadilere göre daha fazladır. 

Gayrimüslim nüfusun yoğunlukta olduğu mahallelere mübadele zamanında 

Yunanistan’dan gelen nüfus yerleştirilmiştir. Yerleştirilmeyen kısımlar zamanla 

tahribata uğramış, ya da yapı taşları başka yapılarda kullanılmak üzere devşirilmiştir. 

Tol ve mağarada yaşamlar 20. yüzyılın ortalarına kadar devam etmiş, fakat günümüzde 

mağarada yaşam gözlemlenmemiştir. Yapılar kaya oyma yapıların devamı niteliğinde 

morfolojiler göstermiş olsa da o kısımlar çoğunluklu olarak depo, kiler, ahır, samanlık 

olarak kullanılmaktadır. Fiziksel çevre bileşeninin bir alt bileşeni olan üretim 

peyzalarında hayvansal bazlı üretimin bir parçası olan ahırların hem fiziksel hem 

işlevsel varlıkları devam etmemektedir. Bazı kaya oyma kiliselerin de günümüzde ahır 

olarak kullanıldığı gözlemlenmiştir. Güvercinliklerin bacaları tahribata uğramış olsa 

da fiziksel olarak vardır. Fakat işlevsel olarak kullanıldığı gözlemlenmemiştir. Bitkisel 

bazlı üretim alanlarının hem fiziksel hem de işlevsel olarak süreksizliği tespit 

edilmiştir. Ticari faaliyet olarak değerlendirebileceğimiz taş ocaklarının varlıkları hala 

devam etmektedir. Yapılan görüşmelerde 5 taş ocağının aktif olarak işletildiği 

söylenmektedir. Bunlar daha çok alçı ocağı, klinger ocağı, mermer ocağı, kum-çakıl-

mıcır ocağı ve taş ocaklarıdır. Han, hamam, dükkân yerleri gibi ticari alanların fiziksel 

varlıkları gözlemlenmiştir, fakat bu alanlardan dükkan işlevi hala devam ediyor olsa 

da diğerleri hem fiziksel hem de işlevsel olarak süreksizliğe uğramıştır. Harman yerleri 

de 20. yüzyılın ortalarına kadar devam etmiş, sonrasında gözle birlikte azalan eğilim 

göstermiş, günümüzde ise tarım makina ve ekipmanlarının koyulduğu makina parkuru 

haline gelmiştir. Alansal üretimlerden bağ, bahçe ve cevizlik hariç diğer kısımların 

yok olduğu hem gözlemlenmiş hem de hafızalardaki sürekliliği veya süreksizliği tespit 

edilmiştir. Diğer alanlarda sosyo-kültürel alanlar olarak ele alınabilecek dini ve eğitim 

yapılarındaki durum ise; dini yapılar da eğitim yapıları da benzer bir süreçten geçmiş, 

nüfusu olmayan gayrimüslimlerin dini yapıları işlevsel olarak kullanılmamakla 

birlikte fiziksel olarak sürekliliğini büyük ölçüde yitirmiştir. Müslüman yapıları olan 



308 

camiler fiziksel ve işlevsel olarak süreklilik sağlamaktadır. Okul yapılarının etnik 

kökene göre farklılığı bilinmekle birlikte Gayrimüslim nüfusun süreksizliğe 

uğramasından dolayı okul yapıları muhtelif kullanımlara imkanı verebilecek 

dönüşümler yaşamıştır ya da fiziksel varlıklarını devam ettirememiştir. Müslüman 

halka hitap eden okullardan Ağırnas’ta olan okul aktif olarak eğitim vermektedir, 

diğerleri ise taşımalı eğitim sistemine geçilmesi dolayısıyla fiziksel varlıklarını büyük 

oranda devam ettirmiş olsa da işlevsel olarak kesintiye uğramıştır. Koramaz 

Vadisi’nde merkezilik özelliği gösteren kentsel-sosyal donatılarda açık alanlar olarak 

Müslüman mezarlıkları fiziksel ve işlevsel varlıklarını devam ettirebilseler de maşatlık 

yani Gayrimüslim mezarlıkları fiziksel ve işlevsel olarak devam etmemektedir. Taş 

köprülerin her bir köy girişinde en az bir noktada kara ve yaya yolunu bağladığı 

gözlemlenmiştir. Su yollarının suyun kaynağından veya çeşmelerden gelen suyu 

bahçelere yönlendirdiği gözlemlenmiştir. Oturma taşları ise halen evle sokak dokusu 

ara kesitinde sosyalleşme mekanı olarak fiziksel ve işlevsel olarak varlığını devam 

ettirmektedir. 

Doğal çevre bileşenleri incelendiğinde; her ne kadar halkın söylemi ve gözlemlenen 

kısımdaki su kaynaklarının azlığı söz konusu olsa da hala varlığı söz konusudur. Buna 

bağlı olarak da yeşil alanın azalan eğilim göstermektedir. Taban suyunun az 

olmasından dolayı bahçesi olan köy halkı sondaj vurdurmakta ve yer altı sularını 

kullanmaktadır. Fakat vadi hala ulu ceviz ağaçları içerisinde yer almaktadır. Vadi 

tabanından yamaçlara doğru gelindikçe sahip olduğu kültürel peyzaj ögelerinden 

cehrilikler artık ticari ömrünü tamamlamıştır. Oraya yaşam veren güvercinliklerin de 

artık kullanılmaması bu vadinin sahip olduğu biyo-kültürel habitatın süreksizliğine 

neden olmuştur. Koramaz Dağı ve civarında yer alan taş ocaklarının hala aktif olması, 

buranın doğal yaşamı için tehdit oluşturmaktadır. Köy halkı, Koramaz Dağı’nın bu 

işletilen taş ocaklarından dolayı dağın kuzey tarafının tamamen gittiğini ve buna bağlı 

olarak da kuzeyden gelecek rüzgârı tutacak, bariyer görevi görecek bir doğal 

formasyonun zarar gördüğünü söylemektedir. Bu durumun rüzgar yönünün 

değişmesine ve buna bağlı olarak da vejetasyonun ve mera alanlarının kaybolmasına 

sebebiyet verdiği aktarılmıştır. 

Sosyo+ çevre bileşeni ele alındığında tarihsel bileşenler olarak Koramaz Vadisi’nde 

Gayrimüslim ve Müslüman nüfusun mübadele yıllarına kadar da birlikte yaşadığı 

bilinmektedir. 20. yüzyılın başlarına kadar birlikte yaşam kültürü hem yazılı arşivde 



309 

hem de hafızalarda tespit edilmiştir. Sosyal gündelik yaşam pratikleri mevsimlik 

olarak yaşanmış olsa da hala devam ettirilen gelenek ve görenekler tespit edilmiştir. 

Festival olarak geçmişte her köyde bağ bozumu ve buğday hasadının birlikte yapıldığı 

dile getirilmiş olsa da günümüzde herkesin kendi bahçesinde veya avlusunda yaptığı 

gözlemlenmiştir. Koramaz Vadisi’nde bulunan ve halkın dilinde “Arap Ocağı” olarak 

anılan şifahanede ve muhtelif yerlerde bulunan delikli kayalarda bir çeşit arınma ve 

şifa bulma yerleri tespit edilmiştir. Görüşmelerde yakın zamana kadar buralara 

gidildiği söylenmekle birlikte günümüzde bir kısmının müzeleştirildiği 

gözlemlenmiştir. Doğaya bağlı bilgi ve pratikler büyük oranda yapılmamaktadır. 

Geleneksel zanaatlar ve sanatlara bakıldığında ise taş ustalığının hala sürekliliği 

bulunmaktadır. Özellikle inşai faaliyetleri içeren (nakkaş, boyacı-sıvacı) meslekler az 

eğilim göstermekle birlikte sürekliliği vardır. Çiftçiliğin de aynı şekilde sürekliliği 

mevcuttur. Fakat diğer meslekler (çerçi, asker, değirmenci, demirci-kalaycı, …vb.) 20. 

yüzyılın ortalarına kadar devam ettiği gözlenememiştir.  

Koramaz Vadisi genel olarak değerlendirilecek olursa; köylerdeki mübadele ve 

göçlerle değişen nüfus ve buna bağlı olarak ekonomik kaynaklarının farklılaştığı 

görülmüştür. Yerleşimler olarak Ağırnas köyü haricinde diğer köylerin çoğunluklu 

olarak mevsimlik kullanımlara (bağ ve bahçe yaşamı) dönüştüğü gözlemlenmiştir. Her 

ne kadar değişen nüfus ve etnik köken buna bağlı olarak değişen dinamikler görülmüş 

olsa da köylerde yaşamsal bileşenlerin hala devam ettiği gözlemlenmiştir. 2020 yılında 

Koramaz Vadisi’nin UNESCO’nun geçici listeye girmiş olması, buraya olan ilgiyi de 

artırmıştır. Tabi bu durum hızla bazı tahribatları da beraberinde getirmeye başladığı 

gözlemlenmiştir. Köy muhtarları ile görüşmeler doğrultusunda aktarılan bir bilgiye 

göre köylere doğalgaz altyapısının gelmesi beklenmektedir. Olası bir durumda köylere 

oluşacak tersine göç beraberinde burayı daha yaşanabilir ve yaşatılabilir kılacaktır 

(Şekil 4.177). 

 

 

 

 

 

 



310 

 

Ş
ek

il
 4

.1
7
7
 :

 K
o
ra

m
az

 V
ad

is
i’

n
in

 y
aş

ay
an

 h
af

ız
a 

p
ey

za
jı

 d
iy

ag
ra

m
ı.

 

 

 

 

3
1
0
 



311 

4.6 Bölüm Değerlendirilmesi 

Kültürel peyzajlar insanlığın evrimi boyunca, doğa ve insanın karşılıklı kurduğu 

ilişkiye şahitlik etmiş etkileşimli coğrafyalardır. Coğrafyanın imkanları ile şekillenen 

peyzajlar bize, o yöreye ait yaşam kültürü ve bu kültürle şekillenen yerler hakkında 

ipuçları verir. Bu ipuçlarını günyüzüne çıkarmak ve belgelemek için o yere özgü 

yerinde ve yereli dahil ederek sahada çalışılması gereklidir. Özellikle bu tezde bahsi 

geçen kırsal karakterdeki coğrafyalarda belge ve bilgi bulmak çok zor olmaktadır. Elde 

edilen yazılı verilere eklenen saha çalışması ile elde edilen bulgular vadi 

yerleşimlerinin sahip olduğu doğal, fiziksel ve sosyo+ çevreleri ile ilgili somut çıktılar 

elde etmemizi sağlamıştır. Bu bölümde elde edilen bu somut çıktılar 5 kısımda 

aktarılmıştır. Önceki bölümlerinde ifade edilen kültürel peyzaj ve hafıza kavramlarını 

temel alan ve örneklem alana yönelik bu kavramları tespit edebilmek için geliştirilen 

çoklu yöntem önerilmiş ve bu yöntemle elde edilen bulgular da bu bölümde 

aktarılmıştır.  

Öncelikli olarak örneklem alan olan Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi 

yerleşimlerine yönelik genel bilgilendirilmeler bölüm 4.1’de bu yerleşimlerin seçilme 

nedenleri, kısıtları ve potansiyelleri, sahip olduğu coğrafik özellikler, yerleşim 

morfolojisi ve tarihsel gelişimi detaylı olarak aktarılmıştır. Sonrasında bu çalışmaya 

özgü oluşturulan yöntem önerisi ve bu önerinin kısımları bölüm 4.2’de 

detaylandırılmıştır. Çoklu yöntem önerisi ile araştırılan örneklem alana dair bulgular 

kültürel peyzajın doğal, fiziksel ve sosyo+ çevre bileşenleri ve bu bileşenlere 

tanımlanan alt bileşenler bölüm 4.3’te aktarılmaktadır. Elde edilen verilerin kültürel 

peyzaj bileşenleri doğrultusunda çeşitli temsil araçları kullanılarak aktarılmasının bu 

gibi bilgi ve belgeleme açısından yetersiz olan kırsal yerleşimlerin ifade edilmesinde 

önemli bir temsil aracı olduğu düşünülmüştür. Bunun için yöntemin 2. kısmını 

oluşturan veri değerlendirme ve yorumlama yöntemleri olarak “Hafıza Peyzajı Kimlik 

Kartı” olarak tanımlanan föy (bilgi fişi) tasarlanmıştır. Bu föyde, her bir köye ait doğal, 

fiziksel ve sosyo+ değerlerine yer verilmiş ve bölüm 4.4’te aktarılmıştır. Bu köylerin 

sahip olduğu kültürel peyzaj bileşenlerinin sürekliliği ise 19. yüzyıldan günümüze 

kadar her bir köyden en az 2 kişi ile görüşülerek sağlanmış, bu kişilerle şartlara göre 

yarı yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler ve hafıza yürüyüşleri 

gerçekleştirilmiştir. Yapılan görüşmelerin neticesi hafıza peyzajı kimlik kartının alt 

yatay bölümünde süreklilik bağlamında değerlendirilmiş ve föyün alt yatay kısmında 



312 

mevcut durum analizi kullanılarak görselleştirilmiştir. Bu alt yatay bölümde aktarılan 

değerler, bölüm 4.5’te tümevarım yöntemiyle her bir vadi için yaşayan hafıza peyzajı 

diyagramını oluşturabilmemiz ve her bir vadiye kendi içerisinde bakabilmemiz için 

olanak vermiştir. 

Elde edilen veriler ışığında, bu tezin hipotezi olan; “Kültürel peyzaj alanlarının 

sürekliliğinin sağlanmasındaki en önemli etken üretime dayalı peyzajın varlığının 

devam ettirilmesidir” ifadesinin yer bulduğunu söyleyebilmek mümkündür. Yapılan 

çalışmalar göstermektedir ki üretime bağlı yaşayan nüfusun varlığı, o yerleşimleri 

yaşanabilir ve yaşatılabilir kılmıştır. Alt hipotezlerde yer alan; “Kültürel peyzajların 

korunabilmesi ve yaşatılarak gelecek nesillere aktarılabilmesi için somut ve somut 

olmayan değerleri; kültürel peyzajın fiziksel, doğal ve sosyo+ yanı ile korunarak 

yaşatılması ile mümkündür” ifadesi de yer bulmaktadır. Tespit edilmiştir ki eğer o 

yerleşim insanı ile var olmaya devam ediyor ise bu sayede fiziksel ve doğal ve sosyo+ 

yanı da korunuyor ve yaşatılıyordur. Diğer alt hipotez olan; “Bu tip belge ve bilgisi 

kısıtlı olan yerleşimlerde, yerinde ve yerel ile yere özgü tespitlerin yapılması 

gereklidir. Bu tespitlerin yapılabilmesi için yerelin sahip olduğu yere özgü değerleri 

içeren kolektif hafızayı odağına alana çoklu yöntem önerisi ile yaklaşılması gereklidir” 

ifadesi de bu tip kırsal karakterdeki nüfusunu az da olsa koruyan ama üretim peyzajını 

kısmi ölçüde koruyabilen yerleşimlerin yaşatılabilmesi için hafızanın gücünü ortaya 

koymuştur. 

Bu tez kapsamında ele alınan Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri ve bu 

vadilerde yer alan 14 yerleşimin her ne kadar nüfus kaybına uğramış olsa da sahip 

olduğu kültürel peyzaj değerlerinin çok büyük bir kısmının kolektif hafızada var 

olduğu tespit edilmiştir. Somut ve somut olmayan değerleri ile vadi yerleşimleri sahip 

olduğu doğal, fiziksel ve sosyo+ yanı ile birliktelik değeri taşıdığı ve bu tip 

coğrafyalara bütünleşik peyzaj olarak bakılması gerektiği saptanmıştır. Vadi 

yerleşimlerinin sahip olduğu ama sürekliliği olan veya olmayan kültürel peyzaj 

değerlerinin mekânsal morfolojik karşılığının olması, bu yerleşimlerin halen koruma 

değeri taşıdığını göstermektedir. Yerleşik yaşamın kısmen de olsa sürekliliğinin 

bulunması, kültürel peyzaj değerlerinin hafızalarda yaşatılıyor olması ve bu değerlerin 

alt kuşağa geçmiş olduğunu görmek buraların biyo-kültürel habitatıyla yaşatılarak 

korunmasını gerektirmektedir. 



313 

5.  SONUÇLAR 

Tarihsel süreç içerisinde peyzaj, bireylerin ve toplumların davranışını ve yaşam 

biçimlerini etkileyen kolektif belleğin geçtiği alanlardır. Uygarlıklar tarafından 

defalarca üretilen kentler, ilk kuruluşundan beri gelen tarihi birikimlerini hafızalarında 

saklarlar. Tarih içinde ve günümüzde çeşitli uygarlıkların yer değiştirmeleri, 

yayılmaları ve coğrafyadan etkilenmeleri sonucunda oluşan bu izler, kültürel peyzaj 

değerlerini oluşturmaktadır. Zaman ile yer olgusunun sürekliliği, kimliği oluşturan 

ögeler ve olaylar; kültürel peyzaja şekil veren etmenlerdir. Kültürel peyzajlara yaşam 

veren, insan ve doğanın karşılıklı etkileşimi sonucunda üretilen çevrelerde insanın 

doğa karşısında sunduğu katkı, o coğrafyada yere özgü değerler oluşturur.  

Belirli bir kültür grubunun zaman içerisinde oluşturduğu doğa ve insanın karşılıklı 

etkileşimi ile oluşan kültürel peyzajların sürekliliği belleğimizde yer alan her bir 

katmanın, yaşam boyu süren değerlerin, bunların geçmişi ile ilişkilerini içinde 

taşımaktadır. Bu ilişkiler de o coğrafyaya dair bütünlük ve özgünlük değerlerini içeren, 

o yere ait olma hissini oluşturan etmenlerdir. Tarihsel süreçte peyzajda yaşamış olan 

kültürlerin izlerini taşıyan bu değerler, günlük yaşam biçiminin oluştuğu bir sahne ve 

yaşamın temsil alanı olarak değerlendirilebilir. “Doğa” ve “kültür” arasındaki 

etkileşimle oluşan kültürel peyzajlar, kültür grubu tarafından belirli bir zamanda 

yaşamış veya halen yaşamakta olan topluluğun gündelik yaşamlarında sahip oldukları 

devingen çevrelerdir. İnsan ve doğanın karşılıklı etkileşimi ile oluşan kültürel 

peyzajların sürekliliğini sağlamak ve yaşayan kültürler ile bunların kaybolmakta olan 

izlerini korumak, salt fiziksel çevrenin korunması ile değil aynı zamanda bu 

coğrafyaların sahip oldukları doğal ve sosyo kültürel çevre özelliklerinin korunması 

ile mümkündür. İnsan-doğa-sosyo+ arasındaki bağlantıyı koparmak eskiyi yıkarak 

yeniden inşa etmek, insanın bağlı bulunduğu ortamı kopararak hafızaların kaybına 

neden olmaktadır. Geçmişle bağların giderek azalması da insanların oraya aidiyetlerini 

azaltmakta, çevreyle yabancılaşma gibi psikolojik ve sosyolojik açıdan problemlere 

neden olmaktadır. Aynı zamanda sahip olduğu fiziksel çevre de her geçen gün miras 

değerini kaybetme tehlikesi altında olmaktadır. Bu nedenle, kültürel peyzaj alanlarının 



314 

yaşayan peyzajlar olarak sürekliliği, geçmişle bağlantıyı güçlü tutarak kolektif 

hafızayı korumak, sürekliliği sağlayacak değişim ve dönüşümlere izin verecek 

esnekliğe sahip olmaktan geçmektedir.  

Doğayla insanın ortak çalışması olan kültürel peyzajlarda insanın yere özgü değerler 

üretmedeki bilgi birikimi, kolektif olarak nesilden nesile aktarılarak devam etmiş ve 

zamanla hafıza topografyalarını oluşturmuştur. Dünyadaki kültürel peyzaj alanları 

incelendiğinde hafızası ve ona bağlı oluşan kolektif hafızanın varlığı, bu coğrafyaları 

eşsiz ve özgün kılmıştır. İncelenen örnekler doğrultusunda görülmüştür ki kolektif 

hafızasını koruyabilmiş ve o değerleri ekonomik tabanlı üretim peyzajı olarak 

yaşatabilmiş yerleşimler, sahip oldukları doğal, fiziksel ve sosyal değerleri korumakta 

ve yaşatmaktadır. Hafıza peyzajlarına sahip coğrafyaların korunarak yaşatılabilmesi 

için o coğrafyanın sahip olduğu peyzajı, geçmişten günümüze kadar doğal ve çevresel 

koşullarla nasıl şekillendiği hakkındaki bilgileri kavramak, çağa özgü ve koşullara 

göre şekillenen esnek koruma anlayışı ile yaklaşım geliştirmek ve biyo-kültürel 

habitatıyla yaşatmak gerekmektedir. Bu sayede yüzyıllar boyunca yapılan ve 

uygulanan değerleri keşfetmek ve bu değerlerin nesilden nesile yaşayan hafıza olarak 

aktarılmasını sağlamak mümkün olacaktır.  

Bu tez kapsamında ele alınan kültürel peyzaj ve kolektif hafıza kavramları Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi yerleşimleri örneklem alan üzerinden çoklu yöntem 

önerisi denenerek çalışılmıştır. Bu çalışmada mevcut durum analizi, hafıza düğüm 

noktaları analizi ve hatırlatma topografileri analizi ile elde edilen bulgular hafıza 

peyzajı kimlik kartları ve yaşayan hafıza peyzajı diyagramıyla görsel temsil araçları 

kullanılarak aktarılmıştır. Bu çalışma kırsal alanlarda envanter ve yazılı belge 

geliştirmede özgün bir yöntem geliştirmiş ve benzer alanlara uygun bir model 

sunmaktadır. Bu çalışmada kırsal alanlarda envanter ve yazılı belge bulunmamasından 

dolayı yöntem geliştirme üzerine yoğunlaşılmıştır. Bu tezin yöntemsel olarak 

önermeler içermesi, bundan sonraki kırsal karakterdeki yerleşimlerle ilgili koruma 

stratejileri geliştirilirken bu çalışmanın altlık oluşturacağı düşünülmektedir. Aynı 

zamanda bu tip kırsal yerleşimlerde vaka çalışması yapılırken diğer çalışmalara da 

emsal niteliğinde yöntemsel önerme ve örneklem alana yaklaşım açısından örnek 

teşkil edeceği düşünülmektedir. Bu kapsamda bu kısım örneklem alana, yönteme, 

uluslararası ilkesel metinlere ve ulusal mevzuata dair sonuç ve önerileri içermektedir. 



315 

5.1 Örneklem Alana Dair Sonuç ve Öneriler 

Kültürel peyzajlar insanlığın evrimi boyunca, doğa ve insanın karşılıklı kurduğu 

ilişkiye şahitlik etmiş etkileşimli coğrafyalardır. Coğrafyanın imkanları ile şekillenen 

peyzajlar bize, o yöreye ait yaşam kültürü ve bu kültürle şekillenen yerler hakkında 

ipuçları verir. Bu ipuçlarını gün yüzüne çıkarmak ve belgelemek için o yere özgü 

yerinde ve yereli dahil ederek sahada çalışılması gereklidir. Özellikle bu tezde bahsi 

geçen kırsal karakterdeki coğrafyalarda belge ve bilgi bulmak kısıtlıdır. Elde edilen 

yazılı verilere eklenen saha çalışması ile elde edilen bulgular bize bu vadi 

yerleşimlerinin sahip olduğu doğal, fiziksel ve sosyo+ çevreleri ile ilgili somut çıktılar 

elde etmemizi sağlamıştır. Önceki bölümlerinde ifade edilen kültürel peyzaj ve hafıza 

kavramlarını temel alan ve örneklem alana yönelik bu kavramları tespit edebilmek için 

geliştirilen çoklu ve ardışık yöntem önerilmiş ve bu yöntemle elde edilen bulgular da 

örneklem alana dair bulgular başlığı altında vadi yerleşimlerinin kültürel peyzaj 

değerine yönelik tespit ve tehditlerden bahsedip bu coğrafyaların kolektif hafızalarının 

korunması ve yaşayan hafıza olarak sürekliliğinin sağlanmasına yönelik sonuç ve 

önerileri içermektedir.  

5.1.1 Vadi köylerinin kültürel peyzaj değerlerine yönelik tespitler  

Elde edilen veriler ışığında, bu tezin hipotezi olan; “Kültürel peyzaj alanlarının 

sürekliliğinin sağlanmasındaki en önemli etken üretime dayalı peyzajın varlığının 

devam ettirilmesidir” ifadesinin yer bulduğunu söyleyebilmek mümkündür. Yapılan 

çalışmalar göstermektedir ki üretime bağlı yaşayan nüfusun varlığı, o yerleşimleri 

yaşanabilir ve yaşatılabilir kılmıştır. Alt hipotezlerde yer alan; “Kültürel peyzajların 

korunabilmesi ve yaşatılarak gelecek nesillere aktarılabilmesi için somut ve somut 

olmayan değerleri; kültürel peyzajın fiziksel, doğal ve sosyo+ yanı ile korunarak 

yaşatılması ile mümkündür” ifadesi de yer bulmaktadır. Tespit edilmiştir ki eğer o 

yerleşim insanı ile var olmaya devam ediyor ise bu sayede fiziksel ve doğal ve sosyo+ 

yanı da korunuyor ve yaşatılıyordur. Diğer alt hipotez olan; “Bu tip belge ve bilgisi 

kısıtlı olan yerleşimlerde, yerinde ve yerel ile yere özgü tespitlerin yapılması 

gereklidir. Bu tespitlerin yapılabilmesi için yerelin sahip olduğu yere özgü değerleri 

içeren kolektif hafızayı odağına alana çoklu yöntem önerisi ile yaklaşılması gereklidir” 

ifadesi de bu tip kırsal karakterdeki nüfusunu az da olsa koruyan ama üretim peyzajını 



316 

kısmi ölçüde koruyabilen yerleşimlerin yaşatılabilmesi için hafızanın gücünü ortaya 

koymuştur. 

Kültürel peyzaj yaklaşımı, bu tür alanların karakterlerini ortaya koymak ve bu 

karakterlerin sürdürülebilir kullanımını sağlayarak; sahip olduğu somut ve somut 

olmayan değerleri ile hem fiziksel çevrenin korunmasını hem de günümüz ve gelecek 

nesillerin ihtiyaçları ile kültürel miras arasında dengeli ve sürdürülebilir bir ilişkinin 

temelini oluşturmayı hedeflemektedir. Bu sayede miras korunmuş olurken, kolektif 

hafızalardaki değerler yaşatılmış, sosyal ve ekonomik tabanlı gelişme ve kalkınma 

hedeflerine ulaşılmış olacaktır. Bu çalışma tarihsel süreç içerisinde arşiv ve 

hafızalardaki vadi köylerini, kültürel peyzaj şemsiyesi altında incelenmesini 

içermektedir. Bu tez kapsamında Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi köylerinin 

somut ve somut olmayan değerleri ile birlikte, kültürel peyzaja ait 3 ana bileşen altında 

karakter analizi yapılmış, alana dair analizlerden elde edilen kültürel peyzaj karakter 

değerlerinin 19. yüzyıldan günümüze kadarki olan zaman dilimindeki sürekliliği arşiv 

ve kolektif hafızalardan incelenmiştir. 

Bu tez kapsamında örneklem alan olarak ele alınan Kayseri Derevenk, Gesi ve 

Koramaz Vadileri ve bu vadilerde yer alan 14 yerleşimin her ne kadar nüfus kaybına 

uğramış olsa da sahip olduğu kültürel peyzaj değerlerinin çok büyük bir kısmının 

kolektif hafızada var olduğu tespit edilmiştir. Somut ve somut olmayan değerleri ile 

vadi yerleşimleri sahip olduğu doğal, fiziksel ve sosyo+ yanı ile birliktelik değeri 

taşıdığı ve bu tip coğrafyalara bütünleşik peyzaj olarak bakılması gerektiği 

saptanmıştır. Vadi yerleşimlerinin sahip olduğu ama sürekliliği olan veya olmayan 

kültürel peyzaj değerlerinin mekânsal morfolojik karşılığının olması, bu yerleşimlerin 

halen koruma değeri taşıdığını göstermektedir. Yerleşik yaşamın kısmen de olsa 

sürekliliğinin bulunması, kültürel peyzaj değerlerinin hafızalarda yaşatılıyor olması ve 

bu değerlerin alt kuşağa geçmiş olduğunu görmek buraların biyo-kültürel habitatıyla 

yaşatılarak korunmasını gerektirmektedir. Bu çalışmanın, Kayseri Derevenk, Gesi ve 

Koramaz vadi yerleşimlere dair koruma ilke ve stratejileri geliştirmek için bundan 

sonraki çalışmalara altlık oluşturacağı düşünülmektedir. Bu çalışmanın örneklem alanı 

olan vadi yerleşimlerinde, yaşamın en yoğun olduğu 14 köy yerleşiminin 1875 yılına 

dair hem nüfus anlamında hem de en sağlıklı veriye ulaşılan yıl olduğu için bu yıla ait 

ilişkiler ağının incelenmesiyle başlamıştır. 19. yüzyıla ait ortaya çıkan kültürel peyzaj 

ögelerine arşiv ve literatür kayıtlarından ulaşılmıştır. Bu nedenle vadi köylerinin 19. 



317 

yüzyıldaki yapısını yazılı arşivden tespit etmek, tespit edilen değerleri temsil aracı 

olarak görselleştirmek ve bu yerleşimler arasındaki ilişki ağlarını görsel yolla 

yansıtmak bu çalışmanın bir sonraki aşaması için yol gösterecek altlığı oluşturmuştur. 

Elde edilen veriler, 19. yüzyıla ait sosyo-demografik, sosyo-kültürel ve sosyo-

ekonomik düşey katmanlar altında incelenmiştir.  

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadilerinde bulunan köylerin 19. yüzyıl ilişki 

ağları; nüfus verileri, kentleşme altyapısı, ticaret altyapısı ve meslekler, dini ve 

eğitimsel imkanlar, üretim peyzajı ve rekreasyonel faaliyetler başlıklarında kültürel 

haritalamalar olarak verilmiştir. Vadilerin nüfus verileri incelendiğinde çeşitli etnik 

yoğunluklara sahip oldukları tespit edilmiştir. Yerleşimlerde Derevenk, Gesi ve 

Koramaz Vadileri’nde üç etnik köken olan Ermeni, Rum ve Türk nüfusun yaşadığı 

bilinmekle birlikte, ayrıştığı köyler tespit edilmiştir. Her üç kökenin de birlikte 

yaşamış olduğu köyler Germir, Tavlusun, Gesi ve Drasiyak’tır. Ermeni ve Türklerin 

birlikte yaşadığı köyler Mancusun, Efkere ve Nize’dir. Rum ve Türklerin birlikte 

yaşadığı köyler Üskübü, Vekse, Ispıdın ve Ağırnas’tır. Sadece Türklerin yaşadığı 

köyler ise Turan, Küçükbürüngüz ve Büyükbürüngüz köyleridir. 14 köyü kendi 

aralarında nüfus ve büyüklük verilerine bağlı olarak kıyasladığımızda; Gayrimüslim 

nüfusun en yoğun olduğu köyler Germir, Tavlusun, Efkere ve Nize’dir. Nüfusun en 

yoğun olduğu köyler ise Germir, Tavlusun ve Efkere olarak sıralamak mümkündür. 

Yüz ölçüm olarak bakıldığında Ağırnas ve Büyükbürüngüz daha büyük arazilere sahip 

köyler olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Kentleşme altyapısı incelendiğinde hane sayısına bağlı olarak konut alanı en çok 

Germir ve Tavlusun’da bulunmaktadır. Aynı zamanda mağara ve tollarda da barınma 

faaliyetleri gerçekleşmiştir. Ev fiyatlarına bakıldığında, yine nüfusa paralel olarak 

Efkere, Germir ve Tavlusun’da yüksek değere sahip evlerin varlıkları bilinmektedir. 

Üretimhanelerin çokluğu olarak ise Germir köyü, ticaret altyapısında Germir ve 

Tavlusun köyleri ön plana çıkmaktadır. Efkere, Germir ve Tavlusun’dan sonra ticari 

anlamda en gelişmiş köylerdendir. Germir ve Efkere’nin gerek dükkan sayılarına 

gerekse halkın sahip olduğu mesleklere bakıldığında bu köylerin ticari bir merkez 

olduğunu söyleyebilmek mümkündür. Germir köyündeki dükkan sayılarının çokluğu, 

Efkere’deki dükkan sayısı ve dükkanlardan oluşan ticari aksların gelişmiş olması bu 

bilgileri doğrular niteliktedir. Efkere çarşısı, Kayseri’de çok önemli olan çeyiz 

hazırlamak ve “düzen” düzmek için önemli bir alışveriş merkezi olagelmiştir. 20. 



318 

yüzyılın başına kadar kentin bir ticaret merkezi olması durumunu sağlayan 

Gayrimüslim nüfusun, özellikle Germir, Gesi, Tavlusun, Efkere gibi köylerde 

yoğunlaştığı tespit edilmiştir.  

Köylerin sahip olduğu sosyo-ekonomik tabanlı yaşam tarzı, kentleşme altyapısında da 

okunabileceği gibi dini ve eğitimsel imkanlarının varlığına da yansımıştır. Dini tesis 

olarak vadilerde toplam 81 adet ibadethane, 34 kilise, 34 cami, 8 namazgah ve 5 mescit 

bulunmaktadır. Bu ibadethaneler en çok Germir, Tavlusun, Gesi ve Efkere’de yer 

almaktadır. Türklerin yaşadığı köyler hariç hepsinde hem yapısal ve kaya oyma 

kiliseler hem de cami, mescit ve namazgahların bulunduğunu söyleyebilmek 

mümkündür. Eğitim imkanları olarak ilkokul aşamasına eğitim imkanı sunacak 

fiziksel mekanların Gayrimüslim ve Müslüman nüfusun birlikte yaşadığı köylerde 

ayrılmış olarak bulunmaktadır. Eğitimsel faaliyetler yoğunluklu olarak Gesi ve 

Efkere’de toplanmıştır. Gesi, döneminde 4 mahalle mektebi, 3 müderrisi olan bir 

medrese, iki özel okul ve dışarıdan okumaya gelen öğrencilerin kalacağı iki adet 

vakfedilmiş evin bulunduğu bilgisi aktarılmıştır. Efkere’de 7 okulun bulunduğu 

belirtilmektedir. Bu yedi okuldan 3’ü Müslüman, 4’ü Gayrimüslim halka aittir. Efkere 

Ermeni halkı için önemli ticari-sosyal bir merkez olduğu için, burada bulunan Büyük 

Ermeni Manastırı’nda bir kız, biri erkeklere ait olmak üzere iki okul, bir de yüksek 

meslek okulu bulunmakta olduğu kayıtlarda geçmektedir. 

Vadilerin en çok yaşam bulduğu 19. yüzyıl ve 20. yüzyılın başlarına kadar sıklıkla 

kullanılan ve üretim peyzajının bir parçası olan kültürel peyzaj ögelerini güvercinlik, 

samanlık, ahır gibi hayvancılıkla ilgili üretim mekanları; boyahane, bezirhane, 

değirmen gibi alanları bitkisel üretim mekanları olarak tanımlamak mümkündür. 

Ambar, mahzen, fırın toplu olarak kullanılabilen yapısal üretim mekanları 

bulunmaktadır. Cehrilik, yoncalık, söğütlük, cevizlik, kavaklık, dutluk, bağ, bahçe, 

bostan ticari anlamda bitkiden kazanım sağlanan açık üretim alanlarıdır. Kuyu, çeşme, 

seten, soku, şirane ise üretim peyzajının bir parçası olarak herkesin kullanımına açık, 

yerel malzemeden üretilmiş kolektif tarımsal malzemeleri olmakla birlikte üretim 

peyzajı noktaları olarak tanımlanmıştır. Üretim peyzajı ögeleri olarak ise; taş ocağı yer 

almaktadır. Mancusun köyü bitkisel ve hayvansal üretim imkanları anlamında bütün 

köyler arasında en gelişmiş üretim ağına sahip köy olarak nitelendirilebilir. Meslek 

dağılımlarına bakıldığında da en fazla çiftçinin olması da bu bilgiyi doğrulamaktadır. 

Temel etkinlikler olan tarım, bahçecilik ve hayvancılığa ek olarak, bölgede geçmişte 



319 

pamuklu ve ipekli dokuma, halı üretildiği belirtilmektedir. Darsiyak, Nize ve 

Mancusun’da büyük ölçekte sığır ve küçükbaş hayvan beslendiği bilinmektedir. En 

fazla güvercinliğin ise Darsiyak köyünde olduğu tespit edilmiştir. Germir köyü 30 

bezirhane ile o dönemin Kayseri için en önemli bezir yağı üretim merkezi olduğunu 

söylemek mümkündür. Sonrasında Ağırnas, Efkere ve Nize gelmektedir. Bağ ve 

bahçelerde Kayseri ve yöresine has gilaburu bitkisi (endemik bitki), ceviz, elma, 

armut, erik, kayısı, dut, kiraz, vişne, ayva, iğde, böğürtlen, üzüm, fındık üretilmektedir. 

Tarlalarda ise arpa, buğday, keten, kendir en çok üretilen tahıllardır. Üzüm, şıralık, 

sirkelik ve şaraplık olmak üzere üç amaç için kullanılmaktadır. Sonrasında bu 

ürünlerden farklı yiyecekler üretilerek kışa hazırlık yapılmakta ve saklanmaktadır. 

Sosyo+ çevre bileşeni ele alındığında tarihsel katmanlar olarak vadi köylerinde 20. 

yüzyılın başlarına kadar Ermeni, Rum ve Türk toplumunun birlikte yaşamış olduğu 

hem yazılı arşivden hem de hafızalardan tespit edilmiştir. Yaşamsal bileşenler olarak 

sosyal gündelik yaşam pratiklerinin günümüzde daha çok mevsimlik olarak yaşanıyor 

olsa da hala devam ettirilen gelenek ve göreneklerin varlığı söz konusudur. Köylerdeki 

toplanma alanlarını; yerleşimde bulunan ibadet yapılarının, fırınların, tarımsal 

ekipmanların (soku, seten, vb. gibi) konumlarının belirlediği tespit edilmiştir. Tarımsal 

aktivitelerin (buğday, bulgur döğme, ekin zamanı, pekmez yapımı, v.b) imece usulü 

yapılmakta olduğu hem yazılı kayıtlarda hem de hafızalarda yer almaktadır. Yapılan 

görüşmelerde imece usulü yapılan diğer aktiviteler ise sulama suyunun kama 

bahçelerine aktarılması için ana kaynaktan su yolları boyunca içerisinde yer alan 

yabani otlardan arındırmak suretiyle temizlemek, yöre halkı buna “suyun gözünün 

açılması” olarak tanımlamaktadır. Bu işlemi yapmak için köydeki bütün erkeklerin 

seferber olduğu ve sonrasında ailece piknik yaptıkları bir aktivite olarak 

aktarılmaktadır. Bir diğer aktivite ise vadide bulunan Nize Çayırı’na halı yıkamak ve 

sonrasında piknik yapmaya gittikleridir. Mahalle fırınlarında kolektif olarak ekmek 

üretildiği de aktarılan bilgiler arasındadır. Etnik kökene göre mahallelerin ayrı olduğu 

yapılan görüşmelerde ve literatürde dile getirilmekle birlikte erkek ve kadınların 

akşam yaptığı aktivitelerde benzerlikler bulunmaktadır. Aynı durum yemek kültürü, 

düğünler veya gündelik yaşam aktiviteleri için de geçerli olup, sokakta konuşulan dilin 

türkçe olduğu yapılan görüşmelerde aktarılmıştır. Festival olarak sayılabilecek bağ 

bozumu ve buğday hasadının birlikte yapıldığı dile getirilmiş olsa da günümüzde 

herkesin kendi bahçesinde veya avlusunda yaptığı gözlemlenmiştir. Şifa ve dertlerine 



320 

derman bulunan şifahanelerin varlıkları da bilinmektedir. Koramaz Vadisi’nde 

bulunan ve halkın dilinde “Arap Ocağı” olarak anılan şifahanede ve muhtelif yerlerde 

bulunan delikli kayalarda bir çeşit arınma ve şifa bulma yerleri tespit edilmiştir. Gesi 

Vadisi’nde ise halkın dilinde “Dua Meydanı” olarak bilinen alanda toplanma ve kıtlık 

zamanlarında yürüyüş yapıldığı ve suyun kaynağına at nalı atıldığı ve bereket için dua 

edildiği bilinmektedir. Görüşmelerde yakın zamana kadar buralara gidildiği 

söylenmekle birlikte günümüzde o alanların manevi yanları sadece hafızalarda 

kalmıştır. Doğaya bağlı bilgi ve pratikler büyük oranda yapılmamaktadır. Geleneksel 

zanaatlar ve sanatlara bakıldığında ise, Erciyes’in volkanik dağ olmasından dolayı 

yakınlarında doğal taş ocaklarının bulunması, yapılı çevreye ve mesleklere doğrudan 

etki yapmıştır. Bu sebeple taş ustası, sıvacı, boyacı, neccar, dülger, nakkaş başlıca 

zanaat alanları olarak tespit edilmiştir. Taş ustalığının hala süreklilik arz ettiği 

bilinmektedir. Özellikle inşa faaliyetlerini içeren (nakkaş, boyacı-sıvacı) meslekler az 

eğilim göstermekle birlikte sürekliliği bulunmaktadır. Çiftçiliğin de aynı şekilde 

sürekliliği mevcuttur. Fakat diğer meslekler (çerçi, asker, değirmenci, demirci-kalaycı, 

…vb.) 20. yüzyılın ortalarına kadar devam ettiği gözlenememiştir. 

5.1.2 Vadi Köylerinin Kültürel Peyzaj Değerlerine Yönelik Tehditler 

Vadilerin sahip olduğu ve 20. yüzyılın yarısına kadar yaşattıkları kültürel peyzaj 

değerleri sonrasında sosyo-demografik olarak değişen nüfus, sosyo-ekonomik yapının 

farklılaşması ile vadilerin sahip olduğu fiziksel, doğal ve sosyo+ çevre bileşenlerinin 

değişime uğramasına sebep olmuştur. Koramaz ve Gesi Vadi’leri genel olarak 

değerlendirildiğinde; köylerdeki mübadele ve göçlerle değişen nüfus ve buna bağlı 

olarak ekonomik kaynaklarının farklılaştığı görülmüştür. Yerleşimler çoğunluklu 

olarak mevsimlik kullanımlara (bağ ve bahçe yaşamı) dönüştüğü gözlemlenmiştir. Her 

ne kadar değişen nüfus ve etnik köken buna bağlı olarak değişen dinamikler görülmüş 

olsa da köylerde yaşamsal bileşenlerin hala kısmi de olsa devam ettiği 

gözlemlenmiştir. Diğer vadilere nazaran Derevenk Vadisi’nde yaşamsal özellikler 

göstermediği, kültürel peyzajın bileşenleri olan fiziksel, doğal ve sosyal bileşenleri 

büyük oranda kaybettiği tespit edilmiştir. Hafıza peyzajları olarak 

değerlendirdiğimizde hafızaların 20. yüzyılın başındaki yaşantıyı 1950 ve öncesi 

doğumluların bizzat yaşadığı ve yaşattırdığını söyleyebilmek mümkündür. Fakat 

sonrasında kırdan kente göç ve bu alanların artık sayfiye evi olarak kullanılması, bir 

alt kuşağa geçerken kolektif hafızalarda kesintiye sebep olmuştur. 



321 

Kayseri Koramaz ve Gesi Vadileri’nin doğal çevre bileşenleri incelendiğinde alansal 

ve coğrafik olarak büyük bir fark gözlemlenmemiştir. Halkın söylemi ve gözlemlenen 

kısımdaki farklılık olarak su kaynaklarının azaldığı ve buna bağlı olarak da yeşil alanın 

azalan eğilim gösterdiği bilinmektedir. Aynı zamanda oraya yaşam veren 

güvercinliklerin artık kullanılmaması da orada yaşayan habitatın süreksizliğine neden 

olmuştur. Derevenk Vadi ’sinde ise suyun tamamen kuruması bu vadinin büyük oranda 

doğal çevre özelliğini yitirmesine sebep olmuştur.  

Kültürel peyzajın fiziksel çevre bileşeninde yer alan barınma alanlarının yoğunluklu 

olarak mevsimsel kullanımlara dönüştüğü tespit edilmiştir. Üretim peyzajlarında 

ekonomik gelir kaynağı olarak görülebilecek tarım, hayvancılık ve madencilik 

faaliyetlerinin kısmen devam ettiği gözlemlenmiştir. Bitkisel bazlı üretimlerin (boyar 

madde, bezir yağı, …vb.) ve bu üretimlerden elde edilen ekonomik girdinin süreç 

içerisinde azaldığı ve günümüze gelindiğinde yok olduğu tespit edilmiştir. Vadi 

köylerinde yaşayan halkının bahçelerinde üzüm bağı, sebze-meyve bahçesi ve cevizlik 

alanlarının az da olsa devam ettirildiği tespit edilmiştir. Han, hamam, dükkan yerleri 

gibi ticari alanların fiziksel varlıkları büyük ölçüde devam etse de işlevsel olarak 

süreksizliğe uğramıştır. Harman yerleri de 20. yüzyılın ortalarına kadar devam etmiş, 

sonrasında göç, mübadele ve kırdan kente göç nedeniyle tarımsal faaliyetler azalan 

eğilim göstermiş, günümüzde ise tarım makina ve ekipmanlarının koyulduğu açık park 

alanı ya da imara açılan ve kaybolan yerler haline gelmiştir. Sosyo-kültürel alanlar 

olarak ele alınabilecek dini ve eğitim yapılarındaki durum ise; dini yapılar da eğitim 

yapıları da benzer bir süreçten geçmiş, halkı olmayan (Gayri-müslimlerin) dini yapıları 

işlevsel olarak kullanılmamakla birlikte fiziksel olarak da sürekliliğini büyük ölçüde 

yitirmiştir. Müslüman halka ait cami yapılarının ise fiziksel ve işlevsel olarak 

sürekliliği devam etmektedir. Okul yapılarının etnik kökene göre farklılığı bilinmekle 

birlikte Gayrimüslim nüfusun süreksizliğe uğramasından dolayı okul yapıları muhtelif 

kullanımlara imkan verebilecek işlevsel dönüşümlere uğradığı ya da fiziksel 

varlıklarını devam ettiremediği tespit edilmiştir. Müslüman halka hitap eden okullar 

ise merkezi yönetim kararının alınması sebebiyle birçoğunun taşımalı eğitim sistemine 

geçtiği görülmüştür. Müslüman halka ait okul yapılarının fiziksel varlıklarını büyük 

oranda devam ettirmiş olsa da işlevsel olarak kesintiye uğramıştır. Vadilerde 

merkezlilik özelliği gösteren yerleşimlerden Ağırnas, Gesi, Germir ve Tavlusun 

köylerinde yer alan okul yapıları yenilenmiş veya ek yapı oluşturularak eğitim-öğretim 



322 

faaliyetlerine devam ettikleri gözlemlenmiştir. Kentsel-sosyal donatılarda açık alanlar 

olarak Müslüman mezarlıkları fiziksel ve işlevsel varlıklarını devam ettirebilseler de 

Gayrimüslim mezarlıkları (maşatlık) için aynı durumu söyleyebilmek mümkün 

değildir. Taş köprülerin her bir köy girişinde en az bir noktada kara ve yaya yolunu 

bağladığı gözlemlenmiştir. Bazıların üzerinde asfalt dokusu olsa da alt kottan taş köprü 

olduğu gözlemleyebilmek mümkündür. Koramaz ve Gesi Vadilerinde köy içi 

sokakları ile paralel giden su yollarının, suyun kaynağından veya çeşmelerden gelen 

suyun hala büyük ölçüde bahçelere aktardığı gözlemlenmiştir. Oturma taşları ise halen 

evle sokak dokusu ara kesitinde sosyalleşme mekanı olarak fiziksel ve işlevsel olarak 

varlığını devam ettirmektedir.  

Kayseri Koramaz ve Gesi Vadileri’nin sosyo+ bileşenleri incelendiğinde sosyal 

gündelik yaşam pratiklerinin kısmen devam ettiğini söyleyebilmek mümkündür. 

Ritüeller ve festivaller büyük oranda kesintiye uğramıştır. İmecelerin ise hafızalarda 

varlığı bulunmakla birlikte eyleme yönelik kısmi süreksizlik tespit edilmiştir. Sadece 

mahalle fırınlarında birlikte ekmek üretme ve kışa hazırlık faaliyetlerinin birlikte 

yapılabildiğini, çamaşır yıkama eylemi olarak da halı yıkama faaliyetlerinin birlikte 

yapılabildiğini söyleyebilmek mümkündür. Doğaya bağlı olan bilgi ve pratiklerin 

süreksizliğe uğradığı tespit edilmiştir. Geleneksel zanaatlar ve sanatlar da az da olsa 

devam etmektedir. 

2020 yılında Koramaz Vadisi’nin UNESCO’nun geçici listeye girmiş olması, buraya 

olan ilgiyi de artırmıştır. Bu durumun beraberinde bazı deformasyonları da getirmeye 

başladığı gözlemlenmiştir. Üzerinden 2 yıl geçmesine rağmen henüz alan başkanlığına 

dair bir oluşum kurulamamıştır. Yapılan çalışmalar noktasal kalıp, yazınsal olarak 

kitap çıkarılması, sosyo-kültürel tüketim mekanlarının açılması ve vadi tabanına 

kentsel donatı malzemelerini koymaktan öteye henüz gidememiştir.  

 

5.1.3  Vadi Yerleşimleri ve Köylerinin Kolektif Hafızasının Korunmasına ve 

Yaşayan Hafızalara Yönelik Sürdürülebilirlik Yaklaşımları 

Kültürel peyzaj, belirli bir yerde yaşayan insan ve doğanın etkileşiminin gerçekleştiği 

temsil alanı olarak değerlendirilmelidir. Dünyadaki örneklere bakıldığında; her birinin 

sahip olduğu doğal çevre verisi sosyo-kültürel çevre verisi ile birleştiğinde fiziksel 

çevrelerinde kendine özgü değerler üretmişlerdir. Kültürel miras olarak kırsal 



323 

peyzajlar, somut ve somut olmayan değerleri içerisinde barındırmaktadır. Kırsal 

peyzajlar, fiziksel olarak üretim peyzajı, morfoloji, su, altyapı, flora, fauna, yerleşim 

yerleri, ulaşım ve ticaret ağlarını barındırdığı gibi; kültürel bilgi, gelenekler, pratik 

bilgiyi de içermektedir. Miras olarak kırsal peyzajların en büyük katkılarından biri de 

biyo-kültürel çeşitliliğin sürekliliğini sağlamasıdır.  

Birleşmiş Milletlerin Sürdürülebilir Kalkınma Amaçlarında ve 11. Kalkınma 

hedeflerinde bahsedildiği üzere kırsal ve bölgesel kalkınma planı politikalarına yön 

veren temel ilkeler; yaşam kalitesinin iyileştirilmesi, sosyal ve ekonomik dengeler, 

kültürel çeşitlilik ve fırsat eşitliğinin sağlanması, sosyal, ekonomik ve siyasal 

katılımcılığın sağlanması ve sürdürülebilirlik başlıklarında toplanmaktadır. 

Türkiye’de bu temel amaçlara ulaşabilmek için planlanan 11. Kalkınma hedefi 

kapsamındaki hedefler şu şekilde tanımlanmıştır: 

-  Kırsal alanın ülke ekonomisine katkısının artması, kır-kent gelişmişlik 

farklarının azaltılması, 

-  Göç eğilimlerinin istikrarlı bir dinamiğe kavuşturulması, dengeli ve 

sürdürülebilir kalkınma hedefi ile uyumlu nüfus yapısına ulaşılması, 

-  Tarımın yeniden yapılandırılması sürecinde ortaya çıkabilecek sosyo-

ekonomik ve çevresel olumsuzlukların azaltılması, 

-  Çevrenin ve doğal kaynakların korunması, sürdürülebilirliğin sağlanması 

hedefleri arasındadır. Son elli yıl içerisinde kırdan kente göçle oluşan nüfus azalması, 

vadilerde olduğu gibi Türkiye’nin herhangi bir yerindeki kırsal alanlarda da yapılı, 

doğal ve sosyal çevrelerde problemleri de beraberinde getirmektedir. Gelişmiş ve 

gelişmekte olan ülkelerde planlama çalışmaları yapılırken; Birleşmiş Milletler ’in 

tanımlamış olduğu kalkınma hedeflerinden biri olan “Sürdürülebilir Şehirler ve 

Topluluklar” başlığı altında kır-kent dengesinin sağlanmasının gerekliliğine işaret 

eder. Son elli yıl içinde kırsal nüfusun kentlere göç etmesi sonucu olarak tarımsal 

peyzajda nüfus kayıpları yaşanmıştır. Kırsal alanların ülke ekonomisine katkısının 

sağlanması, göç eğiliminin dengelenmesi, tarımsal üretimin devamlılığına, çevrenin 

ve doğal kaynakların korunmasının önemine vurgu yapmaktadır.  

Kırsal peyzajların; yerleşim morfolojisine dair evler, sokaklar, yapı malzeme ve 

detaylarının yanı sıra; inançlar, ritüeller, kolektif davranışlar, zanaatlar vb. olguların 

da bulunduğu gelenekleri göz önünde bulunduran; doğal, sosyo-kültürel ve fiziksel 



324 

çevre ilişkilerini bütünleşik bir kavrayışla anlamlandıran bir içerikle korunması 

kurgulanmalıdır. Bu kırsal yerleşmelerdeki miras değerlerinin belirlenmesi için de 

kırsal kültürel peyzajın sahip olduğu özgün karakteristikleri doğru bir şekilde 

algılanması ve taranması; tespit edilen değerlerin kayıt altına alınması gerekmektedir. 

Yapı yapma gelenek ve pratikleri özelinde de yöresel (vernaküler) mimarinin 

korunması; önceki kuşaklardan alınan geleneğe sadık kalınarak, aynı etkenler ve 

ihtiyaçlar doğrultusunda özgün dokusunun sürdürülebilmesi ile sağlanmalıdır. 

Gelişmiş ve gelişmekte olan ülkelerde kırsal planlama çalışmalarında; kalkınma, çevre 

koruma, sürdürülebilirlik, kentsel ve kırsal alanların bütüncül peyzaj yaklaşımında 

dengelenmesi anlayışı esas alınarak planlanmaktadır. 

Koruma stratejisi ve ilkeler belirlenirken dünyadaki çağdaş yaklaşımları takip etmek, 

sürdürülebilir kalkınma ilkeleri ile bütünleşik ve yöreye ait kırsal kültürel peyzaj 

alanlarının özgün karakteristiklerini koruyacak şekilde belirlenmesi gerekir. Kırsal 

kültürel peyzajların yerel halkları ile kültürler arası diyalogun kurulmasında 

sürdürülebilir yönetim ve doğal kaynakların kullanımını içerecek koruma yaklaşımını 

içerecek ilke ve stratejiler belirlenmelidir. O coğrafyalarda yaşayan yerli halkın da bu 

sürece dahil edileceği, bütün paydaşların bir araya getirileceği platformlarda belirli 

aralıklarla ortak akıl toplantıları yapılarak; çağdaş koruma anlayışı prensiplerini 

benimseyen fiziksel, doğal ve sosyal değerlerin ilişki ve etkileşim bütünlüğü içinde 

bütüncül olarak ele alınmalı ve değerlendirilmelidir. Bu anlamda kırsal kültürel 

peyzajların korunabilmesi ve yaşatılarak gelecek nesillere aktarılabilmesi için somut 

ve somut olmayan değerleri; kültürel peyzajın fiziksel, doğal ve sosyo+ yanı ile 

korumaktan geçmektedir.  

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri her ne kadar yarı-kentsel niteliğe sahip 

fiziksel donanıma sahip olsa da yoğunluk ve üretim odaklı yaşamın geçmesi o yöreyi 

kırsal karakterde de değerlendirmemiz gerekliliğini doğurmuştur. Kayın (2012), kırsal 

peyzajların; yerleşimlerdeki evler, sokaklar, yapı malzeme ve detaylarının yanı sıra 

inançlar, ritüeller, kolektif davranışlar, zanaatlar vb. olguların da bulunduğu 

gelenekleri göz önünde bulunduran, doğal-sosyal-kültürel ve yapısal ilişkilerini 

bütünleşik bir kavrayışla anlamlandıran bir içerikle korunması gerekliliğini 

vurgulamaktadır. O coğrafyaların salt fiziksel değil, doğal ve sosyokültürel yapısıyla 

birlikte değerlendirmeyi gerektirmektedir. Yapılacak koruma faaliyetlerinin sadece 

yapılı çevresinin korunmasını amaç edinmemesi, aynı zamanda ekolojik, tarımsal ve 



325 

kültürel faaliyetlerinin, mimari alışkanlarının ve yaşam biçimlerini de içerecek 

çevresel koruma anlayışı ve koruma politikası içinde korunma durumundaki ögelerini 

bütünleşik peyzaj ilkesi benimsenerek ele alınmasını gerektirmektedir.  

Kültürel peyzaj alanları, doğal alanların insan eliyle şekillendiği ve gündelik 

yaşamların geçtiği coğrafyalar olarak bünyesinde somut ve somut olmayan değerler 

barındırır. Kültürel peyzaj alanları çoğunlukla kullanılan, değişen ve dönüşen yani 

dinamik, yaşayan alanlardır. Doğanın ve kültürün karşılıklı etkileşimle oluştuğu bu 

coğrafyalar ve şekillendiren etmen olarak insan faktörü bu çalışmanın hafıza 

peyzajlarında sürekliliği veya süreksizliğini sağlamaktadır. Dünya’da birbirinden 

farklı coğrafyalarda ayrı fiziksel ve sosyal koşullar altında bulunan ve UNESCO 

tarafından kültürel peyzaj alanı olarak tescil edilen çok miktarda vadi oluşum örnekleri 

mevcuttur. Bunlar, tarihten günümüze kadar ulaşan çok sayıda uygarlıklara ev 

sahipliği yapmış, insanlığın gelişimi ve önerilen teknolojik ve mühendislik çözümleri 

ile korunması gerekli değerleri barındıran çok sayıda vadi örnekleridir. Bu vadi 

örneklerinde görülmüştür ki üretim peyzajını hafızasında tutan ve ekonomik olarak 

sürdürebilen topluluklarda yaşam süregelmiştir. Dolayısıyla kolektif hafızasını 

koruyabilmiş ve o değerleri ekonomik tabanlı üretim peyzajı olarak yaşatabilmiş 

yerleşimler, sahip oldukları değerleri korumuş ve biyo-kültürel habitat olarak 

yaşatmaya devam etmektedir. 

Kayseri Koramaz, Gesi ve Derevenk Vadileri uzun yıllardır geleneksel yaşam 

kültürünü azalarak da olsa devam ettirmektedir. Bütün bu doğal ve kültürel değerler, 

vadilerin kendine özgü yaşam kültürünü meydana getirmektedir. Göç eden nüfus 

yapısına sahip, daha çok mevsimsel kullanımlara dönüşmüş vadi yaşamları için 

kesintiye uğramış hafızaların sürekliliğini sağlamak için alternatif senaryolar üretmek 

gerekmektedir. Vadilerin sahip olduğu doğal ve kültürel miras değerlerinin korunması 

ve sürdürülebilmesi için bu miras alanları, sahip olduğu somut ve somut olmayan 

değerleri ile korunmalı ve bütünleşik peyzaj yaklaşımını benimseyen kültürel peyzaj 

şemsiyesi altında planlanmalıdır. Dünyada ve Türkiye’de ekonomik anlamda katkı 

sağlaması amacıyla geliştirilen önerilerin ilk başında turizm olgusu gelmektedir. Fakat 

turizmin iyi yönetilmediği durumlarda, incelenen vadi yerleşimlerinde olduğu gibi, 

doğal kaynaklar ve kültürel değerler üzerinde yarattığı baskı olumsuz sonuçlara 

sebebiyet vermektedir. İncelenen örnekler ve Türkiye’de yapılan uygulamaların 

neticesinde bu vadilerin gelişimi ve sürekliliğinin sağlanabilmesi için alternatif 



326 

senaryolar üretmek gerekmektedir. Mümkün olduğunca alternatif turizm olanakları 

geliştirmek, bunu yaparken de üretim peyzajını odağına alan eko-kültürel tabanlı 

sürdürülebilir turizm yaklaşımının benimsenmesi gerekmektedir. Turizm sezonunun 

yıla yayılmasını öngörecek yaklaşımla vadilerin sahip olduğu kültürel peyzaj 

değerlerinin günümüz şartlarına göre evirilen ekonomik tabanlı katma değerler 

üretilmesi sağlanmalıdır. Bu süreçte yerel halkın da dahil edilmesi son derece 

önemlidir. Koruma ve yönetim modelinin kısa, orta ve uzun vadeli hedefleri 

kapsaması, bu hedefleri gerçekleştirmeye yönelik aşama aşama stratejilerin yer alması 

ve bu gelişmelerin izlenmesi ve olası durumda müdahale edilmesi önemlidir. 

Bu tez kapsamında ele alınan kültürel peyzaj başlığı kolektif hafıza ile birlikte 

değerlendirilerek alt parametreleri oluşturulmuş, dünyadaki örnekler de 

incelendiğinde Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadileri için şu sonuç 

değerlendirmesi çıkmıştır. Fiziksel çevreye zaman içinde şekil veren ve bugünün 

peyzajlarını oluşturan kültür ve doğanın karşılıklı etkileşimleri sonucunda oluşan 

kültürel peyzaj alanları vadi köylerinde kendi özgü somut ve somut olmayan değerler 

üretmiştir. Bu değerlerin farkında olunarak bir koruma yaklaşımı benimsenmelidir. 

Vadi köylerinin sosyo-ekonomik yapısının geçmişten günümüze nasıl geldiğini 

incelemek ve sonrasında yaşatılan hafızalardan bu değerlerin sürekliliğini sağlamak 

hedeflenmelidir. Kolektif hafızanın üretim peyzajları üzerinden sürekliliğinin 

sağlandığı yerleşimlerde fiziksel, doğal ve sosyo+ çevre de korunmuş olacaktır. Bu 

değerlerin korunabilmesi için: 

-  Biyo-çeşitliliği ve tarımsal üretimleri korumak ve yaşatmak için türlerin 

tespitinin yapılması ve üretim için gerekli teşviklerin sağlanması 

amaçlanmalıdır.  

-  Vadideki doğal hayatı korumak ve geliştirmek üzere büyük oranda 

ağaçlandırma planlaması yapılmalı; vadilerin sahip olduğu türler üzerinden 

çoğaltma süreçleri planlanmalıdır. Aynı zamanda geçmişte sahip olduğu 

faunanın sürekliliğini sağlayabilmek adına canlıların salınması ve çoğaltılması 

da planlanmalıdır. 

-  Gündelik yaşamların sürekliliğini sağlayacak sosyal yaşam pratikleri 

hatırlatılmalı ve özendirici programlar düzenlenmelidir. 



327 

-  Geçmişte sahip olunan ve günümüzde azalan eğilim gösteren zanaatların 

hatırlatması yapılmalı, usta yetiştirme programları, uygulamalı eğitimleri 

düzenlenmelidir. 

-  Tarımsal peyzajın verimliliğini artırmak ve kalitesini yükseltmek için 

araştırma-geliştirme ve bilgi sistemlerinin teknolojiye uygun şekilde 

uyarlanması hedeflenmelidir. 

-  Tarımsal peyzajın gelişimine yönelik kırsal altyapının geliştirilmesi 

sağlanmalıdır. 

-  Geçmişte yapılan ve halen de hafızalarda olan ama yaşatılması muhtemel olan 

kutlamalar, bilgi ve pratiklerin tanıtımı yapılmalı ve bu konuda farkındalık 

oluşturulmalıdır. 

-  Üretim peyzajına dair geçmişte üretilen ürünlerin ve geleneksel metotlarla 

üretimi yapılan ürünlerin tanıtımı yapılmalıdır. Ticari bir ürün haline getirecek 

iş birlikleri kurulmalıdır. Bu ürünlerin katma değerli ürüne dönüştürülmesi 

sağlanmalıdır. 

-  Bu vadilerde yaşayan halkın bilinçlendirilmesi için halka yönelik görsel ve 

yazılı materyaller üretilmelidir. Çünkü gerçek koruma oranın insanıyla birlikte 

hafızaların sürekliliğini sağlayacak bir koruma anlayışı olmalıdır. 

Bu bilgiler ışığında gelecek çalışmalara yön vermesi adına; bu alanların korunarak 

yaşatılması için insanı merkeze alan koruma yaklaşımının benimsenmesi ve bu sayede 

biyo-kültürel habitatın varlığına vurgu yapılması gerekmektedir. Bu coğrafyaların 

korunarak yaşatılabilmesi için öncelikli olarak o yerleşimlere ait fiziksel, doğal ve 

sosyo+ bileşenlerini tespit edilmesi ve envanter çalışmasının yapılması gerekmektedir. 

Yapılacak koruma faaliyetlerinin sadece yapılı çevresinin korunmasını amaç 

edinmemesi; aynı zamanda ekolojik, tarımsal ve kültürel faaliyetlerinin, mimari 

alışkanlarının ve yaşam biçimlerinin de yaşatılarak korunmasını hedeflemesi 

gerekmektedir. Yerelin peyzajı şekillendirme ve sürdürmedeki rollerinin yanı sıra, 

geçmiş ve şimdiki doğal ve çevresel koşullar hakkındaki bilgilerini kavramak 

gerekmektedir. Bu sayede yüzyıllar boyunca yapılan ve uygulanan olaylar, yerel 

kültürler ve gelenekler, bilimsel ve teknik çözümleri keşfetmek ve nesilden nesile 

kolektif belleğin aktarılmasını sağlamak mümkün olacaktır. Kültürel peyzajın içinde 

yer alan gündelik yaşantının izleriyle ele alınacak koruma ve sürdürülebilirlik 



328 

yaklaşımı, yerleşim alanını fiziksel bir kabuk olarak korumak yerine geçmişin izlerini 

taşıyan ancak günümüzün yaşantısına engel olmayacak esnek yaklaşımın geliştirilmesi 

ile gerçekçi ve özgün olacaktır. 

5.2 Yönteme Dair Sonuç ve Öneriler 

Bu çalışma için seçilen vadi yerleşimleri, sahip olduğu coğrafik özelliklerinden dolayı 

getirdiği korunaklı fiziksel koşullar ve farklı etnik kökenlere sahip topluluğun kültürel 

etkenlerle şekillenen, geçmişten bugüne insan ve doğa arasındaki ilişkiyi yansıtan 

kültürel peyzaj değerlerine sahiptir. Bu tez kapsamında geçen “peyzaj” kelimesi; insan 

ve doğanın karşılıklı etkileşimleri sonucu yapılı çevreye yansıyan kolektif hafızanın 

üretim sahnesi olarak tanımlanmaktadır. Sahne olarak vadilerdeki köy mahali, 

gündelik sosyo-mekansal etkileşimler aracılığı ile üretilen bir uzam olarak 

geçmektedir. Örneklem alan Kayseri kenti sınırları içerisinde Melikgazi ilçesinde yer 

alan Derevenk- Gesi ve Koramaz Vadileri ve içerisindeki yerleşimler; Gayrimüslim ve 

Müslüman nüfusun yoğun olarak yaşandığı, birlikte yaşam kültürünü 20. yüzyılın 

başlarına kadar devam ettirebilmiş, dolayısıyla somut ve somut olmayan kültür mirası 

değerlerinin zenginliği açısından incelenmek üzere seçilmiştir. Geçmişten bu yana 

sosyal, ekonomik ve kültürel etkenler, vadilerde bulunan bu köylerin doğal ve fiziksel 

strüktürünün bir parçası olmuştur. Bu kırsal karakterdeki yerleşimler, çeşitli doğal, 

sosyo-kültürel, ekonomik, siyasi vb. nedenlerden dolayı nüfus kaybına uğramıştır ve 

halen de kayıplar devam etmektedir. Kayıplara rağmen her yerleşim kendine özel 

hafızaları, eylemleri ve olayları ile geçmişe ışık tutmaktadır. Farklı kökenlere ait 

toplumların bir arada yaşadığı yerleşimlerde ve buna bağlı olarak oluşan hafıza 

peyzajları bize yerleşimlerin fiziksel olmayan, zihinsel katmanlarını ortaya çıkarmakla 

birlikte geçmişe dönük yaşantılarla ilgili de ipuçları vermektedir. Bu ipuçlarına 

ulaşabilmek için çeşitli yöntemsel önermeler denenmiştir. Bu önermeler sistematik 

olarak iki aşamada ele alınmıştır. Ardışık olarak ele alınan bu çoklu yöntemler; veri 

toplama ve üretme, veri değerlendirme ve yorumlama aşamalarından oluşmaktadır. 2 

aşamadan oluşan yöntem öncelikli olarak veri toplama ve üretme kısmı sonrasında da 

elde edilen verilerin değerlendirme ve yorumlama kısmını içermektedir. Veri toplama 

ve üretme aşamasında mevcut durum analizi, hafıza düğüm noktaları analizi ve 

hatırlatma topografileri analizi çalışmaları yapılarak vadi yerleşimlerinin 19. yüzyıldan 

günümüze kadarki olan kültürel peyzaj değerlerine ulaşılmaya çalışılmıştır.  Veriyi 



329 

yorumlama kısmında çeşitli temsil araçları kullanılarak tanımlanan kimlik bileşenleri 

doğrultusunda temsil edilmiştir. Bu bileşenler hafıza peyzaj kimlik kartı başlığında; 

doğal çevre, fiziksel çevre, sosyo+ çevre ve kolektif hafıza kimlik bileşenleri olarak 

tanımlanmıştır. Veri elde etme yöntemi ve elde edilen veriler, tezin 4. bölümünde 

detaylı olarak aktarılmaktadır. Öncelikli olarak örneklem alan olan Kayseri Derevenk, 

Gesi ve Koramaz vadi yerleşimlerine yönelik genel bilgilendirilmeler bölüm 4.1’de bu 

yerleşimlerin seçilme nedenleri, kısıtları ve potansiyelleri, sahip olduğu coğrafik 

özellikler, yerleşim morfolojisi ve tarihsel gelişimi detaylı olarak aktarılmıştır. 

Sonrasında bu çalışmaya özgü oluşturulan yöntem önerisi ve bu önerinin kısımları 

bölüm 4.2’de detaylandırılmıştır. Çoklu yöntem önerisi ile araştırılan örneklem alana 

dair bulgular kültürel peyzajın doğal, fiziksel ve sosyo+ çevre bileşenleri ve bu 

bileşenlere tanımlanan alt bileşenler bölüm 4.3’te aktarılmaktadır. Elde edilen verilerin 

kültürel peyzaj bileşenleri doğrultusunda çeşitli temsil araçları kullanılarak 

aktarılmasının bu gibi bilgi ve belgeleme açısından yetersiz olan kırsal yerleşimlerin 

ifade edilmesinde önemli bir temsil aracı olduğu düşünülmüştür. Bunun için yöntemin 

2. kısmını oluşturan veri değerlendirme ve yorumlama yöntemleri olarak “Hafıza 

Peyzajı Kimlik Kartı” olarak tanımlanan föy (bilgi fişi) tasarlanmıştır. Bu föyde, her 

bir köye ait doğal, fiziksel ve sosyo+ değerlerine yer verilmiş ve bölüm 4.4’te 

aktarılmıştır. Bu köylerin sahip olduğu kültürel peyzaj bileşenlerinin sürekliliği ise 19. 

yüzyıldan günümüze kadar her bir köyden en az 2 kişi ile görüşülerek sağlanmış, bu 

kişilerle şartlara göre yarı-yapılandırılmış soru setleri ile sözlü görüşmeler ve hafıza 

yürüyüşleri yöntemi gerçekleştirilmiştir. Yapılan görüşmelerin neticesi hafıza peyzajı 

kimlik kartının alt yatay bölümünde süreklilik bağlamında değerlendirilmiş ve föyün 

alt yatay kısmında mevcut durum analizi kullanılarak görselleştirilmiştir. Bu alt yatay 

bölümde aktarılan değerler, bölüm 4.5’te tümevarım yöntemiyle her bir vadi için 

yaşayan hafıza peyzajı diyagramını oluşturabilmemiz ve her bir vadiye kendi 

içerisinde bakabilmemiz için olanak vermiştir. 

Bu tez kapsamında üretilen yöntem önermesi dikey olarak 4 aşamadan oluşmaktadır.  

Öncelikle çalışmaya yatay eksende “Anlamak” başlığı ile başlanmış olup; o yerleşime 

ait sosyo-demografik kırılımlar eşik olarak belirlenmiştir. Bu eşiklere ait mevcut 

durum analizi, hafıza yürüyüşleri ve yarı yapılandırılmış görüşmeler yöntem olarak 

denenmiş, anlamsal ilişki sorgulanmıştır. Bu sayede örneklem alanın sahip olduğu 



330 

kültürel peyzaj değerlerini anlayabilmeyi ve onun üzerinden yorum yapabilmeyi 

mümkün kılmıştır.  

İkinci aşamayı oluşturulan “Kavramak” başlığında bu tür alanların sahip olduğu 

kültürel peyzaj değerleri mevcut literatürle birlikte okunarak çakıştırılmaktadır. Bu tez 

kapsamında tezin ana ekseni olan “kültürel peyzaj” ve “kolektif hafıza” başlıkları 

çerçevesinde alt parametreler geliştirilmiştir. Kültürel peyzaj kavramı, 20. yüzyılda 

kültürel coğrafyacıların öncülüğünde ortaya atılan bir kavram olup sonrasında koruma 

disiplinine taşınmıştır, fakat halen Türkiye’deki yasal mevzuatta yer bulamamıştır. Bu 

konudaki ulusal yayınlar taranmıştır. Uluslararası anlamda UNESCO, IUCN, 

ICOMOS, IFLA gibi kurum ve kuruluşların bildiri, tüzük ve deklerasyonları üzerinden 

dünyadaki koruma disiplini ve güncel yaklaşımlar tarihsel kronolojiye bağlı kalınarak 

derinlemesine incelenmiştir. Dünya’dan kültürel peyzaj örneklerinin ele alınmasının 

ardından, vadi yerlerşimlerine benzer yarı-kentsel karakterdeki seçilen örnekler detaylı 

olarak incelenmiştir. Kolektif hafıza kavramı ise Pierre Nora’nın kentsel topografya 

ve hafıza ilişkisine dayanan “hafıza yerleri” kavramı üzerine kurulmuştur. Kentsel 

topografya ve hafıza arasındaki bütüncül ilişkiye odaklanan görüşlerden, Nora'nın 

(1989) “lieux de mémoire” (hafıza yerleri), Halbwachs'ın (1992) “yer işaretleri” 

hafızanın; gündelik yaşamın mekânsal pratiği ile sürekli müzakere edilen, akışkan ve 

dinamik bir süreç olarak incelenmesi, yaşayan hafızanın düzlemini “hatırlama 

topografileri” üzerinden kurmaktadır.  

3. aşamasını oluşturan “sürdürmek” kısmında alana dair elde edilen verilerin 

yorumlanması ve buna bağlı olarak önerilecek koruma yaklaşımı için kültürel peyzaj 

kavramı ve dünyadaki koruma yaklaşım süreçleri araştırılmıştır. Yapılan sözlü 

görüşmeler ve hafıza yürüyüşleri yöntemi ile elde edilen bilgiler, deneyimler ve 

düşünceler, vadilerin kültürel peyzaj değerlerinin tespiti ve hafızalardaki sürekliliği 

anlamında katkı sağladığı gibi bu değerlerin korunması konusunda önerilecek 

yaklaşım hakkında da fikir verici nitelikte olmuştur. Tüm dünyada kültürel peyzaj 

alanları ve vadi yerleşimlerinin kendine özgü değerlerin sürekliliğini sağlamaya 

yönelik ilke ve stratejilerin belirlenmesi amaçlanmıştır. Geliştirilen öneriler bu alana 

özgü olmakla birlikte, bu alandan ve bu çalışmadan yola çıkılarak hem Kayseri 

Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri için hem de Türkiye’de kültürel peyzaj 

niteliği taşıdığı düşünülen bölgeler için genellenebilir nitelikte ilke ve stratejiler 

içermektedir.  



331 

Sonuç bölümü ise “yaşatmak” olarak tanımlanmıştır. Kayseri vadilerinin sahip olduğu 

somut ve somut olmayan değerlerin biyo-kültürel habitat olarak yaşatılması o 

yerleşimlerin kültürel peyzaj bileşenleri, hafıza düğüm noktaları, üretim peyzajı ve 

bunların arasındaki simbiyotik ilişkinin sürekliliğini temel alan ilke ve stratejileri 

geliştirilmiştir. Bu tez kapsamında gelinmek istenen hedef vadi köyleri için eko-

kültürel habitatı ile yaşayan hafıza peyzajları olarak tanımlanmıştır (Şekil 5.1).  

 

Şekil 5.1 : Şekil: Yöntem için etaplama önerisi. 

5.3 Uluslararası İlkesel Metinlere Dair Sonuç ve Öneriler 

Kültürel peyzaj literatürü incelendiğinde, coğrafya disiplininden doğan kavram 

zamanla çeşitli alanlarda kullanılarak disiplinler arası bir terminolojiye evrilmiş ve bu 

sayede terim anlam genişlemesi yaşamıştır. Özellikle son 40 yıl içerisinde terimin, 

somut değerlerin yanı sıra somut olmayan değerleri de kapsamaya başladığı, kentsel 

alanlardan kırsal alanlara kadar çeşitli coğrafyalar için de kullanıldığını görebilmek 

mümkündür. Kültürel miras kavramı anlayışının UNESCO-ICOMOS-IFLA gibi 

kurumlar tarafından yayınlanan uluslararası ilkesel metinlerde; önceden büyük anıtlar 

ve arkeolojik yerler ya da mimari toplulukları kapsadığını, fakat sonrasında somut 



332 

olmayan değerler, yerin ruhu, aidiyet, kimlik ve hafıza gibi kavramları da kapsayacak 

şekilde anlam zenginliğine uğrayarak, son zamanlarda bütünleşik peyzaj ilkesi 

benimsenerek kültürel peyzaj şemsiyesi altında incelenmektedir. Kültürel peyzaj 

kavramı, etkileşim içinde olduğu doğa ve insanın oluşturduğu kültürel katmanı 

koruyacak ve yönetecek bir yaklaşımı temsil etmektedir. UNESCO tarafından dünya 

mirası listesinde “kültürel peyzaj alanı” olarak tescil edilen 116 coğrafya 

bulunmaktadır. Bu coğrafyalar UNESCO tarafından tanımlanan tipoloji ve 

sınıflandırmalar altında değerlendirilmiştir. Bu alanlar; geleneksel yerleşimi içeren ve 

tehdit altında olan bir kültürün temsili; yaşayan ya da kaybolan bir medeniyet 

dönemine göre teknoloji, planlama ve tasarım değerlerini içinde barındıran; fikirler ve 

inançlar, sanatsal ve olağanüstü evrensel öneme sahip; insan dehasının başyapıtı olarak 

tanımlanan alanlar kültürel peyzaj alanı olarak değerlendirilmektedir. UNESCO’nun 

“Kültürel Peyzaj Alanı” olarak tanımladığı uluslararası örneklerdeki vadi 

yerleşimlerini incelediğimizde; kültürel peyzajın fiziksel, doğal ve sosyo-kültürel 

bileşenlerinin birbiri ile bütünlük ilkesini taşıdığı görülmüştür. Kültürel peyzaj 

alanlarında fiziksel çevre bileşenlerinin coğrafyaya özgü değerler ürettiğini, 

verneküler mimarinin yansımalarının görülebileceği barınma ve harici yapısal 

çözümlerin yerinde ve yerel malzeme ile üretilmesi; sosyo-ekonomik yapıyı oluşturan 

üretim peyzajı için yapısal ve alansal çevrenin varlığı; fiziksel mekanların ihtiyaca ve 

üretim şekline göre şekillenmiş olması; doğal çevre bileşeni olarak iklim ve bitki 

örtüsünün izin verdiği üretimlere yer verilmesi tespit edilmiştir. Aynı şekilde doğal 

çevre verilerinin endüstriyel veya geleneksel üretimlerde hammadde olarak 

kullanılması, koruma-kullanma dengesinin gözetilmesi ve sosyo+ çevre bileşeni 

olarak bu gündelik yaşam şeklinin benimsenmesiyle ortaya çıkan zanaat ve sanat 

değerleri, bilgi ve pratikler, bu tip kırsal yerleşimlerin en karakteristik somut ve somut 

olmayan miras değerleri olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Tarihsel süreç içerisinde peyzaj, bireylerin ve toplumların davranışını ve yaşam 

biçimlerini etkileyen kolektif belleğin geçtiği alanlardır. Tarihi kültürel peyzajlara 

yaşam veren, insan ve doğanın karşılıklı etkileşimi sonucunda üretilen çevrelerde, 

insanın doğa karşısında sunduğu katkı, o coğrafyada yere özgü değerler oluşturur. 

Doğayla insanın ortak çalışması olan kültürel peyzajlarda insanın yere özgü değerler 

üretmedeki bilgi birikimi, kolektif olarak nesilden nesile aktarılarak devam etmiş ve 

zamanla hafıza topografyalarını oluşturmuştur. Dünyadaki kültürel peyzaj alanları 



333 

incelendiğinde hafızası ve ona bağlı oluşan kolektif hafızanın varlığı, bu coğrafyaları 

eşsiz ve özgün kılmıştır. Zaman içerisinde belirli bir kültür grubunun oluşturduğu doğa 

ve insanın karşılıklı etkileşimi ile oluşan kültürel peyzajların sürekliliği; belleğimizde 

yer alan her bir izin, yaşam boyu deneyimlerin ve bu değerlerin geçmişi ile 

bağlantısının devam ettirilebildiği takdirde yaşayan peyzajlar olacaklardır. Aksi halde, 

çeşitli nedenlerden dolayı yaşayanını kaybeden coğrafyalar, tarihsel açıdan kaybın 

ötesinde hafızaların da kaybına neden olmaktadır. Kültürel peyzaj alanlarının yaşayan 

peyzajlar olarak sürekliliği, geçmiş ile günümüzün bağlarını güçlü tutarak kolektif 

hafızayı korumak, değişime izin verecek esnekliğe sahip olmaktan geçmektedir.  

UNESCO’nun kültürel peyzaj olarak tescil ettiği alanlar incelendiğinde görülmektedir 

ki; özgün coğrafyalarda müze işlevi ile korunan alanların yaşayan peyzaj olarak 

sürekliliği sağlanamamaktadır. Bu tür alanlar yaşayanı olmadan ruhunu kaybetmiş ve 

metalaşmış coğrafyalardır. Bu incelemeler ışığında; müze olarak korunan alanlarda 

sadece yapılı çevre korunabilmektedir. Kolektif hafızasını koruyabilmiş ve o değerleri 

birer ekonomi tabanlı üretim peyzajı olarak yaşatabilmiş yerleşimler; sahip oldukları 

doğal, fiziksel ve sosyal değerleri korumakta ve yaşatmaktadır. Zaman içerisinde 

belirli bir kültür grubu tarafından doğa ve insanın karşılıklı etkileşimi ile oluşan 

kültürel peyzajların sürekliliği; hafızada yer alan her bir izin, yaşam boyu üzerine 

eklemlenerek ilerleyen bilgi ve pratiklerin, bu değerlerin geçmişi ile ilişkilerinin 

kurulduğu ve yaşatıldığı sürece var olacaktır. Bu bağlamda kültürel peyzaj alanlarını 

müze olarak korumaktansa, yaşayanı ile birlikte kültürel peyzajlar olarak korumak, bu 

alanların hafızasının sürekliliği ile mümkündür. Bu konunun tartışılması ve bu 

meseleye uzmanlarca çağdaş alternatif senaryolarının geliştirilmesi gerekmektedir. 

Geçmişin izlerini günümüze koruyarak getirebilmek için, bu tür özgün coğrafyaların 

müze olarak korunması yerine, o coğrafyanın yaşayanı ile birlikte günümüzün 

şartlarına uyumlu hale getirerek bütüncül bir koruma yaklaşımı getirilmelidir. Bunu 

sağlamanın öncelikli yolunun da üretim peyzajının sürekliliğini sağlamaktan 

geçmektedir. Üretim peyzajları kültürel peyzaj alanlarında toplumun kolektif 

hafızasının nesilden nesile geçtiği değerlerdir. Dolayısıyla bu tür değerlerin sürekliliği, 

doğrudan insanı temele alan yaklaşımlarla sağlanması ile mümkündür. İnsani değerleri 

koruma ve bunlara saygı gösterme, o coğrafyanın içinde yaşayanı ile koruma 

anlayışının benimsenmesi gerekmektedir. Çünkü o coğrafyayı eşsiz kılan değerin 

insanın kendisi olduğudur. Bu çalışma “yaşayan hafıza” ve buna bağlı olarak “üretim 



334 

peyzajı” kavramının uluslararası ilkesel metinlerde yer alması gerekliliğine emsal 

çalışma niteliğinde olduğu düşünülmektedir. Bu tip kırsal yerleşimlerde hafızanın 

devamlılığı için üretim peyzajının devam etmesini ve bunu sağlamak için de bu 

değerlerin gündelik yaşamlarda yer bulmasını savunan bu çalışmanın, UNESCO 

uzmanlarınca çok paydaşlı ve çok katılımlı, yerinde ve yerel ile hafızaları temel alan, 

somut ve somut olmayan değerleri birlikteliğini vurgulayan bütünleşik peyzaj ilkesi 

benimsenerek, bu tür alanların biyo-kültürel habitatıyla yaşatılarak korunması 

gerekmektedir. UNESCO’nun hafıza-peyzaj arasındaki ilişkiyi içeren değerlendirme 

kriterinin yeteri düzeyde detaylandırılmadığı görülmüştür. Bu tez kapsamında yapılan 

incelemeler neticesinde UNESCO’nun değerlendirme kriterlerine ek olarak; insanı 

merkeze alan, peyzaj ve hafıza arasında ilişki kuran bir değerlendirme kriteri 

benimsenmiştir. Bu değerlendirme kriterinin öncelikli koşulu ise üretim peyzajının 

sürekliliğini sağlamaktan geçmektedir. Üretim peyzajları kültürel peyzaj alanlarında 

toplumun kolektif hafızasının nesilden nesile geçtiği değerler olduğu hipoteziyle yola 

çıkılan bu tez çalışmasında kültürel peyzaj alanlarının sürekliliğine dair yol haritası şu 

şekilde tarif edilmektedir. Kırsal alanlarda sosyo-mekansal durum ve fiziksel çevre 

ilişkisi, biyo-kültürel habitat ve doğal çevre ilişkisi, insani değerler ve sosyo+ çevre 

ilişkisinin birbiri arasındaki sürekliliğinin nesilden nesile hafıza peyzajları olarak 

aktarılmasındaki üretim peyzajının sürekliliği olduğudur 

Bir toplumun köklerinin ya da kültürel bağlarının sürekliliğini sağlayabilmek için 

hafıza mekanlarının korunması ve yaşatılarak sürdürülmesi gerekmektedir. Toplumun 

aşina olduğu, gündelik hayatlarında sürekli kullanılan yerler, mekanlar, peyzajlar 

kesintiye uğratılırsa bellek unutma döngüsüne girer. Hafızalarda önemli yere sahip 

olan kolektif belleğin geçtiği alanların süreksizliğe uğratılması ise aidiyet hissinin 

azalmasından dolayı kentsel ve kırsal alanlarda kimlik problemine neden olur. 

Toplumlar tarafından ortak imgeleri belleklerde uyandıracak hafıza mekanlarının 

varlığının tespit edilmesi ve gelecek nesillere aktarılabilmesi gereklidir. Her toplumun; 

ortak hafızalarını kurabilecekleri, aidiyet hissedebilecekleri, biraradalık duygularını 

güçlendirebilecekleri, değişen yaşam koşullarına uyum sağlayabilecekleri, birlikte 

deneyimleyebilecekleri, hatırlananları sürdürebilecekleri, unutulanları ise tekrardan 

canlandırma fırsatı yakalayacakları mekanlara ihtiyaç vardır. Kültürel peyzajlardaki 

yerleşme dokusunun oluşumunda gündelik yaşantı izleri, dokuyu fiziksel bir kabuk 

olarak korumak yerine; geçmişin izleri ile günümüz beklentilerine de cevap 



335 

verebilecek sürdürülebilirlik anlayışıyla yaşatmak ve koruma-kullanma dengesini 

gözetmekten geçmektedir. Mekanların bu sayede sadece fiziksel çevreyi oluşturan bir 

öge olarak değil aynı zamanda kültürel bir kod taşıyıcısı, kişisel ve toplumsal belleğe 

ayna vazifesi üstlendiğini düşünmek gerekmektedir. Hafıza peyzajlarının 

yaşatılabilmesi; kentlinin hafızasındaki ortak bilinç ruhuyla var olan yerlerin hatırlama 

topografilerinin tespit edilmesi ve bu doğrultuda fiziksel çevrenin planlama süreçlerine 

dahil edilmesi ile mümkün olacaktır. Her ne kadar hatırlanma önemli olsa da kentin 

değişen ihtiyaçları, yeni yaşam biçimleri, sosyo-kültürel veya ekonomik değişimler, 

sosyo-demografik kırılımlar sebebiyle değişkendirler. Yerelin peyzajı şekillendirme 

ve sürdürmedeki rollerinin yanı sıra, geçmiş ve şimdiki doğal ve çevresel koşullar 

hakkındaki bilgilerini kavramak gerekmektedir. Bu sayede yüzyıllar boyunca yapılan 

ve uygulanan olaylar, yerel kültürler ve gelenekler, bilimsel ve teknik çözümleri 

keşfetmek ve nesilden nesile kolektif belleğin aktarılmasını sağlamak mümkün 

olacaktır. 

5.4. Ulusal Mevzuata Dair Sonuç ve Öneriler 

Kültürel peyzaj kavramı uluslararası ilkesel metinlerde kavram olarak geçiyor olsa bile 

hala ulusal yasal mevzuatta yer bulmamaktadır. 2863 sayılı Kültür ve Tabiat 

Varlıklarını Koruma Kanunu’nda “peyzaj” ibaresi sadece “kentsel sit” başlığı altında 

“kültürel ve tabii peyzaj elemanlarının (yapılar, bahçeler, bitki örtüleri, yerleşim 

dokuları, duvarlar, sokak ve meydanlar ve benzeri) birlikte bulundukları alanları” tarif 

etmektedir. Dünyadaki gelişmeler artık bir yerin ya da alanın sadece fiziksel özellikleri 

ile değil, oranın kültürel habitatı ile peyzajın çerçevelediği bir bağlamla 

ilişkilendirilerek sürdürüldüğünü göstermektedir. Bu anlamda Türkiye’deki yasal 

mevzuatlarda da bu konunun gündeme gelmesi ve “kültürel peyzaj” olarak doğal, 

fiziksel ve sosyo+ kimlik bileşenleri ile bir bütün olarak ele alınması gerekmektedir. 

Maalesef ki bu değerlerin birlikte ele alınması gerekirken Türkiye’de doğal ve kültür 

varlıkları ayrı kurumlarca denetlenmeye başlamıştır. Bu da kurumlar arası diyaloğun 

iyi gelişmemesi durumunda yansımalarını kültürel peyzaj alanlarında yaşanacağını 

söylemektedir. Bu tür kültürel peyzaj değeri yüksek olan alanlarda sadece fiziksel 

çevresin korunmaya değer olduğu değil, insan ve doğanın etkileşimi ile oluşan biyo-

kültürel habitatın sürdürülerek yaşatılması gerekliliği unutulmamalıdır. Bu anlamda 

ulusal mevzuatlarda kırsal karakterdeki düşük yoğunluklu alanlarda biyo-çeşitliliğin 



336 

korunması ve yerelin sahip olduğu üretim peyzajı değerlerinin de bir o kadar önemli 

ve korunmaya değer olması vurgulanmalıdır. Bu bilgiler güncel hayatta artık yer 

bulmamış olsa da sosyo+ çevrenin önemine işaret etmektedir, bu da o coğrafyanın 

kolektif hafızasının da korunmaya değer olduğu gerçeğini barındırmaktadır.  

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz vadi yerleşimleri Kültepe Kaniş Karum’una 

yakın bir konumda bulunmaktadır. Kültepe’de yaşam geçmişte Engir Gölü ile birlikte 

etkileşim içerisinde olmuştur. Engir Gölü’nü besleyen su kaynakları ise vadilerden 

gelmektedir. Vadilerde yer alan güvercinlikler her ne kadar günümüzde kullanılamıyor 

olsa da geçmişte burada çok fazla yabani güvercin olduğunu söylemektedir. 

Güvercinlerin ana besin kaynağı ise bu suda yer alan faunadır. Güvercinlerin uçuş 

güzargahında yer alan ve sonlandığı yer olan Engir Gölü aynı zamanda küçükbaş ve 

büyükbaş hayvanın mera alanlarıdır. Bir zamanlar hayvancılığın çokça yapıldığı vadi 

köylerinin mera alanı Kayseri-Sivas yolu ile bölünmüştür. Bütüncül bir bakış açısıyla 

ele alınacak olursa; Kayseri’nin kuzey doğu vadileri olarak tanımlanan Derevenk, Gesi 

ve Koramaz Vadileri, Kültepe Arkeolojik Alanı’na doğal varlıklarla bağlam 

oluşturmaktadır. Doğal hayatın sürekliliğini sağlamak için her iki kültür miras alanının 

birlikte düşünülmesi gerekliliği ve ulusal mevzuatta bu tür alanların da bağlam 

çerçevesinde bütüncül olarak bakılması gerekliliğini doğurmaktadır. İnsan ve doğanın 

karşılıklı etkileşiminin eşsiz örneklerini sunan vadi yerleşimleri kültürel peyzaj alanı 

olarak bütüncül değerlendirilmelidir. Aynı zamanda tarihsel sürekliliği de bu iki 

alanda okuyabilmek mümkündür. Kayseri Koramaz Vadisi ve Kültepe Kaniş Karum 

Arkeolojik Alanı UNESCO’nun geçici listede olduğu bilinmekle birlikte, Koramaz 

Vadisi’ni hem diğer vadilerle birlikte anlamlı bir bütünlük oluşturduğunu hem de 

Kültepe Kaniş Karum Arkeolojik alanı ile “kültürel peyzaj” şemsiyesi altında birlikte 

ele alınmasını gerektirmektedir. 

 

 

 



337 

KAYNAKLAR 

Ahunbay, Z. (1996). Tarihi Çevre Koruma ve Restorasyon, İstanbul: YEM Yayınları, 

2005. 

Aktan, A. (2000). Osmanlı Belgelerine Göre Kayseride'ki Gayrimüslim Tebeanın 

Durumu. Üçüncü Kayseri ve Yöresi Tarih Sempozyumu (06-07 Nisan 

2000), Erciyes Üniversitesi Yayını, Kayseri, Turkey, pp.7-33. 

Aran, K. (2000). Barınaktan Öte Anadolu Kır Yapıları, Ankara, Tepe İnşaat San. A.Ş. 

Yayını. 

Baykara, T. (1967). “Cehri Üzerine Notlar, İstanbul Üniversitesi Coğrafya Enstitüsü 

Dergisi, 8 (16), 160-164. 

Baytop, T. (1984). Türkiye’de Bitkiler ile Tedavi, İstanbul: İstanbul Üniversitesi 

Yayınları No: 3255, Eczacılık Fakültesi No: 40. 

Baytop, T. (1997). Türkçe Bitki Adları Sözlüğü, Ankara: Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 

Yüksek Kurumu Türk Dil Kurumu Yayınları, Yayın No: 578. 

Beşbaş, N. (2006). Kayseri Gesi Akarun Evi’nin Rölöve, Restitüsyon ve Restorasyon 

Önerisi (Yüksek lisans Tezi). Gazi Üniversitesi, Fen Bilimleri 

Enstitüsü, Ankara.  

Birnbaum, C., A. & Peters., C. (1996). The Secretary of Interior’s Standards with 

Guidelines for the Treatment of Cultural Landscapes. Washington, 

D.C.: U.S. Department of Interior, National Park Service. 

Birnbaum, C., A. (1994). Preservation Brief 36: Protecting Cultural Landscapes: 

Planning, Treatment and Management of Historic Landscapes. 

Washington, D.C.: U.S. Department of Interior, National Park Service. 

Blokdyk, G. (2017). Gap Analysis, the definitive handbook, The Art of Service. 

Blunt, A. (2003). Collective Memory and Productive Nostalgia: Anglo-Indian 

Homemaking at McCluskieganj. Environment and Planning D: Society 

and Space, 21, 717-738. 

Boyer, M. C. (1996). The City of Collective Memory: Its Historical Imagery and 

Architectural Entertainments, MIT Press: Cambridge. 

Boym, S. (2007). Nostaljinin Geleceği (1 ed.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Cambridge Dictionary, 2019. 

Certeau, M. D. (2009). Gündelik hayatın keşfi I eylem, uygulama, üretim sanatları. 

L. A. Özcan (Çev.) Ankara: Dost Yayınevi. 

Clark, S. & Young, (1995). Keynote speech, Cultural Mapping Symposium and 

Workshop, Australia. 

 



 

338 

Connerton, P. (2019). Toplumlar Nasıl Anımsar? (Çev. Alaeddin Şenel), 3. Baskı, 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2019. 

Cosgrove, D. E. (1998). Social Formation and Symbolic Landscape. Univ of 

Wisconsin Press. 

Council of Europe, (1995). Recommendation No. R(95) 9 of The Committee of 

Ministers to Member States on the Integrated Conservation of Cultural 

Landscape Areas as Part of Landscape Policies., Retrieved from 

<https://rm.coe.int/CoERMPublicCommonSearchServices/DisplayDC

TMContent?documentId=09000016804fd025> 

Council of Europe, (2000). European Landscape Convention., European Treaty 

Series-No. 176, <Retrieved from https://rm.coe.int/1680080621> 

Council of Europe, (2005). Council of Europe Framework Convention on the Value 

of Cultural Heritage for Society, Retrieved from < https://rm.coe. int/ 

1680083746> 

Cömert, H. (2007). Tavlusun. Kayseri: Kocasinan Belediyesi Yayınları. 

Cömert, H. (2008). Koramaz Vadisi. Kayseri: Ağırnas Belediyesi Yayınları.  

Cömert, H. (2010). Gesi Vadisi: Gesi, Efkere, Darsiyak, Nize, Balagesi, Mancusun. 

Ankara: Gesi Vakfı Yayınları. 

Cömert, H. (2014). Germir. Kayseri: Mazaka Yayıncılık. 

Çabuk, S. (2005). Kayseri Metropoliten Kentinin Gelisme Baskısı Altında Kalan 

Agırnas’ta Kültürel Kimliğin Sürdürülebilme Mücadelesi, 8 Kasım 

Dünya Sehircilik Günü Kolokyumu, 7–9 Kasım 2005, Planlamada Yeni 

Politikal ve Stratejiler: Riskler ve Fırsatlar, 7-9 Kasım 2005, s.409–

419, ed: Ö. Ertekin, Taskısla, İstanbul. 

Eber, E. D. & Neal, A. B. (2001). Memory And Representation: Constructed Truths 

& Competing Realities (1st edition ed.). Popular Press.  

Ekin, C. (2005) Kayseri, Kayabağ Osmanlı Dönemi Rum Kiliseleri (Yüksek Lisans 

Tezi). Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Elagöz Timur B., Kevseroğlu Ö. (2021). Kaya Oyma Geleneğinin İzinden Kırsal 

Morfolojiyi Anlamak, Kayseri Koramaz Vadisi Örneği, Türkiye 

Kentsel Morfoloji Araştırma Ağı III. Kentsel Morfoloji Sempozyumu 

“Kent Morfolojileri”: Kentsel Form Araştırmalarında Çok Boyutlu 

Yaklaşımlar, Bildiri Kitabı. 

Elagöz Timur B., Kevseroğlu Ö., Baturyoğlu Yöney N., Asiliskender B. (2019). 

“Gesi Vadisi Üzerinden Kültürel Sürekliliğin Belgelenmesi ve 

Değerlendirilmesi; Kayseri, Yeşilyurt (Mancusun) Mahallesi”, Türkiye 

Kentsel Morfoloji Araştırma Ağı II. Kentsel Morfoloji Sempozyumu, 

“değişkent” Değişen Kent, Mekan ve Biçim, Bildiri Kitabı, 2019: 651-

664. (ISBN: 9786058082014). 

Eravşar, O. (2000). Seyahatnamelerde Kayseri. Kayseri: Kayseri Ticaret Odası 

Yayınları. 

Erkiletlioğlu, H. (2016). Geniş Kayseri Tarihi (6 ed.). Ankara: Bel-Sin Eğitim, 

Hizmet, Güzelleştirme ve Yardım Vakfı Kültür Yayını- 5. 



339 

Faroqhi, S. (2014). Orta Halli Osmanlılar. (Çev.: H. Çalışkan). İstanbul: İş Bankası 

Kültür Yayınları. 

Fowler, P. (1999). Cultural landscape – Archaeology, Ancestors and Archive, in Geja 

Hajos (ed.), Monument-Site-Cultural Landscape Exemplified by the 

Wachau, Vienna, Austrian National Committee of ICOMOS, 56-62. 

Fowler, P. (2003). World Heritage Cultural Landscapes 1992 – 2002, UNESCO 

World Heritage Centre, Paris. 

Gilbert, C., A., Dolan, S. (1998). A Guide to Cultural Landscape Reports: Contents, 

Process, and Techniques. Washington, DC: U.S Department of the 

Interior National Park Service. 

Güler, A. (2000).  Kayseri’de Demografik Durum, III. Kayseri ve Yöresi Tarih 

Sempozyumu Bildirileri, Kayseri: Erciyes Üniversitesi Kayseri ve 

Yöresi Tarih Araştırmaları Merkezi Yayınları, 2000: 201-218. 

Halbwachs, M. (1980). The Collective Memory. (Çev. F. J. Ditter ve V. Y. Ditter). 

New York: Harper&Row. 

Halbwachs, M. (1992). The Social Frameworks of Memory, London: The University 

of Chicago Press. 

Halbwachs, M. (2018). Kolektif Hafıza (Çev. B. Barış). Ankara: Heretik Yayınları.  

Holliday, A. (2002). Doing and Writing Qualitative Research, Londra: Sage Pub.. 

ICOMOS ve IFLA (2017). Principles Concerning Rural Landscapes as Heritage. 1 

Aralık 2016. Erişim 20 Kasım 2018, http://www.icomos.org. 

ICOMOS. (1982). Historic Gardens (The Florence Charter 1981)., 1-5. 

ICOMOS. (1987). Charter for the Conservation of Historic Towns and Urban Areas 

(Washington Charter 1987)., 1-3. 

ICOMOS. (1994). The Nara Document on Authenticity (1984), 1-3. 

ICOMOS. (2005). Xi’ an Declaration on the Conservation of the Setting of Heritage 

Structures, Sites and Areas., 1-4. 

ICOMOS. (2011). Tarihi Kentlerin ve Kentsel Alanların Korunması ve Yönetimiyle 

İlgili Valetta İlkeleri, (Çev. Zeynep Ahunbay), 1-10. 

ICOMOS. (2014). Heritage and Landscape as Human Values. ICOMOS 18th General 

Assembly. Florence, Italy: 9-14 December. 

Issawi, C. (1980). The Economic History of Turkey 1800-1914, The University of 

Chicago Press, Chicago and London. 

IUCN (2001). Guidelines for Reviewers of Cultural Landscapes- The Assessment of 

Natural Values in Cultural Landscapes. Proceedings from IUCN World 

Heritage Panel. 

IUCN. (1994). Guidelines for Protected Area Management Categories. Gland, 

Switzerland: IUCN. 

İmamoğlu, V. (2010) Gesi Evleri: Mimar Sinan’ın Yetiştiği Yöredeki Köyler ve 

Geleneksel Evler. Kayseri: Kayseri Büyükşehir Belediyesi Kültür 

Yayınları. 



 

340 

İnbaşı, M. (1992). XVI. yy. Başlarındda Kayseri, Kayseri: İl Kültür Müdürlüğü 

Yayınları,1992. 

İnbaşı, M. (2007). “Nüfus ve Ekonomik Yönden XVI. ve XVII. Yüzyıl Kayseri’sinde 

Ermeniler”, Hoşgörü Toplumunda Ermeniler [Armenians in the Society 

of Tolerance]. M. Hülagü, G: Alan, S. Demirci, Ş. Batmaz (eds.). 

Kayseri: Erciyes University Publications, 2007: vol. III, 9-32. 

Jacques, D. (1995). The rise of cultural landscapes. International Journal of Heritage 

Studies, 1, 91-101.  

James, P. E., Martin, G. (1981). All Possible Worlds: A History of Geographical 

Ideas. John Wiley & Sons. New York, p.177. 

Kayın, E. (2012). “Bir ‘Kültürel Manzara-Kültürel Peyzaj’ Öğesi Olarak Kırsal 

Yerleşimlerin Korunmasına Yönelik Kavramsal ve Yasal İrdelemeler, 

Mimarlık, 367, September-October 2012 Ankara: The Chamber of 

Architects of Turkey: 46-49. 

Kayseri Yeraltı Yapıları Envanteri, (2020). Beşinci Ara Rapor, Kayseri.  

Kayseri Yeraltı Yapıları Envanteri. (2018). Dördüncü Ara Rapor, Kayseri.  

Kayseri’s Armenians Speak (2018). İclal Ayşe Küçükkırca (ed.), İstanbul: Hrant 

Dink Vakfı, 2018. 

Keskin, M. (2000). Kayseri Nüfus Müfredat Defteri 1831-1860. Kayseri: Kayseri 

Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları. 

Kévorkian, R.H. & Paboudjian, P. B. (2012). 1915 Öncesi Osmanlı 

İmparatorluğu’nda Ermeniler. İstanbul: Aras Yayınları. 

Kevseroğlu, Ö. & Ayataç, H. 2019. Kültürel Peyzajın Kent Hafızasındaki 

Sürekliliğinin İncelenmesi; Kayseri Derevenk, Gesi, Koramaz Vadi 

Köyleri Örneği. International 7. Landscape Architecture Congress, 

Kasım 6-10, 2019, Antalya, Türkiye. 

Kevseroğlu, Ö., Ayataç, H. & Baturayoğlu Yöney, N. 2021. Hafıza Peyzajlarının 

Kültürel Haritalamalarının Morfolojik Olarak Karşılaştırılması: 

Kayseri Derevenk, Gesi ve Koramaz Vadi Köyleri Örneği. Türkiye 

Kentsel Morfoloji Araştırma Ağı, III. Kentsel Morfoloji Sempozyumu 

“KENT MORFOLOJİLERİ”: Kentsel Form Araştırmalarında Çok 

Boyutlu Yaklaşımlar, Mayıs 3-5, 2021 Ankara, Türkiye. 

Kevseroğlu, Ö., Ayataç, H. & Baturayoğlu Yöney, N. 2021. Understanding 

Intangible Aspects of Cultural Landscape; Living Cultures of northeast 

Kayseri Valleys, Milli Folklor International and Quarterly Journal of 

Cultural Studies, 130 (17), 185-203.  

Kuban, D. (2000). Tarihi Çevre Korumanın Mimarlık Boyutu. İstanbul: YEM 

Yayınları. 

KUDEB. (2017). Germir Geleneksel Kayseri Mahalleleri. Kayseri: Kayseri 

Büyükşehir Belediyesi Yayınları.  

Kümbetoğlu, B. (2019). Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma 

(6 ed.). İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Lewicka, M. (2008). Place Attachment, Place Identity, and Place Memory: Restoring 



341 

the Forgotten City Past, Journal of Environmental Psychology, 28(3), 

209-231. 

Logan, W. (2001). “Globalising Heritage: World Heritage as a Manifestation of 

Modernism and Challenges from the Periphery‟, pp. 51-57 in 

Proceedings of Australia ICOMOS National Conference 2001, 20th 

Century Heritage – Our Recent Cultural Legacy, Adelaide 28 

November – 1 December 2001; Australia ICOMOS, Burwood, 

Australia. 

Madran, E., & Özgönül, N. (2005). Kültürel ve Doğal Değerlerin Korunması. 

Ankara: TMMOB Mimarlar Odası. 

Mallarach, J. M. (2012). Introductory overview of the spiritual values in the 

Protected Areas of Europe. Spiritual Values of Protected Areas of 

Europe Workshop Proceedings Bundesamt für Naturschutz, Bonn. 

Massey, D. (2005). For Space, London: Sage Publications. 

Meinig, D., W. (1979).  ‘Introduction’ in Meinig, The Interpretation of Ordinary 

Landscapes: Geographical Essays, Oxford University Press, New 

York, 1979.  

Mitchell, N., Rössler, M., Tricaud, P. (2009). World Heritage Cultural Landscapes; 

A Handbook for Conservation and Management. France: World 

Heritage Centre UNESCO. 

Nora, P. (1989). Between Memory and History: Les Lieux de Memoire, M. 

Roudebush. 

Nora, P. (1996). Realms of Memory. Columbia University Press. 

Nora, P. (2006). Hafıza Mekanları (Çev. M. E. Özcan). Ankara: Dost Yayınları, 

Ankara. 

Özbek M., Soysal U., Koçer D. (2020). Osmanlı’dan Günümüze Koramaz Vadisi 

Tarihi. Kayseri: Kayseri Büyükşehir Belediyesi Kültür Yayınları. 

Patton, Q.M. (1987). How to use qualitative methods in evaluation. London: Sage 

Publications. 

Potthoff, K. (2013). The use of ‘cultural landscape’ in 19th century German 

geographical literature. Norwegian Journal of Geography, 67, 49-54. 

Retrieved from http://dx.doi.org/10.1080/00291951.2012.759617 

Rapaport, A., (2004). Kültür, Mimarlık Tasarım, (Çev.: S. Batur), İstanbul: YEM 

Yayınevi. 

Relph, E., (1976). Place and Placelessness. London: Pion. 

Rossi, A. (1983). The Architecture of the City, Cambridge: Mit Press. 

Rossler, M. (2006). World Heritage Cultural Landscapes: A UNESCO Flagship 

Programme 1992 – 2006. Landscape Research, 31, 333-353. 

Sauer, C. (1925). The Morphology of Landscape, University of California 

Publications in Geography, 2 (2), 19-53. 



 

342 

Sauer, C., O. (1963). The morphology of landscape. Leighly, J. (ed.) Land and Life: 

A Selection from the Writings of Carl Ortwin Sauer, 315-350. 

University of California Press, Berkeley, CA. 

Somuncu, M. (2004). Cehri Üretimi ve Ticaretinin 19. Yüzyılda Kayseri 

Ekonomisindeki Önemi. Erciyes Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi Dergisi, 22, 99-125. 

Strauss, A. L. & Corbin, J. (1990). Basics of Qualitative Research: Grounded Theory 

Procedures and Techniques, Newbury Park, CA: Sage. 

Sümerkan, M. R. (1990). Biçimler Etkenler Açısından Doğu Karadeniz Kırsal 

Kesiminde Geleneksek Evlerin Yapı Özellikleri (Doktora Tezi). 

Karadeniz Teknik Üniversitesi, Fen Bilimleri Enstitüsü, Trabzon. 

Taylor, K. (2008). Landscape and Memory: cultural landscapes, intangible values 

and some thoughts on Asia. Proceedings from 16th ICOMOS General 

Assembly and International Symposium: ‘Finding the spirit of place – 

between the tangible and the intangible’, Quebec, Canada. 

Taylor, K., & Lennon, J. (2011). Cultural landscapes: A bridge between culture and 

nature? International Journal of Heritage Studies, 17(6), 537–554. 

https://doi.org/10.1080/13527258.2011.618246. 

TDK Sözlük, 2019. 

Topçu, S. M. (2012). Kayserili Mimar El-Hac Mehmet Ağa’nın Kayseri’deki Hayratı. 

Karadeniz, 13, 47-62. 

UNESCO (1972). Convention concerning the protection of the world cultural and 

natural heritage adopted by the General Conference at its seventeenth 

session, Paris, 16 November 1972. 

UNESCO Bangkok. (2005). Hoi An Protocols for Best Conservation Practice in 

Asia: Professional guidelines for assuring and preserving the 

authenticity of heritage sites in the context of the cultures of Asia within 

the framework of the Nara Document on Authenticity (Third draft – 

version April 2005). 

UNESCO. (2003). Cultural Landscapes-The Challenges of Conservation. 

Proceedings of the International Workshop (Ferrara, Italy 2002), Paris: 

UNESCO World Heritage Centre. 

UNESCO. (2008). Operational Guidelines for the Implementation of the World 

Heritage Convention. Paris: UNESCO World Heritage Centre. 

Retrieved from https://whc.unesco.org/archive/opguide08-en.pdf 

URL-1<https://www.iucn.org>, erişim tarihi 19.06.2020. 

URL-2<https://ich.unesco.org/en/convention>, erişim tarihi 29.06.2020. 

URL-3<https://www.tr.undp.org/content/turkey/tr/home/sustainable-development-

goals/goal-15-life-on-land.html>, erişim tarihi 15.08.2021. 

URL-4<https://whc.unesco.org/en/list/1488/gallery>, erişim tarihi 19.08.2020. 

URL-5<https://whc.unesco.org/en/list/1488/gallery/&index=13&maxrows=12>, 

erişim tarihi 19.08.2020. 

URL-6<https://whc.unesco.org/en/list/1488/gallery>, erişim tarihi 19.08.2020. 



343 

URL-7<https://whc.unesco.org/en/list/1488/gallery>, erişim tarihi 19.08.2020. 

URL-8<http://whc.unesco.org/en/list/1457/gallery/&index=1&maxrows=12>, 

erişim tarihi 21.08.2020. 

URL-9<http://whc.unesco.org/en/list/1457/gallery/&index=13&maxrows=12>, 

erişim tarihi 21.08.2020. 

URL-10<https://kvmgm.ktb.gov.tr/TR-181115/ivriz-kulturel-peyzaji-konya-2017.ht 

ml>, erişim tarihi 22.08.2020. 

URL-11<https://kvmgm.ktb.gov.tr/TR-44410/mardin-kulturel-peyzaj-alani-mardin. 

html>, erişim tarihi 05.01.2022. 

URL-12<https://whc.unesco.org/uploads/thumbs/site_1160_0008-500-33320140822 

171043.jpg>, erişim tarihi 30.08.2020. 

URL-13<https://whc.unesco.org/uploads/thumbs/site_0840_0011-500-33220151104 

164840.jpg>, erişim tarihi 01.09.2020. 

URL-14<https://whc.unesco.org/uploads/thumbs/site_0850_0015-500-33320151104 

123515.jpg>, erişim tarihi 01.09.2020. 

URL-15<https://whc.unesco.org/uploads/thumbs/site_1081_0011-500-33420161011 

172611.jpg>, erişim tarihi 02.09.2020. 

URL-16<https://whc.unesco.org/uploads/thumbs/site_1352_0005-500-33420170716 

095744.jpg>, erişim tarihi 02.09.2020. 

URL-17<https://whc.unesco.org/uploads/thumbs/site_0933_0015-500-33720170201 

122400.jpg>, erişim tarihi 03.09.2020. 

URL-18<https://whc.unesco.org/uploads/thumbs/site_0806_0006-500-333-2012080 

6140715.jpg>, erişim tarihi 03.09.2020. 

URL-19 <https://whc.unesco.org/en/list/806/gallery>, erişim tarihi 04.09.2020. 

URL-20<https://whc.unesco.org/uploads/thumbs/site_1066_0011-500-276-2015110 

5101739.jpg>, erişim tarihi 04.09.2020. 

URL-21 <https://whc.unesco.org/en/tentativelists/6473/>, erişim tarihi 10.10.2020. 

URL-22<https://tarihikayseri.blogspot.com/2016/01/surp-garabed-manastiri-efkere. 

html>, erişim tarihi 06.01.2022. 

URL-23 <http://www.koramazvadisi.com/turan/index.html>, erişim tarihi 

06.01.2022. 

Urry, J. (2002). The Tourist Gaze, London: Sage. 

Von Droste B., Rössler M. and Titchen S. (eds.) (1999). “Linking Nature and 

Culture”, Report of the Global Strategy Natural and Cultural Heritage 

Expert Meeting, 25 to 29 March 1998, Amsterdam, The Netherlands. 

UNESCO/Ministry for Foreign Affairs/Ministry for Education, 

Science, and Culture, The Hague. 

World Heritage Cultural Landscapes (2009). A Handbook for Conservation and 

Management, World Heritage papers 26, N. Mitchell, M. Rössler and 

P.-M. Tricaud (Eds), UNESCO World Heritage Center, Paris. 

Yazlık, B. (2019). Koramaz Vadisi Columbarium Mezarları. Turkish Studies, 14, 669-

733. 

http://whc.unesco.org/en/list/1457/gallery/&index=1&maxrows=12


 

344 

Yel, S., Demirtaş, O. G. (2007). Kayseri Bölgesindeki Türkler ve Ermenilerin Sosyo 

Kültürel Etkileşim ve Dayanışmasının Sözlü Tarih Yöntemiyle 

Değerlendirilmesi (Kayseri Örneği). Hoşgörü Toplumunda Ermeniler. 

M. Hülagü, G: Alan, S. Demirci, Ş. Batmaz (der.). Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi Yayınları, c. IV, 203-232. 

Yıldırım, A., & Şimşek, H. (2006). Sosyal bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 

İstanbul: Seçkin Yayıncılık. 

Yılmaz, A. (2016). Ermeni ve Rum Kültür Varlıklarıyla Kayseri. İstanbul: Hrant Dink 

Vakfı Yayınları.  

Yörük, D. (2013). h. 1259 / M. 1843 Tarihli Cizye Defterlerine Göre Kayseri’de Rum 

ve Ermeniler. Turkish Studies, 8, 439-466. 

Yurt Ansiklopedisi 7.Cilt. İstanbul: Anadolu Yayıncılık. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

3
4
5
 

EKLER 

EK A. Hafıza Peyzajı Kimlik Kartları 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

345 



 

 

3
4
6
 

 

 

 
E

K
 A

 :
 H

af
ız

a 
P

ey
za

jı
 K

im
li

k
 K

ar
tl

ar
ı 

 

Ş
ek

il
 A

.1
 :

 G
er

m
ir

 H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 



 

 

3
4
7
 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.2
 :

 T
av

lu
su

n
 H

af
ız

a 
P

ey
za

jı
 K

im
li

k
 K

ar
tı

 

 
 

 



 

 

3
4
8
 

 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.3
 :

 M
an

cu
su

n
 H

af
ız

a 
P

ey
za

jı
 K

im
li

k
 K

ar
tı

 

 
 



 

 

3
4
9
 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.4
 :

 E
fk

er
e 

H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 

 
 



 

 

3
5
0
 

 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

. 
5

 :
 G

es
i 

H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 

 

 



 

 

3
5
1
 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.6
 :

 D
ar

si
y
ak

 H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 

 

 



 

 

3
5
2
 

 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.7
 :

 N
iz

e 
H

af
ız

a 
P

ey
za

jı
 K

im
li

k
 K

ar
tı

 



 

 

3
5
3
 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.8
 :

 I
sp

ıd
ın

 H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 

 
 



 

 

3
5
4
 

 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.9
 :

 V
ek

se
 H

af
ız

a 
P

ey
za

jı
 K

im
li

k
 K

ar
tı

 

 

 

 



 

 

3
5
5
 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.1
0

 :
 A

ğ
ır

n
as

 H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 

 

 

 



 

 

3
5
6
 

 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.1
1

 :
 K

ü
çü

k
b
ü

rü
n
g

ü
z 

H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 

 

 

 



 

 

3
5
7
 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.1
2

 :
 Ü

sk
ü

b
ü

 H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 

 

 

 



 

 

3
5
8
 

 

 

 

 

Ş
ek

il
 A

.1
3

 :
 B

ü
y

ü
k
b
ü

rü
n
g

ü
z 

H
af

ız
a 

P
ey

za
jı

 K
im

li
k

 K
ar

tı
 

 



 

359 

ÖZGEÇMİŞ 

Ad-Soyad   : Özlem KEVSEROĞLU 

 

ÖĞRENİM DURUMU: 

 Lisans : 2008,  İTÜ, Mimarlık Fakültesi, Peyzaj Mimarlığı Bölümü 

 Yüksek Lisans : 2011, İTÜ, Disiplinlerarası, Kentsel Tasarım Yüksek Lisans  

                                           Programı 
 

MESLEKİ DENEYİM VE ÖDÜLLER: 

 2008-2014 yılları arasında muhtelif peyzaj ofis ve şantiyelerinde Peyzaj Mimarı 

olarak görev almıştır. 

 2011-2014 yılları arasında Erciyes Üniversitesi, Şehir ve Bölge Planlama 

Bölümü’nde Misafir Öğretim Görevlisi olarak görev yapmıştır. 

 2014’ten günümüze kadar AGÜ Mimarlık Fakültesi, Mimarlık Bölümü’nde 

Araştırma Görevlisi olarak görev yapmaktadır. 
 

DOKTORA TEZİNDEN TÜRETİLEN YAYINLAR, SUNUMLAR VE 

PATENTLER: 

 Kevseroğlu, Ö., Ayataç, H., Baturayoğlu Yöney, N. 2021. Understanding 

Intangible Aspects of Cultural Landscape; Living Cultures of northeast Kayseri 

Valleys, Milli Folklor International and Quarterly Journal of Cultural Studies, 130 

(17), ss. 185-203, Ankara.  

 Zıvalı Turhan, T., Kevseroğlu, Ö. 2021. Kır-Kent Bağlamında Değişen Kamusal 

Mekan Algısı: Germir ve Mostar Örnekleri Üzerinden Karşılaştırmalı bir 

İnceleme. 29. Kentsel Tasarım ve Uygulamalar Sempozyumu, Mayıs 7-8, 2021 

İstanbul. Türkiye. 

 Kevseroğlu, Ö., Ayataç, H., Baturayoğlu Yöney, N. 2021. Hafıza Peyzajlarının 

Kültürel Haritalamalarının Morfolojik Olarak Karşılaştırılması: Kayseri Derevenk, 

Gesi ve Koramaz Vadi Köyleri Örneği. Türkiye Kentsel Morfoloji Araştırma Ağı, 

III. Kentsel Morfoloji Sempozyumu “KENT MORFOLOJİLERİ”: Kentsel Form 

Araştırmalarında Çok Boyutlu Yaklaşımlar, Mayıs 3-5, 2021 Ankara, Türkiye. 

 Elagöz Timur, B., Kevseroğlu, Ö. 2021. Kaya Oyma Geleneğinin İzinden Kırsal 

Morfolojiyi Anlamak, Kayseri Koramaz Vadisi Örneği. Türkiye Kentsel Morfoloji 

Araştırma Ağı, III. Kentsel Morfoloji Sempozyumu “KENT MORFOLOJİLERİ”: 

Kentsel Form Araştırmalarında Çok Boyutlu Yaklaşımlar, Mayıs 3-5, 2021 

Ankara, Türkiye. 

 Kevseroğlu, Ö. 2019. Üretim Peyzajı Olarak Kültürel Peyzaj Alanları; Türkiye 

Örneği. Prof. Dr. Nuran Zeren Gülersoy ile Planlama, Tasarım ve Koruma 

Üzerine, Kasım 25, 2019 İstanbul, Türkiye. 



 

360 

 Kevseroğlu, Ö., Ayataç, H. 2019. Kültürel Peyzajın Kent Hafızasındaki 

Sürekliliğinin İncelenmesi; Kayseri Derevenk, Gesi, Koramaz Vadi Köyleri 

Örneği. International 7. Landscape Architecture Congress, Kasım 6-10, 2019 

Antalya, Türkiye. 

 Elagoz Timur, B., Kevseroğlu Durmuş Ö., Baturayoğlu Yöney, N., Asiliskender, 

B. 2018.  Gesi Vadisi üzerinden Kültürel Sürekliliğinin Belgelenmesi ve 

Değerlendirilmesi: Kayseri, Mancusun (Yeşilyurt) Mahallesi, Türkiye Kentsel 

Morfoloji Araştırma Ağı II. Kentsel Morfoloji Sempozyumu: “DeğişKent” Değişen 

Kent, Mekân ve Biçim, Ekim 31-Kasım 2, 2018 Istanbul, Türkiye. 

DİĞER YAYINLAR, SUNUMLAR VE PATENTLER: 

 Kevseroglu, Ö., Kidik, A., Asiliskender, B. 2020. Continuity of Industrial 

Landscape: From Sümerbank Kayseri Textile Factory to AGÜ Sümer Campus. 

International Conference of Contemporary Affairs in Architecture and Urbanism 

(ICCAU-2020), Mayıs 6-8, 2020 Alanya, Türkiye. 

 Summer F., Baturayoglu Yoney N., Asiliskender, B., Ozkan S. E., Pedergnana M., 

Kevseroglu Durmus Ö. 2018. Kerkenes Ekolojik Merkezi, Orantı Dergisi, 9, ss. 

25-28, Kayseri. 

 Akgun N., Kevseroglu Durmus Ö. 2018. Plug-In’: Articulations in Urban Pattern 

of Kayseri Workshop, Süperkent Kayseri, ss. 180 -197, Kayseri.  

 Kıdık A., Kevseroglu Ö. 2018. Beton Olmak: bir morfogenetik yaklaşım, Betonart 

Dergisi, 58, ss. 68 – 70, Istanbul.  

 Akgun N., Kevseroglu Ö. 2017. Cultural Continuity in Kayseri since Early 

Christian Period to Population Exchange: An examination on the ‘Traces’ of 

Multilayered Identity of Develi, Conference titled as “Conservation: The Past 

Today's Dialogue”, Ekim 26 -28, 2017 Ankara, Türkiye. 

 Pakoz, M., Z., Ayten, M., Kevseroğlu, Ö. 2017. Socio-Spatial Dimensions of How 

to Make a City Bicycle-Friendly: The Case of Kayseri, Turkey, Lisbon AESOP 

Annual Congress’17 Spaces of Dialog for Places of Dignity, Temmuz 11-14, 2017 

Lizbon, Portekiz. 

 Kevseroğlu, Ö., Kubat, A., S. 2015. The Evaluation of the Integration of Industrial 

Heritage Areas to Urban Landscape: The Case Study of Sumerbank Kayseri Cotton 

Factory, AIZ Journal of ITU, 12 (1), Mart 2015, ss. 31-36, İstanbul.  

 Pakoz, M.Z., Polimeni, B., Kilic, E., Kilic, Z., Kevseroglu Durmus, O. 2015. 

From a ‘border city’ to a ‘buffer city’: Changing urban life and its effects on urban 

heritage in Kilis. Shifting Cities, Urban Heritage in the 21st Century, Kasım 12-

14, 2015 New Jersey, ABD. 

 Kevseroğlu, O., Kubat, A., S., Ozbil, A. 2012. Using Space Syntax To Convert a 

Brownfield Area Into an Innovative Park: The Case of Kayseri, Turkey, 8th 

International Space Syntax Symposium, Ocak 3-6, 2012 Santiago, Şili. 

 Kevseroğlu, O., Kubat, A., S. 2012. Sümerbank Kayseri Bez Fabrikası, Yapı 

Dergisi, 362, ss. 48-54,  İstanbul. 

 



 

361 

 Kevseroğlu, O., Kubat, A., S. 2012. The Evaluation of the Integration of Industrial 

Heritage Areas to Urban Landscape: The Case Study of Sumerbank Kayseri Cotton 

Factory, Symposium on Young Perspectives on Urban Design, 2012 Istanbul, 

Türkiye. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

362 

 

 


