
 
 

 

  

FATİH SULTAN MEHMET VAKIF ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI PROGRAMI 

HACER REİSOĞLU 

RÂHÎ’NİN MİSBÂHU’L-MA’ÂRİF’İ 

(İNCELEME-METİN-NESRE ÇEVİRİ) 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

İSTANBUL 2022 



 
 

 

  

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

FATİH SULTAN MEHMET VAKIF ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI PROGRAMI 

RÂHÎ’NİN MİSBÂHU’L-MA’ÂRİF’İ 

(İNCELEME-METİN-NESRE ÇEVİRİ) 

HACER REİSOĞLU 

(180101011) 

Danışman 

Doç. Dr. Dursun Ali TÖKEL 

 

 

İSTANBUL 2022 



 
 

 

 



 
 

BEYAN BİLDİRİM 

Bu tezin yazılmasında bilimsel ahlak kurallarına uyulduğunu, başkalarının 

eserlerinden yararlanılması durumunda bilimsel normlara uygun olarak atıfta 

bulunulduğunu, kullanılan verilerde herhangi bir tahrifat yapılmadığını, tezin herhangi 

bir kısmının bağlı olduğum üniversite veya bir başka üniversitedeki başka bir çalışma 

olarak sunulmadığını beyan ederim. 

 

 Hacer REİSOĞLU 

 İmza  

 



 
 

TEŞEKKÜR 

Öncelikle bu çalışmanın yürütülmesi esnasında engin bilgi ve tecrübelerinden 

istifade ettiğim, ihtiyaç duyduğum her an ulaşabildiğim, süreç içerisinde karşılaştığım 

her zorluğu telkin ve teşvikleriyle kolaylaştıran, hatalarımı yargılamadan beni doğruya 

yönlendiren, yanında fikirlerimi özgürce ifade edebildiğim kıymetli danışman hocam 

Sn. Dursun Ali TÖKEL’e tezime sunduğu katkılardan dolayı çok teşekkür ediyorum. 

Ayrıca bu aşamaya gelmemde üzerimde büyük emekleri olan çok değerli lisans ve 

yüksek lisans hocalarım Sn. Kemal YAVUZ’a, Sn. Nihat ÖZTOPRAK’a ve Sn. 

Yılmaz DAŞCIOĞLUNA’na teşekkürü bir borç bilirim. Son olarak, sundukları zengin 

kaynak imkanı ve mükemmel çalışma ortamı nedeniyle 29 Mayıs Üniversitesi 

Kütüphanesi yetkililerine; tezimdeki Farsça bölümlerin okunmasında desteğini 

esirgemeyen sevgili Aysun ELLİDOKUZOĞLU’na; Arapça kelimelerde yardımıma 

koşan sevgili hocam Iman ALZAİBEK’e; İngilizce özet bölümünde emeği geçen 

sevgili hocam Aysun DELİKTAŞ’a; tezin teknik aşamalarında imdadıma yetişen 

Nektel DEMİR’e,   maddi ve manevi destekleriyle her daim yanımda olan sevgili 

aileme ve bu akdemik yolculukta bana yoldaş olan, hiçbir zaman yanımdan 

ayrılmayan, her zorluğu birlikte aştığım kıymetdarım, can dostum Dilanur DEMİR’e 

şükranlarımı sunuyorum. 

 

                                                                                                 Hacer  REİSOĞLU 

                                                                                                                İmza  

 

 



v 
 

RÂHÎ’NİN MİSBÂHU’L-MA’ÂRİF’İ 

(İNCELEME-METİN-NESRE ÇEVİRİ) 

Hacer REİSOĞLU 

ÖZET 

Bu çalışmada 16.yy. şâirlerinden Râhî’ye ait olan Misbâhu’l-Ma’ârif adlı 

manzum eser incelemeye tabi tutulmuştur. Eserin tespit edebildiğimiz tek nüshası 

Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi koleksiyonu 03880 numarada kayıtlı 

bulunmaktadır. Eser, büyük bir bölümünün esmâ-i hüsnâ şerhi olması hasebiyle klasik 

Türk edebiyatında esmâ-i hüsnâlar kapsamında ele alınmıştır. 

Üç ana başlıktan oluşan çalışmamızın giriş bölümünde esmâ-i hüsnâ üzerinde 

durularak esmâ-i hüsnânın lügat ve ıstılah manası, Türk edebiyatındaki yeri ve 

manzum esmâ-i hüsna şerhleri hakkında bilgi verilmiştir. Birinci bölümde Râhî’nin 

hayatı, edebi kişiliği ve eserleri üzerinde durulmuştur.  

İkinci bölümde Misbâhu’l-Ma’ârif’in nüsha tanıtımı yapıldıktan sonra şekil ve 

muhteva hususiyetleri hakkında bilgi verilip esmâ-i hüsnâ ile şiirler arasındaki anlam 

ilişkisi irdelenmiş, ardından eserin sonunda yer alan ayet başlıklı manzumeler 

hakkında bilgilendirme yapılmıştır. 

Üçüncü bölümde metnin günümüz Türkçesine ve transkripsiyon alfabesine 

çevirisi yer almaktadır. 

Bu tez ile Râhî ve Mibâhu’l-Ma’ârif adlı eserinin klâsik Türk edebiyatında yer 

edinmesi ve manzum esmâ-i hüsnâ şerhleri ile ilgili yapılacak çalışmalara kaynak 

oluşturması amaçlanmıştır. 

Anahtar Kelimeler; Râhî, Esmâ-i Hüsnâ, Misbâhu’l Ma’ârif, Süleymaniye 

Kütüphanesi 



vi 
 

RÂHÎ’S MİSBÂHU’L-MA’ÂRİF 

(REVIEW-TEXT-PROSE TRANSLATION) 

 

Hacer REİSOĞLU 

ABSTRACT 

In this study, the poetic work named Misbâhu'l-Ma'ârif, which belongs to 6th 

century poet Râhî, has been examined. The only copy of the work that has been able 

to be identified is registered in the Suleymaniye Library Haci Mahmud Efendi 

collection in the fixture number 03880. The work has been analyzed within the scope 

of Esmâ-i Husnâs in classical Turkish literature, since most of it is an annotation of 

Esmâ-i Hüsnâ. 

In the introductory part of our study, which consists of three main titles, 

information about the lexicon and terminology of Esmâ-i Hüsnâ, its place in Turkish 

literature and poetic esmâ-i Hüsna annotations are given. 

In the first chapter, Râhî's life, his literary personality and works are studied.  In 

the second part, after the copy of Misbâhu'l-Ma'ârif is introduced, information about 

its form and content features is given and the meaning relationship between Esmâ-i 

Husnâ and poems is examined. 

The translation of the text into today's Turkish and transcription alphabet are 

available in the third part of the thesis. 

With this thesis, it is aimed that Râhî and his work Misbâhu'l-Ma'ârif will take 

place in classical Turkish literature and will be a source for studies on poetic Esmâ-i 

Hüsnâ commentaries. 

 

Key words:  Rahi, Esmâ-i Hüsnâ, Misbâhu'l Ma'ârif, Süleymaniye Library



vii 
 

ÖNSÖZ 

Başta harf inkılabı olmak üzere çeşitli nedenlerle kavramlarına ve anlam 

dünyasına giderek yabancılaştığımız klasik metinler Türk edebiyatının asırlar öncesine 

uzanan kökleridir. Ulaşabildiğimiz, hayat verebildiğimiz her metin genelde edebi 

kültürümüzün, özelde ise klasik Türk edebiyatının çeşitlenip zenginleşmesine katkı 

sağlayacaktır.  Çalışmamıza konu olan Misbâhu’l-Ma’ârif adlı eser de bu metinlerden 

bir tanesidir. 

Misbâhu’l-Ma’ârif 16.yy. şairlerinden Râhî’ye ait olup Süleymaniye Yazma 

Eserler Kütüphanesi’nde Hacı Mahmud Efendi koleksiyonu 03880 numarada kayıtlı 

bulunan tamamı manzum bir eserdir. İncelemelerimiz neticesinde eserin 1B’den 

21B’ye kadar olan bölümün esmâ-i hüsnâ şerhi; 21B’den 35B’ye kadar olan bölümün 

de kırk+bir olmak üzere kırk ayet şerhi olduğu anlaşılmıştır. Misbâhu’l-Ma’ârif 

üzerine yaptığımız bu çalışma dört bölümden oluşmaktadır.  

Giriş bölümünde, eserin büyük bir bölümünü teşkil etmesi hasebiyle “esmâ-i 

hüsnâ” üzerinde durulmuş olup, “esmâ-i hüsnâ”nın lügat ve ıstılah manası, sayısı ve 

kültür ve edebiyatımızdaki yeri açıklanmıştır.  

Birinci bölümde, kaynaklardan edinilen bilgiler ışığında Râhî’nin hayatı, edebî 

kişiliği, eserleri ve incelemeye tabi tuttuğumuz eseri Misbâhu’l-Ma’ârif ‘teki 

şiirlerinden yapılan çıkarımlarla şairin şiir anlayışı hakkında bilgi verilmiştir.  

İkinci bölümde, Misbâhu’l-Ma’ârif’in nüsha tavsifi yapılmış, ardından eser, 

şekil ve muhteva açısından incelenmiştir. Şekil özellikleri başlığı altında içerisinde 

Farsça şiirler de bulunan Misbâhu’l-Ma’ârif’te kullanılan nazım şekilleri, kafiye 

çeşitleri ve vezinler tespit edilerek açıklanmıştır. Veznini tespit edemediğimiz Farsça 

şiirlerin ise yalnız nazım şekilleri ve beyit sayıları verilmiştir. Eserde geçen ayetlerin 

sure adları, ayet numaraları ve iktibas edilen hadisler hakkındaki bilgiler dipnotlarda 

verilmiştir. Dipnotlarda ayet ve hadis meallerinin tamamı verilerek, alıntılanan kısmın 



viii 
 

tercümesi koyu renkle gösterilmiştir. Ayet mealleri için Halil Altundaş ve Muzaffer 

Şahin tarafından hazırlanan DİB yayınlarının Kur’an-ı Kerim Meali’nden istifade 

edilmiştir. 

Eserin muhtevasında, eserde kullanılan nazım türleri ve manzumelerde adı 

geçen âlim ve şair şahsiyetler hakkında bilgi verildikten sonra şerhi yapılan ilâhî 

isimlerin genel tanımları yapılmış, ardından şairin şiirle esmâ arasında mutlaka bir 

ilişki kuracağı inancından yola çıkılarak isimlerle şiirler arasındaki anlam ilişkisi 

irdelenmiştir. Ayrıca esmâ-i hüsnâ şerhinden sonra manzum tercümesi yapılan 

ayetlerin yer aldığı sureler ve ayet numaraları hakkında bilgilendirme yapılmıştır.  

Üçüncü bölümde, Misbâh’ul Ma’ârif’in transkripsiyonlu metni günümüz 

Türkçesine çevirisi ile birlikte verilmiş olup her beytin altında nesre çevirisi parantez 

içinde küçük punto ile gösterilmiştir. Beyitlerde geçen bazı kavram, mekan ve özel 

isimlere dair bilgiler dipnotlarda açıklanmıştır. Şiirler, şiirlerde yer alan beyitler ve 

bendler numaralandırılmış; eserin varak numaraları orijinal numaralandırma esas 

alınarak, örneğin [2A] şeklinde gösterilmiştir. Şiirlerin başlıklarında ve bütün 

numaralandırmalarda kalın punto kullanılmış; Farsça şiirler günümüz Türkçesine 

aktarılmayıp sadece başlığı, -eğer bulabildiysek- vezni ve şiir numarası verilerek beyit 

sayılarıyla birlikte Farsça olduğu belirtilmiştir. Şiirlerin başlıklarında yer alan ayetler 

önce Arap harfleriyle gösterilmiş, ardından transkribe edilmiştir. Arap harafleriyle 

verilen ayet metinleri https://kuran.diyanet.gov.tr  adresinden alınmıştır. Ayet ve 

hadislerden yapılan iktibaslarda italik yazı stili kullanılmış olup ayetlerin yer aldığı 

sure adı, ayet numarası ve iktibas edilen hadisler hakkındaki bilgiler dipnotlarda 

verilmiştir. Dipnotlarda ayet meallerinin tamamı verilerek, alıntılanan kısmın 

tercümesi kalın punto ile gösterilmiştir. Metindeki harf eksiklikleri düzeltilerek vezni 

bozmayan eksik harfler normal parantez (), vezni bozanlar ise köşeli parantez [] içine 

alınmıştır. Okunamayan kelimeler orjinal metinden resimlenerek gösterilmiştir. “Elif” 

harfinin yazılmadığı “ile” bağlacı, bitiştiği kelime ile arasına tire (-) koyularak 

yazılmış, kapalı “e”ler “i” harfiyle gösterilmiştir. Anlam bakımından metinle 

örtüşmediğini ya da yazım hatası yapıldığını düşündüğümüz kelimeler hakkındaki 

kanaatlerimiz dipnotlarda belirtilmiştir.  

https://kuran.diyanet.gov.tr/


ix 
 

Ek kısmında ise Misbâh’ul Ma’ârif’in dijital ortamdan fotoğraflanan orijinal 

metni verilmiştir.Hiç bilinmeyen bir eseri gün yüzene çıkartıp tanıtarak klasik Türk 

edebiyatının zenginleşmesine katkı sağladığına inandığımız bu çalışmanın, bundan 

sonra alanla ilgili yapılacak akademik araştırmalara kaynak oluşturmasını temenni 

ediyoruz. 

16.12.2020                 Hacer REİSOĞLU



x 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ........................................................................................................................... v 

ABSTRACT ............................................................................................................... vi 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... vii 

TRANSKRİPSİYON ALFABESİ ......................................................................... xiv 

KISALTMALAR ..................................................................................................... xv 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1. ESMÂ-İ HÜSNÂ .................................................................................................... 1 

2. EDEBİ TÜR OLARAK ESMÂ-İ HÜSNÂ ........................................................... 4 

2.1.1. Manzum Esmâ-i Hüsnâlar ....................................................................... 6 

2.1.1.1. Ta’dâd-ı Esmâ-i Hüsnâlar ............................................................... 6 

2.1.1.2. Mu’ammâ-i Esmâ-i Hüsnâlar .......................................................... 7 

2.1.1.3. Havass-ı Esmâ-i Hüsnâlar ............................................................... 7 

2.1.1.4. Şerh-i Esmâ-i Hüsnâlar .................................................................... 8 

BİRİNCİ BÖLÜM .................................................................................................... 12 

1. RÂHÎ’NİN HAYATI, EDEBİ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ ............................... 12 

1.2.1. Râhî’nin Şiir Anlayışı ............................................................................. 13 

1.3.1. Divançe ..................................................................................................... 17 

1.3.2. Misbâhu’l-Ma’ârif ................................................................................... 17 

İKİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 18 

2. MİSBÂHU’L-MA’ÂRİF...................................................................................... 18 



xi 
 

2.2.1. Nazım Şekilleri ........................................................................................ 19 

2.2.1.1. Kafiye ............................................................................................... 20 

2.2.1.1.1. Kafiye-i Mücerrede ..................................................................... 21 

2.2.1.1.2. Kafiye-i Mürekkebe .................................................................... 21 

2.2.1.1.2.1. Mürdef Kafiye ............................................................................. 22 

2.2.1.1.2.2. Müesses Kafiye ............................................................................ 22 

2.2.1.1.2.3. Mukayyed kafiye ......................................................................... 22 

2.2.1.1.3. Kafiye Kusurları ......................................................................... 23 

2.2.1.2. Redif ................................................................................................. 24 

2.2.1.3. Cinas ................................................................................................ 24 

2.2.1.4. Vezin ................................................................................................ 25 

2.3.1. Türler ....................................................................................................... 27 

2.3.2. Eserde Adı Geçen Şahsiyetler ................................................................ 28 

2.3.2.1. Câmî ................................................................................................. 28 

2.3.2.2. Cem .................................................................................................. 29 

2.3.2.3. Ebû Ali Sînâ .................................................................................... 30 

2.3.2.4. Ebussuûd Efendi ............................................................................. 31 

2.3.2.5. Ferudiddin Attar ............................................................................ 32 

2.3.2.6. Hassan Bin Sâbit ............................................................................. 33 

2.3.2.7. Nâsır-ı Hüsrev ................................................................................. 33 

2.3.3. Esmâlar ve Şiirler Arasındaki Anlam İlişkileri ................................... 34 

2.3.3.1. Er-Raģmān ..................................................................................... 35 

2.3.3.2. Er-Raģìm ........................................................................................ 37 

2.3.3.3. El-Melik .......................................................................................... 38 

2.3.3.4. El-Ķuddūs ...................................................................................... 40 

2.3.3.5. Es-Selām .......................................................................................... 42 

2.3.3.6. El-Mü’min ...................................................................................... 44 

2.3.3.7. El-Müheymin ................................................................................ 45 

2.3.3.8. El-˘Azìz............................................................................................ 47 

2.3.3.9. El-Cebbār ........................................................................................ 51 



xii 
 

2.3.3.10. El-Mütekebbir ............................................................................... 57 

2.3.3.11. El-Ĥālıķ .......................................................................................... 58 

2.3.3.12. El-Bārì ............................................................................................. 61 

2.3.3.13. El-Muŝavvir ................................................................................... 63 

2.3.3.14. El-Ġaffār ......................................................................................... 66 

2.3.3.15. El-Ķahhār ....................................................................................... 68 

2.3.3.16. El-Vehhāb ...................................................................................... 71 

2.3.3.17. Er-Rezzāķ ....................................................................................... 73 

2.3.3.18. El-Fettāģ .......................................................................................... 74 

2.3.3.19. El-˘Alìm ........................................................................................... 76 

2.3.3.20. El-Ķābıż .......................................................................................... 78 

2.3.3.21. El-Bāsıš ............................................................................................ 79 

2.3.3.22. El-Ĥāfiż ........................................................................................... 81 

2.3.3.23. Er-Rāfi‘ ............................................................................................ 82 

2.3.3.24. El-Mu˘izz ........................................................................................ 84 

2.3.3.25. El-Muźill ........................................................................................ 85 

2.3.3.26. Es-Semì˘ .......................................................................................... 88 

2.3.3.27. El-Baŝìr ............................................................................................ 89 

2.3.3.28. El-Ģakem ........................................................................................ 92 

2.3.3.29. El-˘Adl ............................................................................................. 94 

2.3.3.30. El- Lašìf ........................................................................................... 96 

2.3.3.31. El-Ĥabìr .......................................................................................... 98 

2.3.3.32. El-Ģalìm ....................................................................................... 100 

2.3.3.33. El-˘Ažìm ........................................................................................ 101 

2.3.3.34. El-Ġafūr ........................................................................................ 103 

2.3.3.35. Eş-Şekūr ........................................................................................ 104 

2.3.3.36. El-˘Aliyy ........................................................................................ 106 

2.3.3.37. El-Kebìr ........................................................................................ 108 

2.3.3.38. El-Ģafìž ......................................................................................... 110 

2.3.3.39. El-Muķìt ....................................................................................... 112 



xiii 
 

2.3.3.40. El-Ģasìb ........................................................................................ 114 

2.3.3.41. El-Celìl .......................................................................................... 116 

2.3.3.42. El-Cemìl ........................................................................................ 118 

2.3.3.43. El-Kerìm ....................................................................................... 119 

2.3.3.44. Er-Raķìb ........................................................................................ 122 

2.3.3.45. El-Mucìb ....................................................................................... 123 

2.3.3.46. El-Vāsi˘ .......................................................................................... 125 

2.3.3.47. El-Ģakìm ...................................................................................... 126 

2.3.3.48. El-Vedūd ...................................................................................... 128 

2.3.3.49. El-Mecìd ....................................................................................... 130 

2.3.3.50. El-Bā˘iś .......................................................................................... 131 

2.3.3.51. Eş-Şehìd ........................................................................................ 133 

2.3.3.52. El-Ģaķķ ......................................................................................... 135 

2.3.3.53. El-Vekìl ......................................................................................... 137 

2.3.3.54. El-Ķaviyy ...................................................................................... 138 

2.3.3.55. El-Metìn ........................................................................................ 140 

2.3.3.56. El-Hādì .......................................................................................... 141 

2.3.3.57. El-Bedì˘.......................................................................................... 144 

2.3.3.58. El-Bāķì .......................................................................................... 145 

2.3.3.59. El-Vāriś ......................................................................................... 147 

2.3.3.60. Er-Reşìd ........................................................................................ 148 

2.3.3.61. Es-Ŝabūr ........................................................................................ 150 

2.3.4. Ayet Başlıklı Manzumeler .................................................................... 152 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ................................................................................................ 154 

3. TRANSKRİPSİYONLU METİN ve NESRE ÇEVİRİSİ ............................... 154 

SONUÇ .................................................................................................................... 335 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 337 

EKLER .................................................................................................................... 345 



 

xiv 
 

TRANSKRİPSİYON ALFABESİ 

 

 



xv 
 

KISALTMALAR 

age Adı geçen eser 

AKMB Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı 

bkz. Bakınız 

C. Cilt 

C.C. Celle Celâluhu 

d. Doğum tarihi 

DİB Diyanet İşleri Bakanlığı 

Hz. Hazreti 

MEB Milli Eğitim Bakanlığı 

ö. Ölüm tarihi 

s. Sayfa / sayfalar 

s. Sayı 

TDK Türk Dil Kurumu 

TDV Türkiye Diyanet Vakfı 

TYEKB Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

V. Varak 

vb. Ve benzeri 

vd. Ve diğerleri 

Y. Yıl 

yy. Yüzyıl  

 



 

1 
 

GİRİŞ 

Kur’ân-ı Kerîm’de buyrulduğu şekilde Allah’ı “en güzel isimler”le çağırmak; O’na 

“en güzel isimler”le dua edebilmek; O’nun isim ve sıfatlarını kavrayış ve inanışta 

hataya düşmemek ve hadislerde verilen müjdelere nail olabilmek gibi gâyelerle İslâm 

telif tarihinde, Allah’ın esmâ ve sıfatlarını konu edinen mensur ya da manzum çeşitli 

eserler kaleme alınmıştır. “Esmâ-i Hüsnâ” adıyla anılan bu eserler “diğer milletlerin 

dini edebiyatlarında neredeyse örneğine rastlanmayan tasavvufi türlerdir.”1  

 

1. ESMÂ-İ HÜSNÂ 

Esmâ-i hüsnâ  Arapça “ism”in çoğulu olan “esmâ” ile “güzel, en güzel” anlamına 

gelen “hüsnâ” kelimelerinin terkibiyle oluşan ve lügat manası “en güzel isimler” 

anlamına gelen bir sıfat tamlamasıdır. İslam literatüründe bu tabir, “esmâ-i hüsnâ”yı 

konu edinen ayet ve hadisler esas alınarak sadece Allah’a mahsus kılınmış ve O’nun 

99 ismini ihtiva eden bir ıstılah haline gelmiştir.2 

“El-esmâü’l-hüsnâ” terkibi Kur’ân-ı Kerîm’de dört ayette geçmektedir.3 Bu 

ayetlerde “en güzel isimler”in yalnızca Allah’a ait olduğu ifade edilmektedir. Kur’ân-

ı Kerim’de ve hadis-i şeriflerde Allah’a isnat edilen birçok isim vardır. Ayetlerde ilahi 

isimlerin sayısına ilişkin herhangi bir bilgiye rastlanmazken esmâ-i hüsnayı konu 

edinen hadisler içerisinde Ebu Hureyre’den rivayet edilen bir hadiste  “Allah’ın 99 

ismi vardır. Kim bunları sayarsa (ihsâ) Cennet’e girer.”4 buyurulmuş ve metnin 

devamında isimlerin listesi verilmiştir. Bu hadis birçok muhaddis tarafından 

nakledilmiş, fakat Kütüb-i Sitte’den sadece Tirmizî ve İbn Mâce’de, 99 ismin 

                                                           
1 Âmil Çelebioğlu, “Kültür Ve Edebiyatımızda Allah (C.C.)”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, MEB 

Yayınları, İstanbul 1998, s.93. 
2 Rıdvan Canım, Divan Edebiyatında Türler, Grafiker Yayınları, Ankara 2016, s.32. 
3 A‟râf 7/180; İsrâ 17/110; Tâhâ 20/8; 59/24. 
4 bkz. Et-Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ, Sünnetü’t-Tirmizî, Da’avât, V.192. 



2 
 

listelendiği kısım hadis metnine ilave edilmiştir. Bu iki rivayette yer alan isim listesi 

farklılık arz etmektedir. Tirmizî’inin rivayetinde yer alan yirmi beş isim İbn Mâce’de; 

İbn Mâce’de yer alan yirmi altı isim de Tirmizî’de bulunmamaktadır.5 Tirmizî’de yer 

alan liste müslümanlar arasında yaygınlık kazanarak esmâ-i hüsnâ şerhlerine 

kaynaklık etmiştir. Tezimizin konusunu oluşturan Misbâhu’l-Ma’ârif’te de Râhi bu 

listedeki sırayı takip etmiştir. İlk elli dört isimden sonraki otuz sekiz ismi atlayarak 

geri kalan esmayı sırasıyla şerh etmiştir. Şerh ettiği isimler arasına Tirmizi listesinde 

bulunmayan “el-Mecîd” ismini de dahil ederek eserde toplam altmış bir esmanın 

şerhine yer vermiştir. Tirmizi’de bulunan esmâ-i hüsnâ listesi şu şekildedir: 

Allah, er-Rahmân, er-Rahîm, el-Melik, el-Kuddûs, es-Selâm, el-Mü’min, el-

Müheymin, el-Azîz, el-Cebbâr, el-Mütekebbir, el-Hâlık, el-Bâri’, el-Musavvir, el-

Gaffâr, el-Kahhâr, el-Vehhâb, er-Rezzâk, el-Fettâh, el-Alîm, el-Kâbıd, el-Bâsıt, el-

Hâfıd, er-Râfi, el-Muiz, el-Müzill, el-Basîr, es-Semi’, el-Hakem, el-Adl, el-Lâtîf, el-

Habîr, el-Halîm, el-Azîm, el-Gafûr, eş-Şekûr, el-Aliyy, el-Kebîr, el-Hafîz, el-Mukît, 

el-Hasîb, el-Celîl, el-Kerîm, er-Rakîb, el-Mücîb, el-Vâsi’, el-Hakîm, el-Vedûd, el-

Mecîd, el-Bâis, eş-Şehîd, el-Hakk, el-Vekîl, el-Kaviyy, el-Metîn, el-Veliyy, el-Hamîd, 

el-Muhsî, el-Mübdî, el-Muîd, el-Muhyî, el-Mümît, elHayy, el-Kayyûm, el-Vâcid, el-

Mâcid, el-Vâhid, es-Samed, el-Kâdir, el-Muktedir, el-Mukaddim, el-Muahhir, el-

Evvel, el-Âhir, ez-Zâhir, el-Bâtın, el-Vâli, el-Müteâlî, el-Berr, etTevvâb, el-

Müntakim, el-Afüvv, er-Raûf, Mâlikü’l-Mülk, Zü’l-Celâli ve’l-İkrâm, el-Muksit, el-

Câmi’, el-Ganiyy, el-Muğni, el-Mâni’, ed-Dârr, en-Nâfi’, en-Nûr, el-Hâdi, elBedî’, el-

Bâkî, el-Vâris, er-Reşîd, es-Sabûr. 

Hadiste ilahî isimlerin 99 rakamı ile sınırlandırılması hakkında farklı görüşler 

vardır. Fahreddin er-Râzî Levâmiʿu’l-beyyinât’ta bu durumu, tıpkı orta namazının beş 

vakit namazda; kadir gecesinin de ramazan ayının içinde gizlenmesi gibi diğer bütün 

ilahî isimlerin 99 ismin içinde gizlenmiş olabileceği şeklinde yorumlarken Nevevî, 

                                                           
5Bekir Topaloğlu, “Esmâ-i Hüsnâ”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1995, C.11, s. 

404-418.  



3 
 

hadisteki doksan dokuz sayısının çokluktan kinaye olduğu yönünde görüş birliği 

sağlandığını kaydetmiştir.6 

İbn Abbas ve İbn Ömer’den rivayet edilen bir başka hadiste “Allah’ın doksan dokuz 

ismi vardır ki onları sayan cennete girer, onlar Kur’an’da mevcuttur”7 

buyrulmaktadır. Bu hadisten hareketle kimi âlimler Ebu Hureyre’den nakledilen 

hadiste bulunup da Kur’an’da olmayan isimleri tespit etmiş ve tamamını Kur’anda yer 

alan isimlerin oluşturduğu yeni listeler hazırlamışlardır. Bu listelerin bazılarında ilahî 

isimler 99’la sınırlı kalmayıp binlere kadar ulaşmıştır. Allah’ın isimlerinin sonsuz 

olduğuna dair görüşler de vardır. Türk edebiyatında esmâü’l-hüsnâlara dair en 

kapsamlı çalışmayı yapan H. İbrahim Şener, Türk şiirinde naslarda yer almadığı halde 

Allah’a nispet edilen onlarca isim tespit etmiştir. İlahî isimlerin şerh edildiği eserlerde 

de her zaman 99 sayısı gözetilmeyip daha fazla ya da daha az isme yer verilmiştir. 

Çalışmamıza konu olan Misbâhu’l-Ma’ârif’te altmış bir ismin şerhi yapılmıştır. 

  

1.1. ESMÂ-İ HÜSNÂNIN KÜLTÜRÜMÜZDEKİ YERİ 

Esmâ-i hüsnâ Türk islam kültüründe önemli bir yere sahiptir. Yaygın bir inanışa 

göre Allah’ın 1000 ismi vardır. Bunların 300’ü Tevrat’ta; 300’ü İncil’de; 300’ü 

Zebur’da; 100’ü ise Kur’an’da geçmektedir. Kur’an’da geçen 100 isimden biri bütün 

ismleri kapsayan “Allah” lafzı, biri de “İsm-i A’zam” (en büyük isim)’dir. Büyük bir 

önemi haiz olan “İsm-i A’zam”ın hangi isim olduğu bilinmemektedir. Bu isim yalnızca 

peygamberler ve seçkin kullara bildirilmiştir. Bir rivayete göre Hz. Peygamber İsm-i 

A’zam’ı Hz. Ali’ye öğretmiştir. İsm-i A’zam’ın Süleyman Peygamber’in yüzüğünde 

kazılı olduğuna dair inançlar da mevcuttur.8 

İlahi isimlerin, önüne “abd” lafzı eklenerek insanlara isim olarak verilmesi; 

“Allah” lafzı başta olmak üzere birçok deyim ve atasözlerinde kullanılması; cami, 

türbe, medrese gibi binaların duvarlarına nakşedilmesi;  ok, yay, hokka, kapı tokmağı 

ve bıçak gibi bazı eşya ve aletlerin üzerine yazılması esmâ-i hüsnânın kültürümüzdeki 

                                                           
6Bekir Topaloğlu, age. 
7 Süyûtî, C.3, s.615. 
8 İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Akçağ Yayınları, Ankara 1995, s.290. 



4 
 

önemini göstermektedir. Hat yazısıyla yazılmış esmâ-i hüsnâ tabloları Müslüman Türk 

ailelere ait evlerin köşelerini süsleyen en nadide eserler olarak halen daha varlıklarını 

sürdürmektedir. 

 

2. EDEBİ TÜR OLARAK ESMÂ-İ HÜSNÂ 

 Esmâ-i hüsnâ Cenâb-ı Allah’ın isimlerinin konu edildiği, mana ve faziletlerinin 

beyan edildiği manzum ya da mensur eserlerdir.9 Bu türün ilk örnekleri İslamiyet 

sonrası Arap edebiyatında ortaya çıkmış, oradan Fars ve Türk edebiyatına geçmiştir.  

Arap edebiyatında birçok esmâ-i hüsnâ şerhi yazılmış olup bunların çoğu mensur 

olarak kaleme alınmıştır. Bunlar arasında İmâm-ı Gazzâlî’nin el-Maḳṣadü’l-Esnâ fî 

Şerḥi Esmâʾillâhi’l-Hüsnâ’sı başta olmak üzere Ebû Bekir İbnü'l-Arabî’nin el-

Emedü'l-Aksâ’sı ve Fahreddin er-Razi’nin Levâmiu'l-Beyyinât adlı eseri kendinden 

sonra yazılan esmâ-i hüsnâlara kaynaklık etmiş ilk ve en önemli eserlerdendir.10  

Telif, tercüme, manzum, mensur ya da müşterek olarak kaleme alınan Esmâ-i 

hüsnâ eserleri Arap ve Türk edebiyatında büyük bir yekün oluşturmasına nazaran Fars 

edebiyatında bu türde yazılan eserlerin sayısı çok fazla değildir.11 H. İbrahim Şener’in 

tespit ettiği Farsça esmâ-i hüsnâ şerhleri şunlardır: 

Mensur olanlar: 

1. Çerhî Yakub b. Osman (ö.851/1447), Şerhu’l-Esmâi’l-Hüsnâ (mensur) 

2.  Abdurrahman b. Ahmed el-Câmî (ö.898/1492), Risâle-i Mu’ammâ-yı Nefîse 

(Bu eser Mu’ammâ-yı Câmî olarak da anılmaktadır) 

3. Müellifi bilinmeyen Şerhu’l-Esmâi’l-Hüsnâ (tel.1106/1694)  

4. Müellifi bilinmeyen Şerhu’l-Esmâi’l-Hüsnâ  

                                                           
9 Ali Öztürk, “İslâmî Türk Edebiyatında Esmâ-i Hüsnâ”, İslâmî İlimler Dergisi, C.14, sy.2, 2019, s.27-

42. 
10 Bekir Topaloğlu, “Esmâ-i Hüsnâ”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1995, C. 11, s. 

404-418. 
11 Âmil Çelebioğlu, “Kültür Ve Edebiyatımızda Allah (C.C.)”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, MEB 

Yayınları, İstanbul 1998, s.95. 



5 
 

 

Manzum olanlar: 

1. Mir Hüseyin b. Muhammed el-Hüseynî eş-Şîrâzî (ö.904/1499), Şerhu’l-

Esmâi’l-Hüsnâ (Eser Mu’ammeyât-ı Mîr Hüseyin olarak da anılan bu eseri 

Lâmî’î Çelebi, Mîrâtü’l-Esmâ ve Câm-ı Cihân-nümâ adıyla Türkçeye 

tercüme etmiştir.) 

2. Nasrullah Rızâyî-i Şîrâzî, Esmâü’l-Hüsnâ 

3. Seyyid Abdülkâdir Belhi (d.1341/1922), Esrâr-ı Tevhîd (Mehmed Nazım Paşa 

bu eseri Tercüme-i Esrâr-ı Tevhîd adıyla Türkçeye tercüme etmiştir.) 

 

2.1. TÜRK EDEBİYATINDA ESMÂ-İ HÜSNÂ 

Allah’la ilgili türler arasında yer alan esmâ-i hüsnâ klasik Türk edebiyatında 

ziyadesiyle ilgi görmüştür. Yüce Allah’ın isim ve sıfatlarının layıkıyla anlaşılmasının 

önemine binaen, konuyla alakalı ayet ve hadislerden aldıkları ilhamla, Türk şairler 

esmaları şerh etme yolunda büyük çaba sarf etmiş ve asırlar sonrasına ulaşacak nadide 

eserler ortaya koymuşlardır.  Bu eserlerin büyük bir kısmını baştan sona esmâ-i 

hüsnâyı konu edinen manzum, mensur veya müşterek olarak yazılmış müstakil eserler; 

geri kalan kısmını ise divan ve mesnevilerde, esma-i hüsnânın zikredildiği tevhid, 

münacat, kaside ve rübai türünde şiirler ve bu tür şiirlerde yer alan beyitler 

oluşturmaktadır.12 Ayrıca bazı gazellerin nesîb kısmında nadiren de olsa esmâ-i 

hüsnâya rastlanmaktadır.13  

Türkçe mensur esmâ-i hüsnâların en tanınmış örneği Mehmed Niyâzî-i Mısrî’nin 

(ö. 1105/1693) oniki esmâyı şerh ettiği Şerhi’l-Esmâi’l-Hüsnâ’sı;14 Türkçe manzum 

esmâ-i hüsnâların en tanınmış örneği de İbn Îsâ Saruhânî’nin (ö. 967/1559-60) Şerh-i 

Esmâ-i Hüsnâ’sıdır. Tez çalışmamızın konusunu teşkil eden Misbâhu’l-Ma’ârif de 

                                                           
12 Âmil Çelebioğlu, “Türk Edebiyatında Manzum Dini Eserler”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, 

MEB Yayınları, İstanbul 1998, s.353. 
13 H. İbrahim Şener, Türk Edbiyatında Manzum Esmâ-i Hüsnâlar, İzmir 1985, Basılmamış Doktora tezi. 
14 Âmil Çelebioğlu, “Kültür Ve Edebiyatımızda Allah (C.C.)”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, MEB 

Yayınları, İstanbul 1998, s.95. 



6 
 

manzum esmâ-i hüsnâ türünün örneklerindendir. Bu sebeple çalışmamızın bundan 

sonraki kısımında manzum esmâ-i hüsnâlar üzerinde durulacaktır. 

 

2.1.1. Manzum Esmâ-i Hüsnâlar 

En çok manzum esmâ-i hüsnâ örneği Türkler tarafından verilmiştir. 1986’da, 

konuyla ilgili en kapsamlı çalışmayı yapan Halil İbrahim Şener toplamda 144 tane 

esmâ-i hüsnâ tespit etmiştir. 83’ü Arapça, 7’sı Farsça, 2’si İngilizce ve 48’i Türkçe 

olan bu eserlerin sadece 31 tanesi manzum olup, bunların da 19’u Türkçedir. Bu on 

dokuz eser Anadolu sahası Türk edebiyatında 15.yy.’la 20.yy. arasında yazılmış esmâ-

i hüsnâlardan oluşmaktadır. Şüphesiz ki çalışmamızın zeminini teşkil eden Misbâhu’l-

Ma’ârif gibi sonradan gün yüzüne çıkan esmâ-i hüsnâlar ve son dönemde yazılan 

eserlerle bu sayı artmış olup gelecekte yapılacak çalışmalarla daha da artmaya devam 

edecektir.  

Türk edebiyatında bu türün ilk örneklerine rastladığımız en eski tarih 15.yy. 

başlarıdır. 1402 tarihli Cevahirü’l-Ma’ânî ve Şeyhoğlu’nun Manzum Havass-ı Esmâ-

i Hüsnâ’sı (1401) bu türün ilk meyvelerindendir.15 Esmâ-i hüsnâ türünün 

edebiyatımızdaki en tanınmış örneği ise İbn Îsâ Saruhânî’nin Şerh-i Esmâ-i Hüsnâ 

(1559-60) adlı eseridir. Konuyla ilgili çalışmalarda, Esmâ-i hüsnâyı konu edinen 

eserler genellikle ta’dâd-ı esmâ-i hüsnâlar, mu’ammâ-i esmâ-i hüsnâlar, havass-ı 

esmâ-i hüsnâlar ve Şerh-i esmâ-i hüsnâlar şeklinde tasnif edilmektedir16.  

 

2.1.1.1. Ta’dâd-ı Esmâ-i Hüsnâlar 

Genellikle esmânın anlam ve faziletine dair herhangi bir açıklama 

yapılmaksızın sadece isimlerin sayılıp sıralandığı manzumelerdir.17 Bu tür 

                                                           
15 Rıdvan Canım, Divan Edebiyatında Türler, Grafiker Yayınları, Ankara 2016, s.36. 
16 Ali Öztürk, “İslâmî Türk Edebiyatında Esmâ-i Hüsnâ”, İslâmî İlimler Dergisi, Y.14, C.14, s.2, Güz 

2019, s.27-42 
17 Âmil Çelebioğlu, “Kültür Ve Edebiyatımızda Allah (C.C.)”,  Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, MEB 

Yayınları, İstanbul 1998, s.94. 



7 
 

manzumelere daha çok divan ve mesnevilerde rastlanmaktadır.18 Diğerlerine nazaran 

bu türde yazılan eserlerin sayısının daha az olduğu görülmektedir. Hüseynî b. Ahmed 

Sîrûzî (d. 1000/1591)’ye ait “esmâ-i ilâhî” kasidesi bu türün örneklerindendir. 

 

2.1.1.2. Mu’ammâ-i Esmâ-i Hüsnâlar 

Remiz veya ima yoluyla Allah’ın isimlerine delalet eden manzum 

bilmecelerdir. Bu türün ilk örnekleri Fars edebiyatında verilmiştir. Abdurrahman 

Câmî’nin Farsça kaleme aldığı Mu’ammâ Risalesi’ndeki bir mua’ammânın medlûlü 

esmâ-i hüsnâdır. Mîr Hüseyin Nişabûrî’nin Farsça Mu’ammâ Risalesi 99 beyit olup 

esmâ-i hüsnâyı konu edinmektedir. Mu’ammeyât-ı Mîr Hüseyin olarak da anılan bu 

eseri Lâmî’î Çelebi, Mîrâtü’l-Esmâ ve Câm-ı Cihân-nümâ adıyla Türkçeye tercüme 

etmiştir. Nazmî’nin Esmâ-i Hüsnâ Mu’ammâları, Nazîr İbrrahim’in Mu’ammeyât-ı 

Esmâ-i Hüsnâ’sı ve Bâyezîd b. Gaffar Konevî’nin Mu’ammeyât ‘alâ Esmâi’l-Hüsnâ’sı 

bu türün Türkçe örneklerindendir.19 Türk edebiyatında bu sahanın en tanınmış ismi ise 

Emrullah Çelebi’dir.20  

 

2.1.1.3. Havass-ı Esmâ-i Hüsnâlar  

Esmâ-i hüsnânın havassını (özelliklerini) konu edinen eserlerin temelinde, 

belirli sayı ve vakitlerde zikredilen esmânın dilek ve duaların kabulüne ve bir takım 

sıkıntılardan kurtulmaya vesile olacağı inancı yatmaktadır. Bu tür eserlerde genellikle 

esmânın ebced hesabına göre belirlenen zikir sayısı, okunması efdal olan vakitler ve 

anlamına binaen ne için okunacağına dair bilgiler verilmektedir.21 Örneğin Cenâb-ı 

Allah’ın lütufla muamele etmesinin beklendiği durumlarda “Yâ Latîf” zikrinin 

çekilmesi tavsiye edilir. “Latîf” isminin ebced değerinin yüz yirmi dokuz olması 

                                                           
18 Ali Öztürk, “İslâmî Türk Edebiyatında Esmâ-i Hüsnâ”, İslâmî İlimler Dergisi, Y.14, C.14, s.2, Güz 

2019, s.27-42. 
19 Ali Öztürk, age. 2019, s.27-42. 
20 Âmil Çelebioğlu, “Türk Edebiyatında Manzum Dini Eserler”,  Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, 

MEB Yayınları, İstanbul 1998, s.353. 
21 bkz. H. İ. Şener’in çalışmasında, manzum esma-i hüsnalar bölümünde bu eserler, içeriklerinden 

örnekler verilerek tanıtılmıştır. 



8 
 

hasebiyle de zikir sayısı yüz yirmi dokuz olarak belirlenir.22 Ayrıca bu tür eserlerde 

“esmâlar hastalık, savaş, muhtelif felaketler, tılsım ve nazar gibi korunma veya tesir 

etme gayesiyle okunmuş veya vefk, muska, hamayil ve benzeri şifre alfabeleri dahi 

kullanılmıştır.23 Şeyhoğlu Mustafa’nın Manzum Havass-ı Esmâ-i Hüsnâ’sı Hakîm 

Seyyid Mehmed Efendi’nin Manzum Esmâ-i Hüsnâ’sı bu türün örnekleridir.  

 

2.1.1.4. Şerh-i Esmâ-i Hüsnâlar 

Şerh kelimesinin lügat manası “kesmek, açmak, yarmak, fehmeylemek, 

genişletmek,  izah etmek” demektir. Literatürde ise bir kitabın veya bir konunun her 

bir müşkülünün açılıp beyan edilmesi; konuya dair kapalı ve gizli anlamların izah 

edilerek açıklığa kavuşturulması amacıyla kaleme alınan telif türüdür.24 Bu bağlamda 

esmâ-i hüsnâda yer alan her bir ismin anlamının şerh edildiği eserlere de şerh-i esmâ-

i hüsnâ denilmektedir. Bu tür eserlerde isimlerin havassından ziyade anlam ve 

tecellileri üzerinde durulmuştur. Edebiyatımızda bu türün en tanınmış örneği İbn-i 

Îsâ'nın Şerh-i Esmâ-i Hüsnâ’sıdır. İbn-i Îsâ bu eserde, ilahî isimlerin her birini ayrı 

ayrı ele almış, isimlerin anlamlarına uygun olarak nasıl tecellî ettiğini; insanların 

esmayı belli sayılarda zikrederek karşılaştıkları hâdiseleri kendileri için nasıl hayra 

dönüştürebileceklerini ve esmanın zikri ile sıkıntılardan nasıl kurtulabileceklerini 

anlatmaktadır.25  

Türk edebiyatında manzum olarak kaleme alınmış esmâ-i hüsnâşerhlerinde 

genel olarak 99 sayısı muhafaza edilmiş olup bu sayıdan daha fazla ya da daha az 

sayıda esmanın şerh edildiği eseler de mevcuttur. Esmâ-i hüsnâ şerhlerinde genellikle 

kaside, mesnevi ve dörtlük nazım şekli kullanılmakla beraber en çok tercih edilen 

nazım şekli mesnevi olmuştur. Esmâlar kasidelerde beyitler halinde, mesnevilerde 

müstakil, dörtlüklerde ise bir ya da birkaç dörtlük halinde şerh edilmiştir.26  

                                                           
22  Âmil Çelebioğlu, “Kültür Ve Edebiyatımızda Allah (C.C.)”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, MEB 

Yayınları, İstanbul 1998, s.97. 
23 Âmil Çelebioğlu, age., s.96. 
24 Hüseyin Remzi, Lügat-ı Remzi, “şerh”, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018, 
25 Ali Yılmaz, “Türk Edebiyatında Esmâ-İ Hüsnâ Şerhleri Ve İbn-İ Îsâ-yı Saruhânî'nin Şerh-i Esmâ-i 

Hüsnâ'sı”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sivas 1998, sy.2, s.1-34. 
26 H. İbrahim Şener, Türk Edbiyatında Manzum Esmâ-i Hüsnâlar, İzmir 1985, Basılmamış Doktora tezi. 



9 
 

Halil İbrahim Şener’in, çalışmasında örnek olarak verdiği ondokuz esmâ-i 

hüsnânın şekil özelliklerine bakıldığında bu nazım türünde dokuz farklı vezin 

kullanıldığı görülmektedir. Bunlar: mefâ’îlün mefâ’îlün mefâ’îlün fe’ûlün; fâ’ilâtün 

mefâ’ilün fâ’ilün; mefâ’îlün mefâ’îlün mefâ’îlün mefâ’îlün; fe’ilâtün mefâ’ilün 

fe’ilün; fâ’lâtün mefâ’lün fa’lün; fâ’ilâtün fâ’ilâtün fe’ilün; müstef’ilün fâ’ilün 

müstef’ilün fâ’ilün; fâ’lâtün fâ’ilâtün fâ’ilün; müstef’ilün müstef’ilün müstef’ilün 

müstef’ilün vezinleridir. Her eserde bu vezinlerden biri tercih edilmiş olup birden fazla 

veznin kullanıldığı eser sayısı çok azdır. Ayrıca Şener’in örnek olarak verdiği esma-i 

hüsnâ şerhlerinin hemen hepsinde sade ve anlaşılır bir dil kullanılmakta olup esmâlar 

genel anlamlarıyla örtüşür şekilde açıklanmaktadır. Bu bağlamda Râhî, Misbâhu’l-

Ma’ârif’te kullandığı vezin sayısının çokluğu, dilinin sembolik ve anlamın kapalı 

olması ve esmaları bilinen anlamları dışında tasavvufi bir bakış açısıyla açıklaması 

yönünden diğer esmâ şarihlerinden farklılık göstermektedir. Bu durum Misbâhu’l-

Ma’ârif’i aynı türde yazılmış diğer eserler içerisinde farklı kılmış ve ona özgünlük 

kazandırmıştır.  

Klasik Türk Edebiyatında tespit edebildiğimiz manzum esmâ-i hüsnâ şerhleri 

aşağıda liste halinde verilmiştir. 

Manzum Esmâ-i Hüsnâ Şerhleri:  

1. Şeyhoğlu, Manzûm Havâss-ı Esmâ-i Hüsnâ (tel.901/1496).27  

2. Fezâyî (15yy.), Çihil-nâm-ı Manzûm28 

3. Mecdüddin Îsâ-yı Saruhânî (ö. 967/1559) Şerh-i Esmâ-i Hüsnâ. 

4. Dervîş Subhî Mehmed Burusavî, Mukaddime-i Der-iktizâ-i Şerh u Nazmü'l-

Esmâi'l-Hüsnâ (tel.930/1524) 

5. Hüseyin b. Ahmed-i Sirozî (ö.1000/1591), Esmâ-i İlâhî Kasîdesi  

                                                           
27 Kaynaklarda bu eserin Şeyhoğlu Mustafa’ya ait olduğu bilgisi yer almaktadır. Fakat Erdem Can 

Öztürk tarafından 2015’te yayınlanan “Şeyhoğlu’nun Havâss-ı Esmâ-i Hüsnâ’sı” adlı makalede eserin 

Şeyhoğlu adında başka bir müellife ait olduğu tespit edilmiştir.  
28 bkz. Seydi Kiraz, “Fezâyî’nin Çihil-nâm-ı Manzûm Adlı Havass-ı Esmâ-i Hüsnâ Mesnevisi”, 

Cumhuriyet İlahiyat Dergisi, Aralık 2018, s.999-1034. 



10 
 

6.  Alî Çâvîş b. Mîr Alî el-Bağdâdî Babacânî, Velehu Sâmihu'llâhi İstiğâse bi-

Esmâ’i’llâhi’l-Hüsnâ Bi'l-Lugati't-Türkiyye (tel.1060/1650). 

7. Hâkim Seyyid Muhammed Efendi (ö. 1184/1770), Manzûm Esmâ-i Hüsnâ Şerhi.  

8. Trabzonî Ahmed Şâkir Paşa (ö.1234/1818), Ravz-ı Verd   

9. İsmâîl Sâdık Kemâl b. Muhammed Vecîhî Paşa (d.1310/1892), Âsâr-ı Kemâl-

Şerhu'l-Esmâi'l-Hüsnâ  

10. Hamdi Efendi, Münâcât ve Manzum Esmâü'l-Hüsnâ Şerhi (tel.1295/1878).  

11. İbrâhîm-i Cûdî (ö.1345/1926), el-Kenzü'l-Esnâ fî- Şerhi'l-Esmâi'l-Hüsnâ 

(tel.1325/1907) 

12. Bıçakçı-Zâde İsmâîl Hakkı b. Osman (ö.1352/1933), Esmâü'l-Hüsnâ'nın Nazmen 

Tefsîri 

13. Nahîfî, Şerh-i Şâfî ez-ân Nahîfî 

14. Manzum esmâü’l-Hüsnâ  

15. Hamdi Efendi, Münâcât ve Manzum Esmâ-i Hüsnâ Şerhi 

16. Manzum Esmâ-i Hüsna  

17. Münâcât (Müsecca’ Esmâ-i Hüsnâ)  

18. Manzume-i Esmâ-i Hüsnâ  

19. İbrâhim Cûdî, Tercüme-i Esrâr-ı Tevhid (tel.1345/1907) 

Esmâ-i hüsnâ yazma geleneği günümüzde de devam etmektedir. Son dönem 

yazılan manzum esma-i hüsnalardan tespit edebildiklerimiz aşağıda liste halinde 

verilmiştir. İçeriğine ulaşabildiklerimiz hakkında dipnotta kısaca bilgi verilmiştir. 

1. Enver Tunçalp, Allah’ın Güzel İsimleri Esmaü’l-Hüsna, İslam Neşriyat Evi, 

Ankara 1960.29 

                                                           
29 Mesnevi nazım şekli ile yazılmış olup eserin tamamı 141 beyittir.  



11 
 

2. Veli Recai Velibeyoğlu, Esmaü’l-Hüsna, Defne Matbaası, 1962.30 

3. Mehmet Topkaya, Esmaü’l-Hüsna, 1973.31 

4. Cengiz Numanoğlu, En güzel İsimler O'nundur Esmâü'l-Hüsnâ Şerhi, 1990. 32 

5. Sadettin Kaplan, 99 Esmâ-i Hüsnâ'dan Esintiler, Marifet Yayınevi, 1998.33 

6. Gökhan Evliyaoğlu, Şiirlerle Esmâ-i Hüsnâ, DİB Yayınları, 2002. 

7. Senai Demirci, 99 Esmâ 99 Duâ 1-2-3, Timaş Yayınları, 2005.34 

8. Alim Yıldız, Hû Manzum Esmâü'l-Hüsnâ, Be Yayınları, 2012.  

9. Bahaddin Yeşiloğlu, Esmâi’l-Hüsnâ-Manzum, Kökler Derneği Yayınları, 2014. 

10. Gülten Ertürk, Esmâü’l-Hüsnâ ile Dualaşan Şiirler, Yade yayınları, 2018. 

 

 

                                                           
30 Manzum mensur karışık bir eserdir. Dörtlük nazım biçimiyle yazılmış olup esmâlar alfabetik olarak 

sıralanmıştır. 
31 Kıta nazım şekliyle yazılmış bir eserdir. 
32 99 esmânın şerh edildiği bu eser dörtlük nazım biçimiyle yazılmıştır. 
33 99 esmânın şerh edildiği bu eser serbest şiir ölçüsüyle kaleme alınmıştır.  
34 99 esmânın şerh edildiği bu eser serbest şiir ölçüsüyle kaleme alınmıştır. 



12 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. RÂHÎ’NİN HAYATI, EDEBİ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ  

1.1. RÂHÎ’NİN HAYATI 

16. yüzyıl şairlerinden olan Kebecizâde Râhî’nin hayatı hakkında bilgiye 

ulaşabildiğimiz tek kaynak Âşık Çelebi’nin Meşâiru’ş-Şuarâ adlı tezkiresidir. Diğer 

şuara tezkirelerinde, Sicill-i Osmânî ve Osmanlı Müellifleri gibi bibliyografik 

kaynaklarda şairin hayatına dair herhangi bir bilgi bulunmamaktadır. Âşık Çelebî’nin 

tezkiresindeki bilgilere göre Râhî Edirne’de doğmuş ve Kebecizâde sanıyla 

tanınmıştır. Edirne’de saray hocalığı ve bazı Rumeli illerinde kadılık yapmış olan şair 

Vecdî’nin kardeşidir. Üçşerefeli’de müderris iken Mısır kadısı Mehmed Bey’e 

danişmentlik yapan şair, hocasıyla birlikte çıktığı hac yolculuğunda düşmana esir 

düşmüştür. Uzun süre esaret altında kalmış, kurtulduktan kısa bir süre sonra da vefat 

etmiştir. Şairin ölüm tarihi bilinmemektedir. Râhî, döneminde çok bilinen bir şair 

değildir. Âşık Çelebi bunun nedenini şairin erken yaşta ölmesine bağlamaktadır.35 

Kanaatimizce şairin şiirlerinin bilinmemesindeki etkenlerden biri de Mısır gibi 

Osmanlı merkezine uzak bir yerde yaşamış olması ve uzun süre esarette kalmasıdır.  

 

1.2.  EDEBÎ KİŞİLİĞİ  

Râhî, kendine özgü üslubuyla okurlarına farklı bakış açıları sunan mutasavvıf 

bir şairdir. Şiirlerinin neredeyse tamamını vahdet-i vücud anlayışı üzerine 

temellendirmiştir. Şiirlerinde öne çıkan unsurlar temâşa, uzlet, vahdet, vuslat, himmet, 

hikmet, ruh, nefis, arif ve seyr ü sülük gibi tasavvufi kavramlardır. O, mecazi aşkı 

değil, hakiki aşkı ve ona ulaşmanın yollarını anlatır. Onun, şiirine biçtiği değer vezin, 

                                                           
35 Filiz Kılıç, Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ-İnceleme-Metin, C.2, İstanbul Araştırmaları Enstitüsü 

Yayınları, İstanbul 2010. 



13 
 

ölçü, kafiye ve belagatta sergilediği hüner sebebiyle değil, şiirlerinde gizlenen hakikat 

damlacıkları sebebiyledir. 

Râhî’nin dili kolay anlaşılır bir niteliğe sahip değildir. Şiirlerinde yer yer 

rastlanan fesahat kusurları; şiirlerini kelimelerin etimolojik köken anlamları üzerinden 

yazmış olması; söz dizimini oluştururken cümle tekniği ile ilgili kuralları ihlal ederek 

kimi zaman nesne, özne ve ekler gibi bazı cümle unsurlarını eksik kullanması 

şiirlerindeki anlamın açığa çıkmasını zorlaştırmıştır. Dilinin anlaşılmasını güçleştiren 

faktörlerden biri de Türkçede kullanılmayan veya çok nadir kullanılan Arapça 

kelimelere yer vermiş olmasıdır. Bu durum bize Râhî’nin Misbâhu’l-Ma’ârif’i yazdığı 

dönemde şiir dilinin tam olarak teşekkül etmediğini göstermektedir. Dolayısıyla, 

Râhî’nin şiirlerini anlayabilmek için bazen, genel kabul görmüş bilgilerin dışına 

çıkmamız gerekmiştir.  

Râhî şiirlerindeki anlamı etkili kılmak ve ahengi sağlamak için söz ve anlam 

sanatlarından faydalanmıştır. Tekrir, teşbih, tezat, nidâ, istifham, tenasüp, telmih, ayet 

ve hadislerden iktibaslar sıklıkla başvurduğu sanatlardır. Eserinde Molla Câmî, Attar 

ve Nâsır-ı Hüsrev gibi İranlı mutasavvıf şairlerin isimleri göze çarparken Türk şairlerin 

izine pek rastlanmaz. Divançesindeki şiirlerde ise Nevâî tesiri sezilmektedir.36  

Ayrıca Râhî, Misbâhu’l-Ma’ârif’te klasik Türk şiiri geleneğine ters düşen bazı 

ifadeleriyle dikkat çekmektedir. Örneğin; zahidi rakip olarak görmeme, sevgiliye 

teşbih edilen serv-i sehiyi başka bir serviye öykündürme gibi klasik şiirde örneğine 

rastlanmayan ifadelere yer vermiştir. 

 

1.2.1. Râhî’nin Şiir Anlayışı 

Klasik Türk şiiri, ölçüsünü, nazım şeklini ve muhtevasını geleneğin belirlediği 

bir şiirdir. Bu gelenek içerisinde yetişen her şair önceden belirlenen kurallar ve edebi 

malzemelerle yetinmek,  mevcudun dışına çıkmamak zorundadır. Bu yüzden klasik 

edebiyatta şair, modern edebiyatta olduğu gibi kendi bireysel edebi zevk ve değer 

                                                           
36Mehmet Ünal, Mehmet Pektaş, “16. Yüzyıl Şairi Kebeci-Zâde Râhî ve Dîvançesi”, Türkiye Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, sy.17, Aralık 2013, s.151-183. 



14 
 

ölçülerini şekillendiremez, ancak kendinden önceki üstatların eserlerini okuyup onları 

taklit ederek geleneksel sanat anlayışına uygun bir üslup geliştirebilirdi.37 Dolayısıyla 

klasik edebiyatta, modern edebiyatta olduğu gibi şairlerin kendi şiir anlayışlarını 

kaleme aldıkları müstakil bir metne rastlamak zordur. Onlar şiir görüşlerini bazı 

şiirlerinde yer yer ifade etmişlerdir.  

Râhî de şiirlerinde kendi şiir anlayışı hakkında görüş bildiren bu şairlerden bir 

tanesidir. On beyitten oluşan bir şiirinde sadece şiirin değil, şairin de nasıl olması 

gerektiğine dair kendi şahsi fikirlerini beyan etmiştir. Şiirin vezin ve kafiye üzerine 

temellendirildiği, muhtevasının belirlendiği ve edebi sanatların ön planda olduğu 

geleneksel şiir anlayışına karşı Râhî, şiirde aslolanın hakikati yansıtmak olduğuna 

inanır ve bu yüzden kendi şiirlerini hakikate dair manaların açığa çıktığı güzel ve latif 

sözler olarak tanımlar. 

 

Eyā Rāhì lešāyifdür kelāmüñ  

Gelür andan ma˘ānì-i mežāhir (71/5) 

 

Râhî, başka bir şiirinde yine bu manaya işaret ederek, kendi şiirlerinin mana ve 

hakikatlerle dolu olduğunu;  diğer şairlerin saçmalıklarına muhalif olduğunu ifade 

etmiş ve bunu da Allah’tan bir inayet, bir lütuf saymıştır. Ayrıca lisanını gâip lisanı 

olarak nitelemiştir.   

 

Ĥüdā’ya çoķ şükür dìvānuñuñ ĥaššı eyā Rāhì 

Ma˘ānìdür  ma˘ārifdür ģaķāyıķdur lešāyıfdur  (84/8) 

 

˘İnāyet mi hidāyet mi Ĥüdā’dan bu ne ģikmetdür  

Sözüñ şā˘irlerüñ her türrehātına muĥālifdür  (84/9) 

 

                                                           
37 Ömer Faruk Akün, “Divân Edebiyatı”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1994, C. 

9, s. 389-427.  



15 
 

 

Seni bìnā iden beñzer cemāl-i ˘ālem-ārādur 

Seni gūyā iden beñzer lisān-ı ġayb u hātifdür   (84/10) 

 

Râhî’nin şiire atfettiği değer şairin vezin, ölçü, kafiye ve belagatta sergilediği 

hüner sebebiyle değil, şiirin barındırdığı hakikat damlacıkları sebebiyledir. Bu yüzden 

şiirde sadece vezin ölçü ve ahenge önem veren şairleri “zahir ehli” olarak tanımlar ve 

onların belagat ilmindeki vukufiyetleri sebebiyle güzel söz söylemekte mahir 

olduklarını, fakat hakiki aşkın beyanından haberdar olmadıklarını iddia eder.  

 

Güzel bilür bedì˘-ile beyānı  

Beyān-ı ˘āşķı bilmez ehl-i žāhir  (71/6) 

 

Ona göre şiiri değerli kılan içinde barındırdığı hikmettir. Bu yüzden belagatta 

ne kadar yetenekli olurlarsa olsunlar, şairler içinde, ancak eşyanın hakikati hakkında 

akılla bilinemeyen kalbi ilimlere vakıf hikmet ehli kişilerin mahir olabileceğini söyler.  

 

Bilenler manšıķ-ı ģikmet şi˘ārıñ  

Olur erbāb-ı nažm içinde māhir  (71/7) 

 

Büyük şairleri örnek alarak, onların yazdığı şiirlere nazireler yazarak kendi şiir 

üslubunu oluşturanların aksine Râhî, aşağıdaki mısralarda şiir yazma kabiliyetinin 

kendisine Allah tarafından verildiğini, şairlerin ve büyüleyici şiirlerin bunda bir etkisi 

olmadığını ifade eder. Ayrıca nazım üslübunun yanında şiirin ve şairin bir kıymeti 

yoktur diyerek şiir ve nazmı birbirinden ayırır.  

Ĥüdā’ya minnet üslūb-i nažmda  

Nedür şā˘ir nedür güftār-ı sāģir  (71/8) 

 



16 
 

Şiirin Müslümanlar tarafından rağbet görmediği, oyun ve eğlence olarak 

nitelendirildiği bir dönemde Râhî, sağladığı fayda açısından bazı şiirlerin değerli 

olduğu görüşündedir. Döneminde din ilimlerinin revaçta olduğunu şiirin ise pek rağbet 

ve itibar görmediğini, oysa bazı şiirlerin fayda sağlama bakımından iftihar edilecek 

nitelikte olduğunu şu mısralarla ifade eder.  

 

˘Ulūm-i dìnedür raġbet egerçi 

Kimi eş˘ārdur bār-ile fāĥir  (71/9) 

 

Râhî’ye göre, nasıl ki İslam’da insanlar kimi zaman yardıma ihtiyaç duyup 

kimi zaman da yardım eden konumunda olabiliyorsa şiir de öyledir: Kimi zaman 

yardıma muhtaçtır, dine ve okuruna hiçbir fayda sağlamaz; kimi zaman da içerdiği 

hakikat damlalarıyla okurunun yolunu aydınlatarak yardım eden konumuna geçer.  

 

Kişi İslām içinde dìn içinde  

Gehi manŝūr bāyed gāh nāŝır  (71/10) 

 

1.3. ESERLERİ 

Âşık Çelebi, tezkiresinde Râhî’nin ne eserleri hakkında bilgi vermiş ne de 

şiirlerinden herhangi bir örnek sunmuştur. Bazı şiir mecmualarında şiirlerine rastlanan 

Râhî’nin, günümüze dek bilinen tek eseri “Divançe”si38 idi. Fakat yaptığımız 

araştırmalar neticesinde şairin bilinmeyen bir eseri daha olduğunu tespit ettik. Bu eser 

çalışmamızın da zeminini oluşturan Misbâhu’l-Ma’ârif adında manzum bir esmâ-i 

hüsnâ şerhidir.  

 

 

                                                           
38 Yunus Kaplan, “Râhî” (2013), Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü,  (yesevi.edu.tr). (24.12.2021).  

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/rahi


17 
 

1.3.1. Divançe 

Eser Milli Kütüphane Yazmalar Koleksiyonu 195 numarada Râhî 

Dîvânı adıyla kayıtlı bulunmaktadır. Eserin tek nüshası vardır ve bu nüshanın ilk 

sayfaları eksik olup mevcut varak sayısı altıdır. İçeriği 15 gazel ve 1 kasideden 

oluşmaktadır. Gazellerden ikisi Çağatayca, biri ise Farsça olarak kaleme alınmıştır.39 

Telif ve istinsah tarihi bilinmeyen bu eser 2013’te Mehmet Ünal ve Mehmet Pektaş 

tarafından hazırlanan “16. Yüzyıl Şairi Kebeci-Zâde Râhî ve Dîvançesi” başlıklı bir 

makale ile tanıtılmıştır. Eserde yer alan Çağatayca şiirler ise 2009’da Ahmet 

Büyükakkaş tarafından hazırlanan “16. Yüzyıl Şairi Râhî’nin Çağatayca Şiirleri” adlı 

makalede incelenmiştir.   

 

1.3.2. Misbâhu’l-Ma’ârif 

Bu eser Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi koleksiyonu 03880 

numarada kayıtlı olup başka bir nüshasına rastlanmamıştır.  Eserin sonuna düşürülen 

tarih ve ketebe kaydında, şairin, eseri 963 (1555/1556) yılında yazdığı ve 976 (1568 

/1569) yılında Mustafa b. Hızır el-Urlevî tarafından istinsah edildiği bilgisi yer 

almaktadır. 35 varaktan oluşan bu eser 113 manzumeden müteşekkildir. Şiirlerin 

çoğunu manzum esmâü’l-hüsnâ (Allah’ın güzel isimleri) şerhleri oluşturmaktadır. 

Yalnız, şair, Allah’ın 99 ismini ifade eden esmâu’l-hüsnadan sadece 61’ini şerh 

etmiştir. Manzum olarak şerh edilen bu esmadan sonra başlarında ayetlerin yer aldığı 

kırkbir manzume, tarih düşürme ve ketebe kaydı ile eser son bulmuştur. Bunların yanı 

sıra şair, eserinde birkaç Farsça şiire de yer vermiştir. 

  

                                                           
39 Mehmet Ünal; Mehmet Pektaş, “16. Yüzyıl Şairi Kebeci-Zâde Râhî Ve Divançesi”, Türkiye Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, sy.17, Aralık 2013, s.151-183. 

 

 



18 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. MİSBÂHU’L-MA’ÂRİF 

2.1. NÜSHA TAVSİFİ  

Misbâhu’l- Ma’ârif, Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi koleksiyonu 

03880 numaralı demirbaşta kayıtlı bulunan bir eserdir.  16. yüzyılda Râhî tarafından 

telif edilmiştir. Eserin sonunda yer alan tarih düşürmede şairin, eseri 963 (1555/1556) 

yılında yazdığı ve adını Misbâhu’l-Ma’ârif koyduğu ifade edilmektedir. Lamba, 

kandil, ışık anlamındaki “misbâh” ile marifetler, bilgiler, ilimler anlamındaki 

“ma’ârif” kelimelerinden oluşan bu terkibin manası “bilgiler kandili”dir. 

 

Didi tārìĥ-i mişkāt-i me˘ānì  

Oķunsın adı misbāģü’l-ma˘ārif (963)  (113/8) 

 

Eserin sonuna düşürülen ketebe kaydındaki bilgiye göre Misbâhu’l-Ma’ârif 

976 (1568 /1569) yılında Mustafa b. Hızır el-Urlevî adlı şahıs tarafından istinsah 

edilmiştir. Vikaye yaprağında yer alan mülkiyet kaydında ise eserin 1130 (1717/1718) 

yılında adı Yusuf, mahlası Vâizî olan bir şahıs tarafından mülk edinildiği bilgisi 

mevcuttur. 

Dijital ortamdan anlaşıldığı kadarıyla eserin cildi kahverengi deri olup üst 

kapak, alt kapak ve sırt olmak üzere üç unsurdan oluşmaktadır.  35 varaktan oluşan bu 

manzum eserde müstensih tâlik yazı türünü tercih etmiş, başlıklarda kırmızı, ara 

metinlerde ise siyah mürekkep kullanmıştır. İlk sayfası renkli bahar motifleriyle 

müzeyyen eserin her sayfası cetvellenmiş olup sayfalardaki satır sayıları 15 ila 16 

arasında değişmektedir. Eserin sayfa yapısında metnin okunmasına engel teşkil edecek 

bir bozulma söz konusu değildir.  

Misbâhu’l-Ma’ârif olarak isimlendirilen bu eser 113 şiirden müteşekkil olup 

1105 beyit ve 7 bent içermektedir. Şiirlerin sekiz tanesi Farsçadır. Klasik divan 



19 
 

tertibine uygun olarak tevhit, münacat ve na’tla başlayan eserin çoğunluğunu manzum 

esmâü’l-hüsnâ (Allah’ın güzel isimleri) şerhleri oluşturmaktadır. Râhî, eserinde 

Allah’ın 99 ismini ifade eden esmâu’l-hüsnâdan sadece 61’ini şerh etmiştir. Manzum 

olarak şerh edilen bu esmâdan sonra başlarında ayetlerin yer aldığı, bizim ayetnâme 

olarak nitelendirdiğimiz kırkbir manzume, bir hadis şerhi mevcut olup eser tarih 

düşürme ve ketebe kaydı ile son bulmuştur. Yapılan taramalar sonucunda müellif 

hattına ve bir başka nüshasına ulaşamadığımız eserde tevhid, münacât, na’t, medhiye, 

esmâ-i hüsnâ, hadis şerhi, ayet şerhi ve tarih düşürme olmak üzere yedi farklı nazım 

türü bulunmaktadır. 

 

2.2. ŞEKİL ÖZELLİKLERİ 

2.2.1. Nazım Şekilleri 

Misbâh’ul-Ma’ârif’te gazel, kaside ve murabba olmak üzere üç farklı nazım 

şekli kullanılmış, şiirlerin büyük çoğunluğu gazel nazım biçimiyle yazılmıştır. Nazım 

şekilleri ve kullanıldıkları şiirler numaralarıyla birlikte aşağıda tablo halinde 

verilmiştir. 

 

Tablo 1 

Nazım şekli Şiir No 

Gazel 2, 3, 5, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 19, 20, 21, 22, 23, 25, 

26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 

43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 

60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 71, 73, 74, 75, 76, 77, 

78, 79, 80, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 

95, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 107, 108, 

109, 110, 111, 113. 

Kaside 1, 6, 17, 18, 24, 72, 112 

Murabba 4 

 



20 
 

2.2.1.1. Kafiye  

Kafiye, mısraların sonunda, lafız veya anlam bakımından birbirinden farklı 

kelimelerdeki seslerin tekrar edilmesi ile oluşan önemli bir ahenk unsurudur.40 Anlam 

ve fonksiyonları aynı olup tekrar eden ek ve sözcüklere ise redif denir. Aynı veya 

benzer seslerin düzenli aralıklarla tekrar etmesi şiirin estetik değerini ve dinleyici 

üzerindeki tesirini artırırken şairin de şiir yazmadaki hüner ve kudretini açığa çıkarır.  

Şiiri nesirden ayıran iki temel unsurdan biri olan kafiye geleneksel divan tertibinde 

de belirleyici bir role sahiptir.  Divanlarda gazeller ve rübailer kafiyelerinin son 

harflerine göre alfabetik olarak sıralanırlar. Alfabenin her harfiyle kafiyeli gazeller 

yazmak divan şairi için büyük bir övünç kaynağıdır.41 Lakin bu, ulaşılması zor bir 

meziyettir. Nitekim bunu başaran şairlerin sayısı da pek azdır. Çalişmamızın konusu 

olan Misbâhu’l-Ma’ârif’te Râhî on altı tane kafiye harfi kullanmıştır. Bunlar: elif, be, 

te, cim, ha, dal, re, sin, şın, fe, kaf, lam, mim, nun, ye ve he harfleridir. Bunlar 

içerisinde en çok kafiye oluşturduğu harfler “elif”, “re” ve “te”dir. Şiirlerinin yirmi 

sekiz tanesini “elif”, yirmi üç tanesini “re”, on beş tanesini de “te” ile 

kafiyelendirmiştir. Kafiyede cim, ha, şın ve kaf harflerini ise sadece bir defa 

kullanmıştır.  

İki tür kafiye vardır. Bunlar kafiye-i mücerrede ve kafiye-i mürekkebedir. Kafiye-

i mürekkebe kendi içerisinde kafiye-i mürdefe, kafiye-i müessese ve kafiye-i 

mukayyede olmak üzere üçe ayrılmaktadır. Tek kafiyeli şiirlerin yanı sıra iki veya 

daha fazla kafiyeli şiirler de vardır. İki kafiyeli şiirlere zü-kafiyeteyn, daha fazla 

kafiyesi olanlara ise zü’l-kavâfî adı verilmiştir.42   

Klasik Türk şiirinde kafiye kullanımı, belirli kurallar çerçevesinde gerçekleşmiş ve 

bu kuralların dışında oluşturulan kafiyeler kusurlu kabul edilmiştir.  Genel olarak 

kafiye kusurları adı altında incelenen bu yapılar, adı konulmuş kafiye kusurları ve adı 

konulmamış kafiye kusurları şeklinde tasnif edilmiş olup, adı konulan kafiye kusurları 

                                                           
40 M. Yekta Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi Biçim-Ölçü-Kafiye, Gökkubbe Yayınları, İstanbul 2014, 

s.265. 
41 Ömer Faruk Akün, “Divân Edebiyatı”, TDV İslam ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1994, C. 

9, s. 389-427. 
42 M. Yekta Saraç, age, s.267-268. 



21 
 

sinâd, ikvâ, ikfâ ve îtâ olmak üzere dört kısma ayrılmıştır.43 Râhî’nin şiirlerinde en çok 

rastlanılan kafiye kusuru bir uyağın aynı anlamda tekrarlanmasıyla oluşan îtâdır. 

Bu bilgiler ışığında yapılan incelemeler sonucu eserde tespit edilen kafiye türleri, 

redifler ve kafiye kusurları örnekleriyle birlikte aşağıda verilmiştir. Verilen örneklerde 

kafiyeyi oluşturan harfler koyu, varsa redifler italik yazıyla belirtilmiştir. 

 

2.2.1.1.1. Kafiye-i Mücerrede  

Tek bir harfin tekrarıyla oluşan kafiye türüdür. 44 Eserdeki şiirlerin yarısına 

yakın kısmı mücerred kafiye ile yazılmış olup kafiyeler yukarıda da dediğimiz gibi 

çoğunlukla “elif”, “te” ve “re” harfleri ile kurulmuştur. Bunun yanı sıra Râhî “cim”, 

“ha” ve “kaf” gibi kafiye bulmakta güçlük çekilen harfleri az da olsa kullanmaktan 

çekinmemiştir.  

 

Baña ˘uzlet ĥoş gelür leźźetde źillet yoķ mıdur 

Ķıl temāşā ˘ālem-i ˘uzletde ˘izzet yoķ mıdur  (70/1) 

 

Gözüm baģr-ı ˘amìķ olur nažarda  

Göñül fülki ġarìķ olur kemerde   (105/1)  

 

 

2.2.1.1.2. Kafiye-i Mürekkebe 

Birden fazla harfin tekrarıyla oluşan kafiye türüdür. Kendi içerisinde üçe 

ayrılmaktadır: 

 

                                                           
43 Cem Dilçin, Örneklerle Türk Şiir Bilgisi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 2013, s.64-65. 
44 M. Yekta Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi Biçim-Ölçü-Kafiye, Gökkubbe Yayınları, İstanbul 2014, 

s.272. 



22 
 

2.2.1.1.2.1. Mürdef Kafiye 

Revî (kafiyeyi oluşturan asli harf) harfinden önce ridf (harkesiz elif, vav, ye) 

harflerinden birinin gelmesiyle oluşan kafiye türüdür.45 

 

Yā İlāhì sen ġafūr-ı bendegān  

Raģmetüñ baģr-i muģìš-i bì-kerān    (11/1) 

 

Seni ķıldı baŝìr elģamdulillāh 

Ne ķudretdür ķadìr elģamdulillāh   (39/1) 

 

2.2.1.1.2.2. Müesses Kafiye 

Te’sis (revî ile arasında harekeli bir harf bulunan elif) harfinin gelmesi ile 

oluşan kafiye türüdür.46 

 

İstiķāmetden görür her serv-i ķāmet fāide 

Var fikr it gör nedür rūz-i ķıyāmet fāide   (83/1) 

 

Evvel-durur nişān-ı āĥir 

Evvel-durur beyān-ı āĥir    (111/1) 

 

2.2.1.1.2.3. Mukayyed kafiye 

Eserde mukayyed kafiye türüne rastlanmamıştır. 

 

                                                           
45 M. Yekta Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi Biçim-Ölçü-Kafiye, Gökkubbe Yayınları, İstanbul 2014, 

s.272. 
46 M. Yekta Saraç, age., s.272. 



23 
 

2.2.1.1.3. Kafiye Kusurları 

Kafiye bulmanın zor olduğu durumlarda şairlerin kuraldışı hareket ederek 

kafiyeyi yineledikleri görülür. Bir şiirde aynı kafiyenin, aralarında en az yedi beyit 

olmaksızın tekrar edilmesi kusur kabul edilmiş ve kuraldışı yapılan bu yinelemeler îtâ 

olarak adlandırılmıştır.47  

 Îtâ: Bir uyağın aynı anlamda tekrarlanmasıyla oluşan kafiye kusurudur. 

Kolayca fark edilecek derecede belirgin olan tekrara îtâ-yı celî; fark edilmeyecek 

şekilde yapılan tekrara ise îtâ-yı hafî adı verilmiştir.48 Eserde rastlanılan kafiye kusuru 

îtâ-yı celîdir. Aşağıdaki örnekte Râhî 12 beyitlik gazelinin 4. ve 6. beytinde “temâşâ” 

uyaklarını tekrarlayarak îtâ-yı celî yapmıştır.  

 

Bir yār-ı vefādārla seyrāna gelirsen 

Gel gülleri gör eyle gülistānı temāşā   (20/4) 

 

˘Ālim dirilür zu˘mla her ˘ālim-i fānì  

İĥlāŝ-ı ˘amel olmaz-ise özge temāşā   (20/6) 

 

Aşağıdaki şiirde Râhî’nin, Arapça çokluk ifade eden “ât”  eklerini art arda 

kullanması îtâ-yı celîye örnektir. 

 

Kendü nefsin bilenlerüñ derecāt  

Mesķaš-ı ehl-i cehl olur derekāt  (35/1) 

 

Olmayan şehriyār-ı mülk-i vücūd 

Ne bilür ol neden olur berekāt   (35/2) 

                                                           
47 Cem Dilçin, Örneklerle Türk Şiir Bilgisi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 2013, s.64, 65. 
48 M. Yekta Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi Biçim-Ölçü-Kafiye, Gökkubbe Yayınları, İstanbul 2014, 

s.274. 



24 
 

2.2.1.2. Redif 

Aynı anlam ve fonksiyonlara sahip ek ve sözcüklerin mısralarda 

tekrarlanmasıdır. Bu tarz şiirlere müreddef şiir adı verilmektedir. Râhî, şiirlerinin 

çoğunu bu şekilde yazmıştır. Şairin, kafiye harflerini kafiye imkanı bol olan harflerden 

seçmesinin yanı sıra redifi fazlaca kullanması ve mevcut kafiye kusurları şiirdeki 

başarısını kısıtlamıştır. Aşağıdaki örneklerde kafiyeler koyu, redifler ise eğik harflerle 

gösterilmiştir.49   

 

Baña göster ķapunı cā-yı sücūdum göre ben 

Ŝıdķ-ıla anda ķıyām-ıla ķu˘ūdum göre ben  (32/1) 

 

Bahāra geldük hevā degişdük 

Nehāra geldük ġıdā degişdük   (92/1) 

 

2.2.1.3. Cinas 

Kelimeler arasındaki lafzî benzerliktir. Manaları farklı olmak şartıyla lafzen 

aynı veya benzer kelimelerin bir ibarede kullanılması sonucu oluşan edebi bir sanattır. 

Cinas-ı tam ve cinas-ı gayr-ı tam olmak üzere ikiye ayrılır. Cinas-ı tam, tekrar eden 

kelimeleri oluşturan harflerin tür, hareke, sayı ve sıralanış bakımından aynı olması 

durumudur. Cinas-ı gayr-ı tam ise harfler arasındaki bu dört benzerlikten birinin 

mevcut olmamasıdır. Eserde bu sanatın icra edildiği yalnızca bir şiir mevcuttur.50 

 

Etdi dilden cāna ol bir ġamze-i mekkār kār  

Ŝaldı göñlüm bāġına ol bir ruĥ-ı gülnār nār  (55/1) 

 

                                                           
49 M. Yekta Saraç, Klâsik Edebiyat Bilgisi Biçim-Ölçü-Kafiye, Gökkubbe Yayınları, İstanbul 2014,  

s.260. 
50 Cem Dilçin, Örneklerle Türk Şiir Bilgisi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara 2013, s.467. 



25 
 

Cāna cān olmaķda ˘āşıķdur dil-i sevdā-zede 

Ģażrete maķŝūdun itsün itmesün iş˘ār ˘ār  (55/2) 

 

2.2.1.4. Vezin 

Toplamda 113 şiirden oluşan eserde Râhî, 17 farklı vezin kullanmıştır. Şairin 

vezinler arasında en çok tercih ettiği kalıp “fā˘ìlātün/fā˘ilātün/fā˘ilātün/fā˘ilün” kalıbı 

olmuştur. Eserdeki şiirlerin 37 tanesi bu kalıpla yazılmıştır. Şairin ikinci olarak tercih 

ettiği kalıp ise “mefā˘ìlün/mefā˘ìlün/fe˘ūlün”dür. Eserde bu kalıpla tanzim edilen 21 

şiir bulunmaktadır. 

Eserde Türk edebiyatında örneğine rastlamadığımız vezinler de mevcuttur. 

Bunlarıın ikisi “fe’ūlü / fe’lün / fe’ūlü / fe’lün / fe’ūlü / fe’lün / fe’ūlü / fe’lün” ve 

“fā’ilātün / müstef’ilün / fa’lün” vezni olup yalnızca bir şiirde kullanılmışlardır. 

Diğerleri ise beş şiirde kullanılan “fe’ūlü / fe’lün / fe’ūlü / fe’lün”, iki şiirde kullanılan 

“mef˘ūlü / fā˘ilātün / fā˘ilün” ve on şiirde karşımıza çıkan “fā˘ilātün / mefā˘ilün / 

fā˘ilün” kalıplarıdır. Kaynaklarda fā’ilātün / müstef’ilün / fa’lün veznine rastlamadık, 

fakat diğer dört vezin Ali-Şir Nevâyî’nin Mizânu’l-Evzân adlı eserinde muvcuttur. 

Vezindeki bu çeşitlilik ve nadir kullanılan vezinlerin tercih edilmesi şairin 

aruzda iddialı bir tutum içerisinde olduğunu göstermektedir. Eserde kullanılan vezinler 

ve vezinlerin kullanıldığı şiir numaraları tablo halinde aşağıda verilmiştir. 

Tablo 2 

 Vezin Veznin Kullanıldığı 

Şiir No 

1 1. fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 2. 3, 14, 15, 16, 23, 25, 

26, 29, 31, 34, 36, 

38, 40, 41, 44, 49, 

51, 52, 53, 55, 57, 

61, 62, 64, 65, 69, 



26 
 

70, 73, 83, 85, 89, 

98, 100, 102, 103, 

106, 109 

2 fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

3.  

4. 11, 12, 17, 43, 48, 

50, 81, 96, 101 

3 5. fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 6. 21, 22, 47, 56, 75, 

93, 108 

4 fe˘ilātün / mefā˘ilün / fe˘ilün 7. 27, 35  

5 fā˘ilātün / müstef˘ilün / fa˘lün 8. 94 

6 fe˘ilātün / fe˘ilātün / fe˘ilātün / fe˘ilün 32, 79 

7 fe˘ūlü / fe˘lün / fe˘ūlü / fe˘lün / fe˘ūlü / fe˘lün / 

fe˘ūlü / fe˘lün 

78  

8 fe˘ūlü / fa˘lün / fe˘ūlü / fa˘lün 59, 87, 88, 92, 107 

9 mef˘ūlü / fā˘ilātün / mef˘ūlü / fā˘ilātün 4, 19, 54 

10 mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 5, 10, 45, 68, 82, 95, 

97 

11 mef˘ūlü / fā˘ilātün / mef˘ūl 111  

12 fa˘lün / fe˘ūlün / fa˘lün / fe˘ūlün 18  

13 9. mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 20, 30, 42, 77, 99 

14 mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 1, 2, 6, 8, 9, 13, 24, 

33, 37, 39, 63, 67, 

71, 72, 74, 76, 90, 

91, 105, 112, 113 

15 mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / mefā˘ìlün 46, 84 

16 müstef˘ilātün / müstef˘ilātün / müstef˘ilātün / 

müstef˘ilātün 

28 

17 müstef˘ilün / müstef˘ilün / müstef˘ilün / 

müstef˘ilün 

58, 86 



27 
 

2.3. MUHTEVA 

2.3.1. Türler 

Misbâhu’l-Ma’ârif’te tevhid, na’t, münacât, medhiye, esmâ-i hüsnâ, ayet şerhi, 

hadis şerhi ve tarih düşürme olmak üzere sekiz farklı tür bulunmaktadır. Eserin 

teşekkül ettiği 113 şiirden iki tanesi tevhid, üç tanesi münacât, iki tanesi na’t, bir tanesi 

dönemin padişahı Kanuni Sultan Süleyman’a yazılmış bir medhiye, altmış bir tanesi 

esmâ-i hüsnâ, kırk bir tanesi ayetnâme, bir tanesi hadis şerhi ve bir tanesi tarih 

düşürmedir. Türler şiir numaralarıyla birlikte aşağıda tablo halinde verilmiştir. 

 

Tablo 3 

Nazım Türü Şiir No 

Tevhid 1, 9 

Münacât 2, 4, 6 

Na’t 3, 5 

Medhiye 7 

Esmâ-i Hüsnâ 8, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 

26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 

43, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 

60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70 

Âyet Şerhi 71, 72, 73, 74, 75, 76, 77, 78, 79, 80, 81, 82, 83, 84, 85, 86, 87, 

88, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 102, 103, 

104, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 112 

Hadis Şerhi 105 

Tarih Düşürme 113 

 

 

 



28 
 

2.3.2. Eserde Adı Geçen Şahsiyetler 

Bu bölümde Misbâhu’l-Ma’Ârif’te peygamberler ve halifeler dışında adı geçen 

dinî, edebî ve efsanevî şahsiyetler hakkında kısaca bilgi verilip hangi özellikleri 

sebebiyle zikredildiklerine değinilecektir. Eserde az sayıda şahıs adı geçtiğinden 

dolayı tasnif yapma gereği duyulmamıştır. Adı anılan şahıslar Câmî, Cem, Ebu Ali 

Sînâ,  Ebussuûd, Feridüddin Attar, Hassan bin Sâbit ve Nâsır-ı Hüsrev’dir. 

 

2.3.2.1. Câmî 

Asıl adı Nûrüddîn Abdurrahmân b. Nizâmiddîn Ahmed b. Muhammed el-

Câmî’dir. 817’de (1414) Horasan’ın Câm şehrinde doğmuş, 898’de (1492)  Herat’ta 

vefat etmiştir. Câmî, Nakşibendi tarikatına mensup bir âlim ve Fars edebiyatının önde 

gelen şairlerindendir. İlk eğitimine Herat’ta babasının müderrislik yaptığı medresede 

dini ilimler tahsiliyle başladı.  Orada şehrin önde gelen âlimlerinden Arap dili ve 

edebiyatı dersleri aldı. Ardından Semerkand şehrine gitti ve orada da büyük âlimlerden 

riyaziyyat ilmini tahsil edip Herat’a döndü. Hüseyin Baykara’nın yaptırdığı bir 

medresede hadis, tefsir ve Arap dili ve edebiyatı dersleri verdi. Haytını ilim öğrenmek 

ve öğretmekle geçiren Câmî, ömrünün sonuna kadar Herat’ta yaşadı ve orada vefat 

etti. Câmî, ardında bıraktığı eserlerle yalnızca Fars edebiyatına değil, Türk edebiyatına 

da önemli tesirleri olmuş öncü bir şairdir.  Eserlerinde tasavvuf, edebiyat, edebî ve dinî 

konuları işleyen şairin manzum ve mensur olmak üzere kırk beşin üzerinde eseri 

olduğu söylenmektedir. Fakat bu eserlerin bir kısmı günümüze ulaşmamıştır. Manzum 

olarak kaleme aldığı eserleri şunlardır: Divanları, Heft Evreng, Hadîs-i Erba’în, 

Risâle-i Terceme-i Kelimât-ı Kudsiyye ve Risâle-i Sağîr der Mu’ammâ. Câmî’nin en 

önemli eseri mensur olarak kaleme aldığı Nefehâtü'l-Üns ‘tür. Bu eser Lâmiî Çelebi 

tarafından bir takım ilavelerle Türkçeye tercüme edilmiştir.51 

Eserde Câmî ile Cem’in adı birlikte zikredilmektedir. Rahî kendi şiir üslubunu 

övdükten sonra değil Cem, Câmî’nin dahi onları çok beğenip takdir edeceğini ifade 

etmektedir. 

                                                           
51 Ömer Okumuş, “Câmî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1993, C. 7, s. 94-99.  



29 
 

Görse bu üslūb-ile eş˘ār-ı gevher-bārıñı 

Rāhiyā çoķ āferìn eylerdi Cāmì Cem degil (16/7) 

 

2.3.2.2. Cem  

Fars ve Türk edebiyatında adından oldukça sık bahsedilen efsanevi İran 

hükümdarıdır. İran’ın ilk hüküm süren sülalelerinden olan Pîşdâdiyân’nın dördüncü 

hükümdarıdır. Bazı kaynaklarda soyunun Adem (a.s)’a dayandığına dair rivayetler de 

vardır. Yüzünün güzelliği sebebiyle “ışık, nur” anlamlarına gelen Şid ve Cemşîd 

adlarıyla da anılmıştır. Cem’in hükümranlığı ilklerin yaşandığı bir dönem olarak önem 

arz etmektedir. İran mitolojisine göre çoğu meslek onun döneminde ortaya çıkmış, 

insanlar ilk defa o dönem mesleklerine göre sınıflara ayrılmış, savaş aletleri ilk defa 

onun zamanında yapılmış, tıp ilmi ve musiki gibi bazı sanat dalları da yine Cem’in 

zamanında ortaya çıkmıştır. Yedi yüz yıl kadar hüküm süren Cem, saltanatı esnasında 

kendini tanrı ilan ederek insanlardan kendisine tapınmalarını istemiştir. Kendi 

soyundan gelen Dahhak adlı bir hükümdar tarafından tahttan indirilmiş ve yüz yıl 

sonra çıkan bir isyanda öldürülmüştür.  

Ayrıca Cem, edebi metinlerde genellikle şarabı ilk icat eden kişi olarak 

karşımıza çıkar.  Efsaneye göre Cem, bir gün ayağına yılan sarılmış bir kuşu kurtarır. 

Yaptığı iyiliğe karşılık kuş ona bir tohum verir. Cem o tohumdan yetiştirdiği 

asmalardan üzüm elde eder. Bu üzümlerden de şarap yapar ve yaptığı şarabı sunmak 

için yedi köşeli bir kadeh (câm) yaptırır. Bu hikayeden hareketle Klasik Türk şiirinde 

Cem sıklıkla şarap ve kadehle ilişkilendirilerek edebi sanatlara konu olur.52 Misbâhu’l-

Ma’ârif’te de şarapla ilişkilendirilmiştir.  

 

˘Ayş u nūşi rind-i ˘ālem-dìde görmez ber-devām 

˘İşret-i cem bir daĥı cām-ı dem-ā-dem bir ˘aceb  (41/7) 

 

                                                           
52 Nurettin Albayrak, “Cem”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1993, C. 7, s. 279-280.  



30 
 

Bir başka şiirde de Cem, Câmî ile birlikte zikredilmiştir. Beyit Câmî bahsinde 

verilmiştir. 

 

2.3.2.3.  Ebû Ali Sînâ 

İbn-i Sinâ’nın tam adı Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî b. Sînâ’dır. 980-

981 yılında Buhara civarındaki Efşene köyünde doğmuştur. Özellikle felsefe ve tıp 

alanlarında sahip olduğu engin bilgi ve başarıları sebebiyle İslam dünyasında İbn-i 

Sînâ künyesiyle ün kazanmış, ortaçağ âlimleri tarafından kendisine  “eş-şeyhü’r-reîs” 

unvanı verilmiştir. Batı’da ise daha çok Avicenna adıyla anılmaktadır. Daha çocuk 

yaşta babasının katıldığı ilmî meclisler sebebiyle felsefi konulara aşinalık kazanan İbn-

i Sînâ önce Kur’ân’ı ezberledi, sonrasında dil, edebiyat, fıkıh ve akait alanlarında 

eğitim aldı. Geometri, aritmetik ve felsede ilk hocası babası Abdullah oldu. Sonra 

babasının isteğiyle Mahmûd el-Messaâh’tan Hint aritmetiğini öğrendi. Nâtilî’den 

aldığı mantık dersleri ve okuduğu mantık kitaplarıyla bu alanda da kendini geliştirdi. 

Astronomi, fizik ve metafizik alanlarında da ilim tahsil edip tıpa yöneldi. Bir müddet 

tıp eğitimi aldıktan sonra okuduğu tıbbî kitaplarla kendini geliştirip daha on altı 

yaşındayken tıpta otorite kabul edilecek bir konuma gelmişti. On sekiz yaşındayken 

Buhâra’da saray hekimliğine getirilen İbn-i Sînâ sonraki dönemlerde vezirlik ve 

müderrislik yaptı. Yakalandığı hastalık sebebiyle 1037’de Hemedan’da vefat eden 

büyük İslam düşünürü 57 yıllık kısa bir ömre farklı alanlarda yazılmış 200 civarında 

eser sığdırmıştır.  

Eserleri içerisinde El-Kânûn fi’t-Tıb ve Kitâbu’ş-Şifâ en meşhurlarıdır. Klasik 

Türk edebiyatında Bû Ali, Ebu Ali isimleriyle de anılan İbn-i Sînâ bilge kişiliği ve 

tıpta üstün maharetinin yanı sıra bu iki kitabıyla da şairlerin ilgi odağı olmuş, akıllı ve 

bilge kişilerin kendisine benzetildiği bir teşbih unsuru olarak kullanılmıştır.53 Râhî 

Misbâhu’l-Ma’ârif’te Ebu Ali’nin Kânûn isimli eserine de gönderme yapmıştır.  

                                                           
53 İsmail Güleç (2017), “Klasik Türk Şiirinde İbn Sina Ve Hekimliği”, Littera turca, C. 3, sy. 4, s. 76-

78. 



31 
 

Râhî, sözlerinin bir hikmet deryası olduğunu ifade ettikten sonra onların Ebu 

Sînâ’nın sözleri ile karşılaştırmakta ve kendi sözlerinin Ebu Sînâ’nınki gibi aklî 

ilimlerle anlaşılamayacağını bunun için yakîn ilmi gerektiğini söylemektedir. 

 

Dür-i deryā-yı ģikmetdür kelāmüñ 

Nihāyet añlanur deryā degildür  (91/7) 

 

Buña ˘ilm-i yaķìn ehli gerekdür 

Bu ķavl-i Bū ˘Alì Sìnā degildür (91/8) 

 

2.3.2.4. Ebussuûd Efendi 

896 (1490) ile 982(1574) tarihleri arasında yaşamış olan Ebussuûd Efendi’nin 

asıl adı Muhammed’dir.  Şeyhülislâm, sultânü’l-müfessirîn, Hoca Çelebi, Ebû Hanîfe-

i Sânî gibi unvanların yanı sıra fıkıh alanındaki yüksek ilmi sebebiyle Nu’mân-ı Sânî, 

yani ikinci Ebu Hanife adıyla da anılmıştır.54 Fıkıh, tefsir, kelam ve belagat alanlarında 

eğitim görerek ilimde yüksek derecelere gelmiştir. Çeşitli illerde müderrislik, İstanbul 

kadılığı ve son olarak Rumeli’de 28 yıl şeyhülislamlık yapmış büyük bir İslam 

âlimidir. Tefsir, hukuk ve edebiyat alanlarında birçok eser kaleme alan Ebussuûd’un 

eserlerinden bazıları şunlardır:  İrşâdü’l-ʿAḳli’s-Selîm, Fetâvâ-yı Ebüssuûd Efendi, 

Ma‘rûzât, el-Ḳaṣîdetü’l-mîmiyye, Kasîde fî Risâi’s-Sultân Süleymân.55 

Misbâhu’l-Ma’ârif’te Nu’mân-i Sânî ilimdeki kemali hasebiyle zikredilir. Râhî 

din, züht, takva ve imanları sebebiyle İslam’da ün kazanan kişileri Nu’mân-ı Sânî’ye 

benzetmektedir.  

 

Her biri Nu‘mān-ı Śāní’dür kemal-i ‘ilm-ile 

Çoķ bilür ˘irfān ˘ālim i˘tibār eksik degil (34/6) 

                                                           
54 https://www.gulistandergisi.com/seyhul-islam-ebussuud-efendi-1490-1574/ (24.12.2021) 
55 Ahmet Akgündüz, “Ebussuûd Efendi” TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1994, C.10, 

s. 365-371. 

https://www.gulistandergisi.com/seyhul-islam-ebussuud-efendi-1490-1574/


32 
 

2.3.2.5.  Ferudiddin Attar 

Asıl adı Ferîdüddîn Ebû Hâmid Muhammed b. İbrahim’dir. 537-540 (1142-

1145) yılları arasında Nîşâbur’da doğan İranlı mutasavvıf şair tıp ve eczacılıkla meşgul 

olması hasebiyle “Attâr” lakabını almış ve bu lakapla meşhur olmuştur. Tasavvufi 

ilimlerde tahsil gördükten sonra birçok mutasavvıf âlimin eserini okuyarak bu alanda 

manen kendini geliştirmiştir. Irak, Şam, Mısır, Mekke, Medine, Hindistan ve 

Türkistan’a seyahat etmiş ve bu seyahatlerden sonra Nîşâbur’a dönerek orada inzivaya 

çekilmiştir. Hayatının geri kalanını inzivada geçiren Attar, 618’de Moğollar tarafından 

Nişabur’da şehit edilmiştir. Attar oldukça velûd bir şairdir. Özellikle tasavvufi 

gazellerde ve mesnevilerdeki başarısıyla ön plana çıkmıştır. Vermiş olduğu eserlerle 

Mevlânâ, Sa‘dî, Hâfız ve Molla Câmî gibi kendinden sonra gelen büyük şairleri 

etkilemiş ve onlara önderlik etmiştir. Kendisine birçok eser isnat edilmektedir, fakat 

bu eserlerin gerçekten Attar’a ait olup olmadığı hususunda şüphe vardır. Ona ait 

olduğu kesin olarak bilinen eserler şunlardır: İlâhînâme, Esrârnâme, Musîbetnâme, 

Hüsrevnâme, Muhtârnâme, Mantîku’t-Tayr, Dîvân, Tezkiretü’l-Evliyâ.56 

Bunlardan Mantıku’t-Tayr, Esrârnâme, İlâhînâme, Tezkiretü’l-Evliyâ ve 

Pendnâme Türkçeye tercüme edilmiştir. 

Misbâh’ul Ma’ârif’te Feridüddin Attar ve Nâsır-ı Hüsrev’in adı şiir yazmada 

göstermiş oldukları kabiliyet hasebiyle birlikte anılmaktadır. Râhî şairlikte kendisini 

Hüsrev’den daha üstün tutup, Attar’la denk olduğunu ifade etmiştir. 

 

Ne Ĥüsrev diseler ˘Aššār-ı śānì 

Ķamu erbāb-ı nažm evlā vü aģrā  (74/11) 

 

 

 

                                                           
56 M. Nazif Şahinoğlu, “Attar, Ferîdüddin”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1991, 

C.4, s.95-98.  



33 
 

2.3.2.6. Hassan Bin Sâbit 

Asr-ı saadet şairlerinden olan Hassan bin Sabit’in 570 ya da 590 yıllarında 

Medine’de doğduğu rivayet edilmektedir. Yazdığı şiirlerle İslam dinine hizmet 

ettiğinden dolayı şâirü’n-nebî, Ebü’l-Hüsâm ve Ebü’l-Mudarrib ünvanlarıyla anılmış 

olup künyesi İbnü’l-Fürey‘a’dır. Şiirleriyle dönemin şairlerinin İslam karşıtı 

hicivlerine cevap vererek Hz. Muhammed’in, “Bu hicivler onlara karşı oktan daha 

etkili olacaktır” övgüsüne mazhar olmuştur.57 

Rahî, sevgiliyi vasfındaki sözlerinin güzelliği hasebiyle kendisini Hassan bin 

Sâbit’e benzetmektedir. 

 

Vaŝfında sözlerüñ ne güzel ģüsn-i dilberüñ 

Ey dil zemān-ı bāķiye Ḥassān sen misün  (68/5) 

 

2.3.2.7.  Nâsır-ı Hüsrev 

Fars edebiyatının en iyi şair ve yazarlarından biri olarak kabul edilen Nâsır-ı 

Hüsrev 394 (1004) yılında Belh şehrinde doğdu. Hz. Ali soyundan geldiğine dair 

rivayetler vardır. Şiirlerinde “hüccet, sefîr, me’mûr, me’zûn” mahlaslarını 

kullanmıştır. Eserlerinden anlaşıldığı kadarıyla dini, felsefi, riyazi ve tabii ilimlerine 

vukufiyetinin yanı sıra Arap ve Fars şiiri bilgisine de hakimdir. Bir dönem Selçuklu 

hizmetinde çalıştıktan sonra yedi yıl süren bir haç yolculuğuna çıkmış ve ardından 

Belh’e geri dönmüştür. Dönüş yolculuğu esnasında İsmâilî mezhebine intisap eden şair 

İsmâilîliğin yayılması için çaba sarf etmiştir. Bazı görüşleri İslam âlimleri, Gazneliler 

ve Selçulularla arasının açılmasına sebep olmuştur. Selçuklunun kendisini takibe 

alması sebebiyle Belh’ten ayrılarak Yumgan’a gitmiş ve hayatının sonuna kadar orada 

                                                           
57 Hüseyin Elmalı, “Hassân b. Sâbit”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1997, C.16, 

s.399-402. 



34 
 

yaşamıştır. Eserlerinin birçoğunu da orada kaleme almıştır. Eserlerinden bazıları 

şunlardır: Divan, Rûşenâʾî-nâme, Saʿâdet-nâme, Câmiʿu’l-Hikmeteyn.58 

Ferüdiddin Attar bahsinde Hüsrev’in zikredildiği beyit verilmiş olup 

açıklaması yapıldığından burada açıklama yapılmamıştır. 

 

2.3.3. Esmâlar ve Şiirler Arasındaki Anlam İlişkileri 

Klasik divan tertibine uygun olarak tevhid, münacât ve na’tle başlayan 

Misbâhu’l-Ma’ârif’te Râhi, esmâ şerhine geçmeden önce, dönemin padişahı Kanuni 

Sultan Süleyman Han için yazılmış bir methiyeye; “Allah, kendisinden başka hiçbir 

ilah bulunmayandır. “En güzel isimler O’nundur” (Tâhâ 8) mealindeki ayet başlığı 

altında esmânın faziletlerini beyan eden münacât içerikli bir gazele; Allah’ın insan 

aklının fikredemeyeceği derecede yüce, benzersiz, celal ve cemal sahibi olduğuna 

vurgu yapılan bir tevhide yer vermiş olup onuncu manzumede esmâ-i hüsnâ şerhine 

başlamıştır. Bu bölümde onuncu manzumeden itibaren altmış bir esmânın şerh edildiği 

şiirlerdeki esmâ-şiir anlam ilişkisi irdelenecektir. 

Bu şiirlerde Râhî, ilahî isimleri vahdet-i vücut anlayışının hakim olduğu 

tasavvufî bir bakış açısıyla yorumlamıştır. O, esmâları doğrudan Allah’la 

ilişkilendirmeyip genellikle kainat ve insandaki tecellileri üzerinden, dolaylı olarak 

şerh etmiştir. Bu durum şiirlerindeki anlamın açığa çıkmasını zorlaştırmıştır. Hakeza, 

şiirlerinde kullandığı sahbâ, şarab, meclis, servi, bülbül, kadeh vb. sembolik ögeler; 

lâ-illâ, seyr, fenâ, bekâ, kurbet, gurbet vb. tasavvufi kavramlar ve klasik Türk şiirinde 

kullanımına pek rastlanılmayan “hudûc, bulûc, hulûc, dulûc”59  “tekeddüs, tecerrüs”60 

vb. Arapça kelimelerin yanı sıra Farsça sözcükler de okurun anlama ulaşmasını güç 

hale getirmiştir. Şiirle esmâ arasında kimi zaman birkaç beyitle anlam ilişkisi 

kurabiliyorken, şiirle esmâyı ilişkilendiremediğimiz durumlar da mevcuttur. Ancak 

                                                           
58Nihat Azamat,  Nâsır-ı Hüsrev”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2006, C. 32, s. 

395-397. 
59 bkz. 48. Manzume  
60 bkz. 13. Manzume  



35 
 

Gazâlî ve Kuşeyrî’ye ait esmâ şerhlerinin okunması Râhî’nin şiirlerindeki anlam 

örtüsünün aralanmasına büyük katkı sağlamıştır.  

 

2.3.3.1. Er-Raģmān61  

10. 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Ŝaģrāyı ġarķ-ı feyż ide bārānı kim bilür  

Emvāc žāhir eyleye ‘ummānı kim bilür   

(Çorak toprakları berekete boğan yağmuru ve dalgaların açığa çıkardığı denizi kim bilir!)  

2. Neşv ü nemā bulursa nebātāt-ı kāināt 

Sìr-āb iderse baġ-ı-la bostānı kim bilür 

(Bağ ve bahçeyi suya doyurup, bu vesileyle kainattaki bitkileri büyütüp geliştireni kim bilir!) 

3. Nāmì ola mezāri˘-i dünyā vü āĥiret 

Ni˘metleri-y-le bay ide ģayvānı kim bilür 

(Dünya ve ahiret tarlaları neşvünema bulsun. Oradaki nimetlerle canlıları zengin edeni kim bilir!) 

4. ˘Āşıķ olursa bāġ-ı maģabbetde ĥūşe-çìn  

˘Ārif62 bilürse ķudret-i Yezdān’ı kim bilür 

(Allah’ın güç ve kudretini, âşık olup muhabbet bağında başak toplayan ariften başka kim bilir!) 

5. Bilmezsin anı ey gül-i bì-ĥāra göz diken 

Bülbül bilür o ġonca-i ĥandānı kim bilür 

(Ey gözünü dikensiz güle diken kişi, sen bilmezsin, o gülen goncayı bülbülden başka kim bilir!) 

                                                           
61 Eserde esmâların son harfi damme ile harekelendirilmiştir. Fakat bu kullanım Türkçede çok yaygın 

olmadığından biz esmâların son harfini harekeli değil, sakin okumayı daha uygun gördük. 
62 Ârif: Allah’ı tanıyan; ilham yoluyla ilâhî hakikatlere vakıf olan; maddî varlıklardan sıyrılıp yalnızca 

Allah’la var olan kişidir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 

2012.) 

 



36 
 

6. Gözdür olan o nergis-i bìdāra hem nažar  

Dildür bilen o çāh-ı zenaĥdānı kim bilür  

(Sevgilinin nergis misali uykusuz gözlerine bakan ve onları gören, göz; (onun) çene çukurunu bilen ise 

gönüldür. Başka kim bilir!) 

7. Nefs-i reźìli ķahr-ıla zār u zebūn iden  

Küffāra teng eyleye meydānı kim bilür  

(Alçak nefsi kahrederek ağlayıp inleten ve aciz bırakan, kafirlere meydanı dar eden, onları her yönden 

sıkıştıranı kim bilir!) 

8. Ģāfıž Ĥüdā-durur saña şükr eyle Rāhìyā 

A˘dāya   ŝala berķ-ı dıraĥşānı kim bilür 

(Ey Râhî, şükreyle ki senin koruyucun Allah’tır. Düşmanların üzerine parlak şimşekler salar, kim bilir!)  

[5A] 

9. İslām üzre oldı Ĥüdā’nın ˘ināyeti 

Āgāh ider-ise kâmil insānı kim bilür 

(Allah’ın yardımı, lütfu ve ihsanı İslam dini üzerinedir. Kamil insanı haberdar eder, uyanık kılarsa, kim 

bilir!) 

10. Dārü’ş-şifāda derdine şāfì cevāb uman  

Ma˘źūr šuta ģikmet-i Loķmān’ı kim bilür  

(Şifahanede derdine deva olacak bir karşılık, bir ilaç uman kişi, derdin devasını bildiği için Lokman 

hekimin (maharetli doktorun) hikmetli söz ve nasihatlerini hoş görsün.) 

Açıklama: 

Er-Rahmân, merhamet, acıma ve şefkat anlamlarına gelen “rahmet” kökünden 

türemiş olup sözlük manası “merhameti bol olan” demektir.63 Esmâ-i hüsnâda yer alan 

isimlerdendir. Allah’a isnat edildiğinde acımak, esirgemek gibi beşeri unsurlardan 

arındırılmış “sonsuz merhametiyle lütuf ve ihsanda bulunan”64 şeklinde ilahî bir anlam 

kazanmaktadır. Aynı kökten türeyen “rahîm” ismiyle arasındaki anlam farkı üzerinde 

                                                           
63 Kadir Güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 
64 Bekir Topaloğlu, “Rahmân”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2007, C. 34, s. 415-

417. 



37 
 

duran bazı âlimler “rahman”ı dünyada tüm canlıları kapsayan; “rahîm”i ise ahirette 

sadece mü’minleri kapsayan ilahî rahmet olarak tanımlamıştır. Bu tanım genel kabul 

görerek yaygınlık kazanmıştır. 

Er-Rahmân sıfatı şiirde Allah’ın yağmurlarla kurak toprakları yeşertip kainatı 

bereketlendirmesine; verdiği nimetlerle tüm canlıları dünya ve ahirette zengin 

kılmasına; düşmanlara karşı kulunu korumasına; kalbine koyduğu muhabbet sebebiyle 

kulunu nimete eriştirmesine vurgu yapılarak Er-Rahmân ism-i şerifi kainattaki, 

ahiretteki ve kuldaki tecellileri üzerinden şerh edilmiştir. 

 

2.3.3.2. Er-Raģìm 

11.  

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Yā İlāhì sen ġafūr-ı bendegān  

Raģmetüñ baģr-i muģìš-i bì-kerān 

(Ey Allah’ım, sen kullarını ziyade bağışlayansın. Senin merhametin uçsuz, bucaksız bir okyanustur.) 

  

2. Ĥūşe-çìn-i ĥirmenüñdür murġ u mūr 

Rìze-dār-ı ĥ ān-ı lütfuñ ins ü cān 

(Kuş(lar) ve karınca(lar) senin harmanının başak toplayıcılarıdır. Cin ve insanlar senin lütuf sofranın 

kırıntılarını toplayıcıdırlar.) 

3. Sen ġanìsin ben de muģtācün ileyk  

Sen ķavì ben bir ża˘ìf ü nātuvān  

(Sen zenginsin, hiçbir şeye ve hiç kimseye muhtaç değilsin. Ben ise sana muhtacım. Sen ziyade güç ve 

kudret sahibi, ben ise zayıf ve güçsüzüm.) 

4. Eyleme sāil ķapuñdan ġayrıya 

Kendü ber-ģurdār olsun bāġbān 

(Bahçıvan kendisi arzusuna kavuşsun. Onu senin kapından başka bir kapıya dilenci eyleme.) 



38 
 

5. Bāġ-ı ˘ālemde ģavādiś Rāhi’nüñ 

Ķıldı cismin berk mìr-i ˘āşıķān 

(Âlem bahçesindeki havadis, âşıklar mirinin Râhî’nin cismini yaprak gibi kılmasıdır.) 

6. İsm-i źātuñdur Ĥüdā-yı źü’l-minen 

Vaŝf-ı pākiñdür Ģafìž u Müste˘ān 

(Lütuflar sahibi Hüdâ senin zatının ismidir. Müsteân (kendisinden yardım dilenilen) ve Hafîz (her 

şeyden koruyan) senin tertemiz vasıflarındır.) 

Açıklama: 

Er-Rahîm “rahmet” kökünden türemiş olup mübalağa vezninde bir sıfattır. 

Sözlük manası “şefkatli, insaflı, merhametli” demektir.65 Esma-i hüsnâdan biri olarak 

Allah’a isnat edildiğinde  “ahirette yalnızca müminlere merhamet eden”  şeklinde 

tanımlanmaktadır.66 

Şiirde Allah’ın uçsuz bucaksız rahmet sahibi olduğu ifade edilerek  er-Rahman 

sıfatının genel anlamı verilmiş; ardından kuşlar, karıncalar, cinler ve insanların 

Allah’ın lütuf sofrasından rızıklandıklarına vurgu yapılıp esmanın canlılar üzerindeki 

tezahürlerine işaret edilmiştir.  Burada dikkati çeken husus Rahim isminin dünyada 

tecelli etmesidir.  

 

2.3.3.3. El-Melik 

12.  

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Şükr ü minnet Rāzıķ’a ālā bizüm  

Mevc-i deryā revnaķ-ı ŝaģrā bizüm  

(Rızık verene şükürler olsun ki nimetler bizimdir. Denizin dalgaları, sahranın tazelik ve güzelliği 

bizimdir.) 

                                                           
65 Kadir Güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 
66 Bekir Topaloğlu, “Rahmân”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2007, C. 34, s. 415-

417. 



39 
 

2. Źū-fünūn-ı ˘ilm-i ˘aşķ olan bilür  

Güft ü gū-yı ŝūret ü ma˘nā bizüm  

(Aşk ilmine sahip olan kişiler suret ve manaya dair söylenilen sözlerin bize ait olduğunu bilirler.) 

3. Sırr-ı tevģìdiñ beyānı bizdedür 

Dil bizüm ģüsn-i cihān-ārā bizüm  

(Tevhit sırrının beyanı bizdedir. Gönül de bizim, cihanı süsleyen güzellik de bizimdir.) 

4. Bir iki günlük misafir-ĥānedür  

Hey nemüz dünyā vü mā-fìhā bizüm  

(Bir iki günlük misafirhane olan dünya ve içindekiler acaba bizim neyimizdir?) 

5. Biz Muģammed ümmetiyüz zāhidā  

Ģaķ bizümle cennetü’l-me’vā bizüm 

(Ey zahit, biz Muhammed ümmetiyiz. Hak bizimledir, Me’vâ Cenneti bizimdir.) 

6. ˘Āşıķ-ı dìdār-ı pür-nūr olmuşuz  

Göz bizümdür vech-i nūr-efzā bizüm  

(Biz nurlar saçan yüzün aşığı olmuşuz, göz bizimdir, nur saçan yüz bizimdir.) 

 

7. Ŝaģn-ı gülşen bir temāşā Rāhiyā  

Gül bizümdür bülbül-i şeydā bizüm  

(Ey Râhî, gül bahçesinin ortası bir temaşa yeridir, (oradaki) gül de (gülün aşkından) çılgına dönmüş 

bülbül de bizimdir.) 

Açıklama: 

El-Melik, “mal, mülk, servet” mânasındaki “mülk” kökünden türemiş olup 

sözlük manası “padişah, hükümdar, sultan” demektir.67  Esmâ-i hüsnâda yer alan 

isimlerden biri olarak Allah’a isnat edildiğinde “görünen ve görünmeyen bütün 

varlıkların sahibi, her şeyi yöneten Allah” anlamını ifade etmektedir.68 

                                                           
67 Kadir Güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 
68Bekir Topaloğlu, “Melik”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul  2004, C.29, s.50-51 



40 
 

Kuşeyrî, bu esmanın şerhinde “malik olan yalnızca Allah’tır; kulun mülkiyeti 

mecazidir. Bu yüzden “kulun kendi nefsine mülkiyeti izafe etmekten uzak olduğunu 

ilan etmesi”69 gerektiğini söylemektedir. Râhi de El-Melik esmasının şerh edildiği 

şiirde tasavvufi bir söylem içerisindedir. Bazı beyitlerde kulun kendi varlığını Allah’ta 

yok ettiği fenâ fillâh makamından konuşarak maddi ve manevi âlemlere ait tüm 

güzellikler “bizüm”dir ifadesiyle aslında Allah’a aidiyeti kastetmiş; “şu iki günlük 

dünya ve içindekiler bizim neyimizdir” sorusuyla kulu mülkiyetten ne kadar uzak 

olduğu gerçeğine uyandırmak istemiştir. 

 

[5B] 

2.3.3.4. El-Ķuddūs 

13.  

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Nesìm-i ŝubģ-dem eyler teneffüs  

Emārāt-ı taķaddesdür taķaddüs 

(Sabah vakti rüzgarı eserek Allah’ın yüce âlemetlerini takdis etmektedir.) 

2. ˘Aceb zìbā temāşā gülsüñ ey şeyh 

Vücūduñ mülkini ķılsañ taģassüs  

(Ey şeyh, bedenine dikkatle bakacak olsan şaşılacak derecede güzel görünümlü bir gül olduğunu 

anlarsın.) 

3. Derūnuñla birūnuñ pāk olsun  

Degildür mūcib-i raģmet telebbüs  

(İçin de dışın da temiz olsun, zira sadece giyinmek rahmete mucip değildir.) 

4. Nedür ˘ālem yüzünde bu televvün  

Gerekdür ādemi ŝāģib-i teferrus 

                                                           
69 Abdülkerim Kuşeyri, Şerh-i Esmâillâhi’l-Hüsnâ-O’nun Güzel İsimleri, Mütercim: Cevher Caduk, İlk 

Harf Yayınları, İstanbu 2011, s.31. 



41 
 

(Dünya üzerindeki bu renkten renge girme hali nedir? İnsanoğlunun (bu durum karşısında) feraset70 

sahibi olması gerekir.) 

5. Eyā ˘āķil niçün ġāfil olursın 

˘İbādetde münāsib mi tekeddüs 

(Ey akıllı kişi, niçin gaflete düşüyorsun, ibadette istif yapmak münasip midir?) 

6. Kişinüñ zūr-ile küfrün šutarlar  

Nedür ehvāl-i sā˘atden taģarrüs 

(Kişinin yalanı ile küfrünü tutarlar, kıyametin korkunç hallerinden sakınmak nedir?) 

7. Eyā Rāhì temāşādan gelirsen 

Gelir erbāb-ı ģikmetden tekeyyüs 

(Ey Râhî, eğer âlemdeki ilahi güzellikleri hayranlıkla seyredersen sana hikmet71 sahipleri tarafından 

(hakikati kavrayacak bir) zeka verilir.) 

8. İnāśı pāyidār eyler taģarrì  

Ricāli bā-murād eyler teģavvüs  

(Araştırmak, kadınları kalıcı kılar. Cesaret, yardımseverlik ve merhamet erkekleri dileklerine ulaştırır.) 

Açıklama: 

El-Kuddus, “temiz, kutsal, mübarek ve mukaddes olmak”  

manasındaki “kuds” kökünden türemiş olup sözlük manası  “çok kutsal, çok temiz ve 

eksikliklerden beri olma” demektir.72 Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’a isnat 

edildiğinde “her türlü eksiklik ve kusurdan beri olan Allah” manasını ifade 

etmektedir.73 

                                                           
70 Ferâset: Gâipten gelen ilim yoluyla kazanılan idrak gücüdür. Mutasavvıflar, bu güce eşya üzerinde 

tefekkür edilerek ulaşılacağını söylerler. (Seyyid Cafer Seccâdî, Çev. Hakkı Uygur, Tasavvuf ve İrfan 

Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, İstanbul 2007.) 
71 Hikmet: Eşyanın hakikatine vakıf olmak, özelliklerini ve yaradılış sebeplerini bilip ona göre hareket 

etmek demektir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012.) 
72 Kadir Güneş, Arapça Türkçe Sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011 
73 Bekir Topaloğlu, “Kuddus”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2002, C.26, s.314-

315. 



42 
 

Kuşeyrî, bu ismin anlamına vakıf olan kişinin, “Allah Teâlâ için nefsini 

şehvetlere meyletmekten, kendisinin sahip bulunduğu şüphelerden, vaktini Allah 

Teâlâ’ya muhalefet etmelerin kirliliğinden, kalbini alakaların bulanıklığından, ruhunu 

sızlanmalardan, sırrını mülahazalardan ve iltifatlardan temizlemesi 

edeplerdendir.”74der. Bu esmanın şerh edildiği şiirde de kainat ve insan bedeni temaşa 

edilerek yaratıcının kudsiyeti akıl yoluyla kavratılmaya çalışılmış ve kulun el-Kuddus 

esmasından alması gereken nasip mucibince sadece ibadet ve zahiri temizliğin yeterli 

olmadığı, kalp temizliğinin de elzem olduğu vurgulanmıştır. Kişinin, kalbini maddi-

manevi bütün kirlerden ve Allah’tan gayrı alakalardan arındırarak mukaddes bir 

mekana çevirmesi el-Kuddûs esmasından alacağı nasiptir. 

 

2.3.3.5. Es-Selām 

14.  

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ehl-i derdüñ bir šabìbi var Eģad dirler aña  

Bir şifā-yı pür-ŝafāsı var meded dirler aña 

(Dert ehlinin Ehad75 denen bir doktoru var (ve o doktorun) medet denen huzur dolu bir şifası var.)  

2. Müddet-i ˘ömri ulü’l-elbāb olan bir dem bilür 

Ġāyet-i müddet nedür dirseñ emed dirler aña  

(Akıl sahipleri ömür müddetini bir an, bir nefes (kadar) bilirler. (Bu) müddetin sonu nedir diye sorarsan, 

ona ölüm derler.) 

3. Ŝıdķ-ıla kūy-i maģabbetde ġubār olsam ne ġam  

Bir avuç ĥāk-i siyehdür kim cesed dirler aña 

                                                           
 74 Abdülkerim Kuşeyri, Şerh-i Esmâillâhi’l-Hüsnâ-O’nun Güzel İsimleri, Mütercim: Cevher Caduk, 

İlk Harf Yayınları, İstanbu 2011. 
75 Ehad: ‘Bir” anlamında Allah’ın zatına isnat edilen ilahî isimlerdendir. (Selami Şimşek, Tasavvuf 

Edebiyatı Terimleri Sözlüğü, Litera Yayıncılık, İstanbul 2017.) 



43 
 

(Muhabbet diyarında sadakatle, içtenlikle toz toprak olsam dert değil, zaten ceset denen şey bir avuç 

kara topraktır.) 

4. Müdde˘ì envār-ı ˘aşk-ı pāki idrāk eylemez 

Çeşminüñ bir ˘illeti vardur remed dirler aña  

(Müddei76 temiz aşkın nurlarını idrak edemez, anlayamaz çünkü (onun) gözlerinde remed denen 

(iltihaplı) bir göz hastalığı vardır.) 

5. Zì sa˘ādet rāh-ı ˘aşķ içre olursa rāh-rev 

Zinde diller Rāhiyā ģayy-ı ebed dirler aña  

(Ey Rahi, aşk yolunda yürüyen kişiye ne mutlu. Zinde gönüller ona ebedi diri derler.) 

6. Her emirde bende bir şāhı penāh etmek gerek 

Ni˘meti bì-ġāyet Allāhu’ŝ-ŝamed dirler aña  

(Kul her işinde bir padişaha sığınmalıdır. (İşte) o padişaha nimeti sonsuz olan Samet (her türlü istek ve 

ihtiyacı karşılayacak güce sâhip olan ve hiçbir şeye muhtaç olmayan) derler.) 

Açıklama: 

Es-Selâm’ın sözlük manası “barış, selamet, esenlik ve emniyet” anlamlarına 

gelen  selâm kelimesi Allah’a isnat edildiğinde “her türlü eksiklik, acz ve kusurdan, 

yaratılmışlara özgü değişikliklerden ve yok oluştan münezzeh olan, selâmetin kaynağı 

olup esenlik veren”77 şeklinde ilahî bir anlam ifade etmektedir. 

Şiirde Es-Selam ism-i şerifinin “esenlik” anlamı Hakk aşığı üzerinden şerh 

edilmektedir. Râhî, dert ehlinin tabibinin Allah olduğunu ve O’nun şifasının huzur 

verdiğini; aşk yolunda yürümenin sadıklar için büyük bir mutluluk olduğunu; o yolda 

ölümü bile hoş gördüklerini ve her işte Allah’a yaslandıkları dile getirmekte ve böylece 

kulun erişebileceği hakiki esenliğe işaret etmektedir. Bu durumu es-Selâm isminin 

kuldaki manevi tecellisi olarak yorumlamak mümkündür.  

 

 

                                                           
76 Müddei: Düşüncelerinde ariflerden farklı izharlarda bulunan ham kişiye denir. (Seyyid Cafer 

Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.347.) 
77 Bekir Topaloğlu, “Selâm”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2009, C.36, s.341-342. 



44 
 

2.3.3.6. El-Mü’min 

[6A] 

15.  

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ŝūfiyā ˘aşķ-ı ilāhìniñ kitābı sendedür  

Her uŝūlı sendedür her fi˘l ü bābı sendedür 

(Ey sufi, ilahi aşkın kitabı sendedir; o kitabın her kaidesi, her fiili ve her konusu sendedir.) 

2. Müşkilāt-ı nāme-i nāmìden olduñsa ĥabìr 

˘Ālemu’l-ġaybıñ suāliniñ cevābı sendedür 

(Nâmi’nin kitabının müşkilatından haberdar oldun ise gâip âleminin sualinin cevabı sendedir.) 

3. Bende-i maĥdūmusuñ rūz-i şumāruñ vāķıf ol 

İ˘tiźār-ı bì-şumār-ile ģisābı sendedür 

(Sen sayılı günlerin hizmet ettiği bir kulsun, buna vakıf ol. (O günlere ait) sayısız özürler ile (o özürlerin) 

hesabı sendedir.) 

4. Şāh-ı ˘ādilden ˘ibāretdür vücūd-ı ādemi 

İki ˘ālem źevķinüñ ˘aźb u ˘aźābı sendedür  

(İnsanoğlunun vücudu adil bir padişahtan ibarettir. Dünya ve ahiret zevkinin acısı ve tatlısı sendedir.) 

5. Rāhiyā olduñsa terkìb-i ˘anāŝırdan selìm 

˘Ārif-i ģaķķıñ ayaġınıñ türābı sendedür 

(Ey Râhî, sen unsurların (toprak, su, ateş ve hava) terkibinden78 kusursuz olarak vücut bulduysan eğer, 

hakkı bilen arifin ayağının toprağı sendedir.) 

 

 

                                                           
78 Bu tanım metinde “terkîb-i anâsır” şeklinde geçmektedir. Bununla “çâr unsur” ya da “anâsır-ı 

erba’a” denilen dört unsur; yani toprak, hava, su ve ateş kast edilmektedir. Bunların bir arada 

düşünülmesi madde âleminden kinayedir. Ayrıca bu dört unsurun insan karakterinde etkili olduğuna 

inanılmaktadır. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 212, s.23.) 



45 
 

Açıklama: 

El-Mü’min, “huzur, güven ve emniyet” anlamındaki “emn” kökünden 

türeyen mü’min kelimesinin sözlük anlamı “inanan, iman eden” demektir.79 Esmâ-i 

hüsnâdan biri olarak allah’a isnat edildiğinde ise, en genel tanımıyla dünyada ve 

ahirette “başkalarını korku ve endişeden emin kılan, onların güvenli olmalarını 

sağlayan”80 anlamını ifade etmektedir.  

Gazali, kullardan bu isme en çok layık olanın “halkı kurtuluş yoluna, Allah 

yoluna irşat ve hidayet ederek Allah’ın azabından kurtaran kişiler”81 olduğunu söyler. 

Ona göre bu kişiler peygamberler ve âlimlerdir. Râhî de Mü’min sıfatından nasiptar 

olanlara yakışır bir tavırla şiirde sûfîye seslenerek ona, ilahi aşktan haberdar olması 

hasebiyle gâip âleminin sorularına cevap verebilecek bir konumda olduğunu 

hatırlatmaktadır. Mazeretlerin çokluğuna, ömrün kısalığını ve bir gün hesap vereceğini 

hatırlatarak onu ikaz etmekte; imanını tekit için onu iki âlemden de emareler taşıyan 

vücudunu temaşaya teşvik etmektedir. 

 

2.3.3.7. El-Müheymin  

16. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ĥoş-dem oldı devlet-i vakt-ile dünyā dem degil  

Bir güzel demdür ki envā˘-ı temāşā kem degil  

(Dünya vaktin saadetiyle müreffeh, hoş bir yer oldu. Temaşa çeşitlerinin az olmadığı güzel bir zamandır 

bu.) 

2. ˘Ālemi lušfuyla iģyā eyledi kimdür diyen  

Feyż-i bārān-ı bahār ey serv-i bālā yem değil  

                                                           
79 Kadir Güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011 
80 Bekir Topaloğlu, “Mü’min”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2006, C.31, s.557-

558. 
81 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.89. 



46 
 

(Ey âlemi lütfuyla dirilten kimdir diyen yüce servi, âlemi dirilten deniz değil, bahar yağmurlarının feyzi 

ve bereketidir.) 

3. Dürr-i raģmetdür niśār olmuş basìš-i ˘āleme  

Gördügüñ şebnem senüñ ey verd-i ra˘nā nem degil  

(Ey güzel gül, senin gördüğün şebnem yeryüzüne saçılmış rahmet incisidir, nem değil.) 

4. Bir teferrüc-gāhdur ey yār-i zìbā gözleyen  

Sen saña yār ol eger olduñsa tenhā ġam degil  

(Ey güzel sevgiliyi gözleyen kişi, eğer yalnız kaldıysan (sevgiliden ayrı düştüysen bunu) dert etme, bir 

gezinti yeri olan kendine yar ol.) 

5. İnşirāģ-ı ķalbe bir bā˘iś dilerseñ ˘ārif ol  

Ġuŝŝadan bāķì ķomaz gülşende ŝahbā hem degil 

(Kalbin huzur bulmasına bir sebep istersen arif ol, çünkü şarabın gül bahçesinde dert ve kederden bir 

şey bırakmaması gibi arif olmak da kalbi elemden temizler ve huzur bulmasına sebep olur.) 

6. Bir feraģ-efzālıġı var būstānuñ ŝūfiyā  

Ķāmeti serv-i sehìnüñ bār-ı ġamdan ĥam degil  

(Ey sufi, çiçek bahçesinin bir ferahlığı var, çünkü servinin düzgün boyu dert yükünden dolayı 

bükülmemiştir.) 

Görse bu üslūb-ile eş˘ār-ı gevher-bārıñı 

Rāhiyā çoķ āferìn eylerdi Cāmì Cem degil  

(Ey Râhî, değil Cem, Câmî bile senin bu üslupla (yazdığın) cevher yüklü şiirlerini görseydi çok beğenir, 

takdir ederdi.) 

Açıklama: 

El-Müheymin, gözetim altına almak, korumak ve yönetmek 

anlamındaki “heymene” kökünden türemiştir.  Lügat manası “gözeten, himaye eden, 

hükmedip kontrol eden” demektir. Allah’a isnat edildiğinde ise gücü ve kudretiyle 



47 
 

bütün mahlukatı kuşatan, onları gözetip koruyan, idare eden ve kendisinden mutlak 

emin olunan anlamına gelmektedir.82  

Râhî, El-Müheymin esmasını âlem ve insandaki tecellisi üzerinden şerh 

etmiştir. Şiirde insan ve kainat iki farklı âlem olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bunlardaki ki müreffeh hali müşahede yoluyla Allah’ın gözetip korumasına, bunlar 

üzerindeki kontrolüne işaret ediliyor olması muhtemeldir. Gazali bu esmadan nasibi 

olanlar içerisinde feraset ve istidlal yoluyla insanların iç ve dış yüzlerine vakıf olup 

onları irşat etme kudretine sahip olanları da sayar.83 Bu bağlamda kişiyi kendinde bir 

gezintiye çıkmaya davet eden Râhî, zahir ve batını vukufiyette insanın kendini 

tanımasını önceleyerek ona iç huzuru tesis etmenin yollarını göstermiştir. 

 

2.3.3.8. El-˘Azìz 

17. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. İ˘tibār-ı dāne-i dünyā nedür 

İĥtiyār-ı merdüm-i dānā nedür 

(Dünya tanesine itibar etmek nedendir? Âlimin gözbebeğinin seçimi nedir?) 

2. Bülbülān-ı gülşenüñ ġavġāsını  

Añlayaydım bā˘iś-i ġavġā nedür 

(Gül bahçesindeki bülbüllerin kavgasının, anlasaydım sebebi nedir?) 

3. Bir güzel bezm-i müheyyā var-imiş 

Anda bu ˘işret nedür ālā nedür 

(Hazırlanmış güzel bir meclis varmış, ondaki (o meclisteki) bu içki ve nimetler nedir?) 

 

                                                           
82 İsmail Karagöz, Ayet ve Hadislerin Işığında Esmâ-i Hüsnâ, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

Ankara 2007  
83 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.91. 



48 
 

[6B] 

4. Sālik-i rāh-ı maģabbet ˘aşķına  

Baña bildür lā nedür illā nedür 

(Muhabbet yolunun yolcusu aşkına, bana “lâ” ve “illâ”nın84 ne olduğunu bildir.) 

5. Ŝūfi-i ser-meste inkâr etmesem  

Añlasam keyfiyyet-i ŝaģbā nedür 

(Mest olmuş sufiye itiraz etmeyip anlasam, şarap nasıl bir şeydir?) 

6. Yā ilāhì bu kühen-kāruñ senüñ  

Bilmemişdür ˘alleme’l-esmā 85 nedür 

(Ey Allah’ım, senin bu yaşlı kulun “’alleme’l-esmā”86 nın ne olduğunu ve ne anlama geldiğini 

bilmemiştir.) 

7. Sırr-ı mā-evģādan87 āgāh eylegil 

˘İzzet-i taģķìķ-i kerremnā88 nedür  

(Beni “ma evha”89 ayetinin sırrından haberdar eyle. “kerremna”90nın hakikatinin yüceliği nedir?) 

8. Bizde yoķdur lā-tesellümden ĥaber 

Bilmezüz esrār-ı sellemnā nedür  

(Teslim olmamaktan haberimiz yoktur, kurtuluşun sırrı nedir bilmeyiz.) 

 

                                                           
84 Lâ ve illâ: Bu tasavvufî bir terimdir. Bununla kelime-i tevhide işaret edilmektedir. Mutasavvıflara 

göre “lâ” Allah’tan başka her şeyi ret, “illâ” ise Allah’ın varlığını ispattır. (Seyyid Cafer Seccâdî, 

Tasavvuf Ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Çev. Hakkı Uygur,Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.291.) 
85 Bakara 2/31: “Allah, Âdem’e bütün varlıkların isimlerini öğretti. Sonra onları meleklere 

göstererek, “Eğer doğru söyleyenler iseniz, haydi bana bunların isimlerini bildirin” dedi.” 
86 Bakara suresinin 31. Ayet-i Kerimesinden iktibas edilmiştir. Biz ayetin manasının tamamını verip 

metinde geçen kelimeleri koyu renkle vurguluyoruz. Ayetin manası: “Allah, Âdem’e bütün varlıkların 

isimlerini öğretti. Sonra onları meleklere göstererek, “Eğer doğru söyleyenler iseniz, haydi bana 

bunların isimlerini bildirin” dedi.”  
87 Necm 53/10: “Böylece Allah kuluna vahyedeceğini vahyetti.”  
88 İsra 70/17: “Biz, hakikaten insanoğlunu şan ve şeref sahibi kıldık. Onları, (çeşitli nakil vasıtaları ile) 

karada ave denizde taşıdık; kendilerine güzel güzel rızıklar verdik, yine onları, yarattıklarımızın 

birçoğundan üstün kıldık.”  
89 Necm 53/10: “Böylece Allah kuluna vahyedeceğini vahyetti.” 
90 İsra 70/17: “Biz, hakikaten insanoğlunu şan ve şeref sahibi kıldık. Onları, (çeşitli nakil vasıtaları ile) 

karada ave denizde taşıdık; kendilerine güzel güzel rızıklar verdik, yine onları, yarattıklarımızın 

birçoğundan üstün kıldık.”  



49 
 

9. Dìde-i ġam-dìdeme göster benüm  

Himmet-i dil ģikmet-i deryā nedür 

(Gönül yardımının ve bir derya olan hikmetin ne olduğunu benim kederli gözlerime göster.) 

10. Ma˘rifet insān-ı kâmilden gelür 

Feyž-i pāk-i ˘ālim u dānā nedür  

(Marifet kemale ermiş, manen olgunlaşmış insandan gelir. Bilge ve âlimin temiz feyzi nedir?) 

11. Ŝavt-ı ra˘d u berk-ı āteşbār-ile  

Ġayś-ı nāzil revnaķ-ı saģrā nedür 

(Ateş saçan yıldırım ve şimşek sesiyle yağan yağmur ve parlayan çöl nedir?) 

12. Baña dìdāruñ ģaķķı arż eyleseñ  

Ķaŝr-ı dilkeş gülşen-i zìbā nedür 

(Güzel yüzünün hürmetine bana gönül çeken köşk ile süslü gül bahçesinin ne olduğunu göstersen.) 

13. Māh-ı enver mihr-i ˘ālemtāb-ile 

Pür temāşā esfel ü a˘lā nedür  

(Nurlar saçan ay ve âlemi aydınlatan güneş ile en aşağıların ve en yücelerin pür temaşa olması nedir?) 

14. Bir güzel rūşen ĥaber virseñ baña  

˘Ālem-i ŝuġrā nedür kübrā nedür  

(Bana, âlem-i suğra91 ve âlem-i kübrâ92nın ne olduğuna dair açıklayıcı güzel bir haber versen.) 

15. Penç ü şeşden añlanur çār ümmühāt  

Bilmezüm ferzend ne ābā nedür 

(Dört ana (toprak, su, ateş, hava) beş ve altıdan anlaşılır. Oğul nedir, baba nedir bilmem.) 

 

                                                           
91 Âlem-i suğrâ: kelime manası “küçük âlem”dir. Tasavvufta bu kavram, kainatın bir kopyası kabul 

edilen insan için kullanılmaktadır. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.37.) 
92 Âlem-i kübrâ: büyük âlem demektir. Tasavvufta insanın büyük nüshası olarak kabul edilen kainat 

için kullanılmaktadır. (Uludağ, age. s.37.) 



50 
 

16. Dürr-i ezherden ne ĥāŝiyyet gelür 

Dāne içre günbed-i ģaērā nedür 

(Parlak inciden ne tesir gelir? Asıl, tane içindeki yeşil kubbe nedir?) 

17. Añlaya ben bir işāret eylegil  

Sırr-ı noķša ķāmet-i bālā nedür  

(Noktanın sırrını ve yüksek boyun ne olduğunu anlamam için bana bir işaret göster.) 

18. Bir güzel sevmek diler göñlüm benüm  

Gel ˘ıyān it baña bu sevdā  nedür 

(Benim gönlüm bir güzel sevmek istiyor. Gel, bana bu sevdanın sebebini açıkla.) 

19. Zülf ü ĥālinden şikāyet etmezem  

Gözlerinden dilde bu yaġmā nedür  

(Sevgilinin saçından ve beninden şikayet etmem lakin, gözleriyle gönülde yaptığı bu yağma nedir?) 

20. Rāhì(y)i kūyında bir şeydā görüb 

Didi biñ lušf-ile bu şeydā nedür  

((O sevgili), semtinde Rahi’yi (aşkından) deli divane olmuş bir halde görünce bin lütufta bulunarak bu 

çılgın kimdir, dedi.) 

[7A] 

21. Gūş-i gül pür-nāme-i dil-sūz-ile  

Gülşenümde bülbül-i gūyā nedür  

(Bahçendeki gülün kulağını gönül yakan namelerle dolduran, şakıyan bu bülbül nedir?) 

Açıklama:  

El-Azîz, “güç, kuvvet, izzet, şeref, saygınlık”  anlamlarına gelen “’izz” 

kökünden türemiştir. Lügat manası “güçlü, kuvvetli, kudretli, soylu, asil”  demektir. 

Esmâ-i hüsnâdan bir olarak Allah’a isnat edildiğinde ise “güçlü, kuvvetli, galip, her 



51 
 

istediğini yapabilen, iş ve hükmünü icra edebilen,  her şeyden üstün ve şerefli”93 

anlamını ifade etmektedir. 

Kuşeyri, el-Aziz esmasının şerhinde, kişinin kalbinde Allah azamet kazandığı vakit 

mahlukatın ona küçük ve değersiz görüneceğini söyler.94 Râhî de bu esmanın konu edildiği 

şiirde bu manaya muvafık olarak arif ve bilgelerin nazarında dünyanın değersiz ve geçici 

olduğunu ifade etmekte; ayrıca nefi’i ispat ve marifet gibi hak yolcusunu manen yükseltecek 

tasavvufi kavramlara vurgu yapmaktadır. 

 

2.3.3.9. El-Cebbār 

18. 

fa˘lün / fe˘ūlün / fa˘lün / fe˘ūlün 

1. Bāġ-ı vücūdı ķılsañ temāşā  

Allāh ekber ˘ālem temāşā 

(Varlık bağına bakıp seyre dalsan, zira âlem temaşadır. Allahu ekber!) 

2. Ehl-i zemāne ˘irfān-ı ˘ālim 

Esrār-ı ġayba her biri bìnā 

 (Zaman ehli için âlimin her bir irfanı bilinmeyen gizli sırları görücüdür.) 

3. Heb reh-güzìn-i şer˘-i Muģammed 

Elģamdülillāh ˘āķil ü dānā  

(Allah’a hamd olsun, Muhammed’in şeriatini yol edinenlerin hepsi âlim ve bilgindir.) 

4. Ŝūfì güzeldür ˘ādil dil olmaķ 

Nām u nişāne ūlā vü uĥrā  

(Ey sufi, adaletli bir gönle sahip olmanın ün ve nişanı dünyada da ahirette de güzeldir.) 

                                                           
93 İsmail Karagöz, Ayet ve  Hadislerin Işığında Esmâ-i Hüsnâ, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

Ankara 2007, s.165. 
94 Abdülkerim Kuşeyri, Şerh-i Esmâillâhi’l-Hüsnâ Onun Güzel İsimleri, Mütercim: Cevher Caduk, İlk 

Harf Yayınları, İstanbu 2011. 

 



52 
 

5. Ey kimyāger tehźìb-i ķalb it 

Devlet senüñdür ĥayrun ve ebķā95  

(Ey kimyager96 kişi, kalbini ıslah et, onu düzelt. İşte o zaman daha hayırlı ve baki97 olan ahiret saadeti 

senindir.) 

6. Sen yeg bilürsün bu kişt-zārı  

Bāķì gerekdür maģŝūl-i dünyā  

(Sen bir ekin tarlasına benzeyen bu dünyayı iyi bilirsin ki onun mahsulü ebedi olmalıdır.) 

7. Rūz-i cezāda olmaz berāber  

Küfrān-ı ni˘met şükrān-ı ālā 

(Nimete nankörlük etmekle nimete teşekkür etmek ceza gününde birbirine denk olmaz.) 

8. Her kim bilürse feyż-i muģìši 

Ķuldan ˘inābet Allāh’dan i˘šā  

(Her kim her şeyi kuşatan ilahi feyzi bilirse kuldan tövbe, Allah’tan da (o tövbeye) icabet vardır.) 

9. Ebr-i hevāyı gör ey hevāì  

˘İllet ne olmuş bārān-ı yaġmā 

(Ey nefsin98 arzu ve isteklerine göre hareket eden kişi, heves bulutunun yağma yağmuruna dönüşerek 

nasıl bir illet haline geldiğini gör.) 

10. Māder-i ģayāt eşyāya māye  

Emvāt-ı arżı kim eyler iģyā 

(Yeryüzünün ölülerini dirilten kimdir? Hayatın annesi eşyanın özüdür.) 

                                                           
95 Â’lâ 87/17: “Oysa ahiret daha hayırlı ve süreklidir.” 
96 Tasavvufi bir terim olarak kimya, kişinin elindekilerle yetinip daha fazlasını arzulamamasıdır. 

(Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Tercüme: Zafer Erginli vd., Kalem Yayınları, İstanbul 

2006,s.561) 
97 Â’lâ suresi 17. Atetten iktibas edilmiştir: “oysa ahiret daha hayırlı ve süreklidir.”  
98 Nefs: Ruh, öz varlık; zat anlamlarına gelen nefs, tasavvufta insanın kötü amel ve vasıflarının, 

dünyevi arzu ve isteklerinin kaynağı olarak kabul edilir. Yedi mertebesi vardır. Bunlar: nefs-i emmâre, 

nefs-i levvâme, nefs-i mülhime, nefs-i mutmainne, nefs-i raziyye, nefs-i merziyye ve nefs-i 

safiyye’dir. Hak yolcusu bu mertebelerin sonuncusu olan nefs-i safiyyeye yükselmek için sürekli 

nefsiyle mücadele içerisindedir. ( İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları; 

İstanbul 2012, s.355.) 



53 
 

11. Feyżi mu˘ayyen müşk ĥ ānında 

Āhū ne otlar ĥuşk olsa ŝaģrā  

(Çöl kurak bir yer olsa ahu orada ne otlar? Zira çölün bereketi ahunun misk kesesinde muayyendir.) 

12. A˘mā   ne bilsün lušf-ile ķahrı  

Olmaķ içinde her ān peydā  

(Kör olan kişi her an peyda olan (Allah’ın) lütuf ve kahrını nereden bilsin? ) 

13. Rızķın viren ol mūr-ile māra  

Ķuvvet[-i] maģabbet bir tāze ģelvā  

(Karınca ile yılana rızkını veren O’dur. Muhabbetin gücü taze bir helva gibidir.) 

14. ˘Ālem degil mi ey ģācı ķardaş  

Dìdār-ı Ķa˘be seyr-i mu˘allā  

(Ey hacı kardeş, âlem Kabe’nin çehresidir, yüce bir temaşadır.) 

15. Maģrūm iderseñ nefs-i reźìli  

Ŝad bār aģrā cennetde ģavrā  

((Dünyada) rezil nefsi mahrum edersen eğer cennette (sana) yüzlerce huri verilir.) 

[7B] 

16. Ġāyet güzeldür bu lušf-ı pākì  

Şükr etse Ādem źikr etse Ģavvā  

(Havva’nın zikredip Adem’in şükretmesi temiz bir lütuftur ve (bu lütuf) gayet güzeldir.) 

17. Ey ĥ āce ˘āķil ol olma ġāfil  

Eşrāš-ı sā˘at oldı hüveydā 

(Ey hoca, akıllı ol, gafil olma. Zira kıyamet alametleri zahir oldu.) 

18. Seyrāne gelseñ bostān u bāġa  

Çoķ serv-i bālā kim rāst-bālā 

(Bağ ve bahçeyi gezip dolaşmaya gelsen orada birçok düzgün boylu, yüksek servi vardır.) 

 



54 
 

19. Ĥ ār ümmühātı eyler benātı 

Bì-mihr u şefķat evlād ü ābā  

(Sevgi ve şefkatten yoksun babalar ve evlatlar anneleri ve kızları hor görürler.) 

20. Dünyādan artıķ bey˘ ü şirā yoķ  

Allāh ki kāsid bāzār-ı ˘uķbā 

(Dünyadan başka alışveriş (yeri) yok. Allah ahirette alışverişi geçersiz kılmıştır.) 

21. Ĥalķ-ı cihānıñ žulm-ı ŝarìģi  

Gün gibi rūşen şarķan vü ġarbā  

(Dünya halkının açık zulmü doğudan batıya (kadar) gün gibi meydandadır, âşıkardır.) 

22. Nāzik šutarlar māl-ı yetimi 

Nezdìk bende nāran telažžā99 

(Yetimin malını nazik tutarlar, çünkü Alah’ın alevler saçan ateşi kula yakındır.) 

23. Rūbāhlıķda şìrān-ı ġurrān  

Ĥargūşa yer çok her kūşe tenhā  

(Hilekarlıkta gürleyen aslan gibidirler, fakat tavşana yer çok, zira her köşe boş.) 

24. Ķāēì öniñde vire cevābı  

Ķaç yerde vardur ģuccetde imżā  

(Kaç yerde imzası, delili varsa kadı önünde hesap versin.) 

25. Rāżì gerekdür merdüm ķażāya  

Ey ˘ālem-ārā ey ˘ālem-ārā  

(Ey cihanı süsleyen Rabbim, insan kaderine rıza göstermelidir.) 

26. İslāma ķuvvet vir yā ilāhì 

Senden hemìşe budur temennā 

(Ey Rabb’im, İslam’a kuvvet ver. Daima senden dileğim budur.) 

                                                           
99 Leyl 92/14: “Sizi alevler saçan ateşe karşı uyardım.”  



55 
 

27. Devletle olsun Sulšān Süleymān  

Manŝūr u nāŝır ˘adlen vü fażlā  

(Sultan Süleyman hep saadetler içerisinde olsun. Yardım edilen, adaletli ve erdemli olsun.) 

28. İrgür livā -yı nuŝret-penāhın 

Tā rūz-i maģşer tā ˘arş-ı a˘lā 

(Ta kıyamete kadar zaferin hamisi olan sancağını arşa ulaştır.) 

29. Bālā-nişìn-i Firdevs olursun  

Ey şeyĥ sen ha ey şeyĥ sen ha  

(Ey şeyh, sen Firdevs cennetinin yüksekte oturanı olursun.) 

30. Cennetlik eyler eñ kem ķulını  

Ķādir-durur ol ģayy u tüvānā 

(Güç ve hakiki hayat sahibi olan Allah en günahkar kulunu bile cennetlik eyler.) 

31. Bostāna gelmez gülşende ötmez  

Her merd-i ŝaģrā her murġ-ı gūyā  

(Her çöl yiğidi bağa gelmez ve her öten kuş gül bahçesinde ötmez.) 

32. Efsāne söyler Rāhì ne ķuldur  

Dergâh-ı Ģaķķ’da bir bende ednā  

(Hakk’ın dergahında pek aşağı bir kul olan Râhî efsane söyler.) 

[8A] 

33. ˘Āşıķ olanlar nūr-ı cemāle  

Artuķ ne olsun rüsvā vü şeydā  

(Allah’ın cemalinin nuruna âşık olanlar artık niçin rezil ve divâne olsun?) 

34. ˘İzzet güzeldür ˘abd-i ģakìre 

Ey yār-i tenhā ey yār-i tenhā 

(Ey yalnızların dostu, hakir kula yakışan izzettir.) 

 



56 
 

35. Nažm-ı ehālì cevher-[i] leālì  

Aŝģāb-ı fıšnat eylerse ıŝfā  

(Eğer zeki ve hikmet sahibi insanlar saflaştırırsa, ahalinin nazmı inci gibi bir mücevhere dönüşür.) 

36. Bu dürr degildür deryā-yı raģmet 

Bu söz degildür emvāc-ı deryā         

(Bu inci değil, rahmet deryasıdır; bu söz değil, (o rahmet ) deryasının dalgasıdır.) 

37. Bir demde ķalmaz kitāb-ı ģikmet 

Kevn ü mekānı imlā vü inşā  

(Hikmet kitabı bir zamanda kalmaz. O, varlığı ve kainatı işaret eder ve (onları) anlatır.) 

Açıklama:  

El-Cebbâr, “tedavi etmek, onarmak, düzeltmek, zorlamak, mecbur kılmak” 

anlamındaki cebr kökünden  

türemiştir. Lügat manası “başkasına hak tanımayan, bencil, kibirli, zorba, Allah’a karşı 

boyun eğmek istemeyen, fizyolojik ve ruhî yapısı bakımından kaba insan”100 demektir. 

Allah’a isnat edildiğinde haksızlık ve zulüm gibi, Allah’ın münezzeh olduğu 

özelliklerden arınıp “yaratılmışların halini iyileştiren, hakkı galip getiren, her güçlüğü 

kolaylaştıran ve her kırığı onaran”101 manasını ifade eder. 

El-Cebbâr esmasının şerh edildiği şiirde, bu sıfatın  “yaratılmışların halini 

iyileştiren” anlamına muvafık olarak kalbin ıslahına ve nefis terbiyesine 

değinilmektedir. Ayrıca toplumsal düzen ve refahın sağlanmasında temel taşlardan biri 

olan adalet olgusuna vurgu yapılmakta ve adalet makamındaki kadıya seslenilerek bir 

gün hesap vereceği hatırlatılmaktadır.  

 

 

 

 

                                                           
100 Bekir Topaloğlu, “Cebbâr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1993, C. 7, s. 181-

182. 
101Topaloğlu, age. 



57 
 

2.3.3.10. El-Mütekebbir  

19. 

mef˘ūlü / fā˘ilātün / mef˘ūlü / fā˘ilātün 

1. Gel bu serāy içinde ey isteyen ŝadāret  

Ķıl rūģuñı mu˘azzez it nefsüñe ģaķāret 

(Ey bu saray içinde yüksek makam (sadrazamlık) isteyen kişi, gel nefsini küçük düşürerek ruhunu 

yücelt.) 

2. Ġāyet ĥarābe müşrif olmuşdur ey ĥıred-mend 

Çoķ pāyidār olmaz vallāhi bu ˘imāret  

(Ey akıllı kişi, çok harabeler yücelmiş, değer kazanmıştır, lakin Allah’a yemin ederim ki bu imaret çok 

kalıcı olmaz (yıkılır).) 

3. Māl-ile mālın alma dervìş-i bì-nevānıñ  

Ey ĥ āce aŝŝı etmez bunuñ gibi ticāret  

(Ey hoca, nasipsiz dervişin malını mal karşılığında alma, zira böyle bir ticaret (kişiye) fayda sağlamaz.) 

4. Ez nefĥa-i to būy-i peyġām-ı dilber āmed 

Ehlen ve merģaben bike yā ķāŝıd-ı beşāret 

(Merhaba, hoş geldin ey müjde habercisi (Hz. Muhammed), senin esintinden güzel sevgilinin haberinin 

kokusu geldi.) 

5. Tābende gevher oldur ĥūrşìd-i enver oldur  

İnsān-ı ekber oldur kāfì-durur işāret  

(Parlayan mücevher, en parlak güneş ve en büyük insan o (Hz. Muhamed)dir.  (Buna) işaretler kafidir.) 

6. Erbāb-ı ˘ilm-i ģikmet oķursa dir bu şi˘ri 

Üslūb-ı nažm içinde ancaķ olur mahāret   

(Bu şiiri hikmet ilminin erbabı okursa maharetin ancak nazım üslubu içinde olduğunu söyler.) 

 

 



58 
 

7. Bir ĥānķāha geldik ey şeyĥ-i pāk-terkìb  

Rāhì esìr-i ma˘nā sen bende-i ˘ibāret 

(Ey temiz yaradılışlı şeyh, öyle bir tekkeye geldik ki Râhî (o tekkede) mananın esiri, sen ibarenin 

kölesisin.) 

Açıklama: 

Mütekebbir “Büyüklük, ululuk ve yücelik” anlamındaki  kiber kökünden 

türeyen “mütekebbir”in sözlük manası “büyüklük taslayan, kibirli, gururlu, kendini 

beğenmiş”  demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak ifade ettiği anlam insana özgü kötü 

vasıflardan hiçbirini içermeyip “zâtının ve sıfatlarının mahiyeti bilinemeyecek kadar 

yüce olan Allah” anlamını ifade etmektedir.102 

Gazali, kullar içinde gerçek manada mütekebbir olanların arifler ve zahitler 

olduğunu, nefsin köleleştirdiği kişilerin ise bu esmadan hiçbir zaman 

nasiplenemeyeceğini ifade etmiştir.103 Mütekebbir sıfatını kulun ondaki nasibi 

üzerinden şerh eden Râhî de yüksek makam dileyen kişiye nefsini alçaltarak ruhunu 

yüceltmesini öğütlemektedir. Bu bağlamda göstermiş olduğu örnek model ise 

Mütekebbir sıfatının tam anlamıyla tecelli ettiği en yüce insan Hz. Muhammed’dir.  

 

2.3.3.11. El-Ĥālıķ 

20. 

mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 

1. Bir ķašreye feyż eyleyicek Ĥālıķ-ı deryā  

Her ķanda irerse bitürür serv-i dil-ārā  

(Deniz(ler)in yaratıcısı olan Allah bir damlaya bereket verince o damla her nereye ulaşırsa orada gönül 

süsleyen servi(ler) bitirir.) 

 

                                                           
102Bekir Topaloğlu, “Mütekebbir”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2006, C. 32, 

s.189-190.  
103 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.94. 



59 
 

2. Ey rāh-rev-i Aģmed ü Maģmūd u Muģammed  

Rūhına ŝalāvāt-ı muŝaffā vü müzekkā  

(Ey (adı) Ahmed ve Mahmud olan Muhammed (s.a.v.)’in yolundan giden kişi, onun ruhuna arındırılmış 

temiz salavatlar (getir).) 

3. Çoķ dürlü dürūd-ile taģiyyāt ü śenālar  

Āline vü aŝģābına aģbābına cem˘ā  

(Türlü türlü dualar, tahiyyat ve senalar Hz. Muhammed (s.a.v.)’in bütün ailesi, ashabı ve dostları 

(üzerine) olsun.) 

[8B] 

4. Bir yār-ı vefādārla seyrāna gelirseñ  

Gel gülleri gör eyle gülistānı temāşā  

(Eğer vefalı bir sevgili ile gezintiye çıkarsan gel, gül bahçesini temaşa eyleyip gülleri gör.) 

5. Noksān-ı ˘ibādetden104 olur bendeye ey şeyĥ  

Vesvāse-i nefs-ile vücūd içre müdāra 

(Ey şeyh, nefsin vesveseleri ile benlikteki dalkavukluk kulun ibadetteki kusurundan hâsıl olur.) 

6. ˘Ālim dirilür zu˘mla her ˘ālim-i fānì  

İĥlāŝ-ı ˘amel olmaz-ise özge temāşā 

((Bu) özel temaşa ihlaslı bir amel olmaz ise fani âlimin âlim olarak dirileceğini zannetmesi boş bir 

inançtır.) 

7. Ŝıģģat demidür ˘ālemi Firdevs-i berínüñ  

Vuŝlat yeridür Ka˘be-i ˘ulyāda Mu˘allā 

(Yüce Ka’be’deki Muallâ105 (mezarlığı) vuslat yeri; yüksek Firdevs cenneti diyarı da esenlik çağıdır.) 

 

                                                           
104 Anlam gereği bu kelimeyi “ibadet” olarak okuduk. Kanaatimizce kelimedeki “te” harfinin bir noktası 

eksik yazılmıştır. 
105 Harem-i Şerif’in yaklaşık 2km. kuzeyinde bulunan çok eski bir mezarlıktır. Hz. Muhammed’in 

dedeleri Kusay ile Abdülmuttalib, amcası Ebû Tâlib ve Hz. Hatice’nin burada defnedildiği 

bilinmektedir. (Mustafa Aydın, “cennetülmuallâ”,  TDV İslam Ansikloopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1993. C.7, s. 387-388.) 



60 
 

8. ˘İrfāna mecāl-i suĥan olmazsa ˘aceb mi  

Ĥod-bìn olur oldı berā˘atde berāyā  

(Halk güzellik ve olgunlukta kendini üstün görerek gururlanır oldu. Hal böyleyken onların irfana106 söz 

söylemeye mecali olmaması şaşılacak şey midir?) 

9. Ŝabr idemedi sırrı ˘ayān eyledi Rāhì 

Şimden geru esbāb-ı sefer oldı müheyyā 

(Râhî sabredemeyerek sırrını ifşa etti. Şimdiden sonra yolculuk sebepleri hazırdır.) 

10. Olursa maģabbetde vücūdı n’ola fānì 

Men māte mine’l-˘aşkı faķad māte şehìdā107  

(Onun (Râhî’nin) vücudu muhabbette yok olsa ne olur, zira aşktan ölen muhakkak ki şehit olarak ölür.) 

11. Gel fātiģa-i fāyiģadan itme ferāmūş 

Mü’minlere raģmet ide Allāh te˘ālā 

(Gel güzel kokan Fâtiha’yı aklından çıkarma. Yüce Allah mü’minlere rahmet etsin.) 

12. Ervāģ-ı ˘azìzāna du˘ā böyle gerekdür 

Ālāt-ı bezm ŝuffe-i cennetde muŝaffā 

(Cennet holündeki meclis aletlerinin saf ve duru olması gibi ermişlerin ruhlarına yapılan dua da (böyle 

saf ve duru) olmalıdır.) 

Açıklama: 

“Yaratmak, yoktan var etmek” anlamındaki “halk” kökünden türemiş olup 

“yapan, ortaya çıkaran, yaratıcı” demektir.108 Esmâ-i hüsnâdan bir olarak el-hâlik 

“varlıkları örneği olmadan icat eden, yaratan, var eden, bir şeyden başka bir şeyi icat 

eden”109 anlamında yalnızca Allah’a isnat edilmektedir. 

                                                           
106 İrfan: Istılah manası “Allah’ı tanımak ve ona ulaşmak için seçilen yol ve yöntem”dir. Seyyid Cafer 

Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü,  Çev. Hakkı Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007,s.244.  
107 “Aşık olup, aşkını gizleyen ve iffetini muhafaza ederek ölen kişi şehit olur “ mealindeki hadis-i 

şerifinden iktibastır. 

 
108 Kadir Güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 
109 İsmail Karagöz, Ayet ve  Hadislerin Işığında Esmâ-i Hüsnâ, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

Ankara 2007, s.191 



61 
 

Gazali mevcut varlıkları, var oluşlarında kulun rolü bulunanlar ve var 

oluşlarında kulun rolü bulunmayanlar şeklinde ikiye ayırarak kulun rol aldığı var 

oluşların siyaset, ibadet ve cihat gibi ameller olduğunu söyler.110 El-Hâlık esmasının 

şerh edildiği şiirde Hz. Allah’ın yaratıcılık vasfı yüceltilirken kulun bu husustaki 

acziyeti dile getirilmiştir. Denizlerin yaratıcısı olan Hz. Allah’ın bereketlendirdiği bir 

damlanın bile ulaştığı her yerde serviler bitirecek nitelikte olduğu vurgulanmış; 

nefisteki vesvese ile dalkavukluğun kulun ibadetteki kusurlarından hasıl olduğu 

yönündeki söylemle kulun yaratmadaki acizliğine işaret edilmiştir. 

 

2.3.3.12. El-Bārì 

21. 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Çāre kimden bu zāra yā Rabb  

Senden olmazsa çāre yā Rabb  

(Yâ Rabb, bu inleyen zayıf, dermansız kula senden çare olmazsa kimden olur?) 

2. Yüreginde bu derd-ile çoķdur  

Yāreler üzre yāre yā Rabb 

(Bu dert ile yüreğinde üst üste çok yaralar vardır.) 

3. Lušf idüb kūh-i cürmini kāh it 

Ķahr-ıla yaķma nāra yā Rabb 

(Yâ Rabb, günah dağını (dağlar kadar günahını) bir saman çöpü kadar küçült ve (onu) ateşte yakma.) 

4. İltihābına göre ol nāruñ  

Mūmdur seng-i ĥāre yā Rabb  

(Yâ Rabb, o cehennem ateşinin alevi karşısında mermer taşı mumdur.) 

 

                                                           
110 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.100. 



62 
 

5. Būy-i rāģat getür nesìmüñle  

Bu siyeh rūzigāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, bu kara dehre rüzgarınla huzur kokusu getir.) 

6. Ģażretüñe ne yüz-ile vara  

˘Aceb ol yüzi ķara yā Rabb 

(Yâ Rabb, acaba o yüzü kara kişi senin huzuruna ne yüz ile varacak.) 

7. Raģmet eylegil bu ĥaşyetden  

Oldı dil pāre pāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, bu korkudan gönül parça parça oldu, sen (ona) acı, merhamet eyle.) 

[9A] 

8. Raģmetüñ baģri bir baģirdür kim 

Aña yoķdur kenāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, senin rahmetin öyle bir denizdir ki onun kenarı, ucu bucağı yoktur.) 

9. Rāhi’yi anda ġarķ idüb dūş it 

Lü’lü-i āb-dāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, Râhî’yi o denize daldır ve eşsiz inciye kavuştur.) 

10. Feyż-baģş ol buģūr-i lušfuñdan  

Šab˘-ı gevher-niśāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, mücevher saçan yaratılışa lütfunun güzel kokusundan feyiz ihsan et.) 

Açıklama: 

El-Bârî, “yaratmak, hastalıktan iyileşmek, kurtuluş; borç, ayıp ve kusurlardan 

beri olmak” manalarına gelen “ber’”, “bür”’, “bürû’” ya da  “yontmak, tesviye etmek” 

manasındaki “bery” kökünden türemiştir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak el-Bârî  

“yaratan, hiçbir madde ve örneğe ihtiyaç duymadan icat eden;  kainattaki her şeyi bir 

ahenk ve düzen içerisinde yaratan; borç ve zimmet altında bulunmak gibi beşeri 



63 
 

hasletlerden beri olan ve cümle mahlukatı lütfuyla nimetlendiren” anlamlarına 

gelmektedir.111 

El-Bârî sıfatının şerh edildiği şiirde günah ve hataların affı için Allah’ın sonsuz 

rahmetine sığınılmaktadır. Şiirde esmanın anlamı kapsamında 

değerlendirebileceğimiz tek ifade insanın “mücevher saçan” bir yaratılışı olduğuna 

dair yapılan vurgudur. Muhtemeldir ki şair, kulun hata ve günahlarını ikrardan sonra 

gelen bu vurguyla insanın günahkar olmasının yaratılışındaki noksanlık sebebiyle 

değil, kendi kusurundan dolayı olduğuna işaret etmiştir. Bu da, el-Hâlık isminde ifade 

ettiğimiz gibi kulun ibadetlerinin var oluşundaki rolündeki acziyetini göstermektedir. 

 

2.3.3.13. El-Muŝavvir 

22. 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Zerķ-ıla šonlaruñ ˘abā itme  

Göñlegiñ bì-sebep ķabā itme  

(Ey sûfî, hile ve riya ile donlarını hırka etme, gömleğini de sebepsiz yere cüppe etme.) 

2. Ŝūfiyā gel bu tāc u ĥırķa-y-ıla 

Nefsüñe ķurı iftirā itme 

(Ey sûfî, gel, bu taç ve hırka ile nefsine kuru iftira etme.)  

3. Ģāl-ile eyleyen güzel eyler 

Ķāl-ile ķātı hūy ü hā itme  

(Hal112 (dili) ile hareket eden güzel eyler, kâl113 ile (o güzelliği) boşa harcama.) 

                                                           
111Bekir Topaloğlu, “Bârî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1992, c. 5, s. 73. 
112 Hâl: Tasavvufta, Allah’ın kulun kalbine ihsan ettiği feyiz, bereket, his ve marifet gibi 

mevhumlardır. Yalnız Allah’ın rızasını amaçlayan ve O’nun rızasına uygun hareket eden kişilere hal 

ehli, batınî ilme de hâl ilmi denir.  ( Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2001, s.154.)   
113 Kâl: Arapça “dedi” manasına gelmektedir. Tasavvufta şer’î ilimlere “kâl ilmi” denilmektedir. 

Hâle dönüşmedikçe “kâl” makbul görülmemiş; “hâl”in de “kâ”l ile olanı daha evla sayılmıştır. (Ethem 

Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.340.) 



64 
 

4. Vā˘ižā nefsüñ itmedin tehźìb 

Ĥulķ-ıla ĥalķa çoķ cefā itme 

(Ey nasihat veren kişi, nefsini ıslah etmeden doğuştan gelen huyla halka eziyet etme.) 

5. Bāġa gel bülbül-i suĥendān ol 

Ġayrı ķuşlar gibi nevā itme  

(Gel, bağda güzel söz söyleyen bülbül ol, başka kuşlar gibi ötme.) 

6. Olma ehl-i hevā ile hem-dem 

Kendüñe yādı āşinā itme 

(Gel, nefsin isteklerine göre yaşayan kişilerle arkadaş olup yabancıları kendine dost edinme.) 

7. Ŝūfì ķalbini ŝāf idenlerdür 

˘Amelüñ ĥāliŝ it riyā itme  

(Sufi kalbini temiz tutanlardır. Sen de amelinde halis ol, riya etme.) 

8. Kimyāgerler işte bunlardur 

Šaleb-i kesb-i kimyā itme 

(İşte kimyagerler bunlardır (kalbini ve amelini halis tutup riya etmeyenler). Sen kimya kazanmayı talep 

etme.) 

9. Ehliñ ayaġı tozı cevherdür 

Gözüñe ġayrı tūtiyā itme 

(Ehil kişilerin ayağının tozu cevherdir, o tozdan başkasını gözüne sürme etme.) 

10. Zāhidüñ zühdi fāyide itmez 

˘Ömrüñi yoķ yere hebā itme 

(Ömrünü yok yere harcama, zira zahidin zühtü,114 takvası fayda etmez.) 

 

                                                           
114 Zühd: Kelime manası “soğuk ve ilgisiz davranmak”tır. Tasavvufta ise dünyevi ve uhrevi tüm 

isteklere yüz çevirerek yalnızca Allah’a yönelmek; gönlünde O’ndan gayrısının sevgisine yer 

vermemektir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, 

s.389.) 



65 
 

11. ˘Ayb olur ĥalķ içinde her hünerüñ 

Sözi bu šarz-ile edā itme  

(Sözü bu şekilde söyleme, zira gösterdiğin her hüner toplumda ayıp olarak karşılanır.) 

12. Yā İlāhì cemì˘ ķullaruñı 

Müflis ü āç u bì-nevā itme 

(Yâ İlâhî, bütün kullarını müflis, aç ve kısmetsiz etme.) 

13. Rāhi’(y)i itme kimseye muģtāc  

Hìçbir derde mübtelā itme  

(Râhî’yi hiç kimseye muhtaç ve hiçbir derde müptela etme.) 

Açıkalama: 

Musavvir, “bir şeyi eğmek, bir şeyi kesmek, bir şeye yönelmek” 

manasındaki  savr kökünden türemiştir. Lügat manası “bir şeyi şekillendiren ve ona 

suret veren” demektir. El-Musavvir Allah’a nispet edildiğinde “varlıkları şekillendiren 

ve onlara suret veren” anlamını içermektedir.115 

Kuşeyri el-Musavvir esmasının açıklamasında “Allah Teâlâ kulu, kul 

zikredilmeyen bir şey iken onu yarattı, ona suret verdi. Buna göre kulun kendi haliyle 

övünmemesi kula vaciptir.”116 der. Gazali de kulun “Musavvir”den nasibinin “kendi 

ruhuna şekillendiricilik vasfını kazandırması”117 olduğunu söyler. Buradaki 

şekillendirmeden maksat hal ve ahlak üzerindeki şekillendirmelerdir. Bu esmanın şerh 

edildiği şiirde de riya, kibir, kalp temizliği, hal ehli ve kal ehli gibi suretle sirete işaret 

eden kavramlar öne çıkmaktadır. Râhî, sûfîyi riyakar ve kibirli olmaktan men edip ona 

kalbini temiz tutmasını ve kal ehli değil, hal ehli olmasını öğütlemektedir. 

 

 

                                                           
115 İsmail Karagöz, Ayet ve  Hadislerin Işığında Esmâ-i Hüsnâ, DİB Yayınları, Ankara 2007, s.197 
116Abdülkerim Kuşeyri, Şerh-i Esmâillâhi’l-Hüsnâ-O’nun Güzel İsimleri, Mütercim: Cevher Caduk, İlk 

Harf Yayınları, İstanbu 2011, s. 99. 
117 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.99. 



66 
 

 

[9B] 

2.3.3.14. El-Ġaffār 

23. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Gülşen-i dìdāra gel ˘ilmüñle cehd it ˘āmil ol 

Ka˘be-i maķŝūda gel Bābü’s-Selām’a dāĥil ol 

(Çalışıp ilminle amel et, yüce Allah’ın tecelli bahçesi olan Ka’be’ye gel ve Bâbüsselâm’118dan (içeri) 

gir.) 

2. Çeşm-i mā-zāġe’l-baŝar119dan rūşenālıķ kesb idüb 

Şāhidān-ı raģmet-i ģaķdan murāda vāŝıl ol 

(“Göz şaşmadı” ayetinin muhatabı olan Hz. Muhammed’in gözünden aydınlık kazanıp, murada Hakk’ın 

rahmetini görenlerden ulaş.) 

3. Peyrev-i ĥayru’l-beşer olmaķ dilerseñ ŝūfiyā 

Gel vücūduñ mülkine bir pādişāh-ı ˘ādil ol 

(Ey sûfî, yaratılmışların en hayırlısı olan Hz. Muhammed’in izinden gitmek istersen eğer, gel varlığının 

mülküne adaletli bir padişah ol.) 

4. Her fużūluñ ša˘n-ı zehr-āmìzini şükür bilüb 

Ķo me˘ānì baģśini ˘ilm-i ledünde fāżıl ol 

(Her haddini bilmezin zehirli kınamasını şükür bilip mana bahsini bırak ve ledün ilminde120 üstünlük 

kazan.) 

                                                           
118 Bâbü’s-Selâm: Farklı mekanlara ait üç kapı bu isimle tesmiye edilmiştir: Kâbe’nin Şam tarafına 

bakan kapılarından biri (Ebu’l-Velîd El-Ezrakî, Ahbâru Mekke-Mekke Tarihi, Çev. Yunus Vehbi 

Yavuz, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2017, s.417.), Topkapı Sarayı’nın esas giriş kapısı (Semavi 

Eyice, “Bâbusselâm”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1991, C.4, s.410-411.), ve Hz. 

Muhammed’in kabrinin bulunduğu Mescid-i Nebevî’nin ilk kapılarından biri Bâbu’s-Selâm adıyla 

anlmaktadır (Nebi Bozkurt, M, Sabri Küçükaşçı, “Mescid-i Nebevî” TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 2004, C.29, s.281-290) .  
119 Necm 53/17:“Göz (gördüğünden) şaşmadı ve (onu) aşmadı.”  
120 İlm-i ledün: Allah tarafından ilham yoluyla verilen ilimdir. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri 

ve Deyimleri Sözlüğü, Ağaç Kitabevi Yayınları, İstanbul 2009, s.307.) 



67 
 

 

5. Bir daĥı girmez ele kālā-yı ˘ömr-i nāzenìn  

Sālik-iseñ naķdiñi dünyāya virme ˘āķil ol 

(Nazlı ömür sermayesi bir daha ele girmez; eğer Hakk yolcusu isen akıllı ol ve elindeki bu sermayeyi 

dünya için harcama.) 

6. Kimyāger ķalbini tehźìb idenler aķlanur  

Rāh-ı ģaķda Rāhiyā kesb-i kemāl it kāmil ol  

(Ey Râhî, kalbini tehzîb121 edenler aklanır, sen Hakk yolunda olgunluk kazanarak kemale er.)  

7. Şeyĥ-i İslāmıñ rıżāsınca dirilmekdür murād  

Her mürìde rāzıñı açma mürìd-i ķābil ol 

(Murad edilen, İslam şeyhinin rızasına göre dirilmektir; tarikata giren her dervişe sırrını açma ve kabul 

eden bir mürit ol.) 

Açıklama: 

Gaffâr, “Affetmek, bağışlamak, örtmek” manasındaki gafr kökünden türemiş 

olup lügat manası “çokça bağışlayan, affeden, birinin suçunu örten” demektir. El-

Gaffâr, Allah’a nisbet edildiğinde “dünya ve ahirette kullarının hata ve kusurlarını 

bağışlayıp onları örten” manasına gelmektedir.122 

El-Gaffâr esmasının şerh edildiği şiirde esmanın “örtmek” ve “bağışlamak” 

manalarına mutabık olarak Râhî son beyitte müride sırlarını ifşa etmeyip örtmesini 

öğütlemektedir.  

 

 

 

                                                           
121 Tehzîb: Düzeltme, ıslah etme demektir. Istılahta ise hâl ve kâl bakımından şeriata aykırı her 

şeyden arınmak: ahlakı güzelleştirmektir. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri 

Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.645.) 
122 Bekir Topaloğlu, “Gafûr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1996, C.13, s.286-

287. 



68 
 

2.3.3.15. El-Ķahhār  

24 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Tevekkül eyledüm ķısmet senüñdür  

Ķadìmì bendeye himmet senüñdür 

((Ya Rabb) kısmetin senin olduğuna tevekkül ettim. Daima, kula yardım edip ihsanda bulunmak sana 

aittir.) 

2. Kerem ķıl eyleme muģtāc-ı ni˘met 

Ĥuŝūsan ķul senüñ ni˘met senüñdür 

(Bilhassa kul ve nimet senindir. Kerem kıl, nimete muhtaç eyleme.) 

3. Ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı-y-çün açma 

˘Uyūbum perdesin ˘ismet senüñdür 

(Habibin Muhammed Mustafa hakkı için, ayıplarımın perdesini açma, zira ismet123 sana aittir.) 

4. Ne miķdārı olur bir źerre ĥākiñ 

Nedür ķıymet ana ķıymet senüñdür 

(Bir zerre toprağın ne değeri vardır, ona değer vermek nedir? (Asıl) değer senindir.) 

5. İlāhì bir ˘aceb ģikmet görenler 

Beni şā˘ir ŝanur ģikmet senüñdür 

(Allah’ım, (bende) şaşırtıcı bir hikmet124 görenler beni şair sanır, (oysa) asıl hikmet senindir.) 

6. Ġarìb aģvāline ˘aynında nāsıñ 

Ķanı ibret ķamu ˘ibret senüñdür 

(İnsanların gözlerinde, zavallı hallerine dair ibret hani! Bütün ibretler senindir.) 

                                                           
123 İsmet: Temizlik, masumluk ve günahtan uzak olmak anlamlarına gelmektedir. Peygamberlere 

mahsus sıfatlardandır. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf Ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Çev. Hakkı 

Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.252.) 
124 Hikmet: eşyanın hakikatini, var oluş nedenini, hususiyetlerini ve tesirlerini bilip ona göre 

davranmaktır. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2004, s.208.) 



69 
 

7. Baña ˘ālem ne ġam etmezse ˘izzet 

Yaķìnum var benüm ˘izzet senüñdür 

(Âlem bana hürmet etmez, saygı duymazsa dert değil, saygı ve hürmetin sana ait olduğuna kesin 

inancım var benim.) 

8. Görürsün ehl-i ŝūretler ķatında 

Ne ķadrüm var benüm ķudret senüñdür 

(Dünya ehli katında benim ne kadar kıymetim olduğunu görüyorsun, güç ve kuvvet senindir.) 

 [10A] 

9. Meded İslāmı ķıl küffāra ġālib 

˘İnāyet sendedür ķudret senüñdür 

(Güç ve kuvvet senindir, yardım (ancak) sendendir. Yardım et, İsalam’ı kafirlere karşı galip kıl.) 

10. ˘Adl üzre olursa ehl-i İslām 

Mužaffer-fer olur nuŝret senüñdür 

(İslam ehli adalet üzere olursa zafer ve şan kazanır, fakat asıl zafer senindir.) 

11. Bi-ģamdi’l-lāh hezārān şükr ü minnet  

Benümle ĥāne-i vaģdet senüñdür 

(Allah’a binlerce hamd olsun ki şükür ve teşekkür benim, vahdet125 hanesi senindir.) 

12. Güzeldür dāyimā tenhā temāşā 

Benümdür gülşen-i vuŝlat senüñdür 

(İlahi güzellikleri yalnızken seyretmek daima güzeldir, (o güzellikleri temaşa etmek) benim, (seyre 

daldığım) vuslat126 bahçesi ise senindir.) 

13. Ġamuñla Rāhi’(y)i tenhā düşürdün 

Temāşā sendedür raģmet senüñdür 

                                                           
125 Vahdet: Birlik demektir. Tasavvufta ise hakiki anlamda bir olan Allah’a isnat edilir. (Süleyman 

Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2002, s. 363.)  
126 Vuslat: Ulaşmak, erişmek anlamlarına gelir. Tasavvufta ise Hakk’a kavuşmayı, kemale ermeyi ve 

seyr u süluku tamamlamayı ifade eder. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2002, s.375.) 



70 
 

(Râhî’yi kendi gamınla baş başa bıraktın, (onun ) temaşa(sı) sendedir, rahmet senindir.) 

14. Ķoma elden ŝırāt-ı müstakimi 

Eyā sālik yüri devlet senüñdür 

(Ey Hakk yolcusu, dosdoğru yoldan ayrılma, o yolda yürü. İşte o zaman saadet senindir.) 

15. Vücūduñ mülkine ģākim olursan 

Serāy-ı gülşen-i cennet senüñdür 

(Varlık mülküne hakim olursan cennet bahçesindeki köşk senindir.) 

16. Bilürseñ kārını bu kişt-zārıñ  

Hemān kāruñda ol ŝan˘at senüñdür 

(Eğer bu ekin tarlasının fayda ve kazancını bilirsen o kazancındaki sanat ancak senindir.) 

17. Muģammed yār olur Allāh yāver 

˘Adüvden ġam yeme fırŝat senüñdür 

(Allah sana yardımcı, Hz. Muhammed de dost olur. Düşmandan dolayı kederlenme, zira fırsat senindir.) 

Açıklama: 

Kahhâr, “yenmek, galip gelmek, zorlamak, mecbur bırakmak” 

anlamındaki kahr kökünden türemiş olup lügat manası “yenilmeyen, muzaffer olan, 

daima galip gelen” demektir. El-Kahhâr kelimesi Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’a 

isnat edildiğinde “mahlukata boyun eğdirip onlara üstün gelen yagane galip, sonsuz 

güç ve tasarruf sahibi” anlamını ihtiva etmektedir.127  

El-Kahhâr esmasının şerh edildiği şiirde Râhî, esmanın anlamına mutabık olarak 

güç ve kudretin yalnız Allah’a ait olduğunu ifade etmekte ve İslam’ın küffara üstün 

gelmesi için Allah’tan yardım dilemektedir. Kulun, bu esmadan nasibi olan gerçek 

zaferi ise doğru yolda istikametine ve kendi varlığındaki hükümranlığına 

bağlamaktadır.  

 

                                                           
127Bekir Topaloğlu, “Kahhâr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2001, C.24, s.169-

170. 



71 
 

2.3.3.16. El-Vehhāb 

25. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilāt 

1. Ben gülistān-ı cemāl-i lā nažìre nāžıram  

Ben esìrān-ı celāl-i bì-vezìre ģāżıram 

(Ben eşi benzeri olmayan cemalin gül bahçesine bakmaktayım. Veziri olmayan celal sahibi yüce 

Allah’ın esirlerinin huzurundayım.) 

2. Himmetüm budur benüm üstādı şākird eyleyem 

Ŝan˘at-ıla şehr-i ˘aşķ içre be-ġāyet māhirem 

(Aşk şehri içerisinde sanatta oldukça mahirim; benim niyetim üstadı şakirt128 eylemektir.) 

3. Yār-i cānuñ yolına dirlerse cānuñ ķıl fedā 

Ol ķadar nesne baña müşkil degildür ķādirem 

(Eğer cana yar olan sevgilinin yoluna canını feda et derlerse, o kadar şey bana zor gelmez. Bunu 

yapmaya kadirim.) 

4. ˘Ārif-i ģaķķ devlet-i dünyā-y-ile faĥr eylemez 

Faķruma incinmezem el-ģamdü li’l-lāh fāĥirem 

(Allah’a hamd olsun ki fakirliğimden dolayı üzülmem, onunla övünürüm. Zira hakkı bilen kişi dünya 

saadetiyle övünmez.) 

5. Ķudret anuñ žulmet ehline delìlem hādiyem  

Ģikmet anuñ ģācet ehline mu˘ìnem nāŝırem 

(Ben zulmet129 ehline delilim, onlara doğru yolu gösteririm, kudret Allah’ındır. Ben de ihtiyaç 

sahiplerine yardımcıyım, hikmet O’nundur.) 

 

 

                                                           
128 Şakirt: Şeyhin (üstadın) eğitimi altındaki müride denir. Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri 

Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.323. 
129 Zulmet: “Karanlık” demektir. Tasavvufta ise maddi âlemi, günahı ve nurun karşıtı olan karanlığı 

ifade etmektedir. (Uludağ, age, s.388.) 



72 
 

6. Zì sa˘ādet Rāhiyā ol pādişāh-ı ˘ādilüñ 

Ķapusında bendeyem ĥıdmetde ammā ķāŝırem 

(Ey Râhî, hizmette kusurlu ve aciz olsam da o adaletli padişahın kapısında kul olmak ne güzel bir 

saadettir.) 

7. Şükr ü minnet der-ģaķìķat murġ-ı bāġ-ı devletem 

Bülbül-i gülzār-ı nüzhetgāh-ı ˘aşķam şā˘irem  

(Şükürler olsun ki hakikat kapısında saadet bağının kuşuyum. Aşkın mesire alanındaki gül bahçesinin 

bülbülüyüm, şairim.) 

[10B] 

8. Görse bu siģri olur dem-beste her siģr-āferìn  

Ġafletüñden sen beni ey ĥ āce ŝanduñ sāģirem 

(Ey hoca, bu sihri gören her sihirbazın nefesi tutulur. Sen gafletinden dolayı beni sihirbaz sandın.) 

9. Fā˘ilātün fā˘ilātün fā˘ilātün fā˘ilāt 

Yaraşur üslūb-i nažm içinde dirsem nādirem 

(Şiir üslubunda nadir olduğumu söylesem münasiptir, yakışır.) 

Açıklama: 

Vehhâb, “verme, ihsan etme, hibe ve hediye etme” 

anlamındaki vehb  kökünden türemiş olup mübalağa ifade eden bir sıfattır. Esmâ-i 

hüsnâdan biri olarak Allah’a isnat edildiğinde “karşılıksız bol bol veren,  lütfu ve 

ihsanı çok olan” anlamını ifade etmektedir.  

Gazali, El-Vehhâb ism-i şerifinden tam anlamıyla nasiplenen kişinin dünyevi 

ve uhrevi bir karşılık beklemeksizin Allah yolunda bütün varlığını, hatta canını dahi 

verebilenler olduğunu söyler.130 Bu anlama mutabık olarak şiirde Vehhâb ismi kulun 

ondaki nasibi üzerinden şerh edilmektedir. Bu bağlamda Râhî, sevgilinin uğruna can 

vermenin ona zor gelmeyeceğini, maddi bir varlığı olmadığını, fakirliği ile 

övündüğünü, yine de ihtiyaç sahiplerine yardım edip, doğru yolu göstererek onlara 

                                                           
130 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.105. 



73 
 

ihsanlarda bulunduğunu söylemekte ve asıl saadetin Allah’ın kapısında kul olmak 

olduğunu vurgulayarak isteğinin yalnızca Allah rızası olduğuna işaret etmektedir. 

 

2.3.3.17. Er-Rezzāķ 

26 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Baña dergāhuñ yeter her derde muģtāc eyleme 

Derd-i ˘aşkuñ var-iken her derde muģtāc eyleme 

(Allah’ım! Senin dergahın bana yeter beni başka kapıya muhtaç eyleme. Senin aşkının derdi varken 

beni ondan başka dertlere muhtaç eyleme.) 

2. Şāh-ı ˘ādilsün celāl-ile cemālüñ ˘izzeti 

Ferd ü vāģidsün kerem ķıl ferde muģtāc eyleme  

(Adaletli bir padişahsın, senin eşin yok, teksin. Celal ve cemalinin izzeti hürmetine kerem kıl beni hiç 

kimseye muhtaç eyleme.) 

3. Rūhumı gel eyle terkìb-i ˘anāŝırdan ĥalāŝ 

Kimseden naķd-i sefìd ü zerde muģtāc eyleme 

(Ruhumu unsurların131 (toprak, su, ateş ve hava) terkibinden (oluşan bedenden kurtar ve beni kimsenin 

beyaz ve sarı akçesine muhtaç eyleme.) 

4. Mu˘tedil eyle mizācum  şerbet-i taķvā-y-ile 

Ģikmet-i dārū-yı germ ü serde muģtāc eyleme 

(Takva132 şerbeti ile mizacımı mutedil eyle, beni sıcak ve soğuk ilacın hikmetine muhtaç eyleme.) 

5. Rāhi’ye ġāib ĥazìneñden ˘ašālar gösterüb 

Merde muģtāc eyleme nā-merde muģtāc eyleme 

                                                           
131 Terkîb-i anâsır (anâsır-ı erba’a): Mahlukatın yaratıldığı dört ana unsur olan toprak, su, ateş ve hava 

kastedilmektedir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan şiiri Sözlüğü, Kapı yayınları, İstanbul 2012. s.23.) 
132 Takvâ: Allah’ın rızasına aykırı hal ve hareketlerden uzak durma. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü, Marifet Yayınları, İstanbul 1999, s.508.) 



74 
 

(Senin görünmez hazinenden Râhî’ye lütuflar gösterip onu merde de namerde de muhtaç eyleme.) 

6. Yā ilāhì ģażretüñden bir süālüm var benüm  

Müdde˘ìlerden cevāb-ı berde muģtāc eyleme 

(Ey Rabbim! Yüce zatından bir suâlim vardır; beni müddeîlerden133 gelen sert cevaba muhtaç 

eyleme.)  

Açıklama: 

Rezzâk “rızıklandırmak” anlamındaki rezḳ kökünden türemiş olup mübalağa 

ifade eden bir sıfattır. Lügat manası “çokça rızık veren” demektir. Allah’a nisbet 

edildiğinde “mahlukatın ihtiyaç duyduğu maddi, manevi her türlü rızkı yaratan ve 

onları sahiplerine ihsan eden” anlamını ifade etmektedir. 134 

Gazali, rızkı bedenin ihtiyaç duyduğu zahirî rızıklar ve ruhun ihtiyaç duyduğu 

batınî rızıklar olmak üzere ikiye ayırır.135 Er-Rezzak esmasının şerh edildiği şiirde de 

Râhî zahirî rızıklara ihtiyaç duymaktan Allah Teala’ya sığınıp kendisine takva ve 

istiğna gibi batınî rızıklar ihsan etmesini dilemektedir. Râhî’nin bu münacatı, rızık 

verenin yalnızca Allah Teâlâ olduğunun bilincinde olduğunu göstermesi bakımından 

da er-Rezzak isminin anlamı kapsamındadır. 

 

2.3.3.18. El-Fettāģ 

27. 

fe˘ilātün / mefā˘ilün / fe˘ilün136 

1. Aġla ey zaģmet ıssı fi’t-teberāt 

Cūy-i raģmet olur düşen ķašarāt 

(Ey zahmet sahibi, seferde ağla, zira gözlerinden düşen gözyaşı damlaları rahmet deresi olur.) 

                                                           
133 Müddei (iddia eden): Düşüncelerinde ariflerden farklı izharlarda bulunan ham kişiye denir. (Seyyid 

Cafer Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.347.) 
134Bekir Topaloğlu, “Rezzâk”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2008, C.35, s.47-48. 
135 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.108. 
136 Veznin ilk tef’ilesi “fâ’ilâtün” olarak gelmiştir. 



75 
 

2. Ġāfil olma şarāb-ı keśretden 

Bezm-i ˘ìşün soñundadur sekerāt 

(Kesret137 şarabının sarhoşluğu zevk138 ve safa meclisinin sonunda hasıl olur. Sakın bundan gafil olma.) 

3. Özge ġamdan bitimek aģvāli 

Çeşm-i aģvelde ķalmadı ˘aberāt 

(Bu şaşı gözde gam ve keder hallerini tasvir etmekten başka açıklayacak bir husus kalmadı.) 

4. Kārıñı muģkem eyle evvel dem 

Eylemez aŝŝı soñ nefes ģaserāt 

(Başlangıçta işini sağlam yap, zira son nefeste üzülmek fayda etmez.) 

5. Rāhiyā būsitān cennetde 

Ādemüñ aġzına sunar śemerāt 

(Ey Râhî, cennette bahçe insanın ağzına meyveler sunar.) 

Açıklama: 

Fettâh, “açmak, hüküm vermek, fethetmek” anlamındaki feth kökünden 

türemiş olup mübalağa ifade eden bir sıfattır. Lügat manası “çokça fetheden, zaferler 

kazanan” demektir. El-Fettâh kavramı Allah’a nisbet edildiğinde  “bütün iyilik ve 

hayır kapılarını açan, cümle ihtilafların nihaî hakemliğini yaparak mutlak adaleti tesis 

eden, hak ile bâtılı birbirinden ayırıp hakikati açığa çıkaran, haksızlık ve zulme 

uğrayanlara yardım edip mümin kullarını muzaffer kılan” mânalarını tazammun 

etmektedir.139 

                                                           
137 Kesret: Çokluk demektir. Istılahta ise tek olan Allah’ın isim ve sıfatlarıyla tecelli ederek çokluk 

halinde görünmesini ifade eder. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.210) 
138 Zevk: ilahi tecellilerin belirdiği manevi haller,  ilham yoluyla hakikate vakıf olma hali. Tarikattaki 

manevi makamların ilkidir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 

2001, s384.) 
139 Bekir Topaloğlu, “Fettâh”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1995, C.12, s.482-

483.  



76 
 

Râhî el-Fettâh esmasının şerh edildiği şiirde dünyada çekilen sıkıntı ve acıların 

rahmet kapılarının açılmasına ve cennette rahata ermeye vesile olacağına vurgu 

yaparak kulun kazanacağı ebedi zafere işaret etmektedir.  

 

2.3.3.19. El-˘Alìm 

28. 

müstef˘ilātün / müstef˘ilātün / müstef˘ilātün / müstef˘ilātün 

1. Ez-rāh-ı ġurbet ez-rūy-i ķurbet elģamdülillāh elģamdülillāh 

Zì lušf-i kāmil zì baĥt u devlet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Gurbet140 yolunda ve kurbet141 (makamında olduğum) için Allah’a hamdolsun. (Bu) ne güzel kamil 

lütuf, ne güzel talih, ne güzel saadettir.) 

[11A] 

2. Dūş oldı göñlüm bir āşināya evŝāf-ı ģüsni mā lā-nihāye  

Ešvār-ı pāki burhān u ģuccet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Elhamdülillah, gönlüm, nihayetsiz güzel vasıfları olan bir dosta kapıldı. O dostun kusursuz tavırları 

hüccet ve delildir.) 

3. Bāzār-ı ˘aşķa girdüm girelden bir ˘āşıġam ben bir dilberüm var 

Ġāyet güzeldür Allāh’a minnet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Aşk pazarına girdiğimden beri ben bir aşığım ve gönül çeken bir sevgilim var.  Allah’a şükür (sevgilim) 

gayet güzeldir, elhmadülillah.) 

 

 

                                                           
140 Gurbet: Bir amaç uğruna vatandan ayrılmak demektir. Tasavvufta ise ruhlar âlemi insanın asli 

vatanı, dünya ise gurbet mahallidir. Bu yüzden ruh daima asli vatanı olan ruhlar âlemini özler ve oraya 

gitmeyi arzular. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, 

s.149.) 
141 Kurbet: Yakın olmak demektir. Tasavvufta ise Allah’ın sıfatlarının kulda yerleşmesi sonucu 

kulun Rabb’iyle arasında hasıl olan yakınlığı ifade eder. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve 

Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.384.) 



77 
 

4. Ŝad-bār tevbe ŝūfì şarāba içdüm lebinden ŝāfì şarābı  

Leźźetde olmaz ol deñlü şerbet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Ey sûfî, şarap içmeye yüz kere tövbe olsun. Zira ben o sevgilinin dudağından gerçek şarabı içtim. 

Hiçbir şerbet o denli lezzetli olamaz, elhamdülillah.) 

5. Kimdür ki olmaz dilden esìri ol dil-rubā-yı ĥāšır-peźìriñ 

Ģarf-i kelāmı menşūr-i raģmet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Sevilip beğenilen o güzel sevgiliye (canı)gönülden esir olmayacak olan kimdir? Onun sözlerinin her 

harfi rahmet saçıyor, elhamdülillah.) 

6. Rāhì nedür bu silk-i cevāhir-çün necm-i dürrì hep dürr-i zāhir  

Nezd-i ehāli bā-ķadr u ķıymet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Râhî, bu cevher ipliği için hep parlayan yıldız (ve) görünen inci nedir? Halk katında onlara verilen 

kadir kıymet nedir? Elhamdülillah.) 

7. Bir şi˘rdür bu ĥoş šarz u ŝūret bir nažm-ı dürrì [bu]142 pür-kār u ŝan˘at 

Bir baģirdür bu bir mevc-i ģikmet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Bu, hoş tarzı ve görüntüsü olan fayda ve sanat dolu bir şiirdir. Bu bir derya, bu bir hikmet dalgasıdır. 

Elhamdülilllah.) 

Açıklama: 

‘Alîm, “bilme, idrak etme, tanıma, öğrenme, anlama” manasındaki ‘ilm 

kökünden türemiş mübalağa ifade eden bir sıfattır. Lügat manası “çok bilgili, âlim, 

mütehassıs” demektir.143 Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’a nisbet edildiğinde  “gizli 

ve âşıkar tüm sırları; görünen ve görünmeyen her şeyi; geçmişi, hali ve geleceği; küçük 

büyük her şeyi bilen, onlardan haberdar olan; ilmi her şeyi kuşatan” anlamlarını ihtiva 

etmektedir.144 

El-‘Alîm esmasının şerh edildiği şiirde sembolik bir anlatım hakimdir. Bu 

durum esma ile şiir arasında ilişki kurulmasını zorlaştırmıştır. Râhî’nin, şiirde 

vurguladığı manevi makamları ve hikmet olarak nitelendirdiği şiirleri, gerektirdikleri 

                                                           
142 “bu” sözcüğü metinde satırın üst kısmına yazılmıştır. Metne dahil edildiğinde vezin bozulmaktadır. 
143 Kadir Güneş, Arapça Türkçe Sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 
144 İsmail Karagöz, Ayet ve Hadislerin Işığında Esmâ-i Hüsnâ, DİB Yayınları, Ankara 2007, s.222. 



78 
 

ilim hasebiyle, el-‘Alîm sıfatının tecellisi olarak kabul etmek mümkündür. Bu 

bağlamda denilebilir ki el-Alîm ismi kuldaki tezahürleri üzerinden şerh edilmiştir. 

 

2.3.3.20. El-Ķābıż 

29. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ey cihād-ı ekber itdüm ben dìn-i eģķāb-ile 

Ĥāneñi pür eyleme lušf it ģarām esbāb-ile 

(Ya rabbi, ben çağların dini olan İslam’la nefsime karşı büyük bir mücadele verdim, onunla savaştım. 

Lütfeyle, (gönül) evini haram vasıtalarla doldurma.) 

2. Ģaķ te˘ālānuñ ˘iķāb-ı mühim-nākı vardur 

Žulme ādem tevbeler itmek gerek her bāb-ile 

(Hak Teala’nın önemli azabı vardır, (bu azaba duçar olmamak için) insanın her hususta zulme tövbe 

etmesi gerekir.) 

3. Ķatl-i nefs itmek olur fāģiş günah-ı bì-ģisāb 

Öldür ammā kāfiri şimşìr-i āteştāb-ile 

(Şüphesiz ki birini öldürmek çok çirkin, hesapsız bir günahtır, ancak kafiri keskin bir kılıçla(işkence 

etmeden) öldürebilirsin.) 

4. Dìn-i pākiñ sırrını vā˘iž güzel tefsìr ider 

Ŝoģbet etmek gerçi kim ĥoşdur ulu’l-elbāb-ile 

(Her ne kadar vaiz halis dinin sırrını güzel açıklar ise de insana zevk veren akıl sahipleri ile sohbet 

etmektir.) 

5. Ģaķ kelāmı ˘ārif-i billāh tekfìr eylemez  

Ey faķìh-i ˘ilm-i dìn olmaķ gerek ādāb-ile 

(Allah’ı bilen kişi doğru sözü inkar etmez. Zira din ilimlerinde fakih olmak adap iledir.) 

 



79 
 

6. Siz bilürsüz vādi-i dūzaĥda ejderhā-y-ile 

Cānavarlar vardur ežfār-ile enyāb-ile 

(Siz bilirsiniz ki cehennem vadisinde ejderha ile sivri tırnakları ve sivri dişleri olan canavarlar vardır.) 

7. Zìver-i dünyā-yı dūna Rāhiyā maġrūr olan  

Kendüyi ādem yerine ķomasun eģsāb-ile 

(Ey Râhî, alçak dünyanın süsüyle gururlanan kişi nesep dolayısıyla kendini insan yerine koymasın.) 

Açıklama: 

Kâbız, “bir şeyi tutmak,  almak, daraltmak” manasındaki kabz kökünden 

türemiş olup kelime anlamı “alan, kavrayan, daralltan demektir. İlahî isimlerden biri 

olarak Allah’a isnat edildiğinde “lütfettiği her türlü rızık ve nimeti, dilediği kişiye 

daraltan; dirilerin ruhlarını kabzedip onları öldüren” anlamlarını ihtiva etmektedir. 145 

Gazali, kulun el-Kâbız esmasındaki nasibinin  “Allah’ın Kibriya ve Celal 

sıfatlarından, düşmanlarına karşı reva göreceği çeşitli azaplarından söz ederek 

onların kalplerini kabz”146 etmek, yani daraltmak olduğunu söyler. Bu esmanın 

şerhinde Gazali’nin ifade ettiği manaya işaret vardır. Râhî, zulmün ve birini 

öldürmenin ne kadar büyük bir günah olduğunu vurgulayarak Allah’ın azabını 

hatırlatmakta ve tövbeye teşvik etmektedir.  

 

2.3.3.21. El-Bāsıš 

30. 

mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 

1. Bārān-ı vefā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

İģsān-ı ĥüdā gör nedür im˘ān-ı nažar  ķıl 

(Dikkatlice bak!  Vefa yağmurunun, Allah’ın lütuf ve kereminin ne olduğunu gör.) 

                                                           
145Bekir Topaloğlu, “Kâbız”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2001, C.24, s.26.

  
146 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.113. 



80 
 

2. Elvāģ-ı ģaķāyıķda olan ŝūret ü ma˘nā  

Yārān-ı safā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Dikkatlice bak! Hakikatler levhasındaki suret ve mananın, safa dostlarının ne olduğunu gör.) 

[11B] 

3. Ŝaģra’l-mere feyżi irişür ķılsa temevvüç 

˘Ummān-ı ˘atā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl  

(Dikkatlice bak ve dalgalandığında bereketi kurak toprağa ulaşan cömertlik denizinin ne olduğunu gör.) 

4. Ey ˘āķil u ferzāne yüri dār-ı fenāda  

Bostān-ı beķā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey akıllı ve âlim kişi, fani olan dünyada etrafına dikkatlice bakarak yürü ve ebedi bir bahçe olan ahiretin 

ne olduğunu gör.) 

5. Ey Rāhi-i bì-dil güle gülzār-ı ŝafāda 

Elģān-ı nevā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey âşık Râhî, safa bahçesindeki güle dikkatlice bak ve ahenk(li) namelerin ne olduğunu gör.) 

Açıklama: 

Bâsıt, “bir şeyi yaymak, açmak, genişletmek” manasındaki bast kökünden 

türemiş olup lügat manası “yayan, açan, genişleten” demektir. İlâhî isim olarak Allah’a 

izafe edildiğinde “dilediğinin rızkını genişleten, dilediğine çokça lütuf ve ihsanda 

bulunarak nimetlerini onun önüne seren; ruhları bedenlerine yayan” manalarını 

tazammun etmektedir.147  

El-Bâsıt esmasının şerhinde Râhî, Allah’ın lütuf ve keremini zikrederek el-

Bâsıt isminin kainat üzerindeki tecellilerine dikkat çektikten sonra esmanın kuldaki 

tezahürü olan cömertlik vasfını kurak toprakları bereketlendiren coşkun bir denize 

benzetir.  

 

 

                                                           
147Bekir Topaloğlu, “Bâsıt”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1992, C.5, s.101-102. 



81 
 

2.3.3.22. El-Ĥāfiż 

31. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. ˘Ālem-ārālıķ düşer envār-ı dìdār üstine 

Var mı bir ŝāfì nažar ebŝār-ı bìdār üstine  

(Dîdârın148 nurlarına âlemi süslemek düşer. Uyanık gözlere sahip kişilerde bunu görebilecek halis bir 

bakış var mıdır?) 

2. Ķanda olur bülbül-i gūyā gibi bir ĥoş-nefes 

Çoķ münāsib medģ oķır ezhār-ı ruĥsār üstine  

(Şakıyan bülbül gibi hoş bir nefes nerede vardır? Zira o bülbül sevgilinin çiçeğe benzeyen yanaklarına 

çok münasip övgüler yapar.) 

3. Šoldurur dil-keş-nevā-y-ile riyāż-ı ˘ālemi 

Ehl-i ˘aşķ olmaķ düşer ol murġ-ı gülzār üstine 

(Gül bahçesinin kuşu olan bülbül âlemdeki bahçeleri gönül çeken namelerle doldurur. Aşk ehli olmak 

ona düşer.) 

4. Murġ-ı cān-ı ehl-i dil ķayd-ı bedende ķalmasa 

Nesne görmez gözleri ķonmazsa dìvār üstine 

(Gönül ehlinin kuşa benzeyen ruhu bedene bağlı kalıp onun duvarlarını aşmazsa gözleri hiçbir şey 

görmez.) 

5. Cānib-i ģaķdan aña ilhām ilhām üzredür 

Ġavś-ı a˘žamdan gelür iĥbār iĥbār üstine 

(Ona (gönül ehline) yüce Allah tarafından ilham üzerine ilham, büyük derecelere ulaşmış velilerden de 

haber üstüne haberler gelir.) 

 

 

                                                           
148 Dîdâr: “Yüz, çehre, görüş” demektir. Tasavvufta ise Allah’ın tecellisini, İlahî güzelliği ifade eder. 

(İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s.116.) 



82 
 

6. Ger çekem ŝūfì yarar ŝāfì şarābı Rāhiyā  

Ķanı mest olmaķ düşer ol merd-i huşyār üstine 

(Ey Râhî, akıllı kişilerin mest olması gerekir. Bu sebeple ey sofu, gel biz de saf şarabı çekelim, bize 

yarar.) 

7. Ġaflet-ile pür-mehālikdür mesālik nāgehān 

Yolı anuñ vay eger uġrarsa āyyār üstine  

(Yolu gafil kişilere uğrayanların vay olsun haline, onların yolu gaflet ve ansızın gelen tehlikelerle 

doludur.) 

Açıklama  

Hâfız, “indirmek, alçaltmak” manasındaki hafd kökünden türemiş olup lügat 

manası “indiren, alçaltan, değerini azaltan” demektir. Allah’a isnat edilen isimlerden 

biri olarak  “zilleti ve alçaltılmayı hak eden kullarının şan, şeref ve itibarlarını 

ellerinden alıp onları hakir, zelil ve rezil duruma düşüren”149 anlamlarını 

içermektedir. 

Şiirle esma arasında anlam ilişkisi kurulamamıştır. 

 

2.3.3.23. Er-Rāfi‘ 

32. 

fe˘ilātün / fe˘ilātün / fe˘ilātün / fe˘ilün 

1. Baña göster ķapunı cā-yı sücūdum göre ben 

Ŝıdķ-ıla anda ķıyām-ıla ķu˘ūdum göre ben  

(Allah’ım, bana kapını göster ki secde ettiğim yeri göreyim ve orada her türlü kötülükten arınmış olarak 

halisane bir şekilde ayakta ve oturarak huzurda durayım.) 

 

                                                           
149 Metin Yurdagür, Esmâ-i Hüsnâ’yı Anlama Klavuzu, İFAV Yayınları, İstanbul 2021, s.136. 



83 
 

2. Ben ġubārında yürür źerre-i bì-ķıymet iken 

Pertev-i mihr-i cemālüñle vücūdum göre ben 

(Ben toprağında yürüyen değersiz, küçücük bir parça iken senin yüzünün güneşinin ışığıyla varlığımı 

göreyim.) 

3. Ĥil˘at-i devlet-ile nefs-i naķìm-ile ben 

˘İzzet ü źilleti ıšlāķ u ķuyūdum göre ben 

(Saadet kaftanı ve yaramaz nefsimle ben, izzeti affedilmem, zilleti de esaret zincirleri olarak göreyim.) 

4. Baña eltāf-ı ˘amìm ile Ĥüdā ˘izzetine 

Baña tevbih-i belìġ ile ģudūdum göre ben  

(Allah’ın yüceliği ve bana yapılan umumi lütuflar hürmetine güzel ve yerinde yapılmış bir azarlama ile 

haddimi bileyim.) 

5. Rāhiyā gülşen-i ˘ālemde gülüñ lāle ile 

˘Aybını görmeye ben kendü vurūdum gör(e) ben 

(Ey Râhî, kainat bahçesinde gül ile lalenin ayıbını görmeyip kendi yerimi (hatalarımı) göreyim.) 

[12A] 

6. Varıcaķ ĥaclet-ile ķāēí-i ģācāt öñine  

Ŝafvet-i ˘ālem-i ġayb-ıla şuhūdum gör(e) ben 

(Utanarak, ihtiyaçlar kadısı olan yüce Allah’ın önüne(huzuruna) varınca gâip âleminin saflığıyla ilahi 

tecellilere şahitliğimi göreyim.) 

Açklama: 

Râfî, “bir şeyi yükseltmek, yukarı kaldırmak, yüceltmek” 

manasındaki ref‘  kökünden türemiş olup sözlük manası  “bir şeyi yükselten, değerini 

ziyadeleştiren, yücelten ” demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Alla’a nispet 

edildiğinde “kullarından dilediğini (müstahak olanı)  yücelterek kendisine yaklaştıran,  

dünyada da ahirette de onları aziz ve şerefli kılan” anlamlarını ihtiva etmektedir.150 

                                                           
150Bekir Topaloğlu, “Râfi’”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2007, C. 34, s. 391. 



84 
 

 El-Râfi’ esmasının şerh edildiği şiir münâcat içermektedir. Râhî esmanın 

anlamına muvafık olarak kendi varlığının değersizliğini ve acziyetini dile getirdikten 

sonra yüce Allah’tan kendisini manen yükseltmesini dilemektedir. 

 

 

2.3.3.24. El-Mu˘izz 

33. 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ulün 

1. Ģiŝār-ı enbiyādur Ka˘betu’llāh 

Firār-ı evliyādur Ka˘betu’llāh 

(Allah’ın evi olan Ka’be peygamberler kalesi ve evliyaların kendisine firar ettiği yerdir.) 

2. Temāşā eylegil Bābu’s-Selām’a 

Medār-ı aŝfiyādur Ka˘betu’llāh 

(Ka’be’nin Selam Kapısı’nı temaşa eyle, onu seyret. Zira Allah’ın evi olan o Ka’be bütün kötülüklerden 

arınmış halis kulların, etrafında dönüp durduğu yerdir.) 

3. Ŝafā’dan Merve’ye sa˘y it ŝafāya  

Civār-ı esĥiyādur Ka˘betu’llāh 

(Safa’dan Merve’ye sa’y et, zira Allah’ın evi olan Ka’be, eli açık, cömert insanların yakın olduğu 

yerdir.) 

4. Mešāf-ı ģāciyān-ı pür-ŝafālar  

Vaķār-ı kibriyādur Ka˘betu’llāh 

(Allah’ın evi olan Ka’be huzur ve neşe dolu hacıların etrafında döndüğü, tavaf ettiği yer ve yüce bir 

şereftir.) 

5. Eyā Rāhì šavāf it ŝadıķāne  

Mezār-ı bì-riyādur Ka˘betu’llāh 

(Ey Râhî, Allah’ın evi olan Ka’be’yi yürekten inanarak samimi bir şekilde tavaf et, zira orası riyasız bir 

ziyaret mekanıdır.) 



85 
 

6. Güzeldür yār-ile seyr-i mu˘allā  

Diyār-ı āşinādur Ka˘betu’llāh 

(Dostların diyarı olan Allah’ın evini sevgili ile birlikte yüksek bir yerden seyretmek güzeldir.) 

Açıklama: 

Mu’izz, “Güç, kuvvet, izzet ve şeref” mânasındaki izz  kökünden türemiştir. 

“Mu’iz”in lügat manası  “güç ve kuvvet veren” demektir.151 Allah’a isnat edildiğinde 

“insanlardan dilediğini yücelten, dilediğini güçlü ve değerli kılan” anlamını ifade 

etmektedir.152 

El-Mu’izz esmasının şerh edildiği manzumede Allah’ın yücelttiği mekan ve 

insanlara vurgu yapılmıştır. Râhî yüce Allah’ın evi ve en kutsal mekan olan Kâbe’ye 

güzel nitelemelerde bulunduktan sonra ona ancak halis ve cömert kulların 

ulaşabileceğini dile getirmektedir.  

 

2.3.3.25. El-Muźill 

34. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ĥāne-i dünyā ne ġavġādur ġubār eksik degil  

Ĥāk-sār eksik muģālif rūzgār eksik değil 

(Dünya evi tozu, toprağı eksik olmayan bir kavga yeridir. Toz toprak içinde kalmış perişan insanlar ve 

ters esen rüzgar oradan eksik olmaz.) 

2. Çār erkānı belā-yı nāgehānı eglenür 

İ˘tisār eksik degil feryād u zār eksik degil  

                                                           
151 Kadir Güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 
152Bekir Topaloğlu, “Muiz”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2006, C.31, s.94-95. 



86 
 

(O dünyada zorluk(lar), feryat(lar) ve ağlayıp inleme(ler) eksik olmaz, dört erkanı153 ve ansızın gelen 

belası (bunlarla) eğlenir.) 

3. Ŝıdķ u iĥlāŝ-ıle vācibdür inābet ādeme  

Ķahr u lušf-ı Ĥālıķ leyl ü nehār eksik degil 

(Bütün günahlardan yüz çevirerek sadakatle ve halisane bir şekilde Allah’a yönelmek insanoğluna 

vaciptir. Zira yaratıcının lütfu ve kahrı gece ve gündüz eksik olmaz.) 

4. Bir šarìķ-ile sülūk ehlin temāşā eylesen 

Gülşen-i cennetde gülden iftiĥār eksik degil 

(Bir sebeple sülük ehlini seyretsen, cennet bahçesinde gülün daima övündüğünü (görürsün).) 

5. Zühd ü taķvā-y-ile fāĥır ĥil˘at-i ìmān-ile 

Dínle İslām içinde nām-dār eksik degil 

(İslamda din, takva, züht ve değerli iman kaftanı ile ün kazanan kişiler eksik değildir.) 

6. Her biri Nu‘mān-ı Śāní’dür kemal-i ‘ilm-ile 

Çoķ bilür ˘irfān-ı ˘ ˘ālim i˘tibār eksik degil 

((Onların) her biri ilimdeki kemalleri sebebiyle Numân-ı Sânî’dir, zira âlimin irfanı çoktur, (ona) itibar 

eksik olmaz.) 

7. ˘Adl ü iģsān-ile ol ey nāŝır-ı islām olan  

Sañā erbāb-ı velāyetden ģiŝār eksik degil 

(Ey İslam dinine yardım eden kişi, adalet ve ihsan üzere ol ki, velilik makamına ulaşanlardan sana kale 

(olacak kişiler) eksik olmaz.) 

8. Her ne yüzden bir ġarìbiñ ģāline ķılsañ nažar 

Rūz-i maģşerde ģisāb-ı bí-şumār eksik degil  

(Her ne sebeple (olursa olsun) bir garibe yardım edersen mahşer gününde (sana) hesapsız karşılık 

verilecektir.) 

 

                                                           
153 Çâr erkân (dört unsur/anâsır-ı erba’a): Bu terimle bazen toprak, hava, su ve ateş; bazen de soğuk, 

sıcak, yaş ve kuru kast edilmektedir. (İkender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, 

İstanbul 2012, s.99.) 



87 
 

[12B] 

9. Defter-i ģikmetdür evrāķ-ı gülistān-ı cihān 

Anda ma˘nā-yı nihān u āşikār eksik degil 

(Dünya bahçesinin yaprakları bir hikmet defteridir.  Gizli ve aşikar manalar ondan eksik olmaz.) 

10. Rū-yi mir˘āt-i ķulūb-i evliyāda Rāhiyā  

Ģāl-i ˘ālemden ġubār-ı inkisār eksik degil  

(Ey Râhî, velilerin kalp aynasında dünya hallerinden dolayı meydana gelen kırılma tozları eksik olmaz.) 

11. Ķadrini ġavvāŝ--ı deryā-yı maģabbet pek bilür 

Baģr-ı ġamda cevher-i kāmil ˘ıyār eksik degil  

(Saflık derecesi yüksek, kamil cevherin kıymetini muhabbet denizinin dalgıcı çok (iyi) bilir. Gam 

denizinde o cevherin ayarı düşük olmaz.)  

Açıklama: 

Muzil “alçaklık, değersizlik, zillet” manasındaki züll kökünden türemiştir.154 “Muzil” 

Allah’a izafe edildiğinde “kullarından dilediğini zelil, hakir ve alçak duruma düşüren, 

boyun eğdirten; izzet ve şeref kazandıran üstün nitelikleri dilediği kimseden kaldıran” 

anlamlarını içermektedir. 155 

El-Muzil esmasının şerh edildiği şiirde esmanın “hakir ve alçak duruma 

düşüren, boyun eğdirten; izzet ve şeref kazandıran” anlamalarına muvafık olarak, 

dünyanın alçaklığına ve değersizliğine; yücelmenin din, takva, iman, züht, adalet, 

ihsan ve muhtaçlara yardım ile mümkün olacağına vurgu yapılmaktadır.  

 

 

 

 

                                                           
154 Kadir Güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 
155Bekir Topaloğlu, , “Muiz”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2006, C.31, s.94-95.  



88 
 

2.3.3.26. Es-Semì˘ 

35. 

fe˘ilātün / mefā˘ilün / fe˘ilün 

1. Kendü nefsin bilenlerüñ derecāt  

Mesķaš-ı ehl-i cehl olur derekāt 

(Cehennem dereceleri (derekât)156 kendi nefsini bilenlerindir. Aşağı seviyeler ise cahillerin düştüğü 

yerdir.) 

2. Olmayan şehriyār-ı mülk-i vücūd 

Ne bilür ol neden olur berekāt  

(Varlık mülkünün padişahı olmayan, bolluk ve bereketin kaynağını ne bilsin.) 

3. Ey bilenler ĥaber ķıyāmetden 

Nice dìvān-ı ˘arŝa-i ˘araŝāt 

(Ey kıyametten haberdar olanlar, mahşer meydanının divanı nasıldır?) 

4. Mālik-i źü’l-celālüñ emri-y-ile 

Ehl-i ˘arż u semā ider ģarekāt  

(Gök ve yer ehli sonsuz haşmet ve yücelik sahibi, her şeyin maliki olan Allah’ın emriyle hareket eder.) 

5. ˘Āzim-i ka˘be-i ģaķìķat olur 

Rāhiyā bil ki vāķıf-ı ˘arafāt  

(Ey Râhî, şunu bil ki Arafat’ta duran kişi hakikat kâbesine157 doğru yola koyulur.) 

 

 

                                                           
156 Derekât (cehennemler): Kur’anda Cehennem, Lazi, Hutame, Sair, Sakar, Cahim ve Haviye olarak 

adı geçen yedi cehennemi ifade eder. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf Ve İrfan Terimleri Sözlüğü, 

çev. Hakkı Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.100.) 
157 Ka’be: Tasavvufta vuslat makamını ifade eder. Bu makamda gönül Hakk’a yönelir. Tıpkı 

hacıların Kâbe’ye giderken ihrama girmesi gibi aşıklar da dostlarına giderken ihrama girerler. Zahiri 

ve batıni olmak üzere iki kabe vardır. Zahiri kabe Beytullah, batıni kabe ise gönüldür. Mutasavvıflar 

katında gönül kabesi daha değerlidir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2001, s.198.) 



89 
 

6. Rükn-i zemzem-durur anuñ cāyı  

Ferş-i fāĥir gelür aña ģaŝabāt   

(Onun yeri Zemzem Kuyusu’nun köşesidir, oradaki çakıl taşları ona şaşalı bir döşek gibi gelir.) 

Açıklama: 

Semi’, “işitmek, dinlemek, kulak vermek, bir çağrıya veya bir duaya icabet 

etmek; duyurmak” manalarındaki sem‘ kökünden türemiştir. Lügat manası  “işiten” 

demektir. Allah’a isnat edildiğinde “bir duyu organına ihtiyaç duymaksızın gizli ve 

âşıkar her şeyi işiten, kulunun dualarına icabet eden,  arzu ve dileklerini kabul eden; 

duyma yetisini ihsan eden, işittiren” 158anlamlarını tazammun etmektedir. 

Es-Semi’ esmasının şerh edildiği şiirin muhtevasıyla esmanın manası arasında 

ilişki kurulamamıştır. 

 

 

2.3.3.27. El-Baŝìr 

36. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Şād olursa ġam degil ˘ömrinde yaşı olmayan 

Derd-i dilden añlamaz baġrında başı159 olmayan  

(Ömründe gözyaşı dökmeyen, ağlamayan kişi mutlu olursa dert değil; zira bağrında yara olmayan, gönül 

derdinden anlamaz.) 

2. Key sa˘ādet bāġ-ı cennetden olursañ behrever 

Baģr-ı raģmetden eyā çeşminde yaşı olmayan 

(Ey gözünde rahmet denizinden (bir) yaş olmayan kişi, cennet bağından hissedar olursan ne (büyük) 

mutluluktur.) 

                                                           
158Bekir Topaloğlu, “Semî’”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2009, C. 36, s. 492. 
159 Derleme sözlüğünde “baş” sözcüğünün “yara” anlamı vardır.(İstisna bir kullanımdır. Şu an böyle bir 

anlamı yoktur) 



90 
 

3. Muķteżāsınca olursan nefs-i dūnuñ her nefes 

Düşmenüñ beslersün ey ˘aķl-ı me˘āşı olmayan 

(Ey akl-ı meaşı160 olmayan kişi, her nefes alçak nefsin gerektirdiği şekilde hareket edersen düşmanını 

beslemiş olursun.) 

4. Bu bisāšı ķaldurur bir demde firāş-ı ecel 

Arż-ı ġabrā devletin neyler firāşı olmayan 

(Ecel döşeği bu (dünya) yatağını bir anda kaldırır; yatağı olmayan kişi (bu) kurak dünyanın saadetini 

neylesin.) 

 

5. Māl aŝŝı eylemez bāzār-ı maģşerde saña  

Heb ziyān içinde ey ĥ āce161 ķumāşı olmayan 

(Ey hoca, mahşer pazarında mal mülk sana fayda etmez, (orada) kumaşı olmayan kişi hep ziyan 

içindedir.) 

6. Genc-i ˘uzlet iĥtiyār eyler sa˘ādet-mend olan 

Ehl-i dünyā-y-ile ˘ìş etmez ŝavaşı olmayan 

(Mutlu kişi uzlet162 hazinesini tercih eder, zira savaşı olmayan (dünya kavgasına karışmayan) kişi dünya 

ehli ile zevk ve sefa sürmez.) 

[13A] 

7. Rāhiyā rāhì degil dünyā ne ģācet ķìl u ķāl 

Bu ķalender-ĥāneye gelmez tıraşı olmayan 

(Ey Râhî, boş söze ne gerek var, dünya huzur yeri değildir. Bu kalenderhaneye tıraşı olmayan gelmez.) 

 

                                                           
160 Akl-ı me’âş: Tasavvufta akıl akl-ı me’aş ve akl-ı me’ad olmak üzere ikiye ayrılır. Akl-ı me’aş dünya 

için yorulan ve hakikatin künhüne varamayan akıldır. Akl-ı me’ad ise gönlü Allah ve Resulullah aşkı 

ile dolup ledün ilmine erişen;  zat-ı ilahiyyeye ulaşan akıldır. (Safer Baba, Tasavvuf Terimleri-Istılahat-

ı Sofiyye fî Vatan-ı Aslıyye, Heten Keten Yayınları, İstanbul, s.12.) 

161 Eski Türkçede “tüccar” anlamı vardır. (bkz. Ferit Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik 

Lugat)  
162 Uzlet: Istılah manası, günahtan sakınmak; daha ihlaslı, huşu içerisinde ibadet etmek amacıyla kişinin 

halktan uzaklaşarak kimsenin olmadığı, tenha bir köşeye çekilmesidir. Bu durum halvet, inziva ve 

vahdet olarak da adlandırılır. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.958.) 



91 
 

8. Er gerekdür eyleye a˘lāya ednādan sefer  

Yolda ķalmaķ iģtimāli var māşì olmayan 

(Er kişi en aşağıdan en yüceye doğru sefer etmelidir. Zira yürümeyen kişinin yolda kalma ihtimal 

vardır.) 

9. Reh-nümālıķdan gelür cānā muhģabbet erleri 

Āşinālıķdan gelür ey dost nāşì olmayan 

(Ey sevgili, muhabbet erleri yol göstericilikten gelir. Ey dost, nâşî (ileri gelen) olmayan aşinalıktan 

gelir.) 

10. Āferìn eyler benüm bu šab˘-ı gevher-zāduma 

Nūr-ı pāke keç nažar olur mı şaşı olmayan  

((İnsanlar) benim bu cevher tabiatımı takdir eder, zira gözü şaşı olmayan kişi pak nura kötü nazar 

etmez.) 

Açıklama: 

Basîr, “görmek, bakmak, bilmek ve hissetmek” anlamlarına 

gelen basar kökünden türemiştir. Lügat manası “gören, görüp anlayan, basiret sahibi” 

demektir. İlahî isimlerden biri olarak Allah’a izafe edildiğinde “bir vasıtaya ihtiyaç 

duymaksızın büyük, küçük, gizli ve aşikar her şeyi en ince ayrıntılarına kadar eksiksiz 

bir şekilde gören, görmesi sınırsız olan” anlamlarını ihtiva etmektedir.163 

El-Basıîr esmasının şerh edildiği şiirin muhtavasıyla esma arasında anlam ilişkisi 

kurulamamıştır. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
163 Bekir Topaloğlu, “Basîr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1992, C.5, s.102-103. 



92 
 

2.3.3.28. El-Ģakem164 

37. 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Gel emre imtiśāl it uy imāma 

Müzekkì ümmet ol ĥayru’l-enāma 

(Gel emre itaat et ve imama uy. Böylece, yaratılmışların en hayırlısı olan Hz. Muhammed’e (dini 

hurafelerden) arındıran bir ümmet ol.) 

2. Dürerler bu bisāš-ı pür-neşāšı 

Giden bir daĥı gelmez bu maķāma 

(Bu neşe dolu dünyayı yaygı misali dürüp giden kişi bir daha bu makama (bu dünyaya geri) gelmez.) 

3. Bu ancaķ kişt-zār-ı āĥiretdür  

Elüñ uzatma maģŝūl-i ģarāma 

(Bu (dünya) ancak ahiretin ekin tarlasıdır, (o tarlada) elini haram mahsüllere uzatma.) 

4. Öñüñde bir sefer var ıżšırārì  

Vedā˘ eylersün erbāb-ı ˘ižāma 

(Önünde mecburi bir sefer vardır. (O seferde) yüce kişilere veda eder, onlardan ayrılırsın.) 

5. İrişmek ķaŝdına himmetler ile 

Yüri ervāģ-ı aŝģāb-ı kirāma 

(Himmetlerine yetişebilmen için Hz. Muhammed’i görüp ona uyan sahabelerin ruhlarına (doğru)  yürü.)  

6. Beyān-ı nass-ı ķāšı˘dan ģaķìķat  

Delìl-i rūşenüm var bu kelāma 

(Benim bu söze ayet-i kerimelerden hakikatli delilim vardır.) 

 

 

                                                           
164 El yazması metinde “el-hikemu” şeklinde yazılmıştır. Esmâ-i Hüsnâ’da böyle bir isim olmadığından 

yanlış harekelendirme yapıldığı kanısıyla “el-Hakem” şeklinde okumayı uygun gördük. 



93 
 

7. Eyā Rāhì umūr-i dìn içinde  

Sözüm ģaķdur ilā-yevmi’l-ķıyāma 

(Ey Râhî, din işlerinde benim sözüm kıyamet gününe kadar haktır.) 

8. Emāretdür ŝırāš-ı müstaķìme  

˘Alāmet gülşen-i dāru’s-selām165a  

((Sözüm) dosdoğru yola delildir; esenlik yurdu166 olan cennet bahçesine işarettir.) 

9. Nažar im˘ān ķılmaķdur emānet 

Emìn olan bu nažm-ı ĥoş nižāma  

(Emin olan bu tertipli hoş şiire dikkatlice nazar kılmaktır, emanet.) 

10. Mefā˘ìlün mefā˘ìlün fe˘ūlün 

Terāzu vardur ˘adl-i temāma  

(Tam adalet için terazi vardır.) 

Açıklama: 

Hakem, “hükmetmek, tashih etmek kastıyla yasaklamak, düzeltmek ” anlamlarına 

gelen hükm kökünden türemiştir. Lügat manası “anlaşmazlığı gidermek ve adaleti 

tesis etmek amacıyla hüküm veren” demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’a 

nispet edildiğinde “her şeyin hükmünü veren gerçek hüküm sahibi, zulüm ve kötülüğü 

menederek iyiliği emreden, haklıyla haksızı ayırarak adaletle cezalandıran nihai 

hüküm sahibi” anlamlarını içermektedir.167 

El-Hakim esmasının şerh edildiği şiirde Râhî, Allah’ın emir ve yasaklarına, 

dolayısıyla el-Hakim sıfatının tezahürü olan hükümlerine karşı gelmekten sakındırır. 

                                                           
165 Yunus 10/25; “Allah, esenlik yurduna çağırır ve dilediğini doğru yola iletir.” 

En’am 6/127: “Rableri katında selâm yurdu (cennet) onlarındır. Allah, yapmakta oldukları şeylerden 

dolayı onların dostudur.”  

 
166 Esenlik yurdu (dârüsselâm):  Kur’anda iki ayette geçer. Bu kavramla cennet kastedilmektedir. 

(İsmail Karagöz, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyamet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2005, s.114.) 
167Bekir Topaloğlu, “Hakem”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1997, C.15, s.170-

171. 



94 
 

Dünyanın geçiciliğine ve mükemmel olarak nitelediği yüce Allah’ın adaletine vurgu 

yaparak hesap gününe telmihte bulunur. 

 

2.3.3.29. El-˘Adl 

38. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ādemi bir ġonca-i ˘ismet temāşā eyledüm 

˘Ālemi bir gülşen-i ģikmet temāşā eyledüm 

(İnsanoğlunu günahsız bir goncaymış gibi, âlemi de bir hikmet bahçesiymiş gibi seyrettim.) 

[ 13B]  

2. Vāķıf olduñsa bu dìr-i pür-nuķūşuñ ģāline 

Çoķ güzel ma˘nā çoķ güzel ŝūret temāşā eyledüm 

(Nakışlarla dolu dîre ( nakışlarla süslenmiş kiliseye) benzeyen bu âlemin haline vakıf olduysan eğer, 

ben orada çok güzel mana(lar) ve çok güzel suret(ler) seyrettim.) 

3. Niçe biñ derde giriftār olduġumdan ŝoñra ben  

Anca dürlü miģnet-i ġurbet temāşā eyledüm  

(Nice bin derde tutulduktan sonra ben, sonunda çeşitli gurbet meşakkatleri temaşa eyledim.) 

4. Ka˘be ģaķķı-y-çün eyā sālik sözüm ģaķdur benüm 

Ķuds’e ilten ģācí-yi himmet temāşā eyledüm 

(Ey Hak yolcusu, Ka’be hakkı için, benim sözüm doğrudur. Ben Kudüs’e ulaştıran himmet hacılarını 

temaşa eyledim.) 

 

 

 

 

 



95 
 

5. Dār-ı dünyā ĥāne-i rāģat degildür gerçi kim 

Cā-yı rāģat kūşe-i vaģdet temāşā eyledüm  

(Her ne kadar dünya rahatlık yeri değilse de ben orada vahdet köşesi(ni) rahatlık yeri olarak temaşa 

eyledim.) 

6. Sen ne dirsin zāhidā ģaķķında bendiñ Rāhi’(y)i 

˘Andelìb-i gülşen-i raģmet temāşā eyledüm  

(Ey zâhit, engelin Râhî’yi rahmet bahçesinin bübülü olarak temaşa ettim; (sen bunun) hakkında ne 

dersin?) 

Açıklama: 

‘Adl, sözlükte “adalet, dürüstlük, doğruluk, adil, dürüst, güvenilir” anlamlarına 

gelen hem isim hem sıfat bir kelimedir. Allah’a izafe edildiğinde “yaptığı her işte ve 

söylediği her sözde adalet üzere olan, haklıyla haksızı ayıran, iyiyi mükâfatlandırıp 

kötüyü hak ettiği şekilde cezalandıran, yarattığı canlılara hiçbir zaman zulmetmeyen, 

her şeyi bir intizam, bir denge üzere yaratan sonsuz adalet ve insaf sahibi” anlamlarını 

içermektedir.168 

Gazâli el-‘Adl esmasının şerhinde, kişinin Allah’ın adaletini anlayabilmesi için 

önce O’nun mahlukat üzerinde cereyan eden işlerini iyice bilmesi gerektiğini söyler. 

Kişi bu bilgi neticesinde kainatın mükemmel nizam ve intizamı karşısında hayrete 

düşer de Allah’ın adaletini cüz’i olarak kavrayabilir.169 Râhî’nin bu esmayı şerh ettiği 

şiirde Gazali’nin yorumuna işaret vardır. Şiirde temaşa kavramına vurgu yapılarak el-

‘Adl esmasının kainattaki tecellisi olan, âlemin denge ve intizamına işaret 

edilmektedir.  

 

 

 

                                                           
168 Ramazan Sönmez, El-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010, s.193. 
169 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, 127. 



96 
 

2.3.3.30. El- Lašìf 

39. 

Mefā˘ìlün/mefā˘ìlün/fe˘ūlün 

1. Seni ķıldı baŝìr elģamdulillāh 

Ne ķudretdür ķadìr elģamdulillāh 

(Seni basiret sahibi kılan, her şeye gücü yeten, sınırsız güç ve kudret sahibi Allah’a hamdolsun. O ne 

(büyük bir) kudrettir.) 

2. Benüm bir şāh efendüm var yanumda  

Nedür mír u vezír elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun, benim yanımda öyle bir padişah efendim var ki onun yanında bey ve vezir nedir?) 

3. Lebi esrārınıñ ģayrānı oldum 

Degil kimse ĥabír elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki hiç kimsenin haberdar olmadığı dudağının esrarının170 hayranı oldum.) 

4. İder mūyı meşām-ı cānı ĥoş-bū 

Nice müşk ü ˘abìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki sevgilinin saçı nice misk kokusuyla canın burnuna güzel kokular gönderir.) 

5. ˘Aceb ma˘nā ez-ān būy-i dilāvíz 

Beved cennet sa˘ìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki gönlün bağlandığı sevgilinin kokusundan (zahir olan) acayip manalarla 

cehennem(imiz) cennet oldu.) 

 

 

                                                           
170 Esrâr (sırlar): Aklın eremeyeceği sırlar ve keyif verici uyuşturucu madde anlamlarını ihtiva eder. 

Klasik şiirde sevgilinin dudağı çok küçük olması hasebiyle sırdır ve çok az konuştuğu için ağzı sırlarla 

doludur. Ayrıca dudağının esrar gibi sorhoş edici bir özelliği de vardır. Onu gören aşık esrar almış 

gibi hayran olup kendinden geçer. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, 

İstanbul 2012,  s.141.) 



97 
 

6. Dil(e)frūz-i neşāš-endūz olurlar 

Heme bernā vü pìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki bütün genç ve yaşlılar sevinçle dolup gönle ferahlık verirler.) 

7. Göricek diyeler Ellāhu ekber 

Ŝaġìr u hem kebír elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki küçük, büyük (onu gören) herkes allâhuekber der.) 

8. Baña lušf-i ĥüdādur ˘aşķ içinde  

Mu˘ìn u hem naŝìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki aşk içinde bana yardım eden, imdadıma yetişen Allah’ın lütfudur.) 

9. Olubdur bendesine emr u nehyi 

Beşìr u hem neźìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki O’nun, kuluna olan emir ve yasakları hem müjdeleyici hem korkutucudur.) 

10. Eyā Rāhì ģaķāyıķdur kelāmuñ  

Aña olmaz nažìr elģamdulillāh 

Ey Râhî, Allah’a hamt olsun ki senin sözün eşi ve benzeri olmayan bir hakikattir.) 

11. Ma˘ānìden ma˘ārif dürlerinden 

Ġanì olur faķìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki fakir (bir kişi), (senin şiirindeki) mana ve maarif incilerinden zengin olur. ) 

Açıklama: 

Latîf, “nazik olmak, yumuşak ve merhametli davranmak” 

manasındaki lutf kökünden türemiş olup lügat manası  “davranışlarında nazik ve 

yumuşak davranan, kibar ve zarif kimse ” demektir.171 Latîf esmâ-i hüsnâdan biri 

olarak Allah’a izafe edildiğinde “yarattıklarına yumuşak davranan, onlara iyilik ve 

merhamet eden, yaratılmışların her türlü ihtiyacını bilip onlara ihsan eden, en gizli ve 

                                                           
171 Kadir güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 



98 
 

en rakik hususlardan dahi haberdar olan, kendisi duyularla algılanamayan,” 

anlamlarını tazammun etmektedir.172 

Kuşeyri “Allah kullarına lütufkârdır”173 manasındaki ayet-i kerimeye atıfta 

bulunarak el-latif ismini Allah’ın, kullarına nimetler ve lütuflar ihsan etmesi olarak 

değerlendirirken Allah’ın emir ve yasaklarını da bu lütüf ve nimetler kapsamına alır.174 

Râhî’nin el-Latif esmasının şerhinde Allah’ın emir ve yasaklarına vurgu yapması bu 

manaya işaret etmektedir. Ayrıca şiirde görme duyusu, bilinmeyen sırlara vakıf olma 

hasleti gibi Allah’ın maddi ve manevi lütuflarına da dikkat çekilmektedir. 

 

2.3.3.31. El-Ĥabìr 

40. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Sāģat-i ŝaģrālara emvāc- ı dürr bā ĥoş gelür 

Ĥalķa minnet Ĥālıķ’a envā˘-ı ālā ģoş gelür 

(Yaratıcıya şükürler olsun ki,  vermiş olduğu çeşitli nimetler insanlara hoş gelir, tıpkı inciye benzeyen 

deniz dalgalarının çöl kıyılarına hoş gelmesi gibi.) 

2. Devlet-i evvel bahār-ı ˘ömre itme i˘timād 

Bu çemen seyrānına serv-i dil-ārā ĥoş gelür 

(Gönlü süsleyen servi bu çimen gezintisine hoş gelir, lakin sen ilk saadet ve ömrün baharı olan gençliğe 

itimat etme.) 

3. Leźźet-i cismānì rūģānìden olmaķ şaršına 

Ŝıģģat-i ˘irfānda rindāna ġavġā ĥoş gelür 

(Cismani lezzetlerin175 ruhaniden olması şartıyla, irfanın sıhhati adına yapılan kavga rintlere hoş gelir.) 

                                                           
172Bekir Topaloğlu, “Latîf”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2003, C. 27, s.108-109. 
173 Şûrâ 42/19. ayet 
174 Abdülkerim Kuşeyrî, Et-Tehbîr fi’t-Tezkîr Şerh-i Esmâillâhi’l-Hüsnâ: O’nun Güzel İsimleri, 

Mütercim: Cevher Caduk, s.97. 
175 Lezzet: Tasavvufta beş türlü lezzet vardır: Nefislerin lezzeti: Kuddus olan Allah’a münacattır;  

kalplerin lezzeti, yakınlıktan hasıl olan feyizli seslerdir; ruhların lezzeti, munabbet şarabı içilerek 

varılan ulvi tatlardır; sırların lezzeti ebedi hayatı düşünmektir; ve akılların lezzeti melekut âleminin gizli 



99 
 

4. Cümle leźźetden baña bir gün ŝabūģì eylemek 

Bir muvāfıķ yār-ile gülşende tenhā ĥoş gelür 

(Gül bahçesinde münasip bir sevgili ile baş başa sabah içkisi içtiğim bir gün, bana bütün lezzetlerden 

daha hoş gelir.) 

5. Naġme-i pür-sūz-ı bülbül vaŝf-ı güldür Rāhiyā 

Šab˘-ı pāke nāzik ü rengìn ma˘nā ĥoş gelür  

(Ey Râhî, bülbülün acı dolu nameleri gülün övgüsüdür, onu tarif eder. O namelerdeki mananın 

güzelliği ve latifliği temiz yaradılışlı güle hoş gelir.) 

Açıklama: 

Habîr, “bilmek, sınamak, tecrübe etmek”  manasındaki hubr kökünden türemiş 

mübalağa ifade eden bir sıfattır. Lügat manası  “bilen, haberdar olan,  bir mesele veya 

nesnenin mahiyetine dair bilgi ve malumata vâkıf olan” demektir. Allah’a izafe 

edildiğinde “ gizli, aşikar her şeyi en ince ayrıntılarına kadar eksiksiz olarak bilen, 

kullarının hal ve hareketlerinden, kainatta olup biten ve olacak olan her şeyden 

haberdar olan ve dilediği kimseyi dilediği konuda haberdar eden”  anlamlarını ihtiva 

etmektedir.176 

Gazali, kulun kendi içinde cereyan edenlere vukûfiyetini el-Habîr isminin 

kuldaki tezahürleri kapsamına alır.177 El-Habîr esmasının şerh edildiği şiirde bu 

manaya işaret vardır. Râhî “hoş gelir” redifiyle maddi ve manevi lezzetlerin insan 

üzerindeki etkisini dile getirerek insanın iç hallerine vakıf olduğunu sezdirmektedir.  

 

 

 

 

 

                                                           
sırlarını mülahaza etmektir.( Safer Baba, Tasavvuf Terimleri-Istılahat-ı Sofiyye fî Vatan-ı Aslıyye, Heten 

Keten Yayınları, İstanbul, s.172.) 

176 Bekir Topaloğlu, “Habîr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1996, C.14, s.378-379. 
177 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Terc: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.135. 



100 
 

2.3.3.32. El-Ģalìm 

41. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Revnaķ-ı gülşen ˘acebdür źevķ u ˘ālem bir ˘aceb 

Ģāl-i ˘ālem bir ˘aceb ef˘āl-i ādem bir ˘aceb  

(Gül bahçesinin güzelliği bir garip, zevk ve eğlence bir garip, dünyanın hali bir garip, insanoğlunun 

işleri bir garip.) 

2. ˘Ayş u nūşi rind-i ˘ālem-dìde görmez ber-devām 

˘İşret-i cem bir daĥı cām-ı dem-ā-dem bir ˘aceb  

(Cem’in içkisi de sürekli içilen kadehi de bir garip. Bunların bulunduğu meclisi gören rint yeme ve 

içmeyi daimî görmez.) 

3. Merdüme ˘ömr-i šūluñ ģāŝılı šūl-ı emel 

˘Āşıķ-ı ġam-dìdeye sūr-ile mātem bir ˘aceb 

(Uzun ömrün insana kazandırdığı şey sonu gelmez arzu ve emellerdir. Kederli âşık için düğün de matem 

de bir gariptir.) 

4. ˘Ālemi sír-āb iden bārān-ı eşkümdür benüm 

Ra˘d-ı berķ-engìz olur göklerde nālem bir ˘aceb  

(Dünyayı suya doyuran benim gözyaşı yağmurumdur. İnlemelerim de göklerde şimşekler çakan garip 

bir gök gürültüsüdür.) 

5. Āĥiret aģvāline olduñsa vāķıf Rāhiyā 

Görinür ˘ālem baña Allāhu a˘lem bir ˘aceb 

(Ey Râhî, eğer ahiret hallerine vakıf oldunsa, Allah biliyor, âlem bana bir garip görünür.) 

 

Açıklama: 

Halîm, “insan tabiatındaki yumuşaklık, sükûnet ve vakar üzere olmak, 

davranışlarda acele etmemek” mânasındaki hilm kökünden türeyen bir sıfattır. Lügat 

manası  “yumuşak tabiatlı, davranışlarında acele etmeyen, sükûnet ve vakar sahibi 

kimse” demektir.  “Gücü yettiği halde cezalandırmayan” anlamını da haizdir. Esmâ-i 



101 
 

hüsnâdan biri olarak Allah’a isnat edildiğinde  “gücü yettiği halde cezalandırmayan, 

kullarına mühlet vererek cezalarını erteleyen ve onlara karşı müsamahakâr davranan” 

anlamalarını tazammun etmektedir.178 

El-Halîm isminin şerh edildiği şiirin muhtevasıyla esma arasında net bir anlam 

ilişkisi kurulamamakla birlikte, şiirde dünya ve insan hallerinin temaşası esmanın 

kuldaki tezahürü olan sakin ve vakar bir halin yansıması gibidir.  

 

 

2.3.3.33. El-˘Ažìm 

42. 

mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 

1. Ta˘žìm-i Ĥüdā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

Tekrìm-i Ĥüdā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Dikkatlice bak, Allah’ı tazim ve yüceltmenin ne olduğunu gör.) 

2. Bu ŝūret-ile sen eger ādem dirülürseñ 

Taķdìm-i Hüdā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl  

(Eğer sen insan sureti ile dirilirsen dikkatlice bak ve Allah’ın takdimi nasıldır, gör.) 

3. Bāzār-ı miģnetde eyā ˘āşıķ-ı ŝādıķ 

Teslìm-i rıżā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey sadık aşık, dikkatlice bak, sıkıntı ve meşakkat pazarı olan şu dünyada yüce Allah’ın rızasına boyun 

eğmek, ona teslim olmak nedir, gör.) 

4. Cehd ile yüri ŝınmadın āyine-i gerdān 

Taķvìm-i binā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Güneş parçalanıp dağılmadan (kıyamet vakti gelmeden yeryüzünde) büyük bir gayretle yürü ve etrafına 

dikkatlice bak, Allah’ın takviminin (varlığın mükemmel bir kıvamda yaratmasının) ne olduğunu gör.) 

                                                           
178 Ramazan Sönmez, el-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010, s.203. 



102 
 

 

[14B] 

5. Raģmet nažarın eyleye ˘āsìlere Allāh  

Tefĥìm-i du˘ā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Allah, asi kullarına merhamet etsin. Dikkatlice bak ve duanın nasıl yücelttiğini gör (asilerin 

affedilmesine sebep olarak onları daha üstün derecelere nasıl taşıdığını) gör.) 

6. Gel defter-i a˘māle eyā ķāēí-i fāżıl  

Taķsìm-i ķażā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey fazilet sahibi kadı, gel amellerin yazılı olduğu deftere dikkatlice bak ve Allah tarafından ezelde 

tayin edilen olayların (kaderin) ömre nasıl taksim edilip gerçekleştiğini gör.) 

7. Ey Rāhí-i bì-dil ne ķadar ola vücūduñ  

Ta˘žìm-i ģüdā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey gönlünü kaptırmış âşık Râhî, senin varlığın ne kadardır? Dikkatlice bak ve Allah’ı yüceltmenin ne 

olduğunu gör.) 

Açıklama:  

‘Azîm, “büyüklük, yücelik ve ululuk” anlamlarına gelen “’azamet” kökünden 

türemiştir. Sözlük manası “çok büyük, muazzam, ulu, yüce ve aziz” demektir.179 

Allah’a nispet edildiğinde ise “izzeti, celali, gücü ve şanı en yüce olan”  anlamlarını 

içermektedir.180 

Öncelikle şiirde El-‘Azîm esması kainat ve insandaki tecellileri üzerinden 

anlatılarak Allah’ın ne derece azamet sahibi olduğuna işaret edilmekte; sonra da 

teslim, rıza ve dua gibi insanı yücelten hallere vurgu yapılmaktadır. 

 

 

 

 

                                                           
179 Kadir Güneş, Arapça Türkçe sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep Yayınları, İstanbul 2011. 
180 İsmail Karagöz, Ayet ve Hadislerin Işığında Allah’ın İsim ve Sıfatları Esmâ-i Hüsnâ, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara 2007. 



103 
 

2.3.3.34. El-Ġafūr 

43. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ŝad hezārān tuģfe-i şükr ü sipās 

Ān ki ni˘met dād-ı bì-ģadd u ķıyās  

 

2. Rı ̇z̄e çı ̇n̄-i ḫān-ı luṭfeş murġ u mūr  

Behremend-i beẕl-i cūdeş cı ̇n̄n ü nās 

 

3. Bende-i maḳbūl-i vey ḫ āhem şoden 

Ez-Cenāb-i Ģażret-i ı ̇n̄em iltimās 

 

4. Ber ʾaṭā-yi bende perver vācibest 

Ḥamd-i mevfūr u sipās-i bı ̇ ̄ḳıyās 

 

5. Ḳadr-i naẓm pür-niẓāmet Rāhiyā 

Mı̇ ̄şināsed merdum-i gevher şinās 

 

6. Necm-i dürrı ̇ ̄māye-i reng-i ʿaḳı ̇ḳ̄ 

Nūr-i māh ez mihr-i lāmiʿ iḳtibās 

 

7. Nı ̇s̄t nezd-i ehl-i ḥikmet ey Ģakı̇m̄ 

Şiʿr-i mā bā şiʿr-i şāʿir iltibās 

Çeviri: 

Şiir Farsça olduğundan ötürü çevirisi yapılmamıştır. 

Gafur,  “örtmek, gizlemek, ” mânasındaki gafr kökünden türemiş olup lügat 

manası “bir kimsenin kusurunu örten, bağışlayan” demektir. Allah’a isnat edildiğinde 



104 
 

ise “kullarının kusurlarını örten, onların suç ve günahlarını bağışlayan”181 

anlamlarını tazammun etmektedir. 

Bu esmanın şerh edildiği şiir Farsça olduğundan şiirle esma arasındaki anlam 

ilişkisi irdelenmemiştir.   

 

 

2.3.3.35. Eş-Şekūr 

44. 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ŝūfiyā beñzer ki sensin āşinā-yı sermedì 

Añlanur rāz-ı derūnuñdan ŝafā-yı sermedì 

(Ey sûfî, gönlündeki sırdan sonsuz bir huzur seziliyor; anlaşılan o ki sen ebedi dostsun.) 

2. Ģamdü lillāh mü’minüñ zindānıdur dünyā-yı dūn  

Menzil-i fānìdür ol olmaz fenā-yı sermedì 

(Allah’a hamt olsun ki müminin zindanı olan alçak dünya182 geçici bir konaklama yeridir, ondaki 

kötülük ebedi değildir.) 

3. Ehl-i ģikmet cümleten derdüñ devāsın ĥoş bilür 

Vird-i eş-şāfì huve’l-lāhdur şifā-yı sermedì 

(Hikmet ehli derdin devasını her şeyden iyi bilir; (o) sonsuz şifa  “eş-şāfì huve’l-lāh”  (şifa veren 

Allah’tır) virdidir.) 

 

 

                                                           
181 Metin Yurdagür, Esmâ-i-Hüsnâ’yı Anlama Klavuzu, İfan Yayınları, İstanbul 2021, s.131. 
182 Dünya: Mutasavvıflara göre dünya ve içindekilere bağlanmak bütün kötülüklerin başıdır. Onlara 

göre dünya, ahiret hallerinin müşahede edilebileceği bir yer; salikin nefse yakınlık makamı; ahirete 

giden bir köprü; belalar evi; Hakk’tan uzaklaştırıp mahluka yönlendiren gaflet mekanı ve geçici 

lezzetleriyle insanı aldatıp helaka sürükleyen bir hilekardır. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf  Ve İrfan 

Terimleri Sözlüğü, çev.Hakkı Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007,s.107.) Bu beyitte “Dünya 

mü’minin zindanı, kafirlerin cennetidir.” mealindeki hadis-i şerife telmih vardır. 



105 
 

4. Küntü kenziñ sırrını vā˘iž güzel tefsìr ider 

Ķalb-i ŝāf olmaġa dirler kimyā-yı sermedì 

(Allah’ın “ben gizli bir hazine idim” (küntü kenz)183 buyurmasındaki sırrı vaiz güzel açıklar, (onlar) 

kalbin arındırılmasına sonsuz kimya derler.) 

5. Sem˘-i iķbāl-ile ıŝġā eyleyen maķbūl olur 

Gülşen-i tevģìde gelmişdür nevā-yı sermedì 

(Tevhit bahçesine sonsuzluk namesi gelmiştir. Onu can kulağı ile dinleyen o bahçede kabul görür.) 

[15A] 

6. Bülbül-i gülzār-ı dìdār olduġuñ-çün Rāhiyā 

Naġme-i cān-perverüñ rūģa ġıdā-yı sermedì 

(Ey Râhî, senin iç açan nağmelerin ruha sonsuz bir gıdadır. Çünkü sen tecelli bahçesinin bülbülüsün.) 

7. Cān u dilden ˘ārif-i bi’l-lāh ŝıdķ-ı ŝāf-ile 

Rūģuña leyl ü nehār eyler du˘ā-yı sermedì 

(Allah’ı hakkıyla bilen kişiler canı gönülden, katıksız bir sadakatle senin ruhuna gece gündüz sonsuz 

dualar ederler.) 

Açıklama: 

Şekûr, “teşekkür, minnet ve övgü” manasındaki şükr kökünden türemiş olup 

lügat manası  “çok teşekkür eden, çok şükreden” demektir. Allah’a izafe edildiğinde “ 

yapılan ibadet ve iyilikleri fazlasıyla mükâfatlandıran, az ya da çok her türlü itaati 

ödüllendiren ve devamlı olarak ihsanda bulunan” anlamlarına gelmektedir.184 

Râhî, eş-Şekûr ismini kuldaki manevi tecellileri ve kulun ondan alacağı nasibi 

üzerinden şerh etmektedir. Şiirde, yüce Allah’ın yapılan iyilik ve itaatlere karşı 

kullarına ihsan ettiği sonsuz sefaya, sonsuz şifaya ve şairin kalbin arındırılması olarak 

                                                           
183 Küntü kenz (gizli bir hazine idim): Bu ibare“ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim ve (beni 

bilsinler diye) mahlukatı yarattım.” mealindeki hadis-i kutsîden iktibas olup tasavvufta ıstılah haline 

gelmiştir. “Kenzi mahfî” olarak da karşımıza çıkan bu terim gâipte gizli olan ahadiyyet hüviyetine 

işaret etmektedir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, 

s.208.) 
184 İsmail Karagöz, Ayet ve Hadislerin Işığında Allah’ın İsim ve Sıfatları Esmâ-i Hüsnâ, DİB Yayınları, 

Ankara 2007. 



106 
 

tanımladığı sonsuz kimyaya vurgu yapılır. Bunlar ruha tesir eden manevi nimetler olup 

her türlü itaati fazlasıyla ödüllendiren ve devamlı olarak ihsanda bulunan manasındaki 

eş-Şekûr sıfatının kullar üzerindeki tecellileridir. İmam-ı Gazali “nimetleri mâsiyet 

yolunda kullanmayıp taat yolunda kullanmanın”185 Allah’a karşı yapılacak en iyi 

şükür olduğunu söyler. Bu bağlamda şerhte Râhî’nin sonsuz bir name, ruha sonsuz bir 

gıda olarak nitelediği şiirleri de Allah’ın ona bahşetmiş olduğu şairlik nimetinin şükrü 

ve Eş-Şekûr sıfatının ondaki tezahürüdür.  Kanaatimizce şiirle esma arasında bu 

bağlamda bir anlam ilişkisi kurmak mümkün görünmektedir.   

 

2.3.3.36. El-˘Aliyy 

45. 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Ķaš˘-ı merāģil etmege merd-i hüdā gerek 

Ser-menzil-i hidāyete hādì Ĥüdā gerek 

(Hidayet menziline varabilmek için hidayete erdiren Allah gerek; orada merhaleler katetmek için de 

hidayet eri olmak gerek.) 

2. Sa˘y u ŝafā-yı Ka˘be-i maķŝūda irmeğe 

Sālik kemāl-i himmet-ile bì-riyā gerek 

(Kast olunan Ka’be’nin safa ve sa’yine erişebilmek için hak yolcusunun kemal derecede gayret sahibi 

ve riyasız olması gerekir.) 

3. Cām-ı şarāb-ı ˘aşķ-ile mest ü ĥarāb olan 

Ey şeyh-i şehr ŝūfì-i ŝāģib-ŝafā gerek 

(Ey şehir şeyhi, aşk şarabının kadehi ile sarhoş olup yıkılan, zevk ve safa içindeki sûfî olsa gerek.) 

 

 

                                                           
185 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.140. 



107 
 

4. Teslìm-ile rıżā-y-ile hem-zād olan bilür 

Ŝūfìde terk-i tāc-ıla terk-i ķabā gerek  

(Doğuştan rıza ve teslim üzere olan kişi, sûfînin taç ile kabâyı186 terk187 etmesi gerektiğini bilir.) 

5. Maķbūl ehl-i ma˘rifet olmaġa Rāhiyā 

Sözde lašìf u nāzik u rengìn-edā gerek 

(Ey Râhî, hakikat ilmine vakıf, makbul kişilerden olabilmek için sözde yumuşak, nazik ve hoş edalı 

olmak gerek.) 

Açıklama: 

‘Aliyy, “yükseklik, ululuk, büyüklük, kadri ve şanı yüce olmak, şan ve şeref, 

kuvvet ve kudret sahibi olmak” gibi anlamlara gelen ulüv ve alâ’ kelimelerinden 

türeyen bir sıfattır. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’isnat edildiğinde ise “yücelik ve 

hükümranlıkta kendisine eşit veya kendisinden daha üstün bir varlık bulunmayan, 

mutlak olarak yüce olan, örf, akıl ve din açısından övgüye değer bütün müsbet 

nitelikleri kendisinde toplayan, yine örf, akıl ve din açısından yerilmiş bulunan ve 

ulûhiyyetle bağdaşmayan bütün menfi niteliklerden münezzeh bulunan kemal sahibi 

ulu Allah” 188anlamını tazammun eder.  

İmam-ı Gazali yüksekliği (uluvv) tanımlarken sebep, müsebbip ve 

müsebbibü’l-esbâb (sebepleri yaratan Allah) ilişkisine değinerek bunlar arasındaki 

derece farkını açıklar. Müsebbibü’l-esbâb derece bakımından en üstün olandır. Onun 

ardından sebep ve son olarak müsebbip gelir.189 Râhî’de El-‘Aliyy esmasını kuldaki 

tezahürleri üzerinden şerh ederken sebep, müsebbip ve müsebbibü’l-esbâb ilişkisine 

vurgu yapmaktadır. Kulun, daha doğrusu hakikat yolcusu olan sûfînin manen 

yükselmesini sağlayacak sebepleri dile getirmekte ve bunların en başında müsebibü’l-

                                                           
186 Kabâ: Üste giylen elbise, kaftan ve derviş hırkasına denir. Tasavvufta insanın maddi varllığı ve 

dünya süsünü sembolize eder. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 

2012, s.245.) 
187 Terk: Bırakmak, terk etmek anlamlarına gelir. Tasavvufta ise sûfîlerin başlarına giydiği tacın 

dilimlerine denir. Bu dilimler dört tane olup biri dünyayı, biri ahireti, biri varlığı ve biri de terki temsil 

eder. Böylece mutasavvıflar terki terk-i dünya, terk-i ukbâ, terk-i hestî ve terk-i terk olmak üzere dörde 

ayırır ve şiirlerinde her iki manaya işaret edecek şekilde tevriyeli olarak kullanır. (Pala, age, s.449.) 
188 Bekir Topaloğlu, “Alî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1989, C.2, s.370-37. 
189 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.141. 



108 
 

esbâb olan Allah’ı zikretmektedir. Yücelmenin ilk şartıdır, Allah’ın, kulunu doğru yola 

iletmesi. Sonrasında kul ayağına bağ olacak makam sevgisi ve riyadan kurtulup tam 

bir gayretle say ederek hak yolda yüksek derecelere erişir. Bu aynı zamanda kulun El-

Aliyy sıfatından alacağı nasiptir.  

 

2.3.3.37. El-Kebìr 

46. 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / mefā˘ìlün 

1. İlāhì ĥayr ķıl kārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

Ķabūluñ olsun evšārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Ey Allah’ım, habibin Mustafa (s.a.v.) hürmetine işimi hayır kıl, dileklerimi kabul et.) 

2. Senüñ lušfuñdur esrārum senüñ ˘afvundur evzārum 

Senüñ ķahruñdur eźkārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Habibin Mustafa hürmetine, sırlarım senin lütfun, günahlarım affın, zikrim ise senin kahrındır.)  

3. Cemālüñdür benüm nūrum celālüñdür benüm nārum 

Viŝālüñ eyle gülzārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Habibin Mustafa hürmetine, Cemal’in nurum, Celal’in ateşimdir. Sana kavuşmayı bana gül bahçesi 

eyle.) 

4. Eyā Rāhì ola envār-ı ģüsn-i yāre müstaġraķ 

Oķuyan kimse eş˘ārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Ey Râhî, Allah’ın habibi Mustafa hürmetine, şiirlerimi okuyanlar sevgilinin güzelliğinin nurlarına gark 

olsunlar.) 

5. Ķamu mü’minlerüñ olsun murādı ĥayr-ıla ģāŝıl  

Eyā ˘āşıķ budur vārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Habibin Mustafa hürmetine, bütün insanların dilekleri hayırla hasıl olsun. Ey âşık, elimden gelen tek 

şey budur.) 

 



109 
 

6. Meded senden cemì˘-i ehl-i ìmān-ile yā Rābb 

Żiyā-baģş eyle enhārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Ya Rabb! İman edenlerin cümlesiyle birlikte ben de senden yardım diliyorum; habibin Mustafa 

hürmetine gündüzlerimi190 aydınlatıcı eyle.) 

Açıklama: 

Kebîr, “büyük, ulu ve yüce olmak” manasındaki kiber kökünden türemiş 

mübalağa ifade eden bir sıfattır. Lügat manası “çok büyük, ulu ve yüce olan” demektir. 

Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’a izafe edildiğinde ise  “şanı, şerefi, zâtı, ve sıfatları 

aklın kavrayamayacağı derecede yüce olan; hiçbir şeye benzemeyen ve hiçbir şeye 

muhtaç olmayan; sınırsız güç, kudret ve hakimiyet sahibi” anlamlarını tazammun 

eder.191    

Gazali, El-Kebir sıfatını Allah’ın zatının mükemmel olması, yani ezeli ve ebedi 

olması ve bütün varlıkların onun vücudundan meydana gelmesi şeklinde tanımlar. Ona 

göre, kullardan bu vasfa layık olanlar örnek ahlak sahipleri ve halkı irşat eden âlim ve 

muttakilerdir.192 Râhî de El-Kebîr ismiyle münacatta bulunur. Önce günahlarının 

affını, işlerinin hayra varmasını ve şiirlerinin insanlara fayda sağlamasını dileyerek bu 

isme layık olmayı amaçlamakta sonra da bütün müminler için dua etmektedir.  

Duasının kabulü için vesile kıldığı kişi de el-Kebir sıfatı ile vasıflanmaya en layık 

insan olan Hz. Muhammed’dir. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
190 “Enhar” kelimesi “nehirler” anlamıyla bağlama uygun düşmediğinden  “gündüzler” olarak 

çevrilmesinin anlam bakımından daha münasip olacağına kanaat getirdik. 
191 Bekir Topaloğlu, “Kebîr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2002, C. 25, s. 162. 
192 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.145 



110 
 

2.3.3.38. El-Ģafìž 

[15B] 

47. 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Zinhār ez-ķarìn-i bed zinhār  

Ve ķınā Rabbenā ˘aźābe’n-nār 

(Aman! Kötü arkadaştan aman! Ey Rabbimiz, bizi cehennem azabından koru.) 

2. Bir naŝìģat irişdi hātifden  

Bu gice kuş-ı cāne yā Settār  

(Ey kullarının hata ve günahlarını örten, onları bağışlayan yüce Allah! Bu gece can kuşuna gâipten bir 

nasihat erişti.) 

3. Didi biñ lušf-ıla eyā ġāfil  

Senden özge saña bulınmaz yār  

((Gâipten gelen o ses) son derece yumuşak, hoş bir şekilde; ey gafil! Sana senden başka dost bulunmaz, 

dedi.) 

4. Ehl-i cehli idinme maģrem-i rāz 

Aŝŝı itmez bunuñ gibi bāzār 

(İlim sahibi olmayan cahil kişilerle sırrını paylaşma, zira böyle bir alışveriş kişiye fayda sağlamaz.) 

5. ˘İzzet-i uĥrevì dilerseñ eger 

Genc-i ˘uzletde sākin ol yüri var 

(Ahirette yüksek makam ve mevki(lerde olmak) istersen eğer, yürü var, hazineye benzeyen vahdet 

köşesinde otur.) 

6. Rāhiyā nār-ı iftirāya düşer 

Cāhile sırrı eyleyen ižhār  

(Ey Râhî, sırrı(nı) cahile açan kişi iftira ateşine düşer.) 

 

 



111 
 

7. Pertev-i ŝıdķ-ıla Ĥüdā ˘ālim 

Rūz-i rūşen gelür baña şeb-[i] tār 

(Allah biliyor ya, sadakat ışığıyla karanlık gece bile bana aydınlık bir gün gibi gelir.) 

8. Cürme ġāyet günāha ģad yoķdur  

Kār iķrārdur nedür inkâr 

(Suça nihayet, günaha sınır yoktur. (günahı) ikrar etmek kazançtır, inkar etmek nedir?) 

Açıklama: 

Hâfız, “saklamak,  bir şeyi görüp gözetmek, muhafaza etmek, ezberlemek” 

anlamlarına gelen hıfz kökünden türemiş mübalağa ve süreklilik ifade eden bir sıfattır. 

Lügat manası  “gözetip koruyan, muhafaza eden, ezberleyen” demektir. Esmâ-i 

hüsnâdan biri olarak “tüm mevcudatı gözetip koruyan, her şey himayesi altında olan, 

kainattaki uyum, denge ve düzeni sağlayan” manasını tazammun eder.193 

Gazali’ye göre bu vasfa en layık olan kişi “azalarını, kalbini, dinini ve ahlakını, 

öfke, şehvet hücumlarından, nefis ve şeytanın entrikalarından”194 kurtarandır. Bu 

bağlamda Râhî, şiirde kötü arkadaştan, cahillerden, cahile sırrını ifşa etmekten el-

Hafîz olan Allah’a sığınmakta ve kendini bu tür tehlikelerden koruyabilmek için 

O’ndan yardım dilemektedir. Bu durumu, esmanın anlamıyla ilintili olarak, Râhî’nin 

Allah’ın himayesinin yüceliğini tasdik ve kendi himayesinin yetersizliğini ikrar etmesi 

şeklinde yorumlamak da mümkündür.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
193 Bekir Topaloğlu, “Hafîz”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1997, C.15, s.116-117. 
194 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, s.148. 



112 
 

2.3.3.39. El-Muķìt 

48 

 fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Rū-yi ˘ālemde temāşādur ĥulūc 

Dìde-i ādemde cūyādur ĥulūc  

(Hareket yeryüzünde temaşa; insanın gözünde ise arayıştır.) 

2. Cānu dilden bir faķìr āh itmesün 

˘Ālemi gerd u ġubār eyler ĥucūc 

(Bir fakir içten bir ah etmeye görsün; rüzgar, âlemi toz toprak eyler.) 

3. Vāķıf-iseñ evliyānuñ sırrına  

Āşikār u rūşen olmaġdur bulūc 

(Evliyanın sırrına vakıf isen (bilirsin ki) aydınlatmak (hakikati açığa çıkarmak) açık ve aydınlık 

olmaktır.) 

4. Šatluluķda anlara beñzer şeker 

Acılıķda añlara beñzer ģudūc 

(Tatlılıkta şeker, acılıkta ise ham karpuz onlara benzer.) 

5. Kendüsinden söylemez divāneler 

Dürdür eyler baģr-i ģikmetden ĥurūc  

(Divane195ler kendi hevasından konuşmaz, (onların sözleri) hikmet196 denizinden çıkan inciler gibidir.) 

6. Cūş eyler bunları der-gūş iden 

Cevher-i eşyāya bā˘iśdür dülūc 

(Bunları (divanelerin sözlerini) dinleyen coşar, suyun taşınması eşyaya mayadır.) 

                                                           
195 Dîvâne: Aklını yitirmiş, deli demektir. Tasavvufta ise aşka yenik düşerek aklını kaybetmiş gibi 

hayretler içerisinde dolaşan aşığı ifade eder. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri 

Sözlüğü, Çev. Hakkı Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.106.) 
196 Hikmet: Eşyanın hakikatini, var oluş nedenini, hususiyetlerini ve tesirlerini bilip ona göre 

davranmaktır. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2004, s.208.) 



113 
 

7. Rūz-i ferdānuñ ģisābı bì-şumār 

Ādemüñ şanında gelmişdür dürūc  

(Gelecek günün sonsuz hesabı vardır; hız insanın şanındandır.) 

8. Murġ-ı cānı ˘adl ü inŝāf ehlinüñ 

Āsumān-ı raģmete eyler ˘urūc  

(Adalet ve insaf ehlinin can kuşu rahmet semasına yükselir.) 

[16A] 

9. Kevśere beñzer kelāmuñ Rāhiyā 

Nezd-i ehl-i žāhir u bāšın ucūc  

(Ey Râhî, senin kevsere benzeyen kelamın zahir ve batın ehli katında parlayan ateş gibidir.) 

10. ˘Ālem-i kübrāya gelseñ vā˘ižā  

Āsumānuñ ˘aynıdur źāti’l-burūc197  

(Ey vaiz, büyük âleme (âlem-i kübrâ) bir gelsen; burçlarla dolu olan,198 gökyüzünün kendisidir.) 

11. Ģaķ Te˘ālā’dan utanmaķdur edeb  

Cümleden pür pāk olmaķdur fürūc 

(Edep yüce Allah’tan utanmak, namus ise her şeyden (masivadan) arınıp tertemiz olmaktır.) 

Açıklama:  

Mukît, “gıda vermek, beslemek, doyurmak, güç ve kuvvet vermek, bedeni 

hayatta tutacak gıda ve azık” manalarındaki kût kökünden türemiştir. Lügat manası 

“besleyen, doyuran, gücü yeten” demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah isnat 

edildiğinde ise “bütün canlıların ruhî ve bedenî gıdalarını veren, onları rızıklandıran; 

mahlukatı muhafaza edip ihsanda bulunan ve her şeye gücü yeten” anlamlarını ihtiva 

eder. 199 

                                                           
197 Burûc 85/1: “Burçlarla dolu göğe andolsun.”  
198 Zati’l-buruc: Burûc 85/1: “Burçlarla dolu göğe andolsun.”  

 
199bkz. İslam Ansiklopedisi; Sönmez, Ramazan, el-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, 

Konya 2010, s.228.  



114 
 

Gazali el-Mukît esmasının şerhinde rızkı maddi ve manevi rızıklar olarak ikiye 

ayırır. Yemek içmek gibi bedenin ihtiyaç duyduğu azıkları maddi azık; kalbe gelen 

marifeti ise manevi azık olarak niteler. Bu esmanın şerh edildiği şiirde de edep, haya, 

namus, manevi arınma gibi marifet sıfatının tecellileri olan manevi rızıklara vurgu 

yapılmaktadır.  

 

2.3.3.40. El-Ģasìb 

49 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Vuŝlat-ı yār-ile ˘ālem şād u ĥürrem bir ˘aceb 

Yārumuz ġamdur bizüm ol yâr-i bì-ġam bir ˘aceb 

(Yâre kavuşmakla mutlu ve mesrur olan âlem bir garip. Bizim yârimiz ise gamdır. O gamsız yâr bir 

garip.) 

2. Yār elinden yāreme merhem gerekmez ey šabìb  

Yāredür merhem dile yārümde merhem bir ˘aceb 

(Ey tabip, yarama yârin elinden merhem istemem; çünkü onun merhemi gönle yaradır. Yârimdeki 

merhem de bir garip.) 

3. Ŝūfiyā himmet-ile kūy-i yāre eylerseñ sefer 

İtlerinden ˘āşıķa her-bār verhem bir ˘aceb 

(Ey sûfî, gayretle yârin semtine doğru sefere çıkarsan (bil ki) daima (yârin) itleri tarafından aşığa 

(söylenilen) sert sözler bir gariptir.) 

4. Devlet-i ˘uķbā-y-içün ĥalķ-ı cihānuñ cehdini 

Bir temāşā eyleseñ Allāh a˘lem bir ˘aceb 

(Dünya halkının ahiret saadeti için gösterdiği gayreti bir görsen. Allah bilir ya, o da bir gariptir.) 

 

 

 



115 
 

5. El yapışma dāmen-i dünyāya ey ŝāģib-i vuķūf 

Nìş-i ˘aķreb bir daĥı dārū-yı erķam bir ˘aceb 

(Ey ilim sahibi kişi, dünyaya tutunup onun eteğine yapışma; zira akrebin zehri ve yılanın ilacı gibi, 

dünyanın zehri de devası da bir gariptir.) 

6. ˘Aķlı bihūş isteyen cām-ı dem-ā-dem nūş ider 

Dem bu demdür ģāŝılı ammā ki hem-dem bir ˘aceb 

(Kendinden geçmek isteyen kişi her dem şarap içer. Hâsılı dem200 bu demdir, lakin bu deme eşlik eden 

dost bir garip.) 

7. İttiģāduñ var-ise ķılca miyān-ı yār-ile 

Rāhiyā gel sırrıñı fāş etme maģrem bir˘aceb  

(Ey Râhî, yar ile çok az dahi bir birlikteliğin var ise (bu) sırrını ifşa etme; zira dost da bir garip.) 

Açıklama:  

Hasîb “sayma, hesaplama, değer biçme, kafi olma, soylu ve şerefli olma” 

manalarını içeren  hisâb kökünden türemiş süreklilik ifade eden bir sıfattır. Lügat 

manası “hesaplayan,  takdir eden, yeterli olan, soylu ve şerefli” demektir. Istılah 

manası ise “kâinatta var olan her şeyi, vücuda gelen her eylem ve ameli görüp hesap 

eden; her şeyin hesabını soran; yarattığı tüm canlılara kâfi gelen; her amelin karşılığını 

veren; yüce ve şeref sahibi ” şeklinde tabir olunmaktadır.201 

Gazali, kulun bu esmadan nasipleri içerisinde cennet için değil, Allah için amel 

etmeyi; azap korkusuyla değil de Allah’a karşı gelmek korkusuyla günahlardan 

sakınmayı zikreder. Bu bağlamda Râhî, ahiret saadeti için çaba sarf edenlerin halini 

“bir garip” karşılar. Abdü’l-Kerim el-Kuşeyrî, Hasîbin “kifayet eden” anlamına binaen 

bu hususta en büyük lütfun “Allah’ın kuluna dünya nesnelerine karşı herhangi bir 

                                                           
200 Dem: Farsçada “soluk, zaman, an”; Arapçada “kan, gözyaşı” anlamlarına gelen bu kelime 

tasavvufta kişinin geçmiş ve geleceğe dair endişelerden sıyrılarak içerisinde bulunduğu anı yaşama 

halini ifade eder. Mutasavvıflara göre gerçek zaman, içerisinde bulunulan ve her daim yeniden peyda 

olan “an”dır. Sürekli yenilenen bu an’a “ân-ı dâim” denir. Onlara göre bir an önceki âlem bir sonraki 

âlemin aynı olmayıp kainat her an yeni bir yaratılış içerisindedir. Bu yüzden sûfî, içerisinde 

bulunduğu anı hakikat bilir. Bu inanç “dem bu demdir” sözüyle ifadesini bulur. (Ethem Cebecioğlu, 

Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.156.) 
201Bekir Topaloğlu, “Hasîb”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1997, C.16, s.380-381. 



116 
 

talep ve ihtiyaç hissi vermemesidir.”202 der. Râhî’nin şiirde, dünyaya tutunmamanın 

gerekliliğine, dünyanın derdinin de devasının da dostunun da bir tuhaf olduğuna vurgu 

yapması Kuşeyrî’nin ifade ettiği bu mana kabilindendir. 

 

2.3.3.41. El-Celìl 

50 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Añla mevcūd-i fenāyı münhedim 

Bil vücūd-ı māsivāyı mün˘adim 

(Gelip geçici olan (bu) kainatın yıkılıp harap olacağını anla ve Allah’tan başka var olan her şeyin yok 

olacağını bil.) 

2. ˘İlm-i şer˘-i pāk-ile ˘āmil olan 

Olmaz emr-i dünyevìye mültezim 

(Pak şeriat ilmi ile amel eden kişi dünya işlerini kendisi için gerekli görmez.) 

3. Rūģa ķuvvetden ˘alāmet añlanur 

Ceyş-i nefs-i şūm olmaķ münhezim 

(Ruhun güçlü olmasının alameti uğursuz nefsin askerini bozguna uğratmaktır, onun gücü buradan 

anlaşılır.) 

4. Mücrime ķılma ģaķāretle nažar  

Vaż˘-ı evzār eylemekdür miģnetim  

(Günahkara küçümseyerek bakma, zira benim derdim günahları def etmektir.) 

5. ˘Ayba nāžır olmaz erbāb-ı hüner 

İşde bunlardur ˘ibād-ı mu˘taŝım  

(Hünerli kişiler (insanların) ayıbına bakmaz. Günah ve kötülüklerden sakınanlar işte bunlardır.) 

                                                           
202 Abdülkerim Kuşeyri, Şerh-i Esmâillâhi’l-Hüsnâ-O’nun Güzel İsimleri, İlk Harf Yayınları, İstanbul 

2011. 



117 
 

 

[16B] 

6. ˘Ayn-ı ˘ibretle görürseñ zāhidā  

Müttehemden farķ olunmaz müttehim 

(Ey zâhit, eğer ibret gözüyle bakarsan suçlayanı suçlanandan ayırt etmez, ikisi arasında bir fark 

gözetmezsin.) 

7. Gör cemāl-i źü’l-celāli yād ķıl 

Źū-intiķāmıñ emrin olma müntaķim 

(Celal (heybet ve azamet) sahibi olan Allah’ın cemalini (lütuf ve rahmetini) gör, intikam sahibi olan 

Allah’ın emrini hatırla ve intikam alıcı olma.) 

8. Oķusun ģükkām-ı ˘ādil Rāhiyā  

Eyle nažm-ı pür-nižāmı muntažım 

(Ey Râhî, ahenk dolu şiirleri art arda sırala ki adaletli hakimler onları okusun.) 

9. Nehy-i münker emr-i ma˘rūf eyleyen  

Ĥ ān-ı raģmetden gerekdür mu˘tenim 

(İyiliği emredip kötülüğü yasaklayan kişinin (Allah’ın) rahmet sofrasından istifade etmesi 

muhakkaktır.) 

Açıklama: 

Celîl, “ululuk, azamet, ihtişam, kadri ve şanı yüce olmak, münezzeh olmak, 

uzun yaşamak” mânalarını içeren celâl kökünden türemiş süreklilik ifade eden bir 

sıfattır. Allah’a izafe edildiğinde “duyuların ve beşerî aklın idrak edemeyeceği 

derecede azamet sahibi; kadri ve şanı en yüce olan; ezelî ve ebedî olan ve bir benzeri 

bulunmayan; yücelten ve şeref veren ” anlamlarını ifade eder. 203 

Râhî el-Celîl isminin şerhinde, daha ziyade “ezeli ve ebedi olan, yücelten ve şeref 

veren" anlamları üzerinde durur. Bu bağlamda Allah’tan başka her şeyin yok olacağını 

ifade ederek O’nun ezeli olduğuna vurgu yapmakta; ayıp ve günahlarından dolayı 

                                                           
203 bkz. İslam Ansiklopedisi “Celîl”; Ramazan Sönmez, el-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi 

Yayınları, Konya 2010, s.233. 



118 
 

insanları küçümsemekten ve intikam alma arzusundan men ederek “yücelten ve şeref 

veren” sıfatının aksine bir davranış sergilememeyi öğütlemektedir. 

 

2.3.3.42. El-Cemìl 

51 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Naķş-ı yāri gördüm aġyārıñ nuķūşun görmedüm 

Ol ki gördüm dir serinde ˘aķl u hūşın görmedüm  

(Sevgilinin nakışlarını gördükten sonra başkalarının nakışlarını görmez oldum. Sevgilinin nakşından 

başka nakış gördüm diyenlerin de başlarında akıl görmedim. ) 

2. ‘Aşķ bir sulšān-ı žıllu’l-lāh-ı ˘ālem-sūz-imiş 

İns ü cinde münhezim düşmüş cüyūşın görmedüm  

(Aşk, âlemleri yakan, zıllullah204 olan bir padişahtır ki onun cin ve insan ordularının hiçbirinin 

yenildiğini görmedim. ) 

3. ˘Aķl u cān u dillerin bir naķşa ģayrān itmedük 

Ĥānķāh-ı ˘ālemiñ bir ĥırķa-pūşin görmedüm  

(Şu dünya tekkesinde aklı, canı ve gönlü bir nakşa hayran olmamış hırka giyen bir derviş görmedim.) 

4. Mest-i bì-pervā şarāb-ı ŝāfa naķdin virmemiş 

Bu ĥarābātıñ hele bir derd-nūşın görmedüm  

(Bu harabatta (dünya-tekke) elinde avucunda ne varsa saf şarap için harcamamış pervasız, dert sahibi 

bir mest205 (sarhoş) görmedim. ) 

 

                                                           
204 Zıllulâh: Allah’ın gölgesi demektir. Genellikler halife ve padişahlar için kullarınılır. Bu söylem 

“Padişah yeryüzünde Allah’ın gölgesidir, her zulüm gören ona sığınır.” mealindeki hadis-i şerife 

dayanmaktadır. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s.493.) 
205 Mest: Sarhoş demektir. Tasavvufta ise mutlak varlığa duyduğu aşk sebebiyle bütünüyle kendi 

varkığından geçmiş kişiler için kullanılır.(Selami Şimşek, Tasavvuf Edebiyatı Terimleri Sözlüğü, Litera 

Yayıncılık, İstanbul 2017, s.233.) 



119 
 

5. Bülbülān-ı gülsitān-ı būsitān-ı vuŝlatıñ 

Ĥoş nevā-yı cān-baĥşı var ĥamūşın görmedüm 

(Vuslat206 bahçesindeki bülbüllerin can bahşeden öyle hoş sesleri var ki hiç sustuklarını görmedim.) 

6. Ķudret Allāh’ıñ bu baģr-ı bì-kerānıñ Rāhiyā  

Bì-ģisāb emvācsız cūş u ĥurūşın görmedüm 

(Ey Râhî, kudret Allah’ındır. Bu uçsuz bucaksız denizin sayısız dalgalar olmaksızın coşup gürlediğini 

görmedim.) 

Açıklama: 

Cemîl, “şekil, yaratılış ve ahlak bakımından güzel olmak anlamındaki “c-m-l” 

kökünden türemiş olup lügat manası  “iyilik ve güzellik sahibi, güzel, ihsan ve iyilik” 

demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’a isnat edildiğinde ise “bütün sözleri, 

bütün fiil ve eserleri iyi ve güzel olan, ihsan ve iyilik sahibi”  anlamlarını tazammun 

eder.207 Allah’ın her eseri, her yaptığı ve her işi iyi ve güzeldir.  

El-Cemîl esmasının şerh edildiği şiirde esmanın anlamına muvafık olarak Râhi, 

Yüce Allah’ın eserlerinin, göreni hayran bırakacak derecede güzel olduğunu sembolik 

bir dille ifade etmektedir.  

 

 

2.3.3.43. El-Kerìm 

52 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Genc-i künc-i ˘uzlete ˘abd-i faķìrüñ vāŝıl it 

Ģażretüñden böyledür ekśer murādum ģāŝıl it 

                                                           
206 Vuslat: Istılah manası, manevi yolculuğu tamamlayarak Hakk’a ulaşmak, kemale ermektir. 

(Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.375.) 

207 İsmail Karagöz, Ayet ve Hadislerin Işığında Allah’ın İsim ve Sıfatları-Esmâ- Hüsnâ, DİB Yayınları, 

Ankara 2007, s.134. 



120 
 

(Allah’ım, bu zavallı, aciz ve muhtaç kulunu vahdet köşesinin hazinesine ulaştır. Senin yüce zatından 

en çok istediğim şey budur. Bu dileğimi gerçekleştir.) 

2. Senden artuķ kimse bābından temennā resmini 

Perdedür žıll-ı vücūdumdan ilāhì zāyil it 

(Allah’ım, senden başkasının kapısından bir şey istemeyi benden gider.  Çünkü bu hal, varlığımın 

gölgesinden bir perdedir.) 

3. Ĥıdmetüñde raģmetüñ çoķdur günāhum üstine 

Perde-i ˘afvüñ getür lušf it kerem ķıl ģāil it 

((Allah’ım) senin rahmetin çoktur, lütfedip merhamet kılarak affını sana kullukta işlediğim kusur ve 

günahlarımın üstüne perde et, onları ört.) 

4. Bir ġanì vir kim iki ˘ālemde müsta˘nì olam 

Bir ˘ašā lušf eyle kim her lušfa anı şāmil it  

(Bana öyle bir tokluk ver ki her iki âlemde de müstağni208 olayım. Öyle bir ihsanda bulun ki senin bu 

ihsanın her iyiliği kuşatsın.) 

5. Ŝādıķāne mihr-ile kesb-i ŝafādur kārumuz 

Ŝādıķāne Rāhiyā mihr u vefāyı kāmil it  

(Ey Râhî, bizim kazancımız sadıkane bir sevgi ile safa kazanmaktır. Bu yüzden sadıkane sevgi ve vefada 

eksiklik etme.) 

[17A] 

6. Gözlerin küģl-i maģabbetle mücellā eyleyüb  

Pertev-i dìdāruña baġmaġa  ġāyet ķābil it  

((Allah’ım, Râhî’nin) gözlerini muhabbet sürmesiyle cilalayıp senin yüzünün parlaklığına bakabilecek 

hale getir.) 

 

 

                                                           
208 Müstağni: Tasavvufi terim olarak, Allah’la iktifa etmek ve ondan başkasına boyun eğmemek, O’nun 

karşısında kendini fakir ve muhtaç görmek manasındaki “istiğnâ” (Süleyman Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.191) kelimesinin ism-i failidir.  “Allah’la iktifa 

edip ondan başkasına ihtiyaç göstermeyen kişi” anlamında kullanılmaktadır. 



121 
 

7. Menzil-i dāru’l-ķarāra cümle ìmān ehlini 

Ŝıdķ-ıla ìmān-ıla āĥir nefesde rāģil it 

(Bütün müminleri son nefeslerinde iman ve sadakatle daru’l-karâra (cennete) girdir.) 

8. Pertev-i mihr-i cemālüñ reh-nümālıķ eylesün 

Murġ-zār-ı cennetü’l-me’vāya anı nāzil it  

(Cemalinin güneşinin ışığı (onlara) rehber olsun. (Onları) kuşları bol olan (cennete) indir.) 

9. Anlara dìdār-ı pür-envārıñı ˘arż eyleyüb 

Anda ĥalvet-ĥāne-i ķaŝr-ı viŝāle dāĥil it 

(O (müminlere) nur dolu didarını gösterip onları vuslat köşkünün halvet odasına dahil et.) 

10. Raģmetüñden bu durur maķŝūd ˘ālem ehline  

Ģażretüñden böyledür ekśer murādum ģāŝıl it 

( (Allah’ım) dünya ehline rahmetinden kast olunan budur ve benim de senden en çok istediğim budur. 

(Bu) muradımı gerçekleştir.) 

Açıklama: 

Kerîm, “cömertlik, asalet, iyilik yapma ve hoşgörülü olmak” gibi anlamlar içeren 

kerem kökünden türemiş süreklilik ifade eden bir sıfattır.  Lügat manası “eli açık, 

saygın, yüce gönüllü, hayırsever” demektir. Allah’a izefe edildiğinde ise “lütfu ve 

ihsanı bol olan; övgüye layık her türlü vasfı zatında toplayan; keremiyle kullarının 

günahlarını bağışlayan; izzet ve şeref sahibi” anlamlarını tazammun eder.209  

Gazâlî el-Kerîm isminin açıklamasında Allah’ın, kulun kendinden başkasına 

ihtiyaç bildirmesinden ve başkasına boyun eğmesinden hoşnut olmadığını ifade 

eder.210 Râhî de el-Kerîm esmâsının şerhinde Allah’ın sonsuz ihsanına, lütuf ve 

keremine sığınarak münacatta bulunmakta; kendisini ondan başkasına muhtaç 

etmemesini,  onu uzlet hazinesine eriştirip dünya ve ahirette müstağni kılmasını ve 

günahlarının affını dilemektedir.   

                                                           
209 Ramazan Sönmez, el-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010, s.234. 
210 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Çev: M. Ferşat, Merve Yayınları, İstanbul, s.148. 



122 
 

2.3.3.44. Er-Raķìb 

53 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Lāda ķalmaz ˘ārif-i Allāh illā ĥūbter 

Ŝūret-i nefy-i vücūd iśbāt-ı ma˘nā ĥūbter 

(Allah’ı bilen kişi lâ (lâilâhe) zikrinde kalmayıp illâ (illellah) zikrine geçiş yapar. Lâilâhe zikriyle 

Allah’tan başka hiçbir şeyin olmadığını tasvir etmek güzeldir, fakat baki olanın yalnız Allah olduğunu 

söyleyerek hakikati ispat etmek daha güzeldir.) 

2. Ŝūfiyā bir daĥı kūy-i yāre eylersen güzer 

Ka˘be’de ĥoşdur ŝafā seyr-i mu˘allā ĥūbter 

(Ey sûfî, eğer bir daha sevgilinin semtine gidecek olursan şunu bil ki; Ka’be’de safa hoştur, lakin 

Cennetü’l-Mualla’yı seyretmek daha güzeldir.) 

3. Cüst ü cū ķıldum riyāż-ı ˘ālemi ey bāgbān  

Serv-i āzāduñ saña ol naĥl-i bālā ĥūbter 

(Ey bahçıvan, ben dünyadaki (bütün) bahçeleri araştırdım. Hür servin senin olsun, zira yüce hurma ağacı 

daha güzeldir.) 

4. Ĥ āce-i memkūri anma çöbce gelmez gerçi kim 

Ehl-i ˘ibret ˘aynına tezyin-i dünyā ĥūbter 

(Hilekar hocadan bahsetme, onun çöp kadar kıymeti yoktur. İbret ehlinin nazarında dünya süsleri 

(ondan) daha güzeldir.) 

5. Bu ĥarāb-ābāda gel olma muķayyed Rāhiyā 

Gülşen-i cennet güzel bāġ-ı temāşā ĥūbter 

(Ey Râhî, gel viranelerle dolu bu dünyaya bağlanma zira cennet bahçesi ondan güzeldir. Allah’ın 

cemalinin seyredileceği temaşa bahçesi ise (çok) daha güzeldir.) 

6. Ṣohbet-i imrūz behr-i ʾiyş ferdā mı ̇ ̄şeved 

Dovr-i gül ḫoşter bud morġ-i ḫoş-āvā ḫūbter 

(Bugünün sohbeti geleceğin nasibi oldu, gülün tavrı güzeldir ama kuşun hoş sesi daha güzeldir.) 



123 
 

Açıklama: 

Rakîb, “gözlemek, müşahede etmek, beklemek, değer vermek, kollamak, ihtiyatlı 

davranmak” gibi anlamlara gelen rakb kökünden türemiş bir sıfattır.  Lügat manası 

“gözetleyip kontrol eden, koruyan” demektir. Allah’a nispet edildiğinde ise “tüm 

mahlukatı gözetip koruyan, her şeyi kontrolü altında tutan, müşahedesinden hiçbir şey 

uzak olmayan” anlamlarını içerir.211 

Gazali, kulun er-Rakîb esmasıyla vasfedilmesinin, ancak Rabb’ine kalben 

bağlandığı ve devamlı olarak murakabe halinde olduğu zaman”212 mümkün 

olabileceğini ifade eder. Eserde de er-Rakîb esması kuldaki tecellisi üzerinden şerh 

edilmekte olup şiirin genelinde bir murakabe hali ve her şeyin en güzelini isteme söz 

konusudur. Râhî, gözünü yüce Allah’a dikmiştir. Allah’ı temaşa etmek dünya ve 

süslerinden, hatta cennetten bile daha güzeldir, onun için.   

 

2.3.3.45. El-Mucìb 

54 

mef˘ūlü / fā˘ilātün / mef˘ūlü / fā˘ilātün 

1. Lušf eyle bir ġanì vir yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

Yā Ĥāliķa’l-˘acāyib yā Rāziķa’l-berāyā 

(Ey ihsan eden, ey hayrete düşürecek şeyler yaratan ve bütün yaratılmışları rızıklandıran (Allah’ım), 

lütfeyle, (beni) müstağni kıl.) 

2. Dāġ-ı belāya dilde yoķ ġāyet ü nihāyet 

Yā Dāfi˘a’l-belāyā yā Dāfi˘a’l-belāyā 

sınırı, bir sonu yoktur.) 

 

 

 

                                                           
211 Bekir Topaloğlu, “Rakîb”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2007, C.34, s.437. 
212 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Çev: M. Ferşat, Merve Yayınları, İstanbul,  s.155. 



124 
 

3. Rūz-i cezāda ˘aybım çoķdur yüzüme urma  

Yā Kāşife’ž-žamāyir yā ˘Ālime’l-ĥafāyā  

(Ey gizlenenleri açığa çıkaran, sırları bilen (Allah’ım), ayıbım çoktur. Ceza gününde onları yüzüme 

vurma.) 

4. Mecrūģ ĥaste göñlüm raģmetden itme maģrūm 

Yā Cābire’ş-şužāyā yā Rāfi˘a’r-rezāyā  

(Ey kırıkları onaran, belaları defeden (Allah’ım),  yaralı (ve) hasta gönlümü rahmet(inden) mahrum 

etme.) 

[17B] 

5. Ķuldur derüñde Rāhì bì-çāre kemterāne  

Redd eyleme ķabūl it yā Ġāfire’l-ĥašāyā 

(Ey hataları bağışlayan (Allah’ım), Râhî senin kapında aciz ve çaresiz bir kuldur. Onu kapından geri 

çevirme, kabul et.) 

Açıklama: 

Mucîb, “zorunluluk, iktiza, tasdik, olumlu karşılık” 

anlamlarındaki îcâb kelimesinden türemiş bir sıfattır. Lügat manası “olumlu karşılık 

veren, onaylayıp tasdik eden” demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’a izefe 

edildiğinde ise “kimsenin çaba ve gayretini karşılıksız bırakmayan; kullarının 

sıkıntılarını giderip onları rahatlatan; kullarının dualarına cevap verip onları mahcup 

etmeyen” anlamlarını tazammun eder.213 

Mucîb ism-i şerifinin anlamına binaen Râhî, şiirin tamamında duaya yer 

vermektedir. Allah’ın onu müstağni kılmasını; gönlündeki belaları gidermesini; 

kıyamet günü ayıplarını açığa çıkarıp yüzüne vurmamasını; hasta gönlüne deva verip 

rahmetinden mahrum etmemesini; hatalarımı bağışlayıp onu kapısından kovmamasını 

diler. Duaların hiçbirinde dünyevi hacetlere yer verilmemiş; bedendeki değil, 

gönüldeki hastalıkların şifası istenmiştir. 

                                                           
213 Ramazan Sönmez, el-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010, s.240. 



125 
 

2.3.3.46. El-Vāsi˘ 

55 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Etdi dilden cāna ol bir ġamze-i mekkār kār  

Ŝaldı göñlüm bāġına ol bir ruĥ-ı gülnār nār  

(Sevgili o hilekar bakışıyla cana öyle samimi, öyle içten baktı ki o nar çiçeğine benzeyen yanağı benim 

gönül bağıma ateş saldı.) 

2. Cāna cān olmaķda ˘āşıķdur dil-i sevdā-zede 

Ģażrete maķŝūdun itsün itmesün iş˘ār ˘ār 

(Sevdaya düşen gönül, sevgili uğruna canını verecek kadar âşıktır. Maksadı neyse sevgiliye söylesin, 

bundan çekinmesin.) 

 

3. Her ne deñlü nāz u istiġnā olursa şìvesi  

Sen anuñ gel pāyine ĥāk it yüzüñ yalvar var  

(Sevgili her ne kadar naz yaparsa yapsın, sen onun ayağına kapanıp yüzünü toprağa koy ve ona yalvar.) 

4. Ķuvvet-i rūģıyla erlik nefsi itmekdür zebun 

Nefģa-i tiryāķ-ı ekberden olur bìmār mār  

(Mertlik, ruhun kuvvetiyle nefsi aciz bırakmaktır. Zira yılan en etkili panzehrin kokusuyla hasta olur.) 

5. Gerçe ez-ĥāk-i siyāh āmed vücūd-i ādemi  

Nist nezd-i ārif-i ģikmet gül-i feĥĥār ĥ ār 

(Her ne kadar Adem’in vücudu kara topraktan yaratılmış olsa da hikmet bilenlerin nezdinde övünen 

gül değersiz değildir.) 

6. Ben anuñ biñ cān-ile bir baş açuķ dìvānesi  

Boynuma olmaz benüm bu zülf-i ˘anber-bār bār 

)O sevgilinin anber saçan saçları benim boynuma yük olmaz, zira ben onun bin canlı, baş açık 

divanesiyim.) 



126 
 

7. Rāhiyā rāh-ı maģabbetde sebük-bār ol yüri 

Yoĥsa ķaddüñ ĥam ķalub eyler seni evzār zār 

(Ey Râhî, muhabbet yolunda (düşünce ve gam) yükü hafif kimselerden ol, yürü. Yoksa günahlar boyunu 

büküp seni inletir.) 

8. Ķullarınıñ rūz-i rūşen gibi ˘aybın setr ider 

Leyletü’l-ķadri anuñçün ķıldı ol Settār tār 

(Ayıp ve günahları örterek bağışlayan, Settâr olan Allah, kullarının aydınlık gün gibi aşikar olan 

ayıplarını örter. Onun için Kadir Gecesi’ni karanlık kıldı. 

Açıklama: 

Vâsi’, “geniş, şümullü, bir şeyi kapsamak; gücü yetmek” manasındaki se‘a 

kökünden türemiştir. Sözlük manası “kapsayan, geniş olan; gücü yeten” demektir. 

Allah’a izafe edildiğinde ise “ilmi, mağfireti ve kudretiyle her şeyi kuşatan; 

mahlukatın tüm ihtiyacını karşılayacak güç ve zenginlikte olan; rızık hazinesi bütün 

canlıların ihtiyaçlarına cevap verecek derecede geniş olan” anlamlarını ihtiva eder.214 

El-Vâsi’ esmasının şerh edildiği şiirde sembolik bir anlatım söz konusudur. Bu 

sebeple şiirin muhtevası ile esmâ arasında anlam ilişkisi kurulamamıştır. 

 

 

2.3.3.47. El-Ģakìm 

56 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Bār-gāh-ı zemānı gördüñ mi 

Kār-gāh-ı mekānı gördüñ mi 

(Zaman denen sarayı gördün mü? Mekan atölyesini gördün mü?) 

 

                                                           
214 Ramazan Sönmez, el-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları,  Konya 2010, s.243. 



127 
 

2. ˘Ālem-i ķalbe mālik olduñ mı 

Pādişāh-ı cihānı gördüñ mi 

(Kalp âlemine sahip oldun mu? Cihanın padişahını gördün mü?) 

3. Ŝıdķ-ıla bir meyāna geldiñ mi 

Hiç sırr-ı dehānı gördüñ mi 

((O padişahla) sadakatle bir araya gelip ağzının sırrına vakıf oldun mu?) 

4. Ĥıdmet-i Vācibü’l-vücūda irer 

Ĥādim-i kāmurānı gördüñ mi 

(Varlığı mutlak olan Allah’ın hizmetine erişmiş, bahtiyar hizmetkarı gördün mü?) 

5. Ravża-i ģażrete irişdüñ mi  

Nāžır-ı gülistānı gördüñ mi 

(Hazretin (o padişahın) bahçesine erişip o bahçenin bakıcısını gördün mü?) 

6. Didi ķalb-i selìme beytu’l-lāh 

Hādi-i ĥāfiķānı gördüñ mi 

(Selim215 kalbe Beytullah diyen, doğru yolu gösteren doğu ile batının Rabb’ini gördün mü?) 

7. Rāhiyā gel yüzüñ türāb eyle  

Ol güzel āsitānı gördüñ mi  

(Ey Râhî, sen o güzel eşiği gördün mü? O eşiğe gel ve orada yüzünü toprağa sür.) 

[18A] 

8. Šālibi ķurb-ı ģażrete ilter 

Devlet-i cāvidānı gördüñ mi 

(Talibini Hazret-i Allah’a ulaştıran ebedi saadeti gördün mü?) 

 

 

                                                           
215 Kalb-i selim: Bu Şu’arâ suresi 89. ayette geçen bir kavramdır.  Kalbin saf ve temiz olma halini ifade 

etmektedir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.207.) 



128 
 

9. Ser-te-ser manšıķ-ı ģaķāyıķdur  

Bu bedì˘-i beyānı gördüñ mi 

(Baştanbaşa hakikat kelamı olan bu eşsiz anlatımı gördün mü?) 

Açıklama: 

Hakîm, “salahiyet, menetmek,  hükmetmek” manasındaki hükm kökünden 

türemiş bir sıfattır. Lügat manası “hüküm veren, hikmet sahibi, ıslah eden” demektir. 

Allah’a izafe edildiğinde ise “kainattaki denge ve düzeni sağlayan, her işi ilmine vakıf 

olarak yerli yerinde yapan; hükmü hata ve zulümden beri olan; adaletle hükmeden” 

anlamlarını tazammun eder.216 

Şiirde zaman ve mekana, cihana, doğu ile batıya ve kalp âlemine vurgu 

yapılarak Allah’ın kainattaki eşsiz denge ve düzenine işaret edilmekte; “gördün mü”, 

“bildin mi” sorularıyla Allah’ın sonsuz ilim ve hikmetinin karşısında kulun ilimdeki 

kifayetsizliği sezdirilmektedir. Yüce Allah zamanın, dünyanın, maddi ve manevi 

âlemlerin padişahıdır. Cümle âlemler onun hükmündedir. O’nun hâkimiyeti altında 

olmak ve onun emrine itaat etmek büyük bir saadettir. 

 

2.3.3.48. El-Vedūd 

57 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ehl-i ģikmet yâr-i nā-hem-vāre olmaz āşinā  

˘Aķlı yār olan kişi aġyāra olmaz āşinā  

(Hikmet ehli ebedi olmayan yâre aşina olmaz. Zira aklı (fikri) yâr olan kişi ondan başkasıyla dost 

olmaz.) 

 

                                                           
 
216 Süleyman Sönmez, el-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları,  Konya 2010, s.245. 



129 
 

2. Pākbāz-ı ˘aşķ olan dünyāya itmez i˘tibār 

Bir hümā bir lāşe-i murdāra olmaz āşinā  

(Hüma kuşunun pis bir leşe yaklaşmaması gibi, aşkta sadık olan kişi de dünyaya itibar etmez, ondan 

uzak durur.) 

3. Meşreb-i ˘ālì denì šab˘-ile itmez ittiģād 

Merd-i ˘āķil bir zen-i bāzāra olmaz āşinā  

(Akıllı bir yiğidin sokak kadını ile dost olmaması gibi, yüce tabiatlı kişiler de alçak tabiatlılarla 

birleşmez, bir araya gelmez.) 

4. Şā˘irān-ı dūn himmetlerden eyler ictināb  

˘Ārif-i billāh olan eşrāra olmaz āşinā  

(Allah’ı hakkıyla bilenler alçak tabiatlı şairlerin himmetlerinden uzak dururlar; himmeti alçak şerli 

şairlerle dost olmazlar.) 

5. Olmayan isrār-ı terkìb-i ‘anāŝırdan ĥabìr 

Rāhiyā keyfiyyet-i esrāra olmaz āşinā  

(Ey Râhî, unsurların terkibinden doğan sırları saklayamayan kişiler o sırların niteliklerine vakıf 

olamazlar.) 

6. Sālikiñ nažm-ı dürer-bārında ˘aybın gözleyen 

Bì-hüner güftār-ı gevher-bāra olmaz āşinā  

(Hakikat yolcusunun incilerle dolu şiirlerinde kusur arayan, bilgiden yoksun, hünersiz kişi cevher yüklü 

sözlere aşina olamaz.) 

7. Şāhid-i ma˘nā yüzinden perde(y)i ref˘ itmeyen  

Kör diller ˘āşıķ-ı dìdāra olmaz āşinā  

(Mana güzelinin yüzünden perdeyi kaldırmayan, gönül gözü kör olan kişiler sevgilinin cemaline âşık 

olanlarla dost olamazlar.) 

Açıklama: 

Vedûd, “sevgi, muhabbet, dostluk, samimiyet” manalarını 

içeren vüdd kökünden türemiş olup mübalağa bildiren bir sıfattır. Lügat manası “çok 

seven, tutkun, çok sevilen” demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak Allah’a isnat 



130 
 

edildiğinde “iman edip amel-i salih işleyen kullarını çok seven ve onlar tarafından çok 

sevilen;217 kalplerdeki sevgi ve muhabbeti var eden218” anlamlarını tazammun eder. 

El-Vedûd ism-i şerifinin anlamına binaen şiirde, dostluk kavramına vurgu 

yapılarak sevgi ve muhabbete işaret edilmektedir. Hikmet ehlinin, ariflerin, sadık 

âşıkların ve yüce tabiatlı kişilerin Allah’tan başkasıyla dost olmayacağı; alçak tabiatlı 

kişilere ve dünyaya itibar etmeyeceği üzerinde durulmaktadır.  

 

2.3.3.49. El-Mecìd 

58 

müstef˘ilün / müstef˘ilün / müstef˘ilün / müstef˘ilün 

1. Ey mehlikā ģüsnüñ ˘aceb mihr-i cihān-ārā olur 

Ammā lebüñ ĥāŝŝiyyeti ġāyetde rūģ-efzā olur 

(Ey ay yüzlü sevgili, şaşılacak şeydir ki senin güzelliğin cihanı süsleyen bir güneştir, dudağın ise ruha 

can veren nihai bir özelliğe sahiptir.) 

2. Āh ol cemāl-i dilküşā āh ol dehān-ı cān-fezā  

Žāhir olursa bir nefes bir ān-ı nā-peydā olur 

(Ah o gönle ferahlık veren güzellik; ah o hayat veren ağız bir nefes zahir olsa, o an görünmez bir an 

olur.) 

3. Vaŝf-ı cemìlin eyleyen bālā-yı ĥoş-reftārunuñ  

Añmaz meyānuñ sırrını zìrā bilür ġavġā olur 

(Senin tatlı tatlı yürüyen boyunun güzelliğini tarif eden kişi belinin sırrından bahsetmez, çünkü bundan 

dolayı kavga çıkacağını bilir.) 

 

 

                                                           
217Bekir Topaloğlu, “Vedûd”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2012, C.42, s.598-

599. 
218 Sönmez, Ramazan, El-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010, s.248. 



131 
 

4. Ĥalķ itmemişdür bir güzel Ĥālıķ benì ādem gibi 

Ķavl-i Resūl-i Ģaķķ budur nefsin bilen dānā olur 

(Her şeyi yaratan yüce Allah, insanoğlu gibi bir güzel yaratmamıştır. Allah resulünün dediği gibi “ bilen 

ancak kendini bilendir”. ) 

[18B] 

5. Rāhì senüñ ol gördügüñ deryā ˘aceb deryā imiş 

Bir ķašre feyżinden anuñ ˘ālem ķamu deryā olur 

(Ey Râhî, senin o gördüğün derya öyle acayip, uçsuz bucaksız bir denizmiş ki onun bir damlasının 

feyzinden bütün âlemler derya olur.) 

Açıklama: 

Mecîd, “şan, şeref, ihtişam ve asalet sahibi olmak” anlamlarını 

içeren mecd  kökünden türemiş süreklilik ifade eden bir sıfattır. Lügat manası “şanlı, 

şerefli, asil, övgüye layık ve cömert kimse” demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak 

Allah’a izafe edildiğinde ise “lütfu, ikramı sınırsız ve kesintisiz olan; izzet ve şerefi 

yüce olan; bütün hayır ve hasenatı elinde bulunduran” anlamlarını tazammun eder.219  

El-Mecîd esmasının şerh edildiği şiirin muhtevasıyla esmanın manası arasında 

ilişki kurulamamıştır. Şiirde sembolik bir anlatım söz konusu olup öne çıkan kavram 

güzelliktir. Önce sevgilinin yüzü, dudağı, boyu gibi güzellik vasıfları sembolik olarak 

övülmekte; sonra da insanoğlunun en güzel surette yaratıldığına vurgu yapılmaktadır.   

 

2.3.3.50. El-Bā˘iś 

59 

fe˘ūlü / fa˘lün / fe˘ūlü / fa˘lün 

1. Bahār irişdi nesìm urur dem  

Anuñ gibi kim Mesìģ-i Meryem  

(Bahar geldi. Bahar rüzgarı tıpkı Meryem oğlu Hz. İsa’nın ölüleri dirilten nefesi gibi esiyor.) 

                                                           
219Ramazan Sönmez, El-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010,  s.251.  



132 
 

2. Seģāb-ı raģmet ŝuvarub itdi  

Nebātı iģyā cihānı ĥürrem 

(Rahmet bulutu bitkileri sulayıp onlara can verdi ve böylece cihanı şenlendirdi.) 

3. Döşendi yer yer bisāš-ı zìbā  

Müzeyyen oldı basìš-i ˘ālem 

((Baharın gelmesiyle) bütün yeryüzü güzel çimenlerle döşenip süslendi.) 

4. Güzel müşābih dür-i ĥoşāba  

Nebāt-ı arża ŝaçılsa şebnem 

(Şebnem, yeryüzündeki bitkiler üzerine saçılsa parlak incinin güzel bir benzeri olur.) 

5. ˘Aceb temāşā teferrüç itsen 

Nedür bu ˘ālem Ĥüdā’dür a˘lem  

(Dünyayı çokça gezip seyretsen de âlemin ne olduğunu anlayamazsın. Onu en iyi bilen Allah’tır.) 

6. Bu demde cāhille ŝoģbet itme  

Gerekse yār ol özüñe hem-dem  

(Bu zamanda cahille sohbet etme, eğer bir dosta ihtiyaç duyarsan sen kendine dost ol.) 

7. Güzel mezāri˘ ķamu menāfi˘  

Ne ekse ĥoşdur bu yerde ādem  

(Faydalı olan her şey güzel bir tarladır. İnsanın bu tarlaya ektiği her şey güzeldir.) 

8. Fe˘ūlü fa˘lün fe˘ūlü fe˘lün 

Yol erleri gör neden urur dem  

(Hakikat yolunda yürüyen yiğitlerin neden dem vurduğunu gör.) 

Açıklama: 

Bâis, “harekete geçirmek, teşvik etmek, göndermek, görevlendirmek, uykudan 

uyandırmak, diriltmek” gibi anlamlar içeren ba‘s kökünden türemiş olup lügat manası 

“harekete geçiren, neden olan, teşvik eden” demektir. Esmâ-i hüsnâdan biri olarak 

Allah’a izafe edildiğinde ise  “ölüleri dirilten, uykudan uyandıran, peygamber 



133 
 

gönderen, bulutları harekete geçirip yağmurlar yağdıran, kullarının maddi, manevi 

derecelerini yükselten ve onlara makam, mevki ihsan eden” anlamlarını ihtiva 

etmektedir.220  

Şiirde el-Bâ’is ism-i şerifinin “diriltmek” manası baharın tasviri ile şerh 

edilmektedir. Rüzgarın hareketi ve yağmurun yağmasıyla tabiatın nasıl canlandığına; 

yeşeren bitkiler ve açan çiçeklerle yeryüzünün nasıl müzeyyen olduğuna dikkat 

çekilerek Bâ’is esmasının kainattaki tecellileri üzerinde durulmuştur.  

 

2.3.3.51. Eş-Şehìd 

60 

1. Menzil müşerref yārān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

Aʿnì be ḫāne mihmān āmed elḥamdulillāh elḥamdülillāh 

 

2. Bā mihr u şefḳat bā ferr u ḳuvvet der cān u der dı̇l̄ ez-kūy-i devlet 

Ez-rūy-i raḥmet cānān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

3. Ḥāṣıl murādet der derk-i haḳḳ Rāh ̇ì meḥver ġam dergāh-i ḫermen 

Der-vaḳt-i geşten bārān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

4. Ḥikmet numāyed ez-ḥukm-i ḥākim ḳudret numāyed e- baḥr-i zāḫir 

Ṣahrā-yi ʿālem ʿummān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

5. Der-ḥaḳḳ-i pāk-i şerʿi muḥammed ez-nezd-i ḥażret ez-rāh-i ʿizzet 

Ḥaḳḳan ve ṣıdḳan ḳurān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

6. Şerrān ve cerrān ʿizzen ve naṣrān fetḥan mubìnān ʿadlen ve fażlān  

                                                           
220 Ramazan Sönmez, El-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010, s.254. 



134 
 

Şarḳān ve ġarbān ṣulṭān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

[19A] 

7. Ber ḫalḳ-i ʿālem ez-cinn u ādem ekrem u aʿžam alālhu aʿlem 

Buʿden ve ḳarben burhān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

8. Ez-pertu ḥaḳ der-ʿālem-i dil mihr-i munevver ey rehber-i ḥaḳḳ 

Ῑmān āmed ímān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

9. Ġāyet güşāde rāh-i şeriʿat bā rehrev-i ū  ez-ḳarb-i mūyí 

Ḫayrun ve ebḳā iḥsān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

10. Ez-ṣunʿ-i ṣāniʿ bā ḥusn-i ṣūret ez behr-i ḫidmet ez-baḫr-i menʿūt 

Ādem bení ādem insān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

Çeviri: 

Şiir Farsça olduğundan çevirisi ve açıklaması yapılmamıştır. 

Şehîd, “bir şeyin hakikatini kesin olarak bilmek, şahit olmak, tanıklık etmek” 

anlamındaki  şehâdet kökünden türemiş olup süreklilik ifade eden bir sıfattır.  Lügat 

manası “kati olarak bilen, şahitliğine güvenilen kimse” demektir. Esmâ-i ilâhîden biri 

olarak tabir edildiğinde ise “ilminden hiçbir şey gizli kalmayan, bütün mevcudatın 

ilmine vakıf olan, her şeyi müşahede eden” manalarını tazammun eder.221 

 

 

 

 

                                                           
221Bekir Topaloğlu, “Şehîd”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2010, C. 38, s. 428. 



135 
 

2.3.3.52. El-Ģaķķ 

61 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Şehr-i ˘aşķ erbābınıñ nām u nişānı bir daĥı  

˘Aşķ-ı žāhir bir daĥı dāġ-ı nihānı bir daĥı  

(Aşk şehri erbabının nam ve nişanından birisi zahiri aşk, diğeri de gizli yaradır.) 

2. Olmaķ isterseñ eger seyyāģ-ı ˘ālem ŝūfiyā  

Var seyrān eyle gel kevn ü mekānı bir daĥı 

(Ey sûfî, dünya seyyahı olmak istersen eğer, gel kainatı bir kez daha gezip dolaş.) 

3. Yādına almaz-idi dünyā-yı dūnuñ adını  

Görse ādem gülşen-i bāġ-ı cihānı222 bir daĥı 

(İnsanoğlu cennet bağındaki gül bahçesini görseydi eğer alçak dünyanın adını bir daha anmazdı.) 

4. Pāk dildür mekr u ālına rubūde olmayan 

Gerçi kim bu zāl-ı bì-mihrüñ yalānı bir daĥı 

(Doğrusu, saçı sakalı ağarmış, vefasız yaşlı dünyanın yalanı çoktur. Onun hile ve tuzaklarına tutulmayan 

(ancak) temiz gönüllülerdir.) 

5. Gülşen-i dìdār-ı pür-nūri temāşā eyleseñ  

˘Andelìbüñ anda feryād u fiġānı bir daģı 

(Nur dolu cemalin tecelli ettiği gül bahçesini bir seyretsen, orada bir de feryat figan eden bülbül vardır.) 

6. Iŝšılāģāt-ı bedì˘inden mübeyyen añlanur  

Manšıķ-ı ģikmet şi˘ārınıñ beyānı bir daĥı 

(Hikmet konuşmasının şiarının beyanı benzersiz terimlerinden açıkça anlaşılır.) 

 

 

                                                           
222 Şiirin anlamından dolayı “cinân” olarak okunmasının daha uygun olacağı kanaatiyle bu kelimeyi 

cinân (cennetler) şeklinde çevirdik. 



136 
 

7. Gel kelām-ı rūģ-i perverden bilürseñ Rāhiyā 

Künc-i vaģdet bir daĥı genc-i ma˘āni bir daĥı 

(Ey Râhî, ruhu besleyen sözlerden biliyorsan eğer, gel; bir yerde vahdet köşesi var, bir yerde mana 

hazinesi.) 

8. Devlet-i fānìye itmez ittikā ˘āķil olan 

Müddet-i ˘ömrüñ eyā ġāfil zemānı bir daĥı 

(Ey gafil, akıllı kişi ömür müddetini ve zamanı geçici mutluklara yaslamaz (onlar için harcamaz).) 

Açıklama: 

Hakk’ın lügat manası “gerçek, hakikat; hikmet ve adaletin gereklerine uygun 

olmak; sürekli var olmak” anlamlarında hem mastar, hem sıfat bir kelimedir. Allah’a 

izafe edildiğinde ise “varlığı inkara mahal vermeyecek derecede kesin ve sürekli olan, 

bütün fiilleri hak, adalet ve hikmet üzere tahakkuk eden” anlamlarını tazammun 

eder.223 

Gazali hakiki Hakk’ı “her hakikat kendisinden sadır olan” şeklinde 

tanımlamaktadır. Ona göre mevcudat da Hakk’tan sadır olması hasebiyle hak; fakat 

zatı itibariyle batıldır.224 Bu bağlamda Râhî el-Hak esmasının şerhinde kişiyi batıldan 

Hakk’a bir hakikat yolculuğuna çıkarır gibidir. Önce kainatta bir gezintiye çıkarıp 

ardından cenneti işaret etmekte ve orayı gören kişinin dünyanın adını bir daha 

anmayacağını söylemektedir. Son olarak vardığı nokta ise Allah’ın cemalinin tecellisi 

olup bunun müşahitler üzerindeki etkisinin ne derece büyük olduğunu 

vurgulamaktadır.  

 

 

 

 

 

                                                           
223Bekir Topaloğlu, “Hak”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1997, C.15, s.152. 
224 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, İstanbul,  s.167. 



137 
 

2.3.3.53. El-Vekìl 

62 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Himmet-i pākiyle mihmān-ı Ĥüdā’dur mūrçe 

Hem-zebān ŝūfì-i ŝāģib-i ŝafādur mūrçe 

(Halis gayretiyle Hz. Allah’ın misafiri olan küçük karınca zevk ve safa sahibi dervişle aynı 

dili konuşur.) 

2. Olduġı ģayśiyyeti-y-le māil erzen dāneye 

Mülk-i ˘ālemde emìr-i aġniyādür mūrçe 

(Küçük karınca, taneye meyletmesi hasebiyle dünya mülkünde zenginlerin emiri olmuştur.) 

3. Devlet-i şāh-ı cihān-ile değişmez devletin 

Bāb-ı Ģaķķ’da gerçi kim eñ kem gedādür mūrçe  

(O küçük karınca, Hakk’ın kapısındaki en değersiz dilenci olsa da sahip olduğu (bu) saadeti 

cihan padişahının saadetiyle değişmez.) 

[19B] 

4. Ģükmüni anuñ Süleymān-ı vücūduñ len bilür 

˘Ālem-i ıšlāķda bir pādişādur mūrçe 

(Varlığın padişahı olan Hz. Süleyman, küçük karıncanın mutlak âlemde bir padişah hükmünde 

olduğunu bilir. ) 

5. Ni˘met-i bì-ģad ķanā˘atdür bilürseñ Rāhiyā 

Ĥādim-i dergāha yār ü āşinādür mūrçe 

(Ey Râhî, kanaat bitmez tükenmez bir nimettir. Küçük karınca (kanaati sebebiyle) dergahın 

hizmetçisine dost olmuştur.) 

 

 

Açıklama: 



138 
 

Vekîl, “bir kimseyi bir iş için yetkili kılmak, vekil tayin etmek” 

anlamındaki vekl kökünden türemiş olup lügat manası “bir iş için yetkili kılınan, 

vekalet verilen kişi” demektir. Allah’a izafe edildiğinde ise “cümle yaratılmışların 

işlerini düzenleyen ve idare eden, onların rızıklarını üstlenen en güvenilir dayanak, 

kullarının bütün istek ve ihtiyaçlarına kafi gelen” anlamlarını ihtiva eder.225  

Şiirde el-Vekîl ism-i şerifinin “cümle yaratılmışların rızkını veren” manasına 

vurgu yapılmış olup bu mana canlıların en küçüğü olan karınca üzerinden şerh 

edilmektedir. Ayrıca şiirde, karıncanın gayret ve kanaati sebebiyle Allah katında değer 

kazandığının ve kanaatin bitmez tükenmez bir hazine olduğunun altı çizilmiştir. 

 

 

2.3.3.54. El-Ķaviyy 

63 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Güzeldür ģüsn-i bāšın rūy-i žāhir 

Olur ŝāģib-i nažarlar pāk ü šāhir 

(İç güzelliği de yüz güzelliği de güzeldir. Bunu gören nazar sahipleri226 pak ve temiz olurlar.) 

2. Kişi ġāyet güzel sevmek gerekdür 

Sözüm ģaķdur benüm Allāh ģāżır  

(Kişinin, güzel olanı çok sevmesi icap eder. Allah şahittir ki benim (bu) sözüm haktır.) 

3. Dehān-ı cān-fezā bir sırr-ı muġlak 

Cemāl-i dil-küşā bir nūr-i bāhir 

(Sevgilinin cana can veren ağzı gizli bir sır; gönle ferahlık veren güzelliği ise apaçık bir nurdur.) 

                                                           
225Bekir Topaloğlu, “Vekîl”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2013, C.43, s.9-10. 
226 Sahib-nazar (ehl-i nazar):  Hakikatin ancak akıl ve istidlal yoluyla bilinebileceğine inanlardır. 

Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.118. 

  



139 
 

4. Temāşā-yı nevādir eyleyenler 

Bilür cevher olur ˘ālemde nādir 

(Az rastlanan şeyleri seyredenler mücevherin dünyada nadir olduğunu bilirler.) 

5. Duĥūl itmez ķıyāmet de koparsa  

Ķuŝūr-i ravża-i Firdevs’e kāfir 

(Allah’ı inkar eden, hakikati örten kişi bağırıp çağırıp, feryat figan etse de cennet bahçesindeki köşklere 

giremez.) 

6. Mürüvvet ehlinüñdür ķaŝr-ı ˘ālì 

Gerekmez ādemi himmetde ķāŝır  

(Cennetteki o yüce köşkler iyilik ve ihsanda bulunan cömert kullarındır, bu yüzden insanın iyilik ve 

ihsanda kusurlu olmaması gerekir.) 

7. Yerüm yoķ Rāhiyā dünyā evinde 

Ĥüdā ˘ālim-durur ma˘lūm-ı ŝābır  

(Ey Râhî, benim dünya denen şu evde yerim yoktur. Sabredenlerin malumudur ki, Hz. Allah her şeyi 

bilendir (benim bu halimden haberdardır).) 

8. Benüm bir ĥāne aķŝā-yı murādum  

Emìr-i şehr-i cennet ola ˘āmir  

(Benim yegane arzum cennet şehri emirinin imar ettiği bir hanedir.) 

9. Ġıdā-yı rūģdan virsen nevāle 

Ķulınuñ rızķına Rezzāķ ķādir  

(Mahlukatına her türlü rızkı veren, sonsuz güç ve kudret sahibi (Allah’ım), bu kuluna ruha gıda olacak 

azıklar ver.) 

Açıklama: 

Kaviyy, “bir işi yapabilecek güce sahip olmak veya vukua gelen bir duruma 

güç yetirebilmek” anlamlarına gelen kuvvet kökünden türemiş bir sıfattır. Allah’a 



140 
 

izafe edildiğinde “her şeye gücü yeten, sonsuz güç ve kudret sahibi” anlamlarını 

tazammun eder.227  

Şiirde Allah’ın sonsuz güç ve kudretine sığınılarak ondan ruha gıda olacak 

manevi rızıklar, dünyada yapılan iyilik ve ihsanlara mükâfat olarak cennette bir hane 

istenmektedir. Kişinin iyilik ve ihsanda bulunacak maddi ve manevi güce sahip olması 

kulun el-Kaviyy sıfatından nasibi olarak değerlendirilebilir. Ayrıca şiirde, inkar 

edenlerin ne yaparlarsa yapsınlar asla cennete giremeyeceklerinin ifade edilmesi 

Allah’ın sonsuz güç ve kudretine işarettir. 

 

2.3.3.55. El-Metìn 

64 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Var tebdìl-i vefā ķıl bì-vefālıķ ŝūretin 

Olma gel bìgāne göster āşinālıķ ŝūretin  

(Gel vefasızlık suretini vefaya dönüştür. Gel bigâne228 olma, dost (aşina)229 yüzünü göster.) 

2. Rūģ-perver bilmeyen naķs-ı nefìsi her nefes 

Šıynet-i ādemde görmez āşinālıķ ŝūretin  

(Nefisteki noksanlığın her nefes ruhu beslediğini bilmeyen kişi insanın fıtratındaki dost yüzünü 

görmez.) 

3. Ĥod-nümālıķdan berì olmaķda ģikmet varmış 

Var görme müdde˘ìden ĥod-nümālıķ ŝūretin 

(Kendini övmekten sakınmakta hikmet varmış. (Bu yüzden) var, müddeiden beğenmişlik suretini 

görme.) 

                                                           
227Bekir Topaloğlu, “Kavî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2002, C.25, s. 68. 
228 Bigâne: Yabancı demektir. Istılahta tasavvufu bilmeyen,  tasavvuf sistemini tanımayan kişiye denir. 

(Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.102.) 
229 Âşinâ: Tasavuufta salikin kendi benliğinden uzaklaşarak Hakk’a yaklaşmasına, O’nunla dost olması 

haline denir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.49.) 



141 
 

4. Śūfiyā bir yār-içün rāh-ı vefāda eyle terk 

Tāc u ĥırķayla ˘umūma pārsālıķ ŝūretin 

(Ey sûfî, vefa yolunda bir sevgili için taç, hırka ve zahitlik emaresi olan her şeyi terk et.) 

Açıklama: 

Metîn, “bir nesnenin sağlam, kuvvetli ve dayanıklı olması” 

anlamındaki metânet kökünden türemiş bir sıfattır. Lügat manası “çok güçlü, 

dayanıklı ve sağlam” demektir. Allah’a izafe edildiğinde ise “gücü ve kudreti sonsuz 

olan, fiillerinden dolayı kuvvetinde herhangi bir zayıflık ve eksiklik arız olmayan, 

mahlukata güç ve kuvvet veren” anlamlarını tazammun eder.230 

“Ebü’l-Hasan el-Eş‘arî ise metîn ile velî (dost ve yardımcı) ismini birlikte 

düşünmüş ve ortak anlamlarını “Allah’ın müminlere yönelik lutfu, ihsan, dostluk, 

yardım ve başarıya ulaştırması” şeklinde belirlemiştir.”231 Râhî de el-Metîn 

esmasının şerhinde dostluk kavramına ve ruha kuvvet veren hallere vurgu 

yapmaktadır. Şiirde nefisteki noksanlıkların her nefes ruhu besleyen bir gıda olduğunu 

söylemekte, insanın kibirden sakınmasının yanı sıra başkalarının kibrini görmekten de 

beri olmasını salık vermekte; riya alameti olan her şeyden vazgeçilip vefalı bir dost 

olunmasını istemektedir. 

 

[20A] 

2.3.3.56. El-Hādì 

65 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Bir gece şem˘-i cemāl-i pür-ŝafā göster baña 

Pertev-i ŝubģ-ı viŝāl-i pür-ŝafā göster baña 

                                                           
230Ramazan Sönmez, el-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010, s.266. 
231Bekir Topaloğlu, “Metîn”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2004, C.29, s.414-415.  



142 
 

((Ya Rabb), bir gece bana safa dolu güzel cemalinin nurunu göster. Ve (o gecenin ardından) safa dolu 

kavuşma sabahının ışığını göster bana.) 

2. İmtizāc itmek muĥālif  yār-ı nā-hemvārla 

Nesne yoķ bì-gāneden bir āşinā göster baña 

(Uygun olmayan bir yar ile anlaşmak münasip değildir. Yabancıdan bir fayda yok, bana bir dost göster.) 

3. Āb-ı rū-yi seyyid-i ˘ālem Muģammed ģürmeti  

Ķurb-i ģażretde maķām-ı dil-küşā göster baña 

((Ya Rabb),  âlemin efendisi olan Hz. Muhammed’in yüzü suyu hürmetine, zatına yakın olmada gönle 

ferahlık veren makamı (kurbiyet makamını) göster bana.) 

4. Cūd-ile ol menba˘-ı mihr u maģabbet aşķına  

Lušf-ile deryā-yı raģmetden ˘ašā göster baña 

(O, muhabbet ve sevgi kaynağı (olan Hz. Muhammed) aşkına, lütfeyleyerek bana rahmet denizinden 

ihsanda bulun.) 

5. Çeşm-i ķalbim kuģl-i ģikmetle mücellā eyleyüb  

˘Ālemi āyine-i ˘ibret-nümā göster baña  

(Kalp gözümü hikmet sürmesiyle parlatıp dünyayı bana ibret aynası olarak göster.) 

6. Lušf ķıl Yā Rabb celāliyle cemālüñ ˘izzeti 

Genc-i vuŝlatdan yaña bir reh-nümā göster baña 

(Ya Rabb, celal ve cemalinin izzetine, lütfet ve bana, beni vuslat hazinesine ulaştıracak bir rehber 

göster.) 

7. Reh-nümā ol žulmet-i ġamdan rehā ķıl Rāhi’(y)i 

Bir fakìrim iki ˘ālemden ġınā göster baña  

(Yol göstererek Râhî’yi gam ve keder karanlığından kurtar. Ben bir fakirim, iki dünya sevgisini de 

benden al.) 

 

 

 



143 
 

8. Bülbül āsā gülşen-i dìdār-ı pür-envārda  

Perde-i ˘uşşāķdan dil-keş nevā göster baña 

(Nur dolu güzel yüzün tecelli ettiği gül bahçesindeki bülbül gibi, âşıkların perdesinden dilkeş232 nameler 

dinlet bana.233) 

9. Būsitān-ı ķāmet ü gülzār-ı ruĥsār üstine 

Sözde bir mevzūn-ter rengìn edā göster baña  

(Sevgilinin boyunun ve yanağının gül bahçesi üzerine rengin edalı daha tumturaklı bir şiir yazmayı 

nasip et bana.) 

10. Çāre-sāz āzār u bìmārum bu dār u ĥānede  

Ĥāme-i ķānūn-ı ģikmetden234 bir şifā göster baña  

Ey çare bulan (Allah’ım), bu (dünya) evinde incinmiş ve hastayım. Hikmet kanunu kaleminden bir 

şifa göster bana. 

Açıklama: 

Hâdî, “doğru yolu bulmak, doğru yolu göstermek, irşat etmek” 

manasındaki hidâyet kökünden türemiş bir sıfattır. Lügat manası “doğru yola 

ulaştıran, rehberlik eden kimse” demektir. Allah’a nispet edildiğinde ise “insanların 

akıl, muhakeme ve zaruri bilgi gibi hayati ihtiyaçlarını ihsan eden; onları ebedi saadete 

ulaştıracak kurtuluş yolunu gösteren” anlamlarını ihtiva eder.235  

El-Hâdi ism-i şerifinin şerh edildiği şiirin tamamı münacattan oluşmaktadır. Şiirde 

Râhî esmanın anlamına mutabık dualar edip vuslata, hakiki dosta, kurbiyet makamına 

ulaşmayı, Allah’ın rahmetinden nasiptar olmayı ve kendisini vuslata ulaştıracak, ona 

doğru yolu gösterecek bir rehber dilemektedir. 

 

 

                                                           
232 Dilkeş: Musiki terimlerinden olup en eski makamlardandır. Tarihi 13.asırdan da öncesine 

dayanmaktadır. (Yılmaz Öztuna, Türk Musikisi Kavram Ve Terimleri Ansiklopedisi, AKMB Yayınları, 

s.95.) 
233 Uşşak makamı: Musikî terimlerindendir. Kelime anlamı “aşıklar makamı” demektir. En eski 

makamlardan olup Aşk ve tasavvufi duyguların ifadesinde oldukça etkilidir. (Öztuna, age. s.538.) 
234 Burada İbn Sînâ’nın tıp alanında yazmış olduğu El-Kânûn fi’t-Tıp adlı eserine telmihte 

bulunulmuştur. 
235Bekir Topaloğlu, “Hâdî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1997, C.15, s.199-201.  



144 
 

2.3.3.57. El-Bedì˘ 

66. 

[Farsça şiir] 

1. Ez-bahr-i to der dil-i bisyār şod etrāḥ 

Yā bāʿiśe elā merāḥ yā bāʿiśe elā merāḥ 

 

2. Der gülşen-i dilhā naġmeserā pey mekon 

Yā bülbül elā ferāḥ yā bülbül elā ferāḥ 

 

3. Mest ḫābem kon bí ḫord ve ḫabem kon 

Yā sāḳí elā ḳıdāh yā sāḳí elā ḳıdāh 

  

4. Şeb-i zindedār ínem şeb-i zindedār ínem  

Yā fāliḳ elā ṣebāḥ yā fāliḳ elā ṣebāḥ 

 

5. Ez-gülşen-i vaḥdet būy-i vefā āmed 

Yā raḥete elā revāḥ yā raḥete elā revāḥ 

[20B] 

6. Ez-çeşm-i şūḫ to mecrūḥ şod Rāhí 

Yā ṭāʿin elā rimāḥ yā ṭāʿin elā rimāḥ 

  

7. Der-nāme-i aʿmāl āyāt-i ḥikmet bín  

Yā tālí elā levvāḥ yā tālí elā levvāḥ  

Çeviri: Şiir Farsça olduğundan çevirisi ve açıklaması yapılmamıştır. 

 

 

 



145 
 

Açıklama: 

Bed’i’ “icat etmek, yaratmak” manasındaki bedi’ kökünden türemiştir. Lügat 

manası “ bir şeyi ilk defa meydana getiren, icat eden” demektir. Allah’a isnat 

edildiğinde ise “zaman, mekan, madde ve modele ihtiyaç duymadan ilk yaratılışı 

gerçekleştiren; dilediği şeyi “ol” emriyle olduran; başkalarının yardımına ihtiyaç 

duymayan; her türlü kusur ve eksiklikten münezzeh olan” anlamlarını tazammun 

eder.236 

 

2.3.3.58. El-Bāķì 

67 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Serāy-ı külĥan-ı miģnet müekked 

Ŝafā-yı gülşen-i cennet müebbed 

(Sıkıntı, elem ve keder ocağının sarayı sağlam, cennet bahçesinin zevk ve sefası ebedidir.) 

2. Güzeldür ŝādıķāne ˘āşıķāne  

Maģabbet āşinā-y-ile mücedded  

(Sadıklara ve âşıklara yakışır bir şekilde dostlarla muhabbet yenilemek (tazelemek) güzeldir.) 

3. Kelām-ı Ģaķķ bilür insān-ı kâmil 

Olur erbāb-ı devletdür muĥalled 

(Manevi olgunluğa erişmiş kamil insan Hakk kelamını bilir ve böylece kalıcı saadete nail olur.) 

 

 

 

 

                                                           
236Ramazan Sönmez, El-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, Konya 2010, s.346. 



146 
 

4. Anı şerģ eylese ehl-i ma˘ānì 

Kitābında olur birķaç mücelled 

(Mana237 ehli onu (hak sözü) açıklamaya kalksa birkaç cilt kitap olur.) 

5. Esāmì defter-i a˘māl içinde  

Nažar ķıldıñ mı ey ˘ābid muķayyed  

(İsimler amel defterinin içindedir, ey ibadet eden kişi, amel defterine iyice baktın mı?) 

6. Zen-i dünyāya virmekdür šalāķı 

Benüm şevķüm eyā Rāhì mücerred 

(Ey Râhî, benim tek arzum kadına benzeyen şu dünyayı boşamak, ondan ayrılmaktır.) 

7. Livā-yı himmetüñ olsun ser-efrāz  

Binā-yı devletüñ olsun müşeyyed  

(Senin ihsan ve iyilik sancağın yücelere yükselsin, devletinin binası sağlam ve ulaşılmaz olsun.) 

Açıklama: 

Bâkî, sözlükte “devamlı olmak, zamanda sürüp gitmek, mevcudiyetini 

korumak, sonsuz olmak” anlamındaki bekā kökünden türemiş bir sıfattır. Allah’a 

nispet edildiğinde ise “varlığı ebedi olan, varlığının son bulması asla düşünülemeyen” 

anlamını ihtiva eder.238 

El-Bâkî esmasının şerh edildiği şiirde “bâkî” sıfatının ahiretteki tecellilerinden 

olan ebedi saadete vurgu yapılmakta, cennetteki zevk ve sefanın ebedi olduğunun, ona 

ulaşmanın ise ancak Hakk kelamını bilmekle mümkün olabileceğinin altı 

çizilmektedir. 

 

 

 

                                                           
237 Ma’nâ: Anlam demektir. Tasavvufta hakikat, sır ve marifet anlamlarında kullanılır. Bir şeyin 

hakikatine ve ruhuna delalet eder. (Süleyman uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayaınları, 

İstanbul 2001, s.233.) 
238 Bekir Topaloğlu, “Bâkî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1991, C.4, s.536-537.  



147 
 

 

 

2.3.3.59. El-Vāriś 

68 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Yā merģabā gel ey gül-i ĥandān sen misün 

Ra˘nā-yı bāġ u revnaķ-ı bostān sen misün  

(Merhaba! Gel ey gülen gül, sen misin? Bağın güzeli, bahçenin parlak, taze gülü sen misin?) 

2. Rūşen çırāġ u ģüsn ü cemāliyle her sabāģ 

Dil-ĥānesinde her gece mihmān sen misün 

(Merhaba! Gel ey gülen gül, sen misin? Bağın güzeli, bahçenin parlak, taze gülü sen misin?) 

3. İncinme vaŝf-ı serv-i ĥırāmān idenlere 

Bāġ-ı cihānda serv-i ĥırāmān sen misün 

(Yüzünün güzelliği ve nuru ile her sabah gönül hanesine misafir olan sen misin?) 

4. İrişdi nām-ı şöhretiñ ez-ķāf tā-be-ķāf  

Mülk-i cesìme yoĥsa Süleymān sen misün  

(Nazlı nazlı yürüyen servi boylu sevgiliyi anlatanlara kırılıp darılma; şu dünya bahçesinde nazlı nazlı 

yürüyen servi boylu sevgili sen misin?) 

5. Vaŝfında sözlerüñ ne güzel ģüsn-i dilberüñ 

Ey dil zemān-ı bāķiye Ḥassān sen misün  

(Ey gönül, gönlü kendine çeken o güzel sevgilin güzelliğini anlatan sözlerin ne güzeldir. Yoksa ebedi 

zamanın Hassan’ı sen misin?) 

6. Medģ eyler-ise ĥoş-ter ider ŝun˘-i ŝāni˘i 

Bì-şekk ü reyb ˘āşıķ-ı cānān sen misün  

(Sevgiliye şeksiz şüphesiz âşık olan kişi o yüce yaratıcının işlerini över ise daha hoş, daha güzel olur. 

O âşık sen misin?) 



148 
 

 

 

[21A] 

7. Šutduñ cihānı nažm-ı bülend-ile Rāhiyā  

Ŝıdķ-ile yoĥsa bende-i ˘irfān sen misün  

(Ey Râhî, yüce şiirlerle bütün cihana ün saldın. Yoksa irfana239 sadakatle kul köle olan sen misin? ) 

Açıklama: 

Vâris, sözlükte “varis olmak, kalıtım, soya çekim” anlamındaki virâset 

kökünden türemiştir. Lügat manası “kendisine miras kalan kişi” demektir. Esmâ-i 

hüsnâdan biri olarak Allah’a nispet edildiğinde ise “ebedi olması sebebiyle cümle 

mevcudatın tek ve gerçek sahibi” anlamını tazammun eder.240 

Gazali basiret sahiplerinin, asıl mülk sahibinin Allah olduğunu hiçbir zaman 

akıllarından çıkarmayıp her daim bunun idrakinde olduklarını söyler.241 El-Vâris 

esmasının şerh edildiği şiirde Râhî sembolik bir anlatımla Allah’ın dünya ve gönül 

üzerindeki sürekli tecellisine vurgu yapmakta ve asıl mülk sahibinin Allah olduğunu 

ifade etmektedir.  

 

2.3.3.60. Er-Reşìd 

69 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Rind-i ˘ālem-sūz tesbìģ u ˘asāyı neylesün  

˘Ārif-i billāh olan zühd ü riyāyı neylesün 

                                                           
239 İrfan: Sezgi ve ilham yoluyla tecrübe edilen bilgiye denir. (Uludağ, age. s.188.) 
240Bekir Topaoğlu, “Vâris”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2012, C.42, s.96-97. 
241 İmam-ı Gazali, Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, Mütercim: M. Ferşat, Merve Yayınları, İstanbul, s.199. 



149 
 

(Âlemi yakan rind242 tesbih ve asayı neylesin? Allah’ı hakkıyla bilen züht ve riyayı neylesin?) 

 

2. Pìr olursa bir güzel baĥt-ı civānı vardur  

Şeyĥ olursa ĥırķa vü tāc u ridāyı neylesün  

(Bir güzel yaşlansa da onun genç bir talihi vardır. (Bu güzel) şeyh olduğunda hırkayı, tacı ve dervişlik 

örtüsünü neylesin?) 

3. Šālib-i iksìr-i ˘aşķ-ı pāk olanlar ŝıdķ-ıla 

Ķalbi ŝāf itmekden özge kimyāyı neylesün  

(Samimi bir şekilde saf aşkın iksirini talep eden kişiler, bu iksiri kalplerini maddi ve manevi kirlerden 

arındırmak için kullanmaktan başka neylesin?) 

4. Ŝaģn-ı bostān-ı vefāda cām-ı bāķì nūş iden 

Arzū-yı gülşen-i bāġ-ı fenāyı neylesün  

(Vefa bahçesinin meydanında ebedilik şarabını içen kişiler şu geçici dünyanın gül bahçesini neden 

arzulasın?) 

5. Eylemez ˘āķil serāy-ı dehr-i dūne ittikā 

 Bir esāsı pāyidār olmaz bināyı neylesün 

(Akıllı kişiler alçak dünyanın sarayına yaslanmaz. Zira bir temeli bile kalıcı olmayan bir binayı 

neylesinler?) 

6. Manšıķu’š-šayrı Süleymān-ı vücūd olan bilür 

Bülbül-i ķuds  āşiyān olan hevāyı neylesün   

(Kuşların konuşmasını varlığa Süleyman olan bilir. Kutsal bülbül (kuşlara) yuva olan gökyüzünü 

neylesin?) 

7. Nev-˘arūs-ı ˘āleme baş egmeyenler Rāhiyā 

Ketĥüdā olursa taķdìr-i Ĥüdā’yı neylesün 

(Ey Râhî, âlemin yeni gelinine boyun eğmeyenler, Allah’ın taktiri bu yönde ise neylesinler?) 

                                                           
242 Rind: Hakkında söylenilenlere aldırış etmeden dilediği gibi davranan ilim ve irfan sahibi kişilere 

denir. Rindler her şeyin takdir-i ilahi üzere olduğunu bilen ve bunun şuuruyla yaşayan mütevekkil 

kişilerdir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.292.)  



150 
 

Açıklama:  

Reşîd, sözlükte “bilinç, sağduyu, akıl olgunluğu, doğru yol” anlamlarını 

içeren rüşd kökünden türemiş bir sıfat olup lügat manası “doğru yolu bulan, kamil akıl 

sahibi, ferasetli kimse” demektir. Allah’a izafe edildiğinde ise “bütün fiilleri daima 

yerli yerinde olan ve her işi maksadına ulaşan; kullarını doğru yola iletip onları irşat 

eden” anlamlarını ihtiva eder.243  

Râhî bu esmayı kuldaki tecellisi üzerinden şerh ederek irşat sahiplerinin 

hallerine işaret etmiştir. Bu bağlamda Allah’ın doğru yola ulaştırıp irşat ettiği kişilerin 

makam ve mevki gibi her türlü dünya sevgisinden uzak olduklarını ve kalplerini 

arındırmaktan başka bir şey dilemediklerini ifade etmektedir. 

 

2.3.3.61. Es-Ŝabūr 

70 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Baña ˘uzlet ĥoş gelür leźźetde źillet yoķ mıdur 

Ķıl temāşā ˘ālem-i ˘uzletde ˘izzet yoķ mıdur 

(Bana uzlet244 hoş gelir. Oysa lezzette zillet245 yok mudur? Hele bir bak, uzlet âleminde izzet yok 

mudur?) 

2. Cān u dilden eyle bu ġurbet diyārından sefer 

Çoķ şükür Allāh’a bu ġurbetde ķurbet yoķ mıdur 

(Canıgönülden  bu gurbet diyarından ayrılıp sefere çık. Allah’a şükürler olsun ki bu uzaklaşmada 

yakınlık yok mudur?) 

                                                           
243Bekir Topaloğlu, “Reşîd”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2008, C. 35, s. 11. 
244 Uzlet: Halka karışmamak, yalnı yaşamak anlamlarına gelir. Tasavvufta günahtan uzaklaşmak ve 

daha ihlaslı ibadet edebilmek amacıyla haklktan uzaklaşıp tenhaya çekilmektir. Bu duruma “halvet, 
inziva ve vahdet” de denir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 
2001, s.359.)  
245 Zillet: Istılahta Allah katında izzet kazanabilmek için halkın yanında zelil olmayı tercih etmek, 

ebedi izzet için geçici zillete razı olmak demektir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 
Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.389.) 



151 
 

3. Rızķıñı Allāh’dan eyle temennā yār-iseñ  

Bir iki gün ˘ömr içün bir genc-i vaģdet yoķ mıdur 

(Eğer (hakiki) dost isen rızkını yalnız Allah’tan dile. Bir iki günlük ömür için bir vahdet hazinesi yok 

mudur?) 

4. İşikinde her ĥasuñ źillet senüñ bābuñ degil  

Var šopraķ başuña ġayret ģamiyyet yoķ mıdur 

(Her alçağın eşiğinde aciz duruma düşmek senin harcın değildir. Toprak başına gelesice, vay ölesice, 

sende gayret ve hamiyet yok mudur?) 

5. Dāneye meyl eyledüñse dāma düşdüñ Rāhiyā 

Sen ne ķuşsun bilmezin ˘anķāda himmet yoķ mıdur 

(Ey Râhî, eğer bir daneye meylettin ise tuzağa düştün demektir. Sen nasıl bir kuş olduğunu bilmiyorsun. 

Zira Anka kuşu (yardıma ihtiyaç duyan değil), yardım ve ihsanda bulunan bir kuş değil midir?) 

6. Ey benüm bu nažm-ı gevher-pāşumı gūş etmeyen  

Yanuñuzda lü’lü-i ĥoş-āba ķıymet yoķ mıdur  

(Ey benim bu cevher saçan şiirlerime kulak vermeyen, onları dinlemeyen kişi, sizin katınızda parlak 

incinin kıymeti yok mudur?) 

Açıklama: 

Sabûr “zor durumlara katlanabilme gücü, tahammül gösterme, telaşa kapılmadan 

bekleme” anlamlarına gelen sabr kökünden türemiş bir sıfat olup mübalağa ifade 

etmektedir. Lügat manası “sabrı ve tahammülü çok olan” demektir. Allah’a izafe 

edildiğinde ise “hüküm ve ceza vermede acele etmeyip kullarına karşı lütfu ve 

keremiyle muamele eden” anlamını ihtiva eder.246 

Râhî es-Sabûr ism-i şerifini kulun hakikat yolculuğunda karşılaşabileceği zorluklar 

üzerinden şerh etmiştir. Şiirde, her uzletin bir izzeti, her uzaklığın bir yakınlığı 

olduğunu vurgulayarak her zahmetin bir rahmeti olduğuna işaret etmiş; kişiyi gayrete 

ve sabra teşvik ederek Allah’tan başkasının kapısında boyun eğmekten men etmiştir.  

                                                           
246Bekir Topaloğlu, “Sabûr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2008, C.35, s.361-362.  



152 
 

 

2.3.4. Ayet Başlıklı Manzumeler 

Kur’an-ı Kerim klasik Türk edebiyatının en temel kaynaklarından biridir. 

İçerdiği bilgiler, hükümler ve kıssalar edebi metinlerin bilgi kaynağı olmuştur. 

Ayetlere ve ayetlerde geçen peygamberlere, meleklere, şahıslara, hâdise ve kıssalara 

yapılan telmihler ve ayetlerden yapılan iktibaslar Kur’an’ın manzum metinlerdeki 

tezahürleridir.247 Ayrıca Kur’an bazı edebi türlerin belirlenmesinde de etkili olmuştur.  

Bunlardan biri de manzum ya da mensur olarak kaleme alınan Kur’an tercümeleridir. 

Ali Öztürk, Kur’an tercümelerini “Satırlar Arası Kur’an Tercümeleri” ve 

“Manzum Kur’an tercümeleri olarak ikiye ayırır. Satırlar arası tercüme eserler, 

kelimelerin anlamı orijinal metnin satır aralarına yazılarak hazırlanan eserlerdir. 

Manzum Ku’an tercümeleri ise Kur’an’ı tefsir maksadıyla yazılan şiirlerdir. “Divan 

şiirinde ayet iktibaslarının bir kısmı mealen iktibas olsa da, bunlar, tercüme niyetiyle 

yapılmadığından manzum ayet çevirisi olarak görülemez.”248 Klasik edebiyatımızda 

manzum sure ve ayet tercümeleri mevcut olup müstakil bir manzum Kur’an 

tercümesine rastlanmamıştır.249  

Doğan Kaya, Türk Çalışmaları Sempozyumunda sunduğu “Dînî Tasavvûfî 

Türk Edebiyatı’nda Yeni Bir Tür: Ayetleme” başlıklı bildirisinde bu türe  “ayetleme” 

adını vermiş,  Abdurrahman Güzel ise“Kur’an’daki surelerin ayet ayet, hatta kelime 

kelime ele alınıp bunların inanç ve düşünce ile birleştirildiği, yorumlandığı”250 

manzumeleri “âyet-nâme” olarak nitelemiştir.  

Çalışmamızın zeminini teşkil eden Misbâhu’l-Ma’ârif’te de esmâ-i hüsnâ 

şerhinden sonra, her birinin başında bir ayet bulunan 41 manzume mevcuttur. Biz ayet 

başlıklı bu manzumelerin kırk bir tane olması hasebiyle “kırk ayet şerhi” olarak 

nitelendirmeyi uygun gördük. Ihtimal odur ki Râhî bu manzumeleri “kırk hadis şerhi” 

geleneğinden hareketle kaleme almıştır. Bu bölümde yirmi beş sureden seçilen kırk iki 

ayet, başlık olarak kullanılmıştır. Esmâ-i hüsnâ şerhindeki durum ayet şerhlerinde de 

                                                           
247 Bilal Kemikli; Alim Yıldız vd., Türk İslam Edebiyatı, Grafiker Yayınları, Ankara 2012, s.124. 
248 Bilal Kemikli, age, s.258 
249 Kemikli, age, s.258 
250 Abdurahman Güzel, Dînî Tasavvûfî Türk Edebiyatı, Akçağ Yayınları, Ankara 2009, s.233. 



153 
 

söz konusudur. Manzumelerin muhtevası ayetlerin manasıyla doğrudan değil, dolaylı 

olarak örtüşmektedir. Rahî ayetleri tasavvufun öne çıktığı bir bakış açısıyla dolaylı 

olarak şerh etmiştir. Başlık konumunda olan ayetlerin alıntılandığı sureler ve ayet 

numaraları aşağıda liste halinde verilmiştir. 

 

 

Tablo 4 

Sure Adı Ayet Numaraları Sure Adı Ayet Numaraları 

Bakara 212, 195, 269, 95, 37,      

43 

Nûr 15 

Âl-i ‘İmrân 76 Furkân 71 

Nisâ’ 147 Şu’arâ’ 13, 88, 89 

Mâide  56, 10, 98 Neml 79 

En’âm 18 Ahzab 3, 47 

Enfâl  19 Fatır 39 

Tevbe  119, 129 Zümer  21 

Yûnus  62, 25 Fetih 20 

Hûd 61, 115 Hucûrat 12 

Hicr 99 Hadîd  29, 9 

Nahl 128 Haşr  2, 59, 7 

İsrâ  30, 1 Teğâbun 13 

Enbiyâ 110   



154 
 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3.  TRANSKRİPSİYONLU METİN ve NESRE ÇEVİRİSİ 

 

1. 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

[1B] 

1. Ŝıfāt u źātıña yoķ miśl ü hem-tā 

˘Ažìm ismüñdür Allāhu Te˘ālā 

(Sıfat ve zatının eşi ve benzeri yoktur. Senin yüce ismin Allah’tır.) 

2. Emārāt-ı žuhūruñdur mežāhir 

˘Alāmāt-ı vücūduñ lā vü illā 

(Görünen (her) şey (mevcudat) Sen’in eserlerinin zuhurudur. Varlığının delili “lâ ve illâ”251dır.) 

3. Celāliñ mažharı nār-ı cehennem 

Cemāliñ pertevi Firdevs-i a˘lā  

(Celalinin mazharı cehennem ateşi, cemalinin nuru ise Firdevs cennetidir.) 

4. ˘Uŝāt u müslimìn u müslimāta252 

Müheyyā cennetü’l-meˇvāda meˇvā 

                                                           
251 Lâ ve illâ: Bu tasavvufî bir terimdir. Bununla kelime-i tevhide işaret edilmektedir. Mutasavvıflara 

göre “lâ” Allah’tan başka her şeyi ret, “illâ” ise Allah’ın varlığını ispattır. (Seyyid Cafer Seccâdî, 

Tasavvuf Ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Çev. Hakkı Uygur,Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.291.) 
252 Burada anlam açısından “˘uŝāt-ı müslimìn” şeklinde terkip olması gerekirken kelimeler atıf vavı ile 

bağlanmıştır. Kanaatimizce, tamlama olarak kullanılması anlama daha uygun düşecektir. 



155 
 

(Asi olan erkek ve kadın müminler için Me’vâ253 cennetinde mesken(ler) hazırlanmıştır.) 

5. Kemāl-i ŝun˘uña eyler şehādet 

Felekde neyyirān-ı ˘ālem-ārā 

(Âlemi süsleyen ay ve güneş felekte, senin sanatının mükemmelliğine şahitlik eder.) 

6. Biri birine żıš olmaķ cedìdān 

Śübūt-ı vaģdet-i źātıyyedür hā 

(Gece ve gündüzün birbirine zıt olması Sen’in zatının tekliğinin ispatıdır.) 

7. Şuhūd-i ģāl-i vaģdāniyyetiñdür 

Lisān-ı ŝıdķ-ıla sercümle eşyā 

(Bütün mahlukat doğruluğun lisanı ile Sen’in varlığının tekliğine şahittirler.) 

8. Beyān-ı ni˘met-i bì-minnetiñdür 

Ģadìś-i kenz-i lā yüfnāda feģvā 

(“Kenz-i lā yüfnâ”254 hadisindeki anlam senin başa kalkmaksızın verdiğin nimetlerinin beyanıdır.) 

9. Vücūd-i ādemi ĥāk-i siyehden 

Düzetdüñ bir šılsım-ı pür-temāşā255 

(Adem’in vücudunu kara topraktan, temaşa dolu bir tılsım (olarak tertip) ettin (yarattın).) 

10. Vücūd-i fā˘il-i muĥšār mušlāķ 

Hemān sensin hemān sen zìr u bālā  

(Dilediğini alt üst eden mutlak varlık yalnız sensin.) 

11. Birin bende birin ŝulšān idersin 

Nedür bu ģikmet ey bì-miśl ü hem-tā 

(Kimini köle, kimini sultan edersin. Ey eşi ve benzeri olmayan, bunun hikmeti nedir?) 

 

                                                           
253 Kur’ân’da geçen dört cennetten biridir. Bekir Topaloğlu, “Cennet”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, 1993, C.7, s.376-386.  
254 Hadis: “El-kanâ’atü kenzün lâ yüfnâ” (kanaat tükenmez bir hazinedir). 
255 Mısranın vezni kusurludur. 



156 
 

12. Niśār-ı raģmetiñdür ġayś-ı nāzil  

Şi˘ār-ı ģikmetiñdür yedi deryā  

(Yağan yağmur Sen’in rahmetinin saçılması, yedi derya256 ise hikmetinin şiarıdır.) 

13. Delìl-i sašvetiñdür berķ-ı ĥāšıf 

Ġarìķ-ı ni˘metiñdür kūh u ŝāģrā 

(Göz kamaştıran şimşek senin kahredici gücündür. Dağ ve çöl senin nimetlerine 

boğulmuştur.) 

[2A] 

14. Zehì ˘ibret idersin her şecerden 

Hezār envār-ı ģikmet āşikāra 

(Ne güzel! Her ağaçtan zahir olan binlerce hikmet nurunu ibret kılarsın.) 

15. Tefekkür eylesem ŝayf u şitāyı 

Be-ġāyet ģayret-efzā bunda ma˘nā  

(Yazı ve kışı tefekkür etsem onlardaki mana son derece hayret vericidir.) 

16. Bulunmaz lušfuña ģadd ü nihāyet 

Virürsün nev-be-nev envā˘-ı ālā  

(Lütfuna had ve nihayet yoktur. Sen yeni yeni (her an) çeşitli nimetler verirsin.) 

17. Zebānım şükr-ile ģamdiñde ˘āciz  

Ŝabāģ-ı ģaşre dek olursa gūyā 

(Kıyamet sabahına dek konuşsa bile, dilim sana şükretmekte ve seni övmekte acizdir.) 

18. Viŝāliñdür murādı her mürìdüñ  

Kelāmıñdur kelām-ı rūģ-baĥşā  

(Ruh bağışlayan kelam Sen’in kelamındır. Bunun için her mürid257in muradı sana kavuşmaktır.) 

                                                           
256 Yedi derya: Klasik Türk edebiyatında geçen “yedi derya” şunlardır: Bahr-i Muhît (Atlas Okyanusu), 

Bahr-i Rûm (Akdeniz), Bahr-i Nitâş (Karadeniz), Bahr-i Lût (Lut Gölü), Bahr-i Hazer (Hazar Denizi), 

Bahr-i Sînt (Hint okyanusu) ve Bahr-i Kulzûm (kızıl Deniz)dir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri 

Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2011, s.111.) 
257 Mürîd:Arapça bir kelime olup manası “isteyen” demektir. Tasavvufta ise Allah’a kavuşmayı 

arzulayan; Allah’ın ahlakıyla ahlaklanma gayesiyle bir mürşidin eğitimine giren kişiye denir. Bu 

kemalat yolunda dört merhale vardır. Bunlar tâlib, mürid, mutasavvıf ve sûfîdir. Mürid bu merhalelerin 



157 
 

19. Edìb-i ķudretüñdür itdüren hep  

Faķìriñ Rāhi’ye bu nažmı inşā  

(Fakir kulun Râhî’ye bu nazmı yazdıran hep Sen’in kudret edibindir.) 

 

2. 

Der-Münācāt-ı Bārì ˘Azze Esmāuhū 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Kemāl-i ķudretiñ ģaķķı ilāhì  

Ķuluñ bì-ķadr u bì-miķdār ķılma 

(Allah’ım, kudretinin mükemmelliğinin hakkı için kulunu ölçüsüz ve değersiz kılma.) 

2. Seg-i nā-merdimi eyle ri˘āyet 

Ķapıñ üftādesin āzār ķılma 

(Alçak köpeğimi itaatkar eyleyip kapındaki (bu) çaresizi azarlama.)  

3. Tuvānā ķıl bu zār u nā-tuvānı  

Zebūn-ı ģāŝıl-ı evzār ķılma 

(Bu zayıf ve inleyen (kulunu) güçlü kuvvetli kılıp (onu) günahlardan hasıl olan bir aciz eyleme.) 

4. Vücūdum levģasın ķıl pür-ma˘ārif 

Ümìdim devģasın bì-bār ķılma 

(Vücudumun levhasını marifetlerle doldurup ümidimin ağacını meyvesiz bırakma.) 

5. Selìm it ģubb-i ìmān-ile ķalbüm  

Hevā-yı nefs-ile bìmār ķılma  

(İman sevgisiyle kalbimi kusurlardan arındırıp, onu nefsin istekleri ile hasta eyleme.) 

 

                                                           
ikincisidir. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 

2005.) 



158 
 

6.  rūģumı eyle ģavāle 

˘Adūyı vâkıf-ı esrār ķılma 

(Ruhumu  … havale et. Düşmanı sırra vakıf eyleme.) 

7. Getür ġāyib ĥazìneñden ˘ašālar  

Kerem ķıl Rāhi’(y)i cerrār ķılma  

(Kerem kılıp gâip hazinenden ihsanlarda bulun; Râhî’yi arsız bir dilenci eyleme.) 

 

3. 

Ŝalle’l-lāhu ˘Aleyhi ve Sellem 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Bir mürüvvet kānısın sen yā ģabìb-i źü’l-minen 

Bir ˘ašā dükkânısın sen ey šabìb-i cān-ı men 

(Ey lütuflar sahibinin sevgilisi, sen bir cömertlik membaısın. Ey benim canımın tabibi, sen bir lütuf 

dükkanısın.) 

2. Ķalb-i ŝāfıñdan ŝafā ister dil-i pür-iştiyāķ 

Rūģ-i pākiñden meded umar bu cān-ı pür-miģen 

(Özlemle dolu gönül senin tertemiz kalbinden safa ister. Sıkıntılarla dolu bu can senin pak ruhundan 

medet umar.) 

[2B] 

3. Bir söyünmez nāre sevķ etdi beni ģükm-i ģakìm 

Çoķ vefāsız yāre uġratdı beni ģubbu’l-vašan 

(Hüküm ve hikmet sahibinin bir hükmü beni sönmez bir ateşe sevk etti. Vatan sevgisi beni çok vefasız 

bir yâre uğrattı.) 

4. Hem ģabìbu’l-lāhsın hem raģmeten lil-˘ālemìn  

Medḥ gūyem tā boved gūyā zebānem der-dehen 

(Sen hem Allah’ın sevgilisi hem de âlemlere rahmetsin. Dilim ağzımda döndükçe seni överim.)  



159 
 

5. Çār-yār-ı bā-ŝafā ģaķķı-çün olsun Rāhì’nüñ258 

Ķıl ˘imāret ĥāne-i vìrānın eyle şād u şen 

(Safalı dört dost259 hakkı için Râhî’nin viran olan (gönül) hanesini mamur edip şen ve mesrur eyle.) 

6. Ģażretiñ gibi kerìmu’ş-şān efendim var-iken 

Bendeye kimse şefā˘at eylemez illā ki sen  

(Senin gibi şanı büyük bir efendim varken bu köleye senden başka kimse şefaat etmez, yalnızca sen 

edersin.) 

4. 

Ve ˘azze Esmāuhū 

mef˘ūlü / fā˘ilātün / mef˘ūlü / fā˘ilātün 

1. Ķıldım saña inābet yā ˘ālimü’l-ĥafāyā 

Muģtācdur derüñde sulšānlar re˘āyā 

Rızķın muķadder itdüñ ĥalķ olmadın berāyā 

Yā Vāhibe’l-˘ašāyā yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

(Ey gizli olanları bilen (Allah’ım), günahlardan yüz çevirip sana yöneldim. Senin kapında sultanlar da 

halk da ihtiyaç sahibidirler. Ey ihsan eden (Allah’ım), daha mahlukat yaratılmadan sen onların rızkını 

takdir ettin.) 

2. Oldı hemìşe kārum ki şükrüñe şikāyet  

Üftādeyim be-ġāyet yoķ cürmüme nihāyet 

Sen şāh-ı źü’l-keremsin lušf eyle ķıl ināyet 

Yā Vāhibe’l-˘ašāyā yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

(Ey ihsan eden (Allah’ım), benim bütün kazancım senin şükrüne sızlanmak oldu. Çok çaresizim, 

nihayetsiz günahım var. Sen kerem sahibi bir padişahsın, lütfeyle (bana) yardım et.) 

 

                                                           
258 Mısranın vezni kusurludur. 
259 Metinde “çâr-yâr” şekilinde geçmekte olup bununla ilk dört halife, yani Hz. Ebu Bekir, Hz. Ömer, 

Hz. Ali ve Hz. Osman kast edilmektedir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı 

Yayınları, İstanbul 2012.) 



160 
 

3. Bir ˘abd-i žālimim ben sen pādişāh-ı ˘ādil  

Bildim yaķìn ķahrıñ lušfuñ ˘umūma şāmil  

Deryā-yı raģmetiñden bir ķatre ġayś-ı nāzil 

Yā Vāhibe’l-˘ašāyā yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

Yā Vāhibe’l-˘ašāyā yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

(Ey ihsan eden (Allah’ım), ben zalim bir kul, sen ise adil bir padişahsın. Kahrını yakinen bildim, lakin 

lütfun herkesi şamildir. Yağan yağmur (dahi) senin rahmet deryandan (sadece) bir damladır.) 

4. Bir derd-mende fażlıñ olursa yār u yāver 

Olur sa˘ādet-ile iki cihāna server 

Envār-ı ķudretiñden bir źerre şems-i enver 

Yā Vāhibe’l-˘ašāyā yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

(Ey ihsan eden (Allah’ım), senin lütuf ve keremin bir dertliye dost ve yardımcı olursa, o kişi saadete 

kavuşarak iki cihanın da efendisi olur. Parlak güneş (bile) senin kudretinin nurundan (sadece) bir 

zerredir.) 

5. Nā-dārlıķ ne müşkil derdim benim ziyāde  

Dervìş egerçi ĥoşdur teslìm-ile rızāda 

İģsānı bi’t-temām it bu eż˘afu’l-˘ibāda   

Yā Vāhibe’l-˘ašāyā yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

(Derdim çoktur. Her ne kadar (bu) derviş (ilahi takdire) teslim olmak ve rıza göstermekten hoşnut olsa 

da yurtsuzluk zormuş. Ey ihsan eden (Allah’ım),  kulların en zayıfı olan bu kula ihsanını tamam eyle.) 

6. Nūr-i hidāyet-ile gümrāha reh-nümāsın  

Ser-cümleden münezzeh bir ulu pādişāhsın  

Pūşende-i ĥašāsın pāşende-i ˘ašāsın 

Yā Vāhibe’l-˘ašāyā yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

(Ey ihsan eden (Allah’ım), sen yolunu kaybedenlere hidayet nurunla yol gösterensin; sen her şeyden 

münezzeh ulu bir padişahsın. Sen hataları örten ve lütuflar saçansın.) 

 

 

 



161 
 

[3A] 

7. Allāh ki āb-ı lütfuñ pūr-pāk ider günāhı 

Ģaķķā gedā vü mìr ü şāhıñ ķapuñ penāhı  

Bir rū siyāh ˘āsì ˘abdüñ değil mi Rāhì 

Yā Vāhibe’l-˘ašāyā yā Vāhibe’l-˘ašāyā  

(Lütuf suyunla günahları tertemiz eyleyen Allah’ım. Senin kapın köle, emir ve sultanların sığınağıdır. 

Ey ihsan eden (Allah’ım), Râhî senin yüzü kara bir kulun değil midir?) 

 

5. 

Ŝallū ˘Aleyh 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. ʿĀlem pür ez-şukūh-i celāl-i Muḥammed est 

Mı̇z̄ān-i ʿadl resem ḫiṣāl-i Muḥammed est 

 

2. Bı ̇ ̄şekk u rayb ʿālem-i dünyā vü āḫiret 

Rūşen şode zi nūr-i cemāl-i Muḥammed est 

 

3. Bāʿis be āferı ̇d̄en mecmūʿ-i kâinât 

Dānem yeḳı ̇n̄ noḳṭa-i ḫāl-i Muḥammed est 

 

4. Der ravża-i mubārekeş ervāh-i çār-yār  

Nāzih zi feyż-i luṭf zulāl-i Muḥammed est 

 

5. Mir'āt-i ḳalb-i ümmet-i pākìze Rāhiyā 

Ṣāfı ̇t̄er ez-maḥabbet āl-i Muḥammed est 

 

6. Ῑn mihr-i to saʿādet-i aṣḥāb-ı ke'n-nucūm 

Derc-i burc-i mükerremet zi kemāl-i Muḥammed est 



162 
 

6. 

Ve ˘Azze Esmāuhū 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Bi-ģaķķ-ı ķudret-i āyāt-ı kübrā  

Bi-ģaķķ-ı nuŝret-i innā feteģnā260 

(Büyük ayetlerin kudretinin hakkı için; “innâ fetehnâ” ayetindeki zafer hakkı için;) 

2. Bi-ģaķķ-ı ģürmet-i šāhā vü yāsìn 

Bi-ģaķķ-ı ˘izzet-i esmā-i ģüsnā  

(Tâhâ ve Yâsin hakkı için; esmâ-i hüsnânın izzetinin hakkı için;) 

3. Bi-ģaķķ-ı enbiyā-i ĥālisu’l-ķalb 

Bi-ģaķķ-ı ģubb-i sulšānü’l-berāyā 

(Halis kalpli enbiyalar hakkı için; mahlukat sultanının sevgisinin hakkı için;) 

4. Bi-ģaķķ-ı çār-yār-ı ŝādıķu’l-va˘d 

Bi-ģaķk-ı āl ü aŝģāb-ı müzekkā  

(Sözlerine sadık olan dört dostun (dört halife) hakkı için; pak sahabenin ve (Hz. Muhammed’in) 

ailesinin hakkı için;) 

5. Kitābum dest-i žıllu’l-lāha ir gör 

Bi-ģaķķ-ı evliyā-i pāk-ma˘nā 

(Pak mana dostlarının hakkı için kitabımı halifenin eline ulaştır.) 

6. Be-ĥānend ez-bidāyet tā nihāyet 

Kerìmü’ş-şāndan budur temennā  

(Şanı yüce olandan muradım (kitabımın) baştan sona kadar okunmasıdır.) 

 

 

                                                           
260 Fetih 48/1: “Şüphesiz biz sana apaçık bir fetih verdik.” 



163 
 

7. Ĥašāsın ĥāme-i ˘afv-ile ıŝlāģ  

İdenler olalar makbūl-i Mevlā  

(Hatasını af kalemi ile düzeltenler Mevla katında kabul görsünler.) 

[3B]   

8. İlāhì źerre -i nūr-i cemālüñ  

Olubdur āfitāb-ı ˘ālem-ārā 

(Allah’ım! Senin cemalinin nurunun zerresi âlemleri aydınlatan güneş olmuştur.) 

9. Süleymān Ĥān-ı ˘ādil nām-ı pāki  

Šutubdur ˘ālemi şarķan vü ġarbā 

(Adil Süleyman Han’ın pak namı doğudan batıya kadar dünyayı tutmuştur.) 

10. Olur şemşìr-i āteştābı şā˘il  

E˘ādì başına bu˘den vü ķarbā  

(Onun ateş gibi yakıcı ve parlak kılıcı uzak-yakın bütün düşmanların başını yakıcıdır.) 

11. İrişür pür-nifāl bì-mecāle261  

Sihām-ı heybeti sırran vü cehrā 

(Heybetinin okları gizli ya da âşıkar, mecali olmayana ganimetlerle dolu (bir halde) erişir.) 

12. Ŝalarsa  Hind’e bir mìr-i dilìrì  

Alur küffārdan cebran vü ķahrā 

(Hindistan’a yiğit bir emir salarsa üstün bir güç kullanarak ve zorla orayı küffardan alır.) 

13. Ŝalar ŝancāġ-ı şevket tūġı sāye  

Memālik üstüne ˘izzen vü naŝrā  

(Şevket (ululuk, heybet) sancağının tuğu muzaffer bir şekilde ülkelerin üzerine gölge salar.) 

14. Çerāġ-ı meclis-i devlet fürūġı  

Ola tā sā˘at-i sā˘at mücellā  

(Devlet meclisinin kandilinin ışığı ta kıyamete kadar parlasın.) 

                                                           
261 Mısranın vezni kusurludur. 



164 
 

15. ˘Ulüvv-i himmeti rehber olursa  

Güzeldür Ka˘be’de seyr-i mu˘allā 

(Onun yüksek gayretinin rehberliğinde Kâbe’de yüce bir seyir yapmak güzeldir.) 

16. Eyā Rāhì münācāt-ı ĥafì ķıl  

Ģaremde rūz ü şeb ūlā vü uĥrā 

(Ey Râhî, Harem-i Şerif’te gece ve gündüz(ün) evvelinde ve sonunda münacatı (duayı) sessiz yap.) 

17. Du˘ā-yı devlet eyle pādişāha  

Ŝafā’da Merve’de ĥayrun ve ebķā262 

(Sâfâ ve Merve’de daha hayırlı ve sürekli olan ahiret saadeti için padişaha dua et.)  

18. Śenā-kon der-maķāmāt-ı meźāhib  

Buved erkân-ı devlet pāy-ı ber-cā  

 

19. Vezìr-i ˘ādilüñ ednā maķāmı  

Olur Firdevs-i a˘lā içre a˘lā  

(Adaletli vezirin en düşük makamı Firdevs cennetinin en yüksek makamıdır.) 

20. Güzeldür naĥl-i būstān-ı ˘adālet 

Güzeldür gülşen-i bāġ-ı temāşā  

(Adalet bahçesinin ağacı ve temaşa bağındaki gül bahçesi güzeldir.) 

 

 

 

 

                                                           
262 Âlâ 87/17: “Oysa âhiret, daha hayırlı ve süreklidir.” 

 

 



165 
 

7. 

Der-Medģ-i Pādişāh-ı Ŝāģib-i Ķur’ān A˘nì Sulšān Süleymān bin Selìm Ĥān  

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Baʿde ez-ḥamd u pür ez-naʿt-i Rasūl-i Kirdigār   

Mı̇ ̄konem evṣāf u medḥ i şehriyār-i kāmkār 

 

2. Ẕāt-i ū sulṭān-ı ẓıllullāh der-ruy-i zemı ̇n̄ 

Bende-i fermān peẕı ̇r̄eş ḫusrevān-i tācdār 

 

3. Şāh-ı ezhār ez-ṣabā-yi āb-ı rūyeş der ʾarak  

Baḥr-i zeḫḫār ez-kef-i deryā nevāleş şermsār  

[4A] 

4. Ez sihām-ı ķahr-ı u küffār der-ĥavf u herās  

V’ez suyūf-i hışm-i u a˘dā nedāned coz firār  

 

5. Der zevāl ez heybet-i vey pür-nifāl-i bed fi˘āl 

Der emān ez-himmeteş Hindistān-ra kārbār 

 

6. Yaft ez-sümm-i semendeş arż-i ġayra ĥurremi 

Geşt ez-ray-i bolendeş burc-i İslām-i ustuvār 

 

7. Şod zi ģukm-i nāfiźeş imen mesālik Rāhiyā 

Şod zi āb-ı tìġ ber āteş memālik-i sebzezār 

 

 

 

 

 



166 
 

8. 

 

Allāhu lā ilahe illa hū lehu’l-esmāu’l-ģüsnā”263 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Virür ķalbe ŝafā esmā-i ģüsnā  

Olur rūģa ġıdā esmā-i ģüsnā  

(Esmâ-i hüsnâ kalbe safa verir; esmâ-i hüsnâ ruha gıda olur.) 

2. İder vāŝıl murāda her mürìdi  

Olursa reh-nümā esmā-i ģüsnā 

(Esmâ-i hüsnâ rehber olursa her dilek sahibini dileğine ulaştırır.) 

3. Olur çeşm-i cinān-ı sālikine 

Żiyā-ender-żiyā esmā-i ģüsnā  

(Esmâ-i hüsnâ saliklerin gönül gözüne ışık içinde ışık olur.) 

4. Nebāt-ı rūḥ rā-çün ġays-i nāzil 

Dehend neşv u nemā esmā-i ģüsnā  

(Esmâ-i hüsnâ yağan yağmur gibi, ruhun nebâdâtına neşvünema verir.) 

5. Eyā ŝūfì ŝafādur virdüñ olmaķ 

Dilüñde dāimā esmā-i ģüsnā  

(Ey sûfî, esmâ-i hüsnâyı daima gönlünde virt edinmen safadır.) 

 

                                                           
263 Tâhâ 20/8: “Allah, kendisinden başka hiçbir ilâh bulunmayandır. En güzel isimler O’nundur.” 

 

 



167 
 

6. Ne ġam olsa mesālik pür-mehālik  

Yüri vāfì saña esmā-i ģüsnā  

(Tutulan yollar tehlikelerle dolu olsa da dert değil; yürü, esmâ-i hüsnâ sana yeter.) 

7. İlāhì ism-i źātıñ ˘izzeti-çün  

Mu˘ìn olsun baña esmā-i ģüsnā  

(Allah’ım zatî isminin izzeti için esmâ-i hüsnâ bana yardımcı olsun.) 

8. Bu dìvān-ı recā ˘ünvānı nāmı 

Ķıla yā rabbenā esmā-i ģüsnā  

(Ey Rabb’im, bu umut divanının unvanını ve namını esmâ-i hüsnâ kıl.) 

9. Eger tehžìb-i ķalb itmek dilerseñ  

Güzeldür Rāhiyā esmā-i ģüsnā  

(Ey Râhî, eğer kalbini temizlemek istersen, esmâ-i hüsnâ bunun için güzeldir.) 

10. Ŝırāš-ı müstaķìm ehline kāfì  

Du˘ā-y-ıla śenā esmā-i ģüsnā  

(Dosdoğru yol ehline dua, sena ve esmâ-i hüsnâ kafidir.) 

11. Nedür evrād-ı pìrān-ı šarìķat  

İlā yevmi’l-cezā esmā-i ģüsnā  

(Tarikat önderlerinin virtleri264 nedir? Ceza gününe kadar onların virtleri esmâ-i hüsnâdır.) 

 

 

 

 

 

                                                           
264 Vird: Belirli vakitlerde okunması adet haline getirilen dua ve zikirlere verilen addır. (İskender Pala, 

Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012.) 



168 
 

9. 

 

Ve lehu’l-kibriyāu fi’s-semāvāti ve’l-arżi ve huve’l-˘azìzü’l-ģakìm265 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

[4B] 

1. Ġarìbe yārdur yāverdür Allāh  

Yerinde ģükm ider dāverdür Allāh  

(Allah kimsesizlerin dostu ve yardımcısıdır. O, yerinde hükmeden en adil ve en insaflı padişahtır.) 

2. Ne deñlü ˘ucb-ile etseñ tekebbür 

Ĥašādur itdigüñ ekberdür Allāh  

(Ne kadar kibirlenip kendini büyük görsen de senin yaptığın hatadır, zira Allah en büyüktür.) 

3. Cemāliyle celālin fikr iderseñ  

Nedür fikrüñ senüñ ekśerdür Allāh  

(Allah’ın celaliyle cemalini tefekkür etsen; senin fikrin nedir ki,  Allah çok daha fazlasıdır.) 

4. Kimine gülşen-i zìbādur ammā  

Kimine lā-şebìh āźerdür Allāh  

(Allah kimine güzel bir gül bahçesi, kimine ise benzersiz bir ateştir.) 

5. Cemì˘-i mümkinātı ķıldı rūşen  

Cemì˘-i nūrdan enverdür Allāh 

(Allah bütün mümkünatı aydınlık kıldı;  O, bütün nurlardan daha parlaktır.) 

 

                                                           
265 Câsiye 45/37: “Göklerde ve yerde ululuk O’na aittir. O, mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet 

sahibidir.” 

 

 



169 
 

6. Çemen ŝaģnın temāşā etmedüñ mi  

Ķamū ezhārdan ezherdür Allāh 

(Sen çimen bahçesini seyretmedin mi? Allah bütün çiçeklerden daha güzeldir.) 

7. Eyā Rāhì niçün ġam-gìn olursun  

˘Ašā-baģş u żiyā-güsterdür Allāh  

(Ey Râhî, niçin kederlenirsin? Allah lütuf bahşeden ve ihsanda bulunandır.) 

8. E bir yetmez mi lušfından  ˘alāmet 

Ne zìbā rūh u cān-perverdür Allāh 

(O’nun lütfundan bir alamet yetmez mi? Allah ne güzel ruh ve can bağışlayandır.) 

 

10. 

Er-Raģmān266 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Ŝaģrāyı ġarķ-ı feyż ide bārānı kim bilür  

Emvāc žāhir eyleye ‘ummānı kim bilür   

(Çorak toprakları berekete boğan yağmuru ve dalgaların açığa çıkardığı denizi kim bilir!)  

2. Neşv ü nemā bulursa nebātāt-ı kāināt 

Sìr-āb iderse baġ-ı-la bostānı kim bilür 

(Bağ ve bahçeyi suya doyurup, bu vesileyle kainattaki bitkileri büyütüp geliştireni kim bilir!) 

3. Nāmì ola mezāri˘-i dünyā vü āĥiret 

Ni˘metleri-y-le bay ide ģayvānı kim bilür 

(Dünya ve ahiret tarlaları neşvünema bulsun. Oradaki nimetlerle canlıları zengin edeni kim bilir!) 

 

 

                                                           
266 Eserde esmâların son harfi damme ile harekelendirilmiştir. Fakat bu kullanım Türkçede çok yaygın 

olmadığından biz esmâların son harfini harekeli değil, sakin okumayı daha uygun gördük. 



170 
 

4. ˘Āşıķ olursa bāġ-ı maģabbetde ĥūşe-çìn  

˘Ārif267 bilürse ķudret-i Yezdān’ı kim bilür 

(Allah’ın güç ve kudretini, âşık olup muhabbet bağında başak toplayan ariften başka kim bilir!) 

5. Bilmezsin anı ey gül-i bì-ĥāra göz diken 

Bülbül bilür o ġonca-i ĥandānı kim bilür 

(Ey gözünü dikensiz güle diken kişi, sen bilmezsin, o gülen goncayı bülbülden başka kim bilir!) 

6. Gözdür olan o nergis-i bìdāra hem nažar  

Dildür bilen o çāh-ı zenaĥdānı kim bilür  

(Sevgilinin nergis misali uykusuz gözlerine bakan ve onları gören, göz; (onun) çene çukurunu bilen ise 

gönüldür. Başka kim bilir!) 

7. Nefs-i reźìli ķahr-ıla zār u zebūn iden  

Küffāra teng eyleye meydānı kim bilür  

(Alçak nefsi kahrederek ağlayıp inleten ve aciz bırakan, kafirlere meydanı dar eden, onları her yönden 

sıkıştıranı kim bilir!) 

8. Ģāfıž Ĥüdā-durur saña şükr eyle Rāhìyā 

A˘dāya   ŝala berķ-ı dıraĥşānı kim bilür 

(Ey Râhî, şükreyle ki senin koruyucun Allah’tır. Düşmanların üzerine parlak şimşekler salar, kim bilir!)  

[5A] 

9. İslām üzre oldı Ĥüdā’nın ˘ināyeti 

Āgāh ider-ise kâmil insānı kim bilür 

(Allah’ın yardımı, lütfu ve ihsanı İslam dini üzerinedir. Kamil insanı haberdar eder, uyanık kılarsa, kim 

bilir!) 

 

 

                                                           
267 Ârif: Allah’ı tanıyan; ilham yoluyla ilâhî hakikatlere vakıf olan; maddî varlıklardan sıyrılıp yalnızca 

Allah’la var olan kişidir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 

2012.) 

 



171 
 

10. Dārü’ş-şifāda derdine şāfì cevāb uman  

Ma˘źūr šuta ģikmet-i Loķmān’ı kim bilür  

(Şifahanede derdine deva olacak bir karşılık, bir ilaç uman kişi, derdin devasını bildiği için Lokman 

hekimin (maharetli doktorun) hikmetli söz ve nasihatlerini hoş görsün.) 

 

11. 

Er-Raģìm 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Yā İlāhì sen ġafūr-ı bendegān  

Raģmetüñ baģr-i muģìš-i bì-kerān 

(Ey Allah’ım, sen kullarını ziyade bağışlayansın. Senin merhametin uçsuz, bucaksız bir okyanustur.)  

2. Ĥūşe-çìn-i ĥirmenüñdür murġ u mūr 

Rìze-dār-ı ĥ ān-ı lütfuñ ins ü cān 

(Kuş(lar) ve karınca(lar) senin harmanının başak toplayıcılarıdır. Cin ve insanlar senin lütuf sofranın 

kırıntılarını toplayıcıdırlar.) 

3. Sen ġanìsin ben de muģtācün ileyk  

Sen ķavì ben bir ża˘ìf ü nātuvān  

(Sen zenginsin, hiçbir şeye ve hiç kimseye muhtaç değilsin. Ben ise sana muhtacım. Sen ziyade güç ve 

kudret sahibi, ben ise zayıf ve güçsüzüm.) 

4. Eyleme sāil ķapuñdan ġayrıya 

Kendü ber-ģurdār olsun bāġbān 

(Bahçıvan kendisi arzusuna kavuşsun. Onu senin kapından başka bir kapıya dilenci eyleme.) 

5. Bāġ-ı ˘ālemde ģavādiś Rāhi’nüñ 

Ķıldı cismin berk mìr-i ˘āşıķān 

(Âlem bahçesindeki havadis, âşıklar mirinin Râhî’nin cismini yaprak gibi kılmasıdır.) 

 



172 
 

6. İsm-i źātuñdur Ĥüdā-yı źü’l-minen 

Vaŝf-ı pākiñdür Ģafìž u Müste˘ān 

(Lütuflar sahibi Hüdâ senin zatının ismidir. Müsteân (kendisinden yardım dilenilen) ve Hafîz (her 

şeyden koruyan) senin tertemiz vasıflarındır.) 

 

12. 

El-Melik 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Şükr ü minnet Rāzıķ’a ālā bizüm  

Mevc-i deryā revnaķ-ı ŝaģrā bizüm  

(Rızık verene şükürler olsun ki nimetler bizimdir. Denizin dalgaları, sahranın tazelik ve güzelliği 

bizimdir.) 

2. Źū-fünūn-ı ˘ilm-i ˘aşķ olan bilür  

Güft ü gū-yı ŝūret ü ma˘nā bizüm  

(Aşk ilmine sahip olan kişiler suret ve manaya dair söylenilen sözlerin bize ait olduğunu bilirler.) 

3. Sırr-ı tevģìdiñ beyānı bizdedür 

Dil bizüm ģüsn-i cihān-ārā bizüm  

(Tevhit sırrının beyanı bizdedir. Gönül de bizim, cihanı süsleyen güzellik de bizimdir.) 

4. Bir iki günlük misafir-ĥānedür  

Hey nemüz dünyā vü mā-fìhā bizüm  

(Bir iki günlük misafirhane olan dünya ve içindekiler acaba bizim neyimizdir?) 

5. Biz Muģammed ümmetiyüz zāhidā  

Ģaķ bizümle cennetü’l-me’vā bizüm 

(Ey zahit, biz Muhammed ümmetiyiz. Hak bizimledir, Me’vâ Cenneti bizimdir.) 

 

 



173 
 

6. ˘Āşıķ-ı dìdār-ı pür-nūr olmuşuz  

Göz bizümdür vech-i nūr-efzā bizüm  

(Biz nurlar saçan yüzün aşığı olmuşuz, göz bizimdir, nur saçan yüz bizimdir.) 

7. Ŝaģn-ı gülşen bir temāşā Rāhiyā  

Gül bizümdür bülbül-i şeydā bizüm  

(Ey Râhî, gül bahçesinin ortası bir temaşa yeridir, (oradaki) gül de (gülün aşkından) çılgına dönmüş 

bülbül de bizimdir.) 

 

13. 

El- Ķuddūs 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Nesìm-i ŝubģ-dem eyler teneffüs  

Emārāt-ı taķaddesdür taķaddüs 

(Sabah vakti rüzgarı eserek Allah’ın yüce âlemetlerini takdis etmektedir.) 

2. ˘Aceb zìbā temāşā gülsüñ ey şeyh 

Vücūduñ mülkini ķılsañ taģassüs  

(Ey şeyh, bedenine dikkatle bakacak olsan şaşılacak derecede güzel görünümlü bir gül olduğunu 

anlarsın.) 

3. Derūnuñla birūnuñ pāk olsun  

Degildür mūcib-i raģmet telebbüs  

(İçin de dışın da temiz olsun, zira sadece giyinmek rahmete mucip değildir.) 

4. Nedür ˘ālem yüzünde bu televvün  

Gerekdür ādemi ŝāģib-i teferrus 



174 
 

(Dünya üzerindeki bu renkten renge girme hali nedir? İnsanoğlunun (bu durum karşısında) feraset268 

sahibi olması gerekir.) 

5. Eyā ˘āķil niçün ġāfil olursın 

˘İbādetde münāsib mi tekeddüs 

(Ey akıllı kişi, niçin gaflete düşüyorsun, ibadette istif yapmak münasip midir?) 

6. Kişinüñ zūr-ile küfrün šutarlar  

Nedür ehvāl-i sā˘atden taģarrüs 

(Kişinin yalanı ile küfrünü tutarlar, kıyametin korkunç hallerinden sakınmak nedir?) 

7. Eyā Rāhì temāşādan gelirsen 

Gelir erbāb-ı ģikmetden tekeyyüs 

(Ey Râhî, eğer âlemdeki ilahi güzellikleri hayranlıkla seyredersen sana hikmet269 sahipleri tarafından 

(hakikati kavrayacak bir) zeka verilir.) 

8. İnāśı pāyidār eyler taģarrì  

Ricāli bā-murād eyler teģavvüs  

(Araştırmak, kadınları kalıcı kılar. Cesaret, yardımseverlik ve merhamet erkekleri dileklerine ulaştırır.) 

 

14. 

Es- Selām 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ehl-i derdüñ bir šabìbi var Eģad dirler aña  

Bir şifā-yı pür-ŝafāsı var meded dirler aña 

                                                           
268 Ferâset: Gâipten gelen ilim yoluyla kazanılan idrak gücüdür. Mutasavvıflar, bu güce eşya üzerinde 

tefekkür edilerek ulaşılacağını söylerler. (Seyyid Cafer Seccâdî, Çev. Hakkı Uygur, Tasavvuf ve İrfan 

Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, İstanbul 2007.) 
269 Hikmet: Eşyanın hakikatine vakıf olmak, özelliklerini ve yaradılış sebeplerini bilip ona göre hareket 

etmek demektir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012.) 



175 
 

(Dert ehlinin Ehad270 denen bir doktoru var (ve o doktorun) medet denen huzur dolu bir şifası var.)  

2. Müddet-i ˘ömri ulü’l-elbāb olan bir dem bilür 

Ġāyet-i müddet nedür dirseñ emed dirler aña  

(Akıl sahipleri ömür müddetini bir an, bir nefes (kadar) bilirler. (Bu) müddetin sonu nedir diye sorarsan, 

ona ölüm derler.) 

3. Ŝıdķ-ıla kūy-i maģabbetde ġubār olsam ne ġam  

Bir avuç ĥāk-i siyehdür kim cesed dirler aña 

(Muhabbet diyarında sadakatle, içtenlikle toz toprak olsam dert değil, zaten ceset denen şey bir avuç 

kara topraktır.) 

4. Müdde˘ì envār-ı ˘aşk-ı pāki idrāk eylemez 

Çeşminüñ bir ˘illeti vardur remed dirler aña  

(Müddei271 temiz aşkın nurlarını idrak edemez, anlayamaz çünkü (onun) gözlerinde remed denen 

(iltihaplı) bir göz hastalığı vardır.) 

5. Zì sa˘ādet rāh-ı ˘aşķ içre olursa rāh-rev 

Zinde diller Rāhiyā ģayy-ı ebed dirler aña  

(Ey Rahi, aşk yolunda yürüyen kişiye ne mutlu. Zinde gönüller ona ebedi diri derler.) 

6. Her emirde bende bir şāhı penāh etmek gerek 

Ni˘meti bì-ġāyet Allāhu’ŝ-ŝamed dirler aña  

(Kul her işinde bir padişaha sığınmalıdır. (İşte) o padişaha nimeti sonsuz olan Samet (her türlü istek ve 

ihtiyacı karşılayacak güce sâhip olan ve hiçbir şeye muhtaç olmayan) derler.) 

 

 

 

 

                                                           
270 Ehad: ‘Bir” anlamında Allah’ın zatına isnat edilen ilahî isimlerdendir. (Selami Şimşek, Tasavvuf 

Edebiyatı Terimleri Sözlüğü, Litera Yayıncılık, İstanbul 2017.) 
271 Müddei: Düşüncelerinde ariflerden farklı izharlarda bulunan ham kişiye denir. (Seyyid Cafer 

Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.347.) 



176 
 

15. 

El-Mu’min 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

[6A] 

1. Ŝūfiyā ˘aşķ-ı ilāhìniñ kitābı sendedür  

Her uŝūlı sendedür her fi˘l ü bābı sendedür 

(Ey sufi, ilahi aşkın kitabı sendedir; o kitabın her kaidesi, her fiili ve her konusu sendedir.) 

2. Müşkilāt-ı nāme-i nāmìden olduñsa ĥabìr 

˘Ālemu’l-ġaybıñ suāliniñ cevābı sendedür 

(Nâmi’nin kitabının müşkilatından haberdar oldun ise gâip âleminin sualinin cevabı sendedir.) 

3. Bende-i maĥdūmusuñ rūz-i şumāruñ vāķıf ol 

İ˘tiźār-ı bì-şumār-ile ģisābı sendedür 

(Sen sayılı günlerin hizmet ettiği bir kulsun, buna vakıf ol. (O günlere ait) sayısız özürler ile (o özürlerin) 

hesabı sendedir.) 

4. Şāh-ı ˘ādilden ˘ibāretdür vücūd-ı ādemi 

İki ˘ālem źevķinüñ ˘aźb u ˘aźābı sendedür  

(İnsanoğlunun vücudu adil bir padişahtan ibarettir. Dünya ve ahiret zevkinin acısı ve tatlısı sendedir.) 

5. Rāhiyā olduñsa terkìb-i ˘anāŝırdan selìm 

˘Ārif-i ģaķķıñ ayaġınıñ türābı sendedür 

(Ey Râhî, sen unsurların (toprak, su, ateş ve hava) terkibinden272 kusursuz olarak vücut bulduysan eğer, 

hakkı bilen arifin ayağının toprağı sendedir.) 

 

 

                                                           
272 Bu tanım metinde “terkîb-i anâsır” şeklinde geçmektedir. Bununla “çâr unsur” ya da “anâsır-ı 

erba’a” denilen dört unsur; yani toprak, hava, su ve ateş kast edilmektedir. Bunların bir arada 

düşünülmesi madde âleminden kinayedir. Ayrıca bu dört unsurun insan karakterinde etkili olduğuna 

inanılmaktadır. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 212, s.23.) 



177 
 

16. 

El-Müheymin 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ĥoş-dem oldı devlet-i vakt-ile dünyā dem degil  

Bir güzel demdür ki envā˘-ı temāşā kem degil  

(Dünya vaktin saadetiyle müreffeh, hoş bir yer oldu. Temaşa çeşitlerinin az olmadığı güzel bir zamandır 

bu.) 

2. ˘Ālemi lušfuyla iģyā eyledi kimdür diyen  

Feyż-i bārān-ı bahār ey serv-i bālā yem değil  

(Ey âlemi lütfuyla dirilten kimdir diyen yüce servi, âlemi dirilten deniz değil, bahar yağmurlarının feyzi 

ve bereketidir.) 

3. Dürr-i raģmetdür niśār olmuş basìš-i ˘āleme  

Gördügüñ şebnem senüñ ey verd-i ra˘nā nem degil  

(Ey güzel gül, senin gördüğün şebnem yeryüzüne saçılmış rahmet incisidir, nem değil.) 

4. Bir teferrüc-gāhdur ey yār-i zìbā gözleyen  

Sen saña yār ol eger olduñsa tenhā ġam degil  

(Ey güzel sevgiliyi gözleyen kişi, eğer yalnız kaldıysan (sevgiliden ayrı düştüysen bunu) dert etme, bir 

gezinti yeri olan kendine yar ol.) 

5. İnşirāģ-ı ķalbe bir bā˘iś dilerseñ ˘ārif ol  

Ġuŝŝadan bāķì ķomaz gülşende ŝahbā hem degil 

(Kalbin huzur bulmasına bir sebep istersen arif ol, çünkü şarabın gül bahçesinde dert ve kederden bir 

şey bırakmaması gibi arif olmak da kalbi elemden temizler ve huzur bulmasına sebep olur.) 

6. Bir feraģ-efzālıġı var būstānuñ ŝūfiyā  

Ķāmeti serv-i sehìnüñ bār-ı ġamdan ĥam degil  

(Ey sufi, çiçek bahçesinin bir ferahlığı var, çünkü servinin düzgün boyu dert yükünden dolayı 

bükülmemiştir.) 

 



178 
 

Görse bu üslūb-ile eş˘ār-ı gevher-bārıñı 

Rāhiyā çoķ āferìn eylerdi Cāmì Cem degil  

(Ey Râhî, değil Cem, Câmî bile senin bu üslupla (yazdığın) cevher yüklü şiirlerini görseydi çok beğenir, 

takdir ederdi.) 

 

17. 

El-˘Azìz 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. İ˘tibār-ı dāne-i dünyā nedür 

İĥtiyār-ı merdüm-i dānā nedür 

(Dünya tanesine itibar etmek nedendir? Âlimin gözbebeğinin seçimi nedir?) 

2. Bülbülān-ı gülşenüñ ġavġāsını  

Añlayaydım bā˘iś-i ġavġā nedür 

(Gül bahçesindeki bülbüllerin kavgasının, anlasaydım sebebi nedir?) 

3. Bir güzel bezm-i müheyyā var-imiş 

Anda bu ˘işret nedür ālā nedür 

(Hazırlanmış güzel bir meclis varmış, ondaki (o meclisteki) bu içki ve nimetler nedir?) 

[6B] 

4. Sālik-i rāh-ı maģabbet ˘aşķına  

Baña bildür lā nedür illā nedür 

(Muhabbet yolunun yolcusu aşkına, bana “lâ” ve “illâ”nın273 ne olduğunu bildir.) 

5. Ŝūfi-i ser-meste inkâr etmesem  

Añlasam keyfiyyet-i ŝaģbā nedür 

(Mest olmuş sufiye itiraz etmeyip anlasam, şarap nasıl bir şeydir?) 

                                                           
273 Lâ ve illâ: Bu tasavvufî bir terimdir. Bununla kelime-i tevhide işaret edilmektedir. Mutasavvıflara 

göre “lâ” Allah’tan başka her şeyi ret, “illâ” ise Allah’ın varlığını ispattır. (Seyyid Cafer Seccâdî, 

Tasavvuf Ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Çev. Hakkı Uygur,Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.291.) 



179 
 

6. Yā ilāhì bu kühen-kāruñ senüñ  

Bilmemişdür ˘alleme’l-esmā 274 nedür 

(Ey Allah’ım, senin bu yaşlı kulun “’alleme’l-esmā” nın ne olduğunu ve ne anlama geldiğini 

bilmemiştir.) 

7. Sırr-ı mā-evģādan275 āgāh eylegil 

˘İzzet-i taģķìķ-i kerremnā276 nedür  

(Beni “ma evha” ayetinin sırrından haberdar eyle. “kerremna” nın hakikatinin yüceliği nedir?) 

8. Bizde yoķdur lā-tesellümden ĥaber 

Bilmezüz esrār-ı sellemnā nedür  

(Teslim olmamaktan haberimiz yoktur, kurtuluşun sırrı nedir bilmeyiz.) 

9. Dìde-i ġam-dìdeme göster benüm  

Himmet-i dil ģikmet-i deryā nedür 

(Gönül yardımının ve bir derya olan hikmetin ne olduğunu benim kederli gözlerime göster.) 

10. Ma˘rifet insān-ı kâmilden gelür 

Feyž-i pāk-i ˘ālim u dānā nedür  

(Marifet kemale ermiş, manen olgunlaşmış insandan gelir. Bilge ve âlimin temiz feyzi nedir?) 

11. Ŝavt-ı ra˘d u berk-ı āteşbār-ile  

Ġayś-ı nāzil revnaķ-ı saģrā nedür 

(Ateş saçan yıldırım ve şimşek sesiyle yağan yağmur ve parlayan çöl nedir?) 

12. Baña dìdāruñ ģaķķı arż eyleseñ  

Ķaŝr-ı dilkeş gülşen-i zìbā nedür 

(Güzel yüzünün hürmetine bana gönül çeken köşk ile süslü gül bahçesinin ne olduğunu göstersen.) 

                                                           
274 Bakara 2/31: “Allah, Âdem’e bütün varlıkların isimlerini öğretti. Sonra onları meleklere 

göstererek, “Eğer doğru söyleyenler iseniz, haydi bana bunların isimlerini bildirin” dedi.” 
275 Necm 53/10: “Böylece Allah kuluna vahyedeceğini vahyetti.”  
276 İsra 70/17: “Biz, hakikaten insanoğlunu şan ve şeref sahibi kıldık. Onları, (çeşitli nakil vasıtaları 

ile) karada ave denizde taşıdık; kendilerine güzel güzel rızıklar verdik, yine onları, yarattıklarımızın 

birçoğundan üstün kıldık.”  



180 
 

13. Māh-ı enver mihr-i ˘ālemtāb-ile 

Pür-temāşā esfel ü a˘lā nedür  

(Nurlar saçan ay ve âlemi aydınlatan güneş ile en aşağıların ve en yücelerin pür temaşa olması nedir?) 

14. Bir güzel rūşen ĥaber virseñ baña  

˘Ālem-i ŝuġrā nedür kübrā nedür  

(Bana, âlem-i suğra277 ve âlem-i kübrâ278nın ne olduğuna dair açıklayıcı güzel bir haber versen.) 

15. Penç ü şeşden añlanur çār ümmühāt  

Bilmezüm ferzend ne ābā nedür 

(Dört ana (toprak, su, ateş, hava) beş ve altıdan anlaşılır. Oğul nedir, baba nedir bilmem.) 

16. Dürr-i ezherden ne ĥāŝiyyet gelür 

Dāne içre günbed-i ģaērā nedür 

(Parlak inciden ne tesir gelir? Asıl, tane içindeki yeşil kubbe nedir?) 

17. Añlaya ben bir işāret eylegil  

Sırr-ı noķša ķāmet-i bālā nedür  

(Noktanın sırrını ve yüksek boyun ne olduğunu anlamam için bana bir işaret göster.) 

18. Bir güzel sevmek diler göñlüm benüm  

Gel ˘ıyān it baña bu sevdā  nedür 

(Benim gönlüm bir güzel sevmek istiyor. Gel, bana bu sevdanın sebebini açıkla.) 

19. Zülf ü ĥālinden şikāyet etmezem  

Gözlerinden dilde bu yaġmā nedür  

(Sevgilinin saçından ve beninden şikayet etmem lakin, gözleriyle gönülde yaptığı bu yağma nedir?) 

 

                                                           
277 Âlem-i suğrâ: kelime manası “küçük âlem”dir. Tasavvufta bu kavram, kainatın bir kopyası kabul 

edilen insan için kullanılmaktadır. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.37.) 
278 Âlem-i kübrâ: büyük âlem demektir. Tasavvufta insanın büyük nüshası olarak kabul edilen kainat 

için kullanılmaktadır. (Uludağ, age. s.37.) 



181 
 

20. Rāhì(y)i kūyında bir şeydā görüb 

Didi biñ lušf-ile bu şeydā nedür  

((O sevgili), semtinde Rahi’yi (aşkından) deli divane olmuş bir halde görünce bin lütufta bulunarak bu 

çılgın kimdir, dedi.) 

[7A] 

21. Gūş-i gül pür-nāme-i dil-sūz-ile  

Gülşenümde bülbül-i gūyā nedür  

(Bahçendeki gülün kulağını gönül yakan namelerle dolduran, şakıyan bu bülbül nedir?) 

 

 

18. 

El-Cebbār 

fa˘lün / fe˘ūlün / fa˘lün / fe˘ūlün 

1. Bāġ-ı vücūdı ķılsañ temāşā  

Allāh ekber ˘ālem temāşā 

(Varlık bağına bakıp seyre dalsan, zira âlem temaşadır. Allahu ekber!) 

2. Ehl-i zemāne ˘irfān-ı ˘ālim 

Esrār-ı ġayba her biri bìnā 

 (Zaman ehli için âlimin her bir irfanı bilinmeyen gizli sırları görücüdür.) 

3. Heb reh-güzìn-i şer˘-i Muģammed 

Elģamdülillāh ˘āķil ü dānā  

(Allah’a hamd olsun, Muhammed’in şeriatini yol edinenlerin hepsi âlim ve bilgindir.) 

4. Ŝūfì güzeldür ˘ādil dil olmaķ 

Nām u nişāne ūlā vü uĥrā  

(Ey sufi, adaletli bir gönle sahip olmanın ün ve nişanı dünyada da ahirette de güzeldir.) 

 

 



182 
 

5. Ey kimyāger tehźìb-i ķalb it 

Devlet senüñdür ĥayrun ve ebķā279  

(Ey kimyager280 kişi, kalbini ıslah et, onu düzelt. İşte o zaman daha hayırlı ve baki olan ahiret saadeti 

senindir.) 

6. Sen yeg bilürsün bu kişt-zārı  

Bāķì gerekdür maģŝūl-i dünyā  

(Sen bir ekin tarlasına benzeyen bu dünyayı iyi bilirsin ki onun mahsulü ebedi olmalıdır.) 

7. Rūz-i cezāda olmaz berāber  

Küfrān-ı ni˘met şükrān-ı ālā 

(Nimete nankörlük etmekle nimete teşekkür etmek ceza gününde birbirine denk olmaz.) 

8. Her kim bilürse feyż-i muģìši 

Ķuldan ˘inābet Allāh’dan i˘šā  

(Her kim her şeyi kuşatan ilahi feyzi bilirse kuldan tövbe, Allah’tan da (o tövbeye) icabet vardır.) 

9. Ebr-i hevāyı gör ey hevāì  

˘İllet ne olmuş bārān-ı yaġmā 

(Ey nefsin281 arzu ve isteklerine göre hareket eden kişi, heves bulutunun yağma yağmuruna dönüşerek 

nasıl bir illet haline geldiğini gör.) 

10. Māder-i ģayāt eşyāya māye  

Emvāt-ı arżı kim eyler iģyā 

(Yeryüzünün ölülerini dirilten kimdir? Hayatın annesi eşyanın özüdür.) 

 

                                                           
279 Â’lâ 87/17: “Oysa ahiret daha hayırlı ve süreklidir.” 
280 Tasavvufi bir terim olarak kimya, kişinin elindekilerle yetinip daha fazlasını arzulamamasıdır. 

(Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Tercüme: Zafer Erginli vd., Kalem Yayınları, İstanbul 

2006,s.561) 
281 Nefs: Ruh, öz varlık; zat anlamlarına gelen nefs, tasavvufta insanın kötü amel ve vasıflarının, 

dünyevi arzu ve isteklerinin kaynağı olarak kabul edilir. Yedi mertebesi vardır. Bunlar: nefs-i emmâre, 

nefs-i levvâme, nefs-i mülhime, nefs-i mutmainne, nefs-i raziyye, nefs-i merziyye ve nefs-i 

safiyye’dir. Hak yolcusu bu mertebelerin sonuncusu olan nefs-i safiyyeye yükselmek için sürekli 

nefsiyle mücadele içerisindedir. ( İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları; 

İstanbul 2012, s.355.) 



183 
 

11. nında 

Āhū ne otlar ĥuşk olsa ŝaģrā  

(Çöl kurak bir yer olsa ahu orada ne otlar? Zira çölün bereketi ahunun misk kesesinde muayyendir.) 

12. A˘mā   ne bilsün lušf-ile ķahrı  

Olmaķ içinde her ān peydā  

(Kör olan kişi her an peyda olan (Allah’ın) lütuf ve kahrını nereden bilsin? ) 

13. Rızķın viren ol mūr-ile māra  

Ķuvvet[-i] maģabbet bir tāze ģelvā  

(Karınca ile yılana rızkını veren O’dur. Muhabbetin gücü taze bir helva gibidir.) 

14. ˘Ālem degil mi ey ģācı ķardaş  

Dìdār-ı Ķa˘be seyr-i mu˘allā  

(Ey hacı kardeş, âlem Kabe’nin çehresidir, yüce bir temaşadır.) 

15. Maģrūm iderseñ nefs-i reźìli  

Ŝad bār aģrā cennetde ģavrā  

((Dünyada) rezil nefsi mahrum edersen eğer cennette (sana) yüzlerce huri verilir.) 

[7B] 

16. Ġāyet güzeldür bu lušf-ı pākì  

Şükr etse Ādem źikr etse Ģavvā  

(Havva’nın zikredip Adem’in şükretmesi temiz bir lütuftur ve (bu lütuf) gayet güzeldir.) 

17.  

Eşrāš-ı sā˘at oldı hüveyda 

(Ey hoca, akıllı ol, gafil olma. Zira kıyamet alametleri zahir oldu.) 

18. Seyrāne gelseñ bostān u bāġa  

Çoķ serv-i bālā kim rāst-bālā 

(Bağ ve bahçeyi gezip dolaşmaya gelsen orada birçok düzgün boylu, yüksek servi vardır.) 

 

 



184 
 

19. r ümmühātı eyler benātı 

Bì-mihr u şefķat evlād ü ābā  

(Sevgi ve şefkatten yoksun babalar ve evlatlar anneleri ve kızları hor görürler.) 

20. Dünyādan artıķ bey˘ ü şirā yoķ  

Allāh ki kāsid bāzār-ı ˘uķbā 

(Dünyadan başka alışveriş (yeri) yok. Allah ahirette alışverişi geçersiz kılmıştır.) 

21. Ĥalķ-ı cihānıñ žulm-ı ŝarìģi  

Gün gibi rūşen şarķan vü ġarbā  

(Dünya halkının açık zulmü doğudan batıya (kadar) gün gibi meydandadır, âşıkardır.) 

22. Nāzik šutarlar māl-ı yetimi 

Nezdìk bende nāran telažžā282 

(Yetimin malını nazik tutarlar, çünkü Alah’ın alevler saçan ateşi kula yakındır.) 

23. Rūbāhlıķda şìrān-ı ġurrān  

Ĥargūşa yer çok her kūşe tenhā  

(Hilekarlıkta gürleyen aslan gibidirler, fakat tavşana yer çok, zira her köşe boş.) 

24. Ķāēì öniñde vire cevābı  

Ķaç yerde vardur ģuccetde imżā  

(Kaç yerde imzası, delili varsa kadı önünde hesap versin.) 

25. Rāżì gerekdür merdüm ķażāya  

Ey ˘ālem-ārā ey ˘ālem-ārā  

(Ey cihanı süsleyen Rabbim, insan kaderine rıza göstermelidir.) 

26. İslāma ķuvvet vir yā ilāhì 

Senden hemìşe budur temennā 

(Ey Rabb’im, İslam’a kuvvet ver. Daima senden dileğim budur.) 

                                                           
282 Leyl 92/14: “Sizi alevler saçan ateşe karşı uyardım.”  



185 
 

27. Devletle olsun Sulšān Süleymān  

Manŝūr u nāŝır ˘adlen vü fażlā  

(Sultan Süleyman hep saadetler içerisinde olsun. Yardım edilen, adaletli ve erdemli olsun.) 

28. İrgür livā -yı nuŝret-penāhın 

Tā rūz-i maģşer tā ˘arş-ı a˘lā 

(Ta kıyamete kadar zaferin hamisi olan sancağını arşa ulaştır.) 

29. Bālā-nişìn-i Firdevs olursun  

Ey şeyĥ sen ha ey şeyĥ sen ha  

(Ey şeyh, sen Firdevs cennetinin yüksekte oturanı olursun.) 

30. Cennetlik eyler eñ kem ķulını  

Ķādir-durur ol ģayy u tüvānā 

(Güç ve hakiki hayat sahibi olan Allah en günahkar kulunu bile cennetlik eyler.) 

31. Bostāna gelmez gülşende ötmez  

Her merd-i ŝaģrā her murġ-ı gūyā  

(Her çöl yiğidi bağa gelmez ve her öten kuş gül bahçesinde ötmez.) 

32. Efsāne söyler Rāhì ne ķuldur  

Dergâh-ı Ģaķķ’da bir bende ednā  

(Hakk’ın dergahında pek aşağı bir kul olan Râhî efsane söyler.) 

[8A] 

33. ˘Āşıķ olanlar nūr-ı cemāle  

Artuķ ne olsun rüsvā vü şeydā  

(Allah’ın cemalinin nuruna âşık olanlar artık niçin rezil ve divâne olsun?) 

34. ˘İzzet güzeldür ˘abd-i ģakìre 

Ey yār-i tenhā ey yār-i tenhā 

(Ey yalnızların dostu, hakir kula yakışan izzettir.) 

 

 



186 
 

35. Nažm-ı ehālì cevher-[i] leālì  

Aŝģāb-ı fıšnat eylerse ıŝfā  

(Eğer zeki ve hikmet sahibi insanlar saflaştırırsa, ahalinin nazmı inci gibi bir mücevhere dönüşür.) 

36. Bu dürr degildür deryā-yı raģmet 

Bu söz degildür emvāc-ı deryā         

(Bu inci değil, rahmet deryasıdır; bu söz değil, (o rahmet ) deryasının dalgasıdır.) 

37. Bir demde ķalmaz kitāb-ı ģikmet 

Kevn ü mekānı imlā vü inşā  

(Hikmet kitabı bir zamanda kalmaz. O, varlığı ve kainatı işaret eder ve (onları) anlatır.) 

 

 

19. 

El-Mütekebbir 

mef˘ūlü / fā˘ilātün / mef˘ūlü / fā˘ilātün 

1. Gel bu serāy içinde ey isteyen ŝadāret  

Ķıl rūģuñı mu˘azzez it nefsüñe ģaķāret 

(Ey bu saray içinde yüksek makam (sadrazamlık) isteyen kişi, gel nefsini küçük düşürerek ruhunu 

yücelt.) 

2. Ġāyet ĥarābe müşrif olmuşdur ey ĥıred-mend 

Çoķ pāyidār olmaz vallāhi bu ˘imāret  

(Ey akıllı kişi, çok harabeler yücelmiş, değer kazanmıştır, lakin Allah’a yemin ederim ki bu imaret çok 

kalıcı olmaz (yıkılır).) 

3. Māl-ile mālın alma dervìş-i bì-nevānıñ  

Ey ĥ āce aŝŝı etmez bunuñ gibi ticāret  

(Ey hoca, nasipsiz dervişin malını mal karşılığında alma, zira böyle bir ticaret (kişiye) fayda sağlamaz.) 



187 
 

4. Ez-nefĥa-i to būy-i peyġām-ı dilber āmed 

Ehlen ve merģaben bike yā ķāŝıd-ı beşāret 

(Merhaba, hoş geldin ey müjde habercisi (Hz. Muhammed), senin esintinden güzel sevgilinin haberinin 

kokusu geldi.) 

5. Tābende gevher oldur ĥūrşìd-i enver oldur  

İnsān-ı ekber oldur kāfì-durur işāret  

(Parlayan mücevher, en parlak güneş ve en büyük insan o (Hz. Muhamed)dir.  (Buna) işaretler kafidir.) 

6. Erbāb-ı ˘ilm-i ģikmet oķursa dir bu şi˘ri 

Üslūb-ı nažm içinde ancaķ olur mahāret   

(Bu şiiri hikmet ilminin erbabı okursa maharetin ancak nazım üslubu içinde olduğunu söyler.) 

7. Bir ĥānķāha geldik ey şeyĥ-i pāk-terkìb  

Rāhì esìr-i ma˘nā sen bende-i ˘ibāret 

(Ey temiz yaradılışlı şeyh, öyle bir tekkeye geldik ki Râhî (o tekkede) mananın esiri, sen ibarenin 

kölesisin.) 

 

20. 

El-Ĥālıķ 

mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 

1. Bir ķašreye feyż eyleyicek Ĥālıķ-ı deryā  

Her ķanda irerse bitürür serv-i dil-ārā  

(Deniz(ler)in yaratıcısı olan Allah bir damlaya bereket verince o damla her nereye ulaşırsa orada gönül 

süsleyen servi(ler) bitirir.) 

2. Ey rāh-rev-i Aģmed ü Maģmūd u Muģammed  

Rūhına ŝalāvāt-ı muŝaffā vü müzekkā  

(Ey (adı) Ahmed ve Mahmud olan Muhammed (s.a.v.)’in yolundan giden kişi, onun ruhuna arındırılmış 

temiz salavatlar (getir).) 



188 
 

3. Çoķ dürlü dürūd-ile taģiyyāt ü śenālar  

Āline vü aŝģābına aģbābına cem˘ā  

(Türlü türlü dualar, tahiyyat ve senalar Hz. Muhammed (s.a.v.)’in bütün ailesi, ashabı ve dostları 

(üzerine) olsun.) 

[8B] 

4. Bir yār-ı vefādārla seyrāna gelirseñ  

Gel gülleri gör eyle gülistānı temāşā  

(Eğer vefalı bir sevgili ile gezintiye çıkarsan gel, gül bahçesini temaşa eyleyip gülleri gör.) 

5. Noksān-ı ˘ibādetden283 olur bendeye ey şeyĥ  

Vesvāse-i nefs-ile vücūd içre müdāra 

(Ey şeyh, nefsin vesveseleri ile benlikteki dalkavukluk kulun ibadetteki kusurundan hâsıl olur.) 

6. ˘Ālim dirilür zu˘mla her ˘ālim-i fānì  

İĥlāŝ-ı ˘amel olmaz-ise özge temāşā 

((Bu) özel temaşa ihlaslı bir amel olmaz ise fani âlimin âlim olarak dirileceğini zannetmesi boş bir 

inançtır.) 

7. Ŝıģģat demidür ˘ālemi Firdevs-i berínüñ  

Vuŝlat yeridür Ka˘be-i ˘ulyāda Mu˘allā 

(Yüce Ka’be’deki Muallâ284 (mezarlığı) vuslat yeri; yüksek Firdevs cenneti diyarı da esenlik çağıdır.) 

8. ˘İrfāna mecāl-i suĥan olmazsa ˘aceb mi  

Ĥod-bìn olur oldı berā˘atde berāyā  

(Halk güzellik ve olgunlukta kendini üstün görerek gururlanır oldu. Hal böyleyken onların irfana285 söz 

söylemeye mecali olmaması şaşılacak şey midir?) 

 

                                                           
283 Anlam gereği bu kelimeyi “ibadet” olarak okuduk. Kanaatimizce kelimedeki “te” harfinin bir noktası 

eksik yazılmıştır. 
284 Harem-i Şerif’in yaklaşık 2km. kuzeyinde bulunan çok eski bir mezarlıktır. Hz. Muhammed’in 

dedeleri Kusay ile Abdülmuttalib, amcası Ebû Tâlib ve Hz. Hatice’nin burada defnedildiği 

bilinmektedir. (Mustafa Aydın, “cennetülmuallâ”,  TDV İslam Ansikloopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1993. C.7, s. 387-388.) 
285 İrfan: Istılah manası “Allah’ı tanımak ve ona ulaşmak için seçilen yol ve yöntem”dir. Seyyid Cafer 

Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü,  Çev. Hakkı Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007,s.244.  



189 
 

9. Ŝabr idemedi sırrı ˘ayān eyledi Rāhì 

Şimden geru esbāb-ı sefer oldı müheyyā 

(Râhî sabredemeyerek sırrını ifşa etti. Şimdiden sonra yolculuk sebepleri hazırdır.) 

10. Olursa maģabbetde vücūdı n’ola fānì 

Men māte mine’l-˘aşkı faķad māte şehìdā286  

(Onun (Râhî’nin) vücudu muhabbette yok olsa ne olur, zira aşktan ölen muhakkak ki şehit olarak ölür.) 

11. Gel fātiģa-i fāyiģadan itme ferāmūş 

Mü’minlere raģmet ide Allāh te˘ālā 

(Gel güzel kokan Fâtiha’yı aklından çıkarma. Yüce Allah mü’minlere rahmet etsin.) 

12. Ervāģ-ı ˘azìzāna du˘ā böyle gerekdür 

Ālāt-ı bezm ŝuffe-i cennetde musaffa 

(Cennet holündeki meclis aletlerinin saf ve duru olması gibi ermişlerin ruhlarına yapılan dua da (böyle 

saf ve duru) olmalıdır.) 

 

21. 

El-Bārì 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Çāre kimden bu zāra yā Rabb  

Senden olmazsa çāre yā Rabb  

(Yâ Rabb, bu inleyen zayıf, dermansız kula senden çare olmazsa kimden olur?) 

2. Yüreginde bu derd-ile çoķdur  

Yāreler üzre yāre yā Rabb 

                                                           
286 “Aşık olup, aşkını gizleyen ve iffetini muhafaza ederek ölen kişi şehit olur “ mealindeki hadis-i 

şerifinden iktibastır. 

 



190 
 

(Bu dert ile yüreğinde üst üste çok yaralar vardır.) 

3. Lušf idüb kūh-i cürmini kāh it 

Ķahr-ıla yaķma nāra yā Rabb 

(Yâ Rabb, günah dağını (dağlar kadar günahını) bir saman çöpü kadar küçült ve (onu) ateşte yakma.) 

4. İltihābına göre ol nāruñ  

Mūmdur seng-i ĥāre yā Rabb  

(Yâ Rabb, o cehennem ateşinin alevi karşısında mermer taşı mumdur.) 

5. Būy-i rāģat getür nesìmüñle  

Bu siyeh rūzigāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, bu kara dehre rüzgarınla huzur kokusu getir.) 

6. Ģażretüñe ne yüz-ile vara  

˘Aceb ol yüzi ķara yā Rabb 

(Yâ Rabb, acaba o yüzü kara kişi senin huzuruna ne yüz ile varacak.) 

7. Raģmet eylegil bu ĥaşyetden  

Oldı dil pāre pāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, bu korkudan gönül parça parça oldu, sen (ona) acı, merhamet eyle.) 

[9A] 

8. Raģmetüñ baģri bir baģirdür kim 

Aña yoķdur kenāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, senin rahmetin öyle bir denizdir ki onun kenarı, ucu bucağı yoktur.) 

9. Rāhi’yi anda ġarķ idüb dūş it 

Lü’lü-i āb-dāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, Râhî’yi o denize daldır ve eşsiz inciye kavuştur.) 

10. Feyż-baģş ol buģūr-i lušfuñdan  

Šab˘-ı gevher-niśāre yā Rabb 

(Yâ Rabb, mücevher saçan yaratılışa lütfunun güzel kokusundan feyiz ihsan et.) 



191 
 

22. 

El-Muŝavvir 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Zerķ-ıla šonlaruñ ˘abā itme  

Göñlegiñ bì-sebep ķabā itme  

(Ey sûfî, hile ve riya ile donlarını hırka etme, gömleğini de sebepsiz yere cüppe etme.) 

2. Ŝūfiyā gel bu tāc u ĥırķa-y-ıla 

Nefsüñe ķurı iftirā itme 

(Ey sûfî, gel, bu taç ve hırka ile nefsine kuru iftira etme.)  

3. Ģāl-ile eyleyen güzel eyler 

Ķāl-ile ķātı hūy ü hā itme  

(Hal287 (dili) ile hareket eden güzel eyler, kâl288 ile (o güzelliği) boşa harcama.) 

4. Vā˘ižā nefsüñ itmedin tehźìb 

Ĥulķ-ıla ĥalķa çoķ cefā itme 

(Ey nasihat veren kişi, nefsini ıslah etmeden doğuştan gelen huyla halka eziyet etme.) 

5. Bāġa gel bülbül-i suĥendān ol 

Ġayrı ķuşlar gibi nevā itme  

(Gel, bağda güzel söz söyleyen bülbül ol, başka kuşlar gibi ötme.) 

6. Olma ehl-i hevā ile hem-dem 

Kendüñe yādı āşinā itme 

(Gel, nefsin isteklerine göre yaşayan kişilerle arkadaş olup yabancıları kendine dost edinme.) 

                                                           
287 Hâl: Tasavvufta, Allah’ın kulun kalbine ihsan ettiği feyiz, bereket, his ve marifet gibi 

mevhumlardır. Yalnız Allah’ın rızasını amaçlayan ve O’nun rızasına uygun hareket eden kişilere hal 

ehli, batınî ilme de hâl ilmi denir.  ( Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2001, s.154.)   
288 Kâl: Arapça “dedi” manasına gelmektedir. Tasavvufta şer’î ilimlere “kâl ilmi” denilmektedir. 

Hâle dönüşmedikçe “kâl” makbul görülmemiş; “hâl”in de “kâ”l ile olanı daha evla sayılmıştır. (Ethem 

Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.340.) 



192 
 

7. Ŝūfì ķalbini ŝāf idenlerdür 

˘Amelüñ ĥāliŝ it riyā itme  

(Sufi kalbini temiz tutanlardır. Sen de amelinde halis ol, riya etme.) 

8. Kimyāgerler işte bunlardur 

Šaleb-i kesb-i kimyā itme 

(İşte kimyagerler bunlardır (kalbini ve amelini halis tutup riya etmeyenler). Sen kimya kazanmayı talep 

etme.) 

9. Ehliñ ayaġı tozı cevherdür 

Gözüñe ġayrı tūtiyā itme 

(Ehil kişilerin ayağının tozu cevherdir, o tozdan başkasını gözüne sürme etme.) 

10. Zāhidüñ zühdi fāyide itmez 

˘Ömrüñi yoķ yere hebā itme 

(Ömrünü yok yere harcama, zira zahidin zühtü,289 takvası fayda etmez.) 

11. ˘Ayb olur ĥalķ içinde her hünerüñ 

Sözi bu šarz-ile edā itme  

(Sözü bu şekilde söyleme, zira gösterdiğin her hüner toplumda ayıp olarak karşılanır.) 

12. Yā İlāhì cemì˘ ķullaruñı 

Müflis ü āç u bì-nevā itme 

(Yâ İlâhî, bütün kullarını müflis, aç ve kısmetsiz etme.) 

13. Rāhi’(y)i itme kimseye muģtāc  

Hìçbir derde mübtelā itme  

(Râhî’yi hiç kimseye muhtaç ve hiçbir derde müptela etme.) 

 

                                                           
289 Zühd: Kelime manası “soğuk ve ilgisiz davranmak”tır. Tasavvufta ise dünyevi ve uhrevi tüm 

isteklere yüz çevirerek yalnızca Allah’a yönelmek; gönlünde O’ndan gayrısının sevgisine yer 

vermemektir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, 

s.389.) 



193 
 

 

 [9B] 

23. 

El-Ġaffār 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Gülşen-i dìdāra gel ˘ilmüñle cehd it ˘āmil ol 

Ka˘be-i maķŝūda gel Bābü’s-Selām’a dāĥil ol 

(Çalışıp ilminle amel et, yüce Allah’ın tecelli bahçesi olan Ka’be’ye gel ve Bâbüsselâm’290dan (içeri) 

gir.) 

2. Çeşm-i mā-zāġe’l-baŝar291dan rūşenālıķ kesb idüb 

Şāhidān-ı raģmet-i ģaķdan murāda vāŝıl ol 

(“Göz şaşmadı” ayetinin muhatabı olan Hz. Muhammed’in gözünden aydınlık kazanıp, murada Hakk’ın 

rahmetini görenlerden ulaş.) 

3. Peyrev-i ĥayru’l-beşer olmaķ dilerseñ ŝūfiyā 

Gel vücūduñ mülkine bir pādişāh-ı ˘ādil ol 

(Ey sûfî, yaratılmışların en hayırlısı olan Hz. Muhammed’in izinden gitmek istersen eğer, gel varlığının 

mülküne adaletli bir padişah ol.) 

4. Her fużūluñ ša˘n-ı zehr-āmìzini şükür bilüb 

Ķo me˘ānì baģśini ˘ilm-i ledünde fāżıl ol 

(Her haddini bilmezin zehirli kınamasını şükür bilip mana bahsini bırak ve ledün ilminde292 üstünlük 

kazan.) 

                                                           
290 Bâbü’s-Selâm: Farklı mekanlara ait üç kapı bu isimle tesmiye edilmiştir: Kâbe’nin Şam tarafına 

bakan kapılarından biri (Ebu’l-Velîd El-Ezrakî, Ahbâru Mekke-Mekke Tarihi, Çev. Yunus Vehbi 

Yavuz, Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2017, s.417.), Topkapı Sarayı’nın esas giriş kapısı (Semavi 

Eyice, “Bâbusselâm”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 1991, C.4, s.410-411.), ve Hz. 

Muhammed’in kabrinin bulunduğu Mescid-i Nebevî’nin ilk kapılarından biri Bâbu’s-Selâm adıyla 

anlmaktadır (Nebi Bozkurt, M, Sabri Küçükaşçı, “Mescid-i Nebevî” TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 2004, C.29, s.281-290) .  
291 Necm 53/17:“Göz (gördüğünden) şaşmadı ve (onu) aşmadı.”  
292 İlm-i ledün: Allah tarafından ilham yoluyla verilen ilimdir. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri 

ve Deyimleri Sözlüğü, Ağaç Kitabevi Yayınları, İstanbul 2009, s.307.) 



194 
 

5. Bir daĥı girmez ele kālā-yı ˘ömr-i nāzenìn  

Sālik-iseñ naķdiñi dünyāya virme ˘āķil ol 

(Nazlı ömür sermayesi bir daha ele girmez; eğer Hakk yolcusu isen akıllı ol ve elindeki bu sermayeyi 

dünya için harcama.) 

6. Kimyāger ķalbini tehźìb idenler aķlanur  

Rāh-ı ģaķda Rāhiyā kesb-i kemāl it kāmil ol  

(Ey Râhî, kalbini tehzîb293 edenler aklanır, sen Hakk yolunda olgunluk kazanarak kemale er.)  

7. Şeyĥ-i İslāmıñ rıżāsınca dirilmekdür murād  

Her mürìde rāzıñı açma mürìd-i ķābil ol 

(Murad edilen, İslam şeyhinin rızasına göre dirilmektir; tarikata giren her dervişe sırrını açma ve kabul 

eden bir mürit ol.) 

 

24. 

El-Ķahhār 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Tevekkül eyledüm ķısmet senüñdür  

Ķadìmì bendeye himmet senüñdür 

((Ya Rabb) kısmetin senin olduğuna tevekkül ettim. Daima, kula yardım edip ihsanda bulunmak sana 

aittir.) 

2. Kerem ķıl eyleme muģtāc-ı ni˘met 

Ĥuŝūsan ķul senüñ ni˘met senüñdür 

(Bilhassa kul ve nimet senindir. Kerem kıl, nimete muhtaç eyleme.) 

 

                                                           
293 Tehzîb: Düzeltme, ıslah etme demektir. Istılahta ise hâl ve kâl bakımından şeriata aykırı her 

şeyden arınmak: ahlakı güzelleştirmektir. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri 

Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.645.) 



195 
 

 

3. Ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı-y-çün açma 

˘Uyūbum perdesin ˘ismet senüñdür 

(Habibin Muhammed Mustafa hakkı için, ayıplarımın perdesini açma, zira ismet294 sana aittir.) 

4. Ne miķdārı olur bir źerre ĥākiñ 

Nedür ķıymet ana ķıymet senüñdür 

(Bir zerre toprağın ne değeri vardır, ona değer vermek nedir? (Asıl) değer senindir.) 

5. İlāhì bir ˘aceb ģikmet görenler 

Beni şā˘ir ŝanur ģikmet senüñdür 

(Allah’ım, (bende) şaşırtıcı bir hikmet295 görenler beni şair sanır, (oysa) asıl hikmet senindir.) 

6. Ġarìb aģvāline ˘aynında nāsıñ 

Ķanı ibret ķamu ˘ibret senüñdür 

(İnsanların gözlerinde, zavallı hallerine dair ibret hani! Bütün ibretler senindir.) 

7. Baña ˘ālem ne ġam etmezse ˘izzet 

Yaķìnum var benüm ˘izzet senüñdür 

(Âlem bana hürmet etmez, saygı duymazsa dert değil, saygı ve hürmetin sana ait olduğuna kesin 

inancım var benim.) 

8. Görürsün ehl-i ŝūretler ķatında 

Ne ķadrüm var benüm ķudret senüñdür 

(Dünya ehli katında benim ne kadar kıymetim olduğunu görüyorsun, güç ve kuvvet senindir.) 

 

 

 

 

 

                                                           
294 İsmet: Temizlik, masumluk ve günahtan uzak olmak anlamlarına gelmektedir. Peygamberlere 

mahsus sıfatlardandır. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf Ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Çev. Hakkı 

Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.252.) 
295 Hikmet: eşyanın hakikatini, var oluş nedenini, hususiyetlerini ve tesirlerini bilip ona göre 

davranmaktır. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2004, s.208.) 



196 
 

 [10A] 

9. Meded İslāmı ķıl küffāra ġālib 

˘İnāyet sendedür ķudret senüñdür 

(Güç ve kuvvet senindir, yardım (ancak) sendendir. Yardım et, İsalam’ı kafirlere karşı galip kıl.) 

10. ˘Adl üzre olursa ehl-i İslām 

Mužaffer-fer olur nuŝret senüñdür 

(İslam ehli adalet üzere olursa zafer ve şan kazanır, fakat asıl zafer senindir.) 

11. Bi-ģamdi’l-lāh hezārān şükr ü minnet  

Benümle ĥāne-i vaģdet senüñdür 

(Allah’a binlerce hamd olsun ki şükür ve teşekkür benim, vahdet296 hanesi senindir.) 

12. Güzeldür dāyimā tenhā temāşā 

Benümdür gülşen-i vuŝlat senüñdür 

(İlahi güzellikleri yalnızken seyretmek daima güzeldir, (o güzellikleri temaşa etmek) benim, (seyre 

daldığım) vuslat297 bahçesi ise senindir.) 

13. Ġamuñla Rāhi’(y)i tenhā düşürdün 

Temāşā sendedür raģmet senüñdür 

(Râhî’yi kendi gamınla baş başa bıraktın, (onun ) temaşa(sı) sendedir, rahmet senindir.) 

14. Ķoma elden ŝırāt-ı müstakimi 

Eyā sālik yüri devlet senüñdür 

(Ey Hakk yolcusu, dosdoğru yoldan ayrılma, o yolda yürü. İşte o zaman saadet senindir.) 

15. Vücūduñ mülkine ģākim olursan 

Serāy-ı gülşen-i cennet senüñdür 

(Varlık mülküne hakim olursan cennet bahçesindeki köşk senindir.) 

                                                           
296 Vahdet: Birlik demektir. Tasavvufta ise hakiki anlamda bir olan Allah’a isnat edilir. (Süleyman 

Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2002, s. 363.)  
297 Vuslat: Ulaşmak, erişmek anlamlarına gelir. Tasavvufta ise Hakk’a kavuşmayı, kemale ermeyi ve 

seyr u süluku tamamlamayı ifade eder. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2002, s.375.) 



197 
 

16. Bilürseñ kārını bu kişt-zārıñ  

Hemān kāruñda ol ŝan˘at senüñdür 

(Eğer bu ekin tarlasının fayda ve kazancını bilirsen o kazancındaki sanat ancak senindir.) 

17. Muģammed yār olur Allāh yāver 

˘Adüvden ġam yeme fırŝat senüñdür 

(Allah sana yardımcı, Hz. Muhammed de dost olur. Düşmandan dolayı kederlenme, zira fırsat senindir.) 

 

25. 

El-Vehhāb 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilāt 

1. Ben gülistān-ı cemāl-i lā nažìre nāžıram  

Ben esìrān-ı celāl-i bì-vezìre ģāżıram 

(Ben eşi benzeri olmayan cemalin gül bahçesine bakmaktayım. Veziri olmayan celal sahibi yüce 

Allah’ın esirlerinin huzurundayım.) 

2. Himmetüm budur benüm üstādı şākird eyleyem 

Ŝan˘at-ıla şehr-i ˘aşķ içre be-ġāyet māhirem 

(Aşk şehri içerisinde sanatta oldukça mahirim; benim niyetim üstadı şakirt298 eylemektir.) 

3. Yār-i cānuñ yolına dirlerse cānuñ ķıl fedā 

Ol ķadar nesne baña müşkil degildür ķādirem 

(Eğer cana yar olan sevgilinin yoluna canını feda et derlerse, o kadar şey bana zor gelmez. Bunu 

yapmaya kadirim.) 

 

 

 

                                                           
298 Şakirt: Şeyhin (üstadın) eğitimi altındaki müride denir. Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri 

Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.323. 



198 
 

4. ˘Ārif-i ģaķķ devlet-i dünyā-y-ile faĥr eylemez 

Faķruma incinmezem el-ģamdü li’l-lāh fāĥirem 

(Allah’a hamd olsun ki fakirliğimden dolayı üzülmem, onunla övünürüm. Zira hakkı bilen kişi dünya 

saadetiyle övünmez.) 

5. Ķudret anuñ žulmet ehline delìlem hādiyem  

Ģikmet anuñ ģācet ehline mu˘ìnem nāŝırem 

(Ben zulmet299 ehline delilim, onlara doğru yolu gösteririm, kudret Allah’ındır. Ben de ihtiyaç 

sahiplerine yardımcıyım, hikmet O’nundur.) 

6. Zì sa˘ādet Rāhiyā ol pādişāh-ı ˘ādilüñ 

Ķapusında bendeyem ĥıdmetde ammā ķāŝırem 

(Ey Râhî, hizmette kusurlu ve aciz olsam da o adaletli padişahın kapısında kul olmak ne güzel bir 

saadettir.) 

7. Şükr ü minnet der-ģaķìķat murġ-ı bāġ-ı devletem 

Bülbül-i gülzār-ı nüzhetgāh-ı ˘aşķam şā˘irem  

(Şükürler olsun ki hakikat kapısında saadet bağının kuşuyum. Aşkın mesire alanındaki gül bahçesinin 

bülbülüyüm, şairim.) 

[10B] 

8. Görse bu siģri olur dem-beste her siģr-āferìn  

Ġafletüñden sen beni ey ĥ āce ŝanduñ sāģirem 

(Ey hoca, bu sihri gören her sihirbazın nefesi tutulur. Sen gafletinden dolayı beni sihirbaz sandın.) 

9. Fā˘ilātün fā˘ilātün fā˘ilātün fā˘ilāt 

Yaraşur üslūb-i nažm içinde dirsem nādirem 

(Şiir üslubunda nadir olduğumu söylesem münasiptir, yakışır.) 

 

 

 

                                                           
299 Zulmet: “Karanlık” demektir. Tasavvufta ise maddi âlemi, günahı ve nurun karşıtı olan karanlığı 

ifade etmektedir. (Uludağ, age, s.388.) 



199 
 

26. 

Er-Rezzāķ 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Baña dergāhuñ yeter her derde muģtāc eyleme 

Derd-i ˘aşkuñ var-iken her derde muģtāc eyleme 

(Allah’ım! Senin dergahın bana yeter beni başka kapıya muhtaç eyleme. Senin aşkının derdi varken 

beni ondan başka dertlere muhtaç eyleme.) 

2. Şāh-ı ˘ādilsün celāl-ile cemālüñ ˘izzeti 

Ferd ü vāģidsün kerem ķıl ferde muģtāc eyleme  

(Adaletli bir padişahsın, senin eşin yok, teksin. Celal ve cemalinin izzeti hürmetine kerem kıl beni hiç 

kimseye muhtaç eyleme.) 

3. Rūhumı gel eyle terkìb-i ˘anāŝırdan ĥalāŝ 

Kimseden naķd-i sefìd ü zerde muģtāc eyleme 

(Ruhumu unsurların300 (toprak, su, ateş ve hava) terkibinden (oluşan bedenden kurtar ve beni kimsenin 

beyaz ve sarı akçesine muhtaç eyleme.) 

4. Mu˘tedil eyle mizācum  şerbet-i taķvā-y-ile 

Ģikmet-i dārū-yı germ ü serde muģtāc eyleme 

(Takva301 şerbeti ile mizacımı mutedil eyle, beni sıcak ve soğuk ilacın hikmetine muhtaç eyleme.) 

5. Rāhi’ye ġāib ĥazìneñden ˘ašālar gösterüb 

Merde muģtāc eyleme nā-merde muģtāc eyleme 

(Senin görünmez hazinenden Râhî’ye lütuflar gösterip onu merde de namerde de muhtaç eyleme.) 

 

 

 

                                                           
300 Terkîb-i anâsır (anâsır-ı erba’a): Mahlukatın yaratıldığı dört ana unsur olan toprak, su, ateş ve hava 

kastedilmektedir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan şiiri Sözlüğü, Kapı yayınları, İstanbul 2012. s.23.) 
301 Takvâ: Allah’ın rızasına aykırı hal ve hareketlerden uzak durma. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü, Marifet Yayınları, İstanbul 1999, s.508.) 



200 
 

6. Yā ilāhì ģażretüñden bir süālüm var benüm  

Müdde˘ìlerden cevāb-ı berde muģtāc eyleme 

(Ey Rabbim! Yüce zatından bir suâlim vardır; beni müddeîlerden302 gelen sert cevaba muhtaç 

eyleme.)  

 

27. 

El-Fettāģ 

fe˘ilātün / mefā˘ilün / fe˘ilün303 

1. Aġla ey zaģmet ıssı fi’t-teberāt 

Cūy-i raģmet olur düşen ķašarāt 

(Ey zahmet sahibi, seferde ağla, zira gözlerinden düşen gözyaşı damlaları rahmet deresi olur.) 

2. Ġāfil olma şarāb-ı keśretden 

Bezm-i ˘ìşün soñundadur sekerāt 

(Kesret304 şarabının sarhoşluğu zevk305 ve safa meclisinin sonunda hasıl olur. Sakın bundan gafil olma.) 

3. Özge ġamdan bitimek aģvāli 

Çeşm-i aģvelde ķalmadı ˘aberāt 

(Bu şaşı gözde gam ve keder hallerini tasvir etmekten başka açıklayacak bir husus kalmadı.) 

4. Kārıñı muģkem eyle evvel dem 

Eylemez aŝŝı soñ nefes ģaserāt 

(Başlangıçta işini sağlam yap, zira son nefeste üzülmek fayda etmez.) 

                                                           
302 Müddei (iddia eden): Düşüncelerinde ariflerden farklı izharlarda bulunan ham kişiye denir. (Seyyid 

Cafer Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.347.) 
303 Veznin ilk tef’ilesi “fâ’ilâtün” olarak gelmiştir. 
304 Kesret: Çokluk demektir. Istılahta ise tek olan Allah’ın isim ve sıfatlarıyla tecelli ederek çokluk 

halinde görünmesini ifade eder. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.210) 
305 Zevk: ilahi tecellilerin belirdiği manevi haller,  ilham yoluyla hakikate vakıf olma hali. Tarikattaki 

manevi makamların ilkidir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 

2001, s384.) 



201 
 

5. Rāhiyā būsitān cennetde 

Ādemüñ aġzına sunar śemerāt 

(Ey Râhî, cennette bahçe insanın ağzına meyveler sunar.) 

 

28. 

El-˘Alìm 

müstef˘ilātün / müstef˘ilātün / müstef˘ilātün / müstef˘ilātün 

1. Ez-rāh-ı ġurbet ez-rūy-i ķurbet elģamdülillāh elģamdülillāh 

Zì lušf-i kāmil zì baĥt u devlet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Gurbet306 yolunda ve kurbet307 (makamında olduğum) için Allah’a hamdolsun. (Bu) ne güzel kamil 

lütuf, ne güzel talih, ne güzel saadettir.) 

[11A] 

2. Dūş oldı göñlüm bir āşināya evŝāf-ı ģüsni mā lā-nihāye  

Ešvār-ı pāki burhān u ģuccet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Elhamdülillah, gönlüm, nihayetsiz güzel vasıfları olan bir dosta kapıldı. O dostun kusursuz tavırları 

hüccet ve delildir.) 

3. Bāzār-ı ˘aşķa girdüm girelden bir ˘āşıġam ben bir dilberüm var 

Ġāyet güzeldür Allāh’a minnet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Aşk pazarına girdiğimden beri ben bir aşığım ve gönül çeken bir sevgilim var.  Allah’a şükür (sevgilim) 

gayet güzeldir, elhmadülillah.) 

4. Ŝad-bār tevbe ŝūfì şarāba içdüm lebinden ŝāfì şarābı  

Leźźetde olmaz ol deñlü şerbet elģamdülillāh elģamdülillāh 

                                                           
306 Gurbet: Bir amaç uğruna vatandan ayrılmak demektir. Tasavvufta ise ruhlar âlemi insanın asli 

vatanı, dünya ise gurbet mahallidir. Bu yüzden ruh daima asli vatanı olan ruhlar âlemini özler ve oraya 

gitmeyi arzular. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, 

s.149.) 
307 Kurbet: Yakın olmak demektir. Tasavvufta ise Allah’ın sıfatlarının kulda yerleşmesi sonucu 

kulun Rabb’iyle arasında hasıl olan yakınlığı ifade eder. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve 

Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.384.) 



202 
 

(Ey sûfî, şarap içmeye yüz kere tövbe olsun. Zira ben o sevgilinin dudağından gerçek şarabı içtim. 

Hiçbir şerbet o denli lezzetli olamaz, elhamdülillah.) 

5. Kimdür ki olmaz dilden esìri ol dil-rubā-yı ĥāšır-peźìriñ 

Ģarf-i kelāmı menşūr-i raģmet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Sevilip beğenilen o güzel sevgiliye (canı)gönülden esir olmayacak olan kimdir? Onun sözlerinin her 

harfi rahmet saçıyor, elhamdülillah.) 

6. Rāhì nedür bu silk-i cevāhir-çün necm-i dürrì hep dürr-i zāhir  

Nezd-i ehāli bā-ķadr u ķıymet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Râhî, bu cevher ipliği için hep parlayan yıldız (ve) görünen inci nedir? Halk katında onlara verilen 

kadir kıymet nedir? Elhamdülillah.) 

7. Bir şi˘rdür bu ĥoş šarz u ŝūret bir nažm-ı dürrì [bu]308 pür-kār u ŝan˘at 

Bir baģirdür bu bir mevc-i ģikmet elģamdülillāh elģamdülillāh 

(Bu, hoş tarzı ve görüntüsü olan fayda ve sanat dolu bir şiirdir. Bu bir derya, bu bir hikmet dalgasıdır. 

Elhamdülilllah.) 

 

29. 

El-Ķābıż 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ey cihād-ı ekber itdüm ben dìn-i eģķāb-ile 

Ĥāneñi pür eyleme lušf it ģarām esbāb-ile 

(Ya rabbi, ben çağların dini olan İslam’la nefsime karşı büyük bir mücadele verdim, onunla savaştım. 

Lütfeyle, (gönül) evini haram vasıtalarla doldurma.) 

2. Ģaķ te˘ālānuñ ˘iķāb-ı mühim-nākı vardur 

Žulme ādem tevbeler itmek gerek her bāb-ile 

(Hak Teala’nın önemli azabı vardır, (bu azaba duçar olmamak için) insanın her hususta zulme tövbe 

etmesi gerekir.) 

                                                           
308 “bu” sözcüğü metinde satırın üst kısmına yazılmıştır. Metne dahil edildiğinde vezin bozulmaktadır. 



203 
 

3. Ķatl-i nefs itmek olur fāģiş günah-ı bì-ģisāb 

Öldür ammā kāfiri şimşìr-i āteştāb-ile 

(Şüphesiz ki birini öldürmek çok çirkin, hesapsız bir günahtır, ancak kafiri keskin bir kılıçla(işkence 

etmeden) öldürebilirsin.) 

4. Dìn-i pākiñ sırrını vā˘iž güzel tefsìr ider 

Ŝoģbet etmek gerçi kim ĥoşdur ulu’l-elbāb-ile 

(Her ne kadar vaiz halis dinin sırrını güzel açıklar ise de insana zevk veren akıl sahipleri ile sohbet 

etmektir.) 

5. Ģaķ kelāmı ˘ārif-i billāh tekfìr eylemez  

Ey faķìh-i ˘ilm-i dìn olmaķ gerek ādāb-ile 

(Allah’ı bilen kişi doğru sözü inkar etmez. Zira din ilimlerinde fakih olmak adap iledir.) 

6. Siz bilürsüz vādi-i dūzaĥda ejderhā-y-ile 

Cānavarlar vardur ežfār-ile enyāb-ile 

(Siz bilirsiniz ki cehennem vadisinde ejderha ile sivri tırnakları ve sivri dişleri olan canavarlar vardır.) 

7. Zìver-i dünyā-yı dūna Rāhiyā maġrūr olan  

Kendüyi ādem yerine ķomasun eģsāb-ile 

(Ey Râhî, alçak dünyanın süsüyle gururlanan kişi nesep dolayısıyla kendini insan yerine koymasın.) 

 

30. 

El-Bāsıš 

mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 

1. Bārān-ı vefā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

İģsān-ı ĥüdā gör nedür im˘ān-ı nažar  ķıl 

(Dikkatlice bak!  Vefa yağmurunun, Allah’ın lütuf ve kereminin ne olduğunu gör.) 

2. Elvāģ-ı ģaķāyıķda olan ŝūret ü ma˘nā  

Yārān-ı safā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 



204 
 

(Dikkatlice bak! Hakikatler levhasındaki suret ve mananın, safa dostlarının ne olduğunu gör.) 

[11B] 

3. Ŝaģra’l-mere feyżi irişür ķılsa temevvüç 

˘Ummān-ı ˘atā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl  

(Dikkatlice bak ve dalgalandığında bereketi kurak toprağa ulaşan cömertlik denizinin ne olduğunu gör.) 

4. Ey ˘āķil u ferzāne yüri dār-ı fenāda  

Bostān-ı beķā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey akıllı ve âlim kişi, fani olan dünyada etrafına dikkatlice bakarak yürü ve ebedi bir bahçe olan ahiretin 

ne olduğunu gör.) 

5. Ey Rāhi-i bì-dil güle gülzār-ı ŝafāda 

Elģān-ı nevā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey âşık Râhî, safa bahçesindeki güle dikkatlice bak ve ahenk(li) namelerin ne olduğunu gör.) 

 

 

31. 

El-Ĥāfiż 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. ˘Ālem-ārālıķ düşer envār-ı dìdār üstine 

Var mı bir ŝāfì nažar ebŝār-ı bìdār üstine  

(Dîdârın309 nurlarına âlemi süslemek düşer. Uyanık gözlere sahip kişilerde bunu görebilecek halis bir 

bakış var mıdır?) 

2. Ķanda olur bülbül-i gūyā gibi bir ĥoş-nefes 

Çoķ münāsib medģ oķır ezhār-ı ruĥsār üstine  

(Şakıyan bülbül gibi hoş bir nefes nerede vardır? Zira o bülbül sevgilinin çiçeğe benzeyen yanaklarına 

çok münasip övgüler yapar.) 

                                                           
309 Dîdâr: “Yüz, çehre, görüş” demektir. Tasavvufta ise Allah’ın tecellisini, İlahî güzelliği ifade eder. 

(İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s.116.) 



205 
 

3. Šoldurur dil-keş-nevā-y-ile riyāż-ı ˘ālemi 

Ehl-i ˘aşķ olmaķ düşer ol murġ-ı gülzār üstine 

(Gül bahçesinin kuşu olan bülbül âlemdeki bahçeleri gönül çeken namelerle doldurur. Aşk ehli olmak 

ona düşer.) 

4. Murġ-ı cān-ı ehl-i dil ķayd-ı bedende ķalmasa 

Nesne görmez gözleri ķonmazsa dìvār üstine 

(Gönül ehlinin kuşa benzeyen ruhu bedene bağlı kalıp onun duvarlarını aşmazsa gözleri hiçbir şey 

görmez.) 

5. Cānib-i ģaķdan aña ilhām ilhām üzredür 

Ġavś-ı a˘žamdan gelür iĥbār iĥbār üstine 

(Ona (gönül ehline) yüce Allah tarafından ilham üzerine ilham, büyük derecelere ulaşmış velilerden de 

haber üstüne haberler gelir.) 

6. Ger çekem ŝūfì yarar ŝāfì şarābı Rāhiyā  

Ķanı mest olmaķ düşer ol merd-i huşyār üstine 

(Ey Râhî, akıllı kişilerin mest olması gerekir. Bu sebeple ey sofu, gel biz de saf şarabı çekelim, bize 

yarar.) 

7. Ġaflet-ile pür-mehālikdür mesālik nāgehān 

Yolı anuñ vay eger uġrarsa āyyār üstine  

(Yolu gafil kişilere uğrayanların vay olsun haline, onların yolu gaflet ve ansızın gelen tehlikelerle 

doludur.) 

 

 

 

 

 

 

 



206 
 

32. 

Er-Rāfi‘ 

fe˘ilātün / fe˘ilātün / fe˘ilātün / fe˘ilün 

1. Baña göster ķapunı cā-yı sücūdum göre ben 

Ŝıdķ-ıla anda ķıyām-ıla ķu˘ūdum göre ben  

(Allah’ım, bana kapını göster ki secde ettiğim yeri göreyim ve orada her türlü kötülükten arınmış olarak 

halisane bir şekilde ayakta ve oturarak huzurda durayım.) 

2. Ben ġubārında yürür źerre-i bì-ķıymet iken 

Pertev-i mihr-i cemālüñle vücūdum göre ben 

(Ben toprağında yürüyen değersiz, küçücük bir parça iken senin yüzünün güneşinin ışığıyla varlığımı 

göreyim.) 

3. Ĥil˘at-i devlet-ile nefs-i naķìm-ile ben 

˘İzzet ü źilleti ıšlāķ u ķuyūdum göre ben 

(Saadet kaftanı ve yaramaz nefsimle ben, izzeti affedilmem, zilleti de esaret zincirleri olarak göreyim.) 

4. Baña eltāf-ı ˘amìm ile Ĥüdā ˘izzetine 

Baña tevbih-i belìġ ile ģudūdum göre ben  

(Allah’ın yüceliği ve bana yapılan umumi lütuflar hürmetine güzel ve yerinde yapılmış bir azarlama ile 

haddimi bileyim.) 

5. Rāhiyā gülşen-i ˘ālemde gülüñ lāle ile 

˘Aybını görmeye ben kendü vurūdum gör(e) ben 

(Ey Râhî, kainat bahçesinde gül ile lalenin ayıbını görmeyip kendi yerimi (hatalarımı) göreyim.) 

[12A] 

6. Varıcaķ ĥaclet-ile ķāēí-i ģācāt öñine  

Ŝafvet-i ˘ālem-i ġayb-ıla şuhūdum gör(e) ben 

(Utanarak, ihtiyaçlar kadısı olan yüce Allah’ın önüne(huzuruna) varınca gâip âleminin saflığıyla ilahi 

tecellilere şahitliğimi göreyim.) 

 



207 
 

33. 

El-Mu˘izz 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ulün 

1. Ģiŝār-ı enbiyādur Ka˘betu’llāh 

Firār-ı evliyādur Ka˘betu’llāh 

(Allah’ın evi olan Ka’be peygamberler kalesi ve evliyaların kendisine firar ettiği yerdir.) 

2. Temāşā eylegil Bābu’s-Selām’a 

Medār-ı aŝfiyādur Ka˘betu’llāh 

(Ka’be’nin Selam Kapısı’nı temaşa eyle, onu seyret. Zira Allah’ın evi olan o Ka’be bütün kötülüklerden 

arınmış halis kulların, etrafında dönüp durduğu yerdir.) 

3. Ŝafā’dan Merve’ye sa˘y it ŝafāya  

Civār-ı esĥiyādur Ka˘betu’llāh 

(Safa’dan Merve’ye sa’y et, zira Allah’ın evi olan Ka’be, eli açık, cömert insanların yakın olduğu 

yerdir.) 

4. Mešāf-ı ģāciyān-ı pür-ŝafālar  

Vaķār-ı kibriyādur Ka˘betu’llāh 

(Allah’ın evi olan Ka’be huzur ve neşe dolu hacıların etrafında döndüğü, tavaf ettiği yer ve yüce bir 

şereftir.) 

5. Eyā Rāhì šavāf it ŝadıķāne  

Mezār-ı bì-riyādur Ka˘betu’llāh 

(Ey Râhî, Allah’ın evi olan Ka’be’yi yürekten inanarak samimi bir şekilde tavaf et, zira orası riyasız bir 

ziyaret mekanıdır.) 

6. Güzeldür yār-ile seyr-i mu˘allā  

Diyār-ı āşinādur Ka˘betu’llāh 

(Dostların diyarı olan Allah’ın evini sevgili ile birlikte yüksek bir yerden seyretmek güzeldir.) 

 



208 
 

 

34. 

El-Muźill 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ĥāne-i dünyā ne ġavġādur ġubār eksik degil  

Ĥāk-sār eksik muģālif rūzgār eksik değil 

(Dünya evi tozu, toprağı eksik olmayan bir kavga yeridir. Toz toprak içinde kalmış perişan insanlar ve 

ters esen rüzgar oradan eksik olmaz.) 

2. Çār erkānı belā-yı nāgehānı eglenür 

İ˘tisār eksik degil feryād u zār eksik degil  

(O dünyada zorluk(lar), feryat(lar) ve ağlayıp inleme(ler) eksik olmaz, dört erkanı310 ve ansızın gelen 

belası (bunlarla) eğlenir.) 

3. Ŝıdķ u iĥlāŝ-ıle vācibdür inābet ādeme  

Ķahr u lušf-ı Ĥālıķ leyl ü nehār eksik degil 

(Bütün günahlardan yüz çevirerek sadakatle ve halisane bir şekilde Allah’a yönelmek insanoğluna 

vaciptir. Zira yaratıcının lütfu ve kahrı gece ve gündüz eksik olmaz.) 

4. Bir šarìķ-ile sülūk ehlin temāşā eylesen 

Gülşen-i cennetde gülden iftiĥār eksik degil 

(Bir sebeple sülük ehlini seyretsen, cennet bahçesinde gülün daima övündüğünü (görürsün).) 

5. Zühd ü taķvā-y-ile fāĥır ĥil˘at-i ìmān-ile 

Dínle İslām içinde nām-dār eksik degil 

(İslamda din, takva, züht ve değerli iman kaftanı ile ün kazanan kişiler eksik değildir.) 

 

                                                           
310 Çâr erkân (dört unsur/anâsır-ı erba’a): Bu terimle bazen toprak, hava, su ve ateş; bazen de soğuk, 

sıcak, yaş ve kuru kast edilmektedir. (İkender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, 

İstanbul 2012, s.99.) 



209 
 

 

6. Her biri Nu‘mān-ı Śāní’dür kemal-i ‘ilm-ile 

Çoķ bilür ˘irfān-ı ˘ ˘ālim i˘tibār eksik degil 

((Onların) her biri ilimdeki kemalleri sebebiyle Numân-ı Sânî’dir, zira âlimin irfanı çoktur, (ona) itibar 

eksik olmaz.) 

7. ˘Adl ü iģsān-ile ol ey nāŝır-ı islām olan  

Sañā erbāb-ı velāyetden ģiŝār eksik degil 

(Ey İslam dinine yardım eden kişi, adalet ve ihsan üzere ol ki, velilik makamına ulaşanlardan sana kale 

(olacak kişiler) eksik olmaz.) 

8. Her ne yüzden bir ġarìbiñ ģāline ķılsañ nažar 

Rūz-i maģşerde ģisāb-ı bí-şumār eksik degil  

(Her ne sebeple (olursa olsun) bir garibe yardım edersen mahşer gününde (sana) hesapsız karşılık 

verilecektir.) 

[12B] 

9. Defter-i ģikmetdür evrāķ-ı gülistān-ı cihān 

Anda ma˘nā-yı nihān u āşikār eksik degil 

(Dünya bahçesinin yaprakları bir hikmet defteridir.  Gizli ve aşikar manalar ondan eksik olmaz.) 

10. Rū-yi mir˘āt-i ķulūb-i evliyāda Rāhiyā  

Ģāl-i ˘ālemden ġubār-ı inkisār eksik degil  

(Ey Râhî, velilerin kalp aynasında dünya hallerinden dolayı meydana gelen kırılma tozları eksik olmaz.) 

11. Ķadrini ġavvāŝ-ı deryā-yı maģabbet pek bilür 

Baģr-ı ġamda cevher-i kāmil ˘ıyār eksik degil  

(Saflık derecesi yüksek, kamil cevherin kıymetini muhabbet denizinin dalgıcı çok (iyi) bilir. Gam 

denizinde o cevherin ayarı düşük olmaz.)  

 

 

 



210 
 

35. 

Es-Semì˘ 

fe˘ilātün / mefā˘ilün / fe˘ilün 

1. Kendü nefsin bilenlerüñ derecāt  

Mesķaš-ı ehl-i cehl olur derekāt 

(Cehennem dereceleri (derekât)311 kendi nefsini bilenlerindir. Aşağı seviyeler ise cahillerin düştüğü 

yerdir.) 

2. Olmayan şehriyār-ı mülk-i vücūd 

Ne bilür ol neden olur berekāt  

(Varlık mülkünün padişahı olmayan, bolluk ve bereketin kaynağını ne bilsin.) 

3. Ey bilenler ĥaber ķıyāmetden 

Nice dìvān-ı ˘arŝa-i ˘araŝāt 

(Ey kıyametten haberdar olanlar, mahşer meydanının divanı nasıldır?) 

4. Mālik-i źü’l-celālüñ emri-y-ile 

Ehl-i ˘arż u semā ider ģarekāt  

(Gök ve yer ehli sonsuz haşmet ve yücelik sahibi, her şeyin maliki olan Allah’ın emriyle hareket eder.) 

5. ˘Āzim-i ka˘be-i ģaķìķat olur 

Rāhiyā bil ki vāķıf-ı ˘arafāt  

(Ey Râhî, şunu bil ki Arafat’ta duran kişi hakikat kâbesine312 doğru yola koyulur.) 

 

 

                                                           
311 Derekât (cehennemler): Kur’anda Cehennem, Lazi, Hutame, Sair, Sakar, Cahim ve Haviye olarak 

adı geçen yedi cehennemi ifade eder. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf Ve İrfan Terimleri Sözlüğü, 

çev. Hakkı Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.100.) 
312 Ka’be: Tasavvufta vuslat makamını ifade eder. Bu makamda gönül Hakk’a yönelir. Tıpkı 

hacıların Kâbe’ye giderken ihrama girmesi gibi aşıklar da dostlarına giderken ihrama girerler. Zahiri 

ve batıni olmak üzere iki kabe vardır. Zahiri kabe Beytullah, batıni kabe ise gönüldür. Mutasavvıflar 

katında gönül kabesi daha değerlidir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2001, s.198.) 



211 
 

6. Rükn-i zemzem-durur anuñ cāyı  

Ferş-i fāĥir gelür aña ģaŝabāt   

(Onun yeri Zemzem Kuyusu’nun köşesidir, oradaki çakıl taşları ona şaşalı bir döşek gibi gelir.) 

 

36. 

El-Baŝìr 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Şād olursa ġam degil ˘ömrinde yaşı olmayan 

Derd-i dilden añlamaz baġrında başı313 olmayan  

(Ömründe gözyaşı dökmeyen, ağlamayan kişi mutlu olursa dert değil; zira bağrında yara olmayan, gönül 

derdinden anlamaz.) 

2. Key sa˘ādet bāġ-ı cennetden olursañ behrever 

Baģr-ı raģmetden eyā çeşminde yaşı olmayan 

(Ey gözünde rahmet denizinden (bir) yaş olmayan kişi, cennet bağından hissedar olursan ne (büyük) 

mutluluktur.) 

3. Muķteżāsınca olursan nefs-i dūnuñ her nefes 

Düşmenüñ beslersün ey ˘aķl-ı me˘āşı olmayan 

(Ey akl-ı meaşı314 olmayan kişi, her nefes alçak nefsin gerektirdiği şekilde hareket edersen düşmanını 

beslemiş olursun.) 

4. Bu bisāšı ķaldurur bir demde firāş-ı ecel 

Arż-ı ġabrā devletin neyler firāşı olmayan 

                                                           
313 Derleme sözlüğünde “baş” sözcüğünün “yara” anlamı vardır.(İstisna bir kullanımdır. Şu an böyle bir 

anlamı yoktur) 
314 Akl-ı me’âş: Tasavvufta akıl akl-ı me’aş ve akl-ı me’ad olmak üzere ikiye ayrılır. Akl-ı me’aş dünya 

için yorulan ve hakikatin künhüne varamayan akıldır. Akl-ı me’ad ise gönlü Allah ve Resulullah aşkı 

ile dolup ledün ilmine erişen;  zat-ı ilahiyyeye ulaşan akıldır. (Safer Baba, Tasavvuf Terimleri-Istılahat-

ı Sofiyye fî Vatan-ı Aslıyye, Heten Keten Yayınları, İstanbul, s.12.) 



212 
 

(Ecel döşeği bu (dünya) yatağını bir anda kaldırır; yatağı olmayan kişi (bu) kurak dünyanın saadetini 

neylesin.) 

5. Māl aŝŝı eylemez bāzār-ı maģşerde saña  

Heb ziyān içinde ey ĥ āce315 ķumāşı olmayan 

(Ey hoca, mahşer pazarında mal mülk sana fayda etmez, (orada) kumaşı olmayan kişi hep ziyan 

içindedir.) 

6. Genc-i ˘uzlet iĥtiyār eyler sa˘ādet-mend olan 

Ehl-i dünyā-y-ile ˘ìş etmez ŝavaşı olmayan 

(Mutlu kişi uzlet316 hazinesini tercih eder, zira savaşı olmayan (dünya kavgasına karışmayan) kişi dünya 

ehli ile zevk ve sefa sürmez.) 

[13A] 

7. Rāhiyā rāhì degil dünyā ne ģācet ķìl u ķāl 

Bu ķalender-ĥāneye gelmez tıraşı olmayan 

(Ey Râhî, boş söze ne gerek var, dünya huzur yeri değildir. Bu kalenderhaneye tıraşı olmayan gelmez.) 

8. Er gerekdür eyleye a˘lāya ednādan sefer  

Yolda ķalmaķ iģtimāli var māşì olmayan 

(Er kişi en aşağıdan en yüceye doğru sefer etmelidir. Zira yürümeyen kişinin yolda kalma ihtimal 

vardır.) 

9. Reh-nümālıķdan gelür cānā muhģabbet erleri 

Āşinālıķdan gelür ey dost nāşì olmayan 

(Ey sevgili, muhabbet erleri yol göstericilikten gelir. Ey dost, nâşî (ileri gelen) olmayan aşinalıktan 

gelir.) 

 

 

                                                           
315 Eski Türkçede “tüccar” anlamı vardır. (bkz. Ferit Devellioğlu, Osmanlıca Türkçe Ansiklopedik 

Lugat)  
316 Uzlet: Istılah manası, günahtan sakınmak; daha ihlaslı, huşu içerisinde ibadet etmek amacıyla kişinin 

halktan uzaklaşarak kimsenin olmadığı, tenha bir köşeye çekilmesidir. Bu durum halvet, inziva ve 

vahdet olarak da adlandırılır. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.958.) 



213 
 

 

10. Āferìn eyler benüm bu šab˘-ı gevher-zāduma 

Nūr-ı pāke keç nažar olur mı şaşı olmayan  

((İnsanlar) benim bu cevher tabiatımı takdir eder, zira gözü şaşı olmayan kişi pak nura kötü nazar 

etmez.) 

 

37. 

El-Ģakem317 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Gel emre imtiśāl it uy imāma 

Müzekkì ümmet ol ĥayru’l-enāma 

(Gel emre itaat et ve imama uy. Böylece, yaratılmışların en hayırlısı olan Hz. Muhammed’e (dini 

hurafelerden) arındıran bir ümmet ol.) 

2. Dürerler bu bisāš-ı pür-neşāšı 

Giden bir daĥı gelmez bu maķāma 

(Bu neşe dolu dünyayı yaygı misali dürüp giden kişi bir daha bu makama (bu dünyaya geri) gelmez.) 

3. Bu ancaķ kişt-zār-ı āĥiretdür  

Elüñ uzatma maģŝūl-i ģarāma 

(Bu (dünya) ancak ahiretin ekin tarlasıdır, (o tarlada) elini haram mahsüllere uzatma.) 

4. Öñüñde bir sefer var ıżšırārì  

Vedā˘ eylersün erbāb-ı ˘ižāma 

(Önünde mecburi bir sefer vardır. (O seferde) yüce kişilere veda eder, onlardan ayrılırsın.) 

 

 

                                                           
317 El yazması metinde “el-hikemu” şeklinde yazılmıştır. Esmâ-i Hüsnâ’da böyle bir isim olmadığından 

yanlış harekelendirme yapıldığı kanısıyla “el-Hakem” şeklinde okumayı uygun gördük. 



214 
 

5. İrişmek ķaŝdına himmetler ile 

Yüri ervāģ-ı aŝģāb-ı kirāma 

(Himmetlerine yetişebilmen için Hz. Muhammed’i görüp ona uyan sahabelerin ruhlarına (doğru)  yürü.)  

6. Beyān-ı nass-ı ķāšı˘dan ģaķìķat  

Delìl-i rūşenüm var bu kelāma 

(Benim bu söze ayet-i kerimelerden hakikatli delilim vardır.) 

7. Eyā Rāhì umūr-i dìn içinde  

Sözüm ģaķdur ilā-yevmi’l-ķıyāma 

(Ey Râhî, din işlerinde benim sözüm kıyamet gününe kadar haktır.) 

8. Emāretdür ŝırāš-ı müstaķìme  

˘Alāmet gülşen-i dāru’s-selām318a  

((Sözüm) dosdoğru yola delildir; esenlik yurdu319 olan cennet bahçesine işarettir.) 

9. Nažar im˘ān ķılmaķdur emānet 

Emìn olan bu nažm-ı ĥoş nižāma  

(Emin olan bu tertipli hoş şiire dikkatlice nazar kılmaktır, emanet.) 

10. Mefā˘ìlün mefā˘ìlün fe˘ūlün 

Terāzu vardur ˘adl-i temāma  

(Tam adalet için terazi vardır.) 

 

 

 

 

                                                           
318 Yunus 10/25; “Allah, esenlik yurduna çağırır ve dilediğini doğru yola iletir.” 

En’am 6/127: “Rableri katında selâm yurdu (cennet) onlarındır. Allah, yapmakta oldukları şeylerden 

dolayı onların dostudur.”  

 
319 Esenlik yurdu (dârüsselâm):  Kur’anda iki ayette geçer. Bu kavramla cennet kastedilmektedir. 

(İsmail Karagöz, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyamet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2005, s.114.) 



215 
 

38. 

El-˘Adl 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ādemi bir ġonca-i ˘ismet temāşā eyledüm 

˘Ālemi bir gülşen-i ģikmet temāşā eyledüm 

(İnsanoğlunu günahsız bir goncaymış gibi, âlemi de bir hikmet bahçesiymiş gibi seyrettim.) 

[ 13B]  

2. Vāķıf olduñsa bu dìr-i pür-nuķūşuñ ģāline 

Çoķ güzel ma˘nā çoķ güzel ŝūret temāşā eyledüm 

(Nakışlarla dolu dîre ( nakışlarla süslenmiş kiliseye) benzeyen bu âlemin haline vakıf olduysan eğer, 

ben orada çok güzel mana(lar) ve çok güzel suret(ler) seyrettim.) 

3. Niçe biñ derde giriftār olduġumdan ŝoñra ben  

Anca dürlü miģnet-i ġurbet temāşā eyledüm  

(Nice bin derde tutulduktan sonra ben, sonunda çeşitli gurbet meşakkatleri temaşa eyledim.) 

4. Ka˘be ģaķķı-y-çün eyā sālik sözüm ģaķdur benüm 

Ķuds’e ilten ģācí-yi himmet temāşā eyledüm 

(Ey Hak yolcusu, Ka’be hakkı için, benim sözüm doğrudur. Ben Kudüs’e ulaştıran himmet hacılarını 

temaşa eyledim.) 

5. Dār-ı dünyā ĥāne-i rāģat degildür gerçi kim 

Cā-yı rāģat kūşe-i vaģdet temāşā eyledüm  

(Her ne kadar dünya rahatlık yeri değilse de ben orada vahdet köşesi(ni) rahatlık yeri olarak temaşa 

eyledim.) 

6. Sen ne dirsin zāhidā ģaķķında bendiñ Rāhi’(y)i 

˘Andelìb-i gülşen-i raģmet temāşā eyledüm  

(Ey zâhit, engelin Râhî’yi rahmet bahçesinin bübülü olarak temaşa ettim; (sen bunun) hakkında ne 

dersin?) 

 



216 
 

39. 

El- Lašìf 

Mefā˘ìlün/mefā˘ìlün/fe˘ūlün 

1. Seni ķıldı baŝìr elģamdulillāh 

Ne ķudretdür ķadìr elģamdulillāh 

(Seni basiret sahibi kılan, her şeye gücü yeten, sınırsız güç ve kudret sahibi Allah’a hamdolsun. O ne 

(büyük bir) kudrettir.) 

2. Benüm bir şāh efendüm var yanumda  

Nedür mír u vezír elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun, benim yanımda öyle bir padişah efendim var ki onun yanında bey ve vezir nedir?) 

3. Lebi esrārınıñ ģayrānı oldum 

Degil kimse ĥabír elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki hiç kimsenin haberdar olmadığı dudağının esrarının320 hayranı oldum.) 

4. İder mūyı meşām-ı cānı ĥoş-bū 

Nice müşk ü ˘abìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki sevgilinin saçı nice misk kokusuyla canın burnuna güzel kokular gönderir.) 

5. ˘Aceb ma˘nā ez-ān būy-i dilāvíz 

Beved cennet sa˘ìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki gönlün bağlandığı sevgilinin kokusundan (zahir olan) acayip manalarla 

cehennem(imiz) cennet oldu.) 

6. Dil(e)frūz-i neşāš-endūz olurlar 

Heme bernā vü pìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki bütün genç ve yaşlılar sevinçle dolup gönle ferahlık verirler.) 

                                                           
320 Esrâr (sırlar): Aklın eremeyeceği sırlar ve keyif verici uyuşturucu madde anlamlarını ihtiva eder. 

Klasik şiirde sevgilinin dudağı çok küçük olması hasebiyle sırdır ve çok az konuştuğu için ağzı sırlarla 

doludur. Ayrıca dudağının esrar gibi sorhoş edici bir özelliği de vardır. Onu gören aşık esrar almış 

gibi hayran olup kendinden geçer. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, 

İstanbul 2012,  s.141.) 



217 
 

7. Göricek diyeler Ellāhu ekber 

Ŝaġìr u hem kebír elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki küçük, büyük (onu gören) herkes allâhuekber der.) 

8. Baña lušf-i ĥüdādur ˘aşķ içinde  

Mu˘ìn u hem naŝìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki aşk içinde bana yardım eden, imdadıma yetişen Allah’ın lütfudur.) 

9. Olubdur bendesine emr u nehyi 

Beşìr u hem neźìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki O’nun, kuluna olan emir ve yasakları hem müjdeleyici hem korkutucudur.) 

10. Eyā Rāhì ģaķāyıķdur kelāmuñ  

Aña olmaz nažìr elģamdulillāh 

Ey Râhî, Allah’a hamt olsun ki senin sözün eşi ve benzeri olmayan bir hakikattir.) 

11. Ma˘ānìden ma˘ārif dürlerinden 

Ġanì olur faķìr elģamdulillāh 

(Allah’a hamt olsun ki fakir (bir kişi), (senin şiirindeki) mana ve maarif incilerinden zengin olur. ) 

 

40. 

El-Ĥabìr 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Sāģat-i ŝaģrālara emvāc- ı dürr bā ĥoş gelür 

Ĥalķa minnet Ĥālıķ’a envā˘-ı ālā ģoş gelür 

(Yaratıcıya şükürler olsun ki,  vermiş olduğu çeşitli nimetler insanlara hoş gelir, tıpkı inciye benzeyen 

deniz dalgalarının çöl kıyılarına hoş gelmesi gibi.) 

2. Devlet-i evvel bahār-ı ˘ömre itme i˘timād 

Bu çemen seyrānına serv-i dil-ārā ĥoş gelür 



218 
 

(Gönlü süsleyen servi bu çimen gezintisine hoş gelir, lakin sen ilk saadet ve ömrün baharı olan gençliğe 

itimat etme.) 

3. Leźźet-i cismānì rūģānìden olmaķ şaršına 

Ŝıģģat-i ˘irfānda rindāna ġavġā ĥoş gelür 

(Cismani lezzetlerin321 ruhaniden olması şartıyla, irfanın sıhhati adına yapılan kavga rintlere hoş gelir.) 

4. Cümle leźźetden baña bir gün ŝabūģì eylemek 

Bir muvāfıķ yār-ile gülşende tenhā ĥoş gelür 

(Gül bahçesinde münasip bir sevgili ile baş başa sabah içkisi içtiğim bir gün, bana bütün lezzetlerden 

daha hoş gelir.) 

5. Naġme-i pür-sūz-ı bülbül vaŝf-ı güldür Rāhiyā 

Šab˘-ı pāke nāzik ü rengìn ma˘nā ĥoş gelür  

(Ey Râhî, bülbülün acı dolu nameleri gülün övgüsüdür, onu tarif eder. O namelerdeki mananın 

güzelliği ve latifliği temiz yaradılışlı güle hoş gelir.) 

 

41. 

El-Ģalìm 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Revnaķ-ı gülşen ˘acebdür źevķ u ˘ālem bir ˘aceb 

Ģāl-i ˘ālem bir ˘aceb ef˘āl-i ādem bir ˘aceb  

(Gül bahçesinin güzelliği bir garip, zevk ve eğlence bir garip, dünyanın hali bir garip, insanoğlunun 

işleri bir garip.) 

2. ˘Ayş u nūşi rind-i ˘ālem-dìde görmez ber-devām 

˘İşret-i cem bir daĥı cām-ı dem-ā-dem bir ˘aceb  

                                                           
321 Lezzet: Tasavvufta beş türlü lezzet vardır: Nefislerin lezzeti: Kuddus olan Allah’a münacattır;  

kalplerin lezzeti, yakınlıktan hasıl olan feyizli seslerdir; ruhların lezzeti, munabbet şarabı içilerek 

varılan ulvi tatlardır; sırların lezzeti ebedi hayatı düşünmektir; ve akılların lezzeti melekut âleminin gizli 

sırlarını mülahaza etmektir.( Safer Baba, Tasavvuf Terimleri-Istılahat-ı Sofiyye fî Vatan-ı Aslıyye, Heten 

Keten Yayınları, İstanbul, s.172.) 



219 
 

(Cem’in içkisi de sürekli içilen kadehi de bir garip. Bunların bulunduğu meclisi gören rint yeme ve 

içmeyi daimî görmez.) 

3. Merdüme ˘ömr-i šūluñ ģāŝılı šūl-ı emel 

˘Āşıķ-ı ġam-dìdeye sūr-ile mātem bir ˘aceb 

(Uzun ömrün insana kazandırdığı şey sonu gelmez arzu ve emellerdir. Kederli âşık için düğün de matem 

de bir gariptir.) 

4. ˘Ālemi sír-āb iden bārān-ı eşkümdür benüm 

Ra˘d-ı berķ-engìz olur göklerde nālem bir ˘aceb  

(Dünyayı suya doyuran benim gözyaşı yağmurumdur. İnlemelerim de göklerde şimşekler çakan garip 

bir gök gürültüsüdür.) 

5. Āĥiret aģvāline olduñsa vāķıf Rāhiyā 

Görinür ˘ālem baña Allāhu a˘lem bir ˘aceb 

(Ey Râhî, eğer ahiret hallerine vakıf oldunsa, Allah biliyor, âlem bana bir garip görünür.)  

 

 

42. 

El-˘Ažìm 

mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 

1. Ta˘žìm-i Ĥüdā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

Tekrìm-i Ĥüdā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Dikkatlice bak, Allah’ı tazim ve yüceltmenin ne olduğunu gör.) 

2. Bu ŝūret-ile sen eger ādem dirülürseñ 

Taķdìm-i Hüdā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl  

(Eğer sen insan sureti ile dirilirsen dikkatlice bak ve Allah’ın takdimi nasıldır, gör.) 

3. Bāzār-ı miģnetde eyā ˘āşıķ-ı ŝādıķ 

Teslìm-i rıżā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey sadık âşık, dikkatlice bak, sıkıntı ve meşakkat pazarı olan şu dünyada yüce Allah’ın rızasına boyun 

eğmek, ona teslim olmak nedir, gör.) 



220 
 

4. Cehd ile yüri ŝınmadın āyine-i gerdān 

Taķvìm-i binā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Güneş parçalanıp dağılmadan (kıyamet vakti gelmeden yeryüzünde) büyük bir gayretle yürü ve etrafına 

dikkatlice bak, Allah’ın takviminin (varlığın mükemmel bir kıvamda yaratmasının) ne olduğunu gör.) 

[14B] 

5. Raģmet nažarın eyleye ˘āsìlere Allāh  

Tefĥìm-i du˘ā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Allah, asi kullarına merhamet etsin. Dikkatlice bak ve duanın nasıl yücelttiğini gör (asilerin 

affedilmesine sebep olarak onları daha üstün derecelere nasıl taşıdığını) gör.) 

6. Gel defter-i a˘māle eyā ķāēí-i fāżıl  

Taķsìm-i ķażā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey fazilet sahibi kadı, gel amellerin yazılı olduğu deftere dikkatlice bak ve Allah tarafından ezelde 

tayin edilen olayların (kaderin) ömre nasıl taksim edilip gerçekleştiğini gör.) 

7. Ey Rāhí-i bì-dil ne ķadar ola vücūduñ  

Ta˘žìm-i ģüdā gör nedür im˘ān-ı nažar ķıl 

(Ey gönlünü kaptırmış âşık Râhî, senin varlığın ne kadardır? Dikkatlice bak ve Allah’ı yüceltmenin ne 

olduğunu gör.) 

 

43. 

El-Ġafūr 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ŝad hezārān tuģfe-i şükr ü sipās 

Ān ki ni˘met dād-ı bì-ģadd u ķıyās  

 

2. Rı ̇z̄e çı ̇n̄-i ḫān-ı luṭfeş murġ u mūr  

Behremend-i beẕl-i cūdeş cı ̇n̄n ü nās 

 

 



221 
 

3. Bende-i maḳbūl-i vey ḫ āhem şoden 

Ez-cenāb-i hażret-i ı ̇n̄em iltimās 

 

4. Ber ʾaṭā-yi bende perver vācibest 

Ḥamd-i mevfūr u sipās-i bı ̇ ̄ḳıyās 

 

5. Ḳadr-i naẓm pür-niẓāmet Rāhiyā 

Mı̇ ̄şināsed merdum-i gevher şinās 

 

6. Necm-i dürrı ̇ ̄māye-i reng-i ʿaḳı ̇ḳ̄ 

Nūr-i māh ez mihr-i lāmiʿ iḳtibās 

 

7. Nı ̇s̄t nezd-i ehl-i ḥikmet ey ḥakı̇m̄ 

Şiʿr-i mā bā şiʿr-i şāʿir iltibas 

 

44. 

Eş-Şekūr 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ŝūfiyā beñzer ki sensin āşinā-yı sermedì 

Añlanur rāz-ı derūnuñdan ŝafā-yı sermedì 

(Ey sûfî, gönlündeki sırdan sonsuz bir huzur seziliyor; anlaşılan o ki sen ebedi dostsun.) 

2. Ģamdü lillāh mü’minüñ zindānıdur dünyā-yı dūn  

Menzil-i fānìdür ol olmaz fenā-yı sermedì 

(Allah’a hamt olsun ki müminin zindanı olan alçak dünya322 geçici bir konaklama yeridir, ondaki 

kötülük ebedi değildir.) 

                                                           
322 Dünya: Mutasavvıflara göre dünya ve içindekilere bağlanmak bütün kötülüklerin başıdır. Onlara 

göre dünya, ahiret hallerinin müşahede edilebileceği bir yer; salikin nefse yakınlık makamı; ahirete 

giden bir köprü; belalar evi; Hakk’tan uzaklaştırıp mahlûka yönlendiren gaflet mekanı ve geçici 



222 
 

3. Ehl-i ģikmet cümleten derdüñ devāsın ĥoş bilür 

Vird-i eş-şāfì huve’l-lāhdur şifā-yı sermedì 

(Hikmet ehli derdin devasını her şeyden iyi bilir; (o) sonsuz şifa  “eş-şāfì huve’l-lāh”  (şifa veren 

Allah’tır) virdidir.) 

4. Küntü kenziñ sırrını vā˘iž güzel tefsìr ider 

Ķalb-i ŝāf olmaġa dirler kimyā-yı sermedì 

(Allah’ın “ben gizli bir hazine idim” (küntü kenz)323 buyurmasındaki sırrı vaiz güzel açıklar, (onlar) 

kalbin arındırılmasına sonsuz kimya derler.) 

5. Sem˘-i iķbāl-ile ıŝġā eyleyen maķbūl olur 

Gülşen-i tevģìde gelmişdür nevā-yı sermedì 

(Tevhit bahçesine sonsuzluk namesi gelmiştir. Onu can kulağı ile dinleyen o bahçede kabul görür.) 

[15A] 

6. Bülbül-i gülzār-ı dìdār olduġuñ-çün Rāhiyā 

Naġme-i cān-perverüñ rūģa ġıdā-yı sermedì 

(Ey Râhî, senin iç açan nağmelerin ruha sonsuz bir gıdadır. Çünkü sen tecelli bahçesinin bülbülüsün.) 

7. Cān u dilden ˘ārif-i bi’l-lāh ŝıdķ-ı ŝāf-ile 

Rūģuña leyl ü nehār eyler du˘ā-yı sermedì 

(Allah’ı hakkıyla bilen kişiler canı gönülden, katıksız bir sadakatle senin ruhuna gece gündüz sonsuz 

dualar ederler.) 

 

 

 

                                                           
lezzetleriyle insanı aldatıp helaka sürükleyen bir hilekardır. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf  Ve İrfan 

Terimleri Sözlüğü, Çev.Hakkı Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007,s.107.) Bu beyitte “Dünya 

mü’minin zindanı, kafirlerin cennetidir.” mealindeki hadis-i şerife telmih vardır. 
323 Küntü kenz (gizli bir hazine idim): Bu ibare“ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim ve (beni 

bilsinler diye) mahlukatı yarattım.” mealindeki hadis-i kutsîden iktibas olup tasavvufta ıstılah haline 

gelmiştir. “Kenzi mahfî” olarak da karşımıza çıkan bu terim gâipte gizli olan ahadiyyet hüviyetine 

işaret etmektedir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, 

s.208.) 



223 
 

45. 

El-˘Aliyy 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Ķaš˘-ı merāģil etmege merd-i hüdā gerek 

Ser-menzil-i hidāyete hādì Ĥüdā gerek 

(Hidayet menziline varabilmek için hidayete erdiren Allah gerek; orada merhaleler katetmek için de 

hidayet eri olmak gerek.) 

2. Sa˘y u ŝafā-yı Ka˘be-i maķŝūda irmeğe 

Sālik kemāl-i himmet-ile bì-riyā gerek 

(Kast olunan Ka’be’nin safa ve sa’yine erişebilmek için hak yolcusunun kemal derecede gayret sahibi 

ve riyasız olması gerekir.) 

3. Cām-ı şarāb-ı ˘aşķ-ile mest ü ĥarāb olan 

Ey şeyh-i şehr ŝūfì-i ŝāģib-ŝafā gerek 

(Ey şehir şeyhi, aşk şarabının kadehi ile sarhoş olup yıkılan, zevk ve safa içindeki sûfî olsa gerek.) 

4. Teslìm-ile rıżā-y-ile hem-zād olan bilür 

Ŝūfìde terk-i tāc-ıla terk-i ķabā gerek  

(Doğuştan rıza ve teslim üzere olan kişi, sûfînin taç ile kabâyı324 terk325 etmesi gerektiğini bilir.) 

5. Maķbūl ehl-i ma˘rifet olmaġa Rāhiyā 

Sözde lašìf u nāzik u rengìn-edā gerek 

(Ey Râhî, hakikat ilmine vakıf, makbul kişilerden olabilmek için sözde yumuşak, nazik ve hoş edalı 

olmak gerek.) 

                                                           
324 Kabâ: Üste giylen elbise, kaftan ve derviş hırkasına denir. Tasavvufta insanın maddi varllığı ve 

dünya süsünü sembolize eder. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 

2012, s.245.) 
325 Terk: Bırakmak, terk etmek anlamlarına gelir. Tasavvufta ise sûfîlerin başlarına giydiği tacın 

dilimlerine denir. Bu dilimler dört tane olup biri dünyayı, biri ahireti, biri varlığı ve biri de terki temsil 

eder. Böylece mutasavvıflar terki terk-i dünya, terk-i ukbâ, terk-i hestî ve terk-i terk olmak üzere dörde 

ayırır ve şiirlerinde her iki manaya işaret edecek şekilde tevriyeli olarak kullanır. (Pala, age, s.449.) 



224 
 

46. 

El-Kebìr 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / mefā˘ìlün 

1. İlāhì ĥayr ķıl kārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

Ķabūluñ olsun evšārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Ey Allah’ım, habibin Mustafa (s.a.v.) hürmetine işimi hayır kıl, dileklerimi kabul et.) 

2. Senüñ lušfuñdur esrārum senüñ ˘afvundur evzārum 

Senüñ ķahruñdur eźkārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Habibin Mustafa hürmetine, sırlarım senin lütfun, günahlarım affın, zikrim ise senin kahrındır.)  

3. Cemālüñdür benüm nūrum celālüñdür benüm nārum 

Viŝālüñ eyle gülzārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Habibin Mustafa hürmetine, Cemal’in nurum, Celal’in ateşimdir. Sana kavuşmayı bana gül bahçesi 

eyle.) 

4. Eyā Rāhì ola envār-ı ģüsn-i yāre müstaġraķ 

Oķuyan kimse eş˘ārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Ey Râhî, Allah’ın habibi Mustafa hürmetine, şiirlerimi okuyanlar sevgilinin güzelliğinin nurlarına gark 

olsunlar.) 

5. Ķamu mü’minlerüñ olsun murādı ĥayr-ıla ģāŝıl  

Eyā ˘āşıķ budur vārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Habibin Mustafa hürmetine, bütün insanların dilekleri hayırla hasıl olsun. Ey âşık, elimden gelen tek 

şey budur.) 

6. Meded senden cemì˘-i ehl-i ìmān-ile yā Rābb 

Żiyā-baģş eyle enhārum ģabìbüñ Muŝšafā ģaķķı 

(Ya Rabb! İman edenlerin cümlesiyle birlikte ben de senden yardım diliyorum; habibin Mustafa 

hürmetine gündüzlerimi326 aydınlatıcı eyle.) 

                                                           
326 “Enhar” kelimesi “nehirler” anlamıyla bağlama uygun düşmediğinden  “gündüzler” olarak 

çevrilmesinin anlam bakımından daha münasip olacağına kanaat getirdik. 



225 
 

47. 

El-Ģafìž 

[15B] 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Zinhār ez-ķarìn-i bed zinhār  

Ve ķınā Rabbenā ˘aźābe’n-nār 

(Aman! Kötü arkadaştan aman! Ey Rabbimiz, bizi cehennem azabından koru.) 

2. Bir naŝìģat irişdi hātifden  

Bu gice kuş-ı cāne yā Settār  

(Ey kullarının hata ve günahlarını örten, onları bağışlayan yüce Allah! Bu gece can kuşuna gâipten bir 

nasihat erişti.) 

3. Didi biñ lušf-ıla eyā ġāfil  

Senden özge saña bulınmaz yār  

((Gâipten gelen o ses) son derece yumuşak, hoş bir şekilde; ey gafil! Sana senden başka dost bulunmaz, 

dedi.) 

4. Ehl-i cehli idinme maģrem-i rāz 

Aŝŝı itmez bunuñ gibi bāzār 

(İlim sahibi olmayan cahil kişilerle sırrını paylaşma, zira böyle bir alışveriş kişiye fayda sağlamaz.) 

5. ˘İzzet-i uĥrevì dilerseñ eger 

Genc-i ˘uzletde sākin ol yüri var 

(Ahirette yüksek makam ve mevki(lerde olmak) istersen eğer, yürü var, hazineye benzeyen vahdet 

köşesinde otur.) 

6. Rāhiyā nār-ı iftirāya düşer 

Cāhile sırrı eyleyen ižhār  

(Ey Râhî, sırrı(nı) cahile açan kişi iftira ateşine düşer.) 

 

 



226 
 

7. Pertev-i ŝıdķ-ıla Ĥüdā ˘ālim 

Rūz-i rūşen gelür baña şeb-[i] tār 

(Allah biliyor ya, sadakat ışığıyla karanlık gece bile bana aydınlık bir gün gibi gelir.) 

8. Cürme ġāyet günāha ģad yoķdur  

Kār iķrārdur nedür inkâr 

(Suça nihayet, günaha sınır yoktur. (günahı) ikrar etmek kazançtır, inkar etmek nedir?) 

 

48. 

El-Muķìt 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Rū-yi ˘ālemde temāşādur ĥulūc 

Dìde-i ādemde cūyādur ĥulūc  

(Hareket yeryüzünde temaşa; insanın gözünde ise arayıştır.) 

2. Cānu dilden bir faķìr āh itmesün 

˘Ālemi gerd u ġubār eyler ĥucūc 

(Bir fakir içten bir ah etmeye görsün; rüzgar, âlemi toz toprak eyler.) 

3. Vāķıf-iseñ evliyānuñ sırrına  

Āşikār u rūşen olmaġdur bulūc 

(Evliyanın sırrına vakıf isen (bilirsin ki) aydınlatmak (hakikati açığa çıkarmak) açık ve aydınlık 

olmaktır.) 

4. Šatluluķda anlara beñzer şeker 

Acılıķda añlara beñzer ģudūc 

(Tatlılıkta şeker, acılıkta ise ham karpuz onlara benzer.) 

 

 

 



227 
 

 

5. Kendüsinden söylemez divāneler 

Dürdür eyler baģr-i ģikmetden ĥurūc  

(Divane327ler kendi hevasından konuşmaz, (onların sözleri) hikmet328 denizinden çıkan inciler gibidir.) 

6. Cūş eyler bunları der-gūş iden 

Cevher-i eşyāya bā˘iśdür dülūc 

(Bunları (divanelerin sözlerini) dinleyen coşar, suyun taşınması eşyaya mayadır.) 

7. Rūz-i ferdānuñ ģisābı bì-şumār 

Ādemüñ şanında gelmişdür dürūc  

(Gelecek günün sonsuz hesabı vardır; hız insanın şanındandır.) 

8. Murġ-ı cānı ˘adl ü inŝāf ehlinüñ 

Āsumān-ı raģmete eyler ˘urūc  

(Adalet ve insaf ehlinin can kuşu rahmet semasına yükselir.) 

[16A] 

9. Kevśere beñzer kelāmuñ Rāhiyā 

Nezd-i ehl-i žāhir u bāšın ucūc  

(Ey Râhî, senin kevsere benzeyen kelamın zahir ve batın ehli katında parlayan ateş gibidir.) 

10. ˘Ālem-i kübrāya gelseñ vā˘ižā  

Āsumānuñ ˘aynıdur źāti’l-burūc329  

(Ey vaiz, büyük âleme (âlem-i kübrâ) bir gelsen; burçlarla dolu olan,330 gökyüzünün kendisidir.) 

 

 

                                                           
327 Dîvâne: Aklını yitirmiş, deli demektir. Tasavvufta ise aşka yenik düşerek aklını kaybetmiş gibi 

hayretler içerisinde dolaşan aşığı ifade eder. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri 

Sözlüğü, Çev. Hakkı Uygur, Ensar Yayınları, İstanbul 2007, s.106.) 
328 Hikmet: Eşyanın hakikatini, var oluş nedenini, hususiyetlerini ve tesirlerini bilip ona göre 

davranmaktır. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2004, s.208.) 
329 Burûc 85/1: “Burçlarla dolu göğe andolsun.”  
330 Zati’l-buruc: Burûc 85/1: “Burçlarla dolu göğe andolsun.”  

 



228 
 

11. Ģaķ Te˘ālā’dan utanmaķdur edeb  

Cümleden pür pāk olmaķdur fürūc 

(Edep yüce Allah’tan utanmak, namus ise her şeyden (masivadan) arınıp tertemiz olmaktır.) 

 

49. 

El-Ģasìb 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Vuŝlat-ı yār-ile ˘ālem şād u ĥürrem bir ˘aceb 

Yārumuz ġamdur bizüm ol yâr-i bì-ġam bir ˘aceb 

(Yâre kavuşmakla mutlu ve mesrur olan âlem bir garip. Bizim yârimiz ise gamdır. O gamsız yâr bir 

garip.) 

2. Yār elinden yāreme merhem gerekmez ey šabìb  

Yāredür merhem dile yārümde merhem bir ˘aceb 

(Ey tabip, yarama yârin elinden merhem istemem; çünkü onun merhemi gönle yaradır. Yârimdeki 

merhem de bir garip.) 

3. Ŝūfiyā himmet-ile kūy-i yāre eylerseñ sefer 

İtlerinden ˘āşıķa her-bār verhem bir ˘aceb 

(Ey sûfî, gayretle yârin semtine doğru sefere çıkarsan (bil ki) daima (yârin) itleri tarafından aşığa 

(söylenilen) sert sözler bir gariptir.) 

4. Devlet-i ˘uķbā-y-içün ĥalķ-ı cihānuñ cehdini 

Bir temāşā eyleseñ Allāh a˘lem bir ˘aceb 

(Dünya halkının ahiret saadeti için gösterdiği gayreti bir görsen. Allah bilir ya, o da bir gariptir.) 

5. El yapışma dāmen-i dünyāya ey ŝāģib-i vuķūf 

Nìş-i ˘aķreb bir daĥı dārū-yı erķam bir ˘aceb 

(Ey ilim sahibi kişi, dünyaya tutunup onun eteğine yapışma; zira akrebin zehri ve yılanın ilacı gibi, 

dünyanın zehri de devası da bir gariptir.) 



229 
 

6. ˘Aķlı bihūş isteyen cām-ı dem-ā-dem nūş ider 

Dem bu demdür ģāŝılı ammā ki hem-dem bir ˘aceb 

(Kendinden geçmek isteyen kişi her dem şarap içer. Hâsılı dem331 bu demdir, lakin bu deme eşlik eden 

dost bir garip.) 

7. İttiģāduñ var-ise ķılca miyān-ı yār-ile 

Rāhiyā gel sırrıñı fāş etme maģrem bir˘aceb  

(Ey Râhî, yar ile çok az dahi bir birlikteliğin var ise (bu) sırrını ifşa etme; zira dost da bir garip.) 

 

50. 

El-Celìl 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Añla mevcūd-i fenāyı münhedim 

Bil vücūd-ı māsivāyı mün˘adim 

(Gelip geçici olan (bu) kainatın yıkılıp harap olacağını anla ve Allah’tan başka var olan her şeyin yok 

olacağını bil.) 

2. ˘İlm-i şer˘-i pāk-ile ˘āmil olan 

Olmaz emr-i dünyevìye mültezim 

(Pak şeriat ilmi ile amel eden kişi dünya işlerini kendisi için gerekli görmez.) 

 

 

 

                                                           
331 Dem: Farsçada “soluk, zaman, an”; Arapçada “kan, gözyaşı” anlamlarına gelen bu kelime 

tasavvufta kişinin geçmiş ve geleceğe dair endişelerden sıyrılarak içerisinde bulunduğu anı yaşama 

halini ifade eder. Mutasavvıflara göre gerçek zaman, içerisinde bulunulan ve her daim yeniden peyda 

olan “an”dır. Sürekli yenilenen bu an’a “ân-ı dâim” denir. Onlara göre bir an önceki âlem bir sonraki 

âlemin aynı olmayıp kainat her an yeni bir yaratılış içerisindedir. Bu yüzden sûfî, içerisinde 

bulunduğu anı hakikat bilir. Bu inanç “dem bu demdir” sözüyle ifadesini bulur. (Ethem Cebecioğlu, 

Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.156.) 



230 
 

3. Rūģa ķuvvetden ˘alāmet añlanur 

Ceyş-i nefs-i şūm olmaķ münhezim 

(Ruhun güçlü olmasının alameti uğursuz nefsin askerini bozguna uğratmaktır, onun gücü buradan 

anlaşılır.) 

4. Mücrime ķılma ģaķāretle nažar  

Vaż˘-ı evzār eylemekdür miģnetim  

(Günahkara küçümseyerek bakma, zira benim derdim günahları def etmektir.) 

5. ˘Ayba nāžır olmaz erbāb-ı hüner 

İşde bunlardur ˘ibād-ı mu˘taŝım  

(Hünerli kişiler (insanların) ayıbına bakmaz. Günah ve kötülüklerden sakınanlar işte bunlardır.) 

[16B] 

6. ˘Ayn-ı ˘ibretle görürseñ zāhidā  

Müttehemden farķ olunmaz müttehim 

(Ey zâhit, eğer ibret gözüyle bakarsan suçlayanı suçlanandan ayırt etmez, ikisi arasında bir fark 

gözetmezsin.) 

7. Gör cemāl-i źü’l-celāli yād ķıl 

Źū-intiķāmıñ emrin olma müntaķim 

(Celal (heybet ve azamet) sahibi olan Allah’ın cemalini (lütuf ve rahmetini) gör, intikam sahibi olan 

Allah’ın emrini hatırla ve intikam alıcı olma.) 

8. Oķusun ģükkām-ı ˘ādil Rāhiyā  

Eyle nažm-ı pür-nižāmı muntažım 

(Ey Râhî, ahenk dolu şiirleri art arda sırala ki adaletli hakimler onları okusun.) 

9. Nehy-i münker emr-i ma˘rūf eyleyen  

Ĥ ān-ı raģmetden gerekdür mu˘tenim 

(İyiliği emredip kötülüğü yasaklayan kişinin (Allah’ın) rahmet sofrasından istifade etmesi 

muhakkaktır.) 

 



231 
 

51. 

El-Cemìl 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Naķş-ı yāri gördüm aġyārıñ nuķūşun görmedüm 

Ol ki gördüm dir serinde ˘aķl u hūşın görmedüm  

(Sevgilinin nakışlarını gördükten sonra başkalarının nakışlarını görmez oldum. Sevgilinin nakşından 

başka nakış gördüm diyenlerin de başlarında akıl görmedim. ) 

2. ‘Aşķ bir sulšān-ı žıllu’l-lāh-ı ˘ālem-sūz-imiş 

İns ü cinde münhezim düşmüş cüyūşın görmedüm  

(Aşk, âlemleri yakan, zıllullah332 olan bir padişahtır ki onun cin ve insan ordularının hiçbirinin 

yenildiğini görmedim. ) 

3. ˘Aķl u cān u dillerin bir naķşa ģayrān itmedük 

Ĥānķāh-ı ˘ālemiñ bir ĥırķa-pūşin görmedüm  

(Şu dünya tekkesinde aklı, canı ve gönlü bir nakşa hayran olmamış hırka giyen bir derviş görmedim.) 

4. Mest-i bì-pervā şarāb-ı ŝāfa naķdin virmemiş 

Bu ĥarābātıñ hele bir derd-nūşın görmedüm  

(Bu harabatta (dünya-tekke) elinde avucunda ne varsa saf şarap için harcamamış pervasız, dert sahibi 

bir mest333 (sarhoş) görmedim. ) 

5. Bülbülān-ı gülsitān-ı būsitān-ı vuŝlatıñ 

Ĥoş nevā-yı cān-baĥşı var ĥamūşın görmedüm 

(Vuslat334 bahçesindeki bülbüllerin can bahşeden öyle hoş sesleri var ki hiç sustuklarını görmedim.) 

                                                           
332 Zıllulâh: Allah’ın gölgesi demektir. Genellikler halife ve padişahlar için kullarınılır. Bu söylem 

“Padişah yeryüzünde Allah’ın gölgesidir, her zulüm gören ona sığınır.” mealindeki hadis-i şerife 

dayanmaktadır. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s.493.) 
333 Mest: Sarhoş demektir. Tasavvufta ise mutlak varlığa duyduğu aşk sebebiyle bütünüyle kendi 

varkığından geçmiş kişiler için kullanılır.(Selami Şimşek, Tasavvuf Edebiyatı Terimleri Sözlüğü, Litera 

Yayıncılık, İstanbul 2017, s.233.) 
334 Vuslat: Istılah manası, manevi yolculuğu tamamlayarak Hakk’a ulaşmak, kemale ermektir. 

(Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.375.) 



232 
 

6. Ķudret Allāh’ıñ bu baģr-ı bì-kerānıñ Rāhiyā  

Bì-ģisāb emvācsız cūş u ĥurūşın görmedüm 

(Ey Râhî, kudret Allah’ındır. Bu uçsuz bucaksız denizin sayısız dalgalar olmaksızın coşup gürlediğini 

görmedim.) 

 

52. 

El-Kerìm 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Genc-i künc-i ˘uzlete ˘abd-i faķìrüñ vāŝıl it 

Ģażretüñden böyledür ekśer murādum ģāŝıl it 

(Allah’ım, bu zavallı, aciz ve muhtaç kulunu vahdet köşesinin hazinesine ulaştır. Senin yüce zatından 

en çok istediğim şey budur. Bu dileğimi gerçekleştir.) 

2. Senden artuķ kimse bābından temennā resmini 

Perdedür žıll-ı vücūdumdan ilāhì zāyil it 

(Allah’ım, senden başkasının kapısından bir şey istemeyi benden gider.  Çünkü bu hal, varlığımın 

gölgesinden bir perdedir.) 

3. Ĥıdmetüñde raģmetüñ çoķdur günāhum üstine 

Perde-i ˘afvüñ getür lušf it kerem ķıl ģāil it 

((Allah’ım) senin rahmetin çoktur, lütfedip merhamet kılarak affını sana kullukta işlediğim kusur ve 

günahlarımın üstüne perde et, onları ört.) 

4. Bir ġanì vir kim iki ˘ālemde müsta˘nì olam 

Bir ˘ašā lušf eyle kim her lušfa anı şāmil it  

(Bana öyle bir tokluk ver ki her iki âlemde de müstağni335 olayım. Öyle bir ihsanda bulun ki senin bu 

ihsanın her iyiliği kuşatsın.) 

                                                           
335 Müstağni: Tasavvufi terim olarak, Allah’la iktifa etmek ve ondan başkasına boyun eğmemek, O’nun 

karşısında kendini fakir ve muhtaç görmek manasındaki “istiğnâ” (Süleyman Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.191) kelimesinin ism-i failidir.  “Allah’la iktifa 

edip ondan başkasına ihtiyaç göstermeyen kişi” anlamında kullanılmaktadır. 



233 
 

5. Ŝādıķāne mihr-ile kesb-i ŝafādur kārumuz 

Ŝādıķāne Rāhiyā mihr u vefāyı kāmil it  

(Ey Râhî, bizim kazancımız sadıkane bir sevgi ile safa kazanmaktır. Bu yüzden sadıkane sevgi ve vefada 

eksiklik etme.) 

[17A] 

6. Gözlerin küģl-i maģabbetle mücellā eyleyüb  

Pertev-i dìdāruña baġmaġa  ġāyet ķābil it  

((Allah’ım, Râhî’nin) gözlerini muhabbet sürmesiyle cilalayıp senin yüzünün parlaklığına bakabilecek 

hale getir.) 

7. Menzil-i dāru’l-ķarāra cümle ìmān ehlini 

Ŝıdķ-ıla ìmān-ıla āĥir nefesde rāģil it 

(Bütün müminleri son nefeslerinde iman ve sadakatle daru’l-karâra (cennete) girdir.) 

8. Pertev-i mihr-i cemālüñ reh-nümālıķ eylesün 

Murġ-zār-ı cennetü’l-me’vāya anı nāzil it  

(Cemalinin güneşinin ışığı (onlara) rehber olsun. (Onları) kuşları bol olan (cennete) indir.) 

9. Anlara dìdār-ı pür-envārıñı ˘arż eyleyüb 

Anda ĥalvet-ĥāne-i ķaŝr-ı viŝāle dāĥil it 

(O (müminlere) nur dolu didarını gösterip onları vuslat köşkünün halvet odasına dahil et.) 

10. Raģmetüñden bu durur maķŝūd ˘ālem ehline  

Ģażretüñden böyledür ekśer murādum ģāŝıl it 

( (Allah’ım) dünya ehline rahmetinden kast olunan budur ve benim de senden en çok istediğim budur. 

(Bu) muradımı gerçekleştir.) 

 

 

 

  



234 
 

53. 

Er-Raķìb 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Lāda ķalmaz ˘ārif-i Allāh illā ĥūbter 

Ŝūret-i nefy-i vücūd iśbāt-ı ma˘nā ĥūbter 

(Allah’ı bilen kişi lâ (lâilâhe) zikrinde kalmayıp illâ (illellah) zikrine geçiş yapar. Lâilâhe zikriyle 

Allah’tan başka hiçbir şeyin olmadığını tasvir etmek güzeldir, fakat baki olanın yalnız Allah olduğunu 

söyleyerek hakikati ispat etmek daha güzeldir.) 

2. Ŝūfiyā bir daĥı kūy-i yāre eylersen güzer 

Ka˘be’de ĥoşdur ŝafā seyr-i mu˘allā ĥūbter 

(Ey sûfî, eğer bir daha sevgilinin semtine gidecek olursan şunu bil ki; Ka’be’de safa hoştur, lakin 

Cennetü’l-Mualla’yı seyretmek daha güzeldir.) 

3. Cüst ü cū ķıldum riyāż-ı ˘ālemi ey bāgbān  

Serv-i āzāduñ saña ol naĥl-i bālā ĥūbter 

(Ey bahçıvan, ben dünyadaki (bütün) bahçeleri araştırdım. Hür servin senin olsun, zira yüce hurma ağacı 

daha güzeldir.) 

4. ce-i memkūri anma çöbce gelmez gerçi kim 

Ehl-i ˘ibret ˘aynına tezyin-i dünyā ĥūbter 

(Hilekar hocadan bahsetme, onun çöp kadar kıymeti yoktur. İbret ehlinin nazarında dünya süsleri 

(ondan) daha güzeldir.) 

5. Bu ĥarāb-ābāda gel olma muķayyed Rāhiyā 

Gülşen-i cennet güzel bāġ-ı temāşā ĥūbter 

(Ey Râhî, gel viranelerle dolu bu dünyaya bağlanma zira cennet bahçesi ondan güzeldir. Allah’ın 

cemalinin seyredileceği temaşa bahçesi ise (çok) daha güzeldir.) 

6. Ṣohbet-i imrūz behr-i ʾiyş ferdā mı ̇ ̄şeved 

Dovr-i gül ḫoşter bud morġ-i ḫoş-āvā ḫūbter 

(Bugünün sohbeti geleceğin nasibi oldu, gülün tavrı güzeldir ama kuşun hoş sesi daha güzeldir.) 



235 
 

 

54. 

El-Mucìb 

mef˘ūlü / fā˘ilātün / mef˘ūlü / fā˘ilātün 

1. Lušf eyle bir ġanì vir yā Vāhibe’l-˘ašāyā 

Yā Ĥāliķa’l-˘acāyib yā Rāziķa’l-berāyā 

(Ey ihsan eden, ey hayrete düşürecek şeyler yaratan ve bütün yaratılmışları rızıklandıran (Allah’ım), 

lütfeyle, (beni) müstağni kıl.) 

2. Dāġ-ı belāya dilde yoķ ġāyet ü nihāyet 

Yā Dāfi˘a’l-belāyā yā Dāfi˘a’l-belāyā 

(Ey belaları defeden (Allah’ım, gönülde öyle çok gam, keder var ki) onlardan oluşan bela dağının bir 

sınırı, bir sonu yoktur.) 

3. Rūz-i cezāda ˘aybım çoķdur yüzüme urma  

Yā Kāşife’ž-žamāyir yā ˘Ālime’l-ĥafāyā  

(Ey gizlenenleri açığa çıkaran, sırları bilen (Allah’ım), ayıbım çoktur. Ceza gününde onları yüzüme 

vurma.) 

4. Mecrūģ ĥaste göñlüm raģmetden itme maģrūm 

Yā Cābire’ş-şužāyā yā Rāfi˘a’r-rezāyā  

(Ey kırıkları onaran, belaları defeden (Allah’ım),  yaralı (ve) hasta gönlümü rahmet(inden) mahrum 

etme.) 

[17B] 

5. Ķuldur derüñde Rāhì bì-çāre kemterāne  

Redd eyleme ķabūl it yā Ġāfire’l-ĥašāyā 

(Ey hataları bağışlayan (Allah’ım), Râhî senin kapında aciz ve çaresiz bir kuldur. Onu kapından geri 

çevirme, kabul et.) 

 

 



236 
 

55. 

El-Vāsi˘ 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Etdi dilden cāna ol bir ġamze-i mekkār kār  

Ŝaldı göñlüm bāġına ol bir ruĥ-ı gülnār nār  

(Sevgili o hilekar bakışıyla cana öyle samimi, öyle içten baktı ki o nar çiçeğine benzeyen yanağı benim 

gönül bağıma ateş saldı.) 

2. Cāna cān olmaķda ˘āşıķdur dil-i sevdā-zede 

Ģażrete maķŝūdun itsün itmesün iş˘ār ˘ār 

(Sevdaya düşen gönül, sevgili uğruna canını verecek kadar âşıktır. Maksadı neyse sevgiliye söylesin, 

bundan çekinmesin.) 

3. Her ne deñlü nāz u istiġnā olursa şìvesi  

Sen anuñ gel pāyine ĥāk it yüzüñ yalvar var  

(Sevgili her ne kadar naz yaparsa yapsın, sen onun ayağına kapanıp yüzünü toprağa koy ve ona yalvar.) 

4. Ķuvvet-i rūģıyla erlik nefsi itmekdür zebun 

Nefģa-i tiryāķ-ı ekberden olur bìmār mār  

(Mertlik, ruhun kuvvetiyle nefsi aciz bırakmaktır. Zira yılan en etkili panzehrin kokusuyla hasta olur.) 

5. Gerçe ez-ĥāk-i siyāh āmed vücūd-i ādemi  

Nist nezd-i ārif-i ģikmet gül-i feĥĥār ĥ ār 

(Her ne kadar Adem’in vücudu kara topraktan yaratılmış olsa da hikmet bilenlerin nezdinde övünen 

gül değersiz değildir.) 

6. Ben anuñ biñ cān-ile bir baş açuķ dìvānesi  

Boynuma olmaz benüm bu zülf-i ˘anber-bār bār 

(O sevgilinin anber saçan saçları benim boynuma yük olmaz, zira ben onun bin canlı, baş açık 

divanesiyim.) 

 

 



237 
 

7. Rāhiyā rāh-ı maģabbetde sebük-bār ol yüri 

Yoĥsa ķaddüñ ĥam ķalub eyler seni evzār zār 

(Ey Râhî, muhabbet yolunda (düşünce ve gam) yükü hafif kimselerden ol, yürü. Yoksa günahlar boyunu 

büküp seni inletir.) 

8. Ķullarınıñ rūz-i rūşen gibi ˘aybın setr ider 

Leyletü’l-ķadri anuñçün ķıldı ol Settār tār 

(Ayıp ve günahları örterek bağışlayan, Settâr olan Allah, kullarının aydınlık gün gibi aşikar olan 

ayıplarını örter. Onun için Kadir Gecesi’ni karanlık kıldı. 

 

56. 

El-Ģakìm 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Bār-gāh-ı zemānı gördüñ mi 

Kār-gāh-ı mekānı gördüñ mi 

(Zaman denen sarayı gördün mü? Mekan atölyesini gördün mü?) 

2. ˘Ālem-i ķalbe mālik olduñ mı 

Pādişāh-ı cihānı gördüñ mi 

(Kalp âlemine sahip oldun mu? Cihanın padişahını gördün mü?) 

3. Ŝıdķ-ıla bir meyāna geldiñ mi 

Hiç sırr-ı dehānı gördüñ mi 

((O padişahla) sadakatle bir araya gelip ağzının sırrına vakıf oldun mu?) 

4. Ĥıdmet-i Vācibü’l-vücūda irer 

Ĥādim-i kāmurānı gördüñ mi 

(Varlığı mutlak olan Allah’ın hizmetine erişmiş, bahtiyar hizmetkarı gördün mü?) 

5. Ravża-i ģażrete irişdüñ mi  

Nāžır-ı gülistānı gördüñ mi 



238 
 

(Hazretin (o padişahın) bahçesine erişip o bahçenin bakıcısını gördün mü?) 

6. Didi ķalb-i selìme beytu’l-lāh 

Hādi-i ĥāfiķānı gördüñ mi 

(Selim336 kalbe Beytullah diyen, doğru yolu gösteren doğu ile batının Rabb’ini gördün mü?) 

7. Rāhiyā gel yüzüñ türāb eyle  

Ol güzel āsitānı gördüñ mi  

(Ey Râhî, sen o güzel eşiği gördün mü? O eşiğe gel ve orada yüzünü toprağa sür.) 

[18A] 

8. Šālibi ķurb-ı ģażrete ilter 

Devlet-i cāvidānı gördüñ mi 

(Talibini Hazret-i Allah’a ulaştıran ebedi saadeti gördün mü?) 

9. Ser-te-ser manšıķ-ı ģaķāyıķdur  

Bu bedì˘-i beyānı gördüñ mi 

(Baştanbaşa hakikat kelamı olan bu eşsiz anlatımı gördün mü?) 

 

57. 

El-Vedūd 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ehl-i ģikmet yâr-i nā-hem-vāre olmaz āşinā  

˘Aķlı yār olan kişi aġyāra olmaz āşinā  

(Hikmet ehli ebedi olmayan yâre aşina olmaz. Zira aklı (fikri) yâr olan kişi ondan başkasıyla dost 

olmaz.) 

2. Pākbāz-ı ˘aşķ olan dünyāya itmez i˘tibār 

Bir hümā bir lāşe-i murdāra olmaz āşinā  

                                                           
336 Kalb-i selim: Bu Şu’arâ suresi 89. ayette geçen bir kavramdır.  Kalbin saf ve temiz olma halini ifade 

etmektedir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.207.) 



239 
 

(Hüma kuşunun pis bir leşe yaklaşmaması gibi, aşkta sadık olan kişi de dünyaya itibar etmez, ondan 

uzak durur.) 

3. Meşreb-i ˘ālì denì šab˘-ile itmez ittiģād 

Merd-i ˘āķil bir zen-i bāzāra olmaz āşinā  

(Akıllı bir yiğidin sokak kadını ile dost olmaması gibi, yüce tabiatlı kişiler de alçak tabiatlılarla 

birleşmez, bir araya gelmez.) 

4. Şā˘irān-ı dūn himmetlerden eyler ictināb  

˘Ārif-i billāh olan eşrāra olmaz āşinā  

(Allah’ı hakkıyla bilenler alçak tabiatlı şairlerin himmetlerinden uzak dururlar; himmeti alçak şerli 

şairlerle dost olmazlar.) 

5. Olmayan isrār-ı terkìb-i ‘anāŝırdan ĥabìr 

Rāhiyā keyfiyyet-i esrāra olmaz āşinā  

(Ey Râhî, unsurların terkibinden doğan sırları saklayamayan kişiler o sırların niteliklerine vakıf 

olamazlar.) 

6. Sālikiñ nažm-ı dürer-bārında ˘aybın gözleyen 

Bì-hüner güftār-ı gevher-bāra olmaz āşinā  

(Hakikat yolcusunun incilerle dolu şiirlerinde kusur arayan, bilgiden yoksun, hünersiz kişi cevher yüklü 

sözlere aşina olamaz.) 

7. Şāhid-i ma˘nā yüzinden perde(y)i ref˘ itmeyen  

Kör diller ˘āşıķ-ı dìdāra olmaz āşinā  

(Mana güzelinin yüzünden perdeyi kaldırmayan, gönül gözü kör olan kişiler sevgilinin cemaline âşık 

olanlarla dost olamazlar.) 

 

 

 

 

 



240 
 

58. 

El-Mecìd 

müstef˘ilün / müstef˘ilün / müstef˘ilün / müstef˘ilün 

1. Ey mehlikā ģüsnüñ ˘aceb mihr-i cihān-ārā olur 

Ammā lebüñ ĥāŝŝiyyeti ġāyetde rūģ-efzā olur 

(Ey ay yüzlü sevgili, şaşılacak şeydir ki senin güzelliğin cihanı süsleyen bir güneştir, dudağın ise ruha 

can veren nihai bir özelliğe sahiptir.) 

2. Āh ol cemāl-i dilküşā āh ol dehān-ı cān-fezā  

Žāhir olursa bir nefes bir ān-ı nā-peydā olur 

(Ah o gönle ferahlık veren güzellik; ah o hayat veren ağız bir nefes zahir olsa, o an görünmez bir an 

olur.) 

3. Vaŝf-ı cemìlin eyleyen bālā-yı ĥoş-reftārunuñ  

Añmaz meyānuñ sırrını zìrā bilür ġavġā olur 

(Senin tatlı tatlı yürüyen boyunun güzelliğini tarif eden kişi belinin sırrından bahsetmez, çünkü bundan 

dolayı kavga çıkacağını bilir.) 

4. Ĥalķ itmemişdür bir güzel Ĥālıķ benì ādem gibi 

Ķavl-i Resūl-i Ģaķķ budur nefsin bilen dānā olur 

(Her şeyi yaratan yüce Allah, insanoğlu gibi bir güzel yaratmamıştır. Allah resulünün dediği gibi “ bilen 

ancak kendini bilendir”.) 

[18B] 

5. Rāhì senüñ ol gördügüñ deryā ˘aceb deryā imiş 

Bir ķašre feyżinden anuñ ˘ālem ķamu deryā olur 

(Ey Râhî, senin o gördüğün derya öyle acayip, uçsuz bucaksız bir denizmiş ki onun bir damlasının 

feyzinden bütün âlemler derya olur.) 

 

 

 

 



241 
 

59. 

El-Bā˘iś 

fe˘ūlü / fa˘lün / fe˘ūlü / fa˘lün 

1. Bahār irişdi nesìm urur dem  

Anuñ gibi kim Mesìģ-i Meryem  

(Bahar geldi. Bahar rüzgarı tıpkı Meryem oğlu Hz. İsa’nın ölüleri dirilten nefesi gibi esiyor.) 

2. Seģāb-ı raģmet ŝuvarub itdi  

Nebātı iģyā cihānı ĥürrem 

(Rahmet bulutu bitkileri sulayıp onlara can verdi ve böylece cihanı şenlendirdi.) 

3. Döşendi yer yer bisāš-ı zìbā  

Müzeyyen oldı basìš-i ˘ālem 

((Baharın gelmesiyle) bütün yeryüzü güzel çimenlerle döşenip süslendi.) 

4. Güzel müşābih dür-i ĥoşāba  

Nebāt-ı arża ŝaçılsa şebnem 

(Şebnem, yeryüzündeki bitkiler üzerine saçılsa parlak incinin güzel bir benzeri olur.) 

5. ˘Aceb temāşā teferrüç itsen 

Nedür bu ˘ālem Ĥüdā’dür a˘lem  

(Dünyayı çokça gezip seyretsen de âlemin ne olduğunu anlayamazsın. Onu en iyi bilen Allah’tır.) 

6. Bu demde cāhille ŝoģbet itme  

Gerekse yār ol özüñe hem-dem  

(Bu zamanda cahille sohbet etme, eğer bir dosta ihtiyaç duyarsan sen kendine dost ol.) 

7. Güzel mezāri˘ ķamu menāfi˘  

Ne ekse ĥoşdur bu yerde ādem  

(Faydalı olan her şey güzel bir tarladır. İnsanın bu tarlaya ektiği her şey güzeldir.) 

 



242 
 

8. Fe˘ūlü fa˘lün fe˘ūlü fa˘lün 

Yol erleri gör neden urur dem  

(Hakikat yolunda yürüyen yiğitlerin neden dem vurduğunu gör.) 

 

60. 

Eş-Şehìd 

1. Menzil müşerref yārān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

Aʿnì be ḫāne mihmān āmed elḥamdulillāh elḥamdülillāh 

 

2. Bā mihr u şefḳat bā ferr u ḳuvvet der cān u der-dı ̇l̄ ez kūy-i devlet 

Ez-rūy-i raḥmet cānān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

3. Ḥāṣıl murādet der derk-i haḳḳ Rāh ̇ì meḥver ġam dergāh-i ḫermen 

Der-vaḳt-i geşten bārān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

4. Ḥikmet numāyed ez-ḥukm-i ḥākim ḳudret numāyed ez-baḥr-i zāḫir 

Ṣahrā-yi ʿālem ʿummān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

5. Der-ḥaḳḳ-i pāk-i şerʿi muḥammed ez-nezd-i ḥażret ez-rāh-i ʿizzet 

Ḥaḳḳan ve ṣıdḳan ḳurān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

6. Şerrān ve cerrān ʿizzen ve naṣrān fetḥan mubìnān ʿadlen ve fażlān  

Şarḳān ve ġarbān ṣulṭān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

[19A] 

7. Ber ḫalḳ-i ʿālem ez-cinn u ādem ekrem u aʿžam alālhu aʿlem 

Buʿden ve ḳarben burhān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 



243 
 

8. Ez-pertu ḥaḳ der ʿālem-i dil mihr-i munevver ey rehber-i ḥaḳḳ 

Ῑmān āmed ímān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

9. Ġāyet güşāde rāh-i şeriʿat bā rehrev-i ū  ez-ḳarb-i mūyí 

Ḫayrun ve ebḳā iḥsān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

10. Ez-ṣunʿ-i ṣāniʿ bā ḥusn-i ṣūret ez behr-i ḫidmet ez-baḫr-i menʿūt 

Ādem bení ādem insān āmed elḥamdulillāh elḥamdulillāh 

 

 

61. 

El-Ģaķķ 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Şehr-i ˘aşķ erbābınıñ nām u nişānı bir daĥı  

˘Aşķ-ı žāhir bir daĥı dāġ-ı nihānı bir daĥı  

(Aşk şehri erbabının nam ve nişanından birisi zahiri aşk, diğeri de gizli yaradır.) 

2. Olmaķ isterseñ eger seyyāģ-ı ˘ālem ŝūfiyā  

Var seyrān eyle gel kevn ü mekānı bir daĥı 

(Ey sûfî, dünya seyyahı olmak istersen eğer, gel kainatı bir kez daha gezip dolaş.) 

3. Yādına almaz-idi dünyā-yı dūnuñ adını  

Görse ādem gülşen-i bāġ-ı cihānı337 bir daĥı 

(İnsanoğlu cennet bağındaki gül bahçesini görseydi eğer alçak dünyanın adını bir daha anmazdı.) 

4. Pāk dildür mekr u ālına rubūde olmayan 

Gerçi kim bu zāl-ı bì-mihrüñ yalānı bir daĥı 

                                                           
337 Şiirin anlamından dolayı “cinân” olarak okunmasının daha uygun olacağı kanaatiyle bu kelimeyi 

cinân (cennetler) şeklinde çevirdik. 



244 
 

(Doğrusu, saçı sakalı ağarmış, vefasız yaşlı dünyanın yalanı çoktur. Onun hile ve tuzaklarına tutulmayan 

(ancak) temiz gönüllülerdir.) 

5. Gülşen-i dìdār-ı pür-nūri temāşā eyleseñ  

˘Andelìbüñ anda feryād u fiġānı bir daģı 

(Nur dolu cemalin tecelli ettiği gül bahçesini bir seyretsen, orada bir de feryat figan eden bülbül vardır.) 

6. Iŝšılāģāt-ı bedì˘inden mübeyyen añlanur  

Manšıķ-ı ģikmet şi˘ārınıñ beyānı bir daĥı 

(Hikmet konuşmasının şiarının beyanı benzersiz terimlerinden açıkça anlaşılır.) 

7. Gel kelām-ı rūģ-i perverden bilürseñ Rāhiyā 

Künc-i vaģdet bir daĥı genc-i ma˘āni bir daĥı 

(Ey Râhî, ruhu besleyen sözlerden biliyorsan eğer, gel; bir yerde vahdet köşesi var, bir yerde mana 

hazinesi.) 

8. Devlet-i fānìye itmez ittikā ˘āķil olan 

Müddet-i ˘ömrüñ eyā ġāfil zemānı bir daĥı 

(Ey gafil, akıllı kişi ömür müddetini ve zamanı geçici mutluklara yaslamaz (onlar için harcamaz).) 

 

62. 

El-Vekìl 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Himmet-i pākiyle mihmān-ı Ĥüdā’dur mūrçe 

Hem-zebān ŝūfì-i ŝāģib-i ŝafādur mūrçe 

(Halis gayretiyle Hz. Allah’ın misafiri olan küçük karınca zevk ve safa sahibi dervişle aynı 

dili konuşur.) 

2. Olduġı ģayśiyyeti-y-le māil erzen dāneye 

Mülk-i ˘ālemde emìr-i aġniyādür mūrçe 

(Küçük karınca, taneye meyletmesi hasebiyle dünya mülkünde zenginlerin emiri olmuştur.) 



245 
 

3. Devlet-i şāh-ı cihān-ile değişmez devletin 

Bāb-ı Ģaķķ’da gerçi kim eñ kem gedādür mūrçe  

(O küçük karınca, Hakk’ın kapısındaki en değersiz dilenci olsa da sahip olduğu (bu) saadeti 

cihan padişahının saadetiyle değişmez.) 

[19B] 

4. Ģükmüni anuñ Süleymān-ı vücūduñ len bilür 

˘Ālem-i ıšlāķda bir pādişādur mūrçe 

(Varlığın padişahı olan Hz. Süleyman, küçük karıncanın mutlak âlemde bir padişah hükmünde 

olduğunu bilir. ) 

5. Ni˘met-i bì-ģad ķanā˘atdür bilürseñ Rāhiyā 

Ĥādim-i dergāha yār ü āşinādür mūrçe 

(Ey Râhî, kanaat bitmez tükenmez bir nimettir. Küçük karınca (kanaati sebebiyle) dergahın 

hizmetçisine dost olmuştur.) 

 

63. 

El-Ķaviyy 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Güzeldür ģüsn-i bāšın rūy-i žāhir 

Olur ŝāģib-i nažarlar pāk ü šāhir 

(İç güzelliği de yüz güzelliği de güzeldir. Bunu gören nazar sahipleri338 pak ve temiz olurlar.) 

2. Kişi ġāyet güzel sevmek gerekdür 

Sözüm ģaķdur benüm Allāh ģāżır  

(Kişinin, güzel olanı çok sevmesi icap eder. Allah şahittir ki benim (bu) sözüm haktır.) 

                                                           
338 Sahib-nazar (ehl-i nazar):  Hakikatin ancak akıl ve istidlal yoluyla bilinebileceğine inanlardır. 

Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.118. 

  



246 
 

 

3. Dehān-ı cān-fezā bir sırr-ı muġlak 

Cemāl-i dil-küşā bir nūr-i bāhir 

(Sevgilinin cana can veren ağzı gizli bir sır; gönle ferahlık veren güzelliği ise apaçık bir nurdur.) 

4. Temāşā-yı nevādir eyleyenler 

Bilür cevher olur ˘ālemde nādir 

(Az rastlanan şeyleri seyredenler mücevherin dünyada nadir olduğunu bilirler.) 

5. Duĥūl itmez ķıyāmet de koparsa  

Ķuŝūr-i ravża-i Firdevs’e kāfir 

(Allah’ı inkar eden, hakikati örten kişi bağırıp çağırıp, feryat figan etse de cennet bahçesindeki köşklere 

giremez.) 

6. Mürüvvet ehlinüñdür ķaŝr-ı ˘ālì 

Gerekmez ādemi himmetde ķāŝır  

(Cennetteki o yüce köşkler iyilik ve ihsanda bulunan cömert kullarındır, bu yüzden insanın iyilik ve 

ihsanda kusurlu olmaması gerekir.) 

7. Yerüm yoķ Rāhiyā dünyā evinde 

Ĥüdā ˘ālim-durur ma˘lūm-ı ŝābır  

(Ey Râhî, benim dünya denen şu evde yerim yoktur. Sabredenlerin malumudur ki, Hz. Allah her şeyi 

bilendir (benim bu halimden haberdardır).) 

8. Benüm bir ĥāne aķŝā-yı murādum  

Emìr-i şehr-i cennet ola ˘āmir  

(Benim yegane arzum cennet şehri emirinin imar ettiği bir hanedir.) 

9. Ġıdā-yı rūģdan virsen nevāle 

Ķulınuñ rızķına Rezzāķ ķādir  

(Mahlukatına her türlü rızkı veren, sonsuz güç ve kudret sahibi (Allah’ım), bu kuluna ruha gıda olacak 

azıklar ver.) 

 



247 
 

64. 

El-Metìn 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Var tebdìl-i vefā ķıl bì-vefālıķ ŝūretin 

Olma gel bìgāne göster āşinālıķ ŝūretin  

(Gel vefasızlık suretini vefaya dönüştür. Gel bigâne339 olma, dost (aşina)340 yüzünü göster.) 

2. Rūģ-perver bilmeyen naķs-ı nefìsi her nefes 

Šıynet-i ādemde görmez āşinālıķ ŝūretin  

(Nefisteki noksanlığın her nefes ruhu beslediğini bilmeyen kişi insanın fıtratındaki dost yüzünü 

görmez.) 

3. Ĥod-nümālıķdan berì olmaķda ģikmet varmış 

Var görme müdde˘ìden ĥod-nümālıķ ŝūretin 

(Kendini övmekten sakınmakta hikmet varmış. (Bu yüzden) var, müddeiden beğenmişlik suretini 

görme.) 

4. Śūfiyā bir yār-içün rāh-ı vefāda eyle terk 

Tāc u ĥırķayla ˘umūma pārsālıķ ŝūretin 

(Ey sûfî, vefa yolunda bir sevgili için taç, hırka ve zahitlik emaresi olan her şeyi terk et.) 

 

 

 

 

 

                                                           
339 Bigâne: Yabancı demektir. Istılahta tasavvufu bilmeyen,  tasavvuf sistemini tanımayan kişiye denir. 

(Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, Anka Yayınları, İstanbul 2005, s.102.) 
340 Âşinâ: Tasavuufta salikin kendi benliğinden uzaklaşarak Hakk’a yaklaşmasına, O’nunla dost olması 

haline denir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.49.) 



248 
 

 

[20A] 

65. 

El-Hādì 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Bir gece şem˘-i cemāl-i pür-ŝafā göster baña 

Pertev-i ŝubģ-ı viŝāl-i pür-ŝafā göster baña 

((Ya Rabb), bir gece bana safa dolu güzel cemalinin nurunu göster. Ve (o gecenin ardından) safa dolu 

kavuşma sabahının ışığını göster bana.) 

2. İmtizāc itmek muĥālif  yār-ı nā-hemvārla 

Nesne yoķ bì-gāneden bir āşinā göster baña 

(Uygun olmayan bir yar ile anlaşmak münasip değildir. Yabancıdan bir fayda yok, bana bir dost göster.) 

3. Āb-ı rū-yi seyyid-i ˘ālem Muģammed ģürmeti  

Ķurb-i ģażretde maķām-ı dil-küşā göster baña 

((Ya Rabb),  âlemin efendisi olan Hz. Muhammed’in yüzü suyu hürmetine, zatına yakın olmada gönle 

ferahlık veren makamı (kurbiyet makamını) göster bana.) 

4. Cūd-ile ol menba˘-ı mihr u maģabbet aşķına  

Lušf-ile deryā-yı raģmetden ˘ašā göster baña 

(O, muhabbet ve sevgi kaynağı (olan Hz. Muhammed) aşkına, lütfeyleyerek bana rahmet denizinden 

ihsanda bulun.) 

5. Çeşm-i ķalbim kuģl-i ģikmetle mücellā eyleyüb  

˘Ālemi āyine-i ˘ibret-nümā göster baña  

(Kalp gözümü hikmet sürmesiyle parlatıp dünyayı bana ibret aynası olarak göster.) 

6. Lušf ķıl Yā Rabb celāliyle cemālüñ ˘izzeti 

Genc-i vuŝlatdan yaña bir reh-nümā göster baña 

(Ya Rabb, celal ve cemalinin izzetine, lütfet ve bana, beni vuslat hazinesine ulaştıracak bir rehber 

göster.) 



249 
 

7. Reh-nümā ol žulmet-i ġamdan rehā ķıl Rāhi’(y)i 

Bir fakìrim iki ˘ālemden ġınā göster baña  

(Yol göstererek Râhî’yi gam ve keder karanlığından kurtar. Ben bir fakirim, iki dünya sevgisini de 

benden al.) 

8. Bülbül āsā gülşen-i dìdār-ı pür-envārda  

Perde-i ˘uşşāķdan dil-keş nevā göster baña 

(Nur dolu güzel yüzün tecelli ettiği gül bahçesindeki bülbül gibi, âşıkların perdesinden dilkeş341 nameler 

dinlet bana.342) 

9. Būsitān-ı ķāmet ü gülzār-ı ruĥsār üstine 

Sözde bir mevzūn-ter rengìn edā göster baña  

(Sevgilinin boyunun ve yanağının gül bahçesi üzerine rengin edalı daha tumturaklı bir şiir yazmayı 

nasip et bana.) 

10. Çāre-sāz āzār u bìmārum bu dār u ĥānede  

Ĥāme-i ķānūn-ı ģikmetden343 bir şifā göster baña  

Ey çare bulan (Allah’ım), bu (dünya) evinde incinmiş ve hastayım. Hikmet kanunu kaleminden bir 

şifa göster bana. 

 

66. 

El-Bedì˘ 

[Farsça şiir] 

1. Ez-bahr-i to der-dil-i bisyār şod etrāḥ 

Yā bāʿiśe elā merāḥ yā bāʿiśe elā merāḥ 

 

                                                           
341 Dilkeş: Musiki terimlerinden olup en eski makamlardandır. Tarihi 13.asırdan da öncesine 

dayanmaktadır. (Yılmaz Öztuna, Türk Musikisi Kavram Ve Terimleri Ansiklopedisi, AKMB Yayınları, 

s.95.) 
342 Uşşak makamı: Musikî terimlerindendir. Kelime anlamı “aşıklar makamı” demektir. En eski 

makamlardan olup Aşk ve tasavvufi duyguların ifadesinde oldukça etkilidir. (Öztuna, age. s.538.) 
343 Burada İbn Sînâ’nın tıp alanında yazmış olduğu El-Kânûn fi’t-Tıp adlı eserine telmihte 

bulunulmuştur. 



250 
 

2. Der-gülşen-i dilhā naġmeserā pey mekon 

Yā bülbül elā ferāḥ yā bülbül elā ferāḥ 

 

3. Mest ḫābem kon bí ḫord ve ḫabem kon 

Yā sāḳí elā ḳıdāh yā sāḳí elā ḳıdāh 

  

4. Şeb-i zindedār ínem şeb-i zindedār ínem  

Yā fāliḳ elā ṣebāḥ yā fāliḳ elā ṣebāḥ 

 

5. Ez-gülşen-i vaḥdet būy-i vefā āmed 

Yā raḥete elā revāḥ yā raḥete elā revāḥ 

[20B] 

6. Ez-çeşm-i şūḫ to mecrūḥ şod Rāhí 

Yā ṭāʿin elā rimāḥ yā ṭāʿin elā rimāḥ 

  

7. Der-nāme-i aʿmāl āyāt-i ḥikmet bín  

Yā tālí elā levvāḥ yā tālí elā levvāḥ  

 

68. 

El-Vāriś 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Yā merģabā gel ey gül-i ĥandān sen misün 

Ra˘nā-yı bāġ u revnaķ-ı bostān sen misün  

(Merhaba! Gel ey gülen gül, sen misin? Bağın güzeli, bahçenin parlak, taze gülü sen misin?) 

2. Rūşen çırāġ u ģüsn ü cemāliyle her sabāģ 

Dil-ĥānesinde her gece mihmān sen misün 

(Merhaba! Gel ey gülen gül, sen misin? Bağın güzeli, bahçenin parlak, taze gülü sen misin?) 



251 
 

3. İncinme vaŝf-ı serv-i ĥırāmān idenlere 

Bāġ-ı cihānda serv-i ĥırāmān sen misün 

(Yüzünün güzelliği ve nuru ile her sabah gönül hanesine misafir olan sen misin?) 

4. İrişdi nām-ı şöhretiñ ez-ķāf tā-be-ķāf  

Mülk-i cesìme yoĥsa Süleymān sen misün  

(Nazlı nazlı yürüyen servi boylu sevgiliyi anlatanlara kırılıp darılma; şu dünya bahçesinde nazlı nazlı 

yürüyen servi boylu sevgili sen misin?) 

5. Vaŝfında sözlerüñ ne güzel ģüsn-i dilberüñ 

Ey dil zemān-ı bāķiye Ḥassān sen misün  

(Ey gönül, gönlü kendine çeken o güzel sevgilin güzelliğini anlatan sözlerin ne güzeldir. Yoksa ebedi 

zamanın Hassan’ı sen misin?) 

6. Medģ eyler-ise ĥoş-ter ider ŝun˘-i ŝāni˘i 

Bì-şekk ü reyb ˘āşıķ-ı cānān sen misün  

(Sevgiliye şeksiz şüphesiz âşık olan kişi o yüce yaratıcının işlerini över ise daha hoş, daha güzel olur. 

O âşık sen misin?) 

[21A] 

7. Šutduñ cihānı nažm-ı bülend-ile Rāhiyā  

Ŝıdķ-ile yoĥsa bende-i ˘irfān sen misün  

(Ey Râhî, yüce şiirlerle bütün cihana ün saldın. Yoksa irfana344 sadakatle kul köle olan sen misin? ) 

 

 

 

 

 

                                                           
344 İrfan: Sezgi ve ilham yoluyla tecrübe edilen bilgiye denir. (Uludağ, age. s.188.) 



252 
 

67. 

El-Bāķì 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Serāy-ı külĥan-ı miģnet müekked 

Ŝafā-yı gülşen-i cennet müebbed 

(Sıkıntı, elem ve keder ocağının sarayı sağlam, cennet bahçesinin zevk ve sefası ebedidir.) 

2. Güzeldür ŝādıķāne ˘āşıķāne  

Maģabbet āşinā-y-ile mücedded  

(Sadıklara ve âşıklara yakışır bir şekilde dostlarla muhabbet yenilemek (tazelemek) güzeldir.) 

3. Kelām-ı Ģaķķ bilür insān-ı kâmil 

Olur erbāb-ı devletdür muĥalled 

(Manevi olgunluğa erişmiş kamil insan Hakk kelamını bilir ve böylece kalıcı saadete nail olur.) 

4. Anı şerģ eylese ehl-i ma˘ānì 

Kitābında olur birķaç mücelled 

(Mana345 ehli onu (hak sözü) açıklamaya kalksa birkaç cilt kitap olur.) 

5. Esāmì defter-i a˘māl içinde  

Nažar ķıldıñ mı ey ˘ābid muķayyed  

(İsimler amel defterinin içindedir, ey ibadet eden kişi, amel defterine iyice baktın mı?) 

6. Zen-i dünyāya virmekdür šalāķı 

Benüm şevķüm eyā Rāhì mücerred 

(Ey Râhî, benim tek arzum kadına benzeyen şu dünyayı boşamak, ondan ayrılmaktır.) 

 

 

                                                           
345 Ma’nâ: Anlam demektir. Tasavvufta hakikat, sır ve marifet anlamlarında kullanılır. Bir şeyin 

hakikatine ve ruhuna delalet eder. (Süleyman uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayaınları, 

İstanbul 2001, s.233.) 



253 
 

7. Livā-yı himmetüñ olsun ser-efrāz  

Binā-yı devletüñ olsun müşeyyed  

(Senin ihsan ve iyilik sancağın yücelere yükselsin, devletinin binası sağlam ve ulaşılmaz olsun.) 

 

 

69. 

Er-Reşìd 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Rind-i ˘ālem-sūz tesbìģ u ˘asāyı neylesün  

˘Ārif-i billāh olan zühd ü riyāyı neylesün 

(Âlemi yakan rind346 tesbih ve asayı neylesin? Allah’ı hakkıyla bilen züht ve riyayı neylesin?) 

2. Pìr olursa bir güzel baĥt-ı civānı vardur  

Şeyĥ olursa ĥırķa vü tāc u ridāyı neylesün  

(Bir güzel yaşlansa da onun genç bir talihi vardır. (Bu güzel) şeyh olduğunda hırkayı, tacı ve dervişlik 

örtüsünü neylesin?) 

3. Šālib-i iksìr-i ˘aşķ-ı pāk olanlar ŝıdķ-ıla 

Ķalbi ŝāf itmekden özge kimyāyı neylesün  

(Samimi bir şekilde saf aşkın iksirini talep eden kişiler, bu iksiri kalplerini maddi ve manevi kirlerden 

arındırmak için kullanmaktan başka neylesin?) 

4. Ŝaģn-ı bostān-ı vefāda cām-ı bāķì nūş iden 

Arzū-yı gülşen-i bāġ-ı fenāyı neylesün  

(Vefa bahçesinin meydanında ebedilik şarabını içen kişiler şu geçici dünyanın gül bahçesini neden 

arzulasın?) 

 

                                                           
346 Rind: Hakkında söylenilenlere aldırış etmeden dilediği gibi davranan ilim ve irfan sahibi kişilere 

denir. Rindler her şeyin takdir-i ilahi üzere olduğunu bilen ve bunun şuuruyla yaşayan mütevekkil 

kişilerdir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.292.)  



254 
 

5. Eylemez ˘āķil serāy-ı dehr-i dūne ittikā 

 Bir esāsı pāyidār olmaz bināyı neylesün 

(Akıllı kişiler alçak dünyanın sarayına yaslanmaz. Zira bir temeli bile kalıcı olmayan bir binayı 

neylesinler?) 

6. Manšıķu’š-šayrı Süleymān-ı vücūd olan bilür 

Bülbül-i ķuds  āşiyān olan hevāyı neylesün   

(Kuşların konuşmasını varlığa Süleyman olan bilir. Kutsal bülbül (kuşlara) yuva olan gökyüzünü 

neylesin?) 

7. Nev-˘arūs-ı ˘āleme baş egmeyenler Rāhiyā 

Ketĥüdā olursa taķdìr-i Ĥüdā’yı neylesün 

(Ey Râhî, âlemin yeni gelinine boyun eğmeyenler, Allah’ın taktiri bu yönde ise neylesinler?) 

 

70. 

Es-Ŝabūr 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Baña ˘uzlet ĥoş gelür leźźetde źillet yoķ mıdur 

Ķıl temāşā ˘ālem-i ˘uzletde ˘izzet yoķ mıdur 

(Bana uzlet347 hoş gelir. Oysa lezzette zillet348 yok mudur? Hele bir bak, uzlet âleminde izzet yok 

mudur?) 

 

 

                                                           
347 Uzlet: Halka karışmamak, yalnı yaşamak anlamlarına gelir. Tasavvufta günahtan uzaklaşmak ve 

daha ihlaslı ibadet edebilmek amacıyla haklktan uzaklaşıp tenhaya çekilmektir. Bu duruma “halvet, 
inziva ve vahdet” de denir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 
2001, s.359.)  
348 Zillet: Istılahta Allah katında izzet kazanabilmek için halkın yanında zelil olmayı tercih etmek, 

ebedi izzet için geçici zillete razı olmak demektir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, 
Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.389.) 



255 
 

2. Cān u dilden eyle bu ġurbet diyārından sefer 

Çoķ şükür Allāh’a bu ġurbetde ķurbet yoķ mıdur 

(Canıgönülden  bu gurbet diyarından ayrılıp sefere çık. Allah’a şükürler olsun ki bu uzaklaşmada 

yakınlık yok mudur?) 

3. Rızķıñı Allāh’dan eyle temennā yār-iseñ  

Bir iki gün ˘ömr içün bir genc-i vaģdet yoķ mıdur 

(Eğer (hakiki) dost isen rızkını yalnız Allah’tan dile. Bir iki günlük ömür için bir vahdet hazinesi yok 

mudur?) 

4. İşikinde her ĥasuñ źillet senüñ bābuñ degil  

Var šopraķ başuña ġayret ģamiyyet yoķ mıdur 

(Her alçağın eşiğinde aciz duruma düşmek senin harcın değildir. Toprak başına gelesice, vay ölesice, 

sende gayret ve hamiyet yok mudur?) 

5. Dāneye meyl eyledüñse dāma düşdüñ Rāhiyā 

Sen ne ķuşsun bilmezin ˘anķāda himmet yoķ mıdur 

(Ey Râhî, eğer bir daneye meylettin ise tuzağa düştün demektir. Sen nasıl bir kuş olduğunu bilmiyorsun. 

Zira Anka kuşu (yardıma ihtiyaç duyan değil), yardım ve ihsanda bulunan bir kuş değil midir?) 

6. Ey benüm bu nažm-ı gevher-pāşumı gūş etmeyen  

Yanuñuzda lü’lü-i ĥoş-āba ķıymet yoķ mıdur  

(Ey benim bu cevher saçan şiirlerime kulak vermeyen, onları dinlemeyen kişi, sizin katınızda parlak 

incinin kıymeti yok mudur?) 

 

 

 

 

 

 



256 
 

71. 

 

Fe˘tebirū yā uli’l-ebŝār349 

[21B] 

mefā˘ìlün / mefā˘ilün / fe˘ūlün 

1. Olursañ dìde-i ˘ibretle nāžır 

Degil mi Ģaķķ ķamu eşyāda ģāżır 

(Etrafına ibret gözüyle bakarsan, her şeyde yüce Allah’ın varlığı görünür değil mi?) 

2. Bugün ben bir güzel ķıldum temāşā 

Gözi ķāhır cemāli nūr-i bāhir 

(Ben bugün bir güzel seyrettim. Onun gözleri kahredici, yüzü ise göz kamaştıran bir güzellikte idi.) 

3. Miśāl-i ķadd-i bālā olmaķ ister 

Degil serv-i sehì himmetde ķāŝır 

(Fidan gibi, düzgün boylu servi ağacı (o) uzun boylu servinin benzeri olmak ister. Servi himmette (bunu 

istemekte hiç de) kabahatli değildir.350) 

4. Kemāliyle kişi ˘āşıķ gerekdür 

K’ola ĥalvet serāy-ı vaŝla ķādir 

(Kişi kemal derecede âşık olmadıkça vuslat sarayında halvette kalmaya kadir olamaz.) 

5. Eyā Rāhì lešāyifdür kelāmüñ  

Gelür andan ma˘ānì-i mežāhir  

(Ey Râhî, senin sözlerin manaların açığa çıktığı, kulağa hoş gelen latif ve güzel sözlerdir.) 

                                                           
349 Haşr 59/2: “O, kitap ehlinden inkâr edenleri ilk toplu sürgünde yurtlarından çıkarandır. Siz onların 

çıkacaklarını sanmamıştınız. Onlar da kalelerinin, kendilerini Allah’tan koruyacağını sanmışlardı. Ama 

Allah’ın emri onlara ummadıkları yerden geldi. O, yüreklerine korku düşürdü. Öyle ki, evlerini hem 

kendi elleriyle hem de mü’minlerin elleriyle yıkıyorlardı. Ey basiret sahipleri, ibret alın.”  
350 Burada “himmet” kelimesi Türkçedeki “ihsan etmek, büyüklük etmek” şeklindeki yaygın anlamıyla 

değil “niyet, gayret, heves” olarak Arapçadaki birincil anlamıyla kullanılmıştır.  



257 
 

6. Güzel bilür bedì˘-ile beyānı  

Beyān-ı ˘āşķı bilmez ehl-i žāhir 

(Zahir ehli351 yerinde ve düzgün sözlerle beyanda bulunmayı iyi bilirler, lakin aşkın beyanından 

haberleri yoktur.) 

7. Bilenler manšıķ-ı ģikmet şi˘ārıñ  

Olur erbāb-ı nažm içinde māhir 

(Şairler içinde ancak hikmet mantığını bilenler mahir olurlar.) 

8. Ĥüdā’ya minnet üslūb-i nažmda  

Nedür şā˘ir nedür güftār-ı sāģir 

(Şair (dediğin), sihirli söz (dediğin) nedir ki? (Ben) şiir üslubunda Allah’a minnet (duyarım).) 

9. ˘Ulūm-i dìnedür raġbet egerçi 

Kimi eş˘ārdur bār-ile fāĥir 

(Her ne kadar din ilimlerine rağbet edilse de bazı şiirler fayda sağlama bakımından iftihar edilecek 

niteliktedir.) 

10. Kişi İslām içinde dìn içinde  

Gehi manŝūr bāyed gāh nāŝır 

(Kişi din ve İslam’da kimi zaman yardım edilen, kimi zaman da yardım eden olur).  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
351 Ehl-i zahir: tasavvufi bir kavramdır. Bununla âlimler kast edilir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.119.) 



258 
 

72. 

 

Ve enne’l-fażle bi-yedi’llāhi yu’tihì men yeşāu ve’llāhu źü’l-fażli’l-˘ažìm352 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Baña şöyle gelür šab˘-i bülendüm 

Seķāmında bunı şimşād görmez 

(Bana öyle geliyor ki yüce tabiatım dertli olduğunda şimşir boylu sevgili onun bu durumunu görmez.) 

2. ˘Ašālar gösterür ģikmet yöninden  

Şekerler nūş ider ķannād görmez 

(Hikmet yönünden öyle ihsanlar gösterir ki şeker içer ama şekerciyi görmez.) 

3. Šutulmaz dāneye dānā geçenler  

Maģabbet bāġını āzād görmez 

(Bilgili, âlim kişiler taneye tutulmazlar, zira azat olan kişi muhabbet bağını görmez.) 

4. Šayanmasun kişi ķaŝr-ı refì˘a 

Anı erbāb-ı dil ābād görmez 

(Kişi sırtını yüksek köşklere, saraylara yaslayıp onlara güvenmesin. Zira gönül ehli kişiler o sarayların 

ebedi olmadığını bilirler.) 

5. Aña beñzer kişi dergâh-ı Ģaķķ’da 

Zemān-ı nāle vü feryād görmez 

(Hakk’ın dergahında olan kişiler nale ve feryat görmeyen kişilerdir.) 

 

 

                                                           
352 Hadîd 57/29: “Bunları açıkladık ki, kitap ehli, Allah’ın lütfundan hiçbir şeyi kendilerine has kılmaya 

güçlerinin yetmeyeceğini ve lütfun, Allah’ın elinde olduğunu, onu dilediği kimseye vereceğini 

bilsinler. Allah, büyük lütuf sahibidir.  



259 
 

6. Münevver gün gibi āśār-ı raģmet 

Ve likin kūr-i māderzād görmez 

(Rahmetin eserleri gün gibi âşıkardır, lakin anadan doğma kör olanlar onları göremezler.) 

[22A] 

7. Gelür baģr-i ma˘ārifden şikārum  

Anuñ mānendini ŝayyād görmez 

(Benim avlarım maarif denizinden gelir. Öyle ki onların benzerini hiçbir avcı görmez.) 

8. Ne deñlü olsa ādem ķıŝŝa-perdāz 

Ma˘ānì şerģini şeyyād görmez 

(İnsan ne kadar iyi bir hikaye anlatıcısı olursa olsun, deliler manaların (hakikatlerin) şerhini görmez.) 

9. ˘Arūz-ı ģaķ-durur mìzān-ı nažmum  

Görür dād işleri bì-dād görmez 

(Şiirimin ölçüsü Hakk’ın ölçüsüdür. Adaletle iş görür, adaletsiz değildir.) 

10. Kemāliyle lešāyifden degil mi 

Anuñ esbābını evtād görmez 

((Benim şiirim) bütünüyle letâiften353 zuhur eder. Bunun sebeplerini Allah’ın veli kulları dahi bilmez.) 

11. Görenler ķušb-ı dìn olmaķ gerekdür 

Niçün evtādını efrād görmez 

( Onları görebilmek için dinin kutbu olmak gerekir. Onları fertler göremez.) 

12. İkidür fāŝıla ŝuġrā vü kübrā  

O kim idrāk ider ilģād görmez 

(Büyük ve küçük olmak üzere iki ara354 vardır, bunu idrak eden kişi inançsızlığa düşmez.) 

                                                           
353 Letâif: Tasavvufta  ruha ait altı latife vardır.  Bunlardan biri halk âleminden olan nefs-i natıkadır.  

Beşi de “letâf-i hamse” olarak adlandırlan ve emir âleminden olan kalp, sır, hafi, ruh ve ahfâdır. 

(Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.227.) 
354 Metinde “fasıla-i kübrâ ve fasıla-i suğrâ olarak geçen bu kelimeler aruz terimlerindendir. Fasıla-i 

kübra: aruzda dört hecesi harekeli, bir hecesi sakin tef’ile; fasıla-i suğra: üç hecesi harekeli, bir hecesi 

sakin tef’ile (Şemseddin Sâmî, Kâmûs-i Türkî) 



260 
 

13. Müslimāna libās-ı zühd ü taķvā  

Güzel cevşendür ģaddād görmez 

(Müslüman için züht ve takva elbisesi demircinin bile göremeyeceği güzellikte bir zırhtır.) 

14. Anuñ šaş kesmesi Şìrìn içündür  

Bu kiştüñ kārını Ferhād görmez 

(Ferhat bu mezraanın faydasını görmez. Onun (Ferhad’ın) taş kesmesi Şirin içindir.) 

15. Bināsında bu deyr-i pür-nuķūşuñ 

Ulu’l-ebŝār olan bünyād görmez 

(Basiret sahipleri nakışlarla dolu bu âlemin temelinde bir sağlamlık görmezler.)  

16. Ne ĥoş ni˘metdür būy-i maģabbed 

Dimāġ ehli olanlar zād görmez  

(Muhabbetin kokusu öyle güzel bir nimettir ki dimağ ehli (arifler, âşıklar) olanlar ondan başka rızık 

görmezler.) 

17. Eyā Rāhì nedür ˘ālemde ŝān˘at 

Anuñ ālātını üstād görmez 

(Ey Râhî, âlemdeki bu sanat nasıl bir şeydir ki sanatta üstat olanlar bile onun icrasında kullanılan araçları 

görmezler.) 

18. Nigār-ı dil-firìb-ile dem-ā-dem 

Ne naķş o yazanı nerrād görmez 

(Her vakit gönlü aldatacak derecede güzel nakışlarla nakşedeni üstatlar dahi görmez.) 

19. Ne ˘ibretdür bu dār-ı lā-beķāda  

Sa˘ādet-mend kendin şād görmez 

(Ne ibret vericidir ki ebedi olmayan şu dünyada bahtiyar kişiler bile kendini mutlu görmez.)  

20. Ĥüdā’yı yād iden bìgānelerdür 

Erenler āşināyı yād görmez 

(Allah’ı yabancı görenler bîgânelerdir, zira erenler dostu yabancı görmezler.) 



261 
 

21. Bu ma˘nìden ĥabìr olmazsa mürşid 

Güder peyrevleri irşād görmez 

(Eğer mürşit bu hakikatten haberdar olmazsa müritlerini güder ama onları irşat edemez.)  

22. Ne söz söyler buña insān-ı kâmil 

Bu deñlü cevheri ib˘ād görmez 

(Kamil insan buna ne söyleyebilir, zira (o da) bu tür değerli sözler söyler.) 

23. Teraģģüm eylemez ĥalķ-ı Ĥüdā’ya 

Ĥüdā’nüñ raģmetin ˘ubbād görmez 

(Allah’ın yarattıklarına merhamet etmeyen ibadet ehli kişiler O’nun rahmetini görmezler.) 

[22B] 

24. Şarāb-ı vaģdetiñ źevķ u ŝafāsın 

Riyādan feyż alan zühhād görmez 

(Vahdet şarabının zevk ve sefasını riyakar, ikiyüzlü zahitler görmezler.) 

25. Bu mevciñ aŝlı bir deryā-durur kim 

O deryāyı bilen a˘dād görmez 

(Bu dalganın aslı öyle bir deryadır ki o deryayı bilenler sayıları görmezler.) 

26. Suāl itmez buña ˘irfān-ı ˘ālem 

Bilürler ģaķ sözi eżdād görmez 

(Bu âlemin arifleri hak sözü bildikleri için zıtlıkları görmezler ve soru da sormazlar.) 

27. Raŝadgāh ulu’l-ebŝār olursa 

Gözi ˘ucb ehlinüñ mirŝād görmez 

(Kibir ehlinin rasatkahı basiret sahiplerinin gözü olursa gözlem aletine ihtiyaç duymazlar.) 

28. Delìl-i rūşenüm bir nūrdur kim  

Fetìl ü revġanın vaķķād görmez 

(Benim açık delilim yağını ve fitilini parlak zihinlerin bile göremeyeceği bir nurdur.) 

 



262 
 

 73. 

 

İnnehū kāne bi-˘ibādihì ģabìran baŝìrā355 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. ˘Aşķ güldür bülbül-i gülzār-ı ruĥsār oldıġım 

Ķalb-i pākiñ sırrıdur müştāķ-ı dìdār oldıġım 

(Aşk, yanağının gül bahçesine bülbül olduğum güldür. Güzel yüzüne hasret kaldığım, pak kalbin 

sırrıdır.) 

2. Ŝūfiyā biñ cān-ile bir dilber-i nāzik tene 

Sen girān cān olmadan yegdür sebükbār oldıġım 

(Ey sûfî, dertsiz tasasız biri olmak, nazik tenli bir güzele bin can ile sıkıntı vermekten daha iyidir.) 

3. Ĥoşlıġumdandur benüm šab˘um müzekkā oldıġım 

Ŝaġlıġumdandur benüm bir pāre bìmār oldıġım  

(Mizacımın arındırılmış, temiz olması iyiliğimden, bir parça hasta olmam ise sağlığımdandır.) 

4. Sen ne añlarsın benüm esrārı isrār etdigüm 

Ya neden bildüñ benüm keşşāf-ı esrār oldıġım  

(Sen, benim sırlar gizlediğimi ne anlarsın? Sırları keşfeden biri olduğumu nereden bildin?) 

5. Her emirde gerçi kim ĥavf u recādandur benüm  

˘Ālem-i ıšlāķdan bì-bāk šayyār oldıġım  

(Gerçek şu ki ıtlak aleminden356 korkusuzca uçmamın sebebi her işte korku ve ümit arasında 

olmamdandır.) 

                                                           
355 İsra 17/30: “Şüphesiz Rabbin, dilediğine rızkı bol bol verir ve (dilediğine) kısar. Çünkü O, gerçekten 

kullarından haberdardır ve onları görmektedir.”  
356 Âlem-i ıtlak: Tasavvufta âlem Allah’ın tecellisi olarak kabul edilir ve derecelere ayrılır. Âlem-i ıtlak 

da bunların ilk mertebesi olan varlık lemidir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Akçağ 

Yayınları, İstanbul 2012, s.17.) 



263 
 

6. Mest-i bì-pervālıġumdandur benüm pervāne-vār 

Sen ne ŝanduñ ˘āşık-ı ruĥsār-ı dil-dār oldıġım 

(Sen ne sandın? Benim, gönlü kendine bağlayan sevgilinin yanağının aşığı olmam, pervane gibi 

pervasızca sarhoş olmamdandır.) 

7. Çeşm-i ģaķ-bìn-ile eylerdüñ eyā sālik nažar 

Ger göreydüñ sen benüm ser-tā-ser envār oldıġım 

(Ey hakikat yolcusu, eğer hak gözüyle bakmış olsaydın benim tepeden tırnağa nurlar içinde olduğumu 

görürdün.) 

8. Ģubb-ı dünyā-y-ile bāzār eylemezdüñ ģāŝılı 

Añlayayduñ benüm rüsvāy-ı bāzār oldıġım  

(Kısacası, eğer benim bu dünya pazarında nasıl rezil olduğumu görseydin dünya sevgisi ile alışveriş 

etmezdin.) 

9. Yanumuzda cìfe-i nāçìze yoķdur i˘tibār  

Šab˘-ı pākiyle bilürsüñ baģr-i zeĥĥār oldıġım 

(Bizim katımızda, hiçbir kıymeti olmayan cesede itibar edilmez. Zira benim temiz tabiatla coşan bir 

deniz olduğumu bilirsin.) 

10. Geldi bir gül-çehreniñ būy-ı visāli Rāhiyā 

Derd-i bādesinde bildüñ mi ĥarìdār oldıġım 

(Ey Râhî, bir gül yüzlü sevgilinin vuslat kokusu geldi, onun sunduğu kadehin derdine müşteri olduğumu 

bilir misin?) 

11. ˘Āķile ģuccet yeter ģaķķā bu nažm-ı pür-nižām  

˘Ārife ˘ibret yeter rāvì-i aĥbār oldıġım 

(Doğrusu, bu ahenkle dolu şiirlerim aklı olan kişiye delil olarak yeter. Naklettiğim hikayeler arif olan 

kişiye ibret olarak yeter.) 

 

 

 

 



264 
 

[23A] 

12. Bāšılı setr itdügümdendür mezellet çekdügüm 

Ģaķķı ižhār itdügüm-çündür dilā zār oldıġım 

(Ey gönül, hakir ve zelil duruma düşmem batılı357 örtmem sebebiyledir. Benim ağlayıp inlemem 

hakikati açığa çıkardığım içindir.) 

 

74. 

 

Ve’l-lāhu yerzuķu men yeşāu bi-ġayri ģisāb358 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Müheyyā naķl-i la˘l-i rūģ-baĥşā 

Muŝaffādur şarāb-ı rāģat-efzā  

(Can bahşeden dudağın mezesi hazırdır. Dert ve sıkıntıları unutturup, insanı rahatlatan şarap 

saflaştırılmıştır.) 

2. Leb-ā-leb míşeved cām-ı ģaķìķat 

Pey-ā-pey míresed emvāc-ı deryā  

(Denizin dalgaları da art arda ulaştı; hakikat kadehi ağzına kadar doluyor.) 

3. Ŝabūģı itmege seyrāne gelsüñ 

Ne zìbā ŝalınur serv-i dilārā  

(Gönlü kendisine çeken servi (boylu sevgili) ne güzel salına salına yürür. Sabah şarabı içmeye seyrana 

gelsin.) 

                                                           
357 Batıl: Hakikat dışı, boş ve asılsız şeylerdir. Ancak sûfîler, “her şey zıttıyla kaimdir” anlayışından 

yola çıkarak batıla da hak nazarıyla bakarlar. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı 

Yayınları, İstanbul 2012, s.58.) 
358 Bakara 2/212: “İnkâr edenlere dünya hayatı süslü gösterildi. Onlar iman edenlerle alay etmektedirler. 

Allah’a karşı gelmekten sakınanlar ise, kıyamet günü bunların üstündedir. Allah, dilediğine hesapsız 

rızık verir.”  

 



265 
 

4. İder olsañ nažar envār-ı bāġa 

Kimi a˘mā görinür kimi bìnā  

(Bağın ışıklarına bir nazar etsen, lakin onlara bakanların kimi kördür, kimi de gören.) 

5. Diken ˘izzetdedür gül sāyesinde 

Cihān ġafletdedür ˘ālem temāşā  

(Dikenin itibarı gül sayesindedir, lakin insanlar âlemi temaşa etmekte gafildir.) 

6. Ne deñlü çoķ niyāz eylerse bülbül 

Ziyāde nāz eyler verd-i ra˘nā  

(Bülbül ne kadar çok yalvarıp yakarırsa güzel gül de o kadar çok naz eder.) 

7. Ĥüdā’nuñ lušfıdur āb-ı revānı  

Olubdur bā˘iś-i iģyā-yı eşyā 

(Akarsular Allah’ın bir lütfu olup varlıkların dirilmesine sebeptir.) 

8. Bunuñ gibi güzel demlerde ĥoşdur  

Olursa bir kişi yār-ile tenhā 

(Kişinin böyle güzel anlarda (tabiatın ihya olduğu bahar mevsiminde) yar ile yalnız kalması hoştur.) 

9. Meger sensün emìr-i mülk-i ma˘nā 

Eyā Rāhì nedür bu nažm-ı ġarrā 

(Ey Râhî, nedir bu parlak şiirler? Yoksa mana ülkesinin padişahı sen misin?) 

 

10. Bulunmaz ˘ālemüñ ĥüsrevlerinde 

Senüñ dìvānuña mānend ü hemtā  

(Âlemin padişahlarında dahi senin divanına benzer bir divan yoktur.) 

11. Beyān-ı manšıķ-ı ģikmet bilürler 

Mülūk-i ˘ālem-i ŝuġrā vü kübrā  

(Büyük ve küçük âlemin padişahları hikmet kelamının beyanını bilirler.) 

 



266 
 

12. Olursa ģākim-i ˘ādil-dil olsun  

Sa˘ādet isteyen ūlā vü uĥrā  

(Dünya ve ahirette saadet isteyen olursa o kişi adil gönüllü hakim olsun.) 

 

 

75. 

 

İnne’l-lāhe yuģibbu’l-muģsinìn359 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Şāh-ı ˘ādil vezìr-i ˘ādil-dil  

Ġarķ-ı envār-ı mihr-i raģmetdür 

(Adil gönüllü vezir ve padişah rahmet güneşinin nurlarına gark olmuştur.) 

[23B] 

2. Anlaruñ kārı ehl-i İslām’a 

Mihr-ile şefķat ü maģabbetdür 

(Vezir ve padişahın işi Müslümanlara karşı sevgi, şefkat ve muhabbet beslemektir.) 

3. Görseler bir belāda bir cān 

Dāyim efkārı ĥayr niyyetdür  

(Belaya tutulmuş bir canlı gördüklerinde daima, o canlı için hayrı murat ederler.) 

 

 

 

                                                           
359 Bakara 2/195: “(Mallarınızı) Allah yolunda harcayın. Kendi kendinizi tehlikeye atmayın. İyilik edin. 

Şüphesiz Allah iyilik edenleri sever.”  



267 
 

 

4. Anlaruñ gibi rūz-i sā˘atde 

Rāfi˘-i perdehā-yı ˘ismetdür 

(Onlar, kıyamet gününde ismet360 perdelerini kaldıranlar gibidirler.) 

5. Dergeh-i ģażret-i Süleymān’a 

Dirse ģālin ķarınca ģikmetdür 

(Karıncanın, Hz. Süleyman’ın huzurunda halini arz etmesinde hikmetler vardır.) 

6. Eşiginde anuñ temennāsı 

Ol ki rūz-i ezelde ķısmetdür 

(Karıncanın Hz. Sülayman’ın eşiğinde temennide bulunması, elest bezminde361 ona yazılmış bir 

kısmettir.) 

7. Bende olmışdı ŝıdķ-ıla niçe yıl 

Tā o demden esìr-i ni˘metdür 

(O (karınca) yıllarca (Hz. Süleyman’a) sadık bir köle olmuştu, ta o zamandan beri nimetin esiridir.) 

8. Cān u baş-ıla ĥıdmet eyleyeni  

İrgürürler murāda ˘ādetdür  

((Karınca gibi) canla başla hizmet edenin murada erdirilmesi âdettendir.)  

9. Ol ki eyler murādını ģāŝıl 

Ģāriś-i kişt-zār-ı cennetdür 

(Cennet bahçesini arzulayan kişi muradına kavuşur.) 

 

 

                                                           
360 İsmet: Temizlik, masumluk ve günahsızlık anlamlarına gelir. Aynı zamanda peygamberlerin 

sıfatlarınandır. (Seyyid Cafer Seccâdî, Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü,  Çev. Hakkı Uygur, Ensar 

Yayınları, İstanbul 2007, s.252.) 

361 Bezm-i elst: Ruhların yaratıldığı gün Allah’ın onlara “Ben sizin Rabb’iniz değil miyim?” diye 

sorduğu meclisi ifade eder. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, Kapı 

Yayınları, İstanbul 2012, s.72) 



268 
 

10. Pāk himmetle kim olursa sebeb 

İki ˘ālemde ehl-i devletdür 

(Halis bir niyetle yardıma sebep olan kişi iki alemde de saadete kavuşur.) 

11. Pādişāh-ı kerìm olan ķulını  

Ġayra muģtāc ider mi ġayretdür 

(Kerem sahibi (bir) padişah kulunu kendinden başkasına muhtaç eder mi? (Bu) gayrettir.) 

12. Menzile irgüren yol erler[i]ni  

Lušf-ıla ŝādıķāne himmetdür 

(Yol erlerini (yolcuları) menzile ulaştıran lütuf ile sadıkane himmettir362.) 

13. Rāhiyā nūra ġarķ iden göñlüm 

Pertev-i āfitāb-ı ˘izzetdür 

(Ey Râhî, gönlümü nura gark eden izzet güneşinin ışıklarıdır.) 

14. Beyt-i ma˘mūr olubdur ol ĥāne 

Yıķılursa363 belā vü miģnetdür 

(Beyt-i ma’mûr364 olan o hanenin yıkılıp harap olması bela, sıkıntı ve ızdıraptır.) 

15. İ˘tibār eyle yā uli’l-ebŝār 365 

Ol ser-a-ser binā-yı ˘ibretdür 

(Ey basiret sahipleri, (o gönül) baştan başa bir ibret binasıdır. Ondan ibret alın.) 

 

 

 

                                                           
362 Himmet: Gayret ve çaba anlamına gelir. ıstılahta ise bir istek için gönlün tamamen Allah’a 

yönelmesi, velilerden gelen manevi yardım anlamlarını ihtiva eder. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf 

Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.170.) 
363 Gayınla okunduğunda anlam oturmamaktadır. 
364 Beyt-i ma’mûr: “Ben yerlere ve göklere sığmadım ama mü’min kulumun kalbine sığdım” 

mealindeki hadis-i kutside işaret edildiği üzere, Hakk’ı içine alması sebebiyle mü’iminin kalbi beyt-i 

ma’mûrdur.(Uludağ, age, s.75.) 
365 Haşr 59/2: “…Ey basiret sahipleri, ibret alın.”,  

 



269 
 

16. Ŝūret-i ādeme güzel nažar it 

Ĥāliķ’a ol kemāl-i ķudretdür  

(İnsanın suretine güzel bir nazarla, dikkatlice bak; zira o, Yüce Yaratıcı’nın güç ve kudretinin en 

mükemmel halidir.) 

17. Ādemi dāim źillete düşüren  

Dānedür bir sehilce leźźetdür 

(İnsanı daima zillete düşüren, basit bir lezzet olan o tanedir.) 

18. Kimde kim leźźet-i ķanā˘at yoķ  

Kārı anuñ hemìşe źilletdür 

(Kanaat lezzetini tatmayan kişinin işi daima zillete düşmektir.) 

[24A] 

19. Bendeye her nefesde vācib olan  

Rabb-i erbāba şükr ü minnetdür 

(Kulun her nefeste yapması gereken şey bütün sahiplerin ve terbiye edicilerin rabbi olan Allah’a 

şükretmek ve minnet duymaktır.) 

20. Raģm idenler ġarìb u eytāma 

Server-i enbiyāya ümmetdür 

(Garip ve yetimlere merhamet eden kişiler peygamberlerin önderi Hz. Muhammed’e ümmet olurlar.) 

 

 

 

 

 

 

 



270 
 

76. 

 

Ve mā yeźźekkeru illā ulu’l-elbāb366 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Degil esrār-ı ġayba kimse vâkıf 

Açar estār-ı ġaybını mükāşif 

(Hiç kimse gâip âleminin sırlarına vakıf değildir. Yalnız, mükaşefe367 ehli olanlar o âlemin perdelerini 

açar, o sırlara vakıf olur.) 

2. Menāhìden çekilsün ehl-i ˘ālem 

İşitdüm bir güzel söz didi hātif 

(Gâipten bir sesin şöyle güzel bir söz söylediğini duydum: “dünya ehli dinin yasakladığı şeylerden uzak 

dursun.”) 

3. Aña beñzer benāt-ı rūģ-perver  

Anuñ mānendi ĥurmā-yı menāŝıf  

(Ruhu besleyen düşünce ve endişeler (iki) yarım hurma gibidir.) 

4. İle ŝūret görinür baña ma˘nā 

Bu ma˘nādan degil ķavle muĥālif 

(Başkalarına suret368 görünür bana mana. Söze muhalif olan bu manadan değildir.) 

 

 

                                                           
366 Bakara 2/269: “Allah, hikmeti dilediğine verir. Kime hikmet verilmişse, şüphesiz ona çokça hayır 

verilmiş demektir. Bunu ancak akıl sahipleri anlar.” 
367 Mükâşefe: Kalp gözünün açılarak gâip âleminin kişiye zahir olmasıdır. Böylece sûfî akıl ve his 

yoluyla elde edemeyeceği, gâip âlemine ait ilahî bilgi ve sırlara vakıf olur. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf 

Terşmleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.259.) 
368 Suret: Şekil ve biçim demeektir. Tasavvufta madde almemine sûret, Allah’a ise mânâ denilir. Sureti 

zahir olan her şeyin bir hakikati vardır. Bu hakikate de mânâ denilir. Suret değişkendir fakat mana hiçbir 

zaman değişmez. Suret bütün mevcudata işaret eder, mana ise Allah’a racidir. (İskender Pala, 

Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s.410.) 



271 
 

5. Münāsibdür dimek dürc-i ma˘ānì 

Mülāyimdür disem dürr-i ma˘ārif 

(İçinde manaların bulunduğu mücevher kutusu da desem, bilgi, irfan incisi de desem münasiptir.) 

6. Bilürler cevherüñ ķadrin erenler 

Geçerler baģr-i bì-pāyānı ˘ārif 

(Dervişler mücevherin kıymetini bilirler. Arifler uçsuz bucaksız denizi geçerler.) 

7. Hidāyet mülkine ģākim olurlar  

Velāyet anlara ni˘me’l-vežāyif 

(Onlar hidayet ülkesine egemen olurlar. Onlar için velilik makamı ne güzel bir vazifedir.) 

 

8. Olardur gülşen-i dìdāra nāžır 

Olardur ŝuffa-i cennetde ˘ākif 

(Yüzleri Allah’ın cemalinin tecelli ettiği bahçeye dönük olanlar (Allah’ın cemalini seyredenler) o veli 

kullardır. Onlar cennetin oturma yerinde itikâfa çekilmiştir.) 

9. Ol erdür behre-mend-i bāġ-ı raģmet 

İşidür ģaķ sözi olmaz muĥālif 

(O veli (kişi) rahmet bahçesinden nasiplenmiştir, doğru sözü duyduğunda ona muhalif olmaz.) 

10. Güzel ma˘nā ˘aceb şìrìn lašìfe 

Bañā bunuñ gibi gelmez lešāyif 

((Bu) ne güzel mana, ne tatlı bir latifedir. Hiçbir latife bana bundan daha güzel gelmez.) 

11. Ģaķìķat nūrun ižhār itdigüm-çün  

˘Aceb şaşı baķar ba˘żı šavāyif 

(Hakikat nurunu açığa çıkardığım için bazı toplulukların bana şaşı bakması ne tuhaftır.) 

12. Bu ĥulķ-ıla gelür üstine ĥalķıñ  

Ĥüdā’dan ķorķarın bir berķ-ı ĥāšıf 



272 
 

(Korkarım ki Allah bu huy(ları) sebebiyle halkın üzerine göz kamaştıran bir şimşek gönderip onları 

helak eder.) 

13. Olur bir ŝā˘ıķa nā-gāh peydā 

Ķoparsa kim bilür bir bād-ı ˘āŝıf 

(Kim bilir, belki ansızın bir yıldırım peyda olur ve şiddetli bir fırtına kopar.) 

14. Gelür zìr ü zeber eyler cihānı 

Anuñ šurmaz yolında kūh-ı ķāŝıf 

(O fırtına gelip dünyayı altüst eder, gürleyen hiddetli dağ(lar bile) onun önünde duramaz.) 

[24B] 

15. Sülūk ehli ˘aceb bì-bāk ü pervā 

Eyā Rāhì mesālik pür-meĥāvif 

(Ey Râhî, sülük369 ehli o kadar korkusuz ve pervasızdır ki korkulu geçitlerle dolu yollardan 

çekinmezler.) 

16. Olan ŝıdķ-ıla źikru’l-lāha ķāim 

˘Adüvden ġam degil olmazsa ĥāif 

(Allah’ın zikrine sadakatle devam eden kişinin düşmandan korkmaması dert değildir.) 

17. Tevekkül ehlinüñ Ģaķķ’dur mu˘ìni 

Zehì devlet sa˘ādet didi hātif 

(Kadere razı olup işlerini Allah’a ısmarlayan kimsenin yardımcısı Allah’tır. Gâipten gelen ses “bu ne 

güzel mutluluktur” dedi.) 

18. Olardur cevşen-i taķvā giyenler 

Ne deñlü kār ider bir sehm-i zāģif 

(Takva zırhını kuşananlara hedefine ulaşamayan bir ok ne denli tesir edebilir!) 

 

                                                           
369 Sülûk: Bir yola veya bir tarikata girmek demektir. Sûfîlerin kötü huy ve günahlardan arınmak ve 

hakikate ulaşmak amacıyla girmiş olduğu manevi yolu ifade eder. Bu yolculuk halktan Hakk’a gidiştir. 

(İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s. 414.) 



273 
 

77. 

 

İnnehū huve’s-semì˘u’l-baŝìr 370 

mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 

1. Añlansa olur remz-ile esrār-ı daķāyıķ  

Söylense revā setr-ile eśmār-ı ģadāyıķ 

(Anlaşılması güç olan sırlar ancak remiz371 ile anlaşılır. Bu sebeple, hakikat bahçelerinin meyveleri olan 

bu sırların örtük bir şekilde söylenmesi revadır.) 

2. Tebdìl-i ģamāyid ola evŝāf-ı źemāyim 

Ādemde kemālin bulur aĥlāķ-ı ĥālāyıķ 

(Kötü vasıflar övgüye layık olan güzel hallerle değiştirilseydi yaratılmışların ahlakı insanda kemal 

derecesini bulurdu.) 

3. Ĥoş-ter görinür ˘āşıķ-ı bìmāra hevāsı 

Olmaz idi mülk-i maģabbetde bevāik 

(Muhabbet ülkesinde bela ve musibet olmadığı için  (oranın) havası hasta aşığa daha güzel görünür.) 

4. Ķılduñsa eger sāģat-i ŝāģrāyı temāşā  

Ezhāra ne ˘ibret ola elvān-ı şaķāyık  

(Eğer çöl meydanlarını temaşa ettiysen, (oradaki) bitkilerin renklerinde çiçekler için (değil, insanlar 

için) ne ibret vardır!) 

 

 

                                                           
370 İsrâ 17/1: “Kendisine âyetlerimizden bir kısmını gösterelim diye kulunu (Muhammed’i) bir gece 

Mescid-i Haram’dan çevresini bereketlendirdiğimiz Mescid-i Aksa’ya götüren Allah’ın şanı yücedir. 

Hiç şüphesiz O, hakkıyla işitendir, hakkıyla görendir.” 
371 Remz: Simge, anlamı gizli söz demektir. Tasavvufta sözde gizlenen, ehlinden başkasının 

anlayamayacağı rumuzlu ifadelere denir.(Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2001, s.289.) 



274 
 

5. Ben gülşen-i vaģdetde maķām istedigümce 

Allāh šolışur dāmenüme ĥār-ı ˘alāyıķ 

(Ben vahdet bahçesinde makam istedikçe, Allah! Eteğime (ayağıma) bağ olacak dikenler doluşur.) 

6. Pür ķıl naġamāt-ı ter-ile mülk-i cihānı  

Rāhì yüri ol bülbül-i gülzār-ı ģaķāyıķ 

(Yürü Râhî, dünya mülkünü taze namelerle doldur ve hakikat bahçelerinin bülbülü ol.) 

 

78. 

 

İnne rabbì ġarìbun mucìb372 

fe˘ūlü / fe˘lün / fe˘ūlü / fe˘lün / fe˘ūlü / fe˘lün / fe˘ūlü / fe˘lün 

1. Meded ilāhì meded ilāhì saña ŝıġındum saña ŝıġındum 

Mükevvenānuñ ķapuñ penāhı saña ŝıġındum saña ŝıġındum 

(Yardım et Allah’ım, yardım et Allah’ım, sana sığındım, sana sığındım. Bütün varlıkların sığınacağı yer 

senin kapındır, (ben de) sana sığındım.) 

2. Meyāna ŝıġmaz cihāna ŝıġmaz zemāna ŝıġmaz mekāna ŝıġmaz 

Ŝıfāt u źātuñ bilen kemāhì saña ŝıġındum sañā ŝıġındum 

(Alalh’ım, senin meyana,373 cihana, zamana ve mekana sığmayan sıfat(lar)nın ve zatının hürmetine tam 

anlamıyla sana sığındım.) 

 

 

                                                           
372 Hud 11/61: “Semûd kavmine de kardeşleri Salih’i peygamber gönderdik. Dedi ki: “Ey kavmim! 

Allah’a kulluk edin. Sizin O’ndan başka hiçbir ilâhınız yok. O, sizi yeryüzünden (topraktan) yarattı ve 

sizi oranın imarında görevli (ve buna donanımlı) kıldı.Öyle ise O’ndan bağışlanma dileyin; sonra da 

O’na tövbe edin. Şüphesiz Rabbim yakındır ve dualara cevap verendir.” 
373 Beyitteki anlamla örtüşmesi bakımından bu kelimenin “beyan” olma ihtimali daha yüksek 

görünmektedir. 



275 
 

3. ˘İbādet içre ķuŝūrumuz çoķ sañā mu˘ayyen bize mübeyyen  

Ķamu evāmir  ķamu nevāhì saña ŝıġındum saña ŝıġındum 

(Allah’ım, sana sığındım. Senin belirlediğin bütün emir ve yasaklar bize açıkça bildirilmiştir. Lakin 

ibadette kusurumuz çoktur.) 

4. Lisān-ı cān it beyān-ı cān it cenān-ı cān it cihān-ı cān it 

Getür miyāhı bitür giyāhı saña ŝıġındum saña ŝıġındum 

(Allah’ım, sana sığındım. Suları getirip otları bitir(diğin gibi) can dilini, can beyanını, kalp dilini ve 

canın cihanını ortaya çıkar.) 

5. Ķapuñdan özge ķapuya lušf it esìr ķılma keremler eyle  

Ķuluñ degil mi kemìne Rāhì saña ŝıġındum saña ŝıġındum 

(Allah’ım, zavallı, aciz Râhî senin kulun değil midir? Lütfeyle, kerem kıl, onu senin kapından başka bir 

kapıya esir etme.) 

[25A] 

6. Eśìm olana hemìşe lušf-i cesìm idersin raģìmsin sen 

Ģisāba gelmez velì günāhı saña ŝıġındum saña ŝıġındum 

(Allah’ım, sana sığındım, sen merhamet sahibisin. Günahı hesaba gelmeyecek kadar çok olsa da 

günahkara daima geniş ihsanlarda bulunursun.) 

7. Fe˘ūlü fe˘lün fe˘ūlü fe˘lün fe˘ūlü fe˘lün fe˘ūlü fe˘lün 

Ölen374 yoluñda olur sipāhì saña ŝıġındum saña ŝıġındum  

(Allah’ım, sana sığındım. Senin yolunda ölen sipahi olur.) 

 

 

 

 

 

                                                           
374 Önceki beyitte “olan” kelimesini elifle yazdığı için bu kelimenin “ölen” şeklinde okunması daha 

uygun görünmektedir. 



276 
 

79. 

 

(Fe)inne’l-lāhe yuģibbu’l-muttaķìn375 

fe˘ilātün / fe˘ilātün / fe˘ilātün / fe˘ilün 

1. Gözler ol cevher-i bā-ķıymete sāil görinür  

Diller ol serv-i sehì ķāmete māil görinür 

(Gözler o kıymetli mücevhere sâil376 görünür, gönül o servi boya mail görünür.) 

2. Baña bu šurre-i pür-ma˘reke dil-bend gelür 

Baña ol ġamze-i pür-˘arbede ķātil görinür 

((Sevgilinin) alnına dökülmüş, savaş meydanlarıyla dolu saçları bana gönül bağı gelir. Kavga dolu 

gamzesi ise bana katil görünür.) 

3. Cāna cān olmaġa ķaŝd eylese cānān-ile 

Ten libāsı nažar-ı ˘āşıķa ģāil görinür 

((Sevgili) ile can cana olmak istese bile bir elbise gibi olan ten aşığın gözüne engel görünür.) 

4. ˘Āşıķa devlet-i dünyā ne ķadar dilkeş ise 

Ŝūret-i ma˘ni-i ģaķ cāhile bāšıl görinür 

(Dünya saadeti aşığa ne kadar gönül çekici ise hakiki mananın sureti de cahile o kadar batıl görünür.) 

5. Ķadem-i himmetle Ka˘be-i maķŝūda irer 

Nūr-ı Ģaķķ’dan kime kim mürşid-i kāmil görinür 

(Her kime Allah’ın nurundan kamil bir mürşit görünür ise, o kişi himmet ayağı ile Kâbe’ye ulaşır.) 

 

                                                           
375 Âl-i İmran 3/76: “Hayır! (Gerçek, onların dediği değil.) Kim sözünü yerine getirir ve Allah’a karşı 

gelmekten sakınırsa, şüphesiz Allah da sakınanları sever.” 
376 Sâil: Dileyen, isteyen ve dilenci anlamlarını ihtiva eder. Tasavvufta ise Allah’tan hidayet dileyen, 

her şeyi Allah’tan dileyen demektir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.301.) 



277 
 

6. Pāk idrāk-ile dìvān-ı perìşān oķuyan 

Rāhiyā sālik-i rāh olmaya ķābil görinür 

(Ey Râhî, saf bir idrak ile perişan divan okuyan kişi yolda yürümeye kabil görünür.) 

7. Ķande ˘azm eylese misbāģ-ı hidāyet biledür 

Şeyĥ-i şehriñ ne ˘aceb himmeti ġāfil görinür 

(Ne zaman istese doğru yola erdirecek ışık onunladır, fakat ne tuhaftır ki şehir şeyhinin himmeti gafil 

görünür.) 

8. Ķalbi ŝāf olsa gerek nefsini ıŝlāģ idenüñ 

Vā˘ižüñ bir sözi biñ ģikmete şāmil görinür  

(Nefsini ıslah eden kişinin kalbi temiz olmalıdır. Vaizin bir sözü bin hikmet içerir.) 

 

 

80. 

 

Ve kāne’l-lāhu şākiren ˘alìmā377 

1. Ān ki ez-sırr-i dehen bā ḫaber est 

Rāstı ̇ ̄peyrovı̇ ̄ḫayra'l-beşerest 

 

2. Soḫen-i rūy-i to der gulşen-i cān 

Gul-i ter hem-dem bād-i seḥerest 

 

3. Dil-i giriftār ser-i zülf-i to şod 

Ḳısmet ḥukm-i ḳażā ve ḳaderest 

 

                                                           
377 Nisâ 4/147: “Eğer şükreder ve iman ederseniz, Allah size niye azab etsin ki? Allah, şükrün 

karşılığını verendir, hakkıyla bilendir.” 



278 
 

4. Maḥbes-i çāh-i zeneḫdān-i  to ra 

Dil-i aṣḥāb-i ṣafā rā maḳarest 

 

5. Noḳte-i ḫāl-i siyāhet rūşen 

Merdum-i díde-i ṣāḥib-i naẓarest 

[25B] 

6. Nukte-i laʿl-i lebet ʿayn-i ḥayāt 

ʿAyb-i erbāb-i muḥabbet hunerest 

  

7. Rāhiyā der nažar-i yār-i ḳadím 

Serteser nažm-i to dürr ü gevherest 

 

81. 

 

Ve’t-teķu’l-lāhe inne’l-lāhe şedìdü’l-˘iķāb378 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Dār-ı dünyā kişt-zār-ı merdümān 

Toldı andan bunda kār-ı merdümān 

(Dünya evi insanların ekin tarlasıdır. Bundan dolayı dünya insanların elde edeceği kazançlarla doludur.) 

2. ˘Ārif-i ģaķ kām-bìn u kāmurān 

˘Ālim u ˘ādil ģiŝar-ı merdümān 

                                                           
378 Haşr 59/7: “Allah’ın, (fethedilen) memleketlerin ahalisinden savaşılmaksızın peygamberine 

kazandırdığı mallar; Allah’a, peygambere, onun yakınlarına, yetimlere, yoksullara ve yolda kalmışlara 

aittir. O mallar, içinizden yalnız zenginler arasında dolaşan bir servet (ve güç) hâline gelmesin diye 

(Allah böyle hükmetmiştir). Peygamber size ne verdiyse onu alın, neyi de size yasak ettiyse ondan 

vazgeçin. Allah’a karşı gelmekten sakının. Şüphesiz, Allah’ın azabı çetindir.” 



279 
 

(Hakkı bilen kişi mutlu ve bahtiyardır. Âlim ve adaletli kişiler insanların kalesidir.) 

3. Baģr-i zāĥir eşk-i çeşm-i mü’mināt 

Kūh-i śābitdür vaķār-ı merdümān 

(İnanların gözyaşları coşkun bir deniz, insanların vakarı sabit dağlar gibidir.) 

4. Murġ-ı cāna bāl u per ĥavf u recā 

Böyle uçmaķdur ķarār-ı merdümān 

(Korku ve ümit, can kuşuna kanattır. İnsanların ölçüsü böyle (korku ve ümit arasında kanat çırparak) 

uçmaktır.) 

5. Māsivādan ķalbi ŝāfì sūfinuñ 

Pāklıkdur istitār-ı merdümān 

(Sûfînin kalbi mâsivâdan379 temizlenmiştir, zira insanların örtünmesi temizliktir.) 

6. Zāhid-i sālūs emìr-i kām-yāb 

Şeyĥ efendìler ĥıyār-ı merdümān  

(Riyakar, iki yüzlü zahitler bahtiyar insanların emiri; şeyh efendiler ise insanların hayırlısıdır.) 

7. Ģāmil-i evzāra šāķat güç gelür 

Cism-i lāġardur ģımār-ı merdümān 

(İnsanların bedenleri güçsüz eşeğe benzediği için günahları taşımak onlara zor gelir.) 

8. ˘Ayn-ı ˘ibret-ile temāşa eylesen 

Ģubb-i dünyā i˘tibār-ı merdümān 

(İbret nazarıyla bakarsan insanların dünya sevgisine itibar ettiğini görürsün.) 

9. Gel ŝırāš-ı müstaķìme Rāhiyā 

Ĥaşyetu’l-lāh iĥtiyār-ı merdümān 

(Ey Râhî, sen doğru yola gel, zira (oradaki) insanların tercihi Allah’tan sakınmaktır.) 

 

                                                           
379 Mâsivâ: Allah’tan başka her şey demektir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2001, s.235.) 



280 
 

10. Nefsin ıŝlāģ eyleyenler yeg bilür 

Ģaddin aşdı i˘tisār-ı merdümān 

(Nefsini ıslah edenler iyi bilirler ki insanların zulmü ve ezası haddini aştı.) 

11. Rūģ baĥşādur kelām-ı rāstān 

Dil-küşādur ibtişār-ı merdümān 

(Doğru kişilerin sözleri ruh bahşeder; insanların müjdesi gönle ferahlık verir.) 

12. Faĥr-i ˘ālem sicn-i mü’min güfte-est 

Derde ĥoşdur ıŝšıbār-ı merdümān 

(Kainatın övünç kaynağı olan Hz. Muhammed, “insanların, içlerindeki derdi, elemi gizli tutup ona 

sabretmeleri güzeldir” buyurmuştur.) 

 

 

82. 

 

Ve’l-lāhu ˘alìmun bi’ž- žālimìn380 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Andan yanar yanarsa te[n]nūr-ı Ebì Leheb 

K’oldur zemān-ı āĥıra ģemmālete’l-ģašab381 

(Ebu Leheb ahir zamana odun taşıyandır, onun tandırı yanarsa bunun için yanar.) 

[26A] 

2. Fāżıl adıyla rehzen-i şer˘ olsa bir kişi 

Yevmu’l-ģisāb aña ne aŝŝì ider ģaseb 

                                                           
380 Bakara 2/95: “Fakat kendi elleriyle önceden yaptıkları işler yüzünden ölümü hiçbir zaman temenni 

edemezler. Allah, o zalimleri hakkıyla bilendir.” 
381 Tebbet 111/4: “Boynunda bükülmüş hurma liflerinden bir ip olduğu hâlde sırtında odun taşıyarak 

karısı da (o ateşe girecektir)” 



281 
 

(Fazilet ve erdem sahibi olarak tanınsa da şeriatın önünü kesen kişiye hesap gününde soyu ve nesebi 

fayda vermez.) 

3. Seccāde-i Resūl’e yaraşmaz ģarìŝ-i māl 

Meźhebden anı šaşra çıķarmaķ-durur źeheb 

(Resul’un seccadesine mal hırsı yakışmaz, asıl zenginlik o mal arzusunu mezhepten dışarı çıkarmaktır, 

gidilen yolun dışında tutmaktır.) 

4. Allāh ŝaķlasun olıcaķ ķāžì mürteşì 

Şerrinden anuñ iller emìn olsa key  ˘aceb 

(Allah rüşvet alan kadıdan (bizi) korusun, zira halkın onun şerrinden emin olması son derece şaşılacak 

bir şeydir.) 

5. Olmaz emìre ģākim dünyā-perest olan 

Ĥāin degildür ehl-i dil ey nūr-i dìde heb 

(Dünyaya tapan kişi emire/başkana hükmedemez. Ey göz nuru olan (insan), gönül ehlinin hiçbri hain 

değildir.) 

6. ˘Ālim ģużūrına varıcaķ yarın ey faķìh 

Ma˘lūm olur merāsim-i vācib u müsteģab 

(Ey fıkıh âlimi, yarın halkın huzuruna vardığında vacip ve müstehabın ne olduğu malum olur.) 

7. Cāyiz midür bu şer˘-i Muģammed’de ey edìb 

Ķāēì yerinde šuralar eclāf-ı bì-edeb 

(Ey edepli kişi, bu Muhammed şeriatında, edepten yoksun adi kişilerin kadı makamında durması caiz 

midir?) 

8. Yoķlanmaz-ise maģkemeler ˘adl ü dād-ile 

Esbāb-ı şer˘-i pāk olur ġāret u neheb 

(Eğer mahkemeler adalet ve doğrulukla denetlenmez ise yağma ve talan saf şeriatın sebepleri 

yağmalanmış olur.) 

9. Bìdād-kerden etse gile bir faķìr-i ģāl 

Cürm ü ĥašā faķìre düşer bu bir ģāl bir ˘aceb 

(... ; Hata ve günah fakire düşer, bu da acayip bir haldir.) 



282 
 

10. Rüşvetle yaķdı illeri nüvvāb-ı bì-ģicāb 

Def˘ine ˘adl-i žıll-ı ilāhì olur sebeb 

(Utanması ve sıkılması olmayan vekiller rüşvetle insanları(n canını) yaktı. Bunların ortadan 

kaldırılmasına ilahi gölge olan adalet sebep olur.) 

11. Dergāh-ı Ģaķķ’da rūz-i ķıyāmetde Rāhiyā 

Žāhir olur me˘ālim-i girdār rūz-ı şeb  

(Ey Râhî, (dünyada) gece ve gündüz yapılan işlerin izleri kıyamet gününde Hakk’ın huzurunda âşıkar 

olur, ortaya çıkar.) 

 

83. 

 

İnne fì-źālike leźikrā li-uli’l-elbāb382 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. İstiķāmetden görür her serv-i ķāmet fāide 

Var fikr it gör nedür rūz-i ķıyāmet fāide 

(Her servi boylu, doğruluk ve istikametten fayda görür. (Bunu) düşün ve kıyamet gününde neyin fayda 

vereceğini gör.) 

2. Penc u şeş rūz içre añlarsıñ ķıyām-ı ˘ālemi 

Bì-umūr-i penc u şeş ķılmaz iķāmet fāide 

(Dünyanın kıyamını beş altı gün içinde anlarsın ama bir şey yapmadan geçen bu beş altı gün sana hiçbir 

fayda vermez.) 

3. ˘Ucb-ile ey şeyĥ-i şehr olma za˘ìm-i rüzgâr 

Kār-ı nā-fercām-ile itmez za˘āmet fāide 

                                                           
382 Zümer 39/21: “Görmedin mi, Allah gökten su indirdi de onu yeryüzündeki kaynaklara ulaştırdı. 

Sonra onunla renkleri çeşit çeşit ekinler çıkarıyor. Sonra ekinler kuruyor da onları sapsarı kesilmiş 

görüyorsun. Sonra da Allah onları kurumuş çer çöp hâline getirir. Şüphesiz ki bunda akıl sahipleri 

için bir öğüt vardır.”  



283 
 

(Ey şehir şeyhi, rüzgar gibi geçen zamanın kibre kapılmış hissedarı olma, zira sonsuz bir kazanç 

sağlasan bile sahip olduğun o hissenin sana hiçbir faydası olmaz (kibrin kazancını faydasız kılar).) 

4. İĥtiyāruñ var-iken elde yarāġuñ üzre ol 

˘Āķile eyler inābetle selāmet fāide 

(İradenin kontrolü sende iken hazırlık üzere, gerekli teçhizatı kuşan, zira ruh ve beden sağlığının akıllı 

kimseye fayda sağlaması günahlardan yüz çevirip Hakk’a yönelmesiyle mümkün olur.) 

5. Iżšırārì bir sefer itseñ gerekdür Rāhiyā 

Ġāfil olma ˘āķil ol itmez nedāmet fāide 

(Ey Râhî, mecburi bir sefere çıkman gerekir. Akıllı ol ve (sakın) gaflete düşme, zira pişmanlık fayda 

vermez.) 

6. Naķd-i ˘ömri ŝarf itdüñse rıżā-yı Ģaķķ-ıla 

İşde ey ĥ āce ticāretden tamāmet fāide 

(Ey hoca, eğer ömür sermayeni Hakk’ın rızası üzere sarf ettiysen; senin bu alışverişten elde edeceğin 

fayda tam olarak işte budur.) 

[26B] 

84. 

 

Ve’t-teķu’l-lāh inne’l-lāhe tevvābu’r-raģìm383 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / mefā˘ìlün 

1. Riyādan dūr olan esrār-ı mā-fi’l-bāle vāķıfdur 

Bilürler ĥāini her vecihle zìrā ki ĥāifdür 

(Riya ve gösterişten uzak olan kişiler kalpteki sırlara vakıf olup her şekilde, ihanet eden hain kimseleri 

bilirler, zira hainler korkaktır.) 

                                                           
383 Hucûrat 49/12: “Ey iman edenler! Zannın birçoğundan sakının. Çünkü zannın bir kısmı günahtır. 

Birbirinizin kusurlarını ve mahremiyetlerini araştırmayın. Birbirinizin gıybetini yapmayın. Herhangi 

biriniz ölü kardeşinin etini yemekten hoşlanır mı? İşte bundan tiksindiniz! Allah’a karşı gelmekten 

sakının. Şüphesiz Allah tövbeyi çok kabul edendir, çok merhamet edendir.” 



284 
 

 

2. Ķatì āsan degildür Ka˘be-i maķŝūda ˘azm itsen 

Mesālik pür-mehālikdür menāzil pür-meĥāvifdür 

(Maksat kâbesine ulaşmaya azmetsen, bu çok kolay değildir. Çünkü tutulan yollar tehlikelerle, menziller 

ise korkulu yerlerle doludur.)  

3. Umūruñ bir ˘aceb sırrına vāķıf oldum ey ĥ āce 

˘Ömür peyk-i cihān-peymā ecel bir berķ-ı ĥāšıfdur 

(Ey hoca, işlerin acayip bir sırrına vakıf oldum ki ömür cihanı gezen bir seyyah, ecel ise alıp götüren 

bir şimşektir.) 

4. Cihānı ķušn-ı maģlūc-ile hem-vār eyleyen āĥir 

Bilürsün āh-ı mažlūmı miśāl-i bād-ı ˘āŝıfdur 

(Sonunda, cihanı atılmış pamukla düzleyen (şeyin) şiddetli rüzgara benzeyen mazlumun ahı olduğunu 

bilirsin.) 

5. Binā-yı devletini ģāŝılı žālimlerüñ külli 

Esāsından ĥarāb eyler ne deñlü kūh-i ķāŝıfdur 

(Hulasa (mazlumun ahı), o denli kükreyen bir dağdır ki zalimlerin inşa ettiği devlet binasını temelinden 

yıkarak tamamen harap eyler.) 

6. Fenāsın añlayan ˘ömriñ sever bir yār-ı rūģānì 

Leb-i cān-perveri ģaķķā ġıdā-yı rūģ-i ˘ārifdür 

(Ömrün fani olduğunu anlayan kişi ruhani bir yar sever, doğrusu o yârin can bahşeden dudağı arifin 

ruhunun gıdasıdır.) 

7. Ĥadeng-i ġamzesin nāz-ile bir yañe revān itse 

Benüm mecrūģ iden rūģum hemìn ol sehm-i zāģifdür 

(Benim ruhumu yaralayan akıp gelen ok, yârin nazlı bir eda ile bir yana akıttığı gamzesinin okudur.) 

8. Ĥüdā’ya çoķ şükür dìvānuñuñ ĥaššı eyā Rāhì 

Ma˘ānìdür  ma˘ārifdür ģaķāyıķdur lešāyıfdur 

(Ey Râhî, Allah’a çok şükür ki senin divanının yazısı manalar, ilham yoluyla elde edilen bilgiler, 

hakikatler ve bu hakikatleri idrak eden kalp, ruh, sır, hafi gibi manevi melekelerle alakalıdır.) 



285 
 

9. ˘İnāyet mi hidāyet mi Ĥüdā’dan bu ne ģikmetdür 

Sözüñ şā˘irlerüñ her türrehātına muĥālifdür 

(Allah’tan gelen inayet384 mi yoksa hidayet midir? Bu ne hikmettir ki sözün şairlerin bütün saçma ve 

anlamsız sözlerine muhaliftir.) 

10. Seni bìnā iden beñzer cemāl-i ˘ālem-ārādur 

Seni gūyā iden beñzer lisān-ı ġayb u hātifdür 

( (Ey Râhî), öyle anlaşılıyor ki sana görme yetisini veren âlemi aydınlatan (Allah’ın) cemali, seni 

konuşturan ise gâip âleminin lisanıdır.) 

 

85. 

 

Ellāhu lā-ilāhe illā hū ve ˘ale’l-lāhi fe’l-yetevekkeli’l-mü’minūn385 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Birliğine Ĥāliķ’uñ her kim ki iķrār eyledi 

Ķalbini taŝdìķ-ile işrāķ-ı envār eyledi 

((Yüce) Yaratıcı’nın birliğini ikrar eden herkes kalbini ilahî ışıklarla parlatmış, aydınlatmış olur.) 

2. Bir šılsım-ı pür-˘iber ķıldı vücūd-ı ādemi 

Anda çoķ gencìne-i ŝun˘ını ižhār eyledi 

((O Yaratıcı) insan vücudunu ibretlerle dolu bir tılsım kıldı ve sanatının hazinesini onda çokça izhar 

eyledi.) 

3. İmtizāc-ı muĥtelif elvān peyker baġlayub  

Her birin bir dürlü derd-ile giriftār eyledi 

                                                           
384 İnâyet: Allah’ın kulunu kayırmasıdır. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri sözlüğü, Kabalcı 

Yayınları, İstanbul 2001,s.184.) 
385 Tegâbun 64/13: “Allah, kendisinden başka hiçbir ilâh bulunmayandır. Mü’minler yalnız 

Allah’a tevekkül etsinler.” 



286 
 

(Farklı renk ve hallerde pek çok simalar yaratıp, her birini bir çeşit derde giriftar eyledi.) 

4. Kimisin Manŝūr-ı güyā-yı ene’l-Ģaķķ eyleyüb 

Kimini tersā kimini ehl-i zünnār eyledi  

(Onlardan bazısını “ene’l-Hakk”386 diyen Mansur eyledi. Bazısını Hıristiyan, bazısını da zünnar387 ehli 

eyledi.) 

5. Murġ-ı rūģ-ı pür-fütūģa bir hidāyet ķıldı kim  

Vardı nüzhet-gāhını gülzār-ı dìdār eyledi 

((Allah) fetihlerle dolu ruh kuşuna öyle bir hidayet verdi ki onun gezip dolaştığı yeri cemalinin tecelli 

ettiği gül bahçesine çevirdi.) 

[27A] 

6. Kimisin ģırs u hevā-y-ıla girān-cān eyleyüb 

Kimini faķr u fenā-y-ıla sebük-bār eyledi 

((Allah) kimini(n), hırs ve heveslerle canını ağırlaştırırken, kimini de bütün varlıktan azade kılıp kendi 

varlığında yok ederek yükünü hafifleştirdi.) 

7. ˘Ārif-isen gel tevekkül dāmenin elden ķoma 

˘Āşıķı zār ehl-i dünyāyı dilā zār eyledi  

(Ey gönül, eğer arif isen gel, tevekkül eteğini elden bırakma; zira (Allah) aşığı da dünya ehlini de ağlatıp 

inletti.) 

8. Rızķuñā ķādir degil midür senüñ ey bü’l-heves 

Ol ki yoķdan on sekiz biñ ˘ālemi var eyledi  

(Ey arzu ve isteklerine tabi olan! On sekiz bin âlemi yoktan var eden (Allah) senin rızkını vermeye kadir 

değil midir?) 

 

                                                           
386 Ene’l-Hakk: “Ben Hakk’ım” anlamına gelen bu söz Hallac-ı Mansur’a aittir. Hallac’ın bu sözü 

sekir ya da fenâ halinde söylediği yönünde rivayetler vardır. Bu durum kanuşanın Hallac değil, Hakk 

olduğuna işaret eder. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, 

s.123.) 
387 Zünnâr: Hiristiyanların kullandığı bir kuşaktır. Tasavvufta ise sevgiliye hizmet amacı ile kuşanılan 

kuşak anlamının yanı sıra dünyaya gönül vermek, benlik ve bencillik anlamalrını da ihtiva etmektedir. 

(Uludağ, age, s.390.) 



287 
 

 

9. Bir lašìfe diñledüm ebrār-ı ˘ālem-sūzdan 

Kār-ı dünyā Rāhi’(y)i rüsvā-yı bāzār eyledi  

(Cihanı yakan evliyalardan bir latife dinledim ki dünya kazancı Râhî’yi alış-verişte rezil rüsva eyledi.) 

 

 

86. 

 

Vehuve ˘inde’l-lāhi’l-˘azìm388 

müstef˘ilün / müstef˘ilün / müstef˘ilün / müstef˘ilün 

1. Nevrūz geldi mu˘tedil oldı hevā şimden geru 

Źevķinde ol ŝūfì-i ŝāģib-i ŝafā şimden geru  

(İlkbahar geldi, artık havalar ılık olur. Ey safa sahibi sûfî bundan böyle (baharın) zevkinde ol (tadını 

çıkar).) 

2. Ĥallāķ’a biñ bir vecihle ģamd eylemek vācib gelür 

Her bir varaķ āyìne-yi ˘ibret-nümā şimden geru 

(Bundan böyle yaratma gücü sınırsız olan, sürekli yaratan Allah’a bin bir şekilde hamt etmek (bize) 

vacip olur; zira (bu mevsimde açan) her bir yaprak ibret gösteren bir aynadır.) 

3. Ezhār-ı ezher ˘āleme bir vech-i revnāķ virdi kim 

Yeksān olur ben bildügüm şāh u gedā şimden geru 

(Beyaz ve parlak çiçekler âleme öyle parlak, öyle göz alıcı bir güzellik verdi ki bundan böyle (bu 

güzellik karşısında), bildiğim (bütün) köle ve padişahlar yerle yeksan olur.) 

 

                                                           
388 Nur 24/15: “Hani o iftirayı dilden dile dolaştırıyor; hakkında hiçbir bilginiz olmayan şeyleri ağzınıza 

alıp söylüyor ve bunu önemsiz bir iş sanıyordunuz. Hâlbuki bu, Allah katında büyük bir günahtır.” 



288 
 

4. Evvel bahār-ı ˘ömrüñi żāyi˘ geçürme pend işit  

Ey bülbül-i gülşen-sera dilkeş nevā şimden geru 

(Ey gül bahçesinin bülbülü, nasihat dinle ve ömrünün baharını boşa geçirme. Bundan böyle gönlü 

cezbedici nameler söyle.) 

5. Žāhir görinsün ˘aynuña her şeyde āśār-ı Cemāl   

Žāhir görinsün ķalbüñe nūr-ı Ĥüdā şimden geru 

(Bundan böyle, her şeyde gözüne Allah’ın cemalinin eserleri görünsün. Kalbinde de Allah’ın nuru 

parlasın.) 

6. Ger ˘āşık-isen sen saña yār ol yüri itme recā  

Her şāhid-i bāzārdan mihr ü vefā şimden geru 

(Eğer âşık isen yürü, kendine yar ol, kimseden bir şey talep etme. Bundan böyle her güzel kadından 

sevgi ve vefa umma.) 

7. Ol šālib-i mihr ü vefā ol rāġıb-ı ŝıdķ u ŝafā 

Ol peyrev-i bedrü’d-dücā şems-i żuģā389 şimden geru 

(Bundan sonra sevgi ve vefaya, sadakat ve sefaya talip olup, o, karanlık gecenin dolunayı(bedrü’dücâ)390 

ve (gündüzün) kuşluk güneşi (şemsu’d-dücâ)391 olan Hz. Muhammed’e tâbî ol.) 

8. Dìvānelerden olma gel Ģaķķ’ıñ rıżāsı üzre ol 

Bìgānelerden olma gel ol āşinā şimden geru 

(Gel, Hakk’ın rızası üzere ol, divanelerden olma. Bundan böyle bigânelerden olma aşinâ ol. ) 

 

                                                           
389 Bedrü’d-dücā: Bedr dolunay halindeki aya denir. Zulumat ise karanlıklar emektir. Karanlıkları 

aydınlatan ay manasına gelen bu terkip peygamberimiz Hz. Muhhammed için kullanılan bir sıfattır. 
Şemsü’d-duhā: “Duhâ” gün içinde güneşin en yüksek ve en parlak olduğu sabah ile öğlen arasındaki 

vakte denir. Manası en parlak ve en aydınlatıcı güneş olan bu terkip peygamberimiz Hz. 

Muhhammed’e isnat edilen bir sıfattır.( https://defter-i-ussak.blogspot.com/2016/12/resul-i-ekrem-

efendimizin-iki-sfat.html?view=timeslide (09.01.2022)) 
390 Bedrü’d-dücā: Bedr dolunay halindeki aya denir. Zulumat ise karanlıklar emektir. Karanlıkları 

aydınlatan ay manasına gelen bu terkip peygamberimiz Hz. Muhhammed için kullanılan bir sıfattır. 
391 Şemsü’d-duhā: “Duhâ” gün içinde güneşin en yüksek ve en parlak olduğu sabah ile öğlen arasındaki 

vakte denir. Manası en parlak ve en aydınlatıcı güneş olan bu terkip peygamberimiz Hz. Muhhammed’e 

isnat edilen bir sıfattır. (https://defter-i-ussak.blogspot.com/2016/12/resul-i-ekrem-efendimizin-iki-

sfat.html?view=timeslide (09.01.2022)) 



289 
 

9. Dāru’l-fenā içün yeter olduñ fenā ender-fenā 

Gel Rāhiyā ol ˘āzim-i mülk-i beķā şimden geru 

(Ey Râhî, bu geçici dünya için fenâ ender-fenâ392 (yokluk içinde yok) olduğun yeter. Bundan böyle gel, 

baki olan ahiret mülkü için gayret et.) 

10. Muģtāc-ı raģmet olmayan olmaz ˘aźāba müsteģak  

İtmek gerek rūh-ı ˘azìzāna du˘ā şimden geru 

(Merhamete ihtiyaç duymayan azaba müstahak olmaz; bundan böyle gel, ululara dua et.) 

11.  ˘Arż it ģużūr-ı Ģażret’e esrār-ı mā-fi’l-bālüñi  

Derc it şefì˘-i ümmete medģ u śenā şimden geru 

(Bundan böyle kalbindeki bütün sırları Allah’ın huzuruna arz eyleyip ümmetin şefaatçisi olan Hz. 

Muhammed’e medh ü senalar et.) 

12. Bir bir šaġılmaķ üzredür cem˘iyyet-i šūl-i emel 

Yāb yāb yıkılmaķ var bu köhne serā şimden ger 

(Bundan böyle uzun emeller topluluğu bir bir dağılmakta ve bu köhne dünya yavaş yavaş yıkılmaktadır.) 

 

[27B] 

87. 

 

Fetevekkel ˘ale’l-lāh inneke ˘ale’l-ģaķķı’l-mubìn393 

fe˘ūlü / fa˘lün / fe˘ūlü / fa˘lün 

1. Beyāna ŝıġmaz viŝāl-i ķurbet 

Mekāna ŝıġmaz ricāl-i ˘ismet 

                                                           
392 Fenâ ender-fenâ: Kulun kendi kimliğini dahi aradan çıkararak irade-i külliyeye teslim olma halidir. 

(Safer Baba, Istılâhât-ı Sofiyye Fî Vatan-ı Asliyye- Tasavvuf Terimleri, Heten Keten Yayınları, İstanbul 

1998, s.71.) 
393 Neml 27/79: “Öyle ise Allah’a tevekkül et. Çünkü sen apaçık bir hak üzere bulunuyorsun.”  



290 
 

(Allah’a yakınlık derecesine ulaşmak söyleme sığmaz, anlatılamaz. Ricâl-i ismet394 mekana sığmaz.) 

2. Cefāya ķatlan iriş vefāya  

Gerekdür erde kemāl-i himmet  

(Vefaya erişebilmek için cefaya katlan, zira yiğit kişilerde gayret tam olmalıdır.) 

3. Tevekkül eyle elüñde ģāżır  

Miśāl-i rūzì miśāl-i ķısmet  

(Rızık ve kısmet misali (her zaman) tevekkülü elinde hazır eyle.) 

4. Gözüñ terāzū gerekdür ammā  

Sañā görinsün cemāl-i raģmet 

(Allah’ın rahmet tecellilerinin sana görünebilmesi için gözünün terazi olması (ölçülü bir şekilde 

dikkatlice bakması) gerekir.) 

5. Derūn-i dilden Ĥüdā’ya şükr it 

Dilüñde vardur mecāl-i ķudret 

(Allah’a ta gönülden, içtenlikle şükret; zira senin gönlünde bu kudret mecali vardır.) 

6. Ķabūl-i Ģaķķ’dur kelām-ı Rāhì 

İşitdüñüz mi maķāl-i ˘ibret 

(Râhî’nin sözü Allah’ın kabulüdür, onun ibretli sözlerini duydunuz mu?) 

7. Fe˘ūlü fe˘lün fe˘ūlü fe˘lün  

Dikildi bāġına nihāl-i devlet 

((Râhî’nin) bağına saadet fidanı dikildi.) 

8. Ķaçar ĥayırdan şeķāvet ehli  

Meyāna gelse suāl-i ni˘met 

(Nimet suali ortaya gelse kötü yaratılışlı kişiler hayır yapmaktan kaçarlar.) 

                                                           
394 Muhtemelen burada gâip erenleri anlamına gelen “ricâl-i gayb” kastedilmektedir. Ricâlu’l-lah ve 

ricâl-i ilâhiyye terimleriyle de ifade edilen ricâl-i gayb, ilahî tecellilere mazhar olmuş manevi güç ve 

kuvvet sahibi velilerdir. Onlar Allah’tan başkasını, Allah’tan başkası da onları bilmez. Allah’ın 

yardımını celb etmek maksadıyla bu velilerden istimdat şer’an caizdir. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf 

Terimleri Ve Deyimleri sözlüğü, Ağaç Kitabevi Yayınları, İstanbul 2019, s.518.) 



291 
 

88. 

 

Ve enne’l-lāhe ma˘a’l-mü’minìn395 

fe˘ūlü / fa˘lün / fe˘ūlü / fa˘lün 

1. Fenāda ĥoşdur ŝırāš-ı ġurbet 

Yüri senüñdür bisāš-ı ķurbet 

(Fenâda (benliğini Allah’ın varlığında yok etme halinde) gurbet yolu kişiye hoş gelir. Sen bu yolda 

yürü, zira kurbet makamı senindir.) 

2. ˘Aceb dil-ārā benāt-ı ģūrì  

Güzel temāşā neşāš-ı ˘ismet 

(Cennet kızları ne güzel gönül süsleyicilerdir. Günahsız sevinci temaşa ne güzeldir.) 

3. ˘Ulūm-i dìnüñ fünūnı çoķdur  

Güzìdedendür simāš-ı ģikmet 

(Din ilimlerinin dalları çoktur; hikmet sofrası (bunların) seçkinlerindendir.) 

4. Ĥüdā Kerìm u Raģìm u Raģmān 

Keşìde her cā sumāš-ı raģmet 

(Allah Kerim, Rahim ve Rahman’dır. Her yer (O’nun) rahmet sofrası (ile) donanmıştır.) 

5. Ŝadìķ-ı Rāhì olanlaruñdur 

Cihād-ı ekber rıbāš-ı himmet 

(Büyük cihat396 ve himmet ribâtı397 Râhî’ye dost olanlarındır. 

                                                           
395 Enfal 8/19: “(Ey inkârcılar!) Eğer fetih[245] istiyorsanız işte size fetih geldi. Eğer (peygambere karşı 

gelmekten) vazgeçerseniz, bu sizin için daha hayırlı olur. Eğer dönerseniz biz de döneriz. Çok olsa bile 

topluluğunuz size hiç fayda vermez. Çünkü Allah mü’minlerle beraberdir.” 
396 Cihâd-ı ekber (büyük cihat): Cihat, din uğruna bir şeye karşı söz, mal ve fiillerle mücadele etmek, 

savaşmak demektir. Tasavvufta cihad-ı ekber ve cihad-ı asgar (küçük cihat) olmak üzere iki cihat vardır. 

Bunlardan cihad-ı ekber nefse karşı verilen ve sonucunda bütün benliğin terkedildiği büyük cihattır. 

Cihad-ı asgar ise dış âlemde zahiri düşmanlara karşı verilen küçük cihattır. (İskender Pala, Ansiklopedik 

Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s.92.) 
397 Ribât: İslam sınırlarını koruma, nöbet tutma ve savaş anlamlarına gelen ribât, tasavvufta İslam 

ülkesi uğruna savaşan dervişler için hudut boylarında inşa edilen zaviye ve tekkeler için kullanılır. Bu 



292 
 

89. 

 

Ve inne’l-lāhe (bikum le)raūfu’r-raģìm398 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ĥalķa-i rindāna gel ey vecd ü ģālāt isteyen 

Bende-i merdān-ı kāmildür kemālāt isteyen 

(Ey vecd (ilahi aşka dalıp kendinden geçmek) ve (manevi) hallere vakıf olmak isteyen! Rintlerin 

halkasına gel. Zira kemâlât isteyen kişi kamil yiğitlerin bendesidir.) 

[28A] 

2. Emr-i ma˘rūf-ile nehy-i münker olmaz nā-ŝavāb 

Ŝan˘at-i ˘aşķa eyā esbāb u ālāt isteyen 

(Ey aşk sanatı için vesileler ve araçlar isteyen kişi! İyiliği emredip kötülükten menetmek hatasız olmaz 

(bunlar aşk için doğru vesileler ve doğru araçlardır.) 

3. Oķısun inŝāf-ile dìvān-ı ĥoş-˘ünvānumı 

Da˘vā-i dìne berāhin u delālāt isteyen 

(Din davası için deliller ve rehberler isteyen kişi benim hoş isimli divanımı insaflı bir şekilde okusun.) 

4. İnfiŝāl-i leźźet-i mülk-i fenāyı ĥoş görür 

Yār-ile dāru’l-beķāda ittiŝālāt isteyen  

(Ebedi olan ahiret yurdunda yâr ile yakın olmak isteyen kişi geçici dünya lezzetlerinden ayrılmayı hoş 

görür.) 

5. Cān-fezādur nažm-ı Rāhì ŝūret ü ma˘nā-y-ile 

Eylemez ķaš˘-ı nažar şìrìn maķālāt isteyen 

                                                           
tekkelerde oturan derviş ve müritlere de “murâbit” denir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri 

Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.292.) 
398 Hadid 57/9: “O, sizi karanlıklardan aydınlığa çıkarmak için kulu Muhammed’e apaçık âyetler 

indirendir. Şüphesiz Allah, size karşı çok esirgeyici, çok merhametlidir.” 



293 
 

(Râhî’nin şiirleri (içerdikleri) suret ve manalarla ruha can verir;  şirin sözler duymak isteyen kişi gözünü 

onlardan ayırmaz.) 

6. ˘Ayş-ı dünyāyı ĥayāl-i ĥāba beñzetdüm hele 

Fikr-i ma˘nā eylesün nāzik ĥayālāt isteyen 

(Ben dünya hayatını uykuda görülen düşe benzettim; nazik düşler görmek isteyen kişi mânâyı 

fikreylesin.) 

 

90. 

 

Fein tevellev feķul ģasbiye’l-lāhu lā-ilāhe illā hū ˘aleyhi tevekkeltü ve huve 

rabbü’l-˘arşi’l-˘ažìm399 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Peyām-ı enbiyā a˘lā degil mi 

Maķām-ı evliyā bālā degil mi 

(Nebilerin haberi yüce değil midir? Evliyaların makamı yüksek değil midir?) 

2. Ģadìś-i pāk-i Bu’l-Ķāŝım ĥuŝūŝan 

Ķanā˘at kenzü lā-yufnā 400degil mi  

(Özellikle “kanaat bitmez tükenmez bir hazinedir” (sözü) Ebu’l-Kasım’ın401 mübarek hadisi değil 

midir!) 

 

 

                                                           
399 Tevbe 9/129: “Eğer yüz çevirirlerse de ki: “Bana Allah yeter. O’ndan başka hiçbir ilâh yoktur. 

Ben ancak O’na tevekkül ettim. O, yüce Arş’ın sahibidir.” 
400 “Kanaat Tükenmez bir hazinedir” anlamındaki bu söz bazı kaynaklarda hadis olarak geçmektedir. 

Bu sözün Muhammed b. Münkedir’in babasına ait oldu yönünde rivayetler de vardır. (Mustafa Çağırıcı, 

“kanaat”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul 2001, C.24, s.289-290.) 
401 Hz. Muhammed (s.a.v), oğlu Kâsım’a nispetle “Kâsım’ın babası” anlamında Ebu’l-Kâsım” 

künyesiyle anılmıştır. 



294 
 

3. Ŝafā-yı lokma-i el-faķru faĥrì402 

Sülük erbābına ģelvā degil mi 

(“Fakirlik övüncümdür” lokmasının verdiği huzur, hakikat yolunun yolcusuna tatlı gelmez mi?) 

4. Yüzini görmemek her bed siriştüñ 

Tevekkül ehline ālā degil mi 

(Her kötü mizaçlı kişinin yüzünü görmemek tevekkül ehli için daha iyi değil midir?) 

5. Nažar-ı himmetle ķılsañ ķalb ķāni˘ 

Eyā ŝāģib-nažar ˘anķā degil mi  

(Ey nazar sahibi, himmet nazarı ile kalbi kanaatkar kılsan, zira (himmet) nazarı Anka değil midir? ) 

6. Meyān-ı gülşen-i vaģdetde ˘ārif 

Miśāl-i bülbül-i gūyā degil mi 

(Arif, vahdet bahçesinin ortasında öten bülbül misali değil midir?) 

7. Maģabbet eylemez merdān-ı himmet 

Vefāsız Zāl’dür dünyā degil mi 

(Dünya vefasız bir zâl403 (kocakarı) değil midir? Bu yüzden himmet sahibi yiğitler ona karşı muhabbet 

beslemezler.) 

8. Eyā ġāfil ˘ömür bir bād-ı ˘āsıf 

Ecel peyk-i cihān-peymā degil mi 

(Ey gaflette olan kişi, ömür şiddetle esen bir rüzgar; ecel ise dünyayı dolaşan bir seyyah değil midir?) 

 

                                                           
402 Hadis: “Fakirlik benim övüncümdür.” 
403 Zâl: Kelime olarak “kocakarı, ihtiyar ve ak sakallı”  manasında olup Şehnâme’de adı geçen 

mitolojik bir kahramandır. Uzun yıllar çocuğu olmayan Sam’ın oğludur. Bütün tüyleri bembeyaz olarak 

doğduğundan ihitiyar bir çocuğa benzetilmiş ve bu olağan dışı durum sebebiyle babası tarafından 

reddedilerek Simurg’un yuvasının bulunduğu, insanlara uzak bir dağa terkedilmiştir. Simurg’un 

himayesinde büyüyerek yiğit bir kahramana dönüşen Zâl, Simurg tarafından kendisine verilen ve onu 

düştüğü zor durumlardan kurtaran tüyler ve mutlaka hedefine ulaşan oklar gibi bir takım esrarengiz 

özelliklere sahiptir. Klasik şiirde Zâl, genellikle kelime anlamlarıyla kullanılmış ve çeşitli mazmunlara 

kaynaklık etmiştir. Saçı başı ağarmış bir yaşlıya, bir kocakarıya teşbih edilen felek, çarh, dehr ve dünya 

bu mazmunlardandır. (Dursun Ali Tökel, Divan Şiirinde Mitolojik Unsurlar, Akçağ Yayınları, Ankara 

2000,  s.267-272.) 



295 
 

9. Ģaķìķat söyle Rāhì’nüñ kelāmı  

˘Ale’t-tertìb-i rūģ-efzā degil mi 

(Doğruyu söyle! Râhî’nin sözü ruh veren bir tertip üzere değil midir?) 

10. ˘Ašāyā-yı ģakìm-i źü’l-minenden 

usūm-i mu˘ciz-i ˘Ísā degil mi  

(İsâ’nın kişiyi aciz bırakan sıfatları (rusûm)404 lütuf ve kerem sahibi Allah’ın ihsanlarından değil midir?) 

 

91. 

 

İnne’l-lāhe ˘ālimü ġaybi’s-semāvāti ve’l-arż innehū ˘alìmün bi-źāti’ŝ-

ŝudūr405 

[28B] 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Ne dilde māsivā peydā degildür 

Ġam-ı dildārdan tenhā degildür 

(Masivanın peyda olmadığı gönül sevgilinin gamından tenha değildir.) 

2. Benüm yārum-durur bì-miŝl ü hemtā 

Melek bì-miśl ü bì-hemtā degildür  

(Eşi ve benzeri olmayan benim yârimdir, melek(ler) değil.) 

 

 

                                                           
404 Resm: İz, eser anlamına gelen “resm” kelimesinin çoğulu “rusûm”dur. Rusûm tasavvufta, halk ve 

sıfatları, Allah’ın fiillerinden meydana gelen bütün eserler ve masiva anlamlarını ihtiva eder. Zira bütün 

mahlukat ve sfatları tümüyle Allah’ın takdiri üzeredir. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri sözlüğü, 

Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.290.) 
405 Fâtır 35/38: “Şüphesiz Allah, göklerin ve yerin gaybını bilendir. Şüphesiz O, göğüslerin özünü 

(kalplerde olanı) hakkıyla bilendir.” 



296 
 

3. Ere rehzen-durur ˘aşķ-ı mecāzì 

Ģaķìķat ehline aģrā degildür 

(Macazi aşk er kişinin yolunda engeldir; hakikat ehline uygun değildir.) 

4. Ġurūr iden behā-yı nev-bahāra  

Muģaŝŝal ˘āķil ü dānā degildür 

(İlkbaharın güzelliğine karşı gururlanan, kendini beğenen kişi, hulasa, akılsız ve bilgisizdir.) 

5. Binā-yı ˘ömr-i bì-bünyād içinde  

Nažar-bāz olmayan bìnā degildür 

(Temeli olmayan ömür binası içinde (etrafına) ibret gözüyle406 bakmayan kördür.) 

6. Eyā Rāhì serāy-ı cāvidānı 

Bilenler šālib-i dünyā degildür 

(Ey Râhî, ebedi olan (ahiret) sarayını bilen kişiler dünyaya talip değillerdir.) 

7. Dür-i deryā-yı ģikmetdür kelāmüñ 

Nihāyet añlanur deryā degildür 

(Senin kelamın hikmet deryasının incisidir; nihayet (o) anlaşılır bir derya değildir.) 

8. Buña ˘ilm-i yaķìn ehli gerekdür 

Bu ķavl-i Bū ˘Alì Sìnā degildür 

(Bu (deryayı anlamak için) yakîn ilmine407 sahip kişiler gerektir; zira bu Ebû Ali Sînâ (İbn Sînâ) sözü 

değildir.) 

 

 

 

 

                                                           
406 Nazarbâz: Bu kelimenin anlamı “neşe ile bakmak” olsa da beyitteki anlam bakımından “ibret gözü 

ile bakma” şeklinde anlamlandırmanın daha uygun olacağını düşündük. 
407 İlm-i yakîn (ilme’l-yakîn): Bir şeyin doğruluğunun bilim yoluyla kavranılması, ilmen bilinmesidir. 

(İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s.230.) 



297 
 

92. 

 

Allāhu yectebì ileyhi men yeşāu ve yehdì ileyhi men yunìbu408 

fe˘ūlü / fa˘lün / fe˘ūlü / fa˘lün 

1. Bahāra geldük hevā degişdük 

Nehāra geldük ġıdā degişdük 

(Bahara geldik hava değiştik, gündüze geldik gıda değiştik.) 

2. ˘Anādil olduk sürūrumuzdan  

Nevā ķoparduk nevā degişdük 

(Sevincimizden bülbüllere döndük; name kopardık, name değiştik.) 

3. Ne ĥırķa giydük ne tāc idindük 

Bu deñlü var kim ķabā degişdük 

(Ne hırka giydik ne taç edindik. Sadece cübbe değiştik.) 

4. Bizüm dedeyle ĥaber bilişdük 

Bizüm ışıķla ˘asā degişdük 

(Bizim dedeyle409 haber öğrendik, tanıştık. Bizim Işık’la410 asa değiştik.) 

5. Nedür ˘iķālı źevi’l-˘uķūlün 

Fenāya mülk-i beķā degişdük 

(Akıl sahiplerinin ayak bağı nedir? Biz ahiret mülkünü fani olan dünyaya değiştik.) 

                                                           
408 Şûrâ 42/13: “Dini dosdoğru tutun ve onda ayrılığa düşmeyin!” diye Nûh’a emrettiğini, sana 

vahyettiğini, İbrâhim’e, Mûsâ’ya ve İsâ’ya emrettiğini size de din kıldı. Fakat senin kendilerini 

çağırdığın şey (İslâm dini), Allah’a ortak koşanlara ağır geldi. Allah, ona dilediğini seçer. İçtenlikle 

kendine yönelenleri de ona ulaştırır.” 
409 Dede: Mevlevi tarikatı mensuplarına verilen bir mertebelerin ikincisidir. Bin bir günlük çilesini 

doldurarak hücre sahibi olmuş ve derviş ünvanını kazanmış kişidir. Dedeler “dedegân” olarak da 

anılmışlardır.(Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.100.) 
410  Işık: Osmanlı döneminde Alevi, Bektâşî, Hurûfî ve Râfizî dervişlerine verilen addır. Bu derviş 

toplulukları “ışık taifesi” olarak anılırdı. Osmanlı bu dervişlerin adına tesis edilen vakıfların şer’an 

geçersiz olacağına hükmedilmiştir. (Uludağ, age. s.177.) 



298 
 

6. Şarāb-ı nābuñ mürevvaķından 

Ķadeģ bizümdür inā degişdük 

(Kap kaçak değiştik, lakin süzülmüş halis şarabın kadehi bizimdir.) 

7. Terāne söyler ne dirse şā˘ir  

Güzel degil mi edā degişdük 

(Şair ne derse terane söyler. Bizim eda değişmemiz güzel değil midir?) 

8. Ģaremde bir şeb raķìbi gördüm 

Ŝabaģ olınca ģaŝā degişdük 

(Bir gece haremde rakibi gördüm. Sabah olunca hasâ?411 (küçük çakıl taşları) değiştik.) 

[29A] 

9. Neden bilürsüz šuyūr-ı bāġı 

Yuvalar-ile yuva degişdük 

(Siz bağın kuşlarını nereden bilirsiniz? Biz yuvalarla yuva değiştik.) 

10. Olursa rāżì šarìķa Rāhì 

Ridāya ŝūfì rıżā degişdük 

(Râhî, eğer sûfî yola gitmeye razı olursa, biz hırkaya rıza değiştik.) 

11. ˘Avām-ı nāsa bu rāzı açma  

Ŝafā getürdük ŝafā degişdük 

(Sıradan insanlara bu sırrı açma. Biz safa getirdik, safa değiştik.) 

 

 

 

 

 

                                                           
411 Hasâ: “Küçük çakıl taşları” anlamına gelen bu kelimeyle Harem’de şaytanı taşlamak üzere 

kullanılan çakıl taşlarının kastediliyor olması muhtemeldir. 



299 
 

93. 

 

Ve yehdìküm ŝırāšan müstaķìmā412 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Māsivādan göñül ki ezkādur  

Beyt-i ma˘mūr-ı Ģaķķ Te˘ālā’dur  

(Masivadan temizlenmiş olan gönül Hak Te’âlâ’nın imar edilmiş evidir.) 

2. Mü’minüñ ķalbini ˘imāret iden  

İki ˘ālemde ġarķ-ı ālādur  

(Müminin kalbini mamur eden kişi iki âlemde de nimetlere gark olur.) 

3. ˘Arķ-ı zāĥir dinür kerem erine  

Bu lisān-ı ˘Arabda erbādur  

(Kerem sahibi kişiye ark-ı zâhir 413 denilir. Bu, Arap lisanında çok yaygındır.) 

4. Šab˘-ı zeĥĥārla Süleymān Ĥan  

Ehl-i ˘ibret gözine deryādur  

(Coşkun tabiatlı Süleyman Han ibret gözüyle bakanlar için (bir) deryadır.) 

5. Anda kāmil meģāsin-i aĥlāk  

Dil-rübālıķda ˘ālem-ārādur  

(Onda güzel ahlak kemal derecededir. (O) gönül almakta cihanı süsleyendir.) 

 

                                                           
412 Fetih 48/20: “Allah, size, elde edeceğiniz birçok ganimetler vaad etmiştir. Şimdilik bunu size hemen 

vermiş ve insanların ellerini sizden çekmiştir. (Allah, böyle yaptı) ki, bunlar mü’minler için bir delil 

olsun, sizi de doğru bir yola iletsin.” 
413 ‘Ark-ı zâhir (‘arku zâhir): Sözlüklerde böyle bir kullanıma rastlamadık, fakat Arapça hocam Iman 

Alzaıbak’tan aldığım bilgilere göre Arapça edebi kitapların bir kısmında bu kullanım mevcutmuş. 

Kendisi de ameli ve ahlakı güzel olan kimseler için bu ibareyi kullanıyormuş. 



300 
 

6. Cevheri cevherì bilür ģaķķā  

˘Ārifāne baŝìr u bìnādur  

(Cevheri cevherle ilgili olan bilir. (Onun) kalp gözü ariflere yakışır surette açıktır.) 

7. Vaŝfı taķrìr bil-lisān olmaz  

İĥtiŝārı kelāmuñ evlādur 

(Onun vasfı lisan ile anlatılamaz. Bu yüzden sözün kısaltılması daha evladır.)  

8. Rāhì anuñ ˘uluvvi himmetle 

Ĥāķ-i rāhı olursa aģrādur  

(Râhî yüksek gayret göstererek onun (Süleyman Han’ın) yolunun toprağı olursa münasiptir.) 

9. Fikr-i seyr u sülūk ider cānum 

Sebeb olmaķ kemāl-i ihdādur 

(Canım seyr u süluk414 düşünür; buna sebep olmak mükemmel (bir) hediyedir.) 

10. Ģāŝılı göñlümüñ temennası 

Yeśrìb-ile diyār-ı Bašģā’dur 

(Hasılı, gönlümün temennisi Yesrib (Medine) ile Batha (Mekke) diyarıdır.) 

11. Ĥoş güzeldür Medìne vü Mekke 

İkisi birbirinden a˘lādur 

(Mekke ve Medine hoş ve güzeldir. İkisi de birbirinden âlâdır.) 

12. Baña sa˘y-ı Ŝafā vü Merve ģaķķı415 

Her biri ravżā-i temāşādur 

(Safa ve Merve’de yapılan sa’y hakkı için, onların her biri bana temaşa bahçesidir.) 

 

                                                           
414 Seyr ü süluk: Hakk’a ve hakikate ulaşmak için bir rehberin öncülüğünde çıkılan manevi bir 

yolculuktur.  Bu yolda yürüyenlere sâir, sâlik ya da ehl-i sülûk denir.  Bu yolculuk sâlikin nefsini terbiye 

ederek bütün kötü vasıflardan sıyrılöası ve mükemmel ahlaka ulaşması suretiyle tamam olur. Böylece 

sâlik, kendini tam anlamıyla ilahî iradeye teslim eder ve diğer sâliklere rehberlik edecek konuma 

yükselir. (Süleyman uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.312.) 
415 12, 13 ve 14. Beyitlerin ilk mısralarında vezin bozulmaktadır. 



301 
 

13. Dilem ez-şevķ-ı şāhid-i Ģaremeyn 

Mašla˘- ı neyyir-i tecellādur  

(Gönlüm Mekke ve Medine şahidinin şevkinden tecelli güneşinin doğduğu yer olmuştur.) 

[29B] 

14. Himmet-ile Cebel-i Ķubeys’e gelen 

Bāġ-ı cennetde naĥl-i bālādur 

(Büyük bir gayretle Cebeli Kubeys dağına gelen (kişi) cennet bahçesinde yüce bir hurma ağacıdır.) 

15. Nāžır-ı Ka˘be-i mu˘ažžamaya 

Her cedìdān ķadr u eżģādur 

(Kâbe-i Muazzama’yı seyreden kişiye her gece Kadir gecesi ve her gün Kurban bayramıdır.) 

16. Ŝāfi Bābü’s-Selām’ı źikr eyle 

Her sözi sālik-i mu˘ammādur 

(Salik, sadece Bâbu’s-Selâm’ı zikreyle; zira bu zikrin her sözü muammadır.) 

17. Ĥoş mübārek Maķām-ı İbrāhìm 

Mescid-i bār-gāh-ı a˘lādur 

(Mübarek İbrahim Makamı hoş ve  yüce bir mescididir.) 

18. İstilām-ı ģacer maģabbetle 

Cāna sevdā dile süveydādur 

(Canım Hacer-i Esved’i muhabbetle ziyaret etmeyi arzular. O, gönlümde süveydadır416.) 

19. Teşneyem ārzū-yi zemzemle 

Dìde-i ehl-i dìde saķķādur 

(Zemzem arzusuyla öyle susamışım ki onu görenlerin gözü bana ondan su taşır.) 

 

                                                           
416 Süveyda:  Kalbin ortasında bulunan siyah bir noktadır. Eskiler bu noktayı insanın manevi varlığının 

ve idrakinin merkezi olarak kabul edilirdi. Buna “sevdâ” da denilmektedir. Rivayete göre kalp, gönül 

ve süveyda iç içe geçmişlerdir. Kalbin içinde gönül, gönlün içinde süveyda vardır ve süveyda en üstün 

anlayış noktası olup aşkın tecelli ettiği mahaldir. (İskender Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı 

Yayınları, İstanbul 2012, s.416.) 



302 
 

20. Secde Rükn-i Yemānì’de eymen 

Ķıble-gāh-ı rical-i aģyādur 

(Rukn-i Yemeni’de secde etmek çok mübarektir. Orası diri ricalin (ariflerin) kıblesidir.) 

21. Çār erkānı çār mežheb-içün  

Ĥālıķ’a ma˘bed-i dilārādur 

((Onun) dört rüknü dört mezhep için Yaratıcı’ya gönülleri süsleyen bir mabettir.) 

22. Gel mušāfa šavāfa ĥulletle 

Ĥalķa-i ümmet müzekkādur 

(Kabe’ye tavaf etmeye gel, zira (tavaf esnasında oluşan) ümmet halkası paktır.) 

23. Pādişāha kemāl mertebede 

Ģaķ Te˘āla ˘alìm u dānādur 

(Ey padişah,417 Hakk Teala mükemmel derecede bilicidir, ilmi ezeli ve ebedidir. (Metindeki yönelme 

halini “için” edatı olarak aldığımızda mana şu şekilde olur: Padişah için Allah Teala mükemmel 

derecede bilicidir, ilmi ezeli ve ebedidir.)) 

24. Dünyevì uĥrevì du˘ālar idem 

Nitekim cān bedende aĥfādur 

(Can bedende gizli olduğundan dolayı dünyevi ve uhrevi dualar edeyim.) 

25. Ehl-i ĥayruñ mekānı ĥuld-i berìn 

Ehl-i ĥayruñ mekānı ebķādur 

8Hayır ehlinin mekanı en yüksek cennettir ve onların mekanı ebedidir.) 

 

 

 

 

                                                           
417 Anlam bakımından “padişah” kelimesinin sonunda ünlem edatı olan “elif” olması gerektiğini 

düşünerek o şekilde çeviri yapmayı daha uygun gördük. 



303 
 

94. 

 

Ve tevekkel ˘ale’l-lāh ve kefā bi’l-lāhi vekìlā418 

fā˘ilātün / müstef˘ilün / fa˘lün419 

1. Sen sülūk eyle ruhsat Allāh’uñ  

Dönme rehzenden fırŝat Allāh’uñ  

(Sen hak yolda yürümeye bak, ruhsat Allah’tandır. Yol(un)dan dönme fırsat Allah’tandır.) 

2. Ķıl cihād öldür kāfir nefsi 

Nuŝret Allāh’uñ nuŝret Allāh’uñ 

(Cihat et, kâfir nefsi öldür. Zafer Allah’ındır.) 

3. Bu mesālikde çoķ mehālik var  

Ķuvvet Allāh’uñ ķuvvet Allāh’uñ 

(Bu yollarda çok tehlikeler var; kuvvet Allah’tandır.) 

[30A] 

4. Ġayretüñ var mı yolda ķalmazsuñ  

Himmet Allāh’uñ himmet Allāh’uñ  

(Gayretin varsa yolda kalmazsın. Gayret Allah’tandır.) 

5. Māsivādan ķıl menzilüñ ĥālì 

˘İŝmet Allāh’uñ ˘iŝmet Allah’ūñ 

(Sen menzilini Allah’tan başka her şeyden arındır. İsmet Allah’tandır.) 

6. Fevc-i a˘dādan n’oldı ĥāifsin  

Sašvet Allāh’uñ sašvet Allāh’uñ 

                                                           
418 Ahzab 33/3: “Allah’a tevekkül et, vekil olarak Allah yeter.” 
419 Kaynaklarda böyle bir vezne rastlayamadık. Arap ve Fars edebiyatında kullanılıyor olması 

muhtemeldir, fakat bizde kullanımı yoktur. 



304 
 

(Ne oldu, düşman bölüğünden korkuyorsun. Kahredici güç Allah’ındır.) 

7. Rızķ içün ĥalķa eyleme minnet 

Minnet Allāh’a ni˘met Allāh’uñ  

(Rızık için halka minnet eyleme zira nimet Allah’ındır, minnet Allah’adır.) 

8. Rāhiyā cürme ģadd u ġāyet yoķ  

Ģikmet Allāh’uñ ģikmet Allāh’uñ 

(Ey Râhî, günahın sınırı ve sonu yoktur. Hikmet Allah’ındır.) 

9. Nā-ümìd olma nā-ümìd olma 

Raģmet Allāh’uñ rahmet Allāh’uñ  

(Ümitsiz olma, rahmet Allah’ındır.) 

 

95. 

 

Vemen yetevelle’l-lāhe ve rasūlehū velleźìne āmenū feinne ģizbe’l-lāhi 

humu’l-ġālibūn420 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Mü’minlerüñ cenānı cunūd-ı mücennede 

Mü’minlerüñ lisānı suyūf-ı mühennede 

(Müminlerin gönülleri sıralanmış askerler, lisanları da Hint çeliğinden yapılmış keskin kılıçlardır.) 

2. Erbāb-ı küfr ü ehl-i nifāķuñ ne cānı var   

Gire ģuŝūn-ı ˘iŝmet-i dìn-i Muģammed’e 

(Nifak ehli ve küfür erbabının ne canı vardır ki Muhammed dininin (İslam’ın) ismet kalelerine 

girebilsinler.) 

                                                           
420 Maide 5/56: “Kim Allah’ı, O‘nun peygamberini ve inananları dost edinirse, bilsin ki şüphesiz 

Allah taraftarları galiplerin ta kendileridir.” 



305 
 

3. Dānā-yı rāz-ı mezra˘atü’l-āĥiret bilür  

Ādem ne kāra geldi bu ŝaģn-ı mümehhede 

(Ahiret tarlasının sırlarını bilen kişi, insanın bu döşenmiş dünyaya ne kara bir halde geldiğini bilir.) 

4. Ey sālik-i mesālik-i pākìze vāķıf ol  

Hādì ĥüdā misāfir-i dārü’l-muĥallede 

(Ey hakiki yolun yolcusu, ebedi evin (ahiretin) misafirine yol gösteren Allah’tır; bunu bil.) 

5. Šomār-ı nažm-ı Rāhì münāsib degil midür 

Ta˘vìź-i cān idene nüfūs-ı mücerrede 

(Râhî’nin şiir tomarı, çıplak ruhlara can muskası eden kişi için uygun değil midir?) 

 

 

96. 

 

Vehuve’l-ķāhiru fevķa ˘ibādihi vehuve’l-ģakìmu’l-ĥabìr421 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Reh-revān-ı rāst rev bìned ģużūr 

Der-cenāb-ı Ģażret-i Rabbun ġafūr 

(Dosdoğru yol giden kimse çok bağışlayan ve mağfiret eden Hz. Cenâb-ı Rabb’ın kapısında huzur(u) 

görür (Rabb’in katına varır).) 

2. Bì-tekebbür rev ki taģķìķā Ĥüdā 

Lā yuģibbu külle muĥtālin feĥūr422 

(Kibirlenmeden yürü, şüphesiz ki Allah kibirlenenleri sevmez.) 

                                                           
421 Enam 6/18: “O, kullarının üstünde mutlak hâkimiyet sahibidir. O, hüküm ve hikmet sahibidir, 

(her şeyden) hakkıyla haberdardır.” 
422 Hadid 57/23: “Elinizden çıkana üzülmeyesiniz ve Allah’ın size verdiği nimetlerle şımarmayasınız 

diye (böyle yaptık.) Çünkü Allah, kendini beğenip övünen hiçbir kimseyi sevmez.” 



306 
 

3. Münkir-i āyāt-i Ķur’ān-ı ˘azìm 

Nìst illā küllü ĥattārin kefūr423 

(Yüce Kur’ân’ın ayetlerini inkar edenler, ancak son derece hain ve nankör olanlardır.) 

4. ˘Ayn-i ģikmetdür Muģammed ümmeti 

Nāsiĥ-i tevrìt u İncìl ü Zebūr 

(Hz. Muhammed’in ümmeti Tevrat, İncil ve Zebur’un hükmünü iptal eden hikmetin kendisir.) 

[30B] 

5. Evveli Allāhu raģmānu’r-raģìm 

Āĥırı esma-i ģüsnā eŝ-ŝabūr 

((Bu eserin) evveli Rahman ve Rahim olan Allah, ahiri esmâ-i hüsnâdan olan es-Sabûr ismidir.) 

6. Der-saķāmet külle effākin eśìm424 

Der-selāmet külle ŝabbārin şekūr425 

(Her günahkar yalancı, zarardadır. Hakkıyla sabreden ve hakkıyla şükreden herkes kurtulmuştur.) 

7. Pìş-i çeşm-i āşıķān-ı sāde-dil  

Nìst-ĥālì bāġ-ı Firdevs ez-ķuŝūr 

(Temiz kalpli âşıkların gözünde Firdevs bahçesi köşklerden hali değildir.) 

8. Bende-i maķbūl bāşì Rāhiyā  

Ez şevì me’mūr-i bi’l-ĥayri’l-umūr 

 

9. Her ki mí-bāşed şehìd-i ˘aşķ-ı pāk 

Kūr-i u pür-nūr ilā yevmi’n-nuşūr 

 

                                                           
423 Lokman 31/32: “Onları, (denizde) bir dalga gölgelikler gibi kapladığında, dini Allah’a has kılarak 

O’na yalvarırlar. Allah, onları kurtarıp karaya çıkarınca, onlardan bir kısmı orta yolu tutar. Bizim 

âyetlerimizi ise ancak son derece kaypak, son derece nankör olanlar inkâr eder.” 
424 Câsiye 45/7 : “Her günahkâr yalancının vay hâline!” 

425 Lokman 31/31: “…Şüphesiz ki bunda hakkıyla sabreden, hakkıyla şükreden herkes için ibretler 

vardır.” 



307 
 

97. 

 

Yā eyyuhe’l-leźìne āmenu’t-teķu’l-lāhe ve kūnū ma˘a’ŝ- ŝādıķìn426 

mef˘ūlü / fā˘ilātü / mefā˘ìlü / fā˘ilün 

1. Dergāh-ı ģaķ teveccüh-i ģācāt erenleri  

Fevz u necāt içinde münācāt erenleri 

(Hakk’ın yüce katında ihtiyaçlara yönelen münacat erenleri zafer ve kurtuluşa ermişlerdir.) 

2. Rūģa ġıdā-yı ˘izzeti ˘uzletde buldılar 

Himmetde lā-nažìr-ı maķāmāt erleri  

(Himmette eşsiz makamlara sahip olan erenler ruhu (besleyen) yüce gıdayı uzlette buldular.) 

3. Ĥuld-i berìni ĥāne-i mevrūś idindiler  

Zì devlet u sa˘ādet emānāt erenleri  

(Emanet erenleri en yüksek cenneti atadan miras kalmış ev edindiler. Bu ne güzel saadettir.) 

4. Ŝabr-ile vaŝl-ı yār-i vefādāra irdiler 

Seyr ü sülük içinde murādāt erenleri 

(Muradı olan erenler, Hakk’a ulaştıran manevi yolculukta sabır göstererek vefalı sevgiliye kavuştular.) 

5. Bir cām-ı cān-fezā-ile müstaġraķ oldılar  

Keyfiyyet-i şarāba ĥarābāt erenleri 

(Harabat erenleri can bağışlayan bir kadehle, şarabın neşe veren sarhoşluğuna gark oldular.) 

6. Kāmil denì šabì˘at-ile itmez iĥtilāš 

Taŝdìķ iderse n’ola kemālāt erenleri 

(Kemalat erenleri (huy ve ahlak güzelliğine sahip faziletli kişiler) onaylasa bile kamil insan alçak tabiatlı 

kişiyle görüşmez.) 

                                                           
426 Tevbe 9/119 :  “Ey iman edenler! Allah’a karşı gelmekten sakının ve doğrularla beraber olun.” 



308 
 

7. Şā˘ir sözi dimezler-idi Rāhiyā eger 

Nažmuñ göreydi keşf u kerāmāt erenleri 

(Ey Râhî, eğer keşif427 ve keramet428 erenleri senin şiirini görselerdi (bu) şair sözü(dür) demezlerdi.) 

8. Keşf eyleme cevāhiriñi bed Güherlere 

Budur šarìķ-i šavr-ı maķālāt erenleri 

(Mücevherini kötü cevherlere gösterme. Zira söz erenlerinin davranış şekli böyledir.) 

 

98. 

 

Feteleķķā ādemu min-rabbihì kelimātin fetābe ˘aleyhi innehū huve’t-

tevvābu’r-raģìm429 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Meźheb-i ˘aşkıñ kitāb-ı dil-peźìri sendedür 

Şerģ-i ġarrā-yı belìġ-i lā-nažìrı sendedür 

(Aşk yolunun beğenilen kitabı sendedir. Benzeri olmayan, yerinde söylenmiş etkili ve güzel sözün 

parlak şerhi sendedir.) 

2. ˘Ālem-i kübrā raŝad-gāhından eylerseñ nažar  

Pādişāhı ˘ālemüñ sende vezìri sendedür 

(Büyük âlemin rasathanesinden bakarsan eğer âlemin padişahının ve vezirinin sende olduğunu 

görürsün.) 

                                                           
427 Keşf: Kelime manası “açığa çıkarma” demek olup tasavvufta kalpte maddi âlemin tesirleriyle oluşan 

perdenin riyazet ve tasfiye yoluyla ortadan kalkması sonucu gâip âleminin görünür olmasını ifade eder. 

(Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.210.) 
428 Kerâmet: Allah dostalarından sadır olan olağanüstü hal ve sözlerdir. (İskender Pala, Ansiklopedik 

Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul 2012, s.266.) 
429 Bakara 2/37: Derken, Âdem (vahy yoluyla) Rabbinden birtakım kelimeler aldı, (onlarla amel 

edip Rabb’ine yalvardı. O da) bunun üzerine tövbesini kabul etti. Şüphesiz O, tövbeleri çok kabul 

edendir, çok bağışlayandır.  



309 
 

[31A] 

3. Çoķ şükür olduñ mükerrem tāc-ı kerremnā430-y-ile 

Her yerüñ a˘yānı her mülküñ emìri sendedür 

(Çok şükür ki “kerremnâ” (“biz insanoğlunu şerefli kıldık”) ayeti ile taçlandırılarak hürmete layık 

oldun. Her yerin ileri gelenleri ve emirleri sendedir.) 

4. Defter-i a˘mālüñi bir noķša itmez bìş ü kem 

İş bu dìvān ehlinüñ māhir ü pìri sendedür  

(Divan ehlinin maharetlisi ve üstadı sendedir. O, senin amel defterini ne bir nokta artırır ne bir nokta 

azaltır.) 

5. Śūfiyā oldıñsa terkìb-i anāŝırdan ĥabìr 

Bu kemālātuñ ˘alìmi vü ĥabìri sendedür 

(Ey sofu, unsurların terkibinden haberdar oldunsa eğer, bu manevi hasletlerin âlimi ve haber vereni 

sendedir.) 

6. Gözlerüñ deryā-yı raģmetden ˘alāmet gösterür  

Ķašre śābit olmaz ol ābıñ ġadìri sendedür  

(Gözlerin rahmet deryasından işaret gösterir. Zira damlanın durağanlaşmadığı o sudan ( deryadan) hasıl 

olan durgun su birikintisi sendedir.) 

7. Ĥaşm-ı bārìden ģaźer itmek gereksün Rāhiyā 

Her günāhuñ fāģişi cürmüñ kebìri sendedür 

(Ey Râhî, yüce yaratıcının gazabından sakınmak lazım. Zira her günahın fâhişi ve her suçun büyüğü 

sendedir.) 

8. Çār ˘unŝurdan mürekkebdür fuŝūl-i erba˘a 

Revnaķ-ı faŝl-ı bahārıñ zemherìri sendedür 

(Dört mevsim dört unsurdan mürekkeptir. Bahar mevsiminin letafeti ve zemherisi (soğuk günleri) 

sendedir.) 

 

 

                                                           
430 İsrâ 17/70: “Andolsun, biz insanoğlunu şerefli kıldık…” 



310 
 

9. Nefsüñi emmāreden ķurtar eyā sālik yüri 

Var māruñ ejderi şìrüñ dilìri sendedür  

(Ey Hakk yolcusu, nefsini kötülüğü emreden nefisten (nefs-i emareden) kurtar ve yürü. Zira yılanın 

ejderhası gibi aslanın cesuru da sendedir.) 

10. Āsumān-ı mülk-i tevģìdüñ bi-ģamdü li’l-lāh kim 

Āfitābı sendedür māh-ı münìri sendedür 

(Allah’a hamdolsun ki tevhit mülkünün gökyüzünün güneşi ve parlak ayı sendedir.) 

11. Farķ olınmazsa n’ola kūh-ı günāhuñ kāhdan 

Ģaķ Te˘ālānuñ ˘ašā-yı dest-gìri sendedür 

(Dağlar kadar günahın ile sapan çöpü arasında fark gözetilmezse ne olur? Hak Teala’nın yardımcı ihsanı 

sendedir.) 

 

99. 

 

İnnehū ya˘lemu’l-cehra min’el-ķavli ve ya˘lemu mā tektümūn431 

mef˘ūlü / mefā˘ìlü / mefā˘ìlü / fe˘ūlün 

1. Tesbìģ iderek ĥalķa-i rindāne gelürsün 

Fāş itmege esrārıñı meydāne gelürsün 

(Tesbih ederek rintlerin halkası432na gelir ve sırlarını açıklamak için ortaya çıkarsın.) 

 

                                                           
431 Enbiya 21/110:  “Şüphesiz, Allah sözün açığa vurulanını da bilir, gizlediğinizi de bilir.” 

 

 
432 Halka: Muhtemeldir ki burada dervişlerin topluca zikir çekmek için oluşturdukları zikir halkası 

(halka-i zikr) kastedilmektedir. (bkz. Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, 

Ağaç Kitabevi Yayınları, İstanbul 2009, s.248.) 



311 
 

 

2. ˘İzzet dileyü meclis-i ‘irfāna düşersün 

Lezzet dileyü ŝoģbet-i mestāna gelürsün 

(İzzet dileyerek irfan meclisine düşersin. Lezzet dileyerek mest olmuşların sohbetine gelirsin.) 

3. Ŝu gibi yüzüñ süre süre ĥāk-i seyyaha 

Tā maģv-ı vücūd itmege ˘ummāna gelürsün  

(Ta ki varlığını mahv433 etmek için su gibi, yüzünü seyyah toprağına süre süre ummana gelirsin.) 

4. Ķurtarmaġ-içün nefsüñi emmāre elinden 

Sā˘atde niçe ˘ahd-ile peymāne gelürsün 

(Kendini kötülüğü emreden nefsin elinden kurtarmak için saatte nice sözler vererek yeminler edersin.) 

5. Gör ķuvvetini ķudretini źikr-i mecìdüñ  

Gün başına bir niçe kez ìmāna gelürsün 

(“Mecîd” zikrinin güç ve kudretini gör, her gün birçok kez imana gelirsin.) 

6. ˘Ālemleri var eyledi ol ģākim-i ˘ādil 

˘Arż itmege ser-nāmeñi dìvāna gelürsün 

(O adaletle hükmeden (Allah) âlemleri yarattı. Sen, sernameni (önsöz) arz etmek için (o) yüce meclise 

çıkarsın.) 

7. Rāhì ġazelin ˘ayn-ı baŝìretle görürseñ  

İm˘ān-ı nazar ile peşìmāne gelürsün  

(Ey Râhî, gazelini basiret gözüyle görürsen, dikkatli bir nazarla pişmanlık duyarsın.) 

 

 

 

                                                           
433 Mahv: Lügat manası “silmek, yok etmek”tir. Tasavvufta kulun fiillerinin tamamen silinerek 

Hakk’ın fiillerinde fânî olması halidir. Allah seçkin kullarınıın nefislerinin yok ederek onları kendi 

katında var kılar. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, 

s.232.) 



312 
 

[31B] 

100. 

 

İnne’l-lāhe me˘a’lleźìne ‘t-teķav velleźìne hum muģsinūn434 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Yār-ile dilde ĥayāl-i ittiŝālüm var idi  

Lìk aġyār-ı menāhìden melālüm var idi  

(Gönülde yâr ile ittisal435 (kavuşma) hayalim vardı; lakin nehyedilen rakipten usanmıştım.) 

2. Ŝoģbetüm bāķì meyān-ı yār-i bì-hemtā-y-ile 

Bir ĥayāl-i ĥāŝ içün nāzik ĥayālüm var idi 

(Eşi benzeri olmayan yâr ile sohbetim bakidir. Özel bir hayal için (yârin o özel sureti için düşlediğim) 

ince bir hayalim vardı.) 

3. Tevbe eylerdüm cemāl-i bì-miśāle baķmayam 

Cürm-i māżìden ĥüdādan infi˘ālüm var idi  

(Emsalsiz güzelliğe bakmamaya tövbe ederdim, geçmiş günahlarımdan dolayı Allah’tan gücenmiştim.) 

4. Ķuvvet-i cān-ı ehl-i dānişdür cevāb-ı pür-ŝavāb  

Ģażret-i ˘ālem-penāhumdan suālüm var idi  

(Doğru cevaplar veren ilim ehli cana kuvvettir. (Benim ise) insanların sığındığı yüce zattan bir isteğim 

vardı.) 

5. Cāhile minnet nedür bilmez tevekkül erleri 

Ĥāšır-ı ˘āšır gibi āsūde-bālüm var idi  

                                                           
434 Nahl 16/128: “Şüphesiz Allah, kendisine karşı gelmekten sakınanlar ve iyilik yapanlarla 

beraberdir.” 

 
435 İttisal: Kelime anlamı “bitişmek, vuslat, kavuşmak” olan ittisal, tasavvufta kulun kendi varlığını 

Hakk’ın varlığı ile bitişik görmesi ve kendi varlığından geçmesidir. Kul bu halde Hakk’ın nefes ve 

feyzinin sürekli olarak kendinde tecelli ettiğine ve kendisinin onunla kaim olduğuna inanır. (Süleyman 

Uludağ, Tasavvuf Terimleri sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s196.) 



313 
 

(Tevekkül erleri cahile minnetin ne olduğunu bilmezler; benim “hâtır-ı ‘atır”436(güzel kokulu gönül) 

gibi huzurlu bir gönlüm vardı.) 

6. Ger bilürseñ Rāhiyā ānestü nārā437 sırrını 

Nūrdañ enver cemāl-i źü’l-celālüm var idi  

(Ey Râhî, “ânestü nârâ” ayetinin sırrını bildiysen eğer, (orada) celal sahibi Rabbimin ışıktan daha parlak 

cemali vardı.) 

 

 

101. 

 

Elā inne evliyāe’l-lāhi lā ĥavfun ˘aleyhim velāhum yeģzenūn438 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Her maķāmuñ bir maķāli vardur 

Her maķālüñ bir me˘āli vardur 

(Her makamın bir sözü, her sözün bir anlamı vardır.) 

2. Zübdesin añlar kelām-ı ģikmetüñ 

Pāk meşreb lāubālì vardur  

(Hikmetli sözün özünü anlayan temiz yaradılışlı laubali439 kişiler vardır.) 

                                                           
436 Hâtır:  İnsanın iç âleminde duyululan ses ve hitaptır. Bu hitap Allah'tan, melekten, şeytandan ya da 

nefisten olabilir. Allahtan gelen hitaba hâtır-ı Hakk, melekten gelen hitaba ilham, şeytandan gelen hitaba 

vesvese, nefisten gelene ise hevâcis ya da hadisu’n-nefs denilir. Hâtırın diğer bir nalmı da “gönül”dür. 

(Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 2001, s.160.) 
437 Neml 27/7: “Hani Mûsâ, ailesine, “Ben bir ateş gördüm, ondan size bir haber yahut ısınasınız diye 

bir kor ateş getireceğim” demişti.”, Diyanet İşleri Meali 
438 Yunus 10/62: “Bilesiniz ki, Allah’ın dostlarına hiçbir korku yoktur. Onlar üzülmeyeceklerdir 

de.” 

 

 
439 Lâubâli: “Aldırmamak, vurdum duymazlık” anlamına gelen bu kavram tasavvufta, aşıkların ve naz 

ehlinin kimseden çekinmeksizin içinden geldiği gibi konuşup, istedikleri gibi fütursuzca hareket 



314 
 

3. Her mesānuñ ŝubģ-ı rūşen ġāyeti 

Her kemālüñ bir zevāli vardur 

(Her akşamın aydınlık bir sabahla son bulması gibi her kemalin de bir zevali vardır.) 

4. Genc-i ˘uzletde ķanā˘at ehlinüñ 

Ĥalķdan āsūde bāli vardur 

(Kanaat ehlinin uzlet hazinesinde halktan uzak huzurlu bir gönlü vardır.) 

5. Merdüm-i dervìş-i dil-rìş olanuñ  

Ģaķ yolında özge ģāli vardur 

(Gönlü yaralı dervişin, Hak yolunda kendine özgü başka bir hali vardır.) 

6. Ģadden artuķ iştiyāķı bülbülün 

Ġoncanuñ ġunc u delāli vardur 

(Bülbülün, haddinden fazla arzu ve özlemi, goncanın ise naz ve işvesi vardır.) 

7. Pür-mehālik dām-ı dünyā-yı deni 

Tevsen-i ˘aķluñ ˘iķāli vardur 

(Bir tuzak yeri olan alçak dünya tehlikelerle doludur. Akıl atının ise ayak bağı vardır.) 

8. Murġ-ı rūh-ı pür-fütūģun Rāhiyā  

Uçmağa perr-ile bāli vardur 

(Ey Râhî, fetihlerle dolu ruh kuşunun (onu) cennete (uçuracak) kanatları vardır.) 

9. Baģr-i şi˘r-i Rāhi’ye ġavvāŝ olun 

Dürlü dürlü çoķ leāli vardur 

(Râhî’nin şiir denizinde dalgıç olun, zira onda çeşit çeşit çokça inciler vardır.) 

 

 

 

                                                           
etmeleri anlamını ihtiva eder. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.226.) 



315 
 

[32A] 

102. 

 

Yevme lā yenfe˘u mālun velā benūn illā men ete’l-lāhe bi-ķalbin selìm440 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Hāy ādem ādemi añlar vücūd-ı ādemi 

Ādemüñ bilür vücūdında sücūd-ı ādemi 

(Vay! İnsan insanı, insanın varlığını anlar. Adem’in secdesini insanın varlığında bilir.) 

2. Rāģat u āsāyişi yoķdur bu miģnet-ĥānenüñ 

Bir gelür ˘ayn-ı ulu’l-ebŝāra sūr ü matemi 

(Bu mihnet evinin huzur ve emniyeti yoktur. Basiret sahiplerinin gözünde onun sevinç ve matemi 

birdir.) 

3. Salšanat taĥtın basìš-i ĥāke hem-vār eyledi 

Reh-güzìn-i seyr-i billāh añla İbn-i Edhemi 

(İbrahim İbn-i Edhem seyr-i billâhı441 seçip saltanat tahtını kıymetsiz toprağa müsavi eyledi. Onu böyle 

anla.) 

4. Rehzen-i kūy-i šarìķatdür ģaķìķat ģırŝ u āz 

˘Ārif-i ģaķ dìde-i ģikmetle görür ˘ālemi 

(Gerçek şu ki hırs ve açgözlülük tarikat semtinin yol kesicileridir. Hakkı bilen kişi dünyayı hikmet 

gözüyle görür.) 

 

                                                           
440 Şuarâ 26/88-89: “O gün ki ne mal fayda verir ne oğullar! Allah’a arınmış bir kalp ile gelen başka.” 

 
441 Seyr-i billâh: Hakk’a ulaşmak için çıkılan manevi yolculuktaki derecelerden biridir. Bu seyirde 

sâlik bütün mevcudatın (kesretin) tek olan Allah ile kaim olduğunun bilincine varır ve tek hakikatin 

Allah olduğunu anlar. (Seyyid Câfer Seccâdî, Tasavvuf Ve İrfan Terimleri Sözlüğü, Ensar Yayınları, 

İstanbul 2007, s.416.) 



316 
 

5. Ŝūret ehline görinmez şāh u ma˘nā yüzi 

Mihr-i ˘ālemtābdur bedr-i dücādur perçemi  

(Padişah ve mananın yüzü suret ehline görünmez. Onların yüzü âlemi aydınlatan güneş, perçemi ise 

gecenin karanlığını aydınlatan dolunaydır.) 

6. Sırr-ı mā-fi’l-bāle vāķıf olımaz her   šab˘ 

Nefsini öldürmüş erlerdür bu rāzuñ maģremi 

(Her … tabiatlı kişi kalpteki sırra vakıf olamaz. Bu sırrın mahremi (ancak) nefsini öldüren erlerdir.) 

7. Ģubb-i dünyā-y-ıla keśretden kesilmez merd-i rāh  

Künc-i vaģdet Rāhiyā cāy-ı neşāš u ĥürremi 

(Ey Râhî, yol yiğidi dünya sevgisiyle kesretten kesilmez. Onun, sevinç ve kurtuluş yeri vahdet 

köşesidir.) 

 

103. 

 

Ve men tābe ve ˘amile ŝāliģan feinnehū yetūbu ile’l-lāhi metābā442 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Ģalķa-i rindāna gel küll-i lešāyif söylenür 

Ŝoģbet-i ˘irfāna gel dürr-i ma˘ārif söylenür 

(Bütün güzel kelamların konuşulduğu rintler halkasına gel. Marifet incilerinin söylendiği irfan 

sohbetine gel.) 

2. Ķāmet-i zìbānuñ adı naĥl-i bālā yād olur 

˘Adl u dāduñ dadı ĥurmā-yı münāŝıf söylenür 

                                                           
442 Furkan 25/71: “Kim de tövbe eder ve salih amel işlerse işte o, Allah’a, tövbesi kabul edilmiş 

olarak döner.” 



317 
 

(Güzel boyun adı yüksek hurma ağacı olarak anılır. Adalet ve doğruluğun ihsanına ise ikiye bölünmüş 

hurma denir.) 

3. Cem alurdı alsa cām-ı cān-fezālardan murād 

Ģāl-i devrān-ı ˘ömür bir bād-ı ˘āŝıf söylenür 

(Can bağışlayan kadehlerden murat alsa Cem alırdı. Ömrün deveran eden halinin şiddetli bir rüzgar 

olduğu söylenir. ) 

4. Devlet-i deh-rūze-i nevrūza itme ittikā 

Peyk-i hengām-ı şitāya berķ-ı ĥāšıf söylenür 

(Nevruzun on günlük saadetine güvenme, zira kış vaktinin habercisine göz kamaştıran şimşek denir.) 

5. Rāhiyā olsun beşāret istiķāmet ehline 

Şerr-i şeyšān-ı şaķì bir sehm-i zāģif söylenür 

(Ey Râhî, istikamet443 ehline müjde olsun ki yol kesen şeytanın şerrinin hedefe isabet edemeyen (bir) 

ok olduğu söylenir.) 

 

104. 

 

Li’l-lāhi mülkü’s-semāvāti ve’l-arżi vemā fìhinne vehuve ˘alā külli şey’in 

ķadìr444 

1. Ῑn kārgāh-i pür-ʿiber ižhār-i ḳudretest 

Vin bārgāh-i muʿteber eşʿār-i ḳuvvetest 

 

 

                                                           
443 İstikâmet: Kelime manası “dürüstlük, doğruluk” olan bu kavram, tasavvufta ahde vefa gösterme; 

ifrat ve tefritten sakınıp itidal üzere olma; Allah’ın emir ve yasaklarını gözetmede devamlılık üzere 

olma; davranışların esası olan ve onları değerli kılan fazilet; sağa sola sapmaksızın hayat boyu takip 

edilen yol anlamlarını ihtiva eder. (Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri sözlüğü, Kabalcı Yayınları, 

İstanbul 2001, s.19.)  
444 Mâide 5/120: "Göklerin, yerin ve bunlardaki her şeyin hükümranlığı yalnızca Allah’ındır. O, 

her şeye hakkıyla gücü yetendir.” 



318 
 

2. Neşvünemā-i baġ u nebātāt-i kāināt 

Nezdík-i ehl-i maʿrifet ās̠ār-i raḥmetest 

[32B] 

3. Peyveste ḥamd ü minneteş āmed ġazā-yı rūḥ 

Hemvāre şukr u niʿmeteş eṭvār-i himmetest 

 

4. Ān dil ki ez ḳuyūd teʿalluḳ berí būd  

Pür sūz u şovḳ-i bülbül gülzār-i vaģdetest 

 

5. ʿĀşıḳ-i bāstāne-i maʿşūḳ der-sucūd  

ʿĀrif hemíşe ber serbāzār-i vuṣlatest 

 

6. Ῑşān ez-meʿāric-i iḳbāl berterend 

Ῑşān der medāric-i enṣār-i devletest 

 

7. Ḥüsn-i cemíl-i Yūsuf-i ṣıddíḳ zāhidā 

Çūn pāk  heme envār-i ʿismetest  

 

8. Der-cest u cūy-i vaḥdet  ẕātiyye dayimā 

Her ʿaķl der telāṭum-i teyyār-i ḥeyretest 

 

9. Ez-luṭf-i pāk-i ģażret-i bíçon Rāhiyā 

Eşʿār-i ābdār-i to enhār-i ḥikmetest 

 

 

 

 

 



319 
 

105. 

El-ķanā˘atü kenzün min künūzi’l-lāhi te˘ālā445 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Gözüm baģr-ı ˘amìķ olur nažarda  

Göñül fülki ġarìķ olur kemerde 

(Gözüm bakmakta derin bir deniz olur ve gönül sandalı (o denizdeki) kemerde batar.) 

2. Getürince ele bir dürr-i ŝāfì  

Çeker sevda eri zaģmet seferde  

(Sevda eri saf bir inci elde edebilmek için seferde zahmet çeker.) 

3. Ticāret ehline maĥfì degildür 

Temāşā-yı ġarāyib ĥuşk u terde 

(Kuru ve yaşta bulunan acaip temaşalar ticaret ehline gizli değildir.) 

4. Tehì nebved vücūd-i merd-i kâmil 

Neler var ol šılsım-ı pür ‘iberde 

(Kamil kişinin varlığı boş değildir, ibretlerle dolu o tılsımda neler vardır.) 

5. Ne ģikmet pāreler var sìnelerde 

Ne ˘ibret pāreler vardur ciğerde 

(Sinelerde ne hikmet parçaları, ciğerde ne ibret parçaları vardır.) 

6. Bu dār-ı lā-beķāda kār-bende 

Ne vech-ile gerek gelmiş ĥaberde 

(Ebedi olmayan bu dünyada kazancın kula ne şekilde gerekli olacağı, haberde gelmiştir.) 

 

 

                                                           
445 “Kanaat Allah’ın hazinelerinden bir hazinedir.” anlamındaki bu söz “kanaat tükenmez bir hazinedir” 

hadisinden iktibastır. 



320 
 

7. Ķanā˘atdür hüner erbāb-ı ˘aşķa  

Eyā Rāhì senüñ neñ var hünerde 

(Aşk erbabı için hüner kanaattir. Ey! Senin hünerin nedir?) 

 

106. 

 

İnne’l-lāhe huve’r-rezzāķu źü’l-ķuvveti’l-metìn446 

fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Külli şey ˘ibret-nümā ŝun˘-i cedìdüñden senüñ  

Cümle dil rāģat-fezā źikr-i mecìdüñden senüñ   

(Her şey senin yeni sanatından ibret gösterir ve bütün gönüller senin yüce zikrinden rahat bulur.) 

[33A] 

2. Bād-ı ˘āsıf lerze-ger ķahr-ı mehìbüñden ˘ažìm  

Kūh-i ķāŝıf ber-ģaźer ĥışm-ı ģadìdüñden senüñ 

((Ey) sonsuz büyüklük ve yücelik sahibi, şiddetli rüzgar senin korku veren kahrından titrer. Gürleyen 

dağ senin şiddetli azabından sakınır. ) 

3. Hergiz a˘māl-i şenì˘ itmez hidāyet ķıldıġuñ 

Hìç ef˘āl-i şaķì gelmez sa˘ìdüñden senüñ  

(Senin hidayete erdirdiğin kişiler asla kötü amel işlemez, zira üstün ahlaklı kullarından kötü huyluların 

fiilleri sadır olmaz.) 

4. Ķıl hidāyet itme eşrār-ı bed-endìşe ķarìn  

Farż u vācib ictināb itmek ˘anìdüñden senüñ  

                                                           
446 Zâriyat 51/58: Şüphesiz Allah rızık verendir, güçlüdür, çok kuvvetlidir.” 

 



321 
 

((Bana) hidayet ver ve kötü düşünen fesatçılara yaklaştırma, senin inatçı kullarından sakınmak farz ve 

vaciptir.) 

5. Ĥādim-i nefs-i reźìle kimse olmasun ķarìb  

Bende dūr olmaķ münāsibdür mu˘ìdüñden senüñ 

(Alçak nefse hizmet eden kişiye kimse yaklaşmasın; zira sana uzak olan kişiden uzak durmak 

münasiptir.) 

6. İns u cāna şükr ü ni˘metdür ġıdā-yı ķalb-i rūģ 

Vahş u šayruñ vakti ĥoş lušf-ı mezìdüñden senüñ 

(İnsanlar ve cinler için ruhun kalbinin gıdası şükür ve nimettir. Yabani hayvanların ve kuşların hoş vakit 

geçirmeleri senin lütfunun çokluğundandır.) 

7. Rızk-içün çekdirme bār-ı minnetin her ˘ācizüñ 

Rāhì bir ednā faķìrüñdür ˘abìdüñden senüñ 

(Rızık için her acize karşı minnet duyma yükünü (bana) çektirme. Zira Râhî, senin ibadet eden 

kullarından aşağı bir fakirindir.) 

 

 

107. 

 

Ve eķìmu’ŝ-ŝalāte ve ātü’z-zekāte ve’rke˘ū me˘ā’r-rāki˘ìn447 

fe˘ūlü / fa˘lün / fe˘ūlü / fa˘lün 

1. Gerek ˘ibāda maģallerinden 

Śevāb u ecrüñ cezellerinden 

(Kullar için, bulundukları hallerin sevap ve mükafatından (hâsıl olan) rahatlıklar vardır.) 

                                                           
447 Bakara 2/43: “Namazı kılın, zekâtı verin. Rükû edenlerle birlikte siz de rükû edin.” 

 

 



322 
 

2. Ģużūr-ı Ģaķķ’a varana kāfì  

Getürse ŝāliģ ˘amellerinden   

(Hakk’ın huzuruna varan kişiye getirdiği salih ameller kâfidir.) 

3. Olursa ĥoşdur ķulūb-i merdüm 

Ĥalāŝ šūl-i emellerinden 

(İnsan kalbinin uzun emellerden448 arındırılması güzeldir.) 

4. Želām-ı şebde ģaźer gerekdür 

Šarìķ-ı ˘aşķuñ vaģallerinden 

(Akşamın karanlığında aşk yolunun bataklıklarından sakınmak gerekir.) 

5. Żurūb-ı nažmuñ ˘uķūla yegdür 

Bu nükte żarb-ı mesellerinden 

(Akıllar için senin şiirinin vuruşları nükteli atasözlerinden daha iyidir.) 

6. Ģaķìķat üzre oķursa şā˘ir 

Geçer mecāzì ġazellerinden 

(Eğer şair (senin şiirini) hakikat üzere okursa mecazî gazellerinden geçer.) 

7. Güzel degil mi kelām-ı Rāhì 

˘Arūs-ı fikrüñ güzellerinden 

(Râhî’nin sözü fikir gelininin güzellerinden daha güzel değil mi?) 

 

 

 

 

                                                           
448 Tûl-i emel: “Uzun emel, açgözlülük” demektir. Tasavvufî bir terim olarak insanının sanki hiç 

ölmeyecekmiş gibi dünya için çalışmasını ifade eder. İnsanın hemen ölecekmiş gibi ahiret için 

çalışmasına da “kısa emel” anlamında “kasr-ı emel” denilir. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri Ve 

Deyimleri sözlüğü, Ağaç Kitabevi Yayınları, İstanbul 2009, s.663.) 



323 
 

108. 

 

Fesebbiģ bi-ģamdi rabbike vekun mine’s-sācidìn ve˘büd rabbeke ģattā 

ye’tiyeke’l-yaķìn449 

fā˘ilātün / mefā˘ilün / fa˘lün 

1. Kelimāt-i Ĥüdā-yı źi’l-˘azame 

Hādi-i menhec-i ģaķìķatdür   

(Yüce Allah’ın kelimeleri hakikat yoluna ulaştıran yol göstericilerdir.) 

2. İntižām-ı ģadìś-i pāk-i Resūl  

Mürşid-i kāmil-i tarìķatdür  

(Resul’ün temiz sözlerinin tertibi Allah yolunda kamil bir mürşittir.) 

[33B] 

3. Bāb-ı ˘izzet meāb-ı ĥuld-i berìn  

Rāstí cādde-i şerì˘atdür  

(Doğrusu şu ki, izzet kapısı ve yüce cennet sığınağı şeriat caddesidir.) 

4. Nüktehā-yı muķaddes-i Rāhì 

Mìve-i ravża-i šabì˘atdür  

(Râhî’nin kutsal nükteleri tabiat bahçesinin meyvesidir.) 

5. Ehl-i nažmüñ sözin ulu’l-elbāb  

˘İlm-i ģikmet bilür naŝìģatdür  

(Akıl sahipleri şiir ehlinin sözünü, hikmet ilmi bilir, (onların nazarında bu sözler) nasihattir.) 

                                                           
449 Hicr 15/98-99: “O hâlde, Rabbini hamd ile tesbih et (yücelt) ve secde edenlerden ol. Ve sana 

yakîn (ölüm) gelinceye kadar Rabbine ibadet et!” 

 

 



324 
 

6. Šābi˘ olmaķ hevā-yı nefsine er 

İki ˘ālemde key fażìģatdür  

(Kişinin, nefsin isteklerine tabi olması iki âlemde de büyük rezilliktir.) 

 

109. 

 

Vebeşşiri’l-mü’minìne bienne lehum mine’l-lāhi fażlen kebìrā450 

fā˘ìlātün / fā˘ilātün / fā˘ilātün / fā˘ilün 

1. Dil-küşādür nāme-i nām u nişān-ı fāĥte 

Cān-fezādur āh u feryād u fiġān-ı fāĥte  

(Güvercinin451 namını anlatan, onun izlerini taşıyan mektup iç açıcıdır; onun ahı, feryat ve figanı can 

bağışlayıcıdır.( 

2. Āteş-i ˘aşķ-ı mecāzìden ģaķìķat söylerüz 

Gül ölürse gül olur her üstüĥān-ı fāĥte 

(Mecazi aşkın ateşinden hakikat söyleriz; eğer gül ölürse güvercinin her kemiği gül olur.) 

3. Sen tevekkül eyle var Allāh kerìm olmuş-durur  

˘Ālem-i ıšlāķda vird-i zebān-ı fāĥte 

(Sen var tevekkül eyle, zira ıtlak âleminde güvercin dilinin virdi “Allah kerim” olmuştur.) 

4. Pür-me˘ānì pür-ma˘ārifdür kitāb-ı būŝtān 

Pür-feŝāģat pür-belāġatdür beyān-ı fāĥte 

                                                           
450 Ahzab 33/47: “Mü’minlere kendileri için Allah’tan büyük bir lütuf olduğunu müjdele.” 

 

 
451 Güvercin (fâhte): Tasavvufta gönül ve sır habercisini temsil eder. (Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf 

Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, Ağaç Katabevi Yayınları, s.236.) 



325 
 

(Bostan kitabı marifetler ve manalarla; güvercinin beyanı belagat ve fesahatlarla (yerinde söylenmiş 

doğru ve düzgün sözlerle) doludur.) 

5. Manšıķ-ı ģikmet şi˘ārından faķìģ olmaz ĥabìr 

Ŝafģa-i evrāķa ŝıġmaz dāstān-ı fāĥte  

(Fakif hikmet mantığının usulünden haberdar değildir; güvercinin destanı yaprakların sayfalarına 

sığmaz.) 

6. Añlanur berd-i ˘acūz olmaķ şitānuñ şiddeti  

Eymen ābād-ı hüdādür āşiyān-ı fāĥte 

(Kışın şiddeti koca karı soğuğundan anlanır; güvercinin yuvası doğruluğun mamur kıldığı mübarek bir 

yuvadır.) 

7. Sen hemìşe bülbül-i gülzār-ı dìdār ol yüri 

Bāġ-ı cennet Rāhiyā olsun mekān-ı fāĥte 

(Ey Râhî, sen daima tecelli bahçesinin bülbülü ol, yürü; güvercinin mekanı cennet bahçesi olsun.) 

 

 

110. 

 

İnne’l-lāhe lāyużì˘u ecra’l-muģsinìn452 

1. Ez-cins-i tuĥfe meşhūrem inest 

Ma˘źūr dārìd maķdūrem inest 

 

2. Men āşinā-yı  baģr-i šavìlem 

Taķŝìr kerdem maķsūrem inest 

                                                           
452 Hud 11/115: “Sabret! çünkü Allah iyilik edenlerin mükâfatını zayi etmez.” 

 

 



326 
 

 

3. Māil be-dünyā pindāred aģmaķ 

Elģamdülillāh menfūrem inest 

 

4. Cānem fedā-yi ervāģ-i İslām 

Allāh kāfì maġfūrem inest 

[34A] 

5. Ṣāḥib-i naẓar şod dānā-yi esrār  

Ṣāfı ̇ ̄naẓar kon menẓūrem ı ̇n̄est 

 

6. Yek ḫānedār u bes iḥtiyācem 

Teḳʿudu melūmen meḥsūrem ı ̇n̄est 

 

7. Allāh ḥāżır Allāh ḥāżır 

Der-ḳalb-i ṣāfı ̇ ̄mesrūrem ı ̇n̄est 

 

8. Kerdem bi- ’ayn-i ʿibret temāşā 

Der-rūy-i ʿālem memkūrem ı ̇n̄est 

 

9. ʿAḳl-i muhendis-i kāmil velı ̇k̄in 

Bānı ̇ ̄şodem men mozdurem ı ̇n̄est 

 

10. Beyt-i ḫodā şod ḳalb-i şikeste 

Tā rūz-i maḥşer mek ̠sūrem ı̇n̄est ̠ 

 

11. Ān dem ki sāzem der kūr-i menzil 

Maʿmūrem ı ̇n̄est maʿmūrem ı ̇n̄est 

 

 



327 
 

12. Bigāne şod dil dı ̇v̄āne şod dil 

Mestāne şod dil menṣūrem ı ̇n̄est 

 

13. Ḥācet nebāşed her nāy-i ney reng 

Ḳānūn u çeng u ṭanbūrem ı ̇n̄est 

 

14. Fevz u necāt-i Rāhì nivişte 

Ez-dest-i ḳudret menşūrem ı ̇n̄est 

 

15. Naẓm-i ahālı ̇ ̄ez-her leālı ̇ ̄ 

Şāhāne durr-i menşūrem ı ̇n̄est 

 

16. Ez-kerde-i ḫod geşte peşı ̇m̄ān  

Ez-gofte-i ḫod maġrūrem ı ̇n̄est 

 

17. Cennet mekān ẓālim nebāşed  

Ez-emr-i ḫāliḳ meʾmūrem ı ̇n̄est 

 

18. El ḥukm-i lillah der-ʿilm-i ḥikmet  

Cāhil negeştem meşkūrem ı̇n̄est 

 

19. Envār-i raḥmet der-dil-i şigofte 

Ez-ḳāf tā ḳāf pür-nūrem ı ̇n̄est 

 

20. Ẕikr-i Ĥüdā şod yār u enı ̇s̄im 

Meclis be meclis meẕkūrem ı ̇n̄est 

 

21. Ān yār nezdı̇k̄ ez-men be men şod 

Esrār-i rāz u mehcūrem ı ̇n̄est 



328 
 

[34B] 

111. 

 

İ˘lemū enne’l-lāhe şedìdü’l-˘iķāb ve enne’l-lāhe ġafūru’r- raģìm453 

mef˘ūlü / fā˘ilātün / mef˘ūl 

1. Evvel-durur nişān-ı āĥir 

Evvel-durur beyān-ı āĥir 

(Son alamet ve son beyan başlangıçtır.) 

2. Gel emr-i Ģaķķ’a emŝāl-[i] āyet  

Her şeyde āşikār u žāhir 

(Haak’ın emrine gel, zira ayetlerin misalleri her şeyde apaçık meydandadır.) 

3. An pādişāh-ı dād-güster 

Der-āfitāb źerre ģāżır 

 

4. Ber-ģāl-i ins u cān dānā   

Ber gurk u gūsfend nāžır 

 

5. Ez-ģadd-i ĥod mekon tecāvüz 

Ber-bendegān-ı ĥaìş ķāhir 

 

 

 

 

                                                           
453 Maide 5/98: “Bilin ki, Allah’ın cezası çetindir ve Allah çok bağışlayandır, çok merhamet 

edendir.” 

 

 



329 
 

6. Ĥāsır mu˘ìn-i ehl-i şirret 

Dìdār-ı Ģaķķ’da olma ģāsir 

(Kötülük ehline yardım eden kişi zarara uğrar; (sen bundan sakın ki) Hakk’ın cemalini görmekten 

mahrum olmayasın.) 

7. Ĥavf u recā güzel degil mi 

Himmetde olma var ķāŝır 

(Gayrette kusurlu olma, (insanı gayrete iten) korku ve ümit güzel değil midir?) 

8. ˘İlm u edebden olma ˘ārì 

Ey isteyen libās-ı fāĥir 

(Ey ihtişamlı elbise isteyen kişi, ilim ve edepten yoksun olma.) 

9. Bir nüktedür bu ģikmet-āmìz 

Uymaz buña kelām-ı şā˘ir 

(Hikmetli bir nüktedir bu; şairin kelamı buna uymaz.) 

10. Bu şi˘r-i ģaķ-güzāra nisbet 

Bāšıl degil mi siģr-i sāģir 

(Haktan ayrılmayan bu şiire nispetle sihirbazın sihri batıl değil midir?) 

11. Bu nažma kim nažìre dirse 

Üslūb-i nažm içinde māhir 

(Bu şiire nazire söyleyen kimse şiir üslubunda mahirdir.) 

12. Dergāh-ı źü’l-celāle geldi 

Rāhì şikeste bāl ü ĥāšır 

(Gönlü ve hatırı kırılmış Râhî, celal sahibi yüce Allah’ın huzuruna geldi.) 

 

 

 

 



330 
 

112. 

 

Ve’l-lāhu yed˘ū ilā dari’s-selām ve yehdì men yeşāu ilā ŝırāšın müstaķìm454 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Görübdür yā cemāl-i źü’l-celāli 

Ŝalanlar ˘āleme nūr-i cemāli 

(Cemâlin nurunu âleme salanlar celal sahibi güzelliği görmüşlerdir.) 

2. Ne ĥoş dimiş bunı üstād-ı kāmil  

Ve ˘ilmu’l-lāh ģasbì min suālì 

(Kamil üstat bunu ne güzel demiş: “Allah ilmi benim sorularıma kafidir”.) 

3. Ģaķìķat mūcibince dāre geldi 

Ene’l-ģaķ söyledi bir lāubālì  

(“Ene’l-hak”455 diyen bir lâubâlî, hakikat gereğince asıldı.) 

[35A] 

4. Degildür žālim ü ˘ādil müsāvì 

Bu ra’yi fikr iden añlar meāli 

(Zalim ile adil birbirine müsavi değildir. Bu görüş üzerinde düşünen manasını anlar.) 

5. Nažar-bāz-ı serāy-ı cāvidāna 

Gözinden ŝaķınur māl u menāli 

(Ebedi saraya ibretle bakan kimse mal ve mülkü gözünden sakınır.) 

 

 

                                                           
454 Yunus 10/25: “Allah, esenlik yurduna çağırır ve dilediğini doğru yola iletir.” 

455 bkz. s.286. 



331 
 

6. Etek çek dāmen-i dünyādan ey dil 

Ģaķìķat söylenür beyne’l-ahālì 

(Ey gönül, dünya eteğinden eteğini çek. Bu, halk arsında söylenen bir hakikattir.) 

7. Muķarrerdür fenāsı kāyinātuñ 

Fünūnuñ mübtelāsıdur mevālì 

(Kainatın yok olması kesindir. İlim adamları (bu tür) fen ilimlerinin müptelasıdır.) 

8. Olaldan cennete zühhāda ruĥŝat 

Ĥarābāt ehlinüñ bitdi ŝaķalı 

(Zahitlere cennete gideceklerine dair ruhsat verilenden beri gönül ehlinin sakalı bitti (sözü dinlenir 

oldu).) 

9. Cihānuñ rìşĥandına inanma 

Şeb-i fırķatde bul rūz-i visāli 

(Cihanın alaycı gülüşüne aldanma; vuslat gününü ayrılık gecesinde bul(ursun).) 

10. Cemālüñ maşrıķayn-ı her dū ˘ālem 

İki cānib görüñ bedr u hilāli 

(Her iki âlem (Allah’ın) cemalinin doğduğu yerdir. Bu yüzden hilali ve dolunayı iki cihet görün.) 

11. Olanlar ˘alleme’l-esmāya mažhar 

Emìn-i ravża-i cennet ģavālì 

(“Allem’l-esmâ” ayetinin manasına erişenler cennet bahçesinin eminidirler.) 

12. Ne zìbā ˘ālem-i ˘aşķ u maģabbet 

Ģayāt-efzā hevā-y-ile zülāli  

(Aşk ve muhabbet âlemi ne güzeldir; zira onun havası ve suyu hayat verir.) 

13. Ķula rızķın virür rezzāķ-ı mušlaķ 

Burada kimsenüñ yoķdur mecālì 

(Kula rızkını mutlak rızık verici olan Allah verir; O’ndan başka kimsenin buna gücü yetmez.) 

 



332 
 

14. Hezār ism ü ŝıfatla muttaŝıfdur 

Çerāġ-efrūz eyyām u leyāli 

(Gece ve gündüzlere kandil yakan bin(lerce) isim ve sıfatla vasıflanmıştır.) 

15. Bilenler ˘adl dād-ı lā-şerìki 

İşitmezler hevādan ķìl u ķāli 

(Ortağı olmayan Yüce Allah’ın doğruluk ve adaletini bilenler arzu ve heveslerden doğan boş sözleri 

işitmezler.) 

16. Nihāyet yoķ kelām-ı ˘ārifāna 

N’idersün eyleyüb fikr-i muģāli 

(Ariflerin sözüne nihayet yoktur, gerçekleşmesi imkansız boş düşüncelere kapılıp da neylersin.) 

17. Suāl-i ehl-i žāhirden ķaçarlar 

Kenāra ˘ālem-i ġaybıñ ricāli 

(Gâip âleminin erleri zahir ehlinin sorularından kaçarak kenara çekilirler.) 

18. Olanlar ķulzüm-i zeģģāra ġavvāŝ 

Kemāl-i ģaķ bilür ŝāģib kemāli    

(Coşkun denize dalanlar kemale ermiş olgun kişileri hakkın kemali bilirler.) 

19. Eyā Rāhì gözüñ deryā-yı raģmet 

Müzekkādur cevāhirden leāli   

(Ey Râhî, senin gözün rahmet deryasıdır, ondaki inciler mücevherden daha saftır.) 

20. Olur bir ķašrede baģr-ı ma˘ārif 

˘Ašāyā-yı ģakìm-i lā-yezālì 

(Ebedi hüküm ve hikmet sahibi olan Allah’ın ihsanlarından bir damla, marifetler denizidir.) 

  

 

 

 

 



333 
 

[35B] 

113. 

Tārìĥ-i kitāb 

(Yazılış tarihi) 

mefā˘ìlün / mefā˘ìlün / fe˘ūlün 

1. Be-rūz-i evvel-i māh-ı muģarrem 

Kemāl-i mertebe ey yār-ı ˘ārif 

(Ey arif dostu, Muharrem ayının ilk günlerine kadar eksiksiz olarak;) 

2. Bā-temām āmed in dürc-i mücevher 

Heme pür-dürr-i ḥikmet şod ṣaḥāyif 

(Hep hikmet incileriyle dolu olan bu mücevher kutusu tamamlandı.) 

3. Nicedür her biri bir necm-i dürrì 

Ne dürrì tāb-ı dād-ı berķ-ı ĥāšıf 

((O hikmet incilerinin) her biri bir yıldız kadar parlaktır. Yıldız değil, göz kamaştıran şimşek kadar 

parlaktır.) 

4. Çerāġ-ı ezherān oldıķca rūşen  

Zemān-ile zemìn oldıķca vâkıf 

(Ay ve güneş kandili parladıkça; zaman ve yeryüzü var oldukça;) 

5. İlāhì şem˘-i cem˘-i ˘ārifān it 

Nigehdār ez-hücūm-i bād-ı ˘āŝıf 

(Ey Allah’ım (onu), arifler cemiyetinin mumu eyleyip şiddetli rüzgarın hücumundan koru.) 

6. Ser-a-ser bu kitāb-ı dil-küşāda  

Miśāl-i ġayś nāzildür lešāyif 

(Gönül açan bu kitabın her yerine yağmur misali güzellikler nazil olmuştur.) 

 



334 
 

7. Suāl itdüm Resūl’üñ hicretinden 

İşāret bā-beşāret şod zi-hātif 

(Resul’ün hicretinden sordum; hâtif işaret ederk …) 

8. Didi tārìĥ-i mişkāt-i me˘ānì  

Oķunsın adı Misbāģu’l-Ma˘ārif (963) 

(Manalar hücresi (olan bu kitabın) tarihini söyledi; adı Misbâhü’l-Maarif olarak anılsın.) 

 

El-ģamdu li’l-lāhi ˘alā’t-temām ve li’r-rasūli efżalü’s-selām ve ˘alā ālihì’l-

˘ižām ve esģābihi’l-kirām raģime’l-lāhu limen nažara vede˘ā likātibehu’l-

ģakìru’l-faķìru’l-ża˘ìfu’l-naģìfu’l-müźnibu’l-muģtāc ilā raģmetu’l-lāhi te˘ālā 

Muŝšafa bin Ĥıżır el Urlevì vekād veķa˘a’l-ferāġa min tenmìķıhì fì-evsašı 

şehri ramāżāni’l-mübārek fì-seneti sitte veseb˘ìne vetis˘a miete (976)  

(Allah’a hamdolsun, kitap tamamlandı. Selamların en güzeli O’nun resulü (Hz. Muhammed’in),  onun 

seçkin ailesinin, sahabe-i kiramın -Allah onlara Rahmet etsin- ve (bu kitaba) göz gezdirip onu yazan 

hakir, fakir, zayıf, nahif, günahkar ve Allah Teala’nın affına muhtaç Mustafa bin Hızır el- Urlevî’ye dua 

edenlerin üzerine olsun. (Eserin) yazımı 976 senesinde Ramazan ayının ortasında tamamlanmıştır.) 

 

 

 

 

 

 

 

 



335 
 

SONUÇ 

Türk İslam medeniyetinde şairlik yetisine sahip âlim ve mutasavvıflar bu 

yeteneklerini dini ve Allah’ı tanıtma, insanları doğru ve güzel olana davet etme 

yolunda kullanmışlardır. Manzum esmâ-i hüsnâ şerhleri de bu amaç doğrultusunda 

yazılmış eserlerdendir. Şairler Allah’ın isimlerini açıklamak için ayet ve hadislerden 

sonra sözün en muteber ve tesirlisi olan şiir dilini kullanmayı tercih etmişlerdir. Yani, 

en Güzel’i, beşerî kelamın en güzeli ile anlatma yoluna gitmişlerdir. Elbette ki 

maksatları şiir yazmak değildir. Onların asıl gayesi, akılda kalıcı, estetik cümlelerle 

yüce yaratıcıyı müminlerin kalplerine nakşetmektir. 16. yüzyıl şairlerinden Râhî’nin 

kâleme aldığı Misbâhu’l-Ma’ârif de bu gayeyle telif edilmiş tasavvufi bir eserdir.  

Bu tez çalışmasında Misbâhu’l-Ma’ârif şekil ve muhteva yönünden 

incelemeye tabi tutulmuş olup eserden yola çıkılarak müellifinin edebi kişiliği 

hakkında bilgiler verilmiş; özellikle eserde ön plana çıkan manzum esmâ-i hüsnâ 

şerhleri üzerinde durulmuş ve türü içerisinde onu farklı kılan özellikler tespit 

edilmiştir. Çalışmamızdan elde ettiğimiz sonuç şudur ki: Râhî kendine has üslubu ve 

tasavvufi anlayışın hakim olduğu şiirleriyle diğer esmâ-i hüsnâ şârihlerinden 

ayrılmaktadır. Klasik Türk edebiyatında yazılmış manzum esmâ-i hüsnâ şerhlerine 

baktığımızda Râhî, diğer esmâ şârihlerinin yaptığı gibi ilahî isimleri bilinen 

anlamlarına muvafık olarak anlaşılır, sade bir dille anlatmak yerine, vahdet-i vücut 

anlayışının hakim olduğu tasavvufî bir bakış açısıyla yorumlamış; esmâları bilinen 

genel anlamlarıyla doğrudan Allah’ın zatı ile ilişkilendirerek değil, kainat ve insandaki 

tecellileri üzerinden dolaylı olarak şerh etmiştir. Şiirlerinde kullandığı sahbâ, şarab, 

meclis, servi, bülbül, kadeh vb. sembolik ögeler; lâ-illâ, seyr, fenâ, bekâ, kurbet, gurbet 

vb. tasavvufi kavramlar ve klasik Türk şiirinde kullanımına pek rastlanılmayan hudûc, 

bulûc, hulûc, dulûc”456  “tekeddüs, tecerrüs”457 vb. Arapça kelimelerin yanı sıra sık 

kullanıdığı Farsça kelimeler şiirlerdeki anlamın açığa çıkmasını zorlaştırmıştır. 

Esmâlar ile şiirler arasında kurulan bu dolaylı ilişki ancak Gazâlî ve Kuşeyrî’nin 

tasavvufi risaleleri okunduğunda -birkaç şiir istisna-  açığa çıkmaktadır. Bu özellikleri 

                                                           
456 bkz. 48. Manzume  
457 bkz. 13. Manzume  



336 
 

hasebiyle Misbâhu’l-Ma’ârif’ Türkçedeki esmâ-i hüsnâ şerhleri arasında müstesna bir 

yere sahiptir.  

Ayrıca, otuz beş varaktan müteşekkil, içerisinde 113 şiirin bulunduğu 

Misbâhu’l- Ma’ârif, ihtiva ettiği diğer hususiyetler sebebiyle de dikkat çekmektedir. 

Klasik divan tertibi üzere yazılan ve büyük bir bölümünü manzum esmâü’l-hüsnâ 

şerhlerinin oluşturduğu eserde, altmış bir manzum esmâ-i hüsnâ şerhi ve  kırk âyet 

şerhi olarak nitelendirdiğimiz kırkbir şiir mevcuttur. Türk edebiyatında yazılmış 

manzum esmâ-i hüsnâ şerhlerine baktığımızda  Misbâhu’l-Ma’ârif’’teki vezin 

çeşitliliği ve diğer manzum esmâ-i hüsnâ şerhlerinde çok rastlanılmayan gazel nazım 

biçiminin kullanılması bu eseri kendi türleri içerisinde farklı kılmaktadır. Esmâ 

şerhlerindeki durum eserin sonunda yer alan âyetnâmeler için de söz konusudur. 

Tasavvufî bakış açısının öne çıktığı âyet şerhlerinde ayetlerle metin arasında ilişki 

kurmak hayli zordur.  Bu durum Râhî’nin ayet ve esmâ-i hüsnâ  şerhinde fıkhî bir yolu 

değil de daha çok tasavvufî bir yolu tercih ettiğini göstermektedir.Tespit ettiğimiz bu 

özellikleri dolayısıyla Misbâhu’l-Ma’ârif’in manzum esmâ-i hüsnâ edebiyatımıza 

önemli katkı sağlayacağına inanıyoruz.   

Diğer esmâ-i hüsnâ çalışmalarından farklı olarak, Türkçe çevirinin yer aldığı 

ve şiirlerle esmâ arasındaki anlam ilişkisinin irdelendiği bu tez çalışmasının mevcut 

literatüre ve bundan sonra yapılacak akademik çalışmalara katkı sunmasını temenni 

ediyoruz. 

   

 

 

 

 



337 
 

KAYNAKÇA 

AKGÜNDÜZ, Ahmet: “Ebussuûd Efendi” TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 

1994, C.10, s. 365-371. 

AKÜN, Ö. Faruk:  “Divân Edebiyatı”, TDV İslam ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 1994, C. 9, s. 389-427.  

ALBAYRAK, Nurettin:  “Cem”, TDV İslam ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1993, C. 7, s. 279-280. 

ALTUNDAŞ, Halil; ŞAHİN, Muzaffer: Kur’ân-ı Kerim Meâli, Diyanet İşleri 

Başkanlığı, Ankara 2012.   

AYDIN, Mustafa: “Cennetülmuallâ”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 1993, C.7, s.244. 

AYVERDİ, İLHAN: Misalli Büyük Türkçe Sözlük, Kubbealtı Yayınları, 

İstanbul 2011. 

AZAMAT, Nihat:  “Nâsır-ı Hüsrev”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 2006, C. 32, s. 395-397. 

BABA, Safer: Tasavvuf Terimleri-Istılahat-ı Sofiyye fî Vatan-ı Aslıyye, 

Heten Keten Yayınları, İstanbul. 

CANIM, Rıdvan:  Divan Edebiyatında Türler, Grafiker Yayınları, Ankara 

2016.  

CEBECİOĞLU, Ethem: Tasavvuf Terimleri Ve Deyimleri Sözlüğü, Anka 

Yayınları, İstanbul 2005. 

ÇAĞRICI, Mustafa: “Kanaat”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2001, C.24, s.289-290. 



338 
 

ÇELEBİOĞLU, Âmil:  Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları, MEB Yayınları, 

İstanbul 1998, “Kültür Ve Edebiyatımızda Allah 

(C.C.)”.  

DEVELLİOĞLU, Ferit: Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, Aydın Kitabevi 

Yayınları, Ankara 1995. 

DİLÇİN, Cem: Örneklerle Türk Şiir Bilgisi, Türk Dil Kurumu 

Yayınları, Ankara 2013. 

EL- BUSTÂNÎ, El-Muallim Budrûs:  Muhîtu’l-Muhît, Mektebetü Lübnan 

Nâşirûn, Lübnan 2019. 

EL-EZRAKÎ, Ebû Velid:  Ahbâru Mekke-Mekke Tarihi, çev. Yunus Vehbi Yavuz, 

Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2007.  

EL-EZRAKÎ, Ebu’l-Velid: Ahbâru Mekke-Mekke Tarihi, Çev. Yunus Vehbi Yavuz, 

Ankara Okulu Yayınları, Ankara 2017. 

ElMALI, Hüseyin:  “Hassan b. Sâbit”, TDV İslam Ansiklopedisi, İstanbul 

1997, C. 16, s. 399-402.  

ERGİNLİ, Zafer vd.: Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kâlem 

Yayınları, İstanbul 2006. 

ET-TEBRÎZÎ, Muhammed Hüseyin: Burhâı Katı, TerC. Asım Efendi, TDK 

Yayınları, Ankara 2000. 

EYİCE, Semavi: “Bâbusselâm”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 1991, C.4, s.410-411. 

GÜLEÇ, İsmail:  “Klasik Türk Şiirinde İbn Sînâ Ve Hekimliği”, Littera 

turca, C. 3, sy. 4, s. 76-78.  

GÜNEŞ, Kadir:  Arapça Türkçe Sözlük El-Mu’cem ‘Arabî-Türkî, Mektep 

Yayınları, İstanbul 2011.  



339 
 

GÜZEL, Abdurrahman: Dînî Tasavvûfî Türk Edebiyatı, Akçağ Yayınları,                                  

Ankara 2009. 

İMÂM-I GAZÂLÎ:  Esmâ-i Hüsnâ Şerhi, çev. M. Ferşat, Merve Yayınları. 

KAPLAN, Yunus: “Râhî” (2013), Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü, RÂHÎ 

(yesevi.edu.tr). (24.12.2021) 

KARAGÖZ, İsmail: Ayet ve Hadislerin Işığında Esmâ-i Hüsnâ, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2007.  

KARAGÖZ, İsmail: Dini Kavramlar Sözlüğü, DİB Yayınları, Ankara 2005. 

KEMİKLİ, Bilal vd: Türk İslam Edebiyatı, Grafiker Yayınları, Ankara 2012.  

KILIÇ, Filiz :     Âşık Çelebi, Meşâ’irü’ş-Şu’arâ-İnceleme-Metin, C. 2. 

İstanbul Araştırmaları Enstitüsü Yayınları, İstanbul 

2010. 

KİRAZ, Seydi: Seydi Kiraz, “Fezâyî’nin Çihil-nâm-ı Manzûm Adlı 

Havass-ı Esmâ-i Hüsnâ Mesnevisi”, Cumhuriyet 

İlahiyat Dergisi, Aralık 2018, s.999-1034. 

KUŞEYRİ, Abdülkerim:  Şerh-i Esmâillâhi’l-Hüsnâ-O’nun Güzel İsimleri, 

Mütercim: Cevher Caduk, İlk Harf Yayınları, İstanbu 

2011.  

MUALLİM Nâcî: Lugat-ı Nâcî, Haz. Ahmet Kartal, TDK Yayınları, 

Anara 2009. 

NAZÎMÂ, Ali; FÂİK, Reşad: Mükemmel Osmanlı Lügatı, TDK Yayınları, Ankara 

2009. 

NEVÂYÎ, ALİ-ŞİR: Mîzânu’l- Evzân (Vezinlerin Terazisi), Haz. Kemal 

Eraslan, TDK Yayınları, Ankara 1993. 

OKUMUŞ, Ömer: “Câmî”, TDV İslam ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1993, C. 7, s. 94-99. 

http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/rahi
http://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/rahi


340 
 

ÖZTUNA, Yılmaz: Türk musiki Kavram Ve Terimleri Ansiklopedisi, 

AKMB Yayınları. 

ÖZTUNA, Yılmaz: Türk Musikisi Kavram Ve Terimleri Ansiklopedisi, 

AKMB Yayınları. 

ÖZTÜRK, Ali:  “İslâmî Türk Edebiyatında Esmâ-i Hüsnâ”, İslâmî 

İlimler Dergisi, Y. 14, C. 14, sy. 2, Güz 2019, s.27-42.  

PALA, İskender: Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, 

İstanbul 2012.  

PARLATIR, İsmail: Osmanlı Türkçesi Sözlüğü, Yargı Yayınları, Ankara 

2006.  

REMZİ, Hüseyin: Lügat-ı Remzî (İnceleme-Tıpkı Basım)”, haz.: Ali 

Birinci, TYEKB Yayınları, İstanbul 2018.  

SALÂHÎ, Muhammed: Kâmus-i Osmâni, TYEKB Yayınları, İstanbul 2019. 

SÂMÎ, Şemseddin: Kâmûs-i Türkî, İdeal Kültür Yayıncılık, İstanbul 2019. 

SARAÇ, M. Yekta:  Klâsik Edebiyat Bilgisi Biçim-Ölçü-Kafiye, Gökkubbe 

Yayınları, İstanbul 2014.  

SECCÂDÎ, Seyyid Câfer: Tasavvuf ve İrfan Terimleri Sözlüğü,  çev. Hakkı Uygur, 

Ensar Yayınları, İstanbul 2007.  

SÖNMEZ, Ramazan: El-Esmâü'l-Hüsnâ ( Esmâ-İ Hüsnâ ), Konevi Yayınları, 

Konya 2010.  

ŞAHİNOĞLU, M. Nazif: “Attar, Ferîdüddin”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 1991, C.4, s.95-98. 

ŞENER, H. İbrahim: Türk Edbiyatında Manzum Esmâ-i Hüsnâlar, İzmir 

1985, Basılmamış Doktora Tezi. 



341 
 

ŞİMŞEK, Selami: Tasavvuf Ve Edebiyat Terimleri Sözlüğü, Litera 

Yayınları, İstanbul 2017. 

ŞUKÛN, Ziya: Farsça-Türkçe Lügat, MEB Yayınları, İstanbul 1996. 

TOPALOĞLU, Bekir:  "Hak", TDV İslâm Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1997, C. 15, s.152. 

TOPALOĞLU, Bekir:  “Esmâ-i Hüsnâ”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 1995, C. 11, s. 404-418. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Alî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1989, C. 2, s. 370-371. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Bâkî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1991, C. 4, s. 536-537. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Bârî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1992, C. 5, s. 73. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Bâsıt”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1992, C. 5, s. 101-102. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Basîr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1992, C. 5, s. 102-103. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Cebbâr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1993, C. 7, s. 181-182. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Cennet”, DV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1993, C.7, s.376-386.  

TOPALOĞLU, Bekir: “Fettâh”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1995, C. 12, s. 482-483. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Gafûr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1996, C. 13, s. 286-287. 



342 
 

TOPALOĞLU, Bekir: “Hafîz”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1997, C. 15, s. 116-117. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Hakem”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1997,C. 15, s. 170-171. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Hasîb”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 1997, C. 16, s. 380-381. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Kâbız”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2001, C. 24, s. 26. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Kahhâr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2001, C. 24, s. 169-170. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Kavî”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2002, C. 25, s. 68. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Kebîr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2002, C. 25, s. 162. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Kuddus”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2002, C. 26, s. 314-315. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Latîf”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2003, C. 27, s. 108-109. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Melik”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul  2004, C. 29, s. 50-51. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Metîn”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2004, C. 29, s. 414-415. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Muiz”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2006, C. 31, s. 94-95. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Mü’min”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2006, C. 31, s. 557-558. 



343 
 

TOPALOĞLU, Bekir: “Mütekebbir”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul 2006, C. 32, s. 189-190. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Râfi’”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2007, C. 34, s. 391. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Rahmân”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2007, C. 34, s. 415-417. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Rakîb”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2007, C. 34, s. 431. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Reşîd”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2008, C. 35, s. 11. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Rezzâk”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2008, C. 35, s. 47-48. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Sabûr”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2008, C. 35, s. 361-362. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Selâm”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2009, C. 36, s. 341-342. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Semî’”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2009, C. 36, s. 492. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Şehîd”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2010, C. 38, s. 428. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Vâris”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2012, C. 42, s. 96-97. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Vedûd”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2012, C. 42, s. 598-599. 

TOPALOĞLU, Bekir: “Vekîl”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, 

İstanbul 2013, C. 43, s. 9-10. 



344 
 

TÖKEL, Dursun Ali: Divan Şiirinde Mitolojik Unsurlar, Akçağ Yayınları, 

Ankara 2000. 

ULUDAĞ, Süleyman: Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul 

2001.  

ÜNAL ve Mehmet Pektaş: “16. Yüzyıl Şairi Kebeci-Zâde Râhî Ve Divançesi”, 

Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, s.17, Aralık 2013, 

s.151-183.  

YEĞİN, Abdullah vd.: Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Büyük Lügat, 

TÜRKDAV Yayınları, İstanbul 1990. 

YILMAZ, Ali:  “Türk Edebiyatında Esmâ-İ Hüsnâ Şerhleri Ve İbn-İ Îsâ-

Yı Saruhânî'nin Şerh-i Esmâ-i Hüsnâ'sı”, Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sivas 1998. 

YURDAGÜR, Metin:  Esmâ-i Hüsnâ’yı Anlama Klavuzu, İFAV Yayınları, 

İstanbul 2021 

https://defter-i-ussak.blogspot.com/2016/12/resul-i-ekrem-efendimizin-

ikisfat.html?view=timeslide(09.01.2022) 

https://www.gulistandergisi.com/seyhul-islam-ebussuud-efendi-1490-1574/ 

(24.12.2021) 

 

https://kuran.diyanet.gov.tr/ (24.12.2021) 

 

 

 

 

 

 

https://www.gulistandergisi.com/seyhul-islam-ebussuud-efendi-1490-1574/
https://kuran.diyanet.gov.tr/


345 
 

 

 

 

EKLER 

  



346 
 

 



347 
 

 



348 
 

 



349 
 

 



350 
 

  



351 
 

 



352 
 

 



353 
 

 

 



354 
 



355 
 

  



356 
 

 

 

 

 

 

  



357 
 

  



358 
 

  



359 
 

  



360 
 

  



361 
 

  



362 
 

  



363 
 

 


